Mare.€B. . X )
s Mircea Eliade

e, Cosmologia e alchimia
babilonesi

LIVORNO

SANSONI
EDITORE




Titolo originale
Cosmologie et alchimie babiloniennes
Traduzione di Alba Rosa Leone

Copyright © 1992 by RCS Sansoni Editore S.p.A., Firenze
Su licenza di Georgette Eliade
ISBN 88-383-1485-3



COSMOLOGIA E ALCHIMIA
BABILONESI

MA§C (.6 }}?“ /{

Sansoni Editore



Prefazione

Se fosse stato pubblicato in un altro paese, o anche nella
stessa Romania, ma in un'altra epoca, questo libro non
avrebbe avuto bisogno di particolari premesse. La sua
ragion d'essere sarebbe stata evidente, la sua originalita sot-
tolineata, vagliata e discussa da persone competenti. Non
diciamo da «specialisti», ma da «competenti«: cioé da quan-
ti s'interessano a questo tipo di tentativi di sintesi e si
preoccupano di soppesarne le fonti e le argomentazioni.
Sotto questo aspetto, sarebbe stato indubbiamente molto
pit semplice pubblicare quest'opera direttamente in una
lingua straniera - cosa che ci ripromettiamo di fare non
appena sara possibile. Ma la pubblicazione di un lavoro
scientifico dipende assai poco dal suo autore. Percio, atten-
dendo l'occasione di presentare in una lingua straniera i
risultati delle nostre ricerche sulla storia delle scienze orien-
tali - com’¢ avvenuto per altre opere, di storia delle religioni
e di folklore -, ci accontentiamo di pubblicarli in rumeno,
rassegnandoci a comunicarne all’estero solo le sintesi.

Tuttavia, cid che ci obbliga a scrivere questa prefazione
non ¢ I'assenza di «specialisti» rumeni della materia; infatti,
per una cultura, questa non & necessariamente una lacuna
grave. Viceversa, & inquietante il timore pii 0 meno confes-
sato di problematiche lontane da quelle che impongono un
sistema didattico o un dilettantismo irresponsabile. Una
piccola cultura - qual & quella rumena - che tenta di attuare
il proprio destino storico in modo diverso dalle piccole cul-
ture scandinave, pud concedersi il lusso di non avere as-
siriologi o indianisti, ma non quello di ignorare automa-
ticamente ogni scritto rumeno che citi documenti e meto-
di che vanno al di la della storia balcanica e della filologia
romanza.



4 Prefazione

Hasden tentava di dimostrare per la storia e la cultura
rumene in Les Daces ont-ils péri?. Ovviamente, quando
riflettevamo sui problemi della mistica indiana non tentava-
mo di corroborare la sua tesi, non sapevamo neppure che
esistesse. Questa conferma ci sembra tanto piu preziosa. Ad
ogni modo essa prova che l'autore appartiene organicamen-
te al clima intellettuale rumeno contemporaneo. Giacché -
& necessario precisarlo? - non & la materia che illustra la
teoria a rivelarne l'intima struttura, ma il metodo, I'orienta-
mento intellettuale di chi la elabora: Durkheim ha costruito
su alcuni documenti australiani una teoria della spiritualita
francese contemporanea. Inoltre, per porci a un livello vera-
mente europeo, non dimentichiamo che gli stadi della cul-
tura tedesca e inglese sono caratterizzati dal loro modo di
assimilare, valutare o rifiutare la cultura greco-latina e la
spiritualitd ebraica dell'Antico Testamento. Un fenomeno
cosi tedesco come la riforma luterana si delinea nella storia
proprio grazie a una nuova interpretazione del Testamento
ebraico: muovendo, dunque, da un messaggio e da una tra-
dizione non solo extra-germanici, ma anche extra-europei.

Ecco cosa riteniamo inquietante: che, per quanto ne sap-
piamo, nessuno abbia notato «l'attualita» del nostro libro
sullo Yoga e la sua integrazione nell'odierno clima intellet-
tuale rumeno. Temiamo che il destino culturale della
Romania dipenda da troppi conformisti e da un numero
troppo esiguo di creatori e organizzatori di cultura. E se
abbiamo aperto una parentesi tanto lunga su uno dei nostri
libri ormai vecchi, I'abbiamo fatto perché ci serve da model-
lo nella discussione del problema che abbiamo affrontato. Il
conformismo o il non-conformismo non & funzione di realta
familiari su cui ci siamo pronunciati molto tempo fa; I'uno
o l'altro si manifesta in presenza di nuove forme di sensibi-
lita e di pensiero. Solo chi riesce a penetrare il significato di
un fenomeno andando al di 12 delle sue apparenze e dei
suoi automatismi contribuisce alla crescita di una cultura.
Tutti gli altri, la massa compatta dei conformisti - quale che
sia il loro schieramento ideologico -, non fanno che protrar-
re la tirannia delle forme morte...

In effetti, la confusione che i conformisti hanno seminato
attualmente nella cultura rumena potrebbe essere piu grave
di quella di un tempo. Oggi, quando lo storicismo & alle
nostre spalle, quando si comincia a rendere omaggio alla



Prefazione 5

sensibilita pre-alfabetica e a comprendere nel modo dovuto
il pensiero simbolico, la cultura rumena puo valorizzare ter-
reni rimasti finora inerti e oscuri. Ecco perché siamo real-
mente inquieti constatando che in Romania non si attribui-
sce tutta l'importanza necessaria alle scienze che ci mettono
allo stesso livello delle grandi culture europee. Il popolo
rumeno, che non ha avuto né un Medioevo glorioso (nel
senso occidentale) né un Rinascimento e che quindi non &
stato fra coloro che hanno «fatto» la storia e la cultura euro-
pee, possiede una preistoria e una protostoria che eguaglia-
no in valore quelle di una qualunque importante nazione
europea, nonché un folklore incontestabilmente superiore a
tutti gli altri. Oggi alla scienza rumena si presenta un’occa-
sione unica: di valorizzare la spiritualita e la storia scono-
sciuta della nostra nazione. Giacché, come dicevamo, lo sto-
ricismo tace dappertutto: vengono apprezzate la preistoria e
l'extra-storia; ci si & messi a studiare le forme della vita col-
lettiva, i simboli, le tradizioni orali e via dicendo. Ora, in
questo campo, il nostro popolo & ricco.

Ma i conformisti non colgono questa nuova temperie
intellettuale e non capiscono che tra una decina d’anni una
monografia storica sara assai meno interessante di una sola
pagina di esegesi di un simbolo o d’interpretazione di un
fatto folklorico.

Nel suo ultimo capitolo, questo libro riprende la questio-
ne dell’origine e della funzione dell’alchimia, gia affrontato
in Alchimia asiaticd. D’altra parte, a partire di qui si pongo-
no numerosi problemi cui, beninteso, non sarebbe possibile
rispondere esaurientemente in cosi poche pagine. Questo
libro & stato ideato come un capitolo introduttivo di
un’opera pitl ampia sull’evoluzione mentale dell'uomo. Altre
due pubblicazioni - La Mandragore e La Légende de Maitre
Manole - contribuiranno (almeno lo speriamo) a chiarire
quei problemi di cui discuteremo in un libro di altro spesso-
re: Simbolo, Mito, Cultura. Tuttavia il lettore attento pud
intravvedere fin d'ora la novita del nostro metodo e la rivo-
luzione che questo & chiamato ad avviare nella comprensio-
ne dell'evoluzione mentale dell'uomo. Certamente si & nota-
to che le grandi scoperte (metallurgia, agricoltura, calenda-
rio, «la legge», ecc.) avevano modificato considerevolmente
la condizione umana. Ma non si sono comprese né la dina-



6 Prefazione

mica interna di questa modificazione né le sue implicazioni
cosmiche. In realt3, con ogni nuova scoperta fondamentale,
I'uomo non si limita ad ampliare la sfera delle sue cono-
scenze empiriche e a rinnovare i suoi mezzi di sostentamen-
to; egli scopre altresi un nuovo livello cosmico, sperimenta
un altro ordine di realtd. Non ¢ la scoperta dei metalli in
quanto tali ad aver provocato il salto mentale: & la loro «pre-
senza» che ha consentito all'uomo di scoprire un altro livel-
lo cosmico, ovvero di mettersi in contatto con realta fino a
quel momento sconosciute o senza significato. In altri ter-
mini, la metallurgia - al pari dell'agricoltura, ecc. - induce
sintesi mentali che trasformano radicalmente la condizione
umana modificando I'immagine che I'uvomo si costruisce del
Cosmo. Tali sintesi mentali, superate o declassate dalle sco-
perte ulteriori, sono i veri fattori dell'evoluzione psichica e
intellettuale dell'umanita. Cosa che occorre sottolineare con
forza, dato che la scienza moderna ha orgogliosamente
ignorato il significato cosmologico e il valore sperimentale di
tali scoperte. Non si tratta semplicemente di un nuovo stru-
mento nella lotta per l'esistenza (il metallo, 'agricoltura,
ecc.), ma della rivelazione di un altro Cosmo i cui livelli e
ritmi erano fino a quel momento inaccessibili all'uomo.
Questa «rivelazione» va intesa nel senso etimologico del ter-
mine. Davanti alluomo «si spalanca» un nuovo livello
cosmico nel quale egli penetra concretamente, sperimental-
mente. A sua volta, la «presenza» dei metalli gli fa scoprire,
per esempio, il mezzo magico di stabilire rapporti con «i’
cerchi metallici» o con «la matrice della terra» nella quale
sono «germogliati» i minerali. E bastato il semplice inter-
vento del metallo nell'esperienza dell'uomo a trasformarne
radicalmente la struttura in quanto ha modificato tutta la
sintesi mentale relativa al Cosmo.

In queste pagine siamo ritornati a piil riprese su questo
metodo che, per quanto ci consta, finora nessuno ha utiliz-
zato. Sono giad incalcolabili i suoi prevedibili risultati.
Tuttavia dobbiamo precisare che quanto abbiamo detto fin
qui rappresenta solo un insieme di fugaci nozioni sugli stru-
menti di lavoro che tentiamo di utilizzare quando studiamo
le origini delle culture e delle scienze. Qui, come in altri
libri gia pubblicati o in corso di pubblicazione, illustriamo
questa eterna passione dell'anima: unificare il Reale lacera-
to dalla Creazione. Ci auguriamo di essere riusciti a gettare



Prefazione 7

una luce pit1 viva su questo gesto spirituale tanto oscuro che
precede ogni simbolo, ogni mito, ogni cultura. Se a tratti
abbiamo insistito troppo su determinate concezioni o su
determinati simboli che a prima vista non sembrano avere
legami organici con I'argomento che affrontiamo, 'abbiamo
fatto per introdurre il lettore nell'effettivo clima spirituale
che ha generato tanto le cosmologie asiatiche quanto I'alchi-
mia orientale.

E per noi una grande gioia poter ringraziare qui il no-
stro professore Nae Ionescu che ha sempre seguito le
nostre ricerche con vivo interesse senza lasciarsi intimidi-
re dal loro non-conformismo. Teniamo altresi a ringra-
ziare i nostri amici Vladimir e Constantin Donescu sen-
za la cui comprensione questo libro non avrebbe visto la
luce. Infine, ricordiamo nuovamente ai lettori che, tranne
alcuni segni diacritici, la trascrizione dei nomi orientali &
approssimativa.



I. Cosmo e magia

1. Questioni di metodo

Quando gli storici delle scienze hanno vagliato e classifi-
cato i documenti babilonesi e assiri relativi alle «scienze
della natura» hanno commesso I'errore metodologico di cui
abbiamo parlato nell’Alchimia asiaticd: hanno dato il massi-
mo rilievo ai frammenti di «verita scientifica» presenti qua
e la nei testi assiro-babilonesi, attribuendo ad alcune osser-
vazioni empiriche sparse, ad alcune tecniche di metallurgia
e di ceramica un'importanza che non hanno mai avuto nelle
civilta mesopotamiche. E vero che essi hanno richiamato
I'attenzione anche sulle concezioni magiche e religiose sot-
tese alle tecniche empiriche e alle «verita scientifiche».
Prevalentemente, tuttavia, essi hanno tenuto a sottolineare
che queste concezioni appartenevano a uno stadio arretrato
dell’evoluzione mentale dell'umanita, che erano le vestigia
di un corpo mostruoso di superstizioni che il sorgere della
scienza greca ha spazzato via per sempre dal pensiero medi-
terraneo. Siamo di fronte a un rovesciamento del «punto di
vista» in base al quale questi documenti vanno valutati,
rovesciamento simile a quello che abbiamo verificato quan-
do ci siamo occupati della letteratura alchimistica cinese e
indiana. Poiché lo storico della scienza mette I'accento sulla
«verita scientifica», sull’ «osservazione esatta», sulla «speri-
mentazione rigorosa», solo i testi dotati di queste caratteri-
stiche catturano la sua attenzione o sono, comunque, i soli
ad emergere. Ma questo modo di concepire le «scienze natu-
rali» & una conquista recente dell'uomo: non & né assoluto
né universale. Intendiamo dire che sono esistite altre
«scienze della natura» che non si fondavano su criteri di
quantita e di misura. Svariate culture storiche hanno elabo-



10 I. Cosmo e magia

rato «scienze della natura» che solo incidentalmente coinci-
dono con i concetti della scienza europea.

Se assumessimo che le prerogative attribuite alla natura
dalle culture extraeuropeee costituiscano un insieme di
«superstizioni» e accordassimo la priorita ai frammenti che
per caso coincidono con il nostro corpus di verita scientifi-
che (cioe verificate sperimentalmente), il nostro punto di
vista storico sarebbe estremamente errato: come se, per
esempio, uno storico delle arti plastiche, dimenticando che
la prospettiva & una scoperta del Rinascimento, studiasse e
valutasse la pittura medievale o asiatica unicamente in base
al criterio prospettico e, di conseguenza, apprezzasse un'o-
pera priva di ogni valore artistico solo perché vi si intuisce
la prospettiva ma ignorasse opere straordinarie con il prete-
sto che hanno una visione distorta dello spazio. E questo il
tipo di errore che abbiamo ricordato nell’Alchimia asiaticd a
proposito dell'alchimia indiana e cinese. Taluni testi tardi
dotati di «virtu scientifiche» (citavano esperienze precise
con perfetto spirito d’osservazione) sono stati considerati
una gloria dell'India o della Cina. In realta, i documenti di
questo tipo dimostrano tutt’al piit che la funzione origina-
ria, fondamentale dell’alchimia - cioe di essere una scienza
cosmologica e soteriologica -~ aveva iniziato a modificarsi
cedendo gradualmente il passo a una scienza empirica, di
laboratorio. Del resto, una delle conclusioni piu significative
del nostro studio & questa disgregazione delle antiche «scien-
ze della natura» - che erano al tempo stesso tecniche sote-
riologiche e scienze cosmologiche - e la loro trasformazione
in tecniche empiriche. Quando si smarrisce il senso tradizio-
nale di una scienza o di una tecnica, I'uvomo utilizza diversa-
mente il materiale a sua disposizione e gli attribuisce un
altro valore. Esiste una legge della conservazione del mate-
riale che & semplicemente il corollario di quella della degene-
razione del significato; intendiamo con questo ogni alterazio-
ne, ogni perdita e ogni oblio di un significato originario.
Questa legge, operante soprattutto nel folklore — dove certi
gesti e certe formule permangono anche dopo aver perduto
la funzione primitiva e il senso originario -, sara l'oggetto di
uno studio volto a dimostrare la legge della disgregazione del
fantastico. Cercheremo di provare che la storia della vita
mentale dell'uomo, lungi dall'evolversi ininterrottamente, &
scandita dalla degenerazione e dalla morte delle intuizioni



1. Questioni di metodo 11

fondamentali; inoltre, che questa lenta disgregazione di sin-
tesi mentali in nulla inferiori a quelle successive puo essere
ricostruita nelle sue tappe pili importanti.

Le osservazioni precedenti non sono affatto slegate dal
nostro soggetto. Quando rimettiamo in discussione il meto-
do con cui gli storici delle scienze studiano i documenti
asiatici, non contestiamo loro il diritto di occuparsene: chie-
diamo loro soltanto di cercare un criterio oggettivo di lavo-
ro. Proprio come non sarebbe possibile valutare la pittura
universale in base alle leggi di quella moderna (che implica
la prospettiva), sarebbe impossibile giudicare le «scienze
della natura» con il metro della scienza europea. Insistere
su questa strada comporterebbe il rischio della soggettivita:
infatti il criterio che gli storici delle scienze applicano ai
documenti extraeuropei non & forse quello di erigere a legge
universale una particolare visione del mondo (quantifican-
dolo, misurandolo)? Indubbiamente, il concetto di «legge
scientifica» & un’acquisizione senza la quale non sarebbe
piul possibile scrivere una storia delle aspirazioni moderne
alla conoscenza scientifica. Ma non possiamo applicarla ad
altre culture in cui l'ansia di conoscenza scientifica era
minima o, comunque, & emersa dopo il disfacimento delle
antiche concezioni cosmologiche e magiche. Prendendo un
esempio nell’area che ci proponiamo di esplorare nelle pagi-
ne successive, sarebbe del tutto antiscientifico considerare
certe «scoperte» empiriche dei Babilonesi una prova della
loro intelligenza e gettare tutte le altre concezioni nel cumu-
lo screditato delle «superstizioni» o delle «assurdita magi-
che». Una simile valutazione del materiale mancherebbe
quantomeno di oggettivita. Ora, per comprendere lo spirito
di una cultura siffatta, tanto diversa dalla nostra, ci occorro-
no in primo luogo criteri di studio e valutazione oggettivi.

Ci si potrebbe obiettare che lo storico delle scienze deve
tener conto esclusivamente dei documenti in cui scopre la
prefigurazione o alcuni elementi della futura scienza greca,
cioe le basi della conoscenza scientifica. Ma, se fosse fonda-
ta, questa osservazione infirmerebbe proprio la validita
della storia delle scienze extraeuropee: esattamente come
non avrebbe alcun valore oggettivo una storia della scienza
europea scritta da un asiatico che prendesse in considera-
zione unicamente gli studiosi che hanno condotto una vita
rigorosamente morale e ascetica, base indispensabile, dal



12 1. Cosmo e magia

punto di vista di un orientale, di ogni conoscenza autentica.
Certamente, l'obiezione immaginata poco fa non & legitti-
ma. In realtd, nelle civilta extraeuropee esistono numerose
«scienze della natura» che, sebbene fondamentalmente
diverse dalle nostre concezioni moderne, possiedono pro-
prie leggi di sviluppo, propri criteri di validita e cosli via. Lo
storico delle scienze deve studiarle e comprenderle - utiliz-
zando criteri sicuramente diversi da quelli attuali - nello
stesso modo in cui lo storico delle arti studia e comprende
le opere d'arte create al di fuori delle leggi della scultura
greca o della prospettiva, figlia del Rinascimento.

2. Omologia

Quando rivolgiamo la nostra attenzione alle «scienze
della natura» quali furono elaborate dalle antiche culture
mesopotamiche, rischieremmo di non comprenderne nulla
se non avessimo sempre presente la loro concezione del
Mondo, la loro cosmologia.

E superfluo aggiungere che questa cosmologia, sebbene
estremamente precisa e coerente, non trova espressione sol-
tanto nei testi o nei numeri. E solo un caso se i documenti
delle culture mesopotamiche, come quelli di altre culture
arcaiche, sono scritti. La maggior parte e i piu significativi
sono espressi per mezzo di simboli, dell’architettura, della
cosmografia, ecc. Ma sarebbe un errore non accordare loro
la stessa importanza attribuita ai documenti che utilizzano
un alfabeto, in quanto esprimono con altrettanta chiarezza
- e talvolta con maggiore concretezza - la visione che una
determinata cultura ha del mondo e delle sue leggi.

Per quanto riguarda la Mesopotamia, forse piii che per
qualsiasi altra cultura arcaica, la concezione fondamentale
puo essere definita come segue: omologia totale tra il Cielo e
il Mondo. Questo significa non solo che quanto esiste sulla
terra esiste pure, in qualche modo, in Cielo, ma anche che a
ogni cosa presente in terra ne corrisponde una identica in
Cielo sul cui modello ideale & stata realizzata. I paesi, i
fiumi, le citta, i templi (che come vedremo sono l'immagine
stessa del Cosmo) esistono tutti realmente a determinati
livelli cosmici. Ad esempio, nell’epoca arcaica la pianta di



2. Omologia 13

Ninive fu disegnata sulla base della scrittura celeste: cioe
sulla base dei segni «grafici» che le stelle disegnavano sulla
volta del cielo. II Tigri si trovava nella stella Anunit,
I'Eufrate nella stella della Rondine, la citta di Sippar nella
costellazione del Cancro, quella di Nippur nell'Orsa
Maggiore. Tutte esistevano realmente a questi livelli side-
rali: la terra non ospitava che la loro immagine, pallida e
imperfetta.

Inizialmente la geografia babilonese fu una «geografia
mistica»: la carta geografica del Mondo, quale se la figura-
vano i Babilonesi, era il riflesso di quella dei mondi celesti;
non il frutto di osservazioni e misurazioni, ma la riprodu-
zione, in termini di geografia terrestre, della mappa delle
regioni celesti e del Paradiso. Nella «<mappa del mondo»
pubblicata da Thompson, Babilonia si trova al centro di un
vasto territorio circolare. Tutt'intorno a questo cerchio - che
comprende tutti i popoli e le regioni noti ai Babilonesi -
scorre il fiume Amer, Nar-Marratum. E per l'appunto
I'immagine che i Sumeri avevano del Paradiso e che si ritro-
va nella tradizione biblica (Genesi, 1, 2: «Dall’Eden usciva un
fiume che irrigava il giardino, e da li si divideva in quattro
rami»). A sua volta, il fiume che attraversa e circonda il
paradiso sumero-babilonese ha quattro sorgenti. Del resto,
nella cultura mesopotamica, l'espressione «all'imboccatura
del fiume» indica il luogo attraverso cui si entra nel
Paradiso, la soglia che varcavano esclusivamente gli immor-
tali e gli eroi'. Un'acqua soprannaturale cinge il Paradiso,
proprio come un fiume circonda la terra: & una tradizione
comune a tutte le culture semitiche. Si tratta ora di un
fiume, ora di un oceano. Questa credenza in un oceano cele-
ste e in uno che abbraccia la terra & propria di moltissime
popolazioni.

Una Gerusalemme celeste & stata creata da Dio prima che
la citta di Gerusalemme fosse costruita dall'uomo. A quella
si riferisce il profeta nell’Apocalisse siriaca di Baruc (II, 42,

" Anche gli Egiziani credevano che l'acqua celeste - e quindi
pure quella terrestre — si ripartisse in quattro fiumi. Il Visnu-
Purana conserva una tradizione indiana analoga, assai antica: il
Gange nasce dal monte Meru (montagna cosmica) e si divide in
quattro fiumi onde riuscire a irrigare tutta la terra.



14 1. Cosmo e magia

2-7): «Credi che sia la citta di cui ho detto: ‘nel palmo delle
mie mani ti ho edificata”? La dimora che ora si trova in
mezzo a voi non & quella rivelata in me, quella che era gia
pronta dal tempo in cui mi sono deciso a creare il giardino
dell’Eden e che ho mostrato ad Adamo prima che peccas-
se...»?. Vedremo immediatamente che il valore mistico di
una cittd non risiede soltanto nella sua immagine di citta
celeste, ma anche nel fatto che essa & considerata il centro
del Mondo.

La Gerusalemme celeste ha acceso l'ispirazione di tutti i
profeti ebrei: Tobia (XIII, 16), Isaia (LIV, 11 sgg.), Ezechiele
(XL) e cosi via. Per mostrargli Gerusalemme, Dio rapisce
Ezechiele in una visione estatica e lo trasporta su una mon-
tagna altissima (XL, 2 sg.). In un altro passo (XLVII, 1 sg.)
Ezechiele vede dell'acqua uscire dalla soglia del Tempio,
scorrere attraverso molti paesi e gettarsi in mare: «la dove
quest’acqua penetra, bonifica, e la vita brulica dovunque
passi il torrente». Non ¢& difficile riconoscere in quest'acqua
del Tempio la tradizione ancestrale dell’«Acqua di Vita», di
origine mesopotamica e che ritroveremo in questo nostro
studio. Gli oracoli sibillini serbano il ricordo della nuova
Gerusalemme, al centro della quale risplende «un tempio la
cui torre gigantesca sfiora le nuvole ed & visibile a tutti». Ma
la descrizione piu bella della Gerusalemme celeste &
nell'Apocalisse (XXI, 2 sgg.): «E io vidi la cittd santa, la
Gerusalemme nuova, mentre discendeva dal Cielo, da pres-
so Dio, preparata come una sposa che si & abbellita per il
suo sposo (2)... E mi trasporto in spirito sopra una montagna
vasta ed eccelsa e mi mostrod la cittd santa, Gerusalemme,
che discendeva dal cielo, da presso Dio (10) ... Ed essa aveva
le mura grandi ed eccelse, aveva dodici portali, sui portali
stavano dodici angeli e vi erano scritti dei nomi che sono
quelli delle dodici tribu dei figli di Israele (12)... Di diaspro
era la struttura delle sue mura, mentre la citta era di oro
puro simile a vetro limpido (18). Le fondamenta delle mura
della citta sono ornate di ogni sorta di gemme preziose. 1l
primo fondamento & diaspro, il secondo & zaffiro, il terzo &
calcedonio, il quarto & smeraldo, il quinto & sardonico, il

2 Citato da Charles negli Apocrypha and Pseudo-epigrapha, tomo
I1, p. 482 e nota.



3. Il tempio 15

sesto & corniola, il settimo & crisolito, I'ottavo & berillio, il
nono & topazio, il decimo & crisopraso, I'undecimo & giacin-
to e il dodicesimo & ametista (19-20). I dodici portali poi
sono dodici perle e ognuno dei portali era di una sola perla.
La piazza della citta & di oro fino quale vetro limpido (21)...
E la citta non ha bisogno del sole né della luna che la illumi-
nino; infatti la gloria di Dio la illumina e ne & candelabro
I'agnello (23)... Poi 'angelo mi indicod un fiume di acqua di
vita che risplendeva come cristallo e profluiva dal trono di
Dio e dell'agnello (XXII, 1)».

Nel prossimo capitolo avremo occasione di studiare il
significato simbolico delle pietre preziose che formano le
mura della Gerusalemme celeste. Per il momento teniamo a
mente che questo modello celeste di Gerusalemme assomi-
glia molto al prototipo di Babilonia, ugualmente celeste. Un
testo babilonese tradotto da Meissner precisa che «la stella
Briciola di campo & Babilonia». Questa stella era situata
nella costellazione dell’Ariete (Aries) che, com’@ noto,
«guida» o «domina» lo zodiaco, proprio come Babilonia,
centro del cosmo, «guida» il mondo. Burkitt ha mostrato
che, quando la Persia ha prevalso politicamente su
Babilonia, & stata collocata nella costellazione dell’Ariete.
Dunque, investita di tutti gli attributi imperiali: «consacra-
ta». Spiegheremo nelle prossime pagine il significato di tale
investitura.

3. Il tempio

L'omologia Cielo-Mondo & implicata in tutte le costruzio-
ni babilonesi. Il ricco simbolismo dei templi (le ziggurat)
non pud essere compreso che in base a una «teoria cosmi-
ca». Di fatto la ziggurat era costruita a immagine del
Mondo; i suoi piani simboleggiavano le divisioni dell’'univer-
so: il mondo sotterraneo, la terra, il firmamento. La ziggurat
e in verita il Mondo perché simbolo della montagna cosmi-
ca che, come vedremo, non & che una perfetta imago mundi.
Gli studi di Dombart hanno dimostrato definitivamente che
le ziggurat erano delle montagne artificiali (kunstliche
Berge) il cui modello materiale era la montagna sacra.
Numerose pittografie caldee rappresentano il dio che si crge



16 1. Cosmo e magia

tra due montagne, come un vero dio del sole. La montagna
sacra & l'autentico trono perché e 1a che regna il dio creatore
e signore dell'Universo. «Trono», «tempio», «montagna
cosmica» non sono che sinonimi del medesimo simbolismo
del Centro, che ritroveremo di continuo nella cosmologia e
nell’architettura mesopotamiche.

Gli stessi nomi dei templi e delle torri sacre di Nippur
testimoniano l'identita tra la montagna cosmica e il santua-
rio: «Monte della casa», «Casa del monte di tutte le terre»,
«Monte delle Tempeste», «Casa delle Decisioni» (degli ora-
coli), «Casa del Sepolcro», «Legame tra Cielo e Terra», ecc.
Il nome sumero della ziggurat ¢ U-Nir (montagna), che
Jastrow traduce con «visibile da molto lontano». L'ana-
lisi dei nomi che i Mesopotamici davano alle loro citta prin-
cipali mette ben in evidenza la funzione simbolica della
citta. Larsa era denominata, fra l'altro, «Casa del legame
tra il Cielo e la Terra». Babilonia aveva numerosissimi
nomi, tra i quali «Casa della base del Cielo e della Terra»,
«Legame tra il Cielo e la Terra», «Casa del Monte splenden-
te», «Casa dello Scettro di Vita»: dovunque il simbolo del
Centro.

Di conseguenza il tempio apparteneva a un altro «spazio»:
lo spazio sacro, il solo ad essere considerato «reale» dalle
culture arcaiche. Analogamente, il tempo reale altro non era
che «l'anno liturgico», ciog il tempo sacro, scandito dalle
«feste» che si svolgevano nel tempio o attorno ad esso. Era
1a, nel tempio, nel «Centro dell'Universo» che si trovava il
trono del dio. Un rotolo dell’epoca del re Gudea dice che «la
camera (del dio) che egli (il re) ha costruito & (simile al)la
montagna cosmica». I teocalli aztechi erano anche i troni
degli dei. La loro funzione sacra e simbolica corrispondeva
al ruolo che rivestivano le torri Ha e Ta in Cina e gli stupa
in India. Abbiamo studiato il simbolismo dei templi indiani
alla luce dei risultati cui & giunto Paul Mus in Barabudur,
temple symbolique. Reichel ha mostrato che l'importanza
attribuita dai pre-elleni e dai greci alla montagna, alla roc-
cia, alla pietra si spiegava con idee analoghe. Come vedre-
mo nelle pagine successive, il medesimo «sistema» spiega
anche il beth-el del Genesi (XXVIII, 12) e il trono di
Salomone (Libro primo dei Re, 10, 18 sgg.), cosi come la
devozione preislamica per la pietra sacra custodita nella
Ka'aba. E persino in alcune religioni relativamente recenti



3. Il tempio 17

come il mitraismo, originariamente il santuario era total-
mente racchiuso nella montagna.

Avremo continuamente I'opportunita di verificare la poli-
valenza dei simboli che sono alla base delle culture arcai-
che. D’altronde, cid che caratterizza il simbolo e lo distingue
dalle altre forme di conoscenza ¢ appunto questa coesisten-
za di significati. La struttura sintetica del pensiero «primiti-
vo» trova un eccellente strumento espressivo nel simbolo
che unifica svariati livelli di realtd cosmica, senza per que-
sto «neutralizzarli». La polivalenza del simbolo rende possi-
bile la coesistenza dei significati e, al tempo stesso, salva-
guarda «il diverso», «l'eterogeneo», come cercheremo di
dimostrare tra poco. Tornando al nostro esempio, nelle cul-
ture mesopotamiche la montagna ha anche il significato di
«soglia dell’aldila»: & attraverso la montagna che le anime
entrano nel mondo dei morti. La corrente espressione assira
per «morire» & «aggrapparsi alle montagne». Anche in egi-
ziano il verbo myny («aggrapparsi») & un eufemismo di
«morire». Il sole tramonta tra le montagne ed & ancora tra le
montagne che deve passare il cammino del morto verso
l'altro mondo. Ma, accanto a questo simbolismo funerario
della montagna, ve n’¢ un altro, metafisico, assai pitt impor-
tante. Poiché, come si & detto, la montagna costituisce il
centro del mondo, & naturale che dopo la morte I'anima sia
trascinata verso questo «centro». Non dimentichiamo che,
per le culture tradizionali, era reale solo cid che era sacro; lo
spazio consacrato (tempio, citta, ecc.) era il solo «reale»
perché vi si concentrava l'intero Universo. L'unico tempo
reale era quello liturgico, consacrato, e 'uomo non parteci-
pava di questo tempo assoluto (formula oscura dell’eternita)
se non in quanto ne fruiva all’epoca delle feste o dei riti.
Trascinato da vivo verso il «centro», era del tutto naturale
che dopo la sua morte egli obbedisse ai medesimi richiami
dell’assoluto, del reale, che egli «si avvicinasse alle monta-
gne». Giacché, se la morte & un passaggio nell’aldila, in una
zona pii «reale» dei livelli profani di questo mondo - e se la
montagna simboleggia il centro, cioe la realta assoluta -, la
formula «avvicinarsi alle montagne» acquista una legittima-
zione metafisica.



18 1. Cosmo e magia

4. Citta sacra - centro del mondo

La ziggurat rappresenta il Cosmo. La sua vetta & il «cen-
tro» supremo, assimilato piu tardi al Polo. Quando sale i
piani di una ziggurat, il re giunge al centro dell'Universo
identificandosi cosl con il dio che abita il Polo. La citta
sacra, che ospita il tempio dietro i suoi bastioni merla-
ti, diventa a sua volta un centro, la vetta della montagna
cosmica (in altri termini, del Mondo). I suoi abitanti sono
assimilati magicamente ai padroni divini del «centro», agli
dei. E cosl in alcune citta indiane e in moltissime metropoli
orientali.

Tutte le lingue hanno conservato l'espressione popolare
del centro: «'ombelico della terra». In alcune tradizioni
semitiche cid significa non solo che la si trova l'effettivo
centro del mondo, ma anche che 12 ha inizio la creazione
del mondo. «Il Santissimo ha creato il Mondo simile a un
embrione. Proprio come 'embrione si sviluppa dall'ombeli-
co verso l'esterno, cosi Dio ha iniziato a creare il Mondo
dall'ombelico e di 1a esso si & espanso in tutte le direzioni».
Per gli Ebrei il «centro della terra» & Gerusalemme e, piu in
generale, la terra santa. E per questo che Yoma afferma: «Il
mondo & stato creato cominciando da Sion». Siccome ¢ il
centro della creazione, I'ombelico della terra, la Palestina si
trova sulla vetta della montagna cosmica. Del resto, secondo
un testo rabbinico, «il paese d'Israele non fu sommerso dal
diluvio». Le tradizioni islamiche hanno conservato la stessa
cosmologia mistica e conferito alla Mecca e alla Ki'aba le
virtt di Gerusalemme. Nel Kisd'i si afferma: «La tradizione
dice: la stella polare attesta che il luogo piu alto & la Kd’aba
perché si trova proprio di fronte al centro del Cielo».

In tutte le tradizioni semitiche, il centro ('ombelico della
terra) era immaginato come la vetta della montagna cosmi-
ca. Di qui I'importanza delle montagne nella cosmologia e
nella metafisica semitiche. Esse furono create prestissimo,
subito dopo le acque primordiali (Tehom)? sono le fonda-

> Dovunque le acque simboleggiano il caos, la matrice informe
di ogni virtualita. L'apparizione delle montagne simboleggia 'ini-
zio della Creazione, della rivelazione, delle forme.



4. Citta sacra — centro del mondo 19

menta della terra o, nella tradizione araba, «i pilastri della
terra»; uniscono il mondo di sopra a quello di sotto; & dalle
montagne che nascono i corsi d'acqua che rendono la terra
fertile ed & al di sopra di esse che si formano le nubi porta-
trici di pioggia. Erano le montagne i luoghi sacri per eccel-
lenza: il Sinai per gli Ebrei, il Garizim e I'Ebal per i
Samaritani; la Mecca si trova tra due montagne. La tradi-
zione siriana colloca il paradiso, «ombelico della terra», su
una montagna piu alta di tutte le altre. Ricordiamo che si
riscontrano idee analoghe tra i Babilonesi, gli Egiziani e in
alcune tradizioni indiane. La strada del Paradiso, quella che
conduce al regno dei morti (presso gli Egiziani e i Caldei) o
alla dimora del dio, si assomigliano tutte: & il medesimo
cammino verso la montagna, la stessa «ascensione» - che il
piu delle volte si compie simbolicamente - salendo i piani di
una ziggurat o di un tempio indiano*. Non & difficile decifra-
re il significato di tutte queste formule: il cammino verso la
montagna evoca il sacro, il reale, I'assoluto; in una parola, &
una consacrazione (il re & investito delle virta divine via via
che s'inerpica sui gradini del trono o sui piani della ziggurat,
cioe la montagna cosmica; gli itinerari delle anime dei morti
e degli eroi alla ricerca d'immortalitd - Gilgamesh, Eracle,
ecc. — passano per numerose montagne da scalare).
«L'ombelico della terra», la montagna cosmica, & la sola
zona sacra in tutti gli spazi che circondano 'uvomo; ecco per-
ché e 1a che ebbe inizio la Creazione, & di 12 che il Caos fu
scacciato per la prima volta. Le acque del diluvio (ritorno
del Caos, 'oceano primordiale, apsu) non poterono som-
mergere la cima del monte, il centro statico, a partire dal
quale ebbe inizio la seconda Creazione.

Secondo un libro siriano, La Caverna dei Tesori, Adamo &
stato creato al centro della terra, proprio nel medesimo
punto in cui successivamente fu drizzata la croce del Cristo.
Questa tradizione & estremamente preziosa. Da un lato, vi si
decifra un significato nascosto della creazione dell'uomo
che viene identificato con il microcosmo (Adamo e il Mon-
do sono generati entrambi dall'combelico della terra»).

* «Un tempio indiano, costruito in pietra, rappresenta un viaggio
verso l'asse del mondo, e l'entrata processionale delle sue porte un
rito d'ingresso» (Paul Mus, Barabudur, p. 315).



)

20 1. Cosmo e magia

Dall'altro, si afferma esplicitamente che la redenzione
dell'uomo - mediante la Passione del Cristo - & stata possi-
bile grazie a un ritorno al «centro», esattamente quello che
indicano tutte le tradizioni. Soffrendo sulla cima della mon-
tagna cosmica, la dove fu creato Adamo, al centro dell’esi-
stenza, Gesu riscatta con il Suo sangue tutti i peccati del
genere umano e ne determina la salvezza. La Passione di
Gesu Cristo si e dispiegata su tutta la terra perché, essendo
la cima della montagna cosmica, il Golgota ingloba magica-
mente l'intero pianeta. L'agonia ha avuto inizio ed & termi-
nata nella realta assoluta, al centro dell’esistenza (una zona
del tutto diversa, per il fatto di essere profana, non consa-
crata, partecipa del divenire non significativo, della «storia»
e non dell'ontologia, dell’«<evento» e non della categoria).
Affrontare il tema del simbolismo della croce darebbe com-
pletezza a queste idee, ma qui abbiamo deciso di occuparci
esclusivamente dei motivi arcaici e di non spiegare un sim-
bolo tradizionale con forme recenti®.

La questione & che, nel mondo semita, ritroviamo dovun-
que questo legame tra «il centro», «la realta assoluta», «il
primo uomo», «la morte». Gerusalemme non é solo il punto
di congiunzione tra la Terra e il Cielo. Essa ¢ altresi il luogo
attraverso cui si pud penetrare nell’altro mondo. Una tradi-
zione siriana ci dice che dopo il diluvio Adamo fu sepolto
«alle porte della terra», cioe 1a dove ha inizio la dimora dei
morti. L'Islam ha assimilato la credenza ebraica secondo
cui la tomba di Adamo si trova a Gerusalemme. E, secondo
le tradizioni islamiche, tutti i profeti sono sepolti a
Gerusalemme. Ancor oggi c'¢ alla Mecca un pozzo presso il
quale vengono deposte offerte per i morti. Non si tratta
della superstizione assai diffusa secondo la quale, dato che i
morti abitano sotto terra, si possono inviare loro delle offer-
te attraverso buche o pozzi, ma di un'idea tradizionale:
essendo il centro della terra, la Mecca ¢ il solo punto di con-
giunzione tra il Cielo e l'aldila.

Come vedremo nel prossimo paragrafo, I'asse dell’'Uni-
verso passa per il centro del mondo, ed & la che svetta
I'Albero della Vita. I ritmi cosmici e la vita si dispiegano a

* Nei pressi di Sichem, sul Garizim, c’era un santuario chiamato
«ombelico della terra» (Giudici, 1X, 37).



4. Citta sacra - centro del mondo 21

partire dal «centro». Ecco perché si dice che Gerusalemme
e «ricca di acque» e che & a partire dalla citta sacra che le
nubi gravide di pioggia si dirigono verso i quattro angoli del
mondo. Le piogge portano fertilita e ricchezza, rendono
possibile la vita e l'armonia, regolano le stagioni. «Le
acque» sono fruttuose unicamente se il loro ritmo & regolato
da un «centro». L'Islam ha conservato tradizioni analoghe.
Nuwayri scrive: «basandosi sull'autorita del Profeta, Abu
Hurayra ha detto: tutti i corsi d'acqua e le nuvole e le nebbie
e i venti provengono dalla roccia sacra di Gerusalemme».
Kazwini riporta la stessa tradizione a proposito della
Mecca: «se la pioggia colpisce la Kid’aba da un certo lato,
quell'anno la fertilita si estendera in quella direzione; se la
pioggia la colpisce da tutti i lati, la fertilita sara universale».
In India il «luogo del sacrificio», @ denominato spesso
«ombelico della terra» perché & grazie al «sacrificio» che
I'Universo & sorretto, che esistono i ritmi, la vita, I'armonia.
L'altare, «luogo del sacrificio», & definito anche «ventre
(matrice) dell'ordine cosmico». Fin dall'epoca vedica, gli
Indiani identificavano l'altare sacrificale con I'«ombelico».
Si ritrova la stessa teoria in Clemente Alessandrino: «l'altare
su cui brucia l'incenso & un simbolo della terra che giace al
centro dell'Universo».

Una tradizione semitica assai diffusa vuole che Adamo
abiti sotto una tenda la dove sorge la «Casa di Allah», cioe
nell'combelico della terra». Anche Agni, dio indiano del
fuoco, sta nell'«ombelico della terra»®. L'omologia Cielo-
Terra non & meno rigorosa in India. Il «centro» della terra
viene identificato magicamente con il «centro» del Cielo. Un
inno dei Rigveda recita: «Il sacerdote che prepara il sacrifi-
cio si & posto nell'ombelico del cielo». Il simbolo del centro
spiega tutte queste formule: «'ombelico del cielo» significa
«l'ombelico del sacrificio» in quanto solo la zona consacrata
dell’altare esiste realmente, in modo assoluto, come esiste il
«Cielo». L'integrazione dell'uomo nella realta avviene con il
suo ritorno al «centro». Il rituale consacra 'uomo, lo rende
«simile agli dei» perché lo riporta al «centro», nella realta,
nell’assoluto.

* «Agni ha riposto il proprio potere nell'ombelico del mondo»
(Rigveda, 11, 76).



22 I. Cosmo e magia

La mistica indiana si basa su questa restaurazione
dell'uvomo nel suo centro.

Le tecniche ascetiche indiane attribuiscono grande
importanza all’«<ombelico»: il soffio (aria, «fluido vitale»)
deve andare dall'«<ombelico» al cuore; la concentrazione
dello yogin avviene il piu delle volte nell’«<ombelico». Ci si
imbatte in pratiche analoghe, che presuppongono una tradi-
zione mistica estremamente antica, in alcune forme di
mistica cristiana, per esempio nell'esicasmo. La medesima
identitd «ombelico»-centro & presente in culture assai lonta-
ne le une dalle altre. In galeico, imleag o iomlag (ombelico)
ha anche il significato di centro. La capitale degli Inca,
Cuzco, era chiamata «ombelico». Stando ad alcune leggen-
de europee studiate da Hartland, Gesu fu concepito con
I'orecchio; quest'ultimo & una forma del simbolismo della
spirale, che ha il medesimo significato metafisico di centro.

Potremmo elencare all'infinito documenti sul simbolismo
del «centro», provenienti da tutte le culture tradizionali’. Ci
auguriamo di poter approfondire l'argomento in un’altra
occasione.

Per il momento aggiungiamo che |'«<ombelico» viene iden-
tificato con il «trono» su cui siede I'ordinatore dell’'Universo.
Generalmente, nelle mitologie e nell'architettura semitiche,
un serpente si attorciglia attorno al «trono»: per esempio &
cosi per il trono di Salomone.

Nelle leggende di tutti i popoli, il serpente & il guardia-
no dei tesori e delle tombe. Se il trono & un simbolo del
centro del mondo e quindi della Terra, lui, il serpente, sim-
boleggia qui I'Oceano, il vasto caos delle acque che, secondo
gli antichi, circondano da ogni parte la Terra cercando
d'inghiottirla...

5. L'Asse del Mondo - I'Albero della Vita

Abbiamo visto che la citta stessa, al cui interno si tro-
vavano il tempio e il palazzo, era considerata il centro

7 I documenti scritti e dipinti del mondo greco sono stati studiati
da Roscher nelle sue due celebri monografie sull' Omphalos.



5. L'Asse del Mondo - I'Albero della Vita 23

dell'Universo. Proprio come il Sovrano celeste risiede al cen-
tro del mondo siderale (cioé¢ al Polo), il sovrano terrestre
risiede nella «citta sacra», nella Capitale. Questa corrispon-
denza tra Sovrano, Capitale, ecc., e Dio, Centro del Mondo,
ecc. non si riscontra solo in Mesopotamia e nelle mitologie
semitiche. La cultura cinese riposa in gran parte su una
concezione del genere. Ritroviamo la perfetta omologia
Cielo-Terra - himmlisch-irdischen Parallelismus, scrive
Heine-Geldern - anche nel simbolismo afro-asiatico, sebbe-
ne probabilmente essa affondi le sue radici nelle origini
della cultura babilonese.

La ziggurat viene definita il Pilastro del Mondo, il luogo in
cui si uniscono il Cielo e la Terra. La grande Torre di
Babilonia, come sappiamo, non si chiamava solo la Porta
divina — perché il Cielo si apriva al di sopra di essa -, ma
anche la Base del Cielo e della Terra. L'etimologia popolare
di Babilonia e di Babele arrivava per 'appunto a interpre-
tare Babilu con «Porta del dio». Era attraverso le citta sa-
cre e soprattutto attraverso il Tempio («ombelico della
Terra») che si poteva giungere al Cielo. Del resto, le leggen-
de babilonesi che parlano del «viaggio al Cielo» sono simili
alle credenze di altri popoli, secondo le quali «il cammi-
no dei Cieli» si apre al mortale in prossimita del pilastro
del Cielo.

Oltrepasseremmo i limiti di questo studio se approfondis-
simo il simbolo del Pilastro del Cielo, che altro non & se non
I'Asse dell’'Universo, «I'Albero della Vita» che sorge al centro
del Mondo, nell’«<ombelico della Terra». Moltissime tradizio-
ni parlano di un Albero gigantesco, che ricopre o sostiene la
terra intera. Per esempio, I'Albero cosmico della mitologia
scandinava, Ygdrassil, non & che un’espressione di questo
simbolismo universale. Ci ripromettiamo di dedicare
un'altra opera alla questione dell’Albero della Vita. Per il
momento & sufficiente ricordare che i popoli siberiani e
ugro-finnici hanno mantenuto con grande nettezza il mito
dell’Albero-Pilastro del Cielo. Uno Holmberg ha raccolto in
due ricche monografie tutto il materiale di cui disponia-
mo attualmente sull'argomento. E significativo che gli
Ungheresi immaginino il Pilastro del Cielo come una colon-
na a sette livelli; ora, la ziggurat ha sette piani e il tempio di
Barabudur sette terrazze. La credenza in questo Pilastro del
Cielo talvolta si confonde con quella in una montagna



24 1. Cosmo e magia

cosmica, che i Mongoli e i Calmucchi chiamano Sumur o
Sumer, e i Buriati Sumbur®.

L’Asse cosmico riveste un ruolo fondamentale nel pensie-
ro mitico e simbolico dell'India e viene espresso prevalente-
mente con quattro formule: la montagna, il pilastro, l'albero
e il gigante. Tutti sono al centro del Cosmo; tutti esprimono
la realta assoluta; tutti sono simboli polivalenti, che si appli-
cano tanto al Cosmo quanto all'Uomo: ad esempio, il dio
Indra ¢ considerato un Pilastro cosmico; ma la respirazione
che percorre e sostiene il corpo umano ha anche valore di
colonna. Sotto questo aspetto le culture babilonese e cinese
ricalcano alla perfezione il sistema simbolico indiano.

Abbiamo buone ragioni di ritenere che la medesima
cosmologia abbia influenzato tanto i profeti ebrei quanto
I'autore dell’Apocalisse. 11 concetto che ne costituisce il fon-
damento ¢& l'esistenza di un Centro - imperiale sulla Terra,
polare nel Cielo - circondato da quattro punti cardinali o da
quattro fasi cardinali della rivoluzione cosmica.

6. Corrispondenze

Ma l'omologia Cielo-Terra non si arresta qui. «Corri-
spondenze» e «armonie» — la struttura stessa di una visione
magica del Mondo - si ripercuotono dappertutto. Tutto cio
che & conosciuto, tutto cio che & concreto, partecipa di que-
sta legge magica della corrispondenza. Il cosmo ¢ diviso in
regioni governate dagli dei, regolate dai pianeti. Tra tale
zona celeste e il pianeta che la domina o il dio che la rappre-
senta esistono rapporti magici, di «corrispondenza» e
d’«influenza». Tutto cid che succede in una zona celeste
succedera anche, in un certo modo, nella vita che, sulla
terra, si trova sotto la sua «influenza». Naturalmente, queste
«influenze» non si esercitano sempre in maniera diretta. Vi
sono innumerevoli rapporti, innumerevoli livelli tra il Cielo
e la Terra. E solo in un Centro, e solo in condizioni partico-
lari, che la Terra pud essere direttamente congiunta al

# I nomi di queste «montagne cosmiche» tradiscono la loro origi-
ne indiana.



6. Corrispondenze 25

Cielo. Nelle altre zone della realta, le influenze agiscono in
certo qual modo «a poco a poco».

E noto, per esempio, che un certo metallo e un certo colo-
re corrispondevano a ciascun pianeta. Tutto cid che era
colorato - animale, pianta, pietra - era soggetto all'influenza
di un pianeta. Si riscontra una «corrispondenza» analoga in
Cina, dove ciascuna regione siderale era rappresentata da
un colore. Tra i Babilonesi, poiché ogni pianeta era gover-
nato da un dio, ve ne era evidentemente uno per ciascun
metallo. Enlil, che «regnava» sul primo mese dell'anno - e la
cui influenza si esercitava quindi anche su un tempo deter-
minato che gli era consacrato -, nella gerarchia dei metalli
era rappresentato dall'oro. Quando Samas prese il posto di
Enlil, fu lui a diventare il patrono del metallo pit nobile e
prezioso: I'oro. Un testo neobabilonese delinea cosi i rappor-
ti tra gli dei e i metalli: Enlil, I'oro; An, I'argento; Ea, il bron-
zo; Ninidni, la pietra. Queste relazioni magiche tra pianeti,
dei e metalli - che creavano corrispondenze tra i colori, la
data di nascita, il destino, ecc. - erano ancora vive nelle cre-
denze popolari medievali.

Si & dimostrato che i Greci presero a prestito direttamente
dai Mesopotamici queste corrispondenze. Quanto agli
Arabi, sia che le abbiano prese dalla Grecia ellenistica o
assimilate prima di converstirsi alllslam, le introdussero
nelle scienze medievali, in particolare nell’alchimia®.

L'omologia Cielo-Mondo implica dunque una serie infini-
ta di corrispondenze magiche tra tutti gli ordini dell’esisten-
za. Non ¢ difficile comprendere perché un certo colore eser-
cita un'influenza fasta o nefasta, perché un certo metallo
esalta o deprime, perché un certo «tempo» & di buono o di
cattivo augurio. Ciascuna forza magica, il cui centro & posto
in una regione siderale diretta da un pianeta o governata da
un dio, pervade tutti i livelli della realta, a poco a poco o per
corrispondenze.

Non sapremmo dire se nelle epoche pitt remote delle cul-
ture mesopotamiche questa cosmologia fondata sull'omolo-
gia Cielo-Terra includesse gia in modo preciso la nozione di

® Fritz Saxl tenta di spiegare le credenze astrologiche degli Arabi
di Harran con antichi dogmi babilonesi. Anche Julius Ruska si ¢
dedicato alla questione.



26 I. Cosmo e magia

subordinazione del destino umano agli astri. Del resto que-
sta nozione - poi presente a partire dal periodo centrale
della storia della Mesopotamia - era una conseguenza diret-
ta della cosmologia e, se occorse del tempo perché s'impo-
nesse alla coscienza di tutti, questo tempo fu occupato dalla
sua scoperta e non dalla sua creazione.

Ritorneremo su questa concezione fondamentale quando
parleremo della metallurgia babilonese. Per il momento sot-
tolineiamo l'importanza del ruolo che rivesti la visione
magica nella nascita dell’astrologia mesopotamica e la sua
influenza capitale nel Sudest asiatico e nel Mediterraneo. La
nozione di destino implacabile fu fondata da questa visione
magica. L'idea di liberta aveva tutt'altro valore in un Cosmo
chiuso, pervaso dalla forza magica degli astri. Tutto cid che
rientrava nel campo dell’esperienza umana era imbevuto di
un’energia magica, invisibile, che modificava la volonta
dell'uomo. Nato sotto il segno di una determinata stella e
partecipe, volente o nolente, di un determinato destino
cosmico, I'uvomo doveva risolvere il problema della sua
redenzione e quindi della sua liberta per vie che oggi, a una
coscienza europea e cristiana, sembrano decisamente assur-
de. Non si & ancora mostrata nella sua vera luce la rivoluzio-
ne provocata a questo proposito dal cristianesimo, che ha
distrutto il destino individuale, astrologico, per ripristinare
la liberta umana e rendere I'uvomo solidale con un destino
collettivo, adamitico, e non magico, cosmico.

Poiché tutto cid che esiste sulla terra esiste anche in
Cielo, foss’anche sotto un’altra forma, e poiché la vita terre-
na riflette la struttura e la dinamica siderali, era fatale che
pure il corpo umano fosse considerato uno specchio del
Cosmo. Ritroviamo questa convinzione tra gli Ittiti, popolo
aianofono, ma fortemente influenzato dai Sumeri e dagli
Accadi, soprattutto per cio che concerne la vita religiosa. La
magia ittita & segnata da un’omologia fra macrocosmo
(I'Universo) e microcosmo (il corpo umano). La testa
dell'uomo corrisponde al Cielo, le sue mani alla terra, i suoi
occhi alle acque, e cosi via. E per questo che un testo di
magia terapeutica, riassunto da G. Furlani, indica che i mal
di testa devono essere gettati in Cielo, i dolori alle mani cac-
ciati sotto terra, ecc.

E improbabile che questa corrispondenza macrocosmo-
microcosmo sia nata da una proiezione mitica del corpo



6. Corrispondenze 27

umano nella natura, cio¢ da un’identificazione delle zone
cosmiche con gli organi anatomici e le funzioni psicologi-
che. Quanto sappiamo delle teorie cosmologiche e fisiologi-
che indiane ci spinge a pensare che il processo sia stato
inverso. Infatti in India I'uvomo organizzo il proprio corpo
(cred una «carta mistica» che possedeva i suoi centri) sul
modello del Cosmo. E possibile, come ritiene J. Filliozat,
che la teoria dei cinque Venti cosmici abbia necessariamen-
te condotto alla «scoperta» delle cinque Respirazioni. Il
nostro punto di vista si discosta un po’ da questa ipotesi in
quanto riteniamo che il «<modello cosmico» su cui si appog-
giavano le teorie filosofiche possedesse - unitamente a un
significato cosmologico - una realtd rituale, mistica.
L'uomo «identifico» i Venti cosmici nel suo corpo e applicod
a se stesso un modello cosmologico dopo aver realizzato
misticamente e ritualmente un certo «uomo cosmico». In
altri termini, queste concezioni non hanno a fondamento né
la fisiologia né la cosmologia, ma una visione totale della
realtd, un «uomo cosmico»: I'uomo che supera e annulla la
Creazione (il mondo tagliato in due).

Va da sé che I'omologia cosmica e biologica, che abbiamo
illustrato solo con alcuni esempi, comprende tutti gli ordini
della realta e della vita. Se & consentito parlare di legge, allo-
ra bisognera cercarla in questa concezione dell'omologia,
delle corrispondenze cosmiche, della magia universale. Al di
la del loro valore pratico, gli oggetti possiedono un significa-
to di origine magica. I fatti e i gesti dell'uomo, poiché si
ricollegano a oggetti saturi d'energia o che partecipano di
certi valori sovrumani, saranno diretti da leggi sacre, preci-
se. Affinché i suoi atti non lo «modifichino», l'uomo li tra-
sformera in riti.

Giacché & appunto questo il senso del rito: rendere l'indi-
viduo solidale con la collettivita, con la vita organizzata e,
infine, con un Cosmo vivo. Tutti gli atti dell'uomo, anche se
totalmente profani (camminare, respirare, nutrirsi, fare
I'amore, ecc.), sono trasformati in rituali: ciog in strumenti
disindividualizzanti e solidarizzanti con le «<norme». In una
societa tradizionale siffatta, 'uomo non & piu solo, perché
tutto cid che fa ha un significato ecumenico, accessibile
all'insieme della comunita. Si potrebbe quasi affermare che
non & neppure pill necessario «comunicare» alcunché
d’individuale, da una persona all’altra — proprio come quan-



28 I. Cosmo e magia

do ci si imbatte in un bambino o in un vecchio non si avver-
te la necessita di farsi dire che si tratta di un bambino o di
un vecchio. «L'identita» dell’essere umano - le sue intenzio-
ni, la sua vita interiore, il suo ceto sociale, la sua posizione
economica - diventa trasparente grazie a questa disindivi-
dualizzazione, alla trasformazione della vita in rituale e
delle «occorrenze» in «categorie».



II. Magia e metallurgia

1. Lapis-lazzuli

L'omologia Cielo-Terra costituisce, come si & visto, l'oriz-
zonte mentale delle culture mesopotamiche. E indispensabi-
le tener conto di questa legge fondamentale se si vuole com-
prendere il vero significato dei gesti, degli oggetti e dei nomi
che si ritrovano in questa civilta arcaica.

La dove tutto & connesso, dove tutto & legato in una rete
di fili invisibili che formano un insieme, niente & creato a
caso, in base a un'iniziativa personale, profana. Cosi, sono
la cosmologia e la teologia mesopotamiche che permettono
di comprendere il ruolo di primo piano che il lapislazzuli
riveste nella vita babilonese. Il blu di questa pietra semipre-
ziosa e quello del Cielo stellato: sui bassorilievi, la barba del
dio-luna, Sin, divinita della notte stellata, era fatta di lapis-
lazzuli. Cosi, tra gli Egiziani, la capigliatura di Ra, il dio del
sole. Per quanto riguarda la «pavimentazione in zaffiro» che
si trova sotto i piedi di Jahve (Esodo, XXIV, 10), anche in
questo caso si tratta in realta di lapislazzuli. Questa pietra
blu simboleggiava tutta la magia del Cielo stellato.

Questa «magia del Cielo stellato» non & una mera espres-
sione letteraria. Corrisponde esattamente alle virtu di cui i
popoli orientali fregiavano questa pietra pura. Non era sol-
tanto la barba del dio-luna ad essere raffigurata in blu per
sottolinearne concretamente la natura: tutte le virta lunari
su cui egli regnava erano simboleggiate dal lapislazzuli.
Quando, in un celebre bassorilievo, Nanna, altro nome del
dio-luna, incita il Re a erigere la Torre (di Babele), lo ispira
offrendogli una coppa di «acqua di vita». Non & per niente
difficile comprendere il simbolo di questa coppa dell’«ispi-
razione» afferrata dal dio-luna, padrone del Cielo stellato.



30 I1. Magia e metallurgia

Una costruzione tanto grandiosa e, soprattutto, investita di
tali e tanti significati sacri e cosmologici, non poteva che
essere ispirata da una magia lunare, governata proprio dal
signore della notte. La stessa notte segreta, percorsa dai
ritmi lunari che rendono fertile l'intera vita cosmica, ¢ altre-
s la fonte dell'«ispirazione», dei germi delle grandi creazio-
ni umane. Questa concezione era realmente organica nella
vita dei popoli orientali, come dimostra questa citazione del
quarto libro, apocrifo, di Esdra: «Allora aprii la bocca e,
ecco la!, toccai una coppa piena, che sembrava colma
d’acqua, ma il cui colore era uguale a quello del fuoco». Si
tratta esattamente della «coppa dell’ispirazione» del bassori-
lievo babilonese e della bevanda che conferisce all'uomo il
dono di costruzione cosmologica o di profezia, virtu sacre
per eccellenza.

Il legame magico fra la Notte, la Luna, l'Acqua, la
Fertilita, la Morte e I'Immortalitd - una delle prime sintesi
mentali che tentano di spiegare l'insieme della vita cosmica
e di fondere i diversi livelli esistenziali in un'unica immagi-
ne - ¢ altresi presente nella Weltanschauung mesopotamica.
Abbiamo anche buone ragioni di pensare che il paese dei
due fiumi fu uno dei principali centri di diffusione dei miti
e delle leggende tessute intorno a questa intuizione fonda-
mentale. Nella Mandragore analizziamo dettagliatamente
l'origine e la funzione di questi miti, pertanto non vi insiste-
remo oltre. Tuttavia ricordiamo che il kiskanu (senza dub-
bio «I'Albero della Vita») che cresceva accanto a E-abzu, il
principale tempio dedicato a Ea, aveva rami simili al lapis-
lazzuli'. La rappresentazione di un «albero della vita» in
lapislazzuli e ornato di pietre preziose & rimasta a lungo
nellimmaginario popolare; gli apocrifi ebraici e cristiani, le
leggende degli eroi, i racconti orientali, ecc. menzionano un
albero simile che cresce in paradiso o in un giardino incan-
tato, che non va confuso con le parallele leggende dell’albe-
ro dalle mele d’oro che arricchiscono le mitologie greca e
celtica.

11 kiskanu recita un ruolo importante nella leggenda di
Gilgamesh. Cresce «all'imboccatura dei due fiumi», 12 dove pene-
tra Gilgamesh alla ricerca di Uta-Napistim, da cui spera di ottene-
re 'immortalita.



1. Lapis-lazzuli 31

Ea era il dio degli Abissi, delle Acque sotterranee e quindi
si comprende facilmente che venisse collegato con la notte
lunare. I metalli e le pietre preziose - saturi di virti magiche
- gli appartenevano ed egli era il protettore di metallurghi e
artigiani. Poiché le fondamenta dei templi affondavano
profondamente nella terra - quindi nell'abzu, nelle acque
sotterranee —, era la saggezza di Ea a guidare i costruttori
dei monumenti sacri. La creazione umana era perennemen-
te collegata con la fonte eterna della vita, con I’Acqua, con la
Luna, con la Notte. Solo il fatto di essere in contatto con gli
dei del Cielo stellato o delle Acque permetteva agli uomini
di creare in un senso cosmologico (templi, torri, ecc., altret-
tanti «centri cosmici»). «L'ispirazione» delle costruzioni era
in realta un germe vivo generato dalla notte o dall’acqua; cid
che nell'ordine biologico corrisponde alla fecondazione e
alla nascita delle forme organiche, nell'ordine spirituale cor-
risponde all'«<immaginazione» e alla creazione. Per inciso, la
dignita della condizione umana non veniva assolutamente
mortificata in queste culture arcaiche dove gli dei cosmici e
le forze magiche recitavano un ruolo di primaria importan-
za, giacché, grazie alle sue creazioni, 'uvomo prendeva parte
all'«unificazione» del Cosmo in quanto ciascun tempio o
monumento che egli erigeva era un «centro» in cui si ritro-
vavano tutti i livelli della realtad sensibile e sovrasensibile.
Come abbiamo osservato alla fine del capitolo precedente,
se in una concezione magica dell'Universo non & possibile
parlare di liberta dell'uomo, non per questo l'umanita era
schiava di determinate forze o determinati deéi: essa era inte-
grata ed esisteva in quanto tale in una invisibile rete magica
che avvolgeva il Cosmo intero, inclusi gli dei. Questo tipo di
concezione ha dominato non solo nell’antichita, ma anche
nell’ etd moderna; cosi, il positivismo del XIX secolo inte-
grava 'uomo nel Cosmo fino ad annichilirlo, privandolo di
ogni speranza di autonomia e spontaneita.

Torniamo ai ruoli e ai simboli del lapislazzuli sottolinean-
do un fatto significativo: in alcune tombe antiche dell’isola
di La Plata (all’'Equatore), se ne sono ritrovati ventotto pezzi
tagliati a cilindri e accuratamente levigati. Si & potuto pro-
vare che non appartenevano agli isolani e che, verosimil-
mente, erano stati lasciati da gente del continente recatasi la
per prender parte a riti e a cerimonie sacre. Anche in Peru,
in una tomba inca si & scoperto un grande e bel lapislazzuli.



32 I1. Magia e metallurgia

Proprio come nelle civilta afro-asiatiche, questa pietra «cele-
ste» era considerata nelle culture amerindie un accessorio
sperimentato che facilitava il viaggio dell'anima del defun-
to'. Diciamo anche - dettaglio non privo d'importanza -
che ancor oggi in Africa Occidentale si attribuisce un ecce-
zionale valore sacro alle pietre artificiali blu, come testimo-
nia la ricca documentazione raccolta sull’'argomento da
Leon Wiener'2. Come sostiene F.B. Pearce, & probabile che
queste piccole pietre blu siano fabbricate in loco da secoli.
Dal canto suo, Wiener ritiene che furono gli Arabi a portarle
sulle coste africane in eta medievale. Le superstizioni degli
indigeni in materia sarebbero quindi vestigia dell’ancestrale
sistema astrale magico che ha dominato tutte le culture
afro-asiatiche. Come che sia, il loro simbolismo e il loro
valore religioso devono essere interpretati in base ai docu-
menti mesopotamici e mediterranei relativi al lapislazzuli,
sebbene si abbia a che fare con credenze snaturate, il cui
nucleo cosmologico si ¢ perduto da molto tempo. Non
sarebbe questo l'unico caso di «oblio» che ci offre la storia
della vita mentale dell'uomo. Il significato primordiale,
cosmico, di un simbolo o di un rito si perde e viene sostitui-
to da un significato magico, che inizialmente aveva solo un
ruolo secondario.

2. Meteoriti

Non sapremmo dire se fu a causa delle loro concezioni
cosmologiche che i Babilonesi attribuirono ai metalli un’ori-
gine celeste o se, al contrario, essi giunsero a queste conce-
zioni per aver osservato precocemente i meteoriti e perché il
primo ferro che essi conobbero fu quello meteoritico. E
superfluo ricordare l'importanza dei meteoriti nella forma-

"' In Egitto (XV sec. a.C.) pezzetti di lapislazzuli appesi al collo
di un bambino lo premunivano da ogni malattia.

"2 Le ipotesi di Leon Wiener circa una presunta influenza eserci-
tata sulle civiltd amerindie dalla cultura africana che, a sua volta,
era stata fortemente influenzata dagli Arabi non hanno alcun valo-
re scientifico. Viceversa, la documentazione che egli ha raccolto &
estremamente ricca e seria.



2. Meteoriti 33

zione delle credenze primitive e popolari relative al Cielo,
credenze che talvolta ci spingono a supporre che certi popo-
li consideravano il Cielo una volta di pietra. I meteoriti
hanno impressionato molto la mente dell'uomo primitivo.
Sono noti alcuni celebri esempi di adorazione delle pietre
cadute dal Cielo: la Ki'aba a La Mecca o il meteorite di
Pessinunte in Frigia, che era venerato come immagine di
Cibele e che fu trasportato a Roma dietro ingiunzione
dell’'oracolo di Delfi poco dopo la Seconda guerra punica
(204 a. C.). Ma, al di la di questi esempi famosi, le collezioni
etnografiche e folkloriche ci forniscono documenti numero-
sissimi che illustrano la devozione da cui sono tuttora cir-
condate le pietre di fulmine che, d'altronde, il piu delle volte
sono semplicemente pietre rinvenute in luoghi colpiti dal
fulmine. Tutto cid che proveniva «dall’alto» era imbevuto di
forze magiche e sacre. E tale devozione s'inquadra perfetta-
mente nell'insieme del sistema le cui leggi tenevano unito
l'intero Cosmo.

Prima del ferro terrestre, 'uomo primitivo ha conosciuto
e utilizzato il ferro meteoritico. Gli Eschimesi che lo impie-
gano ancor oggi lo forgiano con strumenti di pietra.
Richard Andree ha inserito in uno dei suoi libri un’ incisio-
ne che rappresenta un coltello groenlandese di ferro meteo-
ritico, di ottima fattura. Secondo T. A. Rickard", quando
Cortez domando agli Aztechi donde ricavassero alcuni dei
loro coltelli - riservati ai capi -, essi gli indicarono il cielo.
Si pud dire altrettanto delle civilta mesopotamiche e afro-
asiatiche. I Sumero-Accadici conobbero prima di tutto il
ferro meteoritico; 'ideogramma an-bar (costituito dai pitto-
grammi «Cielo» e «Fuoco») significa «metallo celeste» ed &
la pit antica denominazione sumerica del ferro. La parola
che gli succedette, bar-gal, cioe «il grande metallo», & rico-
noscibile nell’assiro parzillu, nel siriano parzla e nell'ebraico
barzel.

In Egitto, dove il ferro locale fu sfruttato bene solo al tra-

"3 La sintesi tentata da Rickard ¢ a tratti molto superficiale cosi
come la sua documentazione etnografica e archeologica & minima.
Tuttavia, i suoi due grossi volumi, in una lingua europea, costitui-
scono al momento [nel 1937: N.d.T.] la sola storia generale del
ruolo dei metalli nella civilta umana.



34 I1. Magia e metallurgia

monto della civilta faraonica, il termine che lo designa tra-
disce la stessa origine meteoritica: biz-n.pt (in copto beni-
pe), «metallo del cielo». Wainwright ha dimostrato che
questo termine si riferiva alle meteore e non a una
Farbenanalogia come si credeva fino a quel momento.
Quando si comincid a estrarre il minerale, si distinsero i
due tipi di ferro e si conid un nuovo termine: «ferro della
terra». Ma questo arricchimento del vocabolario metallurgi-
co @ relativamente tardo. Pud essere considerata un’ec-
cezione l'origine terrestre dei pezzi di ferro rinvenuti
nella piramide di Cheope (verso il 2650 a. C.) e in un sepol-
cro di Abido (verso il 2500 a. C.), origine che non sarebbe
pit possibile mettere in dubbio dopo le ricerche di H.
Quiring'.

Secondo un testo ittita, i re del XIV secolo a. C. utilizzava-
no «il ferro nero del cielo». Persson ha stabilito un rapporto
tra la parola greca che designa il ferro, sideros, la cui etimo-
logia & sconosciuta, il latino sidus, -eris e il lituano svidu,
«brillare». 11 ferro meteorico era noto a Creta fin dall'eta
minoica (verso il 2000 a. C.); se ne & trovato in una tomba
nei pressi di Cnosso. Taluni passi dell'lliade sembrano con-
servare il ricordo di questa origine astrale del ferro.

3. I segreti della metallurgia

La loro origine meteorica conferiva naturalmente nume-
rosissime virtt magiche ai metalli. Caduti dal Cielo (le
meteore) o strappati alle viscere della Terra, essi erano in
ogni caso imbevuti di virtu magiche. Per questo era probito
che li lavorasse chicchessia. Come vedremo, i rituali metal-
lurgici avevano una funzione magica precisa e non soltanto
nelle culture mesopotamiche. In Cina e in India, i paioli in
cui si fondeva il minerale e gli «iniziati» che conoscevano i
riti venivano circondati da un’area sacra, alimentata e pro-

4 H. Quiring dimostra che il ferro terrestre egiziano @ stato rin-
venuto nella sabbia del Nilo, specificamente nella sabbia aurifera
della Nubia, che accoglie grani di magnetite (Fe3 Og4 ), contenente
piu del 60% di ferro.



3. I segreti della metallurgia 35

tetta da forze magiche. Un testo di Senancherib, tradotto da
G. Boson, lascia intendere che esisteva fin dai tempi piu
antichi una casta speciale - costituita da indovini, maghi,
sacerdoti - votata alle arti del metallo e custode di un
«segreto» informato alla magia, che si trasmetteva solo oral-
mente. Altrettanto avveniva in Egitto, dove le operazioni
metallurgiche e tecniche erano strettamente connesse alle
pratiche sacerdotali; del resto sembra che fossero i preti ad
approntare le statue sacre. I rapporti tra «fonderie» e «stre-
goneria» esistono ancor oggi in alcune culture popolari
asiatiche. La gente che lavora i metalli entra in contatto con
forze oscure e pericolose. Che il metallo abbia un’origine
meteorica o terrestre, la sua magia ¢ sempre temibile. Nel
primo caso esso & investito di tutte le virtu del Cielo da cui
si & staccato'’; nel secondo, il minerale viene strappato
innanzi tempo alla matrice della Terra Madre, e questa ope-
razione quasi ostetrica & estremamente rischiosa a causa
delle forze magiche che libera.

L'etnografia e il folklore ci aiutano a comprendere meglio
queste antichissime credenze relative alla metallurgia. Nel
nord-est dell'’America, per esempio, i fabbri sono assai
apprezzati; i segreti del loro mestiere si trasmettono esclusi-
vamente di padre in figlio. Viceversa, in Africa, i fabbri sono
a volte rispettati, a volte disprezzati; ma, in entrambi i casi,
sono ritenuti persone misteriose, quasi confuse con gli stre-
goni. Per esempio, l'etnia Bari, sul Nilo Bianco (Africa
Centrale), tratta i fabbri itineranti come paria, mentre essi
godono di grande considerazione in Congo, dove li si ritiene
di estrazione regale. Per i Fani, il fabbro & al tempo stesso
sacerdote e guaritore. Gli Ogowe, che non sanno lavorare il
ferro, venerano i mantici da fabbro delle popolazioni vicine,
che mettono nella panoplia dei propri feticci. Si incontra un
costume analogo in una delle piu antiche tribu indiane, i
Bhil, che offrono alle punte delle loro frecce le primizie rac-
colte. In compenso in Africa i Jolofi spingono a tal punto il
disprezzo per i fabbri che persino una schiava non si spose-
rebbe con uno di loro. Quanto ai Tibbu, giungono addirittu-
ra ad escluderli dalla societa.

15 Robert Eisler mostra che i meteoriti metallici hanno condotto
all'idea dei cieli metallici - in ferro, in rame, in argento, in oro.



36 II. Magia e metallurgia

Tutte queste superstizioni e questi costumi testimoniano
la funzione ambivalente del ferro, alla quale gli Africani, a
guisa di altri popoli, attribuiscono un’origine divina e miste-
riosa. Il ferro & investito di tale forza magica che chi lo for-
gia e ne conosce i «segreti» diventa naturalmente un essere
pericoloso - screditato, temuto o rispettato, secondo le cir-
costanze. Cosicché i fabbri in quanto tali costituiscono
dovunque una casta a sé, considerata un gruppo misterioso
che occorre isolare dal resto della comunita. Ancor oggi,
nella coscienza popolare, il ferro conserva poteri sovranna-
turali, e il coltello riveste un ruolo di primo piano nella
magia. Plinio il Vecchio (Naturalis Historia, XXXIV, 44)
afferma che il ferro ¢ efficace contra noxia medicamenta e
anche adversus nocturnas lymphationes. Credenze analoghe
sussistono presso i Daiachi cosl come tra i musulmani ira-
cheni e turchi.

I riferimenti citati da 1. Goldziher, benché numerosi, rap-
presentano solo un quarto dei materiali raccolti da S.
Seligmann. Tali documenti sottolineano l'ambivalenza
magica del ferro nella coscienza popolare. La paura che gli
Zingari ottonai e stagnai continuano ad ispirare, l'isolamen-
to cui li costringono tutte le altre comunitd umane son
dovuti in gran parte alla loro lunga familiarita con i metalli.
D’altro canto, R. Andree sottolinea che questi Zingari hanno
numerosi tratti in comune con i fabbri africani.

Se dovunque si conferisce una virtih magica o divina ai
metalli di origine meteorica, la scoperta dei minerali sotter-
ranei invece viene attribuita a una certa «ispirazione» invia-
ta all'uomo dagli spiriti superiori o a una «rivelazione» di
Dio (o degli deéi) tramite i santi (o gli stregoni). E «la coppa
dell'ispirazione» del bassorilievo mesopotamico e del libro
apocrifo di Esdra. I geni sotterranei, custodi delle miniere e
dei tesori, o i santi che proteggono l'umanita rivelano i
segreti dei metalli e collaborano cosi alle «costruzioni». Il
motivo primordiale dell’«ispirazione» divina & rimasto vivo
in tutte le aree ricche di metalli o di minerali.

Un viaggiatore greco, Nucius Nicander, che visitd Liegi
nel XVI secolo, riporta la leggenda della scoperta del carbo-
ne nella versione diffusa nel Nord della Francia e in Belgio:
un angelo apparve sotto le spoglie di un venerabile vegliardo
a un fabbro che alimentava a legna la sua fornace e gli
mostrd il luogo in cui si trovava l'ingresso di una miniera di



3. I segreti della metallurgia 37

carbon fossile. Nel Finisterre, era una cattiva fata (groac'’k) a
rivelare agli uomini I'esistenza del piombo argentifero. San
Perano, patrono dei minatori, inventd la fusione dei minera-
li. I geni a guardia delle miniere sorvegliano gelosamente i
tesori che vengono affidati loro. E per questo che, in Africa
Occidentale e altrove, si crede che chi scopre una miniera
muoia poco dopo. (Questa credenza va collegata alle super-
stizioni universali relative a un «luogo nuovo»: colui che
entra per primo in una casa nuova o che per primo attraver-
sa un ponte costruito di recente muore poco dopo.) I
Melanesiani non iniziano a sfruttare una miniera senza
essersi abbandonati a numerosi rituali e cerimonie. Era cosi
anche in Europa fino alla fine del Medio Evo: servizi religio-
si precedevano l'apertura di ogni miniera giacché, come
vedremo, questa era ritenuta una matrice viva nella quale i
minerali venivano generati e crescevano come nelle viscere.
I minatori presumevano che desse riparo a ogni tipo di
genio sotterraneo, benevolo o malevolo, fra cui «Mastro
Hoemmerling», che il popolo chiamava «il Monaco della
Montagna», e «la Dama bianca», che preannunciava le
frane, insieme ad altri innumerevoli fantasmi e folletti.

Dovunque, quindi, la metallurgia fu un’arte sacra perché,
come abbiamo dimostrato, i metalli non facevano parte dei
«dati profani» dell’'esistenza: essi provenivano da zone extra-
terrestri. Che fossero inviati dal Cielo o strappati dalla
matrice sotterranea, essi arrivavano sempre «da altrove».
Anche in questo caso, la logica delle culture arcaiche si rive-
la coerente. Quanto non appartiene naturalmente all'uomo,
quanto non si trova vicino a lui, quanto non partecipa della
«condizione adamitica dell'esistenza» & misterioso, sacro o
demoniaco, perché tutto cid muta la sua natura. E questo il
senso autentico, primigenio, di tutte le credenze relative alla
metallurgia: i metalli mutano la natura dell'uomo e ne
modificano l'esistenza. La modificazione avviene, per un
verso, in quanto lo stato paradisiaco viene annullato (le
tappe dei raccoglitori di frutta e di semi) e sostituito con
una nuova condizione; per un altro perché la presenza stessa
dei metalli nella societd umana porta con sé numerose forze
magiche sconosciute appartenenti ad altri livelli cosmici e
perché queste forze oscure schiudono altri orizzonti
all'anima umana permettendole di cimentarsi con nuove
esperienze.



38 I1. Magia e metallurgia

Ecco perché le credenze sulla metallurgia e i «segreti»
delle fonderie, che ritroviamo, trasformate, nelle tradizioni
cinesi, indiane e mesopotamiche, sono presenti anche in
quelle elleniche. Le leggende sulle prime conoscenze metal-
lurgiche, considerate inizialmente come tecniche sacre, rag-
giunsero I'Ellade tramite I'Asia minore, pili precisamente
tramite la Frigia e le isole orientali. I Dattili, i Cabiri, i
Coribanti, i Cureti, i Telchini originariamente erano tutti
spiriti metallurgici. I Cabiri, al pari dei Dattili, erano chia-
mati «signori delle fornaci» o «potenti a mezzo del fuoco», e
il loro culto - riti in cui la presenza dei metalli & significati-
va - finl per diffondersi in tutto il mondo mediterraneo, fino
all’Egitto.

I Dattili, che introdussero a Creta e nella Troade i primi
«segreti della metallurgia», erano sacerdoti di Cibele. Costei,
presa in seguito per una divinita delle montagne, era origi-
nariamente la dea delle miniere e dei metalli ed abitava
all'interno delle montagne. Fatto significativo, essa fu dun-
que una delle dee-madri intorno alla quale, in un secondo
tempo (ciog quando divenne una divinita delle montagne),
vennero elaborati «i misteri» della morte e della resurrezio-
ne di Attis; fu Cibele ad ispirare gli uomini «rivelando» loro
i misteri della metallurgia. Anche Cibele, come altre grandi
dee quali Itar e Iside Demetra, «ispirava» e guidava 'uomo
sul cammino dell'immortalita. La morte e la resurrezione di
Attis, il cui mistero fu celebrato da Cibele, «ispird» gli uomi-
ni; il rito che essa compi servi da modello alla tecnica della
loro resurrezione. Cosi il professor Mosso, scavando un sito
neolitico a Festo, & riuscito a trovare, oltre a figurine in ter-
racotta che rappresentano la dea-madre e alcuni pettini, un
grosso pezzo di magnete che apparentemente non & origina-
rio di Creta.

Nella monumentale opera su cui basiamo le nostre infor-
mazioni, sir Artur Evans riproduce una di queste raffigura-
zioni della grande dea neolitica; il modo rudimentale con
cui essa & realizzata ci fa comprendere che ci troviamo di
fronte a una credenza estremamente antica.

Altrettanto significativo & che ritroviamo una credenza
analoga nell'altro emisfero: si sono rinvenuti dei pezzi di
ferro in alcune tombe arcaiche dello Yucatin, accanto a
perle e conchiglie, amuleti dispensatori di «vita» e di
«immortalita». A sua volta, studiando i megaliti dell’Alto

~



3. 1 segreti della metallurgia 39

Laos, Madelaine Colani ha scoperto perle arcaiche e campa-
nelle di bronzo. Ora, cosa inquietante, le donne daiache
indossano tuttora collane di perle e di campanelle di bron-
zo. Giacché se la perla, simbolo della matrice universale,
emblema della Vita e dell'infaticabile Creazione, garantisce
un soggiorno felice nell’aldila, analogamente il ferro, estrat-
to dalla terra (e in tal caso esso & anche un emblema della
matrice universale) o caduto dal Cielo, mantiene il contatto
tra 'anima del defunto e le regioni sacre, siderali. Ora, tali
regioni sono sacre appunto in virta della loro realta, della
loro continuita, del fatto che, sebbene partecipino del dive-
nire universale, non sono periture come le creature terrene,
ma sono eterne.

I documenti citati in questo capitolo spiegano quindi con-
cezioni cosmologiche simili a quelle che abbiamo riscontra-
to occupandoci dell'omologia Cielo-Terra in Mesopotamia e
altrove. Cosicché, qualunque sia il nostro modo di affronta-
re l'orizzonte mentale dei «primitivi» o delle culture arcai-
che, vi scopriamo la stessa Weltanschauung e la stessa
coscienza della partecipazione alla grande Vita cosmica, tra-
mite qualunque esperienza, fosse pure insignificante. In
ogni istante 'uomo & in contatto con i ritmi e i livelli cosmi-
ci. Lungi dall'isterilire la sua anima, questa partecipazione
gli offre una visione totale del Cosmo permettendogli al
tempo stesso di compiere superbi tentativi di «unificazione»
di quel Cosmo che la Creazione ha diviso'.

!¢ Ci siamo occupati di questa «unificazione» nel primo capitolo
di questo libro e nella Légende de Maitre Manole. Svilupperemo
I'argomento in un’opera che dedicheremo al Simbolo.



III. Cosmo vivo

1. Creazione e nascita

Per le culture mesopotamiche, come per altre culture
arcaiche, la vita costituiva un carattere universale del reale.
Cid non significa che tutti gli ostacoli fossero «animati».
Non abbiamo a che fare con una credenza animistica che
attribuisce a ogni cosa una certa forza magica oscura. In
Mesopotamia il sistema era piii complesso e raffinato, risul-
tato di un lungo rapporto con il Cosmo. «La vita» degli
oggetti inanimati non si riduceva a una dinamica misterio-
sa, alla loro capacita di essere ricettacoli o fonti di energie
magiche. La vita cosmica era organizzata esattamente come
quella degli uomini: conosceva la nascita, la sessualita e, in
alcuni casi, la morte.

La nascita degli oggetti inanimati non si limitava alla loro
creazione. Come vedremo subito, metalli o pietre che fosse-
ro, continuavano a nascere molto tempo dopo. Quindi, essi
vivevano contemporaneamente all'uomo e prendevano parte
al suo stesso destino. Dunque, sostenere che le civilta arcai-
che ignoravano la storia non & che un luogo comune. Esse
conoscevano un altro tipo di «storia», al cui centro non si
trovava l'uomo in quanto tale ma la Vita. In tal modo non
solo potevano rendere la vita del Cosmo solidale con il
dramma dell'uomo ma render altresi contemporanei di que-
sto dramma il pit ampio numero di livelli della realta
cosmica.

La creazione dell'uvomo & uno degli episodi piu significati-
vi della mitologia mesopotamica.

Senza entrare nei dettagli, qui ci limiteremo a ricordare
che, secondo le tradizioni pitt antiche, Marduk (sempre
associato a una grande dea, Nintud, Aruru o Mami) creo gli



42 111. Cosmo vivo

uomini con un autosacrificio. Nella maggior parte delle leg-
gende primitive, l'uomo era fatto d’argilla o di polvere'’. Ma
tra i Mesopotamici la tradizione rimaneva integrale: per
creare 'uvomo, a Marduk era stata necessaria non solo della
terra ma anche il proprio sangue:

Solidifichero il mio sangue, ne fard ossa
Metterd 'uomo in piedi, in verita I'uvomo sara
_ Costruird 'uomo, l'abitatore della terra...

King, che ha tradotto e curato questo testo, lo accosta alla
tradizione caldea della Creazione, quale fu trascritta in
greco da Beroso (nel III secolo a. C.) nella sua preziosissima
cosmologia babilonese. «Ora, vedendo che la terra era
deserta ma fertile, Bel ordind a uno degli dei di strappargli
la testa e di impastare con la terra il sangue che ne sarebbe
colato, e di forgiare gli uomini e gli animali capaci di sop-
portare I'aria». Lo stesso tema lo ritroviamo in Egitto. Non &
difficile comprendere il significato generale di questi miti: la
creazione & sempre un sacrificio; una vita non pud essere
«presa in prestito» che da un autosacrificio. Questa conce-
zione @ talmente radicata nell'animo umano che la si ritrova
anche in alcuni «motivi» che conservano solo assai vaga-
mente lo schema cosmologico (i riti di costruzione, la
Légende de Maitre Manole, ecc.).

Questo gesto primordiale del dio, che cred I'uvomo con il
proprio sangue, in un modo o nell’altro ¢ imitato e ripetuto
dall'uomo in tutto cid che «fa» e «costruisce», incluso il
momento in cui sostituisce un'effigie o un rito a un autosa-
crificio. Ma se I'uomo & stato generato con sangue divino,
altre cose sulla terra partecipano altrettanto direttamente al
corpo o alla vita di un dio (sia pure in maniera presumibil-
mente meno significativa). Per esempio, secondo la tradizio-
ne egiziana, il Nilo ha come fonte sia il sangue sia lo sperma
di Osiride'®. I fiumi sacri mesopotamici avevano la propria

'7 Secondo una tradizione persiana I'uomo & creato con il sudore
del dio. Nelle leggende semitiche, invece, & fatto d’argilla. In alcune
isole dell'Oceania si crede che sia fatto di polvere (di sporcizia)
mescolata al sangue del Creatore.

'8 Secondo alcune tradizioni egiziane, i Sudanesi furono creati
da Ra in seguito a un atto di autoerotismo.



2. Il sesso delle piante 43

sorgente nella matrice di una grande dea. In alcune lin-
gue semitiche «foce» significa anche «vagina della dea»".
Dovunque la stessa idea: I'uomo, le acque, la vita organica
scaturiscono dal sangue o dallo sperma di un dio.

Ma, come mostravamo sopra, gli oggetti inanimati conti-
nuano a nascere sulla terra molto tempo dopo la Creazione.
Nascono, si moltiplicano e, talvolta, muoiono esattamente
come gli uomini. Nonostante cid un solo uomo partecipa
totalmente all'immortalita: Uta-napishtim, che gli d&i hanno
messo su un’isola «alla foce dei due fiumi». Gli oggetti ina-
nimati — pietre, metalli, gemme preziose -, sebbene siano
nati simili all'uomo (e talvolta identici dal punto di vista
«ostetrico») e crescano come tutti gli altri esseri, hanno una
vita assai piu lunga di quella dell'uomo. Quindi prendono
parte piu a lungo, pil intensamente, alle sfere celesti che li
hanno generati sulla terra, sono investiti di maggiore realta,
di maggiore forza magica. E per questo che la loro vicinan-
za al corpo umano & benefica. Per il fatto di essere animati,
di aver avuto una nascita quasi «ostetrica, ma di non morire
che assai tardi, mettono l'uomo in una corrispondenza
astrale favorevole e gli assicurano una vita piul lunga e piu
prolifica rafforzando la sua »realta«. E in questa credenza
che risiedono la magia e la mistica delle pietre preziose
e semipreziose. Se la perla & il simbolo della matrice uni-
versale e rende fertile la donna che la indossa, in Cina la
giada @ il simbolo del principio solare eterno, immutabile, e
colui che la indossa assimila queste virti magiche che, dopo
la sua morte, impediranno al suo corpo addirittura di
decomporsi.

2. Il sesso delle piante

Come la Vita, la sessualitd & un carattere universale del
reale. Tutto cid che vive porta frutti, si moltiplica in confor-

' La sorgente di un fiume pud essere considerata la vulva della
terra. In babilonese, Ka e pu significano «imboccatura», pu =
«vulva». Al babilonese nagbu, «sorgente», corrisponde l'ebraico
neqeba, «femminas. In ebraico, il termine che significa «pozzo»
s'impiega anche nel senso di «signora», «sposax.



44 111. Cosmo vivo

mita con il suo destino, cioé pilt 0 meno velocemente, e non
& mai assente dal grande dramma della vita e della crescita.

Dunque, ¢ naturale che i Mesopotamici abbiano scoperto
la sessualita reale, scientifica, di certe piante, come il fico e
la palma. La fecondazione artificiale era praticata da tempi
antichissimi nel paese dei due fiumi.

Nel codice di Hammurabi vi sono almeno due paragrafi
che la legalizzano. In seguito, le conoscenze in questo
campo furono trasmesse agli Arabi e agli Ebrei. Questa ses-
sualitd oggettiva, scientifica non va confusa con quella -
diciamo magica - che i popoli mesopotamici attribuivano a
tutte le altre piante, in base a criteri diversi da quelli
dell'osservazione corretta e della pratica dell’arboricoltura.
Del resto, come molti altri popoli orientali e mediterranei, i
Mesopotamici applicavano i termini «maschio» e «femmi-
na» ad ogni pianta la cui forma o il cui colore ricordava loro
gli organi genitali o che essi inserivano, a fini di stregoneria,
in una serie precisa di corrispondenze sessuali.

Per esempio, i cipressi erano «maschi», come la belladon-
na (namtar), mentre il liquidambar (nikibtu) era maschio o
femmina a seconda della sua forma e del suo ruolo in
un’operazione magica.

Ciod prova che se gli Assiri, come altri popoli dell’antichita,
davano prova talvolta di uno spirito d’osservazione che sfo-
ciava in applicazioni scientifiche (la fecondazione artificia-
le), le loro «teorie» sul mondo organico non scaturivano da
questa osservazione ma da un’intuizione globale della
realta. Essi conoscevano la sessualita delle piante non per
averla verificata nel caso della palma o del fico, ma perché
la sessualita era un attributo universale del reale. Di con-
seguenza, la classificazione delle piante in maschi o femmi-
ne, conformemente a certe leggi del pensiero magico, era
funzione della loro forma, del loro colore, del loro ruolo
occulto.

La sessualita delle piante era affermata anche dai medici
indiani (Caraka, Kalpasthana, cap. V, 3) e la terminologia
sanscrita indica con chiarezza le intuizioni che avevano
condotto ad assimilare le specie vegetali agli organi sessuali
dell’essere umano.

Le conoscenze scientifiche empiriche dei popoli arcaici
non servivano loro a costruire il proprio sistema di com-
prensione del Mondo. La realta di quest'ultimo non poteva



3. 1l sesso dei metalli e delle pietre 45

essere appresa che nella sua totalitd e non in modo fram-
mentario, a partire da dettagli o da pratiche empiriche.

3. 1l sesso dei metalli e delle pietre

I Babilonesi, e in seguito altri popoli, attribuivano un
sesso a tutto il regno minerale. Come vedremo, distingueva-
no le pietre maschio da quelle femmina in base alla loro
forma, al loro colore e alla loro luminosita. Un testo assiro
tradotto da Boson parla della «pietra musa (di forma)
maschile e della pietra di bronzo (di forma) femminile».
Boson precisa in una nota che «le pietre maschili» sono
quelle dal colore piu vivo mentre le «pietre femminili» sono
piuttosto smorte. I testi di alchimia siriana parlano di
«magnesio femmina». Quanto al termine arséne, significa
«maschile». Ancor oggi i gioiellieri distinguono «il sesso»
dei diamanti in base alla loro luminosita. A Babilonia, i sali
e i minerali erano considerati maschi o femmine a seconda
del loro colore. Questa distizione era gia presente nei testi
piu antichi, quelli definiti letteratura rituale, ed & stata man-
tenuta nelle ricette mediche. Lungi dallo scomparire nella
coscienza dei popoli orientali e mediterranei, non ha smes-
so di evolversi e ampliarsi fino al Medio Evo, quando i
tagliatori di diamanti parlavano di due tipi di lapis judaicus:
i maschi, che avevano parecchie file equidistanti di sfaccet-
tature, e le femmine che erano lisce (del resto si trattava di
un fossile reperibile in Siria e in Palestina).

Quanto all’alchimia europea, la ricerca della pietra filoso-
fale stava nel «segreto» della combinazione di Maschile e
Femminile. Come vedremo subito, tale combinazione non
aveva un significato chimico ma mistico.

Queste credenze non sono semplici «superstizioni» prive
di valore teorico. Non sarebbe possibile ridurle sistematica-
mente a una metafora, come nel caso, ad esempio, del poeta
arabo Ibn Errumi: «Qual & I'arma migliore? Unicamente
una sciabola ben affilata con il suo taglio maschio e la sua
lama femmina». Ma in sé questa metafora non & che
I'espressione poetica di una credenza generale, giacché gli
Arabi chiamano il ferro duro «uomo» (dzakar) e quello
molle «donna» (dnit).



46 I11. Cosmo vivo

Tali concezioni esprimevano un sistema cosmologico e
metafisico che affondava le sue radici e la sua giustificazio-
ne in un'’intuizione particolare del concreto. Al pari di altri
popoli, i Mesopotamici assimilavano gli uni agli altri degli
oggetti reali non in base a certe classificazioni astratte deri-
vanti da ricerche analitiche minuziose ma in base al loro
«aspetto», cio¢ alla loro intensita concreta. Il che non signi-
fica che fossero incapaci di compiere gli sforzi necessari per
giungere a delle astrazioni. Quanto ci & noto della cosmolo-
gia e dell'alchimia caldeo-assira ci dimostra senza ombra di
dubbio lampanti qualitd speculative. Ma lidea che i
Babilonesi nutrivano della «legge» era diversa da quella cui
pervennero i primi pensatori e matematici greci. «La legge»
costituiva solo la formulazione dell'intuizione di un tutto
cosmico. Quando la Vita e la Sessualita divennero un attri-
buto universale del reale (e un corollario dell'omologia
macrocosmo-microcosmo) i Babilonesi ne applicarono la
«legge» all’'esperienza quotidiana. E, sapendo che le pietre e
i minerali erano (dovevano essere) sessuati, li classificavano
in base al loro «aspetto»: forma, colore, ecc. L'importanza
che, come altri popoli arcaici, i Babilonesi attribuivano
all'«aspetto» non deve indurci in errore. In questo caso non
si tratta di «illusioni», ma di un senso fortissimo del concre-
to. Le cose sono esattamente quali appaiono. Una vita men-
tale concentrata tanto intensamente sull’«insieme vivente»
non avvertiva la necessita di procedere a suddivisioni o ad
analisi se non nella misura in cui cid le consentiva di indivi-
duare analogie tra cose a prima vista dissimili. La cosmolo-
gia e la metafisica mesopotamiche sono il prodotto di un
forte senso del concreto.

Niente poteva essere «reale», «vivo» se non era sessuato.
Percid, oltre alle pietre e ai minerali, lo erano anche gli
oggetti fabbricati o costruiti dall'uomo. Tutti i popoli crede-
vano che come una casa non poteva essere «reale», duratu-
ra, affrontare il tempo se non diventando viva in virti di un
sacrificio che le dava la «vita» e I'xanima», cosi un oggetto
fabbricato dall'uomo era o diventava vivo nel momento in
cui acquisiva un sesso, nel momento in cui si integrava in
un destino cosmico. In India, per esempio, dove l'altare
sacrificale (vedi) era considerato femmina e il fuoco rituale
(agni) maschio, la loro unione dava inizio a una progenie.
L'altare non era il solo a possedere questo significato misti-



4. «Nozze» e sensibilita dei metalli 47

co: «il centro della terra», «'ombelico» (ndbhi) veniva assi-
milato alla matrice della dea-madre. Ricordiamo che gli
Indiani, come i Mesopotamici e gli altri popoli orientali,
concepivano «I’'ombelico della terra» come il vero centro del
Cosmo. La polivalenza simbolica del ndbhi & evidente.
Proprio come la Ki'aba che era sacra in quanto: 1. meteori-
te; 2. centro della terra; 3. «dimora» del dio maschio. Le
stesse idee si trovavano tra i Greci (Erodoto, V, 92) e tra i
Germani. Il forno in cui si fondeva lo smalto (Schmelzofen)
era ritenuto la matrice, il seno materno (Mutterschoss).
Alcune di queste intuizioni ancestrali sopravvivono tuttora
nel linguaggio corrente (Mutterkuchen).

Queste e altre credenze simili portarono alla nozione di
«pietre ostetriche» che possedevano la virti di promuovere
la fecondita e di facilitare il parto. I Babilonesi ne conosce-
vano molte. Anche i Greci, gli Arabi e certi popoli arcaici le
utilizzavano, pur se per ragioni differenti. A questo proble-
ma abbiamo dedicato un intero capitolo del nostro Légende
de la Belladone e quindi non vi insisteremo.

Vi sono pietre che portano la pioggia grazie alla loro
struttura femminile; ve ne sono altre la cui forma - naturale
o tagliata — incarna cosi concretamente «l'idea» di femmini-
litd da diventare idoli. Non solo partecipano alla magia della
Grande Dea, simbolo della fecondita universale, ma diventa-
no questa dea: la loro forma & un ricettacolo talmente per-
fetto per «l'idea» di Grande Dea che questa viene attirata
magicamente (in virtu della magia della «corrispondenza»)
e s'incarna nella pietra. Se un meteorite come quello della
Mecca partecipa delle sfere dalle quali & caduto e crea con
la sua presenza un ambiente propizio, «molto corrisponden-
te», & facile capire perché altre pietre, che personificano un
simbolo sessuale femminile o maschile, costituiscano anche
l'oggetto di un culto speciale. Condensano in sé la forza
magica o divina.

4. «Nozze» e sensibilita dei metalli

Le nozze dei metalli, di cui gli alchimisti medievali e rosa-
crociani parlavano in senso mistico, rappresentano un'idea
che affonda le radici nelle prime intuizioni dell'uomo. Gli



48 I11. Cosmo vivo

idoli adorati in Asia Minore, ritenuti incarnazioni della
Grande Dea, erano in realta rappresentazioni della matrice
divina (la vulva), denominati «pietre-madri» o, come preci-
sano alcune iscrizioni mitriache, petra genitrix. Pausania (11,
21, 1) menziona un santuario di Demetra chiamato delta,
nell'Argolide. Fick e, dopo di lui, Eisler traducono a buon
diritto delta con «vulva». Daleth = delta = porta = donna.
Non & questa la sede per parlare di tutte le credenze collega-
te con la concezione della «donna come porta», studiate da
Trumbull in un libro tanto interessante quanto raro. In
genere tra i Greci il triangolo delta simboleggiava la donna e
i pitagorici lo consideravano pure l'arkhé ghenéseos, non
solo per la sua perfezione geometrica ma anche perché rap-
presentava l'archetipo ideale della fonte della fecondita uni-
versale. Nelle tradizioni tantriche dell'India esistono nozioni
identiche; sebbene compaiano in scritti relativamente recen-
ti, hanno dietro di sé migliaia di anni di vita «segreta»,
latente.

Ovviamente, il simbolo delle «nozze» era presente dovun-
que la pietra sacra era considerata «la dimora», «l'abitaco-
lo» del dio maschio (phallés). La K&’aba, dea incarnata nella
pietra sacra della Mecca e denominata «la vergine matura»,
era rappresentata alfabeticamente come «alloggio» e astro-
logicamente come mansio, statio del dio-luna. La pietra
della K&'aba, tetrdgonos lfthos, era anche «la casa» di una
pyramis o di un obelisco (Konischer Phallosstein).

Nel nostro caso, la «sessualita» dei corpi inanimati non
dev'essere esaminata dal punto di vista comune della psica-
nalisi. Qui si tratta della concezione coraggiosa di un
Universo animato che forma un tutto armonico. Poiché i
concetti di «nascita» e di «rinascita» sono strettamente con-
nessi, il simbolismo religioso di tutti i tempi era costretto a
utilizzare espressioni fisiologiche ed erotiche. Del resto, non
si tratta neppure dell'idea religiosa della «rinascita» ma solo
di una concezione cosmologica della Vita divisa in due
sessi, concezione che rende possibile una visione totale
dell'Universo che — come abbiamo gia visto - inglobava non
solo gli esseri animati ma anche gli oggetti «morti» e persi-
no quelli fabbricati dall'uomo. Non dimentichiamo che - in
una Weltanschauung fondata su una perfetta omologia
Cielo-Terra e sulla Magia - tutto partecipa degli archetipi,
tutto possiede determinate virti magiche, in sé o per parte-



4. «Nozze» e sensibilita dei metalli 49

cipazione. E sufficiente che un oggetto inanimato abbia una
certa forma o un certo colore perché sia investito di ogni
sorta di potenzialita e virti magiche.

L'idea secondo cui tutto nel mondo & governato dalla
medesima legge della vita — I'amore, la sessualita - non &
scomparsa con le civilta mesopotamiche. In questo caso si
tratta di strutture mentali che cambiano molto lentamente,
soprattutto nel mondo euro-asiatico e mediterraneo. Cosi
I'esegeta e mistico ebreo Bahya Ben Asher (11340) scriveva:
«La divisione della natura in maschio e femmina & propria
non solo delle palme ma di tutte le specie vegetali ed anche
dei minerali». Alla sessualitd delle piante fa riferimento
anche Sabattai Donnolo, nel X secolo. Avicenna affermava
che I'amore romantico (al'ishag) non & un sentimento speci-
fico dell'uomo: «esso permea tutto cid che esiste - cieli, ele-
menti, vegetali, minerali e animali; il senso di questo miste-
ro non puod essere né percepito né compreso e le spiegazioni
che se ne danno lo rendono ancora piu oscuro».

L'idea alchimistica di «combinazione» in relta era una
nuova interpretazione della funzione cosmica del «matrimo-
nio». Cid che piu tardi sarebbe stato considerato un proces-
so «oggettivo» di combinazione, neutralizzazione, degenera-
zione, nella cosmologia babilonese era solo una nuova
manifestazione del ritmo della vita universale.

Assistiamo in questo caso alla degenerazione del signifi-
cato originario - che era «organico» e cosmico - di un feno-
meno naturale, alla sua trasformazione in «processo mecca-
nico». Dopo la rivoluzione mentale compiuta dal
Rinascimento, le operazioni fisico-chimiche e gli eventi
cosmici diventano autonomi rispetto alle leggi della vita
universale, ma si integrano in un sistema di leggi meccani-
che, «morte». Le nozze diventano combinazione, I'amore
combustione, la morte neutralizzazione, incenerimento, ecc.
Riteniamo di non sbagliarci quando affermiamo che queste
osservazioni sulla nomenclatura alchimistica e chimica,
spiegata con la degenerazione del significato originario,
possono gettare nuova luce sul fenomeno del Rinascimento
e dell’Etd Moderna in Europa. 1l primo riusci a instaurare
definitivamente una concezione mineraria, meccanica, del
Cosmo. Com’e noto, la validita di tale concezione si fonda
sulle leggi della materia inanimata, che il XIX secolo ha ten-
tato di applicare ai fenomeni biologici e psicologici.



50 111. Cosmo vivo

Ci ripromettiamo di dimostrare in una futura opera che le
tappe della vita mentale dell'uomo sono legate direttamente
ad alcune scoperte importanti: la metallurgia, I'agricoltura,
la misura del tempo, ecc. Si potrebbe dire che con ciascuna
di queste scoperte I'uvomo entrava in contatto con un altro
ordine di realta e s'integrava in un nuovo Cosmo. La scoper-
ta dell’agricoltura, per esempio, integrd 'uvomo in un Cosmo
animato le cui leggi si trovavano sotto il segno dell'identifi-
cazione della Terra con la donna, con la pioggia, con la
fecondita, con la nascita e con la morte. Non si tratta soltan-
to di omologazioni e di equazioni simboliche tra queste
realta di livelli differenti, ma di esperienze rese possibili
dalla scoperta del fenomeno agricolo e da un lungo vissuto
secondo i ritmi della vita vegetale. Sottolineiamo soprattut-
to il fatto che queste esperienze modificarono totalmente la
struttura mentale dell'uomo: l'agricoltore conobbe realta
inaccessibili al nomade, scopri delle leggi e comprese dei
simboli di fronte ai quali la sua mente era assolutamente
cieca prima di vivere I'esperienza vegetale.

Un’analoga trasformazione della struttura mentale si pro-
dusse con la scoperta della metallurgia: un altro Cosmo
venne esplorato, rivelato dalla lavorazione dei metalli che -
come vedremo - erano ritenuti anch’essi organismi vivi. La
comparsa dei metalli e dei riti metallurgici promosse espe-
rienze e alimentd processi spirituali che mutarono 'uvomo
nel senso concreto della parola. In altri termini, egli percepi
e osservd il mondo in modo diverso, scopri realta che fino a
quel momento gli erano inaccessibili. Quindi, ogni tappa
fondamentale della storia dell'umanita ha reso possibile la
«penetrazione» dell'uomo in altri livelli cosmici. Ogni nuova
modificazione della struttura umana significa anche, in un
certo senso, una nuova maturazione della coscienza in
quanto 'uvomo conquista nuovi campi d’'esperienza e scopre
analogie tra livelli di realta diversissimi. Tuttavia, nella sto-
ria mentale dell'umanita, queste tappe non rappresentano
sempre un progresso, un'«evoluzione». Vi furono scoperte
che condussero a una concezione sterile del Cosmo e della
vita, che concentrarono l'attenzione dell'uomo sulle leggi
della materia inerte, che resero incomprensibile il simboli-
smo delle culture tradizionali, che distorsero i principi
metafisici. Una siffatta concezione sterile del Cosmo, con
tutti i suoi corollari meccanicisti e positivisti, fu instaurata



5. «Morte» e «resurrezione» dei metalli 51

nella coscienza europea dal Rinascimento. Quando il sapere
occidentale comincid ad accordare una priorita assoluta alle
leggi della materia inerte, innumerevoli esperienze divenne-
ro inaccessibili e tutto un sistema di simboli si offusco.

5. «Morte» e «resurrezione» dei metalli

Dato che possono «amare» e celebrare le proprie «nozze»,
senza dubbio i metalli sono dotati di una certa sensibilita.
In effetti, i testi alchimici ellenistici e arabi parlano della
«tortura» dei metalli. Il termine che designa le «operazioni
chimiche» & lo stesso: rortura. 1 metalli sottostanno alla
grande legge mistica - elaborata dal mondo alessandrino e
cristiano - secondo cui non si accede alla vita eterna sen-
za sofferenza e senza morte. Quest'idea «mistica» della sof-
ferenza dei metalli si ritrova in un testo alessandrino no-
tissimo: Turba Philosophorum: Eo quod cruciata rex, cum
in corpore submergitur, vertit ipsum in naturam inalterabi-
lem ac indelebilem. Julius Ruska puntualizza che tra gli
alchimisti greci il termine «tortura» aveva un significato
puramente allegorico. Comincio a designare un’«operazione
chimica» solo nell’alchimia araba, peraltro in un senso assai
misterioso.

1l Testamento di Dja'far al-Sadiq precisa che i corpi morti
devono essere torturati nel Fuoco e mediante tutte le Arti
della Sofferenza per poter resuscitare, giacché senza soffe-
renza e senza morte non sarebbe possibile la vita eterna.

Ci troviamo qui, in pieno Medio Evo, di fronte a idee che
risalgono alle piu antiche intuizioni mesopotamiche. D’altro
canto & agevole decifrarvi un’altra forma della «mistica della
creazione», di cui ci siamo occupati all'inizio di questo capi-
tolo. L'alchimista arabo afferma che, senza sofferenza e
senza morte, non si pud sperare in una vita eterna, e le tra-
dizioni arcaiche della Creazione asseriscono che I'uvomo e
ogni altra forma di vita sono stati generati dal sangue del
dio, con la sua morte, con le sue sofferenze. Analogamente,
le costruzioni innalzate dall'uomo non potrebbero essere
durature (non potrebbero avere, nel senso della materia, una
vita eterna) se qualcuno, uomo o animale, non venisse sacri-
ficato nelle loro fondazioni. Certo, nei testi arabi appena



52 I11. Cosmo vivo

citati & presente una «mistica alchimica» creata e alimenta-
ta da numerose fonti spirituali (la gnosi cristiana, il sufismo
persiano, ecc.) e i cui significati vanno oltre i rudimentali
documenti mesopotamici. Qui si tratta della sofferenza
redentrice, della morte che deve essere sperimentata volon-
tariamente per accedere alla vita eterna; questi significati
furono scoperti e approfonditi con il cristianesimo. Ma pre-
cedentemente vi era stata una lunga gestazione orientale.

6. Medicina e magia

In un Cosmo plasmato da una stessa e unica forza magica
e abitato da forme identiche che si manifestano a tutti i
livelli dell’esistenza, la causa delle malattie non puo essere
che magica. Un agente esterno (demone, maleficio) ¢ inter-
venuto nell’organismo; oppure I'uomo & entrato in contatto
con una zona nefasta, stregata (ha toccato un oggetto impu-
ro, ha violato le leggi rituali, ha ingurgitato un alimento la
cui struttura é diversa da quella del suo corpo); o ancora, &
puramente e semplicemente il suo «destino» (astrale, ma
anche organico) che lo fa soffrire, che lo trascina all’«infer-
no» (dolore, assenza d’armonia, incoscienza). Quale che sia
la causa «storica» della malattia, la causa «prima» & di ordi-
ne magico: l'armonia & stata spezzata dall'intrusione di
forze non corrispondenti. Queste ultime, personificate o
meno, possono essere espulse con mezzi puramente magici
o con l'aiuto di sostanze (minerali o vegetali) provviste di
virt benefiche, ovvero corrispondenti.

Per questa ragione la medicina babilonese restd a lungo
una semplice tecnica di stregoneria, che tentava di scacciare
le forze malefiche, non corrispondenti, con i mezzi pitt sem-
plici: incantesimi, talismani, fascinazione. Essendo impre-
gnate di forze magiche salutari, alcune pietre venivano por-
tate sulla pelle (quindi a contatto diretto con il corpo) onde
caricarlo di energia vitale, armoniosa. «Quelle pietre magni-
ficenti, quelle pietre dell'abbondanza e della gioia, fatte
splendere per la carne degli déi [...] che ornano in collana il
petto del re, o Azag, gran sacerdote di Enlil, quelle pietre fa’
brillare e lo spirito del male si terra lontano dalla magio-
ne...». Anche in Cina si credeva all'influenza di certe pietre



6. Medicina e magia 53

(in particolare la giada) dotate di forze vitali sacre, per non
parlare delle culture tradizionali che attribuivano virtu tali-
smaniche e terapeutiche alle pietre preziose e semipreziose.

Quanto abbiamo mostrato nei paragrafi precedenti a pro-
posito delle proprieta magiche e delle qualita cosmiche di
certe pietre consente di comprendere facilmente queste cre-
denze. Indossando sulla pelle pietre investite di virtui vita-
li, 'uvomo si addentrava nella regione cosmica cui esse
appartenevano e di conseguenza in una reslta ben organiz-
zata, al riparo da conflitti e da drammi. Egli veniva proietta-
to magicamente in un livello che i demoni non raggiungeva-
no, cio¢ dove non penetravano forze «non corrispondenti» o
dissimili.

Si stabiliva, tra malattia e peccato (peccato contro «il
sacro», 'armonia, le leggi), un legame talmente organico
che, in molte culture arcaiche, la malattia rivelava l'esisten-
za di un peccato. Succedeva cosi nello Yucatan, a Babilonia,
in Palestina. Ammalarsi improvvisamente spingeva spesso a
confessare i propri peccati. I rapporti tra magia e medicina
sono talmente noti da permetterci di non insistervi oltre. I
medici babilonesi praticavano contro-incantesimi nel tenta-
tivo di scongiurare il male con strumenti magici. In deter-
minati giorni nefasti non potevano curare i malati: nei gior-
ni in cui, dal canto suo, il sovrano non poteva esercitare
l'autorita regale. Il che dimostra ancora una volta che tutte
le attivitd umane si svolgevano all'insegna della magia e che
la malattia era un evento significativo, una rottura
dell'armonia cosmica, che non si poteva combattere in un
periodo anarchico (i giorni nefasti), aperto a tutte le possibi-
lita. Del resto i patroni dei medici erano certi dei (Euki-Ea,
Nimurta, Tammuz). Nimurta era al tempo stesso il dio delle
frontiere; quindi faceva rispettare i confini ed era anche dio
dell'intelligenza e della giustizia. La malattia, come la viola-
zione delle frontiere - territoriali, biologiche, morali -,
significava uscire dalle norme, spezzare I'armonia, l'intesa:
era un'azione anarchica.

Le malattie erano una personificazione dell'anarchia,
dello spirito del male, dei demoni. Le si combatteva con sor-
tilegi (restaurazione magica dell'armonia) o con taluni
medicamenti, minerali o vegetali, la cui funzione era ugual-
mente magica in quanto esercitavano influenze grazie alle
loro virtu latenti (forma, colore, gusto, ecc.) e in quanto



54 111. Cosmo vivo

facevano intervenire nel disordine organico del corpo mala-
to gli attributi della loro partecipazione alle realta invisibili.
Una pietra di un colore benefico - investita del potere e
della vitalita del Cielo di cui era partecipe — conteneva suffi-
ciente energia magica per ristabilire I'armonia nel corpo del
paziente. Si pud dire altrettanto delle diverse piante medici-
nali. Esse avevano virtu terapeutiche perché possedevano
virth magiche, perché in alto, nel Cielo, «corrispondeva»
loro una realta favorevole.

Per queste ragioni si riteneva che le malattie fossero cau-
sate da demoni che s'impossessavano del corpo. Alcuni testi
mesopotamici imploravano i buoni geni di entrare nei corpi
per prendervi il posto di quelli cattivi, anarchici, «dramma-
ticin.

Operando con vegetali e minerali, la medicina babilonese
non abbandonava il Cosmo magico del suo orizzonte men-
tale. Giacché, come abbiamo visto, gli uni e gli altri apparte-
nevano a una stessa totalita: erano vivi, «sessuati», riceveva-
no, conservavano e riflettevano la forma magica universale
tramite le misteriose leggi della partecipazione, dell'ana-
logia e della corrispondenza. Utilizzando le piante, i Ba-
bilonesi restavano in contatto con una simbologia e una
magia ancestrali: la cosmologia acquatica e vegetale le cui
origini si perdono lontanissime nel passato dell'umanita.
(L'acqua @ sempre stata uno strumento di lotta contro la
magia nera, contro i malefici. Secondo le tradizioni indo-
persiane e mesopotamiche, «I'Albero della Vita» si trovava
in fondo all’'Oceano). Servendosi di minerali, essi erano vici-
ni a un’altra fonte magica: la concezione dei Cieli «metalli-
ci» e quella della Terra Madre dei minerali, concezioni sulle
quali ci soffermeremo nelle pagine seguenti.

Queste credenze magiche non strutturavano solo le civilta
mesopotamiche: esse conquistarono zone vastissime in
tutto il bacino mediterraneo e in Asia occidentale.



IV. Lalchimia babilonese

1. Cronistoria delle controversie

Per la storia dell’alchimia orientale il 1925 restera un
anno importante in quanto, per la prima volta, si affrontd e
si discusse seriamente e appassionatamente il problema dei
documenti alchimici assiri decifrati e tradotti poco tempo
prima da R. Campbell Thompson, Bruno Meissner e Robert
Eisler. L'interpretazione di quest'ultimo provocd gli inter-
venti dell’assiriologo H. Zimmern, dello storico della chimi-
ca Julius Ruska, famoso per i suoi studi sugli alchimisti
arabi. Prenderemo subito in esame l'orientamento teorico di
tali interventi: 'opinione di Robert Eisler - che noi condivi-
diamo basandoci su documenti paralleli insufficientemente
analizzati fino ad ora — sembra accolta senza riserve da Abel
Rey, che peraltro non ha la pretesa di essere uno specialista
della storia delle scienze orientali. Per il momento, il
patriarca della storia dell’alchimia, Edmund von Lippman,
si mantiene neutrale. Nondimeno sarebbe normale se
propendesse per la tesi dei suoi discepoli, Ruska e
Darmstaedter, i quali ritengono l'alchimia una semplice pre-
chimica.

Prima di tradurre il testo fondamentale che fu il fulcro
delle discussioni, ricapitoliamo la concezione magica dei
Mesopotamici relativa ai metalli e ai pianeti. In particolare,
ricordiamo il carattere sacro, misterioso, quasi mistico, dei
rituali metallurgici. Il forno nel quale fondevano i minerali
era impregnato di forze magiche. Non & forse vero che 1i si
attuava un processo che sostituiva e superava la Natura? I
metalli cadevano dai Cieli o crescevano nella terra, nelle
viscere della Grande Dea, dove crescevano anche le piante e
gli animali. Di conseguenza nel forno, dove si faceva fonde-



56 1V. L'alchimia babilonese

re il minerale per estrarne metallo puro, si svolgeva un’ope-
razione magica di maturazione accelerata. Rimasti nel ven-
tre della madre, ovvero nascosti sotto terra, i minerali si
sarebbero sviluppati lentamente, come l'embrione nella
matrice. Quindi la fornace per i metalli accoglieva un
embrione di cui accelerava la crescita; si sostituiva alla gran-
de matrice tellurica nella quale, invisibili e intangibili, cre-
scevano (o maturavano) i metalli. Era dunque naturale che
un’operazione metallurgica siffatta non venisse considerata
un semplice lavoro tecnico da uomini che attribuivano agli
oggetti pil1 inerti una nascita, una crescita, una morte e
un’eventuale rinascita.

Era naturale altresi che 'operazione metallurgica fosse un
rituale ricco di segreti e di pericoli, allo stesso titolo di ogni
altro atto sacro. Giacché nel forno non aveva luogo un sem-
plice lavoro fisico o chimico, ma una crescita. Precisiamo
che le nascite premature erano considerate sempre nefaste,
una rottura dell’armonia e, di conseguenza, pericolose, dia-
boliche. Ora, essendo degli embrioni, i minerali possedeva-
no le identiche forze minacciose che si sprigionavano dai
feti. Ragione di piu per pensare che i rituali metallurgici
fossero nocivi per chi non era un «iniziato», per chi non
conosceva i «segreti» dell'arte della lavorazione dei metalli e
non aveva adottato le precauzioni necessarie.

2. «La preparazione del forno»

La nostra traduzione del testo assiro conservato nella
biblioteca di Assurbanipal segue la versione di Thompson,
confrontata con quella di Meissner e di Eisler.

Quando installerai il piano di un forno per minerali, sceglierai
un giorno propizio in un mese propizio e soltanto allora installerai
il piano del forno. Mentre costruiscono il forno, dovrai sorvegliare
(li) e lavorare tu stesso (?) (nella casa del forno); dovrai portare gli
embrioni (ku-bu)® ... un altro (?), un estraneo non dovra entrare e
chi & impuro non deve mostrasi ad essi; il giorno in cui avrai intro-

211 testo @ assai oscuro. Anche Meissner ha fatto ricorso (in
tedesco) ai punti interrogativi: «Mentre si bada (?) al forno e lo si



2. «La preparazione del forno» 57

dotto il minerale nella fornace, dovrai compiere un sacrificio? al
cospetto degli embrioni, dovrai porre un bruciaprofumi di pino e
versare della birra, kurunna, davanti ad essi (gli embrioni).

Accenderai un fuoco sotto la fornace e vi introdurrai il minerale.
Gli uomini che condurrai al forno perché se ne prendano cura
dovranno purificarsi e solo in seguito lascerai che vi si avvicinino.
Il legno che brucerai sotto il forno dovra essere storace (sarbatu):
grossi ciocchi scortecciati che non sono stati esposti in fasci, ma
conservati in rivestimenti di pelle, tagliati nel mese di Ab. E que-
sto il legno che dovrai mettere sotto il forno.

Quali che siano le varianti delle versioni nelle diverse lin-
gue europee, questo documento impone alcune conclusioni
significative. In primo luogo, non lascia dubbi sul carattere
sacro della metallurgia babilonese. Le pratiche appena
descritte evocano piu un rituale che un’operazione pratica.
Si sceglieva un giorno propizio all'interno di un mese fasto,
come per un sacrificio. L'area del forno veniva consacrata:
un profano non poteva accedervi senza essere previamente
purificato. I minerali venivano sottoposti alle libagioni ritua-
li cui faceva seguito un sacrificio. Si bruciavano piante aro-
matiche e si versava della kurunna fermentata, esattamente
come in occasione di un grande sacrificio. I metallurghi
attendevano a innumerevoli purificazioni. La legna da arde-
re era un legno determinato, consacrato, puro; veniva con-
servato al riparo dal sole e scortecciato, giacché doveva
prender parte a un'azione magica relativa agli «embrioni»,
alla terra (le viscere, le tenebre).

Per cogliere ancora meglio la differenza tra un‘operazione
sacra siffatta e una profana leggiamo le seguenti istruzioni
per la fabbricazione dello smalto.

Se decidi di preparare dello smalto azzurro chiaro, pesta sepa-
ratamente, poi mescola dieci mina® di pietra immanaku, quindici
mina di ceneraccio e una mina due terzi di erba bianca (?); metti il

costruisce, tu devi contare (?) gli embrioni (divini)». La versione
francese di Eisler ¢ semplificata: «Dal momento in cui il forno &
stato orientato e che ti sei messo all'opera, poni gli ‘embrioni’ divi-
ni nella volta del forno».

2 Ejsler traduce con «sacrificio ordinario»; Thompson con «liba-
gioni»; Meissner con «sacrificio».

22 Una mina pesava circa cinquecento grammi.



58 IV. L'alchimia babilonese

composto in un forno a quattro occhi (aperture) e accendi un
fuoco dolce che non faccia fumo; quando il contenuto diventa
rosso-bianco, ritiralo, lascialo raffreddare, pestalo di nuovo,
mescolalo con sale bianco, mettilo in un forno freddo e accendi un
fuoco dolce che non faccia fumo; quando il contenuto diventa
rosso-arancia [...] versalo su mattoni cotti. Ora il suo nome & smal-
to azzurro-chiaro.

Si nota senza difficolta il carattere profano, tecnico, di
queste direttive. Nessun preliminare, nessun sacrificio, nes-
sun divieto. Tutte le istruzioni tecniche e industriali che
sono state decifrate e tradotte sono redatte nello stesso stile
secco, profano.

Per quanto ne sappiamo, esiste solo un altro testo, intito-
lato «Ricetta che si attiene ai consigli (magici?)», in cui si
trovano daccapo le prescrizioni rituali: «...Porta fuori
I'embrione; fa' un sacrificio, fa’ offerte (per i morti) per gli
operai, ecc.». Le altre istruzioni sono empiriche e sembrano
di un’epoca assai tarda in cui il segreto degli artigiani e le
caste chiuse non esistevano piu. Il confronto tra questi due
documenti permette di comprendere agevolmente dove
interveniva la teoria, ovvero «la scienza», e dove non si trat-
tava che di istruzioni tecniche, di una semplice indicazione
di quantita. Nel caso della metallurgia, l'officiante si muove-
va in un Cosmo vivo e magico, mentre le istruzioni per la
fabbricazione dello smalto, del vetro, dei colori, delle pietre
artificiali non implicavano operazioni significative, consa-
pevoli, pericolose. Da un lato c’era la Vita, il Tutto, la Teoria
e dall'altro l'artigianato profano, la cucina, 'operazione non
significativa.

Pur essendo rimaste per l'intera storia assiro-babilonese
in rapporto stretto con la magia, la teologia e la cosmologia,
le tecniche della metallurgia e della ceramica approdarono a
numerosissime «verita scientifiche» e a comportamenti pra-
tici che, piu tardi, furono accettati dalla «scienza» propria-
mente detta, europea. Per esempio, gli Assiri, come il
mondo antico nel suo complesso, conoscevano il potere cor-
rosivo degli acidi (aceto, ecc.) sulle rocce. Come abbiamo
visto, la lavorazione del vetro, del vetro colorato, dello smal-
to si effettuava seguendo istruzioni molto precise, le cui for-
mule ci sono state tramandate?’. Ma non v'¢ alcun motivo di
pensare che nel mondo assiro-babilonese queste conoscenze



3. Gli xembrioni» 59

pratiche rivestissero il ruolo che, piu tardi, fu loro proprio
nella civilta europea. Esse dipendevano semplicemente da
un «mestiere», come dimostra il fatto che, se le operazioni
metallurgiche erano precedute da rituali e da purificazioni,
le istruzioni relative al vetro e allo smalto non contemplava-
no alcun rituale in quanto si trattava di operazioni profane
(almeno negli stadi finali della cultura assira).

3. Gli «embrioni»

Il testo sulla metallurgia cita a piu riprese il termine an-
kubu, che Eisler traduce con «embrioni divini», Thureau-
Dangin con «una sorta di demone», Zimmern con «aborto»
(Fehlgeburt, Missgeburt). Sulla scia di Meissner e Zimmern,
Ruska pensa che non si tratti di «embrioni» ma di Festische
oder Schutzpatrone der Schmelzarbeit**. 11 problema & il
seguente: an-kubu si riferisce proprio al minerale estratto
dalla terra oppure a certi spiriti oscuri o ancora alla presen-
za di «aborti» umani introdotti a causa della loro efficacia
magica?

Ricordiamo subito che i feti recitavano un ruolo impor-
tante nella magia nera di molte culture primitive o arcaiche.
Nella sua traduzione curata e commentata dell'Arthasastra,
Meyer cita innumerevoli esempi della funzione magica
assolta in India dai feti, dai bambini nati morti, ecc.
Usualmente i feti vengono impiegati in pratiche di magia
nera. B facile comprendere perché: l'aborto & dovuto a un
maleficio, & un atto contro natura, una rottura dell’armonia,
¢ anormale. L'aborto ¢ impregnato di forze diaboliche,
distruttrici, anarchiche, di cui lo stregone fa uso nelle sue
pratiche di magia nera. Le potenzialitd nocive che covano
in un feto possono essere scagliate — con tutta la virulenza
che ha permesso loro di provocare nuovamente un aborto -
contro un organismo vivente. (Ma non dimentichiamo che

2 Per esempio, quelle del vetro zuku, del lapislazzuli artificiale,
del cristallo verde, del vetro giallo, ecc. Gli Assiri conoscevano il
salnitro e le sue virtu decoloranti sulla pasta di vetro.

# Feticci o patroni protettori della metallurgia.



60 1V. L'alchimia babilonese

i feti sono vivi, come quasi ogni cosa nella mentalita arcai-
ca: una casa, un forno, un altare, ecc., tutti sono vivi, integri,
sessuati.)

Ecco perché in molti luoghi l'aborto conferisce poteri
magici alla donna che I'ha praticato. Nella tribu dei Ba-Pedi
si crede che una donna che ha abortito, contro la sua
volonta o meno, pud far morire un uomo dividendo con lui
il letto. La vittima, avvelenata, viene assalita da brividi e
muore in capo a una settimana. E molto semplice spiegare
questa credenza: la donna che ha abortito & diventata un
vettore di forze nocive. Nel suo corpo si e verificato un feno-
meno anormale, dovuto all'intervento di energie magiche
estranee (malefici, «fato», tabu infranto, ecc.). Le sue visce-
re sono il ricettacolo in cui si sono raccolte tutte le forze
latenti, anarchiche, della morte. In questa credenza inter-
vengono altre superstizioni ancestrali, come quelle relative
al sangue versato o ai rituali ostetrici, ma non & questa la
sede per prenderle in esame. Bastera dire che una nascita
prematura, un aborto, erano sempre ritenuti di malaugurio.
Al punto che, tra gli Ittiti, questo timore induceva a consul-
tare degli indovini che analizzavano la costituzione del feto
per stabilire quale fosse la forza funesta che minacciava di
infelicita il popolo. Di conseguenza l'aborto, oltre a essere
I'effetto di un incantesimo, era la causa di future disgrazie.
Era il centro di un'energia magica malefica che poteva
influire sulla vita normale, owvero sulle norme e sul ritmo
cosmico, e provocare la morte, la sofferenza, il dramma.

4. Sacrifici ostetrici e sacrifici metallurgici

Quanto a noi, se sosteniamo che, al momento del varo
delle fornaci, i sacrifici consacrati agli «embrioni» (an-
kubu) si riferivano al minerale che vi era introdotto e non a
«feti» 0 a «divinita oscure», & appunto perché i feti avevano
un'influenza magica nefasta. Ora, il sacrificio e gli altri riti
preliminari (purificazione, ecc.) avvenivano davanti al
forno, proprio per creare un ambiente favorevole, propizio
al successo dell'operazione che sarebbe soggetta fin dall'ini-
zio a forze magiche malefiche se an-kubu designasse un feto
reale 0 un demone e non il minerale. In questo caso, ci



4. Sacrifici ostetrici e sacrifici metallurgici 61

sarebbe assai difficile comprendere «la logica» del sacrifi-
cio. (Non ci si venga a controbattere che la mentalita arcai-
ca conduce ad atti privi di logica. Certo, essi non sono
conformi alla nostra logica, ma sono tutti coerenti. Si pud
dire addirittura che i gesti dei membri di una societa arcai-
ca sono molto pill canonici e consistenti di quelli dell'uomo
moderno. Nel quadro di una concezione magica in cui tutto
é collegato non esistono atti privi di senso, non vi sono gesti
che contravvengano alla teoria fondamentale.)

A sostegno delle nostre affermazioni, e quindi a sostegno
dell'interpretazione di Robert Eisler, parliamo dei riti e dei
sacrifici ittiti che avvolgono la nascita. Sembra che la donna
fosse condotta al tempio, cioé in una zona fasta, sacra. (Il
luogo in cui si costruiva un forno da metallurghi veniva con-
sacrato, purificato, ecc.) Dopo il parto, il sacerdote offriva
un sacrificio davanti alla porta del tempio. Si immolavano
uccelli, verosimilmente colombe. (La colomba simboleggia-
va la dea dell’Amore e della Fecondita®. 1l suo sangue aveva
una funzione in alcune credenze antichissime relative alla
verginitd, alla maternita, al matrimonio.) Dopo qualche
tempo, il sacerdote officiava una nuova cerimonia, volta a
purificare la «sedia ostetrica», nell'eventualita che la donna,
o anche i suoi parenti, avessero peccato. E chiaro che in
questo caso si trattava di precauzioni adottate per impedire
che le forze magiche nefaste s'insinuassero nel luogo in cui
era avvenuta la nascita, giacché avrebbero potuto nuocere
ad altre donne incinte, provocare aborti o gettare il maloc-
chio sul neonato.

In altre culture, la purezza e 'ascesi erano considerate pre-
liminari obbligatori di ogni lavoro metallurgico. In Cina, i
minatori e i fonditori dovevano essere «puri» e conoscere i
«riti». I forni «potevano riconoscere la virti», e gettarvi
qualcuno rappresentava una delle ordalie tradizionali dei
cinesi. Gli Indiani di Haiti credono che occorra essere casti
per trovare l'oro e si mettono a cercarlo solo dopo lunghi
digiuni e svariati giorni di astinenza sessuale, altrimenti
avrebbero la certezza di fallire a causa della colpa di cui si
sono macchiati.

» L’associazione colomba-dea dell'’Amore si riscontra soprattut-
to tra i Semiti.



62 IV. L'alchimia babilonese

Un confronto anche superficiale tra queste due operazioni
- 'una metallurgica, l'altra ostetrica — basta a dimostrare
che entrambe si fondano su «teorie» simili. Come abbiamo
detto, i minerali erano «embrioni» che hanno avuto una
nascita prematura, anormale. Invece di crescere nel grembo
della terra, erano stati portati alla luce prematuramente. Si
trattava di una specie di «aborto» e, per prevenire le gravi
conseguenze che un atto cosi funesto poteva comportare, si
aveva il dovere di procedere a «purificazioni», sacrifici, liba-
gioni. Si tentava di neutralizzare l'azione nociva degli
«embrioni» rendendo normale la loro «nascita». In altri ter-
mini, si ricostruiva schematicamente, «magicamente»,
I'azione del parto. La fornace in cui bruciavano i minerali
veniva assimilata alla matrice cosmica, alla Terra Madre.
Per capire fino in fondo, & indispensabile tenere conto della
«teoria» cui si informava la vita dei popoli mesopotamici.
Ricordiamoci che I'omologia Cielo-Terra era perfetta, che
ogni cosa era animata, sessuata, «creatrice», che tutti gli
oggetti erano legati I'un l'altro per formare un tutto vivo e
fertile: solo allora coglieremo il senso di alcune pratiche
mesopotamiche che potrebbero sembrarci assurde.

Ammettiamo tuttavia che il termine an-kubu non desi-
gnasse il «minerale», ma i fattori propriamente detti, come
ritiene Zimmern. Nondimeno avremmo a che fare con il
medesimo orizzonte mentale, ci troveremmo sempre di
fronte a rituali che rievocano la nascita, 'aborto, ecc. La
concezione «ostetrica» dell’arte metallurgica non ne verreb-
be assolutamente alterata. Anche in questo caso converreb-
be considerare il minerale come un «embrione» e quindi la
presenza di feti reali si spiegherebbe con la magia nera.
Poiché l'arte della metallurgia impiega «embrioni» della
terra, per neutralizzare le forze malefiche liberate con que-
sta operazione sarebbero necessari dei feti reali. Quanto a
noi, riteniamo inesatta l'interpretazione di Zimmern ma,
anche quando dovessimo adottarla, questo non cambiereb-
be affatto la spiegazione della concezione che sta alla base
dell'arte della metallurgia, e cioe: I'assimilazione dei mine-
rali agli «embrioni» e del forno alla matrice tellurica.



5. Petra genitrix 63

5. Petra genitrix

Alcuni esempi raccolti in svariate tradizioni metallurgiche
e nel folklore minerario spiegheranno piu chiaramente que-
sta concezione della terra quale matrice. Albright ricorda
che, secondo l'etimologia stabilita da Ember, il termine egi-
ziano bi significava al tempo stesso «vagina» e «cunicolo
della miniera». La parola sumera buru voleva dire «corso
d’acqua» e «vagina». La pietra, la roccia erano sessuate e
«creatrici». Il dio mediterraneo e asiatico nasceva da una
petra genitrix, assimilata alla Grande Dea, che - com’¢ noto
- era I'immagine della matrice universale, matrix mundi. La
roccia, la pietra «generavano» metalli e pietre preziose. Il
nome sanscrito dello smeraldo, asmagarbhaja, significa
«nato dalla roccia» e i trattati di mineralogia lo descriveva-
no all'interno della sua «matrice». L'autore dello Jawahir-
nameh (Il libro delle pietre preziose), redatto verso il 1800
sulla base delle tradizioni orali, fa la seguente distinzione
fra il diamante e il cristallo: il diamante & pakka, cioe
«maturo», mentre il cristallo naturale & kakka, «acerbo».

Queste concezioni, come tutto cid che si collega a una
Weltanschauung, ebbero vita lunghissima. Dato che i mine-
rali e le pietre «crescevano» nel grembo della terra, era
naturale che la miniera («matrice») avesse i suoi periodi di
«fecondita» e di «sterilita». Speculare al campo che si deve
lasciar «riposare» dopo un certo numero di raccolti, lo
sfruttamento di una miniera doveva essere sospeso per alcu-
ni anni onde dare ad altri minerali il tempo di «svilupparsi».
Plinio (Naturalis Historia, XXXIV, 49) dice che le miniere
spagnole di galeno «rinascevano» dopo un certo intervallo
di tempo. Barba, un autore spagnolo del XVII secolo, affer-
ma che, se una miniera & esaurita, bisogna tapparne accura-
tamente le uscite e lasciarla riposare da dieci a quindici
anni perché autorigeneri i propri filoni. Secondo lui & sba-
gliato credere che i metalli siano stati creati agli albori del
mondo in quanto «crescono» naturalmente nelle miniere.
Come ormai sappiamo, a Babilonia il minerale estratto
«prematuramente» era qualificato «embrione», del resto
come ogni altra cosa «crudas, che l'intervento dell'uomo
faceva maturare. Thoreau-Dangin nota che l'argilla dei vasai
era chiamata anche «embrione» prima di essere sottoposta
alla cottura. Si tratta di un’unica e identica concezione uni-



64 IV. L'alchimia babilonese

versale, secondo cui le cose accedono «da se stesse alla
maturita», ma solo quando hanno assunto «una forma sta-
bile».

E interessante notare che queste idee si sono trasmesse
alle tradizioni metallurgiche e alchimiche europee e vi si
sono conservate fino a tempi non troppo lontani dai nostri,
tanto nelle credenze popolari e tra i minatori quanto tra i
pensatori occidentali. I Cosmo «& morto» molto tardi
nell'immaginario europeo. Persino dopo gli sconvolgimenti
provocati dal Rinascimento e dopo la costituzione delle
scienze fisiche, l'intuizione di un Cosmo vivo e sessuato
restava tenace nelle élites europee. Bernard Palissy, nella
sua Récepte véritable par laquelle tous les hommes de la
France pourraient apprendre a multiplier et augmenter leurs
trésors (La Rochelle 1563), scriveva: «Dio non ha creato
tutte queste cose per lasciarle inoperose [...] Gli astri e i pia-
neti non sono inoperosi; il mare si sposta da una parte
all'altra; anche la terra non & mai inoperosa [...] Cid che si
consuma naturalmente in essa, viene rigenerato; essa lo rifa
nuovamente [...] Come sulla superficie terrestre tutto & pro-
teso a creare qualche cosa, allo stesso modo anche l'interno,
la matrice della terra, si industria a produrre».

In Le Mercure indien (1672), De Rosnel riproduceva in
modo ancora pill puro la tradizione dello sviluppo organico
dei metalli: «Il rubino, in particolare, nasce a poco a poco
nella miniera; inizialmente & bianco e, crescendo, assume
gradualmente il suo colore rosso; da cio deriva il fatto che
se ne trovano alcuni completamente bianchi, altri in parte
bianchi e in parte rossi [...] Come il bambino si nutre di san-
gue nel ventre di sua madre, cosi prende forma e si nutre il
rubino».

Ma il documento piti interessante di cui disponiamo sulle
tradizioni metallurgiche medievali europee lo troviamo in
un libro rarissimo: il Bergbiichlein, edito ad Augusta nel
1505. E I'edizione tedesca pii1 vecchia sull'argomento. Nella
prefazione del suo celebre De re metallica (1556), Agricola
attribuisce la paternita del Bergbiichlein a Colbus
Fribergius, medico di vaglia - non ignobilis medicus — che
aveva vissuto a Friburgo tra i minatori e ne descriveva le
credenze aggiungendovi un'interpretazione alchimica.
Questo libro, di cui alcuni passi sono oscuri - liber admo-
dum confusus, afferma Agricola - e in cui abbondano gli



5. Petra genitrix 65

errori di stampa, & stato tradotto in francese da A. Dau-
bree, con la collaborazione di un ingegnere minerario di
Coblenza: Gurlt.

11 Bergbiichlein & un dialogo tra Daniel, I'esperto di minie-
re (der Bergverstinding) e un minatore apprendista
(Knappius der Jung). Daniel spiega al giovane il segreto della
nascita dei metalli, I'ubicazione delle miniere, le tecniche di
estrazione. «Bisogna notare che, per la crescita o generazio-
ne di un minerale metallico, occorrono un genitore e una
cosa sottoposta, o materia, che sia in grado di ricevere
I'azione generatrice», dice Daniele. Per lui - ed & la conce-
zione piu diffusa ai suoi tempi - i minerali sono il frutto
dell'unione di due principi: lo zolfo e il mercurio. Ma «vi &
anche chi sostiene che i metalli non sono generati dal mer-
curio, perché in molti luoghi si trovano minerali metallici,
ma non mercurio; invece del mercurio, essi suppongono
una materia umida, fredda e mucosa, priva di zolfo, che
viene estratta dalla terra come il suo sudore, e attraverso la
quale, con la copulazione dello zolfo, sarebbero generati
tutti i metalli». E un po’ pit avanti: «Inoltre nell'unione del
mercurio e dello zolfo con il minerale, lo zolfo si comporta
come il seme maschile e il mercurio come l'elemento fem-
minile nel concepimento e nella nascita di un bambino.
Perché la nascita dei minerali possa avvenire agevolmente, &
necessaria la qualitd specifica di un vaso naturale come i
filoni». L'orientamento e l'inclinazione dei filoni sono in
rapporto diretto con i punti cardinali (ricordiamo che origi-
nariamente i punti cardinali «qualificavano» lo spazio, lo
rendevano solidale di certi pianeti e di certi livelli cosmici.).
11 Bergbiichlein rievoca le tradizioni relative all'influenza
degli astri sulla formazione dei metalli. Com'¢ noto, l'argen-
to si forma sotto l'influenza della luna e i filoni sono piu o
meno ricchi secondo la loro maggiore o minore lontanan-
za dalla direzione perfetta indicata dalla posizione del
la luna. «I filoni orientati da mezzanotte a mezzogior-
no, e il loro tetto verso la sera, danno maggiori speranze di
sfruttamenton».

Questo testo & importante sotto molti aspetti. Innanzi-
tutto il suo autore ritiene che un minerale «cresca» tanto
meglio quanto piu partecipa al movimento dell’astro cui
corrisponde; in secondo luogo, constatiamo che «la notte»
recita un ruolo importante nella genesi dell'argento.



66 IV. L'alchimia babilonese

Essendo corrispondente alla luna, esso appartiene «magica-
mente» al tempo e allo spazio che la luna crea, all'oscuro
intervallo durante il quale viene concepita la vita e I'«ispira-
zione» & feconda.

L’oro nasce, ben inteso, «sotto l'azione del cielo, principal-
mente del sole, in modo da non contenere piu alcun umore
che possa essere distrutto o bruciato dal fuoco, né alcun
liquido o umido che il fuoco possa far evaporares. Il
Bergbiichlein spiega allo stesso modo l'origine del rame,
generato sotto l'influsso di Venere, quella del ferro, creato
da Marte, quella del piombo dovuto a Saturno.

Ci allontaneremmo troppo dai limiti di questo studio se
commentassimo ulteriormente il Bergbiichlein. Tuttavia,
dobbiamo sottolineare l'importanza delle tradizioni me-
tallurgiche tedesche .del XV secolo, che immaginavano
la miniera come una matrice e assimilavano i filoni a uteri
che rendono possibile «la nascita» dei minerali. Questa
concezione affonda le sue radici nel pensiero mesopotami-
co. La sua straordinaria persistenza & una prova supple-
mentare dell’«autenticita» della tradizione che essa rappre-
sentava.

Non meno importante, per la teoria fisica e I'alchimia
europee, l'affermazione secondo cui i minerali sono nati
dall'unione dello zolfo («seme maschile») e del mercurio
(«elemento femminile»). Inutile citare esempi paralleli tratti
dall'alchimia orientale o occidentale. Il problema & troppo
importante per essere risolto in un solo paragrafo, quindi ci
ripromettiamo di affrontarlo nell'opera che sviluppera i
risultati di questo libro, la Mystique alchimique et les techni-
ques métallurgiques. Per il momento, limitiamoci a ricordare
che l'alchimia indiana e piui in generale il tantrismo conside-
ravano il mercurio come «il seme di Siva», quindi come
semen virile. Per quanto concerne la terminologia sessuale
impiegata nel Bergbiichlein a proposito del mercurio e dello
zolfo, essa ha una pluralita di significati, come nel comples-
so della letteratura mistica ed «erotica» medievale. Questa
«unione mistica» talvolta ¢ formulata in altri termini: la
luna (l'argento) e il sole (I'oro). In moltissimi manoscritti
medievali alchimici o «simbolici», si possono osservare illu-
strazioni realiste dell’'unione tra il sole e la luna, raffigurati
come un uomo e una donna che indossano delle corone.
Queste concezioni medievali, lo ripetiamo, avevano la loro



6. Alchimia e mistica 67

lontana origine nel mondo mesopotamico. Certamente,
intervennero ulteriori interpretazioni e sintesi; ma la rap-
presentazione di un Cosmo vivo, della terra quale matrice
dei minerali, della miniera quale ventre dal quale si estrag-
gono gli embrioni, dei filoni quali uteri, restd la stessa.
Proprio come restd identica 'idea — fondamentale in tutte le
culture afro-asiatiche - secondo cui i minerali erano
embrioni nati anzitempo, dato che minerali e metalli pote-
vano completare la loro «crescita» grazie alla metallurgia e
all'alchimia e raggiungere persino «la perfezione», lo stadio
finale della materia, cioe trasformarsi in Oro. La trasmuta-
zione dei metalli, che a un dato momento diventa l'idea car-
dine dell’alchimia, trova la sua giustificazione in questa cre-
denza : ogni metallo puo raggiungere la perfezione finale della
materia, trasformarsi in Oro.

6. Alchimia e mistica

L’alchimia propriamente detta fa la sua comparsa nel
mondo mediterraneo assai tardi. Ma le idee su cui riposano
le tecniche alchimiche hanno radici molto pil profonde. Ne
abbiamo individuate alcune nella spiritualita babilonese,
almeno mille anni prima del primo documento alchimico
alessandrino. E difficile parlare di un’«origine» babilonese
di queste idee. Esse appartengono organicamente alle tradi-
zioni spirituali conservate da innumerevoli culture e, in una
certa misura, hanno un carattere extrastorico. Solo la loro
comparsa appartenne alle categorie della storia.

L’alchimia, scienza cosmologica e tecnica della salvezza,
ha una polivalenza simbolica che si riscontra in un gran
numero di «scienze» dell'antichita. In altri termini, nel
momento in cui l'alchimia diventa autonoma, quando si
separa dalla mistica dei metalli e dalla cosmologia, il lessico
e le tecniche alchimiche acquisiscono significati polivalenti.
Indipendentemente dal suo interesse tecnico, ogni operazio-
ne «chimica» ha sempre un significato simbolico (mistico o
metafisico). Ritorneremo su tale aspetto, il solo che interes-
sava l'alchimista. Ricordiamo per il momento quanto abbia-
mo scritto nell’Alchimia asiaticd: probabilmente gli alchimi-
sti hanno scoperto molti fenomeni chimici, ma non ne



68 IV. L'alchimia babilonese

hanno parlato perché non li trovavano interessanti. Essi
attribuivano tutt’altro significato alle «operazioni» alchimi-
che, simboliche o reali che fossero.

A questo proposito ci teniamo a citare alcune conclusioni
tratte dall’analisi dell’alchimia greca da uno studioso ingle-
se, F. Sherwood Taylor, conclusioni che coincidono con i
risultati delle nostre ricerche sull’alchimia orientale.

Chiunque abbia lavorato con dello zolfo deve aver notato i
curiosi fenomeni che si producono dopo la sua fusione, se lo si
continua a riscaldare. Sebbene lo zolfo sia menzionato centinaia di
volte (nei testi alchimistici greci), non vi viene fatta alcuna allusio-
ne alle sue proprieta caratteristiche, eccettuata la sua influenza sui
metalli. Il contrasto con lo spirito della scienza greca classica e tale
che siamo obbligati a dedurne che gli alchimisti non erano interes-
sati ai fenomeni naturali [...] Purtuttavia, saremmo in errore se
vedessimo in essi dei semplici cercatori d'oro, in quanto il tono
semireligioso e mistico, proprio soprattutto delle opere tarde, mal
si concilia con lo spirito del cercatore di ricchezze [...] Nell'alchi-
mia non si ritrovera alcun abbozzo di scienza [...] L'alchimista non
utilizza mai procedure scientifiche [...] Con gli Arabi ebbe inizio la
seconda fase dell'alchimia, che condusse rapidamente a scoperte
chimiche piti importanti e numerose di tutto cid che i Greci aveva-
no realizzato.

Abbiamo constatato la stessa cosa a proposito dell’alchi-
mia indiana: le «scoperte» chimiche compaiono nei testi
tardi, in un’epoca in cui il senso originale dell’alchimia
(soteriologia) cominciava a perdersi quantomeno in certi
ambienti - e in cui 'attenzione dell'operatore si dirigeva a
poco a poco verso i fenomeni concreti. Quando assistiamo a
questo genere di processo di disgregazione del significato
originario di una tecnica, possiamo essere sempre sicuri che
cominciano a entrare in gioco altre facoltad umane: facolta
profane. Per esempio, nel nostro caso, quando il senso e la
ragion d’essere di una «operazione alchimica» si offuscano,
quest'ultima provoca tutt’altro atteggiamento mentale: cid
che precedentemente avveniva a un livello mistico o cosmo-
logico ormai avviene solo in laboratorio, e la mente dell’'ope-
ratore, cessando di comprendere il senso primario della spe-
rimentazione, inizia a vedere l'aspetto esteriore, immediato
dei processi chimici. Cid che precedentemente presuppone-
va la concentrazione, l'ascesi, la meditazione, la metafisica,



6. Alchimia e mistica 69

cede ormai il posto allo spirito d’osservazione, alla curiosita,
all'immaginazione, alla pazienza, alla precisione. In una
parola: le virtli ascetiche e metafisiche sono rimpiazzate da
virtu profane; l'introversione perde il suo significato e
s'impone di necessita 'atteggiamento estroverso.

Quando tentava di perfezionare il metallo trasmutandolo
in oro, l'alchimista cercava in realta di perfezionare se stes-
so. Tale affermazione non stupira nessuno dopo tutto quan-
to siamo andati esponendo sulla metallurgia e la cosmolo-
gia babilonesi. «La trasmutazione del metallo in oro» & una
formula molto tarda: fa la sua comparsa in maniera precisa
solo in documenti dell'epoca alessandrina. Ma esprime in
altri termini la credenza ancestrale secondo cui i minerali,
che crescono come organismi nella matrice tellurica, posso-
no essere portati alla «perfezione» dall'uomo per mezzo di
un’operazione metallurgica. Al pari dell'«<embrione» che cre-
sce, matura e «si completa» nel forno della fonderia, il
metallo comune «si perfeziona» nel crogiolo dell’alchimista
trasformandosi in oro. E la stessa idea fondamentale che sta
dietro alle due operazioni: il compimento mediante un atto
di «nascita» (a una nuova condizione, perfetta) e di «cresci-
ta». Proprio come l'esperienza mistica si traduce in termini
di «nascita» (a una nuova vita spirituale), di «rinascita» (dei
morti, al momento delle cerimonie iniziatiche) e d’«<amore
(F'unione mistica tra I'anima individuale e Dio), dal canto
suo 'esperienza alchimica, almeno in uno dei suoi significa-
ti primitivi, si traduce in termini «ostetrici» (matrice,
embrione, ecc.). Il mistero della nascita e della rinascita
domina il pensiero dell'uomo, in particolare nei cicli cultu-
rali extraeuropei. Per questa ragione, come abbiamo osser-
vato in uno dei capitoli precedenti, le operazioni metallurgi-
che erano avvolte da un fitto mistero e i metallurghi, in con-
tatto con molteplici forze magiche, erano tenuti lontani dal
resto della societa, sia per timore, sia per disprezzo.

«Perfezionare» i metalli comuni trasmutandoli in oro - il
metallo perfetto, solare, imperiale - talvolta poteva essere
un’operazione concreta® ma il suo significato non rimaneva

2 Arthur John Hopkins tenta di dimostrare che gli alchimisti
che si richiamavano a Democrito credevano di poter innalzare il
«vil» metallo alla dignita dell'oro e dell'argento imprimendo ai loro
«corpi» ordinari uno «spirito» volatile (il colore).



70 IV. L'alchimia babilonese

per questo meno simbolico. Come scrive F. Sherwood
Taylor, i testi di Comarius, le visioni di Zosimo e una parte
delle opere di autori piui recenti «sembrano provare che fare
dell'oro non li interessava realmente, e del resto non parla-
no neppure dell'oro. Se consulta queste opere, il chimico
abituato ai lavori pratici prova lo stesso sentimento di un
muratore che tentasse di trarre informazioni concrete da un
trattato sulla frammassoneria». Nell'Alchimia asiaticd abbia-
mo illustrato cid che, in alcuni casi, significava la trasmuta-
zione dei metalli in oro: quelli comuni sono assimilati
all'<anima insipiente» (alla vita psicomentale continuamen-
te instabile, schiava delle confusioni), mentre l'oro & identi-
ficato con «l'anima assolutamente libera». Invece di lavora-
re sul proprio corpo (mediante esercizi ascetici) e sulla pro-
pria «coscienza»?’ (praticando lo yoga, la concentrazione, la
meditazione, ecc.), I'alchimista orientale lavora i metalli,
proietta la sua condizione umana al di fuori di se stesso, si
crea un «corpo mistico impuro» nei metalli comuni che
tenta di «purificare». Ogni grado di «perfezionamento»
alchimico, di ravvicinamento dell'Oro, corrisponde a un
grado di «perfezionamento» yogico, mistico, e di ravvicina-
mento della «liberazione» dell'anima. Quando l'alchimista
ottiene «dell'oro», ha percorso la tappa finale del «perfezio-
namento»: la sua anima & assolutamente libera, statica,
pura... L'omologia tra il macrocosmo e il microcosmo (il
corpo umano), sulla quale ci siamo sufficientemente soffer-
mati in precedenza, spiega bene questa «proiezione» del
corpo e dell'anima nei metalli e l'identificazione di un’ope-
razione esteriore con un atto interiore, di ascesi e di con-
centrazione. Del resto non & solo nell’alchimia che si incon-
tra questa proiezione verso l'esterno cui I'operatore fa ricor-
so per accedere alla propria perfezione. Cid che viene chia-
mato, con una formula assai vaga, «lo spirito liturgico», si
spiega con la stessa logica: il gesto esteriore, canonico,
sacralizzato, opera sulla coscienza con maggiore efficacia
religiosa della meditazione e della preghiera individuale.
L’iconografia religiosa, le meditazioni mistiche sugli oggetti

7 Abbiamo abusato dellé virgolette perché attualmente il lessico
psicologico e filosofico europeo corrisponde solo in modo assai
approssimativo ai concetti delle culture orientali.



6. Alchimia e mistica 71

e sui segni, «I'animazione» dei simboli (la drammaturgia di
sant'Ignazio di Loyola): ecco altrettante operazioni che
hanno i loro «agenti» al di fuori dell'uomo, ma la cui effica-
cia & interiore. Il «perfezionamento» spirituale si realizza
nella misura in cui I'operatore, dal momento che lavora su
«oggetti» esterni (che «fissano» la coscienza), ne ha «assimi-
lato» il senso mistico, ovvero nella misura in cui egli si &
identificato con questi oggetti. Ovviamente non sarebbe
possibile integrare l'operazione alchimica con «lo spirito
liturgico»; nell'alchimia vi & troppa cosmologia e una misti-
ca molto «personale», mentre «lo spirito liturgico» ha per
eccellenza una struttura universale, cattolica.

Il simbolismo alchimico & talmente vicino a quello misti-
co-ascetico che i sufisti pii antichi (Jabir ibn Hayyan,
Saih’Alawi, Dhu al-Nun Misri) lo utilizzavano nelle loro for-
mule mistiche. Louis Massignon, che ne da notizia, osserva
giustamente: «Dal punto di vista letterario, l'affinita s'impo-
neva a priori tra questi due drammi leggendari della speri-
mentazione umana, quello della scienza e quello della misti-
ca; tra l'alchimista alla ricerca di un elisir, acqua della
Giovinezza, agente di trasmutazione universale, e l'asceta
alla ricerca di uno Spirito, ministro di santificazione».

La tradizione europea ha mantenuto molto a lungo
I'immagine di un alchimista capace non solo di perfezionare
se stesso trasmutando i metalli, ma anche di superare la
natura, accelerando la crescita di tutte le cose. Cosi, negli
Etudes encyclopédiques, a proposito degli alchimisti Jean
Reynaud ha potuto scrivere: «Cio che la natura ha compiuto
all'inizio, essi dicevano, anche noi possiamo farlo, risalendo
al procedimento che essa ha seguito. Quello che forse fa
ancora con l'aiuto dei secoli, nelle sue solitudini ctonie, pos-
siamo farglielo portare a termine in un solo istante, aiutan-
dola e mettendola in situazioni piu favorevoli. Come faccia-
mo il pane, cosi potremo fare i metalli. Senza di noi, le
messi non maturerebbero nei campi; il grano non si ridur-
rebbe in farina sotto le nostre macine, né la farina in pane,
impastato e cotto. Concertiamo quindi con la natura l'atti-
vitd mineraria, come abbiamo fatto per l'attivita agricola, e i
tesori si schiuderanno davanti a noi».

Questa fede che 'uvomo nutre nel suo potere di perfeziona-
re la natura - grazie a tecniche e a riti di «crescita» - risale
alle prime sintesi mentali della storia mesopotamica.



72 IV. L'alchimia babilonese

Perfezionando la natura, 'uomo mirava a perfezionare se
stesso. Questo ¢ il senso di ogni «magia»: assurgere alla per-
fezione e all'autonomia servendosi dell'«esempio» e delle
«forze» del Cosmo.



Bibliografia

Albright, W.F.:

The Mouth of the Rivers, in «American Journal of Semitic
Languages and Literatures», vol. 35, 1919.

Some Cruces in the Langdom Epic, in «Journal of the American
Oriental Society», vol. 39, 1919.

Gilgames and Engidu. Mesopotamian Genii of Fecundity, in
«Journal of the American Oriental Society», vol. 40, 1920.

The Location of the Garden of Eden, in «American Journal of
Semitic Languages and Literatures», vol. 39, 1922

Andrae, W.:
Die ionische Sdule. Bauform oder Symbol?, Berlin 1936.

Andree, R.:

Etnographische Parallelen und Vergleiche, Stuttgart 1878.

Die Metalle bei den Naturvélkern mit Beriicksichtigung prihistori-
scher Verhdltnisse, Leipzig 1884.

Etnographische Parallelen, in «Neue Folge», Leipzig 1889.

Angus, S.:
The Mistery-Religions and Christianity, London 1925.

Boson, G.:

Les métaux et les pierres dans les inscriptions assyro-babyloniennes,
Inaugural Dissertation, Miinchen 1914.

I metalli e le pietre nelle iscrizioni sumero-assiro-babilonesi, in
«Rivista degli Studi Orientali», vol. 7, 1916.

Brawer:
Palastina nach der Agada, in «Gesellschaft fiir Palastina»,
Forschung 6, Berlin 1920.



74 Bibliografia

Campbell Thompson, R.:

Assyrian Medical Texts, in «Proceedings of the Royal Society of
Medicine», vol. 17, 1924.

On the Chemistry of the Ancient Assyrians, London 1925.

The Assyrian Herbal, London 1934.

Carbonelli, P.:
Sulle fonti storiche della chimica e dell'alchimia in Italia, Roma
1925.

Carnoy:
Iranian Mythology, in Mythology of all Races, vol. 4, Boston [s.d.:
lacuna nell'originale, n.d.r.].

Charles, R.H.:

The Apocrypha and Pseudo-epigrapha of the Old Testament, 3 voll.,
Oxford 1913.

Colani, M.:
Essai d'ethnographie comparée, in «Bulletin de I'Ecole frangaise de
I'Extréme-Orient», t. 36, 1936.

Coomaraswamy, A. K:
Elements of Buddhist Iconography, Oxford 1935.

Cumont, F.:
Textes et monuments figurés relatifs aux Mystéres de Mithra,
Bruxelles 1896-99.

Darmstaedter, E.:

Vorldufige Bemerkungen zu den assyrischen chemisch-technischen
Rezepten, in «Zeitschrift fiir Assyriologie», settembre 1925.
Nochmals babylonische «Alchemie», in «Zeitschrift fiilr Assyriolo-
gie», settembre 1926.

Der babylonisch-assyrische Lasurstein. Studien zur Geschichte der
Chemie. Festgabe Ed. v. Lippman, Berlin 1927.

Daubrée, A.:

La génération des minéraux métalliques dans la pratique des
mineurs du Moyen Age, d'aprés le Bergbilchlein, in «Journal des
Savants», 1890.

Delaporte, L.:
La Mésopotamie, Paris 1923.



Bibliografia 75

Dieterich, A.:
Mutter Erde, Leipzig 1925°.

Dixon, R.B.:
Oceanic Mythology, Boston 1916.

Dombart, T.:
Der Sakralturm: Zigqurat, Miinchen 1920.
Der babylonische Turm, Leipzig 1930.

Dornseiff, F.:
Das Alphabet in Mystik und Magie, Leipzig 1925.

Eisler, R.:

Kuba-Kybele, in «Philologus», vol. 68, 1909.

Weltenmantel und Himmelszelt, Mtinchen 1910.

Der babylonische Ursprung der Alchimie, in «Chemiker Zeitung»,
83, 11 luglio 1925; 86, 18 luglio 1925.

Die chemische Terminologie der Babylonier, in «Zeitschrift fur
Assyriologie», vol. 37, 116, aprile 1926.

L'origine babylonienne de l'alchimie, in «Revue de Synthese
Historique», 1926.

Zur Terminologie und Geschichte der jidischen Alchemie, in
«Monatschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentumss»,
n.s., vol. 26, 1926.

Das Qainzeichen und die Qeniter, in «Le Monde Oriental», vol. 29,
Uppsala 1929.

Eliade, M.

Cunostintele botanice in vechea Indie, Cluj 1931.

Alchimia asiaticd, Bucarest 1935.

Yoga. Essai sur les origines de la mystique indienne, Paris-Bucarest
1936.

La Mandragore. Essai sur les origines des légendes, Paris-Bucarest
[s.d.: lacuna nell'originale, n.d.r.]

Cosmical Homology and Yoga, Calcutta 1938.

Erman, A.:
Die Religion der Aegypter, Berlin 1934.

Erman, A. - Ranke, H.:
Aegypten, Tibingen 1923.

Evans, A.:
The Palace of Minos, London 1921.



76 Bibliografia

Fewkes:
Archeological Investigation on the Island of la Plata, Ecuador,
Chicago 1901.

Filliozat, J.:

La Force organique et la force cosmique dans la philosophie médica-
le de l'Inde et dans le Veda, in «Revue Philosophique», nov.-dic.
1933.

Foy, W.:

Indische Kultbauten als Symbole des Gétterberges, in «Festschrift
Ernst Windisch zum siebzigsten Geburtstag am 4. September
1914», Leipzig 1914.

Frazer, J.:

Taboo and the Perils of the Soul, London 1911.

Adonis, Attis, Osiris, London 1914.

Folk-Lore of the Old Testament, London 1919.

Creation and Evolution in Primitive Cosmogonies, London 1935.

Furlani, G.:

La religione babilonese e assira, Bologna 1928-29.
Il poema della Creazione, Bologna 1934.

La religione degli Hittiti, Bologna 1936.

Gandz, S.:
Artificial Fertilization of Date-Palms in Palestine and Arabia, in
«Isis», vol. 33, n. 65, 1935.

Garbe, R.:
Die indische Mineralien, Leipzig 1882.

Goldzieher, J.:
Eisen als Shutz gegen Démonen, in «Archiv fiir Religionswissen-
schaft», vol. 10, 1907.

Granet, M.:

Danses et Légendes de la Chine ancienne, Paris 1926.

La Pensée chinoise, Paris 1934; trad. it. Il pensiero cinese, Adelphi,
Milano 19862

Gressmann, H.:

The Tower of Babel, Jewish Institute of Religion, New York 1928.
Die orientalischen Religionen im helenistich-romische Zeit, Berlin
1930.



Bibliografia 77

Hall, HR.:
The Civilization of Greece in the Bronze Age, London 1928.

Hartland, E. S.:
Legend of Perseus, London 1894.

Hausherr, I.:
La Méthode d'Oraison Hésychaste, in «Orientalia Christiana», vol.
9, 2, Roma 1927.

Heine-Geldern, R.:
Weltbild und Bauform in Siidostasiens, in «Wiener Beitrige zur
Kunst und Kulturgeschichte Asiens», vol. 4, 1930.

Hentze, C.:
Mythes et légendes lunaires, Anvers 1929.

Holmberg, U.:

Der Baum des Lebens, in «Annales Academiae Scientiarum Feni-
cae», vol. 16, Helsinki 1922-23.

Der Baum des Lebens. Finno-Ugric and Siberian Mythology, in
Mythology of all Races, vol. 4, Boston 1927.

Hommel, H.:
Grundriss der Geographie und Geschichte Vorderasiens, Berlin
1908-1922.

Hopkins, AJ.:
Alchemy, Child of Greek Philosophy, New York 1934.

Jastrow, M.:
Sumerian and Akkadian Views of Beginnings, in «Journal of the
American Oriental Society», vol. 36, 1917.

Jean, C.:
Le Milieu biblique avant Jésus-Christ, Paris 1936.

Jeremias, A.:
Handbuch der altorientalischen Geisteskultur, Berlin 19292,

Johansson, K. F.:
Ueber die altindische Gottin Dhisand, in «Skrifter utgifna
Vetenskaps-Safundet i Uppsala», Uppsala-Leipzig 1917.

King:
The Seven Tables of Creation, [lacuna nell'originale, n.d.r.]



78 Bibliografia

Kunz, G. F..
The Magic of Jewels and Charms, Philadelphia-London 1915.

Langdon, S.:

Le Poéme sumeérien du Paradis, du Déluge et de la Chute de I'homme,
Paris 1919..

Semitic Mythology, in Mythology of all Races, vol. 5, Boston 1931.

Laufer, B.:
The Diamond. A Study in Chinese and Hellenistic Folk-Lore, Field
Museum, Chicago 1915.

Lenormant, F.R.:
La Magie chez les Chaldéens, et les origines accadiennes, Paris 1874,

Lippmann, E. von:
Entstehung und Ausbreitung der Alchemie, vol. 1, Berlin 1919; vol.
I1, ivi 1931.

Mackenzie, D. A.:
The Migration of Symbols, London 1925.

Maspero, H.:
La Chine antique, Paris 1927.

Massignon, L.:
Al-Hallaj, martyr mistique de l'Islam, Paris 1922.

Meissner, B.:
Babylonien und Assyrien, Heidelberg 1925.

Mieli, A.:
Pagine di Storia della Chimica, Roma 1922.

Morgan, J. de:
La Préhistoire orientale, Paris 1927.

Mus, P.:
Barabudur. Esquisse d'une histoire du bouddhisme fondée sur la cri-
tique archéologique des textes, Paris 1935.

Pearce, F.B.:
Zanzibar, London 1920.



Bibliografia 79

Persson, A.W.:

Eisen und Eisenbereitung in dltester Zeit. Etymologisches und
Sachliches, in «Bulletin de la Société Royale des Lettres de Lund»,
114, Lund 1934.

Pettazzoni, R.:
La confesstone dei peccati, Bologna 1929.

Pincherle, A.:
Gli oracoli sibillini giudaici, Roma 1922,

Pruessen, A.H.:
Date Culture in Ancient Babylonia, in «Journal of the American
Oriental Society», vol. 36, 1920.

Przyluski, J.:
Les Sept Terrasses de Barabudur in «Harvard Journal of Asiatic

Studies», luglio 1936.

Quiring, H.:
Die Herkunft des dltesten Eisens und Stahl, in «Forschungen und
Fortschrifte», vol. 9, 1933.

Radet, G.:
La Lydie et le monde grec au temps des Mermnades, Paris 1892.

Rey, A.:
La Science orientale avant le Grecs, Paris 1930.

Ricciotti, G.:
La Cosmologia della Bibbia e la sua trasmissione fino a Dante,
Brescia 1932.

Rickard, T.A.:
Man and Metals. A History of Mining in Relation to the Development
of Civilization, 2 voll., New York 1932.

Robertson-Smith, W.:
Lectures on the Religion of the Semites, London 1894.

Ruska, J.:

Das Steinbuch des Aristoteles, Heidelberg 1912.

Griechische Planetendarstellungen in arabischen Steinbuchern, Hei-
delberg 1919.

Kritisches zu R. Eislers chemie-geschichtlicher Methode, in «Zeit-
schrift fiir Assyriologie», vol. 37, 1926.



80 Bibliografia

Arabische Alchemisten, 2 voll., Heidelberg 1929.
Turba Philosophorum. Ein Beitrag zur Geschichte der Alchemie,
Berlin 1931.

Sarton, G.:

The Artificial Fertilization of Date-Palms in the Time of Ashur-Nasir-
Pal, in «Isis», vol. 21, n. 60, aprile 1934.

Additional Note on Date Culture in Ancient Babylonia, in «Isis», vol.
21, n. 65, giugno 1935.

Sartori, P.:
Ueber das Bauopfer, in «Zeitschrift fiir Ethnologie», vol. 30, 1898.

Saussure, L. de:

Le Cadre astronomique des visions de l'Apocalypse, in «Actes du
Congres international d'Histoire des Religions», Paris 1925.

La Cosmologie religieuse en Chine, dans l'Iran et chez les Prophétes
hébreux, ibid., Paris 1925.

Les origines de l'astronomie chinoise, nuova ed., Paris 1930.

Sax], F.

Beitragungen zu einer Geschichte der Planetendarstellungen im
Orient und im Okzident, in «Der Islam», 112, [s.d.: lacuna nell’ori-
ginale, n.d.r.].

Scheil, V.
De l'exploitation des dattiers dan l'ancienne Babylonie, in «Revue
d’Assyriologie», 1913,

Schwartzlose, F.W.:
Die Waffen der alten von ihren Dichtern dargestellt, Leipzig 1886.

Sebillot, P.:

Les travaux publics et les mines dans les traditions et les supersti-
tions de tous les pays, Paris 1894.

Le Folklore de France, Paris 1904.

Seligmann, S.:
Der Bése Blick, Berlin 1910.
Die magischen Heil — und Schutzmittel, Stuttgart 1927.

Semper, M.
Rassen und Religionen im Vorderasien, Heidelberg 1930.



Bibliografia 81

Sherwood Taylor, F.:
A Survey of Greek Alchemy, in «The Journal of Hellenic Studies»,
vol. 50, 1930.

Skeat, W.W.:
Snakestories, in «Folklore», vol. 23, 1912.

Sseu-Ma Ts'len:
Les Mémoires, Paris 1893.

Thompson, S.:
Motif-Index of Folk-Literature, in «F.F. Communications», vol. 106,
Helsinki 1932.

Trumbull, H.C.:
The Treshold Covenant, New York 1892.

Tucci, G.:
Tracce di culto lunare in India, in «Rivista di Studi Orientali», vol.
12, 1929-1930.

Usener, H.:
Das Weihnachtsfest, Bonn 1911.

Van Buren, E.D.:
The Flowing Vase and the God with Streams, Berlin 1933.

Wallis Budge, E.A.:
From Fetish to God in Ancient Egypt, Oxford 1934.

Wensink, A.J.:

The Ideas of the Western Semites Concerning the Navel of the Earth,
Amsterdam 1916.

The Ocean in the Literature of the Western Semites, in «Verhand-
elingen der Koninkligke Akademie van Wettenschappen te Am-
sterdam», Amsterdam 1919,

Wiener, L.:

History of Arabico-Gothonic Culture, Philadelphia 1917-1921.
Africa and Discovery of America, 3 voll., Philadelphia 1920-1922.
Mayan and Mexican Origins, Cambridge 1926.

Wooley, L.:
Les Sumériens, Paris 1930.



82 Bibliografia

Wyndham Hulme, E.:
Early Iron-smelting in Egypt, in «Antiquity», vol. 11, giugno 1937.

Zimmer, G.F.:
The Use of Meteoric Iron by Primitive Man, in «Journal of the Iron
and Steel Institutes, 1916.

Zimmern, H.:

Zum babylonischen Neujahrsfest, Leipzig 1918.

Assyrische chemisch-technische Rezepte insbesondere filr die Her-
stellung farbigen glasierter Ziegel, in Umschrift und Uebersetzung, in
«Zeitschrift fiir Assyriologie», vol. 36, settembre 1925.

Vorliufiger Nachtrag zu den assyrischen chemisch-technischen
Rezepten, in «Zeitschrift fiir Assyriologie», vol. 37, 1926.




1.

Indice

Prefazione

Cosmo e magia

1. Questioni di metodo

2. Omologia

3. 1l tempio

4. Citta sacra - centro del mondo

5. L'Asse del Mondo - I'Albero della Vita
6. Corrispondenze

Magia e metallurgia

1. Lapis-lazzuli

2. Meteoriti

3. I segreti della metallurgia

Cosmo vivo

1. Creazione e nascita

2. 1l sesso delle piante

3. Il sesso dei metalli e delle pietre

4. «Nozze» e sensibilita dei metalli

S. «Morte» e «resurrezione» dei metalli
6. Medicina e magia

L’alchimia babilonese

1. Cronistoria delle controversie

2. «La preparazione del forno»

3. Gli «embrioni»

4. Sacrifici ostetrici e sacrifici metallurgici
S. Petra genitrix

6. Alchimia e mistica

Bibliografia

12
15
18
22
24

29

29
32
34

41

41
43
45
47
51
52

55

55
56
59
60
63
67

73



	Cover
	image_001.pdf (p.1)

	Eliade_Page_01_1L
	Eliade_Page_01_2R
	Eliade_Page_02_2R
	Eliade_Page_03_1L
	Eliade_Page_03_2R
	Eliade_Page_04_1L
	Eliade_Page_04_2R
	Eliade_Page_05_2R
	Eliade_Page_06_1L
	Eliade_Page_06_2R
	Eliade_Page_07_1L
	Eliade_Page_07_2R
	Eliade_Page_08_1L
	Eliade_Page_08_2R
	Eliade_Page_09_1L
	Eliade_Page_09_2R
	Eliade_Page_10_1L
	Eliade_Page_10_2R
	Eliade_Page_11_1L
	Eliade_Page_11_2R
	Eliade_Page_12_1L
	Eliade_Page_12_2R
	Eliade_Page_13_1L
	Eliade_Page_13_2R
	Eliade_Page_14_1L
	Eliade_Page_14_2R
	Eliade_Page_15_1L
	Eliade_Page_15_2R
	Eliade_Page_16_1L
	Eliade_Page_16_2R
	Eliade_Page_17_1L
	Eliade_Page_17_2R
	Eliade_Page_18_1L
	Eliade_Page_18_2R
	Eliade_Page_19_1L
	Eliade_Page_19_2R
	Eliade_Page_20_1L
	Eliade_Page_20_2R
	Eliade_Page_21_2R
	Eliade_Page_22_1L
	Eliade_Page_22_2R
	Eliade_Page_23_1L
	Eliade_Page_23_2R
	Eliade_Page_24_1L
	Eliade_Page_24_2R
	Eliade_Page_25_1L
	Eliade_Page_25_2R
	Eliade_Page_26_1L
	Eliade_Page_26_2R
	Eliade_Page_27_1L
	Eliade_Page_27_2R
	Eliade_Page_28_1L
	Eliade_Page_28_2R
	Eliade_Page_29_1L
	Eliade_Page_29_2R
	Eliade_Page_30_1L
	Eliade_Page_30_2R
	Eliade_Page_31_1L
	Eliade_Page_31_2R
	Eliade_Page_32_1L
	Eliade_Page_32_2R
	Eliade_Page_33_1L
	Eliade_Page_33_2R
	Eliade_Page_34_1L
	Eliade_Page_34_2R
	Eliade_Page_35_1L
	Eliade_Page_35_2R
	Eliade_Page_36_1L
	Eliade_Page_36_2R
	Eliade_Page_37_1L
	Eliade_Page_37_2R
	Eliade_Page_37B_1L
	Eliade_Page_37B_2R
	Eliade_Page_38_1L
	Eliade_Page_38_2R
	Eliade_Page_39_1L
	Eliade_Page_39_2R
	Eliade_Page_40_1L
	Eliade_Page_40_2R
	Eliade_Page_41_1L
	Eliade_Page_41_2R

