
Volume VII Numbers 7-9 ORIENS Summer 2010

EL ENIGMA RENÉ GUÉNON Y AGARTHA (I) por Mircea A. Tamas
(Traducción del inglés: Martin Ignacio Incarbone)

     En 2004, Archè-Milán publicó un grueso volumen de 958 páginas bajo el título  El
Enigma René Guénon y los “Superiores Desconocidos”, Contribución al estudio de la
historia mundial  “subterránea”*,  escrito por Louis de Maistre,  seudónimo que oculta a
más de un autor. Puesto que El Enigma René Guénon y los “Superiores Desconocidos”
pretende ser  una obra de documentación e investigación “científica”,  no se entiende
porqué el nombre de sus autores sea un “enigma”, lo único que se nos ocurre es que
eso se deba al deseo (inconciente) de los autores de sentirse importantes.
La cantidad indecente de páginas nos trae a la memoria otro libro, James, The Brother
of Jesus (Penguin Books, 1998), en el que su autor (Robert Eisenman) se esfuerza a lo
largo de 1035 páginas (incluidas las notas) en destruir al cristianismo y a San Pablo, sin
otro resultado que hacer perder el tiempo al lector y lograr que se pregunte cómo es que
Penguin  Books se animó a publicar  semejante  libro.  Suele suceder  que un libro tan
voluminoso1 indica, o una falta de contenido, o la incapacidad del autor en superar el
síndrome  “mi  bebé”2,  lo  que  no  quiere  decir  que  los  estudios  dedicados  a  temas
“históricos” deban limitarse a unas pocas páginas (lo cual sería imposible, considerando
la naturaleza de este tipo de obras3), pero el autor, cuando desea publicar su trabajo,
debería pensar en los lectores y reducir el volumen a un tamaño razonable.
    El Enigma René Guénon y los “Superiores Desconocidos”  desafortunadamente no
tiene razón de ser tan voluminoso,  y las 958 páginas podrían resumirse en una sola
oración: “nosotros, los autores, no tenemos la menor idea de lo que estamos hablando”,
y la “contribución al estudio de la historia mundial subterránea” es totalmente nula. Por
esto hemos pensado mucho en si valía la pena hablar de un libro que no aporta casi
nada  a  sus  lectores;  únicamente  el  hecho  de  que  hoy,  más  que  nunca,  algunos
personajes interesados en los estudios tradicionales, se preocupen más en los aspectos
“espectaculares”, en los chismes y en los elementos “políticos”, nos decidió a escribir
algunas palabras, en particular acerca de René Guénon y Agartha.
     No hay dudas de que al autor no le “gusta” René Guénon. Tampoco hay dudas de
que “Louis de Maistre” considera que Guénon es un escritor común que se atrevió a
desobedecer  las  reglas  de  escritura  establecidas,  que  se  atrevió  a  no  revelar  sus
fuentes; para “De Maistre” este pecado es “gratuito y bastante poco tradicional”, como
declara al comienzo de su obra, en el  Prólogo (p.11), si bien, desde un punto de vista
tradicional, a nadie le preocupan ni la cronología ni las fuentes (René Guénon lo explicó
más de una vez). Es sabido que la obra de René Guénon no es un trabajo de erudición,
ni cumple con las reglas de las instituciones educativas profanas (como por ejemplo las
Universidades)4, por lo que etiquetar de “no tradicional” su forma de escribir muestra a

* Título original en francés:  L’Énigme René Guénon et les “Supérieurs Inconnus”, Contribution à
l’étude de l’histoire mondiale “souterraine”.

1 La palabra “volumen” proviene del latín, y significaba en su origen “rollo de pergamino”, pasando
luego  a  designar  el  tamaño  de  un  libro;  por  tanto,  un  “libro  voluminoso”  es  un  “volumen
voluminoso”, lo que es una redundante exageración.

2 El síndrome “mi bebé” se podría describir como el amor obsesivo y arrogante de un autor hacia
su propia obra, o sea, su “bebé”, que genera la incapacidad de reducir el tamaño de su escrito; la
ilusión de que todo lo que escribe es indispensable, sumado a la falta de discriminación, hace que
frecuentemente el autor produzca un “bebé monstruoso”.

3 Podríamos dar un ejemplo tomado de la misma obra de Guénon, comparando El Teosofismo y
El  Rey  del  Mundo:  el  primero  es  un  grueso  volumen  que  emplea  principalmente  el  método
“histórico”, mientras  que  el  último  es  un  libro  muy  breve,  pero  cuyo  contenido  es
extraordinariamente denso y lleno de contenido.

4 Ananda K. Coomaraswamy fue el único que intentó enseñar sobre Tradición en la Universidad,
obviamente sin resultados.



las claras la confusión reinante en la mente de “De Maistre”, y podríamos dejar de leer
El  Enigma  René  Guénon  y  los  “Superiores  Desconocidos”  en  la  página  11.  Es
característico del autor no meterse con los escritos metafísicos de Guénon, en los que,
como sabemos, las referencias están siempre ahí (o sea, las escrituras sagradas). “De
Maistre” no se interesa en la espiritualidad, la metafísica o la realización espiritual, ya
que  son  dominios  que  no  comprende;  en  lugar  de  ello,  se  interesa  en  lo  que  se
corresponde con su mentalidad, esto es, los chismes y las historias oscuras, amarillistas,
los “secretos” que no son “secretos”, cosa que lo convierte en un buen continuador de
libros como El Código Da Vinci.
     “De Maistre” piensa que es necesario profundizar los aspectos problemáticos de la
actividad de Guénon5, pero no aclara para quién son problemáticos estos aspectos ni
por qué deberíamos estar  interesados en la “actividad”  de Guénon,  actividad que,  el
mismo René Guénon lo ha declarado muchas veces, no tiene nada que ver con su obra.
Por ejemplo, conocer elementos íntimos de la vida privada de Guénon ¿nos ayudará a
comprender mejor las Upanishads o a avanzar en una vía espiritual? “De Maistre” es un
individuo tan profano que hace lo que observamos sucede hoy en la vida moderna,
cuando los diarios se focalizan en las vidas y actividades “secretas”  de las llamadas
“celebridades”,  en  donde  el  gran  público  se  hipnotiza  y  obsesiona  con  la  idea  de
descubrir  sus  actividades  escandalosas  (y  problemáticas)  además  de  toda  clase  de
detalles que alimenten sus mentes completamente trastornadas.
     Estamos cansados de autores como “De Maistre”, sobre todo cuando su obra tiene
950 páginas y no logra  más que acrecentar  la  confusión general.  “De Maistre”  dice
desde  el  principio  que  no  tiene  la  pretensión  de  aclarar  de  manera  definitiva  los
problemas  históricos  que  aborda,  y  que  su  trabajo  ¡genera  más  preguntas  que
respuestas!6 De hecho, el autor da una opinión para cada problema, y enseguida una
opinión opuesta, concluyendo que cada una de estas hipótesis podría ser la correcta.
La perversidad del método de “De Maistre”  es evidente desde la primera página del
primer capítulo. Allí se hace pasar por defensor de “los derechos del hombre”,  y con
“cólera proletaria”  condena la falta  de referencias  en Guénon,  ya que conocer  estas
fuentes  es  “un  derecho  fundamental  de  todo  individuo  interesado  en  la  enseñanza
escrita  y  oral  (sic)  de  cualquier  autor”7.  Ahora  bien,  René  Guénon  no  es  “cualquier
autor”, y él mismo expresó desde el principio que no escribía para el gran público, que
no hacía un trabajo de vulgarización, más bien todo lo contrario. No existe un “derecho
fundamental” como el que proclama “De Maistre”, y esto demuestra, una vez más, su
mentalidad profana y antitradicional,  pues es  bien conocido el  eslogan mediático  “el
público tiene el derecho de saber”: este eslogan es explotado al máximo para conseguir
toda  clase  de  chismes,  intimidades  y  “secretos”,  mientras  que,  en  realidad,  la
información que la gente necesita y tiene el derecho de conocer debería ser de una
naturaleza totalmente diferente. Por la misma razón, libros como El Código Da Vinci son
bien recibidos por  el  gran público (y luego rápidamente  olvidados),  y no hay mucha
diferencia entre Brown y “De Maistre”, no sólo respecto a su mentalidad sino también
respecto a sus libros, ya que ambos prometen resolver y revelar muchos “secretos”, si
bien al final lamentablemente fallan.
     “De Maistre” considera la obra de Guénon como una especie de “mistificación” y
producto  de  su  imaginación,  debido  a  la  falta  de  referencias8.  La  perversidad  de
semejante  declaración  es  evidente:  la  obra  de  Guénon  es  tomada  como  un  todo,
mientras que, de hecho, la falta de referencias toca particularmente al tema de Agartha
(en  El  Rey del  Mundo)  y,  por  supuesto,  al  tema de la  iniciación;  por  otro  lado,  las

5 La nécessité d’approfondir les aspects problématiques de l’activité de Guénon - p. 12.

6 Ce que nous exposerons n’a pas la prétention d’éclaircir de manière définitive les problèmes
historiques abordés (…) On trouvera dans cet ouvrage plus de questions que de réponses - p. 13.

7 Un droit fondamental de tout individu intéressé par l’enseignement écrit et oral d’un quelconque
auteur - p. 17.

8 p. 18.



referencias  a  los  textos  sagrados  están  allí,  si  bien los  textos  sagrados  mismos  no
cuentan a su vez con referencias…
     “De Maistre”  no puede aceptar la declaración tantas veces repetida por Guénon
según la cual  su obra  no tiene nada que  ver  con su individualidad  (sa personnalité
énigmatique, dice “De Maistre”9), debido a que este es el dominio en donde las fuerzas
antitradicionales podrían esperar algún éxito. El autor habla de la grandeza de la obra de
Guénon y de su flaqueza, que es, según su forma de ver, el que René Guénon “oculte”
sus  fuentes  y,  por  lo  tanto,  no  puedan  verificarse,  lo  que  produce  investigaciones
adicionales (como la suya, claro). De hecho, desde un punto de vista
tradicional, el propósito de la obra de René Guénon es abrir la puerta a aquellos que
sean capaces de seguir, no con investigaciones, sino con estudios serios de metafísica,
las doctrinas tradicionales e intenten encontrar una vía espiritual; para este fin la obra da
al lector todas las fuentes necesarias. Evidentemente, “De Maistre” no se refiere a este
aspecto de la obra de Guénon,  sino al lado “excitante”,  que incluye los textos sobre
Agartha; si lo que escribió René Guénon sobre Agartha es algo secreto y sin referencias
lo  es  sólo  en  la  mente  de  “De  Maistre”:  lo  que  Guénon  indicó  en  realidad  es  la
equivalencia entre Agartha, Salem y el Paraíso Terrenal; por lo tanto, ¿qué referencias
concretas se esperan del Paraíso, cuando todas las tradiciones lo citan? Pero, claro,
esto supera al autor de El Enigma René Guénon, ya que lo que él busca son chismes
ocultistas, intrigas políticas y aspectos “excitantes”, y por eso se interesa principalmente
en la juventud de Guénon10 y en los escritos firmados con seudónimo11. Por supuesto,
“De Maistre” cita una carta de René Guénon en la que éste afirma que sólo los textos
firmados  “René  Guénon”  están  destinados  para  el  gran  público12,  pero  ¿a  quién  le
importa lo que Guénon quería o explicaba?, ahora está muerto y “De Maistre” conoce
mucho mejor lo que el gran público necesita, puesto que la gente tiene derecho a saber,
y  “De  Maistre”,  aunque  no  descubra  la  verdad,  puede  remover  estos  “secretos”  y
sugerirle al gran público toda clase de hipótesis excitantes.
     Como  cabía  esperar,  “Louis  de  Maistre”  se  preocupa  por  las  actividades
“enigmáticas”13 de Guénon en el período 1909-1912, durante el cual estuvo en contacto
con distintas publicaciones y organizaciones; sin embargo, el autor admite que no puede
formular más que simples hipótesis. “De Maistre” intenta comprender, sin éxito, cómo el
“René Guénon masón”14 pudo escribir en un periódico anti-masónico, pero se olvida de
que hubo también un “René Guénon musulmán”, un “René Guénon cristiano”, etc. “De
Maistre” admite que no puede explicar la colaboración en La France Antimaçonnique15,
lo mínimo que puede hacer es insinuar que esta colaboración fue esencial para la obra
de Guénon, donde, para “De Maistre”, la “obra” significaría solamente el libro sobre el
Teosofismo  y algunos  escritos  sobre  los  Superiores  Incogniti.  Luego  de más de  20
páginas,  “De Maistre”  concluye el  primer  capítulo diciendo que la actividad de René
Guénon en La France Antimaçonnique permanece totalmente enigmática.
     Si tenemos que reconocer un Enigma René Guénon, será el siguiente: en algún
momento  durante  este  período  (1909-1912),  René  Guénon  desaparece,  y,  cuando
vuelve a aparecer, lo hace completamente cambiado.
     Hay otra razón por la que personajes como “Louis de Maistre”, se preocupan por las
fuentes de un autor. Muchas veces escuchamos decir: “Si tuviera tiempo para leer tantos

9 p. 18.

10 Debido  a  que  en  ese  período  René  Guénon  tenía  contactos  con  varias  organizaciones
ocultistas.

11 p. 20.

12 p. 24.

13 Él las llama ¡“actividades culturales”! (p. 26)

14 p. 31.

15 p. 42.



libros  y  estudiar  tantos  documentos,  yo  mismo  escribiría  obras  como  las  de  René
Guénon”.  Las  ideas  modernas  de  “igualdad”  y  de  “igualitarismo”  están  de  tal  modo
implantadas  en  la  mente  del  individuo  que  incluso  los  interesados  en  los  estudios
tradicionales raramente escapan a su influencia. Se piensa que cualquiera (con cierto
nivel de educación) podría escribir como Guénon si tuviera el tiempo y el acceso a las
mismas fuentes.  Por eso,  otra de las razones de descubrir  las fuentes es calmar  la
mente pensando que así como Guénon se inspiró en documentos previos, cualquiera
puede hacerlo. Este error fundamental, unido a la idea de que el gran público tiene el
derecho de saber, forma parte del punto de vista profano que rige nuestro mundo, punto
de vista que mezcla la metafísica con McDonalds y los estudios tradicionales con CNN.
     Pero la razón principal es aún más tenebrosa, y es la intención de eliminar a Guénon
y a lo que éste representa. Estamos convencidos de que si las fuentes de la iniciación y
del conocimiento de René Guénon se hicieran públicas, comenzaría una campaña de
demolición de esas fuentes, tachándolas de falsificaciones, pues el objetivo real es ni
más ni menos que aniquilar la influencia de René Guénon.
Pero  “Louis  de  Maistre”  no  es  el  único  que  intentó  descubrir  las  fuentes  de  René
Guénon. Jean-Pierre Laurant, por ejemplo, en su obra El sentido oculto en la obra de
René Guénon16, propone algunos libros que podrían haber sido el origen de las ideas de
Guénon17: Les Grands Initiés de Edouard Schuré, publicado en 1889, Le Peuple Primitif
de Frédéric de Rougemont, publicado en 1855, y Les Religions de l’Antiquité de Georg
Friedrich Creuzer, publicado en 1825. No estamos seguros de cómo Laurant llegó a la
conclusión de que estos libros influyeron las ideas de René Guénon; leímos todos ellos
y, a pesar de nuestros esfuerzos, sólo hemos podido encontrar similitudes superficiales.
Schuré  fue  ocultista,  relacionado  con  Rudolf  Steiner  y  la  Sociedad  Teosófica,  y  no
necesitamos enfatizar las “ideas” de Guénon respecto a los ocultistas, quienes no tienen
ninguna relación con la tradición genuina, exceptuando aquello que tomaron prestado y
mezclaron  con  sus  propias  fantasías.  El  ocultismo  es  una  invención  relativamente
moderna, y lo que pueda llegar a tener de válido lo ha tomado de distintas tradiciones,
pero incluso esos elementos, o fueron malinterpretados o modificados para encajar con
la mentalidad moderna.  René Guénon escribió  un capítulo sobre  “las fuentes  de las
obras  de  Mme.  Blavatsky”18,  y  en  este  caso  la  tarea  de identificar  las  fuentes  tuvo
sentido, ya que se trataba de un fraude. Advertimos nuevamente al lector que sin un
sólido conocimiento y un agudo espíritu de discriminación es muy fácil ser engañados
por estos autores pseudo-tradicionales,  cuyas obras mezclan mentiras y verdades de
manera perversa.
Por lo tanto, el hecho de que Guénon se haya interesado en las fuentes de Blavatsky no
justifica que se deba buscar las fuentes de Guénon, puesto que existe una diferencia
esencial entre los dos casos, y, una vez más, el concepto de “igualitarismo” no puede
aplicarse aquí.
Cuando  Schuré  dice  “todas  las  grandes  religiones  tienen  una historia  interna  y una
historia externa”19, frase que Laurant cita20, estos dos aspectos no eran algo nuevo que
Guénon tuviera  que  tomar  de Schuré,  puesto  que  ya  Clemente  de Alejandría  había
escrito acerca de ello a fines del siglo II d.C.: “Y los discípulos de Aristóteles dicen que
algunos de sus tratados son esotéricos, mientras que otros son comunes y exotéricos.
Aún  más,  aquellos  que  instituyeron  los  misterios,  por  ser  filósofos,  ocultaron  sus
doctrinas en los mitos, para que no fueran evidentes para todos”21.

16 Le sens caché dans l’oeuvre de René Guénon, L’Age d’Homme, 1975.

17 “L’origine des idées qu’ils exposaient” - p. 28.

18 Le Théosophisme, Éd. Traditionnelles, 1982, p. 92.

19 Edouard Schuré, Les grands initiés, Perrin, 1960. (Toutes les grandes religions ont une histoire
extérieure et une histoire intérieure) p. 20.

20 p. 28.

21 Véase nuestra obra The Wrath of Gods, Rose-Cross Books, 2004, p. 25.



     Creuzer dice que los autores antiguos ubicaban Nysa, ciudad natal de Baco, al pie
del Monte Meru, y que los Griegos inventaron una historia, basada en la similitud de las
palabras, reemplazando la montaña sagrada por el muslo de Júpiter. René Guénon dice
lo mismo en El Rey del Mundo, pero explica esta similitud de palabras: el griego mêros,
“muslo”,  reemplazó  al  Monte  Mêru22;  pero  esto  no  significa  que  Guénon  haya
simplemente copiado a Creuzer, ya que este detalle era conocido desde hacía tiempo:
Filóstrato, por ejemplo, lo señalaba en su Apolonio de Tiana23. Es difícil aceptar que este
tipo de detalles se tomen por “ideas” de Guénon que hayan contribuido a la elaboración
de su obra metafísica, o que tengan alguna importancia. Por otra parte, tampoco pueden
inventarse tales  detalles;  incluso si  Laurant  consideró  a Frédéric  de Rougemont  y a
Creuzer como posibles fuentes de Guénon, creemos que las fuentes “antiguas”, como
las del ejemplo, eran más atractivas para Guénon.
     De cualquier  modo, deberíamos concentrarnos en la elucidación de Guénon del
simbolismo del Monte Mêru, que es lo que verdaderamente importa y que raramente se
presenta desde un punto de vista tradicional y metafísico en las obras occidentales de
los siglos XVIII-XIX.
     Jean-Pierre Laurant  dice,  respecto  de la  obra de Frédéric  de Rougemont:  “Nos
sorprende la reutilización masiva que hizo todo el siglo XIX, y René Guénon después, de
la información presentada en Le Peuple Primitif”24; y luego hace una breve presentación
de los capítulos, comparando su contenido con las obras de René Guénon y subrayando
las similitudes25. Pero, como dijimos, lo que cuenta no son las similitudes exteriores, la
circunferencia,  sino  el  centro,  el  núcleo  sagrado.  Por  ejemplo,  la  esvástica ya  se
conocía,  pero fue René Guénon el  que dio la  explicación metafísica  de lo  que este
símbolo representa26. De igual modo, De Rougemont describe el símbolo de la rueda
como el “atributo de la Gran Diosa de la naturaleza. Está compuesta, como en China, de
seis rayos que parten de un punto central y terminan cada uno en un punto. Estos siete
puntos son los siete planetas…”27; si revisamos lo que René Guénon dice acerca de la
rueda, vemos que lo más importante para él es el núcleo del símbolo28: mientras que la
rueda representa el Mundo o la manifestación universal (y no sólo la “naturaleza” como
Cosmos), el centro simboliza el Principio. Podríamos continuar con más ejemplos, pero
no creemos que sea necesario; sólo agregar que Laurant sugiere que Guénon se inspiró
también en la obra de Creuzer respecto a la duración de los ciclos cósmicos29, pero lo
que Creuzer expuso se puede encontrar a su vez en el Manava Dharma Shastra30.
Esta premura en etiquetar a Guénon es por lo menos extraña. Recordamos que hace
varios años, durante un viaje destinado a verificar la certeza de algunas posibilidades

22 p. 47.

23  Véase nuestro René Guénon y el Centro del Mundo, Rose-Cross Books, 2010, p. 63.

24 p. 29 (On est frappé par la réutilisation massive que fit toute le XIXè siècle et Guénon après lui
des connaisances exposes dans Le Peuple Primitif).

25  pp. 30-31.

26 Mencionemos el libro del Conde Goblet d’Alviella, The Migration of Symbols, publicado en 1891,
en el  que  el  simbolismo  del  árbol,  junto  con  el  de la  esvástica,  etc.  es  presentado también
superficialmente.

27 p. 432. (La roue est, sur les monuments babyloniens, l’attribut de la Grande Déese de la nature.
Il y est formé, comme en Chine, de six rayons partant d’un point central et terminés chacun par un
point. Ces sept points sont les sept planètes).

28 Véase Symboles fondamentaux de la Science sacrée, Gallimard, 1962, pp. 86-89.

29 p. 32.

30 Véase Lois de Manou, Éd. D’Aujourd’hui, 1976, p. 15.



relacionadas  con  los  estudios  tradicionales,  estábamos  en  compañía  de  un  amigo
nuestro, llamémoslo Zaha, y otras personas. Éstas ofrecieron a Zaha algo de brandy,
que él rechazó, diciendo que no bebía alcohol; le ofrecieron un cigarrillo, pero Zaha lo
rechazó igualmente, diciendo que no fumaba. ‘Pero debes tener algún vicio’, le dijeron,
‘¿tal vez las mujeres?’. ‘Estoy felizmente casado’, respondió Zaha. ‘Entonces debes de
ser adventista’. ‘No, soy ortodoxo griego, como ustedes’.  Para este tipo de personas,
alguien tan “abstinente” tiene que pertenecer a alguna secta neo-protestante, ya que un
ortodoxo  griego  como ellos  sabe  cómo vivir  la  buena  vida.  De igual  forma,  algunos
etiquetan a René Guénon de “gnóstico”, o “neo-platónico”, o continuador de la ideas de
De Rougemont,  porque se toman a sí mismos como punto de referencia. No pueden
aceptar  que  una  persona  nacida  como  ellos  en  Europa  del  este  sea  cualitativa  y
esencialmente diferente, y que no debería medirse con la escuadra, sino con el compás.
     Tratar de entender a René Guénon reduciéndolo, democratizándolo y vulgarizándolo,
rebajándolo al nivel de “erudito”, de “filósofo” o de “espiritista”, a fin de acatar la ley de
“odio  al  secreto”31,  no  resuelve  el  “enigma  René  Guénon”,  pero  para  estos  autores
el“enigma” ¿no es una cosa bien terrestre, si no algo mucho peor? Jean-Pierre Laurant
sugirió, como mencionamos en nuestro artículo anterior, que Guénon siguió a Creuzer y
a De Rougemont al presentar la doctrina de los ciclos
cósmicos.  Y,  aunque eso no fuera  verdad,  era una buena oportunidad para intentar
socavar la reputación de Guénon. “Louis de Maistre” declara: “Aunque [Guénon] siempre
tuvo en gran estima las doctrinas hindúes, los escritos de esta escuela ‘occidental’ [la
Hermetic  Brotherhood of  Luxor]  fueron la principal fuente de sus desarrollos teóricos
acerca  de  los  ciclos  cósmicos”32.  “De  Maistre”  debería  estar  contento:  finalmente
encontró una de las “fuentes” de Guénon; es más, el autor considera que la  Hermetic
Brotherhood  of  Luxor  fue  inspirada  por  la  obra  de Sampson Arnold  Mackey,  lo  que
significa el descubrimiento de una segunda “fuente”. Si recordamos lo ofendido que se
sentía  “De Maistre”  por  la  falta  de referencias  de Guénon,  esperaríamos ahora  una
conmoción astral, que lo cambia todo. ¡Porque ahora sabemos! Tenemos dos fuentes
palpables. Por desgracia, la realidad es más compleja.
     “De Maistre” encontró la información acerca de Mackey en el Arktos de Godwin33,
donde, siendo teosofista, éste habla de la conexión entre Blavatsky y Mackey.
Demuestra que Blavatsky llamaba a Mackey “el adepto de Norwich por mérito propio”, y
que conocía su obra. Blavatsky, astuta estafadora durante toda su vida, usó a Mackey
de la misma manera que usó a Csoma de Körös, y lo transformó en “adepto”... porque
¿qué importan las palabras? Godwin supuso que ella descubrió a Mackey a través de la
Hermetic Brotherhood of Luxor, que “enseñaba la doctrina de Mackey”34 sin mencionar
su nombre (se lo llamaba “un iniciado de nuestra Noble Orden”)35. Sin embargo, Godwin
admite  que  la  teoría  de  Mackey  fue  cambiada  y  los  valores  cíclicos  tradicionales
reemplazados por otros profanos36,  lo que minó sus cálculos;  y en el periódico de la
Hermetic Brotherhood of Luxor, Mackey fue presentado como “el Neófito de un Iniciado
de la H. B. of L.”, y que a través de este Iniciado, Mackey “adquirió su conocimiento de la
Astronomía  Antigua”.  “Louis  de  Maistre”  desatiende  esta  última  parte  y  prefiere
considerar a Mackey como un genio enigmático que proveyó a René Guénon con los
datos acerca de los ciclos cósmicos; concluye: “la autoridad que se atribuye a Guénon
respecto  a las doctrinas  de los ciclos parece necesitar  revisiones críticas profundas.
Desde  ahora,  el  juicio  de  Guénon  respecto  a  la  refutación  de  la  afirmación  de  los

31 Véase René Guénon, Le règne de la quentité et les signes des temps, Gallimard, 1970, p. 114.

32 L’Énigme René Guénon, p. 731.

33 Joscelyn Godwin, Arktos, The Polar Myth, Thames and Hudson, 1993, pp. 196-202.

34 Tal vez se podría decir “teoría de Mackey”, pero nunca “doctrina”.

35 Godwin 201.

36 La cifra tradicional de 25.920 años para la presesión de los equinoccios reemplazó a la de
Mackey.



astrónomos según la cual la precesión de los equinoccios dura 25.765 años, en lugar de
la ‘duración tradicional real’ de 25.920 años, también se vuelve bastante cuestionable”.
     ¿“Revisiones críticas profundas”? La conclusión de “De Maistre”, más que ridícula, es
tonta  y maliciosa.  Pero él  no es el  único.  Jean-Pierre  Laurant,  investigando algunos
documentos de la llamada “Ordre du Temple  Rénové”  (año 1908),  encontró  algunas
reseñas relacionadas con los ciclos cósmicos, en los que la duración precesional era de
25.765 años (como dice “De Maistre”)37, y aunque Laurant no lo dijo, se podría pensar
que  Guénon,  como  líder  de  la  Orden,  aceptó  tanto  esta  cifra  como  otros  cálculos,
dedicho  documento38.  Por  otro  lado,  Marcel  Clavelle  (Jean  Reyor),  en  su
“Documentoconfidencial inédito”, afirma que había visto cuadernos pertenecientes a la
OTR, en losque la “teoría de los ciclos cósmicos estaba restaurada correctamente”.
     La doctrina tradicional de los ciclos cósmicos se basa, como es obvio, en los números
cíclicos. Si consideramos las cuatro fases lunares como reflejo de los cuatro  yugas  y
multiplicamos 4 por  el  número de los asterismos  Nakshatras39,  obtendremos:  4 x 27
=108,  número  cíclico  fundamental.  Si  multiplicamos  el  número  de  los  asterismos
Nakshatras* por 16 (las divisiones del disco lunar), obtendremos: 27 x 16 = 432 (108 x 4=
432), otro número cíclico fundamental.
Simbólicamente, los cuatro yugas duran 4.000, 3.000, 2.000 y 1.000 años (observemos
la proporción 4 – 3 – 2 – 1 ). Cada yuga comienza con un amanecer y termina con un
anochecer,  que  ligan  los  ciclos  entre  sí;  por  tanto,  se  estima  que  la  Edad  de  Oro,
Kritayuga, dura 4.800 años (4.000 + 400 + 400), el Treta-yuga 3.600, el Dwapara-yuga
2.400, y el Kali-yuga 1.200 años. Por lo tanto, un Manvantara o Mahâyuga durará 12.000
años. Puesto que cada Año divino dura 360 años terrestres, una Era de Manu durará
4.320.000 años40. Por tanto, 4.320 x 6 = 25.92041, que es la duración precesional.
      La investigación de Leonard Woolley produjo una lista de los reyes antediluvianos
caldeos, que establece la duración tradicional del reinado de A-lu-lim en 28.000 años, la
del reinado de A-lal-gar en 36.800 años, la del reinado de En-me-en-lu-an-na en 43.200
años42. 28.000 + 36.800 = 64.800 años, que es lo que Guénon consideró era la duración
tradicional de un Manvantara, compuesto de cinco Grandes Años (5 x 12.960)43.

37 Le sens caché, p. 48.

38 Feydel, comentando a Laurant, dice que todos coinciden en no tener en cuenta las revisiones
“guenonianas”. Véase Pierre Faydel, Aperçus historiques touchant à la fonction de René Guénon,
Archè, 2003, p. 30.

39 Según la ciencia astronómica védica (jyotishavedanga), hay 27 asterismos Nakshatras (la mitad
del número fundamental 54), que permiten observar las posiciones variables del sol, de la luna y
de los planetas, y relacionar los movimientos del sol y de la luna.

* [Conocidos también como “Constelaciones Nakshatras” o “Mansiones lunares”]

40 Los números cíclicos 10.800 y 432.000 se encuentran también en otras tradiciones. Censorino
mencionó el Gran Año de Heráclito de 10.800 años y Beroso el Caldeo señaló un período cósmico
de 432.000 años. Los antiguos griegos y los persas calcularon que el  Gran Año tenía 12.000 o
13.000 años(véase René Guénon, Formes traditionnelles et cycles cosmiques, Gallimard, 1980, p.
23). El  Satapatha Brahmana dice que Prajâpati (el Principio de la manifestación universal) es el
Año, y su Palabra, productora del Mundo, se recoge en el  Vêda, que está dividido en 10.800
momentos del año, de la misma manera que el Rig-Vêda contiene 10.800 unidades de 40 sílabas
cada una, es decir, 432.000 sílabas en total.

41 Véase Guénon, Formes, p. 22.

42 C. W. Ceram, Gods, Graves, & Scholars, Alfred A. Knoph, 1968.

43 Cada Gran Año dura la mitad de la duración precesional.



Casi no hay “enigma”44 respecto a la doctrina de los ciclos cósmicos y el conocimiento
que René Guénon tenía de ella. Que Guénon poseyera otros datos tradicionales además
de aquellos de la tradición hindú o de la antiguedad persa y caldea, es también posible,
pero es importante subrayar que fue muy cauto presentando estos datos, porque no es
conveniente, como afirman todas las tradiciones, que conozcamos más detalles acerca
de la fecha del fin; por lo tanto, a excepción de un artículo publicado en inglés, en 1937,
en  el  Journal  of  the  Indian  Society  of  Oriental  Art,  no  menciona  directamente  las
duraciones de los ciclos. Lo que debemos puntualizar es que, como dijo René Guénon,
puesto que la perfección no puede encontrarse en nuestro mundo, los planetas, al igual
que la Tierra, no son esferas, y sus trayectorias no son circulares, sino elípticas45. Por
eso, no podemos esperar encontrar los números cíclicos y las duraciones tradicionales
de las precesiones de los equinoccios en este mundo, especialmente ahora, al final del
Kali-yuga46.
Además, “Louis de Maistre” se interesa en la fundación de la “Ordre du Temple Rénové”
(OTR), puesto que piensa que René Guénon jugó un “rol enigmático en este episodio
injustificado a nivel  tradicional"47,  y que podría compararse  con las experiencias  que
dieron nacimiento a los movimientos Neo-gnósticos, Martinistas o para-Masónicos, que
tuvieron  un  aspecto  diabólico  (“De  Maistre”  sugiere  además  una actividad
contrainiciática). Puesto que este tema fue debatido  in extenso  por otros, “De Maistre”
intenta atemperar sus comentarios y juega de “abogado del diablo” criticando a Robert
Amadou  por  su  obra  L’Erreur  spirite  de  René  Guénon,  en  el  que  el  autor  acusa  a
Guénon de espiritista48.
“Louis de Maistre” considera que el episodio de la “Ordre du Temple Rénové” necesita
una aclaración radical49,  ya que fue un asunto enigmático que tuvo a René Guénon
como “fondo”  (coeur  profond)50.  Pero,  de  hecho,  el  autor  no puede  ofrecer  ninguna

44 Sin embargo, deberíamos hacer justicia a “De Maistre”. El Enigma René Guénon no es un título
original, puesto que otros autores antes que “Louis de Maistre” ya habían señalado las actividades
enigmáticas  de  René  Guénon.  Paul  Chacornac,  quien  escribió  la  primera  biografía  (Paul
Chacornac,  La vie simple de René Guénon, Éd. Traditionnelles, 1996), indicaba que la vida de
Guénon era muy enigmática (Il nous faut ici aborder la partie la plus énigmatique de la vie de René
Guénon, p. 41) y Marcel Clavelle (conocido como Jean Reyor), en su “documento inédito”, empleó
la misma descripción (En fait, la collaboration à la “F.A-M” est, dans son ordre, presque aussi
énigmatique que l’affaire de l’ “Ordre du Temple…”).  Nosotros mismos utilizamos ese adjetivo;
véase René Guénon y el Centro del Mundo, Rose-Cross Books, 2010, p.11 (“el período 1908-1912
es muy enigmático”).  Pero para nosotros,  “el  Enigma de René Guénon”  es  principalmente el
secreto iniciático; además, el enigma que

45 Incluso el sol no se encuentra en el centro de un círculo, sino en uno de los focos de la elipse.
En  el  Arktos  de  Godwin,  todos  los  diagramas  muestran  erróneamente  al  sol  en  el  medio
(¿centro?) de la elipse.

duración del ciclo armoniza con el hecho de que un ciclo no es un camino descendente
continuo y parejo, y que la actividad de un avatâra o de los sabios puede influenciar esta duración.

46 Del mismo modo, el número de días del año no es 360. Otra cosa importante es entender cómo
la duración del ciclo armoniza con el hecho de que un ciclo no es un camino descendente continuo
y parejo, y que la actividad de un avatâra o de los sabios puede influenciar esta duración.

47 p. 725.

48 p. 723. Sin embargo, para “De Maistre”, el “affaire OTR” es un asunto turbio (p. 205).

49 Después de “revisiones críticas profundas”, ahora necesitamos “una aclaración radical”.  “De
Maistre” es muy revolucionario, pero sólo en palabras, no en habilidades. Observemos la perfidia:
la biografía de Guénon necesita aclaraciones radicales, lo que significa que Guénon debería tener
una biografía y que su vida como individuo compete a cualquiera. De hecho, lo que necesita una
revisión radical es la mentalidad de aquellos que piensan que pueden tocar cualquier asunto con
absoluta impunidad.

50 p. 722.



“aclaración  radical”,  por  la  simple  razón  de  que  tales  sucesos  no  son  para  el  gran
público, y que el único que podría haberlos aclarado era el propio Guénon. Además, es
difícil  saber  qué  clase  de  explicación  definitiva  quiere  encontrar  “De  Maistre”,
considerando que muchos otros ya intentaron toda suerte de elucidaciones. Podemos
mencionar como principal ejemplo las interminables discusiones respecto a este tema en
Internet,  cuando,  en 2007, un grupo intentó escribir  una biografía de Guénon para la
Wikipédia en francés51; se tomaron indiscriminadamente varias fuentes (como la obra de
Laurant,  que  no  se  puede  tener  por  confiable)  y  los  miembros  del  grupo  perdieron
mucho tiempo y energía ponderando las fuentes,  sin comprender  que ellas son sólo
opiniones de distintos autores respecto a la vida y la actividad de Guénon, y que, de
debemos  considerar  aquí,  durante  el  período  1908-1912,  es  el  único  referido  a  la
actividad de las fuerzas sutiles y, sobre todo, de las fuerzas espirituales relacionadas a
Guénon.

De hecho, la única conclusión que se debería sacar de la discusión (y ellos son el claro
ejemplo) es que nadie sabe nada de cierto de la OTR.
     Inmediatamente después de la muerte de René Guénon, en el número especial de
Études Traditionnelles (nº 293-294-295, 1951), Michel Vâlsan escribió un artículo titulado
La  función  de  René  Guénon  y  el  destino  de  occidente,  en  el  que  sugería  que  el
nacimiento de la OTR podría ser resultado de la actividad del antiguo centro retirado de
la  tradición  occidental,  que  apuntaba  a  la  restauración  de  una  élite  occidental,  con
Guénon como eje  iniciático  (p.  250).  Después,  en 1956,  Paul  Chacornac escribió  la
primera biografía de Guénon, donde se describe la modalidad espiritista usada para la
fundación de la OTR y se aventura la idea de que Guénon deseaba reunir los elementos
más  sobresalientes extraídos  de  las  organizaciones  ocultistas  (p.34[de  la  edición
francesa]); ciertamente, la aparición de la OTR produjo una completa separación entre
Guénon y “sus amigos”, por un lado, y Papus y Teder (los líderes ocultistas), por otro, lo
que indicaría que la OTR era una especie de Arca de Noé52.
Como  declaró  Marcel  Clavelle,  él  mismo  ayudó  a  Chacornac  con  la  biografía  de
Guénon53. En el “Documento inédito”, Clavelle dice que él supo de la OTR a través de
Patrice Genty, ya que Guénon no hablaba de este tema; entonces da su propia opinión
tratando de explicar este episodio: o bien Guénon influenció la mente de los médiums, o
Guénon  mismo  causó  el  fenómeno  espiritista54.  René  Guénon  expuso  el  “error
espiritista” en una obra del mismo nombre, pero también sugirió cuidadosamente que
varios  fenómenos  podrían ser  producidos  por  fuerzas  sutiles  y,  con más  razón,  por
fuerzas espirituales55.  La idea de que Guénon estuviese envuelto en alguna actividad
espiritista es ridícula; por otro lado, el hecho de que él y no otro fuese elegido el líder de
la OTR muestra que, ya entonces, su estatus tradicional estaba bien establecido, lo que
atestiguan  los  documentos  de  la  OTR (algunos  de  los  temas  tratados  allí  formaron
después parte de los libros de Guénon56) y que sus miembros esperaban conseguir una
guía que las organizaciones ocultistas son incapaces de dar;  pero por desgracia,  no

51 Véase http://fr.wikipedia.org, Discussion: René Guénon/Archive 4.

52 Sin embargo, muchas de las semillas de esta Arca estaban lejos de ser “hombres correctos”.

53 Véase Jean Reyor,  De quelques énigmes dans l’oeuvre de René Guénon,  Les Cahiers de
L’Herne, René Guénon, 1985, p. 137. De este artículo deducimos que Reyor no conocía casi nada
acerca de René Guénon (por eso se titula “algunos enigmas”).

54 Sin embargo, más adelante Clavelle dice que tiene ciertas dudas de que el “affaire OTR” fuera
provocado por Guénon.

55 René Guénon,  L’erreur spirite, Éd. Traditionnelles, 1984, pp. 41, 94, 103, 105, 108, 116-117,
120-121. Véase también René Guénon, Symboles fondamentaux de la Science sacrée, Gallimard,
París, 1980, p. 56, acerca de las influencias sutiles.

56 Para Gilis, la OTR fue el lugar privilegiado donde nació la obra de Guénon (Charles-André Gilis,
Introduction à l’enseignement et au mystère de René Guénon, Éd. Trad., 2001, p. 60).



pudieron desprenderse de sus viejos hábitos (debido a la falta de cualificaciones) y la
OTR fue disuelta.
     Antonello Balestrieri, en un artículo titulado De un “Documento confidencial inédito” (y
de las “aporías” de su autor), mayo de 2002*, criticaba duramente a Clavelle y refutaba la
explicación dada por él de la fundación de la OTR. Pero además de Clavelle y “Louis de
Maistre”  hubo  muchos  otros  interesados  en  el  “affaire  OTR”.  Jean-Pierre  Laurant,
citando a Paul Vulliaud, dice que “Guénon se presentó a sí mismo como un Templario
reencarnado”, lo que es una declaración absurda; y continúa, en relación con la OTR,
describiendo un René Guénon ávido de poder y dispuesto a traicionar para obtenerlo57.
Vemos aquí un retrato estándar de los falsos profetas, teosofistas, neoespiritualistas  u
ocultistas; y la manera deshonesta de Laurant de presentar a Guénon, similar a la de
“De Maistre”, tiene como objetivo convertirlo en “uno de ellos”, y quizás tanto Laurant
como “De Maistre” fueran tan mentalmente incapaces de ir más allá de este nivel como
para pensar que lo hacían totalmente a propósito. Jean Robin presentó en su libro los
mismos datos publicados previamente por otros autores58, y, por supuesto, fue incapaz
de aclarar nada. Sin embargo, Charles-André Gilis quien, como era de esperar, adoptó
la hipótesis de Vâlsan respecto al resurgimiento de un antiguo centro, y consideró a la
OTR como la beneficiaria  de una transmisión iniciática auténtica,  elogió a Robin por
asimilar bien las enseñanzas de Vâlsan59.
     Feydel, basándose en una de las afirmaciones de Balestrieri respecto a la Hermetic
Brotherhood  of  Luxor,  supone  que  debió  haber  una  fuerte  conexión  entre  esta
organización  y  la  OTR60.  Después  de  revisar  los  datos  encontrados  en  otras  obras
publicadas, presentó sus propias hipótesis, afirmando que había un “círculo interno” en
la  Hermetic Brotherhood of Luxor  detrás de la OTR, y este “círculo”,  conciente de la
fuerte personalidad de Guénon, le habría pedido convertirse en su líder61; vemos cómo
Feydel concuerda con “Louis de Maistre”, que consideró esta organización una de las
“fuentes” de Guénon. Nihil novi sub sole.
     Presentamos estas tentativas de encontrar una solución al “affaire OTR” para hacer
más notoria la inutilidad de  El Enigma René Guénon  escrito por “De Maistre”.  Como
dijimos, el “affaire” no tiene solución por la simple razón de que René Guénon no fue
escritor, ni ocultista, ni erudito, ni filósofo; fue un iniciado que transmitió en su obra una
enseñanza tradicional perteneciente a la Tradición Primordial y sus ramas ortodoxas, y
por  tanto,  cualquier  episodio  de  su  vida  no  tiene  ninguna  importancia  y  no  puede
influenciar lo que él transmitió, sin olvidar que tampoco fue un maestro espiritual cuya
vida contuviera ingredientes simbólicos valiosos para sus discípulos.
Además, vemos cómo los ataques contra René Guénon comenzados en la misma época
que su obra, continuaron luego de su desaparición física de forma pareja e incluso hoy
estallan con violencia. Aún si éstas, aparentemente, no son buenas noticias, muestran
mejor  que nada que la obra de Guénon no perdió su influencia,  y que aún provoca
fuertes  reacciones  de  las  fuerzas  adversas.  Es  notorio  que  estas  reacciones  sean
mucho más fuertes en Internet que en los libros impresos, ya que Internet crea la ilusión

* [Su traducción al español fue publicada en los números 3 a 7 (correspondientes a los años 2002
a 2004) de la Revista de Estudios Tradicionales, Buenos Aires].

57 Le sens caché, pp. 45-46.

58 Jean Robin, René Guénon, Témoin de la Tradition, Guy Trédaniel, 1986, pp. 50-64.

59 Gilis, Introduction, p. 63. Es verdad que Robin consideró genuina a la OTR y un último intento de
restaurar  la  tradición occidental  (Robin 61,  198),  pero también declaró que Vâlsan no recibió
ninguna información de Guénon, y por lo tanto, todas las opiniones respecto a la OTR, en pro y en
contra, podrían ser válidas. David Gattegno parece apoyar la explicación de Vâlsan (y cita a Robin
y a Gilis  al respecto),  pero no hay nada nuevo en su libro (¿y cómo podría haberlo?) (David
Gattegno, Guénon, Pardès, 2001, p. 25).

60 Feydel, Aperçus historiques touchant à la fonction de René Guénon, p. 23.

61 p. 38.



de seguridad y anonimato, lo que hace posible decir cualquier cosa acerca de cualquier
tema. De hecho, en relación a esto, Internet es más bien como un cesto de basura, una
“mente subconsciente” o una válvula de escape que permite descargar a cualquiera sus
frustraciones y su cólera. Pero, como todo lo relacionado con las computadoras y otras
invenciones  modernas,  es  sólo  una  manera  de  perder  tiempo  y  energía,  y  vemos
polémicas que, como los “videojuegos”,  no llevan a otra cosa que a la pérdida y a la
confusión62.
     El “affaire OTR” separó a Guénon de Papus,  quien fue el inventor de la Orden
Martinista, y se sabe que Guénon consideraba a Papus, a la Orden Martinista y a todo el
movimiento ocultista en su conjunto, un fraude, antitradicional o incluso algo peor. En
1968, Philippe Encausse, el hijo de Papus, creó  La Orden Martinista Belga, que tenía
como miembro del Supremo Consejo,  entre otros personajes,  a Maurice Warnon.  En
1975,  se creó  La Orden Martinista  de los  Países  Bajos  y Maurice  Warnon  se pasó
entonces a ella, también como miembro del Supremo Consejo; la Orden se propagó por
Francia,  Inglaterra,  Canadá y EEUU. En 1979,  Warnon  inmigró  a EEUU y fundó un
“centro”  contra-iniciático  llamado  “King’s  Garden”  en  el  valle  del  Hudson;  el  “King’s
Garden” fue dedicado a la “Hermandad Universal”. Pero, en 2008, el “centro” se mudó a
Bélgica y sus actividades decayeron.
Uno de sus “productos” fue una Nota Biográfica sobre René Guénon, ejemplo de que el
viejo odio no murió; la nota es un fraude, como la misma Orden Martinista, pero, por más
sorprendente  que  parezca,  es  una  biografía  “mejor”  que  las  otras,  porque  es  tan
estúpida que destruye cualquier noción de “biografía de Guénon”, lo que está totalmente
de acuerdo con el deseo del biografiado (debemos recordar que el diablo siempre se
traiciona a sí mismo y en este caso el autor exageró la farsa hasta tal punto que sus
esfuerzos en presentar un Guénon diabólico se arruinaron completamente). Entonces,
¿por  qué  perdemos  nuestro  tiempo deteniéndonos  en esta  Nota  Biográfica? Porque
sirve para ver cómo se conducen los ataques y, por contraste, apreciamos mejor el valor
real de obras como El Enigma René Guénon.
     En la Nota Biográfica, el autor intenta ante todo hacer de René Guénon un hombre
común. Es un viejo truco, a veces resultado de una mente obtusa o por pura ignorancia,
pero en otros casos hecho totalmente a propósito. También dice que René Guénon fue
un  “vulgarizador  de  la  espiritualidad  en  Francia”,  lo  que  es  tan  idiota  que  es  difícil
continuar leyendo. Sin embargo, este es sólo el principio; en el resto del documento se
describe  a  Guénon  como  racista,  antisemita,  maníaco  sexual,  traidor,  plagiario,
arrogante e inescrupuloso, hipocondríaco, espiritista (dentro de la OTR), amigo falso de
Fabre  d’Olivet63,  maestro  de  la  duplicidad,  denigrador,  que  odiaba  a  los  teosofistas
porque  no  quisieron  publicar  su  obra,  amante  de  Ivan  Aguéli,  espía  encubierto  de
Inglaterra y más tarde doble agente; y que murió envenenado por los egipcios. Cada
elemento de la biografía conocida de Guénon (como fue presentada por aquellos que
mencionamos antes) fue deformado y ensuciado64, tanto que, luego de leer esta  Nota,
nadie  querría  conocer  ninguna  biografía  más  sobre  Guénon,  ni  ninguna  hipótesis  u
opinión acerca de su vida.
Ya que abordamos los artículos en línea, debemos decir algunas palabras sobre Nicolas
Bonnal, que publicó en un sitio abominable65 un artículo titulado  Le néant des guerres
guénoniennes. Conocemos a Bonnal porque leímos su libro Lancelot & La Reine, donde
dice  que  tratará  sobre  iniciación  y  simbolismo;  de  hecho,  el  libro  está  plagado  de
Fulcanelli,  Parvulesco  y  Jung,  mezclado  con  Guénon,  y  en  lugar  de  iniciación
encontramos  sentimentalismo,  naturalismo  y  emotividad;  Lancelot  es  “psíquicamente

62 Las “invenciones” modernas están pensadas para reemplazar las actividades tradicionales y
mantener  a  la  gente  ocupada.  Así  pasan  horas  frente  a  las  pantallas  de  T.V.,  frente  a  las
computadoras, con los teléfonos móviles, etc. para sentirse colmados de actividad.

63 Fabre d’Olivet murió en 1825. El autor lo confunde con Fabre des Essarts.

64 Otros, que pertenecen al campo “guenonista”, utilizan un lenguaje y una táctica on-line similares,
ignorando que la suciedad siempre regresa, de maneras extrañas, a su origen.

65 Véase nuestra reseña “New attacks against René Guénon”.



inestable”, y Ginebra “es el objetivo demasiado humano de su búsqueda”; Galeoto es
emocional; el amor es “una fuente de fuerza”; el ciclo Artúrico se interesa ante todo en la
política europea y luego en la iniciación; la decapitación es una costumbre bárbara; la
enfermedad del Rey Pescador lo convierte en un símbolo ctónico; el adulterio es funesto;
Arturo  es el  Deus Otiosus  de Mircea Eliade;  la  visión tradicional  del mundo es muy
pesimista; el Grial es el famoso tesoro de los Templarios; La Búsqueda del Santo Grial
es la historia más sacerdotal  del ciclo;  en una época cuando la falta de comida y la
pobreza  eran  tan  importantes,  era  normal  hacer  del  Grial  un  proveedor  eterno  de
comida; y el autor repite que el Grial, en una época de pobreza y falta de alimentos,
representa ante todo el alimento; la lista de errores y equivocaciones tontas continúa. En
cierto momento, el autor se pregunta si “la Tradición y los secretos fundamentales del
mundo  no  estarán  destinados  a  permanecer  fuera  de  nuestro  alcance”66.  Podemos
asegurarle al autor que sin ninguna duda están fuera de su alcance.
     Conociendo la interpretación de Nicolas Bonnal respecto al Grial, deberíamos tener
obviamente  poco  interés  en  su  artículo  sobre  Guénon,  pero  lo  adquiere  en  cuanto
descubrimos  una  similitud  con  la  abominable  biografía  presentada  arriba;  Bonnal
presenta  a  Guénon  como  gnóstico,  anti-semita,  racista,  nacionalista,  islamófilo  y
defensor del terrorismo actual. Parece que René Guénon tiene aún hoy tanto poder que
todo lo que sucede en el mundo es culpa suya y de sus maquinaciones. Pero, claro, es
fácil  descubrir  las tretas del diablo:  en lugar  de admitir  que el  mundo moderno y su
mentalidad  son  responsables  de  la  situación  actual  (como  declaró  Guénon  tan
claramente)  ¿por  qué  no  invertir  todo,  y  poner  a  Guénon  en  el  lugar  del  mundo
moderno?
El artículo en cuestión fue citado en otro sitio,  “Un forum sur Alain Soral”,  en donde
podemos leer afirmaciones como: “cuanto más leo a los guenonianos, menos quiero leer
a Guénon” – declaración totalmente pueril67; además, allí se elogia a Mark Sedgwick, lo
que es realmente ridículo.
     Por su parte, Mark Sedgwick tiene un blog donde hace poco se publicaron unas
breves observaciones sobre Agartha y Guénon, pero de ello hablaremos en otro artículo.

Volume VIII Numbers 1-3, ORIENS Winter 2011

EL ENIGMA RENÉ GUÉNON Y AGARTHA (II) por Mircea A. Tamas

     Como dijimos,  en 1956 Paul Chacornac escribió la primera biografía de Guénon
donde se detalla el método espiritista usado para la fundación de la OTR. Según su
propia  declaración,  Marcel  Clavelle  ayudó  con  la  biografía  de  Guénon;  en  su
“Documento”  inédito,  Clavelle  expresó  su  opinión  personal  intentando  explicar  este
episodio:  o  Guénon  influenció  la  mente  del  medium,  o  Guénon  mismo  causó  el
fenómeno
espiritista.
     La “Ordre du Temple renové” fue fundada en 1908. El Golem de Gustav Meyrink se
publicó en 1914;  en 1909 Mark Twain escribió las  Cartas desde la Tierra publicadas
póstumamente. El siglo XIX y los comienzos del XX prepararon activamente la última
fase del Kali-Yuga, y tuvieron como principal objetivo crear una confusión mundial. En
ese período la solidificación del mundo, ilustrada por un materialismo obtuso y oscuro,
fue corroborada por el comienzo del proceso disolvente, al que pertenecía el movimiento
espiritista.  La confusión orientada a la aniquilación de la verdadera espiritualidad,  del

66 Isabelle & Nicolas Bonnal, Lancelot & La Reine, Claire Vigne, 1996, p. 49.

67 A otro nivel, conocemos gente que olvida que la Iglesia es la casa de Dios, porque no les gusta
el sacerdote (o los sacerdotes). Como es habitual, confunden al individuo con la función sagrada.
Como  mostramos  en  nuestra  reseña,  todos  los  autores  citados  se  interesan  sólo  en  la
individualidad de René Guénon.



verdadero esoterismo, y además el episodio de la OTR podrían fácil, y erróneamente,
ser consideradas sólo una aplicación espiritista, con René Guénon como su exponente.
     Las  fuerzas  contrainiciáticas  no  tienen  acceso  al  “poder  de  discriminación”.  Al
contrario, utilizan indiscriminadamente todas las herramientas a las que tienen acceso, y
debido a que necesitan crear confusión, estas herramientas pueden parecer oponerse
entre sí. Algunas de ellas son escritores como Edgar Allan Poe (1809-1849), Mark Twain
(1835-1910), Gustav Meyrink (1868-1932) y Alfred Kubin (1877-1959).
     Âtmâ, el espíritu universal, que no es diferente de Brahma, se nos oculta con tres
velos principales que – como explica la tradición hindú – representan sus “condiciones
limitativas”  y  corresponden  a  la  tripartición  de  la  manifestación  universal  (los  “Tres
Mundos”)  y  con  la  respectiva  constitución  ternaria  del  ser  total  (Corpus  –  Anima  –
Spiritus).  Los  estados  de  “vigilia”  y  de  “sueño”1,  componentes  de  la  individualidad
cambiante y perecedera, encarnan los velos densos externos. Más cerca de  Âtmâ se
encuentra un velo diáfano, el estado de “sueño profundo”, un estado sin sueños y pleno
de beatitud (ananda), pero más allá de estos tres estados se encuentra otro, supremo e
incondicional, “El Cuarto Estado”, morada de Âtmâ2. Los dos últimos son esenciales para
una  iniciación  y  realización  espiritual  completa.  El  estado  de  “sueño  profundo”,
correspondiente al Paradiso de Dante, que conduce a las Puertas de la Liberación es
aún un estado limitado y la liberación total realmente efectiva a través de la Puerta Solar
conduce a Turîya, el “Cuarto” estado3. Por lo tanto, los estados densos son inadecuados
para una iniciación completa y en el mejor de los casos podrían servir sólo de soporte
para una realización a los Misterios Menores.
     En el dominio de los Misterios Menores el peligro es enorme. Los estados de “vigilia”
y de “sueño”  constituyen el  campo al  que  las fuerzas satánicas  tienen acceso y en
donde, cuanto más cercano es el fin de los tiempos, más poderosamente actúan. La
Comunicación  con  los  estados  superiores  se  rompe  y  el  camino  hacia  Turîya (o  al
menos  hacia  el  estado  de  “sueño  profundo”)  se  pierde,  lo  que  facilita  el  caos  y  la
confusión en el  orden individual.  La envoltura corporal,  la más densa,  no es la  más
vulnerable,  aun cuando los apetitos y deseos más bajos emanan de ella;  sí lo es la
envoltura psíquica, con sus sentimientos y emociones, y la mente es justamente el lugar
favorito de las influencias mixtas. La mente es el fanático soporte de la dualidad, que
permite al demonio sentirse legitimado. “Así como en el sueño la mente actúa a través
de la dualidad aparente de Mâyâ, así también en el estado de vigilia la mente actúa, a
través de la dualidad aparente de  Mâyâ (el arte de la ilusión)” y sólo en el estado de
“sueño profundo” la mente deja de actuar y “se vuelve idéntica al Brahma inafectado por
el temor”4. Una mente salvaje mantiene la ilusión de la realidad; cosa que ocurre sólo en
los estados de “vigilia” y de “sueño”.
     Es preferible entonces abandonar la ilusión y alzar la vista hacia el Principio eterno y
no-dual. En El Sueño de una noche de verano Shakespeare ejemplifica repetidamente la
doctrina fundamental citada arriba. La ilusión, “tierra de sueños”, caos y confusión, es la
que caracteriza esta noche especial; pero al fin el orden es restablecido y un nuevo ciclo
luminoso está listo para comenzar, probando su vínculo con el Principio. Dante viaja a
través  del  Infierno  (donde  no  existe  la  esperanza),  pero  al  final  arriba  al  Cielo,
alcanzando  el  Paraíso  Celeste.  “Sin  esperanza”  sólo  para  aquéllos  perdidos  en  las
laberínticas “tinieblas exteriores”, para los que miran hacia abajo, y no hacia las alturas,
para aquellos que vagan sin guía o con una guía falsa. Con el desarrollo del ciclo, el
interés está dirigido más y más hacia el Infierno, hacia los fantasmas, los sueños y las
“deidades  ctónicas”;  domina  la  tendencia  (guna)  tamas (error,  inercia,  oscuridad  e
ignorancia),  y  aquellos  que  siguen  a  tamas  son  arrastrados  hacia  abajo,  dice  el
Bhagavad-Gîtâ (XIV.18). Para los individuos tamásicos, las fauces del monstruo son las

1 Mândûkya Up. I, 3-4.

2 Mândûkya Up. I, 5-7.

3 El “Cuarto” estado corresponde a la Cabeza de Dios, el abismo divino, del Maestro Eckhart
donde Dios aparece sin nombres ni atributos (Eckhart, Sermones, I, 56).

4 Mândûkya Up. III, 29-35.



Fauces  de la  Muerte  y no las  Puertas  de la  Liberación,  y la  Existencia  es  un caos
poblado de pesadillas, espíritus, miedo y muerte.
     Esta clase de limitación debida a la ignorancia de la decadencia del mundo ocurre
tanto en los grandes ciclos como en los ciclos secundarios. Lo notamos en la “evolución”
en el  tiempo de la  literatura  occidental.  Alejandro  Dumas,  Julio  Verne,  Bram Stoker,
Edgar  Poe,  aún  usando  algunos  símbolos  tradicionales  en  sus  obras,  están  más
preocupados en mirar hacia abajo. Para Melville, la búsqueda de la ballena blanca es
una empresa temeraria, y Moby Dick representa las Fauces de la Muerte. Para Verne, el
viaje a través del Infierno conduce a la ilusión y a la destrucción. Por otro lado, en  El
Cuento de Invierno de Shakespeare, Hermione, cuya “imagen” ilusoria es una estatua,
copia perfecta de sí misma, simboliza a la Madonna Intelligenza y a la Shekiná (la “divina
presencia”  de la Cábala),  el  Conocimiento inmortal  y la Tradición descendiendo para
iniciar  un  nuevo  ciclo  y  establecer  un  nuevo  centro  espiritual.  Hermione  es
absolutamente real,  infinitamente más real que el  mundo mismo.  Cuando Paulina,  la
Iniciadora, le ordena descender, dice: “Músicos, despiértenla: ¡toquen!”5. La música tiene
poderes divinos que dan la resurrección y la vida. Para Verne, por el contrario, la música
produce la muerte y por lo tanto, como la imagen de Stilla, es una ilusión, un truco del
diablo.  Del  mismo  modo,  Dumas  y  Stoker,  en  lugar  de  indicar  una  vía  luminosa
ascendente,  mantienen sus historias al  nivel de las tumbas,  de los vampiros y de la
muerte6. En los tiempos modernos, sobre todo los autores interesados en las historias
extraordinarias dieron la oportunidad a los símbolos tradicionales de encontrar lugar en
sus obras y, a pesar de la atracción de sus autores por el dominio tamásico, puede que
un  simbolismo espiritual  se  esconda  bajo  la  superficie  ficticia7.  Aparte  de los  pocos
autores  que  aún  concientemente  conocen  algunos  datos  tradicionales  genuinos,  la
mayoría son más o menos inocentes transmisores y es responsabilidad del lector ser
capaz  de  desvelar  o  restaurar  un  significado  sagrado  donde  corresponda.  Ni  el
sentimentalismo ni el análisis profano, sino el poder de discriminación de acuerdo a los
escritos sagrados de inspiración divina debería ser la guía infalible – dicen los profetas.
     El poder de discriminación (simbolizado por el Hamsa en la tradición hindú y por el
Qur’an en  el  Islam)  garantiza  la  correcta  elección  entre  los  símbolos  celestes
(superiores) y los símbolos terrestres (infernales), entre el mellizo inmortal y el mellizo
mortal, entre el trigo y la cizaña8, que conviven, como en la parábola de Cristo. La misma
convivencia  aparece  en  la  literatura,  cosa  que  impone  siempre  un  acercamiento
selectivo. Esto no significa que tales obras sean relatos genuinamente tradicionales o
iniciáticos; es un error fundamental considerar que la obra en sí, debido a que algunos
símbolos tradicionales estén ocultos en ella, sea tradicional o iniciática; al contrario, este
tipo de “literatura”  es por  lo general  sólo una “parodia”  de los relatos  genuinamente
sagrados y está infestada de influencias infernales, con el objeto de confundir al lector.
     La narración de Arthur Gordon Pym de Edgar Allan Poe se ocupa mayormente del
mal y de ciertas pruebas infernales. En el  Manuscrito encontrado en una botella, Poe
describe el polo, el centro, como un abismo aterrador, como un remolino en el que, en
medio del bramido del océano y la tormenta, el barco, girando en círculos concéntricos,
se hunde.  Mark Twain escribió en 1896 una historia similar,  inconclusa,  llamada  The
Enchanted Sea-Wilderness, en el que describe un abismo infernal, cerca del Polo Sur,

5 V.III.

6 Parece que E. T. A. Hoffmann tuvo un sospechoso papel en todo esto. Su obra influenció no sólo
a Dumas, a Verne y a Poe, sino también a Freud y a Carl Jung.

7 Es como una especie de juego. La parodia del dominio espiritual y los rituales sagrados ejercida
por el diablo, sus símbolos invertidos, constituyen un intento de confundir y engañar, con la vana
esperanza de eliminar las influencias espirituales. El diablo es tramposo, maestro del fraude, y
altera los símbolos divinos y mezcla sus significados, tratando de controlar el núcleo sagrado.
Pero por otro lado, los símbolos tradicionales sacan ventaja de esta parodia para permanecer
vivos  y  accesibles  a  una  búsqueda  auténtica.  Las  influencias  inferiores  no  tienen  acceso  al
dominio espiritual y celestial, sólo al psíquico, por lo que los símbolos tradicionales, aún cubiertos
de inmundicia o ilusiones diabólicas, preservarán sus significados divinos.

8 Mateo 13: 24-30



llamado la “Pista del Diablo”9. La travesía comienza durante el solsticio de invierno y es
un viaje hacia el sur; eventualmente, el bergantín alcanza un “reino embrujado” de forma
circular,  ubicado  “en  el  remolino  de  la  Pista  del  Diablo”.  Allí  gobierna  la  “Gran
Oscuridad”, pero en su centro hay “una trampa” llamada el “Sol Eterno” en donde los
barcos  fantasmas  continúan  girando  y  el  cielo  brilla  perpetuamente,  en  lugar  de  la
oscuridad.  Como en el  Pym de Poe,  el  negro  y el  blanco se alternan,  marcando  el
“centro”, pero en el caso de Twain es más obvio el carácter infernal del abismo; incluso
el “Sol Eterno”,  que normalmente debería simbolizar la eternidad y la paz del centro
espiritual paradisíaco, es un “reino fantasmal”10.
    Otra historia inconclusa, llamada La Gran Oscuridad11, presenta un mundo ilusorio
visto a través de un microscopio, que recuerda el telescopio de Verne abierto a la ilusión
y a  la  maldad.  En esta  historia,  Mark  Twain  presenta  a  uno que  “maneja  los  hilos”
llamado  el  “Superintendente  de  los  Sueños”,  que  en  El  Extranjero  Misterioso se
convierte en el Pequeño Satán12. La Gran Oscuridad utiliza, como The Enchanted Sea-
Wilderness, la estructura del Pym: un barco que se dirige al Polo Sur entra en una zona
de oscuridad total (la Gran Oscuridad) y navega hacia un Gran Brillo Blanco, un lugar de
“nefasta luz brillante”13. Similar a la blancura terrorífica de Melville, la luz de Twain no es
la iluminación espiritual, sino una luz terrible, demoníaca14. Esta historia parece tratar, no
acerca de la “tierra fantasmagórica”, sino del “país de los sueños”, sugiriendo que la vida
es una ilusión, indicando una confusión entre los estados de “vigilia” y “sueño”15. Twain
parece coincidir  con la tradición hindú y con Zuang Zi, aunque para él no existe otra
realidad superior. Esta limitación al orden individual, sin ningún vínculo con los niveles
superiores de una realidad más consistente, facilita las acciones tamásicas, que intentan
reemplazar el simbolismo tradicional con falsificaciones y significados engañosos16. Por
eso,  el  “país de los sueños”  de Twain  es también una “tierra  fantasmagórica”,  pues
durante el proceso de confinar todo al dominio psicofísico, el orden espiritual (el estado
de  “sueño  profundo”  como  mundo  celestial,  supraindividual)  es  reemplazado  por  el
“espiritismo” u otra mistificación, cosa que sólo puede suceder en el plano individual17.

9 The Devil’s Race-Track: Mark Twain’s Great Dark Writings, Univ. of California Press, 1980, p. 29.

10 En agosto de 1896 muere Susy, la hija favorita de Mark Twain. Esta desgracia, junto con otras,
hacen que Twain se incline al espiritismo y desarrolle sus escritos “oscuros”.  No es un caso
aislado; las muertes trágicas en sus propias familias hicieron que otros encontraran consuelo en el
espiritismo (Guénon, L’Erreur, p. 372). Para Twain, el “reino fantasmal” estaba entreverado con el
“país de los sueños”, y estudió la teoría de William James sobre los sueños (nótese que James al
final de su vida se involucró con el espiritismo). Véase John S. Tuckey,  Mark Twain and Little
Satan, Purdue Univ. Studies, 1963, p. 27 y Guénon, L’Erreur, p. 89.
1

11 Véase el comentario de Bernard DeVoto en Mark Twain,  Letters from the Earth, Crest
Book, 1964, p. 231 y ss.

12 “Pequeño Satán” es una expresión apropiada empleada por Tuckey.

13 Twain, Letters, p. 227.

14 Cosa que no sorprende, si pensamos en algunos movimientos ocultistas de la época de Twain,
que alababan a Lucifer como “portador de luz” e “Inteligencia Creativa” (Guénon, L’Erreur, p. 303).
Desafortunadamente, este Lucifer no es diferente a Satanás, cuya “luz” es una luz satánica.
1

15 Henry, el protagonista de la historia, considera que la travesía minúscula es sólo un
sueño, no la vida real, pero su esposa Alice considera su vida anterior como un sueño, y la actual,
sobre el barco, como real (Twain, Letters, p. 207-208).

16 Como dijimos antes, el engaño no es total; siempre hay algún indicio que revela la verdad. Por
ejemplo,  en la historia  inconclusa de Twain,  Turner,  el compañero,  piensa “que el  mundo ha
llegado a su fin”, porque no existen el sol, la luna, o las estrellas (Twain,  Letters, p. 200). Esta
observación basta para ponernos en guardia. Al final de un ciclo, el vínculo con el Principio está
extremadamente dañado y todo está limitado al orden individual, lo que implícitamente explica la
actitud de Twain.

17 Otra “mistificación” podría ser la teoría del subconsciente. G. K. Watkins, comparando el Pym



Por  eso  al  “Superintendente  de  los  Sueños”  se  lo  describe  como  un  espíritu,  un
fantasma18.
     El “Superintendente de los Sueños” de Twain es una suerte de Puck, pero que juega
un papel ambicioso, lo que destruye el simbolismo. No se encuentra bajo un mandato
superior,  porque no existe un nivel superior.  Crea un mundo microscópico,  la “gente
pequeña”  que representa  aquí  el  orden corporal,  aún siendo un “mundo ilusorio”.  El
personaje es mucho más evidente en El Extranjero Misterioso, donde si bien se trata de
Satanás,  se  lo  llama  Traum (“sueño”,  en  alemán);  es  un  muchacho  que  crea  un
“pequeño” mundo con gente minúscula y animales hechos de arcilla, lo que indica que
Twain lo imaginó como Creador, y aún cuando se lo presenta como un ángel sobrino de
Lucifer, no existe lugar a confusión: es el mismo Diablo19.
     A Verne, Poe y Twain se suma Gustav Meyrink. También él emplea algunos símbolos
tradicionales,  pero  es  obvio  que  su  obra  es  una  “parodia”  de  los  relatos  iniciáticos
genuinos y crea una mayor confusión. Al igual que Julio Verne en sus libros El Castillo
de  los  Cárpatos  y Matías  Sandorf,  Gustav  Meyrink  usa  (en  realidad,  abusa)  del
simbolismo del centro. El centro de Verne y de Meyrink es un pseudo-centro, un centro
“ocultista”, una caricatura y una burla, un centro sospechoso influenciado por las fuerzas
contra-iniciáticas,  y  debemos  usar  todo  nuestro  poder  de  discriminación  para
comprender el dicho de Guénon de que la “‘contra-iniciación’ deriva de la única fuente a
la que toda iniciación está asociada”, lo que indica el peligro que puede llegar a ser tal
pseudo-centro.
En una carta a Julius Evola (del año 1949), René Guénon escribía: “Hay casos en los

de Poe con La Gran Oscuridad de Twain, (God and Circumstances, Peter Lang Publishing, 1989),
comete el error común de confundir el subconsciente con la espiritualidad, es decir, confundir “lo
superior” con “lo inferior”. La espiritualidad pertenece al “superconsciente” y a lo “suprarracional”
(véase Sri Aurobindo, Le guide du Yoga, Albin Michel, 1970, pp. 115-116, Guénon, Le régne, pp.
303-313, y Burckhardt, Mirror, pp. 45-67).

18 Twain,  Letters, p. 195. Normalmente, el estado de “sueño”, como parte del dominio psíquico,
está abierto a influencias provenientes tanto de “lo alto” como de “lo bajo”. Las primeras son, como
dice Titus Burckhardt, “los sueños provenientes del Ángel”; ellos portan un simbolismo espiritual
genuino y a veces tienen un significado providencial (véase el sueño de José sobre la concepción
de  Cristo,  Mateo  1:20).  Las  segundas  son  “sueños  de  instigación  satánica,  que  contienen
caricaturas palpables de formas sagradas” y que se oponen a los “sueños de inspiración divina o
angélica”. Los sueños satánicos portan una sensación de “obsesión y vértigo; es la atracción del
abismo” (Buckhardt, Mirror, p. 57). En algunos antiguos Misterios, este abismo era descrito como
fango, que simbolizaba el Infierno, pero hay una gran diferencia entre el iniciado “descendiendo al
Infierno” para luego ascender al Paraíso, y el profano “cayendo en el fango”. Descendiendo al
Infierno, el neófito transforma e integra sus niveles inferiores; cayendo en el fango, el profano es
atrapado por el lodo sin esperanza de salvación (Guénon, Le règne, p. 310). Este mismo abismo,
parodia del centro, Poe y Twain lo describen en algunas obras como un remolino, un Infierno sin
salvación, indicando la “caída en el fango”.

19 Mark Twain llama “Eseldorf”  al pueblo en donde aparece Satanás, que en alemán significa
“Pueblo del Asno” [“ass” en inglés significa tanto asno como trasero y fondo]. El pueblo representa
para Twain a la humanidad entera y el nombre sugiere entonces la degradación del mundo, la
maldad  y la  estupidez de  la  raza  humana,  como  expresa  el  propio  Pequeño Satanás.  Pero
“Eseldorf” es un signo que traiciona a Satanás: ¿dónde más podría ubicarse la morada del Diablo
sino en el pueblo del Fondo? El pueblo se encuentra “en medio de aquél sueño”, lo que señala el
“país de los sueños” (véase Mark Twain, The Mysterious Stranger, Signet Classics, 1962, p. 161).
Twain ubica también allí un castillo, que es copia del Castillo de Drácula; el más viejo de los
sirvientes del castillo le cuenta a los niños historias de fantasmas, vampiros y otros horrores vistos
en la región (ibid, p. 165). Al Pequeño Satanás se lo pinta creando un mundo en miniatura, y
destruyéndolo después, sin remordimientos, como un niño travieso (ibid, pp.168-169, 173); pero
es sólo un espíritu (ibid.  p.  175).  Al  final  del relato,  el Pequeño Satanás pronuncia la terrible
afirmación de que no existe otro mundo más que el suyo (lo que significa que no existen niveles
superiores ni existe Dios), y que la vida es sólo un sueño, una visión; de hecho, nada existe sino el
pensamiento (ibid. p. 252). Como mencionábamos antes, la mente es el lugar favorito de la acción
del diablo, así que la afirmación del Pequeño Satanás de que “ni Dios, ni el universo, ni la raza
humana, ni el cielo, ni el infierno existen”, y que “todo es un sueño”, y que “no existe nada sino tú,
y tú no eres más que un pensamiento” (ibid, p. 253), parece suficientemente diabólica.



que  la  influencia  de  la  contra-iniciación  es  claramente  visible.  Entre  estos  casos
debemos incluir  aquellos en los que los elementos  tradicionales son presentados en
forma  intencionalmente  paródica;  este  es  el  caso  particular  de  Meyrink,  lo  que,  por
supuesto,  no  significa  que  él  fuera  claramente  conciente  de  cuáles  influencias  se
ejercían  sobre  él.  Por  lo  tanto,  me  sorprende  saber  que  usted  parezca  estimar  a
Meyrink”20.
     Cuando el último libro de Meyrink, Der Engel vom westlichen Fenster (El ángel de la
ventana  de occidente),  fue  traducido  al  francés,  se publicó  con una Introducción de
Julius Evola, y su Prefacio demuestra cómo los libros pueden crear confusión, aún en el
caso de gente como Evola, que conocía bien las enseñanzas de Guénon. Sin embargo,
Evola  mismo  tuvo  su  contribución  a  la  confusión  general,  con  sus  ideas  erróneas
respecto a la iniciación, a la masonería y la autoridad espiritual. A pesar de que intentó
señalar algunos de los errores de Meyrink, el Prefacio es sospechoso, sobre todo al final
cuando Evola compara el Agartha del Rey del Mundo de Guénon con el Elsbethstein de
Meyrink21.  El centro de Meyrink es, en el mejor de los casos, un pseudo-Agartha; sin
embargo,  es  instructivo  ver  cómo  Meyrink  abusa  de  los  símbolos  tradicionales.  Por
ejemplo, en la opinión de Evola (expresada en su Introducción22) la novela transmite una
enseñanza  real  mientras  que,  al  final,  denuncia  que  el  Ángel  es  sólo  un  eco,  una
ilusión23, un error espiritista. Lo que no pudo notar Evola es que el título, que representa
la quintaesencia de la obra,  es  El Ángel de la Ventana de Occidente,  enfatizando la
importancia de este “Ángel”, y si Meyrink al final lo niega, niega el libro completo. Ni hay
que decir que la idea de usar el término “ángel” para este fantasma no es solamente
inadecuada, sino directamente diabólica. Y aunque parezca que Meyrink eventualmente
rechaza al “Ángel”, su libro presenta extensamente sesiones espiritistas24.
     El Ángel de la Ventana de Occidente continuó la confusión creada por Verne, Poe y
Twain, e influenció a los autores antitradicionales modernos. Vemos desde el comienzo
la importancia de los “documentos”25,  idea moderna y profana, usada por los autores
malintencionados respecto a la masonería, los templarios y la iniciación. Pero aquí no se
trata  sólo  de  la  mentalidad  moderna,  la  cual  no  puede  aceptar  nada  que  no  sea
“corpóreo”, ni comprender que la espiritualidad y la iniciación genuinas no necesitan de
“documentos”26, sino que es el resultado de la influencia de las fuerzas contrainiciáticas.

20 Julius Evola, René Guénon, A Teacher for Modern Times, Sure Fire Press, 1994, p. 33.

21 “[Meyrink] habla acerca del centro supremo del mundo (Elsbethstein, una idea análoga a la de 
Agartha)” (Gustave Meyrink, L’Ange à la fenêtre d’Occident, La Colombe, 1962, p. 17). Podríamos 
agregar que, inexplicablemente, Julius Evola consideraba que Gustav Meyrink expresaba en su 
obra algunas “enseñanzas mágico-iniciáticas” (Julius Evola, Masques et visages du spiritualisme 
contemporain, Les Éditions de l’homme, 1972, p. 271).

22 Véase también Masques et visages, p. 288.

23 Es lo que Meyrink dice al final de su libro (Gustav Meyrink, L’Ange de la fenêtre d’Occident, Le 
Rocher, 1986, pp. 292, 312-313). Vemos aquí el mismo patrón que Twain usó en La Gran 
Oscuridad donde la conclusión fue que todo es una ilusión, aunque, a diferencia de las escrituras 
sagradas, no hay nada más allá de la ilusión. El Ángel podría compararse con el “Superintendente 
de los Sueños” de Twain.

24 L’Ange de la fenêtre d’Occident, p. 138. Marcel Clavelle (Jean Reyor) publicó en 1932, en Le
Voile d’Isis, un artículo sobre Meyrink, y deprime leer que este colaborador de Guénon pueda decir
que el Rostro Verde de Meyrink ofrece orientación práctica en relación al proceso iniciático (Jean
Reyor,  Études  et  recherches  traditionnelles,  Éditions  Traditionnelles,  1991,  p.  179);  de  todos
modos, es otra prueba de que la opinión de Reyor no puede ser de confianza o al menos de que
sus opiniones deberían ser tomadas con precaución.

25 L’Ange de la fenêtre d’Occident, p. 7.

26 Pronto veremos autores intentando hacernos creer que Jesucristo o los Templarios grabaron
DVDs y los escondieron en alguna parte.



Meyrink presenta un personaje llamado Lipotine o Nitchevo27, nombre similar al Nemo de
Verne;  en  ruso,  nitchevo significa  “nada”;  nemo es  una  palabra  latina  que  significa
“nadie”.  Como en el caso de Twain, el (maléfico) sueño juega un papel importante28;
pero también el abismo, los templarios29 y el Bafometo, que se convierte en sustituto del
Principio,  la  cabeza  invertida,  la  sangre,  Tula30,  San  Patricio  y  San  Dunstan31,  son
elementos que participan en la confusión general32. Meyrink hace de Bartlett Green una
burda imitación de Cristo33. A pesar de que Evola intentó defender a Meyrink, éste usa la
errónea teoría de la reencarnación34, y expresiones como “el cuerpo astral satánico”35,
“Rosa Dorada”36, “vampirismo”37, “Logia de la Ventana de Occidente”38, y “realización de
Bafometo”39.  Encontramos  en  este  libro  el  mismo  modelo  usado  en  libros  como  El
código da Vinci, Misterios y Secretos de los Masones y tantos otros, donde alquimia,
rosacruces, masonería, templarios, etc. Están entremezclados; es una “parodia”40; aún
más, transmite un simbolismo invertido, que es el verdadero “Satanismo”. En oposición
al  Templo  de  Salomón,  en el  que  hay tres  ventanas  abiertas  hacia  los  tres  puntos
cardinales, Meyrink describe una habitación de un castillo con las ventanas que dan al
este, al sur y al norte, tapiadas41. La alquimia es confundida con la química42, se abusa
del pentagrama43,  los ángeles son fantasmas44,  y las fuerzas espirituales son fuerzas

27 Ibid. p. 9.

28 Ibid. p. 11.

29 “Los Caballeros Templarios del Nuevo Grial”, véase ibid. p. 254.

30 Incluso la Tula de Groenlandia, ibid. pp. 84-85.

31 Se sabe que tanto San Patricio como San Dunstan fueron relacionados con Glastonbury por
algunos autores. El “Pozo de San Patricio” (“St. Patrick’s well”), citado a menudo por Meyrink, es,
en este caso, similar al abismo de Poe y de Twain, o al “hoyo del infierno” (“trou de l’enfer”) de
Dumas. Ibid. pp.

21, 30-31, 133.

32 Ibid. pp. 13-14.

33 Ibid. pp. 60-61, 63 (Green resucita), 65 (regresa a visitar al personaje principal del libro, pero
como fantasma).

34 Ibid. p. 70.

35 Ibid. p. 102.

36 Ibid. p. 114. Guénon reveló la impostura de una organización como la Rose-Croix d’Or (Rosa
Cruz de Oro) (Aperçus sur l’initiation, p. 246). Además, el símbolo de la Rosa Cruz es descrito por
Meyrink en la página 282.

37 Ibid. p. 233.

38 Ibid. p. 257.

39 Ibid. p. 158.

40 Se representa una parodia de iniciación (véase ibid. p. 175).

41 Ibid. p. 139.

42 Ibid. pp. 147,150.

43 Ibid. p. 140.

44 Ibid. p. 173.



magnéticas.  Al final,  se dice: “Hermano, has atravesado el umbral de la iniciación de
espaldas”45. De hecho, en una realización espiritual genuina, el neófito no debe mirar
hacia atrás, todos los relatos iniciáticos lo advierten de forma enfática. 
     El autor pone todo su esfuerzo en contar acerca del Ángel, para luego concluir que el
Ángel  es  una pura  ilusión.  El  mismo esfuerzo aparece en todos los libros ocultistas
modernos  que  tratan  del  “Secreto”,  que  al  final  resulta  ser  algo  totalmente
decepcionante, un nitchevo. El Enigma René Guénon y los “Superiores Desconocidos”,
Contribución  al  estudio  de  la  historia  mundial  “subterránea”,  escrita  por  “Louis  de
Maistre”, no es diferente al respecto; al contrario, es el mejor ejemplo, debido a que el
esfuerzo ocupó 1000 páginas46.
     Como “Louis de Maistre”, buscando las “fuentes” de Guénon respecto al Señor del
Mundo, menciona a Gustav Meyrink y a su novela La Noche de Valpurgis,  en donde
alude  al  “Emperador  del  Mundo”,  al  lector  le  queda  entonces  la  impresión  de  que
Meyrink fue una de las “otras” fuentes para El Rey del Mundo de Guénon47. Pero como
“de Maistre” no puede desarrollar su diabólica sugerencia debido a que René Guénon
claramente denunció a Meyrink, intenta entonces elaborar su maquinación usando otro
individuo similar: Alfred Kubin, que era amigo de Meyrink. “De Maistre” dice: “El libro de
Kubin  [Die  Andere  Seite,  “El  Otro  Lado”]…  tiene  una  carga  y  un  poder  visionario
superiores comparado, por ejemplo, con la obra de Gustav Meyrink”48. En realidad, la
“superioridad” de Kubin es “inferioridad”, ya que, comparado con Meyrink, está hundido
mucho más profundamente en el reino de las fuerzas contra-iniciáticas.
Para  “Louis  de  Maistre”  las  casi  1000  páginas  no  fueron  suficientes  para  aclarar
el“enigma Guénon”, por lo que se publicó otro libro bajo otro seudónimo: Alexandre de
Dánann,  Un  enviado  de  la  Logia  Blanca,  Bô  Yin  Râ49,  en  donde  nuevamente  se
mencionan  a  Gustav  Meyrink  y  a  Alfred  Kubin50,  aunque  esta  vez  se  hace  una
comparación entre el libro de Bô Yin Râ, The Book of the living God [El Libro del Dios
vivo], y El Rey del Mundo de Guénon51.
     Sin ninguna duda, El Rey del Mundo fue la obra más discutida y atacada de Guénon,
y  la  noción  de  Agartha  la  más  criticada;  se  usaron  montones  de  energía,  odio  y
sugerencias  malintencionadas  para  aniquilar  esta  noción.  Además,  como ya  dijimos,
crear confusión es un ardid muy conveniente, que haría aparecer a Agartha como una
fantasía y a Guénon como un “ocultista” para nada mejor que Bô Yin Râ o Meyrink. Sin
embargo, el objetivo oculto no fue únicamente presentar a Guénon como un individuo
común interesado en toda clase de asuntos ocultistas, sino sugerir su conexión con la
contra-iniciación.
Por eso,  si  nos preguntamos ‘¿por qué “de Maistre”  se ocupó de escribir  acerca de
Alfred Kubin?’, la respuesta es obvia: su objetivo es, claramente, crear confusión; pero,
además,  sus  esfuerzos  apuntan  a  crear  un  paralelo  entre  Guénon  y  Kubin,  no

45 Ibid. p. 315.

46 Esto  no  es  algo  nuevo.  Cuando  el  Baron  Hund  prometió  revelar  su  gran  secreto,  todos
pensaban en algo mágico y milagroso,  pero su secreto era que todo masón es un Caballero
Templario. René Guénon fue muy explícito acerca de lo que realmente es el secreto iniciático.
Muchos libros acerca de la Masonería abusan hoy de la palabra “secreto” en sus títulos, pero son
sólo el reflote del título de un libro escrito a finales del siglo dieciocho.

47 L’Énigme René Guénon, p. 108.

48 Ibid. p. 139.

49 Un envoyé de la Loge Blanche, Bô Yin Râ, Archè, Milano, 2004. L’Énigme René Guénon et les
“Supérieurs  Inconnus”,  Contribution  à  l’ètude  de  l’histoire  mondiale  “souterraine”  también  fue
publicada en 2004 por Archè.

50 Un envoyé de la Loge Blanche, Bô Yin Râ, pp. 22, 69, 93.

51 Ibid. p. 26. Además el autor, sin dejar de buscar las “fuentes” de Guénon, arriesga la hipótesis
de que tal vez la idea de Guénon acerca de la iniciación y de la contra-iniciación provenga de la
Hermetic Brotherhood of Luxor y  de la Tachou Marou (ibid. p. 49).



comparando sus obras, sino sugiriendo similitudes en sus vidas, y por lo tanto, insinuar
que tuvieron una mentalidad similar.
     “Louis de Maistre” titula un capítulo “Alfred Kubin el ‘profeta’ de Agartha” 52, que es un
título  desafortunado  y  malintencionado,  y  sugiere,  por  supuesto,  una  similitud  entre
Guénon  y  Kubin.  Hay  otros  elementos,  no  especificados  abiertamente  pero  sí
insinuados: Kubin tuvo problemas de salud durante su juventud y era bastante sensible;
al igual que Guénon. Kubin fue llamado “el ermitaño de Zwickledt”53; y según los amigos
de “de Maistre”, Guénon fue llamado “el ermitaño de Duqqi”54.
     Para el lector interesado en Kubin, el capítulo de “de Maistre” no ayuda mucho; para
el lector interesado en Guénon, el capítulo está fuera de lugar y es inútil. Por eso, parece
que “de Maistre” escribió su capítulo para los “tradicionalistas” (véase la definición de
Guénon), los ocultistas y los recienvenidos,  con el objeto de corroer la reputación de
René Guénon;  al mismo tiempo, el  autor  (los autores) tiene como principal propósito
minar el concepto de Agartha.  Llamar “profeta”  de Agartha a Kubin, aún poniendo la
palabra  entre  comillas,  es tan desmesurado que hay que pertenecer  al  “país de los
sueños” de Twain para hacerlo.
     “De Maistre” no se avergüenza de decir que muchos de los temas desarrollados por
Kubin en su novela El Otro Lado fueron abordados luego por Guénon en El Reino de la
Cantidad y los Signos de los Tiempos55. Además, agrega que algunos de los temas de
El  Otro  Lado presentan  en  detalle  inquietantes  analogías  con  lo  que  Guénon  y
Ossendowski dicen respecto de Agartha56. Como de costumbre, “de Maistre”, después
de arrojar semejante calumnia, simula objetividad, y agrega que estas son analogías y
no similitudes, y que hay diferencias fundamentales entre Guénon y Kubin. Si existen
diferencias  fundamentales,  ¿por  qué  incluye  entonces  a  Kubin  en  “El  Enigma  René
Guénon”? ¿Tal  vez porque  Kubin,  como Meyrink  y otros,  es  más compatible  con la
mentalidad y el espíritu de “de Maistre”?
     Alfred Kubin, el llamado “profeta” de Agartha57, es un triste personaje. Aunque no
tenga  nada  que  ver  con  René  Guénon,  “Louis  de  Maistre”  trata  de  fomentar  una
conexión ilusoria para, como ya indicamos, degradar a Guénon. En su libro  Mi Vida58,
Kubin  describe una vida que sólo es interesante  porque muestra  cómo funcionan la
pseudo-tradición,  la  pseudo-iniciación  y  las  influencias  contra-iniciáticas.  Uno  de  los
maestros de Kubin no fue otro que Schopenhauer, y se sabe bien cómo criticó Guénon
su  mala  influencia  con  relación  al  Budismo59.  El  que  Kubin  descubrió  a  través  de
Schopenhauer  y  Hermann  Grimm,  es  decir,  a  través de la  escuela  alemana,  es  un
pseudo-budismo, un budismo deformado, para uso de occidente, y, al decir de Kubin,
fueron sus propias “conmociones morales”60 las que lo hicieron volverse a él;  no hay
necesidad de señalar el flagrante contraste entre Kubin y Guénon, pues su actitud es
exactamente  la  que  Guénon criticó  sin piedad61.  Es suficiente  como para  esperar  lo

52 L’Énigme René Guénon, p. 133.
5

53 Alfred Kubin,  L’Autre  côté,  Jose Corti,  2007; véase Une lecture  de L’Autre  côté  de
Laurent Évrard, p. 368.

54 Xavier Accart, L’Ermite de Duqqi, Archè, 2001.

55 Ibid. p. 135.

56 Ibid. p. 139.

57 L’Énigme René Guénon, p. 133.

58 Alfred Kubin, Ma vie, Allia, 2000.

59 René Guénon, Orient et Occident, Guy Trédaniel, 1987, pp. 139-140. Ver Alfred Kubin, L’Autre
côté, Jose Corti, 2007, p. 318.

60 Kubin, Ma vie, p. 92.

61 Además Kubin odiaba las matemáticas (véase L’Autre côté, p. 303).



mismo respecto a Agartha, y nos preguntamos una vez más: ¿Por qué “de Maistre” se
ocupó en escribir acerca de Alfred Kubin?
Kubin describe su práctica “iniciática” budista, que constituye un vivo ejemplo de lo que
Guénon señaló que no se debería hacer. De todos modos, sus prácticas budistas sin
ninguna guía mantuvieron su interés sólo por diez días62: después abandonó el budismo.
     Si ahora nos volvemos a su libro  El Otro Lado63, no encontramos en él nada de
tradicional, sino una oscura parodia. El “centro” de Kubin se llama el “Imperio del Sueño”
y el “Emperador” es un tal Claus Patera64; encontramos así la misma idea que en el caso
de Mark Twain. El “Imperio del Sueño”, ubicado en Asia, está rodeado de una muralla
impenetrable, parodia de la muralla paradisíaca del Cusano; y es un refugio, dice Kubin,
para todos aquellos que están en contra del mundo moderno,  y en donde todo está
organizado de acuerdo a la más alta vida espiritual65. El autor es invitado a viajar por
esta “Tierra de Sueño”, lugar “secreto”, cuyo centro es una ciudad llamada La Perla66.
Obviamente, el palacio de Patera se encuentra en el centro de La Perla67. Pero lo que
parece ser sólo una parodia de Agartha, de un centro espiritual, es, de hecho, un anti-
centro, porque aquí no existen ni el sol, ni la luna, ni las estrellas, sólo un cielo gris y un
río oscuro llamado Río Negro68. Tampoco existe ninguna vida espiritual, al contrario. Aun
cuando todas las religiones del mundo están representadas en esta “Tierra de Sueño”,
existe  una  religión  secreta,  una  especie  de  Francmasonería69,  y  un  Gran  Templo
secreto70.  Kubin  presenta  una  raza  extraña  con  gente  de  ojos  azules71,  quienes,  lo
sugiere hacia el final, podrían haber sido quienes manejaban los hilos de esta “Tierra de
Sueño”. Kubin inventó además un oponente, en apariencia, de Patera, el “Americano”,
que fundó una sociedad política llamada “Lucifer”72, cuando por su parte denuncia que
Patera es como una especie de Satán73. Y entonces Kubin usa su “imaginación” para
describir la agonía y fin de la “Tierra de Sueño”, coronada por la lucha entre Patera y el
Americano74.

62 Ma vie, pp. 94-96.

63 Alfred Kubin, L’Autre côté, Jose Corti, 2007.

64 Ibid. p. 11
65 Ibid. p. 12.

66 Ibid. pp. 21, 27.

67 Ibid. p. 58.

68 Ibid. pp. 55-56.

69 Ibid. p. 86.

70 Ibid. p. 124.

71 Ibid. p. 158.

72 Ibid. p. 174.

73 Ibid. p. 180.

74 Ibid. p. 278. El Otro Lado es realmente aburrido. Por otra parte, a las escuelas norteamericanas
lesencantaría que fuera de lectura obligatoria para sus estudiantes, puesto que las únicas obras
de interés para los consejos escolares son aquellas relacionadas con la insania mental  y los
desórdenes psicológicos (de ahí que su pintor favorito sea Van Gogh, quien se cortó una oreja). Y
no son los únicos, por supuesto. Deberíamos mencionar aquí un hecho curioso: las esculturas
antiguas más famosas expuestas en el Museo del Louvre son la Venus de Milo y la Victoria de
Samotracia. ¿Por qué razón, cuando existen muchas otras esculturas griegas de similar belleza,
estas  dos  se  convirtieron  en  las  más  celebradas?  La  única  razón  es  que  estas  dos  piezas
particulares tienen algo especial: la Venus de Milo no tiene brazos y a la Victoria de Samotracia le
falta además la cabeza, y este tipo de mutilaciones encaja perfectamente con la mutilada mente



     Insistimos  en  hablar  de  El  Otro  Lado sólo  para  asegurarnos  de  que  el  lector
comprenda  lo  increíblemente  poco  inteligente  y  tortuoso  que  es  El  Enigma  René
Guénon y los “Superiores Desconocidos”, Contribución al estudio de la historia mundial
“subterránea”, escrita por “Louis de Maistre”. Como ya dijimos, parece que los mismos
autores del Enigma René Guénon pertenecieran a la citada “Tierra de Sueño”.
¿Cómo  es  posible  que  obras  como  El  Enigma  René  Guénon sean  escritas  y
publicadas?75 Bien,  puesto  que  vivimos  a  finales  del  Kali  Yuga,  no  deberíamos
sorprendernos de que sucedan estas cosas. Pero seamos más explícitos. Si miramos a
nuestro alrededor, vemos que los líderes actuales de varios países, no importa a qué
continente  pertenezcan,  parecen  clones  de  la  misma  familia.  Hoy  los  políticos  son
elegidos  basándose  en  un  mismo  criterio:  deben  tener  una  configuración  cerebral
especial,  que  respalde  una  mentalidad  especial.  Estos  políticos  se  parecen  entre  sí
debido a que tienen parecidas, si no idénticas, configuraciones cerebrales. Además, las
elecciones de hoy no son a favor de un candidato, sino en contra del anterior, lo que
significa que la gente “presiente” que algo está realmente mal. Pero no hay nada mal en
eso. Puesto que nos encontramos a fines del Kali Yuga, existe una necesidad de tener
tales líderes.  Ahora bien,  las últimas y más inferiores  posibilidades de manifestación
tienen que ser agotadas, y para cumplir esta tarea el mundo necesita un tipo especial de
políticos con un tipo especial de cerebro. No podemos tener la esperanza de encontrar
un líder que redima o restablezca el mundo. Debido a que nos encontramos al final del
Kali  Yuga,  necesitamos falsos  profetas,  falsos  héroes y falsos  líderes,  que,  con sus
cerebros especiales,  ayuden a ponerle fin al ciclo.  Y suponemos que nadie será tan
ingenuo de creer que los grupos detrás de estos políticos tengan alguna idea de lo que
están haciendo.
     Por tales razones,  son necesarias obras como  El Enigma René Guénon.  Como
dijimos antes, “Louis de Maistre” no es un caso aislado, sino que pertenece a la mayoría.
El  mandamiento  divino:  “creced  y  multiplicaos”76,  que  al  inicio  del  ciclo  ayudaba  al
desarrollo del mundo, ahora, hacia el final, ayuda a terminar el ciclo.
     A la misma mayoría pertenece, por ejemplo, Jean-Marc Vivenza. Probablemente,
para los lectores de lengua inglesa [y también para los de lengua española] este nombre
no signifique nada, lo que es algo bueno. Sin embargo, para nuestro artículo, que intenta
demostrar cómo aún hoy el “odio” a René Guénon se mantiene intacto, un fenómeno
sugiere claramente que ahora, más que nunca, la obra de Guénon debe ser estudiada y,
dentro de lo posible, asimilada; para nuestro artículo, decíamos, es necesario enumerar
algunos  de  los  autores  contemporáneos  que  participan  en  el  fenómeno  arriba
mencionado, y Vivenza es uno de ellos.
     Hoy existen diversos métodos usados para desviar de Guénon a la gente; uno de
ellos  es  más bien  tonto,  y  consiste  en  publicar  diccionarios  sobre  Guénon.  Vivenza
publicó en 2002 Le Dictionnaire de René Guénon (Le Mercure Dauphinois), y luego, en
2008, Graham Rooth publicó su Prophet for a Dark Age, A Companion to the Works of
René Guénon (Sussex Academic Press)77. Notamos la diabólica maquinación: ¿para qué
estudiar a Guénon y perder un tiempo precioso, cuando tenemos a mano el “Diccionario
de  Guénon”,  donde  está  todo  lo  que  necesitamos?  En  primer  lugar,  un  diccionario
sugiere “erudición”, así el lector tomará a Guénon por un común erudito; en segundo
lugar, un diccionario sobre metafísica y Tradición es un insulto, que desvía al lector del

moderna.

75 Queremos mencionar aquí a modo de ejemplo un título más:  Mysteries and Secrets of the
Masons, de Lionel y Patricia Fanthorpe (The Dundurn Group, Toronto, 2006); este libro es una
completa pérdida de tiempo, ridículo, aunque haya sido publicado ¡con el apoyo del Consejo de las
Artes de Canadá y financiado por el Gobierno de Canadá!

76 Genesis 1:22.

77 Debemos  advertir  que  la  Introducción  está  escrita  por  un  individuo  antitradicional,  Mark
Sedgwick, cuyo intrincado libro  Against the Modern World fue considerado por Rooth como “un
excelente reporte…”



significado de los estudios tradicionales y del conocimiento iniciático.
     En 2004, Vivenza, insistiendo en su campaña antitradicional, publicó un nuevo libro,
La Métaphysique de René Guénon, que tiene dos finalidades: la primera, sugerir  que
existe  una  doctrina  “guenoniana”,  una  metafísca  “guenoniana”,  inventada  por  René
Guénon, similar a los inventos de los filósofos; la segunda, seducir a la atareada gente
moderna, que no tiene tiempo para leer, a leer, en lugar de todos los libros de Guénon,
un solo libro, el de Vivenza. ¿No es realmente tonto? Pero es una cuestión que va más
allá de la tontería, es una manera astuta de condenar a Guénon al olvido.
     En 2007, Vivenza decidió que ya era suficiente y que había llegado el tiempo de dejar
las sutilezas, que después de todo no eran su fuerte, y publicó entonces un nuevo libro,
René Guénon et  le  Rite Ecossais  Rectifié (Les  Éditions  du Simorgh).  En la tapa se
explica el título, para asegurarse de que todo el mundo pueda ver y entender de qué se
trata el libro: “clarificación de los errores y confusiones de Guénon respecto a la doctrina
de los Elegidos Cohen, de la Ordre des Chevaliers Bienfaisants de la Cité Sante, y de la
teosofía de Louis-Claude de Saint-Martin”. ¡¿No es increíble?! No, no lo es, ya que el
hecho de que Vivenza, autor de un diccionario de Guénon, en el que presentaba los
puntos de vista de Guénon acerca de la Masonería, y de un libro que intenta explicar “la
metafísica de Guénon”, se convierta en su enemigo declarado, no representa más que el
desarrollo  natural  de  un  individuo  que  desde  el  comienzo  era  antitradicional,  y
probablemente algo mucho peor.
     El caso de Vivenza es interesante porque es un buen ejemplo de cómo se ocultan los
individuos como “Louis de Maistre” y similares. En su nuevo libro, René Guénon y el Rito
Escocés Rectificado, Vivenza se regocija en deshacerse de las enseñanzas de Guénon
y  usar  un  lenguaje  caro  al  ocultismo,  como  por  ejemplo  “tradiciones  religiosas”78.
Obviamente, no puede dejar de mencionar a la Ordre du Temple renové, que, hecho
curioso, él llama “Ordre renové du Temple”, y considera que su creación tuvo lugar en
“circunstancias rocambolescas”79. ¿Rocambolescas?
Antes  de  agregar  unas  palabras  acerca  de  este  libro,  digamos  lo  que  le  ocurrió  a
Vivenza: consideró que había llegado el momento de confesar que su maestro es Robert
Amadou. Otra vez, este nombre no significa nada para la mayoría, pero Amadou fue uno
de  los  que  no  pudieron  aceptar  la  manera  directa  en  que  Guénon  desveló  la
inconsistencia,  la farsa y la pseudo espiritualidad de varias órdenes ocultistas.  Como
resultado  de  este  vínculo  con  Amadou,  Vivenza  se  vuelve  inmediatamente  en  un
personaje sin ningún interés, aunque sus palabras rimbombantes (notable, maravilloso,
gran  valor,  esencia  del  sacerdote  primitivo,  elementos  fundamentales,  grandes  y
profundas verdades, cuestiones iniciáticas80), elogiadas por el ocultismo, lo convierten en
una  lastimosa  figura  manipulada  por  las  fuerzas  adversas.  También  utiliza  palabras
rimbombantes  en  contra  de  Guénon:  una  ignorancia  increíble,  desconocimiento
completo, ignorancia absoluta, la “causa” guénoniana81, el absurdo de la mayoría de sus
[de Guénon] afirmaciones82. Al final del libro, Vivenza afirma que demostró la increíble
mala  fe  o  insondable  ignorancia  de  Guénon  respecto  a  la  perspectiva  martinista,
aunque, obviamente, en realidad no probó nada, sólo habló de sí mismo en una suerte
de delirio, profiriendo con arrogancia que Robert Amadou y Vivenza conocen mejor lo
que  Martinez  de  Pasqually  quiso  expresar,  incluso  más  ¡que  el  propio  Martinez  de

78 René Guénon et le Rite Ecossais Rectifié, p. 15.

79 Ibid. p. 23.

80 El último libro de Jean-Pierre Laurant sobre Guénon lleva el título:  René Guénon, Les enjeux
d’une lecture. Remarquable, merveilleux, grand valeur, essence du sacerdote primitive, elements
fondamentaux, grandes et profondes vérités, enjeux initiatiques.

81 ¿La “causa” guénoniana? Pronto escucharemos acerca de la “Conspiracion guénoniana”.

82 Después de escribir  un  “Diccionario  de  Guénon”,  ahora  Vivenza ¡regaña y da lecciones  a
Guénon! Obviamente, pertenece a la “Tierra de Sueños” de Kubin. Une stupéfiante ignorance,
complete méconnaissance, absolue ignorance, la “cause” guénonienne, l’absurdité de la plupart de
ses [de Guénon] assertions. Incroyable mauvaise fois ou insondable ignorance… la perspective
saint-martinienne



Pasqually! ¡Seguramente tuvieron contacto directo con El Otro Lado!
     Vivenza se atreve a afirmar (¿por qué no?) que “el autor de Apreciaciones sobre la
Iniciación detectó,  aún de una manera confusa,  que en las obras de Martinez y sus
discípulos reside un misterio  de naturaleza superior”83.  Y Vivenza considera que está
haciendo un trabajo caritativo al no mencionar la incertidumbre respecto a la ortodoxia
de Guénon, aunque de todos modos la menciona; en realidad la intención caritativa no
es tal, después de todo, porque Vivenza enumera en desorden los errores de Guénon:
su teoría de los ciclos84, su creencia85 en la existencia de un “Rey del Mundo”, su idea de
que Cristo fue sólo (¿?) un avatâra86. Y algunas veces llama a Guénon el habitante de la
villa Duqqi en el Cairo y otras el Maestro del Cairo (a veces el maestro del Cairo). Y ni
hablar de que Vivenza atribuye a Guénon todas las verdades encontradas en los textos
sagrados; tal vez ignore, por ejemplo, que René Guénon no escribió los Upanishads.
     ¿Deberíamos continuar? Podríamos describir a Vivenza con sus propias palabras:
una ignorancia increíble, desconocimiento completo, ignorancia absoluta, increíble mala
fe o insondable ignorancia, incapaz de comprender, pero estas palabras son demasiado
suaves para él, y se quedan cortas.
Lo  realmente  triste  es  que  autores  como  Jean  Chopitel  y  Christiane  Gobry,  que
escribieron  un  libro  relativamente  inofensivo  titulado  René  Guénon,  Messager  de  la
Tradition Primordiale et  Témoin du Christ  Universel (Le Mercure Dauphinois,  2010)87,
comienzan  su  trabajo  con  una  publicidad  desagradable,  sugiriendo  a  los  lectores  la
lectura  del  Diccionario  de  René  Guénon de  Vivenza,  en  el  que  se  “expone
magistralmente una buena parte de las características de la obra guénoniana”88.
¿¿¿Magistralmente??? ¿No saben que Vivenza es incapaz de exponer por sí mismo
nada tradicional?
     Al final del presente artículo queremos mencionar a otro autor, Roland Lardinois, que
escribió  un  libro  titulado  L’Invention  de  l’Inde,  Entre  ésotérisme  et  science (CNRS
Éditions, 2007), donde entre otras cosas menciona a René Guénon. Lardinois presenta
“dos  posiciones  proféticas”,  la  de  Guénon  y  la  de  Romain  Rolland.  ¿Cómo  puede
compararse o asociarse a René Guénon con Romain Rolland?89 Rolland, dice Lardinois,
fue  un  “iniciado  en  la  cultura  de  la  India”,  lo  que  nos  hace  comprender  la  terrible
confusión reinante en la mente del autor. También habla del “sincretismo inspirado por
un tradicionalismo Vedanta-ocultista” de Guénon y su función respecto a la “unificación
sincrética”.  Podemos  ver,  por  tanto,  que  hoy  no  sólo  los  políticos  tienen  una  clase
especial de cerebro.

8

83 René Guénon et le Rite Ecossais Rectifié, p. 55.

84 Sí,  es exactamente lo que dice Vivenza: la teoría de los ciclos cósmicos es una teoría de
Guénon.

85 ¡Sí, “creencia”!

86 Ibid. p. 60.

87 Sin embargo, erróneamente hablan de la “doctrina” de René Guénon, de que sus libros fueron
escritos “para todo el mundo”(!!!), que Guénon nació en 1884 (cuando en realidad nació en 1886),
y acerca de “El Kird” (¿?).

88 Tal vez los autores creyeron que con semejante publicidad compensaban la ayuda de Vivenza
de publicar su libro en Le Mercure Dauphinois.

89 René Guénon es llamado Abdel Wahed Safia (p.  187),  cuando su  nombre  islámico  es  en
realidad Abd al-Wahid Yahya.


