Volume VII Numbers 7-9 ORIENS Summer 2010

EL ENIGMA RENE GUENON Y AGARTHA (l) por Mircea A. Tamas
(Traduccion del inglés: Martin Ignacio Incarbone)

En 2004, Arché-Milan publicé un grueso volumen de 958 paginas bajo el titulo E/

Enigma René Guénon y los “Superiores Desconocidos”, Contribucion al estudio de la
historia mundial “subterranea”, escrito por Louis de Maistre, seudonimo que oculta a
mas de un autor. Puesto que El Enigma René Guénon y los “Superiores Desconocidos”
pretende ser una obra de documentacién e investigacién “cientifica”, no se entiende
porqué el nombre de sus autores sea un “enigma”, lo Unico que se nos ocurre es que
eso se deba al deseo (inconciente) de los autores de sentirse importantes.
La cantidad indecente de paginas nos trae a la memoria otro libro, James, The Brother
of Jesus (Penguin Books, 1998), en el que su autor (Robert Eisenman) se esfuerza a lo
largo de 1035 paginas (incluidas las notas) en destruir al cristianismo y a San Pablo, sin
otro resultado que hacer perder el tiempo al lector y lograr que se pregunte como es que
Penguin Books se animd a publicar semejante libro. Suele suceder que un libro tan
voluminoso! indica, o una falta de contenido, o la incapacidad del autor en superar el
sindrome “mi bebé”, lo que no quiere decir que los estudios dedicados a temas
“histéricos” deban limitarse a unas pocas paginas (lo cual seria imposible, considerando
la naturaleza de este tipo de obras®), pero el autor, cuando desea publicar su trabajo,
deberia pensar en los lectores y reducir el volumen a un tamafio razonable.

El Enigma René Guénon y los “Superiores Desconocidos” desafortunadamente no
tiene razén de ser tan voluminoso, y las 958 paginas podrian resumirse en una sola
oracién: “nosotros, los autores, no tenemos la menor idea de lo que estamos hablando”,
y la “contribucién al estudio de la historia mundial subterranea” es totalmente nula. Por
esto hemos pensado mucho en si valia la pena hablar de un libro que no aporta casi
nada a sus lectores; unicamente el hecho de que hoy, mas que nunca, algunos
personajes interesados en los estudios tradicionales, se preocupen mas en los aspectos
“‘espectaculares”, en los chismes y en los elementos “politicos”, nos decidié a escribir
algunas palabras, en particular acerca de René Guénon y Agartha.

No hay dudas de que al autor no le “gusta” René Guénon. Tampoco hay dudas de
que “Louis de Maistre” considera que Guénon es un escritor comun que se atrevié a
desobedecer las reglas de escritura establecidas, que se atrevid a no revelar sus
fuentes; para “De Maistre” este pecado es “gratuito y bastante poco tradicional”, como
declara al comienzo de su obra, en el Prélogo (p.11), si bien, desde un punto de vista
tradicional, a nadie le preocupan ni la cronologia ni las fuentes (René Guénon lo explicé
mas de una vez). Es sabido que la obra de René Guénon no es un trabajo de erudicion,
ni cumple con las reglas de las instituciones educativas profanas (como por ejemplo las
Universidades)®, por lo que etiquetar de “no tradicional” su forma de escribir muestra a

" Titulo original en francés: L’Enigme René Guénon et les “Supérieurs Inconnus”, Contribution &
I'étude de l'histoire mondiale “souterraine’.

' La palabra “volumen” proviene del latin, y significaba en su origen “rollo de pergamino”, pasando
luego a designar el tamafo de un libro; por tanto, un “libro voluminoso” es un “volumen
voluminoso”, lo que es una redundante exageracion.

2 El sindrome “mi bebé” se podria describir como el amor obsesivo y arrogante de un autor hacia
Su propia obra, o sea, su “bebé”, que genera la incapacidad de reducir el tamafio de su escrito; la
ilusién de que todo lo que escribe es indispensable, sumado a la falta de discriminacién, hace que
frecuentemente el autor produzca un “bebé monstruoso”.

% Podriamos dar un ejemplo tomado de la misma obra de Guénon, comparando El Teosofismo y
El Rey del Mundo: el primero es un grueso volumen que emplea principalmente el método
“histérico”, mientras que el Ultimo es un libro muy breve, pero cuyo contenido es
extraordinariamente denso y lleno de contenido.

* Ananda K. Coomaraswamy fue el Gnico que intent6 ensefiar sobre Tradicion en la Universidad,
obviamente sin resultados.



las claras la confusion reinante en la mente de “De Maistre”, y podriamos dejar de leer
El Enigma René Guénon y los “Superiores Desconocidos” en la pagina 11. Es
caracteristico del autor no meterse con los escritos metafisicos de Guénon, en los que,
como sabemos, las referencias estan siempre ahi (o sea, las escrituras sagradas). “De
Maistre” no se interesa en la espiritualidad, la metafisica o la realizacién espiritual, ya
que son dominios que no comprende; en lugar de ello, se interesa en lo que se
corresponde con su mentalidad, esto es, los chismes y las historias oscuras, amarillistas,
los “secretos” que no son “secretos”, cosa que lo convierte en un buen continuador de
libros como El Cédigo Da Vinci.

“‘De Maistre” piensa que es necesario profundizar los aspectos problematicos de la
actividad de Guénon®, pero no aclara para quién son problematicos estos aspectos ni
por qué deberiamos estar interesados en la “actividad” de Guénon, actividad que, el
mismo René Guénon lo ha declarado muchas veces, no tiene nada que ver con su obra.
Por ejemplo, conocer elementos intimos de la vida privada de Guénon ¢ nos ayudara a
comprender mejor las Upanishads o a avanzar en una via espiritual? “De Maistre” es un
individuo tan profano que hace lo que observamos sucede hoy en la vida moderna,
cuando los diarios se focalizan en las vidas y actividades “secretas” de las llamadas
“celebridades”, en donde el gran publico se hipnotiza y obsesiona con la idea de
descubrir sus actividades escandalosas (y problematicas) ademas de toda clase de
detalles que alimenten sus mentes completamente trastornadas.

Estamos cansados de autores como “De Maistre”, sobre todo cuando su obra tiene

950 paginas y no logra mas que acrecentar la confusién general. “De Maistre” dice
desde el principio que no tiene la pretensién de aclarar de manera definitiva los
problemas historicos que aborda, y que su trabajo jgenera mas preguntas que
respuestas!® De hecho, el autor da una opiniéon para cada problema, y enseguida una
opinidn opuesta, concluyendo que cada una de estas hipotesis podria ser la correcta.
La perversidad del método de “De Maistre” es evidente desde la primera pagina del
primer capitulo. Alli se hace pasar por defensor de “los derechos del hombre”, y con
“colera proletaria” condena la falta de referencias en Guénon, ya que conocer estas
fuentes es “un derecho fundamental de todo individuo interesado en la ensefanza
escrita y oral (sic) de cualquier autor”. Ahora bien, René Guénon no es “cualquier
autor”, y él mismo expreso desde el principio que no escribia para el gran publico, que
no hacia un trabajo de vulgarizaciéon, mas bien todo lo contrario. No existe un “derecho
fundamental” como el que proclama “De Maistre”, y esto demuestra, una vez mas, su
mentalidad profana y antitradicional, pues es bien conocido el eslogan mediatico “el
publico tiene el derecho de saber”: este eslogan es explotado al maximo para conseguir
toda clase de chismes, intimidades y “secretos”, mientras que, en realidad, la
informacion que la gente necesita y tiene el derecho de conocer deberia ser de una
naturaleza totalmente diferente. Por la misma razon, libros como El Codigo Da Vinci son
bien recibidos por el gran publico (y luego rapidamente olvidados), y no hay mucha
diferencia entre Brown y “De Maistre”, no solo respecto a su mentalidad sino también
respecto a sus libros, ya que ambos prometen resolver y revelar muchos “secretos”, si
bien al final lamentablemente fallan.

“De Maistre” considera la obra de Guénon como una especie de “mistificacion” y
producto de su imaginacién, debido a la falta de referencias®. La perversidad de
semejante declaracion es evidente: la obra de Guénon es tomada como un todo,
mientras que, de hecho, la falta de referencias toca particularmente al tema de Agartha
(en El Rey del Mundo) y, por supuesto, al tema de la iniciacién; por otro lado, las

® La nécessité d’approfondir les aspects problématiques de l'activité de Guénon - p. 12.

6 Ce que nous exposerons n’a pas la prétention d’éclaircir de maniére définitive les probléemes
historiques abordés (...) On trouvera dans cet ouvrage plus de questions que de réponses - p. 13.

" Un droit fondamental de tout individu intéressé par I'enseignement écrit et oral d’un quelconque
auteur-p. 17.

8p. 18.



referencias a los textos sagrados estan alli, si bien los textos sagrados mismos no
cuentan a su vez con referencias...

“De Maistre” no puede aceptar la declaracion tantas veces repetida por Guénon
segun la cual su obra no tiene nada que ver con su individualidad (sa personnalité
énigmatique, dice “De Maistre™), debido a que este es el dominio en donde las fuerzas
antitradicionales podrian esperar algun éxito. El autor habla de la grandeza de la obra de
Guénon y de su flaqueza, que es, segun su forma de ver, el que René Guénon “oculte”
sus fuentes y, por lo tanto, no puedan verificarse, lo que produce investigaciones
adicionales (como la suya, claro). De hecho, desde un punto de vista
tradicional, el propédsito de la obra de René Guénon es abrir la puerta a aquellos que
sean capaces de seguir, no con investigaciones, sino con estudios serios de metafisica,
las doctrinas tradicionales e intenten encontrar una via espiritual; para este fin la obra da
al lector todas las fuentes necesarias. Evidentemente, “De Maistre” no se refiere a este
aspecto de la obra de Guénon, sino al lado “excitante”, que incluye los textos sobre
Agartha; si lo que escribié René Guénon sobre Agartha es algo secreto y sin referencias
lo es so6lo en la mente de “De Maistre”. lo que Guénon indico en realidad es la
equivalencia entre Agartha, Salem y el Paraiso Terrenal; por lo tanto, ¢qué referencias
concretas se esperan del Paraiso, cuando todas las tradiciones lo citan? Pero, claro,
esto supera al autor de El Enigma René Guénon, ya que lo que él busca son chismes
ocultistas, intrigas politicas y aspectos “excitantes”, y por eso se interesa principalmente
en la juventud de Guénon' y en los escritos firmados con seudénimo™. Por supuesto,
“De Maistre” cita una carta de René Guénon en la que éste afirma que soélo los textos
firmados “René Guénon” estan destinados para el gran publico', pero ¢a quién le
importa lo que Guénon queria o explicaba?, ahora esta muerto y “De Maistre” conoce
mucho mejor lo que el gran publico necesita, puesto que la gente tiene derecho a saber,
y “De Maistre”, aunque no descubra la verdad, puede remover estos “secretos” y
sugerirle al gran publico toda clase de hipoétesis excitantes.

Como cabia esperar, “Louis de Maistre” se preocupa por las actividades
“enigmaticas”’® de Guénon en el periodo 1909-1912, durante el cual estuvo en contacto
con distintas publicaciones y organizaciones; sin embargo, el autor admite que no puede
formular mas que simples hipétesis. “De Maistre” intenta comprender, sin éxito, como el
“René Guénon mason”* pudo escribir en un periédico anti-masoénico, pero se olvida de
que hubo también un “René Guénon musulman”, un “René Guénon cristiano”, etc. “De
Maistre” admite que no puede explicar la colaboracion en La France Antimagonnique™,
lo minimo que puede hacer es insinuar que esta colaboracion fue esencial para la obra
de Guénon, donde, para “De Maistre”, la “obra” significaria solamente el libro sobre el
Teosofismo y algunos escritos sobre los Superiores Incogniti. Luego de mas de 20
paginas, “De Maistre” concluye el primer capitulo diciendo que la actividad de René
Guénon en La France Antimagonnique permanece totalmente enigmatica.

Si tenemos que reconocer un Enigma René Guénon, serd el siguiente: en algun
momento durante este periodo (1909-1912), René Guénon desaparece, y, cuando
vuelve a aparecer, lo hace completamente cambiado.

Hay otra razén por la que personajes como “Louis de Maistre”, se preocupan por las
fuentes de un autor. Muchas veces escuchamos decir: “Si tuviera tiempo para leer tantos

p. 18.

® Debido a que en ese periodo René Guénon tenia contactos con varias organizaciones
ocultistas.

" p. 20.
2p. 24,
3 El las llama j“actividades culturales’! (p. 26)
p. 31.

¥ p. 42.



libros y estudiar tantos documentos, yo mismo escribiria obras como las de René
Guénon”. Las ideas modernas de “igualdad” y de “igualitarismo” estan de tal modo
implantadas en la mente del individuo que incluso los interesados en los estudios
tradicionales raramente escapan a su influencia. Se piensa que cualquiera (con cierto
nivel de educacion) podria escribir como Guénon si tuviera el tiempo y el acceso a las
mismas fuentes. Por eso, otra de las razones de descubrir las fuentes es calmar la
mente pensando que asi como Guénon se inspir6 en documentos previos, cualquiera
puede hacerlo. Este error fundamental, unido a la idea de que el gran publico tiene el
derecho de saber, forma parte del punto de vista profano que rige nuestro mundo, punto
de vista que mezcla la metafisica con McDonalds y los estudios tradicionales con CNN.
Pero la razén principal es aun mas tenebrosa, y es la intencién de eliminar a Guénon
y a lo que éste representa. Estamos convencidos de que si las fuentes de la iniciacion y
del conocimiento de René Guénon se hicieran publicas, comenzaria una campana de
demolicién de esas fuentes, tachandolas de falsificaciones, pues el objetivo real es ni
mas ni menos que aniquilar la influencia de René Guénon.
Pero “Louis de Maistre” no es el uUnico que intentdé descubrir las fuentes de René
Guénon. Jean-Pierre Laurant, por ejemplo, en su obra E/ sentido oculto en la obra de
René Guénon’, propone algunos libros que podrian haber sido el origen de las ideas de
Guénon'”: Les Grands Initiés de Edouard Schuré, publicado en 1889, Le Peuple Primitif
de Frédéric de Rougemont, publicado en 1855, y Les Religions de I'’Antiquité de Georg
Friedrich Creuzer, publicado en 1825. No estamos seguros de cémo Laurant llegé a la
conclusion de que estos libros influyeron las ideas de René Guénon; leimos todos ellos
y, a pesar de nuestros esfuerzos, solo hemos podido encontrar similitudes superficiales.
Schuré fue ocultista, relacionado con Rudolf Steiner y la Sociedad Teosdfica, y no
necesitamos enfatizar las “ideas” de Guénon respecto a los ocultistas, quienes no tienen
ninguna relacion con la tradicion genuina, exceptuando aquello que tomaron prestado y
mezclaron con sus propias fantasias. El ocultismo es una invencion relativamente
moderna, y lo que pueda llegar a tener de valido lo ha tomado de distintas tradiciones,
pero incluso esos elementos, o fueron malinterpretados o modificados para encajar con
la mentalidad moderna. René Guénon escribié un capitulo sobre “las fuentes de las
obras de Mme. Blavatsky”®, y en este caso la tarea de identificar las fuentes tuvo
sentido, ya que se trataba de un fraude. Advertimos nuevamente al lector que sin un
so6lido conocimiento y un agudo espiritu de discriminacion es muy facil ser engafados
por estos autores pseudo-tradicionales, cuyas obras mezclan mentiras y verdades de
manera perversa.
Por lo tanto, el hecho de que Guénon se haya interesado en las fuentes de Blavatsky no
justifica que se deba buscar las fuentes de Guénon, puesto que existe una diferencia
esencial entre los dos casos, y, una vez mas, el concepto de “igualitarismo” no puede
aplicarse aqui.
Cuando Schuré dice “todas las grandes religiones tienen una historia interna y una
historia externa™?®, frase que Laurant cita®, estos dos aspectos no eran algo nuevo que
Guénon tuviera que tomar de Schuré, puesto que ya Clemente de Alejandria habia
escrito acerca de ello a fines del siglo Il d.C.: *Y los discipulos de Aristételes dicen que
algunos de sus tratados son esotéricos, mientras que otros son comunes y exotéricos.
Aun mas, aquellos que instituyeron los misterios, por ser filésofos, ocultaron sus
doctrinas en los mitos, para que no fueran evidentes para todos"?'.

'8 | e sens caché dans l'oeuvre de René Guénon, L'’Age d’Homme, 1975.
7 “ origine des idées qu’ils exposaient” - p. 28.
'8 | e Théosophisme, Ed. Traditionnelles, 1982, p. 92.

'® Edouard Schuré, Les grands initiés, Perrin, 1960. (Toutes les grandes religions ont une histoire
extérieure et une histoire intérieure) p. 20.

2. 28.

21 Véase nuestra obra The Wrath of Gods, Rose-Cross Books, 2004, p. 25.



Creuzer dice que los autores antiguos ubicaban Nysa, ciudad natal de Baco, al pie
del Monte Meru, y que los Griegos inventaron una historia, basada en la similitud de las
palabras, reemplazando la montafia sagrada por el muslo de Jupiter. René Guénon dice
lo mismo en El Rey del Mundo, pero explica esta similitud de palabras: el griego méros,
“muslo”, reemplazdé al Monte Méru?; pero esto no significa que Guénon haya
simplemente copiado a Creuzer, ya que este detalle era conocido desde hacia tiempo:
Filostrato, por ejemplo, lo sefialaba en su Apolonio de Tiana?®. Es dificil aceptar que este
tipo de detalles se tomen por “ideas” de Guénon que hayan contribuido a la elaboracién
de su obra metafisica, o que tengan alguna importancia. Por otra parte, tampoco pueden
inventarse tales detalles; incluso si Laurant consideré a Frédéric de Rougemont y a
Creuzer como posibles fuentes de Guénon, creemos que las fuentes “antiguas”, como
las del ejemplo, eran mas atractivas para Guénon.

De cualquier modo, deberiamos concentrarnos en la elucidacion de Guénon del
simbolismo del Monte Méru, que es lo que verdaderamente importa y que raramente se
presenta desde un punto de vista tradicional y metafisico en las obras occidentales de
los siglos XVIII-XIX.

Jean-Pierre Laurant dice, respecto de la obra de Frédéric de Rougemont: “Nos
sorprende la reutilizacion masiva que hizo todo el siglo XIX, y René Guénon después, de
la informacién presentada en Le Peuple Primitif’*; y luego hace una breve presentacion
de los capitulos, comparando su contenido con las obras de René Guénon y subrayando
las similitudes®. Pero, como dijimos, lo que cuenta no son las similitudes exteriores, la
circunferencia, sino el centro, el nucleo sagrado. Por ejemplo, la esvastica ya se
conocia, pero fue René Guénon el que dio la explicacién metafisica de lo que este
simbolo representa®. De igual modo, De Rougemont describe el simbolo de la rueda
como el “atributo de la Gran Diosa de la naturaleza. Esta compuesta, como en China, de
seis rayos que parten de un punto central y terminan cada uno en un punto. Estos siete
puntos son los siete planetas...”?; si revisamos lo que René Guénon dice acerca de la
rueda, vemos que lo mas importante para él es el nicleo del simbolo?®: mientras que la
rueda representa el Mundo o la manifestacién universal (y no sélo la “naturaleza” como
Cosmos), el centro simboliza el Principio. Podriamos continuar con mas ejemplos, pero
Nno creemos que sea necesario; sélo agregar que Laurant sugiere que Guénon se inspird
también en la obra de Creuzer respecto a la duracion de los ciclos cosmicos?®, pero lo
que Creuzer expuso se puede encontrar a su vez en el Manava Dharma Shastra®.

Esta premura en etiquetar a Guénon es por lo menos extrana. Recordamos que hace
varios afos, durante un viaje destinado a verificar la certeza de algunas posibilidades

2. 47.
% Véase nuestro René Guénon y el Centro del Mundo, Rose-Cross Books, 2010, p. 63.

24 . 29 (On est frappé par la réutilisation massive que fit toute le XIX® siécle et Guénon apreés lui
des connaisances exposes dans Le Peuple Primitif).

% pp. 30-31.

% Mencionemos el libro del Conde Goblet d’Alviella, The Migration of Symbols, publicado en 1891,
en el que el simbolismo del arbol, junto con el de la esvastica, etc. es presentado también
superficialmente.

27 p. 432. (La roue est, sur les monuments babyloniens, Iattribut de la Grande Déese de la nature.
Il'y est formé, comme en Chine, de six rayons partant d’un point central et terminés chacun par un
point. Ces sept points sont les sept planéetes).

2 \/éase Symboles fondamentaux de la Science sacrée, Gallimard, 1962, pp. 86-89.

2 p. 32.

% Véase Lois de Manou, Ed. D’Aujourd’hui, 1976, p. 15.



relacionadas con los estudios tradicionales, estdbamos en compafia de un amigo
nuestro, llamémoslo Zaha, y otras personas. Estas ofrecieron a Zaha algo de brandy,
que él rechazé, diciendo que no bebia alcohol; le ofrecieron un cigarrillo, pero Zaha lo
rechazé igualmente, diciendo que no fumaba. ‘Pero debes tener algun vicio’, le dijeron,
‘otal vez las mujeres?’. ‘Estoy felizmente casado’, respondid Zaha. ‘Entonces debes de
ser adventista’. ‘No, soy ortodoxo griego, como ustedes’. Para este tipo de personas,
alguien tan “abstinente” tiene que pertenecer a alguna secta neo-protestante, ya que un
ortodoxo griego como ellos sabe como vivir la buena vida. De igual forma, algunos
etiquetan a René Guénon de “gndstico”, o “neo-platénico”, o continuador de la ideas de
De Rougemont, porque se toman a si mismos como punto de referencia. No pueden
aceptar que una persona nacida como ellos en Europa del este sea cualitativa y
esencialmente diferente, y que no deberia medirse con la escuadra, sino con el compas.

Tratar de entender a René Guénon reduciéndolo, democratizandolo y vulgarizandolo,
rebajandolo al nivel de “erudito”, de “filésofo” o de “espiritista”, a fin de acatar la ley de
“odio al secreto”', no resuelve el “enigma René Guénon”, pero para estos autores
el“enigma” ;no es una cosa bien terrestre, si no algo mucho peor? Jean-Pierre Laurant
sugirio, como mencionamos en nuestro articulo anterior, que Guénon siguié a Creuzer y
a De Rougemont al presentar la doctrina de los ciclos
cosmicos. Y, aunque eso no fuera verdad, era una buena oportunidad para intentar
socavar la reputacion de Guénon. “Louis de Maistre” declara: “Aunque [Guénon] siempre
tuvo en gran estima las doctrinas hindues, los escritos de esta escuela ‘occidental’ [la
Hermetic Brotherhood of Luxor] fueron la principal fuente de sus desarrollos tedricos
acerca de los ciclos cdsmicos™. “De Maistre” deberia estar contento: finalmente
encontré una de las “fuentes” de Guénon; es mas, el autor considera que la Hermetic
Brotherhood of Luxor fue inspirada por la obra de Sampson Arnold Mackey, lo que
significa el descubrimiento de una segunda “fuente”. Si recordamos lo ofendido que se
sentia “De Maistre” por la falta de referencias de Guénon, esperariamos ahora una
conmocion astral, que lo cambia todo. jPorque ahora sabemos! Tenemos dos fuentes
palpables. Por desgracia, la realidad es mas compleja.

“De Maistre” encontré la informacion acerca de Mackey en el Arktos de Godwin®,
donde, siendo teosofista, éste habla de la conexidn entre Blavatsky y Mackey.
Demuestra que Blavatsky llamaba a Mackey “el adepto de Norwich por mérito propio”, y
que conocia su obra. Blavatsky, astuta estafadora durante toda su vida, us6 a Mackey
de la misma manera que us6 a Csoma de Kords, y lo transformo en “adepto”... porque
¢qué importan las palabras? Godwin supuso que ella descubrié a Mackey a través de la
Hermetic Brotherhood of Luxor, que “ensefiaba la doctrina de Mackey”* sin mencionar
su nombre (se lo llamaba “un iniciado de nuestra Noble Orden”)*. Sin embargo, Godwin
admite que la teoria de Mackey fue cambiada y los valores ciclicos tradicionales
reemplazados por otros profanos®, lo que min6 sus célculos; y en el periddico de la
Hermetic Brotherhood of Luxor, Mackey fue presentado como “el Nedfito de un Iniciado
de laH. B. of L.”, y que a través de este Iniciado, Mackey “adquirié su conocimiento de la
Astronomia Antigua”. “Louis de Maistre” desatiende esta Ultima parte y prefiere
considerar a Mackey como un genio enigmatico que proveyé a René Guénon con los
datos acerca de los ciclos cdésmicos; concluye: “la autoridad que se atribuye a Guénon
respecto a las doctrinas de los ciclos parece necesitar revisiones criticas profundas.
Desde ahora, el juicio de Guénon respecto a la refutacion de la afirmacion de los

3 Véase René Guénon, Le régne de la quentité et les signes des temps, Gallimard, 1970, p. 114.
%2 | 'Enigme René Guénon, p. 731.

% Joscelyn Godwin, Arktos, The Polar Myth, Thames and Hudson, 1993, pp. 196-202.

% Tal vez se podria decir “teoria de Mackey”, pero nunca “doctrina”.

% Godwin 201.

% La cifra tradicional de 25.920 afios para la presesion de los equinoccios reemplazé a la de
Mackey.



astronomos segun la cual la precesion de los equinoccios dura 25.765 afios, en lugar de
la ‘duracion tradicional real’ de 25.920 anos, también se vuelve bastante cuestionable”.

¢ “Revisiones criticas profundas”™? La conclusion de “De Maistre”, mas que ridicula, es
tonta y maliciosa. Pero él no es el unico. Jean-Pierre Laurant, investigando algunos
documentos de la llamada “Ordre du Temple Rénové” (afio 1908), encontré algunas
resefas relacionadas con los ciclos cosmicos, en los que la duracion precesional era de
25.765 afos (como dice “De Maistre”)¥, y aunque Laurant no lo dijo, se podria pensar
que Guénon, como lider de la Orden, acepté tanto esta cifra como otros calculos,
dedicho documento®. Por otro lado, Marcel Clavelle (Jean Reyor), en su
“Documentoconfidencial inédito”, afirma que habia visto cuadernos pertenecientes a la
OTR, en losque la “teoria de los ciclos cosmicos estaba restaurada correctamente”.

La doctrina tradicional de los ciclos cosmicos se basa, como es obvio, en los numeros

ciclicos. Si consideramos las cuatro fases lunares como reflejo de los cuatro yugas y
multiplicamos 4 por el nUmero de los asterismos Nakshatras®, obtendremos: 4 x 27
=108, numero ciclico fundamental. Si multiplicamos el numero de los asterismos
Nakshatras” por 16 (las divisiones del disco lunar), obtendremos: 27 x 16 = 432 (108 x 4=
432), otro numero ciclico fundamental.
Simbdlicamente, los cuatro yugas duran 4.000, 3.000, 2.000 y 1.000 anos (observemos
la proporcion 4 — 3 — 2 — 1 ). Cada yuga comienza con un amanecer y termina con un
anochecer, que ligan los ciclos entre si; por tanto, se estima que la Edad de Oro,
Kritayuga, dura 4.800 afios (4.000 + 400 + 400), el Treta-yuga 3.600, el Dwapara-yuga
2.400, y el Kali-yuga 1.200 afios. Por lo tanto, un Manvantara o Mahayuga durara 12.000
afos. Puesto que cada Afo divino dura 360 afos terrestres, una Era de Manu durara
4.320.000 anos®. Por tanto, 4.320 x 6 = 25.920*, que es la duracion precesional.

La investigacién de Leonard Woolley produjo una lista de los reyes antediluvianos
caldeos, que establece la duracién tradicional del reinado de A-lu-lim en 28.000 afios, la
del reinado de A-lal-gar en 36.800 afios, la del reinado de En-me-en-lu-an-na en 43.200
afos*. 28.000 + 36.800 = 64.800 arios, que es lo que Guénon considero era la duracién
tradicional de un Manvantara, compuesto de cinco Grandes Afios (5 x 12.960)*.

% e sens caché, p. 48.

% Feydel, comentando a Laurant, dice que todos coinciden en no tener en cuenta las revisiones
“guenonianas”. Véase Pierre Faydel, Apergus historiques touchant a la fonction de René Guénon,
Arche, 2003, p. 30.

% Segun la ciencia astronémica védica (jyotishavedanga), hay 27 asterismos Nakshatras (la mitad
del numero fundamental 54), que permiten observar las posiciones variables del sol, de la luna y
de los planetas, y relacionar los movimientos del sol y de la luna.

" [Conocidos también como “Constelaciones Nakshatras” o “Mansiones lunares”]

0 |Los numeros ciclicos 10.800 y 432.000 se encuentran también en otras tradiciones. Censorino
menciono el Gran Afio de Heréaclito de 10.800 afios y Beroso el Caldeo sefald un periodo césmico
de 432.000 afios. Los antiguos griegos y los persas calcularon que el Gran Afo tenia 12.000 o
13.000 anos(véase René Guénon, Formes traditionnelles et cycles cosmiques, Gallimard, 1980, p.
23). El Satapatha Brahmana dice que Prajapati (el Principio de la manifestaciéon universal) es el
Ano, y su Palabra, productora del Mundo, se recoge en el Véda, que esta dividido en 10.800
momentos del afio, de la misma manera que el Rig-Véda contiene 10.800 unidades de 40 silabas
cada una, es decir, 432.000 silabas en total.

“ VVéase Guénon, Formes, p. 22.
2. C. W. Ceram, Gods, Graves, & Scholars, Alfred A. Knoph, 1968.

3 Cada Gran Afio dura la mitad de la duracién precesional.



Casi no hay “enigma™* respecto a la doctrina de los ciclos césmicos y el conocimiento
que René Guénon tenia de ella. Que Guénon poseyera otros datos tradicionales ademas
de aquellos de la tradicion hindu o de la antiguedad persa y caldea, es también posible,
pero es importante subrayar que fue muy cauto presentando estos datos, porque no es
conveniente, como afirman todas las tradiciones, que conozcamos mas detalles acerca
de la fecha del fin; por lo tanto, a excepcién de un articulo publicado en inglés, en 1937,
en el Journal of the Indian Society of Oriental Art, no menciona directamente las
duraciones de los ciclos. Lo que debemos puntualizar es que, como dijo René Guénon,
puesto que la perfeccién no puede encontrarse en nuestro mundo, los planetas, al igual
que la Tierra, no son esferas, y sus trayectorias no son circulares, sino elipticas*. Por
€s0, no podemos esperar encontrar los numeros ciclicos y las duraciones tradicionales
de las precesiones de los equinoccios en este mundo, especialmente ahora, al final del
Kali-yuga“®.

Ademas, “Louis de Maistre” se interesa en la fundacién de la “Ordre du Temple Rénové”
(OTR), puesto que piensa que René Guénon jugd un “rol enigmatico en este episodio
injustificado a nivel tradicional"¥’, y que podria compararse con las experiencias que
dieron nacimiento a los movimientos Neo-gnédsticos, Martinistas o para-Masénicos, que
tuvieron un aspecto diabdlico (‘De Maistre” sugiere ademas una actividad
contrainiciatica). Puesto que este tema fue debatido in extenso por otros, “De Maistre”
intenta atemperar sus comentarios y juega de “abogado del diablo” criticando a Robert
Amadou por su obra L’Erreur spirite de René Guénon, en el que el autor acusa a
Guénon de espiritista®®.

“Louis de Maistre” considera que el episodio de la “Ordre du Temple Rénové” necesita
una aclaraciéon radical®, ya que fue un asunto enigmatico que tuvo a René Guénon
como “fondo” (coeur profond)®. Pero, de hecho, el autor no puede ofrecer ninguna

“4 Sin embargo, deberiamos hacer justicia a “De Maistre”. El Enigma René Guénon no es un titulo
original, puesto que otros autores antes que “Louis de Maistre” ya habian sefialado las actividades
enigmaticas de René Guénon. Paul Chacornac, quien escribié la primera biografia (Paul
Chacornac, La vie simple de René Guénon, Ed. Traditionnelles, 1996), indicaba que la vida de
Guénon era muy enigmatica (Il nous faut ici aborder la partie la plus énigmatique de la vie de René
Guénon, p. 41) y Marcel Clavelle (conocido como Jean Reyor), en su “documento inédito”, empled
la misma descripcion (En fait, la collaboration a la “F.A-M” est, dans son ordre, presque aussi
énigmatique que l'affaire de I’ “Ordre du Temple...”). Nosotros mismos utilizamos ese adjetivo;
véase René Guénon y el Centro del Mundo, Rose-Cross Books, 2010, p.11 (“el periodo 1908-1912
es muy enigmatico”). Pero para nosotros, “el Enigma de René Guénon” es principalmente el
secreto iniciatico; ademas, el enigma que

5 Incluso el sol no se encuentra en el centro de un circulo, sino en uno de los focos de la elipse.
En el Arktos de Godwin, todos los diagramas muestran erroneamente al sol en el medio
(¢,centro?) de la elipse.

duracion del ciclo armoniza con el hecho de que un ciclo no es un camino descendente
continuo y parejo, y que la actividad de un avatéra o de los sabios puede influenciar esta duracion.

“6 Del mismo modo, el nimero de dias del afio no es 360. Otra cosa importante es entender como
la duracion del ciclo armoniza con el hecho de que un ciclo no es un camino descendente continuo
y parejo, y que la actividad de un avatara o de los sabios puede influenciar esta duracion.

4T p. 725.
8 p. 723. Sin embargo, para “De Maistre”, el “affaire OTR” es un asunto turbio (p. 205).

4 Después de “revisiones criticas profundas”, ahora necesitamos “una aclaracion radical”. “De
Maistre” es muy revolucionario, pero sélo en palabras, no en habilidades. Observemos la perfidia:
la biografia de Guénon necesita aclaraciones radicales, lo que significa que Guénon deberia tener
una biografia y que su vida como individuo compete a cualquiera. De hecho, lo que necesita una
revision radical es la mentalidad de aquellos que piensan que pueden tocar cualquier asunto con
absoluta impunidad.

0 p. 722.



“aclaracion radical”, por la simple razéon de que tales sucesos no son para el gran
publico, y que el unico que podria haberlos aclarado era el propio Guénon. Ademas, es
dificil saber qué clase de explicacion definitiva quiere encontrar “De Maistre”,
considerando que muchos otros ya intentaron toda suerte de elucidaciones. Podemos
mencionar como principal ejemplo las interminables discusiones respecto a este tema en
Internet, cuando, en 2007, un grupo intenté escribir una biografia de Guénon para la
Wikipédia en francés®; se tomaron indiscriminadamente varias fuentes (como la obra de
Laurant, que no se puede tener por confiable) y los miembros del grupo perdieron
mucho tiempo y energia ponderando las fuentes, sin comprender que ellas son sélo
opiniones de distintos autores respecto a la vida y la actividad de Guénon, y que, de
debemos considerar aqui, durante el periodo 1908-1912, es el uUnico referido a la
actividad de las fuerzas sutiles y, sobre todo, de las fuerzas espirituales relacionadas a
Guénon.

De hecho, la unica conclusién que se deberia sacar de la discusién (y ellos son el claro
ejemplo) es que nadie sabe nada de cierto de la OTR.

Inmediatamente después de la muerte de René Guénon, en el numero especial de
Etudes Traditionnelles (n° 293-294-295, 1951), Michel Valsan escribi6 un articulo titulado
La funcion de René Guénon y el destino de occidente, en el que sugeria que el
nacimiento de la OTR podria ser resultado de la actividad del antiguo centro retirado de
la tradicion occidental, que apuntaba a la restauracion de una élite occidental, con
Guénon como eje iniciatico (p. 250). Después, en 1956, Paul Chacornac escribié la
primera biografia de Guénon, donde se describe la modalidad espiritista usada para la
fundacion de la OTR y se aventura la idea de que Guénon deseaba reunir los elementos
mas sobresalientes extraidos de las organizaciones ocultistas (p.34[de la edicion
francesal); ciertamente, la apariciéon de la OTR produjo una completa separacion entre
Guénon y “sus amigos”, por un lado, y Papus y Teder (los lideres ocultistas), por otro, lo
que indicaria que la OTR era una especie de Arca de Noé®.

Como declar6 Marcel Clavelle, él mismo ayudé a Chacornac con la biografia de
Guénon®. En el “Documento inédito”, Clavelle dice que él supo de la OTR a través de
Patrice Genty, ya que Guénon no hablaba de este tema; entonces da su propia opinion
tratando de explicar este episodio: o bien Guénon influencié la mente de los médiums, o
Guénon mismo causo el fendmeno espiritista®. René Guénon expuso el “error
espiritista” en una obra del mismo nombre, pero también sugirié cuidadosamente que
varios fendmenos podrian ser producidos por fuerzas sutiles y, con mas razén, por
fuerzas espirituales®. La idea de que Guénon estuviese envuelto en alguna actividad
espiritista es ridicula; por otro lado, el hecho de que él y no otro fuese elegido el lider de
la OTR muestra que, ya entonces, su estatus tradicional estaba bien establecido, lo que
atestiguan los documentos de la OTR (algunos de los temas tratados alli formaron
después parte de los libros de Guénon®®) y que sus miembros esperaban conseguir una
guia que las organizaciones ocultistas son incapaces de dar; pero por desgracia, no

1 Véase http.//fr.wikipedia.org, Discussion: René Guénon/Archive 4.
%2 Sin embargo, muchas de las semillas de esta Arca estaban lejos de ser “hombres correctos”.

% Véase Jean Reyor, De quelques énigmes dans l'oeuvre de René Guénon, Les Cahiers de
L'Herne, René Guénon, 1985, p. 137. De este articulo deducimos que Reyor no conocia casi nada
acerca de René Guénon (por eso se titula “algunos enigmas”).

% Sin embargo, mas adelante Clavelle dice que tiene ciertas dudas de que el “affaire OTR” fuera
provocado por Guénon.

% René Guénon, L’erreur spirite, Ed. Traditionnelles, 1984, pp. 41, 94, 103, 105, 108, 116-117,
120-121. Véase también René Guénon, Symboles fondamentaux de la Science sacrée, Gallimard,
Paris, 1980, p. 56, acerca de las influencias sutiles.

% Para Gilis, la OTR fue el lugar privilegiado donde nacié la obra de Guénon (Charles-Andre Gilis,
Introduction a l'enseignement et au mystere de René Guénon, Ed. Trad., 2001, p. 60).



pudieron desprenderse de sus viejos habitos (debido a la falta de cualificaciones) y la
OTR fue disuelta.

Antonello Balestrieri, en un articulo titulado De un “Documento confidencial inédito” (y
de las “aporias” de su autor), mayo de 2002’ criticaba duramente a Clavelle y refutaba la
explicacion dada por él de la fundacion de la OTR. Pero ademas de Clavelle y “Louis de
Maistre” hubo muchos otros interesados en el “affaire OTR”. Jean-Pierre Laurant,
citando a Paul Vulliaud, dice que “Guénon se presentd a si mismo como un Templario
reencarnado”, lo que es una declaracion absurda; y continda, en relacion con la OTR,
describiendo un René Guénon avido de poder y dispuesto a traicionar para obtenerlo®.
Vemos aqui un retrato estandar de los falsos profetas, teosofistas, neoespiritualistas u
ocultistas; y la manera deshonesta de Laurant de presentar a Guénon, similar a la de
“‘De Maistre”, tiene como objetivo convertirlo en “uno de ellos”, y quizas tanto Laurant
como “De Maistre” fueran tan mentalmente incapaces de ir mas alla de este nivel como
para pensar que lo hacian totalmente a propdsito. Jean Robin presentdé en su libro los
mismos datos publicados previamente por otros autores®, y, por supuesto, fue incapaz
de aclarar nada. Sin embargo, Charles-André Gilis quien, como era de esperar, adopto
la hipétesis de Valsan respecto al resurgimiento de un antiguo centro, y considerd a la
OTR como la beneficiaria de una transmisién iniciatica auténtica, elogié a Robin por
asimilar bien las ensefianzas de Valsan®.

Feydel, basandose en una de las afirmaciones de Balestrieri respecto a la Hermetic
Brotherhood of Luxor, supone que debid haber una fuerte conexion entre esta
organizaciéon y la OTR®. Después de revisar los datos encontrados en otras obras
publicadas, presentd sus propias hipoétesis, afirmando que habia un “circulo interno” en
la Hermetic Brotherhood of Luxor detras de la OTR, y este “circulo”, conciente de la
fuerte personalidad de Guénon, le habria pedido convertirse en su lider®'; vemos cémo
Feydel concuerda con “Louis de Maistre”, que considerd esta organizacion una de las
“fuentes” de Guénon. Nihil novi sub sole.

Presentamos estas tentativas de encontrar una solucion al “affaire OTR” para hacer
mas notoria la inutilidad de El Enigma René Guénon escrito por “De Maistre”. Como
dijimos, el “affaire” no tiene solucion por la simple razén de que René Guénon no fue
escritor, ni ocultista, ni erudito, ni fildsofo; fue un iniciado que transmitié en su obra una
ensefanza tradicional perteneciente a la Tradicidon Primordial y sus ramas ortodoxas, y
por tanto, cualquier episodio de su vida no tiene ninguna importancia y no puede
influenciar lo que él transmitid, sin olvidar que tampoco fue un maestro espiritual cuya
vida contuviera ingredientes simbdlicos valiosos para sus discipulos.

Ademas, vemos como los ataques contra René Guénon comenzados en la misma época
que su obra, continuaron luego de su desaparicion fisica de forma pareja e incluso hoy
estallan con violencia. Aun si éstas, aparentemente, no son buenas noticias, muestran
mejor que nada que la obra de Guénon no perdié su influencia, y que aun provoca
fuertes reacciones de las fuerzas adversas. Es notorio que estas reacciones sean
mucho mas fuertes en Internet que en los libros impresos, ya que Internet crea la ilusion

" [Su traduccion al espafiol fue publicada en los nimeros 3 a 7 (correspondientes a los afios 2002
a 2004) de la Revista de Estudios Tradicionales, Buenos Aires].

%" Le sens caché, pp. 45-46.

%8 Jean Robin, René Guénon, Témoin de la Tradition, Guy Trédaniel, 1986, pp. 50-64.

% Gilis, Introduction, p. 63. Es verdad que Robin consideré genuina a la OTR y un ultimo intento de
restaurar la tradicién occidental (Robin 61, 198), pero también declaré que Valsan no recibié
ninguna informacién de Guénon, y por lo tanto, todas las opiniones respecto a la OTR, en pro y en
contra, podrian ser validas. David Gattegno parece apoyar la explicacion de Valsan (y cita a Robin
y a Gilis al respecto), pero no hay nada nuevo en su libro (;y como podria haberlo?) (David
Gattegno, Guénon, Pardés, 2001, p. 25).

€ Feydel, Apergus historiques touchant a la fonction de René Guénon, p. 23.

' p. 38.



de seguridad y anonimato, lo que hace posible decir cualquier cosa acerca de cualquier
tema. De hecho, en relacion a esto, Internet es mas bien como un cesto de basura, una
“mente subconsciente” o una valvula de escape que permite descargar a cualquiera sus
frustraciones y su cdlera. Pero, como todo lo relacionado con las computadoras y otras
invenciones modernas, es sb6lo una manera de perder tiempo y energia, y vemos
polémicas que, como los “videojuegos”, no llevan a otra cosa que a la pérdida y a la
confusion®.

El “affaire OTR” separd a Guénon de Papus, quien fue el inventor de la Orden

Martinista, y se sabe que Guénon consideraba a Papus, a la Orden Martinista y a todo el
movimiento ocultista en su conjunto, un fraude, antitradicional o incluso algo peor. En
1968, Philippe Encausse, el hijo de Papus, creé La Orden Martinista Belga, que tenia
como miembro del Supremo Consejo, entre otros personajes, a Maurice Warnon. En
1975, se cred La Orden Martinista de los Paises Bajos y Maurice Warnon se paso
entonces a ella, también como miembro del Supremo Consejo; la Orden se propagd por
Francia, Inglaterra, Canada y EEUU. En 1979, Warnon inmigré a EEUU y fundd un
‘centro” contra-iniciatico llamado “King’s Garden” en el valle del Hudson; el “King’s
Garden” fue dedicado a la “Hermandad Universal”. Pero, en 2008, el “centro” se mudé a
Bélgica y sus actividades decayeron.
Uno de sus “productos” fue una Nota Biogréfica sobre René Guénon, ejemplo de que el
viejo odio no murid; la nota es un fraude, como la misma Orden Martinista, pero, por mas
sorprendente que parezca, es una biografia “mejor” que las otras, porque es tan
estupida que destruye cualquier nocion de “biografia de Guénon”, lo que esta totalmente
de acuerdo con el deseo del biografiado (debemos recordar que el diablo siempre se
traiciona a si mismo y en este caso el autor exagero la farsa hasta tal punto que sus
esfuerzos en presentar un Guénon diabdlico se arruinaron completamente). Entonces,
¢por qué perdemos nuestro tiempo deteniéndonos en esta Nota Biografica? Porque
sirve para ver cdmo se conducen los ataques y, por contraste, apreciamos mejor el valor
real de obras como El Enigma René Guénon.

En la Nota Biogréfica, el autor intenta ante todo hacer de René Guénon un hombre
comun. Es un viejo truco, a veces resultado de una mente obtusa o por pura ignorancia,
pero en otros casos hecho totalmente a propdsito. También dice que René Guénon fue
un “vulgarizador de la espiritualidad en Francia”, lo que es tan idiota que es dificil
continuar leyendo. Sin embargo, este es solo el principio; en el resto del documento se
describe a Guénon como racista, antisemita, maniaco sexual, traidor, plagiario,
arrogante e inescrupuloso, hipocondriaco, espiritista (dentro de la OTR), amigo falso de
Fabre d’Olivet®®, maestro de la duplicidad, denigrador, que odiaba a los teosofistas
porque no quisieron publicar su obra, amante de Ivan Aguéli, espia encubierto de
Inglaterra y mas tarde doble agente; y que murié envenenado por los egipcios. Cada
elemento de la biografia conocida de Guénon (como fue presentada por aquellos que
mencionamos antes) fue deformado y ensuciado®, tanto que, luego de leer esta Nota,
nadie querria conocer ninguna biografia mas sobre Guénon, ni ninguna hipotesis u
opinidn acerca de su vida.

Ya que abordamos los articulos en linea, debemos decir algunas palabras sobre Nicolas
Bonnal, que publico en un sitio abominable® un articulo titulado Le néant des guerres
guénoniennes. Conocemos a Bonnal porque leimos su libro Lancelot & La Reine, donde
dice que tratard sobre iniciacién y simbolismo; de hecho, el libro estd plagado de
Fulcanelli, Parvulesco y Jung, mezclado con Guénon, y en lugar de iniciacion
encontramos sentimentalismo, naturalismo y emotividad; Lancelot es “psiquicamente

€2 | as “invenciones” modernas estan pensadas para reemplazar las actividades tradicionales y
mantener a la gente ocupada. Asi pasan horas frente a las pantallas de T.V., frente a las
computadoras, con los teléfonos maviles, etc. para sentirse colmados de actividad.

% Fabre d’Olivet murié en 1825. El autor lo confunde con Fabre des Essarts.

6 Otros, que pertenecen al campo “guenonista”, utilizan un lenguaje y una tactica on-line similares,
ignorando que la suciedad siempre regresa, de maneras extranas, a su origen.

% Véase nuestra resefia “New attacks against René Guénon”.



inestable”, y Ginebra “es el objetivo demasiado humano de su busqueda”; Galeoto es
emocional; el amor es “una fuente de fuerza”; el ciclo Arturico se interesa ante todo en la
politica europea y luego en la iniciacion; la decapitacién es una costumbre barbara; la
enfermedad del Rey Pescador lo convierte en un simbolo ctonico; el adulterio es funesto;
Arturo es el Deus Otiosus de Mircea Eliade; la vision tradicional del mundo es muy
pesimista; el Grial es el famoso tesoro de los Templarios; La Busqueda del Santo Grial
es la historia mas sacerdotal del ciclo; en una época cuando la falta de comida y la
pobreza eran tan importantes, era normal hacer del Grial un proveedor eterno de
comida; y el autor repite que el Grial, en una época de pobreza y falta de alimentos,
representa ante todo el alimento; la lista de errores y equivocaciones tontas contintia. En
cierto momento, el autor se pregunta si “la Tradicion y los secretos fundamentales del
mundo no estaran destinados a permanecer fuera de nuestro alcance™®. Podemos
asegurarle al autor que sin ninguna duda estan fuera de su alcance.

Conociendo la interpretacion de Nicolas Bonnal respecto al Grial, deberiamos tener

obviamente poco interés en su articulo sobre Guénon, pero lo adquiere en cuanto
descubrimos una similitud con la abominable biografia presentada arriba; Bonnal
presenta a Guénon como gnostico, anti-semita, racista, nacionalista, islamofilo y
defensor del terrorismo actual. Parece que René Guénon tiene aun hoy tanto poder que
todo lo que sucede en el mundo es culpa suya y de sus maquinaciones. Pero, claro, es
facil descubrir las tretas del diablo: en lugar de admitir que el mundo moderno y su
mentalidad son responsables de la situacion actual (como declaré6 Guénon tan
claramente) ¢;por qué no invertir todo, y poner a Guénon en el lugar del mundo
moderno?
El articulo en cuestion fue citado en otro sitio, “Un forum sur Alain Soral”, en donde
podemos leer afirmaciones como: “cuanto mas leo a los guenonianos, menos quiero leer
a Guénon” — declaracion totalmente pueril®”; ademas, alli se elogia a Mark Sedgwick, lo
que es realmente ridiculo.

Por su parte, Mark Sedgwick tiene un blog donde hace poco se publicaron unas
breves observaciones sobre Agartha y Guénon, pero de ello hablaremos en otro articulo.

Volume VIII Numbers 1-3, ORIENS Winter 2011

EL ENIGMA RENE GUENON Y AGARTHA (ll) por Mircea A. Tamas

Como dijimos, en 1956 Paul Chacornac escribié la primera biografia de Guénon
donde se detalla el método espiritista usado para la fundacion de la OTR. Segun su
propia declaracién, Marcel Clavelle ayudé con la biografia de Guénon; en su
‘Documento” inédito, Clavelle expresé su opinidn personal intentando explicar este
episodio: o Guénon influencié6 la mente del medium, o Guénon mismo causo6 el
fendmeno
espiritista.

La “Ordre du Temple renové” fue fundada en 1908. El Golem de Gustav Meyrink se
publico en 1914; en 1909 Mark Twain escribié las Cartas desde la Tierra publicadas
postumamente. El siglo XIX y los comienzos del XX prepararon activamente la ultima
fase del Kali-Yuga, y tuvieron como principal objetivo crear una confusion mundial. En
ese periodo la solidificacion del mundo, ilustrada por un materialismo obtuso y oscuro,
fue corroborada por el comienzo del proceso disolvente, al que pertenecia el movimiento
espiritista. La confusion orientada a la aniquilacion de la verdadera espiritualidad, del

% |sabelle & Nicolas Bonnal, Lancelot & La Reine, Claire Vigne, 1996, p. 49.

67 A otro nivel, conocemos gente que olvida que la Iglesia es la casa de Dios, porque no les gusta
el sacerdote (o los sacerdotes). Como es habitual, confunden al individuo con la funcién sagrada.
Como mostramos en nuestra resefia, todos los autores citados se interesan sélo en la
individualidad de René Guénon.



verdadero esoterismo, y ademas el episodio de la OTR podrian facil, y erroneamente,
ser consideradas solo una aplicacion espiritista, con René Guénon como su exponente.

Las fuerzas contrainiciaticas no tienen acceso al “poder de discriminacion”. Al
contrario, utilizan indiscriminadamente todas las herramientas a las que tienen acceso, y
debido a que necesitan crear confusion, estas herramientas pueden parecer oponerse
entre si. Algunas de ellas son escritores como Edgar Allan Poe (1809-1849), Mark Twain
(1835-1910), Gustav Meyrink (1868-1932) y Alfred Kubin (1877-1959).

Atma, el espiritu universal, que no es diferente de Brahma, se nos oculta con tres
velos principales que — como explica la tradicion hindu — representan sus “condiciones
limitativas” y corresponden a la ftriparticiéon de la manifestacion universal (los “Tres
Mundos”) y con la respectiva constitucion ternaria del ser total (Corpus — Anima —
Spiritus). Los estados de “vigilia” y de “suefio”, componentes de la individualidad
cambiante y perecedera, encarnan los velos densos externos. Mas cerca de Atmé se
encuentra un velo diafano, el estado de “suefio profundo”, un estado sin suefios y pleno
de beatitud (ananda), pero mas alla de estos tres estados se encuentra otro, supremo e
incondicional, “El Cuarto Estado”, morada de Atmé&> Los dos ultimos son esenciales para
una iniciacion y realizacién espiritual completa. El estado de “suefo profundo”,
correspondiente al Paradiso de Dante, que conduce a las Puertas de la Liberacién es
aun un estado limitado y la liberacién total realmente efectiva a través de la Puerta Solar
conduce a Turiya, el “Cuarto” estado®. Por lo tanto, los estados densos son inadecuados
para una iniciacion completa y en el mejor de los casos podrian servir sélo de soporte
para una realizacion a los Misterios Menores.

En el dominio de los Misterios Menores el peligro es enorme. Los estados de “vigilia”
y de “suefo” constituyen el campo al que las fuerzas satanicas tienen acceso y en
donde, cuanto mas cercano es el fin de los tiempos, mas poderosamente actuan. La
Comunicacion con los estados superiores se rompe y el camino hacia Turiya (o al
menos hacia el estado de “sueno profundo”) se pierde, lo que facilita el caos y la
confusion en el orden individual. La envoltura corporal, la mas densa, no es la mas
vulnerable, aun cuando los apetitos y deseos mas bajos emanan de ella; si lo es la
envoltura psiquica, con sus sentimientos y emociones, y la mente es justamente el lugar
favorito de las influencias mixtas. La mente es el fanatico soporte de la dualidad, que
permite al demonio sentirse legitimado. “Asi como en el suefio la mente actua a través
de la dualidad aparente de Maya, asi también en el estado de vigilia la mente actua, a
través de la dualidad aparente de Maya (el arte de la ilusién)” y sélo en el estado de
“suefo profundo” la mente deja de actuar y “se vuelve idéntica al Brahma inafectado por
el temor™. Una mente salvaje mantiene la ilusidén de la realidad; cosa que ocurre sélo en
los estados de “vigilia” y de “suefio”.

Es preferible entonces abandonar la ilusion y alzar la vista hacia el Principio eterno y
no-dual. En El Suefio de una noche de verano Shakespeare ejemplifica repetidamente la
doctrina fundamental citada arriba. La ilusién, “tierra de suenos”, caos y confusion, es la
que caracteriza esta noche especial; pero al fin el orden es restablecido y un nuevo ciclo
luminoso esta listo para comenzar, probando su vinculo con el Principio. Dante viaja a
través del Infierno (donde no existe la esperanza), pero al final arriba al Cielo,
alcanzando el Paraiso Celeste. “Sin esperanza” soélo para aquéllos perdidos en las
laberinticas “tinieblas exteriores”, para los que miran hacia abajo, y no hacia las alturas,
para aquellos que vagan sin guia o con una guia falsa. Con el desarrollo del ciclo, el
interés esta dirigido mas y mas hacia el Infierno, hacia los fantasmas, los suefios y las
“deidades cténicas”; domina la tendencia (guna) tamas (error, inercia, oscuridad e
ignorancia), y aquellos que siguen a tamas son arrastrados hacia abajo, dice el
Bhagavad-Gita (XIV.18). Para los individuos tamasicos, las fauces del monstruo son las

' Mandikya Up. |, 3-4.
2 Méndikya Up. |, 5-7.

3 El “Cuarto” estado corresponde a la Cabeza de Dios, el abismo divino, del Maestro Eckhart
donde Dios aparece sin nombres ni atributos (Eckhart, Sermones, |, 56).

* Mandakya Up. Ill, 29-35.



Fauces de la Muerte y no las Puertas de la Liberacién, y la Existencia es un caos
poblado de pesadillas, espiritus, miedo y muerte.

Esta clase de limitacién debida a la ignorancia de la decadencia del mundo ocurre
tanto en los grandes ciclos como en los ciclos secundarios. Lo notamos en la “evolucién”
en el tiempo de la literatura occidental. Alejandro Dumas, Julio Verne, Bram Stoker,
Edgar Poe, aun usando algunos simbolos tradicionales en sus obras, estan mas
preocupados en mirar hacia abajo. Para Melville, la busqueda de la ballena blanca es
una empresa temeraria, y Moby Dick representa las Fauces de la Muerte. Para Verne, el
viaje a través del Infierno conduce a la ilusion y a la destruccién. Por otro lado, en E/
Cuento de Invierno de Shakespeare, Hermione, cuya “imagen” ilusoria es una estatua,
copia perfecta de si misma, simboliza a la Madonna Intelligenza y a la Shekina (la “divina
presencia” de la Cabala), el Conocimiento inmortal y la Tradicién descendiendo para
iniciar un nuevo ciclo y establecer un nuevo centro espiritual. Hermione es
absolutamente real, infinitamente mas real que el mundo mismo. Cuando Paulina, la
Iniciadora, le ordena descender, dice: “Musicos, despiértenla: jtoquen!”®. La musica tiene
poderes divinos que dan la resurreccion y la vida. Para Verne, por el contrario, la musica
produce la muerte y por lo tanto, como la imagen de Stilla, es una ilusion, un truco del
diablo. Del mismo modo, Dumas y Stoker, en lugar de indicar una via luminosa
ascendente, mantienen sus historias al nivel de las tumbas, de los vampiros y de la
muerte®. En los tiempos modernos, sobre todo los autores interesados en las historias
extraordinarias dieron la oportunidad a los simbolos tradicionales de encontrar lugar en
sus obras y, a pesar de la atraccion de sus autores por el dominio tamasico, puede que
un simbolismo espiritual se esconda bajo la superficie ficticia’. Aparte de los pocos
autores que aun concientemente conocen algunos datos tradicionales genuinos, la
mayoria son mas o0 menos inocentes transmisores y es responsabilidad del lector ser
capaz de desvelar o restaurar un significado sagrado donde corresponda. Ni el
sentimentalismo ni el analisis profano, sino el poder de discriminacién de acuerdo a los
escritos sagrados de inspiracion divina deberia ser la guia infalible — dicen los profetas.

El poder de discriminacion (simbolizado por el Hamsa en la tradicién hindu y por el
Quran en el Islam) garantiza la correcta eleccion entre los simbolos celestes
(superiores) y los simbolos terrestres (infernales), entre el mellizo inmortal y el mellizo
mortal, entre el trigo y la cizafia®, que conviven, como en la parabola de Cristo. La misma
convivencia aparece en la literatura, cosa que impone siempre un acercamiento
selectivo. Esto no significa que tales obras sean relatos genuinamente tradicionales o
iniciaticos; es un error fundamental considerar que la obra en si, debido a que algunos
simbolos tradicionales estén ocultos en ella, sea tradicional o iniciatica; al contrario, este
tipo de ‘literatura” es por lo general sélo una “parodia” de los relatos genuinamente
sagrados y esta infestada de influencias infernales, con el objeto de confundir al lector.

La narracion de Arthur Gordon Pym de Edgar Allan Poe se ocupa mayormente del
mal y de ciertas pruebas infernales. En el Manuscrito encontrado en una botella, Poe
describe el polo, el centro, como un abismo aterrador, como un remolino en el que, en
medio del bramido del océano y la tormenta, el barco, girando en circulos concéntricos,
se hunde. Mark Twain escribid en 1896 una historia similar, inconclusa, llamada The
Enchanted Sea-Wilderness, en el que describe un abismo infernal, cerca del Polo Sur,

SV

6 Parece que E. T. A. Hoffmann tuvo un sospechoso papel en todo esto. Su obra influencié no sélo
a Dumas, a Verne y a Poe, sino también a Freud y a Carl Jung.

" Es como una especie de juego. La parodia del dominio espiritual y los rituales sagrados ejercida
por el diablo, sus simbolos invertidos, constituyen un intento de confundir y engafiar, con la vana
esperanza de eliminar las influencias espirituales. El diablo es tramposo, maestro del fraude, y
altera los simbolos divinos y mezcla sus significados, tratando de controlar el nucleo sagrado.
Pero por otro lado, los simbolos tradicionales sacan ventaja de esta parodia para permanecer
vivos y accesibles a una busqueda auténtica. Las influencias inferiores no tienen acceso al
dominio espiritual y celestial, sélo al psiquico, por lo que los simbolos tradicionales, aun cubiertos
de inmundicia o ilusiones diabdlicas, preservaran sus significados divinos.

8 Mateo 13: 24-30



llamado la “Pista del Diablo™. La travesia comienza durante el solsticio de invierno y es
un viaje hacia el sur; eventualmente, el bergantin alcanza un “reino embrujado” de forma
circular, ubicado “en el remolino de la Pista del Diablo”. Alli gobierna la “Gran
Oscuridad”, pero en su centro hay “una trampa” llamada el “Sol Eterno” en donde los
barcos fantasmas continian girando y el cielo brilla perpetuamente, en lugar de la
oscuridad. Como en el Pym de Poe, el negro y el blanco se alternan, marcando el
“centro”, pero en el caso de Twain es mas obvio el caracter infernal del abismo; incluso
el “Sol Eterno”, que normalmente deberia simbolizar la eternidad y la paz del centro
espiritual paradisiaco, es un “reino fantasmal™°.

Otra historia inconclusa, llamada La Gran Oscuridad!, presenta un mundo ilusorio
visto a través de un microscopio, que recuerda el telescopio de Verne abierto a la ilusion
y a la maldad. En esta historia, Mark Twain presenta a uno que “maneja los hilos”
llamado el “Superintendente de los Suefios”, que en EI Extranjero Misterioso se
convierte en el Pequefio Satan'?. La Gran Oscuridad utiliza, como The Enchanted Sea-
Wilderness, la estructura del Pym: un barco que se dirige al Polo Sur entra en una zona
de oscuridad total (la Gran Oscuridad) y navega hacia un Gran Brillo Blanco, un lugar de
“nefasta luz brillante”*®. Similar a la blancura terrorifica de Melville, la luz de Twain no es
la iluminacion espiritual, sino una luz terrible, demoniaca. Esta historia parece tratar, no
acerca de la “tierra fantasmagérica”, sino del “pais de los suenos”, sugiriendo que la vida
es una ilusidn, indicando una confusion entre los estados de “vigilia” y “suefio”'s. Twain
parece coincidir con la tradicion hindd y con Zuang Zi, aunque para él no existe otra
realidad superior. Esta limitacion al orden individual, sin ningun vinculo con los niveles
superiores de una realidad mas consistente, facilita las acciones tamasicas, que intentan
reemplazar el simbolismo tradicional con falsificaciones y significados engafiosos'®. Por
eso, el “pais de los suefos” de Twain es también una “tierra fantasmagorica”, pues
durante el proceso de confinar todo al dominio psicofisico, el orden espiritual (el estado
de “suefio profundo” como mundo celestial, supraindividual) es reemplazado por el
“espiritismo” u otra mistificacion, cosa que sélo puede suceder en el plano individual®.

® The Devil’'s Race-Track: Mark Twain’s Great Dark Writings, Univ. of California Press, 1980, p. 29.

® En agosto de 1896 muere Susy, la hija favorita de Mark Twain. Esta desgracia, junto con otras,
hacen que Twain se incline al espiritismo y desarrolle sus escritos “oscuros”. No es un caso
aislado; las muertes tragicas en sus propias familias hicieron que otros encontraran consuelo en el
espiritismo (Guénon, L’Erreur, p. 372). Para Twain, el “reino fantasmal” estaba entreverado con el
“pais de los sueinos”, y estudio la teoria de William James sobre los suefios (nétese que James al
final de su vida se involucré con el espiritismo). Véase John S. Tuckey, Mark Twain and Little
Satan, Purdue Univ. Studies, 1963, p. 27 y Guénon, L’Erreur, p. 89.

1

" Véase el comentario de Bernard DeVoto en Mark Twain, Letters from the Earth, Crest
Book, 1964, p. 231 y ss.

12 “Pequefio Satan” es una expresion apropiada empleada por Tuckey.
® Twain, Letters, p. 227.

* Cosa que no sorprende, si pensamos en algunos movimientos ocultistas de la época de Twain,
que alababan a Lucifer como “portador de luz” e “Inteligencia Creativa” (Guénon, L’Erreur, p. 303).

Desafortunadamente, este Lucifer no es diferente a Satanas, cuya “luz” es una luz saténica.
1

' Henry, el protagonista de la historia, considera que la travesia minuscula es sélo un
suefio, no la vida real, pero su esposa Alice considera su vida anterior como un suefio, y la actual,
sobre el barco, como real (Twain, Letters, p. 207-208).

'® Como dijimos antes, el engafio no es total; siempre hay algin indicio que revela la verdad. Por
ejemplo, en la historia inconclusa de Twain, Turner, el compafero, piensa “que el mundo ha
llegado a su fin”, porque no existen el sol, la luna, o las estrellas (Twain, Letters, p. 200). Esta
observacién basta para ponernos en guardia. Al final de un ciclo, el vinculo con el Principio esta
extremadamente dafiado y todo esta limitado al orden individual, lo que implicitamente explica la
actitud de Twain.

7 Otra “mistificacién” podria ser la teoria del subconsciente. G. K. Watkins, comparando el Pym



Por eso al “Superintendente de los Suefios” se lo describe como un espiritu, un
fantasma®.

El “Superintendente de los Suefios” de Twain es una suerte de Puck, pero que juega
un papel ambicioso, lo que destruye el simbolismo. No se encuentra bajo un mandato
superior, porque no existe un nivel superior. Crea un mundo microscopico, la “gente
pequeia” que representa aqui el orden corporal, aun siendo un “mundo ilusorio”. El
personaje es mucho mas evidente en El Extranjero Misterioso, donde si bien se trata de
Satanas, se lo llama Traum (“suefio”, en aleman); es un muchacho que crea un
“‘pequeno” mundo con gente minuscula y animales hechos de arcilla, lo que indica que
Twain lo imaginé como Creador, y aun cuando se lo presenta como un angel sobrino de
Lucifer, no existe lugar a confusién: es el mismo Diablo™.

A Verne, Poe y Twain se suma Gustav Meyrink. También él emplea algunos simbolos
tradicionales, pero es obvio que su obra es una “parodia” de los relatos iniciaticos
genuinos y crea una mayor confusion. Al igual que Julio Verne en sus libros El Castillo
de los Carpatos y Matias Sandorf, Gustav Meyrink usa (en realidad, abusa) del
simbolismo del centro. El centro de Verne y de Meyrink es un pseudo-centro, un centro
“ocultista”, una caricatura y una burla, un centro sospechoso influenciado por las fuerzas
contra-iniciaticas, y debemos usar todo nuestro poder de discriminacion para
comprender el dicho de Guénon de que la “contra-iniciacién’ deriva de la Unica fuente a
la que toda iniciacién esta asociada”, lo que indica el peligro que puede llegar a ser tal
pseudo-centro.

En una carta a Julius Evola (del afo 1949), René Guénon escribia: “Hay casos en los

de Poe con La Gran Oscuridad de Twain, (God and Circumstances, Peter Lang Publishing, 1989),
comete el error comun de confundir el subconsciente con la espiritualidad, es decir, confundir “lo
superior” con “lo inferior”. La espiritualidad pertenece al “superconsciente” y a lo “suprarracional”
(véase Sri Aurobindo, Le guide du Yoga, Albin Michel, 1970, pp. 115-116, Guénon, Le régne, pp.
303-313, y Burckhardt, Mirror, pp. 45-67).

'® Twain, Letters, p. 195. Normalmente, el estado de “suefio”, como parte del dominio psiquico,
esta abierto a influencias provenientes tanto de “lo alto” como de “lo bajo”. Las primeras son, como
dice Titus Burckhardt, “los suefios provenientes del Angel”; ellos portan un simbolismo espiritual
genuino y a veces tienen un significado providencial (véase el suefio de José sobre la concepcion
de Cristo, Mateo 1:20). Las segundas son “suefios de instigacion satanica, que contienen
caricaturas palpables de formas sagradas” y que se oponen a los “suefios de inspiracion divina o
angélica”. Los suefos satanicos portan una sensacion de “obsesion y vértigo; es la atraccion del
abismo” (Buckhardt, Mirror, p. 57). En algunos antiguos Misterios, este abismo era descrito como
fango, que simbolizaba el Infierno, pero hay una gran diferencia entre el iniciado “descendiendo al
Infierno” para luego ascender al Paraiso, y el profano “cayendo en el fango”. Descendiendo al
Infierno, el nedfito transforma e integra sus niveles inferiores; cayendo en el fango, el profano es
atrapado por el lodo sin esperanza de salvacion (Guénon, Le regne, p. 310). Este mismo abismo,
parodia del centro, Poe y Twain lo describen en algunas obras como un remolino, un Infierno sin
salvacion, indicando la “caida en el fango”.

® Mark Twain llama “Eseldorf” al pueblo en donde aparece Satanas, que en aleman significa
“Pueblo del Asno” [‘ass” en inglés significa tanto asno como trasero y fondo]. El pueblo representa
para Twain a la humanidad entera y el nombre sugiere entonces la degradacion del mundo, la
maldad y la estupidez de la raza humana, como expresa el propio Pequefio Satanas. Pero
“Eseldorf” es un signo que traiciona a Satanas: ;donde mas podria ubicarse la morada del Diablo
sino en el pueblo del Fondo? El pueblo se encuentra “en medio de aquél sueno”, lo que sehnala el
“pais de los suefios” (véase Mark Twain, The Mysterious Stranger, Signet Classics, 1962, p. 161).
Twain ubica también alli un castillo, que es copia del Castillo de Dracula; el mas viejo de los
sirvientes del castillo le cuenta a los nifios historias de fantasmas, vampiros y otros horrores vistos
en la region (ibid, p. 165). Al Pequefio Satanas se lo pinta creando un mundo en miniatura, y
destruyéndolo después, sin remordimientos, como un nifio travieso (ibid, pp.168-169, 173); pero
es solo un espiritu (ibid. p. 175). Al final del relato, el Pequefo Satanas pronuncia la terrible
afirmacién de que no existe otro mundo mas que el suyo (lo que significa que no existen niveles
superiores ni existe Dios), y que la vida es sélo un suefio, una vision; de hecho, nada existe sino el
pensamiento (ibid. p. 252). Como mencionabamos antes, la mente es el lugar favorito de la accion
del diablo, asi que la afirmacion del Pequefio Satanas de que “ni Dios, ni el universo, ni la raza
humana, ni el cielo, ni el infierno existen”, y que “todo es un suefio”, y que “no existe nada sino tu,
y tU no eres mas que un pensamiento” (ibid, p. 253), parece suficientemente diabdlica.



que la influencia de la contra-iniciacién es claramente visible. Entre estos casos
debemos incluir aquellos en los que los elementos tradicionales son presentados en
forma intencionalmente parddica; este es el caso particular de Meyrink, lo que, por
supuesto, no significa que él fuera claramente conciente de cuales influencias se
ejercian sobre él. Por lo tanto, me sorprende saber que usted parezca estimar a
Meyrink”?,

Cuando el ultimo libro de Meyrink, Der Engel vom westlichen Fenster (El angel de la
ventana de occidente), fue traducido al francés, se publicé con una Introduccion de
Julius Evola, y su Prefacio demuestra cémo los libros pueden crear confusion, aun en el
caso de gente como Evola, que conocia bien las ensefianzas de Guénon. Sin embargo,
Evola mismo tuvo su contribucidon a la confusién general, con sus ideas erroneas
respecto a la iniciacién, a la masoneria y la autoridad espiritual. A pesar de que intenté
sefalar algunos de los errores de Meyrink, el Prefacio es sospechoso, sobre todo al final
cuando Evola compara el Agartha del Rey del Mundo de Guénon con el Elsbethstein de
Meyrink?'. El centro de Meyrink es, en el mejor de los casos, un pseudo-Agartha; sin
embargo, es instructivo ver cémo Meyrink abusa de los simbolos tradicionales. Por
ejemplo, en la opinion de Evola (expresada en su Introduccion?) la novela transmite una
ensefianza real mientras que, al final, denuncia que el Angel es sélo un eco, una
ilusion?, un error espiritista. Lo que no pudo notar Evola es que el titulo, que representa
la quintaesencia de la obra, es El Angel de la Ventana de Occidente, enfatizando la
importancia de este “Angel”, y si Meyrink al final lo niega, niega el libro completo. Ni hay
que decir que la idea de usar el término “angel” para este fantasma no es solamente
inadecuada, sino directamente diabdlica. Y aunque parezca que Meyrink eventualmente
rechaza al “Angel”, su libro presenta extensamente sesiones espiritistas?.

El Angel de la Ventana de Occidente continud la confusion creada por Verne, Poe y
Twain, e influencid a los autores antitradicionales modernos. Vemos desde el comienzo
la importancia de los “documentos”®, idea moderna y profana, usada por los autores
malintencionados respecto a la masoneria, los templarios y la iniciacion. Pero aqui no se
trata sélo de la mentalidad moderna, la cual no puede aceptar nada que no sea
“corpdreo”, ni comprender que la espiritualidad y la iniciacion genuinas no necesitan de
“documentos”, sino que es el resultado de la influencia de las fuerzas contrainiciaticas.

20 Julius Evola, René Guénon, A Teacher for Modern Times, Sure Fire Press, 1994, p. 33.

21 “IMeyrink] habla acerca del centro supremo del mundo (Elsbethstein, una idea analoga a la de
Agartha)” (Gustave Meyrink, L’Ange a la fenétre d’Occident, La Colombe, 1962, p. 17). Podriamos
agregar que, inexplicablemente, Julius Evola consideraba que Gustav Meyrink expresaba en su
obra algunas “ensefianzas magico-iniciaticas” (Julius Evola, Masques et visages du spiritualisme
contemporain, Les Editions de 'homme, 1972, p. 271).

22 \Jéase también Masques et visages, p. 288.

2 Es lo que Meyrink dice al final de su libro (Gustav Meyrink, L’Ange de la fenétre d’Occident, Le
Rocher, 1986, pp. 292, 312-313). Vemos aqui el mismo patron que Twain uso6 en La Gran
Oscuridad donde la conclusion fue que todo es una ilusion, aunque, a diferencia de las escrituras
sagradas, no hay nada mas alla de la ilusidn. El Angel podria compararse con el “Superintendente
de los Suefios” de Twain.

24 | "Ange de la fenétre d’Occident, p. 138. Marcel Clavelle (Jean Reyor) publicé en 1932, en Le
Voile d’Isis, un articulo sobre Meyrink, y deprime leer que este colaborador de Guénon pueda decir
que el Rostro Verde de Meyrink ofrece orientacion practica en relacion al proceso iniciatico (Jean
Reyor, Etudes et recherches traditionnelles, Editions Traditionnelles, 1991, p. 179); de todos
modos, es otra prueba de que la opinidn de Reyor no puede ser de confianza o al menos de que
sus opiniones deberian ser tomadas con precaucion.

% | ’Ange de la fenétre d’Occident, p. 7.

% Pronto veremos autores intentando hacernos creer que Jesucristo o los Templarios grabaron
DVDs vy los escondieron en alguna parte.



Meyrink presenta un personaje llamado Lipotine o Nitchevo?’, nombre similar al Nemo de
Verne; en ruso, nitchevo significa “nada”; nemo es una palabra latina que significa
“nadie”. Como en el caso de Twain, el (maléfico) suefio juega un papel importante?;
pero también el abismo, los templarios® y el Bafometo, que se convierte en sustituto del
Principio, la cabeza invertida, la sangre, Tula®*, San Patricio y San Dunstan®, son
elementos que participan en la confusion general®. Meyrink hace de Bartlett Green una
burda imitacién de Cristo®. A pesar de que Evola intenté defender a Meyrink, éste usa la
erronea teoria de la reencarnacion®, y expresiones como “el cuerpo astral satanico”,
“Rosa Dorada”®, “vampirismo™, “Logia de la Ventana de Occidente”®, y “realizacion de
Bafometo”®. Encontramos en este libro el mismo modelo usado en libros como E/
codigo da Vinci, Misterios y Secretos de los Masones y tantos otros, donde alquimia,
rosacruces, masoneria, templarios, etc. Estan entremezclados; es una “parodia”™?; aun
mas, transmite un simbolismo invertido, que es el verdadero “Satanismo”. En oposicién
al Templo de Salomén, en el que hay tres ventanas abiertas hacia los tres puntos
cardinales, Meyrink describe una habitacion de un castillo con las ventanas que dan al
este, al sur y al norte, tapiadas*'. La alquimia es confundida con la quimica*, se abusa
del pentagrama®, los angeles son fantasmas*, y las fuerzas espirituales son fuerzas

7 bid. p. 9.
2 |bid. p. 11.
2 “_ os Caballeros Templarios del Nuevo Grial”, véase ibid. p. 254.
% Incluso la Tula de Groenlandia, ibid. pp. 84-85.
¥ Se sabe que tanto San Patricio como San Dunstan fueron relacionados con Glastonbury por
algunos autores. El “Pozo de San Patricio” (“St. Patrick’s well”), citado a menudo por Meyrink, es,
en este caso, similar al abismo de Poe y de Twain, o al “hoyo del infierno” (“trou de I'enfer”) de
Dumas. Ibid. pp.

21, 30-31, 133.
%2 |bid. pp. 13-14.

% |bid. pp. 60-61, 63 (Green resucita), 65 (regresa a visitar al personaje principal del libro, pero
como fantasma).

% Ibid. p. 70.

% |bid. p. 102.

% |bid. p. 114. Guénon reveld la impostura de una organizacién como la Rose-Croix d’'Or (Rosa
Cruz de Oro) (Apergus sur linitiation, p. 246). Ademas, el simbolo de la Rosa Cruz es descrito por
Meyrink en la pagina 282.

% |bid. p. 233.

% |bid. p. 257.

* Ibid. p. 158.

0 Se representa una parodia de iniciacién (véase ibid. p. 175).

1 Ibid. p. 139.

*2 |bid. pp. 147,150.

2 Ibid. p. 140.

% |bid. p. 173.



magnéticas. Al final, se dice: “Hermano, has atravesado el umbral de la iniciacién de
espaldas™. De hecho, en una realizacion espiritual genuina, el nedfito no debe mirar
hacia atras, todos los relatos iniciaticos lo advierten de forma enfatica.

El autor pone todo su esfuerzo en contar acerca del Angel, para luego concluir que el
Angel es una pura ilusion. El mismo esfuerzo aparece en todos los libros ocultistas
modernos que tratan del “Secreto”, que al final resulta ser algo totalmente
decepcionante, un nitchevo. El Enigma René Guénon y los “Superiores Desconocidos’,
Contribucién al estudio de la historia mundial “subterranea”, escrita por “Louis de
Maistre”, no es diferente al respecto; al contrario, es el mejor ejemplo, debido a que el
esfuerzo ocupo 1000 paginas*.

Como “Louis de Maistre”, buscando las “fuentes” de Guénon respecto al Sefor del

Mundo, menciona a Gustav Meyrink y a su novela La Noche de Valpurgis, en donde
alude al “Emperador del Mundo”, al lector le queda entonces la impresion de que
Meyrink fue una de las “otras” fuentes para E/ Rey del Mundo de Guénon*. Pero como
“‘de Maistre” no puede desarrollar su diabdlica sugerencia debido a que René Guénon
claramente denuncié a Meyrink, intenta entonces elaborar su maquinacion usando otro
individuo similar: Alfred Kubin, que era amigo de Meyrink. “De Maistre” dice: “El libro de
Kubin [Die Andere Seite, “El Otro Lado”]... tiene una carga y un poder visionario
superiores comparado, por ejemplo, con la obra de Gustav Meyrink”*. En realidad, la
“superioridad” de Kubin es “inferioridad”, ya que, comparado con Meyrink, esta hundido
mucho mas profundamente en el reino de las fuerzas contra-iniciaticas.
Para “Louis de Maistre” las casi 1000 paginas no fueron suficientes para aclarar
el“enigma Guénon”, por lo que se public otro libro bajo otro seudénimo: Alexandre de
Danann, Un enviado de la Logia Blanca, B6 Yin Ra*, en donde nuevamente se
mencionan a Gustav Meyrink y a Alfred Kubin®, aunque esta vez se hace una
comparacion entre el libro de B6 Yin Ra, The Book of the living God [EI Libro del Dios
vivo], y El Rey del Mundo de Guénon®'.

Sin ninguna duda, E/ Rey del Mundo fue la obra mas discutida y atacada de Guénon,
y la nociéon de Agartha la mas criticada; se usaron montones de energia, odio y
sugerencias malintencionadas para aniquilar esta nocién. Ademas, como ya dijimos,
crear confusién es un ardid muy conveniente, que haria aparecer a Agartha como una
fantasia y a Guénon como un “ocultista” para nada mejor que Bd Yin Ra o Meyrink. Sin
embargo, el objetivo oculto no fue unicamente presentar a Guénon como un individuo
comun interesado en toda clase de asuntos ocultistas, sino sugerir su conexiéon con la
contra-iniciacion.

Por eso, si nos preguntamos ‘;por qué “de Maistre” se ocupd de escribir acerca de
Alfred Kubin?’, la respuesta es obvia: su objetivo es, claramente, crear confusién; pero,
ademas, sus esfuerzos apuntan a crear un paralelo entre Guénon y Kubin, no

% |bid. p. 315.

‘

“ Esto no es algo nuevo. Cuando el Baron Hund prometié revelar su gran secreto, todos
pensaban en algo magico y milagroso, pero su secreto era que todo masén es un Caballero
Templario. René Guénon fue muy explicito acerca de lo que realmente es el secreto iniciatico.
Muchos libros acerca de la Masoneria abusan hoy de la palabra “secreto” en sus titulos, pero son
solo el reflote del titulo de un libro escrito a finales del siglo dieciocho.

47 | 'Enigme René Guénon, p. 108.

*8 |bid. p. 139.

* Un envoyé de la Loge Blanche, B6 Yin R4, Arché, Milano, 2004. L’Enigme René Guénon et les
“Supérieurs Inconnus”, Contribution a I'étude de I'histoire mondiale “souterraine” también fue
publicada en 2004 por Arché.

% Un envoyé de la Loge Blanche, B6 Yin R4, pp. 22, 69, 93.

5" Ibid. p. 26. Ademas el autor, sin dejar de buscar las “fuentes” de Guénon, arriesga la hipotesis

de que tal vez la idea de Guénon acerca de la iniciacién y de la contra-iniciacion provenga de la
Hermetic Brotherhood of Luxor y de la Tachou Marou (ibid. p. 49).



comparando sus obras, sino sugiriendo similitudes en sus vidas, y por lo tanto, insinuar
que tuvieron una mentalidad similar.

“Louis de Maistre” titula un capitulo “Alfred Kubin el ‘profeta’ de Agartha”%?, que es un
titulo desafortunado y malintencionado, y sugiere, por supuesto, una similitud entre
Guénon y Kubin. Hay otros elementos, no especificados abiertamente pero si
insinuados: Kubin tuvo problemas de salud durante su juventud y era bastante sensible;
al igual que Guénon. Kubin fue llamado “el ermitafio de Zwickledt”; y segun los amigos
de “de Maistre”, Guénon fue llamado “el ermitafio de Duqqi”>.

Para el lector interesado en Kubin, el capitulo de “de Maistre” no ayuda mucho; para
el lector interesado en Guénon, el capitulo esta fuera de lugar y es inutil. Por eso, parece
que “de Maistre” escribié su capitulo para los “tradicionalistas” (véase la definicion de
Guénon), los ocultistas y los recienvenidos, con el objeto de corroer la reputacion de
René Guénon; al mismo tiempo, el autor (los autores) tiene como principal propésito
minar el concepto de Agartha. Llamar “profeta” de Agartha a Kubin, ain poniendo la
palabra entre comillas, es tan desmesurado que hay que pertenecer al “pais de los
suefos” de Twain para hacerlo.

“De Maistre” no se averglenza de decir que muchos de los temas desarrollados por
Kubin en su novela El Otro Lado fueron abordados luego por Guénon en E/ Reino de la
Cantidad y los Signos de los Tiempos®. Ademas, agrega que algunos de los temas de
El Otro Lado presentan en detalle inquietantes analogias con lo que Guénon y
Ossendowski dicen respecto de Agartha®. Como de costumbre, “de Maistre”, después
de arrojar semejante calumnia, simula objetividad, y agrega que estas son analogias y
no similitudes, y que hay diferencias fundamentales entre Guénon y Kubin. Si existen
diferencias fundamentales, por qué incluye entonces a Kubin en “El Enigma René
Guénon™ ;Tal vez porque Kubin, como Meyrink y otros, es mas compatible con la
mentalidad y el espiritu de “de Maistre™?

Alfred Kubin, el llamado “profeta” de Agartha®, es un triste personaje. Aunque no
tenga nada que ver con René Guénon, “Louis de Maistre” trata de fomentar una
conexion ilusoria para, como ya indicamos, degradar a Guénon. En su libro Mi Vida®,
Kubin describe una vida que solo es interesante porque muestra cémo funcionan la
pseudo-tradicion, la pseudo-iniciacién y las influencias contra-iniciaticas. Uno de los
maestros de Kubin no fue otro que Schopenhauer, y se sabe bien como critic6 Guénon
su mala influencia con relacion al Budismo®. El que Kubin descubrié a través de
Schopenhauer y Hermann Grimm, es decir, a través de la escuela alemana, es un
pseudo-budismo, un budismo deformado, para uso de occidente, y, al decir de Kubin,
fueron sus propias “conmociones morales”® las que lo hicieron volverse a él; no hay
necesidad de senalar el flagrante contraste entre Kubin y Guénon, pues su actitud es
exactamente la que Guénon criticd sin piedad®'. Es suficiente como para esperar lo

%2 | 'Enigme René Guénon, p. 133.
5

5f Alfred Kubin, L’Autre cété, Jose Corti, 2007; véase Une lecture de L'Autre coté de
Laurent Evrard, p. 368.

5 Xavier Accart, L’Ermite de Duqqi, Arché, 2001.
% |bid. p. 135.

% Ibid. p. 139.

5 | 'Enigme René Guénon, p. 133.

%8 Alfred Kubin, Ma vie, Allia, 2000.

% René Guénon, Orient et Occident, Guy Trédaniel, 1987, pp. 139-140. Ver Alfred Kubin, L’Autre
coté, Jose Corti, 2007, p. 318.

8 Kubin, Ma vie, p. 92.

& Ademas Kubin odiaba las matematicas (véase L’Autre cété, p. 303).



mismo respecto a Agartha, y nos preguntamos una vez mas: ;Por qué “de Maistre” se
ocup6 en escribir acerca de Alfred Kubin?
Kubin describe su practica “iniciatica” budista, que constituye un vivo ejemplo de lo que
Guénon sefalé que no se deberia hacer. De todos modos, sus practicas budistas sin
ninguna guia mantuvieron su interés sélo por diez dias®: después abandoné el budismo.
Si ahora nos volvemos a su libro El Otro Lado®®, no encontramos en él nada de
tradicional, sino una oscura parodia. El “centro” de Kubin se llama el “Imperio del Sueno”
y el “Emperador” es un tal Claus Patera®; encontramos asi la misma idea que en el caso
de Mark Twain. El “Imperio del Suefo”, ubicado en Asia, esta rodeado de una muralla
impenetrable, parodia de la muralla paradisiaca del Cusano; y es un refugio, dice Kubin,
para todos aquellos que estan en contra del mundo moderno, y en donde todo esta
organizado de acuerdo a la mas alta vida espiritual®. El autor es invitado a viajar por
esta “Tierra de Suefio”, lugar “secreto”, cuyo centro es una ciudad llamada La Perla®.
Obviamente, el palacio de Patera se encuentra en el centro de La Perla®. Pero lo que
parece ser s6lo una parodia de Agartha, de un centro espiritual, es, de hecho, un anti-
centro, porque aqui no existen ni el sol, ni la luna, ni las estrellas, sélo un cielo gris y un
rio oscuro llamado Rio Negro®. Tampoco existe ninguna vida espiritual, al contrario. Aun
cuando todas las religiones del mundo estan representadas en esta “Tierra de Sueno”,
existe una religion secreta, una especie de Francmasoneria®, y un Gran Templo
secreto™. Kubin presenta una raza extrafia con gente de ojos azules™, quienes, lo
sugiere hacia el final, podrian haber sido quienes manejaban los hilos de esta “Tierra de
Sueno”. Kubin inventé ademas un oponente, en apariencia, de Patera, el “Americano’,
que fundo una sociedad politica llamada “Lucifer”, cuando por su parte denuncia que
Patera es como una especie de Satan™. Y entonces Kubin usa su “imaginacion” para
describir la agonia y fin de la “Tierra de Suefo”, coronada por la lucha entre Patera y el
Americano™.

62 Ma vie, pp. 94-96.
83 Alfred Kubin, L’Autre c6té, Jose Corti, 2007.

5 |bid. p. 11
5 |bid. p. 12.

% |bid. pp. 21, 27.
57 |bid. p. 58.

% |bid. pp. 55-56.
% |bid. p. 86.

7 |bid. p. 124.

™ |bid. p. 158.

72 |bid. p. 174.

73 |bid. p. 180.

" |bid. p. 278. El Otro Lado es realmente aburrido. Por otra parte, a las escuelas norteamericanas
lesencantaria que fuera de lectura obligatoria para sus estudiantes, puesto que las Unicas obras
de interés para los consejos escolares son aquellas relacionadas con la insania mental y los
desordenes psicoldgicos (de ahi que su pintor favorito sea Van Gogh, quien se cortd una oreja). Y
no son los unicos, por supuesto. Deberiamos mencionar aqui un hecho curioso: las esculturas
antiguas mas famosas expuestas en el Museo del Louvre son la Venus de Milo y la Victoria de
Samotracia. ¢Por qué razon, cuando existen muchas otras esculturas griegas de similar belleza,
estas dos se convirtieron en las mas celebradas? La Unica razén es que estas dos piezas
particulares tienen algo especial: la Venus de Milo no tiene brazos y a la Victoria de Samotracia le
falta ademas la cabeza, y este tipo de mutilaciones encaja perfectamente con la mutilada mente



Insistimos en hablar de E/ Ofro Lado sélo para asegurarnos de que el lector
comprenda lo increiblemente poco inteligente y tortuoso que es El Enigma René
Guénon y los “Superiores Desconocidos”, Contribucién al estudio de la historia mundial
“subterranea”, escrita por “Louis de Maistre”. Como ya dijimos, parece que los mismos
autores del Enigma René Guénon pertenecieran a la citada “Tierra de Suefio”.
¢Como es posible que obras como EI Enigma René Guénon sean escritas y
publicadas?™ Bien, puesto que vivimos a finales del Kali Yuga, no deberiamos
sorprendernos de que sucedan estas cosas. Pero seamos mas explicitos. Si miramos a
nuestro alrededor, vemos que los lideres actuales de varios paises, no importa a qué
continente pertenezcan, parecen clones de la misma familia. Hoy los politicos son
elegidos basandose en un mismo criterio: deben tener una configuraciéon cerebral
especial, que respalde una mentalidad especial. Estos politicos se parecen entre si
debido a que tienen parecidas, si no idénticas, configuraciones cerebrales. Ademas, las
elecciones de hoy no son a favor de un candidato, sino en contra del anterior, lo que
significa que la gente “presiente” que algo esta realmente mal. Pero no hay nada mal en
eso. Puesto que nos encontramos a fines del Kali Yuga, existe una necesidad de tener
tales lideres. Ahora bien, las ultimas y mas inferiores posibilidades de manifestacion
tienen que ser agotadas, y para cumplir esta tarea el mundo necesita un tipo especial de
politicos con un tipo especial de cerebro. No podemos tener la esperanza de encontrar
un lider que redima o restablezca el mundo. Debido a que nos encontramos al final del
Kali Yuga, necesitamos falsos profetas, falsos héroes y falsos lideres, que, con sus
cerebros especiales, ayuden a ponerle fin al ciclo. Y suponemos que nadie sera tan
ingenuo de creer que los grupos detras de estos politicos tengan alguna idea de lo que
estan haciendo.

Por tales razones, son necesarias obras como El Enigma René Guénon. Como
dijimos antes, “Louis de Maistre” no es un caso aislado, sino que pertenece a la mayoria.
El mandamiento divino: “creced y multiplicaos”™, que al inicio del ciclo ayudaba al
desarrollo del mundo, ahora, hacia el final, ayuda a terminar el ciclo.

A la misma mayoria pertenece, por ejemplo, Jean-Marc Vivenza. Probablemente,
para los lectores de lengua inglesa [y también para los de lengua espafiola] este nombre
no signifique nada, lo que es algo bueno. Sin embargo, para nuestro articulo, que intenta
demostrar como aun hoy el “odio” a René Guénon se mantiene intacto, un fenémeno
sugiere claramente que ahora, mas que nunca, la obra de Guénon debe ser estudiada v,
dentro de lo posible, asimilada; para nuestro articulo, deciamos, es necesario enumerar
algunos de los autores contemporaneos que participan en el fendmeno arriba
mencionado, y Vivenza es uno de ellos.

Hoy existen diversos métodos usados para desviar de Guénon a la gente; uno de
ellos es mas bien tonto, y consiste en publicar diccionarios sobre Guénon. Vivenza
publicé en 2002 Le Dictionnaire de René Guénon (Le Mercure Dauphinois), y luego, en
2008, Graham Rooth publicé su Prophet for a Dark Age, A Companion to the Works of
René Guénon (Sussex Academic Press)”. Notamos la diabdlica maquinacién: ¢ para qué
estudiar a Guénon y perder un tiempo precioso, cuando tenemos a mano el “Diccionario
de Guénon”, donde esta todo lo que necesitamos? En primer lugar, un diccionario
sugiere “erudicion”, asi el lector tomara a Guénon por un comun erudito; en segundo
lugar, un diccionario sobre metafisica y Tradicion es un insulto, que desvia al lector del

moderna.

s Queremos mencionar aqui a modo de ejemplo un titulo mas: Mysteries and Secrets of the
Masons, de Lionel y Patricia Fanthorpe (The Dundurn Group, Toronto, 2006); este libro es una
completa pérdida de tiempo, ridiculo, aunque haya sido publicado jcon el apoyo del Consejo de las
Artes de Canada y financiado por el Gobierno de Canada!

6 Genesis 1:22.
" Debemos advertir que la Introduccién esta escrita por un individuo antitradicional, Mark

Sedgwick, cuyo intrincado libro Against the Modern World fue considerado por Rooth como “un
excelente reporte...”



significado de los estudios tradicionales y del conocimiento iniciatico.

En 2004, Vivenza, insistiendo en su campafa antitradicional, publicé un nuevo libro,
La Métaphysique de René Guénon, que tiene dos finalidades: la primera, sugerir que
existe una doctrina “guenoniana”, una metafisca “guenoniana”, inventada por René
Guénon, similar a los inventos de los fildsofos; la segunda, seducir a la atareada gente
moderna, que no tiene tiempo para leer, a leer, en lugar de todos los libros de Guénon,
un solo libro, el de Vivenza. ;No es realmente tonto? Pero es una cuestion que va mas
alla de la tonteria, es una manera astuta de condenar a Guénon al olvido.

En 2007, Vivenza decidié que ya era suficiente y que habia llegado el tiempo de dejar
las sutilezas, que después de todo no eran su fuerte, y publicé entonces un nuevo libro,
René Guénon et le Rite Ecossais Rectifié (Les Editions du Simorgh). En la tapa se
explica el titulo, para asegurarse de que todo el mundo pueda ver y entender de qué se
trata el libro: “clarificacién de los errores y confusiones de Guénon respecto a la doctrina
de los Elegidos Cohen, de la Ordre des Chevaliers Bienfaisants de la Cité Sante, y de la
teosofia de Louis-Claude de Saint-Martin”. j;No es increible?! No, no lo es, ya que el
hecho de que Vivenza, autor de un diccionario de Guénon, en el que presentaba los
puntos de vista de Guénon acerca de la Masoneria, y de un libro que intenta explicar “la
metafisica de Guénon”, se convierta en su enemigo declarado, no representa mas que el
desarrollo natural de un individuo que desde el comienzo era antitradicional, y
probablemente algo mucho peor.

El caso de Vivenza es interesante porque es un buen ejemplo de cdmo se ocultan los
individuos como “Louis de Maistre” y similares. En su nuevo libro, René Guénon y el Rito
Escocés Rectificado, Vivenza se regocija en deshacerse de las ensefanzas de Guénon
y usar un lenguaje caro al ocultismo, como por ejemplo “tradiciones religiosas”™.
Obviamente, no puede dejar de mencionar a la Ordre du Temple renové, que, hecho
curioso, él llama “Ordre renové du Temple”, y considera que su creacién tuvo lugar en
“circunstancias rocambolescas””. ; Rocambolescas?

Antes de agregar unas palabras acerca de este libro, digamos lo que le ocurrié a
Vivenza: considerd que habia llegado el momento de confesar que su maestro es Robert
Amadou. Otra vez, este nombre no significa nada para la mayoria, pero Amadou fue uno
de los que no pudieron aceptar la manera directa en que Guénon desveld la
inconsistencia, la farsa y la pseudo espiritualidad de varias érdenes ocultistas. Como
resultado de este vinculo con Amadou, Vivenza se vuelve inmediatamente en un
personaje sin ningun interés, aunque sus palabras rimbombantes (notable, maravilloso,
gran valor, esencia del sacerdote primitivo, elementos fundamentales, grandes y
profundas verdades, cuestiones iniciaticas®’), elogiadas por el ocultismo, lo convierten en
una lastimosa figura manipulada por las fuerzas adversas. También utiliza palabras
rimbombantes en contra de Guénon: una ignorancia increible, desconocimiento
completo, ignorancia absoluta, la “causa” guénoniana®, el absurdo de la mayoria de sus
[de Guénon] afirmaciones®. Al final del libro, Vivenza afirma que demostré la increible
mala fe o insondable ignorancia de Guénon respecto a la perspectiva martinista,
aunque, obviamente, en realidad no probé nada, sélo hablé de si mismo en una suerte
de delirio, profiriendo con arrogancia que Robert Amadou y Vivenza conocen mejor lo
que Martinez de Pasqually quiso expresar, incluso mas jque el propio Martinez de

8 René Guénon et le Rite Ecossais Rectifié, p. 15.
 bid. p. 23.

8 E| Gltimo libro de Jean-Pierre Laurant sobre Guénon lleva el titulo: René Guénon, Les enjeux
d’une lecture. Remarquable, merveilleux, grand valeur, essence du sacerdote primitive, elements
fondamentaux, grandes et profondes vérités, enjeux initiatiques.

8 ; La “causa” guénoniana? Pronto escucharemos acerca de la “Conspiracion guénoniana’.

8 Después de escribir un “Diccionario de Guénon”, ahora Vivenza jregafia y da lecciones a
Guénon! Obviamente, pertenece a la “Tierra de Suefios” de Kubin. Une stupéfiante ignorance,
complete méconnaissance, absolue ignorance, la “cause” guénonienne, I'absurdité de la plupart de
ses [de Guénon] assertions. Incroyable mauvaise fois ou insondable ignorance... la perspective
saint-martinienne



Pasqually! jSeguramente tuvieron contacto directo con El Otro Lado!

Vivenza se atreve a afirmar (¢;por qué no?) que “el autor de Apreciaciones sobre la
Iniciaciéon detectd, aun de una manera confusa, que en las obras de Martinez y sus
discipulos reside un misterio de naturaleza superior"®. Y Vivenza considera que esta
haciendo un trabajo caritativo al no mencionar la incertidumbre respecto a la ortodoxia
de Guénon, aunque de todos modos la menciona; en realidad la intencién caritativa no
es tal, después de todo, porque Vivenza enumera en desorden los errores de Guénon:
su teoria de los ciclos®, su creencia® en la existencia de un “Rey del Mundo”, su idea de
que Cristo fue solo (¢,?) un avatara®. Y algunas veces llama a Guénon el habitante de la
villa Duqqi en el Cairo y otras el Maestro del Cairo (a veces el maestro del Cairo). Y ni
hablar de que Vivenza atribuye a Guénon todas las verdades encontradas en los textos
sagrados; tal vez ignore, por ejemplo, que René Guénon no escribié los Upanishads.

¢ Deberiamos continuar? Podriamos describir a Vivenza con sus propias palabras:
una ignorancia increible, desconocimiento completo, ignorancia absoluta, increible mala
fe o insondable ignorancia, incapaz de comprender, pero estas palabras son demasiado
suaves para él, y se quedan cortas.

Lo realmente triste es que autores como Jean Chopitel y Christiane Gobry, que
escribieron un libro relativamente inofensivo titulado René Guénon, Messager de la
Tradition Primordiale et Témoin du Christ Universel (Le Mercure Dauphinois, 2010)%,
comienzan su trabajo con una publicidad desagradable, sugiriendo a los lectores la
lectura del Diccionario de René Guénon de Vivenza, en el que se “expone
magistralmente una buena parte de las caracteristicas de la obra guénoniana”®,
¢¢,¢,Magistralmente??? ;No saben que Vivenza es incapaz de exponer por si mismo
nada tradicional?

Al final del presente articulo queremos mencionar a otro autor, Roland Lardinois, que
escribié un libro titulado L’lnvention de lInde, Entre ésotérisme et science (CNRS
Editions, 2007), donde entre otras cosas menciona a René Guénon. Lardinois presenta
“dos posiciones proféticas”, la de Guénon y la de Romain Rolland. ;Cémo puede
compararse o asociarse a René Guénon con Romain Rolland?® Rolland, dice Lardinois,
fue un ‘“iniciado en la cultura de la India”, lo que nos hace comprender la terrible
confusién reinante en la mente del autor. También habla del “sincretismo inspirado por
un tradicionalismo Vedanta-ocultista” de Guénon y su funcién respecto a la “unificacion
sincrética”. Podemos ver, por tanto, que hoy no sélo los politicos tienen una clase
especial de cerebro.

8 René Guénon et le Rite Ecossais Rectifié, p. 55.

8 Si, es exactamente lo que dice Vivenza: la teoria de los ciclos cosmicos es una teoria de
Guénon.

8 Si, “creencia”!

% |bid. p. 60.
8 Sin embargo, erréneamente hablan de la “doctrina” de René Guénon, de que sus libros fueron
escritos “para todo el mundo”(!!!), que Guénon nacié en 1884 (cuando en realidad naci6 en 1886),

y acerca de “El Kird” (¢,?).

8 Tal vez los autores creyeron que con semejante publicidad compensaban la ayuda de Vivenza
de publicar su libro en Le Mercure Dauphinois.

8 René Guénon es llamado Abdel Wahed Safia (p. 187), cuando su nombre islamico es en
realidad Abd al-Wahid Yahya.



