
Ahile Z. VERESCU 
coordonator 

 
DISCIPOLI 

GUÉNONIENI  
DIN ROMANIA 

 

 

 

 
 

Editura CIVITAS



  
Descrierea CIP a Bibliotecii Naţionale a României 
Discipoli guénonieni din România / coord.: Ahile Z. 
Verescu. - Bucureşti :  
     Civitas, 2012 
     ISBN 978-606-93149-0-6 

I. Verescu, Ahile (coord.) 

14(498) 
 

 
Responsabilitatea privind conţinutul textelor  
revine în exclusivitate fiecărui autor în parte 

 
 
 

 
Bucureşti, România 

Director general: Nicolae Diaconescu 
Coperta şi ilustraţia: Augustin Ioan 

Concepţia grafică, machetarea şi tehnoredactarea: Luminiţa Login 
Toate drepturile asupra acestei ediţii aparţin Editurii Civitas. Reproducerea, 

fie şi parţială şi pe orice suport, este interzisă fără acordul prealabil al 
editorului, fiind supusă prevederilor legii drepturilor de autor. 

ISBN 978-606-93149-0-6                      Apărut noiembrie 2012 

 
Exemplarul nr. 



CUPRINS 
Prolog ________________________________________________ 5  
PARTEA I-a - VASILE LOVINESCU _____________________ 11 

Vasile Lovinescu - repere biobibliografice ...................................13 
Laurenţiu HORODNIC 

Laudă numelui...............................................................................18 
Roxana CRISTIAN 

Unicitatea  lui  Vasile  Lovinescu .................................................21 
Florin  MIHĂESCU 

Lucifer în scrierea  lui Vasile Lovinescu.......................................26 
Vili I. COTRESCU 

Jurnalul alchimic şi tradiţia perenă................................................44 
Leo ARTEANU  

Geticus hiperboreus.......................................................................50 
Marian VASILE 

Simbolistica Văduvei.....................................................................54 
H. RADU 

Exerciţiu de imaginaţie .................................................................63 
Ahile Z. VERESCU 

Maestrul spiritual şi calea..............................................................65 
Teodoru  GHIONDEA  

PARTEA a II-a – MIHAIL / MICHEL VÂLSAN _____________ 71 
Mihail / Michel Vâlsan - repere biobibliografice  ........................73 

Laurenţiu HORODNIC 
Vâlsan despre René Guénon ca maestru .......................................77 

Augustin IOAN 
Mihail Vâlsan – Maestru spiritual, continuatorul   
lui René Guénon............................................................................84 

H. RADU 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

4 

Catena aurea ..................................................................................94 
Mircea ARNĂUTU  

PARTEA a III-a – MARCEL / MIHAIL AVRAMESCU ______ 115 
Marcel / Mihail Avramescu - repere biobibliografice.................117 

Laurenţiu HORODNIC 
Marcel Avramescu, adept guénonian ..........................................120 

Laurenţiu VÎNĂU 
Logosul lui Marcel Avramescu ...................................................124 

Ahile Z. VERESCU & AMMON 
Părintele Mihail Avramescu........................................................156 

Silviu MIRON  
PARTEA a IV-a  - ANTON DUMITRIU __________________ 165 

Anton Dumitriu - repere biobibliografice ...................................167 
Laurenţiu HORODNIC 

Philosophia mirabilis / perennis după Anton Dumitriu...............170 
Ion RUSU 

Homo universalis în opera lui Anton Dumitriu...........................189 
Ion RUSU 

Sophos, purtătorul de adevăr şi neuitare .....................................195 
Ahile Z. VERESCU  

PARTEA a V-a - ALTE ASPECTE TRADIŢIONALE________ 201 
Funcţiunea tradiţional-masonică .................................................203 

Ahile Z. VERESCU  
René Guénon şi angoasa metafizică ............................................216 

Alex. GRIGORESCU 
Shakespeare şi sânzienele............................................................222 

Florin MIHĂESCU  
Tradiţii. O privire de ansamblu ...................................................225 

Augustin IOAN   



 

PROLOG 

n prefaţa cărţii „Recitindu-l pe Guénon” (2011), mărturiseam 
despre existenţa grupului nostru de entuziaşti, peregrini întru 

cunoaştere spirituală, căutători de lumină, animaţi de ideea 
împărtăşirii sacrului. Pentru noi, simpozionul organizat la Academia 
Română, în data de 19 noiembrie 2011, spre a marca 125 de ani de la 
naşterea maestrului nostru, a constituit o primă ieşire în public.  

De la evenimentul menţionat mai sus a trecut, iată, un an, cu 
bune şi cu rele, timp în care noi am continuat să ne întâlnim şi să con-
stituim, puţin câte puţin, un tezaur comun de cunoaştere, adăugând, 
fiecare după puterile lui, atât cât a putut, observaţii, constatări şi 
chiar unele contribuţii ineditele. Astfel, din postările pe blogul, încă 
accesibil, http://reneguenon339.blogspot.com/, dedicat în exclusivitate 
patronului nostru spiritual, s-a alcătuit o adevărată arhivă publică ce 
poate fi utilizată fecund într-o eventuală documentare tematică. Încet 
dar sigur, blogul acesta a devenit neîncăpător aşa că l-am transformat 
într-o platformă on-line intitulată www.reneguenon.ro, având aceeaşi 
destinaţie, anume de a găzdui arhiva noastră de date, informaţii şi 
cunoştinţe despre René Guénon şi opera sa. Veţi putea regăsi pe 
acest site articole, recenzii, traduceri, un forum de discuţii, precum 
şi informaţii / fotografii de la simpozioanele noastre tematice. În 
mod natural şi firesc, aş spune, s-au adunat aici şi referinţele 
biobibliografice cu privire la discipolii guénonieni din România, în 
special cele care fac trimitere la Vasile Lovinescu, Michel Vâlsan, 
Marcel Avramescu şi Anton Dumitriu. 

În seria întâlnirilor despre care aminteam mai sus, trei eveni-
mente ar putea fi menţionate aici, dată fiind amploarea şi pro-
funzimea dezbaterilor ocazionate de acestea. Prima dintre întâlniri a 
fost reuniunea grupului nostru, ce s-a desfăşurat la finele lunii 
ianuarie 2012, sub genericul „Homo universalis după Michel 
Vâlsan”; nu ne-am limitat, însă, doar la această tematică; au mai 

Î 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

6 

fost abordate subiecte precum epistolarul lui Michel Vâlsan cu 
Vasile Lovinescu şi Anton Dumitriu, învestirea lui Vâlsan în calitate 
de continuator al lui René Guénon pe linie sufită în vestul Europei, 
particularităţile tehnicilor islamice de elevare spirituală etc. 

O lună mai târziu, în februarie, ne-am concentrat pe subiectul 
Marcel / Mihail Avramescu. În cadrul acelei reuniuni, revista 
„Memra”, în copie, desigur, a putut fi răsfoită, la propriu, de către cei 
interesaţi şi astfel, fiecare în parte şi-a putut formula observaţiile şi 
comentariile în legătură cu nivelul cunoaşterii spirituale din România 
interbelică, influenţa lui René Guénon asupra intelectualilor vremii şi 
chiar despre participarea directă a maestrului, la acel început de 
drum editorial, prematur întrerupt din motive care, deocamdată, se 
sustrag înţelegerii noastre. Am mai vorbit atunci, de asemenea, şi 
despre cazul „Rugul aprins” de la Mânăstirea Antim şi despre miste-
riosul călugăr Ivan Kulâghin, cel care a readus, pe aceste meleaguri, 
flacăra isihastă, ca metodă specific ortodoxă de cunoaşterea lui 
Dumnezeu ca Lumină lăuntrică şi de vedere în duh. 

În sfârşit, la data de 28 martie 2012, în sala „Thoma Ionescu” 
a bibliotecii de la Facultatea de Medicină şi Farmacie „Carol 
Davila” din Bucureşti, a avut loc simpozionul „Vasile Lovinescu, 
discipol guénonian”. La eveniment au participat, ca invitaţi de 
onoare, doamna Roxana Cristian şi domnul Florin Mihăescu care au 
şi prezentat, de altfel, interesante prelegeri privind unicitatea celui 
omagiat în cultura şi spiritualitatea românească. Pentru publicul 
select care a participat la întrunirea noastră, la fel de captivante au 
fost, probabil, şi celelalte comunicări, unele dintre acestea fiind 
preluate în cadrul prezentului volum. 

Şi iată cum, din aproape în aproape, temele dezbătute în cursul 
anului, noile cunoştinţe acumulate, precum şi evenimentele pe care  
le-am amintit, toate acestea la un loc au impus, cumva, în mod natural, 
titlul cărţi pe care o prezentăm în acest an ca pe o modestă contribuţie 
menită să relanseze interesul faţă de René Guénon şi deopotrivă, faţă de 
discipolii săi, originari din România şi operele acestora. Ar mai fi de 
observat aici că influenţa metafizicianului din Blois asupra intelighen-
ţiei româneşti nu se limitează doar la cei doi mari discipoli guénonieni,  
Vasile Lovinescu şi Michel Vâlsan, la care se adaugă Marcel 



Prolog 

 

7

Avramescu, asimilat, de regulă, în această suită, cu toate că nu a fost 
iniţiat, ca atare, în sufism . 

Nume la fel de importante pot fi descoperite în acest mirific şi 
fecund areal de spiritualitate şi tradiţie. În lucrarea sa „Guénon în 
România”, apărută la noi, în traducere, la Editura Vremea (2003), 
Claudio Mutti îi nominalizează, la loc de frunte, pe Mircea Eliade şi 
Anton Dumitriu. Se cunoaşte astăzi cu certitudine că Mircea Eliade, 
eminentul savant în istoria religiilor de mai târziu, a fost, în 
tinereţea sa, un guénonian convins şi asta nu doar pentru că publica, 
sub pseudonim, desigur, în „Memra” lui Marcel Avramescu. Un ochi 
avizat poate sesiza cu uşurinţă, în întreaga sa operă, un subtil 
transfer de viziune guénoniană privind fenomenul religios şi cel 
iniţiatic. Chiar dacă Mircea Eliade a făcut, cumva, invizibile relaţiile 
sale de tinereţe cu Guénon şi scrierile lui, influenţa acestuia rămâne 
vie şi suficient de detectabilă în opera savantului. 

Anton Dumitriu, autorul celor mai bine cotate volume de Istoria 
(1969) şi Teoria (1973) logicii din cultura română, a avut faţă de 
opera guénoniană o poziţionare vag contradictorie. Iniţial, la tinereţe, 
în „Orient şi occident” (1943) Anton Dumitriu îl contest viguros pe 
René Guénon, mai apoi acceptă, în parte, şi chiar internalizează, în 
opera sa intitulată „Culturi eleate şi culturi heracleitice” (1987), 
ideile şi conceptele guénoniene. Totuşi, semnul cel mai pregnant prin 
care Anton Dumitriu se relevă ca fiind convertit la logica lui René 
Guénon este abordarea adoptă în metodologia sa de lucru, cea care a 
stat la baza elaborării a trei dintre lucrările sale de referinţă, 
„Philosophia mirabilis” (1974), „Alétheia” (1984) şi „Homo univer-
salis. Încercare asupra naturii realităţii umane” (1990). 

Dacă privim sub aspect strict formal şi iniţiatic, sigur, Anton 
Dumitriu nu este un ucenic guénonian în adevăratul sens al cuvân-
tului iar includerea sa în această categorie ar putea fi taxată drept 
abuzivă, forţată. Cu toate acestea, dată fiind influenţa evidentă pe 
care Guénon o exercită, prin opera sa dar şi prin cei doi discipoli 
români unanim recunoscuţi ca atare, asupra protagonistului nostru, 
nu poate fi ignorată ipoteza unei puternice filiaţiuni ideatice. Intrând 
mai adânc în atelierul în care Anton Dumitriu îşi plămădea creaţia 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

8 

vom identifica numeroase motive pentru a-l asimila pe acesta, in 
extenso, cu un veritabil discipol guénonian, în rând cu Lovinescu şi 
Vâlsan. Întru susţinerea acestei cauze poate fi invocată, la loc de 
cinste, inclusiv corespondenţă dintre cei menţionaţi. Din scrisorile 
lor, atâtea câte s-au publicat, răzbate un subtil şi inefabil parfum de 
împărtăşire şi slujire în comun a unor valori şi idealuri spirituale 
tradiţionale. Cei trei vorbesc, între ei, ca şi cum ar fi fraţi proveniţi 
din acelaşi tată, René Guénon, desigur, de la care au moştenit, în 
secret, un cod miraculos şi tainic de descifrarea realităţii spirituale, 
împreună cu misiunea de a-l transmite celor ce dau semne că pot 
intra în rezonanţă cu ei. 

În fond, René Guénon a avut doar doi discipoli români: Mihail 
Vâlsan, în Occident și Vasile Lovinescu, în Estul Europei; ei au 
primit, în mod regular, inițierea sufită și au lucrat efectiv, în această 
tradiție, împreună cu maestrul lor.  

Marcel Avramescu nu a fost un ucenic guénonian, în 
adevăratul înțeles al cuvântului; el ar putea fi doar asimilat în rând 
cu ceilalți, îndeosebi, pentru că are meritul de a fi făcut posibilă 
apariția revistei Memra în România interbelică.  

In extenso, mai pot fi incluși în această categorie, Anton 
Dumitriu și Mircea Eliade, atât pentru proximitatea lor evidentă cu 
lucrările maestrului, cât și pentru faptul că opera lor integrează un 
subtil transfer de viziune și metodologie guénoniană. 

În cartea sa „Guénon în România”, amintită mai sus, Claudio 
Mutti trece în revistă intelectualii români care, sub o formă sau alta, 
lasă să se întrevadă amprenta maestrului asupra operei lor. Unii 
dintre aceştia îşi asumă, în mod explicit, filiaţiunea guénoniană, alţii 
doar sugerează această descendenţă, în timp ce, o a treia categorie 
se delimitează cu prudenţă excesivă, aş zice, de maestrul nostru, cu 
toate că se vede limpede preocuparea lor în a recepta influenţa 
respectivă şi, în egală măsură, metodologia consacrată de Guénon. 
În lucrare sunt menţionaţi, Florin Mihăescu, lider incontestabil al 
guénonienilor români, Gelu Voican-Voiculescu, autor al excelentei 
monografii „René Guénon – un mărturisitor al predaniei”, Editura 
Georgiana (1994), şi al volumului „Note de lectură – René Guénon 



Prolog 

 

9

despre Leibniz şi metoda infinitezimală”, Editura Semne (2008), 
Andrei Pleşu, promotor al publicării unor ediţii româneşti ale 
lucrărilor semnate de Guénon, Dan Stanca, important romancier şi 
eseist contemporan şi alţii. Este remarcată, de asemenea, Editura 
Rosmarin condusă de distinsa doamă Roxana Cristian pentru efortul 
acesteia de a publica opera celui mai important şi mai cunoscut 
discipol guénonian român, Vasile Lovinescu. 

Lista guénonienilor români este, însă, mult mai consistentă. 
Vom risca, în continuare, o scurtă enumerare, fără a avea nici cea 
mai mică pretenţia că am inclus aici pe toţi cei care au lucrări 
importante în materie. Astfel, Teodoru Ghiondea, Marcel Tolcea, 
Mircea A. Tămaş, Anca Manolescu, Daniel Hoblea, Simona-Grazia 
Dima, Silvia Chiţimia, Vintilă Horia, Virgil Cîndea, Mihnea 
Căpruţă, Marius Vasileanu, Emilian Dobrescu pot fi incluşi, fără 
rezerve, în pleiada de guénonieni români, un fel de „al treilea val”, 
dacă ne este permisă o mică figură de stil. De fapt, în acest context 
mai larg se înscrie şi contribuţia noastră minoră, cartea de faţă, o 
culegere de texte având tangenţă cu problematica tradiţională, 
observaţii şi interpretări menite să evidenţieze şi să aducă în 
actualitate concepţia guénoniană aşa cum a fost aceasta înţeleasă de 
către principalii săi discipoli, originari din România. 

La finalul acestei introduceri, se cuvine ca autorii articolelor 
să mulţumească tuturor celor care au contribuit la apariţia cărţii, 
pentru profesionalism, implicare şi solicitudine, în mod deosebit 
doamnei Luminiţa Login şi întregului colectiv editorial care, într-un 
timp record, au făcut ca intenţiile noastre să se concretizeze. 
Mulţumim, de asemenea, sponsorilor noştri, ştiuţi şi neştiuţi, precum 
şi lui Augustin Ioan pentru inspirata sa grafică inserată în carte, o 
perspectivă simbolică asupra Cerului care, oricum, este implicat în 
toate cele ce sunt, au fost şi vor fi, pe faţa Pământului.  

 
     Ahile Z. VERESCU





 

 
 

PARTEA I-a 
VASILE LOVINESCU 

 

 





VASILE LOVINESCU -  
REPERE BIOBIBLIOGRAFICE                     

Laurenţiu HORODNIC 
 

 
 

asile Lovinescu s-a născut pe 17 decembrie 1905 în Fălti-
ceni, fiul mai mare al lui Octav Lovinescu, avocat şi al 

Anei Cetăţeanu. Tatăl, frate cu criticul literar Eugen Lovinescu, se 
trăgea de loc din comuna Rădăşeni, iar mama sa din localitatea 
Subcetate, având în ascendenţă pe scriitorul Ion Budai-Deleanu. 

Scriitorul a mai avut doi fraţi: Octav, ce a profesat avocatura 
(1913-1945), şi Horia, un reputat dramaturg (1917-1983). 

Familia sa a dat ţării şi literelor noastre mai mulţi scriitori, 
între care amintim pe: Anton Holban (văr), Monica Lovinescu 
(verişoară) şi Alexandrina Lovinescu (verişoară).  

Copilăria în Fălticeni, pe atunci un târg patriarhal, a fost una 
obişnuită, normală, „adică fabuloasă”, exact cum va menţiona, mai 
târziu, scriitorul însuşi. 

1912 – Urmează şcoala primară şi gimnaziul în "urbea natală", 
la gimnaziul "Alexandru Donici", unde bunicul său, Vasile, era 
profesor şi director. 

1920 – Familia sa se mută la Bucureşti, unde tatăl său a 
profesat avocatura. Vasile Lovinescu urmează liceul la Colegiul 
„Sfântul Sava”. Ulterior, după revenirea familiei în Fălticeni, el va 
rămâne în Capitală, unde urmează studiile Facultăţii de Drept, nu 
pentru că ar fi avut vreo înclinaţie pentru această disciplină, ci pentru 
a rămâne în profesia tatălui său. 

1928 – După terminarea facultăţii Vasile Lovinescu profesează 
ca jurisconsult la diverse societăţi, la primăria municipiului şi apoi, 
cu unele întreruperi, la Creditul Minier, până în anul 1947 când 

V 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

14 

instalarea dictaturii comuniste îl obligă să renunţe. În tot acest timp 
însă, principala preocupare a tânărului rămâne spiritualitatea şi tot 
ceea ce ţine de ea. 

În acest domeniu, el publică în anii '30 numeroase articole şi 
eseuri în revistele vremii: Viaţa Literară, Viaţa Românească, 
Adevărul Literar şi Artistic, Credinţa, Familia, Azi, Vremea, precum 
şi câteva traduceri din limbile germană, franceză şi engleză. 

Figura care îl atrage în aceste începuturi de studii tradiţionale 
este cea a misticului Bo Yin Ra, german de origine, care a avut, se 
pare, o rataşare iniţiatică la o organizaţie cosmologică din Asia 
Centrală, ca şi cea a scriitorului german Gustav Meyrink. 

Din cărţile lui Bô-Yin-Rô, Vasile Lovinescu află de cartea lui 
René Guénon „Le Roi du Monde”, pe care o şi traduce, însă fără să o 
poată publica. Acesta a fost un moment de cotitură, din acest mo-
ment gânditorul tradiţional francez devenind mentorul său spiritual. 

1934 – Îşi începe corespondenţa cu René Guénon, retras între 
timp la Cairo, corespondenţă care va dura neîntrerupt până în anul 
1940, în paralel cu o meditaţie susţinută asupra cărţilor lui şi a 
marilor texte ale esoterismului universal. 

Chiar dacă va continua să scrie în reviste şi să aibă relaţii cu 
unii scriitori români ca Dan Botta, Dan Petraşincu, Anton Dumitriu, 
Mircea Eliade şi mai ales Sandu Tudor, atenţia lui principală se 
îndreaptă spre obţinerea unei iniţieri. 

1935 – Face un pelerinaj la Muntele Athos, căutând o binecu-
vântare isihastă, pe care ar fi putut-o obţine, cu condiţia să rămână 
într-o mănăstire; nefiind cetăţean grec, lucrul nu era posibil pe 
vremea aceea. 

1936 – La sfatul lui René Guénon, pleacă în Franţa, la 
Amiens, şi în Elveţia, la Basel, unde trece printr-o iniţiere alawită, 
după care se întoarce în ţară. Nu e vorba de o convertire la Islam, 
cum greşit s-ar putea crede, ci de integrarea într-o organizaţie 
ezoterică universală (sufism), încă vie şi efectivă. 

De aici încolo, principala preocupare a lui Vasile Lovinescu 
va fi realizarea spirituală. Va mai publica, în 1936-1937, în revista 
„Etudes Traditionnelles”, sub pseudonimul Geticus, un studiu în 
limba franceză, de istorie şi geografie mitică, intitulat “La  
Dacie Hyperboreene”. 



Vasile LOVINESCU 

 

15

1939 – Mai face o călătorie în Franţa, pentru a relua legătura 
cu Frithjof Schuon, maestrul său spiritual. Aici îl reîntâlneşte şi pe 
Mihail Vâlsan, rămas la Paris ca diplomat, care primise şi el o 
iniţiere din aceeaşi sursă şi care va întemeia în curând, la Paris, o 
tariqah condusă chiar de el. 

1940 – În timpul războiului, reformat din cauza deficienţei de ve-
dere, Vasile Lovinescu îşi va împărţi timpul între ritualul iniţiatic şi me-
ditaţia asupra textelor sacre, între Fălticeni şi Bucureşti, unde se va sta-
bili definitiv, cu un scurt intermezzo administrativ la primăria oraşului 
Fălticeni (unde a ocupat funcţia de primar în timpul regimului legionar). 

1945 – Are loc căsătoria cu Steliana-Victoria Păunescu, care îi 
va fi o fidelă „păzitoare a pragului” şi o constantă „piatră de şlefuire”. 

În timpul refugiului de la sfârşitul războiului, casa şi biblioteca 
de la Fălticeni îi vor fi devastate, ceea ce nu-l va rupe de locul natal, 
deşi va continua să trăiască, într-o demnă sărăcie, în Bucureşti. 

1948 – Întemeiază în Bucureşti, cu ajutorul lui Mihail Vâlsan, 
un grup iniţiatic pe care îl va conduce până prin 1958 când, din cauza 
izolării şi a ambianţei ostile, grupul se va dizolva. În toată această 
perioadă, Vasile Lovinescu renunţă la scris, consacrându-se ritualului 
şi realizării spirituale, împreună cu grupul respectiv, totul rămânând 
ascuns lumii profane. Întreţine legături prin scrisori cu Frithjof 
Schuon, Titus Burckhardt şi Michel Vâlsan 

1958 – Întâlneşte la Fălticeni pe subtila, dar puţin cunoscuta 
poetă Lucreţia Andriu (1913-1964), în casa din Bucureşti unde 
întemeiază un cerc de studii şi meditaţie tradiţională, pe care-l va 
numi mai târziu, în unele scrisori, „fraternitatea lui Hyperion”. 

Din acest grup vor face parte poetul Radu Vasiliu (1923-1990), 
Florin Mihăescu, Roxana Cristian, Viorica Mosinschi (1913-1980), 
Mariana Veleanu (1922-1975), Raluca Vasiliu, Margareta Vasiliu 
(1942-1996), Teodoru Ghiondea, Dan Stanca. Activitatea acestui grup 
va continua aproape săptămânal, cu excepţia lunilor de vară, când V. 
Lovinescu se retrăgea la Fălticeni, menţinând legătura prin scrisori. 

 Aceasta insulă de libertate spirituală va continua astfel să existe 
în anonimat şi să „activeze”, în ciuda ambianţei ostile şi amenin-
ţătoare, puternic polarizată de prezenţa intelectuală a lui Lovinescu. 
Baza studiilor şi meditaţiilor o va constitui opera lui René Guénon, dar 
şi textele sacre ale marilor tradiţii exo şi ezoterice universale. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

16 

După moartea prematură a Lucreţiei Andriu, grupul se va 
reuni cu aceeaşi regularitate, în alte locuri, până în anul 1980, când 
Vasile Lovinescu se retrage la Fălticeni. 

Încă din 1964, Vasile Lovinescu îşi reia scrisul, resimţind 
nevoia de a fixa adevărurile tradiţionale care, transmise numai oral, 
riscau să se dilueze sau chiar să se piardă. 

Aşa se încheagă între 1964-1972 cele două studii, „Al patrulea 
hagialâc” (despre universul romanului lui Mateiu Caragiale, „Craii 
de curtea veche”, şi „Creangă şi Creanga de Aur”, o interpretare 
ezoterică a basmelor lui Ion Creangă, publicate mai târziu, care, pe 
măsura elaborării, erau citite în grup, ca, de altfel, aproape toate 
celelalte scrieri ale sale, fiind apoi difuzate în copii dactilografiate. 

1972 – După terminarea acestor studii, în anii '70, V. Lovi-
nescu va continua să scrie eseuri şi studii de mai mică întindere pe 
teme tradiţionale, comentarii de folclor şi opere spirituale, studii de 
istorie şi geografie sacră. El putea fi văzut aproape zilnic la 
Biblioteca Academiei, studiind texte sacre şi lucrări rare. Un timp, 
scriitorul a ţinut un jurnal conţinând meditaţii de o mare pătrundere 
spirituală, mergând de la doctrină şi simbol la tehnica iniţiatică. 

1980 – Scriitorul se retrage definitiv la Fălticeni, în casa 
părintească de pe Strada Sucevei, devenită între timp Galeria 
Oamenilor de Seamă (1972), prin donaţia şi grija soţiei sale. 

Se stinge din viaţă pe data de 14 iulie 1984. 
Vasile Lovinescu a fost un trăitor efectiv al stărilor de 

conştiinţă superioară. Numai aşa se poate explica selecta înţelegere a 
subtilului relevată prin opera sa. Simpla erudiţie, oricât de completa 
ar fi aceasta, nu poate asigura deplina clarificare a mentalului. 
Neamul românesc nu a avut mulţi fii asemenea lui Vasile Lovinescu 
şi de aceea noi, ca iniţiaţi, avem datoria să-i cinstim nemurirea pe 
care iată, şi-a câştigat-o cu trudă şi cu sacrificiu, pe timpul vieţii 
pământeşti. Preocuparea maestrului pentru perfecţionarea metodelor 
şi tehnicilor iniţiatice, precum şi publicarea unor lucrări de referinţă 
în această materie (Jurnal alchimic, Însemnări iniţiatice şi Meditaţii, 
simboluri, rituri) reprezintă un element de pionierat în România şi, 
totodată, o contribuţie de excepţie privind practicarea artei regale de 
prefacere a plumbului în aur, a materiei prime în piatră filozofală.   



Vasile LOVINESCU 

 

17

După decembrie 1989 apar în periodice numeroase fragmente 
din opera lui Vasile Lovinescu şi diferite prezentări ale omului şi 
operei (Caiete Critice, România Literară, Steaua, Cotidianul LAI, 
Timpul, Manuscriptum, Cronica, Echidistanţe).  

Opera 

Al patrulea hagialâc (Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1981; 
ediţia a II-a, Ed. Rosmarin, Bucureşti, 1996) 

Creangă şi Creanga de Aur (Ed. Cartea Românească, 1989; ediţia a 
II-a integrală, Ed. Rosmarin, Bucureşti, 1996) 

Monarhul ascuns (Ed. Institutul European, Iaşi, 1992; ediţia a II-a, 
Ed. Institutul European, Iaşi, 1999 

Incantaţia sângelui (Ed. Institutul European, Iaşi, 1993; ediţia a II-a, 
Ed. Institutul European, Iaşi, 1999 

Mitul sfâşiat (Ed. Institutul European, Iaşi, 1993; ediţia a II-a, Ed. 
Institutul European, Iaşi, 1999 

Interpretarea ezoterică a unor basme şi balade populare româneşti 
(Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 1994; ediţia a II-a, Ed. 
Cartea Românească, Bucureşti, 2000) 

Jurnal Alchimic (Ed. Institutul European, Iaşi, 1994; ediţia a II-a, Ed. 
Institutul European, Iaşi, 1999) 

Steaua fără nume (Ed. Rosmarin, Bucureşti, 1994) 
Dacia hiperboreană (Ed. Rosmarin, Bucureşti, 1994; ediţia a II-a, 

Ed. Rosmarin, Bucureşti, 1996) 
Scrisori crepusculare (Ed. Rosmarin, Bucureşti, 1995) 
O icoană creştină pe Columna Traiana (Ed. Cartea Românească, 

Bucureşti, 1996) 
Însemnări iniţiatice (Ed. Rosmarin, Bucureşti, 1997) 
Meditaţii, simboluri, rituri (Ed. Rosmarin, Bucureşti, 1997) 
 



LAUDĂ NUMELUI                                   

Roxana CRISTIAN 
 

 
umele i se potrivea întocmai ca în dictonul hermetic: vas 
tuus est mensura Ignis tui. Numele Vasile i-a cuprins 

vasul vieţii şi recipientul său a fost totdeauna pe măsura focului său. 
Flacăra care  l-a aprins a strălucit egală cu ea însăşi, până la 
marginile ambarcaţiunii şi pe mare departe de unde curge şi azi ca 
rouă de lumină şi face să înverzească pârjolitele câmpii ale inimii. 
Căci Asemenea cheamă pe asemenea, Inima vorbeşte inimii.  

Vasul a fost emblema spirituală a inimii sale. La început, în 
vasul său a răsunat numele Lala, căci aşa se  autostriga micul neofit 
în prima copilărie. Repetată zilnic, silaba suverană îi vădea vocaţia 
de contemplativ: La-la.  

Târziu, mult după petrecerea sa prin această lume, s-a dezvă-
luit cuprinsul de sfinţenie „legitimată” a numelui Lala, înscris în 
calendarul creştin, în 11 ale lui martie.  

Să fi fost datarea acestui obscur sfânt Lala (citeşte smerit 
sfânt, cititorule, care te înspăimânţi de adumbrirea divină!), să fi fost 
deci datarea, în Marte, trâmbiţa neauzită a nevăzutului război în care 
e angajat, încă de la naştere, un spiritual? Totuşi, „sorţii” zilei de 11 
arată că războinicului zilei îi e făgăduită rectitudinea polară (11).  

Pare cumva că aceste stângace tuşe subţiază sau îngroaşă 
portretul unui spiritual? Sunt doar simple irizări ale funcţionalităţii 
spirituale a numelor din diferitele etape ale vieţii.  

Târziu, foarte târziu – dar mai bine decât niciodată, într-o cali-
grafie sacră, numelui Lala i s-a descoperit şi înţelesul de învăţător. 
Psihopomp al hagialâcurilor interioare, Vasile Lovinescu şi-a condus 
mica barcă spre propria desăvârşire. Vasul încărcat de „puieţii, 
germenii nepieritori, nedestructibili care aşteaptă Învierea”(1) s-a 
ghidat mereu după Luceafărul strălucitor de dimineaţă.  

N 



Vasile LOVINESCU 

 

19

De-a lungul vieţii, suavele meandre, iscate de adierile Duhului, 
au primit, în vasul atât de încăpător, şi alte nume. Giuvaeruri de 
înţelesuri şi funcţii, fiecare nume nou, adus de o binecuvântare, i-a 
consolidat starea de vasal al Celui Atotputernic. Văpaia acelor 
nepreţuiţi tăciuni aprinşi a pătruns în valurile imobile ale vasului 
miraculos. Ce nu va fi fost topit în apa limpede a cristalului din 
cuprinzătorul vas, lestul de escarbucle, de  safire şi smaralde, de 
topaze şi mărgăritare, pe care erau gravate numele primite, au fost 
demult transportate de fidelul cavaler, vasal al Domnului său, pentru 
a împodobi Cetatea către care avea aţintită privirea aidoma Cava-
lerului care a învins Moartea.  

Desigur că, în afară de navigaţia cu vasul spiritual, pe asonanţa 
fonetică a numelui Vasile, procedeu, de altfel, cunoscut în ştiinţele 
tradiţionale, se poate lua în considerare şi etimologia lui. Dar atunci 
numele spiritualului ne poartă la alt vas, la nava atotcuprinzătoare a 
Basilicii, corpusul mistic al Omului universal, care uneşte cele de jos 
cu cele de Sus.  

Chiar şi în alte tradiţii, cele trei consoane ale numelui Vasile – 
vsl – au o înaltă semnificaţie în unirea dintre cele de jos cu cele de Sus. 
Iată ce se scrie, referitor la invocaţia Numelui divin: „Numele divin 
revelat de Însuşi Dumnezeu implică o Prezenţă divină care devine 
operantă pe măsură ce Numele ia în posesie mentalul celui ce L-a 
invocat. Omul nu se poate concentra direct asupra Infinitului, dar se 
poate concentra asupra simbolului Infinitului şi atinge, astfel, Infinitul 
Însuşi; când subiectul individual s-a identificat cu Numele în aşa fel 
încât orice proiecţie mentală a fost absorbită de forma Numelui, Esenţa 
divină a acestuia se manifestă spontan, căci această formă sacră nu 
tinde către nimic în afară de ea însăşi; ea nu are raporturi decât cu 
Esenţa sa, şi limitele sale se dizolvă, în final, în aceasta. Unirea cu 
Numele divin devine uniunea – al-wasl- cu Dumnezeu Însuşi (2).  

Vasile Lovinescu a fost profund preocupat de Numele lui 
Dumnezeu. El ştia, însă, că, pentru a ajunge să te concentrezi pe 
Însuşi Numele Unic, trebuie asumate şi scânteierile sacrificiale, nu-
mele acoperite cu hainele sacrificiale, numele aflate în „morfismele 
separate unele de altele, antagoniste şi chiar ostile unele altora, ale 
aceluiaşi Mare Nume, în vicisitudinile şi tribulaţiile Lui (3).  



Discipoli guénonieni din România 
 

 

20 

S-a ascuns Îngerul său în numele pecetluit cu Pecetea Darului 
Duhului Sfânt?  

Oare, strigat, numelui Vasile îi răspunde ecoul de pe pieptul 
unui Arhanghel, aşa cum alte nume vibrează până la Mika-Il, Gavri-
IL, Rafai-IL?  

Ştim doar că pronumele de majestate „IL” a într-aripat vasul 
spiritualului.  

Spre finalul vieţii pământeşti i-a reapărut, pe căile numai de ea 
ştiute, silaba incantatorie a copilăriei. Din numele tautologic La-La, 
litera de majestate „L” s-a coborât ca o lance de diamant în numele 
Ilu. A fost ultimul nume care a plutit deasupra preaplinului adunat în 
vasul ce se retrăgea „mut ca o lebădă”(4).  

Departe de a fi un spor de cunoaştere, aceste dezvăluiri sunt 
acum numai stinse pâlpâiri ale lucirii începuturilor, numai ecouri  ale 
sunetului La, din primele bătăi de inimă în toaca  din vasul spiritual.  

Versurile Poetului se potrivesc Spiritualului:  
 „Icoana stelei ce-a murit, 
Încet pe cer se suie. 
Era pe când nu s-a zărit, 
Azi o vedem şi nu e” (5).  

 

Bibliografie 

(1) Steaua fără Nume – Vasile Lovinescu  
(2) Introduction aux doctrines ésoteririques – Titus Burckhardt  
(3) Jurnal alchimic – Vasile Lovinescu 
(4) Autoportret – Lucian Blaga  
(5) La steaua – Mihai Eminescu   

 



UNICITATEA  LUI   
VASILE  LOVINESCU 

Florin  MIHĂESCU 
 
 

 
nicitatea este oglindirea Unităţii care ca Principiu transcen-
dent face parte din Nemanifestare. În creaţie, Unicitatea 

este caracteristică unei opere spirituale nemaiîntâlnite şi în consecinţă 
şi autorului ei, care este un mare iniţiat. 

Dacă în contemporaneitate Unitatea nu ar putea fi atribuită decât 
unui unic gânditor tradiţional ca René Guénon, în măsura în care el ar 
fi realizat Identitatea Supremă, pe care însă nu a mărturisit-o1, 
Unicitatea ar putea caracteriza  pe doi din urmaşii lui care din fericire 
sunt români: e vorba despre Mihai Vâlsan şi Vasile Lovinescu. Vom 
încerca să vorbim despre Unicitatea ultimului.  

Dacă Lovinescu nu ar fi scris „Dacia Hyperboreană” ţinuturile 
noastre ar fi rămas lipsite, pentru noi şi pentru viitor, de trecutul lor 
străvechi şi tradiţional, căci ceea ce începuseră Eminescu şi Haşdeu 
fusese întrerupt – sau poate provocat – de un destin nemilos (nebunia 
şi spiritismul), iar ceea ce adunase N. Densuşianu („rassembler ce 
qui est épars”) rămăsese quasi-nestructurat şi puţin sau greşit 
interpretat, publicat dealtfel după moartea lui în „Dacia Preistorică”, 
operă masivă dar confuză şi aşa puţin înţeleasă. Reunind după 
principii tradiţionale şi interpretând după simbolismul universal date 
ale trecutului nostru arhaic, Lovinescu a făcut o operă unică, pe care 
a publicat-o mai întâi în revista „Etudes Traditionnelles” (1936-1937 

                                                 
1 Întrebat despre misteriosul Al-Khidr, care apare în tradiţia hindusă şi în 

cea sufită, echivalent cu Metatron, R. Guénon a refuzat să răspundă, 
mărturisind că îl priveşte personal. 

U 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

22 

şi 1940)2, condusă de René Guénon, care l-a îndemnat insistent pe 
Vasile Lovinescu  să facă acest lucru în corespondenţa sa. Şi dacă M. 
Vâlsan a rămas continuatorul doctrinar al lui R. Guénon, Lovinescu a 
fost un continuator pe calea simbolismului tradiţional autohton dar şi 
pe cea a unor principii universale de o remarcabilă unicitate şi 
originalitate, în „Jurnalul” lui iniţiatic. 

Dar dacă alţi urmaşi ai lui Guénon din aceeaşi generaţie cu 
Lovinescu, ca F. Schuon, J. Evola, T. Burckhardt etc. au reluat, în 
genere, teme tratate mai condensat de Guénon, ca Alchimia, Graalul, 
Artele sacre etc., Lovinescu a folosit doctrina şi simbolismul 
tradiţional ca să lumineze sensurile basmelor noastre în „Creangă şi 
Creanga de Aur”, sau în alte scrieri ca basmele lui P. Ispirescu, V. 
Popa3, folosind mai ales simbolismul tradiţional pentru a scoate la 
suprafaţă sensuri nebănuite până la el. 

Pe lângă basme, Vasile Lovinescu a răspândit o nouă lumină 
asupra baladelor şi colindelor noastre. Astfel, Mioriţa a căpătat un 
sens nu numai păstoresc ci şi „metafizic” prin proiectarea ei în 
strălucirea contemplativă a cerului stelelor, depăşind sensurile 
cosmice şi apropiindu-se de paradisul dantesc. Iar Iovan Iorgovan, cu 
sonorităţi jupiteriene (Jupiter Jovis) dar şi creştine (Sf. Gheorghe-
Iorgovan) devine un prototip al iniţierilor de kshatryas. Tot aşa cum 
legenda Meşterului Manole este un ecou creştin al masoneriei 
operative. Cele trei balade ale tradiţiei creştine, dar şi ale unor 
popoare balcanice, devin un simbol al celor trei modele de iniţieri în 
micile şi chiar în marile mistere. 

Cât despre colinde, ele capătă în interpretarea simbolică a lui 
Lovinescu nu numai un sens creştin, cunoscut dealtfel, dar şi unul 
precreştin, subliniind legătura cu tradiţia primordială (Mânăstirea 
albă cu nouă altare; Bătrânul Crăciun – Bătrânul de zile; Leru-i Ler şi 
Regele Lumii pe care-l regăsim la Shakespeare în „Regele Lear”) 

                                                 
2 Dacia Hiperboreană a fost publicată în volum mai târziu întâi în limbile 

franceză şi italiană (trad. Cl. Mutti) şi în România abia după căderea 
comunismului: Ed. Rosmarin 1994.  

3 V. Popa – Lostriţa – comentariu V. Lovinescu. 



Vasile LOVINESCU 

 

23

O nouă profunzime capătă istoria sacră a ţinuturilor noastre, 
Lovinescu dând referirilor din Grecia antică fragmentare şi îm-
prăştiate de la Troia la Insula Albă (Leuke) o nouă coerenţă. Ca să nu 
mai vorbim de importanţa lui Traian care prin prizma lui Dante care-l 
situează în ochiul vulturului jupiterian, devine simbol al justiţiei 
divine, alături de Ripheus troianul care ajunge până în Munţii Carpaţi  
numiţi şi Riphei. 

Şi amintind de Carpaţi trebuie să subliniem că viziunea lui 
Lovinescu le dă o origine astrală ca oglindire a constelaţiei Drago-
nului, cu capul în Platoul Boemiei, cu corpul înconjurând platoul  
Transilvaniei şi cu coada în Munţii Balcani (Vâlc-balaur). Şi geografia 
noastră capătă astfel o origine sacră, în care se încadrează platoul 
Bucegilor, cu Omul şi Babele, până la Sarmisegetuza. Aşa se confi-
gurează aceste ţinuturi tradiţionale, străbătute de fluviul Dunărea care 
joacă un rol eminent în legenda Argonauţilor mai ales prin zona Deltei 
(ex.: Iason-Sinoe; Medeea-Midia etc.) fără să se ajungă la exagerările 
protocroniştilor care văd în Dacia locul din care a plecat marea mi-
graţiune a indo-europenilor!! Dacia a fost într-adevăr un ţinut central 
străvechi, cum o remarcă şi un cunoscut istoric ca Marija Gimbutas4 şi 
cum o dovedeşte, între altele şi ceramica de Cucuteni, cu dublele ei 
spirale, sau cea de la Hamangia, cu inegalabilul Gânditor. 

Cât despre istoria noastră contemporană, ea capătă un relief 
uimitor în descoperirea lui Lovinescu care dovedeşte că un personaj 
secundar ca Ciubăr-Vodă din drama lui V. Alexandri – „Despot-Vodă” 
– este în realitate o figură a Regelui Lumii, simbol al Graalului, 
refugiat în Orient, după distrugerea ordinului Templului5. 

Exegeza simbolică a lui Lovinescu a căutat sensuri noi nu numai 
în istoria şi cultura noastră, ci a început şi unele căutări în cultura 
occidentală. Aşa au apărut şi câteva eseuri asupra lui Shakespeare (care 
au dat un imbold autorului acestui articol să urmărească sensuri ne mai 
întâlnite în cele 36 de piese de teatru ale marelui Will) şi chiar asupra 
lui Dante6, cei doi stâlpi inimitabili ai literaturii apusene. 

                                                 
4 M. Gimbutas – „Civilizaţie şi Cultură”, Ed. Meridiane, 1989 
5 V. Lovinescu – „Monarhul ascuns”, Inst. European, 1992. 
6  Steaua fără nume. Rosmarin, 1994 (Enigme shakespeariene) 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

24 

Dar poate ca o încununare – finis coronat opus – a operei sale 
de hermeneutică spirituală au apărut uluitoare  gânduri metafizice  în 
cele trei volume de „Însemnări iniţiatice”, gânduri care nu-şi au un 
echivalent decât în scrierile lui M. Vâlsan şi în urmaşul acestuia, Ch.-
A. Gilis. Nu vom putea nici măcar schiţa conţinutul celor peste 600 
de pagini de meditaţii, care-şi aşteaptă o editare şi comentarii pe 
măsură. Nu putem decât să cităm câteva din temele pe care le găsim 
în gândirea atât de dificilă a lui Vasile Lovinescu, fără a le dezvolta, 
enumerând doar câteva din ele, astfel: tema secţiunilor transversale 
prin care sunt aduse la suprafaţă, din domeniul „mumelor”, lucruri 
nebănuite; tema gesturilor metafizice pe care Guénon doar o schi-
ţează, Lovinescu deschizându-i posibilităţile;  tema lui Lucifer care 
departe de a fi numai un principiu al răului, ar putea fi în primul rând 
un aspect al apofatismului transcendent etc. 

Iar istoria noastră  recentă şi-a găsit sensul aproape apocaliptic 
în „Craii de Curtea-Veche” a lui Mateiu Caragiale, care altfel nu ar fi 
fost descifrat fără hermeneutica lui Vasile Lovinescu din „Al patrulea 
Hagialîc”, pece/-luind pentru posteritate prototipurile Pantazi, Paşadia 
şi Pirgu, oglindiri decăzute ale celor trei gunas hinduse. 

Reluând în detaliu, în diferite eseuri, evoluţia istoriei noastre 
sacre, Lovinescu a încercat să periodizeze această evoluţie plecând 
de la ciclurile descendente sugerate de marele ciclu astronomic 
(cosmic) al precesiei echinocţiilor (64.800 ani) şi al subdiviziunilor 
lui (1/10 6480; 1/5 1296 etc.). Astfel el a găsit următoarele perioade 
urmând simbolurile principalelor noastre balade populare şi a altor 
producţii tradiţionale: 

a) Perioada arhaică, de la migraţia tracilor (geţi, daci etc.) 
hiperboreeni în peninsula balcanică până la înfrângerea 
daco-geţilor de romani (106). E o perioadă sintetizată de 
simbolurile păstoreşti ale baladei Mioriţa, simboluri sacer-
dotale ale unei nunţi în cer (hierogamie).  

b) Perioada istoriei antice, practic puţin cunoscută, după 
retragerea armatelor romane (276) până la întemeierea 
primelor state (voievodate) (106-1296 = 1402), simboli-
zate de balade ca Dragoş Vodă (Moldova), Iovan Iorgovan 
(Oltenia), care ilustrează o revoltă a kshatriilor împotriva 



Vasile LOVINESCU 

 

25

unităţii sacerdotale, revolte care au dus la sacrificiul unor 
animale emblematice (bourul alb; dragonul) – sau la sacri-
ficiul unui constructor – Meşterul Manole, legat de sim-
bolismul masonic (Curtea de Argeş, Sf. Nicolae domnesc). 

c) Perioada modernă, de la întemeierea statelor la revoluţia 
burgheză de la 1848 (o perioadă de 648 de ani = 1/10 din 
precesia echinocţiilor). 

d) În sfârşit, perioada contemporană de la 1848 la 1990 (152 
ani) în curs de desfăşurare a marilor războaie europene (I 
şi II) şi a marilor dictaturi naziste şi comuniste, pe care 
baladele nu le-au înregistrat pentru că tradiţia s-a ocultat, 
lăsând locul unor producţii literare, ca romanul „Craii de 
Curtea-Veche”, de care am amintit. 

Şi dacă în acest mileniu, din Evul Mediu apusean până astăzi 
se poate vorbi de un progres material, regresul spiritual e evident şi 
continuu, ameninţând cu o disoluţie tot mai accentuată a omenirii, 
aşa cum a arătat R. Guénon, Lovinescu nefăcând decât să aplice 
acest demers decadent la ţinuturile noastre, ceea ce nu e fără o alură 
profetică a unei viziuni crepusculare. 

Rămâne ca această bogăţie inegalabilă de meditaţii şi sensuri 
să găsească răspunsuri în înţelegerea cititorilor şi o eventuală 
dezvoltare a imenselor posibilităţi pe care le include, dacă nu o trăire 
unică a celor care caută transcendenţa. 

 



LUCIFER ÎN SCRIEREA  
LUI VASILE LOVINESCU 

Vili I. COTRESCU 
 
 
 

„Înainte de a fi Îngeri am fost Demoni; 
pentru a urca trebuie să coborâm, 
aceasta este Legea”1 

 
   

 
ema este dificil de abordat nu numai din perspectiva scrie-
rilor lui Lovinescu2, încărcată de simboluri, metaforică şi 

cu multe ramificaţii, dar şi datorită asocierii personajului în discuţie 
cu tot ceea ce este rău, cu diavolul, ceea ce îl face, de cele mai multe 
ori un subiect indezirabil. De aceea, pentru a putea arunca o rază de 
lumină, este necesar să aplicăm metoda recomandată de René 
Guénon în cazul antagonismului dintre Cain şi Abel: „Maestrul 
insista asupra faptului că ar trebui să ascultăm ce spun popoarele 
sedentare, adică versiunea lui Cain.”3 Aceasta înseamnă că, ascul-
tând prea mult, aproape exclusiv, doar una dintre părţi, adevărul se 
va pierde prin negare perpetuă. Din când în când ar trebui să ne 
aplecăm urechea şi spre cei socotiţi răi sau vinovaţi. 

În acest context se cuvine o primă precizare: Lucifer nu este Satan. 

                                                 
1 Samael Aun Weor, Tarot şi Kabala, Ed. AGEAC, p. 325. 
2 Vasile Lovinescu, capitolul Quo modo caecidisti de caelo, Lucifer din 

Steaua fără nume, Ed. Rosmarin, 1994 şi Vasile Lovinescu, Jurnal 
Alchimic, Ed. Institutul European, 1994, prima lucrare mai sintetică în 
raport cu subiectul în discuţie, cea de a doua mai puţin sistematizată.  

3 Vasile Lovinescu, Steaua fără nume, Ed. Rosmarin, 1994, p. 57. 

T 



Vasile LOVINESCU 

 

27

Cuvântul ebraic  (hei·lel) înseamnă stea şi este tradus în 
Bibliile moderne în varii moduri4, de la steaua răsăritului sau stră-
lucitoarea stea a dimineţii, până la Lucifer5 sau Regele Babilonului. 
Unele traduceri pot avea la bază şi faptul că în perioada apariţiei 
textelor biblice, prin stea, evreii indicau nu numai un astru dar şi un 
prinţ sau rege ilustru6. 

Numele Lucifer7 înseamnă Purtătorul de lumină şi provine din 
latină (lux, lucis, luce, luci, lucu: „lumină” şi fer, fero: „a purta, a 
transporta, a ridica, a ţine”). 

În acelaşi timp, termenul ebraic  (satan), înseamnă oponent 
sau adversar, iar în Vechiul Testament avea sensul de acuzator8 
(„Satana ( ) s-a sculat împotriva lui Israel…”, 1 Cronici 21:1), cu 
menţiunea că abia după exilul babilonian textele ebraice încep să facă 
referire la un Acuzator care se opune lui Dumnezeu, probabil şi după 
contactul cu zoroastrismul dualist. Mai mult chiar, specialiştii în 
Vechiul Testament nu au o unanimitate de păreri în ceea ce priveşte 
asocierea sau asocierea treptată, în timp, a lui Satan cu răul9. Mai mult, 
unele texte biblice lasă să se înţeleagă faptul că nu există o forţă a răului 
opusă lui Dumnezeu: „Eu întocmesc lumina şi fac întunericul, Eu dau 
propăşirea şi aduc restriştea, Eu, Domnul, fac toate aceste lucruri.”10    

În plus, Satan din Vechiul Testament şi cel din Noul Testament 
sunt complet diferiţi, nefiind vorba despre o evoluţie a conceptului, ci 

                                                 
4  http://www.thespiritmind.com/2010/11/20/in-bible-vs-quran-star-lucifer-

satan-king-of-babylon-babylon/ 
5  În Isaia 14:12. 
6  A Cyclopedia of Biblical Literature, John Kitto ed., 3rd ed., J. B. 

Lippincott and Co, Philadelphia, 1866, 2:857-8. 
7  În Teogonia lui Hesiod se vorbeşte despre doi fraţi divini: Eosphoros 

(Φωσφόρος) – steaua dimineţii – Lucifer în latină şi Hesperos – luceafărul 
de seară – Vesper în latină, copii lui Astraios-cerul înstelat şi Eos – răsă-
ritul. Aceleaşi idei se regăsesc şi la Cicero sau Plinius cel Bătrân. 

8  Celălalt nume al acestui personaj, Diavol, înseamnă acelaşi lucru. Astfel, 
grecescul diabolos, însemna la origine „clevetitorul”, iar echivalentul 
său din latină, diabolus – „acuzatorul”. 

9  De exemplu, 1 Iov 6-12.  
10  Isaia 45:7. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

28 

despre o abordare complet diferită.11 De exemplu, în Ioan 12:31 
(„Acum are loc judecata lumii acesteia, acum stăpânitorul lumii aces-
teia va fi aruncat afară”), Satana, deşi nemenţionat explicit în acest loc, 
este considerat stăpânul lumii. Acest text este coerent cu Apocalipsa 
12:7-9, unde „balaurul cel mare, şarpele cel vechi, numit Diavolul şi 
Satana”, împreună cu îngerii lui, a fost învins şi aruncat pe pământ. 

Ideea de înger căzut se bazează fie pe Ezechiel 28:12-17, fie 
pe asocierea dintre Isaia 14:12 („Cum ai căzut din cer, Luceafăr 
strălucitor, fiu al zorilor! Cum ai fost doborât la pământ, tu, 
biruitorul neamurilor!”) cu Luca 10:18 („Isus le-a zis:”Am văzut pe 
Satana căzând ca un fulger din cer.”)12, fără a lua în considerare alte 
două referiri din Noul Testament, Matei 24:27 („Căci, cum iese 
fulgerul de la răsărit şi se vede până la apus, aşa va fi şi venirea 
Fiului omului”) şi Luca 17:24 („Căci, cum iese fulgerul şi luminează 
de la o margine a cerului până la cealaltă, aşa va fi şi Fiul omului în 
Ziua Sa.”) care leagă fulgerul de Fiul omului şi a doua sa venire,13 
asociere mai corectă, ţinând seama de faptul că fulgerul este simbolul 
lui Dumnezeu în Vechiul Testament.14 

Chiar în aceste condiţii, Apocalipsa 2:24 („…care nu aveţi învă-
ţăturile lor şi n-aţi cunoscut „adâncimile Satanei”) şi 2:28 („Şi-i voi da 
luceafărul de dimineaţă.”) marchează diferenţa între Satana şi Lucifer.  

În plus, Lucifer – steaua dimineţii este luceafărul – Venus, 
care apare în 2 Petru 1:19 („Şi avem cuvântul proorociei făcut şi mai 
tare, la care bine faceţi că luaţi aminte ca la o lumină care 
străluceşte într-un loc întunecos, până se va crăpa de ziuă şi va 
răsări luceafărul de dimineaţă în inimile voastre.”)15, ceea ce face şi 
mai greu de înţeles conexiunea cu răul. 
                                                 
11  Valentine's Jewish Encyclopedia, A. M. Hyamson & A. M. Silberman 

eds., Shapiro, Valentine & Co, London, 1938, p. 36. 
12 Harper's Bible Dictionary, Paul Achtemeier, gen. ed., Harper & Row, 

San Francisco, 1985, vezi Lucifer. 
13 http://board.jokeroo.com/debate/27779-satan-lucifer-two-different-enti-

ties.html 
14  Dictionary of Symbolism, Hans Biedermann, Penguin Books, New York, 

1992, vezi Fulger. 
15 După unele surse (http://board.jokeroo.com/debate/27779-satan-lucifer-

two-different-entities.html), în traducerea Vulgata a Bibliei, „steaua 
dimineţii” din 2 Petru este tradusă cu „Lucifer”. 



Vasile LOVINESCU 

 

29

Putem concluziona că ideea îngerului căzut Lucifer şi 
identitatea sa cu Satana se bazează în totalitate doar pe texte apocrife, 
ne-canonice, ce preiau mituri şi alegorii pre-creştine.16 

În aceste condiţii, dacă ne eliberăm de prejudecata Lucifer = 
Satana = Răul în forma sa supremă, în ce cheie putem citi textul lui 
Lovinescu care debutează chiar cu citatul din Isaia? Răspunsul îl 
aflăm aproape imediat, în paragraful în care ni se spune că Isaia 
profetizează în numele lui Adonai-Savaot – Domnul Oştirilor17. 

Pentru a fi şi mai clar, Vasile Lovinescu precizează ceva mai 
departe: „Tot aşa, feminizarea unor nume de zei este curentă. Lucifer 
devine Venus, Lunus Luna, Dianus Diana”.18 

Legătura Lucifer-Venus-Adonai Savaot ne trimite la arborele 
sefirotic. După Papus, cel de al şaptelea nume divin este: 
Tetragrammaton Sabaoth sau Adonai Sabaoth, sefira aferentă fiind 
Netzah – triumful, victoria, care influenţează „prin ordinul Princi-
patelor (cel pe care evreii îl numesc Elohim, adică Dumnezeii) asupra 
sferei lui Venus”.19 

Trebuie precizat că „lumile” arborelui sefirotic sunt Aţilut – 
lumea divină a arhetipurilor (triunghiul celest sau triunghiul suprem)20, 
Briah – lumea creaţiei, a arhanghelilor (triunghiul moral sau triunghiul 
etic)21, Yeţira – lumea formării, a îngerilor/planul astral (triunghiul 
astral)22 şi Assiah – lumea facerii, lumea exprimării.23 

                                                 
16  A se vedea, de asemenea, http://board.jokeroo.com/debate/27779-satan-

lucifer-two-different-entities.html 
17  Vasile Lovinescu, op. cit., p. 54. 
18  Vasile Lovinescu, op. cit., p. 55. 
19  Papus, Kabbala. Tradiţia secretă a occidentului, Ed. Herald, 2007, p. 59. 
20  Deşi divinitatea este o unitate, orice manifestare a sa poate fi văzută într-

o formă duală: masculin-feminin, sus-jos, fierbinte-rece etc. Aici totul îşi 
formează o origine. 

21  Aici are loc creaţia. Combinaţia între putere şi milă întreţine evoluţia frumuseţii. 
22  Procesele de creaţie se rafinează, rezultatul începând să fie vizibil.  
23  Procesele din lumile anterioare sunt proiectate sub forma unor realităţi 

pământeşti. După împlinirea scopului, aceste realităţi sunt resorbite sau 
dizolvate, întorcându-se la esenţă. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

30 

Sefira Netzah face parte din triunghiul astral (numit uneori şi 
magic): Yesod – fundamentul, Hod – splendoarea, Netzah – victoria, 
toate trei alcătuind lumea Yetzira – lumea angelică, astrală. 

Yesod (nume divin Shadai El Hai – Atotputernicul) este sefira 
guvernată de Lună, sefira iluziilor, a impulsurilor ascunse, a com-
plexelor care ne influenţează comportamentul, este sursa dorinţelor, a 
instinctelor. În acelaşi timp este echilibrul între Hod (gândire) şi 
Netzah (simţire). Pe treapta cea mai de jos a lumii astrale, Yesod – 
corpul eteric este cronica Akasha, iar la nivel psihologic este sub-
conştientul24. Yesod este cel de-al cincilea element, deasupra celor 
patru din Malkut25. Yesod este receptaculul tuturor emanaţiilor supe-
rioare şi singurul transmiţător al acestora către lumea materială. 

Hod (nume divin Elohim Savaot – Domnul oştirilor) este sefi-
ra guvernată de Mercur,  sefira gloriei minţii iluminate, a splendorii, 
a maiestăţii. Hod este mintea concretă, gândire logică, sefira în care 
se creează formele din emoţiile lui Netzah, este magia ceremonială 
(Hod este textul unui ritual – forma iar Netzah este performanţa 
acestuia – forţa). Hod – corpul astral generează perceperea subtilă a 
realităţii, viziunea adevărului vieţii.   

Netzah (nume divin Yehova Savaot – Domnul oştirilor) este 
sefira guvernată de Venus, sefira victoriei (asupra răului), a fermi-
tăţii, valorii, toleranţei. Atingerea perfecţiunii în formă şi forţă 
generează echilibrul. Energia lui Netzah26 dă viaţă imaginilor din 
Hod. Netzah – corpul mental reprezintă eliberarea de egoism27, ener-
gia iubirii, viziunea adevăratei frumuseţi interioare. 

A şaptea sefira este cea a inteligenţei oculte28, fiind splendoa-
rea strălucitoare a tuturor virtuţilor intelectuale care sunt percepute 
de ochii intelectului şi de contemplaţia credinţei. 

                                                 
24  Raul Petrişor, Kabbala. Teorie şi practică, Ed. Coresi, 2010, pp. 140-141. 
25  Dion Fortune, The Mystical Qabalah, Ernest Benn Ltd., 1979, p. 237. 
26  Energia principală este mov-roşiatică, combinând puterea imensă şi 

potenţiala neîndurare cu graţia spirituală (Raul Petrişor, op. cit., p. 177). 
27  Egoul, ca sumă a eurilor ce definesc la un moment dat Mintea, o face pe 

aceasta din urmă să fie sclava simţurilor (Samael Aun Weor, op. cit.,  
pp. 35, 131, 132). 

28 Este ocultă deoarece este ascunsă, prin comparaţie cu inteligenţa strălu-
citoare a lui Hod (Will Parfitt, The Complete Guide to the Kabbalah, 
Element books, 1991, p. 73). 



Vasile LOVINESCU 

 

31

Hod şi Netzah sunt forma şi respectiv forţa lumii astrale, aşa 
cum Yesod este baza substanţei eterice, lumina astrală.  

Hod şi Netzah nu pot lucra una fără cealaltă. Legătura lor este 
simbiotică pentru a menţine parcursul pe calea de mijloc. Intelectul 
lui Hod are nevoie de echilibrul emoţiilor lui Netzah pentru a nu crea 
doar idei sterpe, raţionale, după cum şi emoţiile lui Netzah au nevoie 
de disciplina intelectului pentru a se canaliza spre o ţintă precisă29. 
Mintea masculină dă formă sufletului feminin. Femininul (Netzah) 
ce primeşte lumina de sus (din Tipheret – reflectarea luminii solare) 
energizează masculinul (Hod), orientat spre lumea fizică. Astfel 
putem înţelege mai bine continuarea pasajului citat anterior din 
Lovinescu „Faţa superioară care primeşte lumina de sus este 
feminină; cea îndreptată în jos, spre lume, e activă şi masculină.”30 

Poate de aceea numele lor divine au aceeaşi semnificaţie, le 
corespunde aceeaşi chakra: Manipura (cea a plexului solar – în care 
senzaţiile sunt create de interacţiunea sentimentelor şi gândurilor), 
iar la unii autori sunt chiar inversate ca poziţie pe arborele sefirotic. 

Netzah este poarta către triunghiul următor din arborele sefiro-
tic, făcând legătura cu Tipheret – Frumuseţea, punctul de echilibru al 
întregului arbore, reflectând lumina divină. În acest fel, Netzah este 
poarta către lumile superioare. Venus-Lucifer devine astfel păzitorul 
pragului către lumile superioare, cele ale cunoaşterii principiilor. Şi 
acest lucru este marcat în textul lui Lovinescu care spune referindu-
se la Lucifer „Voievodul Sfâşierii e portarul Ţării de Sus, unde 
frumuseţea atinge cu un pas inefabil lucruri incredibile, dar 
incontestabile;”31, iar mai departe, o trimitere mai clară: „Fiindcă am 
intrat în împărăţia Frumuseţii, care e aceea a Inefabilului…”32 

Aici apare şi o posibilă trimitere la predica de la Benares a lui 
Buddha, în care acesta afirma că dualităţile, bipolaritatea de tipul 
formă-substanţă, imaterialitate-materialitate, spirit-materie etc., „sfâşie 

                                                 
29 Will Parfitt, op. cit., p. 61. 
30 Vasile Lovinescu, op. cit., p. 55. 
31 Vasile Lovinescu, op. cit., p. 56. 
32 Vasile Lovinescu, op. cit., p. 57. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

32 

trăitul şi zămislesc suferinţa”33 prin ceea ce devine trăirea în exterior şi 
trăirea în interior. Deoarece remedierea sfâşierii înseamnă recon-
cilierea celor două aspecte şi reinstaurarea unităţii, deci transcenderea, 
textul este coerent şi cu ideea de păzitor al pragului mai sus enunţată. 

În altă parte, Lovinescu face trimiteri la Samkhya34 când afir-
mă că Satan este, într-un fel, regentul lui Tamas, prin inerţie, in-
sensibilitate şi lentoare, blocând Prakriti în iluzia unui echilibru, prin 
dezechilibrarea Gunelor în favoarea lui Tamas, iar Lucifer agentul ce 
rupe echilibrul iniţial al celor trei Guna din nediferenţierea lui 
Prakriti  (Lucifer dinamitează Prakriti), ca parte a intenţiei lui Dum-
nezeu de a crea Lumea, sinteza şi ansamblul posibilităţilor de mani-
festare din Principiu. Prin aceasta, Lucifer este „Rectorul Sacri-
ficiului perpetuu” iar Satan cel mai mare duşman al său, prin tenta-
tiva de a îngheţa „în fuga lor cele trei Gune”. Deşi Satan este privit 
ca un rezultat al exploziei de care este responsabil Lucifer, are totuşi 
o misiune, deoarece acela care stăpâneşte la perfecţie iluzia, trebuie 
să cunoască Adevărul, iar dacă decide să nu-l urmeze înseamnă că 
are această putere, deci are o misiune. Pe de altă parte, Lucifer 
complăcându-se în frumuseţea şi puterea primite îşi taie legăturile cu 
Principiul, dar asta înseamnă că şi el are această putere, deci o misiu-
ne, prin aceasta devenind nu un principiu al separării ci al negării.35 
În fapt, considerăm că Lucifer şi Satan devin reprezentanţi ai Răului 
pentru că Satan devine exponentul lui Tamas iar Lucifer al lui Rajas, 
prin aceasta îndepărtându-se de Satva, zona echilibrului şi a desă-
vârşirii, ceea ce nu înseamnă însă absenţa contrariilor care sunt mo-
torul creaţiei şi dezvoltării, ci menţinerea lor în echilibru şi unitate.  

                                                 
33  Bogdan Mihai Mandache, Fascinaţia nevăzutului, Ed. Cronica, 2012, p. 176. 
34 Filosofia Indiană Samkhya, consideră universul alcătuit din două realităţi: 

Purusha (conştiinţa) şi Prakriti (lumea manifestării fizice). În plus, există 
trei Guna, trei principii fundamentale/tendinţe ce operează în Prakriti: 
Rajas (creaţia), legată de energie, ambiţie, acţiune, pasiune, Satva 
(menţinerea), legată de bunătate, lumină, armonie şi Tamas (distrugerea) 
legată de inerţie, întuneric, insensibil. 

35  Vasile Lovinescu, Jurnal Alchimic, Ed. Institutul European, 1994,  
pp. 22, 23, 30, 32, 36, 37, 65, 175, 176, 203. 



Vasile LOVINESCU 

 

33

Prin asocierea Lucifer-Luceafăr (Venus) se deschid şi alte 
abordări. Astfel, traseul planetei Venus în jurul cercului zodiacal 
formează aproape o Pentagramă36, identitatea şi reluarea ciclului 
producându-se la fiecare 40 de ani, după 5 cicluri cvasi-identice37. 
De aceea mişcarea Luceafărului, al treilea corp ceresc ca lumino-
zitate după soare şi lună, a fost folosită mii de ani la determinarea 
momentelor importante ale anului şi, mai recent (până la apariţia 
ceasurilor atomice), la reglarea instrumentelor de măsurare a 
timpului, iar Venus a constituit un subiect de cult la multe popoare, 
în consecinţă neputând fi asociată cu răul, cu maleficul. 

Pentagrama, numită în Şcolile Gnostice, Steaua Înflăcărată, 
este semnul Omnipotenţei Magice, este simbolul Verbului încarnat, 
Luceafărul Magilor. Pentagrama exprimă dominaţia spiritului asupra 
elementelor Naturii. Cu acest semn magic putem porunci creaturilor 
Elementale care populează regiunile Focului, Aerului, Apei şi 
Pământului. Cele „Cinci Impresii ale Marii Lumini” şi cele „Cinci 
Ajutoare”38 se află conţinute în Steaua Înflăcărată. Întregul Tezaur al 
Luminii se află conţinut în Pentagrama care simbolizează Omul 
adevărat. Steaua reprezentând omul cu capul şi cele patru membre a 
fost ilustrată simbolic de Agrippa39 sau de Leonardo da Vinci prin 
Omul Vitruvian40  în care apar doi oameni suprapuşi: unul încadrat în 
pătrat – omul de pământ – profanul şi unul încadrat în stea, chiar 
dacă aceasta nu apare explicit, ca simbol al Iniţiatului. 

Cu raza superioară în sus, pentagrama este Maestrul. Cu raza 
superioară în jos şi cele două puncte inferioare în sus este Îngerul 

                                                 
36  C. Knight şi R. Lomas, Aparatul lui Uriel, Ed. Aquila, 2002, pp. 240-241. 
37  Nu întâmplător mărul este simbolul zeiţei Venus. Tăiat transversal, 

poziţia sâmburilor figurează o stea în cinci colţuri (vezi Jonathan Black, 
Istoria secretă a lumii, Ed. Nemira 2008, p. 61). 

38  Cele „Cinci Ajutoare” sunt cele Cinci Genii: Gabriel, Rafael, Uriel, 
Michael şi Samael. 

39  Vezi La Magie céleste, Berg International, 1981, p.151. 
40  Omul Vitruvian sau Homo Universalis a fost realizat de Leonardo da 

Vinci, după proporţiile alese de Vitruvius, un celebru arhitect roman, pe 
care Leonardo îl admira. Schiţa Omului Vitruvian a acţionat asemeni 
unei muze pentru matematicianul Fibonacci şi pentru numărul de aur. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

34 

căzut. Orice Bodhisattva căzut, orice Iniţiat care se lasă să cadă, se 
converteşte de fapt în Pentalfa răsturnată.   

Într-un plan mai subtil, Ibn‘Arabi spune „Pentru cel care nu 
are maestru, Satana devine maestrul său”41, marcând faptul că în 
absenţa unui maestru – axă în jurul căreia ucenicul evoluează într-o 
spirală ascendentă, inevitabil omul va rămâne în regatul materiei şi 
temporalităţii al cărui stăpân este Satan42.  

Această idee care susţine că imaginea răsturnată a unui simbol 
conduce şi la inversarea valorii spirituale a acestuia, nu este străină de 
unele interpretări ale Kabalei, conform cărora sub Malkut, ultimul 
sefirot, încep lumile infernale,43 arborele sefirotic răsturnat. „Kliphos-
urile sunt Sephiroţii inversaţi, Sephiroţii în aspectul lor negativ, 
Virtuţile răsturnate.”, „…acolo se află Demonii, Sufletele îndurerate, 
cei care suferă, ….Îngerii căzuţi, Tenebroşii Căii Lunare, Loja Neagră, 
şi toţi Adepţii Mâinii Stângi, acoliţii lui Lucifer şi Ahriman…”44.  

Este limpede că Lucifer devine aici antiteza Demiurgului crea-
tor, umbra sa vie proiectată în adâncul Microcosmosului-om în, 
„prăpastia apărută după primul accident al Facerii, „locul” de exil 
unde Lucifer O imită parodic şi „starea” de impur şi dezordonat a 
tuturor trufiilor care concurează Facerea, pe care Lucifer reuşeşte 
să o polarizeze în orice făptură muritoare” 45. În acelaşi timp rămâne 
şi Paznicul Pragului care nu permite trecerea decât celor unşi, care 
posedă secretul lui Hermes. Căderea poate fi anulată prin sacrificiu, 
prin transformările alchimice spirituale vizând refacerea unităţii 
dintre spirit şi materie.46  

                                                 
41 Jean Chévalier, Sufismul. Doctrină, ordine, maeştri, Ed. Herald, 2002, p. 102. 
42  Vezi citatul anterior din Ioan 12:31. 
43  Cuvântul Infern provine din latinescul Infernus, semnificând regiune 

inferioară. 
44  Samael Aun Weor, op. cit., p. 328. 
45 J.B.M., La porţile Templului, Ed. Libripress, p. 339. 
46  Legătura cu procesele alchimice transpare prin faza numită Albedo (Albi-

rea), corespunzând cu Aer-Ud-Primăvară-Venus, faza de purificare, în 
care Materia Primă este curăţată astfel încât este secată de toate proprie-
tăţile şi poate accepta Tinctura. Similar, evoluţia spirituală nu se poate 
derula în absenţa purificării fizice şi morale. 



Vasile LOVINESCU 

 

35

În acest sens, o anume legendă a Graalului este interesantă. 
Astfel, Steiner ne spune că atunci când Lucifer a căzut din cer pe Pă-
mânt o piatră preţioasă s-a desprins din coroana lui. Din această pia-
tră preţioasă a fost fasonat vasul utilizat de Iisus la ultima cină alături 
de discipolii săi şi în care a fost adunat sângele lui Hristos care a curs 
după răstignire. Această piatră preţioasă care a căzut din coroana lui 
Lucifer a devenit Sfântul Graal, simbolul forţei depline a Eului 
omenesc. Eul trebuie deci să se maturizeze până la stadiul de înţelep-
ciune, pentru a recupera facultatea de a suporta lumina care nu mai 
luminează din afară, dar care există acolo unde, pentru ochii exteriori 
şi raţiunea umană exterioară, stăpânesc întunericul şi noaptea.47  

Combinând verdele smaraldului (culoarea lui Venus şi a speran-
ţei, simbol al principiului feminin) cu roşul sângelui (culoarea lui Marte 
şi a iubirii, simbolul principiului masculin), Graalul devine simbolul 
uniunii celor două principii48, al fiinţei care a depăşit bipolaritatea. 

Guenon ne relatează o legendă celtică asemănătoare, conform 
căreia Graalul, ce se substituie inimii lui Hristos ca receptacul al 
sângelui său, a fost cioplit de îngeri dintr-un smarald desprins de pe 
fruntea lui Lucifer în momentul căderii sale. Asocierea imediată a 
acestui smarald este cu perla frontală hindusă, simbol exterior al 
celui de al treilea ochi, ceea ce generează o legătură în plus cu inima, 
centrul fiinţei integrale în tradiţia hindusă. Apoi, cupa i-a fost 
încredinţată lui Adam care, la izgonirea din Eden nu a putut-o lua cu 
el. În acest fel clarificarea este deplină: omul alungat din Paradis, ca 
simbol al centrului Lumii, devine prizonierul lumii temporale49 prin 
închiderea celui de al treilea ochi. Prin permisiunea dată lui Set de a 

                                                 
47  Rudolf Steiner, Orientul în lumina Occidentului. Copii lui Lucifer şi 

fraţii lui Hristos, Ed. Univers Enciclopedic, 2002, p. 10. 
48  Omraam Mikhaël Aïvanhov, Gânduri pentru fiecare zi, Ed. Prosveta, 

2012, pp. 106, 179. 
49  Precum şi în afara stării primordiale, a perfecţiunii umane, punctul de 

contact cu stările superioare (cf. René Guénon, Metafizică şi cosmologie 
orientală, Ed. Herald, 2005, p. 179). 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

36 

recupera vasul, legenda exprimă stabilirea pe Pământ a unui centru 
spiritual care să permită parcurgerea drumului invers.50 

În acest context, este important de menţionat şi faptul că 
Jung consideră Graalul simbolul desăvârşirii interioare căutată tot 
timpul de oameni, căutare ce pretinde condiţii de viaţă interioară 
greu de realizat.51 

Şi ideea răscumpărării, a drumului parcurs după cădere, 
transpare în textul lui Lovinescu atunci când spune că „până una 
alta, văd balaurul tot la locul lui pe cer, între cele două Urse. De ce 
religiile nu fac deosebire între balaurul ceresc şi reziduul său, căzut 
pe pământ temporar?52 Textul sfânt e categoric: balaurul patibil e 
închis pe o mie de ani. În mod necesar va intra în reintegraţiunea 
finală.”53 „Lucifer plus Intelectul nu mai e Satan.” Înţelegându-l pe 
Lucifer, îi topim elementele negative, răscumpărând „nu numai pe 
om, dar făptura întreagă.”54 

Această idee a drumului spre desăvârşire apare în cel puţin 
încă două locuri.  

Mai întâi, atunci când Lovinescu vorbeşte despre lumea de 
dincolo de prag: „Fiindcă am intrat în împărăţia Frumuseţii, care e 
aceea a Inefabilului, ea nu mai poate vorbi decât prin pilde: simboluri 
explicate prin simboluri.”55 Or se ştie că Iluminatul nu mai vorbeşte 
clasic, ci în parabole cu dublu sens, unul „pe orizontală”, care se adre-
sează profanilor şi altul „pe verticală” care se adresează iniţiaţilor.56  

                                                 
50  René Guénon, Simboluri ale ştiinţei sacre, Ed. Humanitas, 2008.  
51 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, Ed. Artemis, 

1993, vol. 2, p. 106. 
52 Cu referire la Apocalipsa 12:7-9, anterior citată. 
53 Vasile Lovinescu, Steaua fără nume, Ed. Rosmarin, 1994, p. 55. 
54 Vasile Lovinescu, Jurnal Alchimic, Ed. Institutul European, 1994, p. 33. 
55 Vasile Lovinescu, Steaua fără nume, Ed. Rosmarin, 1994, p. 57. 
56 În textele biblice anterior discutate apar pasaje revelatoare referitoare la 

sensul blocării în profan şi al închiderii porţilor evoluţiei spirituale, 6 
Isaia 9-10: „El a zis atunci: „Du-te şi spune poporului acestuia: «Întru-
na veţi auzi şi nu veţi înţelege; întruna veţi vedea şi nu veţi pricepe!» 
Împietreşte inima acestui popor, fă-l tare de urechi şi astupă-i ochii, ca 



Vasile LOVINESCU 

 

37

A doua trimitere este cea în care Lucifer este comparat cu Iştar: 
„Trâmbiţaş de avangardă în ascensiune, Luceafărul, în cădere, ia 
drumul Tăcerii şi a Nopţii Prime. În ea, Lucifer devine Iştar căutându-
şi iubitul în genuni.”57 De ce tocmai Iştar, în contextul în care coborârea 
în Infern face obiectul multor mituri? Numai pentru că Iştar poate fi 
identificată cu Venus sau pentru că acest mit este poate cel mai vechi? 
Credem că mai degrabă este vorba despre faptul că, în coborârea ei spre 
Infern, la trecerea de fiecare din cele şapte porţi, Iştar este despuiată, 
progresiv, de obiectele de valoare58 şi de haine, ajungând într-o stare de 
absolută goliciune în faţa surorii sale, Regina Infernurilor, care o 
închide în Infern pentru o anume perioadă iar apoi o eliberează. Astfel, 
textul ilustrează etapele parcursului iniţiatic complet: debarasarea de 
valorile materiale/temporale, coborârea în sine, moartea şi reînvierea. 

Ajungem astfel să înţelegem mai bine şi o altă afirmaţie a lui Va-
sile Lovinescu: „Luceafărul este principiul sfâşierii. …Vizibil în lumea 
noastră este martor din alte lumi, un vestitor de Neant, fără ca să fie 
Neantul. …Luceafărul este minusul fără de care plusul n-ar fi posibil.”59 

Se cuvine revenit asupra uneia din menţiunile anterioare care 
alătura pe Lucifer lui Ahriman, idee larg dezvoltată de Steiner în 
lucrările sale60. Astfel, diavolul lui Steiner este divizat în două 

                                                                                                        
să nu vadă cu ochii, să n-audă cu urechile, să nu înţeleagă cu inima, să 
nu se întoarcă la Mine şi să nu fie tămăduit.”, sau 4 Marcu 11-12: 
„Vouă, le-a zis El, v-a fost dat să cunoaşteţi taina Împărăţiei lui 
Dumnezeu, dar pentru cei care sunt afară, din numărul vostru, toate 
lucrurile sunt înfăţişate în pilde, pentru ca «măcar că privesc, să nu 
privească şi să nu înţeleagă, ca să nu cumva să se întoarcă la Dumnezeu 
şi să le ierte păcatele».” 

57  Vasile Lovinescu, op. cit., p. 57. 
58  De „metale” cum ar spune unii. 
59  Vasile Lovinescu, op. cit, p. 56. 
60  Rudolf Steiner, Orientul în lumina occidentului. Copiii lui Lucifer şi 

fraţii lui Hristos, Ed. Univers Enciclopedic, 2002, Rudolf Steiner, 
Conducerea spirituală a omului şi a omenirii. Date spiritual-ştiinţifice 
despre evoluţia omenirii, Ed. Triade, 2005 etc. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

38 

entităţi Lucifer şi Ahriman, niciuna rea în sine şi fiecare având o 
influenţă spirituală necesară oamenilor şi evoluţiei lor61.   

Ahriman este activ în zona exterioară, a materiei, încercând 
permanent să ademenească spiritul neliniştit al omului spre o 
credinţă bazată pe realitatea materiei (preluând deci rolul lui Satan), 
întrucât spre deosebire de Lucifer nu are nostalgia paradisului pierdut 
şi nu încearcă să îi găsească un substitut. 

Faust, Omul secolului XVI, era condus de diavol pentru că voia 
să cunoască, nu doar să fie un simplu credincios. Goethe îi conferă 
eliberarea pentru că el însuşi nu a rămas la credinţa întunecată, ci 
mereu „s-a străduit năzuind”. Astfel, Lucifer devine simbolul înţelep-
ciunii dată de cercetare, iar copii ai lui Lucifer devin toţi cei ce se stră-
duiesc spre cunoaştere, spre înţelepciune. „Cititorul în astre chaldean, 
preotul egiptean, brahmanul indian: cu toţii au fost copiii lui Lucifer. 
Şi deja primul om, cel care s-a lăsat învăţat de către şarpe despre ce 
este „binele şi răul“, a devenit copilul lui Lucifer. Dar toţi aceşti copii 
ai lui Lucifer au putut de asemenea să devină credincioşi.”62 Cei ce 
rămân însă doar la nivelul ştiinţei vor fi conduşi spre indiferenţă cu 
privire la chemarea lor divină. Pentru ei Lucifer rămâne cu adevărat 
„conducătorul acestei lumi“, deşi el nu vrea să vorbească despre o 
credinţă care este străină de cunoaştere, căci ştie că „soarele poate 
străluci în inima unuia sau a altuia; dar în acelaşi timp el mai ştie că 
drumurile cunoaşterii sunt cele care conduc pe culmile unde jocul 
razelor soarelui lasă să apară strălucirea divină. Lucifer nu trebuie să 
fie vreun diavol care îl conduce pe Faust, în strădania sa, spre abis; el 
trebuie să fie un trezitor al celor ce cred în înţelepciunea universului şi 
vor să o transforme pe aceasta în aurul înţelepciunii divine”.63 

                                                 
61  De notat că Ahriman (Angra Mainyu) provine din zoroastrism, străve-

chea religie persană complet dualistă, unde reprezintă principalul 
duşman al lui Ahura Mazda (Spiritul Soarelui). 

62  Rudolf Steiner, Lucifer, Bibl. antroposofică, http://www.spiritualrs.net/ 
Conferinte/GA034/GA034_Lucifer.html 

63  Rudolf Steiner, op. cit. 



Vasile LOVINESCU 

 

39

Blaga considera că există două forme de cunoaştere: o cunoaş-
tere paradisiacă şi o cunoaştere luciferică, făcând astfel distincţia 
între cunoaşterea primară, normală, ce urmăreşte „determinarea” 
obiectului şi cunoaşterea ce urmăreşte „deschiderea misterelor”, 
pătrunderea în aspectul criptic al lor şi revelarea acestora64. 

Astfel, cunoaşterea paradisiacă vizează misterele latente şi 
constă în cercetarea datelor reale şi în formularea unor idei care se află 
în concordanţă cu concretul, fără tensiune, realizând un progres liniar, 
de suprafaţă. Ea se bazează pe observaţie şi explicaţia neproblematică. 

Prin contrast, cunoaşterea luciferică vizează mistere cărora le 
produce o mutaţie calitativă prin idei ce sunt, în aparenţă, în conflict 
cu observaţia directă. Este vorba despre ipotezele pe care intelectul le 
elaborează pentru a dezvălui structura profundă a lumii, conducând 
la o cunoaştere în adâncime. 

Cunoaşterea luciferică poate exista sub trei forme: plus-cunoaş-
terea care constă în atenuarea misterului,65 zero-cunoaşterea care con-
duce la permanentizarea misterului,66 minus-cunoaşterea care constă 
într-o cunoaştere paradoxală, ce potenţează misterului, printr-o soluţie 
ce exprimă, aparent, ceva neinteligibil sub raport logic.67 Blaga afirmă 
că, în minus-cunoaştere avem de-a face cu intelectul ecstatic, spre 
deosebire de intelectul enstatic ce operează în plus-cunoaştere şi zero-
cunoaştere68. Blaga considera că există o analogie între structura 
                                                 
64  Distincţia dintre cele două forme ale cunoaşterii nu este identică cu dis-

tincţia dintre cunoaşterea empirică şi cunoaştere teoretică, cunoaşterea 
intuitivă şi cunoaşterea raţională, cunoaşterea naivă şi cea elaborată. 

65  De exemplu, Copernic a demonstrat că Pământul se mişcă în jurul 
Soarelui, deşi, aparent, lucrurile se întâmplă invers. 

66  De exemplu, teza cu privire la apariţia vieţii organice din materie anor-
ganică, ipoteză care a permanentizat misterul vieţii fără a-i conferi o 
explicaţie satisfăcătoare. 

67  De exemplu, dublul caracter al luminii, corpuscular şi ondulatoriu în 
acelaşi timp sau numerele transfinite ale lui Cantor – „o mărime din care 
se pot scădea alte mărimi fără ca ea sa se împuţineze”. 

68  Explicaţii mai ample în: Lucian Blaga, Trilogia cunoaşterii – Cunoaşte-
rea luciferică (ediţia a II-a), Ed. Humanitas, 2003. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

40 

dogmei creştine şi descoperirile paradoxale la care a ajuns cunoaşterea 
ştiinţifică modernă, astfel că transcendentul, rămânând contradictoriu în 
sine, nu poate fi raţionalizat dar poate fi exprimat în antinomii 
transfigurate, ce nu elimină contradicţia şi o permanentizează. 

Am adăuga aici opinia că, această analogie făcută de Lucian 
Blaga, poate fi extinsă şi cu referire la alte religii sau mişcări ezote-
rice izvorâte din Tradiţie, fără ca analogia să devină mai puţin reală. 

De asemenea, Nevill Drury consideră că în tradiţia teosofică 
Lucifer a fost privit cu oarecare îngăduinţă, fiind considerat personi-
ficarea minţii independente şi conştientă de sine69, care doreşte să 
evolueze spre Lumină.70 

Lumina determină apariţia întunericului, fie şi doar ca umbră a 
unui obiect aflat în lumină71. Astfel, nu putem vorbi de bine în 
absenţa răului. De altfel, în Cabală, binele şi răul sunt prezentate ca 
două manifestări ale unei puteri ce le este superioară.  

Tema dualităţii, sub forma lumină-întuneric, bine-rău etc., este 
abordată de Lovinescu, mai subtil, şi prin conceptul vedic Māyā 
( ) – iluzia, conform căruia noi nu cunoaştem direct realitatea 
obiectivă ci o proiecţie a ei, creată de noi, alimentând iluzia dualităţii 
universului, iar transcenderea rămâne modalitatea de a sfâşia acest văl. 
„Māyā este un ţesut magic, a cărui băteală învăluie şi a cărui urzeală 
dezvăluie, intermediară, cvasi insesizabilă între finit şi infinit…”72 

În plan uman, ceea ce divide fiinţa (sfâşierea interioară) este 
umbra interioară ce menţine ceaţa iluziei ce îşi exercită puterea prin 

                                                 
69  Există interpretări conform cărora, ispitirea din deşert a lui Isus, timp de 

40 de zile (4 Luca 1-13), nu e o confruntare în domeniul virtuţilor, al 
actului moral, ci în domeniul cunoaşterii. Nu la plăceri şi desfătări îl in-
vită diavolul pe Iisus, ştiind că patimile îi sunt străine, ci la stăpânirea pu-
terii, confundându-l într-un fel cu Lucifer. Demonul vrea să-l atragă pe 
Iisus în domeniul inferior al puterilor, al fenomenelor, dar Iisus îl întoarce 
imediat spre cunoaşterea principiilor unde demonul nu-l poate urma. 

70  Nevill Drury, The Dictionary of the Ezoteric, Watkins Publishing, 2004, 
vezi Lucifer. 

71  De aceea în unele texte gnostice, Lucifer este numit umbra lui Isus. 
72  Vasile Lovinescu, op. cit., p. 65. 



Vasile LOVINESCU 

 

41

prezentarea întunericului într-o formă deghizată de lumină, ceea ce 
conduce la acceptarea ceţii iluziei ca un loc plăcut. Această umbră 
este creaţia individuală a fiecăruia dar şi a subconştientului co-
lectiv,73 ca urmare a separării Unităţii iniţiale în dualitatea contraste-
lor ce se regăseşte şi în oameni. Această separare creează nesiguranţa 
şi alimentează lupta binelui cu răul, a luminii cu întunericul, a păca-
tului cu mântuirea etc. şi menţine iluzia sinelui divizat sau iluzia 
necesităţii alegerii permanente între bine şi rău. 

În realitate, singura soluţie de durată a laturii întunecate din 
fiecare nu este reprimarea umbrei, ceea ce i-ar accentua puterea, ci 
realizarea Sinelui ce transcende binele şi răul, contactul cu realitatea 
nedivizată deoarece nivelul soluţiei nu este niciodată acelaşi cu 
nivelul problemei. Astfel totalitatea transcende umbra prin resorbţia 
ei74, răul devenind o parte a aceluiaşi întreg, un întreg fără diviziuni.  

Explicaţia mai clară a acestui mod de viaţă la care ajung 
iniţiaţii o dă Patañjali care, explicând sutra 7 din partea a IV-a a 
Yoga-Sutra („Karma yoghinilor nu este nici albă, nici neagră; a 
celorlalţi este de trei feluri”), spune: „Karma albă semnifică acea 
acţiune care implică virtutea, altfel spus karma bună. Karma neagră 
înseamnă acţiuni rele, acţiunile care implică viciul. Yoghinul 
acţionează de o asemenea manieră încât faptele sale nu pot fi 
clasificate ca bune sau rele; ele sunt numite nici bune nici rele. 
Aceasta se datorează faptului că mintea yoghinului este purificată 
prin practici spirituale, astfel că în spatele acţiunilor sale nu stau 
motive egoiste. Yoghinul nu acţionează prin mintea inferioară, ci 
prin mintea superioară (nirmana citta)”75. 

Din acest punct de vedere, lui Adam şi Evei li s-a interzis să 
guste din Pomul cunoaşterii binelui şi răului doar pentru că nu erau 
pregătiţi încă să facă faţă lumii polarizării76. Dacă acest Pom nu ar fi 
                                                 
73  Deepak Chopra, Debbie Ford, Marianne Williamson, Efectul umbrei. 

Revelarea puterii ascunse a Sinelui tău real, Ed. Adevăr Divin, 2011, 
pp. 18-48. 

74  Deepak Chopra, Debbie Ford, Marianne Williamson, op. cit., p. 73-90. 
75  Patañjali, Yoga-Sutra, Ed. Herald, 2006, p. 184. 
76  Omraam Mikhaël Aïvanhov, Pomul cunoaşterii binelui şi răului, Ed. 

Prosveta, 2011, p. 13. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

42 

fost util, ar mai fi existat el în Paradis? În acest context, şarpele, care 
era şi el o făptură din Paradis, reprezintă doar chemarea spre cunoaş-
tere. Nu orice cunoaştere este însă permisă celor nepregătiţi să o afle. 

Dualitatea lumină-întuneric, prin perechea bine-rău, este pre-
zentă în orice fiinţă nerealizată, formând o aceeaşi realitate, dar în 
regiuni diferite. „În fond nu e vorba de incompatibilităţi, ci de 
funcţiuni diferite complementare.”77 În altă parte, tot Lovinescu 
afirmă că răul nu este de sine stătător, ci este parte a tronului lui 
Dumnezeu, când acesta îl ocupă. Abia când Dumnezeu se ridică de 
pe tronul său Răul devine Diavol. Aceasta înseamnă că abia în 
absenţa divinului şi în afara Principiului apare dualitatea bine-rău. 
Legătura apare şi mai clară în afirmaţia că Satan a dat lui Adam 
iluzia existenţei a doi Dumnezei egali, antagonişti, acţiune uşurată şi 
de faptul că această aparenţă este adevărată la nivelul Cosmosului, în 
afara Principiului. „Trebuie să depăşeşti Cosmosul ca Unitatea 
divină să devie evidentă.”78  

Aïvanhov79 dă o imagine mai plastică şi mai accesibilă, com-
parând binele şi răul cu două animale de povară înhămate la capetele 
unui acelaşi diametru al roţii mari ce scotea apă dintr-o fântână. 
Privind scena din planul orizontal80, cele două animale par a se 
deplasa în direcţii opuse, pe când privite de sus81 se vede că ele merg 
în aceeaşi direcţie, participând la aceeaşi lucrare.  

În acest context, parabola biblică a grâului şi neghinei trebuie 
înţeleasă nu ca o amânare a separării celor buni de cei răi, ci, mai 
degrabă, ca imposibilitate a separării complete a binelui de răul din 
fiecare: smulgând neghina am putea smulge şi grâul de care este atât 
de strâns legată. Mai mult chiar, nu putem vorbi de bine şi rău în 
mod absolut în orice situaţie întrucât, uneori, ceea ce poate fi bun 
pentru cineva poate fi nociv pentru altcineva.82  
                                                 
77 Vasile Lovinescu, op. cit., p. 57. 
78  Vasile Lovinescu, Jurnal Alchimic, Ed. Institutul European, 1994, pp. 21, 26. 
79  Omraam Mikhaël Aïvanhov, op. cit., p. 34. 
80  Planul profan, am putea adăuga. 
81  Din poziţia iniţiatului, am putea spune. 
82  De exemplu, pentru un sportiv în plin efort, o cantitate de zahăr i-ar putea 

fi utilă prin energia furnizată, pe când aceeaşi cantitate de zahăr ar putea 
fi mortală pentru un diabetic. 



Vasile LOVINESCU 

 

43

Ajungem astfel, din nou, la textul lui Lovinescu: „…crepuscu-
lul dimineţii şi crepusculul serii nu sunt o lumină minoră, o 
promisiune de zi sau de noapte; sunt principalele. Ce poate fi 
călătoria nocturnă a Luceafărului? De obicei voiajul infernal se 
efectuează de-a lungul unui ax vertical, în sensul descendent, deci 
solstiţial. Dar ştim că axului solstiţial Nord-Sud i se poate substitui 
un ax orizontal, deci Est-Vest. E calea Avatarelor.”83  

Luceafărul devine un Avatar care poate contribui la transmu-
tarea răului în bine, printr-o cunoaştere ce nu trebuie să rămână doar 
în planul materiei, în speranţa că într-o zi vom putea cu toţii să 
îndeplinim ceea ce este scris în Tabula smaragdina „Urcă cu cea mai 
mare chibzuială de la pământ la cer şi apoi coboară iarăşi pe 
pământ şi strânge laolaltă puterile lucrurilor inferioare. Astfel, vei 
dobândi slava întregii lumi, şi întunericul se va depărta de la tine.”84 

 
   

                                                 
83  Vasile Lovinescu, Steaua fără nume, Ed. Rosmarin, 1994, pp. 57, 58. 
84 Hermes Mercurius Trismegistos, Tabula smaragdina. Divinul Poimandres, 

Ed. Herald, 2006, p. 21. 



JURNALUL ALCHIMIC ŞI TRADIŢIA 
PERENĂ 

Leo ARTEANU 
 
 

„În orice înţelepciune adevărată trebuie 
să existe un element de mister; ar fi 
nedrept ca oricine să poată fi capabil să-l 
înţeleagă”. 

Pico della Mirandola 

 
 

asile Lovinescu a fost primul, şi poate cel mai mare, 
scriitor ezoteric din ţara noastră. Deşi relativ puţin 

cunoscut, Vasile Lovinescu ne-a lăsat o operă vastă, în marea 
majoritatea ei postumă. Aceasta încearcă să ne dezvăluie „tradiţia 
perenă”, ca ramură primordială a spiritualităţii universale. Particular, 
pentru Vasile Lovinescu, este efortul său de descifrare a semnifi-
caţiilor profunde ale folclorului românesc, până la el niciodată 
dezvăluite, şi reintegrarea lor în gândirea tradiţională, din care s-au 
desprins în timpuri imemoriale. Un alt aspect demn de menţionat este 
acela de maestru spiritual, Vasile Lovinescu formând un grup de 
studii şi meditaţie tradiţională numit „Frăţia lui Hyperion”. Spre 
deosebire de alţi scriitori cu preocupări spirituale, din opera şi 
activitatea sa se poate deduce că pe lângă aspectele literare ale operei 
sale a fost şi un trăitor al adevărurilor perene. 

Cunoaşterea spirituală (şi nu simpla informare) într-o societate 
lipsită de orice reper, ordine şi ierarhie reprezintă o necesitate 
stringentă pentru supravieţuirea speciei. Calea tradiţională, reprezintă 
o alternativă viabilă, alături de alte metode moderne de revigorare 

V 



Vasile LOVINESCU 

 

45

spirituală. Ca români suntem mândri că în spaţiul cultural şi spiritual 
european, alături de Franţa şi Italia, România a dat un reper al 
tradiţiei perene şi anume Vasile Lovinescu. 

Alchimia lovinesciană, evident în aspectele sale spirituale este 
integrată în cadrul tradiţiei alături de alte forme ale esoterismului 
occidental (arta regală, kabala, astrologia, esoterismul creştin şi cel 
ortodox în special) sau oriental (hindus, budist şi sufi). Să nu uităm 
că în 1936, la sugestia lui René Guénon, Vasile Lovinescu a fost 
iniţiat în tariqua alawita, o ramură a esoterismului sufit. 

Jurnalul alchimic este un pretext al lui Vasile Lovinescu de a da 
scrisului şi astfel de a fixa în timp şi spaţiu, reflecţiile sale cu privire la 
căile spre Iluminare din prisma Tradiţiei perene, sau citându-l pe autor 
„nu este posibil un pelerinaj (spiritual) fără o ţintă în prealabil 
stabilită”. Jurnalul cuprinde însemnările autorului timp de trei luni şi 
trei zile, un număr poate nu întâmplător, cu rezonanţe simbolice. 

Deşi nu oferă o metodă de evoluţie spirituală, Vasile Lovi-
nescu schiţează mai multe principii printre care: asceza, rugăciunea, 
concentrarea, meditaţia. Asceza, ca punct de plecare în toate căile 
spirituale, are ca scop obţinerea stării de martor sau după exprimarea 
lovinesciană „trebuie, cu toate forţele noastre să actualizăm la un 
grad suprem martorul din noi; spun să actualizăm, pentru că poten-
ţial, virtual există întotdeauna”. Rugăciunea prezintă, de asemenea, 
un rol central în Jurnal, ea fiind abordată de mai multe ori şi din 
unghiuri diferite. Aspectele teoretice se încheie cu recomandările 
practice ale rugăciunii: formularea ei rară, corectă, intenţia unitivă, 
preciziunea. Detalii tehnice ne oferă Vasile Lovinescu şi asupra 
concentrării. Astfel, la începutul oricărui exerciţiu de concentrare 
trebuie să procedăm astfel: „întâi să simţim intelectul deasupra 
capului nostru; e singura iniţiativă care ni se cere. De acolo să-l 
lăsăm să coboare plutind şi de la sine de-a lungul firului de argint în 
inima noastră, centrul nostru total.” Apoi continuă: „când, deci, 
absenţa concentrativă de gând se uneşte cu un punct, în afară de 
spaţiu şi timp, în mod necesar, toate minunile sunt posibile; o 
amintire spaţializată poate fi punctul de plecare al unor imense 
cosmogonii.” Cât despre meditaţia folosind repetarea mantrelor, 
practicantul „prin pronunţarea lor indefinită ajunge la o clipă în afară 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

46 

de timp, când se integrează în Sunetul Primordial, manifest şi 
coextensiv Eternităţii”. 

Textele alchimice recomandă ca „separaţiunea e numai în 
vederea conjuncţiunii. A separa Soarele de umbra lui înseamnă să 
procedezi astfel încât umbra să nu dispară, pentru că îşi are rolul şi 
memoria ei. E necesară pentru ca între umbră şi soare, odată separaţia 
realizată, să se actualizeze Piatra filosofală, care este lucrul necesar 
între corpurile perfecte şi imperfecte.” Aspecte alchimico-spirituale se 
întâlnesc în multe reflecţii lovinesciene cu privire la Sulful filosofilor, 
Mercurul şi Saturnul, Leul şi Ouroborosul, calea uscată şi calea 
umedă, Androginul alchimic, legea analogiei în sens invers, Vitriolul 
ca solvent universal, care topeşte toate iluziile şi minciunile. 

În concepţia lovinesciană, evoluţia spirituală este strâns legată 
de intuiţia intelectuală, singura care poate transmuta inferiorul în 
superior, argintul în aur, piatra brută în piatra filosofală. 

Prin transmutarea psihicului în spiritual şi sacralizarea vieţii 
cotidiene, Vasile Lovinescu crede că se va realiza atingerea stării de 
„om veritabil”, proactiv, transformarea Eului în Sine, apariţia 
iniţiatului care a văzut Steaua Polară. 

Ca adevărat părinte spiritual Vasile Lovinescu încearcă să desci-
freze pentru novice dificultăţile şi ambiguitatea învăţământului spi-
ritual recomandând „ardoare, perseverenţă şi ascuţime intelectuală”. 

Relaţia dintre raţiune şi credinţă, care este o problemă din ce 
în ce mai acută în creştinism începând de la începutul său şi până în 
prezent este abordată de Vasile Lovinescu într-o manieră personală 
cu nuanţe hermetice. El consideră că „intelectul restructurează total, 
reuneşte ce este împrăştiat într-o nouă sinteză, care nu este din lumea 
asta, deoarece o transcede”. Observăm astfel sublima sinteză între 
raţiune şi trăire pe care o recomandă autorul. 

Un alt aspect interesant observat în Jurnal este aluzia discretă 
la călătoriile în transcendent. La început autorul ne descrie metaforic 
„apele superioare” ca loc unde „toate fiinţele şi lucrurile periferice 
(poate în sensul de ignorate) în lumea noastră devin entităţi 
superioare nouă în transcendent”. Apoi ne descrie metoda care 
implică analogia zborului cu „avântări, coborâri şi plutiri”. Ulterior 



Vasile LOVINESCU 

 

47

ni se recomandă şi calea de urmat, cu accent pe pericolele care ne 
pasc: „O comportare necorespunzătoare faţă de ele (entităţile 
spirituale) ne taie picioarele”. Şi mai apoi „Este şi o primejdie de 
moarte: firul undiţei nu e altceva decât firul de argint de care 
vorbeşte Kabbala, în continuă mişcare în sus şi în jos, ca aţa unui 
ceas, dar care, când se rupe se produce o moarte fulgerătoare.” 

Problema vieţii şi a morţii este, de asemenea, amplu dezbătută. 
Pornind de la piesa lui Eugen Ionescu „Regele moare”, Vasile 
Lovinescu face critica morţii din punctul de vedere materialist, limitat 
ionescian. Astfel pentru un tradiţionalist Neantul nu există şi „toate 
aceste incidente, sunt fără importanţă pentru acela care s-a obişnuit să 
moară mereu, din timpul acestei vieţi”. O viziune actuală asupra vieţii 
atât din punct de vedere spiritual cât şi biologic este descrierea acesteia 
ca o „succesiune neîntreruptă de morţi care constituie clipele vieţii 
noastre.” Această idee poartă în biologia contemporană numele de 
apoptoză sau moarte celulară programată şi reprezintă unul din 
mecanismele de homeostazie sau echilibru funcţional al organismului. 
Pe de altă parte, în orice proces evolutiv spiritual este necesar ca mai 
întâi să murim (să renunţăm la vechile prejudecăţi) pentru a renaşte la 
un nivel nou, superior, de înţelegere a realităţii. 

Simbolismul masonic este, de asemenea, prezent în Jurnal. 
Pornind de la premizele iniţierii masonice şi anume de la „despuierea 
metalelor” adică a accidentelor adventice şi parazitare ale fiinţei 
noastre, ajunge la rolul de „demiurg secund” îndeplinit de maestrul 
mason, sau după exprimarea lovinesciană „Maestrul colaborează cu 
Marele Arhitect al Universului şi înscrie semne pe planşa goală. Dar 
nu e goală, fiindcă suprafaţa ei este un ţesut de puncte şi orice om 
înscris pe ea se înscrie pe acest ţesut; Maestrul nu face decât să treacă 
de la Putere la Act, Forma nouă, textul inedit”. Tot în simbolistica 
masonică este şi recomandarea ca masonul să-şi actualizeze cât mai 
grabnic geometria, adică relaţia cu Marele Arhitect al Universului. 

În acelaşi sens este şi referirea la o altă organizaţie iniţiatică şi 
anume Rozacruce. Autorul afirmă că templul lor era Sfântul Duh, 
adică locul unde „cei doi centri ai elipsei dispăruseră, confundându-
se într-un singur punct. Nu mai era în ei polarizarea în cantitate şi 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

48 

calitate. Nemaiavând nici un pelerinaj de făcut, exterior sau interior, 
nici o deplasare spre calitate, templul lor era pretutindeni, pentru că 
oriunde se afla unul dintre ei, acolo era şi centrul lumii. Cu alte cu-
vinte, actualizau tot ce este potenţial în ceilalţi oameni”. Acest fapt 
este deosebit de important în zilele noastre, aspectul social fiind de 
multe ori neglijat de organizaţiile iniţiatice, având efecte dezastru-
oase asupra societăţii în care trebuie să trăim. 

Autorul se opreşte şi asupra medicinei în aspectul ei sacru şi 
anume în identificarea vindecării cu purificarea. Purificarea este 
necesară pentru ca energia spirituală - vyria budistă – să poată să 
intervină „declanşând o acţiune care nu face parte din natură”. 

Problema binelui şi răului apare, de asemenea, în mai multe 
capitole ale Jurnalului. Autorul porneşte de la premiza că „răul în 
lume nu este o realitate obiectivă, ci o iluzionare, o falsă imputaţiune. 
Dezbaterea nu trebuie să se mărginească la discriminarea elementelor 
pozitive de cele negative din lume, ci la caracterul iluzoriu al întregii 
Manifestări”. În alte părţi ale Jurnalului se arată necesitatea răului în 
lume, dar şi lipsa de comună măsură a răului faţă de bine. Astfel, 
Lovinescu conturează definiţii superbe, de tipul „răul, negativul este 
binele, pozitivul exilat” sau „răul este binele în fragmente”. 

Nenumărate consideraţii metafizice şi cosmologice sunt pre-
zente în Jurnal: Centrul şi periferia, Principiul şi manifestarea, Unul 
şi multiplicitatea, Dumnezeu şi Vrăjmaşul, Calitativul şi cantitativul, 
ş.a. Ceea ce este caracteristic acestor binoame este lipsa de comună 
măsură, ca şi efortul care trebuie făcut pentru „dizolvarea” celui de al 
doilea termen al binomul în primul. 

 Călătoriile iniţiatice sunt, de asemenea, aduse în discuţie de 
mai multe ori. Pe lângă explicaţiile ezoterice ale basmului Harap Alb 
sau a povestirii Ivan Turbincă detaliate în alte lucrări Vasile 
Lovinescu analizează şi aspectele iniţiatice ale romanului de călătorie 
„Prin munţii Neamţului” de Calistrat Hogaş, apărut la începutul 
secolului XX. Premisa este că „Prin munţii Neamţului” este „un 
ritual de iniţiere cu simbolism itinerant”. Călătoria descrisă în roman 
este o tranziţie spirituală între două lumi separate de un pod. Pe acest 
pod călătorul (aspirantul la iniţiere) stă „suspendat în aer şi neclintit 



Vasile LOVINESCU 

 

49

deasupra unui curs de apă ce luneca grăbit sub picioarele sale”. 
Aceasta înseamnă că după cum „imobilitatea este calitativă şi 
curgerea cantitativă, a sta suspendat înseamnă a te face centru şi a 
obliga cursul de apă să curgă în jurul său, a-i da o formă circulară, 
realizând o dublă şi concomitentă imobilizare: a gândurilor şi a 
patimilor”. Este prezentă, de asemenea, şi tema Vameşului care 
păzeşte podul, respectiv tema probelor sau încercările pe care 
călătorul pe drumul iniţiatic trebuie să le treacă pentru a ajunge la 
Transcendent. În final candidatul la iniţiere trebuie să moară într-un 
ciclu pentru a renaşte într-un ciclu nou, superior. 

Spre sfârşitul Jurnalului, Vasile Lovinescu ne face câteva con-
fesiuni autobiografice, în care arată că „viaţa contemplativă” îl ajută 
să treacă peste „senzaţia de exil din lumea aceasta şi din lumea 
cealaltă”. Subliniind superioritatea vieţii contemplative asupra vieţii 
active, a tăcerii asupra cuvântului, omul devine „stăpân asupra 
carului, şi nu caii”. 

În concluzie Jurnalul alchimic este un Jurnal de cugetări 
spirituale care îl ajută pe căutător să mediteze asupra unor teme 
perene ale tradiţiei, să-şi aleagă o tehnică de evoluţie spirituală care 
să i se potrivească şi mai presus de orice, să încerce să răspândească 
Lumina pe care a integrat-o şi semenilor săi sau exprimat în limbaj 
masonic „pentru a lucra la binele şi progresul Umanităţii”. 
 



GETICUS HIPERBOREUS  

Vasile MARIAN 
 

„Societăţile tradiţionale aveau raţiunea lor suficienta 
în mit; …Omul murea când adormea, recrea lumea 
la răsăritul soarelui; fiecare gest pe care-l făcea în 
gospodăria, livada şi ţărâna lui imita, în viaţa zil-
nică, gesturile Marelui Dulgher al Universului, Gră-
dinarul stelelor, în jurul ţărmului polar”.  

Vasile Lovinescu,  
Creanga şi Creanga de Aur  

 

n  Geographia XI, 6, 2,  Strabon spune că „Primii care au 
descris diferitele părţi ale lumii spuneau că Hiperboreenii 

locuiau deasupra Mării Negre şi a Dunării”. Textele antice care 
documentează existenţa Hiperboreenilor rămân tributare mitului: 
coboraţi într-o migraţie sacerdotală, de la Nord la Sud, în illo 
tempore, din ceturile polare ale Hiperboreei, verticala pogorâtoare a 
Astrei Savatina îi plasează într-un loc aflat la jumătatea distanţei 
dintre Pol şi Ecuator. Geografia sacră, printr-un proces bazat pe 
principiul corespondentei, mută şi consacră pentru milenii Centrul 
Spiritual al Hiperboreei, deci al Lumii, în Dacia! Cei care conduc 
migraţia sunt regii-sacerdoţi, care purtau atât arcul cu săgeţi, cât şi 
toiagul puterii spirituale. Dintre neamurile şi triburile trace, peste 170 
la număr, dacii, geto-dacii, geţii şi sciţii par a fi mai frecvent 
pomeniţi în scrierile anticilor, atunci când se referă la Marea 
Migraţie Hiperboreeană, al cărui punct terminus îl constituia Grecia 
Antică. Pentru Clement Alexandrinul „profetul dacilor este 
Zalmoxis, Hiperboreanul”, Stromata, IV, 213, iar pentru Apollonius 
din Rhodos „Hiperboreenii sunt Pelasgi locuind la Nord de Tracia”, 
Argonautice, II, 5, 675.  

Î 



Vasile LOVINESCU 

 

51

Verticalitatea acestei migraţii, N-S, reprezintă pentru Geticus, 
prin transpunere metafizică, ierarhia şi devenirea, în sensul 
succesiunii stărilor multiple ale iniţiatului, urmând expansiunea în 
plan orizontal a fiecăreia din aceste stări ale fiinţei. Nu este greu să 
recunoaştem în Geticus Hiperboreus calităţile Omului Universal, al 
cărui simbol definitoriu, după René Guénon este crucea şi care în 
tradiţia ebraică este Adam Kadmon din Kabbala, simbolizat de 
arborele sefirotic, sau El-Insanul-kamil din ezoterismul Islamic.  

Identificarea hiperboreenilor cu pelasgii, „Hiperboreenii erau 
fii lui Pelasgos” Pindar, Scoliastul, OI, III, 28, din a căror stirpe co-
borau, este interpretată de V. Lovinescu ca fiind un symbol herme-
tic~indistincţia primordială, rasa primordială „Pelasgos, cel născut 
din Pământ Negru (gaia melaină).”  

În momentul în care Dacia devine Centrul Suprem al Lumii 
(Hiperboreei), Polul devine şi el „Geticus Polus”: „Soldat Marcelin, 
tu pleci acum să iei pe umerii tăi Cerul hyperborean şi astrele Polului 
getic”. Martial, Epigr., IX, 45, iar Virgiliu, “Singuratec, cutreiera 
gheţurile hiperboreene şi Donul acoperit de gheţuri, şi câmpiile 
niciodată fără zăpadă, în jurul munţilor Riphei (Carpaţii), până ce 
femeile trace, maniate de dispreţul său, îl sfâşiară…”. Georgica, IV, 
V, 517: Orpheus.  

Geticus îl regăseşte în tradiţia populară ca Buricul Pământului 
(Omphalos), Osia Lumii, nume date Muntelui Omul în Carpaţi.  

Ceea ce este sus este şi jos, şi ce este jos este şi sus: Conste-
laţia Dragonului îşi regăseşte imaginea terestră în şerpuirea Lanţului 
Carpatic, iar centrul Cercului de precesie în Platoul Transilvan, pla-
tou sacru, unde fiinţează Sarmizegetusa Basileion, sanctuar suprem 
la Tradiţiei Hiperboreene! “Dacă aveţi în faţă o hartă fizică a 
României, observaţi cum arată podişul Transilvaniei: s-ar zice că ţara 
noastră este un fel de mare cerc în jurul Transilvaniei. Ei bine, acolo 
s-a născut neamul românesc”. Neagu Djuvara, O scurta istorie a 
românilor povestită celor tineri, Humanitas, 2002.  

Geografia sacră a Daciei se înscrie în ciclul sacru al Hiperbo-
reei, păstrat în memoria Tradiţiei primordiale şi nu este surprinzător 
să constatam că este superpozabilă hărţii fizice mai sus amintite. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

52 

„Această geografie este dominată de o realitate centrală: podişul Tran-
silvaniei, încercuit de lanţul Carpaţilor şi de Munţii Apuseni, cei mai 
sălbatici şi mai nepătrunşi din Europa…”. (vezi Vasile Lovinescu)  

Vasile Lovinescu, despre care Claudio Mutti spune (în mod 
eronat credem noi) că este muqaddim-ul Daciei Hiperboreene (Eliade, 
Valsan, Geticus e gli altri. La fortuna di Guenon tra I romeni; Edizioni 
all’insegna del Vetro, Parma, 1999) vine în sprijinul acestor texte 
antice cu argumente contemporane care ţin de toponimie, simboluri, 
legende, tradiţii populare româneşti „…să privim din nou harta, cu 
această Mare Neagră (Pontus) saturniană, ascunzând la sânul său 
Insula Albă, aşezată vis-à-vis de Selina, având la nord solara Cetatea 
Albă şi puţin mai la sud lunara Selina, numite curent în România 
«cheile Mării Negre» (cheile de aur şi de argint ale Puterii sacerdotale 
şi regale, ale Marilor şi Micilor Mistere, cheile lui Ianus şi ale lui Ion-
Sant-Ion); să privim Laguna Letea, Tridentul Dunării, având pe mâner, 
în «indistincţiune», Tula…” Geticus, Dacia Hiperboreeana, Etudes 
Traditionelles, Paris, 1936-1937.  

Dar folosirea acestor izvoare folclorice de către autor se va 
petrece în “cheie guénoniană”, Guénon considerând tradiţia populară 
o modalitate conştient criptată de transmitere subconştientă şi 
perpetuare a Tradiţiei Primordiale. „Atunci când o forma tradiţională 
este pe punctul de a se stinge, ultimii săi reprezentanţi pot foarte bine 
să încredinţeze, în mod voit, acestei memorii colective… ceea ce 
altfel s-ar pierde fără întoarcere; şi în acelaşi timp, neînţelegerea 
naturală a masei este o garanţie suficientă că ceea ce avea un caracter 
ezoteric nu va fi astfel despuiat de el, ci va rămâne numai ca un fel 
de mărturie a trecutului pentru acei care, în alte timpuri vor fi 
capabili să o înţeleagă”. (vezi René Guénon).  

Din această pricină, mesajul transmis pe cale ezoterică devine ac-
cesibil doar iniţiaţilor, iar adevărurile până acum ascunse sunt revelate!  

Geticus, în demersul lui de a decripta rolul tradiţiei hiper-
boreene în tradiţia dacică şi ulterior românească, apelează la izvoare 
din cele mai diverse, aşa cum aminteam anterior, colindele 
detaşându-se prin laconismul şi claritatea informaţiei conţinute; 
colindele, „acest cuvânt nu este altul decât Calendae” , iar aceste 
incantaţii rostite de copii în timpul sărbătorilor de iarnă păstrează un 



Vasile LOVINESCU 

 

53

obicei precreştin „acest lucru se făcea la români la calendele lui 
Ianuarie, în timpul Saturnaliilor şi al sărbătorilor lui Ianus”.  

Geticus, nimeni altul decât Vasile Lovinescu, nu este doar un 
pseudonim literar, este asumarea participării la transmiterea „sub-
conştientă” a unei scântei din Tradiţia Hiperboreeană, cu care el se 
contopeşte până la identificare! Avea 31 de ani, atunci când a început 
publicarea Daciei Hiperboreene în revista „Etudes Traditionelles” 
(1936-1937), Paris, la doi ani după debutul unei susţinute corespon-
dente cu René Guénon. Relaţia lor epistolară curge ca de la discipol la 
Maestru, fiindu-i recunoscute de acesta din urmă realele calităţi literare 
şi cunoştiinţe în domeniul ezoteric. Îl va încuraja să aprofundeze 
studiul despre Dacia Hiperboreeană şi, nu în ultimul rand, i-a netezit 
calea pentru obţinerea unei iniţieri în Franţa, la Amiens, şi în Elveţia, 
la Basel, unde va obţine o iniţiere alawită, prin Titus Burckhardt, 
avându-l ca maestru spiritual pe Frithjof Schuon. Aparţinând unui 
puternic curent tradiţional de transmitere a philosophiei perenis, Vasile 
Lovinescu găseşte în opera şi destinul iniţiatic al lui René Guénon 
„calea” devenirii, tariqah care conduce de la shariya, drumul mare, 
social şi religios la haqiqah, cunoaşterea pură, adevărul ezoteric. 
 



SIMBOLISTICA VĂDUVEI 

H. RADU 
 

  
seistul Vasile Lovinescu vede lumina zilei la Fălticeni la 17 
decembrie 1905 şi trece în nefiinţă la 14 august 1984 în 

Bucureşti. Este fiul avocatului Octav Lovinescu (Teodorescu) şi al 
Anei Cetăţeanu, descendentă din Ion Budai-Deleanu, frate cu dramatur-
gul Horia Lovinescu şi nepot al marelui critic literar Eugen Lovinescu. 

Nu a rămas fidel formaţiei sale juridice (fost avocat al 
municipiului Bucureşti şi consilier juridic la Uzinele Siderurgice din 
Reşiţa) datorită întâlnirii cu scrierile lui René Guénon, renumitul 
filosof, strălucit cunoscător al marilor tradiţii iniţiatice, al „pecetelor 
de taină”, ulterior, corespondenţa cu acesta marcându-i definitiv 
traiectoria vieţii. Asemenea maestrului său, Vasile Lovinescu se va 
apropia, dar nu va trece la Islam, aşa cum a făcut Guénon. Un 
hagialâc la Muntele Athos întreprins „sub rosa” în 1935, ca şi 
iniţierea în tariqa allawita – calea lui Allah – cât şi integrarea într-o 
organizaţie ezoterică universală a curentului misticii musulmane, 
sufismul, din Basel, în 1936, conferă conţinut spiritual şi un sens mai 
precis orientat înclinaţiei naturale spre ezoterism. 

 Debutează la Viaţa Românească, Vremea, Familia, Adevărul 
literar şi artistic, Credinţa etc. cu eseuri pe teme folclorice şi iniţia-
tice: despre mistica tibetană, despre Ignaţiu de Loyola (fondatorul 
Ordinului Compania lui Iisus /iezuiţii/ şi primul general al Ordinului 
Iezuit) şi exerciţiile sale spirituale, despre poetul simbolist Arthur 
Rimbaud, René Guénon ş.a. În bună parte aceste eseuri vor fi reluate 
sub pseudonimul Geticus într-un text mai extins despre Dacia hiper-
boreană, reliefând caracterul simbolic şi metafizic al tradiţiilor 
noastre arhaice, în revista Etudes Traditionnelles de la Paris care 
apărea, în perioada 1936-1937, sub îndrumarea lui René Guénon. 

E 



Vasile LOVINESCU 

 

55

Dicţionarul Scriitorilor Români, editat de Fundaţia Culturală 
Română în 1998 sub coordonarea lui Mircea Zaciu, Marian Papahagi 
şi Aurel Sasu, îl consideră pe Vasile Lovinescu „cel mai de seamă 
reprezentant al ezoterismului românesc”. 

Lovinescu foloseşte în scrierile sale ştiinţa sacră a simbolurilor 
(simbologia), iar influenţele sunt diverse: de la Ananda K. 
Coomaraswamy, la budistul Zen şi palimsestul Textelor Sacre sau la 
misterul francmasonic şi al alchimiei. 

Ceea ce este relevant este faptul că Lovinescu merge direct la 
surse. De la René Guénon preia doar doctrina. Cu toate acestea, 
„nimic mimetic şi, mai ales, nici un accent de vanitate personală nu 
întunecă acest proiect hermeneutic de factură singulară în cultura 
noastră modernă”1. Debutul editorial are loc în anul 1981 cu Al 
patrulea hagialâc2, volum de exegeză literară, singurul publicat în 
timpul vieţii. În această carte Lovinescu încearcă să reliefeze ezote-
rismul substanţial, „schema alchimică a romanului mateian” (Craii 
de Curtea Veche de Mateiu Caragiale - n.n.) care ar fi o scriere deli-
berat hermetică, un Athanor în care aflăm toate simbolurile iniţiatice 
fundamentale, de la scara cosmică, la culorile heraldice. Astfel, 
Pantazi, Paşadia şi Pirgu (identificat cu Pantazi Ghica, vezi ref. 12, p. 
203 ) reprezintă cele trei gune, tendinţe cosmice universale, care 
reproduc, în fapt, Esenţa şi Substanţa, adică în terminologie vedică, 
Purusha şi Prakriti. Prin Pantazi acţionează albul, Sattva (lumi-
nozitate, uşurătate - n.n.), Paşadia exprimă roşul, Rajas (emoţie, 
acţiune - n.n.), iar Pirgu e posedat de negru, Tamas (întuneric, 
îngreunare - n.n.), glodul primordial”1, adică cele trei „stări” ale 
tuturor lucrurilor (guna). 

„Mă-nchin la Soarele-înţelept / Că sufletu-i fântână-n piept / 
Şi roata albă mi-e stăpână / Ce zace-n sufletul fântână.  
La Soare, roata se măreşte; / La umbră, numai carnea creşte...” 

                                                 
1  Mircea Zaciu, Marian Papahagi, Aurel Sasu: Dicţionarul Scriitorilor 

Români, Ed. Fundaţiei Culturale Române, Bucureşti, 1998, p. 768-771. 
2  Vasile Lovinescu: Al patrulea hagialâc, Ed. Cartea Românească, 

Bucureşti, 1981 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

56 

Versurile lui Ion Barbu, cu simbolul Soarelui din Ruga Crypto 
şi lapona Enigel, se potrivesc posibilului omagiu ce trebuie adus lui 
Vasile Lovinescu prin această cosmologie barbiană în care balada 
amintită este considerată o alternativă a Luceafărului eminescian. 
Soarele este izvorul luminii, al căldurii şi al vieţii. Razele sale 
figurează influenţele cereşti sau spirituale primite de Pământ. Roata 
ca simbol solar coboară din înălţimile Solstiţiului de vară, iar ca 
semnificaţie cosmică, de reînnoire, apare în textele vedice. Ea mai 
este şi Roata Mundi a rosicrucienilor. 

Din vremea Iliadei, psyche (sufletul) înseamnă suflu, iar pentru 
Pitagora corespunde forţei vitale. Vasile Lovinescu este cu certi-
tudine o forţă vitală în spiritualitatea românească, reprezentând 
sufletul ezoterismului din arealul carpatin! 

În filosofia platoniciană se regăsesc filoanele misteriilor egipte-
ne, confirmare susţinută de Hipolit, părintele Bisericii, care sugerează 
subtil că „acesta este marele mister al samothracilor, mister care nu 
poate fi rostit şi pe care doar iniţiaţii îl cunosc. Aceştia, însă, vorbesc 
amănunţit despre Adam ca despre omul lor originar”3. 

Banchetul (sau Despre dragoste) este cartea Dialogurilor lui 
Platon care descrie în esenţă setea de eternitate sub chipul iubirii, al 
ordo amoris, cu toate aparenţele atât de libere. Neoplatonicianul 
Augustin Sfântul, episcopul de Hippona, va vehicula expresia iubeşte 
şi fă ce vrei, căci dacă iubeşti cu adevărat nu mai faci ce vrei, ci ceea 
ce trebuie. Platon arată că dragostea este o năzuinţă către un bine 
permanent4, cu alte cuvinte „procreaţie întru frumuseţe spirituală”. 
Banchetul reprezintă o „iniţiere” în care „iubirea apare ca prevestitoare 
a înţelepciunii”. Dacă înţelepciunea este Cuvântul veşnic (Logosul), 
Fiul veşnicului Creator al Lumii, atunci iubirea se află faţă de acest 
Logos într-un raport matern – afirmă R. Steiner. Înainte ca în sufletul 
omenesc să poată străluci chiar şi numai o scânteie luminoasă din 
lumina înţelepciunii - continuă teozoful – trebuie să existe un imbold 
obscur, o pornire către acest element divin. În mod inconştient omul 
                                                 
3  Rudolf Steiner: Creştinismul ca fapt mistic şi misteriile antichităţii, Ed. 

Humanitas, Bucureşti, 1993, p. 73-74. 
4 Platon: Dialoguri, Editura pentru Literatură Universală, Bucureşti, 1968 



Vasile LOVINESCU 

 

57

trebuie să tindă spre ceea ce, înălţat apoi în conştienţă, constituie 
fericirea sa cea mai înaltă. Noţiunea iubirii – spune Steiner – este 
legată de ceea ce, la Heraclit, apare ca fiind daimon-ul din om. 

În cadrul Dialogului, Socrate este „iniţiat” de Diotima, preo-
teasa care a deşteptat în sufletul lui forţa daimonică menită să-l 
conducă spre Divin. Dar nici o „femeie înţeleaptă” (care trezeşte 
daimonul în Socrate !) nu ar putea deştepta daimonul din suflet dacă 
acolo nu ar exista forţa pentru această trezire. Aşadar, această „fe-
meie înţeleaptă” trebuie căutată în sufletul lui Socrate. Deci Socrate 
prezintă drept „femeie înţeleaptă” forţa sufletească dinainte de 
primirea înţelepciunii. „Este principiul matern – ne asigură Rudolf 
Steiner – care naşte pe fiul lui Dumnezeu, înţelepciunea, Logosul. 
Forţa inconştient activă a sufletului, care îngăduie ca Divinul să 
pătrundă în conştienţă este considerată ca fiind un element feminin.  

Sufletul încă lipsit de înţelepciune este mama a ceea ce con-
duce spre Divin...Sufletul este considerat drept mamă a elementului 
divin. În mod inconştient el conduce omul cu necesitatea unei forţe 
naturale către ceea ce este divin. De aici se revarsă o lumină asupra 
viziunii cu caracter misteric din mitologia greacă: Lumea zeilor s-a 
născut în suflet”. 

Mitul lui Dionysos, fiul lui Zeus-tatăl şi al unei mame, prinţesa 
din Theba, ucisă de trăsnet, căreia Zeus îi smulge copilul prematur, 
salvându-l. Dar Hera, mama zeilor, aţâţă Titanii împotriva lui 
Dionysos, ciopârţindu-l. Pallas Athena salvează inima acestuia şi o 
duce lui Zeus care zămisleşte pentru a doua oară fiul. Fiul lui 
Dumnezeu şi al unei mame muritoare, adică a sufletului omenesc 
(trecător) năzuind inconştient spre Divin. Din forţa divină ciopârţită 
din om, se naşte înţelepciunea care este Logosul. 

Zeus este un zeu celest înzestrat cu o putere fecundatoare nestă-
vilită. Atributele lui sunt trăsnetul şi acvila. Soţia sa legitimă, Hera, de 
multe ori înşelată, inflexibilă, de o gelozie extremă, este arbitra de 
temut a legăturilor matrimoniale. Zeus are o mulţime de copii, dar 
numai unul cu Hera, pe Ares. Herodot susţine că tracii adorau patru 
divinităţi: Ares, Dionysos, Artemis şi Hermes. La tracii din sud 
divinitatea celestă este Hera. Atât în nord cât şi la sud existau două 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

58 

practici: tatuajul şi înhumarea, respectiv incinerarea văduvelor odată 
cu soţul decedat, iar moartea era sărbătorită ca un eveniment fericit5.  

Cunoscuţii specialişti în simbologie, Jean Chevalier şi Alain 
Gheerbrant6, menţionează că zeiţa Hera întruchipează simbo- 
lismul Văduvei. 

Cuvântul Văduvă7 este de origine latină, vidua, şi înseamnă 
goală, în sensul de golită, văduvită, adică despărţită de jumătatea ei 
de existenţă, într-un doliu fără de mângâiere. Este unul din cele mai 
răspândite simboluri ale Tradiţiei Perene, Sanatana Dharma. 

Găsirea jumătăţii pierdute reconstituie Androginul, ne asigură 
Vasile Lovinescu, şi este uşor de înţeles cum simbolismul Văduvei a 
devenit cea mai stringentă imagine a desăvârşirii iniţiatice, „trecerea 
de la rana nevindecabilă a dualităţii în ea însăşi, la sinteza unitară”. 

În mitologia vedică Prakriti reprezintă materia, natura primor-
dială. Potrivit sistemului filosofic indian Samkhya, întregul univers 
se explică prin evoluţia raţională a două principii fundamentale: 
Prakriti (natura) şi Purusha (spiritul sau substanţa divină). Prakriti 
este „văduvită” de cele trei gune (stări) smulse de la sânul ei, care, la 
rândul lor devin principii ale alterităţii, menţionează Lovinescu. 

În Biblie, regina din Saba, statul antic din sudul Peninsulei 
Arabia, îi face o vizită regelui Solomon pentru a se convinge de 
„Numele Domnului”. Legenda spune că Solomon a avut un fiu cu 
regina, strămoşul Casei domnitoare a Etiopiei. Regina din Saba este 
simbolul sufletului care năzuieşte Unirea cu Supremul, iar Solomon 
este întemeietorul legendar al Masoneriei. Membrii acestui ordin 
sunt fiii văduvei, ca descendenţi spirituali ai constructorului Templu-
lui lui Solomon, Hiram Abif, fiul unei văduve din seminţia lui 
Naftali. Conform afirmaţiilor lui Lovinescu, Masoneria, ea înseşi, 
este „Văduva tuturor ordinelor iniţiatice stinse, a căror moştenire a 
cules-o; şi se ştie că aceste ordine sunt extrem de numeroase”. 

                                                 
5 Eliade Culianu: Dicţionar al religiilor, Ed. Polirom, Iaşi, 2007. 
6 Jean Chevalier, Alain Gheerbrant: Dicţionar de simboluri, Ed. Artemis, 

vol. 3, Bucureşti, 1995, p. 430. 
7 Vasile Lovinescu: Al patrulea hagialâc, Ed. Rosmarin, Bucureşti, 1996,  

p. 108-117. 



Vasile LOVINESCU 

 

59

În mitologia egipteană Horus, fiul lui Isis şi al lui Osiris, ucis de 
fratele său Set, este numit fiul văduvei. Osiris - zeul şi regele cel mai 
popular simbolizând moartea şi renaşterea - trădat şi omorât, a fost 
readus la viaţă de soţia sa (şi soră, în acelaşi timp), Isis, care a plecat în 
căutarea mădularelor soţului împrăştiate. Isis este văduva lui Osiris, 
adică a luminii. În acelaşi mod, masonul este permanent în căutarea 
luminii, ceea ce îl identifică cu Horus, fiul luminii, fiul văduvei. 

În mitologia greacă, Gaia (sau Gaea, Geia, Glia), reprezintă 
personificarea feminină a Pământului, una din divinităţile primor-
diale care, apărută după Haos, a dat naştere lui Uranos (cerul) şi lui 
Pontos (marea), apoi a născut pe Kronos, pe Titani şi pe Titanide, iar 
mai apoi pe Ciclopi8. 

În mitologia daco-română Mama Gaia (Mater Terra sau 
Gaea)9,10 apare în textele cântate la înmormântări, Zeiţa Morţii apă-
rând în ipostaza unei păsări de pradă de zi sau de noapte numită gaia. 
Această pasăre misterioasă, feroce răpitoare de zi, are penajul frumos 
colorat, iar văzul extrem de dezvoltat, fiind dintre răpitoare cea mai 
frumoasă pasăre, motiv care l-a inspirat pe Brâncuşi s-o aleagă ca 
model pentru Măiastrele sale.  

Mitul antic îşi are, aşadar, oglindiri în legende şi uneori în 
istorie, astfel: 

• Iana Sânziana, sora Soarelui, iubită de el, de care ea fuge (de 
frica incestului), cât timp e răpită de zmeu, ea este Văduvă; 

• Fata de împărat din Povestea porcului a lui Ion Creangă, 
este Văduva bărbatului ei mistuit în Mănăstirea de tămâie, 
din vina ei, iar copilul pe care îl poartă este Orfan. 
Simbolic Văduva şi Orfanul se completează; 

• Titlul basmului lui Petre Ispirescu, Fata de împărat şi fiul 
Văduvei, este, de asemenea, semnificativ; 

                                                 
8  Victor Kernbach: Dicţionar de mitologie generală, Ed. Albatros, 

Bucureşti, 1995. 
9  Ion Ghinoiu: Comoara satelor. Calendar popular, Ed. Academiei, 

Bucureşti, 2005, p. 177-178 
10  Romulus Vulcănescu: Mitologie română, Ed. Academiei R.S.R., 1987, 

pp. 129, 148, 443 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

60 

• Fiul vânătorului care ajunge la Nedeia Cetate, unul din 
numele fabuloase ale Curţii-vechi, este învăluit de aceeaşi 
caracteristică a Văduvei; 

• Pipăruş Petru din basmul cu acelaşi nume din volumul 
Din lumea basmelor de Iuliu Traian Mera11, publicat în 
1906 şi pentru care a luat premiul Academiei Române, se 
naşte dintr-un bob de piper pe care îl înghite maică-sa, 
după ce i-au fost răpiţi de zmeu o fată şi doi feciori. 
Pipăruş Petru îi dezrobeşte din captivitate; 

• Moise e fiul Văduvei; Iisus Hristos, de asemenea; 
• În legendă, Ioan Corvin e fiul Văduvei; 
• După asasinarea tatălui său Bogdan al II-lea, domn al 

Moldovei, Ştefan cel Mare e fiul Văduvei; 
• Ismail, părintele arabilor, este fiul Agarei care a fost 

alungată, deci Văduvă a lui Abraham. 
Ordinele iniţiatice dispărute fac ca Masoneria să fie văduvită. 

O tradiţie înainte de a muri - ne asigură Vasile Lovinescu – „se învă-
luie într-o scoică” în ochii profanilor, după cum Cezar înainte de a 
cădea străpuns de 33 lovituri de pumnal, s-a învăluit în cutele togei 
de purpură. Acest fapt trebuie amintit pentru că „Sfântul Imperiu” 
este „ultima moştenire” pe care a primit-o Masoneria. Se poate 
spune că orice ordin iniţiatic „terminându-şi cursa se resoarbe în ger-
men ca să străbată ceea ce pentru el a fost o perioadă de întuneric 
simbolizată de valurile negre ale văduviei”. 

Pentru explicarea acestui simbol al Masoneriei, Vasile 
Lovinescu ne indică câteva izvoare. Astfel, pentru iacobiţii stuarţiei, 
Văduva era Henrieta de Anglia, soţia regelui Carol I Stuart, executat 
în 1649, iar „fiul” era pretendentul şi viitor rege Carol al II-lea, spre 
care se îndreptau toate speranţele partizanilor Casei Stuart. 

În diferitele sisteme scoţiene, Ordinul Templului era socotit ca 
văduv al ultimului Mare Maestru Jacques de Molay ars pe rug de 
Filip cel Frumos, în anul 1314. 
                                                 
11  Radu Homescu: Iuliu Traian Mera (1861-1909), în Ziridava, nr. IX, 

Muzeul Judeţean Arad, 1978. 



Vasile LOVINESCU 

 

61

În Ritul Scoţian Antic şi Acceptat se lămurea că expresia 
Văduva era bun comun al tuturor misterelor din antichitate. Astfel, 
aşa cum am mai menţionat, Horus este fiul Văduvei. În mitologia 
greacă Demeter, zeiţa agriculturii şi a cerealelor, căruia Pluton îi 
răpise fiica, Persefone, era o Văduvă rătăcitoare, ca soră şi fostă soţie 
a lui Zeus.  

J. Evola, citat de Lovinescu7, ne arată că „în tradiţia indo-ariană, 
orice zeu – orice putere transcendentă –e unit cu o soţie, cu o Şakti; 
fără Şakti a sa zeul e inan şi inert ca o larvă; Şakti înseamnă putere. În 
Occident, Sofia, Înţelepciunea, are ca figuraţie o doamnă, o doamnă 
regală. În figuraţiile egiptene doamne divine dau regelui lotus-ul, 
simbol de renaştere, şi cheile vieţii. Fravaşi iranice şi Walkyriile 
nordice sunt figuraţii ale părţii transcendente din războinici, sunt 
forţele destinului şi ale victoriei lor... Şi în tradiţia celtică sunt femei 
supranaturale ce răpesc pe eroi în insule misterioase, ca să-i facă ne-
muritori prin iubirea lor. Eva vrea să zică, etimologic, viaţă, vivifica-
toare; un simbolism universal a figurat în femeie forţa transcedentală, 
vivificatoare, transfigurată, prin care se poate produce depăşirea 
condiţiei umane... În special ca văduvă, femeia exprimă o perioadă de 
taciturnitate şi simbolizează tradiţia, puterea văduvită pentru că şi-a 
pierdut soţul („complementarul” - nota lui V. Lovinescu)”. 

Prezenţa Văduvei o găsim şi în Craii de Curtea-veche de 
Mateiu Caragiale, transfigurând povestirea într-un autentic mit, de o 
valoare simbolică egală cu cele de mai sus. Văduva este principalul 
actor în roman. Pena Corcoduşa e cheia de boltă, martorul mut, 
masca superlativă a dramei – ne precizează Lovinescu. „Ea dă toată 
dimensiunea ocultă şi polemic eseistică a romanului...Văduva 
«mândrului cavaler gvard» induce în subtext clare referinţe la un 
simbol rătăcitor prin întreaga literatură universală, dar poate prea 
puţin ştiut în dimensiunile lui oculte. Apariţia ei «cu un picior 
desculţ» amintind de ţinuta candidatului din ritualul masonic, este 
menită să atragă luarea aminte a hermeneutului”12. 

                                                 
12  Radu Cernătescu: Literatura luciferică – O istorie ocultă a literaturii 

române, Ed. Cartea Românească, Bucureşti, 2010. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

62 

Iată şi menţiunile lui Vasile Lovinescu: „Văduva mândrului 
cavaler gvard, deci a «mândrului cavaler de Malta» şi, prin asta, a 
ordinului în staza de sleire, de mistuire în Curtea primordială, îşi 
jeleşte iubitul; mai exact, mai adânc, îi mărturiseşte absenţa timp de 
33 de ani, viduitatea prin nebunia ei, care e în realitate o căutare într-
un labirint mental, o rătăcire în jurul unei curţi vechi, pe care o 
veghează ca o vestală”.  

Aşa cum subliniază Vasile Lovinescu, „după textele citate din 
Guénon şi Evola, Doamna Pena, adică Doamna înaripată, Şarpele 
cu pene*, simbolizează însăşi organizaţia iniţiatică, cu tonalitate ca-
valerească, şi-i semnifică vicisitudinile: din ce în ce mai decrepită, 
mai rătăcită până la pierirea sufletului”. 

În mitul Crailor, complementarul Penei este Serghie de 
Leuchtenberg-Beauharnais**, mândrul cavaler gvard de Malta. 

O istorie reprezintă un cosmos, cu geneza identică – ne 
convinge Vasile Lovinescu, marele om de cultură român. „Serghie 
este şi el Fiul Văduvei pentru că pierduse pe tatăl său la trei ani, în 
1852, Făt Frumos până la capăt”. 

„Nicăieri nu s-a exprimat mai desăvârşit în formă literară – ne 
convinge Vasile Lovinescu – abisul dintre cei doi poli ai manifestării 
şi complicitatea lor, decât în povestirea lui Mateiu Caragiale: 
«Împărtăşită de amândoi deopotrivă, o pătimaşe iubire se aprinde 
între floarea-de-maidan şi Făt Frumos în fiinţa căruia se răsfrângeau 
întrunite strălucirile a două cununi împărăteşti». Serghie şi Pena, 
hiperzenitul şi infranadirul Crailor de Curtea-Veche”. 

                                                 
*  Șarpele cu pene semnifică antropogonia şi civilizaţia omului; Este 

cunoscut şi sub numele Quetzalcoatl – pasăre simbolică a regenerării; 
este zeul aztec adorat ca zeu mesianic, benefic, mântuitor, adesea ca 
divinitate a luminii în civilizaţiile precolumbiene. 

**  Prinţul Serge Maximilianovici de Leuchtenberg - Beauharnais, era prinţ 
de Romanov, Mare Comandor al Supremului Consiliu Masonic al Italiei. 
A murit la Rusciuc în 1877 şi se înrudea cu Carol I prin bunică, Stéfanie 
de Beauharnais, fiica adoptivă a lui Napoleon I şi verişoară de-a doua cu 
Hortensia de Beauharnais – fiica împărătesei Joséphine (cf. Radu 
Cernătescu, p. 201). 



EXERCIŢIU DE IMAGINAŢIE  

Ahile Z. VERESCU 
 
 

i-l imaginez pe Vasile Lovinescu, la vârsta maturităţii 
sale depline, ca pe un ilustru magician eliberat întrutotul 

de condiţionările lumeşti, cu o privire vie, pătrunzătoare şi cu 
beatitudinea înţelepciunii întipărită definitiv pe faţa sa de bucovinean 
frumos. Ca orice magician, maestrul nostru poartă o baghetă ferme-
cată în mâna sa dreaptă şi ne invită zâmbitor, ridicând uşor din 
sprânceană, să intrăm într-un vechi şi părăsit castel. Din afară, acest 
edificiu măreţ, poate, odinioară, astăzi, nimic altceva decât o 
paragină, nu ne atrage defel, şi nu ne inspiră nimic.  

Puţin rezervaţi şi fără prea multă convingere, intrăm totuşi, în 
acest prea ruinat palat al tradiţiei noastre spirituale şi asta numai pentru 
că magicianul insistă, insistă... Totul începe să strălucească altfel decât 
ne-am fi putut noi închipui, după ce-am păşit pragul de la intrare. Şi tot 
palatul acesta, de multă vreme părăsit, şi toate lucrurile câte se mai află 
în el par, în acel moment, că sunt din cleştar şi toate, la unison, încep să 
prindă viaţă şi să-şi depene povestea, doar la simpla trecere, pe 
deasupra lor, de către maestru, a magicei sale baghete. Vechiul şi 
prăfuitul nostru castel, pe lângă care, de altfel, treceam zilnic, aproape 
fără să-l observăm, se transformă pe loc într-o frumuseţe de nebănuit în 
timp ce noi înţelegem, într-un târziu, câte ceva din eroarea fatală în care 
ne complăceam înainte să-l întâlnim pe magister.  

Şi după tot acest minor exerciţiu de imaginaţie, iată, mă poartă 
gândul către un alt mare maestru spiritual, Sfântul Augustin, care tot aşa 
cum ni se descoperă acum Vasile Lovinescu, vedea şi el adânc, într-o 
noapte, zăvorât în chilie, pentru contemporani şi pentru viitorime, 
deopotrivă, acea Lumină sfântă din inima sa căreia i se adresa cu 
nedisimulată smerenie, zicând: “Târziu Te-am iubit Frumuseţe atât 
de veche şi atât de nouă, târziu Te-am iubit. Căci iată, Tu erai 

M 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

64 

înlăuntrul meu şi eu eram în afară şi acolo Te căutam… Tu erai cu 
mine şi eu nu eram cu tine.”  

Vasile Lovinescu a fost, este şi va fi mereu cu noi toţi şi, 
împreună cu el, toată splendoarea tradiţiei spirituale româneşti şi a 
tradiţiei primordiale, deopotrivă. Trebuie doar să citim şi să răscitim, 
cu mintea şi cu inima, deodată, opera acestui unic şi de nepreţuit 
tâlcuitor de spiritualitate, al nostru şi al tuturor. 

 
 

 



MAESTRUL SPIRITUAL ŞI CALEA1 

Teodoru  GHIONDEA 

 
  

estinul spiritual şi cultural al omului Vasile Lovinescu şi 
al operei sale depăşeşte suveran puterea de înţelegere a 

contemporanilor noştri printr-o caracteristică pe care numai 
autenticitatea şi autoritatea spirituală o pot manifesta: altitudinea 
duhului întru care se înalţă şi se contopeşte cu Adevărul divin, încă 
din viaţă, dezvăluind constelaţii ideale unice, determinând o emulaţie 
care suprimă hotare conceptuale şi sporeşte adâncul şi înaltul din 
inima noastră adevărată. O asemenea personalitate copleşeşte prin 
imensitatea ei interioară strădania şi efortul nostru de a-l urma, 
marcându-ne definitiv şi cultivând în noi o aspiraţie şi o disponi-
bilitate pentru mărturisirea Adevărului pe care nu reuşim decât cu 
greu să le stăpânim şi să le orientăm cum se cuvine pentru a ne 
apropia de Dumnezeu. Pentru aceasta avem nevoie, imperios, de 
înţelegere, de o pătrundere în intimitatea spiritului său, apoi de o 
asumare totală, necondiţionată faţă de învăţătura sa, pe care nu o mai 
putem deosebi de cea a Revelaţiei primare. Cum numai Dumnezeu 
deosebeşte aerul de aer şi apa de apă, cu trecerea anilor, ne este 
imposibil să mai facem distincţii teoretice de suprafaţă între faţetele 
nenumărate ale Adevărului care izvorăsc din învăţătura Maestrului şi 
ceea ce constituie conţinutul şi esenţa cunoaşterii noastre funda-
mentale; oricum, Adevărul aparţine în totalitate lui Dumnezeu iar 
Maestrul spiritual este  mediator între El şi lumea noastră, este un 
semn viu al Prezenţei divine 

                                                 
1 Cuvântare rostită la întâlnirea comemorativă „Vasile Lovinescu” de la 

Fălticeni – 14 iulie 2012. 

D 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

66 

Într-o cultură fără cult, cum este cea modernă, pustie în fond, 
dar plină de „razne şi prisosuri” – după cum scria un autor „de taină” 
al  lui Vasile Lovinescu – este aproape imposibil să nu te simţi în 
proximitatea Cerului atunci când îi citeşti  opera; efortul pe care eşti 
nevoit să-l faci pentru a te apropia de esenţa textului lovinescian, 
plenitudinea participării şi esenţialitatea asumării acestuia ne solicită 
total. Interiorizarea şi asumarea doctrinei, a învăţăturii echivalează cu 
mărturisirea de credinţă pe care se sprijină existenţa noastră, subsu-
mând deopotrivă cele trei planuri despre care vorbea Platon: cogni-
tiv, afectiv şi volitiv, şi pe care le putem lesne asocia cu cele trei mo-
duri sau căi de realizare spirituală: prin cunoaştere, prin iubire şi prin 
acţiunea rituală.  Aşadar, întreaga noastră fiinţă aparţine Maestrului 
pe care îl „vizităm” la intervale regulate de timp, cu convingerea 
fermă că îi aparţinem; este o „întoarcere la origine”, întemeietoare de 
sens major şi certitudine spirituală pe care le primim ca un dar de cel 
mai mare preţ de fiecare dată când ne aflăm în inima „eternei 
Moldove”, care, ca şi pe Învăţătorul nostru, ne-a binecuvântat cu Har 
dumnezeiesc, de bună seamă după vrednicia fiecăruia. 

Cum am putea vorbi despre tradiţia noastră populară fără 
interpretările cu totul excepţionale pe care Maestrul ni le-a dăruit; ce 
am putea spune despre suflul divin care străbate fiecare poveste, 
cimilitură, cântec, dacă nu ar fi călătorit Maestrul în „pământul fără 
hotare şi uitare” al tradiţiei?! Sau ce s-ar putea spune despre istoria 
neamului nostru fără restituirile cele mai surprinzătoare şi autentice 
pe care le cuprind scrierile lovinesciene? Înţelepţii vechilor greci 
numeau Adevărul aletheia, adică „neuitare” – viaţa noastră întreagă 
se transformă într-o „neuitare” după ce l-am întâlnit pe Vasile 
Lovinescu. El ne-a învăţat să „neuităm” credinţa, tradiţia, sensul 
adânc şi înalt al vieţii noastre. 

Dar ceea ce reprezintă, credem noi, apexul superior, vârful 
pierdut în tăriile cerului cugetului, sunt însemnările sale zilnice, 
notate cu cea mai mare rigoare timp de aproape trei ani (1965, 1966 
şi 1967) – sunt anii în care s-a decis, în mod cert, „staţiunea 
spirituală” cea mai importantă pe care a atins-o şi fixat-o, cel puţin în 
acea perioadă decisivă, Vasile Lovinescu. Înălţimea şi amploarea 
experienţei sale spirituale nu pot fi precizate pentru cel mai simplu 



Vasile LOVINESCU 

 

67

motiv cu putinţă: nu avem nivelul realizării lăuntrice necesare 
evaluării de acest tip. Dar ar fi cu totul de neiertat să trecem sub 
tăcere această parte a operei sale, care, din punctul nostru de vedere 
are o importanţă capitală şi care justifică respectul de care se bucură 
personalitatea sa postumă, în ţară şi în străinătate, în mediile apte să 
aprecieze şi să admire această extraordinară şi unică în felul ei 
„biografie spirituală vie”. 

Această parte a operei sale o putem numi iniţiatică în sensul 
propriu al cuvântului; pe de o parte, deoarece ea constituie mărturia 
incontestabilă a apartenenţei marelui nostru înaintaş la elita autentic 
intelectuală a tot ceea ce înseamnă spiritualitatea din spaţiul nostru 
tradiţional ca şi, în egală măsură, a celui realmente universal. Pe de 
altă parte, rostul adânc al scrierilor sale este acela de a ne conduce spre 
un orizont spiritual, intelectual total, decisiv, pregătindu-ne pentru 
întâlnirea cu Stăpânul Firii, prin trăirea întru Adevăr - acel Adevăr 
care, odată cunoscut, eliberează pentru totdeauna din tenebrele morţii.  

Felul în care este cunoscut în străinătate pentru altitudinea sa 
spirituală şi pentru rostul, rolul pe care l-a jucat şi îl joacă necontenit, 
este unul cu totul special; textul lovinescian are două caracteristici, 
aparent paradoxale, dar, pentru un ochi interior avizat, totul este într-
o riguroasă economie a spiritului: este, înainte de toate, un text 
aproape intraductibil într-o limbă europeană, deoarece nuanţele 
abundente şi de cea mai rafinată subtilitate sunt secretate de o limbă 
românească de un  stil impecabil, tradiţional şi universal deopotrivă, 
în aceeaşi măsură fulgurant şi riguros; apoi, aparent în contradicţie 
cu aceasta, universalitatea mesajului, a conţinutului este de o puritate 
fără precedent în tradiţia românească, îmbrăţişând structurile 
elementare fundamentale ale tuturor tradiţiilor. Am putea spune, in 
mod direct, că o cale sigură şi cu garanţia autorităţii spirituale spre 
orice tradiţie autentică, cel puţin pentru noi, pleacă din şi trece 
obligatoriu prin învăţătura scrisă a Maestrului. Doctrina hindusă, de 
o puritate metafizică absolută, doctrina ezoterică, iniţiatică a 
Islamului, nuanţele cele mai fine ale doctrinei buddhiste – de origine 
mahayanică sau zenn – aspectele cele mai adânci şi înalte ale 
Cabbalei iudaice, elementele doctrinare ezoterice creştine, etc. sunt 
tot atâtea domenii pe care Vasile Lovinescu le abordează cu 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

68 

maximum de pertinenţă, dezvăluindu-ne, atât cât este posibil, auto-
ritatea sa spirituală unică. Acest spirit universal, această deschidere 
totală, binefăcătoare, fără prejudecăţi sau partizanate, fără atitudini 
deliberat circumscrise unor mentalităţi ce se doresc autentice dar nu 
reuşesc decât să îşi autolimiteze orizontul înţelegerii, este, cu 
siguranţă, cea mai preţioasă moştenire pe care Maestrul ne-a lăsat-o 
şi faţă de care suntem datori, să o mărturisim şi să o transmitem 
celorlalţi. Desigur, ceea ce Dumnezeu a unit, omului nu îi este 
îngăduit să despartă, dar şi ceea ce Dumnezeu, în mila şi dragostea 
Sa nemărginite a creat diferit, distinct, nu îi este îngăduit omului, în 
egală măsură,  să confunde, să ignore sau să transforme aceasta într-
un motiv de dezbinare, de conflict; intoleranţa este ascunsă de „atitu-
dinea tolerantă”, şi ce este „toleranţa” decât o formă de dominare, o 
triplă neputinţă umană: de a cunoaşte şi respecta ceea ce Dumnezeu a 
creat ca diversitate; de a iubi ceea ce Dumnezeu a creat; de a te 
regăsi în celălalt, cu inteligenţă şi generozitate – toate acestea. În 
fapt, aceasta este, printre altele şi raţiunea profundă pentru care V. 
Lovinescu a ţinut un asemenea „Jurnal de front”; cele trei volume 
care conţin însemnări, mărturii ale acestei lupte unice, sunt cea mai 
sigură dovadă că învăţătura Maestrului este vitală, este esenţială 
pentru oricine aspiră la „înduhovnicire”, la „sporire duhovnicească”. 
„Jurnalul alchimic” (Ed. Institutul European, 1994), „Însemnări 
iniţiatice” (Ed. Rosmarin, 1996) şi „Meditaţii, simboluri şi rituri” 
(Ed. Rosmarin, 1997) sunt scripta initiatica nu numai pentru cei care 
aspiră la o realizare spirituală autentică, dar şi pentru oricine doreşte 
să cunoască ce înseamnă tehnica spirituală, practica rituală iniţiatică. 
Jurnalul iniţiatic al lui Vasile Lovinescu porneşte de la un adevăr pe 
care omul îl ştie, dar nu îl cunoaşte cu adevărat, adică nu îl 
conştientizează clipă de clipă: a fi şi a şti este acelaşi lucru, aşadar 
actul vital al existenţei umane se identifică, în mod fundamental, cu 
actul cunoaşterii. Sunt puţine texte spirituale care să conţină o 
perspectivă metafizică aşa de pură ca textele lovinesciene.  

Experienţa personală ne-a demonstrat de nenumărate ori că 
textul lovinescian este capital pentru o perspectivă intelectuală certă, 
autentică; de la tinerii care caută o cale spirituală pentru a-l întâlni pe 
Dumnezeu, la cei care au deja experienţa încercărilor de tot felul, 



Vasile LOVINESCU 

 

69

conduşi de o aspiraţie înaltă, dincolo de orice îndoială, toţi cei care 
au ascultat şi cred în cuvintele Domnului Iisus: „Veţi cunoaşte 
Adevărul, şi Adevărul vă va face liberi!” au nevoie stringentă de 
cuvântul acestui neasemuit Învăţător. Întotdeauna cuvintele evanghe-
lice: „De vă veţi aduna doi-trei în numele meu, acolo voi fi şi eu” au 
căpătat un anume grad de realitate, evidentă, concretă, prin lecturile 
ordonate şi aplicate ale scrierilor lui Vasile Lovinescu. El este 
Învăţătorul pe care celălalt Învăţător, cel dumnezeiesc, ni l-a rânduit 
întru mila nesfârşită a lui Dumnezeu, din dragostea infinită, eternă pe 
care Stăpânul Firii o poartă pentru creatura sa. 

Nu credem că există o dovadă mai sigură a caracterului 
universal al operei lovinesciene decât pătrunderea în esenţa tradiţiei 
româneşti – unică prin orizont, conţinut, aspiraţie – prin elementele 
fundamentale ale altor tradiţii; legături stabilite, identificate, 
evidenţiate  cu cea mai fină şi subtilă inteligenţă, cu un simţ acut şi 
special al valorii intelectuale perene. Aproape fiecare frază este o 
„poartă” care deschide cugetul spre faţetele multiple ale Adevărului 
unic şi etern.  Pentru mulţi dintre noi lumea, viaţa au căpătat sens 
datorită contactului direct sau doar cu opera lui Vasile Lovinescu. 
Sensul pe care îl are comemorarea anuală a plecării sale dintre noi 
depăşeşte total  caracterul unei simple ceremonii cu semnificaţie 
culturală – este, cel puţin pentru unii dintre noi, echivalent cu o 
mărturisire a credinţei noastre, un cult prin care venerăm Maestrul 
spiritual. Într-una din tradiţiile abrahamice dispariţia pământească a 
unui maestru spiritual se comemorează anual şi este marcată prin 
vizitarea mormântului acestuia – această zi se numeşte, în traducere 
„naştere”- acesta este şi sensul comemorării lui Vasile Lovinescu, 
căci nu numai pentru dânsul plecarea din lumea aceasta a fost o 
trecere în cealaltă lume, dar pentru unii dintre noi, prezenţa sa în 
lume a fost o a doua naştere. 





 

 

PARTEA a II-a 
MIHAIL / MICHEL VÂLSAN 

 

 
 





MIHAIL / MICHEL VÂLSAN -  
REPERE BIOBIBLIOGRAFICE  

                

Laurenţiu HORODNIC 
 

 
ihail Vâlsan s-a născut pe data de 1 februarie 1907 la 
Brăila. „Este, în mod cert, una din personalităţile cele 

mai importante ale secolului al XX-lea, care i-au scris istoria 
«discretă», fundamentală şi exemplară din punct de vedere tradi-
ţional, alături de marele său mentor René Guénon şi de ilustrul său 
prieten Vasile Lovinescu” 1.  

Mihail M. Vâlsan a înscris definitiv contribuţia românească în 
domeniul exegezei spirituale de natura ezoterică islamică, în plan 
european – şi nu numai – prin excelentă şi incontestabilă autoritate. 
Recunoscut ca o voce de primă mărime, atât de mediile sufite 
europene cât şi de cele islamice de pretutindeni, s-a remarcat, înainte 
de toate, ca iniţiatorul studiilor akbariene moderne. Pentru el, Muhy-
d-din ibn 'Arabi reprezintă cea mai înaltă autoritate a spiritualităţii 
sufite şi, bineînţeles, a tradiţiei islamice”, descriere ce-i aparţine 
profesorului Teodoru Ghiondea. 

Mihail Vâlsan, a condus revista „Etudes Traditionnelles”, din 
1961 până la moartea sa, survenită în anul 1974.  

Cu toate că a publicat destul de puţin, acest maestru poate fi 
considerat pe bună dreptate ca fiind continuatorul ales şi calificat al 
operei guenoniene. Autoritatea transmisă lui Mihail Vâlsan de către 
René Guénon, pe parcursul schimbului epistolar intermitent între anii 

                                                 
1 Teodoru Ghiondea, „Omul universal - Islamul şi funcţiunea lui René 

Guénon”, Mihail Vâlsan, traducere Teodoru Ghiondea, Editura Herald, 
Bucureşti, 2010. 

M 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

74 

1940 şi 1945, constituie în realitate o investitură şi ne arată în mod 
clar direcţia pe care trebuie să o urmeze această acţiune de redresare.  

Ca maestru spiritual, Mihail Vâlsan este cunoscut în Islam sub 
numele de Shaykh Mustafa Abd al-Aziz. Fundamentele direcţiei sale 
spirituale se află în opera maestrului suprem al esoterismului islamic, 
Shaykh al Akbar Muhy-d-din Ibn Arabi, a cărei cunoaştere intimă şi 
directă o avea. 

Urmând în tinereţe cursurile de logică şi metafizică ale lui Nae 
Ionescu, interesat de „fenomenul Maglavit” (1935) şi informându-l 
pe Guénon în legătură cu acesta, ajunge la Paris în anul 1936 unde 
intră în contact cu spiritualitatea sufită, apoi, în 1938, ocupă funcţia 
de consilier financiar al Consulatului României. 

Treptat va părăsi orice preocupare legată de viaţa publică, 
precum şi de România. Legăturile sale cu Elveţia erau deja strânse, 
prin primirea iniţierii în ramura alawită din partea lui Frithjof 
Schuon, de care însă se desparte definitiv, devenind „independent” la 
finele anului 1950.  

Mihail Vâlsan a fost un mare maestru spiritual, un veritabil "învă-
ţător" de o calitate cu totul excepţională, remarcându-se printr-o practică 
spirituală de o puritate şi de o rigoare ce depăşesc puterea de înţelegere a 
oricărei exegeze exterioare. Grupul pe care l-a format şi condus mai 
multe decenii s-a impus de mult timp în sfera exegezei sufite prin 
traduceri impecabile ale operelor principalilor maeştri ai spiritualităţii 
sufite. Trebuie să amintim şi continuarea exegezei doctrinare, la acelaşi 
nivel de excelenţă, în primul rând prin Charles-Andre Gilis.  

Discipolii au continuat munca intelectuală a maestrului în 
acelaşi sens şi cu aceleaşi rezultate. 

Însuşi Vâlsan s-a remarcat astfel, mai întâi în calitate de cola-
borator, apoi la conducerea revistei „Etudes Traditionnelles” (între 
1960 şi 1974): peste cincizeci de articole cuprinzând teme strâns 
legate de opera şi funcţiunea lui René Guénon, traduceri adnotate – 
adevărate şi unice exegeze – ale unor importante scrieri sufite (de 
autori de excepţie: Ibn 'Arabi, al-Qashani, al-Qunawi şi alţii), texte 
pe teme diverse; de asemenea un studiu introductiv de o importanţă 



 Michel VÂLSAN 

 

75

deosebită, la volumul postum a lui René Guénon: Simbolurile 
fundamentale ale Ştiinţei sacre.  

Dimensiunile personalităţii lui Mihail Vâlsan sunt, în realitate, 
abia perceptibile pentru cine nu cunoaşte, într-o oarecare măsură, 
funcţiunea spirituală excepţională pe care el a avut-o în economia 
acestui moment ciclic al istoriei umanităţii. Mihail Vâlsan este cel 
mai important exemplu pentru înţelegerea oportună şi adecvata a 
raportului dintre adevărul doctrinar, autentic, puternic, suveran şi 
acţiunea acestuia în lume”2.  

Opera 

La fonction de René Guénon et le sort de l'Occident, 1951, p. 213 
(Iul., Aug., Sept., Oct., Nov.; nr. 293-294-295) 

L' Islam et la fonction de René Guénon, 1953, p. 14 (Ian.-Febr.; nr. 305). 
L'Initiation chretienne (Reponse a M. Marco Pallis), 1965, p. 148 

(Mai-Iunie şi Iulie-Aug.; nr. 389-390) 
La question de l' Initiation chretienne: mise au point, 1968, p. 142 

(Martie-Apr., Mai-Iunie si Iulie.-Aug.; nr. 406-407-408) 
Etudes si Documents d' Hesychasme, 1968, p. 153 (Martie-Apr., 

Mai-Iunie si Iul.-Aug.; nr. 406-407-408) 
L'Oeuvre de Guenon en Orient, 1969, p. 32 (Ian.-Febr.; nr. 411) 
Les Livres (René Guénon, Le Symbolisme de la Croix, reeditare în format de 

buzunar: colecţie 10/18). 1971, p. 35 (Ian.-Febr.; nr. 423) 
Textes sur la Connaissance supreme. (Le Livre des Instructions; La 

question posee par Ibn Sawdakin; Sens metaphysique de la 
formule "Allahu Akbar"), 1952, p. 125 (Apr. Mai; nr. 299); p. 
182 (Iunie; nr. 300) 

Le Livre de l'Extinction dans la Contemplation, 1961, p. 26 (Ian.-
Febr.; nr. 363); p. 89 (Martie-Apr.; nr. 364); p. 144 (Mai-Iunie; 
nr. 365) 

                                                 
2 Teodoru Ghiondea, Omul universal - Islamul şi funcţiunea lui René Guénon, 

Mihail Vâlsan, traducere Teodoru Ghiondea, Editura Herald, Bucureşti, 2010. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

76 

Une instruction sur les Rites fondamentaux de l'Islam, 1962, p. 23 
(Ian.-Febr.; nr. 369) 

Le Livre d'enseignement par les formules indicatives des gens 
inspires, p. 54 (Martie-Apr.; nr. 400); p. 113 (Mai-Iunie; nr. 
401); p. 245 (Nov.-Dec.; nr. 404); p. 73 (Martie-Apr., Mai-
Iunie şi Iulie-Aug.; nr. 406-407-408) 

Le Coffre d'Heraclius et la tradition du "Tabut" adamique, p. 266 
(Nov.-Dec.; nr. 374); p. 37 (Ian.-Febr.; nr. 375) 

Le Triangle de l'Androgyne si le monosyllabe "Om" 
Omul universal - Islamul şi funcţiunea lui René Guénon, Mihail 

Vâlsan, traducere Teodoru Ghiondea, Editura Herald, 
Bucureşti, 2010 

 



VÂLSAN DESPRE  
RENÉ GUÉNON CA MAESTRU 

Augustin IOAN 
 

 
 

ichel Valsan, aka Mihail Vâlsan, aka Şeic Mustafa Abd 
Al-Aziz (MV în cele ce urmează) este prezentat într-un 

volum antologal1, în traducerea dlui Teodoru Ghiondea. Ar fi meritat 
să ştim mai mult decât cele cinci rânduri şi jumătate de pe 
contrapagina de titlu, din care aflăm doar că a) că avem de-a face cu 
o culegere de studii din Etudes Traditionelles (pe care autorul, aflăm 
din Cuvântul înainte, a condus-o între 1961 şi anul morţii sale 
pământeşti, 1974); şi b) că a fost consultat şi volumul de opere 
postume L'Islam et la fonction de René Guenon (Paris, Les Editions 
de l'Oeuvre, 1984). De aici, probabil, subtitlul identic, al ediţiei 
româneşti, probabil. Faptul că volumul postum consultat purta acest 
nume este foarte semnificativ, pentru că este chiar titlul studiului din 
1953, eponim, care a ajuns, în româneşte, să fie capitolul I şi, reiese, 
este cel care direcţionează înţelegerea profundă a relaţiei magisteriale 
cu RG: din profunzime, această relaţie maestru-învăţăcel este chiar 
semnificaţia ultimă a studiilor valsaniene.  

Din perspectiva volumului de faţă, este chiar filonul pe care l-
am putut urmări mai atent. Nu sunt decât un amator oarecum avizat în 
cercetarea operei lui RG, în al cărei prezent continuu adast nu rareori. 
Din această perspectivă am şi căutat să citesc cartea discipolului MV şi 
nu (doar) pentru valoarea ei intrinsecă. Mă interesează, deci, acele 
                                                 
1 Michel Vâlsan Omul Universal: Islamul şi funcţiunea lui René Guénon, 

Bucureşti, Ed.Herald, Colecţia Philosophia Perennis (coordonatori Florin 
Mihăescu şi Teodoru Ghiondea), 2010. 

M 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

78 

aspecte ale textului valsanian care (i)luminează, fie şi prin reflexie şi 
refracţie, aspecte ale textului guenonian. Or, textele discipolului MV 
preţuiesc opera maestrului a rebours, dinspre finalul ei şi, mai cu 
seamă, dinspre unghiul ei islamic, pe care îl împărtăşesc cei doi. Când 
MV scrie, opera lui RG este încheiată. Corpusul de lucrări există, e 
final, nimic nu mai subzistă ca potenţial în ea, totul a fost actualizat. 
Ce îi rămâne discipolului este să o plaseze pe orbita studiilor 
tradiţionale acolo unde, crede el, îi este locul, în cerul propriu.  

În acest sens, aflăm poziţia lui RG în lanţul transmisiunii 
islamice iniţierilor, cui i-a fost, la rândul său, discipol (Şeic Elish El-
Kabir), care sunt coordonatele polare ale operei lui RG nu numai în 
raport cu Islamul în general, ci şi cu formele ezoterice ale celorlalte 
credinţe. Cu alte cuvinte, citind volumul de faţă, stabilim un raport 
mult mai sofisticat chiar cu opera lui RG însuşi. Câtă vreme suntem 
în interiorul acesteia, putem – sau nu – să îi cuprindem marginile. Or, 
MV ne oferă o dublă perspectivă asupra operei lui MV:  

1. Un peisaj al exteriorităţii acesteia în devenirea sa (înrudiri, 
sau simple contaminări orizontale, dar şi genealogii în sens 
foucaultian, adică descendenţe, reale sau asumate, 
semnificaţii pentru şi efecte în operele ce i-au urmat, efecte 
care, aflăm din prefaţa scrisă de un discipol al lui MV 
însuşi, există şi se depliază încă); ofer aici, spre pildă, 
exemplul unei re-islamizări a operei guénoniene, de către 
discipol, prin interpretarea ei din perspectiva tutelei ideatice 
exercitate, potrivit lui MV, de către Şeic Ellish: e un proces 
analog celui prin care acum, la cererea Papei Benedict al 
XVI-lea, citim rezultatele Conciliului reformator Vatican II 
prin prisma Conciliului Vatican I, mult mai temperat. Din 
această reislamizare, opera lui RG iese, deopotrivă, mult 
mai universală decât o consideram anterior, când îl citeam 
doar pe el, ca re-iniţiator occidental(izant) al Tradiţiei 
originare, dar şi mult mai centrată vertical în Islamul 
ezoteric decât o credeam sau decât am putea-o, în absenţa 
unei iniţieri în sufism, vreodată înţelege cu adevărat. 

2. Studii de caz, punctuale, relative/reactive la noduri ale 
tectonicii operei lui RG, care devin importante pentru 
discipoli din motive care nu sunt evidente citind doar lu-



 Michel VÂLSAN 

 

79

crările maestrului. Ofer aici exemplul triunghiului andro-
gin, asupra căruia, însă, voi reveni, pentru că mi se pare lă-
muritor. Cu alte cuvinte, citindu-l pe MV îl înţelegem în 
plus pe RG (şi folosesc aici sintagma în sensul dat de Jean 
Luc Marillon, de fenomen saturat în relaţie cu sacrul). 
Există, prin contribuţia discipolului, un surplus, un exces 
de sens pe care îl capătă anumite articulaţii ale operei 
maestrului. Acest surplus se datorează interferenţei cu bio-
grafia relaţiei maestru (RG) – discipol (MV), de pildă în 
cazul triunghiului androgin, asupra căruia maestrul atrage 
atenţia în corespondenţa privată, sau recontextualizărilor 
succesive ulterioare redactării operei originare (aici, de 
pildă, merită menţionată perspectiva islamică asupra 
crucii, venită pe filiera maestru al lui RG (Şeic Elish) → 
RG → discipol al lui RG (adică MV însuşi)2.  

Primul capitol al cărţii este, spuneam, unul dintre cele cel mai 
importante din punctul de vedere articulat mai sus, fiind mai mult 
legat de subtitlu decât de titlul culegerii. MV încearcă să construiască 
o linie de argumentaţie cu privire la opera maestrului său bazată pe 
două criterii esenţiale: 1. Caracterul ortodox (al identităţii unei tra-
diţii spirituale ezoterice cu ) şi 2. Caracterul universal, căci, citează 
MV (pag. 9) din maeştrii spirituali ai islamului, Doctrina Unităţii 
este unică, dincolo de variaţiile şi particularităţile în adaptarea la 
realităţile locale ale uneia sau alteia dintre tradiţiile care verifică cri-
teriul 1, căci nu există în această privinţă o multiplicitate ireduc-
tibilă. Dimpotrivă, există în mod necesar un principiu de inte-
ligibilitate a ansamblului, corespunzător Înţelepciunii care dispune 
această multiplicitate şi această diversitate. Dar acest principiu nu 
poate fi decât metafizic (pag.10). Aşa se face că, în această schemă, 
opera doctrinară a lui René Guénon se raportează la adevărurile cu 
cel mai înalt grad de universalitate precum şi la regulile simbolice şi 
la legile ciclice care determină adaptarea lor tradiţională (pag. 10).  

                                                 
2 „Acesta (Elish El Kebir) este autorul faimoasei declaraţii citată (sic!) de 

René Guénon în cap. III (sic!) al cărţii sale Simbolismul Crucii (1931): 
„Dacă creştinii au semnul crucii, musulmanii au în schimb doctrina ei”. 
(M.V., pag. 57) 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

80 

Or, RG practică acest dublu ataşament (la ortodoxie doctrinară 
şi la universalitate) într-o vreme când Occidentul însuşi le uitase, de 
unde şi caracterul aparent straniu al operei în peisajul cultural în care 
ea s-a scris. Căci stranietatea nu este a operei înseşi, ci a amneziei 
mediului. De unde şi independenţa formală în raport cu diferitele 
tradiţii despre care RG scrie, şi care vine din împrejurarea că RG scria 
într-o limbă a unei civilizaţii, cu totul alta decât cele prin care sunt 
vehiculate aceste doctrine (pag. 11), limbă în care are loc o muncă de 
sinteză deopotrivă conceptuală şi terminologică (pag. 11). Pe scurt, 
RG a tras în bandă doctrina tradiţională, pentru ca ea să fie inteligibilă 
omului occidental (nu oricui: de altfel, scrie MV, el se adresează, în 
mod expres, intelectualilor, pag. 12), într-un fel atât de sintetic şi de 
radical, încât o persoană aparţinând vreuneia dintre doctrinele 
tradiţionate sintetizate de RG ar avea dificultăţi de a o înţelege în 
limbaj-sosire (franceza), având, aşadar, nevoie, de o muncă de re-
traducere în limbaj-plecare (araba, de pildă, în cazul islamului).  

Nu am ales întâmplător exemplul ultim, întrucât, potrivit lui 
MV, islamul este cel mai aproape reper de sinteza guénoniană, întrucât 
în legea islamică există sub un anumit raport mai multe posibilităţi ale 
viziunii universale decât în toate celelalte tradiţii şi în orice caz mai 
mult decât în celelalte forme religioase (pag. 25). Tradus în limbaj-
sosire (aici, româna), asta înseamnă că, în potenţă, islamul este cel mai 
universal limbaj tradiţional şi el este conţinut in nuce în textul coranic. 
Ca exemplu, MV citează din acest text coranic fragmentul potrivit 
căruia cei care cred (sunt invocaţi iudeii, creştinii şi mazdeeni) nu au a 
se teme de nimic şi nu vor fi pedepsiţi (2:62 şi 5:69).  

MV pare să nu observe mica nuanţă care face din islam capăt 
de drum, al devenirii revelaţiei, în raport cu care nu există dubiul 
superiorităţii. MV, la rândul său, pare să nu aibă niciun fel de dubiu 
în acest sens când scrie că baza legală islamică este în mod 
providenţial dispusă pentru o foarte largă viziune a unităţii şi 
universalităţii tradiţionale, atât în succesiune, cât şi în simultaneitate 
(pag. 26). Dar nu e totuna a împărtăşi revelaţia şi a nu fi pedepsit 
pentru revelaţia proprie. Ba chiar, în Coran este de găsit o formulă de 
contextualizare a revelaţiilor proprii ale popoarelor mai sus invocate. 
Sigur că nu de universalitate este vorba în islam atunci când se 
afirmă că, deocamdată, fiecare să judece potrivit legii primite, 
urmând ca eroarea conţinută în acest parohialism al revelaţiei (unii 



 Michel VÂLSAN 

 

81

au Tora, alţii au Evanghelia, în vreme cei membrii umma au Coranul, 
conf. 5:43 la 5:47) să fie descifrată pentru fiecare atunci când se vor 
întoarce la Domnul (5:48).  

Or, care sunt păcatele acestui parohialism, potrivit interpretării 
date de MV poziţiei islamice? Creştinismul nu are viziunea în succe-
siune (temporală) şi simultaneitate, din pricina istoricităţii pe care 
prezenţa unică a lui Hristos o induce în devenire, unicitate care, 
astfel, îi exclude pe evrei de la mântuire (actualitatea mântuirii este 
suspendată, scrie MV la pp. 26-7); evreii înşişi îi exclud pe toţi 
ceilalţi, cel puţin după episodul Babel. Or, scriind despre unitatea 
fundamentală a formelor tradiţionale, RG nu face decât să actua-
lizeze în limbaj occidental viziunea maestrului său, Şeicul Ellish El-
Akbar cu privire la universalitatea islamului (a cărui învăţătură nu 
putea fi, totuşi, atât de explicită ca cea a lui RG datorită rezervelor 
pe care le impune orice mediu tradiţional particular, pag. 29).  

Ca un studiu de caz al acestei opinii, potrivit căreia şi în dia-
cronie şi în sincronie islamul este doctrina universală prin excelenţă, 
de unde şi rataşamentul lui RG (apoi, al ucenicilor săi) la el, MV ne 
oferă studiul de caz cu privire la simbolismul crucii, studiu în care 
găsim şi o definiţie aşa-zicând cruciformă a omului universal. În 
Profet (identic Omului Universal, pag. 31), se realizează sinteza 
tuturor stărilor fiinţei conform celor două sensuri de „altitudine” 
(exaltare) şi de „amploare”, cărora le corespund cele două axe, 
verticală şi orizontală. În această corespondenţă simbolică vede RG 
locul de tangenţă între creştinism şi islam, conform învăţăturii, deja 
invocată mai sus, a maestrului său, potrivit căreia creştinii au semnul, 
iar musulmanii – doctrina crucii.  

Ba chiar, în acest comentariu al Şeicului Elish, MV crede că se 
află şi o invitaţie la revivificarea masoneriei occidentale, pe care RG ar 
fi explicitat-o într-un număr de texte dedicate simbolismului şi iniţierii 
în variantă masonică (v. pp. 32-3). În sens analog folosim crucea şi în 
sens spaţial, atunci când vorbim despre orizontală ca expansiune şi de 
verticală drept axa calitativă, de intensitate a spaţiului (existenţial), în 
viziunea unui fenomenolog precum Christian Norberg Schulz. 

Or, în acest studiu de caz se verifică aproape toate cele deja 
spuse mai sus: MV vede în opera maestrului său una (exoterică) de 
redeşteptare a Occidentului prin intermediul doctrinei universaliste, de 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

82 

specie islamică, derivate din opera ascunsă, ezoterică, a maestrului 
său, Şeic Ellish El-Akbar (pag. 33). Aşa arată peisajul post-guénonian, 
potrivit lui MV: Ideea tradiţională, aşa cum o cunoaştem în zilele 
noastre în Occident în urma operei lui RG are, astfel, din punct de 
vedere istoric, în mod sigur origine islamică şi akbariană (pag. 42). 
Or, rataşarea islamică, mai afirmă MV, este întemeiată în caracterul 
esenţial şi transcendent al doctrinei, cu alte cuvinte cu cel mai înalt 
grad de universalitate tradiţională (pag. 42), doctrina mediatoare între 
Orient şi Occident. Mai mult, prin islam se poate face translatarea 
dintr-o formă în alta a oricărui ordin tradiţional terestru (pag. 42). 

Cu alte cuvinte, opera guénoniană este, în viziunea lui MV, o 
sinteză intelectuală de altitudine, care traduce, prin cea mai înaltă for-
mă de ortodoxie şi universalitate, care este islamul, înţelepciunea 
ezoterică tradiţională a Orientului către Occidentul epuizat al vremii 
sale. 

Am fost, ca să adaug o notă personală, disjunctă de cele mai 
sus scrise, atras de studiile lui MV cu privire la „Ştiinţa cristică din 
islam”, de „Simbolul ideografic al omului universal” şi de „Triun-
ghiul androginului”. Ele incumbă o combinaţie de geometrie sacră şi 
de simbolistică. Crucea, dar şi punctul de intersecţie al celor două 
laturi ale sale, dar şi sensul spaţial al acesteia (Sf. Petru fiind tot 
crucificat, dar cu capul în jos, spre a închide, simbolic, crucificarea 
hristică), respectiv triunghiul echilateral cu vârful în jos conţinut în 
triunghiul echilateral cu vârful în sus) - cu care trebuie să operez 
adeseori în proiectele de arhitectură sacră.  

Acestui aspect grafic al simbolisticii, RG şi discipolul MV îi 
adaugă suplimentar o hermeneutică uriaşă, derivată din notarea cu 
litere a colşurilor celor două triunghiuri. Semnul androginic asupra 
căruia invită la meditaţie RG către discipolii săi şi despre scrie atât 
de aplicat MV în schema cu litere de la pag. 126 (A/VH/MAD) este, 
în simbolica spaţiului sacru, muntele cu peştera, absenţa conţinută 
tangent în/la prezenţă, femininul conţinut (îmbrăţişat?) în masculin, 
care iese întreită din acest exerciţiu grafic. Căci, adăugând, sau, mai 
bine zis, extrăgând peştera din munte, o anturăm cu trei munţi 
conţinuţi în muntele integrator. Dimpotrivă, amplificând triunghiul 
cu vârful în jos până la egalitatea cu cel cu vârful în sus şi 
suprapunându-le, avem steaua lui David. Or, despre muntele cu 



 Michel VÂLSAN 

 

83

peşteră ca simbol cu infinite multiplicări de sens, inclusiv spaţial, pe 
teritoriul arhitecturii, a scris, la noi, mult mai bine decât aş putea-o 
eu face aici, Radu Drăgan în cartea noastră Fiinţa şi Spaţiul 
(Bucureşti, Editura ALL, 1992). 
 



 MIHAIL VÂLSAN – MAESTRU 
SPIRITUAL, CONTINUATORUL  

LUI RENÉ GUÉNON 

H. RADU 
 
 

xpunerea cu un astfel de titlu, abordată liber şi fără preten-
ţia de a epuiza subiectul, încadrându-se, aşadar, în defini-

ţia eseului dată la 1580 de Michel Montaigne, a întâmpinat dificultăţi 
în elaborare, datorită puţinelor surse documentare accesibile nouă 
privind opera lui Michel Vâlsan, inclusiv aceea de mare maestru spi-
ritual, de „învăţător” şi continuator al exegezei doctrinare fondate 
de Réne Guénon. 

Iniţiator al studiilor akbariene* moderne occidentale, Vâlsan 
rămâne cea mai autorizată personalitate europeană a secolului al  
XX-lea dedicată spiritualităţii sufite şi, desigur, a tradiţiei islamice, 
contribuind astfel ca român la lărgirea ariei „exegezei spirituale de 
natură ezoterică islamică”1, continuată azi de Charles–André Gilis, 
prefaţatorul volumului Michel Vâlsan: Omul Universal, apărut în 
colecţia Philosophia Perenis, la Editura Herald. 

Cunoscut în Islam ca Shaykh Mustafa Abd al-Aziz (Şeicul 
iluminat rob a lui Allah – n.n.), Mihail Vâlsan în plan spiritual este 
un erudit, cunoscător profund al Tradiţiei Primordiale, daoismului, 
confucianismului, buddhismului, iudaismului, creştinismului şi isla-

                                                 
* Shaych-ul al – Akbar (Șeicul Suprem) este cel care revigorează calea 

iniţiatică şi indirect a tradiţiei islamice, în ansamblul său, în secolul al 
VII-lea d.H.; Shaykh = şef spiritual, cel mai mare prelat. 

1  Teodoru Ghiondea: Mihail Vâlsan-notă bio-bibliografică în: Michel 
Vâlsan: Omul Universal. Islamul şi funcţiunea lui René Guénon , Editura 
Herald, Bucureşti, 2010, p. 219. 

E 



 Michel VÂLSAN 

 

85

mismului. Totodată, s-a remarcat ca un mare ştiutor al Artei Regale, 
al masoneriei pe care o abordează în multe privinţe în spirit guéno-
nian, mai ales privind simbolistica şi gradele înalte ale R:.S:.A:.A:.  

Realizarea spirituală în concepţia lui Vâlsan este posibilă datorită 
unei multitudini de căi iniţiatice, iar calea (tariqah) optimală ce trebuie 
aleasă este în opinia sa aceea care oferă rigoare, non-ambiguităţi şi 
simplitate, adică calea care va conduce spre Lumină şi Adevăr, spre 
revelaţie, spre cunoaşterea divinităţii, a Arhitectului Universului.  

Prin studii aprofundate şi contacte importante cu maeştri 
spirituali, subordonând erudiţia sa cauzei Luminii, Vâlsan devine un 
comparatist al spiritualităţii, un analist care forjând tradiţiile şi 
evoluţiile lor istorice, descoperă influenţele, legăturile, inspiraţiile şi 
circulaţia uluitoare din vechime până în contemporaneitate a 
simbolurilor, limbajului, tainelor, semnificaţiilor numerologice, a 
noţiunilor astrologice etc., a iniţierilor, a riturilor şi ceremoniilor. 

Câteva repere esenţiale care definesc personalitatea neîntre-
cută de mare maestru spiritual a lui Michel Vâlsan, fără excepţie, 
inspirate şi „subordonate”  lui Réne Guénon, vor edifica, nădăjduim, 
asupra dimensiunii erudiţiei acestui „guru” al sufismului, pilonului 
metafizicii şi esoterismului islamic occidental al secolului al XX-lea. 

Despre intelect şi cunoaştere 

Graţie traducerii valoroase din limba franceză în limba română 
de către ilustrul maestru contemporan Florin Mihăescu, exeget 
guénonian de seamă şi de către alt discipol, Teodoru Ghiondea, 
articolul lui Michel Vâlsan, intitulat Consideraţii preliminare despre 
intelect şi cunoaştere2, publicat în revista Étude Traditionnelles, nr. 
372-373/1962, ne dezvăluie importante consideraţii şi analize 
pertinente abordate de autor, după cum urmează: 

 ● Termenul de intelect, în anumite condiţii redă ceea ce se 
numeşte buddhi care, de altfel, nu este decât o creaţie a lui Prakriti – 

                                                 
2 Teodoru Ghiondea: Consideraţii despre intelect şi cunoaştere – Mihai 

Vâlsan, în Adevărul literar şi artistic, nr. 81, 25 martie 2006, Bucureşti. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

86 

primul dintre principiile substanţiale ale cosmosului pe care Guénon  
l-a calificat drept intelect pur sau superior, transcendent, universal. 
Buddhi apare cel mai adesea ca o simplă modalitate a simţului intern. 
În acest mod, buddhi este atât „receptacul imediat al reflectării 
Luminii principale şi prin aceasta sălaşul Sinelui intern”, cât şi 
„autorul determinărilor existenţiale şi al identificărilor aparente ale 
Sinelui cu aceste determinări”. Termenul occidental intelect, ca şi 
echivalentul său spirit a fost utilizat printr-o transpoziţie analogică a 
noţiunilor pe care am putea-o numi normală, pe treapta Fiinţei Prime. 
Există un intelect divin care este identificat cu Cuvântul, cu Logosul. 

 Rolul acestor noţiuni ne ajută la înţelegerea învăţăturii 
metafizice a lui Guénon, de inspiraţie orientală, şi care a fost obligată 
să utilizeze, adaptând mijloace doctrinare ale intelectualismului 
aristotelian care ignora noţiunea semitică de Creaţie, deci de intelect 
creat. Adevărurile metafizice nu pot fi concepute – afirmă Guénon – 
fără intuiţia intelectuală care este, totodată, mijlocul de cunoaştere; 

● Cuvântul conştiinţă, la fel ca raţiunea, poate fi universalizat 
„printr-o transpoziţie pur analogică şi transpoziţia nu este posibilă 
decât dacă se limitează la Fiinţă. Chiar cu această restricţie, 
conştiinţa astfel transpusă nu este în nici un fel înţeleasă...”. Ea nu 
este decât „modul special al unei conştiinţe contingente şi relative”. 
„Şi dacă se poate spune că este o «raţiune de a fi» pentru o anumită 
stare, aceasta este numai în măsura în care este o participare, prin 
refracţie, la natura acestui intelect universal şi transcendent care este, 
el însuşi, până la urmă...suprema «raţiune de a fi» a oricărui lucru”  – 
ne asigură Michel Vâlsan. 

Despre isihasm 

● Unele din preocupările lui Vâlsan au fost studiile şi sursele 
documentare despre isihasm. Graţie traducerii în limba română a 
comentariilor acestuia (vezi Études Traditionnelles, nr. 389-
390/1965) în Caiete Silvane3, am concluzionat următoarele: 

                                                 
3 Michel Vâlsan: Studii şi documente despre isihasm (traducere: Daniel 

Hoblea) în: Caiete Silvane, 12 august 2010, Sălaj. 



 Michel VÂLSAN 

 

87

 Teologul Andrei Scrima (1930-2001), stabilit în 1956 în 
Apus, fost reprezentant al Patriarhiei din Constantinopol la Vatican, 
autorul Timpul rugului aprins şi Despre isihasm, „maestru spiritual 
în tradiţia răsăriteană”, prin scrierile sale îi oferă eruditului Mihail 
Vâlsan prilej de analiză profundă şi comentarii pe marginea şi 
înlăuntrul fenomenului ortodox greco-oriental al isihasmului.  

Preocuparea lui Vâlsan a fost existenţa unui ezoterism creştin, 
afinitatea acestuia, dacă nu echivalenţa cu tehnicile spirituale extrem-
orientale, precizarea unei diferenţe între isihasm şi mistica occidentală; 

 Vâlsan constată, mai întâi, că în cazul isihasmului e vorba 
de o transmitere tradiţională incontestabilă; 

 El observă că viaţa spirituală a fost concepută în Biserica 
orientală ca o transmitere vie, o paradosis (tradiţie – n.n.) ce „vehi-
culează Spiritul întrupat în istorie”. Suflul aceluiaşi Duh Sfânt 
aprinde focul Rugăciunii inimii şi îl menţine viu în Biserică, în 
interioritate,...,dar, tocmai de aceea nu permite nici o depreciere 
ezoterică (sic !)...a vieţii spirituale realizată sub alte forme”. „Pre-
cizăm – afirmă Vâlsan – că dacă o taină nu este un secret, acest lucru 
e adevărat în special în cazul tainei creştine care continuă condiţia 
însăşi a Dumnezeului întrupat...”.  

Ne găsim, în mod esenţial, într-un alt univers decât cel al 
doctrinei ezoterice ce-şi protejează adevărul său universal, printr-o 
iniţiere secretă... Distincţia, ea însăşi exterioară, între ezoteric şi 
exoteric, este lipsită aici de sens, deoarece nu mai e vorba de o 
continuitate ascunsă a unui trecut sacru şi care neagă timpul sacru, ci 
de o continuitate de Prezenţă, în fiecare clipă creatoare şi 
însufleţitoare, s-ar putea spune a unei contemporaneităţi a Spiritului”. 
Sub raport iniţiatic, Vâlsan atrage atenţia că trebuie reţinute în cazul 
isihasmului, noţiunea de tradiţie şi sensul termenului paradosis. 
Spiritul tradiţiei integrale nu trebuie disociat, afirmă Andrei Scrima, 
idee agreată de Vâlsan, la care el adaugă „coeziunea organică a 
tradiţiei isihaste cu tradiţia Bisericii”. Dacă „iniţierea isihastă, 
kabbalistă sau muta awwif* în Din**-ul islamului pe calea sa 
specifică, ce comportă o influenţă spirituală, o disciplină şi o metodă 
de lucru corespunzătoare, accede la gradele superioare ale fiinţei, 
                                                 
* muta awwif = în arabă: urmaşul credinţei pure. 
** Din = în ebraică înseamnă judecată (vezi Kabbalah). 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

88 

există pentru ea sfiinţirea, transcendenţa, deschiderea intuitivă şi 
accesul la taine ce nu pot fi înţelese de alţii, nici divulgate în mod 
nechibzuit, caz în care diferenţierea faţă de psihici şi hilici se va 
produce prin forţa lucrurilor chiar dacă aceştia, fie din caritate, fie 
din simplă prudenţă, nu sunt desemnaţi în mod expres, ca atare”.  

Problema isihasmului – afirmă Vâlsan – este pusă în raport cu 
noţiunea de arcan (taină, secret, loc ascuns – n.n.) or „arcan poate 
însemna mai multe lucruri, la fel ca expresia «secret iniţiatic» 
studiată de Guénon: „secretul esenţial”, care este inefabil, secretele 
secundare stabilite prin instituţiile sacre sau prin disciplina spirituală, 
...secretele ştiinţelor şi artelor tradiţionale, secretele riturilor şi 
simbolurilor, secretele mijloacelor de recunoaştere etc. 

Vâlsan analizând pretinde că isihasmul este o problemă 
ezoterică şi ca atare există o iniţiere isihastă, isihasmul reprezentând 
o tradiţie conţinută în Tradiţie. Apoi, adaugă că în cărţile lui Andrei 
Scrima „ condiţiile de acces la cale (tariqah) nu sunt nici ele definite, 
iar menţionarea pregătirii prealabile şi a precauţiilor, nu este urmată 
de explicaţii instructive”. 

Cu toate criticile formulate de pe poziţii guénoniene, Vâlsan 
remarcă în practica isihasmului: „valoarea spirituală a tehnicii respi-
ratorii, chestiunea originii orientale a acestei tehnici etc., puncte de 
un anumit interes în ce priveşte caracterizarea isihasmului ca şi cale 
iniţiatică”. De asemenea, Michel Vâlsan îşi exprimă satisfacţia că a 
găsit „în scrierile domnului Scrima câteva date deosebit de folo-
sitoare investigaţiilor doctrinale”. 

Isihasmul (în limba greacă: isihasm = tăcere, linişte) apare în 
creştinism datorită disputei dintre Sf. Grigorie Palama (1296-1359) şi 
călugărul occidental Vaarlam. „El este, în primul rând, o cale 
iniţiatică de desăvârşire, ochiul inimii fiind instrumentul spiritual 
prin care se realizează cunoaşterea divină, iar Rugăciunea inimii 
fiind modalitatea de deşteptare a ochiului. Rugăciunea neîncetată 
Doamne Iisuse Hristoase, Fiul lui Dumnezeu, miluieşte-mă pe mine, 
păcătosul! este însoţită de o tehnică de respiraţie cunoscută şi în 
tradiţia hindusă”4. 

                                                 
4 Mircea Tomuş: Mânia zeilor (breviar de idei), Google ( „Project René 

Guénon” ), 2009. 



 Michel VÂLSAN 

 

89

Semnificaţia ezoterică a semnului crucii: 
referinţe creştine şi islamice 

Reţinem din relatările lui René Guénon în cartea sa Simbolismul 
crucii, că maestrul care l-a iniţiat, Şeicul egiptean Elish al – Kabir al – 
Alim (Supremul Şeic credincios, cel mai mare Învăţător – n.n.), 
afirmase în 1931 că dacă creştinii deţin semnul crucii, musulmanii 
deţin doctrina sa. Realizarea în sine a Omului Universal, în armonie a 
totalităţii stărilor fiinţei, în dezvoltarea în cele două sensuri – de 
amploare prin rugăciune interioară şi de exaltare prin gesturi, cuvinte 
exprimate etc. – toate acestea dau semnificaţia ezoterică a semnului 
crucii, „simbol al acestei duble dezvoltări a fiinţei, orizontal, în 
amploare, şi vertical în ierarhia stărilor multiple. Guénon, însă, nu face 
referire în studiile publicate la sursele islamice legate de Omul 
Universal şi de noţiunile de amploare şi exaltare. Ceea ce remarcă 
Vâlsan este legat de cele Şapte Trepte ale Existenţei Universale: (1) 
inexprimabilul; (2) prima desemnare (adică conştiinţa pe care 
Dumnezeu o are faţă de atributele Sale şi a tuturor fiinţelor create într-
un mod general, adică realitatea Muhammadiană); (3) a doua 
desemnare (conştiinţa pe care Dumnezeu o are despre ghidajul Său, 
atributele Sale şi despre fiinţele create în mod distinctiv şi analitic); (4) 
spiritele sau lumea spiritelor pure, deci a creaturilor abstracte; (5) 
lumea formelor prime adică a creaturilor subtile dar compuse, invi-
zibile; (6) lumea corpurilor pe care le putem diviza fără a-şi schimba 
natura; (7) treapta universală care înglobează pe cele de la treptele (2) 
până la (6) şi care este OMUL. Cu excepţia primului plan (prima 
treaptă), care este al non-manifestării, Vâlsan afirmă că celelalte şase 
cuprind întreaga manifestare sau expansiune, iar dacă omul pe a şaptea 
treaptă „se înalţă către sublim, când se iscă în el celelalte (cinci) « 
planuri » în perfectă dezvoltare, el este Omul Universal. 

Analizând ca arabist termenii amploare şi exaltare, Vâlsan 
constată că primul înseamnă extensiune, iar cel de-al doilea, urcuş, 
suiş, termeni nedesemnând forma şi dimensiunea crucii, ci tendinţele 
şi sensurile de mişcare care se pot considera simbolic axe ale acestor 
dimensiuni. În măsura în care desemnează faze ale realizării ini-



Discipoli guénonieni din România 
 

 

90 

ţiatice, ele corespund celor două părţi ale Călătoriei Nocturne a Pro-
fetului, simbol al călătoriei iniţiatice: prima, Deplasarea Nocturnă 
(Ascensiunea la Cer) a lui Muhammad mergând de la Mecca la 
Ierusalim şi corespunzând dimensiunii orizontale a crucii, iar cea de-
a doua, celestă, de Mijloc de ascensiune, Scara, care corespunde di-
mensiunii verticale ajungând Domnul Slavei Atotputernice. O simbo-
listică similară maestrul Vâlsan o realizează din punct de vedere geo-
metric prin cuvintele lungime şi lărgime. Într-o astfel de construcţie 
simbolică cele două dimensiuni se aplică, prima lumii superioare sau 
naturii pur spirituale, iar a doua, lumii inferioare şi formale. 

În sensul consideraţiilor lui Vâlsan, această concepţie a 
dimensiunilor axiale a existenţei universale este o caracteristică a 
ştiinţei iniţiaţilor musulmani al căror tip profetic este Aissa (Iisus) – 
în română: Mântuitorul. Această ştiinţă iniţiatică se numeşte ştiinţa 
aissawi sau Ştiinţa Literelor, literele transcendente dând naştere 
Cuvintelor divine şi Numelor lucrurilor. Această ştiinţă este, de 
asemenea, cea a suflului de viaţă prin care Iisus învia morţii. 

Sensul teologic al crucii îşi are originea în evenimentele 
petrecute pe Golgotha. Din Noul Testament aflăm despre faptele 
Sfântului Petru concordante cu cele constatate în islam. La 
crucificarea Apostolului Petru la Roma, acesta solicită călăilor să fie 
crucificat cu capul în jos, cu alte cuvinte invers decum s-a petrecut 
cu Iisus Hristos pentru a sugera, cu înţelepciune şi luare aminte, 
„taina întregii naturi şi care a fost începutul totului”. Cu capul în jos 
omul moare, deci „iată imaginea omului care se naşte primul”. Iisus 
a fost răstignit cu capul în sus, reprezentând nevinovăţia, iar Aposto-
lul Petru, cu capul în jos, reprezentând vinovăţia umanităţii. Raportul 
între poziţiile celor două crucificări – ne arată Michel Vâlsan – este 
cel al raportului între cele două triunghiuri ale Pecetei lui Solomon 
(Steaua lui David). În conformitate cu Albert cel Mare şi Sf. Toma 
d’Aquino, triunghiul cu vârful în sus reprezintă Divinitatea, iar cel cu 
vârful în jos, natura umană. Unirea lor prin suprapunere semnifică 
cele două naturi din esoterismul islamic: Lahut şi Nasut (în arabă: 
drept, corect – caracteristică umană dată de Sf. Maria lui Iisus). 



 Michel VÂLSAN 

 

91

Aspecte ale simbolismului masonic 

● Mare maestru spiritual, Mihail Vâlsan a avut preocupări 
temeinice în domeniul decriptării simbolisticii şi tradiţiei masonice, 
urmând calea de investigaţie a maestrului său René Guénon. În Omul 
Universal (cap. I) Vâlsan arată că Shaikh-ul Elish al-Kabir al-Alim 
(în traducere: Şeicul Cel mai Mare Învăţător; al-Kabir = Cel mai 
Mare; al-Ali = Învăţător), care l-a iniţiat pe Guénon în islam, a 
cunoscut bine masoneria şi simbolismul ei iniţiatic. În corespondenţa 
sa cu Vâlsan, Guénon scria că Şeicul Elish „explica legătura dintre 
literele [care formează în grafia lor] numele lui Dumnezeu”  (a lui 
Allah – n.n.), prin forma lor, şi simbolurile masonice rigla, com-
pasul, echerul şi triunghiul. Astfel, în scrierea arabă kufică, în locul 
formelor rotunjite apar unghiuri drepte, aşa încât litera Lam (de la 
Allah – n.n.) apare ca un L întors, cu alte cuvinte un echer, iar litera 
H (tot de la Allah) se profilează ca un triunghi cu vârful în sus. Rigla 
este descrisă de litera A, iar compasul este reprezentat printr-un cerc, 
în timp ce echerul şi triunghiul sunt reprezentate de L inversat şi H 
în formă triunghiulară. În opinia lui Vâlsan afirmaţiile Şeicului Elish 
ar fi putut avea „o legătură cu una din modalităţile posibile de 
revivificare (revigorare - n.n.) iniţiatică a Masoneriei.  

Guénon, marele discipol al Şeicului Elish, a consacrat 
simbolismului şi doctrinei iniţiatice masonice un număr mare de 
articole, contribuind, astfel, printr-o operă intelectuală şi universală, 
în miezul căreia a plasat Islamul. Cei care au înţeles opera lui 
Guénon – conchide Vâlsan – „forţele spirituale ale Orientului au 
oferit un ajutor providenţial Occidentului în vederea unei redresări 
tradiţionale care interesează umanitatea în ansamblul ei”. 

● În tradiţiile de origine semitică, termenul Amin (Amen) are o 
utilitate în desemnarea afirmativului, a confirmării şi ataşamentului 
(hotărât!) la o aserţiune exprimată religios, ezoteric etc. pentru a 
întări o nădejde sau dorinţă şi mai ales pentru a confirma o binecu-
vântare, un jurământ sau o rugăciune care tocmai au fost rostite.  

Cuvântul a căpătat o importanţă durabilă abia în liturghia 
sinagogală (în iudaism - n.n.) din vremea celui de-al doilea Templu. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

92 

Musulmanii l-au împrumutat din slujba intonată de leviţi şi din 
rugăciunile şi binecuvântările mai târzii ale cultului evreiesc. 

„Deoarece serveşte la a confirma un cuvânt precedent – afirmă 
Vâlsan – Amin constituie şi exprimarea unei dorinţe de a urá sau de a 
lua un angajament şi semnifică va fi astfel!, să fie astfel!, aşa să fie! 
Ultima expresie, după cum se cunoaşte, este o expresie adverbială 
utilizată în masonerie. Vâlsan relatează că René Guénon a tratat 
problema corespondenţei termenului Amin cu un simbolism masonic 
cu caracter legendar. Arătând că în majoritatea manuscriselor 
Vechilor Îndatoriri (Old Charges), numele arhitectului Templului lui 
Solomon nu era Hiram, ci „fie Amon, fie oricare altă formă care 
părea că nu e decât o transformare a acestuia”. Guénon remarca, 
totodată, că Amon în ebraică „are sensul de artizan şi de arhitect, şi 
ne putem întreba dacă un substantiv comun a fost luat ca substantiv 
propriu sau dacă, dimpotrivă, această desemnare ce a fost dată 
arhitecţilor era mai întâi [în vechime] numele celui care a clădit 
Templul. Oricum,...rădăcina sa, de unde derivă şi cuvântul Amen, 
exprimă în ebraică, la fel ca în arabă, ideile de fermitate, constanţă, 
fidelitate, adevăr care se acordează foarte bine cu caracterul atribuit 
prin legenda masonică a celui de-al Treilea Mare Maestru”. În fapt 
raportat la biografia Profetului – susţine Vâlsan – se găsesc reunite 
într-o modalitate foarte evidentă desemnarea lui al-Amin (în 
traducere: maestru – n.n.) cu rolul de Maestru arhitect în legătură cu 
Templul primordial de la Mecca. 

● Marele Maestru spiritual Mihail Vâlsan a abordat în anul 
1953 simbolismul celor 33° ale R:.S:.A:.A:. Ceea ce l-a preocupat în 
mod deosebit a fost problematica iniţierii, incluzând şi ceremonialul, 
în grade superioare gradului 33, ca ultim grad cavaleresc al 
masoneriei, şi în a cărui simbolistică apare scara mistică, misiunea 
cavalerului Kadosh fiind restaurarea puterilor omului şi de a-i reda 
demnitatea, de a face posibilă asemănarea dintre Creaţie-Om şi 
Creator, după chipul şi asemănarea Lui. 

Vâlsan era interesat să explice pentru formele rituale, ceremo-
niale, ale iniţierii în gradele superioare celui de-al 30-lea grad, căci – 
afirmă el – „forma exterioară apare ca fiind în contradicţie cu 
caracterul «interior» în faza descendentă a realizării. Această fază 



 Michel VÂLSAN 

 

93

iniţiatică – precizează Vâlsan – presupune atingerea efectivă a Iden-
tităţii Supreme şi, pe de altă parte, în cazul unui wali (discipol – 
n.n.), necesită un act determinat al teofaniei (revelaţie, întrupare, 
arătare a divinităţii în faţa profanilor – n.n.), ceea ce situează 
evenimentul acestei iniţieri la nivelul propriu divinului. 

 Pentru explicaţii şi apropieri de esoterismul islamic, Vâlsan 
apelează la Revelaţiile de la Mecca ale Shayk-ului al-Akbar în timpul 
pelerinajului (din perioada 598/1198, până în anul 600/1201) când 
are loc accesul acestuia la Centrul Suprem al Tradiţiei Primordiale şi 
Universale pe care-l numeşte şi Adunarea Sublimă. Aici şi atunci 
maestrul al-Akbar primeşte investitura de Moştenitor al Staţiunii 
Muhammediene, cu alte cuvinte este vorba despre funcţiunea acestui 
maestru, în raporturile sale cu Centrul Tradiţiei Universale şi nu doar 
cu centrul particular al islamului istoric. În felul acesta se poate 
vedea caracterul „ceremoniei de investire, în raport cu ceea ce 
Vâlsan a considerat ca fiind iniţierea în realizarea descendentă. 
Descrierea acestor evenimente transcendente – menţionează Vâlsan – 
ne permite să constatăm existenţa elementelor simbolice la care 
putem ataşa o parte a simbolismului masonic al gradelor superioare 
gradului de cavaler Kadosh. 

Concluzii 

 Calitatea excepţională a prodigioasei sale scrieri şi a gândirii 
ezoterice de mare maestru spiritual, de învăţător – magistru care s-a 
făcut cunoscut ca practicant de o rigoare şi puritate dincolo de 
posibil, a atras într-atât grupul pe care l-a păstorit încât acesta l-a ca-
lificat – cum afirmă Teodoru Ghiondea5 – ca exegetul sufit de primă 
dimensiune a Occidentului. Discipolii lui i-au continuat drumul, iar 
posteritatea lui Mihail Vâlsan este, de asemenea, prodigioasă prin 
continuitatea operei sale inegalabile de către fiul său cel mare din cea 
de-a doua căsătorie, Muhammad Vâlsan, trăitor în Saint Nicolas les 
Citeaux unde au fost aduse şi osemintele Marelui Maestru şi unde 
familia sa editează publicaţia Science Sacrée. 
                                                 
5 Idem 2. 



CATENA AUREA 

Mircea ARNĂUTU 
 

 „În  civilizația modernă  sacrul  nu  este  decât 
tolerat,  pentru  că  nu  este  cu  putință  să  fie 
anulat dintr‐o singură lovitură. Aşteptându‐se 
realizarea  completă  a  acestui  „ideal”,  sacrul 
ocupă un loc din ce în ce mai redus, fiind din 
ce în ce mai izolat de restul printr‐o barieră de 
netrecut”. 

René Guénon ‐ Inițiere  
şi realizare spirituală 

  
 

rice Maestru veritabil trebuie să-şi exercite funcţia în 
conformitate cu o tradiţie determinată. Atunci când nu se 

întâmplă aşa, avem de-a face cu una dintre mărcile care permit cel 
mai uşor să se recunoască faptul că este un fals Maestru, care poate 
că nu este de rea credinţă, dar se iluzionează din ignoranţă în ceea ce 
priveşte condiţiile reale ale iniţierii. 

Dar lungul şir al Maeştrilor, care au marcat istoria omenirii, 
poate fi comparat cu un lanţ ce vine din trecutul îndepărtat al omenirii, 
străpunge prezentul şi se va continua cu siguranţă în viitor, zalele 
acestui lanţ infinit fiind formate din oameni care au contribuit, contri-
buie şi vor contribui la construcţia sa, înlănţuirea poate cea mai 
semnificativă fiind aceea formată din Socrate, Platon, Aristotel, 
Alexandru Macedon. 

Vom analiza în continuare, trei verigi ale acestui lanţ, trei 
veritabili Maeştri devotaţi tradiţiei islamice, piese ale acestei infinite 
înlănţuiri care, îmbinându-se perfect, acoperă în întregime ultimul 

O 



 Michel VÂLSAN 

 

95

secol de istorie sufită europeană. Verigile acestui lanţ iniţiatic sunt: 
René Guénon, Mihai Vâlsan, Muhammad Vâlsan. 

René Guénon 

René Guénon s-a născut la 15 noiembrie 1886, în Blois, pe 
malul stang al Loirei. În 1904, a venit la Paris, înscriindu-se la 
Colegiul Rollin, ca student la matematici. In 1908, Guénon era deja 
implicat în frecventarea tuturor „şcolilor” ocultiste ale epocii. Iniţiat 
în Francmasonerie, în Ordinul Martinist1, student al Şcolii Hermetice 
a lui Papus, el a devenit o figură cunoscută în mişcarea ezoterică de 
atunci. În acest an, 1908, s-a fondat Ordinul Renovat al Templului, 
iar René Guénon a devenit şeful acestuia. Prin acest Ordin, Guénon 
încercat, urmând o cale mai puţin ortodoxă, să influenţeze mentali-
tatea occidentală; din păcate, încercarea s-a dovedit un eşec şi peste 
doi ani René Guénon a desfiinţat Ordinul Templului. 

În 1909, René Guénon a ajuns membru al Bisericii Gnostice, 
cu numele de Palingenius. Perioada 1908-1912 este foarte enigma-
tică. În această perioadă, Superiores Incogniti2 îl investesc pe René 

                                                 
1 Martinismul a avut doi inspiratori care au creat doua şcoli cu tehnici 

complet diferite. Primul este Jean Baptiste Willermoz, discipol direct al 
lui Martinez, care a creat Ordinul Cavalerilor Binefăcători ai Cetăţii 
Sfinte din Ierusalim, prin modificarea Ordinului masonic al Strictei 
Observanţe Templiere. Tehnica urmată era mai ales ritualistică şi 
operativ-masonică. Al doilea este Louis-Claude de Saint-Martin, de 
asemenea unul dintre discipolii direcţi ai lui Martinez,a abandonat şi el 
tehnicile operative, pentru a se distanţa, mai apoi, de orice ritual de tip 
masonic şi pentru a practica aşa numita "cale a inimii", cu aspect mistico-
filosofic, surprinzător de apropiată de isihasmul ortodox. 

2 Conform tradiţiei ezoterice cultivate de René Guénon, destinele omenirii 
ar fi monitorizate de o elită de mari iniţiaţi, supra-numiţi Superiores 
Incogniti, care ar avea funcţia de mediatori între lumea vizibilă şi „Marile 
Suflete” (Mahatma) ale Maeştrilor cosmici, şi care, în perioadele ciclice 
de decădere a vieţii spirituale a umanităţii, s-ar retrage din lumea vizibilă, 
într-o lume ascunsă profanilor. Acest centru iniţiatic, invizibil în cursul 
perioadei Kali-Yuga, este, după cum subliniază René Guénon în mod 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

96 

Guénon cu funcţia de restaurator al Tradiţiei primordiale în Occident, 
mai precis, cu rolul de transmiţător şi tălmăcitor al adevărurilor 
absolute, în vederea modificării mentalităţii occidentale. Oricât de 
absurdă ar putea să pară cititorului modern această referinţă la 
Superiores Incogniti, ea, înţeleasă aşa cum trebuie, explică funcţia lui 
Guénon. Aceasta funcţie de transmiţător, Guénon o va îndeplini până 
la dispariţia sa din lumea fizică. Între 1909 şi 1912, realizarea 
metafizică (cel puţin teoretică) a lui Guénon era un fapt împlinit, 
dovadă fiind articolele scrise de el atunci ce prevestesc cărţile de mai 
târziu. Fiindcă iniţierea sa era una „universală”,  Guénon a 
„particularizat-o”, ajungând iniţiat în hinduism, daoism şi Masonerie. 
Iar in 1911-1912, René Guénon s-a ataşat de tradiţia islamică, luând 
numele de „slujitorul Unicului”, Abdel Wahed Yahia.   

Deşi opera sa, ca sâmbure spiritual, dar şi ca expunere 
discursivă, era deja constituită, abia după zece ani René Guénon a 
început să-şi publice cărţile. Primul război mondial l-a împiedicat să 
se manifeste mai repede şi doar în 1921 îi apare prima carte, despre 
tradiţia hindusă. În deceniul următor, el şi-a publicat toate scrierile 
fundamentale şi tot acum devine „inima” şi „intelectul” revistei 
Etudes Traditionnelles. 

Pe de altă parte, este tot mai convins că activitatea sa în Occi-
dent nu va reuşi să convertească mentalitatea acestuia spre Tradiţie şi 
Sacru; de aceea, la 5 martie 1930, după moartea soţiei, a părăsit defi-
nitiv Franţa, stabilindu-se pentru tot restul vieţii la Cairo, în Egipt. 
Din acest moment va adopta toate riturile şi cutumele musulmane, 
fără a-şi abandona funcţia universală. În 1934 s-a căsătorit cu Fatima, 
fiica cea mare a şeicului Mohammad Ibrahim. Au patru copii, două 
fete şi doi băieţi, ultimul născut după moartea lui Guénon. Deşi 
„sihastrit” în Egipt, Guénon a continuat să exercite o influenţă 
peremptorie asupra Occidentului. Articolele lunare ce apăreau în 
„Etudes Traditionnelles”, corespondenţa de o vastitate uluitoare şi 
cărţile scrise în perioada celui de-al doilea război mondial au com-

                                                                                                        
repetat, adevăratul centru spiritual al lumii, cunoscut iniţiaţilor sub 
numele de Agarttha („invizibilă”, „insesizabilă” în limba sanscrită) - René 
Guénon – Regele Lumii. 



 Michel VÂLSAN 

 

97

pletat opera sa. La biroul său din camera de lucru din Cairo,  Guénon 
citea răbdător toate cărţile trimise spre recenzare, toate scrisorile pri-
mite de la diverşi corespondenţi, oricât de inepte ar fi fost aceste cărţi 
şi scrisori. Şi cu răbdare de Maestru, răspundea tuturor.   

Deşi a declarat răspicat că nu acceptă discipoli, René Guénon 
a influenţat pe mulţi prin opera sa. Cel mai valoros colaborator, cel 
care şi-a schimbat întreaga viaţă şi operă datorită lui  Guénon, a fost 
Ananda Coomaraswamy3. Scrierile acestuia sunt, după ale lui 
Guénon, cele mai puternice şi mai sincere din domeniu tradiţional, 
cele care pot fi luate ca referinţă fără nici o ezitare.  

Dar cea mai mare speranţă (din punct de vedere iniţiatic) 
Guénon şi-a pus-o în Frithjof Schuon. Din păcate, în final a rămas 
doar o mare dezamăgire, deoarece, probabil insuficient de bine 
evaluat, ucenicul s-a dezis de maestrul său. 

Filozof şi metafizician german, Frithjof  Schuon a fost o figură 
reprezentativă a „Şcolii Tradiţionale”. Acest curent de gândire s-a 
format în jurul principalelor idei ale lui  René Guénon. Schuon este 
autorul a numeroase cărţi având ca subiect religia şi spiritualitatea. 
Deşi el nu a fost oficial afiliat cu lumea academică, scrierile sale au 
fost publicate în reviste ştiinţifice şi filozofice. Una din caracte-
risticile principale ale lui Schuon este critica relativismului lumii 
academice moderne. În lucrările sale a exprimat credinţa într-un 
Principiu Absolut, în care îşi au originea toate marile Revelaţii ce 
constituie legătura dintre acest Principiu Absolut şi umanitate. 
Unitatea transcendentă a tuturor religiilor este de găsit într-o Înţelep-

                                                 
3  Ananda Coomaraswamy Kentish (22.08.1877, Colombo, Ceylon – 

09.09.1947, Needham, Massachusetts) a fost filosof şi metafizician. În 
special, el este descris ca "teoretician inovator care a fost în mare parte 
responsabil pentru introducerea artei vechi indiene în Vest". Împreună cu 
René Guénon, Coomaraswamy este considerat ca fiind unul dintre cei trei 
fondatori ai Perennialism-ului , numit şi Şcoala Tradiţionalistă. Mai multe 
articole semnate de către Coomaraswamy pe tema hinduismului şi 
Filosofiei perene au fost publicate postum în revista trimestrială, studii de 
religie comparativa , alături de articole scrise de Schuon şi Guénon . El a 
construit un pod între Est şi Vest, care a fost proiectat pentru a realiza un 
circuit în ambele sensuri. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

98 

ciune Primordială, diferitele tradiţii spirituale nefiind decât parti-
cularizări ale acestei doctrine esenţial unice, de origine non-umană. 

Frithjof Schuon s-a născut la Basel (Elveţia) în data de 18 iunie 
1907 din părinţi de origine germană şi alsaciană. În tinereţe s-a stabilit 
la Paris, unde a lucrat ca designer de textile. Temperament gnostic şi 
mistic el a studiat în profunzime toate religiile, inclusiv creştinismul şi 
islamismul. Adept al lui René Guénon, a plecat în 1938 şi 1939 la 
Cairo pentru a-şi aprofunda cunoştinţele. După al doilea război 
mondial, Schuon a locuit la Lausanne şi a întreprins mai multe 
călătorii în America de Nord pentru a se întâlni cu indienii Plains, în 
Maroc şi mai multe ţări europene. Lucrările sale includ peste douăzeci 
de cărţi traduse în multe limbi. El a dezvoltat şi exprimat pe larg tema 
„Unitatea transcendentă a religiilor”. Picturile sale şi poeziile, mai 
puţin cunoscute, arată bogăţia de personalitatea a autorului.  

Din anul 1980, Frithjof Schuon s-a retras în Bloomington 
(SUA), unde a murit la data de 5 mai 1998. 

Stabilit in SUA Frithjof Schuon a întemeiat şi a devenit şef al 
unui cult religios centrat în Bloomington, Indiana. Printre ucenicii săi 
s-au numărat Huston Smith4, Joseph Epes Brown5, Hossein Nasr6 şi 
Rama Coomaraswamy. Se pare că a avut un număr de patru soţii 
Catherine Schuon, Barbara Perry, Sharlyn Romaine şi Maude Murray. 

                                                 
4  Cummings Huston Smith (născut 31 mai 1919 în Suzhou , China ) a fost 

un savant specializat în studii religioase. Cartea sa Religiile lumii (iniţial 
intitulată Religiile omului) s-a vândut peste două milioane de exemplare şi 
rămâne o lucrare fundamentală în studiul comparativ al religiilor. 

5  Joseph Epes Brown (09 septembrie 1920 – 19 septembrie 2000) a fost un 
savant de origine americană, care şi-a dedicat viaţa studiului nativilor 
americani şi a tradiţiilor acestora. Lucrarea sa cea mai importanta a fost a fost 
intitulată The Sacred Pipe Pipe sacru,  a discuţiilor sale cu sale cu  omul sfânt 
Lakota şi Elanul Negru, cu privire la ritualurile religioase ale poporului lor. 

6  Seyyed Hossein Nasr (născut la data de 07 aprilie 1933 în Teheran ), 
savant de origine iraniană, profesor universitar de studii islamice la 
Universitatea George Washington şi proeminent filozof islamic, este 
autorul a numeroase cărţi şi articole ştiinţifice. El este un considerat un 
filozof persan şi savant de renume în domeniul  religiei comparative, 
student şi adept al lui Frithjof Schuon şi scriitor în domeniile esoterism 
islamic, sufism , filosofia ştiinţei şi metafizică. 



 Michel VÂLSAN 

 

99

La 11 octombrie 1991, Frithjof Schuon a fost pus sub acuzare 
fiind învinuit de  molestare. De asemenea a fost acuzat de abuzuri 
comise împotriva copiilor, supuşi unor acţiuni delirante având la 
bază origini spirituale dar şi fantezii sexuale, în cadrul unui sistem de 
control al minţii şi a unor presiuni de cult, acţiuni în cadrul cărora s-a 
apelat şi la părinţii copiilor în abuzaţi. Acţiunea criminală a fost con-
siderată în primul rând o infracţiune de exploatare şi abuz de putere, 
care a folosit sexul ca pe un pretext. Adunările primordiale nu erau în 
mod direct legate de sex, dar  filozofia lui Schuon şi cultul creat de 
el, se baza pe sexualitate pentru a întruchipa convingerile sale.  

Marele Juriu a considerat că nu au fost suficiente dovezi 
pentru condamnarea lui Schuon, în anul 1991. 

Desprinderea sa de învăţămintele lui Guénon, a avut ca prin-
cipal motiv faptul că prima parte a vieţii lui Schuon a fost destul de 
dureroasă. El a trebuit să îşi continue activitatea  în condiţii finan-
ciare precare, cel puţin până la mijlocul anilor 1950, moment în care 
el a câştigat un grad de independenţă financiară, datorită ucenicilor 
săi, nu din vânzările de carte. 

Trecut la islamism, a instituit o „cale iniţiatică” pentru Europa. 
Acestei căi i s-au ataşat românii Mihai Vâlsan şi Vasile Lovinescu, 
care, spre deosebire de Schuon, au rămas devotaţi până la moarte 
Marelui lor Maestru, René Guénon.  

La sfatul lui Guenon, Vasile Lovinescu a plecat în Franţa. Pe 
drum, se întâlneşte la Basel cu Titus Burckhardt şi în martie 1936 
primeşte iniţierea în sufism la Amiens. Maestrul său spiritual devine 
Frithjof Schuon. 

Dintre alţi „învăţăcei” mai cunoscuţi, îi vom menţiona pe Titus 
Burckhardt 7şi Martin Lings8. Mihai Vâlsan a devenit, dupa moartea 

                                                 
7 Titus Burckhardt - exponent reputat al şcolii tradiţionaliste (philosophia 

perennis) iniţiată de René Guénon şi Frithjof Schuon, profund cunoscător al 
artei şi civilizaţiei islamice, elveţian de limbă germană, s-a născut în 1908, 
la Florenţa, într-o familie cu puternice tradiţii artistice (a fost nepotul 
celebrului istoric de artă Jacob Burckhardt, iar tatăl său era sculptor). 

8 Martin Lings - (cunoscut şi sub numele de Abu Bakr Siraj Ad-Din) 
(24.01.1909-12.05.2005) a fost un scriitor şi savant musulman de origine 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

100 

lui Guénon, redactorul şef al revistei „Etudes Traditionnelles” şi a 
început publicarea operei postume a acestuia. 

După o suferinţă fizică intensă, René Guénon părăseşte lumea 
fizică la 7 ianuarie 1951. Corpul său a fost adăpostit în mausoleul 
familiei soţiei.  

Mihail / Michel Vâlsan 

Mihail / Michel Vâlsan s-a născut la Brăila, la data de 1 
februarie 1907 şi a decedat la data de  25/26 noiembrie 1974, în loca-
litatea Antony, din Franţa. 

Este de remarcat faptul că Aleksandr Dughin9 a consemnat 
faptul că România a dat lumii, mai ales în secolul al XX-lea, o întrea-
gă pleiadă de genii de nivel mondial: Nae Ionescu, Mircea Eliade, 
Emil Cioran, Eugen Ionescu, Ştefan Lupaşcu, Jean Pârvulescu, 
Vasile Lovinescu, Mihail Vâlsan şi mulţi alţii. 

Deşi o ţară mică din estul Europei, România a avut în plan 
intelectual o contribuţie semnificativă la civilizaţie, comparabilă cu 
aceea a naţiunilor europene mari, aproape depăşindu-le. Această 
caracteristică a intelectualismului românesc reflectă spiritul gândirii 
europene, indisolubil legat de spiritul tradiţiei, avându-şi originile cu 
sol, rădăcini şi tendinţe, în Antichitate, cât şi în eternul Orient 
european ortodox, rămas neschimbat. 

Figură enigmatică înrudită spiritual cu Vasile Lovinescu, 
numele Mihai Vâlsan nu mai spune astăzi aproape nimic românilor, 
fiind cunoscut doar într-un cerc restrâns.  
                                                                                                        

engleză, student şi adept al lui Frithjof Schuon. El este cel mai bine 
cunoscut ca autor al unei biografii foarte populare Muhammad: His Life 
Based on the Earliest Sources, publicată pentru prima dată în 1983. 

9 Aleksandr Gelievici Dughin (n. 7 ianuarie 1962), filosof rus (doctor în 
filosofie, fondatorul neo-eurasiatismului), politolog (doctor în ştiinţe 
politice), publicist, profesor la Facultatea de Sociologie a Universităţii de 
Stat din Moscova, director al Centrului de Studii Conservatoare din 
cadrul Universităţii de Stat din Moscova, liderul Mişcării Internaţionale 
Eurasia (MED), cunoscător a 9 limbi străine, ortodox de rit vechi. 



 Michel VÂLSAN 

 

101

Regretabil, căci este unul din marii Maeştri Spirituali pe care i-
a dat acest pământ, personalitate care a jucat un rol de frunte în 
mişcarea coagulată în jurul lui René Guénon, al cărui discipol a 
devenit încă din anii ’30, pentru ca mai apoi să primească iniţierea în 
sufism de la Frithjof Schuon, autor aflat în legătură, de asemenea, cu 
Vasile Lovinescu. 

Poate şi pentru faptul că iniţiaţii şi mai ales cei aparţinând 
ordinelor celor mai ridicate, se disimulează între oameni făcând de 
aşa manieră încât să nu se distingă cu nimic din punct de vedere 
exterior. 

Urmând în tinereţe cursurile de logică şi metafizică ale lui Nae 
Ionescu10, interesat de „fenomenul Maglavit” (1935) şi informându-l 
pe René Guénon în legătură cu acesta, Mihai Vâlsan ajunge la Paris 
în 1936 unde intră în contact cu spiritualitatea sufită, plecând de la 
interesul, general am spune, în această perioadă, pentru esoterism; 
revine în capitala Franţei în 1938 ocupând funcţia de consilier 
financiar al Consulatului României. Foarte curând va părăsi orice 
preocupare legată de viaţa politică şi economică, precum şi România. 
Legăturile sale cu Elveţia sunt deja strânse, prin primirea iniţierii în 
ramura alawită11 din partea lui Frithjof Schuon - de care se desparte 
definitiv, devenind independent, la finele anului 1950.  

                                                 
10  Nicolae C. Ionescu (mai cunoscut ca Nae Ionescu) (n. 16 iunie 1890 - d. 

15 martie 1940 ) a fost un filozof, logician, pedagog şi jurnalist român. 
Orientarea sa filozofică a fost numită trăirism. A ştiut să adune în jurul 
său şi să eleveze o pleiadă de membri ai generaţiei de aur interbelice a 
literaturii şi gândirii româneşti ca Mircea Eliade, Mircea Vulcănescu, 
Mihail Sebastian, Emil Cioran,Vasile Moisescu, George Murnu etc. 

11  Gruparea alawită - integrează doctrine din alte religii - în particular din 
creştinism - a apărut printr-o sciziune a grupării ismailiţilor. Alawiţii se 
pare că sunt descendenţi ai unei populaţii care a trăit în aceste regiuni 
(Siria şi Libanul de astăzi) de pe vremea lui Alexandru cel Mare. După 
câteva secole de influenţa ismailită asupra lor, alawiţi s-au apropiat mai 
mult de Islam. Totuşi, contactul cu Bizanţul şi cu cruciaţii a adăugat 
doctrinei religioase alawite elemente şi practici din creştinism: Crăciunul, 
Paştele şi Epifania. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

102 

În Occident este foarte greu de găsit o organizaţie iniţiatică 
autentică şi cu mult mai greu de găsit un instructor cu adevărat 
calificat, un Maestru, Mihai Vâlsan fiind o fericită excepţie prin 
influenţa pe care a avut-o asupra sa René Guénon care a fost una din 
uriaşele personalităţi ale secolului XX; indiferent de forma de 
poziţionare faţă de doctrina promovată de acesta, nu a lăsat indiferent 
nici un gânditor atras de tradiţia spirituală.  

Abia astăzi René Guénon este reconsiderat şi studiat inclusiv 
în spaţiul universitar (măcar prin prisma istoriei ideilor). Doi au fost 
guénoniştii români de anvergură europeană, contemporani cu maes-
trul: Vasile Lovinescu şi Mihail (Michel) Vâlsan - amândoi foarte 
apreciaţi astăzi, indiferent de meridianul pe care se află cercurile 
pasionate existenţial de Tradiţie. 

Adept şi continuator al acestuia, Vâlsan a considerat hin-
duismul, taoismul şi islamul ca fiind „cele trei forme principale ale 
lumii tradiţionale prezente, reprezentând Orientul Mijlociu, Extre-
mul-Estic şi Estul Apropiat ca reflexii a celor trei aspecte ale Marelui 
Arhitect al Universului”. 

Cât despre legătura sa cu francmasoneria, este de menţionat 
articolul în care Ovidiu Pecican12 menţiona: „Nu, nu cred că tinerii 
filosofi din jurul d-lui Liiceanu ar fi francmasoni, rozicrucieni sau 
guénonişti de afiliere islamică (aşa cum, în România, i-am avut pe 
Vasile Lovinescu ori pe Mihai Vâlsan).” 13 

A fost în mod evident, una dintre cele mai importante perso-
nalităţi ale secolului XX care i-au scris istoria discretă sau poate 
secretă, fundamentală şi exemplară din punct de vedere tradiţional, 
alături de marele său Maestru René Guénon, precum şi de prietenul 
său Vasile Lovinescu.  

                                                 
12  Ovidiu Pecican este absolvent al Facultăţii de Istorie-Filosofie a Universi-

tăţii „Babeş-Bolyai” din Cluj (1985). Doctorat în istorie (1998). În pre-
zent, este profesor universitar la Facultatea de Studii Europene, precum şi 
cercetător la Institutul de Antropologie Culturală din cadrul Universităţii 
„Babeş-Bolyai” din Cluj. În 2008 a fost numit ambasador naţional al 
Anului European al Dialogului Intercultural. 

13 Adevărul literar şi artistic, Nr. 811 / sâmbătă, 25 martie 2006. 



 Michel VÂLSAN 

 

103

Cât despre discreţia cu care şi-a desfăşurat întreaga activitate, 
ea vine să susţină apartenenţa sa, deoarece iniţiaţii care ocupă 
poziţiile cele mai înalte în ierarhia spirituală nu iau parte la 
evenimentele care se derulează în această lume, asta pentru că înainte 
de toate o asemenea acţiune ar fi incompatibilă cu poziţia lor. Dacă 
se ţin deoparte de orice distincţie „mondenă” este pentru că îi cunosc 
lipsa de valoare. Dar, se poate spune că, dacă ei consimt să iasă din 
obscuritate, exteriorul nu mai corespunde interiorului. 

Lanţul Maeştrilor, întrepătrunde veriga René Guénon cu o nouă 
verigă, Mihai Vâlsan dublată pe acelaşi plan de Vasile Lovinescu. Este 
o triadă suverană pentru tot ceea ce înseamnă spiritualitatea autentică, 
făcând parte din pleiada de aur a anilor ’30. 

Interesant de remarcat este faptul că Mihai Vâlsan şi-a desfă-
şurat cea mai prolifică perioadă a existenţei în vestul Europei, în timp 
ce contemporanul său Vasile Lovinescu s-a aflat în estul Europei, prin 
cei doi spiritualitatea lui René Guénon acoperind întregul continent. 

Considera că singurul remediu al lumii aşa-zis moderne, în 
care trăia, ar putea veni numai de sus, adică dintr-o restaurare a 
intelectualităţii pure şi că atâta timp cât se încearcă remedierea în 
cele mai de jos lucruri, tot ceea ce se face va fi inutil. 

Pentru contemporanii săi acaparaţi de viaţa modernă lumea 
pierduse orice „transparenţă”, căci ei nu mai vedeau nimic care să fie 
un semn sau o expresie a adevărurilor superioare şi chiar dacă li s-ar 
fi vorbit despre acest sens interior al lucrurilor nu numai că nu înţe-
legeau, dar începeau imediat să se întrebe ce ar putea gândi semenii 
lor dacă li s-ar întâmpla să admită un asemenea punct de vedere. 

Conştient de faptul că atunci când un popor a fost deturnat de 
la îndeplinirea riturilor tradiţionale, este încă posibil să simtă ceea 
ce-i lipseşte şi să încerce nevoia de a reveni la ceea ce a pierdut, dar, 
pentru a fi împiedicat, i se vor da „pseudo-rituri” şi această simulare 
a riturilor este uneori împinsă atât de departe încât nu este deloc 
dificil de recunoscut intenţia formală şi de-abia deghizată de a se 
stabili o „contra-tradiţie”, a îmbrăţişat tradiţia islamică considerând 
ca şi Maestrul său René Guénon că doctrinele orientale, sunt 
singurele în stare să trezească în Occident forţele capabile să se 
opună continuei decăderi morale a acestuia, generată şi de faptul că 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

104 

cei mai mulţi dintre occidentali consideră că religia este un lucru 
aparte, lipsit de contact real cu restul vieţii lor. 

Ca argument, arată că este demn de remarcat faptul că occi-
dentalii, atunci când vorbesc de lucruri spirituale sau pe care ei le 
consideră ca atare, se cred întotdeauna obligaţi să ia un ton solemn şi 
plictisitor, astfel încât să marcheze mai bine că aceste lucruri nu au 
nimic în comun cu ceea ce face subiectul obişnuit al conversaţiilor 
lor. Această afectare „ceremonioasă” nu are nici un raport cu demni-
tatea şi seriozitatea cu care trebuie observat tot ceea ce este de ordin 
tradiţional, şi care nu exclude naturaleţea cea mai perfectă şi cea mai 
mare simplicitate în atitudini, aşa cum se poate vedea în Orient. 

Dar şi în ţările arabe lucrurile nu stăteau mult mai bine, pentru 
că acolo în vremurile cele mai vechi, distincţia între oameni se făcea 
pe baza cunoaşterii, apoi, s-a luat în considerare naşterea şi rudenia, 
pentru ca, mai târziu, bogăţia să fie considerată marca superiorităţii. 
În cele din urm, contemporanii săi nu mai erau judecaţi decât după 
aparenţele exterioare. 

Cu toate acestea este de remarcat faptul că orientalii au ignorat 
întotdeauna ceea ce occidentalii numesc „toleranţă”, adică indiferen-
ţa cu privire la adevăr. Ceea ce occidentalii laudă sub numele de 
„toleranţă” nu este decât indiciul degenerării spre care i-a condus 
renegarea tradiţiei. 

Singura şansă în lumea contemporană aflată în descompunere 
a fost şi este iniţierea, care constă esenţialmente în transmiterea unei 
anumite influenţe spirituale, iar această transmitere nu poate fi 
operată decât prin intermediul unui rit, care este cel prin care se 
efectuează alăturarea la o organizaţie având ca funcţie conservarea şi 
comunicarea influenţei despre care este vorba. 

Cum era şi de aşteptat, unii au obiectat spunând că, în cadrul 
iniţierii, neofitul nu resimte nici o influenţă spirituală în momentul în 
care o primeşte, dar Mihai Vâlsan a considerat că această obiecţie 
este fără importanţă, pentru că influenţa este realmente prezentă şi 
conferă celor care au primit-o anumite aptitudini pe care nu le-ar 
putea avea fără ea. Efectele acestei influenţe sunt resimţite ulterior, 
ceea ce constituie trecerea la iniţierea efectivă. În cele mai multe 
cazuri, din nefericire, iniţierea rămâne virtuală, dar nu şi în cazul său. 



 Michel VÂLSAN 

 

105

Cărţile al căror conţinut este iniţiatic nu pot servi la transmi-
terea unei influenţe spirituale, iar lectura lor, chiar făcută de indivi-
dualităţi deosebit de calificate, nu poate conferi nici o iniţiere. 
Nimeni nu se iniţiază prin intermediul cărţilor. 

Transmiterea orală este în toate tradiţiile considerată ca o condi-
ţie necesară a adevăratului învăţământ tradiţional, într-atâta încât 
partea scrisă a acestui învăţământ nu poate duce la eliminarea celei 
orale şi asta pentru că acest din urmă tip de transmitere implică şi co-
municarea unui element „vital” cărora cărţile nu-i pot servi de vehicul.  

Fidel acestui principiu Mihail Vâlsan a cerut şi a primit efectiv 
iniţierea în misterele religiei islamice, deoarece ca şi Maestrul său 
René Guénon, considera că atunci când o organizaţie iniţiatică se 
găseşte în stare de degenerescenţă mai mult sau mai puţin accentuatã, 
aşa cum se întâmpla în Occident, deşi influenţa spirituală este pre-
zentă în ea, acţiunea ei este slăbită şi atunci, influenţele psihice pot 
acţiona într-un mod mai vizibil şi uneori aproape independent. Cazul 
extrem este cel al organizaţiilor în care forma iniţiatică a încetat să 
existe ca atare şi influenţa spirituală s-a retras cu desăvârşire, iar 
atunci influenţele psihice subzistă singure în starea de „reziduuri” 
nocive şi chiar deosebit de periculoase. În acest context el considera 
hinduismul, taoismul şi islamul ca fiind cele trei forme principale ale 
lumii tradiţionale prezente, reprezentând Orientul Mijlociu, Extre-
mul-Estic şi Estul Apropiat ca reflexii a celor trei aspecte ale Marelui 
Arhitect al Universului. 

Contestarea deciziilor sale, de îmbrăţişare a tradiţiilor islamice, 
de către unii contemporani ai săi este un lucru fără sens deoarece, dacă 
scopul oricărei iniţieri este unul şi acelaşi, căile care permit să-l atingă 
sunt multiple, în scopul de a se adapta la diversitatea condiţiilor indi-
viduale, cum ar fi islamismul în cazul lui Mihai Vâlsan. Dacă punctul 
de sosire este acelaşi, punctele de plecare diferă. Multiplicitatea nu 
afectează unitatea scopului, nici unitatea fundamentală a doctrinei. 

În traditia hindusă se disting trei căi de realizare spirituală: 1) 
karma – în relaţie cu natura rajasică; 2) bhakti – în relaţie cu natura 
rajasică şi 3) jnânâ – în relaţie cu natura sattwică. Fiecare corespunde 
unei guna. Fiinţele celei de-a treia guna, tamas, nu au nici o şansă de 
elevaţie spirituală. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

106 

Calea jnânică face referire la marile mistere. Căile bhaktică si 
karmică – la micile mistere. 

În Occident, dat fiind că aptitudinile pentru cunoaştere au fost 
în mod constant cu mult mai rare şi mai puţin dezvoltate decât 
tendinţa pentru acţiune, iniţierea jnânică a dispărut demult. În evul 
mediu subzistau încă iniţierea bhaktică (pentru cavaleri) şi iniţierea 
karmică (pentru artizani). Mai târziu, şi formele bhaktice au dispărut. 
Faptul că practica unei meserii nu este cerută ca o condiţie necesară 
în iniţierea artizanală occidentală poate fi privit şi el ca o degene-
rescentă. În Orient aceste trei forme de iniţiere încă mai există. 

Mihail Vâlsan „a înscris definitiv contribuţia românească în 
domeniul exegezei spirituale de natură ezoterică islamică, în plan 
european - şi nu numai - prin excelenţă şi incontestabilă autoritate. 
Recunoscut ca o voce de primă mărime, atât în mediile sufite 
europene cât şi de cele islamice de pretutindeni, s-a remarcat, înainte 
de toate, ca iniţiatorul studiilor akbariene moderne”, arată Teodoru 
Ghiondea 14 într-o notă bibliografică cuprinsă în volumul Michel 
Vâlsan – Omul Universal; Islamul şi funcţiunea lui René Guénon, 
Editura Herald, Bucureşti, 2010. 

Considerat de către mulţi din contemporanii săi drept savant 
musulman şi maestru de Shadhuliyya tariqah, cunoscut şi sub numele 
de Shaykh Mustafa 'Abd al-'Aziz, el a fost un prolific traducător şi 
interpret al teoreticianului sufi Ibn 'Arabi. Astfel, la aproape un 

                                                 
14 Profesorul Teodoru Ghiondea a studiat la Facultatea de Istorie-Filozofie 
şi în prezent este profesor de religie. În paralel cu studiile universitare, 
asimilează opera lui René Guénon şi frecventează sporadic cercul de 
studii tradiţionale format în jurul lui Vasile Lovinescu. S-a stabilit pentru 
o perioada scurta de timp în Franţa, unde şi-a continuat cercetările 
stabilind şi o serie de contacte benefice pentru lămurirea unor aspecte 
legate de doctrinele ezoterice şi iniţieri.  

 Începând cu anul 2003, stabileşte relaţii trainice cu mediile sufiste auten-
tice din Italia si Franţa, unde este invitat de mai multe ori.  

 Din anul 2004 începe colaborarea la Editura Herald cu traducerea unor 
texte de referinţă, iar în ultima perioada coordoneaza colectia Philosophia 
perennis, care îsi propune conturarea unei metode coerente, autentice, de 
abordare a tot ceea ce înseamna „fenomen spiritual”, tradiţie, religie.  



 Michel VÂLSAN 

 

107

mileniu distanţă, lanţul Maeştrilor se împleteşte într-o ţesătură care 
sfidează logica obişnuită. 

Verigă apărută în mod neaşteptat în lanţul Maeştrilor care fac 
obiectul prezentei Planşe, considerăm că Ibn 'Arabi trebuie tratat mai 
mult decât ca o notă de subsol, istoria acestuia fiind prezentată 
separat în Anexă. 

Revenind la veriga Mihai Vâlsan, putem afirma că a fost un 
mare Maestru, un învăţător de o calitate cu totul excepţională, 
remarcându-se printr-o practică spirituală de o puritate şi de o rigoare 
ce depăşesc puterea de înţelegere; grupul de care s-a ocupat mai 
multe decenii s-a impus de mult timp în sfera exegezei sufite prin 
traduceri impecabile ale operelor principalilor Maeştri ai spiritua-
lităţii sufite – dintre aceştia amintim, într-o ordine pur aleatorie: 
Maurice Gloton, Michel Chodkiewicz, Charles-A. Gilis, Denis Gril 
şi mulţi alţii. Aceştia au continuat munca intelectuală a Maestrului în 
acelaşi sens şi cu aceleaşi rezultate: excepţionala calitate a tra-
ducerilor, egală cu cea a comentariilor ample şi pertinente, a notelor 
şi prezentărilor.  

Mihai Vâlsan considera că în condiţiile epocii în care trăia, dar 
este valabil şi în zilele noastre, aproape întotdeauna cazul normal din 
punct de vedere tradiţional trece în ochii tuturor ca un caz 
excepţional. 

Transmiterea influenţei spirituale în cadrul iniţierii nu are ab-
solut nimic „magic”, pentru faptul că tot ceea ce este de ordin magic 
priveşte în exclusivitate mânuirea influenţelor inferioare, psihice şi 
nu are nimic spiritual. 

Din punct de vedere metafizic, Sinele este imuabil. Din punct 
de vedere iniţiat, este necesar să luăm în considerare starea actuală de 
fapt, care ne împiedică să accedem la esenţă. 

În Principiu, este evident că nimic nu poate fi schimbat. 
Aşadar, Sinele nu trebuie eliberat, pentru că el nu este condiţionat, 
nici supus vreunei limitări, dar ego-ul suferă în urma iluziei care îl 
face să pară separat de Sine. De asemeni, nu legătura cu Principiul 
trebuie restabilită, pentru că ea există şi nu poate înceta să existe, ci 
conştiinţa efectivă a acestei legături trebuie realizată pentru fiinţa 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

108 

manifestată. Iar, în condiţiile prezentei umanităţi, nu există pentru 
asta nici un alt mijloc posibil în afara celui furnizat de iniţiere. 

Pentru oamenii timpurilor primordiale, iniţierea ar fi fost 
inutilă şi chiar de neconceput, pentru că dezvoltarea spirituală, în 
toate gradele ei, se împlinea la ei într-un mod cu totul natural şi 
spontan, dată fiind apropierea de Principiu în care se aflau. Dar, ca 
urmare a degenerării care a avut loc de atunci, conform proceselor 
inevitabile ale oricărei manifestări cosmice, condiţiile perioadei 
ciclice în care ne aflăm sunt cu totul altele şi din această cauză 
restaurarea posibilităţilor stării primordiale este primul dintre 
scopurile pe care şi le propune iniţierea. 

Psihologii cred că oamenii sunt dintotdeauna şi peste tot 
aceiaşi. În realitate, tipul uman antic nu era acelaşi cu tipul uman 
medieval, iar amândouă sunt fundamental diferite de tipurile umane 
modern şi postmodern. 

“Initium” înseamnă „intrare” şi „început”: iniţierea este intra-
rea într-o cale ce rămâne de parcurs apoi, sau începutul unei noi 
existenţe în cursul cărora vor fi dezvoltate posibilităţi de un alt nivel 
decât cele mărginite la viaţa omului obişnuit. 

Mihai Vâlsan s-a remarcat prin colaborarea sa la revista 
„Etudes Traditionnelles”, începând din anul 1948, preluând apoi 
conducerea acesteia, din anul 1960 şi până la moartea sa. A publicat 
peste cincizeci de articole cuprinzând teme strâns legate de opera şi 
funcţiunea lui René Guénon, traduceri adnotate – adevărate şi unice 
exegeze – ale unor importante scrieri sufite (de autori de excepţie: 
Ibn’Arabî, al-Qashani, al-Qunawi şi alţii), texte pe teme diverse 
(despre realizarea descendentă, monosilaba sacră AUM etc.). 

A ţinut legătura permanent cu Vasile Lovinescu, expediindu-i 
cu oarecare regularitate toate numerele revistei. 

De asemenea, este de menţionat un studiu introductiv de o 
importanţă deosebită, la volumul postum a lui R. Guénon  „Simbolurile 
fundamentale ale Ştiinţei sacre”, care este o culegere de 75 de articole 
publicate de către René Guénon în diferite reviste, între 1926 şi 1950. 



 Michel VÂLSAN 

 

109

Culegerea a purtat, încă de la prima sa apariţie în Franţa, la 
Gallimard în 1962, următoarea menţiune: „stabilită şi prezentată de 
Michel Vâlsan“. Aşadar, apariţia i se datorează, în bună măsură, 
compatriotului nostru.  

Fidel în permanenţă Maestrului său René Guénon, Mihai 
Vâlsan revine la acesta pe parcursul evoluţiei sale. 

Mulţi oameni care doresc o iniţiere se îndoiesc de necesitatea 
de a se conecta mai întâi la o formă tradiţională de ordin exoteric 
căreia trebuie să-i urmeze toate prescripţiile. Altfel spus, înaintea 
oricărei iniţieri trebuie început prin a se practica scrupulos o religie 
autentică şi Mihai Vâlsan a ales islamismul. 

Considera că în condiţiile prezente ale umanităţii terestre, 
marea majoritate a oamenilor nu sunt în nici un fel capabili să 
depăşească limitele condiţiei individuale. 

O iluzie răspândită este aceea că după moarte oamenii vor 
obţine calităţile intelectuale sau spirituale pe care nu le posedau în 
timpul vieţii. 

Pentru a săvârşi acţiunile conform caracterului ritual trebuie 
cunoscută solidaritatea care există între ordinea cosmică însăşi şi 
ordinea umană. Această cunoaştere există în toate tradiţiile, dar a 
devenit cu totul străină mentalităţii moderne. Pentru cel ce nu este 
orbit de anumite prejudecăţi, este facil de văzut ce distanţă se află între 
conştiinţa conformităţii cu ordinea universală şi simpla „conştiinţă 
morală”, care nu cere nici o înţelegere intelectuală şi nu este ghidată 
decât de aspiraţii şi tendinţe pur sentimentale şi ce profundă degene-
rescenţă implică în mentalitate trecerea de la una la alta. 

Între cel care săvârşeşte anumite acţiuni din raţiuni morale şi 
cel care le săvârşeşte în vederea unei dezvoltări spirituale efective, 
cărora ele îi pot servi de preparativ, diferenţa este enormă. Modul de 
a acţiona este acelaşi, dar intenţiile sunt diferite şi nu corespund 
aceluiaşi nivel de înţelegere. 

Doar atunci când morala şi-a pierdut orice caracter tradiţional 
se poate vorbi de deviaţie. Vidată de orice semnificaţie reală, 
nemaiavând nimic care să-i poată legitima existenţa, morala profană 
nu este decât un „reziduu” fără valoare, o simplă superstiţie. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

110 

Este la modă, în epoca actuală, să se exalte munca, oricare ar fi 
ea şi în orice mod ar fi săvârşită, ca şi cum ar avea o valoare emi-
nentă în ea însăşi şi independentă de orice consideraţie de alt ordin. 

Nenumăratele declamaţii pe cât pe vide pe atât de pompoase 
care laudă munca ţin de nevoia exagerată de acţiune a omului aşa zis 
modern. Se mai adaugă uneori şi intenţia de depreciere a contem-
plaţiei, asimilată lenii. 

Ceea ce contemporanii noştri par să ignore complet, este că o 
muncă nu este cu adevărat valabilă decât dacă este conformă naturii 
înseşi a fiinţei ce o îndeplineşte, dacă rezultă din ea într-un mod 
spontan şi necesar, într-atâta încât nu este pentru această natură decât 
un mijloc de a se realiza atât de mult cât este posibil.  

Vâlsan a murit la Paris, în noaptea de 25 spre 26 noiembrie a 
anului 1974, la vârsta de 63 de ani. O colecţie formată din articolele 
sale a fost republicată, în postum, în volumul intitulat L'Islam et la 
Fonction de René Guénon (Editura l'Oeuvre, Paris). 

Muhammad Vâlsan 
Nu mai puţin prodigioasă este posteritatea lui Mihai Vâlsan. 

Munca lui este continuată de toată familia sa (aşa cum arăta Teodoru 
Ghiondea), condusă de fiul cel mare, din a doua căsătorie: 
Muhammad Vâlsan. Trebuie precizat faptul că în tradiţia islamică 
învăţăturile se transmit de la tată la fiu (Mihai Vâlsan – Muhammad 
Vâlsan) sau de la socru la ginere (şeicul Mohammad Ibrahim – René 
Guénon). De mai mulţi ani aceasta s-a mutat la Saint Nicolas les 
Cîteaux, unde se află, mutat şi el de câţiva ani, mormântul marelui 
învăţător. Această mare familie, cu o viaţă spirituală exemplară, 
îngrijeşte una dintre cele mai interesante apariţii editoriale – dacă nu 
cea mai importantă prin amploare şi condiţii editoriale: „Science 
Sacree”. Muhammad Vâlsan, alături de colaboratori ca Patrice 
Brecq, Max Giraud, Gerard Logerot şi alţii, continuă activitatea 
excepţională a marelui Maestru, constituind pentru noi o garanţie a 
perenităţii „căii drepte” pe care ne străduim să o urmăm.  

Dorind să prezinte activitatea lui Michel Vâlsan şi nu numai, 
Muhammad Vâlsan a fondat în 2001 „Science Sacree”, pentru a 
permite o mai bună înţelegere a ideilor tatălui său, editorial care 



 Michel VÂLSAN 

 

111

oferă acum acces la scrierile acestuia, publicate iniţial în revista 
Etudes Traditionnelles,  nepublicate sau care nu au fost difuzate sau 
prezentate decât în cercuri relativ restrânse.  

„Science Sacree” este o revistă de studii tradiţionale, dedicată 
tuturor tradiţiilor perpetue ale unanimităţii. Sub egida tezelor lui 
René Guénon, extinse doctrinar de către Michel Vâlsan, recunoscut 
fondator al studierii în Occident a lui Muhy-d-dîn Ibn ‘Arabî, cel mai 
mare maestru al esoterismului islamic.  

Materialele publicate în „Science Sacree” cuprind principii 
pure metafizice exprimate prin diferite forme speciale, care sunt de 
fapt cuprinse în tradiţia primordială, pentru a răspândi cunoştinţele şi 
înţelepciunea universală.  

Institutul de Studii Avansate Islamice de la Embrun, menţio-
nează că publicaţia „Science Sacree”, este considerată un jurnal de stu-
dii tradiţionale, publicat de către Vâlsan Mohamed, fiul şeicului Vâlsan, 
într-un spirit pur guénonian, marcând astfel, părticica infimă a lanţului 
Maeştrilor Spirituali, de care ne-am ocupat în prezentul material. 

În încheiere putem spune despre cei trei Maeştri că, asemenea 
Omului Universal au suferit un proces de „întoarcere”, în urma 
căruia centrul lor este în universal şi individualitatea nu este decât o 
posibilitate conţinută în centru. În urma acestei „întoarceri”, rapor-
turile legitime ale tuturor lucrurilor sunt restabilite, aşa cum au fost 
dintotdeauna în starea principială. 

Omul Universal este în raport invers cu omul individual: dacă 
merge pe nisip, nu lasă nici o urmă, dacă merge pe stâncă, picioarele 
îşi pun amprenta. Dacă stă în soare, nu proiectează nici o umbră, 
dacă stă în întuneric, o lumină emană din el. 

Anexă 
Ibn Arabi (Abu-Bakr Muhyi ad-Din Muhammad bin 'Ali bin 

al-'Arabi sau în arabă: دمحم نب يلع نب دمحم هللا دبع وبأ) نيدلا يحم 
 s-a născut la data de 7  (يبرع نب (يئاطلا يمتاحلا يبرعلا نب
august 1165 la Murcia, în Andaluzia într-o familie arabă. Tatăl său, 
mare erudit, era vizir al lui Muhammad bin Mardaniş, conducătorul 
cetăţii Murcia. În 1173, după înfrângerea lui Muhammad bin 
Mardaniş şi ocuparea cetăţii Murcia de către armata distastiei 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

112 

almohade (al-muwahhiduna, 1130-1269, cu capitala la Marrakech), 
familia sa se mută la Sevilla unde Ibn 'Arabi, în vârstă de opt ani, îşi 
începe studiile. Învaţă Coranul, exegeza coranică, tradiţia profetică, 
gramatica arabă, jurisprudenţa islamică şi retorica. După terminarea 
studiilor, va lucra pe post secretar pe lângă conducătorii Sevilliei. În 
1179, după primele sale viziuni mistice, tatăl său îl duce la celebrul 
Ibn Ruşd (Averroes), pe atunci cadiu al Cordobei. După această dată, 
el începe să-i frecventeze asiduu pe maeştri spirituali din Andaluzia 
acelor vremuri: şaykh-i Abu-Ja'far al-'Urayni, Abu Ya'qub al-Qaysi, 
Salih al-'Adawi, Abu-l-Hajjaj Yusuf şi încă mulţi alţii, precum şi 
două mistice, Fatima bint al-Muthanna, a cărei personalitate rămâne 
învăluită în mister, şi Şams Umm al-Fuqara'. 

În 1193, începe perioada călătoriilor sale în Africa de Nord. 
Primul oraş în care se opreşte, pentru scurtă vreme, este Tunisul unde 
îl întâlneşte pe şaykh-ul 'Abd al-'Aziz al-Mahdawi căruia, mai târziu, 
în semn de profund respect, îi va dedica lucrarea sa Ruh al-quds 
(Duhul sfinţeniei). Tot la Tunis, are încă o viziune în care se 
întâlneşte cu al-Khidr. După o scurtă reîntoarcere la Sevilla, în 1195, 
când studiază cu unchiul său tradiţia profetică (sunna), pleacă în 
acelaşi an la Fez unde are două viziuni. În prima are loc ascensiunea 
sa nocturnă la ceruri – după modelul profetic cunoscut – unde atinge 
Staţia Luminii şi sub impactul căreia scrie Kitab al-isra' (Cartea 
Ascensiunii Nocturne), în proză ritmată, în care relatează întâlnirile 
pe care le-a avut – pe parcursul acestei călătorii - cu profeţii aflaţi în 
cele şapte ceruri, fiecare după propria sa realizare spirituală. În 1198 
asistă la funerariile lui Ibn Ruşd (Averroes) la Cordoba, care murise 
în exil la Marrakech. Impresionat de moartea marelui gânditor scrie 
tratatul Mawaqi' an-nujum (Locurile de repaus ale stelelor), în 1199, 
pe când se afla la Almeria. Tot în 1199, scrie o altă carte, sub 
impactul celei de-a doua viziuni avută la Fez (1196), intitulată Kitab 
'anqa' mughrib (Cartea Fabulosului Grifon din Vest). 

Ibn 'Arabi pleacă pentru totdeauna din Andaluzia în 1200. În 
1202, a participat la pelerinajul de la Mecca, după ce petrecuse doi 
ani la Cairo şi Ierusalim. La Mecca va începe să compună faimoasa 
sa culegere de poeme Tarjuman al-aşwaq (Tălmăcitorul dorurilor) 
inspirate de Nizam 'Ayn aş-Şams (numele de Nizam a fost redat în 
latina medievală prin Armonia), o tânără persană, de o mare 
frumuseţe, cu o cultură bogată şi o înaltă spiritualitate. Interpretarea 



 Michel VÂLSAN 

 

113

mistică pe care Ibn 'Arabi o dă dragostei fizice este conversia dragos-
tei sale pentru Nizam. De altfel, pentru Ibn ‘Arabi totul este dragoste: 

La Mecca, până în 1204, va termina patru lucrări: Mişkat al-
anwar (Firida luminilor; fără nici o legătură cu tratatul omonim al 
imamului al-Ghazali), Hilyat al-abdal (Podoaba înlocuitorilor), Taj 
ar-rasa'il (Cununa epistolelor) şi Ruh al-quds (Duhul sfinţeniei). În 
1204, se opreşte la Mosul unde are o nouă viziune în care primeşte 
învestitura (khirqa) de la al-Khidr. De asemenea, el va scrie aici 
tratatul intitulat at-Tanazzulat al-mawsiliyya (Revelaţiile de la 
Mosul) în care descrie tainele ezoterice legate de abluţiune şi 
rugăciune şi semnificaţiile acestora în plan spiritual. În 1209, la 
Alep, termină o lucrarea Kitab at-tajalliyat (Cartea Teofaniilor) 
bazată pe o serie de viziuni teofanice, avute de-a lungul timpului, cu 
privire la perfecţiunea, generozitatea şi milostivenia lui Dumnezeu. 
Aceste viziuni care pornesc, în general, de la versete din Sura Vaca 
(a doua sură din Coran) include dialoguri cu marii mistici precum al-
Hallaj (Tur, cca 857 – Bagdad, 922), Junayd (m. Bagdad, 910) şi 
încă mulţi alţii. În 1214, se reîntoarce la Mecca, unde termină 
Tarjuman al-aşwaq. În final, în 1223 se stabileşte la Damasc, la 
invitaţia suveranului acestuia al-Malik al-'Adil, unde îşi petrece 
ultimii şaptesprezece ani din viaţă, definitivându-şi, pe lângă alte 
scrieri, cele mai importante opere ale sale: al-Futuhat al-Makkiyya şi 
Fusus al-hikam. Kitab al-futuhat al-makkiyyah fi ma'rifat al-asrar al-
malikiyya wa al-mulkiyya – Cartea cuceririlor (spirituale) mecca-ne 
în cunoaşterea Regelui şi ale Regatului, începută în 1202 la Mecca şi 
terminată în 1238 la Damasc, în cele 560 de capitole, prezintă toate 
căile care duc la cunoaşterea mistică. Fusus al-hikam (Monturile 
înţelepciunilor) este scrisă după o viziune din 1229 în care s-a 
întâlnit cu profetul Muhammad care, după o serie de sfaturi, i-a 
poruncit să pună totul într-o carte. Rezultatul a fost o chintesenţă a 
învăţăturilor spirituale ale lui Ibn 'Arabi, în 27 de capitole, câte un 
capitol dedicat fiecărui mare profet, menţionat în Coran, începând cu 
Adam şi terminând cu Muhammad. Profeţii sunt comparaţi cu 
monturile unui inel în care se pun nestematele care, aici, nu sunt 
altceva decât ceea ce Dumnezeu a dezvăluit fiecărui profet din 
înţelepciunea Sa. Profetul Muhammad pentru care Ibn 'Arabi a avut 
un cult deosebit apare aici ca al-insan al-kamil (Omul Desăvârşit), 
teofanie totală a tuturor numelor divine, chintesenţă a universului, 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

114 

prin excelenţă. Muhammad este văzut în acelaşi timp ca prototip al 
universului şi ca prototip al omului, oglindind perfect Numele şi 
Calităţile lui Dumnezeu. Realitatea muhammadană – al-haqiqa al-
muhammadiyya – cuprinde Cuvântul lui Dumnezeu care s-a 
dezvăluit, în parte, tuturor profeţilor, culminând cu dezvăluirea totală 
făcută profetului islamului, Muhammad ca om, ca realitate a acestei 
lumi. O altă carte scrisă la Damasc – în 1229 – este Kitab al-
'abadilah (Cartea robilor lui Dumnezeu) în care descrie 117 de tipuri 
umane numite generic 'Abd Allah (robul lui Dumnezeu, însă la 
fiecare, vocabula Allah este înlocuită de unul din numele lui 
Dumnezeu sau ale profetului Muhammad), fiecare considerat o 
manifestare a unuia din „cele mai frumoase nume” ale lui Dumnezeu 
(99 la număr) şi ale profetului Muhammad (18 la număr). 

A murit în anul 1240, fiind înmormântat la poalele muntelui 
Qasyun din Damasc – Siria. 

Bibliografie 

1.  Michel Vâlsan – Omul Universal; Islamul şi funcţiunea lui René 
Guénon, Editura Herald, Bucureşti, 2010 

2.  Ahile Z. Verescu (coordonator) – Recitindu-l pe Guénon, Editura 
Civitas, Bucureşti, 2011 

3.  René Guénon – Regele Lumii (Le Roi du Monde), traducere de 
Mihai Ungurean, Editura Institutul European, Iaşi, 2008 

4.  René Guénon – Iniţiere şi realizare spirituală (Initiation et 
Réalisation spirituelle, Editions Traditionnelles, 1952) 

5.  René Guénon – Introducere generală în studiul doctrinelor 
hinduse (Introduction générale à l’étude des doctrines hindoues, 
Editions Trédaniel, 1921)  

6. Omraam Mikhael Aivanhov – Ce este un Maestru spiritual? 
(What is a Spiritual Master, Isvor Collection, Prosveta, 2007) 

7. Jonathan Black – Istoria secretă a lumii, Editura Nemira, 
Bucureşti, 2008 

 



 

 
 

Partea a III-a 
MARCEL / MIHAIL AVRAMESCU 

 
 





MARCEL / MIHAIL AVRAMESCU - 
REPERE BIOBIBLIOGRAFICE  

        

Laurenţiu HORODNIC 
 
 

arcel Avramescu s-a născut pe 17 ianuarie 1909, în 
Bucureşti. Urmează cursurile liceului „Spiru Haret”, 

unde îi va avea colegi pe Constantin Noica, Mircea Eliade, 
Alexandru Paleologu, Dinu Pillat, Nicolae Steinhardt. 

Va deveni un nume binecunoscut în cercurile de avangardă, 
începând cu anul 1928, când publică în „Bilete de papagal” ale lui 
Tudor Arghezi – „Chitanţe de Pelican” şi Rumor Zambezi, în ana-
grama avramesciană din Comedia infra-umană – nişte „exerciţii 
verbale”, ce se vroiau mai mult decât un simplu experiment literar.  

Prezenţa sa în paginile revistei argheziene poate fi constatată 
până la finele anului 1931. 

Anul 1931 este unul crucial într-un sens mult mai profund 
decât simpla semantică a cuvântului. Conform autobiografiei ologra-
fe, începând cu 1931 se va orienta spre creştinism, convertirea 
urmând să se producă în 1936. Dar 1931 este mai ales anul întâlnirii 
cu René Guénon (1886-1951), cel mai acerb critic al modernităţii, 
dar şi al ocultismelor moderne.   

Descoperirea operei metafizicianului francez i se datorează 
fostului profesorul de latină, Nedelea Locusteanu – Neofrast Lămu-
reanu în Comedia infra-umană –, care i-a dăruit junelui Marcel 
Avramescu, în acel an, colecţia unei reviste cu un titlu ce îndemna la 
descifrarea unor taine: “Le Voile d’Isis”. De la colecţia revistei, ajunge 
la cărţi, pe care se pare că le împrumută de la Mircea Eliade.  

M 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

118 

A fost o întâlnire ce a reaşezat datele situării sale spirituale. O 
corespondenţă asiduă cu Guénon brusc întreruptă, polemici cu un alt 
guénonian de inspiraţie islamică, Vasile Lovinescu, chiar în paginile 
primului număr al revistei „Memra”, proiecte de traduceri, conver-
tirea la guénonism a lui Mihail Vâlsan (cel care va deveni, după 
moartea lui Guénon, redactor-şef la „Etudes traditionnelles” şi va 
aduna articole ale lui Guénon, risipite în diverse reviste, în culegerea 
postumă Simboluri fundamentale ale ştiinţei sacre). 

Sub Memra, într-o grafie destul de minimalistă, şi subtitlul 
"Studii de tradiţie ezoterică", apare numele lui Mihail Avramescu, cu 
specificarea neutră de „redactor”. “Dincolo de toate contrafacerile 
moderne ale Tradiţiei iniţiatice, dincolo de toate curentele «neo-spiri-
tualiste» şi de toate pseudo-ezoterismele, revista aceasta îşi propune să 
exprime rezultatele unei autentice cunoaşteri metafizice. Împotriva 
produselor de sub mediocră calitate intelectuală ale tuturor diletan-
tismelor cu pretenţii de spiritualitate, împotriva tuturor improvizaţiilor 
moderniste de nuanţă mistico-ocultistă, revista aceasta înţelege să 
opună o atitudine fermă de tradiţionalitate doctrinală”.          

Anul 1931 este unul crucial într-un sens mult mai profund 
decât simpla semantică a cuvântului. Conform autobiografiei olo-
grafe, începând cu 1931 se va orienta spre creştinism, convertirea 
urmând să se producă în 1936. Dar 1931 este mai ales anul întâlnirii 
cu René Guénon (1886-1951), cel mai acerb critic al modernităţii, 
dar şi al ocultismelor moderne. Descoperirea operei metafizicianului 
francez i se datorează fostului profesorul de latină, Nedelea 
Locusteanu – Neofrast Lămureanu în Comedia infra-umană –, care i-
a dăruit junelui Marcel Avramescu, în acel an, colecţia unei reviste 
cu un titlu ce îndemna la descifrarea unor taine: „Le Voile d’Isis”.  

De la colecţia revistei, ajunge la cărţi, pe care se pare că le 
împrumută de la Mircea Eliade. A fost o întâlnire ce a reaşezat 
datele situării sale spirituale. O corespondenţă asiduă cu Guénon 
brusc întreruptă, polemici cu un alt guénonian de inspiraţie 
islamică, Vasile Lovinescu, chiar în paginile primului număr al 
revistei “Memra”, proiecte de traduceri, convertirea la guénonism a 
lui Mihail Vâlsan. Cel care va deveni, după moartea lui Guénon, 
redactor-şef la „Etudes traditionnelles” şi va aduna articole ale lui 



 Marcel AVRAMESCU 

 

119

Guénon, risipite în diverse reviste, în culegerea postumă Simboluri 
fundamentale ale ştiinţei sacre. 

În anul 1934 îşi ia licenţa la Facultatea de Litere şi Filozofie din 
Bucureşti, cu o lucrare dedicată ideologiei lui Nicolaus Cusanus, iar 
după doi ani abandonează cultul mozaic, se converteşte la ortodoxism, 
marcând definitiv ruptura atât de avangardism, cât şi de ocultism.  

Deşi se înscrie în anul 1939 la Facultatea de Teologie din 
capitală, îşi va definitiva studiile abia după un deceniu, atât din 
pricina conflagraţiei mondiale, cât şi a anilor de muncă forţată.  

În 1951 este hirotonisit preot la Biserica Antim apoi, după o 
acerbă criză spirituală şi trăiristă, amplificată şi de divorţ, se va 
retrage în Banat, slujind iniţial la parohia din Văliug, apoi la cea din 
Jimbolia până în 1976, iar ultimii trei ani de viaţă îi petrece la una 
dintre fiice, Mariana Macri.  

În pofida faptului că între cele două războaie mondiale autorul 
este o prezenţă fecundă în peisajul revuistic românesc, publicând 
texte beletristice sau ezoterice în „Contimporanul”, „Viaţa literară”, 
„Orizontul”, „Adam”, „Floarea de foc”, „Bilete de papagal”, fiind 
diagnosticat de Petru Comarnescu drept „un om mai adânc, dar şi 
mai diabolic decât Emil Cioran”, Marcel Avramescu debutează 
editorial abia post mortem, cu tomul Fragmente reziduale disparate 
din Calendarul incendiat al lui Ierusalimus Unicornus, în 1999, la 15 
ani după trecerea lui în nefiinţă.  

 

Opera 
Ionathan X. Uranus, În potriva veacului. Textele de avangardă 

(1926-1932), ediţie îngrijită de Mariana Macri şi Dorin-Liviu 
Bîtfoi, Editura Compania, 2005 



MARCEL AVRAMESCU –  
ADEPT GUÉNONIAN   

Laurenţiu VÎNĂU 
 
 

lături de ceilalţi doi discipoli guénonieni, Vasile Lovinescu 
şi Mihail Valsan, Marcel Avramescu a desfăşurat o 

activitate intelectuala de o mare încărcătură spirituală şi ezoterică.  
Anul 1931 este anul întâlnirii cu René Guénon. Descoperirea 

operei metafizicianului din Blois se datorează fostului sau profesor de 
latină, Nedelea Locusteanu care i-a dăruit junelui pe atunci Marcel 
Avramescu colecţia unei reviste cu titlul ,,Le Voile d’Isis”, revista care 
din 1928 era cea mai reprezentativă publicaţie a ceea ce s-ar numi 
tradiţionalismul guénonian. Începând cu acest an, la revista vor deveni 
colaboratori o serie de nume emblematice, cum ar fi: Guénon, Argos 
(Georges Tamos), Gaston Demengel, Marcel Clavelle - aceştia în prima 
perioadă - iar apoi Andre Preau, René Allar, Frithjof Schuon. Revista 
îşi va schimba numele în 1935, din „Le Voile d’Isis” în „Etudes 
traditionelles” şi va fi marcată definitiv de concepţia lui René Guénon. 

În decembrie 1934 apare numărul 1 al revistei Memra (memra 
= logos în limba ebraică) aceasta fiind prima şi de altfel, singura 
publicaţie de inspiraţie Guénoniană din cultura română, a cărei 
redactor era Marcel Avramescu. Deasupra tuturor concepţiilor profane 
şi profanatoare ale scientismului şi filozofismului occidental şi 
deasupra tuturor celorlalte pseudo-valori curente, revista afirmă 
prioritatea tradiţiei ezoterice precum şi unicitatea, peste diversitatea 
formelor, şi permanenta peste contingente, a doctrinei tradiţionale 
primordiale din a cărei central adevăr decurg principiile şi metodele 
ştiinţelor tradiţionale cât şi Dogmele, Riturile şi Simbolurile tuturor 
religiilor ortodoxe şi cele ale tuturor misterelor iniţiatice orientale sau 
occidentale. Colegii de generaţie păstrează tânărului Marcel Avra-

A 



 Marcel AVRAMESCU 

 

121

mescu o amintire cu totul specială. Petru Comarnescu se considera 
fericit că a cunoscut – în 1932 – un personaj a cărui cultură ezoterică şi 
antropozofică, grafologică, telepatică etc. L-au făcut să îl considere un 
om interesant fiind flatat de analizele fiziognomice făcute asupra unor 
personalităţi ale vremii şi care se potriveau cu propriile sale observaţii 
asupra acestora (se referea la Eliade, Vulcănescu, Mişu Polihroniade, 
M. Sebastian). Ieronim Şerbu îl considera pe Marcel Avramescu cel 
mai interesant om pe care l-a cunoscut din aceasta generaţie ezoterică, 
impresionat fiind şi de aspectul sau exterior: „slab, ascetic, cu ochi 
mari, negri, nocturni, omul emană un fluid hipnotic şi din întreaga sa 
expresie fizionomică rezultă o mare putere de concentrare interioară, 
datorită poate trăirii intense a diverselor experienţe spirituale, sau a 
unei vocaţii meditative excepţionale”.  

În perioada 1926-1932 Marcel Avramescu lucrează la volumul 
„În potriva veacului” lucrare care abia în 2005 va vedea lumina 
tiparului, prin grija fiicei sale Mariana Macri, care a conservat toate 
lucrările autorului. Este considerat un avangardist, deşi nu apare în 
lucrările cercetătorilor şi criticilor de specialitate, cu excepţia lui Saşa 
Pană care-l include în „Antologia literaturii de avangardă” din 1969, el 
aparţinând totuşi acestei zone incerte, conturată prin refuzul de a se 
recunoaşte într-un model, de a accepta o obedienţă artistică colectivă, 
constituindu-se într-un fel de anarhism implicit, care este una din 
trăsăturile mişcării. Oricum, el însuşi se defineşte ca „părintele X. 
Uranus, humorist liber din Ortodoxia neconformistă”. Lectura textelor 
în sine favorizează această plasare, căci adună toate procedeele clasice 
ale curentului, iar versurile anilor şaizeci confirmă o continuitate a 
acestei viziuni absurde, manieriste şi simbolice în acelaşi timp. Toate 
scrierile lui Marcel Avramescu semnate cu pseudonimele cu care se 
identifică atunci (Ionathan X. Uranus şi Mark Abrams) pot fi asumate 
ca literatură de avangardă. Există neîndoielnic o disidenţă a 
avangardismului în care şi Avramescu stă alături de alţi scriitori care se 
manifestă zgomotos, o independenţă feroce şi o atitudine refractară 
expunerii publice, o opinie autodistructivă în esenţă care le limitează 
producţia literară şi îi diferenţiază de avangardiştii de la revistele 
cunoscute, deşi unele contacte există (Avramescu apare şi la 
„Contimporanul”). Marcel Avramescu a practicat un soi de ezoterism 
iraţional, fiind influenţat de scrierile doctrinare ale lui René Guénon. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

122 

Evreu de origine, protagonistul nostru s-a convertit la ortodoxism 
studiind Teologia şi practicând-o ca preot ortodox între anii 1962-1976. 
În anul 1976 se pensionează luându-şi numele de Mihail Avramescu.  

În anii ′30 îl găsim pe Mihail Avramescu ca discipol-
corespondent al lui Guénon (pe care îl revelează şi prietenilor săi 
Vasile Lovinescu şi Mihail Vâlsan). Apoi survine trecerea la 
ortodoxie, împreună cu întreaga familie. În 1946 îl întâlneşte pe 
părintele Ioan Kulighin prin intermediul căruia intră în legătură cu 
isihasmul – rugăciunea inimii. După un timp de mari încercări şi 
căderi duhovniceşti - explicabile poate prin ardoarea cu care a vrut să 
atingă pragurile înalte ale înduhovnicirii – se recăsătoreşte şi obţine 
parohie la Jimbolia unde rămâne 20 de ani. După moartea celei de-a 
doua soţii revine în Bucureşti şi moare în 1984. În scrierea „Vremea 
încercuirii” – caracterizată ca fiind o carte a unei lucidităţi nezdrun-
cinate ca şi în „Calendarul incendiat” – aceasta fiind caracterizată ca 
suprafirească, ambele carţi referindu-se la timp: cum să te sustragi 
timpului, cum să-l transfigurezi cum să readuci mâloasa rupere de 
zăgazuri a istoriei la matca veşniciei. Ca discipol al lui Guénon şi-a 
transformat timpul în destin, incendiindu-i aura prin incantaţiile sale 
orientale (guénoniene) şi apreciind că „veşnicia este spaţiul dintre 
clipe” şi că lumea se va mântui dinlăuntru, din miezul de taină al 
lucrurilor, unde e „tinereţea fără bătrâneţe”. Trimiterile la Bergson – 
„Energia spirituală” sau „Materie şi memorie” denotau exigenţa 
reperelor, indiferent dacă studiase efectiv operele citate ori luase act de 
conţinutul lor prin intermediul lui Guénon, probabil. Este notorie 
atracţia exercitată de acesta prin evidenţierea interferenţelor între 
cunoaştere şi acţiune, sacru şi profan. Mult a contat perseverenţa lui 
Guénon în a trage repetate semnale de alarmă asupra secătuirii 
exerciţiului gândirii în Occident, câtă vreme educaţia individuală 
continuă să neglijeze sursele de fortificare tezaurizate în doctrinele 
Orientului. Influenţa pledoariilor sale atingea apogeul după apariţia 
exegezei despre „Criza lumii moderne” (1931). Marcel Avramescu a 
mărturisit prietenilor săi că a beneficiat de timpuriu de instrucţie 
talmudică, de un început de iniţiere cabalistică (Revista exilului pari-
zian „Limite”). Informaţia este plauzibilă, date fiind şi circumstanţele 
de familie: Marcel a rămas singurul copil al lui Isidor şi al Bellei, 
ambii părinţi de religie mozaică. Născut în Craiova în 1909 unde era o 



 Marcel AVRAMESCU 

 

123

emancipată comunitate sefardă, prin tradiţie neînchistată în ritualuri 
habotnice în schimb permeabilă la discuţii, receptivă, dinamică şi 
poliglotă, cu sorţi superiori de rafinament cărturăresc. Fire autocritică, 
afirma: „Auzita-ţi, fireşte de Ionathan X. Uranus. Eu eram. Umoristul 
absurdului. Maestru de ceremonie al vorbelor goale şi saltimbanc 
ameţit de propria sfârlează”. Actele celui deferit astfel asprei judecăţi 
prezentau altfel de premize decât cele ale unei marionete. „...era însă 
un ins a cărui mecanică interioară, în ciuda măştii de glumă cu care se 
cristalizează, izvora dintr-o experienţă, în fond, tragică: din conştiinţa 
uscăciunii logicului”. Din impulsuri similare acţionase perechea sa, 
Mark Abrams: „Un acelaşi saltimbanc, torturat de nepotrivirea cala-
poadelor minţii la plinătatea vieţii”. Avusese şi el parte de „zgura înşe-
lăciunii” derutat de încrederea oarbă în cheile magice ale ocultismului. 
Verdictul cade categoric: „astăzi, Ionathan X. Uranus şi Mark Abrams, 
paiaţele mele demente s-au sinucis”. Altfel spus, li se retrăgea sus-
numiţilor mandatul de alter-ego. „Caută în tine adânc. În tine este 
imaginea adevărată a unui orizont, dinspre a cărui depărtare de atâtea 
ori ţi-a răsărit Soarele Nevăzutului”.  

Aceste fraze au un sunet solemn, de litanii. Înţelesul lor se 
poate raporta la cufundarea predilectă, acum, în undele ezoterice. Însă, 
pot fi detectate concomitent semnale ale acelei chemări care îl va 
convinge să îmbrace sutană preoţească. Textul trebuie coroborat şi cu 
acele simptomatice gânduri spre o limpede înţelegere a problemei 
mântuirii datând tot din decembrie 1931, colaborare cu totul 
accidentală la „Contimporanul”, aproape defunct. În miezul suitei de 
disociaţii se conturează idealul „armoniei”, al „echilibrului” cu triple 
rădăcini, în plan: moral, intelectual şi spiritual. În atmosfera din ce în 
ce mai irespirabilă, salvarea lui Marcel Avramescu a venit din viaţa 
sufletească bine aşezată pe pilonii credinţei în valorile spirituale. 
Metafore risipite altadată de Ionathan X. Uranus, capătă rezonanţe cu 
bătaie lungă: „cocoţat pe un vârf de rază, undeva în bătaia luminii 
îngereşti”. La hirotonisire îşi luase numele de amvon Mihail 
(arhanghel care era numit ,,sol al biruinţei împotriva urii, geniu 
spiritual al poporului iudeu”). 



LOGOSUL LUI  
MARCEL AVRAMESCU 

Ahile Z. VERESCU & AMMON 
 
 

arcel Avramescu1 va rămâne în memoria noastră colec-
tivă, alături de Vasile Lovinescu şi Mihai Vâlsan, ca 

unul a dintre cei trei mari tradiţionalişti de sorginte guénoniană pe 
care i-a dat spiritualitatea românească. Şi aceasta, cu toate că, el s-a 
făcut cunoscut, mai întâi, ca personaj pitoresc2, preocupat de spiritua-
litate şi ezoterism, mai apoi, ca scriitor de factură avangardistă şi 
suprarealistă3, cu oarece priză la mediul cultural interbelic. După tot 
acest periplu pe care marele public din ţara noastră abia acum îl 
recepţionează la întreaga sa valoare, căutătorul de lumină şi adevăr 
căruia-i dedicăm acest mic studiu este, în fine, protagonistul unei 
spectaculoase convertiri de la iudaism la ortodoxism (1936), franc-
mason – venerabil al Lojei Gnosis (1946), iniţiat în isihasm (1946) şi 
apoi, preot de parohie, în a doua parte a vieţii, la Jimbolia (Simbolia). 

Trebuie să precizăm de la bun început că, sub raport strict 
iniţiatic Marcel Avramescu nu poate fi omologat ca ucenic autentic 
provenit din René Guénon. El este doar asimilat ca discipol 

                                                 
1  Născut la 17 ianuarie 1909, decedat la 30 august 1984; Vasile Lovinescu 

se stinsese la 14 iulie 1984. 
2  Omul exorbitant, adică, sărit după orbită, cum se autodefineşte. 
3  Exegeţii lui Marcel Avramescu remarcă preocuparea asiduă a acestuia 

pentru pseudonim şi dulcea ispită a anonimatului. În anii comunismului, 
aceasta, poate că, în mare măsură, l-a şi salvat de la represalii. Dăm, în 
continuare, fără o ordine prestabilită, unele dintre cele mai cunoscute 
pseudonime avramesciene: Ionathan X Uranus, IXU, Mark Abrams, Frate 
siamez, Hingher, Contele Asfalt, Yang, Poliţist etc. 

M 



 Marcel AVRAMESCU 

 

125

guénonian, şi doar in extenso poate fi el aureolat cu această 
titulatură. De altfel, după momentul Memra, Marcel Avramescu are o 
altă evoluţie în plan spiritual, diferită de evoluţia celorlalţi doi 
autentici ucenici guénonieni Vasile lovinescu şi Mihai Vâlsan. 

Născut şi crescut în religia iudaică, iniţiat în Qabballah şi în 
masonerie, Marcel Avramescu este, desigur, repede cucerit de ecu-
menismul spiritual propovăduit cu acribie şi riguoasă argumentaţie 
de René Guénon. Explicaţiile pe care le găseşte în opera guénoniană 
cu referire la simbolistică şi ritualuri îi vor fi conferit suportul 
necesar pentru o superioară comprehensiune a realităţii şi a sacrului 
şi, deopotrivă, pentru consolidarea convingerilor şi credinţelor sale. 
Cu toate acestea, fascinaţia sa nu merge atât de departe încât să se 
lase ademenit de sufism până la integrarea totală în această tradiţie, 
asemenea lui Vasile Lovinescu şi Mihai Vâlsan.  

Rezistenţa lui Avramescu la islam îşi are rădăcina, cel mai 
probabil, în apartenenţa acestuia la iudaism, prin naştere şi educaţia 
primită în copilărie şi adolescenţă, pe de o parte, dar şi în atracţia 
deosebită pe care o exercita asupra sa ortodoxismul. În plus, este mai 
mult decât evidentă opoziţia sa faţă de tot ce înseamnă sincretism 
nejustificat şi prosternare absurdă în faţa unor profeţi insuficient 
verificaţi. În acest sens, este edificatoare atitudinea critică faţă de 
ceea ce susţinea Vasile Lovinescu în paginile revistei “Azi” din 
octombrie 1934, cu privire la Bô-Yin-Rô4. Polemică de idei în 
legătură cu Bô-Yin-Rô răzbate din chiar paginile primului număr al 
revistei Memra5. Avramescu critică atitudinea prea elogioasă a 
tânărului Lovinescu faţă de cel ce se autoproclama a fi un trimis 
autentic al Marii Loji Albe printre oameni. La judecata timpului, 
logica lui Avramescu, prudentă şi rezervată, se dovedeşte a fi 
superioară comparativ cu admiraţia (devoţiunea, chiar) nejustificată 
proclamată conjunctural de către Lovinescu. 

                                                 
4  Joseph Schneiderfranken, un mistico-ezoteric minor din acea perioadă. 
5  Marcel Avramescu, sub pseudonimul “Mem”, face un comentariu 

dezaprobator la adresa lui V.L. pe motiv că acesta aderă necondiţionat la 
doctrina lui Joseph Schneiderfranken, omul care vorbeşte la persoana I-a 
singular despre fraţia sa cu Iisus.   



Discipoli guénonieni din România 
 

 

126 

Tot aşa cum putem considera că proximitatea cea mai intensă 
cu doctrina guénoniană este marcată de editarea revistei Memra, 
întâlnirea din 1946 cu călugărul rus Ivan Kulîghin (Ioan cel străin) şi 
iniţierea în ishihasm, la Rugul aprins de la Mănăstirea Antim, ar 
putea fi considerate ca fiind tangenţa maximă pe care o va fi atins 
Marcel Avramescu6 în raport cu ortodoxismul şi tainele sale. 

După cum arată Mihail Constantineanu7, cu ceea ce numim 
astăzi concepţie guénoniană privind tradiţia primordială, Marcel 
Avramescu intră în contact prin 1931 când profesorul de limba latină 
Nedelea Locusteanu îi face cadou tânărului însetat de ezoterism 
colecţia revistei “Le Voile d'Isis”. În scurt timp, pornind de la 
articolele revistei primite, protagonistul nostru citeşte cărţile scrise 
de René Guénon şi chiar are privilegiul de a întreţine un consistent 
epistolar cu maestrul. Din aceste căutări şi din dialogurile ardente 
purtate cu René Guénon şi cu colegii săi de generaţie, peregrini ca şi 
el în teritoriul sacrului, dar şi din entuziasmul celui care vrea să 
împărtăşească o cunoaştere mai presus de cele mundane, se naşte 
fulguranta revistă sa, intitulată Memra8 al cărui prim număr apare la 
finele anului 1934. Cea de-a doua apariţie şi ultima, de altfel, se 
petrece pe la mijlocul anului următor şi, practic, adună într-un singur 
număr ceea ce ar fi trebuit să fie numerele de la 2 la 5 ale revistei. 
Cel de-al treilea număr al Memra-ei nu a mai apărut, cu toate că 
René Guénon, conştiincios şi metodic, şi-a expediat, de la Cairo, 
articolul său intitulat “Mai există posibilităţi iniţiatice în formele 
tradiţionale occidentale?” Textul se află la Biblioteca Academiei 
Române şi a fost editat ulterior într-o altă publicaţie din Franţa. 

Desigur, se impune a fi remarcată, înainte de toate, prezenţa 
lui René Guénon, în chiar numărul unu al revistei, cu un articol 
destul de substanţial (4 pagini) în care autorul expune, în stilu-i 
inconfundabil, o interesantă şi elaborată prelegere privind învăţătura 
                                                 
6  Devenit prin convertire, preotul Mihail Avramescu.  
7  În postaţa la “Calendarul incendiat” de Ierusalim Unicornos, alias 

Mihail Avramescu, Ed. Anastasia, Buc. 1999, p. 100 
8  În ebraică, memrah înseamnă logos. 



 Marcel AVRAMESCU 

 

127

iniţiatică şi particularităţile acesteia. Învăţătura iniţiatică este descrisă 
în contrast cu cea profană şi cu reprezentarea comună despre acest 
proces. Prin simpla apariţie în paginile revistei şi prin autoritatea sa 
în materie, deplin consolidată la acel moment, René Guénon conferă 
un gir publicaţiei, la început de drum şi, în general, iniţiativei pe care 
şi-a asumat-o Marcel Avramescu.  

De asemenea, se impun a fi subliniate delimitările concep-
tuale9 formulate de Marcel Avramescu, precum şi cei doi colabora-
tori de marcă, Dr. J. H. Probst-Biraben10 şi Mircea Eliade11, prezenţi 
în primul număr al singurei reviste de “studii de tradiţie ezoterică”.  

În fine, remarcăm entuziasmul, competenţa pe fondul pro-
blemei şi admirabilul efort editorial şi de documentare pe care şi-l 
asumă iniţiatorului, nimeni altcineva decât Marcel Avramescu în 
persoană (editor şi redactor). El este cel care semnează cu diverse 
pseudonime, cum obişnuia să facă şi cu celelalte producţiuni literare 
proprii, restul articolelor, comentariilor şi notelor din această unică 
revistă guénoniană apărută episodic în România interbelică. 

Aceasta ar fi scurta istorie a revistei Memra. Cât priveşte 
conţinut său de idei, ineditul abordărilor şi aderarea, fără rezerve, a 
autorilor care semnau articolele, la optica guénoniană, vom lăsa 
cititorul să concluzioneze, în ce ne priveşte rezumându-ne la a 

                                                 
9 “...revista aceasta îşi propune să exprime rezultatele unei autentice 

cunoaşteri metafizice. Împotriva produselor de sub mediocră calitate 
intelectuală ale tuturor diletantismelor cu pretenţii de spiritualitate, 
împotriva tuturor improvizaţiilor moderniste de nuanţă mistico-ocultistă, 
revista aceasta înţelege să opună o atitudine fermă de tradiţionalitate 
doctrinală. Deasupra tuturor concepţiilor profane şi profanatoare ale 
scientismului şi filozofismului occidental, şi deasupra tuturor celorlalte 
pseudo-valori curente, revista aceasta afirmă prioritatea tradiţiei ezoterice 
precum şi unicitatea, peste diversitatea formelor, şi permanenţa, peste 
contingenţe, a doctrinei tradiţionale primordiale din al căreia central 
Adevăr decurg principiile şi metodele ştiinţelor tradiţionale cât şi Dogmele, 
Riturile şi Simbolurile tuturor religiilor ortodoxe şi cele ale tuturor 
misterelor iniţiatice orientale sau occidentale”. 

10 Colaborator la “Etudes traditionnelles”, profesor, scriitor. 
11 Care semnează cu pseudonimul KRM 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

128 

prezenta, în continuare, un breviar de idei. Textul ce urmează este 
preluat aproape integral din revista Memra, asupra sa fiind operate 
intervenţii minore din motive editoriale şi de tehnoredactare. Scopul 
nostru a fost acela de a prezenta cititorului avizat concepţiile şi 
reprezentările care au circulat în epocă, cu atenţia cuvenită pentru a 
reflecta cât mai fidel posibil, considerentele şi argumentaţia celor 
care au semnat în paginile revistei. 

Memra nr. 1 – Breviar de idei 

Criterii: Haosul lumii moderne reprezintă o realitate al cărei 
tragism nu mai este nevoie să fie demonstrat.  

În spatele măştii unei pseudo-culturi fără consistenţă, pândeşte 
ameninţător un spirit demonic de revoltă şi de răsturnare a tuturor 
valorilor autentice, care încă ar mai putea fi salvate. 

Simptomele – vizibile – sunt numeroase, diverse şi ispititoare 
ca mai toate instrumentele arsenalului Întunericului: umanism, 
comunism, neo-spiritism, teozofism, ocultism etc. 

Împotriva armelor cu care se pregăteşte catastrofa finală a unei 
lumi, care şi-a uitat de mult obârşia, rostul şi calea, este necesară 
întoarcerea la tradiţie, respectiv la acea Tradiţie Spirituală Eternă, a 
cărei doctrină se regăseşte întotdeauna identică, deşi sub aspecte 
diferite, în toate formele tradiţionale de pretutindeni. 

Învăţătura iniţiatică (René Guénon): Mulţi dintre cei care 
consideră lucrurile într-un chip prea superficial, se opresc la aparenţe 
şi la forme exterioare, şi astfel nu văd nimic mai mult decât 
întrebuinţarea simbolismului. Aceştia presupun că doctrina iniţiatică 
nu este, în fond, altceva decât o filozofie ca şi celelalte, puţin diferită 
poate prin metodă. Totuşi, ei nu vor putea niciodată ajunge decât să 
facă din învăţătura iniţiatică cel mult un fel de prelungire a învăţă-
mântului profan, de complementare a educaţiei ordinare, pentru 
folosinţa unei relative elite. 

O altă abordare, aproape la fel de defectuoasă, este aceea care 
consistă în a voi cu orice preţ, a opune învăţătura iniţiatică învăţă-
mântului profan, atribuindu-i drept obiect o anumită ştiinţă specială, 



 Marcel AVRAMESCU 

 

129

pusă în fiecare clipă în contradicţie şi în conflict cu celelalte ştiinţe, 
şi mereu proclamată superioară acestora. Partizanii unei astfel de 
învăţături, aşa-zise iniţiatice, afirmă că aceasta este de o natură cu 
totul alta decât învăţământul ordinar, fie el ştiinţific, filosofic sau 
religios, dar ei nu aduc nici o dovadă şi, din nefericire, nu se opresc 
aici în materie de afirmaţii gratuite sau ipotetice, în pofida faptului că 
s-au grupat în şcoli multiple şi sub diferite denumiri. 

Dar, dacă învăţătura iniţiatică nu este nici prelungirea 
învăţământului profan, nici antiteza acestuia, dacă nu este nici un 
sistem filosofic, nici o ştiinţă specializată, ne putem întreba ce anume 
este, încercând să înţelegem în ce constă natura sa. 

Astfel, dacă concepţiile iniţiatice sunt altele decât cele pro-
fane, aceasta reflectă că ele derivă dintr-o altă mentalitate decât cea 
din urmă, de care diferă mai puţim prin obiectul lor decât prin 
punctul de vedere al acestuia. Prin urmare, dacă aceasta este deose-
birea esenţială dintre aceste două ordine de concepţii, e uşor de 
admis că,  pe deoparte, tot ceea ce poate fi privit din punct de vedere 
profan, poate sa fie privit şi din punct de vedere iniţiatic, iar pe de 
altă parte, există lucruri care scapă complet domeniului profan, fiind 
proprii domeniului iniţiatic. 

Este neîndoielnic faptul că simbolismul, ca formă sensibilă a 
oricărei învăţături iniţiatice, reprezintă un limbaj mai universal decât 
limbajul vulgar, având în vedere că orice simbol este susceptibil de 
interpretări multiple, care se întregesc unele pe altele şi care sunt la 
fel de adevărate, deşi derivă din puncte de vedere diferite. 

Dacă iniţierea simbolică, al cărei rol nu este decât acela de 
bază sau de suport al iniţierii veritabile şi efective, este singura care 
poate fi dată în mod exterior, ea poate cel puţin să fie transmisă chiar 
de către aceia care nu-i înţeleg nici sensul şi nici valoarea. E de ajuns 
ca simbolurile să fie păstrate intacte pentru a fi întotdeauna suscep-
tibile de a trezi, în acela care este capabil de aceasta, toate concepţiile 
a căror sinteză o figurează. Tocmai în aceasta constă adevăratul 
secret iniţiatic, care este prin natura lui inviolabil şi care se apără prin 
el însuşi împotriva curiozităţii profanilor, şi al cărui secret relativ al 
unor anumite semne exterioare nu este decât o figurare simbolică. Nu 
există alt mister decât inexprimabilul, care este în mod evident 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

130 

incomunicabil prin chiar acest lucru, fiecare putând să-l pătrundă mai 
mult sau mai puţin, potrivit orizontului său intelectual. 

Astfel, secretul iniţiatic este ceva care rezidă cu mult dincolo 
de toate ritualurile şi de toate formulele uzuale pentru transmiterea 
iniţierii exterioare şi simbolice. 

Exprimarea unei idei în mod vital este, în cele din urmă, doar 
un simbol, ca şi celelalte, cum este şi traducerea unei idei, în mod 
spaţial, constituind un simbol geometric sau  o ideogramă. Şi, dacă 
orice proces de iniţiere are o corespondenţă, fie cu viaţa omenească 
individuală, fie chiar cu ansamblul vieţii terestre, aceasta se datorea-
ză faptului că însăşi evoluţia vitală, poate fi considerată, în mod 
particular sau general, ca un plan analog cu acela pe care trebuie să-l 
realizeze iniţiatul pentru a se descoperi pe sine însuşi, în deplina ex-
pansiune a tuturor potenţelor fiinţei sale. Asemenea planuri cores-
pund aceleiaşi concepţii sintetice, astfel încât sunt identice în princi-
piu şi purced toate dintr-un Arhetip ideal unic, plan universal trasat 
de către o forţă sau voinţă cosmică, Marele Arhitect al Universului. 

Prin urmare, orice fiinţă, individuală sau colectivă, tinde, în 
mod conştient sau nu, să realizeze în ea însăşi, prin mijloacele 
apropiate naturii particulare, planul Marelui Arhitect al Universului, 
contribuind prin aceasta, potrivit funcţiei care-i aparţine în ansamblul 
cosmic, la realizarea totală a aceluiaşi plan, realizare care, până la 
urmă, nu este decât universalizarea propriei sale realizări personale. 

Instruirea iniţiatică, privită în universalitatea sa, trebuie să 
cuprindă, ca tot atâtea aplicaţii, în varietate nedefinită, a aceluiaşi 
principiu transcendent şi abstract, toate căile de realizare particulare, 
nu numai fiecărei categorii de fiinţe, dar şi fiecărei fiinţe individuale. 
Prin urmare, dacă principiile iniţierii sunt imuabile, reprezentarea lor 
simbolică poate şi trebuie să varieze pentru a se adapta astfel 
multiplelor şi relativelor condiţii ale existenţei, condiţii a căror 
diversitate face ca, în mod matematic, să nu poată exista în întreg 
universul două lucruri identice. În mod particular, se poate spune că 
este imposibil să existe, pentru doi indivizi diferiţi, două iniţieri 
absolut asemănătoare, chiar din punct de vedere exterior şi ritual şi, a 
fortiori, din punctul de vedere al travaliului interior al iniţiatului. 



 Marcel AVRAMESCU 

 

131

Învăţătura iniţiatică, exterioară şi transmisibilă prin forme, nu 
este în realitate şi nu poate fi decât o pregătire a individului pentru a 
primi veritabila instrucţie iniţiatică prin acţiunea muncii sale 
personale. I se poate astfel indica drumul de urmat, planul de înfăp-
tuit, şi poate fi îndemnat să dobândească atitudinea mentală şi 
intelectuală necesară pentru înţelegerea concepţiilor iniţiatice. Poate 
fi asistat şi călăuzit, controlându-i-se lucrul în mod constant, dar atâta 
tot, căci nimeni altul, fie chiar şi un Maestru în accepţiunea  cea mai 
completă a cuvântului, nu poate săvârşi acest lucru pentru el. Ceea ce 
iniţiatul trebuie să dobândească neapărat prin el însuşi, este tocmai 
ceea ce prin propria natură scapă oricărei curiozităţi profane, adică po-
sesiunea efectivă a secretului iniţiatic propriu-zis. Dar, pentru a putea 
ajunge să realizeze această posesiune, trebuie ca învăţământul să se 
deschidă asupra unor posibilităţi nelimitate, şi să-i îngăduie astfel să-şi 
extindă în mod indefinit concepţiile, în loc de a le închide între limitele 
unei teorii sistematice sau ale unei formule dogmatice oarecare. 

Tradiţia hermetică (Yang / Marcel Avramescu): reprezintă una 
din multiplele forme ale ezoterismului occidental, o formă tradi-
ţională cu atât mai preţioasă cu cât elementele doctrinale pe care le 
perpetuează sunt dintre cele mai adecvate pentru a putea fi utilizate 
la opera de restaurare a unei Tradiţii occidentale, de mult pierdută. 

Hermetismul este, aşa cum o indică însăşi denumirea lui, o 
formă de tradiţie legată de simbolismul lui Hermes din Tradiţia 
Elină. Este vorba de o doctrină ezoterică tinzând către cunoaşterea 
disciplinelor atribuite lui Mercur, discipline sapienţiale, însă nu de 
ordin metafizic, cum sunt cele ce ţin de o Iniţiere Sacerdotală, ci de 
ordin cosmologic – cu aplicaţii atât macrocosmice cât şi microcosmi-
ce – legate de Iniţierea Regală. În timp ce, primele sunt considerate 
Ştiinţe Spirituale, derivând din iniţierea în ceea ce se înţelege prin 
Marile Mistere, celelalte decurg din iniţierea în Micile Mistere, 
iniţiere care vizează tocmai aplicarea Principiilor în limitele planului 
cosmic de manifestare. Astfel, iniţierea în Micile Mistere se înfăţi-
şează pretutindeni ca o primă etapă a Realizării, privind extinderea 
maximă a posibilităţilor individuale umane, pe câtă vreme iniţierea în 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

132 

Marile Mistere este aceea a depăşirii individualităţii şi a stării umane, 
tinzând către înfăptuirea identificării Personalităţii cu Principiul 
Suprem. Aceste două mari etape ale iniţierii se regăsesc în interiorul 
oricărei forme tradiţionale, astfel încât înlăuntrul oricăreia din aceste 
forme se poate întâlni un echivalent al Hermetismului – un corp de 
Doctrină ezoterică, care îmbrăţişează Ştiinţele Cosmologice (Alchimia 
şi Astrologia). Corespondentul, în vechea Tradiţie egipteană, al lui 
Mercur, este Toth, care reprezintă principiul din care curgea cunoaşte-
rea sacerdotală. Ca în orice formă tradiţională, iniţierea în Micile 
Mistere a fost, în mod firesc, subordonată iniţierii în Marile Mistere. 
Cu toate acestea, vechiul Egipt a dat o deosebită extindere Ştiinţelor 
Cosmologice care, fuzionând cu ezoterismul elen, au constituit doctri-
na acestui Hermetism greco-egiptean, încorporat mai târziu ezote-
rismului islamic şi, prin intermediul acestuia, ezoterismului creştin. 

Hermetismul se înfăţişează ca adaptarea occidentală a unui 
corp de doctrină ezoterică de origine greco-egipteană, ţinând de 
ordinea Cunoaşterii Cosmologice, ca punct de convergenţă al altor 
curente de Tradiţie occidentală precum Qabbalah, Sufismul islamic, 
Rosa-Crucianismul sau Companionajul, fiind, de fapt, o cale de 
iniţiere particulară. 

Simbolismul alchimic utilizează, cu precădere, simbologia 
complexă: a) a celor trei principii (sulful, mercurul şi sarea) co-
respunzând, respectiv, principiului spiritual, principiului vital şi 
principiului corporal; b) a celor patru elemente (focul, aerul, apa şi 
pământul) care se referă la cele patru stări ale lumii manifestate; c) a 
celor şapte metale (argintul, hidrargirul, cuprul, aurul, fierul, 
cositorul şi plumbul) raportate, în ordinea cosmică, la cele şapte 
planete ale tradiţiei astrologice (Luna, Mercur, Venus, Soarele, 
Marte, Jupiter şi Saturn), în ordinea umană, la cele şapte organe 
trupeşti interne ale anatomiei tradiţionale (creierul, plămânii, rinichii, 
inima, fierea, ficatul şi splina) precum şi, pe alt plan, la cei şapte 
centri subtili ai fiinţei corporale omeneşti, care îşi au corespondenţe 
şi în Arborele Sefirotic din Qabbalah. 



 Marcel AVRAMESCU 

 

133

Transmutarea metalelor ordinare în aur este, cu alte cuvinte, 
Reintegrarea Omului în Ordinea Cosmică, prin extinderea până la  
maximum a potenţelor sale, ceea ce este o formă particulară de iniţiere 
în Micile Mistere, iniţierea în Marile Mistere raportându-se la com-
pleta depăşire a condiţiei umane, având drept consecinţă resorbirea 
Personalităţii în Principiul Suprem. În simbolismul acesteia, aurul ex-
primă perfecţiunea umană înţeleasă ca Realizarea Omului Integral, 
care înseamnă Conştiinţa Cosmică (aur = Soare), şi incoruptibilitatea 
trupului. Această din urmă noţiune (care prezintă remarcabile analogii 
şi cu misterul transsubstanţierii euharistice din ritualul Bisericii lui 
Hristos) se leagă, pe de altă parte, de aceea a longevităţii (perpetuare a 
vieţii individuale până la sfârşitul unui ciclu de manifestare cosmică), 
longevitate pe care alchimistul o realizează prin absorbirea elixirului 
vieţii, a aurului potabil, care este unul şi acelaşi lucru cu ceea ce este 
lumina minerală în ezoterismul brahmanic, şi licoarea de aur din textele 
taoiste. Acest aspect al realizării hermetice se poate raporta, bineînţeles, 
numai la alchimia umană, care priveşte posibilităţile stării subtile. 

Alchimia umană îşi are, în ezoterismul indian, încă un corespon-
dent – Vairayana – ramură a Mahayanei. La fel ca şi corespondentul 
său tibetan Dorje, termenul sanscrit Vajra are două semnificaţii: una de 
diamant, atunci când se referă la realizarea incoruptibilităţii, şi una de 
trăsnet, atunci când are dublul înţeles de forţă vitală fecundantă, 
creatoare, şi de forţă distructivă – simbolism dual, exprimând natura 
dublă a forţelor care intervin în procesul de realizare a Omului 
Integral. Forţele subtile, prin mijlocirea cărora se împlineşte această 
realizare, îşi au imaginea simbolică în cei doi şerpi ai caduceului lui 
Hermes, care corespund celor două canale ale curentului de forţă 
subtilă, Ida şi Pingala din fiziologia ocultă a sistemelor indiene de 
Tantra; aceste canale se ridică, încrucişându-se printr-o dublă 
încolăcire, de la baza coloanei vertebrale în sus, de-a lungul canalului 
Sushumna, respectiv de-a lungul axei Caduceului, ale cărui aripi 
terminale figurează zborul, înălţarea conştiinţei umane către stările 
angelice, ca urmare a activării acestor forţe. Această asociere a 
şarpelui cu pasărea se regăseşte şi în simbolismul lui Votan care, aşa 
cum observa René Guénon, este un corespondent al lui Mercur. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

134 

Simbolismul şarpelui12 (NacHaSh), care este încolăcit în jurul 
Arborelui Vieţii din Centrul Paradisului Terestru, despre care 
vorbeşte Geneza, exprimă o altă forţă decât acelea la care se raporta 
simbolismul celor doi şerpi ai Caduceului. Dacă avem în vedere că 
Arborele este un simbol al Omului, atunci putem înţelege că şi acest 
şarpe reprezintă un aspect uman  al unei forţe cosmice, care nu mai 
este duală, ci centrală. Este vorba de acea forţă subtilă vitală care 
manifestă, în organismul uman, ceea ce este, în ordine cosmică, 
Shakti în Tradiţia brahmanică, respectiv forţa pe care se întemeiază 
însăşi existenţa corporală a omului şi care doarme înlăuntrul 
rădăcinii fiinţei omeneşti. 

Trezirea şarpelui de foc13, care este încolăcit cu trei învârtituri 
şi jumătate14 în jurul axei trupului, şi care doarme în centrul sacral 
(muladhara-chakra), precum şi ascensiunea lui de-a lungul coloanei 
vertebrale sau, mai precis, de-a lungul canalului Sushumna care 
străbate coloana vertebrală, este tocmai procesul care, atât în 
Hermetism cât şi în Tantra, duce la realizarea Omului integral şi la 
atingerea stărilor de conştiinţă supraindividuală. 

Iniţierea hermetică priveşte posibilităţile subtile ale individua-
lităţii umane, fiind o realizare în strânsă legătură cu formele de 
tradiţie ale popoarelor nomade (Qabbalah ebraică, Sufismul islamic 
etc.). Acesta este şi cazul Nobililor Călători, al Pelerinilor iniţiaţi, al 
iniţiaţilor care, în Evul Mediu, se ascundeau sub simbolul Rosa 
Crucii, al Companionilor şi Masonilor Operativi. 

                                                 
12 Există multe consideraţii interesante privind rolul iniţiatic al balaurului cu 

şapte capete din basmele Românilor, raportate la simbolismul general al 
Realizării, în care Făt-Frumos reprezintă Postulantul, iar Ileana Cosân-
zeana reprezintă Iniţierea, Cunoaşterea Superioară, Doctrina, simbolism 
analog Sulamitei din Cântarea Cântărilor. 

13 În tehnica de trezire a şarpelui, Ştiinţa Ritmului se aplică în forma dublă a 
Ştiinţei Verbului (mantra-vidya) şi a Ştiinţei Suflului (pranayama); pe 
această ştiinţă tradiţională a ritmului se întemeiază raţiunea de a fi a 
incantaţiilor verbale (mantra), a figurilor simbolice (yantra) şi a gesturilor 
rituale (mudra) ca suporturi ale actului interior. 

14 Moartea iniţiatică are o durată simbolică de trei zile şi jumătate – 
jumătatea ciclului de şapte. 



 Marcel AVRAMESCU 

 

135

Inima inteligentă (QALB-AQEL) în sufism (Dr. J.H. Probst-
Biraben): Sufismul, ezoteric şi mistic, afirmă supremaţia Dragostei, 
virtute a inimii, ca mijloc de apropiere de Dumnezeu şi de cunoaşte-
rea superioară, fără a o distinge de inteligenţă. 

Sufiţii ortodocşi, ca de exemplu Ghazali, repetă pretutindeni: 
„religia noastră, viaţa noastră, e dragoste”. 

Occidentalii, deprinşi de la Descartes cu o analiză artificială şi 
falsă a sufletului omenesc, vorbesc despre Inimă, înţelegând prin 
aceasta în mod exclusiv afectivitatea, respectiv emoţiile, sentimen-
tele şi pasiunile, excluzând Inteligenţa. 

Sufitul, îndrăgostit al Unităţii, nu acceptă psihologia trun-
chiată şi vorbeşte întotdeauna de Qalb-Aqel, de Inimă-Inteligenţă; 
la rândul său, René Guénon atribuie inimii în mod simultan Inte-
ligenţa şi Dragostea. 

Ghazali, în opera sa „Miracolele Inimii”, afirmă: „inima este ca 
un bazin; ştiinţa îi poate fi adusă din afară, prin canalele simţurilor dar, 
dacă dimpotrivă, omul va închide aceste canale prin singurătate şi 
asceză, şi va săpa în adâncul inimii sale, curăţind-o de toate grijile 
lumii, el va vedea ţâşnind din ea Ştiinţa, care o va umple în întregime”. 

Pentru cei mai mari învăţători, cunoaşterea superioară ţine 
întotdeauna de inimă. 

Sheikh-El-Akbar Mohyiddin-Ibn-El-Arabi scria - în lucrarea 
sa „Risala” – asupra Cunoaşterii Sufletului: „Aceia care urmează 
metoda mistică – sufiţii – întrebuinţează cuvântul Inimă pentru a 
desemna Spiritul, care purcede din porunca divină şi va fi în trup ca 
un străin, întorcându-se la obârşie şi reintegrându-se în Dumnezeu”. 
În fiecare şcoală, Sufletul primeşte diferite nume. Astfel, filozofii îl 
numesc suflet raţional, Coranul îl numeşte Suflet al Liniştii şi Duh al 
Soliei Divine, în timp ce sufiţii îl denumesc Inimă. 

Unii savanţi, precum Asin Palacios, continuă - în studiile lor 
asupra sufismului arab – să distingă, aşa cum obişnuiesc Europenii să 
o facă, Aqel (inteligenţa) şi Qalb (Inima, afectivitatea). 

Mohyiddin este foarte explicit când, în lucrarea sa Risala, 
spune: „Anumiţi sufiţi susţin că inima are un ochi ca şi trupul, şi că 
omul vede, cu ochiul corporal extern, exteriorul, iar cu ochiul 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

136 

lăuntric al Inimii vede Esenţele. Spiritul Liniştii adică Inima, nu 
caută nimic altceva decât Ştiinţa Divină, şi nu se îndestulează cu 
nimic altceva”. 

Se înţelege că Inima-Conştiinţă, denumită de unii sufiţi mo-
derni Qalb-Aqel, nu este regiunea vieţii afective agitate şi tulburate, 
cum este aceea pe care o descriu poeţii. Această concepţie despre 
Inimă-Inteligenţă nu se referă în mod exclusiv la rolul vital al 
organului fiziologic, ci dimpotrivă îl extinde – Inima fiind, pentru 
sufiţi, centrul întregii vieţi fiziologice, etice şi spirituale. Ea este 
domeniul permanent în care se întâlneşte făptura tranzitorie cu 
Dumnezeu cel Veşnic, şi de asemeni este Puntea între Esenţa 
Primordială, infinită şi Făptura Secundă, finită. Este substanţa Fiinţei 
Desăvârşite, nemuritoare, raportată la Făptura nedesăvârşită şi 
muritoare, raportul între Universal şi Individual. Inima este legătura 
dintre cele două Lumi, a Macrocosmosului şi a Microcosmosului. 

În lumea Islamului se spune că: „dacă omul nu învaţă şi nu 
acţionează din toată inima, este ca şi cum nu ar face nimic”. 

Reluând afirmaţia lui René Guénon, din remarcabilul său 
articol „Inima iradiantă şi inima înflăcărată”, atribuirea Inteligenţei 
Inimii e o noţiune care purcede din Tradiţia Primordială. 

Misticii arabi consideră Inima „ca Sediu al Inteligenţei, dar nu 
al acestei facultăţi cu totul individuale care este raţiunea, ci al 
Inteligenţei Universale (El-Aqlu), raportată la fiinţa omenească, pe 
care o pătrunde din interior şi pe care o iluminează cu strălucirea sa”. 

Inteligenţa şi Dragostea sunt complementare, aspecte ale 
aceluiaşi principiu, aşa cum şi El-Hay, împreună cu sufiţii, susţin că 
Inima este Inteligentă. 

Astfel, potrivit comparaţiei lui René Guénon: Soarele, sau 
Focul încălzeşte – acesta este rolul Dragostei - şi în acelaşi timp 
iluminează – iar acesta este rolul Inteligenţei. 

Katha-Upanishad (KRM / Mircea Eliade):  
Notiţă introductivă: Katha-Upanishad este unul din textele 

indiene care s-au bucurat de cea mai entuziastă primire în Europa. 
Face parte, după tradiţia brahmanică, din Yajurveda neagră 

(Krishna Yajurveda). Legenda face referire la vizita lui Nachiketas în 



 Marcel AVRAMESCU 

 

137

împărăţia Morţii. De la început se remarcă faptul că un muritor se 
adresează zeului Morţii, Yama, pentru a fi iniţiat şi pentru a afla 
realitatea ultimă, care se ascunde în spatele vieţii şi a morţii. Yama 
încearcă să-l tenteze pe Nachiketas, oferindu-i bogăţii şi plăceri – 
ceea ce constituise atâta timp idealul societăţii vedice – dar acesta 
stăruie, cerându-i cunoaştere. 

Despre ce „cunoaştere” este vorba, textul o spune clar. Legă-
tura dintre moarte şi iniţiere, călătoria lui Nachiketas în împărăţia 
Morţii (respectiv în Infern) au corespondenţe şi se explică prin alte 
legende precum Gilgamesh, Orpheus etc., care exprimă aceeaşi 
cunoaştere experimentală, obţinută în afara condiţiilor umane. 

Memra nr. 2 – breviar de idei 

Gnosis: O civilizaţie tradiţională este întotdeauna expresia, în 
ordinea socială, a Principiilor Universale, care constituie corpul de 
doctrină metafizică, pe ale cărui adevăruri o asemenea civilizaţie se 
întemeiază. În interiorul unei colectivităţi organizate funcţiile sociale 
corespund unor realităţi spirituale. Ierarhia acestor funcţii derivă din 
ierarhia firească a Principiilor care le stau la bază. Într-o astfel de 
întocmire, indivizii se încadrează funcţiei pe care fiecare o are de 
îndeplinit, potrivit naturii proprii fiecăruia. Astfel, fiecare element 
individual se situează în locul ce în chip firesc îi aparţine, spre 
deosebire de societăţile netradiţionale, sau anti-tradiţionale, în care 
lucrurile se petrec total diferit, oricine putând împlini întotdeauna 
orice funcţie – aberaţie derivând, ca o aplicaţie directă, din preju-
decăţile egalitariste şi evident generatoare de grave dezordini sociale 
şi, în primul rând, spirituale. 

Civilizaţii tradiţionale sunt, astăzi, cea islamică, cea hindusă, cea 
chineză sau cea tibetană; mai aproape de noi a fost aceea a mult igno-
ratei „Creştinătăţi” medievale care, fără a fi atins desăvârşirea altor 
forme tradiţionale, a reprezentat ceea ce Occidentul a putut realiza mai 
mult în sensul unei veritabile organizări spirituale a colectivităţii. 

Cunoaşterea deţine cea mai înaltă treaptă în ierarhia valorilor 
pe care se fondează o civilizaţie tradiţională, ea fiind adecvarea inte-



Discipoli guénonieni din România 
 

 

138 

lectului la fiinţa însăşi a Adevărului şi puntea de legătură între 
spiritul omenesc şi domeniul realităţilor metafizice, pe a căror 
expresie se clădeşte o asemenea civilizaţie. 

Cunoaşterea a fost şi în interiorul Creştinătăţii Evului Mediu 
valoarea supremă, şi înălţimea realizărilor spirituale care s-au înfăptuit 
atunci, de la Catedrala Gotică până la Divina Comedia a lui Dante, de 
la Summa Theologica a Sf. Thoma Aquinatus până la opera nevăzută a 
Hermetiştilor, Templierilor, Cavalerilor de Rosa-Cruce, înălţime care, 
de atunci, nu a mai fost atinsă în lumea occidentală.  

Trăind exclusiv în lumea exteriorităţii, a multiplicităţii şi a 
tranzitorietăţii, omul este astăzi sclavul celui mai grosier aspect al 
firii. Materia domneşte asupra gloatei, pe care o cârmuiesc toate 
instinctele, ea fiind bunul suprem a cărui cucerire e ţelul atât al 
omului de rând, cât şi al omului de ştiinţă, care nu tinde decât către o 
aplicare practică, tehnică a unor cunoştinţe. Materia împrăştie mintea 
omenească într-o lume aparentă, exterioară şi fărâmată, şi unde nu se 
mai poate realiza sinteza cunoaşterii veritabile. De aceea, 
Occidentalul modern, sclav al materiei, nu poate fi niciodată om de 
adevărată înţelegere contemplativă, ci este întotdeauna om de 
raţiune, om de emoţie şi de senzaţie, sau om de acţiune, cu tot 
orgoliul deficienţelor sale şi, în acelaşi timp, victimă şi instrument al 
Diavolului, care nu este doar o imagine, ci o realitate foarte precisă. 
Diavolul este deocamdată stăpânul celor mulţi, pe care îi călăuzeşte 
cu atât mai lesne către împlinirea ţelurilor sale, cu cât păstrându-se 
neştiut, în umbră, îi lasă mai mult să creadă în propria lor iniţiativă. 
Cei puţini însă, care ştiu sau care presimt Adevărul, spre a împlini 
Legea, se vor pune în slujba Aceluia de la care Legea purcede, şi vor 
merge pe calea cea dreaptă a Cunoaşterii, singura armă care are 
puterea de a înfrânge diabolismul, şi singura unealtă care poate 
restaura echilibrul spiritual la om, şi ordinea tradiţională în lume. 

Adevărata Cunoaştere însemnă identificarea conştiinţei cu 
obiectul cunoscut; în acest sens, Cunoaşterea transcedentală a 
Supremei Realităţi este Unirea cu Principiul Suprem şi Realizarea 
metafizică a Absolutului. Această Realizare este moartea omului 
tranzitoriu pentru această lume a relativităţii şi iluziei, şi totodată re-



 Marcel AVRAMESCU 

 

139

naşterea fiinţei la realitatea imuabilă a lumii Principiilor Universale, 
prin situarea conştiinţei în Centrul principal al Realităţii Totale. 

Acest Om Veritabil va înfăptui opera de regenerare a unei 
lumi împietrite în moartea Duhului, şi de restaurare a Ordinii spiri-
tuale, ceea ce va însemna începutul Veacului ce va să urmeze haosu-
lui acestei lumi, care poartă în ea însăşi germenii propriei prăbuşiri, 
asemenea diabolismului din veninul căruia acest haos se hrăneşte. 

În slujba Aceluia care va inaugura apropiatul început al noului 
ciclu, puţinii aleşi se pregătesc pentru afirmarea finală a biruinţei 
Adevărului, sub semnul adamantin al Gnozei. 

Condiţiile iniţierii (René Guénon): Confuzia între domeniul 
ezoteric şi iniţiatic şi domeniul mistic, pare a nu fi fost niciodată atât 
de răspândită cum este astăzi. În prezent, este la modă calificarea 
drept „mistice” chiar a doctrinelor orientale.  

Adeseori se consideră că misticismul este „pasiv”, în timp ce 
iniţierea este „activă”, lucru care este adevărat, cu condiţia de a se 
preciza în ce sens trebuie să se înţeleagă această distincţie. În cazul 
misticismului, individul se mărgineşte la a primi doar ceea ce i se 
înfăţişează şi aşa cum i se înfăţişează, fără a interveni el însuşi în 
aceasta cu nimic, ceea ce reprezintă, pentru el, primejdia principală. 
În cazul iniţierii, dimpotrivă, individului îi aparţine iniţiativa unei 
„realizări” care se va continua în mod metodic, sub un control 
riguros şi neîntrerupt. Această iniţiativă nu este îndeajuns, căci este 
evident că individul nu se poate depăşi pe sine însuşi prin propriile 
sale mijloace, dar constituie punctul de plecare al oricărei „realizări” 
pentru iniţiat, în timp ce misticul nu are niciuna. 

Adesea, este foarte dificil, dacă nu chiar cu totul imposibil, să 
se distingă falsul misticism de cel veritabil; misticul este, prin 
definiţie, un izolat şi un „neregulat”, prin însăşi faptul că la el nu este 
cazul unei cunoaşteri în stare pură. 

Există unii ignoranţi care îşi închipuie că cineva poate să  
„se iniţieze” prin sine însuşi, ceea ce este o contradicţie, deoarece ei 
uită că acest cuvânt „initium” înseamnă „intrare” sau „început”, 
confundând iniţierea cu munca care ulterior trebuie îndeplinită pentru 
ca această iniţiere, din virtuală cum a fost la început, să devină pe 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

140 

deplin efectivă. Iniţierea, astfel înţeleasă, este ceea ce în toate tradiţiile 
este cunoscut sub numele de cea „de-a doua naştere”. 

Nu mai suntem în epoca primordială, când toţi oamenii 
posedau în mod normal şi spontan o stare care astăzi este legată de 
un înalt grad de iniţiere. Suntem în Kali-Yuga, adică într-o vreme în 
care cunoaşterea spirituală a devenit ascunsă, şi în care numai unii o 
pot încă atinge, dacă se află în condiţiile necesare pentru a o obţine. 
Una din aceste condiţii este tocmai aceea despre care vorbim, aşa 
precum o altă condiţie este un efort de care oamenii primelor epoci 
nu aveau nici o nevoie, deoarece creşterea spirituală se împlinea în ei 
într-un chip atât de firesc ca şi creşterea trupească. 

Pentru ca acest lucru să fie mai bine înţeles, se poate recurge la 
următoarea analogie: toate fiinţele care se vor dezvolta în cursul unui 
ciclu, sunt de la început conţinute, în stare de germeni subtili, în „Oul 
lumii”, astfel încât, pentru ce nu s-ar naşte în stare corporală prin ele 
înşile, şi fără părinţi ? 

Stările realizate de către mistic nu sunt chiar aceleaşi cu cele 
ale iniţiatului şi, dacă realizarea lor nu este supusă aceloraşi legi, 
aceasta este din cauză că e vorba în mod efectiv de ceva diferit. 

Astfel, ar trebui precizat rostul apartenenţei la o organizaţie 
tradiţională, ce nu poate, în nici un fel, să fie dispensată de munca 
interioară, pe care fiecare trebuie să o îndeplinească pentru sine 
însuşi, şi de care este nevoie pentru a da roade în mod efectiv. Aceia 
care au fost desemnaţi drept depozitari ai cunoaşterii iniţiatice nu o 
pot transmite în întregime, la fel cum profesorul din învăţământul 
profan comunică elevilor săi doar formule livreşti. Ceea ce se poate 
învăţa sunt numai metodele pregătitoare pentru obţinerea acestor 
stări, ceea ce se poate aduce din afară în această privinţă este cel mult 
un ajutor, un sprijin ce facilitează mult munca de îndeplinit. 

Prin urmare, transmiterea iniţiatică propriu-zisă este esenţial-
mente transmiterea unei „influenţe spirituale”. 

Fazele iniţierii, ca şi cele ale „Marii Lucrări” hermetice, care 
în fond nu este decât una dintre expresiile simbolice ale acesteia, re-
produce fazele procesului cosmogonic. Se poate spune că aptitudinile 
sau posibilităţile incluse în natura individuală nu sunt decât o materie 
primă, adică o pură potenţialitate, în care nimic nu e developat sau 



 Marcel AVRAMESCU 

 

141

diferenţiat. Este vorba despre starea haotică şi tenebroasă pe care 
simbolismul iniţiatic o face anume să corespundă lumii profane şi în 
care se află fiinţa care încă nu a ajuns la „cea de-a doua naştere”. 
Pentru ca acest haos să poată prinde formă şi să fie organizat, trebuie 
ca o vibraţie iniţială să-i fie comunicată de către puterile spirituale, 
pe care Geneza ebraică le descrie drept Elohim. Această vibraţie este 
acel Fiat Lux care iluminează haosul şi care reprezintă punctul de 
plecare necesar tuturor desfăşurărilor ulterioare. Din punct de vedere 
iniţiatic, această iluminare este anume constituită prin transmiterea 
„influenţei spirituale” despre care am vorbit. Astfel, în virtutea 
acestei influenţe, posibilităţile spirituale ale fiinţei nu mai reprezintă 
simpla potenţialitate de mai înainte, ci au devenit o virtualitate gata 
de a se desfăşura în act sub diversele stadii ale realizării iniţiatice. 

S-ar putea spune că iniţierea colectivă implică trei condiţii care 
se prezintă în mod succesiv şi care pot corespunde celor trei termeni 
de „potenţialitate”, „virtualitate” şi „actualitate”: 1) „calificarea” 
constituită prin anumite posibilităţi inerente naturii proprii a indi-
vidului şi care reprezintă materia primă asupra căreia va trebuie să se 
reflecte munca iniţiatică; 2) transmiterea, prin intermediul afilierii la 
o organizaţie tradiţională, a unei „influenţe spirituale”, dând indivi-
dului „iluminarea” ce îi va îngădui să ordoneze şi să dezvolte aceste 
posibilităţi pe care le poartă în el; 3) munca interioară prin care, cu 
ajutorul unor „adjuvante” sau „suporturi” exterioare, îndeosebi în 
stadiile iniţiale, această dezvoltare va fi realizată gradat, făcând 
individul să treacă, din treaptă în treaptă, prin diferite grade ale 
ierarhiei iniţiatice, pentru a-l conduce la ţelul final al „Eliberării” sau 
„Identităţii Supreme”. 

Dhikr-ul (Dr. J.H. Probst-Biraben): în mediile de afaceri şi de 
plăceri, discontinue şi febrile, pofta aurului şi a unei beţii factice, a 
luxului pentru ostentaţie, nu îngăduie interesul pentru ezoterism, 
iniţiere, metafizică veritabilă, şi nici măcar pentru mistică, ca 
suporturi şi ţeluri ale vieţii. 

În India, China şi Tibet, chiar în Lumea Musulmană, lucrurile 
stau altfel, iar pentru oamenii care trăiesc materialitatea are mult mai 
puţină însemnătate decât Spiritualul. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

142 

Cei mai desăvârşiţi sunt rarii Sufiţi autentici, dar se mai 
întâlnesc şi în restul claselor societăţii islamice tot felul de entuziaşti 
şi credincioşi, îndrăgostiţi de ceea ce este mai profund, mai lăuntric, 
chiar de Supremul cel necreat. Nu tuturor li se potriveşte numele de 
Sufiţi, acesta fiind rezervat doar acelora care trăiesc învăţătura 
vreunui Maestru (Sheikh, Pir sau Murshid) şi care duc mai departe 
această învăţătură primită; mulţi se mărginesc doar la devoţiunea 
surerogatorie, purificatoare, liniştitoare a Khuan-ilor confreriilor, 
foqara15 sau cei săraci înaintea lui Allah. 

Nu trebuie să se confunde iniţierea şi învăţătura ezoterică cu 
mistica, regulă mai mult sau mai puţin severă, a terţelor ordine 
musulmane. Fraternităţile, numite din acest motiv „tariqa” (căi), au 
trepte începând de la rugăciune, litanie, cânt sau dans religios (sama 
sau idjdeb), până la contemplarea şi extazurile unor discipoli, mai 
puţin numeroşi, care sunt înzestraţi în mod diferit. Astfel, cuvântul 
arab care desemnează litania, particulară unei tariqa, dacă este 
repetat de către foqara împreună (în adunare, aşa-numita hadra) sau 
individual în oratoriul lor, după cele cinci rugăciuni ale Islamului, 
poate lua o amploare considerabilă, depăşind sensurile devoţionale 
obişnuite, luând sensuri metafizice şi ducând chiar până la cele mai 
inefabile experienţe interioare. 

Dhikr-ul este un adjuvant, un excitant, o cheie, care variază în 
funcţie de categoriile oamenilor. Este aproape întotdeauna o scrută 
frază arabă, uşor de reţinut şi repetat, care are o înaltă semnificaţie 
religioasă. Acesta trebuie să fie exoteric, pe cât posibil, pentru 
credincioşii de rând şi ezoteric pentru adepţii aleşi. Pentru cei din 
prima categorie, dhikr-ul este o practică pioasă suplimentară, un act 
de credinţă, în timp ce pentru ceilalţi este un subiect de meditaţie şi 
de contemplare. 

Unii disting mai multe tipuri: dhikr-ul din gură şi dhikr-ul din 
inimă, mental şi afectiv, dhikr-ul de imitaţie, rostit de toată obştea, şi 
dhikr-ul de iniţiere, colectiv şi individual. În toate cazurile este vorba 
despre aceleaşi litanii („la illaka ila Allah” sau „stafir Allah”), foarte 
răspândite, repetate de sute şi mii de ori, cu glas tare sau în tăcere. Se 

                                                 
15 Foqara – plural, faqir – singular = sărac. 



 Marcel AVRAMESCU 

 

143

va admite cu uşurinţă multiplicitatea afirmaţiilor pe care aceste 
formule le implică. Astfel, în primul caz sensul este „nu există alt 
Dumnezeu decât Allah; că singur Allah există; că nu există fiinţă în 
afară de Allah” etc., etc., etc., în timp ce în celălalt caz semnificaţia 
este că „Allah iartă păcatele şi nedesăvârşirile tuturor; despărţirea de 
Cel-Unic etc.”, interpretarea fiind mult mai largă. 

Unele formule sunt foarte scurte, simple atribute divine: la 
Rahin – o Îndurătorule!, la Haiz - o cel Viu!, la Quiyum - o cel 
Neschimbat!, adesea chiar simplul Hua-Hu – El. 

Desfăşurându-şi potenţialităţile proprii, discipolul îşi dă seama 
în mod experimental de unele stări de existenţă, fie succesive, fie 
simultane, dar numai sub îndrumarea unui Maestru. 

Trezit prin iniţiere, discipolul – adesea denumit murid – care a 
primit de la Sheikh dhikr-ul, dar mai ales dreptul tradiţional de a-l 
folosi potrivit aptitudinilor sale, va urca sau nu etapele căii tradiţio-
nale. Sheikh-ul i-a transmis doar germenul, în virtutea „influenţei spiri-
tuale” (Baraka – benedicţiune), care urcă înapoi din Maestru în Maes-
tru, de la iniţiat la iniţiator, până la originile lanţului tradiţiei, până la 
Ali16, iar de la acesta la Cel Nevăzut, principiul Tradiţiei Spirituale. 

În linii generale se indică tuturor fraţilor trei stadii, care duc la 
desăvârşirea musulmană şi chiar la stările contemplative superioare: 
1) Islam – supunere, ascultare de prescripţiile coranice; 2) Iman – 
credinţă activă; 3) Ihsân – înţelegere simţită şi mai ales trăită a 
Divinului. Nu se poate atinge Ihsân fără a poseda în întregime 
primele două stadii. 

Se poate remarca imprudenţa anumitor autori care iau dhikr-ul 
drept o simplă litanie mecanică, abrutizantă, privindu-i cu neserio-
zitate pe dervishii, care strigă cu fervoare cuvinte arabe, pe care 
formulele rituale îi exaltă. Prin urmare, dhikr-ul pronunţat cu indife-

                                                 
16 Primul Imam, Ali (n. 600 d.H, d. 40 Hijri / 661 d.H) a fost fiul unchiului 

Profetului din partea tatălui, Abu Talib, care-l crescuse pe Profet ca pe 
propriul său fiu şi care l-a protejat după ce acesta şi-a început misiunea. 
Potrivit şiiţilor, Ali a fost primul care a acceptat, la vârsta de zece ani, 
noua religie revelată de Dumnezeu Profetului.  



Discipoli guénonieni din România 
 

 

144 

renţă, fără cunoaşterea măcar a unuia din multiplele sale înţelesuri, 
nu face decât să fie un lucru zadarnic. 

O asemenea formulă nu se pronunţă niciodată: a) fără a avea o 
curăţenie corporală perfectă; b) după ce au fost consumate alimente 
ilicite; c) în prezenţa unor oameni desfrânaţi sau necredincioşi; d) şi 
nici în locuri impure. Din punct de vedere spiritual, dhikr-ul îl 
desparte pe cel care-l pronunţă de preocupările, senzaţiile şi gân-
durile profane, înălţându-l chiar şi pe ignorant. Când este repetat într-
o adunare numeroasă, atunci este atât un dhikr de iniţiere, cât şi de 
imitaţie. Orice individ din mulţime este un membru al unei tariqa, un 
faqir care a dobândit dhikr-ul de la un Sheikh sau de la locţiitorul 
acestuia (moqaddem). 

Aproape întotdeauna o asemenea hadra se ţine într-un loc 
propice, în zauia, un fel de mănăstire (sau tekke), adesea într-o 
moschee, fie în sala capelei (qubba), fie în sanctuarul local. 

Adepţii înaintaţi iau parte la dhikr-ul în comun, care purifică, înalţă, 
dar care nu dă neapărat naştere la exazuri superioare sau la contemplare. 

Dhikr-ul individual, care duce mai departe iniţierea, se face 
potrivit îndrumărilor maestrului care îi călăuzeşte pe cei pe care îi 
socoteşte capabili de ascensiune spirituală, proporţional cu aptitu-
dinile lor. De asemenea, aceasta necesită observarea tăcerii, a condi-
ţiilor de obscuritate sau semi-obscuritate, posturi moderate, atitudini 
propice ale corpului şi mai ales retragerea într-o celulă sau într-o 
grotă, ceea ce se numeşte o khelua. 

În societăţile orientale, unde Cuvântul este considerat întot-
deauna un principiu creator important, pronunţarea lui cu glas tare 
fiind recomandată ca având putere de armonizare a trupului şi a 
sufletului. Spre deosebire de ceea ce se petrece la unii creştini, aici 
nu este vorba de a birui trupul, de a-l slăbi, ci dimpotrivă de a-l face 
să slujească ascensiunii spirituale. 

Toate aceste condiţii nu urmăresc să ducă omul fizic la tăcere 
şi neputinţă, ci să situeze omul integral, cu trupul şi cu spiritul, în cea 
mai potrivită atitudine pentru atingerea stărilor superioare realităţii. 



 Marcel AVRAMESCU 

 

145

Dhikr-ul individual va depăşi modul litaniei din gură, înto-
vărăşindu-se cu meditaţia asupra semnificaţiilor sale, cu simţirea 
adevăratei sale naturi şi a acţiunii sale veritabile. 

Pentru a înlătura distracţia auditivă, unii practicanţi îl vor face 
mental, în tăcere, şi atunci se va numi dhikr-ul din inimă. 

Efectele dhikr-ului colectiv, sonor, mai mult sau mai puţin 
mecanic, şi cele ale dhikr-ului individual, care se produce în tăcere, 
reprezintă subdiviziuni artificiale, întrucât ultimul – în loc de extaz 
superior – poate produce doar banale efecte fizice. În toate acestea 
este vorba de moduri de practică, care tind către acordarea sunetului 
şi a ritmului cu gândirea. Posibilităţile incluse în sunet şi în ritm se 
desfăşoară sub direcţia rituală a conducătorilor spirituali, ducând 
către stări momentane de concentrare mentală şi de amploare 
afectivă, aproape mecanice, în cazul dhikr-ului colectiv. Probabil că 
unele percepţii interioare încep să se dezvolte sub acţiunea dhikr-
ului, în timp ce senzaţiile ordinare sunt adormite. 

Sheikh-ul se foloseşte de forţele produse de grupul care spune 
dhikr-ul pentru a-i înlesni unui discipol ales atingerea etapelor căii 
sale spirituale (răpiri şi extaze). Adesea, le foloseşte, de exemplu, 
pentru a vindeca bolnavii. 

Adjuvantele dhikr-ului sunt muzica de flaut, bătăile de tobă, 
acţiuni pentru a le acorda cu celelalte simţuri prin ardere de 
parfumuri (tămâie, santal etc.). Scandarea cuvintelor este ajutată prin 
mişcare (idjdeb), care poate fi, fie doar o uşoară înclinare regulată a 
capului, fie un dans în care este antrenat tot trupul. 

Câteva aspecte ale pseudo-spiritualismului modern (Yang / 
Marcel Avramescu): până acum s-au făcut consideraţii asupra 
Tradiţiei Hermetice pentru că aceasta reprezintă forma cea mai tipic 
occidentală a Ezoterismului. În continuare, vor fi abordate unele 
forme tradiţionale, proxim-orientale, cum sunt de exemplu Qabbalah 
iudaică şi Sufismul islamic, ale căror infiltraţii în ezoterismul 
occidental propriu-zis nu pot fi trecute cu vederea. Apoi, vor fi 
abordate unele laturi ale exoterismului creştin, reprezentat îndeosebi 
prin prea puţin înţeleasa Rosa-Croce. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

146 

Datorita existenţei numeroaselor curente de fals ezoterism, ca 
şi toate practicile „oculte” care abundă, mai ales în lumea occidentală 
modernă, fac ca occidentalul, care ar tinde astăzi către o cunoaştere 
transcendentală, să ajungă, după primele încercări de orientare, la 
haosul penibil şi deprimant al unor „căi” multiple şi încâlcite, pre-
tinzând că fiecare deţine, în exclusivitate, un „adevăr”. Occidentalul 
care caută astăzi Adevărul absolut, găseşte spiritism, ocultism, 
teozofism, antropozofie, acestea fiind numai câteva din feţele noului 
„spiritualism”. Acela care caută adevărata Doctrină, nu o mai poate 
găsi astăzi decât în Orient, unde Tradiţia este încă vie. 

Însă, aceia (foarte puţini) care caută încă cu bună credinţă, 
pot lesne ocoli aceste capcane prin care Puterile Întunericului 
încearcă mereu să abată de la drumul său pe oricine vrea să 
răspundă chemării Absolutului. 

Iată câteva exemple de prezentare a „concepţiilor proprii” 
drept dogme tradiţionale pentru a le da astfel autoritate: Allan Kardec 
vorbeşte despre spiritismul...biblic şi ...evanghelic; Papus îşi regă-
seşte „ocultismul” până şi în Atlantida; H.P. Blavatsky îi impro-
vizează „teozofiei” sale o obârşie...thibetano-hindusă, în vreme ce 
colaboratorul său A.P. Sinnett, ignorând heterodoxia Buddhismului, 
inventează un ... „Buddhism ezoteric”, nu mai puţin absurd decât 
„Creştinismul ezoteric” al celeilalte teozofiste Annie Besant, sau ca 
faimosul „Catolicism liberal” al lui C.W. Leadbeater; Rudolf Steiner 
îşi prezintă, prin transparente aluzii, „antropozofia” drept un... 
rosicrucianism modernizat, identic neo-rosicrucianismului american 
al disidentului său discipol Max Heindel, şi aşa mai departe. Haina 
tuturor acestor pseudo-tradiţii îmbracă, în realitate, diverse concepţii 
individuale ale protagoniştilor lor, şi diverse concepţii foarte curent 
întâlnite în lumea occidentală modernă, deci, concepţii deloc 
tradiţionale, şi unele chiar anti-tradiţionale: „comunicarea cu morţii” 
a spiritiştilor, precum şi „reîncarnarea”. 

Pretutindeni este vorba de realizarea, în diferite chipuri, a unui 
„contact cu Nevăzutul”, fie că acest contact se face, ca în spiritism, 
în mod grosolan, cum ar fi prin piciorul mesei, fie mai rafinat, prin 
„clarviziunea” teozofistă. Indiferent că se face prin diverse metode 
de „antrenament ocult” (de la multiplele sisteme pseudo-yoginice 



 Marcel AVRAMESCU 

 

147

anglo-americane, până la pseudo-mantrimistica lui Bo Yin Ra, şi 
până la sistemul pseudo-tantric preconizat de Evola), în toate aceste 
cazuri, este vorba de practici foarte primejdioase, chiar ucigătoare. 

Modernul, aspirant la o iniţiere, ajunge, în cel mai bun caz 
pentru el, la o pseudo-iniţiere prin auto-iluzionare, pentru că iniţierea 
veritabilă nu se poate dobândi niciodată „prin sine însuşi”, aşa cum o 
susţin toţi neo-spritualiştii. Iniţierea veritabilă se cere, şi acela care e 
calificat pentru a fi iniţiat o dobândeşte, numai în cadrul unei 
organizaţii iniţiatice autentice. Din păcate, în ultimele veacuri, în 
lumea occidentală, nu mai există vreo organizaţie iniţiatică autentică.  

Împotriva erorilor capitale ale sistemelor pseudo-spritualiste, 
mărturia unanimă a tuturor doctrinelor ortodoxe tradiţionale e 
suficient de puternică pentru a le reduce la neant. Acestea afirmă 
transcedenţa absolută a Principiului şi prin urmare, ca o imediată 
consecinţă, relativitatea stării umane de existenţă. Individualitatea 
umană, departe de a constitui acel „nucleu de spiritualitate” este, în 
realitate, un element contingent şi tranzitoriu; din punctul de vedere 
al metafizicii pure, se poate spune despre acesta că, faţă de Principiu, 
nu este decât o simplă iluzie, Principiul fiind dincolo de spaţiu, din-
colo de timp, dincolo de existenţă, şi dincolo de orice altă determi-
nare. Rezultă lipsa de fundament metafizic nu numai a individua-
lismului şi a antroprocentismului dar şi aceea a naturalismului pe de 
o parte, şi a evoluţionismului pe de altă parte, precum şi a scien-
tismului în general – acestea reducând Realitatea Totală la limitele 
strâmte ale devenirii. Această Realitate Totală este Posibilitatea 
Universală, realmente nelimitată, asemenea Metafizicii, al cărei 
domeniu de cercetare este tocmai acela al Principiilor Universale; de 
aceea Realizarea metafizică, veritabilă iniţiere, nu este o încătuşare a 
conştiinţei între limitele stării umane de existenţă ci, dimpotrivă, o 
totală depăşire a acestor limite şi a tuturor limitelor; prin urmare, toţi 
pretinşii dezvăluitori de mistere, care pun accentul ignoranţei lor pe 
„om”, pe „eu”, pe „natură”, pe „cosmos” sau pe „evoluţie”, nu sunt, 
în realitate, altceva decât nişte înşelători.  

Dacă sunt menţionate anumite concepţii de detaliu ale siste-
melor neo-spiritualiste, aceasta se datorează faptului că ele au izbutit, 
în mare măsură, să se extindă, să pătrundă în mentalitatea generală 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

148 

producând o îngrijorătoare tulburare a spiritelor (ne referim la 
reîncarnare şi la comunicarea cu morţii). Acest ideal, de a comunica 
cu aceia care au trecut în altă stare de existenţă decât cea umană, 
pierzând astfel orice posibilitate de contact în această din urmă stare, 
nu este altceva decât o aberaţie.  

Dacă, în mod excepţional, cineva poate depăşi starea umană, 
rămânând totuşi în viaţă, atunci desigur că poate realiza o asemenea 
comunicare; dar acesta este cazul rarilor iniţiaţi, şi nu al „mediu-
milor” spiritişti, ale căror posibilităţi anormale ţin întotdeauna de 
subconştient şi nu de supraconştiinţă. 

Această posibilitate a „comunicării cu morţii”, ca de altfel şi 
aceea a „reîncarnării”, sunt formal negate în toate doctrinele 
tradiţionale. Toate doctrinele tradiţionale afirmă multiplicitatea inde-
finită a stărilor de existenţă, multitudine ce derivă din infinitatea 
Posibilităţii Universale; repetarea unei aceleiaşi stări de existenţă, 
pentru o aceeaşi fiinţă, ar însemna, prin urmare, o limitare a 
Infinitului - absurditate ce nu a putut lua naştere decât în mentalitatea 
cu totul ametafizică a Occidentalilor moderni. 

Din cele de mai sus, rezultă limpede un singur lucru, anume că, 
tendinţa nemărturisită a tuturor neo-spiritualismelor este ruperea omu-
lui de orice legătură cu trunchiul viu al Tradiţiei, reducerea lui la o 
totală incapacitate metafizică, prin strângerea conştiinţei între limitele 
umanului, şi prin reducerea ei la planul naturii. Oricare ar fi pretenţiile 
acestor neo-spiritualisme, ele nu sunt, în realitate decât false spi-
ritualisme, pe care susţinătorii lor necunoscuţi le gândesc ca mijloace 
de înlănţuire a omului de Pământ, pradă pregătită Puterilor Subterane. 

Sri Aurabindo (KRM / Mircea Eliade): Aurabindo Ghose este, 
astăzi, cel mai „realizat” om din India. Ashram-ul pe care îl conduce 
– şi care se află în apropierea oraşului colonial francez Pondichery - 
este poate singurul loc unde ştiinţa şi tehnica tradiţională se păstrează 
nealterate de stupidităţile teozofice şi de irelevanţa pozitivistă. 

Principala sa carte de doctrină este Essays on the Gita (2 vol. 
Arya Publishing House, Calcutta; vol. I, ed. II, 1926; vol. II, 1928), 
apărută însă, cu mulţi ani în urmă, în revista Arya redactată de 
Aurabindo Ghose. Sub aparenţa unui comentariu al Bhagavat Gitei, 
Sri Aurabindo expune, cu toate implicaţiile ei psihologice, etice şi 



 Marcel AVRAMESCU 

 

149

sociale, metafizica tradiţională a Indiei. Este cea mai clară şi mai 
organică expunere scrisă în vreo limbă europeană. Alături de 
„Introduction a l’Etude des Doctrines Hindoue ”a lui René Guénon, 
cartea lui Aurabindo Ghose este singura lucrare autorizată asupra 
adevărurilor tradiţionale indiene, care poate fi recomandată lectorilor 
europeni, fără teama de a fi mistificaţi. Este o „Imitatio Christi”, 
lucidă şi pedagogică.  

Pornind de la textul Bhagavat Gitei, Aurabindo Ghose lămu-
reşte planurile experienţei umane, indică ierarhia acestor planuri, 
urmăreşte natura activităţilor umane şi transformarea lor prin 
phalatrishna vairagya (lit. „renunţarea la fructul acţiunilor”), adică 
autonomizarea actului uman, înţeles ca o forţă necesară economiei 
cosmice. Lectura acestei cărţi este obligatorie pentru toţi cei care vor 
să cunoască o tradiţie exoterică, de la sursă, şi ar fi binevenită pentru 
contemporanii noştri care suferă de acea gravă maladie spirituală 
numită „confuzia planurilor”, confuzia diverselor ordine de realităţi. 

Aurabindo Ghose, fiu de medic bengalez, îşi face educaţia 
completă în Anglia, pregătindu-se pentru cariera de administrator. 
Este respins la examen pentru că nu ştia să călărească. Atunci 
Aurabindo Ghose intră în mişcarea naţionalistă, dar n-a făcut niciodată 
propriu zis politică; a scris despre educaţia hindusă şi despre 
necesitatea refacerii unui suflet hindus. În acest timp cunoaşte temeinic 
doctrinele metafizice tradiţionale ale Indiei, după ce, în Anglia, 
studiase cu multă pasiune filozofia şi mistica occidentală. Se află într-o 
epocă de pregătire, de experienţe sufleteşti intime, nemărturisite. O 
lume nouă i se descoperă. În această stare – de totală prefacere 
interioară – îl surprinde complotul în care autorităţile engleze vor să-l 
implice şi să-l condamne. Fuga lui în Pondichery pune capăt pentru 
totdeauna preocupărilor exterioare, politice sau civile. 

La Pondichery duce o viaţă de sihastru timp de câţiva ani; apoi 
îşi creează un mic ashram în afara oraşului, unde se adună puţini 
discipoli, dar bine pregătiţi. A mai scris în acest timp, dar treptat 
renunţă complet la scris şi se închide în celula lui din ashram de 
unde în ultimii 15 ani nu a ieşit decât de 3 ori pe an pentru a-şi învăţa 
oral discipolii. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

150 

De când se află complet retras, Sri Aurabindo nu face altceva 
decât să exploreze lumile spirituale, a căror experienţă a izbutit s-o 
realizeze. Despre toate acestea nu se comunică nimic în afară de 
ashram. A fost un timp când se zvonea că Aurabindo Ghose vrea să 
mai încerce o experienţă „exterioară” şi anume, realizarea unei rase 
umane superioare, alegerea perechilor fiind făcută în aşa fel încât 
progenitura să fie înzestrată, firesc, cu posibilităţile experienţei 
lumilor superioare, dar nimic nu s-a împlinit. Stăpân pe întreaga 
tradiţie indiană şi pe instrumentele de cunoaştere supra-senzoriale, el 
a depăşit de mult stadiile împlinirii omeneşti. În ashram-ul său, însă, 
munca este continuă şi o bună parte din ştiinţa despre India vine de 
acolo, prin Franţa. 

Irelevanţa metafizică a condiţiei spaţiale (Frithjof Schuon): 
Spaţiul este o manifestare, un simbol al domeniului nelimitat al 
posibilităţii divine. Mişcarea provine din impulsul de a se sustrage 
limitării spaţiale; corpurile iau fiinţă potrivit legii condensării în 
câmpul de acţiune al materiei. Aspiritualitatea, şi îndepărtarea de 
Eden, a mărginirii corporale se vădeşte prin forţa gravitaţiei, care 
împiedică trupul să se bucure de toate posibilităţile spaţiului. Trupul 
e plinătate; plinătatea lui îl îngreunează, îl constrânge, îl limitează, îi 
pricinuieşte bucurie şi durere: de aceea orice mişcare este dorinţă de 
libertate. Libertatea e însă o simplă noţiune, nu un fapt căci, dacă ar 
exista, ar reduce la neant tot spaţiul, ar fi totalitatea şi cuprinderea 
tuturor posibilităţilor spaţiale. Orice mişcare este un impuls către 
eliberarea de densificarea prin care fiecare lucru şi fiinţă se formează 
în jurul unui centru, unui miez, aşa cum o alcătuire cosmică se 
formează în jurul unui soare. Se poate spune că expansiunea şi greu-
tatea sunt în raport cauzal, întrucât impulsul de a epuiza posibilităţile 
spaţiului, şi astfel de a-l înfrânge, imprimă o tendinţă de expansiune; 
dar această desfăşurare a expansiunii are drept urmare o creştere a 
greutăţii, creştere care stă mărturie că spaţiul nu este atotputinţa 
divină, ci numai unul dintre simbolurile acesteia. Aşa cum mani-
festarea este, în sine, o modalitate de descompunere, iar conţinutul ei 
un adevăr descompus, tot aşa şi spaţiul conţine, ca un reflex al 
manifestării, pe de-o parte multiplicarea indefinită, iar pe de altă 
parte indefinita diviziune; pe de o parte impulsul de la centru către 



 Marcel AVRAMESCU 

 

151

periferie şi deci expansiunea, iar pe de altă parte fixarea în centru şi 
deci greutatea. 

Într-adevăr, se poate spune că Divinul sălăşluieşte în centru 
dar în manifestare, interiorul este întors în afară, iar centrul lumii 
manifestate, căreia spaţiul îi este oglindire, se divizează în 
nenumărate nuclee de conştiinţă, din al căror adânc, Spiritul unic se 
îndreaptă din nou către Centrul divin. 

Adevărul nu se află în spaţiu căci acesta generează numai 
diviziune şi contradicţie. Adevărul e pură afirmare, nu este posibilă o 
negaţie pură. Tot ceea ce se poate spune despre spaţiu are şi un 
înţeles macrocosmic şi unul spiritual.  

Lucruri asemănătoare se pot spune despre timp şi despre 
formă, despre număr, despre viaţă...... 

LI – TSE: Înţeleptului taoist Li-Tse (sec. IV î. Ch.) i s-a atribuit 
tratatul Tsh’ung Hu-Tse-Te-Tshenn-King (Cartea transcendentă a 
Vidului şi a perfectei Rectitudini) reprodus în revista „Le Voile 
d‘Isis”(aug.-sept. 1932). 

Textele iniţiatice în general, cele orientale în special, şi mai 
ales cele extrem-orientale se găsesc rareori traduse corect într-o 
limbă occidentală şi, chiar mult mai rar, au fost însoţite de o interpre-
tare corectă. Aceasta este uşor de înţeles dacă se are în vedere menta-
litatea Occidentalilor moderni, ca rezultat al unei devieri care îi fac 
cu totul incapabili de o gândire metafizică veritabilă, în timp ce, 
modurile de gândire ale Orientului şi ale Extrem-Orientului sunt de o 
structură intelectuală eminament metafizică. Din acest motiv, textele 
orientale sunt greu de înţeles de către cercetătorii occidentali, iar cele 
extrem-orientale pot fi abordate numai de către aceia care sunt cu 
adevărat capabili de a gândi metafizic. 

Textele Tradiţiei Chineze reprezintă, pentru Occidentalul care 
aspiră la o cunoaştere iniţiatică, cea mai înaltă formă de expresie a 
adevărurilor doctrinale, care îi poate fi accesibilă. Cele câteva 
fragmente din Li-Tse sunt alese anume spre a servi drept introducere 
tocmai în această formă specială de expresie a gândirii metafizice. 

Cel mai vechi text tradiţional din China este Yi-King (Cartea 
Mutaţiunilor), atribuit Împăratului Fo-Hi (3700 î. Ch.) al cărui nume 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

152 

indică, în realitate, casta sacerdotală, care a săvârşit opera de 
adaptare a datelor Tradiţiei Primordiale la caracterele particulare ale 
rasei galbene. Forma în care această adaptare prezintă principiile 
Doctrinei este aceea a unor semne liniare, rezultate din combinarea 
lui Yang (principiul activ), reprezentat printr-o linie continuă şi a lui 
Yin (principiul pasiv), reprezentat printr-o linie discontinuă, semne 
care dau naştere celor opt trigrame (kua), acestea generând, la rândul 
lor, cele 64 hexagrame ale Cărţii Mutaţiunilor. 

În veacul IV î. Ch. devine necesară, şi în China, o readaptare a 
Doctrinei, astfel încât fundamentul metafizic al Tradiţiei, fixat de 
către Lao-Tse, care a constituit Doctrina iniţiatică propriu-zisă, ezote-
rismul tradiţional chinez, în timp ce exoterismul - derivat din princi-
piile acestuia, comportând în special aplicaţiile Doctrinei la condiţiile 
vieţii sociale - s-a clădit pe perceptele lui Kong-Fu-Tse (Confucius). 

Taoismul şi Confucianismul reprezintă două aspecte ale unei 
Tradiţii unice, între care cel de-al doilea derivă din cel dintâi, căruia 
îi rămâne total subordonat. Astfel, Taoismul, reprezentat printr-o 
foarte restrânsă elită intelectuală constituie veritabilul centru spiritual 
interior. În mod analog, în concepţia iniţiatului taoist „Omul 
Veritabil” este cel care a realizat în sine principiul „non-acţiunii” 
(wu-wei) şi care determină, prin simpla sa prezenţă, desfăşurarea 
întregii manifestări. 

Înţeleptul taoist Tshoang-Tse afirma, în învăţăturile sale, că: 
„aceluia care a atins desăvârşita impasibilitate, iar viaţa şi moartea îi 
sunt deopotrivă indiferente, nici prăbuşirea universului nu i-ar 
pricinui nici o tulburare”. Scrutând realitatea, el a ajuns la adevărul 
imuabil, la cunoaşterea principiului universal unic. El lasă să se 
manifeste toate fiinţele potrivit destinelor lor, păstrându-se în centrul 
imobil al tuturor destinelor ... acest spirit, absolut independent, este 
stăpânul oamenilor; dacă i-ar plăcea să-i adune în gloată, în ziua 
fixată ar alerga cu toţii; dar el nu vrea să se facă slujit”. 

Transcendenţa absolută a Principiului este un element comun 
tuturor doctrinelor tradiţionale, însă nicăieri nu este mai clar şi mai 
insistent afirmat ca în textele tradiţionale taoiste. 

Cele patru mari stadii: Maestrul Li-Tse spunea: „Considerând 
că Yin şi Yang umplu Cerul şi Pământul, că orice formă se naşte din 



 Marcel AVRAMESCU 

 

153

inform, că Cerul şi Pământul îmbobocesc în armonie, vechii înţelepţi 
(sheng-jen) spuneau: Este o mare Prefacere (t’ai i), este o mare 
Origine (t’ai tsh’u), este un mare Început (t’ai she) şi este o mare 
Depănare (t’ai su).” 

În marea Prefacere nu este încă vorba de k’i (substanţa primă 
nediferenţiată); marea Origine este Începutul lui k’i; marele Început 
este începutul formelor; marea Depănare este începutul lucrurilor sen-
sibile. Starea când k’i, formele şi lucrurile sensibile sunt confundate 
fără nici o deosebire, se numeşte hunn-lunn (haos). Hunn-lunn înseam-
nă că toate fiinţele sunt confundate şi formează un haos, fără nici o dis-
tincţie între ele. Dacă priveşti, nu-l vezi; dacă asculţi, nu-l auzi; dacă 
încerci să-l prinzi, nu-l atingi. De aceea este numit Prefacerea (Yi), 
acesta nefiind limitat de nici o formă. Yi se schimbă şi devine unu; unu 
se schimbă şi devine şapte; şapte se schimbă şi devine nouă17; nouă este 
punctul terminal, dar se schimbă – la rândul său – şi devine unu. 

Unu este punctul de plecare al genezei formelor. Ceea ce este 
fin şi uşor urcă şi devine Cer; ceea ce este tulbure şi greu coboară şi 
devine Pământ; k’i rămas în vidul median devine Om. De aceea 
Cerul şi Pământul conţin esenţa18, de unde cele zece mii de fiinţe19. 

Astfel, Umanitatea ocupă un loc intermediar între Cer şi 
Pământ; de aceea, câteodată, este comparată cu trupul broaştei 
ţestoase, cuprins între cele două carapace, dintre care cea superioară 
(curbată) simbolizează Cerul, iar cea inferioară (plată) Pământul; 
animalul întreg reprezintă un simbol al Universului. Trebuie subliniat 
faptul că acest loc ocupat de Om nu este numai intermediar, ci este şi 
central, el corespunzând şi „Invariabilului Mijloc”. „Omul Veritabil” 

                                                 
17 „Şapte este o aluzie la geneza celor şapte corpuri celeste, cei şapte rectori 

ai filosofiei chineze. Nouă, ultimul din numerele simple, în China este 
considerat numărul constelaţiilor principale. Nouă este egal cu cinci plus 
patru, ori cinci este numărul agenţilor naturali (lemn, foc, pamânt, metal 
şi apă). Patru este numărul anotimpurilor sau fazelor ciclice principale. În 
fine, şapte şi nouă amintesc simbolismului lui Yi-King”. 

18 Înţeleasă în sens de „realitate foarte subtilă”, nu drept complementară a 
substanţei. In această ultimă accepţiune, trebuie spus că Cerul conţine 
„esenţa” şi Pământul „substanţa” celor zece mii de fiinţe. 

19 Toate fiinţele Universului, manifestarea în întregime. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

154 

este mediator natural între Cer şi Pământ, aceasta pentru că el 
realizează „uniunea perfect echilibrată” a lui Yang şi Yin şi pentru că 
participă, în mod direct, la K’i rămas în vidul median, adică la un 
Principiu anterior distincţiei Cerului de Pământ. 

Condiţionatul şi necondiţionatul: funcţiunea Cerului este de a 
da viaţă şi de a acoperi; aceea a Pământului este de a forma şi de a 
purta; aceea a Înţeleptului de a învăţa şi de a transforma; cea a 
fiinţelor, de a se supune la ceea ce le este potrivit. Astfel, calea 
Cerului şi a Pământului constă în alternanţa lui Yin şi Yang; 
învăţătura înţeleptului constă în alternanţa clemenţei şi a justiţiei; 
ceea ce este potrivit pentru cele zece mii de fiinţe constă în alternanţa 
bunătăţii cu asprimea. Fiecare urmează calea care i se potriveşte, dar 
nu poate ieşi din situaţia sa. 

Principiul poate fi Yin şi poate fi Yang; el poate fi bun şi poate 
fi aspru; el poate fi scurt şi poate fi lung; el poate fi rotund sau pătrat, 
viaţă sau moarte, cald sau rece, poate să plutească sau să se scufunde, 
poate să apară sau să dispară, să fie negru sau galben, să fie dulce sau 
amar, puturos sau parfumat. Astfel, în Taoism se regăseşte ideea 
„iluziei universale” a lui Mâyâ-hindus. 

Doctrina iluziunii: Lao-Tsh’eng Tse învaţă doctrina iluziunii la 
maestrul Yin-Wenn, care timp de trei ani nu l-a învăţat nimic. Lao-
Tsh’eng Tse l-a rugat să-i arate greşelile şi să-i dea voie să se retragă. 
Maestrul l-a salutat (semn de stimă) şi l-a condus în camera sa, unde 
i-a spus: „Odinioară, când Lao-Tan (Lao-Tse) a plecat spre Apus, mi-
a spus spirit vital şi formă corporală: amândouă sunt iluzie (huan). 
Producerea unei fiinţe prin generare şi modificare, transformarea sa 
prin jocul lui yin şi yang: iată ceea ce se numeşte viaţă şi moarte. 
Ceea ce epuizează numărul (destinul), pătrunde transformarea, 
determină formele, cauzează mutaţia: iată ce se numeşte schimbare şi 
iluziune. Ceea ce produce fiinţele este o acţiune minunată, iar operele 
sale sunt profunde; noi nu-l putem cerceta şi nici nu-i putem vedea 
sfârşitul. Ceea ce determină formele, acţiunea sa este manifestă, iar 
operele sale sunt superficiale, astfel că apariţia şi dispariţia se succed. 
A înţelege că viaţa şi moartea nu sunt decât iluzie şi schimbare este 
cheia doctrinei iluziunii”. 



 Marcel AVRAMESCU 

 

155

Lao-Tsh’eng Tse s-a întors acasă, a meditat profund la cuvin-
tele maestrului, reuşind să devină maestrul vieţii şi al morţii, putând 
să schimbe, după propria voinţă, „ordinea celor patru anotimpuri, să 
producă furtuni iarna şi gheaţă vara, să schimbe păsări în patrupede 
şi vice-versa, dar până la sfârşitul vieţii el nu a dezvăluit arta sa, 
astfel încât posteritatea nu a putut beneficia de ea”. 

Operele taoiste susţin ideea că viaţa nu este decât o stare 
specială şi temporară, iar moartea este trecerea la o altă stare. 

Mişcarea cosmică: în cartea lui, Huang-Ti spunea: „Forma 
care se mişcă (care se manifestă) nu produce o formă, ci o umbră. 
Sunetul care se mişcă nu produce un sunet, ci un ecou. Non-Fiinţa 
(U) care se mişcă nu produce Non-Fiinţă, ci Fiinţă (Iu). Orice formă 
are în mod necesar un sfârşit. Ce este dincolo de acest sfârşit ? nu se 
ştie. Calea (Tao) (a fiinţelor) este de a sfârşi în Obârşia care nu a avut 
început şi de a se îndrepta spre Obârşia care este dincolo de timp. 
Ceea ce are viaţă se întoarce la non-viaţă (fu-sheng), ceea ce are 
formă se întoarce la neformal (u-hing). Non-viaţa nu produce non-
viaţă ci viaţă, informul nu produce inform, ci produce formele. 
Oricine doreşte să facă să dureze viaţa sa şi să împiedice moartea, 
acela se înşeală în socoteli. Totalitatea forţelor vitale (tsing-shenn) 
este parte componentă a Cerului, oasele şi carnea fiind parte a 
Pământului. Ceea ce este de la Cer este pur şi expansiv; ceea ce este 
de la Pământ este tulbure şi coeziv. Când totalitatea forţelor vitale 
părăseşte trupul, fiecare din ele se reîntoarce la adevăratul său lăcaş. 
De aceea morţii se numesc Kuei pentru că ei sunt reîntorşi la 
adevăratul lor lăcaş. Huang-Ti spunea: totalitatea forţelor vitale 
reintră prin poartă; oasele şi carnea se reîntorc la originea lor; cum s-
ar putea păstra eul ?”20 

 
 
 

                                                 
20 Individualitatea dispare: persistă numai fiinţa însăşi (supra-individuală) 

care trece la o altă stare de manifestare. 



PĂRINTELE MIHAIL AVRAMESCU 

Silviu MIRON 
 

 „Avea toate datele, structurale şi existenţiale, 
pentru a fi un guru1... Era o apariţie în sensul 
cel mai propriu al cuvântului: se exprima 
integral în faptul de a apărea“. 

Andrei PLEŞU 
 

 
 

rima menţiune pe care o fac în legătură cu subiectul acestui 
articol pleacă de la cercetările mele privind prima credinţă, 

apartenenţa la prima religie, a lui Marcel / Mihail Avramescu. 
Astfel, circumstanţele de familie arată că Marcel Avramescu a 

avut ambii părinţi de religie mozaică, motiv pentru care religia în 
care a primit prenumele şi în care a crescut, până la momentul de 
timp şi viaţă când Avramescu trecut de faza copilăriei a putut să-şi 
aleagă liber religia, a fost cultul mozaic. 

Extras din ...lui Ujica “Marcel a rămas singurul copil al lui 
Isidor (mărunt croitor) şi al Bellei (n. Avram), ambii părinţi de 
religie mozaică, şi pare normal să fi dorit, pentru fiul lor, minime 
temeiuri de situare identitară”. Tot Ujică susţine – contrar datelor în 
circulaţie – “că ivirea feciorului sub soare s-a produs la Craiova 
(asta ar explicita şi amestecul în episodul Radical), unde era o 
emancipată comunitate sefardă, prin tradiţie neînchistată în ritualuri 
habotnice, în schimb permeabilă la discuţii, receptivă, dinamică, 
poliglotă şi, deci, cu sorţi superiori de rafinament cărturăresc”.  

                                                 
1 În sensul de conducător spiritual. 

P 



 Marcel AVRAMESCU 

 

157

Marcel Avramescu - primele legături  
cu ortodoxismul 

Am să încep cu un citat chiar din opera lui „…nu este suficient 
să fii elev premiant, nici să fi citit o lucrare de vulgarizare şi nici 
chiar să fii ceea ce se numeşte un băiat deştept“. 

De aici rezultă preocuparea lui de a dezlega misterele teologiei 
şi a spiritualităţii în general, dorind să pătrundă în esenţa frămân-
tărilor lui intelectuale şi de a-şi da răspunsurile mult aşteptate. Avem 
în vedere şi influenţa marelui Mircea Eliade şi mă refer la anul 1925 
când isca vârtejuri polemice pe tema spinoasă a raporturilor dintre 
ştiinţă şi ocultism. Convingerile formate la şcoala raţionalismului, ca 
bază a progresului, întâlneau opoziţia credinţelor legate de reabili-
tarea religiei şi proaspetele revelaţii ale gnozelor orientale. Mai inter-
venea şi fronda adolescenţilor, captaţi de moda adeziunilor, adesea 
frivole, la un spiritualism precar susţinut prin mărturii întâmplătoare, 
înşelătoare, cu aparentă aură magică. 

Marcel Avramescu aflat atunci în clasa a VI a colaborat la 
revista liceului “Vlăstarul” pe teme de şah. Aceasta era o manieră de 
verificare şi exersare a ascuţimii minţii. Printre alţi colaboratori ai 
revistei enumerăm (nu limitative) pe Mircea Eliade, succedat de 
Alexandru I. Ciorănescu, Alexandru Elian, Constantin Noica, Arşavir 
Acterian, Nicolae Steinhardt, Barbu Brezianu. 

Am prefigurat pe scurt mediul în care liceanul Marcel 
Avramescu ia taurul de coarne al disputei şi trece la faza exterio-
rizării ideilor sale. 

Influenţa pledoariilor sale atingea apogeul după apariţia exe-
gezei despre Criza lumii moderne (1931). Emul devotat într-o perioa-
dă, fostul elev de la „Spiru Haret“ va prelua o parte din argumentaţia 
magistrului, îi va traduce texte şi se va îngriji de popularizarea lor, în 
care scop pune pe picioare, episodic, o revistă anume: Memra.  

Tot în analiza parcursului printre religii a lui Marcel 
Avramescu este concludent un citat din opera lui: „civilizaţii 
tradiţionale sunt, de pildă, astăzi, cea islamică, cea hindusă, cea 
chineză sau cea tibetană”, pentru a-i lăsa creştinătăţii doar aura 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

158 

Evului Mediu. „Nu ne vom opri aci asupra cauzelor cari au dărâmat 
edificiul spiritual al acestei Creştinătăţi”. Textul a fost scris pe 
vremea când se afla influenţat de ideile maestrului lui, filosoful René 
Guénon, precum şi de cele ale lui Vasile Lovinescu care tocmai a 
primit o iniţiere sufistă (allawită) şi ale lui Mircea Eliade. 

În anul 1939 devine student la Facultatea de Teologie din Bu-
cureşti dar îşi suspendă cursurile atât din cauza conflagraţiei mondiale, 
cât şi a anilor de muncă forţată. Studiile şi le termină după un deceniu. 

Un moment de cotitură în viaţa lui religioasă îl reprezintă anul 
1946 când îl întâlneşte pe Părintele Ioan Kulîghin, prin intermediul 
căruia intră în contact cu isihasmul, cu "rugăciunea inimii". După un 
timp de mari încercări şi căderi duhovniceşti – "explicabile poate 
prin ardoarea cu care a vrut să atingă pragurile înalte ale înduhov-
nicirii”2 – se recăsătoreşte şi obţine parohie la Jimbolia, unde rămâne 
20 de ani. 

Rugăciunea inimii este o tehnică de meditaţie care se înteme-
iază din plin pe tradiţia Părinţilor răsăriteni. Sfântul Grigorie Palama 
cunoaşte ca o treaptă superioară teologiei negative un apofism mai 
deplin şi mai existenţial realizat prin rugăciune, curate. E un extaz al 
tăcerii interioare o oprire totală a cugetării în faţa misterului divin3. 
În rugăciunea “inima curată” se uneşte mintea cu inima astfel încât 
nu rămân singure nici mintea şi nici inima. 

Această rugăciune se face nu prin ridicarea inimii în minte ci 
prin coborârea minţii în inimă. Altfel spus mintea deschide orizontul 
către Marele Arhitect dar realizarea Sinelui se petrece în inimă.  

„Propriu-zis, mintea coborâtă în inimă nu-L mai întâlneşte pe 
Dumnezeu prin mijlocirea ideilor, ci prin simţirea prezentei Lui, ceea 
ce îi permite să verifice în realitate ceea ce gândea mintea. Aici 
simţirea realităţii neatinse pe care o încearcă mintea se realizează în 
prezenţa nemijlocită a lui Dumnezeu”4. 

                                                 
2 Dr. Mihail Constantineanu. 
3 Siteul  www.crestinortodox.ro. 
4 Preotul Dumitru Stăniloaie. 



 Marcel AVRAMESCU 

 

159

Mihail Avramescu - preotul ortodox 

Imediat după război devine unul dintre intelectualii influenţi ai 
Bisericii Ortodoxe Române, sub numele Mihail Avramescu pentru ca 
mai apoi să se retragă în preoţie.  

La hirotonisire în anul 1951 îşi luase prenume de amvon Mihail 
Avramescu abandonează cultul mozaic, se converteşte la ortodoxism, 
marcând definitiv ruptura atât de avangardism, cât şi de ocultism.  

A fost hirotonisit preot la Biserica Antim, apoi, după o acerbă 
criză spirituală şi trăiristă, amplificată şi de divorţ, se va retrage în 
Banat, slujind iniţial la parohia din Văliug, apoi la cea din Jimbolia 
(Simbolia, cum o alinta el) până în 1976. 

Scriitorul Marcel Avramescu si-a schimbat şi el identitatea, 
devenind Părintele Mihail Avramescu, de la Jimbolia. Nicolae 
Stroescu-Stânişoara scrie despre părintele Mihail Avramescu 
„Domnia cantităţii şi semnele vremurilor” l-au găsit pregătit: le-a 
înfruntat, le-a domolit, le-a transfigurat în curtea intimităţii liturgice: 
„Adevărul cel mai adevărat despre Calendar este că el arde încă de la 
începutul tuturor mileniilor, filele lui mistuindu-se în asfinţitul 
înflăcărat al fiecărei zile (...) Incandescenţa secretă a nevremelniciei 
risipeşte în hăul nefiinţei orice plăsmuire a veacurilor, a zilelor, a 
clipelor (...) bestiile tenebroase ale stupidităţii şi nebuniei pier în 
focul veghetor al Adevărului, împreună cu monstruosul Timp din 
care nu au contenit a se isca”.  

Astfel, Calendarul cel mai adevărat – singurul adevărat – e cel 
incendiat în vâlvătaia sălbatecă şi slobodă a Adevărului (căruia 
ştiindu-i Veşnicia, incendiatorul îi citeşte semnele certe, statornice, 
foarte grave, sub orice travestire, în orice fel de costumaţii de epocă). 

Dacă Nicolae Stroescu-Stânişoara a transformat timpul în 
destin, Mihail Avramescu l-a incendiat în aură. Virtuţilor pământene 
ale primului i-au răspuns incantaţiile orientale ale celui de-al doilea. 
Busuiocul s-a amestecat cu tămâia. Haiducul a hărţuit fiara până în 
pragul Pustnicului îmblânzitor. Căci amândoi ştiu că veşnicia e 
spaţiul dintre clipe. Că lumea se va mântui dinlăuntru, din miezul de 
taină al lucrurilor. Unde e „tinereţea fără bătrâneţe”. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

160 

După cum se ştie deja Mihail Avramescu şi-a asumat rolul, în 
societate şi în conexiune cu planul dumnezeiesc, de Părinte.  

„Există aici un fapt cu care nu putem fi decât de acord: titlul 
de părinte este cea mai mare cinste care poate fi acordată la creştini. 
Marea cinste de a fi numit Părinte ţine în creştinism de cu totul 
altceva decât de o simplă codificare juridică a unei învăţături orale 
din trecut sau de simpla exegeză a unei legi scrise: e vorba de o 
paternitate veritabilă, iar nu numai legală sau metaforică5”. 

Iar în legătură cu misiunea noastră de a fi şi acţiona ca 
francmasoni, pe care noi ne-am asumat-o, citez o concludentă gând 
care trebuie să ne întărească în munca noastră:  

„Cum se face că în ciuda ostenelilor lor, nevoitorii din vremea 
noastră nu mai primesc harul ca cei de altădată? Pentru că atunci 
domnea iubirea şi fiecare îşi trăgea în sus aproapele: în vreme ce 
acum iubirea s-a răcit şi toţi îşi trag aproapele în jos.”6 

Rugăciunea Inimii: Ori de stai în picioare, ori de şezi, ori de 
umbli, ori de stai culcat, spune neîncetat „Doamne Iisuse Hristoase, 
miluieşte-mă!”. 

În „Pelerinul Rus”, scrisă de un autor care a preferat să rămâ-
nă anonim, rugăciunea în inimă denumită în carte „rugăciunea 
lăuntrică”, se arată metoda creştină, cea conţinută de Filocalia. 
Autorul recomandă să se citească în ordinea următoare: 

1.  Scrisoarea lui Nichifor Monahul (în două părţi); 
2.  Cartea Sfântului Grigorie Sinaitul, afară de unele capitole 

scurte; 
3.  Sfântul Simeon Noul Teolog, despre cele trei chipuri ale 

rugăciunii şi cuvântul despre credinţă; 
4.  Cartea Sfinţilor Calist şi Ignatie. 
Autorul necunoscut arată mai departe „la aceşti Părinţi se 

găsesc îndrumări şi învăţături complete despre rugăciunea lăuntrică a 
inimii, pe înţelesul oricui. De voieşti poveţe şi mai lămurite, atunci 
caută în partea a patra, chipul rugăciunii pe scurt, scrisă de Sfântul 
Calist, Patriarhul Constantinopolului.” 
                                                 
5 Vitae patrum III. 
6 Idem. 



 Marcel AVRAMESCU 

 

161

Rugăciunea în inimă care este şi denumită rugăciunea lui Isus 
nu împietează asupra celorlalte rugăciuni. O întrebare pedagogică se 
poate pune: ce este mai presus, rugăciunea lui Iisus sau Evanghelia? 
Răspunsul îl găsim tot în această superbă carte „amândouă sunt la 
fel, căci Numele dumnezeiesc al lui Iisus Hristos cuprinde în sine 
toate adevărurile evanghelice. Sfinţii Părinţi zic că rugăciunea lui 
Iisus este prescurtarea întregii Evanghelii.” 

Părintele Cleopa Ilie scrie într-un mod unic despre Rugăciunea 
inimii. Astfel, părintele arată că, atunci când practici această 
rugăciune întâlneşti câteva piedici şi exemplifică, în continuare: „un 
călugăr i-a zis unui duhovnic, cum că el a învăţat rugăciunea cu 
mintea, dar în inimă nu are pace, călugărul a zis, adică duhovnicul 
către ucenic: „Dă-te jos din cap, că acolo este iarmaroc (târg). Vrei să 
ai pace câtă vreme eşti cu rugăciunea minţii? Câtă vreme eşti cu 
rugăciunea minţii eşti într-un târg de gânduri, mintea aleargă când la 
Dumnezeu, când la materie, dar dă-te jos acolo în inimă". Spune 
Sfântul Simeon Noul Teolog că, în nimic nu poţi ascunde mintea 
afară numai de inimă, acolo este cămara ei lăsată de 
Mântuitorul. Când auzi pe Mântuitorul în Evanghelie: „Când te rogi, 
intră în cămara ta, încuie uşa ta, roagă-te Tatălui tău în ascuns şi 
Tatăl tău care vede în ascuns îţi va răsplăti ţie la arătare".  

Cămara minţii este inima. Când vrei să intri în cămara inimii, 
cu mintea, zice Sfântul Ioan Scărarul, ai de încuiat trei uşi şi 2 vămi 
ai până acolo. Cele două vămi sunt imaginaţia şi închipuirea. Haide 
să stai la rugăciune într-o poziţie, căci Dumnezeu nu caută la poziţie, 
poţi să stai şi culcat. Sfântul Grigorie Sinaitul zice: „De eşti bolnav şi 
bătrân, culcă-te şi roagă-te, sau pe scaun, cum poţi, căci Dumnezeu 
ştie neputinţa ta". Dumnezeu caută numai poziţia minţii şi a inimii. 
Când eşti sănătos stai cum se cuvine, iar bolnav, cum poţi. Stau la 
rugăciune şi vreau să-mi concentrez atenţia spre inimă. Prima vamă 
unde se întâlnesc dracii cu mintea mea este imaginaţia, închipuirea 
sau fantezia. Ori ţi-ai închipuit un lucru bun, ori un lucru rău, toate 
imaginaţiile n-au ce căuta în timpul rugăciunii. 

Legea cea mai scurtă a rugăciunii acesteia este, să nu-ţi 
închipui nimic în vremea rugăciunii. Pentru ce? Pentru că mintea lui 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

162 

Hristos n-a avut imaginaţie, toţi sfinţii o spun aceasta, continua 
părintele Cleopa. 

Patericul şi Filocaliile sunt cărţi de căpătâi ale isihasmului. Aces-
tora li se adaugă, Sbornicul (Ed. Reîntregirea, Alba Iulia, 2000, două 
volume) o culegere de texte (metodologice) menite să orienteze pe mo-
narhul căutător de Lumină şi Adevăr. Cartea a apărut în spaţiul româ-
nesc în anii ′40 adusă de Ivan Kulîghin (Ioan cel Străin) la Mănăstirea 
Antim. Alcătuitorul cărţii este Igumenul Hariton (27 iulie 1936). 

Vasile Andru, un cunoscut psihoterapeut isihast vorbind despre 
rugăciunea minţii în inimă, deci despre isihasm spunea că, această 
rugăciune este un mare dar citează Filocalia care ne arată cum  „să ne 
purificăm, cum să ne iluminăm şi cum să ne desăvârşim“. Şi tot Vasile 
Andru scrie pe siteul sau www.vasileandru.ro ca motto: „mireanul care 
face practica isihastă nu lasă lumea ci lasă lumescul”. 

În prezent, practica isihasmului se face cu precădere în ţara 
noastră, în mănăstirile Lainici şi Lupşa. 

Oamenii de ştiinţă din Petersburg au  descoperit şi mecanismul 
„material” al acestui fenomen divin. „O rugăciune este un remediu 
puternic”, spune Valeri Slezin, şeful Laboratorului de Neuropsiho-
fiziologie al Institutului de Cercetare şi Dezvoltare Psihoneurologică 
Bekhterev din Petersburg. "Rugăciunea nu numai că reglează toate 
procesele din organismul uman, dar ea repară şi structura grav 
afectată a conştiinţei.” 

Profesorul Slezin a făcut ceva de necrezut – a măsurat puterea 
rugăciunii. El a înregistrat electroencefalogramele unor călugări în timp 
ce se rugau şi a captat un fenomen neobişnuit – „stingerea” completă a 
cortexului cerebral. Oamenii de ştiinţă din Petersburg au confirmat, cu 
ajutorul experimentelor efectuate, că apa sfinţită, semnul Crucii şi 
bătutul clopotelor pot să aibă, de asemenea, proprietăţi vindecătoare. 
De aceea, în Rusia, clopotele bat întotdeauna în cursul epidemiilor. 

Dacă discutăm din punct de vedere ştiinţific despre inimă ca 
organ, este important de subliniat că ştiinţa a făcut mai multe 
descoperiri importante. Institutul HeartMath din California, SUA a 
dat publicităţii anumite informaţii valoroase şi anume în situaţia 
conceperii unui copil inima începe să bată înainte ca creierul să fie 
format. A doua dezvăluire şi cea mai importantă constă în aceea că 



 Marcel AVRAMESCU 

 

163

inima umană generează un câmp energetic cu mult mai mare şi mai 
puternic decât al oricărui organ incluzând şi creierul. A treia 
descoperire care se leagă de cea de a doua este că inima are un creier 
propriu cu neuroni. 

Apare în prezent şi ia amploare o altă metodă legată de inimă 
şi anume  „trezirea inimii iluminate” cunoscută şi sub numele de 
merkaba cu toate că această tehnică cuprinde mai mult decât 
activarea merkabei. Această şcoală a fost fondată de Drunvalo 
Melchizedek şi apare ca fiind una modernă. Cu toate elementele 
actuale de marketing care o promovează ţin să precizez că tehnica se 
bazează pe învăţături vechi cum sunt cele ale tribului Maori din 
Noua Zeelandă, indienii Hopi, tribului Kogi care se trage direct din 
mayasi precum şi alte culturi. 

Ca să exemplific despre o parte din  tehnica „trezirea inimii 
iluminate”: atunci când cineva se afla în Spaţiul Sacru al Inimii (nu în 
minte) şi punând vârful limbii în cerul gurii începe să maseze un loc 
anume, produce o stimulare „sexuală” între inimă şi minte. Această 
puternică stimulare determină stimularea talamusului care apoi se 
propaga în tot creierul, ducând la puternice emisii de unde alfa. După 
un anumit prag, apare o lumina verde (poate avea şi nuanţe albăstrui 
sau galbene). Se vorbeşte despre această lumina şi în Vede (acum 
6000 de ani). Apoi, cu intenţie, se îndreaptă privirea celui de-al treilea 
ochi – care în mod normal priveşte în sus – spre în faţă, în proiecţia 
celui de-al treilea ochi dintre sprâncene. În Marea Frăţie Albă se 
vorbeşte de acest proces, ca de „îndoirea flăcării”. Apoi, într-o anumită 
stare meditativă, lumina verde se transformă într-o spirală (sau în raze 
concentrice) care ajunge la pituitară. Când cel de-al treilea ochi 
priveşte prin pituitara, se formează o sferă de lumină în jurul capului. 

În cartea „Spaţiul sacru al inimii” de descriu două metode prin 
care se poate realiza tehnica. 

 
Calea masculină  

Aceasta este calea masculină către spaţiul sacru al inimii. Vezi 
sau simţi că părăseşti capul şi călătoreşti în jos, în chakra gâtului, şi 
rămâi aici pentru un moment, simţind gâtul moale în jurul tău. Acum, 
te îndrepţi către inima ta; îţi poţi simţi ori vedea inima, în faţa ta, sau 
vezi  câmpul torusului, peste tot în jurul tău. Mergi în sus, unde poţi 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

164 

vedea partea superioară a torusului mai mic. Priveşte în jos în acest 
torus. Simte în ce direcţie se învârte torusul tău, la dreapta sau la 
stânga, apoi lasă-ţi spiritul să se odihnească în vârful acestui câmp, 
ca o frunză pe apa unui râu, şi lasă-te purtat de către acest vortex. Pe 
măsură ce pluteşti învârtindu-te în acest vortex, te deplasezi tot mai 
repede, îndreptându-te către centrul său. Când ajungi în centru, simte 
cum începi să cazi în centrul vortexului, aşa cum se scurge apa. Lasă-
te să cazi liber. Într-un anumit moment, te vei afla într-un loc extrem 
de liniştit, în care nu există nicio mişcare.  

 
Calea feminină  

Când simţi sau vezi inima în faţa ta, mergi înainte şi treci prin 
membrana inimii tale. Odată ce te afli înăuntru, pur şi simplu ai 
încredere în tine şi laşi ca simţul tău feminin să preia controlul; lasă-
te ghidată de intuiţie.  

Începi să te mişti, ştiind că intuiţia te va conduce direct în 
spaţiul sacru al inimii tale. Într-un moment, te vei opri şi te vei găsi 
într-un loc foarte liniştit. Acum, eşti acolo, în spaţiul secret al inimii 
tale. E atât de uşor! 

De obicei, este un loc întunecos şi cald. Primul lucru pe care îl 
faci este să ceri să fie lumină. Lumina poate apărea în diferite feluri, 
uneori rapid, alteori treptat; uneori este difuză, alteori foarte 
strălucitoare, în culori exotice. Dacă lumina nu apare, nu te îngrijora, 
ea va apărea în cele din urmă. Fie că eşti în lumină sau în întuneric, 
conştientizează vibraţia care este pretutindeni, în spaţiul dimprejurul 
tău. Ascult-o pentru un moment. Apoi, foloseşte-ţi vocea pentru a 
reproduce sunetul acestei vibraţii, cât poţi mai bine.  

Este foarte important să-ţi aminteşti această vibraţie. Cu 
ajutorul ei, vei regăsi drumul înapoi ori de câte ori vei dori să te 
întorci. Emiţând uşor acest sunet al vibraţiei, începi să explorezi. 

Priveşte în jurul tău şi descoperă ce se află acolo. Poate vei 
vedea hieroglife şi desene gravate pe pereţi. Nu ştii ce înseamnă ele, 
dar vei afla. Pot fi cristale în jurul tău, care păstrează cunoaşterea 
trecutului tău. Pot fi câmpuri de lumină, care păstrează cunoaşterea, 
înregistrările înţelepciunii tale. În acest spaţiu se află ascuns motivul 
pentru care ai venit pe pământ, scopul pentru care eşti aici, în viaţă. 
Fiecare experimentează în mod diferit.” 



 

 
 

PARTEA a IV-a 
ANTON DUMITRIU 

 

 





ANTON DUMITRIU -  REPERE 
BIOBIBLIOGRAFICE 

Laurenţiu HORODNIC 
 

 
 

nton Dumitriu s-a născut la Brăila, pe 31 martie 1905, 
oraş în care urmează studiile gimnaziale şi liceul. Soseşte 

în Bucureşti ca student al Facultăţii de Ştiinţe a Universităţii din 
Bucureşti, unde-i are profesori pe: Gheorghe Ţiţeica, Dimitrie 
Pompei, Traian Lalescu, Octav Onicescu. În 1929 obţine licenţa în 
Matematici.  

Între anii 1929 şi 1933 este profesor de matematică la o şcoală 
din Brăila apoi între 1933 şi 1938 profesor la Liceul „Mihai 
Eminescu” din Bucureşti. 

În 1934, Anton Dumitriu devine asistent la cursul de 
geometrie descriptivă de la Şcoala Politehnică din Bucureşti. 

Între timp studiază cursuri de filosofie şi în 1938 îşi susţine 
doctoratul în filosofie cu teza „Bazele filosofice ale ştiinţei” în faţa 
unei comisii al cărei preşedinte a fost Constantin Rădulescu-Motru. 

În acelaşi an devine asistent la cursul de Logică de la 
Facultatea de Litere şi Filosofie a Universităţii Bucureşti, parcurgând 
succesiv funcţiile de conferenţiar şi profesor titular al catedrei de 
Logică. Timp de cinci ani (1942-1947) este directorul publicaţiei 
universitare „Caiete de Filosofie” iar între 1944-1946 este directorul 
săptămânalului „Democraţia”. 

A publicat atât în reviste româneşti (Revista de Filosofie, 
Revista Fundaţiilor Regale etc.) cât şi străine (The Journal of History 
of Philosophy, Scientia, Notre Dame Journal of Formal Logic, Il 
Contributo etc.). 

A 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

168 

Între 1946-1948 este deputat în Parlament dar în 1948 este 
înlăturat de la Universitate împreună cu alţi profesori printre care C. 
Rădulescu Motru, I. Cartojan etc. După 16 ani, în 1964 este numit cer-
cetător la Centrul de logică al Academiei iar mai târziu şeful sectorului 
de cercetări privind logica clasică din cadrul Centrului. A fost membru 
al Academiei Mediteranea del Dialogo din Roma, al Academiei 
Marchese din Ancona şi al Centrului superior de Logică şi ştiinţă 
comparată, profesor onorific la Facultatea liberă de filosofie comparată 
din Paris şi la Institutul superior de ştiinţe umane din Urbino.  

Seria lucrărilor de filosofie începe cu „Orient şi Occident”, 
apărută în 1943, reluată, actualizată şi dezvoltată în „Culturi eleate şi 
culturi heracleitice”. Fenomenul care a apărut o dată cu Descartes ─ 
concepţia conform căreia fiecare are dreptul de a-şi face propria 
filosofie ─ a culminat cu epoca modernă, în care omul pierde din 
vedere propria-i realizare. Comparaţia pe care o regăsim în această 
carte nu tranşează disputa pentru una sau alta dintre părţi. Aşa cum 
spune autorul, comparaţia este făcută doar pentru a regăsi în gândirea 
Orientului o mentalitate pe care Occidentul a pierdut-o, aceasta 
constituind un punct de plecare pentru definirea tipului de ideal 
pentru omul raţional din vremea noastră. Occidentul a pierdut din 
vedere esenţialul pentru om, acela al propriei lui realizări, iar 
Orientul se zbate, după cum spune Tagore, de a scoate gândirea 
indiană din taverne şi din temple.  

Relevant este că Occidentul încă nu şi-a pus problema esenţială, 
aceea a creării unui tip de ideal, aşa cum au făcut-o civilizaţiile 
anterioare. Analizând forma mentală a omului actual, dominat de 
raţiune, acest ideal s-ar întrezări în omul de ştiinţă, dominat de spiritul 
ştiinţific, pe care cele mai certe evidenţe nu l-ar face să abandoneze 
îndoiala metodică a lui Descartes şi a cărui conştiinţă lucidă realizează 
că singura ştiinţă posibilă este Docta ignorantia a lui Nicolaus Cusanus 
(idee dezvoltată de Anton Dumitriu în eseul Marea ignoranţă, 1933). 
Aşa cum bine spune Henri Poincaré, spiritul omului de ştiinţă are mai 
mult de-a face cu spiritul ereticului, care se îndoieşte de orice, decât cu 
spiritul credinciosului, prin natura lui dogmatic. 

De-a lungul carierei sale a primit numeroase premii şi 
distincţii, ca o recunoaştere a meritelor sale: Marele premiu de Stat 



 Anton DUMITRIU 

 

169

acordat de Academia Română pentru „Logica nouă” – 1940, Premiul 
Societăţii Gazeta Matematică – 1947, Premiul Academiei Române 
pentru „Soluţia paradoxurilor logico-matematice” – 1968, Premiul 
revistei Săptămâna – 1981, Premiul Academiei Române pentru 
„Alétheia” – 1984, Premiul revistei Flacăra – 1984, Premiul revistei 
Atheneu – 1985. 

„În general, marii profesori de care generaţia mea a avut parte 
au avut indiscutabil o influenţă asupra fiecăruia dintre noi, fără ca 
prin aceasta să spun că ne-au făcut după chipul şi asemănarea lor”, 
îşi amintea Anton Dumitriu. 

Se stinge din viaţă la data de 8 ianuarie 1992. 

Opera 

Valoarea metafizică a raţiunii, 1933 
Logica nouă, 1940 
Logica polivalentă, 1943 
Orient şi Occident, 1943 
Paradoxurile logice, 1944 
Curs de istoria logicii, 1947-1948 
Soluţia paradoxurilor logico-matematice, 1968 
Mecanismul logic al matematicilor, 1968 
Istoria logicii, 1969 
Teoria logicii, 1973 
Philosophia mirabilis, 1974 
Cartea întâlnirilor admirabile, 1981 
Alétheia, 1984 
Eseuri, 1986 
Culturi eleate şi culturi heracleitice, 1987 
Homo universalis. Încercare asupra naturii realităţii umane, Editura 
Eminescu, 1990 
Biografia din lucrarea Retrospective, Anton Dumitriu, Ed. Tehnică, 1991 



PHILOSOPHIA MIRABILIS / PERENNIS 
DUPĂ ANTON DUMITRIU 

Ion RUSU 
 
 

onumentele străvechi megalitice care au rezistat în timp 
până la noi arată o conştiinţă superioară a celor ce le-au 

construit cu o tehnologie necunoscută, o înţelegere profundă a realităţii 
materiale reflectate în planul unei conştiinţei colective care vizează, în 
primul rând, poziţionarea colectivităţii în raport cu universul. 

Pot fi exemplificate astfel Tersa de la Baalbek construită din 
blocuri de piatră megalitice de mii de tone, Puerta del Sol monolitul 
de lângă Tiahuanaco pe care se găsesc pietroglife reprezentând fiinţe 
omeneşti bizare purtând asupra lor aparate asemănătoare celor cu 
reacţie, Piatra tombală din piramida de la Palenque are săpat un om 
aşezat într-un aparat plin de manete şi pârghii sau corabia etruscă 
fără vele etc. 

Lucrarea de faţă este o sinteză a lucrării excepţionale a lui 
Anton Dumitriu care este o încercare de scoatere la lumină a vechilor 
monumente ale gândirii umane în raport cu vestigiile rămase peste 
milenii precum şi legarea acestora de evoluţia extraordinară a gân-
dirii antice greceşti. 

Monumentele geniale ale gândirii universale ar putea însoţi 
vestigiile inexplicabile ale realizărilor lumii antice ce nu aveau la 
dispoziţie o tehnologie şi mijloace pentru a le realiza decât dacă 
aveau un altfel de control al forţei omului asupra naturii. 

În această lucrare se încearcă regăsirea unei altfel de raportări 
filosofice: Philosophia mirabilis sau începutul sistematizării şi struc-
turare a gândirii umane ca efect al reflectării realităţii în universul 
conştiinţei umane ca parte a Universului infinit.  

M 



 Anton DUMITRIU 

 

171

Filosofia nu a putut fi niciodată definită, iar o traducere 
imediată ar reprezenta iubirea de înţelepciune o definiţie parţială care 
nu satisface pretenţiile gânditorilor deoarece conceptul de filosofie 
este foarte complex pentru a fi cuprins într-o singură propoziţie. 

Aristotel marele gânditor grec spune că există trei filosofii 
teoretice: matematica, fizica şi teologia, din această perspectivă este 
aproape imposibil de a defini filosofia. 

De fapt, sensul gândirii filosofice s-ar îndrepta spre definirea 
Fiinţei ca fiinţă, un concept care o situează în afara timpului şi spa-
ţiului sau Începutul şi care pare destul de depărtat de matematică şi 
fizică care se ocupă cu desfăşurarea evenimentelor în timp şi spaţiu. 

După Martin Heidegger, filosofia este o temă nedefinită şi 
nedefinibilă deoarece se poate exprima în funcţie de drumul ales. 

Kant spune că filosofia este o cunoaştere raţională prin 
concepte pure ce împarte filosofia în: 

− Filosofia pură sau cunoaşterea prin raţiune pură. 
− Filosofia empirică sau cunoaşterea raţională prin principii 

empirice. 
− Filosofia naturii se ocupă cu tot cea ce există. 
− Filosofia moravurilor existente se ocupă cu tot ceea ce 

trebuie să fie. 
Schopenhauer spune că filosofia este ştiinţa exprimată în con-

cepţie altfel spus întreaga esenţă a lumii să fie repetată în concepţie 
în mod abstract general şi clar.  

Materialismul dialectic atribuie filosofiei un caracter strict 
ştiinţific, el respinge conceptul de filosofie ca atare. 

Dar materialismul nu este o filosofie ci o simplă concepţie 
despre lume care nu trebuie să se verifice. 

Şi gânditorii români au avut poziţii asemănătoare cu gân-
ditorii greci spunând că filosofia este o năzuinţă spre înţelepciune 
(Titu Maiorescu). 

Am putea rezuma în concluzie că Filosofia este o ştiinţă al 
cărui obiect nu este încă fixat (Th. Jouffroy). 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

172 

Ce este filosofia? 

Cuvântul filosofie a fost folosit şi inventat de vechii greci, iar 
primul care la folosit a fost Pitagora, care s-a numit pe el însuşi 
filosof, într-o convorbire cu Syciona şi tiranul Leon al sycionenilor 
spunând că, nici un om nu este înţelept ci numai ZEUL. 

Filosofie se mai numea înainte înţelepciunea şi cel care o 
profesa era numit înţelept pentru a arăta că a ajuns la cel mai înalt 
grad de perfecţiune sufletească, filosof era iubitorul de înţelepciune. 

Această iubire de înţelepciune a fost apoi diversificată în 
iubire faţă de fizică, geometrie, muzică şi alte ştiinţe. 

În secolul trecut Martin Heidegger a încercat să restabilească 
sensul original şi autentic al filosofiei greceşti, concluzionând că 
filosofia coincide cu actul de naştere al propriei noastre istorii, cu 
actul de naştere al epocii prezente a istoriei universale. 

Sursa filosofiei este Mirarea sau ce este Existentul ca existent? 
Filosofia este drumul spre Fiinţa existentului adică către exis-

tent. Fiinţa existentului se sprijină pe existenţiabilitate cea ce este 
substanţa care pentru Platon va fi Ideea iar pentru discipolul său 
Aristotel, Energia.  

Primirea Fiinţei în existent este cel mai important lucru ce se 
poate întâmpla existentului. 

Aşadar expresia philein to sophon nu se reduce la iubirea de 
sophon ci, mai degrabă, înseamnă primirea în Fiinţă a existentului 
sau a Fiinţei de către existent în momentul când filosofează. Desigur, 
începuturile filosofiei ne duc inevitabil către greci spre Aristotel care 
a formulat şi o teză în legătură cu exprimarea ideilor filosofice acor-
dând o maximă importanţă folosirii cuvântului şi al gramaticii. 
Aristotel spune că, trebuie să fii capabil să faci toate distincţiile între 
sensurile cuvintelor, să cunoşti puterea denumirilor şi astfel să te poţi 
apropia de adevăr. 

Iată apare necesitatea folosirii simbolurilor cu o mai mare 
putere de concentrare a denumirilor şi care înglobează mai multe 
semnificaţii decât o propoziţie, iar nevoia de exprimare sintetică ne 
duce inevitabil către matematică spune Wittgenstein. 



 Anton DUMITRIU 

 

173

Începutul filosofiei la vechii greci are drept cauză Mirarea, acela 
care se îndoieşte şi se miră recunoaşte că nu ştie iar mirarea dispare 
odată cu cunoaşterea, cu a crede înainte de a şti. Mirarea este pathos-
pasiune, în Mirare suntem într-o oprire absolut necesară în elaborarea 
principiilor. Mirarea este dispoziţia pentru care Fiinţa se deschide 
existentului şi care este, de fapt, armonizarea Fiinţei cu existentul. 

Este necesar să căutăm sensul cuvintelor Mirare, Începutul şi 
Pasiunea - sentimentul. 

Mirarea poate fi interpretată şi ca miracol în momentul cu-
noaşterii. Începutul filosofiei apare astfel, ca o minune, ca un miracol 
al existentului în faţa Fiinţei care generează lumină în intelectul 
uman iar prin aceasta luminează propria existenţă precum partici-
parea la Fiinţă. 

Revelaţia produsă în existent că el aparţine Fiinţei este marele 
miracol şi arată tocmai că existentul posedă miracolul de a se 
deştepta printr-un şoc luminos, dovada constituind-o gânditorii 
deşteptaţi la filosofie prin această minune. 

Efectul Mirării este oprirea ca geneză a principiului a relevării 
deschiderii existentului spre Fiinţă. Sensul primei filosofii este deci 
principiul formulat ca răspuns la mirare. 

Aristotel spune că, printr-un miracol oamenii de acum şi de la 
început au fost împinşi să filosofeze ca răspuns la mirare care nu este 
altceva decât un miracol al existentului care se redescoperă în Fiinţă. 

Principiul capacităţii omului este miracolul constatării exis-
tenţei lui ca aparţinând Fiinţei universale este experienţa trăită care 
declanşează toată gama de acte filosofice. 

Filosofia acroamatică 
În cultura grecească există două moduri de a face filosofie: 
- Modul deschis sau accesibil tuturor 
- Modul închis accesibil numai unui număr restrâns de iniţiaţi. 
Aristotel este apogeul sistematizării întregii gândiri filosofice, 

profesorul lui Alexandru Macedon a stăpânit şi inventat două feluri 
de a preda ştiinţele sale elevilor săi: 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

174 

- Unul direct sau exoteric. 
- Unul indirect sau acroamatic. 
Modul direct se adresează tuturor şi are în vedere ştiinţe 

generale: retorica, arta conversaţiei şi al ştiinţelor politice. 
Modul indirect sau ezoteric se referă la problemele mai adânci 

şi subtile ale filosofiei care tratează studiul naturii şi domeniul 
dialecticii având ca obiecte de studiu în principal fizica şi chestiuni 
de logică. 

Despre Aristotel cel care a definit esoterismul sau modul 
acroamatic de a transmite cunoştinţele Zeller concluzionează: “Pare 
negreşit că Aristotel şi-a publicat singur numai o parte a scrierilor 
adică şi-a dat osteneală el însuşi pentru răspândirea lor într-un cerc 
mai mare de cititori, alte scrieri dimpotrivă legate de învăţământul 
său oral voiau să fie mai întâi de toate numai scrieri de învăţătură 
pentru uzul elevilor săi. Această concluzie ne apare irefragabilă 
numai că ea ne duce şi la o lămurire în ceea ce priveşte conţinutul 
denumirii de filosofie acroamatică sau ezoterică”. 

Ammonius ne spune mai mult: „denumirea de filosofie acroa-
matică se referă mai ales la calitatea celor cărora le este adresată. 
Scrierile acroamatice sunt destinate celor plini de râvnă şi autentic 
îndreptăţiţi la filosofare.” 

Termenul acroatic sau acroamatic înseamnă auditor în sensul 
a cel ce audiază. 

Deci scrierile acroamatice se adresează unui grup restrâns de 
auditori, de cei ce au auzit glasul magistrului. 

Sunt trei sensuri ale filosofiei acroamatice: 
1. Filosofia acroamatică se exprimă oral pentru un auditor 

iniţiat. 
2. Filosofia acroamatică era destinată unor ascultători care 

recunoşteau autoritatea învăţăturilor magistrului. 
3. Filosofia acroamatică nu se adresa publicului larg, ceea ce 

spunea magistrul nu putea fi înţeles decât de cei care au 
fost învăţaţi să asculte. 



 Anton DUMITRIU 

 

175

Semnificaţiile acroamatice ale filosofiei lui Aristotel se pot 
extinde asupra întregii filosofii greceşti şi pot fi denumite ezoterice 
deci înţelese cu explicaţii din afară. 

Despre şcolile filosofice greceşti putem afirma că toate au la 
bază tehnici de transmiterea a cunoştinţelor venite de la Aristotel. 

Cei ce urmau să fie iniţiaţi trebuiau să aibă calităţi deosebite în 
ceea ce priveşte caracterul, firea şi uşurinţa dea asimila. Discipolul 
urma să fie eliberat de modul de gândire profan pentru a ajunge la 
intelectul pur pentru a putea să primească anumite cunoştinţe cu mare 
prudenţă pentru a nu tulbura schimbarea sensibilă care se produce. 

Aşadar transmiterea doctrinelor platonice necesită o purificare 
desăvârşită împreună cu aspiraţia sinceră spre înălţare. 

Găsim în Republica lui Platon modul de educaţie platoniană a 
discipolilor: 

− Respingerea teoriilor false de orice fel. 
− Compararea senzaţiilor care dau naştere unor contradicţii. 
− Cultivarea ştiinţelor ca un prim pas în lumea ideilor. 
Filosofia greacă avea aşadar o dublă structură internă: stabilea 

o ierarhie a persoanelor. 
În şcolile greceşti de filosofie există o filiaţie internă a filoso-

filor şi filosofiilor o succesiune de la magistru la discipol. 
Şcolile filosofice greceşti nu s-au despărţit de moştenirea 

transmisă de-a lungul veacurilor, toate au rămas credincioase idea-
lului filosofic grecesc antic de perfecţionare a omului, de atingere a 
stării de Semizeu. 

Ştiinţă, teorie şi sistem în filosofie 

Filosofia după Aristotel este ştiinţa principiilor în înţelesul de 
ştiinţă a primelor principii. În filosofia greacă existau trei moduri de 
obţinere a cunoştinţelor: 

− Modul teoretic - direct fără intermediar. 
− Modul epistemic - care implică cunoştinţe teoretice dar şi 

aparatul raţiocinativ şi sensibil. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

176 

− Modul sistematic - care constă din simpla organizare a 
unor date şi cunoştinţe. 

În filosofia greacă posesiunea filosofiei depăşeşte natura 
omenească, „firea omului este împletită cu robia numai Zeul are 
privilegiul de a poseda o asemenea ştiinţă.” (Simonide)  

Astfel filosofia are un caracter divin şi devine metodă de 
perfecţionare spre starea de Zeu. 

 
Ce se înţelege prin episteme?  
Este o construcţie ierarhică de adevăruri ce începe cu un grup 

de principii obţinute în mod teoretic adică direct din care pe cale de 
demonstraţie se obţin celelalte adevăruri. 

Ideea de sistem este numai legată de organizarea cunoştinţelor 
într-un tot organic. 

Rezultă cele trei filosofii care constituie filosofia greacă: 
- Filosofia teoretică. 
- Filosofia epistemică. 
- Filosofia sistematică. 
Filosofia teoretică este cadrul primelor principii detectabile 

direct şi imediat de intelect. 
Filosofia epistemică sau a ştiinţelor porneşte logic de la 

filosofia teoretică  
Filosofia sistematică ierarhizează şi organizează cunoştinţele 

într-un tot unitar. 
Principiul şi acceptarea unor principii este o necesitate a 

gândirii şi a desfăşurării ei. 
Există după Aristotel o obligaţie a gândirii de a accepta prin-

cipii, punctul de oprire care coincide cu cel de plecare. 
După Aristotel problema principiilor are trei aspecte: 
1.  Problema generală a necesităţii logice a principiilor şi 

natura lor. 
2.  Problema posibilităţii cunoaşterii acestor principii şi mo-

dul prin care sunt sesizate. 



 Anton DUMITRIU 

 

177

3.  Problema adaptării unor principii prin enumerarea şi ana-
lizarea conţinutului lor. 

O afirmaţie celebră a lui Aristotel cu care îşi începe Analiticile 
secunde: „Orice cunoştinţă raţională fie învăţătură, fie însuşită, 
derivă întotdeauna din cunoştinţe anterioare.” Pentru ca şirul 
cunoştinţelor să nu ducă la recurenţă infinită trebuie să ne oprim la 
principii care sunt detectate direct fără demonstraţii, principii care 
sunt de origine divină. 

Aşadar pentru Aristotel ca şi pentru întreaga filosofie 
grecească există două moduri de cunoaştere: 

- Mijlocit sau dianoetic datorat gândirii raţiocinative - dianoia. 
- Nemijlocit datorat gândirii nemijlocite - noesis. 
În cunoaştere punctul de oprire este cunoaşterea imediată altfel 

spus primul motor care mişcă totul trebuie să fie nemişcat! 
Fără o cunoaştere nemijlocită nu este posibilă o cunoaştere 

mijlocită. 
Într-o ştiinţă deductibilă există o ordine ireversibilă conform 

căreia nu este posibil ca premisele să devină concluzii sau invers.  
Structura axiomatică a ştiinţei în concepţia lui Aristotel este: 
1. Partea teoretică sau cunoaşterea imediată nemijlocită: 

 a) termeni cunoscuţi prin ei însăşi; 
 b) propoziţii adevărate prin ele însele. 

2. Parea derivată sau cunoaşterea mijlocită: 
 a) termeni definiţi cu ajutorul celor deja cunoscuţi; 
 b) propoziţii demonstrate. 

 3. Metoda de demonstraţie: 
a) silogismul. 

Punctul de plecare al unui raţionament are în vedere: 
1.  Definiţia care arată cea ce este un lucru. 
2.  Axioma sau principiul. 
3.  Teza - principiul imediat al unui silogism. 
4.  Ipoteza - teza care admite existenţa sau nonexistenţa unui 

lucru 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

178 

5.  Postulatul - propoziţie adevărată fără să fie evidentă. 
În concluzie filosofia grecească antică s-a prezentat sub trei 

forme independente: teoretică, epistemică şi sistematică. 
Filosofia teoretică a dispărut la începutul evului mediu iar 

filosofia epistemică este înlocuită de philosophia perenis care nu este 
bazată pe principii teoretice ci pe principii revelate. Căderea 
scolasticii a dus la libertatea filosofiei cu consecinţe asupra modului 
de construcţie a ştiinţelor şi în special a matematicii modelul perfect 
fiind Ethica lui Spinoza, more geometrico demonstrata. 

Astfel filosofia devine speculativă fiecare putând să-şi 
construiască o filosofie proprie cu obligaţia argumentării axiomelor 
şi ideilor primitive. 

După căderea civilizaţiei greceşti filosofia străbate urmă-
toarele etape: 

- filosofia perenis; 
- filosofia speculativă; 
- filosofia sistematică. 

Fiinţa în conceptul filosofiei teoretice 

În concepţia lui Aristotel filosofia este ştiinţa teoretică a 
primelor principii iar substratul purtător a tot ceea ce există atât al 
indivizilor cât şi al principiilor este Fiinţa. 

Astfel gânditorii greci au dat de ultimul substrat al realităţii 
existenţa ca existenţă sau existenţa în sine ens in quantum ens. 

Expresia aristotelică to on heon defineşte Fiinţa ca existenţă 
nederminată şi care este anterioară apariţiei principiilor adică a 
categoriilor, iar ceea ce stârneşte Mirarea este faptul de a exista. 

Filosofia greacă teoretică se va ocupa cu Fiinţa absolută, iar 
ştiinţa care se ocupă cu aceasta trebuie să fie anterioară constituind 
filosofia primară. 

Fiinţa a fost întotdeauna obiectul filosofiei greceşti şi obiectul 
veşnic al tuturor cercetărilor. 



 Anton DUMITRIU 

 

179

Ce este Fiinţa? 
Substanţa primordială denumită physis adică primar, funda-

mental, persistent prin opoziţie cu secundar derivat, tranzitoriu este 
Fiinţa sau fiinţarea însăşi datorită căreia Fiinţa devine observabilă şi 
rămâne observabilă. 

Fiinţa este considerată în concepţia lui Aristotel elementul pri-
mordial este existentul ca existent şi denumită de acesta ousia-esenţă. 

Fiinţa existentului se bazează pe existenţialitate iar prin 
aceasta Platon o denumeşte ousia care determină ideea iar Aristotel o 
denumeşte energia. 

Fiinţa determinată este essenţia ea este veşnică iar consecinţa 
logică a acestei definiri este că nimic nu poate să existe din 
nonexistenţă şi nici nu poate să dispară în nonexistenţă, urmează că 
totul există din existenţă şi dispare în existenţă. Fiinţa este 
considerată întotdeauna ca fiinţă iar calea Fiinţei ne duce la Adevăr. 
Celebra afirmaţie Cuget deci exist duce direct spre Fiinţă căci acelaşi 
lucru este a gândi cu a fi. A gândi spune Parammide este a intra în 
Fiinţă această pătrundere nu ar fi posibilă dacă Fiinţa ar rămâne 
obiect de gândit. 

Gândirea nu este definită de Fiinţă căci nu există nimic în 
afara Fiinţei spune Zeller. 

În concluzie calea adevărului este acea spre Fiinţă este calea 
filosofiei lui Platon şi Aristotel. 

În cele nemateriale există identitatea între factorul gânditor şi 
obiectul gândit, gândind Fiinţa factorul gânditor se identifică cu ea. 

Pe de altă parte, Fiinţa este o existenţă pură şi din acest punct de 
vedere poate fi obiect al filosofiei este punctul de oprire, primul motor. 

Existenţa în sine a Fiinţei este cel mai simplu şi cel mai 
universal obiect al gândirii, ea este existenţa pură este sesizabilă 
imediat de intelectul nostru şi astfel seria de concepte ale intelectului 
are un început. Fiinţa este fondul de susţinere a tuturor conceptelor, 
ea însăşi nefiind un concept. 

Fiinţa este singura care transcede conceptualizările noastre 
astfel că întreaga cunoaştere intelectuală va căpăta un caracter 
ontologic fiind sursa şi fundamentul ei. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

180 

Cum devine Fiinţa pură accesibilă intelectului? 

Cât Fiinţa rămâne inteligibilă asupra ei nu se poate acţiona, 
ea se manifestă ca existenţă în sine dar şi ca esenţă (eidios) ca cea 
ce este şi ceea ce era a fi, singura cale prin care sesizăm o existenţă 
este Logosul. 

Definim forma ca esenţa fiecărui existent şi-l vom numi uni-
versal ca ceea ce există dintotdeauna şi pretutindeni astfel caracterul 
ontologic al universului şi al esenţei este indiscutabil. 

Logosul este calea prin care sesizăm o existenţă şi are mai 
multe semnificaţii: fundament, raţiune sau facultatea de-a gândi şi 
este determinat de esenţa lui, dar esenţa se mai numeşte şi formă care 
încorporează structura şi funcţia existentului. 

Prin formă înţeleg esenţa fiecărui existent afirmă Aristotel, iar 
cea mai generală semnificaţie a esenţei este universalul ca ceea ce 
există dintotdeauna şi pretutindeni, iar universalele sunt obiectele 
ştiinţei care se mai numeşte episteme sau ştiinţa universalelor. 

Relaţia Fiinţă ca fiinţă duce la determinarea Fiinţei din pro-
priile esenţe care fac ca existenţa în sine să fie purtătoare de esenţe 
determinate din forme. 

Ştiinţa universalului la greci nu este altceva decât ştiinţa sau 
teoria ca o cunoaştere directă şi imediată a Fiinţei prin determinările 
ei universale. 

Ştiinţa apodictică este cunoaştere mediată construită prin raţio-
nament silogistic unde principiul silogismului este esenţa. (Aristotel) 

Modurile sub care apare Fiinţa 

Fiinţa întotdeauna nu este predictibilă şi reprezintă astfel punctul 
de oprire, este începutul, sau primul motor nemişcat astfel încât 
principiul deducţiei este nedeductibil iar cel al categoriei acategorial. 

Fiinţa nu poate fi categorie precum Unul şi nici Multiplu nu sunt 
categorii, şi se identifică cu Unul care nu este un gen al existentului. 

Fiinţa este sesizată prin cunoaştere teoretică nemijlocită a 
universalelor iar categoriile sunt cunoscute direct în Fiinţă ca 



 Anton DUMITRIU 

 

181

demnităţi sau strălucire ale ei, de la aceste categorii începe ştiinţa 
mijlocită bazată pe demonstraţie. 

Fiinţa apare sub următoarele moduri: 
1. Esenţa - ceea ce este ceva. 
2. Cantitatea - cât de mare. 
3. Calitatea - cum este alcătuit. 
4. Relaţia - în ce relaţie. 
5. Locul - unde. 
6. Timpul - când. 
7. Situaţia - în ce situaţie. 
8. Posesia - ce are. 
9. Acţiunea - ce face. 
10. Pasiunea - ce suferă. 

Principiile şi legătura cu Fiinţa 
Principiile sunt ale Fiinţei care există în sine şi prin sine nu 

trebuie şi nu pot fi demonstrate, numai restul este demonstrabil. 
Cunoaşterea existenţei şi esenţei principiilor este nemijlocită şi 

nedemonstrativă, altfel spus trebuie cunoscute principiile prime care 
aparţin Fiinţei. 

Fondul acestor principii este specific ontologic ele există în 
sine şi prin sine nu prin demonstraţie. 

Există astfel un principiu primordial: Principiul contradicţiei 
sau principiul tuturor principiilor care spune: Este imposibil ca 
acelaşi lucru să existe şi să nu existe. 

Conform acestui principiu Fiinţa este Adevărul iar Neantul 
este falsul. 

Adevărul şi eroarea implică unire şi separaţie, adevărul 
corespunde realităţii iar eroarea neantului care este un produs al 
intelectului. Nu poate exista în acelaşi timp şi adevăr şi eroare. 

Caracterul veşnic al Fiinţei este acela că nu provine din altă 
Fiinţă, eroarea este posibilă când există dubii asupra modului de 
percepere a universalelor. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

182 

Realitatea rezultă din jocul a doi factori: materia şi forma sau 
esenţa şi potenţa. Materia este posibilitatea de a deveni aceasta sau 
acela. 

Forma este cea ce face ca posibilitatea să se realizeze. 
Conceptele de Materie şi Formă sunt specifice gândirii umane 

,iar din conjugarea formei cu materia rezultă întreaga devenire a 
realităţii în planul intelectului. 

Sufletul este Formă în raport cu corpul dar este materie în 
raport cu inteligenţa. 

În realitate Forma este încorporată materiei este informaţia 
pură ce parvine odată cu materia. 

Cea ce se satisface singur şi nu mai presupune nimic este 
Binele iar sursa erorilor este phatosul atunci când intelectul suferă. 

Gândirea gândirii este Fiinţa purtătoare de esenţe care are 
astfel un caracter divin, iar gândirea cea mai pură are ca obiect 
Binele atunci când sunt armonizate intelectul cu inteligibilul şi care 
în final devin identice. 

Principiul ştiinţei este intelectul activ care este o altă facultate 
de a cunoaşte adevărul prin cunoaşterea principiului şi care nu este 
altceva decât realizarea în act al principiului. 

Realizarea Fiinţei 

Am văzut că obiectul filosofiei greceşti este Fiinţa ca fiinţă. 
Cum ajunge intelectul uman la Fiinţă? 
Pe deoparte se află Fiinţa purtătoare de esenţe, de universaluri 

iar, pe de altă parte, intelectul uman nous-ul, filosofia greacă 
identifică Fiinţa cu intelectul pentru că pur şi simplu intelectul 
identifică Fiinţa prin esenţele ei, „căci acelaşi lucru este a cunoaşte, 
cu a fi” (Aristotel) 

Astfel cunoaşterea are un caracter ontologic ea este a 
universalelor, dar un universal-esenţă se opreşte la categorii astfel 
încât este determinată o ierarhie a esenţelor care formează o serie de 
stări multiple ale existenţei. 



 Anton DUMITRIU 

 

183

Cunoaşterea universalului este categorială şi poate avea două 
aspecte: de a fi în mai mulţi inesse sau despre mai mulţi digitur. 

Aşadar: 
− cunoaşterea este ierarhică deoarece obiectul ei universalul 

este ierarhizat; 
− cunoaşterea este predictivă specific categorială. 
− cunoaşterea este ontologică sesizează în universal însăşi 

fiinţa care este acategorială. 
Filosofia modernă a ales cale digitur sau a se vorbi despre, a 

vorbi despre lume, despre om, despre univers. 
Scopul ştiinţei teoretice este adevărul iar a celei practice este 

aplicarea lui, în lumina acestei afirmaţii Fiinţa este Adevărul iar 
Neantul este Falsul. 

Katharsis sau purificarea 

Modul de receptare a realităţii prin intelectul pasiv este 
spontan fără ca cel ce o recepţionează să facă vreun efort, simţurile 
sale funcţionează spontan fără a fi provocate, în aceste condiţii 
formarea ideilor şi exprimarea lor raţională în universul limbajului se 
face de la sine. Acest tip de receptare este specifică mai cu seamă în 
timpul primei copilării a omului. 

În ceea ce priveşte intelectul activ creator el poate funcţiona 
uneori spontan dar pentru al putea determina să intre în Fiinţă să 
devină chiar însăşi Fiinţa, intelectul trebuie să fie pregătit. Ideea de 
pregătire metodică în vederea realizării Fiinţei este prezentă în toate 
şcolile antice greceşti. 

Ideea de pregătire în vederea declanşării actului noetic-poietic 
care ridică efectiv fiinţa umană pe una din stările Fiinţei porneşte de 
la concepţia că: adevărul nu este un lucru care zace abandonat1 

Deci adevărul nu trebuie căutat, el există pentru intelect numai 
în momentul realizării lui. 

                                                 
1 Synesius Dion, 52C în Pathologia Grecae, t66, p. 114. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

184 

Este necesară o preparare a intelectului (Platon) pentru a săvârşi 
actul noetic care-l ajută pe om să depăşească lumea aparenţelor şi să 
intre în lumea ideilor, a Fiinţei. Mitul peşterii din Republica lui Platon 
care sugerează plastic că este necesar un timp de adaptare de la 
întunericul peşterii la lumina de afară, care fiind prea puternică pentru 
cel adaptat la întuneric, acesta din urmă nu va distinge obiectele fiind 
orbit de strălucire, aşa şi în lumea ideilor trebuie un timp de adaptare, 
de pregătire pentru a sesiza lumea reală, adevărul. 

Aristotel vorbeşte de ultimul act al realizării Fiinţei, că se 
petrece atunci când gândirea se gândeşte pe sine şi devine în act 
însăşi Fiinţa ca Fiinţă. 

După Platon această pregătire constă în cultivarea ştiinţelor, a 
aritmeticii, a geometriei, muzicii, astronomiei etc., ca un prim pas 
pentru deşteptarea reminiscenţei a ideilor primare care sunt necesare 
realizării Fiinţei. Filosofia se poate face cu o putere dobândită printr-
un efort susţinut. 

Ţelul final este atingerea adevărului pur act care nu se poate 
înfăptui decât de cei care graţie raţionamentului au depăşit tot cea ce 
este opinie, tot ceea ce este amestecat şi diversificat. 

În doctrinele iniţiatice există o adevărată preparaţie pentru 
atingerea scopului final, care este şi aceea de a ajunge la treapta de 
fericire supremă exprimată prin atingerea stării de zeu. 

Idealul realizării Fiinţei este în filosofia greacă un fapt posibil 
datorită identităţii funciare între zeu şi om exprimată prin intermediul 
Logosului sau în termeni pur filosofici prin identitatea nous-ului cu 
Fiinţa ca fiinţă. 

Preparaţia propusă de filosofia greacă pentru atingerea acestui 
ideal este graduală, transpusă în limbaj filosofic din limbajul profan 
se deosebesc trei tipuri de iniţieri: 

1. iniţierea în micile mistere sau purificarea; 
2. iniţierea în marile mistere sau atingerea stării de om perfect; 
3. iniţierea sau epoptia – identificarea cu Unul. 
Prima fază a iniţierii constituie purificarea care după pita-

goricieni se realiza prin muzică ca metodă de purificare a sufletului. 
Ideea de purificare sau katharsisul este prezentă şi în teoria 



 Anton DUMITRIU 

 

185

aristotelică de pregătire pentru atingerea stării de contemplaţie a ade-
vărului pur, indicând purificarea ca o condiţie expresă a dezvoltării 
spirituale a omului. 

Iată ce spune Aristotel în acest sens: „Unii oameni aflaţi sub 
imperiul unei furii devine când ascultă muzică sacră, cu arii ce 
alungă delirul din suflet, sunt pătrunşi de un calm asemănător unei 
vindecări şi purificări pentru suflet”2 

Pe de altă parte, Aristotel găseşte că şi tragedia, care dezvoltă 
sentimente de milă, teamă şi frică, la fel ca şi muzica, operează ca o 
purificare deşi poate dezvolta şi alte sentimente. 

De fapt, problema omului este că, este supus sentimentelor 
care-i perturbă raţionalitatea dar şi lipsa sentimentelor nu garantează 
deloc creşterea în spiritualitate. 

Aşadar, tratarea temperamentului mai mult sau mai puţin prin 
metoda declanşării puternic emoţionale precum şi prin declanşarea 
entuziasmului provocat de muzică şi dansuri rituale este metoda 
propusă de filosofia antică grecească pentru purificare, realizându-se 
astfel prima treaptă a realizării filosofice. 

Din această perspectivă Platon împarte educaţia în două părţi:  
−  educaţia fizică care se mai numeşte şi gimnastică – se 

referă la sănătatea corpului; 
−  educaţia sufletului care se realizează prin muzică în sensul 

larg de cultivare a artelor reprezentate de muze.  
Poezia la vechii greci era cântată este şi sensul dat purificării 

sufletului prin poezie. 
Nevoia de exprimare sintetică prin metafore, simboluri este 

generată de frământările sufletului în raport cu realitatea pe care nu o 
înţelege, poezia este strigătul sufletului pentru a se afirma la urma 
urmelor ca Fiinţă. Deosebim trei grade ale pregătirii iniţiatice: 

− purificarea sau katharsis; 
− perfecţia umană; 
− perfecţia divină sau ultimă. 

                                                 
2 Politica VII. 7. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

186 

Sufletul trebuie să fie degajat de orice formă pentru ca nimic 
să nu-l împiedice să fie luminat de natura primă, astfel el se va putea 
întoarce şi va privi în el însăşi va deveni Fiinţa ca fiinţă. 

Iată ce înseamnă katharsis: purificarea de orice formă inteli-
gibilă (categorială) de frumos chiar de virtute şi atingerea celei mai 
înalte frumuseţi a celei mai înalte virtuţi acea de a se identifica cu 
Fiinţa purtătoare de Adevăr, de Frumos şi de Bine. 

Sophos şi philosophos  
 Sophos sau înţelept în accepţiunea lui Pitagora este numai 

atributul Zeului: „Numai Zeul este înţelept iar filosoful nu este decât 
iubitorul înţeleptului”. Afirmaţia este foarte pertinentă deoarece 
delimitează clar putinţa omenească faţă de divinitate acea că ade-
vărul este cu totul al divinităţii, iar omul este supus erorii. Caracterul 
robit de vicii al omului îl depărtă de starea de Zeu dar sugerează şi 
metoda de eliberare acea de a scăpa de viciile de orice fel. 

Din această perspectivă omul poate să se apropie de starea de 
înţelept dacă şi-a realizat o personalitate morală plină de virtuţi care-l 
îndepărtează de sophisme şi judecăţi false. Putem spune astfel că, 
Sophos însemnă în interpretarea Philosophiei mirabilis acela că 
răspândeşte lumina sau poartă lumina. Cel ce poartă lumina sesizează 
universalul dar universalul fiind una din determinările Fiinţei şi 
anume ceea ce este pretutindeni şi întotdeauna purtătorul de lumină 
sau sophos realizând una din stările multiple ale Fiinţei este însăşi 
Fiinţa ca fiinţă stare în care filosoful poate ajunge la stare de Zeu cel 
care cunoaşte Adevărul. 

În concepţia lui Aristotel intelectul activ este posibilitatea pură 
de a fi universal-esenţă, adevăr sau revelatorul său lumina ca element 
primordial de identificare, relevare a Adevărului, astfel se creează 
posibilitatea de identificare a intelectului activ cu universalul-esenţă 
este identitatea dintre a şti cu a fi. 

Dar universalul-esenţă există pretutindeni şi dintotdeauna deci 
are un caracter etern prin urmare intelectul activ atinge o stare a 
Fiinţei realizând în acelaşi timp şi caracterul sau de eternitate de 
veşnicie sau nemurire. 



 Anton DUMITRIU 

 

187

După Aristotel cuvântul Fiinţă este potenţă şi act sau realitate3 
Principiile aparţin Fiinţei ca fiinţă deci sunt eterne ca Fiinţa şi 

aplicând principiul contradicţiei ne dăm seama că Fiinţa există 
indiferent dacă lumea există sau nu există. 

Când intelectul activ devine un act pur gândirea care se 
gândeşte pe sine devine realitate a Fiinţei şi prin ea eternitatea pură, 
având aspectul de a cunoaşte de a fi de a stăpâni, actul de cunoaştere 
devenind astfel un proces de dominare şi de stăpânire. 

Fiinţa descoperită este astfel stăpânită de cel care a realizat-o 
în ea şi în toate manifestările ei, regăsim astfel imediat aforismul 
celebru parmendian: „Căci acelaşi lucru este a gândi şi a fi sau 
acelaşi lucru este a gândi cu a fi şi a stăpâni”. 

Aşa am ajuns la philosophia mirabilis adică actul filosofic este 
un miracol şi se naşte din mirare, iar tensiunea mirării menţine actul 
filosofic. Începutul filosofiei este declanşat de un miracol al relevării 
adevărului exprimat de intelectul activ în faţa realităţii. Când omul 
devine un sophos un înţelept el realizează una din treptele Fiinţei 
devenind el însuşi un universal al Fiinţei, în el se produce o 
schimbare de stare faţă de lume, modificându-i statutul ontologic iar 
aceasta este un adevărat miracol. 

Miracolul pe care l-a săvârşit astfel inteligenţa umană urcă 
omul pe culmea Fiinţei capabilă să producă miracole, sophos în 
această calitate este fenomen revelator adică lumină iar filosofia 
teoretică devine philosophia mirabilis o filosofie a mirării în planul 
cunoaşterii despre şi filosofia mirării în planul cunoaşterii în. 

Cuvântul sophos în accepţiunea filosofiei greceşti antice este 
purtătorul de lumină purtătorul de adevăr cel care a realizat Fiinţa în 
acest sens Philosophia mirabilis se desfăşoară astfel în trei cicluri: 

1. Ciclul cunoaşterii teoretice sau realizarea omului sophos 
care este în ultimă instanţă realizarea stării de Zeu. 

2. Ciclul de tranziţie când se vorbeşte despre sophos – este 
cunoscut de puţini şi se caracterizează prin acea că atunci 
apar scrierile filosofice. 

                                                 
3 Ibidem IV, 5, 1009a. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

188 

3. Ciclul filosofiei epistemice care plecând de la filosofia 
teoretică dezvoltă principii şi teorii. 

4. Ciclul filosofiei sistematice care sintetizează principiile 
dezvoltă infrastructura cunoaşterii. 

Philosophia mirabilis conduce către realizarea unei stări a 
Fiinţei cu atingerea stării de zeu dar această stare ne conduce nu spre 
lumea de afară ci în lumea dinăuntru spune Heraclid urmând într-un 
fel deviza de la Delphi: „cunoaşte-te pe tine însuţi”, iar principiul 
este că sufletul trebuie cunoscut, la propriu. 

Calea sophos-ului Hraclidian este cunoaşterea sufletului, a 
Sinelui, sufletul trebuie sondat iar ceea ce este propriu sufletului este 
logosul care-i face legătura cu raţiunea, cu intelectul. 



HOMO UNIVERSALIS  
ÎN OPERA LUI ANTON DUMITRIU 

Ion RUSU 
 

 
 

deea de Fiinţă Umană perfectă a preocupat toate filozofiile 
lumii, acest concept integrându-se în tot cea ce ştim sau 

vrem să ştim despre acest mare miracol al lumii materiale: omul-
materie care se cunoaşte pe sine. 

Diversele culturi umane au tratat acest concept diferit, dar 
esenţa a fost întotdeauna aceiaşi aceea că omul perfect ca concept 
poate exista. Dacă filozofia europeană porneşte de la necesitatea 
existenţei omului perfect ca principiu filozofic celelalte culturi mai 
ales cele orientale descriu “omul ideatic” sau “omul veritabil” ca 
fiind sigur posibil. 

În cultura indiană omul perfect apare ca omul eliberat, în 
cultura ebraică ca omul suprem iar în cultura greacă ca omul lumină 
sau sofos purtătorul de lumină precum sfântul din civilizaţia creştină 
sau aşa cum vom vedea mai departe omul divin despărţit de eul 
suprapus (Descartes). 

Deoarece conceptul de om a fost diferit devenit în culturile 
lumii şi definirea omului perfect are o mare varietate în aceste 
culturi. Europenii au fost axiomatici au căutat să demonstreze prin 
reducere la cea mai mică “cărămidă” edificiul, cea ce a dus la 
pierderea esenţei întregului care, în acest caz, este omul şi care nu 
poate fi redus la componentele corpului ca orice obiect oarecare, 
producând astfel inevitabil diminuarea personalităţii umane.  

Pentru regăsirea conceptului de om perfect trebuie pornit de la 
om ca ansamblu, de la esenţa existenţei sale - cine este? 

I 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

190 

Luciditatea necesară analizei fiinţei umane trebuie să genereze 
analiza gânditorului care este chiar obiectul gândirii cea ce a sedus 
multe minţi luminate în tentativa lor de a descrie perfecţiunea umană. 

Immanuel Kant spunea: ”Acela care spune ca Dumnezeu 
exista spune mai mult decât ştie, acela care spune contrariu face la 
fel” Aşadar filozofii spun întotdeauna mai mult decât ştiu dar 
Adevărul nu are nevoie de pledoarie el este criteriul a cea ce există 
şi acelor ce nu există. Ca şi lumina care se arată pe ea însăşi şi prin 
ea întunericul tot astfel adevărul este criteriu pentru el şi pentru 
eroare”. Spinoza-Etica, II 43 Scholium. 

Anton Dumitriu în cercetarea sa de a găsi homo universalis s-a 
sprijinit pe lucrările a doi mari filozofi ai umanităţii Aristotel şi 
Descartes, primul care a jalonat gândirea omenească iar cel de-al 
doilea prin propunerea unor metode de investigare filozofică. 

Ideea lui Descartes de a uni multitudinea de filozofii care nu 
de puţine ori erau contrare pe Anton Dumitriu l-a preocupat în 
măsura în care găsea un factor comun acestor filozofii cea ce le 
uneşte şi nu cea ce le desparte. 

Astfel găseşte destul de repede că modul de exprimare a 
ideilor a dus de multe ori la diferenţierea teoriilor filozofice deci gra-
matica este foarte importantă altfel spus varietatea rezultă din varie-
tatea modului de exprimare al ideilor. Apare deci necesară o restruc-
turare pe baze axiomatice, model preluat de la geometrie, a găsirii 
unui început pentru a scăpa de recurenţă care nu ducea la nimic. 

Aceşti filozofi care au adoptat astfel de metode de elaborare a 
conceptelor sau numit cartezieni, ei îşi lansau conceptele într-un 
spaţiu finit care să aibă un început unanim acceptat. 

Nevoia de restructurare a conceptelor s-a concretizat în pro-
iectul lui Leibniz de ierarhizare a ştiinţelor necesare pentru elabo-
rarea unui concept, aşa-numitul Opus Magnum: 

Prima ştiinţă: Gramatica universală 
A doua ştiinţă: Logica 
A treia ştiinţă: Mnemonica şi topica (arta de a învăţa) 
A patra ştiinţă: Arta formulelor (matematica universală) 



 Anton DUMITRIU 

 

191

Apoi ştiinţele cognitive: Aritmetica, Geometria, Mecanica, 
Poeografia (calitatea fizică a corpurilor). 

Homeografia (clasificarea corpurilor în diverse specii), Cos-
mografia, Idografia (clasificarea speciilor de animale şi vegetale), 
Ştiinţa morală, Geopolitica (ştiinţa relaţiilor omului cu pământul) şi 
Teologia naturală (metafizica). 

Iată că lucrurile se complică, dar încercarea lui Leibnitz de 
structurare şi elaborare a unor concepte filozofice, de înfăptuire a unor 
metode universale de elaborare şi cercetare a contribuit la inducerea 
ideii că trebuie stabilit în elaborarea oricărui concept a unui început. 

Varietatea conceptelor derivă şi din faptul că este mult mai 
lesne de cercetat lumea sensibilă exterioară determinată de cele cinci 
simţuri decât lumea interioară determinată de intelect prin introspecţie. 
S-a căzut astfel de acord că reflectarea realităţii de către cele cinci 
simţuri se poate baza pe o corectă receptare dacă elemental subiectiv 
care intervine în interpretare este minim, dar existenţa acestei 
subiectivităţi a dus la veşnice dispute privind metodele de interpretare. 

 Necesitatea eliminării elementului subiectiv în cercetarea 
realităţii a dus la apariţia unor metode foarte disputate de debranşare 
spirituală faţă de matricea impusă gândirii pure, precum meditaţia, 
uitarea a tot ce ştii pentru a nu altera reflectarea lumii exterioare în 
timp ce lumea interioară rămânea un tărâm ascuns puţin cercetat 
tocmai din cauza lumii exterioare tot mai seducătoare prin modul de 
manifestare. Apare aşadar ideea de Logică pură sau Logică teoretică 
idee dezvoltată de Husserl filozof al secolului XX, potrivit căruia 
orice act de cunoaştere are trei aspecte: relaţia psihologică dintre 
reprezentări, relaţiile dintre lucruri aşa cum apare în ştiinţă şi relaţia 
logică între idei teoretice. Merită amintit filozoful şi gânditorul 
Martin Heidegger care afirmă că filozofia este un mod de a spune 
mai precis o modalitate privilegiată de a spune adăugând că acest 
mod de a spune este şi un mod de a răspunde. 

Cercetarea realităţii a dus la nenumărate obiecţii privind 
veridicitatea celor văzute de către cele cinci simţuri apare ca posibilă 
îndoială, dar nu îndoiala scepticilor care se îndoiesc de orice adică de 
propria îndoială, astfel pronunţând propoziţia - Eu mă îndoiesc Ego 
dubito, cu referire la tot această propoziţie capătă un sens paradoxal 
devenind imposibil de exprimat. Ne aflăm în cazul paradoxului 
mincinosului care nu poate afirma că minte deoarece se îndoieşte! 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

192 

Prin urmare începutul unei teorii ar trebui să provină tot din neantul 
cunoaşterii de unde s-ar naşte realitatea. De altfel Descartes afirmă: o 
concluzie a unui raţionament nu poate fi mai tare decât premisele, iar 
premisele sunt principii sau propoziţii prime, de la care, pe cale de 
analiză şi demonstraţie se obţin alte idei şi alte propoziţii. Vechii 
filozofi greci ne spune Aristotel au luat ca principii elemente ale 
manifestării materiei: apa, focul, pământul şi aerul. Acest mod atât 
de necesar gândirii noastre de a găsi un început pentru orice teorie 
poate fi regăsit în toate filozofiile lumii nu numai în cea grecească. 
Problema care se pune este aceea a naturii acestor principii, de unde 
începe totul şi care nu au un început, Aristotel găseşte trei înţelesuri 
ale ideii de principiu: 1 - început, origine; 2 - punct de plecare, capăt, 
extremitate şi 3 - comandă, autoritate, putere. Heidegger afirmă că 
principiul este fără principiu şi ajunge la concluzia că libertatea este 
esenţa ultimă a adevărului, dar că ea însăşi nu are o esenţă, este origi-
nea expunerii. Totuşi această teorie nu are claritatea lui Aristotel care 
arată că există patru principii: materia sau substratul, o formă, o 
cauză motrică şi un scop care se reduc la două: materia şi forma. 
Forma în accepţiunea Stagiritului era cea ce dădea suflet materiei 
deci materia şi forma coexistă. La extrem forma pură este despărţită 
de materie şi este asimilată energiei pure primordiale aflată în afara 
spaţiului şi timpului sau absolutul în sensul de dezlegat sau desfăcut 
de materie. Deci primele principii au o stare în afară de timp şi spaţiu 
cu alte cuvinte sunt eterne şi în sine absolute. În concepţia lui 
Aristotel nu există cunoaştere fără principii iar principiile sunt 
nemijlocite adică sunt cunoscute prin ele însele, evidenţa lor nu cere 
demonstraţie. Facultatea de a cunoaşte direct principiile o are inte-
lectul, inteligenţa prin el luăm contact cu realitatea şi cu principiile 
ei. Adevărul exact, spune Aristotel, nu poate fi cunoscut decât prin 
două căi, intelectul activ şi ştiinţa, unde principiile ştiinţei sunt 
cunoscute prin intelectul intuitiv care devine principiul principiului 
ştiinţei. Am văzut că orice lucru este format din materie şi formă, 
prima fiind potenţa lucrului iar cealaltă factorul causal, crator, apli-
când acest concept intelectului vom putea afirma că este capabil să 
devină toate lucrurile, iar pe de altă parte activ capabil de a le 
produce pe toate. Acest intelect este inefabil, nemuritor, absolut. 
Realitatea intelectului se manifestă numai în activitate în afară de 
aceasta nefiind decât posibilitatea gândirii şi nimic altceva. 



 Anton DUMITRIU 

 

193

Aşadar există o facultate superioară de cunoaştere, care apar-
ţine intelectului activ şi care produce o sesizare imediată a inteligi-
bilului fără posibilitate de îndoială. Dar intelectul, fiind inteligibil, 
poate deveni el însuşi un obiect al gândirii sesizabil direct, deci se 
poate gândi pe sine. Aristotel spune: aceea că, în cele nemateriale 
este identitate între factorul gânditor şi factorul gândit. Există o 
cunoaştere nemijlocită, direct şi imediată, o sesizare a inteligibilului 
până la identificarea gândirii cu el. Această facultate a intelectului 
Aristotel o defineşte ca divină, adică nemuritoare. Natura intelectului 
este deci absolută. Omul prin intelectul său este o fiinţă care participă 
la absolut. Merită în acest sens să ne amintim un text din Kabbală: 
Logosul este etern, dar el s-a manifestat pentru prima dată când 
materia a fost creată. Mai înainte enigmaticul Infinit îşi manifesta 
omniprezenţa sa prin gândire. Logosul exista înaintea materiei sub 
forma gândirii. Aşa încep şi expunerile biblice: La început a fost 
cuvântul dar cuvânt înseamnă şi raţiune astfel o traducere a textului 
latin ar fi următoarea: În principiu era inteligenţa (raţiunea) şi 
Raţiunea aparţinea divinităţii, şi Raţiunea era absolutul. Această 
Raţiune aparţinea în principiu divinităţii. Toate s-au făcut prin 
această Raţiune şi fără ea nimic nu s-a făcut din cea ce s-a făcut. 
Aşadar raţiunea este principiul a tot ce s-a făcut, şi fiind identică cu 
divinitatea, ea este absolutul. 

Omul are două feţe: una individuală accesibilă simţurilor, alta 
de natură principială, accesibilă prin natura intelectului. Teza este a 
lui Aristotel care a deosebit individualul de universal ca şi 
cunoaşterea sensibilă de cunoaşterea prin intermediul intelectului. 
Cunoaşterea sensibilă construieşte Eul individualitatea pe când 
cunoaşterea prin intermediul intelectului duce la cunoaşterea Sinelui 
parte indestructibilă a fiinţei umane partea sa universală, astfel am 
putea afirma că fiinţa umană are două parţi: omul individual şi omul 
universal (homo universalis). 

 
În loc de concluzii 

Începutul epocii moderne a filozofiei a fost odată cu apariţia 
celebrului Discours de la methode al lui Descartes(1637) unde 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

194 

gânditorul francez caută punctual de origine de unde ar trebui să 
plece orice construcţie conceptuală. Descoperindu-se pe sine ca 
gândire, Descartes a atins punctul care nu mai depinde de nimic. 
Mintea omenească este capabilă de certitudini dintre care prima 
certitudine este cugetarea sau gândirea. Marea descoperire a lui 
Descartes constă din trei observaţii care nu rezultă din deducţii şi 
sunt sezizate direct: 1. cugetarea, eu gândesc constatare absolută; 2. 
eu fiinţă gânditoare sunt capabilă de certitudini; 3. aceste certitudini 
sunt obţinute de mine prin intuiţie nemijlocită, prin cunoaştere direc-
tă. Aceste trei observaţii se restrâng în următoarea formulare: cogito 
ergo sum sau gândesc deci exist. Faptul în sine de a gândi conţine 
existenţa subiectului gânditor, iar prin existenţă am ieşit afară unde 
este lumea universală. Aşadar planul conştiinţei de sine este conţinut 
de planul conştiinţei universale. Astfel ideea existenţei lui Dumnezeu 
apare absolut necesară pentru eliminarea iluziei, Dumnezeu 
susţinând cele două planuri existenţiale. Argumentaţia lui Descartes 
în acest sens este: Eu fiinţă imperfectă am ideea unei fiinţe perfecte, 
deci o fiinţă care ar avea propria existenţă, aşa încât dacă nu ar 
exista i-ar fi ştirbită perfecţiunea şi cum noi avem ideea unei fiinţe 
perfecte, urmează că această fiinţă există. Astfel Descartes face cea 
mai mare descoperire care a făcut-o gândirea omenească: s-a 
descoperit pe sine ca principiu. Astfel el descoperă relaţia sinelui cu 
lumea exterioară, cu universalitatea, cu Divinitatea. Descartes 
descoperă subiectul pur şi absolut ego cogito transcendental care ar fi 
începutul pentru orice filozofie, Principiul tuturor principiilor. 
Conştiinţa noastră ne luminează din interior şi dă formă şi culoare 
lucrurilor din afara noastră Sfântul Augustin spune: Nu ieşi în afară 
întoarce-te spre tine în omul interior se află adevărul şi treci dincolo 
de tine. Fără conştiinţă gânditoare n-ar exista nimic iar Universul 
dacă există n-ar şti că există! 

 



SOPHOS1, PURTĂTORUL  
DE ADEVĂR ŞI NEUITARE 

Ahile Z. VERESCU 
 

 
umeroasele trimiteri la înţelepciune, ca atribut divin, pe 
care le găsim în toate scrierile sacre, conduc la concluzia 

că tradiţia primordială a acordat, din totdeauna, o atenţie cu totul 
specială conceptului în cauză. În Zohar, de pildă, transformarea 
Neantului în Fiinţă este exprimată simbolic printr-un punct situat în 
centrul universului care se identifică cu Hokhmah2 sau în traducere, 
„Înţelepciunea lui Dumnezeu”3. În ritualul masonic modern, pentru 
admiterea în Camera de mijloc, companionul, ca maestru în devenire, 
este poziţionat simbolic, precum însuşi Hiram Abif, „...între echer şi 
compas” sau, altfel spus, „…în centrul cercului” indicând astfel 
situarea sa în echilibru şi în armonie în raport cu contrariile şi 
Legea4, dar şi opţiunea acestuia, irevocabilă, pentru moderaţie şi 
măsură în toate. 

La rându-i, iniţiatul hindus îşi reprezintă omul sau micro-
cosmosul, ca fiind un ansamblu unitar şi coerent compus din şapte 
module / principii / planuri diferite şi interdependente. Cel de-al 
doilea plan în ordinea descrescătoare este Buddhi adică înţelepciunea 
sau ansamblu de elemente spirituale superioare, semnificând o inte-
ligenţă naturală născută din unirea minţii cu inima. Buddhi vede 
                                                 
1 Înţelept, în limba greacă. 
2 Al doilea sefirot, cel dintre Keter (Coroana sau Spiritul lui Dumnezeu) şi 

Binah (Inteligenţa / Înţelegerea), şi împreună alcătuind triada superioară a 
arborelui sefirotic. 

3 Eliade, M. Istoria credinţelor şi ideilor religioase, Editura ştiinţifică şi 
enciclopedică, Bucureşti, 1988, p. 180 

4 Ansamblul legilor universale ce acţionează inexorabil şi etern. 

N 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

196 

Întregul (viziune holistică) urmare mecanismului de cunoaştere reve-
lată şi presupune o înţelegerea profundă a fenomenelor din univers, o 
vastă acumulare de cunoştinţe şi experienţă umană, trăire în con-
cordanţă deplină cu legile universului, în pace, armonie şi echilibru. 

În traducere liberă, conotaţia cea mai profundă care se atribuie 
titulaturii Dalai-Lama este aceea de „ocean de înţelepciune”. Se 
subliniază astfel, printr-o sintagmă ce lasă să se întrevadă un respect 
fără margini, importanţa personajului aflat în piscul cel mai înalt al 
spiritualităţii tibetane şi, totodată, în centrul acesteia. 

În 1988, Hugh Schonfield a descoperit cheia cifrului5 utilizat de 
esenieni, în urmă cu două milenii, pentru a codifica numele perso-
najelor consemnate în manuscrisele qumraniene. Aplicând această 
cheie scrierilor rămase de la templieri şi celor masonice, apropiate de 
timpurile noastre, s-a constatat că toate aceste înscrisuri pot fi uşor 
decriptate şi înţelese întrucât ele sunt, oarecum, identic codificate. 
Între altele s-a putut stabili cu certitudine că celebrul nume Baphomet, 
al misteriosului idol venerat de templieri, înseamnă, pur şi simplu, 
Sophia6. Cu alte cuvinte, aceşti proto-masoni, cavalerii templieri, se 
închinau înţelepciunii ca splendidă însuşire dumnezeiască spre care şi 
astăzi năzuieşte orice căutător întru desăvârşirea spirituală. 

Interesul major dovedit pentru problematica înţelepciunii în 
toate culturile şi religiile lumii trebuie să ne dea de gândit mai ales că 
tradiţia primordială şi, deopotrivă, doctrina metafizică aşează la loc 
de cinste preocupările privind înţelepţirea omului prin gând, prin 
vorbă şi îndeosebi, prin fapta sa. Cu toate acestea, nu există încă o 
„sophiologie”, o ştiinţă de sine stătătoare care să definească şi să stu-
dieze înţelepciunea pentru a i se identifica atributele şi a se determina 
evoluţia sistematică a discipolului către lumină armonie şi echilibru. 
Singurul drum spre un astfel de pisc, ascuns în mod fatal celor mulţi 
şi neavizaţi, este indicat cu repere subtile şi uneori dificil de observat 
doar de către o călăuză spirituală autentică, geronda, avva, părintele 
duhovnicesc cum i se spunea în vechime. 

                                                 
5 Acest cifru se intitulează codul „Atbash”. 
6 Knight, C. & Lomas, R., Secretul lui Hiram, Editura Aquila `93, Oradea, 

2002, p. 221. 



 Anton DUMITRIU 

 

197

Civilizaţia europeană are şi ea o relaţie specială cu înţelepciu-
nea. Cele mai vechi izvoare scrise conduc, îndeosebi, la filozofia an-
tică elenă de la care, mai apoi, s-au inspirat toate celelalte curentele 
şi orientările care în anumite perioade au făcut vogă în lumea 
intelighenţiei bătrânului continent. În acest context, Pitagora spune 
despre sine că nu este un „înţelept”, în adevăratul sens al cuvântului, 
ci doar „un iubitor de înţelepciune”7. Întărind cele afirmate, el a 
argumentat că, de fapt, „... nici un om nu este înţelept, ci doar zeul” 
şi, mai departe, că, în perioada anterioară lui, „filosofia” era 
denumită cu termenul de „înţelepciune” iar cel care o profesa, pentru 
că a putut demonstra că vede clar lucrurile şi că a atins maximum de 
elevare spirituală, era numit înţelept, sofos. Aşadar, filosoful antic nu 
era decât un aspirant întru înţelepciune, un căutător asiduu aflat încă 
pe poteca ce urcă anevoios spre piscul celest al consacrării, similar 
cu companionul modern din masonerie.  

Din aceste precizări deducem că termenul philosophia este un 
derivat de la sophos şi, prin urmare, acest cuvânt trebuie analizat cu 
toată atenţia pentru a ne da seama ce a însemnat apoi iubirea de 
sophia8. Pentru Pitagora, înţelept era doar zeul, iar el, personal, nu 
considera că ar fi atins această stare ultimă, identificată cu starea su-
premă. De aceea a utilizat el cuvântul philosophos, pentru a desemna 
că doar tinde sârguincios, aspiră către un asemenea ideal. Heraclit 
spune explicit că sophos este doar zeul, în acelaşi timp, el menţio-
nează că zeul vrea şi, poate, nu vrea acest nume: „Numai înţeleptul 
este unul. El vrea şi nu vrea să fie numit cu numele de zeu.” 

În marea lor majoritate, istoricii filosofiei s-au ocupat în spe-
cial de sensul originar al cuvântului „filosofie”, descompunându-l 
etimiologic şi găsindu-i semnificaţia compusă, aceea de „iubire de 
înţelepciune”. Inclusiv Heidegger procedează astfel, pornind tot de la 
componentele cuvântului respectiv: philein a iubi şi sophia – 
înţelepciune. Philein mai înseamnă, de asemenea, la propriu, „a 
primi ca pe un oaspete” iar, la figurat, „a primi o revelaţie” în 
sensul de „a i se arăta cuiva ceva”, ne spune cu autoritate Anton 

                                                 
7 Philosophos 
8 Călăuzindu-ne după spusele lui Aristotel şi anume că, „cine ştie să 

deosebească sensurile cuvintelor este foarte aproape de adevăr”, trebuie 
deci să ne concentrăm asupra cuvântului sophos. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

198 

Dumitriu. De regulă, acest din urmă sens nu este luat în consideraţie 
de către etimologii neiniţiaţi şi, de aceea, este pierdut din vedere 
tocmai înţelesul cel mai profund care i s-a acordat termenului, de 
către înţelepţii Eladei. Iubirea de alétheia (adevăr, dar şi neuitarea 
celui Unic, Etern şi Infinit) era, pe atunci, măsura Înţelepciunii, cea 
care-l înălţa pe trăitor la rangul de zeu şi din aceasta s-a alcătuit, 
treptat, philosophia perennis, doctrina metafizică.  

Pe frontispiciul templului din Delphi erau consemnate şapte 
succinte inscripţii9. Despre acestea, de-a lungul timpului, diverşi eru-
diţi au afirmat că exprimă, în esenţă, marele tezaur de înţelepciune al 
spiritualităţii antice greceşti şi al ezoterismului european de mai 
târziu. Inscripţiile citate sunt extrem de interesante şi astăzi, mustesc 
de sensuri şi pot fi comentate fecund vis-á-vis de conceptele: 
înţelepciune, unitate / integralitate, armonie şi echilibru. Cu toate 
acestea, de departe, cele mai importante, pentru ceea ce urmărim să 
demonstrăm, în continuare, sunt prima şi a cincea dintre aceste 
inscripţii, Tu eşti şi Cunoaşte-ţi Sinele! 10 

Începutul celor două stihuri hexametrice era litera E, care, evi-
dent, ascunde o imensă enigmă, mult timp nedescifrată. Din multi-
plele soluţii şi interpretări posibile s-a considerat că este, de fapt, 
sintagma (Ei) care s-ar putea traduce doar prin „tu eşti”. Cu tot 
interesul pe care l-am acorda celorlalte inscripţii, conceptele sophos 
şi sophia sunt exprimate cel mai profund de maxima Cunoaşte-ţi 
Sinele. Anton Dumitriu afirmă acest lucru, sprijinindu-se pe urmă-
torul citat din Platon: „Căci, într-un fel, în ce mă priveşte, aceasta 
afirma ca este înţelepciunea: a se cunoaşte pe sine; şi mă unesc în 
gând cu cel care a pus pe frontispiciul templului de la Delphi aceste 
cuvinte: Într-adevăr, ele îmi par astfel înscrise acolo ca şi cum ar fi 
o formă de întâmpinare a zeului către cei care intră, în loc de «voie 
bună, fiindcă a se simţi cu voie bună nu se potriveşte aici şi nu este 
cazul să ne îndemnăm la aşa ceva unii pe alţii, ci la dreapta 
chibzuinţă. Desigur, că aşa întâmpină Zeul pe cei ce intră în templu, 
deosebit de întâmpinările oamenilor, ceea ce trebuie să fi fost în 
mintea celui care a pus inscripţia, după. câte mi se pare; şi Zeul 

                                                 
9 Tu eşti. Zeului onoare. Ascultă legile. Cruţă timpul. Cunoaşte-ţi Sinele. Nimic prea 

mult. Chezăşia poartă nenorocire. 
10 Gnothi seauton. 



 Anton DUMITRIU 

 

199

rosteşte, către cei ce intră statornic, doar, fii înţelept». Numai că o 
spune mai enigmatic, ca fiind interpret al celor divine, căci 
«cunoaşte-te pe tine însuţi» şi «fii înţelept» sunt acelaşi lucru, cum o 
spun eu şi o arată cuvintele scrise”. Prin urmare, sophos este acela 
care-şi cunoaşte Sinele, (vede Rugul aprins sau Para de foc, Steaua 
înflăcărată, Lumina lăuntrică, Lâna de aur, ca să folosim o parte din 
denumirile simbolice consacrate) după cum demonstrează ireproşabil 
Anton Dumitriu, în cartea sa Philosofia mirabilis. 

Este demn de remarcat că filosofia modernă, începând de la 
René Descartes, debutează exact cu aceeaşi problemă. Descartes 
aşează, la începutul întregii sale concepţii, existenţa celui care 
gândeşte Dubito ergo cogito, cogito ergo sum. Să facem tabula rasa 
din tot ce ştim, să ne îndoim de toate lucrurile, de tot ce ni s-a 
transmis, şi să vedem cu ce rămânem; din această atitudine constantă 
de îndoială sistematică se naşte o lumină nouă; ştiu că mă îndoiesc şi 
prin aceasta dovedesc că gândesc, în concluzie iau cunoştinţă de un 
fapt indubitabil: că exist, eu sunt, tu eşti! Această (re)descoperire a 
filosofiei moderne, care o leagă indiscutabil de filosofia antică elenă, 
nu 1-a condus însă pe Descartes la un rezultat absolut, şi nici pe 
succesorii lui, la Fiinţă, cu alte cuvinte, la Sinele suprem despre care 
Aristotel spunea că a fost şi este singurul obiect al cercetării 
filosofice din totdeauna. Abordarea despre care vorbim a reprezentat 
doar un argument câştigat pentru încrederea în capacitatea 
intelectului uman de a gândi, de a avea idei clare şi distincte şi deci, 
de a făuri unele certitudini. 

Cele două texte esenţiale de la Delphi sunt, primul, Ei şi al 
doilea, Gnothi seauton. Acestea sunt singurele semnificative pentru 
înţelegerea termenului de sofos. Celelalte cinci inscripţii, o spune 
Platon, puteau fi sfaturi adăugate ulterior, pe când primele două, la 
un loc, alcătuiesc îndemnul derivat: „caută dă devii înţelept!”. Ce îi 
spune, de fapt, Apollo celui care intră în templul său pentru a afla 
adevărul? Cel dintâi lucru pe care trebuie să-l ştii este că „tu eşti” o 
existenţă, tu exişti. Iar acest lucru îl vei afla, cunoscându-ţi Sinele, căci 
în tine este Fiinţa – „Tu eşti în Fiinţă şi Fiinţa este în tine!” (Pătratul 
în Cerc şi Cercul în Pătrat, dilema de mai târziu a Occidentului care s-a 
soluţionat prin celebra formulă quadratură cercului). În cel mai 
autentic sens clasic, aristotelic, înţelept sophos, este acela care a 
cunoscut, la propriu, Fiinţa, Sinele şi chiar a realizat aceasta ca trăire 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

200 

nemijlocită a iluminării. Philosophos-u1 este un aspirant care vorbeşte 
despre Fiinţă (Lumina interioară increată), ştie în mod speculativ că 
aceasta este o existenţă reală, dar nu a înfăptuit Fiinţa, ca trăire directă, 
nemijlocită, ca stare a existenţei sale. Zeul, către care nădăjduieşte 
philosophos-u1 grec, spune ceva de genul: „Tu eşti Fiinţa, omule, şi 
vei realiza aceasta, prin cunoaşterea (gnosis) Sinelui transpersonal.”  

O demonstraţie completă referitoare la această problematică o 
produce, cu mare eleganţă şi acribie, Anton Dumitriu în cartea sa 
Philosophia mirabilis, utilizând, în mare parte, instrumentarul şi 
metodologia guénoniană. Acest admirabil erudit care, concomitent, a 
perseverat toată viaţa sa întru căutarea luminii ca trăire lăuntrică, cel 
care a dat culturii române o capodoperă reprezentativă compusă din 
două lucrări de referinţă, Istoria logicii (1969) şi Teoria logicii (1973), 
realizează, la vârsta maturităţii depline, un superb exerciţiu de 
„arheologie” spirituală şi etimologică cu trimiteri în zona de sim-
bolistică şi de mitologie elenă. În urma acestui periplu extraordinar  
ne-au rămas patru lucrări unice şi inegalabile, Philosophia mirabilis 
(1974), Alétheia (1984), Culturi eleate şi culturi heracleitice (1987) şi 
Homo universalis – Încercare asupra naturii realităţii umane, (1990).  

Un cititor iniţiat va găsi, în opera lui Anton Dumitriu, 
numeroase clarificări şi explicaţii privind omul ca purtător de Divin 
şi de Adevăr (alétheia, cu înţelesul de neuitare). Adevărul dă sens 
vieţii şi acesta este revelat de evenimentul paradoxal – iluminarea – 
minunea de la care începe toată filozofia lumii. În loc de concluzii, 
ne vom mulţumi să redăm un mic citat edificator, în acest sens. 
„Începutul filosofiei apare astfel ca o minune, ca un miracol. Şocul 
primit de către existent în faţa Fiinţei generează o lumină în 
intelectul uman, prin care acesta îşi luminează propria existenţă 
precum şi participarea la Fiinţă. Revelaţia produsă în existent în 
urma constatării că el aparţine Fiinţei este tocmai miracolul: ceea 
ce nu s-a mai petrecut, ceva ce – conform ordinii fireşti, cunoscute, a 
naturii existentului – nu era prevăzut. Virtual însă, existentul poseda 
miracolul de a se deştepta printr-un şoc luminos, dovada 
constituind-o chiar filosofii deşteptaţi la filosofie prin această 
minune.” (Anton Dumitriu – Philosophia mirabilis, Ed. Fundaţiei 
culturale române, 1992, p. 30) 



 

 
 

PARTEA a V-a 
ALTE ASPECTE TRADIŢIONALE 

 



 



FUNCŢIUNEA  
TRADIŢIONAL-MASONICĂ 

Ahile Z. VERESCU  

 
                        
 

 încercare de definire, acum, la început, a conţinutului 
acestei sintagme, care dă şi titlul articolului nostru, ar fi 

nu doar necesară ci şi, în mare măsură, obligatorie, credem noi. 
Desigur, nu vom putea trata tema pe care ne-am propus-o utilizând, 
în mod exclusiv, o metodologie analitică, ştiinţifică. Nici nu este 
posibil, de altfel. Maestrul nostru, René Guénon, a insistat asupra 
acestei inadecvări iar ucenicul său, Vasile Lovinescu, prin splendida 
aplicaţie pe care a produs-o a dăruit culturii noastre o strălucită 
demonstraţie de interpretare spiritual-tradiţionalistă a basmelor şi 
legendele care s-au născut in illo tempore, pe aceste meleaguri. 
„Căci în cele din urmă lumina trebuie scoasă de sub obroc...” şi în 
acest spirit vom prezenta, în continuare, încercarea noastră de a 
clarifica, pe cât posibil, tema pe care ne-am propus-o.  

Cu referire strictă la funcţiunea tradiţională, în general, 
exegeţii cei mai autorizaţi ai operei lui Vasile Lovinescu1 au conexat 
actului personal săvârşit de scriitor, inclusiv misiunea acestuia de a 
revigora Tradiţia şi de a readuce la suprafaţă înţelesurile profunde ale 
simbolurilor şi ritualurilor iniţiatice, fie şi numai în planul cunoaşterii 
strict intelectuale.  

Aşadar, potrivit celor doi discipoli lovinescieni menţionaţi, o 
funcţiune tradiţională este: 

                                                 
1  Florin Mihăescu & Roxana Cristian - Vasile Lovinescu şi funcţiunea 

tradiţională, Ed. Rosmarin, 1998, pp. 42-46. 

O 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

204 

− „…o categorie arhetipală de asigurare a continuităţii 
Tradiţiei, care se manifestă periodic prin iniţiaţi şi prin 
intelectuali în duh, pentru a redescoperi şi redefini 
adevărurile tradiţionale, pentru a le face cunoscute şi a 
determina o influenţă a lor asupra mediului ambiant sau 
cel puţin asupra unei elite...”; 

− „…o cale de acţiune a Providenei şi a Centrului spiritual 
al Lumii pentru a-şi exercita influenţa benefică şi 
transformatoare fără de care lumea ar pieri…”; 

− „…actul de prezenţă, fie şi virtuală, sau ascunsă, care 
asigură viaţa lumii, mai ales în epocile de răscruce.” 

Pe de altă parte, o funcţiune tradiţională, cu rol de echilibru în 
istorie, şi de menţinere vie a adevărurilor tradiţionale, asigură 
„…legitimitatea spirituală şi prezenta în lume a unui Principiu, fie şi 
în mod ascuns, […] ataşată Centrului şi Regelui Lumii…” 

Pentru o mai bună înţelegere, considerăm că ar fi relevantă, în 
continuare, o prezentare în oglindă a ceea ce înseamnă arta regală, în 
contrast dar şi în complementaritate cu cea sacerdotală. Maestrul / Re-
gele şi Sfântul / Preotul sunt personajele pe care le vom compara, aici.  

În acest context, s-ar putea spune că Funcţiunea tradiţional-
masonică înseamnă ansamblul rolurilor fundamentale pe care trebuie 
să şi le asume  Ordinul potrivit statutului din iniţiatic şi sacramental. 

Ceea ce urmează nu va epuiza, desigur, subiectul abordat, iar 
metodologia ad-hoc pe care o propunem reprezintă doar una din 
variantele posibile. În consecinţă, rezultatul demersului nostru nu 
poate fi decât o invitaţie la aprofundare, meditaţie şi dezbateri asupra 
temei, astfel încât, în final să se realizeze o elucidare cât de cât 
mulţumitoare în raport cu exigenţele tradiţiei şi doctrinei metafizice. 

În acord cu aceste repere, să le spunem, conceptuale, prezentate 
succint mai sus, ar trebui să facem o primă distincţie netă între arta 
sacerdotată şi cea regală, prin prisma „produsul final” specific anume, 
Sfântul pentru prima şi Maestrul spiritual, pentru cea de-a doua. 
Asocierea de termeni „repere conceptuale”, fiind preluată din ştiinţă, 
este vag inadecvată pentru a analiza un subiect ce aparţine unui alt gen 
de cunoaştere, diferită de cea ştiinţifică, raţională. Maestrul şi Sfântul 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

205

au ca bază comună iluminarea, acea tulburătoare şi necuantificabilă 
experienţă transcendentală, personală, netransmisibilă, vederea lui 
Dumnezeu ca lumină lăuntrică, cum o denumeşte Sfântul Simeon Noul 
Teolog. Această peak-experiance2 este mărturisită de către toţi trăitorii 
ca fiind sublimul moment de inflexiune ce marchează ireversibil 
începutul desăvârşirii, al îndumnezeirii omului sau, altfel spus, al 
înomenirii divinului.  

Cea de-a doua distincţie pe care o vom introduce se referă la 
modul diferit în care evoluează ulterior iluminării, Sfântul şi Maestrul, 
primul (Orient) adunând puteri întru contemplarea Divinului (unio 
mistica), profeţie şi vindecare, cel ce-al doilea (Occident) adunând 
puteri întru îndrumarea devenirii umane, leadership (viziune, 
charismă şi elan animant) dar şi pentru o acţiune concretă de edifi-
carea, aici, pe Pământ, a Împărăţiei lui Dumnezeu, Templul ideal al 
umanităţii. Această diferenţă pe care o revelăm, aici, între cele două 
mari categorii de puteri (sidhi) nu este nici iluzorie şi nici incertă, ci 
doar dificil de definit din punct de vedere concret, analitic, pentru că 
aceste două puteri vin oarecum îngemănate din adâncurile Fiinţei, 
graniţa dintre ele fiind greu de trasat.  

Ca spirit, Înaltul preot şi Regele luminat sunt fraţi întru Domnul, 
tot din aceeaşi sacralitate pogorându-se în om şi în Lume, deopotrivă. 
În toate societăţile tradiţionale, palatal regal şi catedrala / templul, 
două edificii aflate, de regulă, în apropiere unul faţă de celălalt, 
marchează centrul administrativ şi sacerdotal al locului şi al 
comunităţii, în egală măsură. Scindarea aceasta a puterilor, despre care 
vorbim, ca orice divizare, de altfel, fiind însă, potenţial litigioasă, a 
generat şi va genera de-a pururi, conflicte şi contestare reciprocă. Au 
fost şi cazuri în istorie când o singură persoană a cumulat cele două 
puteri. Iisus spunea despre el „Eu sunt Alfa şi Omega”, cu alte cuvinte, 
cumulez funcţiunea Regelui şi pe cea a Sacerdoţiului.. 

Sfântul (floarea umanităţii) va cuceri puterile sacerdotale, în 
timp ce Maestrul (fructul purtător de sămânţă) va cuceri şi va 
exercita puterile regale. Într-un fel, şi Sfântul este un Maestru în ars 
sacerdotalis, căci n-o să vină cineva din afara sistemului monahal 
pentru a-i forma pe călugării ce aspiră şi ei la mântuire şi nemurire, 
după cum şi Maestrul este un Sfânt până la un moment dat. La gradul 
                                                 
2 Abraham Maslow - Motivaţie şi personalitate, Ed. Trei, 2007. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

206 

30 al Ritul Scoţian Antic şi Acceptat, titularul este numit cavaler 
Kadosh (sfânt, în limba ebraică). Ca o consecinţă, treptele iniţiatice 
superioare acestui grad, se numesc generic, grade administrative, 
presupunând, fiecare în parte, câte un set de calificări specifice 
pentru ca titularul să poată exercita, la propriu, o anumită activitate 
complexă şi de mare responsabilitate în serviciul comunităţii şi al 
ordinii divine. Cu alte cuvinte, nu poţi fi Maestru dacă n-ai trecut, la 
un moment dat, prin stagiul de Sfânt, tot aşa cum un fruct nu poate 
exista dacă n-a fost, odată şi odată, floare. Ne vom opri aici cu 
analogiile pentru că, asemenea sfinţeniei, nici măiestria nu poate fi 
definită ştiinţific. 

În fine, s-ar mai putea adăuga, ca o a treia distincţie, constatarea 
că arta sacerdotată şi cea regală, sunt diferite şi separate, îndeosebi 
datorită metodologiilor specifice. Pentru formarea sa, Sfântul alege 
izolarea (ruperea legăturilor cu lumea), asceza, în timp ce, Maestrul 
optează irevocabil pentru acţiune în plan socio-uman (exersează 
interconectarea la maxim), ca o revărsare a propriei sale cunoaşteri 
asupra societăţii umane, comunităţii, etniei din care face parte şi 
împreună cu care se va mântui sau se va prăbuşi în neant, după caz.  

De precizat că prin sintagma Arta regală (măiestria masonică 
tradiţională, procesul intern specific din cadrul atelierelor) se va 
înţelege aici, mixul dintre „şlefuirea pietrei brute” şi „edificarea 
Templului ideal al umanităţii”, ca fiind două lucrări distincte ce se 
derulează simultan, una în plan personal, de perfecţionare şi elevare 
spiritual, iar cealaltă, în plan social, de construire a unei lumi în 
acord cu ordinea divină revelată.  

Pentru a se obţine un plus de elucidare, ar mai trebui introduse 
aici câteva precizări despre ascensiunea către iluminare. De fapt, sunt 
identificate patru asemenea căi: trei care presupun retragerea din 
lume3 şi cea de-a patra, distinctă de celelalte4. Prin prisma acestei 
tipologii, calea masonică (arta regală) pare a se identifica, la propriu, 

                                                 
3  Calea fachirului – trupul, a călugărului – emoţia şi a yoghinului – gândul. 
4  Calea omului practic (viclean, cum îl denumeşte Ouspensky, preluând 

probabil denumirea de la maestrul său, Gurdjieff). Vezi P. D. Ouspensky - 
„A patra cale”, Editura RAM, 1997. 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

207

cu cea de-a patra cale. Mai întâi, iniţiatul înţelege, prin abordări strict 
speculative5, că Ordinul masonic este sacramental şi iniţiatic; astfel, 
el se încarcă, în Lojă, cu motivaţia şi înţelegerea fenomenului, după 
care, „fură” meseria (a patra cale se mai numeşte şi calea omului 
viclean, cum spuneam) de la un maestru autentic pe care-l identifică, 
de fapt, într-o altă tradiţie.  

Acesta este şi înţelesul profund al expresiei „alternativa 
nomadă” care, la prima vedere, ar părea că se referă doar la călăto-
riile calfei în alte Loji, pentru a putea învăţa prin comparare. În realitate 
alternativa nomadă „...nu reprezintă (doar, n.n.) posibilitatea de a «vizita» 
alte loji din aceiaşi obedienţă sau din obedienţe «prietene»… Alternativa 
nomadă, care este o etapă necesară a procesului iniţiatic, constă într-o 
călătorie adevărată de-a lungul unor tradiţii apropiate sau diferite.6 
Aşadar, este vorba despre o incursiune în alte tradiţii vii, autentice, 
care au păstrat, în ascuns, o metodă activă de elevare spirituală. De 
aici va prelua aspirantul francmason tehnica sa, din zen, tao, sufi, 
isihasm, acea care-l va propulsa şi pe el în piscul celest al iluminării 
şi beatitudinii. Pe cale de consecinţă, nu ne rămâne decât să 
constatăm că Guénon are perfectă dreptate când ne spune că tradiţia 
occidentală7 trebuie redresată şi revigorată pentru că-i lipseşte chiar 
esenţa, setul de instrucţiuni care fac posibilă iluminarea omului.  

Există o deosebire fundamentală între toate căile spirituale 
despre care facem vorbire, pe de o parte, şi calea masonică, pe de altă 
parte. În primul caz este nevoie, cum spuneam, de o retragere din 
lume a aspirantului, în asceză, izolare şi rugăciune, pe când, în cel 
de-al doilea caz, iniţiatul va parcurge ascensiunea fiind socialmente 
activ, nedeconectat de la cele lumeşti. Trebuie să recunoaştem că este 
mult mai dificil să rămâi în lume şi, totodată, să faci progrese întru 
                                                 
5  În cadrul căreia analogia, simbolul, ritualul, metafora şi limbajul aluziv, 

persuasiv, sunt instrumentele specifice şi consacrate. 
6 Boyer, Rémi - „Francmasoneria, o cale de evoluţie spirituală”, Ed. Nestor, 

2008, pp. 63-64 
7  Potrivit acestuia, dintre toate organizaţiile occidentale cu pretenţii iniţia-

tice nu sunt decât două care oricât de decăzute ar fi ca urmare a ignoranţei 
membrilor lor, pot revendica o origine tradiţional autentică şi o transmitere 
iniţiatică reală, Companionajul şi Masoneria. 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

208 

elevare spirituală şi iluminare. De aceea, numărul masonilor cu 
adevărat iluminaţi este extrem de mic, procentul de reuşită fiind 
nesemnificativ ca pondere. Francmasonii spun că nu cunosc 
Adevărul dar că sunt pe cale să-l afle, adică, se menţin, ca efort şi 
consecvenţă, pe drumul cunoaşterii, al gnozei şi al perfecţionării 
continue. Totuşi, sunt extrem de puţini maeştri masoni care ating 
performanţa supremă şi, în final, pot descrie ucenicilor, extazul şi 
starea de beatitudine ce însoţeşte iluminarea.  

Lucian Blaga identifică doua forme de cunoaştere, una 
paradisiacă (obişnuită, normală, ce urmăreşte să determine obiectul 
cunoaşterii prin simţuri, măsurare, cântărire etc.) şi cealaltă luciferică 
(iniţiatică, analogică, revelatorie ce urmăreşte o elucidare, pe cât 
posibil, a misterelor realităţii)8. În primul caz, subiectul cunoscător 
este separat de obiectul cunoaşterii, în timp ce, în al doilea caz, 
subiectul, obiectul şi procesul cunoaşterii alcătuiesc un singur tot. 
Altfel spus, cunoaşterea paradisiacă constă în cercetarea datelor, 
informaţiilor şi cunoştinţelor din realitatea palpabilă, iar cunoaşterea 
luciferică vizează alteritatea, lumea părelnică, realitatea subtilă, cea 
care poate fi accesată mai dificil şi doar intuitiv, prin percepţie 
extrasenzorială, prin anagolii şi similitudini etc. 

Pogorârea duhului sfânt este cu adevărat un har divin, o 
binecuvântare şi nu ţine de voinţa omului; chiar dacă practicantul 
francmason dă dovadă de maximă asiduitate, el nu are nici o garanţie 
că, în final, va ajunge să vadă Steaua înflăcărată (fenomen similar cu 
vederea Rugului aprins – Para de foc, Lumina lăuntrică). Pe de altă 
parte, la 1717, din masonerie a fost scoasă metoda, rămânând doar, 
pe ici pe colo, vagi urme de abordări operative, sămânţa maeştrilor 
veritabili aproape că a pierit. Aceste două dificultăţi inerente sunt 
obstacole greu de trecut pentru francmasonul care aspiră la 
iluminare. Cei care au înţeles acest lucru au ataşat soft-ului metafizic 
propriu, tehnici spirituale provenite din alte tradiţii vii, autentice. 
Numai aşa au găsit ei cheile pierdute ale masoneriei şi au înţeles 
rosturile profunde al Ordinului nostru.  

                                                 
8 A nu se confunda distincţia formulată de Blaga cu acea dintre o cunoaştere 

empirica şi una teoretică sau dintre abordarea intuitivă şi cea raţională etc. 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

209

Până la un punct şi Sfântul şi Maestrul spiritual merg pe un 
drum comun, acela al cunoaşterii iniţiatice, tradiţiile ce se alcătuiesc, 
în timp, în urma celor două personaje generice menţionate mai sus 
fiind concomitent, şi contradictorii, şi complementare. Prima dintre 
acestea formează arta sacerdotală / brahmanică, cealaltă, măiestria 
regală, arta castei Kshatria. Istoria lumii abundă în date şi informaţii 
privind uneori confruntarea, alteori colaborarea dintre cele două 
grupări numite metaforic, pe bună dreptate, coloanele pe care s-a 
înălţat umanitatea în aspiraţia sa către progres, pace şi prosperitate. 

În sens restrâns, cu referire strictă la trăirea la propriu a 
iluminării, tradiţia cuprinde aşadar, în esenţă, tot ansamblul de mărturii 
privind experienţă (generic, Cartea Legii Sacre), învăţăturile şi credin-
ţele ce ne vin din cele mai vechi începuturi, acelea pe care le-a primit 
omul pe cale revelată şi pe care iniţiaţii aflaţi în deplină capacitate de 
exerciţiu au datoria şi responsabilitatea să le transmită discipolilor 
pentru a se asigura astfel perpetuarea cunoaşterii ca trăire autentică. 
Îndeosebi din mărturiile celor care au avut privilegiul de a vedea 
Lumina, din limbajul lor metaforic, presărat şi aluziv, dar şi din dog-
matica impusă de cei responsabili cu transmiterea fidelă a canoanelor 
şi landmark-urilor s-a constituit treptat, treptat, tradiţia masonică. 
Aceste mărturii ale trăitorilor, de regulă consemnate postum, au fost 
reţinute şi introduse în doctrina masonică constituindu-se astfel, fondul 
de aur la care se face referinţă de fiecare dată când un aspirant dă 
semne că a devenit însetat de cunoaştere întru cele sacre şi eterne. 

În toate spiritualităţile, tradiţia este alcătuită din surse scrise, 
dar şi din surse orale, transmise din generaţie în generaţie, prin 
şoapta maestrului la urechea ucenicului. Prin ea însăşi, tradiţia 
constituie o continuare vie a învăţăturii, a spiritualităţii şi a trăirii 
experienţei transcendentale. De regulă, măiestria masonică se 
transmite prin ritualuri, simbolistică, legende consacrate, de la om la 
om şi prin viu grai. „Lumină din lumină şi Dumnezeu adevărat din 
Dumnezeu adevărat”, pare a fi deviza predaniei.  

În acest context, iată ce spune, la un moment dat, Oswald 
Wirth despre starea actuală a masoneriei şi despre misiunea sa: 
„Când masoneria va avea maeştri iluminaţi, în stare să citească şi 
să scrie în limba ei sfântă, atunci instituţia noastră va trece de la 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

210 

simbol la realitate. Ea va întrupa iniţierea autentică şi va construi la 
propriu Templul supremei înţelepciuni omeneşti…”  

În plan mai general, tradiţia se compune din toate rânduielile, 
obiceiurile şi cutumele ce se pot regăsi în spiritualitatea unui popor, 
ele, la un loc, reprezentând forme concrete, acţiuni şi abordări 
repetitive de natură a sublinia ciclicitatea timpului şi o anumită formă 
de reacţie la evenimentele individuale şi sociale. Tradiţia masonică nu 
face excepţie. În timp, ea şi-a alcătuit propria terminologie şi gradua-
litate. Vom identifica, aşadar, o succesiunea vizibilă şi grosieră a 
ierarhilor, dar şi una invizibilă a învăţăturii şi a modalităţilor concrete 
de transmitere a cunoaşterii. La trecerea de la operativ la speculativ, 
una din particularităţile tradiţiei masonice constă în aceea că, începând 
cu anul de graţie 1717, rolul maestrului ca părinte duhovnicesc s-a 
diminuat constant devenind aproape nesemnificativ, în timp ce Loja, în 
integralitatea sa, a preluat asupra-i, rolul de a transmite învăţătura.  

Arta regală, aşa cum este aceasta transmisă, în prezent, în 
cadrul atelierului masonic, se prefigurează ca fiind trăirea cu sens, 
trăirea pentru un ideal, pentru o valoare, adică trăirea orientată 
axiologic având drept ultim scop realizarea comuniunii individului 
cu absolutul, în timp ce, sub raport social, construirea Templului 
ideal al umanităţii ar fi orizontul de sacrificiu şi de dăruire.  

În lojile simbolice şi chiar mai sus, în lojile de perfecţionare, 
procesul intern specific îl reprezintă şlefuirea pietrei brute, altfel 
spus, înnobilarea aspirantului cu acel soft alcătuit din cunoştinţe, 
deprinderi şi responsabilităţi, prin care el se diferenţiază de omul 
profan. Pe acest program, asimilat treptat de către aspirant, prin 
iniţieri succesive, se contează în economia generală a edificării 
Templului ideal al umanităţii. Garanţiile, în acest sens, sunt date de 
jurămintele repetate, probele şi purificările iniţiatice, precum şi de 
catehismele tradiţionale parcurse.  

Literatura masonică este doar o parte a tradiţiei ce nu poate fi 
însă, considerată, ca temei al acesteia; la baza formării oricărui 
francmason stă experienţa trăită în Lojă, starea de pace şi armonie 
exersată în atelier. Aici şi numai aici se va încărca subliminalul 
aspirantului, în mod direct şi nemijlocit, cu acea sublimă cunoaştere 
(trăire) ce nu poate fi predată în nici o şcoală din lume. 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

211

Edificarea Templului ideal al umanităţii este principala misiu-
ne a Maestrului mason şi pentru aceasta îşi asumă el, sacrificiul 
personal, rolul de piatră unghiulară în una din cele trei variante 
sugerate de gradele administrative, superioare (inferioare, dacă 
privim dintr-o altă perspectivă) gradului 30. Aşadar, principala 
misiune a unui Maestru mason nu este aceea de a avea discipoli, de a 
transmite just şi perfect, arta regală, cum s-ar putea crede, ci de a se 
sacrifica pe sine întru edificarea Templul ideal al umanităţii. 

Noi ne autointitulăm masoni (zidari, arhitecţi, constructori…) 
iar uneltele noastre simbolice (mistria, ciocanul, echerul, firul cu 
plumb…) vorbesc de la sine despre rolul pe care ar trebui să ni-l 
asumăm, potrivit tradiţiei. După ce în prealabil devine piatră şlefuită, 
maestrul îşi găseşte singur locul în edificiul ce se înalţă conform 
planului şi, cu responsabilitate, îşi arată disponibilitatea de a se lăsa 
utilizat ca simplu element de construcţie. Este încă o metaforă, ni  
s-ar putea reproşa, o analogie ce ascunde un ideal nu prea clar 
definit. În mare parte, chiar aşa stau lucrurile. Totuşi, dincolo de 
perdelele de analogii care se interpun rodnic între subiect şi obiectul 
cunoaşterii vom identifica o dezbatere filozofică serioasă despre 
veşnica transformare universală, eternul dans cosmic, şi despre 
ordinea divină ca ordine matematică identificată de om, prin 
revelaţie, peste tot în materie şi societate, ca o semnătură vie a 
Marelui arhitect al universului asupra creaţiei sale. 

Iată cum a formulat sumar Albert G. Mackey, în monografia 
sa de mari proporţii Enciclopedia of Freemasonry (vol. I - 1873 şi 
vol. II - 1879), o referire preluată din simbolistica masonică, în 
legătură cu misiune supremă a Ordinului nostru: "Dintre toate 
obiectele (simbolurile, ritualurile, n.n.) prin care se exprima ştiinţa 
masonică […], cel mai important, cel mai de preţ şi, de departe, cel 
mai relevant este Templul din Ierusalim (din punct de vedere 
conceptual, sintagma are acelaşi înţeles cu expresiile Templul lui 
Solomon şi Templul ideal al umanităţii, n.n.). Spiritualizarea lui (a 
Templului, n.n.) constituie elementul de prima importanţă, elementul 
capital dintre toate simbolurile francmasoneriei." 

Masoneria a fost deseori etichetată ca fiind luciferică şi 
satanistă. Nota bene, un om instruit face o minimă distincţie între 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

212 

Lucifer (purtătorul de lumină) şi Satan (Seth, Sheitan, Diavolul), cele 
două personaje mitice fiind, de fapt, entităţi total diferite. Doar ig-
noranţa sau reaua credinţă le poate amesteca. Semnele distinctive sunt, 
pentru Lucifer, smaraldul din fruntea sa (Ochiul lui Horus, Ochiul 
ciclopic sau cel de-al treilea ochi) iar pentru Satan, furca Diavolului 
(Y, ispita şi acuzarea). Precum se vede, sunt lucruri total diferite.  

Nu ne propunem aici să-l reabilităm pe Lucifer după atâtea 
veacuri de ponegrire ci doar să semnalăm un derapaj major de la 
înţelesurile iniţiale. De menţionat că în fruntea oricărui atelier 
masonic este un venerabil (titulatura postului vine de la Venera care 
este un alt nume pentru Venus, Lucifer). Luceafărul este cel de-al 
treilea corp luminos după Soare (masculin) şi Lună (feminin), tot 
astfel cum şi omul (Rex Deus) este mediator între Cer (masculin, 
spirit) şi Pământ (feminin, materie) şi, în egală măsură, un rezultat 
(copil, sarea din alchimie) al interacţiunii celor două forţe cosmice. 
Aceasta este marea triadă, revelată nouă de către Guénon. În templu, 
la orient, între Soare (emisfera stângă, raţionalul) şi Lună (emisfera 
dreaptă, emoţionalul) se află triunghiul cu Ochiul lui Horus (fiul lui 
Osiris – masculin, Soarele, şi Isis – feminin, Luna, Selena, Elena, 
Lina, Alina, Cătălina, Diana). 

Legenda spune despre Lucifer că ar fi fost un înger căzut din 
Cer pe Pământ. Se sugerează, de asemenea, că chiar ar fi fost decăzut 
din drepturile sale pentru că s-a fi semeţit, la un moment dat, să se 
creadă însuşi Dumnezeu. Ar mai putea fi adăugat aici un înţeles. La fel 
de bine, Lucifer poate să fi fost un ilustru iniţiat care a văzut, la 
propriu, Steaua înflăcărată, a avut deci, întâlnirea sa cu Lumina cea 
mare din sufletul său, şi apoi, ca semn de sacrificiu, a fost pus de către 
Ordin, ca piatră unghiulară şi astfel, s-a reîntors în lume pentru a 
construi pe Pământ, Ierusalimul ceresc, aşa cum i-a fost acesta revelat 
lui, cu proporţiile sale armonioase, totdeauna aceleaşi, guvernate fiind 
de numărul de aur. Desigur, construcţia lui Lucifer nu poate fi decât o 
palidă copie a Creaţiei divine, o încercare de a transpune ordinea de 
Sus, aici, în lumea materială, nesigură şi precară.  

Există un semn (gest) reprezentativ, în acest sens, pe care aş 
vrea să-l explic, puţin. La gradele înalte, când un ilustru vizitator 
întră în mod ritualic în atelier, venerabilul este obligat de cutumă,  



 Alte aspecte tradiţionale 

 

213

să-l întâmpine pe treptele Orientului şi să-i înmâneze simbolic 
instrumentul puterii, astfel, invitându-l să conducă, în continuare, 
lucrările atelierului. În acest moment, vizitatorul face un gest 
consacrat de respingere pentru a ilustra decizia sa fermă de a nu 
accepta ciocanul cu toate că este pe deplin calificat şi învestit pentru 
a prezida ţinuta. Astfel, se transmite mesajul potrivit căruia ocuparea 
unui post de conducător presupune, înainte de toate, suferinţă, 
sacrificiu de sine şi, de aceea, prima opţiune înţeleptă a omului iniţiat 
ar fi aceea de a nu accepta propunerea respectivă, oricât de tentantă 
ar părea aceasta. La o cercetare superficială, unii fraţi, mai puţin 
pregătiţi, ar putea să catalogheze gestul la care ne referim drept o 
fugă de răspundere. În realitate însă, această punere în scenă este, 
răspunsul tradiţiei masonice, revelat doar iniţiaţilor, pentru a 
semnaliza pericolul şi riscul derapajului de la statutul de Lucifer la 
cel de Satan. Cum se ştie, în calitate de conducător nu mai faci ce 
vrei tu, ci doar ceea ce trebuie făcut, acesta este fondul sacrificiului, 
după cum rezultă şi din legenda Meşterului Manole, de altfel. 

Ca exemplificare, vom aduce în atenţia cititorului un semni-
ficativ studiu de caz. Spre finalul mandatului său, când Alexandru 
Ioan Cuza dădea semne că este pe cale să devină un mic tiran şi 
credea că toată lumea trebuie să i se supună necondiţionat, ignorând 
astfel înţelegerile anterioare, a avut loc un mic incident iniţiatic greu 
de sesizat de către un ochi profan, neavizat. La una din întâlnirile de 
taină cu principalul său sfetnic, Mihail Kogălniceanu, maestru 
francmason, se spune că acesta din urmă i s-ar fi adresat blajin 
domnitorului: „Coane Alecule, nu uita, noi te-am pus!” Acesta a fost 
avertismentul masonic adresat de către iniţiat unui Lucifer care 
tocmai pornise, ca într-o alunecare primejdioasă, înspre postura de 
Satan; ce a urmat nu-i decât o filă din cartea de istorie.  

Ar mai fi de discutat, poate, despre relaţiile dintre Sfânt şi 
Maestru, de-a lungul istoriei. Casta Brahman-ilor şi cea a Ksatryash-
ilor n-au fost întotdeauna în cele mai cordiale raporturi. Istoria este 
marcată de numeroase momente de mare încordare. Vezi episoadele 
biblice cu Cain (rege) şi Abel (preotul), profeţii contra regilor, 
uciderea lui Hiram Abif şi, mai târziu, cea a lui Iisus etc. Regele şi 
sacerdoţiu sunt cele două coloane ale istoriei pe care, în mod 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

214 

tradiţional, se întemeiază edificarea societăţii omeneşti de la Sumer 
şi până în prezent. A nu se înţelege greşit, nu-i vorba despre rege ca 
instituţie monarhică ci despre omul iniţiat, Rex Deus, maestrul care 
ştie că are o scânteie divină în el (Lucifer, Emanuel, Cristofor – în 
varianta creştină), a văzut Steaua înflăcărată, şi astfel, conştienti-
zează că este regele naturii, învestit de Dumnezeu să guverneze 
creaţia, în locul său. 

Există, în calendarul creştin o sărbătoare intitulată Duminica 
tuturor sfinţilor. Nu avem însă o comemorare similară pentru toţi 
maeştrii. Sfinţii cum spuneam, nu mai pot greşi, maeştrii însă, o fac 
frecvent, se lasă furaţi deseori de construcţia pe care ei o înfăptuiesc 
şi de puterile care le sunt temporar conferite şi produc abuzuri, 
tiranii, excese, precum un Lucifer excesiv de vanitos, care se 
obrăzniceşte, pentru o clipită, să se creadă Dumnezeu însuşi şi astfel  
sfârşeşte iremediabil prin a deveni un biet Satan. 

În final, ar mai fi de semnalat, o confruntare, o stare de contra-
dictorialitate specifică Ordinului, cea dintre veritabilii iniţiaţi (dimen-
siunea calitativă, verticală) şi ierarhii masoneriei (dimensiunea canti-
tativă, orizontală), similară oarecum cu înfruntarea dintre profeţii şi 
regii din Vechiul testament, ca izvor de cutumă. Ierarhi sunt acei 
fraţi, de cele mai multe ori incompetenţi şi corupţi, care manifestă 
preocupare doar pentru a prelua cârma administrativă, conducerea 
treburilor interne ale Ordinului nostru; ei au ca ţintă principală, strân-
gerea metalelor şi gestionarea patrimoniului. În acelaşi timp, verita-
bilii iniţiaţi sunt animaţi de mobilul redresării procesului intern 
specific (şlefuirea pietrei brute şi arta regală) prin raportare la 
cerinţele tradiţiei masonice. De precizat că sistemul referenţial cu 
care veritabilii iniţiaţi compară viaţa masonică (deciziile, acţiunile, 
capacitatea de a determina evenimente notabile întru construcţia 
Templului ideal) provine din cele trei mituri fondatoare, din 
landmark-uri şi din cutuma adoptării deciziilor în camera de mijloc. 
În acelaşi timp, ierarhi masoneriei au ca „indicatori de performanţă” 
elemente de ordin cantitativ, nerelevante şi subsidiare în raport cu 
exigenţele adevărate ale Ordinului nostru. De aici provine disputa, 
scindarea şi, în general, incapacitatea de a se exercita, în mod 
corespunzător, funcţiunea tradiţional-masonică. 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

215

Voi da, în continuare, un mic exemplu de cum se poate 
converti (în rău) un postulat important din doctrina masonică. 
Ordinul nostru nu are nici o treabă cu acordarea de burse, premii, 
subvenţii, ajutoare instituţionalizate etc. În caz că o face, sigur, se 
substituie altor instituţii. În raport cu tradiţia masonică, adoptarea 
unor asemenea programe ce presupun diverse finanţări constituie o 
gravă eroare explicabilă doar prin ignoranţa decidentului, nu vreau să 
merg mai departe cu supoziţiile...  

În mod tradiţional, actul de caritate are efect doar atunci când 
este făcut individual, când donatorul empatizează cu cel aflat în sufe-
rinţă şi nu se laudă cu gestul său de milostivenie. Donaţiile acestea gen 
„...daţi-mi mie banii că ştiu eu cui să-i dau...” n-au nici o valoare în ra-
port cu ce avem noi de făcut. Gestul de caritate trebuie să fie strict ano-
nim şi să înmoaie, un pic, inima donatorului, în mod direct şi personal, 
numai aşa inima aceasta va fi mai pregătită să primească Lumina cea 
mare, Lux inens. Nu poţi trăi iluminarea având o inimă împietrită. 
Acesta este rostul profund al carităţii şi, de aceea, propovăduieşte 
doctrina masonică mila, toleranţa, pentru a-l ajuta pe aspirant şi pentru 
a-l pregăti să vadă la propriu Steaua înflăcărată din inima sa. 



RENÉ GUÉNON ŞI ANGOASA 
METAFIZICĂ  

Alex. GRIGORESCU 
 
 

ngoasa şi metafizica par doi termeni care nu pot fi 
alăturaţi având în vedere că la o primă evaluare ar fi 

legaţi de domenii diferite cu sunt psihologia, psihiatria şi filozofia. 
Unele puncte comune pot fi decelate însă dacă ne referim la 
metafizică în viziunea în care este interpretată ca o exegeză a 
fiinţării, angoasa făcând parte din trăirile la care fiinţa umană este 
supusă pe parcursul vieţii, al fiinţării sale.     

În opinia lui René Guénon, angoasa metafizică este un termen 
absurd care reprezintă o modă ce a cuprins societatea occidentală 
decăzută moral.  

Guénon caută să explice de ce s-a introdus această noţiune în 
cercurile intelectuale prin aceea că cei care au emis-o nu au habar de 
ce înseamnă metafizica. În accepţiunea curentă, Metafizica, (greacă 
µετά (meta) = "după", φυσικά (phisiká) = "cele despre natură"), este 
un domeniu al filozofiei a cărui obiect de studiu îl constituie expli-
carea naturii lumii. Este studiul fiinţei şi fiinţării, deci al realităţii. (1) 

În sensul său ontologic (în secolul XX), conceptul de metafizică 
semnifică ceea ce este dincolo de fizică, de fizicalitatea lumii încon-
jurătoare şi, deci, dincolo de real sau de experimental” ( Wikipedia). 

Problema fundamentală a Metafizicii este „fiinţa în caracterul 
ei de fiinţă”. Se consideră că fiinţa are o determinare multiplă „în 
sensul multitudinii semnificaţiilor sale”. 

Trebuie să menţionăm însă complexitatea termenului de meta-
fizică de la Aristotel care s-a preocupat de fiinţă în componenta sa 
intrinsecă, ulterior lucrarea sa fiind elaborată după o alta care se 

A 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

217

numea „fizica”, a fost denumită metafizica, în sensul de transformare 
şi schimbare; „Fizi”, natura, corp, materie, material sau concret; 
luându-le împreună, părerile se împart. Dicţionarul ne spune că „este 
o metoda generală de cunoaştere opusă dialecticii, care consideră 
obiectele şi procesele în mod izolat, concepând dezvoltarea ca un 
simplu proces de creştere...” Metafizica este un „sens”, “o cale”, 
deoarece cunoaşterea şi transformarea formelor materiale permanent 
vor avea un „înainte de” şi un „după”. Orice cauză are un efect şi 
orice efect are o cauză, ne spune una din legile universale, chiar dacă 
metafizica le înglobează simultan pe toate. 

Cunoaşterea metafizică pare logică şi de bun simţ când spune 
ca nu poţi trece „după”, de/peste un lucru (eveniment, experienţă, 
surpriză) daca nu-l cunoşti, înţelegi şi foloseşti, fără să rămâi cu 
„pete negre raţionale”, sechele, teamă, neîncredere, incertitudini sau, 
mai pe scurt, lipsă de credinţă. Metafizica este o “ştiinţă spirituală” 
care ne permite o corecţie permanentă a tuturor aspectelor vieţii. (2) 

Guénon consideră că această inadecvată asociere a termenilor 
de angoasă şi metafizică este dată de „starea de dezechilibru şi de 
instabilitate a tuturor lucrurilor”. 

„Agitaţia” contemporanilor săi este pusă  de René Guénon pe 
seama dorinţei de a cerceta în sine şi nu pentru a afla un adevăr, un 
adevăr în care aceşti contemporani nici nu cred cu adevărat. 
Neliniştea mentală apărută înaintea oricărui demers de cercetare este 
firească, dar ea s-ar defini mai bine cu termenul de curiozitate. 
Neliniştea dispare odată ce cunoaşterea este finalizată. Cu atât mai 
mult această nelinişte sau curiozitate trebuie să dispară atunci când 
vorbim de cunoaşterea metafizică, care este o cunoaştere prin 
excelenţă. Autorul afirmă că a vorbi de neliniştea metafizică ar 
echivala cu negarea cunoaşterii metafizice. 

René Guénon caută să explice originea fricii pe baza filozofiei 
vedice (vedantine). În concepţia acestei filozofii, teama ar porni de la 
o dedublare a fiinţei deoarece o fiinţă singură nu ar avea de ce să-i fie 
teamă. (3) 

Din punct de vedere soteriologic, realizarea pe care o presu-
pune şi caută un adept al vedantei poate fi văzută ca o vindecare. 
Suferinţa pe care această doctrină sau metodă încearcă să o vindece 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

218 

este una psihologică, este o durere şi o spaimă a individului. 
Discipolul este gata să se predea cu totul maestrului, aşa cum un om 
cuprins de flăcări este gata să se arunce în lac. Ceea ce înseamnă că 
nu o curiozitate intelectuală este motivaţia acestui demers, ci un 
sentiment: angoasa în faţa morţii. (4) 

Analizând în continuare reflecţiile guénoniene asupra an-
goasei, se desprinde ideea că aceasta ar putea fi cauzată de ignoranţă 
în sensul de lipsă a iniţierii în ezoterism. 

În opinia lui René Guénon, cei care vorbesc despre angoasa 
metafizică dovedesc o ignoranţă totală faţă de mertafizică. 

Dezbaterea pe care a iniţiat-o René Guénon asupra angoasei 
metafizice se încheie cu referiri la angoasa patologică, demodulare 
psihică prin care gânditorul nu mai este filozof ci pacient.(5) 

Printre experienţele de viaţă ale omului se regăsesc şi stările ti-
merice precum: neliniştea, spaima, teama, teroarea, anxietatea, 
angoasa. Acestea sunt atribute ale existenţei, asemănătoare cu 
însoţitorii din umbră ai pornirilor şi încercărilor omeneşti, care 
uneori sunt conştientizate şi se ajunge la înţelegerea lor, alteori 
rămân un mister de neînţeles. Sunt experienţe inevitabile, obstacole 
pentru fiinţa umană în calea devenirii, a desăvârşirii; ele pot să ofere 
un imbold, să motiveze omul sa meargă mai departe, să reziste 
temerilor sau, din contră, pot fi reale piedici care înfrânează 
dezvoltarea , care perturbă cursul natural al formării individuale în 
plan fizic şi mai ales psihic. În literatura de psihologie/psihiatrie, 
două dintre cele mai abordate astfel de trăiri sunt angoasa şi 
anxietatea, care în limbajul comun sunt de cele mai multe ori 
confundate ca terminologie şi semnificaţii. Unii susţin că acestea ţin 
de sfera patologicului, alţii consideră că există în fiecare individ 
(păstrate doar ca reminescenţe sau exprimate), încadrându-se în 
limitele normalului. (6) 

Cu siguranţă, angoasa nu se reduce la frica iraţională. În multe 
cazuri ar fi iraţional să nu simţi angoasă. Spre exemplu persoana 
căreia tocmai i-a fost diagnosticat un cancer are tot dreptul să resimtă 
o angoasă. Ne-am alarma imediat dacă n-ar simţi-o. Cu toate că 
unele dintre fricile acelei persoane ar putea fi iraţionale, faptul că se 
teme nu e deloc iraţional. 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

219

Angoase iraţionale pot fi găsite deseori în fobii – cum ar fi frica 
de păianjeni, de tunet, de spaţii deschise şi aşa mai departe. Totuşi 
aceste angoase fobice au uneori o bază reală. O definiţie mai utilă, care 
nu are nevoie să facă apel la caracterul real sau imaginar al fricii, este 
„reacţia la un factor deocamdată necunoscut, fie în mediul ambiant, fie 
în propria fiinţă. Reacţia poate să apară din surse conştiente sau 
inconştiente. Această definiţie surprinde nesiguranţa ca factor central 
al angoasei şi se apropie mult de definiţia dată de Bion, de „premoniţie 
a unei trăiri afective“, ceea ce subliniază faptul că angoasa are legătură 
cu o experienţă emoţională cu probabilitate mare de a fi trăită iminent 
şi pune accentul pe caracterul ei necunoscut. (7) 

 Dezbaterea pe tema angoasei metafizice am putea să o 
interpretăm şi din alt unghi de vedere, astfel gândindu-ne la noul 
curent filozofic care a apărut în ultima perioadă de viaţă a lui René 
Guénon şi anume Existenţialismul. Putem valida noţiunea de angoasă 
metafizică ca pe o forţă motrice a ontogeniei acestei filozofii. 
Termenul a fost folosit prima oara în anul 1943 de către filozoful 
francez Gabriel Marceal. Sartre a preluat termenul şi l-a inclus într-o 
discuţie pe teme existenţiale, care a avut loc în Club Maintenant, Paris. 

„E clar că pe prim plan stă preocuparea sa faţă de existenţa 
concreta a individului şi a problemelor ce rezultă din subiectivitatea 
şi conştiinţa de sine a omului. Existenţialismul e o deviaţie a 
filosofiei existenţiale, termen filosofic introdus de către Fritz 
Heineman în anul 1929, prin intermediul lucrării sale “Noi căi în 
filozofie. Spirit, Viaţă, Existenţă”  

Devenirea fiinţei umane: Existenţialismul nu e o filozofie a 
chietudinii; el îl invita pe om să-şi construiască viaţa prin efort, 
printr-o transcendere de fiecare clipă a stării sale prezente.  

Fragilitatea fiinţei umane: Sunt mereu expus propriului meu 
sfârşit, distrugerii mele ca fiinţă umană, deoarece eu nu exist ca atare 
decât prin efortul meu. De aici sentimentul de angoasă care ne 
însoţeşte existenţa. (8) 

În concluzie, angoasa metafizică poate exista în accepţiunea 
existenţialismului. Existenţialismul nu este însă o filozofie iniţiatică. 
Pentru ezoterici angoasa metafizică poate exista numai la nivel de 
neofit cauza ei esenţială fiind ignoranţa. De aici şi rezolvarea 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

220 

angoasei prin cunoaştere dar nu acea cunoaştere fără obiect pe care o 
descrie René Guénon şi care duce la agitaţie şi apoi la angoasă ci o 
cunoaştere prin excelenţă, care este domeniul metafizic.   

Într-o accepţiune mai largă, angoasa ar putea fi echivalată cu 
frica. În acest caz este necesar să discutam faptul că frica reprezintă 
un nivel inferior al conştiinţei. În calea de dezvoltare a spiritului, 
frica trebuie învinsă pentru a duce la nivelul de curaj, un nivel de 
graniţă între nivelele inferioare şi cele superioare ale conştiinţei. 

Pentru acest proces trebuie să pornim de la “ajutoarele” 
fundamentale ale eului care sunt reprezentate de mândrie asimilată şi 
de dorinţă care reprezintă o continuitate de propagare a ignoranţei. 
Frica este şi ea o componentă a eului şi ne referim în acest caz la 
frica de moarte. Eul este vulnerabil prin faptul că este iluzoriu şi deci 
supus dispariţiei. 

În contextul în care corpul ne dă individualitatea fizică, mintea 
este instrumentul care ne ajută să supravieţuim. Omul are temeri 
zilnice, griji care sunt atât de generalizate încât au intrat în sfera unui 
aşa-zis normal. Buddha a enumerat cu 2500 ani în urmă principalele 
temeri ale oamenilor care ar fi: teama de îmbolnăvire, sărăcie, 
îmbătrânire şi moarte. Aceste temeri sunt sintetizate în frica de 
pierdere (a tinereţii, şansei, proprietăţilor, vieţii). Elementul comun 
care guvernează aceste temeri, după cum constata David Hawkins, 
este faptul că toţi consideră fericirea ca fiind dependentă de elemente 
externe. Acest lucru este de fapt o iluzie a cărei depăşire ne va 
elimina toate temerile anterioare. Învingerea fricii rezultă din 
înţelegerea că sursa fericirii constă în înţelegerea propriei existenţe 
care nu depinde de elemente externe şi este neîntreruptă. Gândul că 
cineva poate fi fericit numai dacă câştigă sau obţine ceea ce-şi 
doreşte duce la apariţia fricii şi nefericirii. Frica dispare dacă 
acceptăm calitatea internă a condiţiei umane care duce la constatarea 
că disconfortul unui singur om îi afectează şi pe ceilalţi. Aceasta 
înţelegere duce la compasiune, iubire şi dispariţia fricii. După acelaşi 
autor care face o chintesenţă a mai multor concepţii filozofico-
religioase, viaţa nu încetează niciodată ci doar îşi schimbă forma. 
Sursa şi esenţa vieţii fiind Dumnezeu care nu dispare niciodată. (9) 

 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

221

Bibliografie 

1. Geisler Norman L. – Baker Encyclopedia of Christian Apologetics, 
page 446, Baker Books, 1999 

2.  Asociaţia de Metafizică Geea Life, www.geealife.ro 
3.  http://egophobia.ro/?p=1764 
4.  http://cristian-tiple.blogspot.com/2008/04/karma-samsara-i-

moka.html#!/2008/04/karma-samsara-i-moka.html 
5. René Guénon, Iniţiere şi realizare spiritual, Ed. Herald, 2008,  

p. 24-30 
6. Roland Doron, Francoise Parot – Dicţionar de psihologie, Ed. 

Humanitas 2006 
7. Extras din “Anxiety”, Ricky Emanuel, Icon Books xxx <a 

href="http://www.scritube.com/sociologie/filozofie/Situarea-
afectiva-fundamentala5312131613.php" target="_blank" title= 
"Situarea afectiva fundamentala a angoasei ca o stare de deschi-
dere privilegiata a Dasein-ului - http://www.scritube.com"> 
Situarea afectiva fundamentala a angoasei ca o stare de deschi-
dere privilegiata a Dasein-ului</a 

8. Guzga Florin la data: 14 Aprilie 2009, categoria: Cultură, Filozofie 
9. David R. Hawkins, Sinele: realitate şi subiectivitate, Ed. Cartea 

Daath, 2006, p. 232-235  
 



SHAKESPEARE ŞI SÂNZIENELE 

Florin MIHĂESCU 
 

 
 

n mersul pământului în jurul soarelui sunt câteva puncte 
nodale - patru, două echinocţii şi două solstiţii - de care sunt 

legate pe pământ evenimente importante cum este Crăciunul după 
solstiţiul de iarnă şi Paştele după echinocţiul de primăvară, sau altele 
care sunt marcate de sărbători şi legende ca Sânzienele (Naşterea Sf. 
Ioan Botezătorul) după solstiţiul de vară, sau ca zămislirea Sf. Ioan 
Botezătorul după echinocţiul de toamnă. 

Solstiţiul de vară, peste care trecem acum, însemnează sărbă-
toarea Sânzienelor (Sanctus Dies Johanis), care a generat multe le-
gende sau chiar scrieri literare ca “Nopţile de Sânziene” a lui M. 
Sadoveanu sau “Noaptea de Sânziene” a lui Mircea Eliade. Noi vom 
aminti acum o scriere mult mai veche şi mult mai celebră: “Visul 
unei nopţi de miez de vară” (Midsummer Night’s Dream) de marele 
dramaturg englez W. Shakespeare. Vom spune, foarte pe scurt, că în 
această comedie două perechi de îndrăgostiţi care nu se mai înţeleg şi 
sunt oropsite de familii şi chiar de conducătorul cetăţii. Theseu, du-
cele Athenei – o Atenă imaginară, simbolică, evident – se refugiază 
în noaptea de Sânziene (Midsummer) în pădurea de lângă cetatea lor, 
unde stăpâneşte un cuplu de zâne, Oberon şi Titania, cu suita lor 
(echivalent al sânzienelor) şi cu servul lor, spiriduşul Puk. Şi între ei 
există un conflict care influenţează comportamentul oamenilor: 

Titania – Năvala aceasta de nenorociri /  
A izvorât din certurile noastre 
Părinţii lor noi suntem, amândoi (II, 1) 
Ca să readucă înţelegerea în sânul acestor cupluri, Oberon îl 

trimite pe Puk să caute o floare a dragostei care poate, prin atingere, 

Î 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

223

restabili armonia îndrăgostiţilor. Povestea acestei flori o destăinuie 
Oberon lui Puk: 
Oberon –  

Aproprie-te Puk! Ţi-aduci aminte   
Stăteam cândva pe-o stâncă, lângă mare... 
Şi am văzut - tu n-ai putut vedea,  
Pe Cupidon armat plutind sub lună, 
Ţintind Vestala mândră-nscăunată   
Pe-un tron dinspre Apus şi slobozind 
Din tolba lui săgeata cea mai iute  
... Dar am văzut săgeata-nflăcărată 
Stingându-se în raza rece-a lunii.  
Nevătămată a trecut Vestala imperială 
Netulburată-n gândurile ei  
Săgeata a căzut atunci pe-o floare 
Ce albul şi-a schimbat în purpuriu,   
Iar fetele îi spun – iubire-n linişte. (II, 1) 
Interpretând această legendă, în mod tradiţional simbolic, cum 

nu ştim că s-a mai făcut, vom spune că Vestala ar putea fi însăşi 
tradiţia apuseană (Vesta, e zeiţa familiei, Hestia în mitologia greacă) 
care se retrage din cauza disarmoniei lumii. Rămâne în schimb o 
floare-simbol a iubirii liniştite (love in idleness). În interpretarea 
noastră aceasta ar putea fi roza, care are un rol important şi în alte 
piese shakespeariene (Cum vă place, Chinuri de iubire pierdute etc.). 
Se ştie însă că roza, cu forma ei de cupă, a fost spre sfârşitul evului 
mediu, un simbol al unui ordin iniţiatic, acela al Roza Crucii (Rose-
Croix) care a înlocuit în Occident cupa Graalului, retrasă în Orient 
după desfiinţarea Ordinului Templului (1314). Să remarcăm că 
ROSE este anagrama lui Eros, iar săgeata lui se regăseşte în numele 
autorului: Speare. 

Ni se pare în consecinţă că aceste versuri shakespeariene 
vorbesc de retragerea tradiţiei Graalului (şi deci a templarismului) şi 
substituirea ei cu simbolul rosa crucii, şi ea o cupă purtătoare a 
Tradiţiei. Sunt şi alte simboluri în această piesă şi în multe altele în 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

224 

care Shakespeare susţine această ipoteză. Mai semnalăm una singură 
din tragedia ”Hamlet”. Este cunoscută scena în care o trupă de teatru 
amator joacă în faţa regelui, Claudius, uzurpator şi ucigaş al tatălui 
prinţului, o piesă care dezvăluie crima falsului rege. La sfârşitul 
spectacolului, când asistenţa strigă “lumină, lumină” (“lights, 
lights”), Hamlet îi spune entuziast lui Horatio: 
Hamlet – So runs the world away - 

Would not this, sir, and a forest of feathers, if the rest of 
my fortunes turn turk with me, with two Provincial roses 
on my razed shoes, get me a fellowship in a cry of players? 
(Nu crezi, sir, că o pădure de pene la pălărie, dacă soarta 
nu-mi va fi vitregă, şi două roze de Provins la pantofii mei, 
nu m-ar face să fiu primit într-o trupă de actori?) III, 2 

Ar părea un simbol minor aceşti pantofi cu două roze dacă s-ar 
traduce corect Provins, nu cu provincial sau provensal, ştiindu-se că 
Provins a fost un oraş medieval unde se băteau medaliile templierilor 
şi unde s-au adus primele roze de Persia. 

Ar mai fi multe de spus despre simbolismul Rosa Crucii şi al 
Rosicrucianismului, care s-a transmis până astăzi între altele în 
Masoneria Scoţiană, al cărei Grad 18 este ... 

 



TRADIŢII. O PRIVIRE DE ANSAMBLU 

Augustin IOAN 
 

 
radiţia este o federaţie de naraţiuni cu diferite grade de gene-
ralitate şi complexitate (grand narratives, dar şi petits 

histoires) semnificative pentru un grup (familie, comunitate), care se 
transmit(e) din generaţie în generaţie. Aceste naraţiuni pot privi (re)fa-
cerea (mituri ale genezei omului şi a zeilor), dar şi (pre)facerea (poiesis 
şi techné), adică lumea în primul caz şi lumea în sens heideggerian, în 
al doilea caz. Astfel, tradiţia explică locul şi rolul fiinţei – individuale şi 
colective – într-un prezent care pare, altfel, complet lipsit de sens. 

Câţiva termeni, pe care deliberat îi voi indica cu numele lor 
antice, controlează orice tradiţie. În primul rând, în arhitectură, 
tradiţia pare să fie constituită din trei ample naraţiuni semnificative: 
topos, typosşi techné. Prima descrie o ştiinţă a identificării locului şi 
a pregătirii acestuia în vederea construirii. A doua priveşte opţiunea 
pentru unul sau altul dintre tipurile consacrate de clădire (best 
practices) şi, în fine, a treia priveşte opţiunea pentru un mod, 
considerat optim, de a transpune pe acel sit acea actualizare a tipului. 
Le găsim la toţi cei vechi şi, în ciuda termenilor utilizaţi, nu voi 
trimite la grecii antici şi nici la Heidegger sau Norber-Schulz. Avem 
o aceeaşi structurare şi într-un vechi tratat indian. Un excelent şi 
foarte detaliat comentariu asupra lui a făcut Jose Jacob în capitolul 
„Opening the Eye: «Seeing» as «Knowing» în Vastu Sastra (Indian 
Architectural Theory) according to the Treatise Manasara”1. Toate 
ritualizate şi presupuse ca revelate, operaţiunile sunt următoarele: a) 
identificarea sitului; b) trasarea axelor semnificative ale viitorului 

                                                 
1 În A. Perez-Gomez, S. Parcell (editori) ChoraFive-Intervals in the Philosophy 

of Architecture Montreal: McGill Queen’s University Press, 2007. 

T 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

226 

edificiu pe sit, orientarea acestuia cum am spune; c) fundarea şi 
zidirea propriu zise; d) împodobirea şi, în fine, ceremonialul ultim, 
echivalentul consacrării, presupune aducerea statuii în camera sacră 
destinată ei şi operaţiunea de deschidere a ochiului, care înseamnă 
incizia în ochii statuii a acelei mici scobituri care face ca ochiul mort, 
de piatră, să învie şi statuia să pară prezentă şi alertă. Această 
deschidere a ochiului zeesc este precum cheia de arc/boltă/cupolă 
într-un lăcaş de cult creştin: evenimentul culminant, scopul pentru 
care toate celelalte ceremonii şi acţiuni edificatorii sunt performante. 

 
Atribute ale tradiţiei 
1. Arché 
Tradiţia este (stră)veche şi tocmai în aceasta constă autoritatea 

ei. Originea, vechimea şi întemeierea ei este adeseori securizată de o în-
temeiere nepământeană, sacră. Apelul la (arhe)tipuri2, la modele 
exemplare, la best practices, în orice tradiţie cu o vechime suficientă tri-
mite la o rădăcină nelumească. În  prezent, tocmai înţelepciunea celui 
mai vechi dintre deţinătorii tradiţiei garantează integr(al)itatea ei. Există 
o înţelegere nu întotdeauna explicit formulată (sau nu deschis), că 
tradiţiile sunt informate capilar, din profunzime de o Tradiţie primor-
dială. În funcţie de literatura citită sau de gradul de iniţiere, există 
descrieri mai mult sau mai puţin credibile ale fundamentelor unei ase-
menea esenţe a tuturor tradiţiilor, care le precede în timp pe toate, fără a 
înceta să subziste, ca o arhe-scriitură, în toate fragmentele ei actuale. 

 
2. Valor  
Din vechimea şi din transmiterea ei (presupus) neschimbată, sau 

cel puţin nealterată în esenţă, decurge pe cale de consecinţă şi valoarea 
tradiţiei. Cu alte cuvinte, vechimea şi conformitatea la tradiţie, co-
prezente, garantează calitatea – pentru grupul ataşat respectivei tradiţii 
– ritualului, textului sau artefactului respectiv. În acest sens, participa-
                                                 
2 Este interesantă declaraţia, oarecum de retractare, pe care a făcut-o Eliade 

în Proba labirintului, cu privire la ce înţelegea prin arhetip: aparent, este 
vorba tot despre modele exemplare consacrate prin transmisiune, iar nu 
despre o origine epifanică a acestora. 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

227

rea la forma veche, tradiţională, este o formă de flatare a preceden-
telor, iar inovaţia însemnează o cât mai bună adecvare a circumstan-
ţelor noi la sensul tradiţional. Valoarea nu decurge din diferire, de 
regulă radicală, aşa cum credem, încă, deşi modernitatea ne-a părăsit, 
ci din împărtăşire de la ceea ce a fost deja verificat ca fiind bun. 

 
3. Post-factum 
Tradiţia este observată în existenţa şi devenirea ei. Ea nu poate 

fi anticipată şi nu poate fi predicată/proiectată. De unde şi eşecul 
grotesc în scară şi delir decorativ al celor mai multe dintre întrupările 
aşa zisei ideologii arhitecturale a specificului naţional din anii de 
după 1967 când semnalul a fost dat prin Casa de Cultură a sindi-
catelor de la Suceava (arh. N.Porumbescu) şi până în 1987 (când s-a 
inaugurat ansamblul aceluiaşi autor, de la Satu Mare). 

 
4. Id/Alter 
Tradiţia conferă identitate grupului, asigură adeziunea, coeziu-

nea şi conformitatea la/în grup prin ataşamentul la o tradiţie. Tradiţia 
poate fi adoptată, mă pot rataşa (cu un termen guénonian) unei 
tradiţii în care nu m-am născut, care nu mi-a fost dată în virtutea 
apartenenţei la grupul respectiv. Mă pot converti la altă religie, pot 
adopta valorile civice ale altei culturi urbane, pot schimba maniera 
de lucru în care am fost educat de un maestru. Nu rareori, convertiţii 
sunt mai tradiţionalişti decât cei ce sunt nativi în tradiţia respectivă, 
fie dintr-o genuină priză la aceasta, fie din dorinţa de a dovedi grupu-
lui că rataşarea este reuşită şi că eu, celălaltul, le-am devenit identic. 

 
5. (Re)itero 
Repetiţia cu regulă de iteraţie este regula centrală a oricărei 

tradiţii, care este, astfel, un proces ciclic, dar asemănător mai degrabă 
atractorilor stranii decât cercului. Există un miez central vestigial, care 
poate fi constituit dintr-un număr de mituri, de legende, de mari 
naraţiuni sau pe petits histoires, de reguli transmise iniţiatic şi/sau prin 
intermediul tratatelor (în arhitectură, de pildă), împrejurul căruia gravi-
tează, pe traiectorii diferite, toate celelalte componente, noi sau vechi, 
care se adaugă în timp prin interaţiile succesive; acestea aduc în pre-
zent trecutul (sau, mai exact, reprezentări contemporane ale acestuia) 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

228 

Tradiţia are geometrie variabilă. Din norul de naraţiuni semni-
ficative care agregă o tradiţie, unele capătă, în timp, valenţe noi, în 
vreme ce alte valenţe se pierd în timp. Tradiţia este, astfel, într-un 
perpetuu proces de (re)configurare şi, într-o oarecare măsură, din 
acest proces de re(con)figurare face parte şi o doză de invenţie, de 
noutate, care poate fi adăugată a rebours ca simulacru al principiului 
sau al istoriei înseşi de devenire. 

 
6. Pars pro toto  
Fiecare dintre părţile şi articulaţiile unei tradiţii dau seama în 

chip fractalic despre imaginea întregului, i.e. a lumii comunităţii 
imerse în respectiva tradiţie, pe care o împărtăşesc membrii respectivei 
comunităţi. Tradiţia construieşte comunităţi, întărindu-le pe cele 
existente, dar poate şi inventa un sentiment de apartenenţă. Exemplul 
la îndemână este celebrarea de către arhitecţi a arhitecturii vernaculare 
rurale, de la care au căutat să se revendice (de la neoromânesc la C-tin 
Joja, Nicolae Goga, Nicolae Gipsy Porumbescu, aceştia din urmă 
adoptând chiar polemic o tradiţie, cea rurală, care dispărea, dispare 
încă, chiar sub ochii celor care o adulau). Un exemplu contemporan 
vine din experienţa Fundaţiei HAR la Capul Dolojman/ Jurilofca: în 
vreme ce artiştii şi arhitecţii căutau să deprindă construirea locuinţei 
din pământ, acoperită cu stuf, sătenii parcurgeau un proces invers, de 
rurbanizare, cimentuindu-şi casele de pământ, sau ridicându-le pe cele 
noi din BCA şi acoperindu-le cu azbociment. Asemenea exemple sunt 
explicate în parte de distincţia făcută de Peter Collins între a fi imers 
într-o tradiţie (ca peştele în apă: tradiţia nu se obiectivează dinaintea 
utilizatorului, ci îi este dată) şi a opta pentru o tradiţie, prin diferite 
procedee (migraţie, convertire, asumare deliberată şi conştientă). 

 
Studiu de caz: tradiţia tectonică 
Tectonica este ştiinţa alcătuirii, a articulării prin edificare într-

un ansamblu a unor lucruri altminteri disparate, astfel încât ele să dea 
seama despre distribuţia corectă, armonioasă, a forţelor, a tensiunilor 
de pe pământ. Arhitektonul este bătrânul, şeful echipei de tektoni, 
singurul care ştie de la început cum va arăta clădirea, edificiul încă 
neterminat. Arhitectura a fost, până la postmodernism, mult mai con-



 Alte aspecte tradiţionale 

 

229

servatoare, mai întârziate ca timp istoric de generare şi de consumare 
a schimbării decât celelalte arte. Postmodernismul este singurul 
curent artistic care s-a născut din arhitectură, aşadar, în cazul 
curentului postmodern, schimbarea, inovaţia, ruptura cu tradiţia 
începe tocmai în arhitectură. Există deja suficientă literatură în mar-
ginea acestei teme; aş aminti aici doar introducerea lui Kenneth 
Frampton la cartea sa „Studies in Tectonic Culture” şi textul lui 
Demetri Porphyrios „From Techne to Tectonics”.  

Cuvântul grecesc de la care se revendică tectonica este tekton 
(vb. tektainomai): tâmplar sau, prin extensie, artizan care lucrează un 
material dur, cu excepţia – semnificativă – a metalului: metalurgistul, 
făurarul nu pot fi tekton, ei întâi supun duritatea prin foc, aproape 
lichefiind-o, şi abia apoi prelucrează materialul. Constructorul însă 
este recuperat sub umbrela tâmplarului: cuvântul grec care descrie 
meşteşugul zidirii pare a-şi avea la rândul său originile în sanscritul 
taksan (bardă, secure, topor), care trimite la tâmplărie şi la folosirea 
toporului. Architekton era aşadar maestrul constructor, cei mai vene-
rabil sau mai înţelept (arché) dintre ei. Lucrul cu etimologia a iscat în 
ultimele decenii o direcţie în arhitectură pe care Frampton o plasează 
sub genericul unei definiţii din 1982 dată tectonicii de A.H. Borbein: 
“Tectonica devine arta îmbinărilor” (Frampton, 1995, 5). Această artă a 
aducerii întreolaltă, a articulării de subansambluri - cu autonomie func-
ţională şi identitate formală proprie – în întregul este, de aceea, o „fede-
raţie” de obiecte care consimt să lucreze împreună. Prin urmare, tecto-
nica este opusă acelei “autocraţii” a zidirii care presupune sedimentarea 
de straturi succesive de materie unde, între unitatea depusă (chirpic, 
cărămidă, bloc de piatră) şi întreg nu mai există nivele intermediare de 
agregare. Efortul de descărcare a eforturilor în pământ este unul 
colaborativ, care solicită nodul şi încheietura, articulaţiile aşadar, mai 
mult decât massa, câmpul de materie, cum e cazul în al doilea exemplu. 

Tectonica în sens maximal este chiar arhitectura. În sens 
modic însă este doar unul dintre cele două feluri consacrate istoric de 
a practica acest angajament cu materia în scopul oferirii de adăpost, 
cum spune unul dintre autorii cei mai frecventaţi de Frampton – l-am 
numit pe Heidegger. Ignoră Frampton aici, parcă, aici mai noua 
arhitectură efemeră (disposable architecture), care nu constă nici în 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

230 

articulare, nici în sedimentare? Dar arhitectura parametrică, fabricată 
file-to-factory? Prin urmare, inferează autorul citat, tectonica este un 
gest alcătuitor care nu vizează doar părţi de clădire, ci şi de lumi în 
genere, aşa cum este cazul artei. Vorbind despre artă, trebuie numai-
decât menţionat un alt cuvânt grecesc: techné, circumscris ulterior de 
artă pe filiera meşteşugului măiestrit. Or, spusese altundeva în 1992 
acelaşi Frampton, arhitectura nu este nici artă, nici tehnică – este 
(dar, mai ales, trebuie să rămână) meşteşug artizanal, lucrare a 
mâinilor, angajament corporal nemediat cu materia.  

Nu este incorect aşadar să-i spunem atunci acestei arte sau 
acestui meşteşug arhitectonică, măcar atunci când ne referim la pro-
dusul minţii şi mâinilor meşterului constructor – avem incorporată în 
cuvânt aşadar semnificaţia maximală a termenului amintită mai sus. 
Îmi amintesc cum, în anii studenţiei mele, ni se atrăgea atenţia să nu 
folosim cuvântul arhitectonică, avându-l de preferat pe cel de 
arhitectură. Motivele, altele decât asemănarea cu alte limbi „de ginte 
latină însă”, vorba lui Caragiale, nu mi le mai amintesc. Dimpotrivă, 
argumente recente – pe care nu m-aş feri să le numesc mai degrabă 
derapaje interpretative – vin să pună în criză exact acest termen 
preferat: arhitectura. Potrivit lui David Farell (1997), nici nu ar trebui 
să-i spunem acestei arte arhitectură ci, dimpotrivă, arhetictură, 
devreme ce, crede autorul, originea termenului nu în tectonică este de 
aflat, ci în tiktein. 

Cu siguranţă însă, potrivit lui Frampton, trebuie să folosim 
cuvântul arhitectonică cel puţin într-un caz aparte: atunci când ne 
referim la acel mod de a practica arhitectura centrat pe montare 
riguroasă de subansambluri care au o doză variabilă de complexitate 
a propriei alcătuiri şi care îşi păstrează a anume doză de autonomie 
structurală, funcţională şi estetică în ansamblul rezultat. Goticul, ca şi 
high-tech-ul, este o astfel de arhitectonică, asemănătoare arhitecturii 
de lemn pe care şi-o revendică drept străbun şi tustreile sunt în chip 
vădit opuse arhitecturii sedimentare, “geologice” a romanicului, a 
cubismului, respectiv a vernacularului de pământ nears, cărămidă sau 
piatră, care le precede - şi inspiră - sosirea. 

Ceea ce înseamnă probabil că, în faţa acestei incertitudini 
semantice, poate bine ar fi să rămânem în proximitatea aceluia dintre 



 Alte aspecte tradiţionale 

 

231

termeni care îi semnalează cel mai lămurit originea şi, în bună parte 
dacă nu în totalitate, natura: acela de arhitectonică? În definitiv, 
există două argumente potrivnice acestei încăpăţânări: primul ar fi 
acela că nu există propriu zis nici un motiv, altul decât cutare moft al 
veşnicei „intrării în Europa” - prin copierea aparenţelor şi ignorarea 
esenţelor - pentru care ar trebui să fim solidari cu un termen doar 
pentru că el vine din franceză şi al doilea argument este unul „demo-
cratic”: întrebat repede, omul obişnuit spune deîndată arhitectonică şi 
nu arhitectură, semnalând – poate - un soi de înţelepciune a remanen-
ţei: a adăsta în trena etimologiilor şi a semnificaţiilor timpurii poate 
fi, uneori, semnul unei înţelepciuni a păstrării de care „specialiştii” 
tind să se lepede cu uşurătate. 

În esenţă, iată şi concluziile celui de-al doilea text invocat 
anterior: există o etimologie a cuvântului care ne trimite la o rădăcină 
indoeuropeană din care avem păstrat cuvântul taksan (secure, toporul 
dulgherului); în esenţă, spune Porphyrios, tectonike, cuvântul grecesc 
antic „describes the knowledge of carpentry” (Porphyrios, 129), dar 
şi o formă de ordine potenţială, derivată din capacitatea lemnului de 
a se supune prelucrării (lemnul are o lungime şi o secţiune finite, 
ceea ce-l obligă pe artizan la anumite soluţii de deschidere şi modu-
lare; este discontinuu, deci implică o ştiinţă a îmbinărilor, a noduri-
lor) dar şi din capacitatea dulgherului de a-l asambla în forme semni-
ficative care, chiar dacă se supun caracterului hylic al lemnului (cum 
ar fi spus Heidegger), reprezintă o emancipare simbolică a acestora. 
Pornind de la caracterul finit şi proprietăţile formale ale materialelor 
de construcţie (Porphyrios, 136), tectonica este o tehnică a articulării 
pieselor în ansambluri şi a ansamblurilor în întreg, dar şi o modalitate 
de o obţine efecte vizuale din statica formelor (sau, cum le denu-
meşte autorul la p. 136: stabilitate, unitate, echilibru, precum şi 
variaţiile şi opusele acestora trei).  

Arché – principiul, originarul şi stră-vechimea - este surprins 
în chiar denumirea profesiunii. În raport cu etimologia profesiunii, 
arhitectonica – un termen pe care, din raţiuni pe care le voi explica 
deîndată, îl prefer celui ajuns la noi prin mediere franceză – este 
aşadar felul – verificat în timp, scris cu esenţe tari, în care articulăm 
unităţi elementare de materie sau subansamble între ele şi pe acestea 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

232 

în raport cu un proiect aflat la un nivel superior de complexitate, 
astfel încât fiecare dintre aceste nivele de articulare, ca şi întregul, să 
dea seama – dinamic şi expresiv – de tensiunile multiple generate şi 
compuse de transmiterea tensorilor ascensiunii (către cer) şi ai 
gravitaţiei (către pământ).  

Corolar: mai mult decât senior, maestru al echipei de meseriaşi 
capabili să ducă până la capăt această operaţiune, arche-tekton-ul era şi 
singurul capabil să pro-pună – în faţa minţii sale şi în anticipaţia 
facerii, adică înspre viitorime – de la bun început şi până la sfârşitul 
tuturor operaţiunilor asociate zidirii (i.e. punerii în operă), întreg, 
edificiul. Dinaintea începutului, prin proiectare, şi până când, treptat 
ridicându-se, se vădeşte şi celorlalţi, (deţinători, altminteri, ai mai unor 
secrete ale meşteşugului fiecăruia care îi face de ne-evitat în sectorul 
lor de expertiză), casa este întreagă şi teafără (doar) în mintea 
arhitectului. Vechimea sa fertilă în tainele profesiunii, autoritatea sa 
integratoare şi abilitatea de a opera cu principii, concepte şi reguli 
fundatoare de spaţiu îi permit arche-tekton-ului – în măsura în care 
posedă ingredientele de mai sus prin a) imersia în cultura profesiei, 
prin b) experienţă nemijlocită şi c) capacitatea de experimentare 
continuă în orizontul tradiţiei – să controleze viitorul. Casa este o 
predicţie realizată, iar arhitectul – un prezicător care, în plus, are la 
îndemână toate mijloacele de a şi provoca viitorul pe care l-a invocat. 
Arhitectul este cel care actualizează potenţialul în care, deocamdată, 
aşteptând inaugurarea, se află - localizată, incompletă – casa “lui”. 

Încă un lucru pesemne important pe care studiul tectonicii ni-l 
spune, legat de originea arhitecturii: legătura dintre dulgherie şi 
arhitectură, pe care etimologia cuvântului tectonike o invocă, din 
umbrele pre-istorice. Ca în curăţarea luminişurilor în vederea aşezării 
unei tabere sau a unei forme ceva mai permanente de localitate (vezi 
tema la Heidegger), dulgheria reprezintă o tradiţie originară a 
arhitecturii, care se află depusă în chiar inima acesteia. Din cât putem 
deduce din Biblie, nu doar Sf. Iosif, ci chiar Iisus însuşi vor fi fost 
dulgheri, al doilea cel puţin până la vârsta de 30 de ani, când a 
început propovăduirea.  

În Transilvania, Horea era dulgher şi constructor de biserici de 
lemn, prin urmare un iniţiat în tainele a ceea ce astăzi numim maso-



 Alte aspecte tradiţionale 

 

233

nerie operativă. În acelaşi sens, al tradiţiei dulghereşti a arhitecturii, 
se înscrie şi păstrarea cu obstinaţie a formelor arhitecturii de lemn în 
arhitectura mai târzie şi mai elevate, de piatră, a templelor greceşti 
antice: chiar dacă au rămas fără altă funcţie decât cea decorativă (şi, 
cel puţin pentru constructori, simbolică, a propriei tradiţii de breaslă), 
semnele lemnului trecut în piatră subzistă, aşa cum în Sfânta 
Sfintelor din templul lui Solomon a fost depus chivotul cu tablele 
legii. Dar şi reciproca era la dispoziţie celor precum Horea: circulaţia 
modelelor arhitecturii de zid spre cea de lemn, în cazul arhitecturii 
religioase - din Finlanda până puţin peste Carpaţi, în Vâlcea, pe axul 
nord-sudic al Europei este un fapt, în care dulgheria re-absoarbe în 
caracterul ei originar dezvoltări ale arhitecturii de zid (bolta, 
semicalote şi cupole, turlele multiple ale goticul central-european). 

 
Precauţii şi avertismente 
Tradiţia nu există decât ca proces viu. Resuscitarea unei tradiţii 

în moarte clinică, sau mumificarea unei tradiţii se cheamă istori(ci)sm 
şi consecinţa lui este muzeificarea. Muzeificarea poate salva artefacte 
aparţinând unei tradiţii, dar nu poate, singură, reactiva tradiţia însăşi. 
Postmodernismul ne-a oferit asemenea example de istoricism, de la 
ideile Prinţului Charles din A Vision of Britain la arhitecţi apropiaţi 
acestuia (fraţii Krier), la Michael Graves sau Robert AM Stern. 
Tradiţia este afirmativă. Ea menţine deschis, prezent şi în tensiune 
ecartul dintre atunci şi acum. Tradiţia nu colapsează într-un trecut 
copiat care este opus prezentului. Tradiţia propune valori (garantate de 
trasmisiune) prezentului, nu i le opune acestuia. 

Desigur, după modernitatea, atât de (aparent?3) anti-tradiţio-
nală, au apărut din nou discuţii cu privire la tradiţie. Parţial, găsim 
înţelegeri soft ale tradiţiei în concepte precum cel de genealogie 
(Foucault), paradigmă (Kuhn), critical convenţionalism (Anderson). 
Niciunul nu este, însă, complet superpozabil celui, mult mai, cum să 
spun? - tradiţional, de tradiţie. Drept dovadă stă chiar interesul 
generaţiilor contemporane, care sunt sătule de istori(ci)sm şi de calpe 

                                                 
3 Ioan Andreescu Tradiţii spirituale în arhitectura modernă, Bucureşti: 

Paideia, 2001 



Discipoli guénonieni din România 
 

 

234 

invocări ale unor tradiţii care, vai!, nu mai sunt (paradoxal, din cauza 
naţional-comunismului, care tocmai că inventa genealogii străvechi 
şi cel puţin discutabile poporului român), dar care, în acelaşi timp, îşi 
doresc să fie înfiate de (i.e. îşi asumă) o tradiţie ceva mai stabilă ca 
alternativă la cinismul a-moral şi deşirat al prezentului. 
 

 



Mulţumim sponsorilor noştri:  
 

- SC GRIGORE ŞI ASOCIAŢII 

 
 

- CENTRUL MEDICAL MEDIURG 

  
 

- SC JT GRUP TULCEA SRL 
- LAURENŢIU VÎNĂU 
- ENACHE NECULAI 
- PETRICU CRISTIAN 
- CĂLUGARU MIHAI 

- BUNCEANU MARIUS 
- CHIOARU GHEORGHE 

 

 
Editura CIVITAS 

Ing. Anghel Saligny, nr. 8, parter, sector 5, Bucureşti 
Director general: Nicolae Diaconescu 

Tel., fax: +40-021-405.46.40 

ISBN 978-606-93149-0-6                         Apărut noiembrie 2012 


