


En este libro, tan breve como suculento, René Guénon corrige los errores de
quienes no habían hecho sino entrever el sentido profundo de la obra de
Dante y, a la vez, proporciona una explicación enteramente nueva de
múltiples puntos que los exegetas del autor de La divina comedia jamás
habían podido resolver de forma satisfactoria. Sin la pretensión de ser
exhaustivo sobre un tema que podría resultar inagotable, Guénon proyecta
así una luz inesperada sobre un aspecto de la obra de Dante que es
propiamente esotérico e iniciático. Dante fue, sin duda, algo muy distinto al
genio literario que tanta admiración despierta, y es evidente que muchas
cosas, por no decir muchos tesoros, quedan todavía por descubrir en lo que
René Guénon ha llamado con razón «el testamento espiritual de la Edad
Media».



René Guénon

El esoterismo de Dante

ePub r1.0

Titivillus 01.06.16



Título original: L’Ésotérisme de Dante
René Guénon, 1925
Traducción: María Tabuyo & Agustín López Tobajas

Editor digital: Titivillus
ePub base r1.2



Capítulo 1

Sentido aparente y sentido oculto

O voi che avete gl’intelletti sani, Mirate la dottrina che s’asconde
Sotto il velame delli versi strani[1]!

Con estas palabras Dante indica de forma muy explícita que hay en su
obra un sentido oculto, propiamente doctrinal, que se muestra velado por el
sentido exterior y aparente; es ese sentido oculto el que debe ser buscado
por quienes son capaces de discernirlo. En otro lugar, el poeta va más lejos
todavía, pues afirma que todas las escrituras, y no sólo las escrituras



sagradas, pueden comprenderse y deben explicarse principalmente según
cuatro sentidos: «Si possono intendere e debbonsi sponere massimamente
per quattro sensi[2]». Es evidente que esos significados diversos no pueden
en ningún caso excluirse u oponerse, sino que, por el contrario, deben
completarse y armonizarse como las partes de un todo, como los elementos
constitutivos de una síntesis única.

Así pues, no hay ninguna duda de que La divina comedia en su
conjunto puede ser interpretada en varios sentidos, habida cuenta que
tenemos el testimonio mismo de su autor, sin duda mejor cualificado que
nadie para informarnos sobre sus intenciones. La dificultad aparece cuando
se trata de determinar esos significados diferentes, sobre todo los más
elevados o profundos, y ahí es también donde comienzan naturalmente las
divergencias entre los comentadores. Éstos se muestran generalmente de
acuerdo en reconocer la existencia de un sentido filosófico, o más bien
filosófico-teológico, bajo el sentido literal del relato poético, así como de un
sentido político y social; pero, con el sentido literal, no suman más que tres,
y Dante nos advierte que debemos buscar cuatro; ¿cuál es, entonces, el
cuarto? Para nosotros no hay duda de que se trata de un sentido
propiamente iniciático, metafísico en su esencia, con el que se relacionan
múltiples datos que, sin ser todos de orden puramente metafísico, presentan
un carácter igualmente esotérico. Precisamente por su carácter esotérico, el
sentido profundo ha escapado por completo a la mayor parte de los
comentadores. Ahora bien, si se ignora o desconoce ese sentido profundo,
los otros no podrán ser comprendidos más que parcialmente, pues
constituye su principio y en él se coordina y se unifica su multiplicidad.

Incluso aquellos que han entrevisto ese aspecto esotérico de la obra de
Dante han cometido numerosos errores sobre su naturaleza verdadera,
debido a que, con notable frecuencia, carecían de una comprensión cabal de
esas realidades y su interpretación estaba afectada por prejuicios de los que
no podían liberarse. Es así como Rossetti y Aroux, que fueron de los
primeros en señalar la existencia de ese esoterismo, creyeron que se podía
hablar de la «herejía» de Dante, sin darse cuenta de que eso significaba
mezclar consideraciones referidas a dominios completamente distintos; en
efecto, si bien sabían ciertas cosas, había muchas otras que ignoraban y que
nosotros vamos a tratar de señalar, aunque en modo alguno pretendemos
ofrecer una exposición completa de un tema que parece en verdad
inagotable.



Para Aroux, la pregunta se planteaba así: ¿era Dante católico o
albigense? Para otros, parece más bien presentarse en estos términos: ¿era
cristiano o pagano[3]? Por nuestra parte, pensamos que no es ésa la
perspectiva que hay que adoptar, pues el esoterismo verdadero es algo muy
distinto a la religión exterior y, si tiene algunas relaciones con ésta, es sólo
en la medida en que encuentra en las formas religiosas un modo de
expresión simbólica; poco importa, por otra parte, que esas formas sean las
de una u otra religión, pues lo importante es la unidad doctrinal esencial que
se oculta tras su diversidad aparente. Por eso los iniciados antiguos
participaban indistintamente en todos los cultos externos, según las
costumbres establecidas en los países en que se encontraban; así mismo, si
Dante utilizó indistintamente, según los casos, un lenguaje tomado, sea del
cristianismo, sea de la antigüedad greco-romana, es porque veía esa unidad
fundamental, no por efecto de un «sincretismo» superficial. La metafísica
pura no es ni pagana ni cristiana, sino universal; los misterios antiguos no
pertenecían al paganismo, sino que se superponían a éste[4]; del mismo
modo, existieron en la Edad Media organizaciones de carácter iniciático y
no religioso que, sin embargo, tenían su base en el catolicismo. Nos parece
indiscutible que Dante perteneció a alguna de esas organizaciones, pero ésa
no es razón para declararlo «hereje»; quienes así piensan se hacen una idea
falsa o incompleta de la Edad Media; no ven, por decirlo así, más que el
exterior, pues, para todo lo demás, nada hay en el mundo moderno que
pueda servirles de término de comparación.

Si ése fue el carácter real de todas las organizaciones iniciáticas, no
hubo más que dos casos en los que se pudo lanzar la acusación de «herejía»
contra algunas de ellas o contra algunos de sus miembros, y se hizo para
ocultar otras acusaciones mucho mejor fundadas, o al menos más
verdaderas, pero que no se podían formular abiertamente. El primero de
esos dos casos es el de algunos iniciados que pudieron entregarse a
divulgaciones inoportunas, con el riesgo de infundir confusión en mentes no
preparadas para el conocimiento de verdades superiores y de provocar
desórdenes desde el punto de vista social; los autores de tales divulgaciones
incurrieron en el error de confundir los dos órdenes, esotérico y exotérico,
confusión que, en suma, justificaba suficientemente la acusación de
«herejía»; es una situación que se ha presentado en diversas ocasiones en el
islam[5], donde sin embargo las escuelas esotéricas no encuentran
normalmente ninguna hostilidad por parte de las autoridades religiosas y



jurídicas que representan al exoterismo. En cuanto al segundo caso, la
acusación no pasaba de ser un simple pretexto del poder político para
acabar con unos adversarios a los que consideraba tanto más temibles
cuanto que eran difíciles de atacar por los medios ordinarios; en este
aspecto, la destrucción de la Orden del Temple es el ejemplo más célebre,
acontecimiento éste que tiene precisamente una relación directa con el tema
de este estudio.



Capítulo 2

La «Fede Santa»

En el museo de Viena se encuentran dos medallas, una de las cuales
representa a Dante y la otra al pintor Pedro de Pisa, que llevan en el reverso
las iniciales F. S. K. I. P. F. T.; Aroux interpreta esas iniciales de este modo:
Frater Sacrae Kadosch, Imperialis Principatus, Frater Templarius. En
cuanto a las tres primeras letras, la interpretación es manifiestamente
incorrecta y carece de cualquier sentido inteligible; pensamos que hay que
leer Fidei Sanctae Kadosch. La asociación de la Fede Santa, uno de cuyos
dirigentes parece haber sido Dante, era una Orden tercera de filiación
templaria, lo que justifica la expresión Frater Templarius; sus dignatarios



llevaban el título de Kadosch, palabra hebrea que significa «santo» o
«consagrado», y que se ha conservado hasta nuestros días en los grados
elevados de la masonería. Se comprende así el motivo de que Dante tome
como guía, para el final de su viaje celestial[1], a san Bernardo, que
estableció la regla de la Orden del Temple. Dante parece haber querido
indicar de este modo que solamente por medio de ésta era posible, en las
condiciones propias de su época, el acceso al grado supremo de la jerarquía
espiritual.

En cuanto a Imperialis Principatus, tal vez para explicarlo no haya que
limitarse a considerar el papel político de Dante, que muestra que las
organizaciones a las que pertenecía eran entonces favorables al poder
imperial; hay que señalar además que el «Sacro Imperio» tiene un
significado simbólico, y que todavía hoy, en la masonería escocesa, los
miembros de los Consejos Supremos son considerados dignatarios del
Sacro Imperio, y el título de «Príncipe» entra en las denominaciones de
gran número de grados.

Además, a partir del siglo XVI, los jefes de diferentes organizaciones de
origen rosacruz han llevado el título de Imperator; hay razones para pensar
que la Fede Santa presentaba en tiempos de Dante determinadas analogías
con lo que más adelante fue la «Fraternidad de la Rosacruz», si es que ésta
no deriva más o menos directamente de aquélla.

Encontraremos otras muchas aproximaciones del mismo género, y el
propio Aroux ha señalado un número considerable de ellas; uno de los
puntos esenciales que este autor ha iluminado, aunque tal vez sin sacar
todas las consecuencias que se habrían podido deducir, es el significado de
las diversas regiones simbólicas descritas por Dante, y más particularmente
de los «cielos». Esas regiones representan en realidad otros tantos estados
diferentes: los cielos son propiamente «jerarquías espirituales», es decir,
grados de iniciación; desde este punto de vista, se podría establecer una
concordancia interesante entre la concepción de Dante y la de Swedenborg,
por no hablar de algunas teorías de la Cábala hebrea y, sobre todo, del
esoterismo islámico. El mismo Dante dio a este respecto una indicación que
es digna de ser subrayada: «A vedere quello che per terzo cielo s’intende
[…] dico che per cielo intendo la scienza e per cieli le scienze[2]». Pero
¿qué son exactamente esas ciencias que están tras la designación simbólica



de los «cielos»? ¿Hay que ver ahí una alusión a las «siete artes liberales»,
que Dante, como todos sus contemporáneos, menciona con tanta
frecuencia? Lo que hace pensar que así debe ser es que, según Aroux, «los
cátaros tenían, desde el siglo  XII, signos de reconocimiento, contraseñas,
una doctrina astrológica: hacían sus iniciaciones en el equinoccio de
primavera; su sistema científico se basaba en la doctrina de las
correspondencias: a la Luna correspondía la Gramática; a Mercurio, la
Dialéctica; a Venus, la Retórica; a Marte, la Música; a Júpiter, la Geometría;
a Saturno, la Astronomía; al Sol, la Aritmética o la razón iluminada». Así, a
las siete esferas planetarias, que son los siete primeros de los nueve cielos
de Dante, correspondían respectivamente las siete artes liberales,
precisamente las mismas cuyos nombres figuran también en los siete
peldaños del banzo de la izquierda de la Escala de los Kadosch (Grado 30º
de la masonería escocesa). El orden ascendente, en este último caso, no
difiere del precedente más que en la inversión, por una parte, de la Retórica
y la Lógica (que aquí sustituye a la Dialéctica), y, por otra, de la Geometría
y la Música, y también en que la ciencia que corresponde al Sol, la
Aritmética, ocupa el rango que normalmente corresponde a ese astro en el
orden astrológico de los planetas, es decir, el cuarto, mitad del septenario,
mientras que los cátaros la colocaban en el escalón más elevado de su
Escala mística, como hace Dante para su correspondiente del banzo de la
derecha, la Fe (Emounah), es decir, esa misteriosa Fede Santa de la que él
mismo era Kadosch[3].

Sin embargo, se impone aquí una observación: ¿cómo es posible que
correspondencias de este tipo, que son verdaderos grados iniciáticos, fueran
atribuidas a las artes liberales, que se enseñaban pública y oficialmente en
todas las escuelas? Creemos que había dos formas de considerarlas, una
exotérica y otra esotérica: a toda ciencia profana se puede superponer otra
ciencia que se refiere, si se quiere, al mismo objeto, pero considerándolo
desde un punto de vista más profundo, y que es a la ciencia profana lo que
los sentidos superiores de las Escrituras son a su sentido literal. Se podría
decir, además, que las ciencias exteriores proporcionan un modo de
expresión para las verdades superiores, pues son el símbolo de algo que
pertenece a un orden distinto, ya que, como dijo Platón, lo sensible no es
más que un reflejo de lo inteligible; los fenómenos de la naturaleza y los
acontecimientos de la historia tienen todos un valor simbólico, pues
expresan algo de los principios de los que dependen, de los que son



consecuencias más o menos alejadas. Así, mediante una conveniente
trasposición, toda ciencia y todo arte pueden asumir un verdadero valor
esotérico; ¿por qué las expresiones tomadas de las artes liberales no habrían
podido desempeñar en las iniciaciones de la Edad Media un papel
comparable al que desempeña la terminología tomada del arte de los
constructores en la masonería especulativa? Iremos incluso más lejos:
considerar las cosas de esta forma es, en suma, llevarlas de nuevo a su
principio; este punto de vista es, pues, inherente a su misma esencia, no
algo sobreañadido de forma accidental; y, si es así, ¿no podría esa tradición
remontarse al origen de las ciencias y de las artes, frente al punto de vista
exclusivamente profano, que sería sólo una perspectiva completamente
moderna, resultante del olvido general de esa tradición? No podemos tratar
aquí esta cuestión con toda la problemática que implicaría; pero veamos en
qué términos el propio Dante nos indica, en el comentario de su primera
Canzone, la forma en que aplica a su obra las reglas de algunas artes
liberales: «O uomini, che vedere non potete la sentenza di questa Canzone,
non la rifiutate però; ma ponete mente alla sua bellezza, che è grande, si per
costruzione, la quale si pertiene alli grammatici; si per l ’ordine del
sermone, che si pertiene alli rettorici; si per lo numero delle sue parti, che si
pertiene alli musici[4]». ¿No se puede reconocer un eco de la tradición
pitagórica en esta manera de entender la música con relación al número, y
por tanto como ciencia del ritmo en todas sus correspondencias? Es
precisamente esa misma tradición lo que permite comprender el papel
«solar» atribuido a la aritmética, de la que hace el centro común de todas las
demás ciencias; y lo que permite comprender también las relaciones que
unen a esas ciencias entre sí, y especialmente a la música con la geometría,
por el conocimiento de las proporciones de las formas (que encuentra su
aplicación directa en la arquitectura), y con la astronomía, por el
conocimiento de la armonía de las esferas celestes. Veremos más adelante la
importancia fundamental que tiene el simbolismo de los números en la obra
de Dante; y si ese simbolismo no es únicamente pitagórico, si se encuentra
en otras doctrinas por la simple razón de que la verdad es una, no por ello
debemos dejar de pensar que, de Pitágoras a Virgilio, y de Virgilio a Dante,
la «cadena de la tradición» no se rompió en tierras de Italia.



Capítulo 3

Aproximaciones masónicas y herméticas

De las consideraciones generales que acabamos de exponer, debemos
ahora volver a esas singulares aproximaciones que señaló Aroux y a las que
aludíamos anteriormente[1]: «El Infierno representa el mundo profano, el
Purgatorio comprende las pruebas iniciáticas, y el Cielo es la morada de
los Perfectos, donde se encuentran reunidos y llevados a su cenit la
inteligencia y el amor […]. La ronda celestial que describe Dante[2]

comienza en los alti Serafini, que son los Principi celesti, y termina en las
últimas jerarquías del Cielo. Ahora bien, sucede que algunos dignatarios
inferiores de la masonería escocesa, que pretende remontarse a los



templarios, y a la que Zerbino, el príncipe escocés, amante de Isabel de
Galicia, personifica en el Orlando Furioso de Ariosto, se titulan igualmente
príncipes, Príncipes de Mercy; que su asamblea o capítulo se denomina el
Tercer cielo; que tienen como símbolo un Paladión, o estatua de la Verdad,
revestida, como Beatriz, con tres colores, verde, blanco y rojo[3]; que su
Venerable (cuyo título es Príncipe excelentísimo), llevando una flecha en la
mano y un corazón en un triángulo sobre el pecho[4], es una personificación
del Amor; que el misterioso número nueve, del que “Beatriz es
particularmente amada”, Beatriz “a la que hay que llamar Amor”, dice
Dante en la Vita Nuova, está también unido a ese Venerable, rodeado de
nueve columnas, de nueve candelabros de nueve brazos y de nueve luces,
que tiene, en fin, ochenta y un años de edad, múltiplo (o, más exactamente,
cuadrado) de nueve, cuando se supone que Beatriz muere en el año ochenta
y uno del siglo[5]».

Príncipe de Mercy, o Escocés Trinitario, es el grado 26º del Rito
escocés; he aquí lo que de él dice el H.·. Bouilly, en su Explication des
douze écussons qui représentent les emblèmes et les symboles des douze
grades philosophiques du Rite Écossais dit Ancien et Accepté (del 19º al
30º): «Este grado es, nos parece, el más inextricable de todos los que
componen esta sabia categoría: también toma el sobrenombre de Escocés
Trinitario[6]. En efecto, todo ofrece en esta alegoría el emblema de la
Trinidad: el fondo de tres colores [verde, blanco y rojo]; en la parte inferior,
esa figura de la Verdad; en todas partes, en fin, la alusión a la Gran Obra de
la Naturaleza [a cuyas fases aluden los tres colores], a los elementos
constitutivos de los metales [azufre, mercurio y sal[7]], a su fusión y
separación [solve et coagula], en una palabra, a la ciencia de la química
mineral [o, más bien, de la alquimia], cuyo fundador fue Hermes entre los
egipcios, y que dio tanto poder y extensión a la medicina [espagírica[8]].
Tan cierto es esto que las ciencias constitutivas de la felicidad y la libertad
se suceden y se clasifican con ese orden admirable que prueba que el
Creador ha proporcionado a los hombres todo lo que puede calmar sus
males y prolongar su paso por la tierra[9]. Es principalmente en el número
tres —perfectamente representado por los tres ángulos del Delta, del que
los cristianos han hecho el símbolo resplandeciente de la Divinidad—, en
ese número tres que se remonta a los tiempos más remotos[10], donde el
sabio observador descubre la fuente primitiva de todo lo que sorprende al



pensamiento, enriquece la imaginación y da una justa idea de la igualdad
social […] no dejemos pues, dignos caballeros, de permanecer como
escoceses trinitarios, de mantener y honrar el número tres, emblema de
todo lo que constituye los deberes del hombre, y que recuerda a la vez la
querida Trinidad de nuestra Orden, grabada en la columna de nuestros
templos: la Fe, la Esperanza y la Caridad[11]».

Lo que hay que retener especialmente de este pasaje es que el grado
aludido, como casi todos los que se vinculan a la misma serie, presenta un
significado netamente hermético[12]; y hay que señalar de forma muy
particular la conexión del hermetismo con las órdenes de caballería. No es
éste el lugar para estudiar el origen histórico de los altos grados del
Escocismo, ni para discutir la controvertida teoría de su descendencia
templaria; pero tanto si ha habido una filiación real y directa como si sólo
se ha tratado de una reconstrucción, no deja de ser cierto que la mayoría de
esos grados, y algunos de los que se encuentran en otros ritos, son vestigios
de organizaciones que antaño tuvieron una existencia independiente[13], y
especialmente de las antiguas órdenes de caballería cuya fundación está
ligada a la historia de las Cruzadas, es decir, de una época en la que no sólo
hubo relaciones hostiles, como creen quienes se atienen a las apariencias,
sino también activos intercambios intelectuales entre Oriente y Occidente,
intercambios que se realizaron sobre todo a través de dichas órdenes. ¿Se
deberá admitir que tomaron de Oriente los datos herméticos que hicieron
suyos, o habrá que pensar más bien que poseyeron desde su origen un
esoterismo de ese tipo, y que fue su propia iniciación lo que les capacitó
para entrar en relación con los orientales en ese terreno? Es ésta una
cuestión que no pretendemos resolver, pero la segunda hipótesis, aunque
considerada con menos frecuencia que la primera[14], no tiene nada de
inverosímil para quien reconoce la existencia de una tradición iniciática
propiamente occidental a lo largo de toda la Edad Media; y tal hipótesis
estaría apoyada, además, por el hecho de que las órdenes fundadas más
tarde, que nunca tuvieron relaciones con Oriente, utilizaron igualmente un
simbolismo hermético, como el Toisón de Oro, cuyo mismo nombre es ya
una alusión perfectamente clara. Sea como fuere, en la época de Dante el
hermetismo estaba ciertamente presente en la Orden del Temple, del mismo
modo que existía también un conocimiento de doctrinas de origen más
seguramente árabe, que el propio Dante parece no haber ignorado, y que sin



duda le fueron transmitidas asimismo por esa vía. Nos explicaremos más
adelante sobre este punto.

Volvamos, no obstante, a las concordancias masónicas mencionadas
por el comentador, y que sólo hemos considerado en parte, pues hay varios
grados del Escocismo que presentarían, según Aroux, una perfecta analogía
con los nueve cielos que Dante recorrió con Beatriz. He aquí las
correspondencias indicadas para los siete cielos planetarios: a la Luna
corresponden los profanos; a Mercurio, el Caballero del Sol (28º); a Venus,
el Príncipe de Mercy (26º, verde, blanco y rojo); al Sol, el Gran Arquitecto
(12º) o el Noaquita o «descendiente de Noé» (21º); a Marte, el Gran
Escocés de San Andrés o Patriarca de las Cruzadas (29º, rojo con cruz
blanca); a Júpiter, el Caballero del Águila blanca y negra o Kadosch (30º);
a Saturno, la Escala de oro de los mismos Kadosch. A decir verdad, algunas
de estas atribuciones nos parecen dudosas; especialmente inadmisible es
hacer del primer cielo la morada de los profanos, cuando su lugar no puede
ser otro que las «tinieblas exteriores»; en efecto, ¿acaso no hemos visto
antes que es el Infierno lo que representa el mundo profano, y que no se
llega a los diversos cielos, incluido el de la Luna, sino después de haber
atravesado las pruebas iniciáticas del Purgatorio? Sin embargo, sabemos
que la esfera de la Luna tiene una relación especial con los limbos; pero ése
es otro aspecto muy diferente de su simbolismo que no hay que confundir
con el de la Luna como primer cielo. En efecto, la Luna es a la vez Janua
Coeli y Janua Inferni, Diana y Hécate[15]; los antiguos lo sabían muy bien,
y Dante no podía tampoco equivocarse ni conceder a los profanos una
morada celestial, aunque fuera la más inferior de todas.

Lo que resulta mucho menos discutible es la identificación de las
figuras simbólicas contempladas por Dante: la cruz en el cielo de Marte, el
águila en el de Júpiter, la escala en el de Saturno. Sin duda se puede
relacionar esa cruz con la que, tras haber sido signo distintivo de las
órdenes de caballería, sirve todavía de emblema de varios grados
masónicos; y el hecho de estar situada en la esfera de Marte, ¿no es una
alusión al carácter militar de esas órdenes, su razón de ser aparente, y al
papel que desempeñaron exteriormente en las expediciones guerreras de las
Cruzadas[16]? En cuanto a los otros dos símbolos, es imposible no reconocer
en ellos al Kadosch templario; al mismo tiempo, el águila, que la
antigüedad clásica atribuía ya a Júpiter, como los hindúes la asignaban a
Visnú[17], fue el emblema del antiguo Imperio romano (como nos recuerda



la presencia de Trajano en el ojo de esta águila), y posteriormente del Sacro
Imperio. El cielo de Júpiter es la morada de los «príncipes sabios y justos»:
«Diligite justitiam […] qui judicatis terram[18]», correspondencia que,
como todas las establecidas por Dante para los demás cielos, se explica
enteramente por razones astrológicas; y el nombre hebreo del planeta
Júpiter es Tsedek, que significa «justo». En cuanto a la escala de los
Kadosch, ya nos hemos referido a ella: como la esfera de Saturno está
situada inmediatamente por encima de la de Júpiter, se llega al pie de la
escala por la Justicia (Tsedakah), y a su cima, por la Fe (Emounah). El
símbolo de la escala parece ser de origen caldeo, y habría sido traído a
Occidente con los misterios de Mitra: tenía entonces siete peldaños, cada
uno de los cuales era de un metal diferente, según la correspondencia de los
metales con los planetas; por otra parte, en el simbolismo bíblico se
encuentra igualmente la escala de Jacob, que uniendo la tierra con los
cielos, tiene un significado idéntico[19].

«Según Dante, el octavo cielo del Paraíso, el cielo estrellado (o de las
estrellas fijas) es el cielo de los rosacruz: los Perfectos están allí vestidos de
blanco; exponen un simbolismo análogo al de los Caballeros de
Heredom[20]; y profesan la “doctrina evangélica”, la misma de Lutero,
opuesta a la doctrina católica romana». Ésta es la interpretación de Aroux,
que da testimonio de la confusión, frecuente en él, entre los dominios del
esoterismo y el exoterismo: el verdadero esoterismo debe estar más allá de
las oposiciones que aparecen en los movimientos exteriores del mundo
profano, y, si estos movimientos son a veces impulsados o dirigidos de
forma invisible por poderosas organizaciones iniciáticas, se puede decir que
éstas los dominan sin mezclarse con ellos, de forma que ejercen su
influencia por igual sobre las partes contrarias. Es cierto que los
protestantes, y más particularmente los luteranos, utilizan de modo habitual
el término «evangélica» para designar su propia doctrina, y es sabido, por
otra parte, que el sello de Lutero llevaba una cruz en el centro de una rosa;
se sabe también que la organización Rosacruz que manifestó públicamente
su existencia en 1604 (y con la que Descartes trató en vano de ponerse en
relación) se declaraba abiertamente «antipapista». Pero debemos decir que
esta Rosacruz de comienzos del siglo XVII era ya muy exterior y estaba muy
alejada de la verdadera Rosacruz original, que no constituyó nunca una
sociedad en el sentido propio de la palabra; en cuanto a Lutero, parece no
haber sido más que una especie de agente subalterno, incluso muy poco



consciente del papel que tenía que desempeñar; por otra parte, estos
aspectos diversos nunca han sido aclarados.

Sea como fuere, las vestiduras blancas de los elegidos o perfectos, aun
recordando evidentemente algunos textos apocalípticos[21], nos parecen
sobre todo una alusión al hábito de los templarios; y hay un pasaje
particularmente significativo al respecto:

Qual è colui che tace e dicer vuole,
Mi trasse Beatrice, e disse: mira
Quanto è il convento delle bianche stole[22]!

Esta interpretación permite dar un sentido muy preciso a la expresión
«milicia santa» que encontramos un poco más adelante, en versos que
incluso parecen expresar discretamente la transformación del templarismo,
después de su aparente destrucción, para dar nacimiento a los rosacruces:

In forma dunque di candida rosa
Mi si mostrava la milizia santa,
Che nel suo sangue Cristo fece sposa[23].

Por otra parte, para clarificar el simbolismo de la última cita de Aroux,
he aquí la descripción de la Jerusalén Celestial, tal como aparece en el
Capítulo de los Soberanos Príncipes Rosacruz de la Orden de Heredom de
Kilwinning u Orden Real de Escocia, llamados también Caballeros del
Águila y del Pelícano: «En el fondo (de la última cámara) hay un cuadro en
el que se ve una montaña de la que mana un río, en cuya orilla crece un
árbol con doce tipos de frutos. En la cima de la montaña hay un zócalo
compuesto de doce piedras preciosas en doce asientos. Por encima del
zócalo hay un cuadrado de oro, y en cada uno de sus lados hay tres ángeles
con los nombres de cada una de las doce tribus de Israel. En ese cuadrado
hay una cruz, en cuyo centro aparece tumbado un cordero[24]».
Encontramos aquí, por tanto, el simbolismo apocalíptico, y la continuación
mostrará hasta qué punto las concepciones cíclicas con las que ese



simbolismo se relaciona están íntimamente ligadas con la estructura misma
de la obra de Dante.

«En los cantos XXIV y XXV del Paraíso se encuentra el triple beso
del Príncipe Rosacruz, el pelícano, las túnicas blancas, las mismas de los
ancianos del Apocalipsis, las barras de cera para sellar, las tres virtudes
teologales de los Capítulos masónicos (Fe, Esperanza y Caridad[25]); pues la
flor simbólica de los Rosacruz (la Rosa candida de los cantos XXX y
XXXI) fue adoptada por la iglesia de Roma como figura de la Madre del
Salvador (la Rosa mystica de las letanías), y por la iglesia de Toulouse (los
albigenses) como el tipo misterioso de la asamblea general de los Fieles de
Amor. Esas metáforas habían sido ya empleadas por los paulicianos,
predecesores de los cátaros en los siglos X y XI».

Nos ha parecido útil mencionar todas estas relaciones, que son
interesantes y que sin duda se podrían multiplicar sin gran dificultad; pero,
salvo probablemente en lo que atañe a lo que originalmente fueron
templarios y rosacruces, no habría que sacar conclusiones demasiado
estrictas sobre posibles filiaciones directas entre diferentes formas
iniciáticas simplemente porque se constate una cierta comunidad de
símbolos. En efecto, no sólo el fondo de las doctrinas es siempre y en todas
partes el mismo, sino que también, lo que puede parecer más sorprendente a
primera vista, los propios modos de expresión presentan a menudo una
similitud sorprendente, y esto ocurre en tradiciones que están lo bastante
alejadas en el tiempo o en el espacio como para desestimar la posibilidad de
una influencia inmediata de unas sobre otras; para descubrir en tales casos
una vinculación efectiva habría que remontarse mucho más lejos de lo que
la historia nos permite.

Por otra parte, a la hora de estudiar el simbolismo de la obra de Dante,
comentadores como Rossetti y Aroux se han atenido a un aspecto que
podemos calificar de exterior; se han detenido en lo que podríamos
denominar el aspecto ritualista, es decir, en formas que, para quienes son
incapaces de ir más lejos, más que expresar ocultan el sentido profundo. Y,
como se ha dicho acertadamente, «es natural que sea así, pues, para poder
captar y comprender las alusiones y las referencias convencionales o
alegóricas, es necesario conocer el objeto de la alusión o la alegoría; y, en el
caso presente, hay que conocer las experiencias místicas por las que la
iniciación verdadera hace pasar al misto y al epopte. Y a quien tenga alguna
experiencia de ese género, no le cabrá duda alguna de la existencia en La



divina comedia y en la Eneida de una alegoría metafísico-esotérica que vela
y expone al mismo tiempo las fases sucesivas por las que pasa la conciencia
del iniciado para alcanzar la inmortalidad[26]».



Capítulo 4

Dante y el Rosacrucismo

La misma crítica de insuficiencia que hemos formulado con respecto a
Rossetti y Aroux se puede dirigir también a Éliphas Lévi, que, afirmando
una relación con los misterios antiguos, ha visto sobre todo una aplicación
política, o político-religiosa, que no tiene a nuestros ojos más que una
importancia secundaria y que incurre en el error de suponer que las
organizaciones propiamente iniciáticas están directamente comprometidas
en las luchas externas. He aquí, en efecto, lo que dice este autor en su
Histoire de la magie: «Se han multiplicado los comentarios y los estudios
sobre la obra de Dante, y nadie, que sepamos, ha señalado su verdadero



carácter. La obra del gran gibelino es una declaración de guerra al papado
por la revelación osada de los misterios. La epopeya de Dante es joánica[1]

y gnóstica; es una atrevida aplicación de las figuras y los números de la
Cábala a los dogmas cristianos, y una negación secreta de todo lo que hay
de absoluto en esos dogmas. Su viaje a través de los mundos sobrenaturales
se realiza como la iniciación en los misterios de Eleusis y de Tebas. Es
Virgilio quien le conduce y le protege en los círculos del nuevo Tártaro,
como si Virgilio, el tierno y melancólico profeta de los destinos del hijo de
Polión, fuera a ojos del poeta florentino el padre ilegítimo, pero verdadero,
de la epopeya cristiana. Gracias al genio pagano de Virgilio, Dante escapa
de ese abismo en cuya puerta había leído una frase de desesperanza; escapa
de allí poniendo la cabeza en el lugar de los pies y los pies en el lugar de la
cabeza, es decir, tomando el dogma al revés, y así sube a la luz sirviéndose
del propio demonio a modo de escala monstruosa; escapa del espanto a
fuerza de espanto, de lo horrible a fuerza de horror. El Infierno, parece, no
es un callejón sin salida sino para aquellos que no saben darse la vuelta;
toma al diablo a contrapié, valga la expresión familiar, y se emancipa por su
audacia. Es ya un protestantismo superado, y el poeta de los enemigos de
Roma ha descubierto ya a Fausto subiendo al cielo sobre la cabeza de
Mefistófeles vencido[2]».

En realidad, la voluntad de «revelar los misterios», suponiendo que eso
fuera posible (y no lo es, porque el misterio verdadero es inexpresable), y la
decisión de «tomar el dogma al revés», o invertir conscientemente el
sentido y el valor de los símbolos, no serían las marcas de una iniciación
muy elevada. Por fortuna, no vemos nada de eso en Dante, cuyo esoterismo
se envuelve, por el contrario, en un velo muy difícilmente penetrable, al
tiempo que se apoya en bases estrictamente tradicionales; hacer de él un
precursor del protestantismo, y tal vez también de la Revolución,
simplemente porque fuera un adversario del papado en el terreno político,
es desconocer por completo su pensamiento y no comprender en absoluto el
espíritu de su época.

Hay además otra cosa que nos parece difícilmente sostenible: es la
opinión de que Dante fue un «cabalista» en el sentido propio de la palabra;
y aquí nos inclinamos tanto más a desconfiar cuanto que sabemos bien que
algunos de nuestros contemporáneos se ilusionan fácilmente al respecto,
creyendo encontrar Cábala allí donde exista cualquier forma de esoterismo.
¿No hemos visto afirmar solemnemente a un escritor masónico que Cábala



y Caballería son una misma cosa, y asegurar, despreciando las más
elementales nociones de la lingüística, que las dos palabras tienen un origen
común[3]? Ante propuestas tan inverosímiles, se comprenderá la necesidad
de mostrarse circunspecto y no contentarse con unas vagas aproximaciones
para hacer de tal o cual personaje un cabalista; ahora bien, la Cábala es
esencialmente la tradición hebrea[4], y no tenemos ninguna prueba de la
existencia de una influencia judía directa sobre Dante[5]. Lo que ha dado
nacimiento a tal opinión es únicamente la utilización por parte de Dante de
la ciencia de los números; pero, si bien esta ciencia existe efectivamente en
la Cábala judía y ocupa en ella un lugar de especial importancia, se
encuentra también en otras partes; ¿se pretenderá pues, con el mismo
pretexto, que también Pitágoras era cabalista[6]? Como ya hemos dicho, es
más bien con el pitagorismo y no con la Cábala con lo que se podría
vincular a Dante, que, muy probablemente, conoció del judaísmo lo que el
cristianismo ha conservado de él en su doctrina.

«Observemos también —añade Éliphas Lévique— que el Infierno de
Dante no es sino un Purgatorio negativo. Expliquémonos: su Purgatorio
parece haberse formado en su Infierno como si éste fuera su molde; es la
tapa y el tapón, por decirlo así, del abismo, y se comprende que el titán
florentino, escalando al Paraíso, quisiera arrojar de una patada el Purgatorio
al Infierno». Esto es cierto en un sentido, puesto que el monte del
Purgatorio se formó, en el hemisferio austral, con los materiales rechazados
del seno de la tierra cuando se abrió el abismo por la caída de Lucifer; ahora
bien, el Infierno tiene nueve círculos, que son como un reflejo invertido de
los nueve cielos, mientras que el Purgatorio no tiene más que siete
divisiones; la simetría no es, pues, rigurosa en todos los aspectos.

«Su Cielo se compone de una serie de círculos cabalísticos divididos
por una cruz como el pentáculo de Ezequiel; en el centro de esta cruz
florece una rosa, y vemos aparecer por vez primera, expuesto públicamente
y casi categóricamente explicado, el símbolo de la Rosacruz». Por otra
parte, hacia la misma época, aparecía también ese mismo símbolo, aunque
tal vez de forma no tan clara, en otra célebre obra poética: el Roman de la
rose o Libro de la rosa. Éliphas Lévi piensa que «el Libro de la rosa y La
divina comedia son dos formas opuestas (sería más acertado decir
complementarias) de una misma obra: la iniciación a la independencia de la
inteligencia, la sátira de todas las instituciones contemporáneas y la fórmula
alegórica de los grandes secretos de la Sociedad Rosacruz», la cual, a decir



verdad, no llevaba todavía ese nombre, y además, lo repetimos, no fue
nunca (salvo en algunas ramas tardías y más o menos desviadas) una
«sociedad» constituida con las formas externas que la palabra implica. Por
otra parte, la «independencia de la inteligencia», o, mejor dicho, la
independencia intelectual, no era, en la Edad Media, una cosa tan
excepcional como los modernos habitualmente piensan, y los propios
monjes ejercían una crítica muy libre, cuyas manifestaciones podemos
encontrar incluso en las esculturas de las catedrales; todo esto no tiene nada
de propiamente esotérico, y hay, en las obras en cuestión, algo mucho más
profundo.

«Esas importantes manifestaciones de ocultismo —dice también
Éliphas Lévi— coinciden con la época de la caída de los templarios, puesto
que Jean de Meung o Clopinel, contemporáneo de la vejez de Dante, vivió
durante sus mejores años en la corte de Felipe el Hermoso. El Roman de la
rose es un libro profundo bajo una forma ligera[7], una revelación tan sabia
como la de Apuleyo de los misterios del ocultismo. La rosa de Flamel, la de
Jean de Meung y la de Dante nacieron del mismo rosal[8]».

Sobre estas últimas líneas no haremos más que una reserva: que la
palabra «ocultismo», inventada por Éliphas Lévi, resulta poco apropiada
para designar lo que existió antes que él, sobre todo si se piensa en lo que
ha llegado a ser el ocultismo contemporáneo, que, haciéndose pasar por una
restauración del esoterismo, se ha convertido en una grosera falsificación,
debido a que sus dirigentes no estuvieron nunca en posesión de los
principios verdaderos ni de ninguna iniciación seria. Éliphas Lévi sería sin
duda el primero en desaprobar a sus supuestos sucesores, a los que
ciertamente era muy superior desde el punto de vista intelectual, aunque
esté lejos de ser tan profundo como quiere parecer y cometa el error de
considerarlo todo a través de la mentalidad de un revolucionario de 1848. Si
nos hemos detenido a analizar su opinión es porque sabemos cuán grande
ha sido su influencia, incluso sobre quienes apenas le han comprendido, y
porque pensamos que es bueno fijar los límites en los que se puede
reconocer su competencia: su principal defecto, propio de su tiempo, es
poner las preocupaciones sociales en primer plano y mezclarlas
indistintamente con todo; en la época de Dante, sin duda se sabía situar
mejor cada cosa en el lugar que normalmente le debe corresponder en la
jerarquía universal.



Lo que ofrece un interés muy particular para la historia de las doctrinas
esotéricas es la constatación de que varias manifestaciones importantes de
esas doctrinas coinciden, en un margen de pocos años, con la destrucción de
la orden del Temple; hay una relación indiscutible, aunque difícil de
determinar con precisión, entre esos diversos acontecimientos. En los
primeros años del siglo XIV, y sin duda ya en el curso del siglo precedente,
existía en Francia y en Italia, una tradición secreta («oculta» si se quiere,
pero no «ocultista»), la misma que debía llevar más tarde el nombre de
tradición rosacruz. La denominación de Fraternitas Rosae-Crucis aparece
por vez primera en 1374, o incluso, según algunos (especialmente Michel
Maier), en 1413; la leyenda de Christian Rosenkreuz, el supuesto fundador
cuyo nombre y vida son puramente simbólicos, tal vez no se constituyó
hasta el siglo XVI, pero, como acabamos de ver, el símbolo de la rosa-cruz
es sin duda muy anterior.

Sea cual fuere la designación particular que se quiera dar a esta
doctrina esotérica (si es que se estima necesario darle una), hasta la
aparición de la Rosacruz propiamente dicha presentaba características que
permiten incluirla en lo que se denomina de forma general «hermetismo».
La historia de esta tradición hermética está íntimamente ligada a la de las
órdenes de caballería; en la época que nos ocupa, era conservada por
organizaciones iniciáticas como la Fede Santa y los Fieles de Amor, y
también esa Massenie du Saint Graal a la que se refiere el historiador Henri
Martin, precisamente a propósito de las novelas de caballería, que son
además una de las grandes manifestaciones literarias del esoterismo en la
Edad Media. Dice Martin[9]: «En el Titurel, la leyenda del Graal alcanza su
última y más espléndida transfiguración, bajo la influencia de las ideas que
Wolfram[10] parece haber sacado de Francia, y particularmente de los
templarios del mediodía de Francia. No es ya en la isla de Bretaña, sino en
la Galia, en los confines de España, donde se conservó el Graal. Un héroe
llamado Titurel funda un templo para depositar en él el Vaso santo; es el
profeta Merlín, iniciado por el propio José de Arimatea en el plano del
templo por excelencia, el Templo de Salomón, quien dirige esa construcción
misteriosa[11]. La Caballería del Graal se transforma en la Massenie, es
decir, en una francmasonería ascética, cuyos miembros se denominan
templistas, y se percibe aquí la intención de vincular con un centro común,
representado por ese Templo ideal, la Orden de los Templarios y las
numerosas cofradías de constructores que renuevan entonces la arquitectura



de la Edad Media. Se vislumbran ahí múltiples aberturas de lo que cabría
denominar la historia subterránea de esa época, mucho más compleja de lo
que generalmente se cree […]. Lo que es muy curioso y de lo que no se
puede dudar es de que la francmasonería moderna se remonta de peldaño en
peldaño hasta la Massenie du Saint Graal[12]».

Sería tal vez imprudente adoptar de una forma demasiado excluyente
la opinión expresada en la última frase, pues los vínculos de la masonería
moderna con las organizaciones anteriores son también sumamente
complejos; pero debe, no obstante, tenerse en cuenta, pues apunta, en todo
caso, hacia uno de los orígenes reales de la masonería. Todo esto puede
ayudar a comprender en cierta medida los medios de transmisión de las
doctrinas esotéricas a lo largo de la Edad Media, así como la oscura
filiación de las organizaciones iniciáticas en el curso de ese período, en el
que fueron verdaderamente secretas en la más estricta acepción de la
palabra.



Capítulo 5

Viajes extraterrenales en diferentes tradiciones

Una cuestión que parece haber preocupado mucho a la mayor parte de
los comentadores de Dante es la de las fuentes de su concepción del
descenso a los Infiernos; éste es también uno de los puntos en que aparece
con mayor claridad la incompetencia de quienes han estudiado estas
cuestiones de una forma exclusivamente «profana». En efecto, hay algo que
sólo se puede comprender cuando se tiene un cierto conocimiento de las
fases de la iniciación real, y eso es lo que ahora trataremos de explicar.

Si Dante toma a Virgilio como guía en las dos primeras partes de su
viaje, lo hace, como todo el mundo reconoce, en recuerdo del canto VI de la



Eneida; pero se debe añadir que, en Virgilio, eso no es una simple ficción
poética, sino la prueba de un saber iniciático indudable. No es por
casualidad que la práctica de las sortes virgilianae estuviera tan extendida
en la Edad Media; que se haya querido hacer de Virgilio un mago no es sino
una deformación popular y exotérica de una verdad profunda que
probablemente sentían, mejor de lo que sabían expresarlo, quienes
relacionaban su obra con los Libros sagrados, aunque no fuera más que para
un uso adivinatorio de interés muy relativo.

En cuanto al tema que nos ocupa, no es difícil constatar que el propio
Virgilio tuvo precursores entre los griegos, y hay que recordar a este
respecto el viaje de Ulises al país de los cimerios y el descenso de Orfeo a
los Infiernos. Hay que ver si las concordancias que se observan prueban
únicamente la existencia de una serie de préstamos o imitaciones sucesivas
o demuestran algo más. La verdad es que este tema tiene una relación muy
estrecha con los misterios de la antigüedad, y que todos esos relatos
poéticos o legendarios no son sino expresiones de una misma realidad: el
ramo de oro que Eneas, conducido por la Sibila, va a buscar inicialmente al
bosque (la misma selva selvaggia en la que Dante sitúa también el
comienzo de su poema), es el ramo que llevaban los iniciados de Eleusis, y
recuerda igualmente la acacia de la masonería moderna, «prenda de
resurrección e inmortalidad». Pero hay algo más, pues el cristianismo nos
ofrece también un simbolismo semejante: en la liturgia católica es el
Domingo de Ramos[1] lo que abre la Semana Santa que verá la muerte de
Cristo, su descenso a los Infiernos y luego su resurrección, pronto seguida
de su ascensión gloriosa; y es precisamente el lunes santo cuando comienza
el relato de Dante, como para indicar que fue al ir en busca del ramo
misterioso cuando se extravió en el bosque oscuro en el que encontrará a
Virgilio; su viaje a través de los mundos se prolongará hasta el Domingo de
Pascua, es decir, hasta el día de la resurrección.

Muerte y descenso a los Infiernos, por una parte, resurrección y
ascensión a los Cielos, por otra, son como dos fases inversas y
complementarias; la primera es la preparación necesaria de la segunda;
ambas fases se percibirán igualmente con facilidad en la descripción de la
«Gran Obra» hermética y aparecen también claramente en todas las
doctrinas tradicionales. Así, en el Islam, encontramos el episodio del «viaje
nocturno» de Muhammad, que incluye igualmente el descenso a las
regiones infernales (isrâ), y después el ascenso a los diversos paraísos o



esferas celestiales (mirâj); algunas circunstancias de ese «viaje nocturno»
presentan unas similitudes particularmente sorprendentes con el poema de
Dante, hasta el punto de que algunos han querido ver en él una de sus
principales fuentes de inspiración. Miguel Asín Palacios ha mostrado las
múltiples relaciones que existen, en el fondo y en la forma, entre La divina
comedia (sin hablar de algunos pasajes de la Vita Nuova y del Convivio),
por una parte, y el Kîtab el-isrâ (Libro del viaje nocturno) y las Futûhât el-
Mekkiyah (Revelaciones de La Meca) de Mohyiddin ibn Arabi, por otra,
obras estas últimas anteriores en unos ochenta años a las de Dante. Asín
Palacios concluye que esas analogías son más numerosas que todas las que
los comentadores han llegado a establecer entre la obra de Dante y todas las
literaturas de otros países[2]. He aquí algunos ejemplos: «En una adaptación
de la leyenda musulmana, un lobo y un león cortan el camino al peregrino,
lo mismo que la pantera, el león y la loba hacen retroceder a Dante […].
Virgilio es enviado a Dante por el Cielo, y Gabriel, a Muhammad; los dos,
durante el viaje, satisfacen la curiosidad del peregrino. El Infierno se
anuncia en las dos leyendas por signos idénticos: tumulto violento y
confuso, ráfaga de fuego […]. La arquitectura del Infierno de Dante está
calcada de la del Infierno musulmán: los dos son como un embudo formado
por una serie de niveles, gradas o escalones circulares que van
descendiendo hasta el fondo de la tierra; cada uno de ellos encierra una
categoría de pecadores, cuya culpabilidad y cuya pena se agravan a medida
que habitan en un círculo más hondo. Cada nivel se subdivide en otros
diferentes, destinados a diversas categorías de pecadores; por último, uno y
otro Infierno están igualmente situados bajo la ciudad de Jerusalén […].
Dante se somete a una triple ablución a fin de purificarse al salir del
Infierno y poder elevarse hacia el Paraíso. Una triple ablución, idéntica a la
de Dante, purifica las almas en la leyenda musulmana: antes de penetrar en
el Cielo, se sumergen sucesivamente en las aguas de los tres ríos que
fertilizan el jardín de Abraham […]. La arquitectura de las esferas
celestiales a través de las cuales se realiza la ascensión es idéntica en ambas
leyendas; en los nueve cielos están dispuestas, según sus méritos
respectivos, las almas bienaventuradas que, al final, se reúnen todas en el
Empíreo o última esfera […]. Así como Beatriz se aparta ante san Bernardo,
que guiará a Dante en las últimas etapas, del mismo modo Gabriel
abandona a Muhammad cerca del trono de Dios, en donde será atraído por
una guirnalda luminosa […]. La apoteosis final de las dos ascensiones es la



misma: los dos viajeros, elevados hasta la presencia divina, describen a
Dios como un foco de intensa luz, rodeado de nueve círculos concéntricos
formados por las filas apretadas de innumerables espíritus angélicos que
emiten rayos luminosos; una de las filas circulares más próximas al centro
es la de los querubines; cada círculo rodea al inmediatamente inferior, y los
nueve giran sin cesar en torno al centro divino […]. Los niveles infernales,
los cielos astronómicos, los círculos de la rosa mística, los coros angélicos
que rodean el foco de la luz divina, los tres círculos que simbolizan la
trinidad de personas, fueron tomados palabra por palabra por el poeta
florentino de Mohyiddin ibn Arabi[3]».

Esas coincidencias, hasta en detalles sumamente precisos, no pueden
ser accidentales, y tenemos razones para admitir que, efectivamente, Dante
se inspiró en gran medida en los escritos de Mohyiddin; ahora bien, ¿cómo
los conoció? Se considera a Brunetto Latini, que había vivido en España,
como un posible intermediario; pero esta hipótesis no parece satisfactoria.
Mohyiddin había nacido en Murcia, de ahí su apodo El-Andalusí, pero no
pasó en España toda su vida, y murió en Damasco. Por otra parte, sus
discípulos estaban extendidos por todo el mundo islámico, pero sobre todo
por Siria y Egipto, y es poco probable que sus obras fueran ya entonces de
dominio público, teniendo en cuenta que incluso algunas de ellas no lo han
sido nunca. En efecto, Mohyiddin fue algo muy distinto al «poeta místico»
que imagina Asín Palacios; es importante señalar que, en el esoterismo
islámico, se le llama Esh-Sheikh elakbar, es decir, el más grande de los
maestros espirituales, el maestro por excelencia; y también que su doctrina
es de esencia puramente metafísica, y que varias de las principales órdenes
iniciáticas del Islam, entre las más elevadas y las más cerradas al mismo
tiempo, proceden directamente de él. Ya hemos indicado que esas
organizaciones estuvieron en el siglo  XIII, es decir, en la época de
Mohyiddin, en relación con las órdenes de caballería y, para nosotros, es así
como se explica la transmisión constatada; si fuera de otra forma, y si Dante
hubiese conocido a Mohyiddin por vías «profanas», ¿por qué no lo nombró
nunca, igual que nombra a filósofos exotéricos del Islam, como Avicena y
Averroes[4]? Además, se reconoce que existieron influencias islámicas en
los orígenes de los rosacruces, y a esto aluden los supuestos viajes de
Christian Rosenkreuz a Oriente; pero el origen real de la Rosacruz, ya lo
hemos dicho, está precisamente en las órdenes de caballería, y son ellas las



que en la Edad Media constituyeron el verdadero nexo intelectual entre
Oriente y Occidente.

Los críticos occidentales modernos, que consideran el «viaje
nocturno» de Muhammad como una leyenda más o menos poética,
pretenden que ésta no es específicamente islámica y árabe, sino que sería
originaria de Persia, porque en un libro mazdeo, el Ardâ Vîrâf Nâmeh[5], se
encuentra el relato de un viaje similar. Algunos piensan que hay que
remontarse todavía más lejos, a la India, donde, en efecto, se encuentran,
tanto en el brahmanismo como en el budismo, multitud de descripciones
simbólicas de los diversos estados de existencia con forma de conjunto
jerárquicamente organizado de Cielos e Infiernos; y algunos llegan a
suponer que Dante pudo experimentar directamente la influencia india[6].
En quienes no ven en todo esto más que «literatura», esta forma de
contemplar las cosas se puede comprender, aunque sea difícil admitir,
incluso desde el punto de vista simplemente histórico, que Dante pudiera
conocer algo de la India de otra manera que no fuese por mediación de los
árabes. Pero, para nosotros, esas similitudes no muestran otra cosa que la
unidad de la doctrina contenida en todas las tradiciones; no hay nada
sorprendente en que en todas partes se encuentre la expresión de las mismas
verdades, pero, precisamente para no sorprenderse de ello, hay que saber
primero que se trata de verdades, y no de ficciones más o menos arbitrarias.
Allí donde no hay más que semejanzas de orden general, no ha lugar a
concluir una comunicación directa; esta conclusión no se justifica más que
si las mismas ideas se expresan de forma idéntica, lo que sucede con
Mohyiddin y Dante. Es cierto que lo que encontramos en Dante está
perfectamente de acuerdo con las teorías hindúes de los mundos y los ciclos
cósmicos, pero sin estar revestido, no obstante, de la forma que sólo es
específicamente hindú; y este acuerdo existe necesariamente en todos los
que tienen conciencia de las mismas verdades, cualquiera que sea la forma
en que han adquirido su conocimiento.



Capítulo 6

Los tres mundos

La distinción de los tres mundos, que constituye el plan general de La
divina comedia, es común a todas las doctrinas tradicionales, aunque adopta
formas diversas; en la propia India hay dos que no coinciden, pero que
tampoco están en contradicción, puesto que corresponden simplemente a
puntos de vista diferentes. Según una de esas divisiones, los tres mundos
son los Infiernos, la Tierra y los Cielos; según otra, en la que no se
consideran los Infiernos, son la Tierra, la Atmósfera (o región intermedia) y
el Cielo. En la primera, la región intermedia se considera una simple
prolongación del mundo terrenal; y es de esta forma como aparece en Dante



el Purgatorio, que puede ser identificado con esa misma región. Por otra
parte, teniendo en cuenta esa asimilación, la segunda división es
rigurosamente equivalente a la distinción de la doctrina católica entre
Iglesia militante, Iglesia sufriente e Iglesia triunfante; tampoco ahí se habla
del Infierno. Finalmente, se considera a menudo que Cielos e Infiernos
tienen subdivisiones variables, pero, en todos los casos, hay siempre una
división jerárquica de los grados de la existencia, que constituyen realmente
una multiplicidad indefinida y que se pueden clasificar de maneras
diferentes según las correspondencias analógicas que se tomen como base
de la representación simbólica.

Los Cielos son los estados superiores del ser; los Infiernos, como su
nombre indica, los inferiores; y, cuando decimos superiores e inferiores, esa
condición se debe entender con relación al estado humano o terrenal, que se
toma naturalmente como punto de comparación, pues ése es forzosamente
el que nos debe servir de punto de partida. Al ser la iniciación verdadera
una toma de posesión consciente de los estados superiores, es fácil
comprender que se la describa simbólicamente como una ascensión o «viaje
celestial»; pero cabría preguntarse por qué esa ascensión debe ser precedida
de un descenso a los Infiernos. Hay razones diversas, que no podríamos
exponer íntegramente sin entrar en explicaciones demasiado largas que nos
alejarían del tema específico de este estudio; diremos solamente que, por
una parte, ese descenso es como una recapitulación de los estados que
preceden lógicamente al estado humano, que han determinado sus
condiciones particulares y que deben participar también en la
«transformación» que se va a realizar; por otra parte, permite la
manifestación, según ciertas modalidades, de las posibilidades de orden
inferior que el ser conserva todavía en estado no desarrollado, y que deben
ser agotadas por él antes de acceder a la realización de sus estados
superiores. Hay que señalar, también, que no se trata de que el ser vuelva a
estados por los que ya ha pasado; no puede explorar esos estados más que
indirectamente, tomando conciencia de las huellas que han dejado en las
regiones más oscuras del propio estado humano; y por eso se representa
simbólicamente a los Infiernos en el interior de la Tierra. Por el contrario,
los Cielos son realmente los estados superiores, y no sólo su reflejo en el
estado humano, cuyas prolongaciones más elevadas no constituyen más que
la región intermedia o Purgatorio, la montaña en cuya cima sitúa Dante el
Paraíso terrenal. El objetivo real de la iniciación no es solamente la



restauración del «estado edénico», que no es sino una etapa en el camino
que debe llevar mucho más arriba, puesto que es más allá de esa etapa
donde verdaderamente comienza el «viaje celestial»; ese objetivo es la
conquista activa de los estados «suprahumanos», pues, como repite Dante,
según el evangelio, «Regnum coelorum violenzia pate[1]», y ahí
encontramos una de las diferencias esenciales entre iniciados y místicos.
Por expresarlo de otra manera, diremos que el estado humano debe primero
ser llevado a la plenitud de su expansión mediante la realización íntegra de
sus posibilidades propias (y esta plenitud es lo que hay que entender aquí
por «estado edénico»); pero, lejos de ser el final, eso será sólo la base sobre
la que se apoyará el ser para «salire alle stelle[2]», es decir, para elevarse a
los estados superiores, que las esferas planetarias y estelares representan en
el lenguaje de la astrología, y las jerarquías angélicas, en el de la teología.
Hay, pues, dos períodos que distinguir en la ascensión, pero el primero, a
decir verdad, sólo es una ascensión con relación a la humanidad ordinaria:
la altura de una montaña, cualquiera que sea, no es nada en comparación
con la distancia que separa la Tierra de los Cielos; en realidad, es más bien
una extensión, pues es la completa expansión del estado humano. El
despliegue de las posibilidades del ser total se efectúa en primer lugar en el
sentido de la «amplitud», y luego en el de la «exaltación», por servirnos de
términos propios del esoterismo islámico; y añadiremos además que la
distinción de esas dos etapas corresponde a la antigua división en «misterios
menores» y «misterios mayores».

Las tres etapas con las que se relacionan respectivamente las tres
partes de La divina comedia pueden explicarse también por la teoría hindú
de los tres gunas, que son las cualidades, o más bien las tendencias
fundamentales, que dan lugar a todo ser manifestado; según predomine en
ellos una u otra de esas tendencias, los seres se reparten jerárquicamente en
el conjunto de los tres mundos, o sea, de todos los grados de la existencia
universal. Las tres gunas son: sattva, la conformidad con la esencia pura del
Ser, que es idéntica a la luz del Conocimiento, simbolizada por la
luminosidad de las esferas celestes que representan los estados superiores;
rajas, el impulso que provoca la expansión del ser en un estado
determinado, como el estado humano, o, si se quiere, el despliegue de ese
ser en un cierto nivel de la existencia; y por último, tamas, la oscuridad,
asimilada a la ignorancia, raíz tenebrosa del ser considerado en sus estados
inferiores. Así pues, sattva, que es una tendencia ascendente, se refiere a los



estados superiores y luminosos, es decir, a los Cielos, y tamas, que es una
tendencia descendente, a los estados inferiores y tenebrosos, es decir, a los
Infiernos; rajas, que se podría representar por una extensión en el sentido
horizontal, se refiere al mundo intermedio, que es aquí el «mundo del
hombre», puesto que es nuestro grado de existencia el que tomamos como
término de comparación, estado que comprendería la Tierra con el
Purgatorio, es decir, el conjunto del mundo corporal y el físico. Vemos que
esto corresponde exactamente a la primera de las dos posibles divisiones de
tres mundos que hemos mencionado anteriormente; el paso de uno a otro de
esos tres mundos puede ser descrito como el resultado de un cambio en la
dirección general del ser, un cambio del guna que, al predominar en él,
determina esa dirección. Existe precisamente un texto védico en el que los
tres gunas son presentados de este modo, convirtiéndose uno en otro según
un orden ascendente: «Todo era tamas: Él (el supremo Brahma) ordenó un
cambio, y tamas tomó el tinte (es decir, la naturaleza) de rajas (intermedio
entre la oscuridad y la luminosidad); y rajas, habiendo recibido de nuevo
una orden, adoptó la naturaleza de sattva». Este texto ofrece algo semejante
a un esquema de la organización de los tres mundos a partir del caos
primordial de las posibilidades, según el orden de generación y
encadenamiento de los ciclos de la existencia universal. Por otra parte, para
realizar todas sus posibilidades, cada ser debe pasar, en lo que en particular
le concierne, por los estados que corresponden respectivamente a esos
ciclos, y por eso la iniciación, que tiene por objeto la realización total del
ser, se efectúa necesariamente según las mismas fases: el proceso iniciático
reproduce con todo rigor el proceso cosmogónico, según la analogía
constitutiva de macrocosmos y microcosmos[3].



Capítulo 7

Los números simbólicos

Antes de pasar a las consideraciones que se refieren a la teoría de los
ciclos cósmicos, debemos formular algunas precisiones sobre el papel que
desempeña el simbolismo de los números en la obra de Dante; hemos
encontrado indicaciones muy interesantes sobre este tema en un trabajo del
profesor Rodolfo Benini[1], que sin embargo no parece haber sacado todas
las conclusiones que habrían podido deducirse. Es cierto que ese trabajo es
una investigación del plano primitivo del Inferno, emprendida con
intenciones de orden fundamentalmente literario; pero las constataciones a



que conduce su investigación tienen en realidad un alcance mucho más
considerable.

Según Benini, habría para Dante tres parejas de números con un valor
simbólico excepcional: son 3 y 9, 7 y 22, 515 y 666. En cuanto a los dos
primeros números, no hay ninguna dificultad: todo el mundo sabe que la
división general del poema es ternaria, y acabamos de explicar las razones
profundas de que así sea. Ya hemos recordado que 9 es el número de
Beatriz, como se ve en la Vita Nuova. El número 9 está, por otra parte,
directamente relacionado con el anterior, puesto que es su cuadrado, y se lo
podría considerar un triple ternario; es el número de las jerarquías
angélicas, por tanto, de los Cielos, y también de los círculos infernales, pues
existe una cierta relación de simetría inversa entre Cielos e Infiernos. En
cuanto al número 7, que se encuentra en particular en las divisiones del
Purgatorio, todas las tradiciones coinciden en considerarlo igualmente un
número sagrado, y no creemos útil enumerar aquí todas las aplicaciones a
que puede dar lugar; recordaremos solamente, como una de las principales,
la serie de los siete planetas, que sirve de base a una multitud de
correspondencias analógicas (hemos visto un ejemplo a propósito de las
siete artes liberales). El número 22 está ligado al 7 por la relación 22/7, que
es la expresión aproximada de la relación entre la circunferencia y el
diámetro, de manera que el conjunto de los dos números representa el
círculo, que para Dante, como para los pitagóricos, es la figura más perfecta
(todas las divisiones de cada uno de los tres mundos tienen forma circular);
además, 22 reúne los símbolos de dos de los «movimientos elementales» de
la física aristotélica: el movimiento local, representado por 2, y el de la
alteración, representado por 20, como el propio Dante explica en el
Convivio[2]. Ésas son las interpretaciones que da Benini de este último
número; aun reconociendo que son perfectamente justas, debemos añadir
sin embargo que ese número no nos parece tan fundamental como a él, y
que, sobre todo, nos parece derivado de otro que el mismo autor no
menciona sino a título secundario, cuando en realidad tiene una importancia
mayor: se trata del número 11, del cual 22 es sólo un múltiplo.

Debemos insistir en este punto; en primer lugar, esta laguna nos ha
sorprendido tanto más en Benini cuanto que su trabajo se apoya en la
observación siguiente: en el Inferno, la mayor parte de las escenas
completas o episodios en que se subdividen los diversos cantos comprende
exactamente once o veintidós estrofas (algunos solamente diez); hay



también un cierto número de preludios y finales de siete estrofas; y, si esas
proporciones no siempre se han conservado intactas, es porque el plan
primitivo del Inferno fue modificado ulteriormente. En estas condiciones,
¿por qué el 11 no sería tan importante al menos como el 22? Estos dos
números se encuentran, además, asociados en las dimensiones asignadas a
los «bolgie» extremos, cuyas circunferencias respectivas son de 11 y 22
millas; pero 22 no es el único múltiplo de 11 que interviene en el poema.
Está también 33, que es el número de cantos en que se divide cada una de
las tres partes; sólo el Inferno tiene 34, pero el primero es más bien una
introducción general, que completa el número total de 100 para el conjunto
de la obra. Por otra parte, cuando se conoce lo que el ritmo significaba para
Dante, hay que pensar que si eligió el verso de once sílabas no fue de
manera arbitraria, como tampoco lo fue la elección de la estrofa de tres
versos, que nos recuerda el ternario; cada estrofa tiene 33 sílabas, y
análogamente los conjuntos de 11 y 22 estrofas a que acabamos de aludir
contienen respectivamente 33 y 66 versos; y los diversos múltiplos de 11
que encontramos aquí tienen todos un valor simbólico particular. Así pues,
es insuficiente limitarse, como hace Benini, a introducir 10 y 11 entre 7 y
22 para formar «un tetracordio que tiene una vaga semejanza con el
tetracordio griego», y cuya explicación nos parece más bien confusa.

Lo cierto es que el número 11 desempeñaba un papel considerable en
el simbolismo de algunas organizaciones iniciáticas; y, en cuanto a sus
múltiplos, recordaremos simplemente que 22 es el número de letras del
alfabeto hebreo, y que su importancia en la Cábala es conocida; 33 es el
número de años de la vida terrena de Cristo, y volvemos a encontrar ese
número como edad simbólica del rosacruz masónico y también en el
número de grados de la masonería escocesa; en árabe, 66 es el valor
numérico total del nombre Allah, y 99 es el número de los principales
atributos divinos según la tradición islámica; sin duda se podrían señalar
todavía otras muchas concordancias. Aparte de los significados diversos
que se pueden relacionar con el número 11 y sus múltiplos, el empleo que
de él hace Dante constituía un verdadero «signo de reconocimiento», en el
sentido más estricto de la expresión; y es ahí donde reside, para nosotros, la
razón de las modificaciones que debió sufrir el Inferno después de su
primera redacción. Entre los motivos que pudieron llevar a efectuar esas
modificaciones, Benini considera ciertos cambios en el plan cronológico y
arquitectónico de la obra, que son posibles, sin duda, pero que no nos



parecen claramente demostrados; sin embargo, menciona también «los
hechos nuevos de los que el poeta quería dar cuenta en el sistema de las
profecías», y es aquí donde creemos que se acerca a la verdad, sobre todo
cuando añade: «Por ejemplo, la muerte del papa Clemente V, ocurrida en
1314, cuando el Inferno, en su primera redacción, ya debía de estar
terminado». En efecto, la verdadera razón, en nuestra opinión, son los
acontecimientos que tuvieron lugar de 1300 a 1314, es decir, la destrucción
de la Orden del Temple y sus diversas consecuencias[3]; Dante, por otra
parte, no se puede abstener de señalar esos acontecimientos, cuando,
haciendo predecir a Hugo Capeto los crímenes de Felipe el Hermoso,
después de haber hablado del ultraje que éste hizo sufrir «a Cristo en su
vicario», prosigue en estos términos:

Veggio il nuovo Pilato si crudele,
Che ciò nol sazia, ma, senza decreto,
Porta nel Tempio le cupide vele[4].

Y, aún más sorprendente, la estrofa siguiente contiene, en los términos
adecuados, el Nekam Adonai[5] de los Kadosch Templarios:

O Signor mio, quando sarò io lieto
A veder la vendetta, che, nascosa,
Fa dolce l’ira tua nel tuo segreto[6]?

Éstos son, ciertamente, los «hechos nuevos» de los que Dante tuvo que
dar cuenta, y por otros motivos que los que se puede pensar cuando se
ignora la naturaleza de las organizaciones a que pertenecía. Esas
organizaciones, que procedían de la Orden del Temple y que debieron
recoger una parte de su herencia, tuvieron que ocultarse entonces mucho
más cuidadosamente que antes, sobre todo después de la muerte de su jefe
exterior, el emperador Enrique VII de Luxemburgo, cuyo lugar en lo más
alto de los Cielos le había sido mostrado a Dante por Beatriz, de forma
anticipada[7]. A partir de entonces, convenía ocultar el signo de
«reconocimiento» al cual hemos aludido: las divisiones del poema en que



más claramente aparecía el número 11 debían ser no suprimidas, pero sí
disimuladas, de forma que sólo pudieran ser advertidas por quienes
conocieran su razón de ser y su significado; y, si se piensa que han
transcurrido seis siglos hasta que su existencia ha sido públicamente
señalada, hay que admitir que las precauciones tomadas fueron adecuadas y
no han carecido de eficacia[8].

Al mismo tiempo que incluía esos cambios en la primera parte de su
poema, Dante aprovechaba para introducir nuevas referencias a otros
números simbólicos; y he aquí lo que dice Benini al respecto: «Dante pensó
entonces regular los intervalos entre las profecías y otros elementos
destacados del poema, de manera que éstos se respondiesen unos a otros
después de un número determinado de versos, elegidos naturalmente entre
los números simbólicos. En suma, un sistema de consonancias y períodos
rítmicos fue sustituido por otro, mucho más complicado y secreto, como
conviene al lenguaje de la revelación utilizado por quienes ven el futuro. Y
aquí aparecen los famosos 515 y 666, tan frecuentes en la trilogía: 666
versos separan la profecía de Ciacco de la de Virgilio, 515 la profecía de
Farinata de la de Ciacco; 666 se intercalan igualmente entre la profecía de
Brunetto Latini y la de Farinata, y también 515 entre la profecía de
Nicolás  III y la de Brunetto». Estos números 515 y 666, que vemos
alternarse de forma regular, se oponen uno a otro en el simbolismo de
Dante: en efecto, se sabe que 666 es en el Apocalipsis el «número de la
bestia», y se han hecho innumerables cálculos, con frecuencia fantasiosos,
para encontrar el nombre del Anticristo, cuyo valor numérico debe
representar, «pues ese número es un número de hombre[9]»; por una parte,
515 se enuncia expresamente, con un significado directamente contrario a
éste, en la predicción de Beatriz: «Un cinquecento diece e cinque, messo di
Dio[10]». Se ha pensado que este 515 era lo mismo que el misterioso Veltro,
enemigo de la loba que se encuentra así identificada con la bestia
apocalíptica[11]; e incluso se ha supuesto que ambos símbolos designaban a
Enrique de Luxemburgo[12]. No tenemos intención de analizar aquí el
significado del Veltro[13], pero no creemos que haya que ver en él una
alusión a un personaje determinado; para nosotros, se trata solamente de
uno de los aspectos de la concepción general que Dante se hace del
Imperio[14]. Benini, observando que el número 515 se transcribe en letras
latinas por DXV, interpreta esas letras como las iniciales de Dante, Veltro di



Cristo; pero esta interpretación es singularmente forzada, y nada autoriza a
suponer, por lo demás, que Dante haya querido identificarse con ese
«nuncio de Dios». En realidad, basta cambiar el orden de las letras
numéricas para obtener DVX, es decir, la palabra Dux, que se comprende
sin más explicación[15]; y añadiremos que la suma de las cifras del número
515 da también 11[16]: ese Dux bien puede ser Enrique de Luxemburgo, si
se quiere, pero es también, con el mismo derecho, cualquier otro jefe que
pueda ser elegido por las mismas organizaciones para realizar el objetivo
que éstas se habían asignado en el orden social y que la masonería escocesa
designa todavía como el «reinado del Sacro Imperio[17]».



Capítulo 8

Los ciclos cósmicos

Después de estas observaciones, que creemos apropiadas para fijar
algunos puntos históricos importantes, llegamos a lo que Benini llama la
«cronología» del poema de Dante. Ya hemos recordado que éste realiza su
viaje a través de los mundos durante la Semana Santa, es decir, en el
momento del año litúrgico que corresponde al equinoccio de primavera; y
hemos visto también que es en esa época, según Aroux, cuando los cátaros
efectuaban sus iniciaciones. Por otra parte, en los capítulos masónicos de la
Rosacruz, la conmemoración de la Cena se celebra el Jueves Santo, y la
vuelta a los trabajos tiene lugar simbólicamente el viernes a las tres de la



tarde, es decir, el día y la hora en que murió Cristo. Finalmente, el
comienzo de la Semana Santa del año 1300 coincide con la luna llena; y se
podría señalar, para completar las concordancias señaladas por Aroux, que
es asimismo con luna llena cuando los noaquitas celebran sus asambleas.

El año 1300 señala para Dante la mitad de su vida (tenía entonces 35
años), y es también para él la mitad de los tiempos; citaremos aquí lo que
dice Benini: «Absorto en un pensamiento extraordinariamente egocéntrico,
Dante situó su visión en la mitad de la vida del mundo —el movimiento de
los cielos había durado 65 siglos antes de él, y debía durar otros 65 después
— y, mediante un hábil juego, hizo que se encontraran ahí exactamente,
como en tres años astronómicos, los aniversarios de los mayores
acontecimientos de la historia, añadiéndoles el aniversario del mayor
acontecimiento de su vida personal». Lo que sobre todo debe llamar nuestra
atención es la evaluación de la duración total del mundo o —como nosotros
diríamos, más bien— del ciclo actual: dos veces 65 siglos, es decir, 130
siglos o 13 000 años, respecto de los cuales los 13 siglos transcurridos
desde el principio de la era cristiana constituyen exactamente una décima
parte. El número 65 es notable en sí mismo: la suma de sus cifras también
da 11, número que se encuentra ahí descompuesto en 6 y 5, que son los
números simbólicos respectivos del macrocosmos y el microcosmos, y a los
que Dante hace surgir de la unidad principial cuando dice: «Cosi come raia
dell ’un, se si conosce, il cinque e il sei[1]». Por último, al escribir 65 con
números romanos, como hemos hecho antes con el 515, obtenemos LXV, o,
con la misma inversión que hacíamos anteriormente, LVX, es decir, la
palabra Lux, lo que puede tener una relación con la era masónica de la
Verdadera Luz[2].

Pero he aquí lo más interesante: la duración de 13 000 años no es otra
cosa que la mitad del período de precesión de los equinoccios, evaluada con
un error que es solamente de 40 años por exceso, inferior por lo tanto a
medio siglo, y que representa por consiguiente una aproximación
perfectamente aceptable, sobre todo cuando esa duración se expresa en
siglos. En efecto, el período total es en realidad de 25 920 años, de modo
que la mitad son 12 960; este semiperíodo es el «gran año» de persas y
griegos, evaluado también a veces en 12 000 años, lo cual es mucho menos
exacto que los 13 000 de Dante. Los antiguos consideraban que este «gran
año» era el tiempo que transcurre entre dos renovaciones del mundo, lo que
sin duda se debe interpretar, en la historia de la humanidad terrestre, como



el intervalo que separa los grandes cataclismos en los que desaparecen
continentes enteros (el último de los cuales fue la destrucción de la
Atlántida). A decir verdad, no es ése sino un ciclo secundario, que podría
ser considerado una fracción de otro ciclo más amplio; pero, en virtud de
una cierta ley de correspondencia, cada ciclo secundario reproduce, a escala
reducida, fases comparables a los grandes ciclos en los que se integra. Lo
que se puede decir de las leyes cíclicas en general encontrará, pues, su
aplicación en diferentes niveles: ciclos históricos, ciclos geológicos, ciclos
propiamente cósmicos, con divisiones y subdivisiones que multiplican esas
posibilidades de aplicación. Por otra parte, cuando se superan los límites del
mundo terrestre, ya no se puede medir la duración de un ciclo por un
número de años entendido literalmente; los números adquieren entonces un
valor puramente simbólico y expresan proporciones, más que duraciones
reales. No es menos cierto que, en la cosmología hindú, todos los números
cíclicos están esencialmente basados en el período de precesión de los
equinoccios, con el que tienen relaciones claramente determinadas[3]; éste
es, pues, el fenómeno fundamental en la aplicación astronómica de las leyes
cíclicas, y, en consecuencia, el punto de partida natural de todas las
transposiciones analógicas a las que esas mismas leyes pueden dar lugar.
No podemos pensar en desarrollar aquí esas teorías; pero es notable que
Dante haya tomado la misma base para su cronología simbólica, y podemos
constatar sobre este mismo punto su perfecto acuerdo con las doctrinas
tradicionales de Oriente[4].

Pero se puede preguntar por qué Dante sitúa su visión exactamente en
la mitad del «gran año», y si verdaderamente hay que hablar a este respecto
de «egocentrismo» o hay razones de otro orden. En primer lugar, debemos
señalar que, si se toma cualquier punto de partida en el tiempo y se cuenta a
partir de ese origen la duración del período cíclico, se llegará a un punto
que estará en perfecta correspondencia con el punto de partida, pues es la
correspondencia entre los elementos de los ciclos sucesivos lo que asegura
su continuidad. Se puede por tanto escoger el origen de tal forma que se
sitúe idealmente en medio del período; se tienen así dos duraciones iguales,
una anterior, otra posterior, y en su conjunto se realiza toda la revolución de
los cielos, puesto que todas las cosas se encuentran al final en una posición,
no idéntica (pretenderlo así sería caer en el error del «eterno retorno» de
Nietzsche), pero sí analógicamente correspondiente a la que tenían en el
comienzo. Esto se puede representar geométricamente de la manera



siguiente: si el ciclo es el semiperíodo de la precesión de los equinoccios y
se representa el período entero mediante una circunferencia, bastará con
trazar un diámetro horizontal para dividir la circunferencia en dos mitades,
cada una de las cuales representará un semiperíodo, correspondiendo el
comienzo y el final de éste a los dos extremos del diámetro; si se considera
solamente la semicircunferencia superior y se traza el radio vertical, éste
llegará al punto medio, correspondiente a la «mitad de los tiempos». La
figura así obtenida es el signo , es decir, el símbolo alquímico del reino
mineral[5]. Coronado por una cruz, es el «globo del mundo», jeroglífico de
la Tierra y emblema del poder imperial[6]. Este último uso permite pensar
que este signo debía de tener para Dante un valor particular; la adición de la
cruz está implícita en el hecho de que el punto central en que se situaba
correspondía geográficamente a Jerusalén, que representaba para él lo que
podemos denominar el «polo espiritual[7]». Por otra parte, en las antípodas
de Jerusalén, es decir, en el otro polo, se eleva el monte del Purgatorio, por
encima del cual brillan las cuatro estrellas que forman la constelación de la
«Cruz del Sur[8]»; ahí está la entrada a los Cielos, como debajo de Jerusalén
está la entrada a los Infiernos; en esta oposición encontramos representada
la antítesis del «Cristo doloroso» y el «Cristo glorioso».

A primera vista podrá parecer sorprendente que establezcamos una
correlación de este tipo entre un simbolismo cronológico y otro geográfico;
y, sin embargo, es ahí donde queremos llegar para dar a la observación
anterior su verdadero significado, pues la sucesión temporal, en todo esto,
no es sino un modo de expresión simbólico. Cualquier ciclo puede ser
dividido en dos fases, que son, cronológicamente, sus dos mitades
sucesivas, y es desde esta perspectiva como las hemos considerado
inicialmente; ahora bien, en realidad esas dos fases representan,
respectivamente, la acción de dos tendencias opuestas y a la vez
complementarias; evidentemente, esta acción puede ser tanto simultánea
como sucesiva. Situarse en medio del ciclo es, pues, situarse en el punto en
que esas dos tendencias se equilibran: es ése, como dicen los iniciados
musulmanes, «el lugar divino en el que se concilian los contrastes y las
antinomias»; es el centro de la «rueda de las cosas», según la expresión
hindú, o el «medio invariable» de la tradición extremo-oriental, el punto fijo
en torno al cual se efectúa la rotación de las esferas, la mutación perpetua
del mundo manifestado. El viaje de Dante se realiza según el «eje
espiritual» del mundo; sólo desde ahí, en efecto, es posible considerar todas



las cosas de modo permanente, porque se está sustraído al cambio, y se
puede tener, por consiguiente, una visión sintética y total.

Desde el punto de vista propiamente iniciático, lo que acabamos de
señalar responde además a una verdad profunda; el ser debe ante todo
identificar el centro de su propia individualidad (representado por el
corazón en el simbolismo tradicional) con el centro cósmico del estado de
existencia al que dicha individualidad pertenece, y deberá tomar ese centro
como base para elevarse a estados superiores. En ese centro reside el
equilibrio perfecto, imagen de la inmutabilidad principial en el mundo
manifestado; es ahí donde se proyecta el eje que religa entre sí todos los
estados, el «rayo divino» que, en su sentido ascendente, conduce
directamente a los estados superiores que se trata de alcanzar. Todo punto
posee virtualmente esas posibilidades y es, por decirlo así, centro en
potencia; pero es necesario que llegue a serlo de forma efectiva, por una
identificación real, para hacer posible el desarrollo completo del ser. He
aquí por qué Dante, para poder elevarse a los Cielos, debía situarse en
primer lugar en un punto que fuera realmente el centro del mundo terrenal;
y dicho punto es el centro según el tiempo y según el espacio, es decir, con
relación a las dos condiciones que caracterizan esencialmente la existencia
en este mundo.

Si ahora tomamos de nuevo la representación geométrica de la que nos
hemos servido anteriormente, veremos que el radio vertical, que va de la
superficie de la tierra a su centro, corresponde a la primera parte del viaje
de Dante, es decir, a la travesía de los Infiernos. El centro de la tierra es el
punto más bajo, pues hacia él tiende desde todas partes la fuerza de la
gravedad; en cuanto es superado, comienza el ascenso, y éste se efectuará
en la dirección opuesta, para llegar a las antípodas del punto de partida.
Para representar esta segunda fase, es necesario prolongar el radio más allá
del centro, de forma que se complete el diámetro vertical; se tiene entonces
la figura del círculo dividido por una cruz, es decir, el signo , que es el
símbolo hermético del reino vegetal. Ahora bien, si se considera de forma
general la naturaleza de los elementos simbólicos que desempeñan un papel
preponderante en las dos primeras partes del poema, se puede constatar, en
efecto, que se refieren respectivamente a los dos reinos, mineral y vegetal;
no insistiremos en la relación evidente que une al primero con las regiones
interiores de la tierra, y nos limitaremos a recordar los «árboles místicos»
del Purgatorio y el Paraíso terrenal. Cabría esperar que viniese a



continuación la correspondencia entre la tercera parte y el reino animal[9];
pero no sucede así, pues los límites del mundo terrenal son superados, de
manera que ya no es posible seguir aplicando el mismo simbolismo. Es al
final de la segunda parte, es decir, todavía en el Paraíso terrenal, donde
encontramos una mayor abundancia de símbolos animales; es necesario
haber recorrido los tres reinos, que representan las diversas modalidades de
la existencia en nuestro mundo, antes de pasar a otros estados, cuyas
condiciones son completamente distintas[10].

Tenemos que considerar todavía los dos puntos opuestos, situados en
los extremos del eje que atraviesa la tierra, y que son, como ya hemos
dicho, Jerusalén y el Paraíso terrenal. Éstas son, de alguna manera, las
proyecciones verticales de los dos puntos que marcan el comienzo y el final
del ciclo cronológico, y que, como tales, habíamos hecho corresponder con
los extremos del diámetro horizontal en la representación precedente. Si
esos extremos representan su oposición según el tiempo, y los del diámetro
vertical, su oposición según el espacio, se tiene así una expresión del papel
complementario de los dos principios cuya acción, en nuestro mundo, se
traduce por la existencia de las dos condiciones del tiempo y el espacio. La
proyección vertical podría ser considerada una proyección en lo
«intemporal», por decirlo así, puesto que se efectúa según el eje en que
todas las cosas son consideradas de modo permanente y ya no transitorio; el
paso del diámetro horizontal al diámetro vertical representa, pues, la
transmutación de la sucesión en simultaneidad.

Pero, se dirá, ¿qué relación existe entre los dos puntos que estamos
considerando y los extremos del ciclo cronológico? Para uno de ellos, el
Paraíso terrenal, esa relación es evidente, pues el Paraíso se sitúa en el
comienzo del ciclo; para el otro hay que señalar que la Jerusalén terrenal es
entendida como prefiguración de la Jerusalén celestial que se describe en el
Apocalipsis; simbólicamente, por otra parte, es también en Jerusalén donde
se sitúa el lugar de la resurrección y el juicio con los que termina el ciclo.
La situación de los dos puntos, cada uno en las antípodas del otro, adquiere
entonces un significado nuevo si se observa que la Jerusalén celestial no es
otra cosa que la reconstrucción del Paraíso terrenal, según una analogía que
se aplica en sentido inverso[11]. Al principio de los tiempos, es decir, del
ciclo actual, el Paraíso terrenal se hizo inaccesible a consecuencia de la
caída del hombre; la nueva Jerusalén debe «descender del Cielo a la Tierra»
al final del ciclo para marcar el restablecimiento de todas las cosas en su



orden primordial, y se puede decir que desempeñará para el ciclo futuro el
mismo papel que el Paraíso terrenal para el nuestro. En efecto, el final de un
ciclo es análogo a su comienzo, y el final de uno coincide con el comienzo
del siguiente; lo que no era sino virtual al principio del ciclo se encuentra
realizado efectivamente en su final, y engendra entonces de forma
inmediata las virtualidades que se desarrollarán a su vez en el curso del
ciclo futuro; pero ésa es una cuestión sobre la que no podemos insistir más
sin salirnos de nuestro tema[12]. Añadiremos solamente, para señalar otro
aspecto más del mismo simbolismo, que el centro del ser, al que hemos
aludido anteriormente, es designado en la tradición hindú como «ciudad de
Brahma» (en sánscrito Brahmapura), y que varios textos hablan de él en
términos casi idénticos a los que encontramos en la descripción apocalíptica
de la Jerusalén celestial[13]. Finalmente, y por volver a lo que concierne más
directamente al viaje de Dante, hay que señalar que si el punto inicial del
ciclo se convierte en el término de la travesía del mundo terrenal, hay ahí
una alusión formal al «retorno a los orígenes», que ocupa un lugar
importante en todas las doctrinas tradicionales y sobre el que, en una
coincidencia muy notable, insisten más particularmente el esoterismo
islámico y el taoísmo; por lo demás, continuamos estando ante la
restauración del «estado edénico», del que ya hemos hablado, que debe ser
considerado condición previa para la conquista de los estados superiores del
ser.

El punto equidistante de los dos extremos de que acabamos de hablar,
es decir, el centro de la tierra, es, como hemos dicho, el punto más bajo, y
corresponde también a la mitad del ciclo cósmico, cuando éste es
considerado cronológicamente, desde la perspectiva de la sucesión. En
efecto, el ciclo se puede entonces dividir en dos etapas, una descendente,
que va en el sentido de una diferenciación cada vez más acentuada, y la otra
ascendente, como retorno hacia el estado principial. Esas dos fases, que la
doctrina hindú compara con las de la respiración, se encuentran igualmente
en las teorías herméticas, donde se denominaban «coagulación» y
«solución»: en virtud de las leyes de la analogía, la «Gran Obra» reproduce
de forma resumida todo el ciclo cósmico. Se puede ver ahí el predominio
respectivo de las dos tendencias opuestas, tamas y sattva, que hemos
definido anteriormente: la primera se manifiesta en todas las fuerzas de
contracción y condensación; la segunda, en todas las fuerzas de expansión y
dilatación. Es posible establecer también una correspondencia con las



propiedades opuestas del calor y el frío; el primero dilata los cuerpos y el
segundo los contrae; por eso el último círculo del Infierno está helado.
Lucifer simboliza la «atracción inversa de la naturaleza», es decir, la
tendencia a la individualización, con todas las limitaciones que le son
inherentes; su estancia es, por tanto, «il punto al qual si traggon d’ogni parte
i pesi[14]», o, en otras palabras, el centro de esas fuerzas de atracción y
compresión que, en el mundo terrenal, están representadas por la gravedad;
y ésta, que atrae a los cuerpos hacia abajo (que es en todas partes el centro
de la tierra), es ciertamente una manifestación de tamas. Podemos observar
que esto contradice la hipótesis geológica del «fuego central», pues el punto
más bajo debe ser precisamente aquél en que la densidad y la solidez
alcancen su grado máximo; no es menos contrario, tampoco, a la hipótesis
considerada por determinados astrónomos de un «fin del mundo» por
congelación, puesto que dicho final no puede ser más que un retorno a la
indiferenciación. La hipótesis de la congelación está en contradicción con
todas las concepciones tradicionales: no sólo son Heráclito y los estoicos
quienes han mantenido que la destrucción del mundo debía realizarse por el
fuego; la misma afirmación se encuentra casi en todas partes, desde los
Purânas de la India hasta el Apocalipsis; debemos constatar, además, la
concordancia de estas tradiciones con la doctrina hermética, para la que el
fuego (que es elemento en que predomina sattva) es el agente de la
«renovación de la naturaleza» o «reintegración final».

El centro de la tierra representa, pues, el punto extremo de la
manifestación en el estado de existencia considerado; es un verdadero punto
de detención, a partir del cual se produce un cambio de dirección, que
señala el paso a la preponderancia de la tendencia opuesta. Por eso, desde el
momento en que se ha alcanzado el fondo de los Infiernos, comienza la
ascensión o retorno hacia el principio, que sucede inmediatamente al
descenso; y el paso de un hemisferio al otro se hace rodeando el cuerpo de
Lucifer, de una forma que hace pensar que la idea de ese punto central no
deja de tener ciertas relaciones con los misterios masónicos de la «Cámara
del Medio», vinculada igualmente con la muerte y la resurrección. En todas
partes y siempre encontramos la expresión simbólica de las dos fases
complementarias que, en la iniciación o en la «Gran Obra» hermética (que
no son en el fondo sino una sola cosa), reflejan esas mismas leyes cíclicas,
universalmente aplicables, sobre las que, para nosotros, descansa toda la
construcción del poema de Dante.



Capítulo 9

Errores de las interpretaciones sistemáticas

Tal vez algunos piensen que este estudio plantea más preguntas de las
que resuelve, y, a decir verdad, no podríamos protestar contra semejante
crítica, si es que tal cosa se pudiera interpretar como una crítica; pero eso
sólo lo podrían plantear quienes ignoran las diferencias entre el
conocimiento iniciático y cualquier saber profano. Por eso hemos tenido
buen cuidado en advertir desde el principio de que no pretendíamos dar una
exposición completa, pues la misma naturaleza del tema nos impedía
semejante pretensión; por otra parte, todos los elementos de este ámbito se
relacionan tan estrechamente entre sí que sin duda se precisarían varios



volúmenes para desarrollar como es debido las múltiples cuestiones a que
hemos hecho alusión en el curso de nuestro estudio, sin hablar de aquellas
otras que no hemos tenido ocasión de considerar, pero que un análisis
detallado introduciría de manera inevitable.

Por último, diremos solamente, para que nadie se engañe en cuanto a
nuestras intenciones, que los puntos de vista que hemos indicado no son en
absoluto excluyentes, y que sin duda hay muchos otros que podríamos
adoptar y desde los que se sacarían conclusiones no menos importantes,
completándose todas esas perspectivas con una perfecta concordancia en la
unidad de la síntesis global. Corresponde a la esencia misma del
simbolismo iniciático no poder ser reducido a fórmulas estrechamente
sistemáticas, como las que complacen a la filosofía profana; la función de
los símbolos consiste en ser soporte de concepciones cuyas posibilidades de
extensión son verdaderamente ilimitadas, y toda expresión no es más que
un símbolo; es necesario, pues, reservar la parte de lo inexpresable, que en
el orden de la metafísica pura es lo más importante.

En estas condiciones se comprenderá sin esfuerzo que nuestras
pretensiones se limiten a proporcionar un punto de partida para la reflexión
a quienes, interesándose verdaderamente en estos estudios, son capaces de
comprender su alcance real, y a indicarles la vía para ciertas investigaciones
de las que creemos que se podría obtener particular beneficio. Si este
trabajo tuviera, por tanto, el efecto de suscitar otros en el mismo sentido,
ese resultado estaría lejos de ser desdeñable, más aún cuanto que lo que nos
importa no es una erudición más o menos vana, sino la comprensión
verdadera, y sin duda sólo por tales medios se podrá algún día hacer patente
a nuestros contemporáneos la estrechez e insuficiencia de sus concepciones
habituales. El objetivo que de este modo nos proponemos es tal vez muy
lejano, pero no podemos dejar de pensar en él y de tender hacia él; por eso
hemos querido contribuir a aportar alguna luz, por débil que sea, sobre un
aspecto muy poco conocido de la obra de Dante.



RENÉ GUÉNON, fundador de la escuela tradicionalista, nació en Blois en
1886. Dedicó sus primeros años al estudio de la Filosofía y las
Matemáticas. En París, entró en contacto con varios grupos espiritualistas, y
en 1912 se inició en el sufismo y se convirtió al islamismo, adquiriendo la
nacionalidad egipcia en 1948. Publicó Oriente y Occidente en 1924, y La
crisis del mundo moderno en 1927, dos de sus obras más importantes. Las
áreas de estudio de Guénon abarcan desde la metafísica y el simbolismo
hasta la crítica del mundo moderno y las ciencias tradicionales. Una
constante en su obra es la recuperación de las doctrinas tradicionales,
ignoradas o perdidas debido al auge de la filosofía moderna. En esta
corriente se inscriben El reino de la cantidad y los signos de los tiempos y
La gran tríada.



Notas



[1] Inferno, IX, 61-63. [A lo largo de toda la obra, el autor da los versos de
La divina comedia en italiano sin traducción francesa. Aquí añadiremos en
cada ocasión, entre corchetes, la versión española de Ángel Crespo: «¡Oh
los que de la mente os sentís sanos / mirad bien la doctrina que velada / se
encuentra de mi verso en los arcanos!»]. (N. de los t.). <<



[2] Convivio, II, cap. 1. <<



[3] Véase Arturo Reghini, «L’Allegoria esoterica di Dante», en Nuevo Patto,
septiembre-noviembre de 1921, págs. 541-548. <<



[4] Debemos aclarar que preferiríamos otra palabra que no fuera
«paganismo», impuesta por un largo uso, pero que fue, en su origen, un
término despectivo aplicado a la religión greco-romana cuando ésta, en el
último grado de su decadencia, se encontró reducida al estado de simple
«superstición» popular. <<



[5] Aludimos en especial al célebre ejemplo de El-Hallâj, ejecutado en
Bagdad el año 309 de la hégira (921 de la era cristiana), y cuya memoria es
venerada por aquellos mismos que consideran que fue justamente
condenado por sus divulgaciones imprudentes. <<



[1] Paradiso, XXXI. La palabra contemplante, con la que Dante designa
luego a san Bernardo (id., XXXII, 1), parece ofrecer un doble sentido por su
parentesco con la denominación del Temple. <<



[2] Convivio, II, cap. XIV. <<



[3] Sobre la Escala misteriosa de los Kadosch, de la que todavía trataremos
más adelante, véase el Manuel maçonnique del H.·. Vuilliaume, lám. XVI y
págs. 213-214. Citamos esta obra según la 2.ª edición (1830). <<



[4] He aquí la traducción del texto: «Oh hombres que no podéis ver el
sentido de esta Canzone, no la rechacéis por ello; prestad atención, más
bien, a su belleza, que es grande, sea por la construcción, que concierne a
los gramáticos; sea por el orden del discurso, que concierne a los retóricos;
sea por el número de sus partes, que concierne a los músicos». <<



[1] Citamos el resumen de los trabajos de Aroux ofrecido por Sédir, Histoire
des Rose-Croix, págs. 16-20; 2.ª edición, págs. 13-17. Los títulos de las
obras de Aroux son: Dante hérétique, révolutionnaire et socialiste
(publicado en 1854 y reeditado en 1939); y la Comédie de Dante, traduite
en vers selon la lettre et commentée selon l’esprit, suivie de la Clef du
langage symbolique des Fidèles d’Amour (1856-1857). <<



[2] Paradiso, VIII. <<



[3] Resulta al menos curioso que esos mismos colores se hayan convertido,
en los tiempos modernos, en los de la bandera de Italia; se les atribuye
generalmente un origen masónico, aunque resulte difícil saber de dónde
pudo surgir directamente la idea. <<



[4] A estos signos distintivos hay que añadir «una corona de puntas de
flechas de oro». <<



[5] Véase Light on Masonry, pág. 250, y Manuel maçonnique del H.·.
Vuilliaume, págs. 179-182. <<



[6] Debemos reconocer que no vemos la relación que puede existir entre la
complejidad de ese grado y su denominación. <<



[7] Este ternario alquímico se pone a menudo en relación con el de los
elementos constitutivos del propio ser humano: espíritu, alma y cuerpo. <<



[8] Las palabras entre corchetes en esta cita han sido añadidas por nosotros
para hacer más comprensible el texto. <<



[9] Se puede ver en estas últimas palabras una discreta alusión al «elixir de
la larga vida» de los alquimistas. El grado anterior (25°), el de Caballero de
la Serpiente de Bronce, era presentado como «lo que incluye una parte del
primer grado de los Misterios egipcios, el origen de donde brotan la
medicina y el gran arte de elaborar los medicamentos». <<



[10] Sin duda, el autor quiere decir: «cuyo empleo simbólico se remonta a
los tiempos más remotos», pues no podemos suponer que haya pretendido
asignar un origen cronológico al número tres. <<



[11] Se afirma a veces que los tres colores del grado simbolizan,
respectivamente, las tres virtudes teologales: el blanco representa entonces
la Fe; el verde, la Esperanza; el rojo, la Caridad (o el Amor). Las insignias
de ese grado de Príncipe de Mercy son un mandil rojo, en cuyo centro está
pintado o bordado un triángulo blanco y verde, y un cordón con los tres
colores de la Orden, puesto en aspa, del que cuelga como alhaja un
triángulo equilátero (o delta) de oro (Manuel maçonnique del H.·.
Vuilliaume, pág. 181). <<



[12] Un masón de alto rango que parece más versado en esa ciencia
completamente moderna y profana que se denomina «historia de las
religiones» que en el verdadero conocimiento iniciático, el conde Goblet
d’Alviella, ha creído que podía ofrecer de ese grado puramente hermético y
cristiano una interpretación budista, con el pretexto de que existe cierta
semejanza entre los títulos de Príncipe de Mercy y Señor de Compasión. <<



[13] Y tanto es así que, efectivamente, existió una Orden de los Trinitarios u
Orden de la Misericordia que tenía por objetivo, cuando menos
exteriormente, el rescate de los prisioneros de guerra. <<



[14] Algunos han llegado a atribuir al blasón, cuyas relaciones con el
simbolismo hermético son muy estrechas, un origen exclusivamente persa,
cuando en realidad el blasón existía desde la antigüedad entre gran número
de pueblos, tanto occidentales como orientales, y de modo especial entre los
pueblos celtas. <<



[15] Estos dos aspectos corresponden también a las dos puertas solsticiales;
habría mucho que decir sobre este simbolismo, que los latinos antiguos
habían reunido en la figura de Jano. Por otra parte, habría que hacer algunas
distinciones entre los Infiernos, los Limbos y las «tinieblas exteriores» de
que se habla en el Evangelio; pero esto nos llevaría demasiado lejos y, por
otra parte, no cambiaría nada de lo que aquí se dice, donde únicamente
tratamos de separar, de forma general, el mundo profano de la jerarquía
iniciática. <<



[16] Se puede señalar además que el cielo de Marte se representa como la
morada de los «mártires de la religión»; hay también ahí una especie de
juego de palabras con Marte y martirio del que podríamos encontrar otros
ejemplos: la colina de Montmartre fue antaño el Monte de Marte para
convertirse luego en el Monte de los mártires. Señalaremos de paso, a este
respecto, otro hecho singular: los nombres de los tres mártires de
Montmartre, Dionisio, Rústico y Eleuterio, son tres nombres de Baco.
Además, a san Dionisio, considerado el primer obispo de París, se le
identifica comúnmente con san Dionisio Areopagita, y en Atenas, el
Areópago era también el Monte de Marte. <<



[17] El simbolismo del águila en las diferentes tradiciones requeriría un
estudio específico. <<



[18] Paradiso, XVIII, 91-93. <<



[19] No deja de tener interés señalar que san Pedro Damián, con quien Dante
conversa en el cielo de Saturno, figura en la lista (en gran parte legendaria)
de los Imperatores RosaeCrucis que se ofrece en el Clypeum Veritatis de
Irenaeus Agnostus (1618). <<



[20] La Orden de Heredom de Kilwinning es el Gran Capítulo de los altos
grados vinculada a la Gran Logia Real de Edimburgo; fue fundada, según la
tradición, por el rey Robert Bruce (Thory, Acta Latomorum, t. I, pág. 317).
La palabra inglesa heredom (o heirdom) significa «herencia» (de los
templarios); sin embargo, algunos hacen proceder este término del hebreo
harodim, título que se daba a los que dirigían a los obreros empleados en la
construcción del Templo de Salomón (véase nuestro artículo sobre el tema
en Études Traditionnelles, marzo de 1948 [artículo incluido posteriormente
en Études sur la Franc-maçonnerie et les Compagnonnage, París, 1964])
(N. de los t.). <<



[21] Apocalipsis, 7, 13-14. <<



[22] Paradiso, XXX, 127-129 [«Como al que quiere hablar y no halla
acento, / me llevó Beatriz, y dijo: Ojea / de estolas blancas este gran
convento»]. Hay que señalar, a propósito de este pasaje, que la palabra
«convento» ha permanecido vigente en la masonería para designar sus
grandes asambleas. <<



[23] Paradiso, XXXI, 1-3 [«Bajo la forma de cándida rosa / se me mostraba
la milicia santa / que Cristo, con su sangre, hizo su esposa»]. El último
verso se puede relacionar con el simbolismo de la cruz roja de los
templarios. <<



[24] H.·. Vuilliaume, Manuel maçonnique, págs. 143-144. Véase
Apocalipsis, 21. <<



[25] En los Capítulos Rosacruz (grado 18° escocés), los nombres de las tres
virtudes teologales están respectivamente asociados con los tres términos de
la divisa «Libertad, Igualdad, Fraternidad»; se los podría relacionar también
con lo que se denomina «los tres pilares principales del Templo» en los
grados simbólicos: «Sabiduría, Fuerza, Belleza». Dante hace corresponder
esas tres virtudes con san Pedro, Santiago y san Juan, los tres apóstoles que
asistieron a la Transfiguración. <<



[26] Arturo Reghini, art. cit., págs. 545-546. <<



[1] San Juan es considerado con frecuencia cabeza de la iglesia interior y,
según ciertas concepciones de las que aquí encontramos una muestra, se le
quiere oponer en virtud de ello a san Pedro, cabeza de la Iglesia exterior; la
verdad es más bien que la autoridad de uno y otro no se aplica al mismo
dominio. <<



[2] Este pasaje de Éliphas Lévi ha sido reproducido textualmente, como
otros muchos (tomados sobre todo de Dogme et Rituel de la Haute Magie
[Dogma y ritual de la alta magia]), sin indicación de su procedencia, por
Albert Pike en su Moral and Dogma of Freemasonry, pág. 822; por lo
demás, el mismo título de esta obra imita visiblemente el de Éliphas Lévi.
<<



[3] Ch.-M. Limousin, La Kabbale littérale occidentale. <<



[4] La propia palabra significa «tradición» en hebreo, y, si no se escribe en
esa lengua, no hay razón para emplearla indistintamente como designación
de cualquier tradición. <<



[5] Hay que decir, sin embargo, que, según testimonios contemporáneos,
Dante mantuvo relaciones continuadas con un judío muy instruido,
Immanuel ben Salomón ben Jekuthiel (1270-1330), poeta; pero no es menos
cierto que no hay ninguna huella de elementos específicamente judíos en La
divina comedia, mientras que Immanuel se inspiró en ella para una de sus
obras, a pesar de la opinión contraria de Israël Zangwill, opinión que la
comparación de fechas hace completamente insostenible. <<



[6] Esta opinión ha sido manifestada, efectivamente, por Reuchlin. <<



[7] Se puede decir lo mismo, en el siglo XVI, de las obras de Rabelais, que
encierran también un significado esotérico que podría ser interesante
estudiar de forma más detallada. <<



[8] Éliphas Lévi, Histoire de la Magie, 1860, págs. 359-360. Es importante
señalar también a este respecto que existe una especie de adaptación italiana
del Roman de la rose, titulada Il Fiore, cuyo autor, «Ser Durante
Fiorentino», parece no ser otro que el propio Dante, cuyo verdadero
nombre, en efecto, era Durante; Dante no es sino una forma abreviada. <<



[9] Histoire de France, t. III, págs. 398-399. <<



[10] El templario suabo Wolfram von Eschenbach, autor de Parceval e
imitador del benedictino satírico Guyot de Provins, a quien designa con el
nombre singularmente deformado de «Kyot de Provenza». <<



[11] Henri Martin añade en nota: «Perceval termina por llevarse el Graal a la
India, donde reconstruye el templo, y es el Preste Juan, jefe fantástico de
una cristiandad oriental imaginaria, quien hereda la custodia del Vaso
sagrado». <<



[12] Tocamos aquí un punto muy importante, pero que no podríamos tratar
sin alejarnos demasiado de nuestro tema: hay una relación muy estrecha
entre el simbolismo del Graal y el «centro común» al que alude Henri
Martin, aunque sin sospechar su realidad profunda, como tampoco
comprende, evidentemente, lo que simboliza, en el mismo orden de ideas, la
designación del Preste Juan y su reino misterioso. <<



[1] El nombre latino de esta festividad es Dominica in Palmis; la palma y el
ramo son evidentemente lo mismo, y la palma, como emblema de los
mártires, tiene el mismo significado que aquí señalamos. Recordaremos
también la denominación popular de «Pascua florida», que expresa de
forma muy clara la relación del simbolismo de esta fiesta con la
Resurrección, aunque quienes la emplean actualmente no sean conscientes
de ello. <<



[2] Miguel Asín Palacios, La escatología musulmana en La divina comedia,
Madrid, 1919 [reed. 1984]. Véase Blochet, Les sources orientales de «la
Divine Comédie», París, 1901. <<



[3] A. Cabaton, «La Divine Comédie et l’Islam», en Revue de l’Histoire des
Religions, 1920; este artículo contiene un resumen del trabajo de M. Asín
Palacios. <<



[4] Inferno, IV, 143-144. <<



[5] Blochet, «Études sur l’Histoire religieuse de l’Islam», en Revue de
l’Histoire des Religions, 1899. Hay una traducción francesa del Livre
d’Ardâ Vîrâf de M. A. Barthélemy, publicada en 1887. <<



[6] Angelo de Gubernatis, «Dante e l’India», en Giornale della Società
asiatica italiana, vol. III, 1889, págs. 3-19; «Le Type indien de Lucifer chez
Dante», en Actes del Xe Congrès des Orientalistes. Cabaton, en el artículo
anteriormente citado, señala que «Ozanam ya había entrevisto una doble
influencia islámica e india experimentada por Dante» (Essai sur la
philosophie de Dante, págs. 198 y sigs.); pero debemos decir que la obra de
Ozanam, a pesar de la reputación de que goza, nos parece sumamente
superficial. <<



[1] Paradiso, XX, 94 [«Regnum coelorum sufre violencia»]. <<



[2] Purgatorio, XXXIII, 145 [«subir a las estrellas»]. Es notable que las tres
partes del poema terminen todas con la misma palabra, stelle, como para
afirmar la muy especial importancia que tenía para Dante el simbolismo
astrológico. Las últimas palabras del Inferno, «riveder le stelle»
[«contemplar las estrellas»], caracterizan el retorno al estado propiamente
humano, desde donde es posible percibir algo así como un reflejo de los
estados superiores; las palabras finales del Purgatorio son las que
explicamos aquí. En cuanto al verso final del Paradiso: «L’Amor che
muove il Sole e l’altre stelle» [«El amor que mueve al sol y a las demás
estrellas»], designa, como término del «viaje celestial», el centro divino que
está más allá de todas las esferas, y que es, según la expresión de
Aristóteles, el «motor inmóvil» de todas las cosas; el nombre «Amor» que
se le atribuye podría dar lugar a interesantes consideraciones, con relación
al simbolismo propio de la iniciación de las órdenes de caballería. <<



[3] Como la teoría de los tres gunas se refiere a todos los modos posibles de
la manifestación universal, es naturalmente susceptible de múltiples
aplicaciones; una de ellas, que atañe especialmente al mundo sensible, se
encuentra en la teoría cosmológica de los elementos; pero aquí sólo
debíamos considerar su sentido más general, pues se trataba únicamente de
explicar la forma en que se reparte el conjunto de la manifestación según la
división jerárquica de los tres mundos, y de indicar el alcance de esa
división desde el punto de vista iniciático. <<



[1] «Per la restituzione della Cantica dell’Inferno alla sua forma primitiva»,
en Nuovo Patto, septiembre-noviembre de 1921, págs. 506-532. <<



[2] El tercer «movimiento elemental», el del crecimiento, está representado
por 1000; la suma de los tres números simbólicos es 1022, que los «sabios
de Egipto», al decir de Dante, consideraban como el número de estrellas
fijas. <<



[3] Es interesante considerar la sucesión de esas fechas: en 1307, Felipe el
Hermoso, de acuerdo con Clemente V, ordena encarcelar al Gran Maestre y
a los principales dignatarios de la Orden del Temple (en número de 72, se
dice, que es también un número simbólico); en 1308, Enrique de
Luxemburgo es elegido emperador; en 1312, la Orden del Temple es
oficialmente abolida; en 1313, el emperador Enrique  VII muere
misteriosamente, sin duda envenenado; en 1314 tiene lugar el suplicio de
los templarios, cuyo proceso duraba desde hacía siete años; el mismo año
mueren el rey Felipe el Hermoso y el papa Clemente V. <<



[4] Purgatorio, XX, 91-93 [«Nuevo Pilatos tan cruel contemplo / que no le
sacia, y lleva sin decreto / las ambiciosas velas contra el Templo»]. El móvil
de Felipe el Hermoso, para Dante, es la avaricia y la codicia; hay tal vez
una relación más estrecha de lo que se podría suponer entre dos hechos
imputables a este rey: la destrucción de la Orden del Temple y la alteración
de la moneda. <<



[5] En hebreo, estas palabras significan: «Venganza, oh Señor». Adonai
debería traducirse más literalmente por «mi Señor», y se observará que es
exactamente así como se encuentra traducido en el texto de Dante. <<



[6] Purgatorio, XX, 94-96 [«Oh Señor mío, ¿de tamaño reto / gozar no he la
venganza que, celosa, / hace dulce a la ira en tu secreto?»]. <<



[7] Paradiso, XXX, 124-148. Ese pasaje es precisamente el que habla del
«convento delle bianche stole» [«convento de las estolas blancas»]. Las
organizaciones en cuestión habían tomado como contraseña Altri, que
Aroux (Dante hérétique, révolutionnaire et socialiste, pág. 227) interpreta
como Arrigo Lucemburghese, Teutonico, Romano Imperatore; nosotros
pensamos que la palabra Teutonico es inexacta y debe ser reemplazada por
Templare. Por otra parte, es cierto que debía de existir una cierta relación
entre la Orden del Temple y la de los Caballeros Teutónicos; no es una
casualidad que fueran fundadas casi simultáneamente, la primera en 1118 y
la segunda en 1128. Aroux supone que la palabra altri podría ser
interpretada como se acaba de indicar en un pasaje de Dante (Inferno, IX, 9)
y que, igualmente, la palabra tal (ibid., VIII, 130, y IX, 8) podría significar
Teutonico Arrigo Lucemburghese. <<



[8] El número 11 se ha conservado en el ritual del grado 33° escocés, donde
precisamente está asociado con la fecha de la abolición de la Orden del
Temple, contada según la era masónica y no según la era común. <<



[9] Apocalipsis, 13, 18. <<



[10] Purgatorio, XXXIII, 43-44 [«Un quinientos diez y cinco, nuncio de
Dios»]. <<



[11] Inferno, I, 100-111. Como es sabido, la loba fue inicialmente el símbolo
de Roma, pero fue reemplazada por el águila en la época imperial. <<



[12] E. G. Parodi, Poesia e Storia nella Divina Commedia. <<



[13] El Veltro es un galgo, un perro, y Aroux sugiere la posibilidad de una
especie de juego de palabras entre cane y el título Khan que los tártaros
otorgan a sus jefes; así, un nombre como Can Grande della Scala, protector
de Dante, podría haber tenido un doble sentido. Este planteamiento no tiene
nada de inverosímil, pues no es el único ejemplo posible de un simbolismo
basado en una similitud fonética; incluso añadiremos que la raíz can o kan
significa «poder» en diversas lenguas, lo que se relaciona también con el
mismo orden de ideas. <<



[14] El emperador, tal como lo concibe Dante, es perfectamente comparable
al Chakravartî o monarca universal de los hindúes, cuya función esencial es
hacer reinar la paz sarvabhaumika, es decir, extendida a toda la tierra;
también podrían establecerse aproximaciones entre esta teoría del Imperio y
la del califato en Mohyiddin. <<



[15] Además, se puede observar que Dux es el equivalente del Khan tártaro.
<<



[16] Igualmente, las letras DIL, primeras letras de las palabras Diligite
justitiam…, y que son primero enunciadas por separado (Paradiso, XVIII,
78), tienen el valor numérico 551, que está formado con las mismas cifras
que 515, colocadas en otro orden, y que se reduce igualmente a 11. <<



[17] Sin embargo, algunos Consejos Supremos escoceses, especialmente el
de Bélgica, han suprimido de sus Constituciones y rituales la expresión
«Sacro Imperio» de todos los lugares en que se encontraba; vemos ahí el
indicio de una singular incomprensión del simbolismo hasta en sus
elementos más fundamentales, lo que pone de manifiesto el nivel de
degeneración a que han llegado, incluso en los grados más elevados,
algunas facciones de la masonería contemporánea. <<



[1] Paradiso, XV, 56-57 [«del que es primero asumas (…) cual cinco y seis
da el uno cuando sumas»]. <<



[2] Añadiremos además que el número 65 es, en hebreo, el del nombre
divino Adonai. <<



[3] Los más importantes de esos números cíclicos son 72, 108 y 432; como
se puede comprobar, se trata de fracciones exactas del número 25 920, con
el que están relacionados de forma inmediata por la división geométrica del
círculo; esta división es además una aplicación de los números cíclicos. <<



[4] Por lo demás, hay acuerdo en el fondo entre todas las tradiciones,
cualesquiera que sean sus diferencias de forma; así, por ejemplo, la teoría
de las cuatro edades de la humanidad (que se refiere a un ciclo más amplio
que el de 13 000 años) se encuentra en la antigüedad greco-romana, en el
mundo hindú y en los pueblos de América Central. Se puede encontrar una
alusión a esas cuatro edades (de oro, plata, bronce y hierro) en la figura del
«anciano de Creta» (Inferno, XIV, 94-120), que es por otra parte idéntica a
la estatua del sueño de Nabucodonosor (Daniel, 2); y los cuatro ríos que
Dante hace salir de los Infiernos no dejan de tener una cierta relación
analógica con los del Paraíso terrenal; todo esto sólo se puede comprender
si se lo refiere a las leyes cíclicas. <<



[5] Este símbolo es uno de los que se refieren a la división cuaternaria del
círculo, cuyas aplicaciones analógicas son casi innumerables. <<



[6] Véase Oswald Wirth, Le symbolisme hermétique dans ses rapports avec
l’Alchimie et la Franc-Maçonnerie, págs. 19 y 70-71. <<



[7] El simbolismo del polo desempeña un papel considerable en todas las
doctrinas tradicionales, pero, para dar una explicación completa de este
tema, sería necesario dedicarle un estudio específico. <<



[8] Purgatorio, I, 22-27. <<



[9] El símbolo hermético del reino animal es el signo que incluye el
diámetro vertical entero y la mitad solamente del diámetro horizontal; este
símbolo es de alguna manera inverso al del reino mineral, transformándose
lo que era horizontal en vertical, y a la inversa; el símbolo del reino vegetal,
donde hay una especie de simetría o equivalencia entre las dos direcciones,
horizontal y vertical, representa un estado intermedio entre los otros dos. <<



[10] Señalaremos que los tres grados de la masonería simbólica tienen, en
ciertos ritos, contraseñas que representan también, respectivamente, los tres
reinos, mineral, vegetal y animal; además, la primera de esas contraseñas se
interpreta a veces en un sentido que está en estrecha relación con el
simbolismo del «globo del mundo». <<



[11] Entre el Paraíso terrenal y la Jerusalén celestial existe la misma relación
que entre los dos Adán de que habla san Pablo (1 Cor 15). <<



[12] Hay otras muchas preguntas relacionadas con el tema en las que sería
interesante profundizar, por ejemplo ésta: ¿por qué se describe el Paraíso
terrenal como un jardín, utilizando un simbolismo vegetal, y la Jerusalén
celestial como una ciudad, mediante un simbolismo mineral? La razón es
que la vegetación representa la elaboración de los gérmenes en la esfera de
la asimilación vital, mientras que los minerales representan los resultados
definitivamente fijados, «cristalizados» por decirlo así, al término del
desarrollo cíclico. <<



[13] La aproximación a que esos textos dan lugar es aún más significativa
cuando se conoce la relación que une el Cordero del simbolismo cristiano
con el Agni védico (cuyo vehículo está representado por el carnero). No
pretendemos que haya entre las palabras Agnus e Ignis (equivalente latino
de Agni) nada más que una de esas similitudes fonéticas a que aludíamos
anteriormente, y que pueden muy bien no corresponder a ningún parentesco
lingüístico propiamente dicho, pero que no por ello son puramente
accidentales. Nos referimos en concreto a cierto aspecto del simbolismo del
fuego, que, en diversas formas tradicionales, está muy estrechamente unido
a la idea del «Amor», transpuesto en un sentido superior, como hace Dante;
en este punto, Dante se inspira además en san Juan, con el que las órdenes
de caballería han vinculado principalmente sus concepciones doctrinales.
Conviene subrayar que el Cordero se encuentra asociado tanto a las
representaciones del Paraíso terrenal como a las de la Jerusalén celestial. <<



[14] Inferno, XXXIV, 110-111 [«y el punto en que converge todo peso»]. <<



Table of Contents
El esoterismo de Dante
Capítulo 1. Sentido aparente y sentido oculto
Capítulo 2. La «Fede Santa»
Capítulo 3. Aproximaciones masónicas y herméticas
Capítulo 4. Dante y el Rosacrucismo
Capítulo 5. Viajes extraterrenales en diferentes tradiciones
Capítulo 6. Los tres mundos
Capítulo 7. Los números simbólicos
Capítulo 8. Los ciclos cósmicos
Capítulo 9. Errores de las interpretaciones sistemáticas
Autor
Notas




	El esoterismo de Dante
	Capítulo 1. Sentido aparente y sentido oculto
	Capítulo 2. La «Fede Santa»
	Capítulo 3. Aproximaciones masónicas y herméticas
	Capítulo 4. Dante y el Rosacrucismo
	Capítulo 5. Viajes extraterrenales en diferentes tradiciones
	Capítulo 6. Los tres mundos
	Capítulo 7. Los números simbólicos
	Capítulo 8. Los ciclos cósmicos
	Capítulo 9. Errores de las interpretaciones sistemáticas
	Autor
	Notas

