-

RENE GUENON
EL ESOTERISMO




En este libro, tan breve como suculento, René Guénon corrige los errores de
quienes no habian hecho sino entrever el sentido profundo de la obra de
Dante y, a la vez, proporciona una explicacion enteramente nueva de
multiples puntos que los exegetas del autor de La divina comedia jamas
habian podido resolver de forma satisfactoria. Sin la pretension de ser
exhaustivo sobre un tema que podria resultar inagotable, Guénon proyecta
asi una luz inesperada sobre un aspecto de la obra de Dante que es
propiamente esotérico e iniciatico. Dante fue, sin duda, algo muy distinto al
genio literario que tanta admiracion despierta, y es evidente que muchas
cosas, por no decir muchos tesoros, quedan todavia por descubrir en lo que
René Guénon ha llamado con razon «el testamento espiritual de la Edad
Mediay.



N1

epublibre

René Guénon

El esoterismo de Dante

ePub r1.0

Titivillus 01.06.16



Titulo original: L Esotérisme de Dante
René Guénon, 1925
Traduccion: Maria Tabuyo & Agustin Lopez Tobajas

Editor digital: Titivillus
ePub base r1.2




Capitulo 1

Sentido aparente y sentido oculto

O voi che avete gl’intelletti sani, Mirate la dottrina che s asconde
Sotto il velame delli versi strani !

Con estas palabras Dante indica de forma muy explicita que hay en su
obra un sentido oculto, propiamente doctrinal, que se muestra velado por el
sentido exterior y aparente; es ese sentido oculto el que debe ser buscado
por quienes son capaces de discernirlo. En otro lugar, el poeta va mas lejos
todavia, pues afirma que todas las escrituras, y no solo las escrituras



sagradas, pueden comprenderse y deben explicarse principalmente segin
cuatro sentidos: «Si possono intendere e debbonsi sponere massimamente

per quattro sensi2ly. Es evidente que esos significados diversos no pueden
en ningln caso excluirse u oponerse, sino que, por el contrario, deben
completarse y armonizarse como las partes de un todo, como los elementos
constitutivos de una sintesis Unica.

Asi pues, no hay ninguna duda de que La divina comedia en su
conjunto puede ser interpretada en varios sentidos, habida cuenta que
tenemos el testimonio mismo de su autor, sin duda mejor cualificado que
nadie para informarnos sobre sus intenciones. La dificultad aparece cuando
se trata de determinar esos significados diferentes, sobre todo los mas
elevados o profundos, y ahi es también donde comienzan naturalmente las
divergencias entre los comentadores. Estos se muestran generalmente de
acuerdo en reconocer la existencia de un sentido filos6fico, o mas bien
filosofico-teologico, bajo el sentido literal del relato poético, asi como de un
sentido politico y social; pero, con el sentido literal, no suman mas que tres,
y Dante nos advierte que debemos buscar cuatro; ;cual es, entonces, el
cuarto? Para nosotros no hay duda de que se trata de un sentido
propiamente iniciatico, metafisico en su esencia, con el que se relacionan
multiples datos que, sin ser todos de orden puramente metafisico, presentan
un caracter igualmente esotérico. Precisamente por su cardcter esotérico, el
sentido profundo ha escapado por completo a la mayor parte de los
comentadores. Ahora bien, si se ignora o desconoce ese sentido profundo,
los otros no podran ser comprendidos mas que parcialmente, pues
constituye su principio y en ¢l se coordina y se unifica su multiplicidad.

Incluso aquellos que han entrevisto ese aspecto esotérico de la obra de
Dante han cometido numerosos errores sobre su naturaleza verdadera,
debido a que, con notable frecuencia, carecian de una comprension cabal de
esas realidades y su interpretacion estaba afectada por prejuicios de los que
no podian liberarse. Es asi como Rossetti y Aroux, que fueron de los
primeros en sefialar la existencia de ese esoterismo, creyeron que se podia
hablar de la «herejia» de Dante, sin darse cuenta de que eso significaba
mezclar consideraciones referidas a dominios completamente distintos; en
efecto, si bien sabian ciertas cosas, habia muchas otras que ignoraban y que
nosotros vamos a tratar de sefialar, aunque en modo alguno pretendemos
ofrecer una exposicion completa de un tema que parece en verdad
inagotable.



Para Aroux, la pregunta se planteaba asi: ;jera Dante catolico o
albigense? Para otros, parece mas bien presentarse en estos términos: jera
cristiano o paganol!? Por nuestra parte, pensamos que no es ésa la
perspectiva que hay que adoptar, pues el esoterismo verdadero es algo muy
distinto a la religion exterior y, si tiene algunas relaciones con ésta, es solo
en la medida en que encuentra en las formas religiosas un modo de
expresion simbdlica; poco importa, por otra parte, que esas formas sean las
de una u otra religion, pues lo importante es la unidad doctrinal esencial que
se oculta tras su diversidad aparente. Por eso los iniciados antiguos
participaban indistintamente en todos los cultos externos, segin las
costumbres establecidas en los paises en que se encontraban; asi mismo, si
Dante utiliz6 indistintamente, segun los casos, un lenguaje tomado, sea del
cristianismo, sea de la antigliedad greco-romana, es porque veia esa unidad
fundamental, no por efecto de un «sincretismo» superficial. La metafisica
pura no es ni pagana ni cristiana, sino universal; los misterios antiguos no
pertenecian al paganismo, sino que se superponian a éstell; del mismo
modo, existieron en la Edad Media organizaciones de cardcter iniciatico y
no religioso que, sin embargo, tenian su base en el catolicismo. Nos parece
indiscutible que Dante perteneci6 a alguna de esas organizaciones, pero ésa
no es razon para declararlo «hereje»; quienes asi piensan se hacen una idea
falsa o incompleta de la Edad Media; no ven, por decirlo asi, mas que el
exterior, pues, para todo lo demas, nada hay en el mundo moderno que
pueda servirles de término de comparacion.

Si ¢se fue el caracter real de todas las organizaciones iniciaticas, no
hubo mas que dos casos en los que se pudo lanzar la acusacion de «herejia»
contra algunas de ellas o contra algunos de sus miembros, y se hizo para
ocultar otras acusaciones mucho mejor fundadas, o al menos mas
verdaderas, pero que no se podian formular abiertamente. El primero de
esos dos casos es el de algunos iniciados que pudieron entregarse a
divulgaciones inoportunas, con el riesgo de infundir confusion en mentes no
preparadas para el conocimiento de verdades superiores y de provocar
desordenes desde el punto de vista social; los autores de tales divulgaciones
incurrieron en el error de confundir los dos érdenes, esotérico y exotérico,
confusion que, en suma, justificaba suficientemente la acusacion de
«herejia»; es una situacion que se ha presentado en diversas ocasiones en el
islam!, donde sin embargo las escuelas esotéricas no encuentran
normalmente ninguna hostilidad por parte de las autoridades religiosas y



juridicas que representan al exoterismo. En cuanto al segundo caso, la
acusacion no pasaba de ser un simple pretexto del poder politico para
acabar con unos adversarios a los que consideraba tanto mas temibles
cuanto que eran dificiles de atacar por los medios ordinarios; en este
aspecto, la destruccion de la Orden del Temple es el ejemplo mas célebre,

acontecimiento éste que tiene precisamente una relacion directa con el tema
de este estudio.



Capitulo 2

La «Fede Santay

En el museo de Viena se encuentran dos medallas, una de las cuales
representa a Dante y la otra al pintor Pedro de Pisa, que llevan en el reverso
las iniciales F. S. K. I. P. F. T.; Aroux interpreta esas iniciales de este modo:
Frater Sacrae Kadosch, Imperialis Principatus, Frater Templarius. En
cuanto a las tres primeras letras, la interpretacion es manifiestamente
incorrecta y carece de cualquier sentido inteligible; pensamos que hay que
leer Fidei Sanctae Kadosch. La asociacion de la Fede Santa, uno de cuyos
dirigentes parece haber sido Dante, era una Orden tercera de filiacion
templaria, lo que justifica la expresion Frater Templarius; sus dignatarios



llevaban el titulo de Kadosch, palabra hebrea que significa «santo» o
«consagrado», y que se ha conservado hasta nuestros dias en los grados
elevados de la masoneria. Se comprende asi el motivo de que Dante tome

como guia, para el final de su viaje celestiall), a san Bernardo, que
establecio la regla de la Orden del Temple. Dante parece haber querido
indicar de este modo que solamente por medio de ésta era posible, en las
condiciones propias de su €poca, el acceso al grado supremo de la jerarquia
espiritual.

En cuanto a Imperialis Principatus, tal vez para explicarlo no haya que
limitarse a considerar el papel politico de Dante, que muestra que las
organizaciones a las que pertenecia eran entonces favorables al poder
imperial; hay que sefialar ademas que el «Sacro Imperio» tiene un
significado simbolico, y que todavia hoy, en la masoneria escocesa, los
miembros de los Consejos Supremos son considerados dignatarios del
Sacro Imperio, y el titulo de «Principe» entra en las denominaciones de
gran numero de grados.

Ademas, a partir del siglo xvi, los jefes de diferentes organizaciones de
origen rosacruz han llevado el titulo de Imperator; hay razones para pensar
que la Fede Santa presentaba en tiempos de Dante determinadas analogias
con lo que mas adelante fue la «Fraternidad de la Rosacruz», si es que ésta
no deriva mas o menos directamente de aquélla.

Encontraremos otras muchas aproximaciones del mismo género, y el
propio Aroux ha sefialado un nimero considerable de ellas; uno de los
puntos esenciales que este autor ha iluminado, aunque tal vez sin sacar
todas las consecuencias que se habrian podido deducir, es el significado de
las diversas regiones simbolicas descritas por Dante, y mas particularmente
de los «cielosy». Esas regiones representan en realidad otros tantos estados
diferentes: los cielos son propiamente «jerarquias espirituales», es decir,
grados de iniciacion; desde este punto de vista, se podria establecer una
concordancia interesante entre la concepcion de Dante y la de Swedenborg,
por no hablar de algunas teorias de la Cébala hebrea y, sobre todo, del
esoterismo islamico. El mismo Dante dio a este respecto una indicacion que
es digna de ser subrayada: «A vedere quello che per terzo cielo s’intende
[...] dico che per cielo intendo la scienza e per cieli le scienzel2l». Pero
(qué son exactamente esas ciencias que estdn tras la designacion simbolica



de los «cielos»? ;Hay que ver ahi una alusion a las «siete artes liberalesy,
que Dante, como todos sus contemporaneos, menciona con tanta
frecuencia? Lo que hace pensar que asi debe ser es que, segun Aroux, «los
cataros tenian, desde el siglo XiI, signos de reconocimiento, contrasenas,
una doctrina astrologica: hacian sus iniciaciones en el equinoccio de
primavera; su sistema cientifico se basaba en la doctrina de las
correspondencias: a la Luna correspondia la Gramadtica; a Mercurio, la
Dialéctica; a Venus, la Retorica; a Marte, la Musica; a Japiter, la Geometria;
a Saturno, la Astronomia; al Sol, la Aritmética o la razon iluminada». Asi, a
las siete esferas planetarias, que son los siete primeros de los nueve cielos
de Dante, correspondian respectivamente las siete artes liberales,
precisamente las mismas cuyos nombres figuran también en los siete
peldafios del banzo de la izquierda de la Escala de los Kadosch (Grado 30°
de la masoneria escocesa). El orden ascendente, en este ultimo caso, no
difiere del precedente mas que en la inversion, por una parte, de la Retorica
y la Logica (que aqui sustituye a la Dialéctica), y, por otra, de la Geometria
y la Musica, y también en que la ciencia que corresponde al Sol, la
Aritmética, ocupa el rango que normalmente corresponde a ese astro en el
orden astrologico de los planetas, es decir, el cuarto, mitad del septenario,
mientras que los cdataros la colocaban en el escalon mas elevado de su
Escala mistica, como hace Dante para su correspondiente del banzo de la
derecha, la Fe (Emounah), es decir, esa misteriosa Fede Santa de la que ¢l

mismo era Kadosch’2.

Sin embargo, se impone aqui una observacion: ;jcomo es posible que
correspondencias de este tipo, que son verdaderos grados iniciaticos, fueran
atribuidas a las artes liberales, que se ensefiaban publica y oficialmente en
todas las escuelas? Creemos que habia dos formas de considerarlas, una
exotérica y otra esotérica: a toda ciencia profana se puede superponer otra
ciencia que se refiere, si se quiere, al mismo objeto, pero considerandolo
desde un punto de vista mas profundo, y que es a la ciencia profana lo que
los sentidos superiores de las Escrituras son a su sentido literal. Se podria
decir, ademas, que las ciencias exteriores proporcionan un modo de
expresion para las verdades superiores, pues son el simbolo de algo que
pertenece a un orden distinto, ya que, como dijo Platon, lo sensible no es
mas que un reflejo de lo inteligible; los fenomenos de la naturaleza y los
acontecimientos de la historia tienen todos un valor simbodlico, pues
expresan algo de los principios de los que dependen, de los que son



consecuencias mas o menos alejadas. Asi, mediante una conveniente
trasposicion, toda ciencia y todo arte pueden asumir un verdadero valor
esotérico; /por qué las expresiones tomadas de las artes liberales no habrian
podido desempenar en las iniciaciones de la Edad Media un papel
comparable al que desempefia la terminologia tomada del arte de los
constructores en la masoneria especulativa? Iremos incluso mas lejos:
considerar las cosas de esta forma es, en suma, llevarlas de nuevo a su
principio; este punto de vista es, pues, inherente a su misma esencia, no
algo sobreanadido de forma accidental; y, si es asi, ;no podria esa tradicion
remontarse al origen de las ciencias y de las artes, frente al punto de vista
exclusivamente profano, que seria solo una perspectiva completamente
moderna, resultante del olvido general de esa tradicion? No podemos tratar
aqui esta cuestion con toda la problemaética que implicaria; pero veamos en
qué términos el propio Dante nos indica, en el comentario de su primera
Canzone, la forma en que aplica a su obra las reglas de algunas artes
liberales: «O uomini, che vedere non potete la sentenza di questa Canzone,
non la rifiutate pero; ma ponete mente alla sua bellezza, che ¢ grande, si per
costruzione, la quale si pertiene alli grammatici; si per 1 ‘ordine del
sermone, che si pertiene alli rettorici; si per lo numero delle sue parti, che si
pertiene alli musici*». ;No se puede reconocer un eco de la tradicion
pitagorica en esta manera de entender la musica con relacion al nimero, y
por tanto como ciencia del ritmo en todas sus correspondencias? Es
precisamente esa misma tradicion lo que permite comprender el papel
«solary atribuido a la aritmética, de la que hace el centro comun de todas las
demas ciencias; y lo que permite comprender también las relaciones que
unen a esas ciencias entre si, y especialmente a la musica con la geometria,
por el conocimiento de las proporciones de las formas (que encuentra su
aplicacion directa en la arquitectura), y con la astronomia, por el
conocimiento de la armonia de las esferas celestes. Veremos mas adelante la
importancia fundamental que tiene el simbolismo de los nimeros en la obra
de Dante; y si ese simbolismo no es unicamente pitagorico, si se encuentra
en otras doctrinas por la simple razén de que la verdad es una, no por ello
debemos dejar de pensar que, de Pitagoras a Virgilio, y de Virgilio a Dante,
la «cadena de la tradicion» no se rompid en tierras de Italia.



Capitulo 3

Aproximaciones masonicas y herméticas

De las consideraciones generales que acabamos de exponer, debemos
ahora volver a esas singulares aproximaciones que sefiald Aroux y a las que
aludiamos anteriormentel): «El Infierno representa el mundo profano, el
Purgatorio comprende las pruebas inicidticas, y el Cielo es la morada de
los Perfectos, donde se encuentran reunidos y llevados a su cenit la
inteligencia y el amor [...]. La ronda celestial que describe Dantel!
comienza en los alti Serafini, que son los Principi celesti, y termina en las
ultimas jerarquias del Cielo. Ahora bien, sucede que algunos dignatarios
inferiores de la masoneria escocesa, que pretende remontarse a los



templarios, y a la que Zerbino, el principe escoc€s, amante de Isabel de
Galicia, personifica en el Orlando Furioso de Ariosto, se titulan igualmente
principes, Principes de Mercy; que su asamblea o capitulo se denomina el
Tercer cielo; que tienen como simbolo un Paladion, o estatua de la Verdad,
revestida, como Beatriz, con tres colores, verde, blanco y rojo[i]-; que su
Venerable (cuyo titulo es Principe excelentisimo), llevando una flecha en la
mano y un corazén en un triangulo sobre el pechol®, es una personificacion
del Amor; que el misterioso nimero nueve, del que “Beatriz es
particularmente amada”, Beatriz “a la que hay que llamar Amor”, dice
Dante en la Vita Nuova, esta también unido a ese Venerable, rodeado de
nueve columnas, de nueve candelabros de nueve brazos y de nueve luces,
que tiene, en fin, ochenta y un anos de edad, multiplo (o, mas exactamente,
cuadrado) de nueve, cuando se supone que Beatriz muere en el afio ochenta

y uno del sigloty.

Principe de Mercy, o Escocés Trinitario, es el grado 26° del Rito
escoceés; he aqui lo que de €l dice el H.-. Bouilly, en su Explication des
douze écussons qui représentent les emblemes et les symboles des douze
grades philosophiques du Rite Ecossais dit Ancien et Accepté (del 19° al
30°): «Este grado es, nos parece, el mas inextricable de todos los que
componen esta sabia categoria: también toma el sobrenombre de Escocés
Trinitariot®. En efecto, todo ofrece en esta alegoria el emblema de la
Trinidad: el fondo de tres colores [verde, blanco y rojo]; en la parte inferior,
esa figura de la Verdad; en todas partes, en fin, la alusion a la Gran Obra de
la Naturaleza [a cuyas fases aluden los tres colores], a los elementos
constitutivos de los metales [azufre, mercurio y sallZ], a su fusion y
separacion [solve et coagula], en una palabra, a la ciencia de la quimica
mineral [0, mas bien, de la alquimia], cuyo fundador fue Hermes entre los
egipcios, y que dio tanto poder y extension a la medicina [espagirical®]].
Tan cierto es esto que las ciencias constitutivas de la felicidad y la libertad
se suceden y se clasifican con ese orden admirable que prueba que el
Creador ha proporcionado a los hombres todo lo que puede calmar sus
males y prolongar su paso por la tierral. Es principalmente en el nimero
tres —perfectamente representado por los tres angulos del Delta, del que
los cristianos han hecho el simbolo resplandeciente de la Divinidad—, en
ese numero fres que se remonta a los tiempos mas remotost%, donde el
sabio observador descubre la fuente primitiva de todo lo que sorprende al



pensamiento, enriquece la imaginacion y da una justa idea de la igualdad
social [...] no dejemos pues, dignos caballeros, de permanecer como
escoceses trinitarios, de mantener y honrar el nimero tres, emblema de
todo lo que constituye los deberes del hombre, y que recuerda a la vez la
querida Trinidad de nuestra Orden, grabada en la columna de nuestros

templos: la Fe, la Esperanza y la Caridadthy.

Lo que hay que retener especialmente de este pasaje es que el grado
aludido, como casi todos los que se vinculan a la misma serie, presenta un
significado netamente herméticoH2; y hay que sefialar de forma muy
particular la conexidon del hermetismo con las o6rdenes de caballeria. No es
¢éste el lugar para estudiar el origen histérico de los altos grados del
Escocismo, ni para discutir la controvertida teoria de su descendencia
templaria; pero tanto si ha habido una filiacion real y directa como si solo
se ha tratado de una reconstruccion, no deja de ser cierto que la mayoria de

esos grados, y algunos de los que se encuentran en otros ritos, son vestigios

de organizaciones que antafio tuvieron una existencia independienteH3, y
especialmente de las antiguas ordenes de caballeria cuya fundacion esta
ligada a la historia de las Cruzadas, es decir, de una €poca en la que no solo
hubo relaciones hostiles, como creen quienes se atienen a las apariencias,
sino también activos intercambios intelectuales entre Oriente y Occidente,
intercambios que se realizaron sobre todo a través de dichas ordenes. ;Se
deberd admitir que tomaron de Oriente los datos herméticos que hicieron
suyos, o habrd que pensar mas bien que poseyeron desde su origen un
esoterismo de ese tipo, y que fue su propia iniciacion lo que les capacitod
para entrar en relacion con los orientales en ese terreno? Es ésta una
cuestion que no pretendemos resolver, pero la segunda hipotesis, aunque
considerada con menos frecuencia que la primeraH, no tiene nada de
inverosimil para quien reconoce la existencia de una tradicidn iniciatica
propiamente occidental a lo largo de toda la Edad Media; y tal hipotesis
estaria apoyada, ademas, por el hecho de que las ordenes fundadas mas
tarde, que nunca tuvieron relaciones con Oriente, utilizaron igualmente un
simbolismo hermético, como el Toison de Oro, cuyo mismo nombre es ya
una alusion perfectamente clara. Sea como fuere, en la época de Dante el
hermetismo estaba ciertamente presente en la Orden del Temple, del mismo
modo que existia también un conocimiento de doctrinas de origen mas
seguramente arabe, que el propio Dante parece no haber ignorado, y que sin



duda le fueron transmitidas asimismo por esa via. Nos explicaremos mas
adelante sobre este punto.

Volvamos, no obstante, a las concordancias masonicas mencionadas
por el comentador, y que s6lo hemos considerado en parte, pues hay varios
grados del Escocismo que presentarian, segin Aroux, una perfecta analogia
con los nueve cielos que Dante recorrio con Beatriz. He aqui las
correspondencias indicadas para los siete cielos planetarios: a la Luna
corresponden los profanos; a Mercurio, el Caballero del Sol (28°); a Venus,
el Principe de Mercy (26°, verde, blanco y rojo); al Sol, el Gran Arquitecto
(12°) o el Noaquita o «descendiente de Noé» (21°); a Marte, el Gran
Escocés de San Andrés o Patriarca de las Cruzadas (29°, rojo con cruz
blanca); a Jupiter, el Caballero del Aguila blanca y negra o Kadosch (30°);
a Saturno, la Escala de oro de los mismos Kadosch. A decir verdad, algunas
de estas atribuciones nos parecen dudosas; especialmente inadmisible es
hacer del primer cielo la morada de los profanos, cuando su lugar no puede
ser otro que las «tinieblas exteriores»; en efecto, ;jacaso no hemos visto
antes que es el Infierno lo que representa el mundo profano, y que no se
llega a los diversos cielos, incluido el de la Luna, sino después de haber
atravesado las pruebas iniciaticas del Purgatorio? Sin embargo, sabemos
que la esfera de la Luna tiene una relacion especial con los limbos; pero ése
es otro aspecto muy diferente de su simbolismo que no hay que confundir
con el de la Luna como primer cielo. En efecto, la Luna es a la vez Janua

Coeli y Janua Inferni, Diana y Hécatel2l; los antiguos lo sabian muy bien,
y Dante no podia tampoco equivocarse ni conceder a los profanos una
morada celestial, aunque fuera la mas inferior de todas.

Lo que resulta mucho menos discutible es la identificacion de las
figuras simbolicas contempladas por Dante: la cruz en el cielo de Marte, el
aguila en el de Jupiter, la escala en el de Saturno. Sin duda se puede
relacionar esa cruz con la que, tras haber sido signo distintivo de las
ordenes de caballeria, sirve todavia de emblema de varios grados
masonicos; y el hecho de estar situada en la esfera de Marte, ;no es una
alusion al caracter militar de esas ordenes, su razon de ser aparente, y al
papel que desempeﬁaron exteriormente en las expediciones guerreras de las
CruzadasH®? En cuanto a los otros dos simbolos, es imposible no reconocer
en ellos al Kadosch templario; al mismo tiempo, el aguila, que la
antigiiedad clasica atribuia ya a Jupiter, como los hindies la asignaban a

VisnuHZ, fue el emblema del antiguo Imperio romano (como nos recuerda



la presencia de Trajano en el ojo de esta aguila), y posteriormente del Sacro
Imperio. El cielo de Jupiter es la morada de los «principes sabios y justosy:
«Diligite justitiam [...] qui judicatis terram™Sl», correspondencia que,
como todas las establecidas por Dante para los demas cielos, se explica
enteramente por razones astrologicas; y el nombre hebreo del planeta
Jupiter es Tsedek, que significa «justo». En cuanto a la escala de los
Kadosch, ya nos hemos referido a ella: como la esfera de Saturno esta
situada inmediatamente por encima de la de Jupiter, se llega al pie de la
escala por la Justicia (7sedakah), y a su cima, por la Fe (Emounah). El
simbolo de la escala parece ser de origen caldeo, y habria sido traido a
Occidente con los misterios de Mitra: tenia entonces siete peldafios, cada
uno de los cuales era de un metal diferente, segiin la correspondencia de los
metales con los planetas; por otra parte, en el simbolismo biblico se
encuentra igualmente la escala de Jacob, que uniendo la tierra con los
cielos, tiene un significado idénticoH2.

«Segun Dante, el octavo cielo del Paraiso, el cielo estrellado (o de las
estrellas fijas) es el cielo de los rosacruz: los Perfectos estan alli vestidos de
blanco; exponen un simbolismo analogo al de los Caballeros de

Heredom2%; v profesan la “doctrina evangélica”, la misma de Lutero,
opuesta a la doctrina catélica romana». Esta es la interpretacion de Aroux,
que da testimonio de la confusion, frecuente en ¢€l, entre los dominios del
esoterismo y el exoterismo: el verdadero esoterismo debe estar mas alla de
las oposiciones que aparecen en los movimientos exteriores del mundo
profano, y, si estos movimientos son a veces impulsados o dirigidos de
forma invisible por poderosas organizaciones iniciaticas, se puede decir que
¢stas los dominan sin mezclarse con ellos, de forma que ejercen su
influencia por igual sobre las partes contrarias. Es cierto que los
protestantes, y mas particularmente los luteranos, utilizan de modo habitual
el término «evangélica» para designar su propia doctrina, y es sabido, por
otra parte, que el sello de Lutero llevaba una cruz en el centro de una rosa;
se sabe también que la organizacion Rosacruz que manifestd publicamente
su existencia en 1604 (y con la que Descartes tratd en vano de ponerse en
relacion) se declaraba abiertamente «antipapista». Pero debemos decir que
esta Rosacruz de comienzos del siglo Xvil era ya muy exterior y estaba muy
alejada de la verdadera Rosacruz original, que no constituyd nunca una
sociedad en el sentido propio de la palabra; en cuanto a Lutero, parece no
haber sido mas que una especie de agente subalterno, incluso muy poco



consciente del papel que tenia que desempeiiar; por otra parte, estos
aspectos diversos nunca han sido aclarados.
Sea como fuere, las vestiduras blancas de los elegidos o perfectos, aun

recordando evidentemente algunos textos apocalipticos?H, nos parecen
sobre todo una alusion al habito de los templarios; y hay un pasaje
particularmente significativo al respecto:

Qual e colui che tace e dicer vuole,
Mi trasse Beatrice, e disse: mira

Quanto é il convento delle bianche stole!22!

Esta interpretacion permite dar un sentido muy preciso a la expresion
«milicia santa» que encontramos un poco mas adelante, en versos que
incluso parecen expresar discretamente la transformacion del templarismo,
después de su aparente destruccion, para dar nacimiento a los rosacruces:

In forma dunque di candida rosa
Mi si mostrava la milizia santa,

Che nel suo sangue Cristo fece sposal23..

Por otra parte, para clarificar el simbolismo de la tltima cita de Aroux,
he aqui la descripcion de la Jerusalén Celestial, tal como aparece en el
Capitulo de los Soberanos Principes Rosacruz de la Orden de Heredom de
Kilwinning u Orden Real de Escocia, llamados también Caballeros del
Aguila y del Pelicano: «En el fondo (de la ultima camara) hay un cuadro en
el que se ve una montafia de la que mana un rio, en cuya orilla crece un
arbol con doce tipos de frutos. En la cima de la montafia hay un zocalo
compuesto de doce piedras preciosas en doce asientos. Por encima del
zocalo hay un cuadrado de oro, y en cada uno de sus lados hay tres angeles
con los nombres de cada una de las doce tribus de Israel. En ese cuadrado
hay una cruz, en cuyo centro aparece tumbado un corderoty.
Encontramos aqui, por tanto, el simbolismo apocaliptico, y la continuacion
mostrarda hasta qué punto las concepciones ciclicas con las que ese



simbolismo se relaciona estan intimamente ligadas con la estructura misma
de la obra de Dante.

«En los cantos XXIV y XXV del Paraiso se encuentra el triple beso
del Principe Rosacruz, el pelicano, las tinicas blancas, las mismas de los
ancianos del Apocalipsis, las barras de cera para sellar, las tres virtudes

teologales de los Capitulos masénicos (Fe, Esperanza y Caridad2>)); pues la
flor simbdlica de los Rosacruz (la Rosa candida de los cantos XXX y
XXXTI) fue adoptada por la iglesia de Roma como figura de la Madre del
Salvador (la Rosa mystica de las letanias), y por la iglesia de Toulouse (los
albigenses) como el tipo misterioso de la asamblea general de los Fieles de
Amor. Esas metaforas habian sido ya empleadas por los paulicianos,
predecesores de los cdtaros en los siglos X y Xi».

Nos ha parecido util mencionar todas estas relaciones, que son
interesantes y que sin duda se podrian multiplicar sin gran dificultad; pero,
salvo probablemente en lo que atafie a lo que originalmente fueron
templarios y rosacruces, no habria que sacar conclusiones demasiado
estrictas sobre posibles filiaciones directas entre diferentes formas
iniciaticas simplemente porque se constate una cierta comunidad de
simbolos. En efecto, no so6lo el fondo de las doctrinas es siempre y en todas
partes el mismo, sino que también, lo que puede parecer mas sorprendente a
primera vista, los propios modos de expresion presentan a menudo una
similitud sorprendente, y esto ocurre en tradiciones que estan lo bastante
alejadas en el tiempo o en el espacio como para desestimar la posibilidad de
una influencia inmediata de unas sobre otras; para descubrir en tales casos
una vinculacion efectiva habria que remontarse mucho mas lejos de lo que
la historia nos permite.

Por otra parte, a la hora de estudiar el simbolismo de la obra de Dante,
comentadores como Rossetti y Aroux se han atenido a un aspecto que
podemos calificar de exterior; se han detenido en lo que podriamos
denominar el aspecto ritualista, es decir, en formas que, para quienes son
incapaces de ir mas lejos, més que expresar ocultan el sentido profundo. Y,
como se ha dicho acertadamente, «es natural que sea asi, pues, para poder
captar y comprender las alusiones y las referencias convencionales o
alegoricas, es necesario conocer el objeto de la alusion o la alegoria; y, en el
caso presente, hay que conocer las experiencias misticas por las que la
iniciacion verdadera hace pasar al misto y al epopte. Y a quien tenga alguna
experiencia de ese género, no le cabra duda alguna de la existencia en La



divina comedia y en la Eneida de una alegoria metafisico-esotérica que vela
y expone al mismo tiempo las fases sucesivas por las que pasa la conciencia

del iniciado para alcanzar la inmortalidad2%.



Capitulo 4

Dante y el Rosacrucismo

La misma critica de insuficiencia que hemos formulado con respecto a
Rossetti y Aroux se puede dirigir también a Eliphas Lévi, que, afirmando
una relacion con los misterios antiguos, ha visto sobre todo una aplicacion
politica, o politico-religiosa, que no tiene a nuestros 0jos mas que una
importancia secundaria y que incurre en el error de suponer que las
organizaciones propiamente inicidticas estan directamente comprometidas
en las luchas externas. He aqui, en efecto, lo que dice este autor en su
Histoire de la magie: «Se han multiplicado los comentarios y los estudios
sobre la obra de Dante, y nadie, que sepamos, ha sefialado su verdadero



caracter. La obra del gran gibelino es una declaracion de guerra al papado

por la revelacion osada de los misterios. La epopeya de Dante es joanicat
y gnostica; es una atrevida aplicacion de las figuras y los nimeros de la
Cabala a los dogmas cristianos, y una negacion secreta de todo lo que hay
de absoluto en esos dogmas. Su viaje a través de los mundos sobrenaturales
se realiza como la iniciacion en los misterios de Eleusis y de Tebas. Es
Virgilio quien le conduce y le protege en los circulos del nuevo Tartaro,
como si Virgilio, el tierno y melancolico profeta de los destinos del hijo de
Polién, fuera a ojos del poeta florentino el padre ilegitimo, pero verdadero,
de la epopeya cristiana. Gracias al genio pagano de Virgilio, Dante escapa
de ese abismo en cuya puerta habia leido una frase de desesperanza; escapa
de alli poniendo la cabeza en el lugar de los pies y los pies en el lugar de la
cabeza, es decir, tomando el dogma al revés, y asi sube a la luz sirviéndose
del propio demonio a modo de escala monstruosa; escapa del espanto a
fuerza de espanto, de lo horrible a fuerza de horror. El Infierno, parece, no
es un callejon sin salida sino para aquellos que no saben darse la vuelta;
toma al diablo a contrapié, valga la expresion familiar, y se emancipa por su
audacia. Es ya un protestantismo superado, y el poeta de los enemigos de
Roma ha descubierto ya a Fausto subiendo al cielo sobre la cabeza de

Mefistofeles vencidothy.

En realidad, la voluntad de «revelar los misteriosy», suponiendo que eso
fuera posible (y no lo es, porque el misterio verdadero es inexpresable), y la
decision de «tomar el dogma al revés», o invertir conscientemente el
sentido y el valor de los simbolos, no serian las marcas de una iniciacion
muy elevada. Por fortuna, no vemos nada de eso en Dante, cuyo esoterismo
se envuelve, por el contrario, en un velo muy dificilmente penetrable, al
tiempo que se apoya en bases estrictamente tradicionales; hacer de ¢l un
precursor del protestantismo, y tal vez también de la Revolucion,
simplemente porque fuera un adversario del papado en el terreno politico,
es desconocer por completo su pensamiento y no comprender en absoluto el
espiritu de su época.

Hay ademas otra cosa que nos parece dificilmente sostenible: es la
opinion de que Dante fue un «cabalista» en el sentido propio de la palabra;
y aqui nos inclinamos tanto mas a desconfiar cuanto que sabemos bien que
algunos de nuestros contemporaneos se ilusionan facilmente al respecto,
creyendo encontrar Cébala alli donde exista cualquier forma de esoterismo.
(No hemos visto afirmar solemnemente a un escritor masonico que Cabala



y Caballeria son una misma cosa, y asegurar, despreciando las mas
elementales nociones de la lingiiistica, que las dos palabras tienen un origen
comin31? Ante propuestas tan inverosimiles, se comprendera la necesidad
de mostrarse circunspecto y no contentarse con unas vagas aproximaciones
para hacer de tal o cual personaje un cabalista; ahora bien, la Cabala es
esencialmente la tradicion hebreal®), y no tenemos ninguna prueba de la
existencia de una influencia judia directa sobre Dante!!. Lo que ha dado
nacimiento a tal opinion es Unicamente la utilizacion por parte de Dante de
la ciencia de los numeros; pero, si bien esta ciencia existe efectivamente en
la Cébala judia y ocupa en ella un lugar de especial importancia, se
encuentra también en otras partes; ;se pretendera pues, con el mismo
pretexto, que también Pitagoras era cabalistal?? Como ya hemos dicho, es
mas bien con el pitagorismo y no con la Cabala con lo que se podria
vincular a Dante, que, muy probablemente, conoci6 del judaismo lo que el
cristianismo ha conservado de €l en su doctrina.

«Observemos también —afiade Eliphas Lévique— que el Infierno de
Dante no es sino un Purgatorio negativo. Expliquémonos: su Purgatorio
parece haberse formado en su Infierno como si éste fuera su molde; es la
tapa y el tapon, por decirlo asi, del abismo, y se comprende que el titan
florentino, escalando al Paraiso, quisiera arrojar de una patada el Purgatorio
al Infierno». Esto es cierto en un sentido, puesto que el monte del
Purgatorio se formd, en el hemisferio austral, con los materiales rechazados
del seno de la tierra cuando se abrio el abismo por la caida de Lucifer; ahora
bien, el Infierno tiene nueve circulos, que son como un reflejo invertido de
los nueve cielos, mientras que el Purgatorio no tiene mdas que siete
divisiones; la simetria no es, pues, rigurosa en todos los aspectos.

«Su Cielo se compone de una serie de circulos cabalisticos divididos
por una cruz como el pentaculo de Ezequiel; en el centro de esta cruz
florece una rosa, y vemos aparecer por vez primera, expuesto publicamente
y casi categoricamente explicado, el simbolo de la Rosacruz». Por otra
parte, hacia la misma época, aparecia también ese mismo simbolo, aunque
tal vez de forma no tan clara, en otra célebre obra poética: el Roman de la
rose o Libro de la rosa. Eliphas Lévi piensa que «el Libro de la rosa y La
divina comedia son dos formas opuestas (seria mas acertado decir
complementarias) de una misma obra: la iniciacion a la independencia de la
inteligencia, la satira de todas las instituciones contemporaneas y la formula
alegorica de los grandes secretos de la Sociedad Rosacruzy, la cual, a decir



verdad, no llevaba todavia ese nombre, y ademas, lo repetimos, no fue
nunca (salvo en algunas ramas tardias y mas o menos desviadas) una
«sociedad» constituida con las formas externas que la palabra implica. Por
otra parte, la «independencia de la inteligencia», o, mejor dicho, la
independencia intelectual, no era, en la Edad Media, una cosa tan
excepcional como los modernos habitualmente piensan, y los propios
monjes ejercian una critica muy libre, cuyas manifestaciones podemos
encontrar incluso en las esculturas de las catedrales; todo esto no tiene nada
de propiamente esotérico, y hay, en las obras en cuestion, algo mucho mas
profundo.

«Esas importantes manifestaciones de ocultismo —dice también
Eliphas Lévi— coinciden con la época de la caida de los templarios, puesto
que Jean de Meung o Clopinel, contemporaneo de la vejez de Dante, vivid
durante sus mejores afios en la corte de Felipe el Hermoso. El Roman de la
rose es un libro profundo bajo una forma ligeral”, una revelacion tan sabia
como la de Apuleyo de los misterios del ocultismo. La rosa de Flamel, la de
Jean de Meung y la de Dante nacieron del mismo rosall®ly.

Sobre estas Ultimas lineas no haremos mas que una reserva: que la
palabra «ocultismo», inventada por Eliphas Lévi, resulta poco apropiada
para designar lo que existi6 antes que ¢l, sobre todo si se piensa en lo que
ha llegado a ser el ocultismo contemporaneo, que, haciéndose pasar por una
restauracion del esoterismo, se ha convertido en una grosera falsificacion,
debido a que sus dirigentes no estuvieron nunca en posesion de los
principios verdaderos ni de ninguna iniciacion seria. Eliphas Lévi seria sin
duda el primero en desaprobar a sus supuestos sucesores, a los que
ciertamente era muy superior desde el punto de vista intelectual, aunque
esté¢ lejos de ser tan profundo como quiere parecer y cometa el error de
considerarlo todo a través de la mentalidad de un revolucionario de 1848. Si
nos hemos detenido a analizar su opinion es porque sabemos cudn grande
ha sido su influencia, incluso sobre quienes apenas le han comprendido, y
porque pensamos que es bueno fijar los limites en los que se puede
reconocer su competencia: su principal defecto, propio de su tiempo, es
poner las preocupaciones sociales en primer plano y mezclarlas
indistintamente con todo; en la época de Dante, sin duda se sabia situar
mejor cada cosa en el lugar que normalmente le debe corresponder en la
jerarquia universal.



Lo que ofrece un interés muy particular para la historia de las doctrinas
esotéricas es la constatacion de que varias manifestaciones importantes de
esas doctrinas coinciden, en un margen de pocos afios, con la destruccion de
la orden del Temple; hay una relacion indiscutible, aunque dificil de
determinar con precision, entre esos diversos acontecimientos. En los
primeros afos del siglo X1v, y sin duda ya en el curso del siglo precedente,
existia en Francia y en Italia, una tradicidon secreta («oculta» si se quiere,
pero no «ocultista»), la misma que debia llevar mas tarde el nombre de
tradicion rosacruz. La denominacion de Fraternitas Rosae-Crucis aparece
por vez primera en 1374, o incluso, segiin algunos (especialmente Michel
Maier), en 1413; la leyenda de Christian Rosenkreuz, el supuesto fundador
cuyo nombre y vida son puramente simbolicos, tal vez no se constituyd
hasta el siglo xvI1, pero, como acabamos de ver, el simbolo de la rosa-cruz
es sin duda muy anterior.

Sea cual fuere la designacion particular que se quiera dar a esta
doctrina esotérica (si es que se estima necesario darle una), hasta la
aparicion de la Rosacruz propiamente dicha presentaba caracteristicas que
permiten incluirla en lo que se denomina de forma general «hermetismo».
La historia de esta tradicion hermética esta intimamente ligada a la de las
ordenes de caballeria; en la época que nos ocupa, era conservada por
organizaciones iniciaticas como la Fede Santa y los Fieles de Amor, y
también esa Massenie du Saint Graal a la que se refiere el historiador Henri
Martin, precisamente a proposito de las novelas de caballeria, que son
ademas una de las grandes manifestaciones literarias del esoterismo en la

Edad Media. Dice Martin!): «En el Titurel, la leyenda del Graal alcanza su
ultima y més espléndida transfiguracion, bajo la influencia de las ideas que
WolframH% parece haber sacado de Francia, y particularmente de los
templarios del mediodia de Francia. No es ya en la isla de Bretafia, sino en
la Galia, en los confines de Espafia, donde se conservo el Graal. Un héroe
llamado Titurel funda un templo para depositar en ¢l el Vaso santo; es el
profeta Merlin, iniciado por el propio Jos¢é de Arimatea en el plano del
templo por excelencia, el Templo de Salomo6n, quien dirige esa construccion
misteriosal. La Caballeria del Graal se transforma en la Massenie, es
decir, en una francmasoneria ascética, cuyos miembros se denominan
templistas, y se percibe aqui la intencion de vincular con un centro comun,
representado por ese Templo ideal, la Orden de los Templarios y las
numerosas cofradias de constructores que renuevan entonces la arquitectura



de la Edad Media. Se vislumbran ahi multiples aberturas de lo que cabria
denominar la historia subterranea de esa época, mucho mas compleja de lo
que generalmente se cree [...]. Lo que es muy curioso y de lo que no se
puede dudar es de que la francmasoneria moderna se remonta de peldaio en

peldafio hasta la Massenie du Saint Graall2ly,

Seria tal vez imprudente adoptar de una forma demasiado excluyente
la opinion expresada en la ultima frase, pues los vinculos de la masoneria
moderna con las organizaciones anteriores son también sumamente
complejos; pero debe, no obstante, tenerse en cuenta, pues apunta, en todo
caso, hacia uno de los origenes reales de la masoneria. Todo esto puede
ayudar a comprender en cierta medida los medios de transmision de las
doctrinas esotéricas a lo largo de la Edad Media, asi como la oscura
filiacion de las organizaciones iniciaticas en el curso de ese periodo, en el
que fueron verdaderamente secretas en la mas estricta acepcion de la
palabra.



Capitulo 5

Viajes extraterrenales en diferentes tradiciones

Una cuestion que parece haber preocupado mucho a la mayor parte de
los comentadores de Dante es la de las fuentes de su concepcion del
descenso a los Infiernos; éste es también uno de los puntos en que aparece
con mayor claridad la incompetencia de quienes han estudiado estas
cuestiones de una forma exclusivamente «profana». En efecto, hay algo que
solo se puede comprender cuando se tiene un cierto conocimiento de las
fases de la iniciacion real, y eso es lo que ahora trataremos de explicar.

Si Dante toma a Virgilio como guia en las dos primeras partes de su
viaje, lo hace, como todo el mundo reconoce, en recuerdo del canto VI de la



Eneida; pero se debe anadir que, en Virgilio, eso no es una simple ficcion
poctica, sino la prueba de un saber iniciatico indudable. No es por
casualidad que la practica de las sortes virgilianae estuviera tan extendida
en la Edad Media; que se haya querido hacer de Virgilio un mago no es sino
una deformacion popular y exotérica de una verdad profunda que
probablemente sentian, mejor de lo que sabian expresarlo, quienes
relacionaban su obra con los Libros sagrados, aunque no fuera mas que para
un uso adivinatorio de interés muy relativo.

En cuanto al tema que nos ocupa, no es dificil constatar que el propio
Virgilio tuvo precursores entre los griegos, y hay que recordar a este
respecto el viaje de Ulises al pais de los cimerios y el descenso de Orfeo a
los Infiernos. Hay que ver si las concordancias que se observan prueban
unicamente la existencia de una serie de préstamos o imitaciones sucesivas
o demuestran algo mas. La verdad es que este tema tiene una relacion muy
estrecha con los misterios de la antigiiedad, y que todos esos relatos
poéticos o legendarios no son sino expresiones de una misma realidad: el
ramo de oro que Eneas, conducido por la Sibila, va a buscar inicialmente al
bosque (la misma selva selvaggia en la que Dante sitia también el
comienzo de su poema), es el ramo que llevaban los iniciados de Eleusis, y
recuerda igualmente la acacia de la masoneria moderna, «prenda de
resurreccion e inmortalidad». Pero hay algo mads, pues el cristianismo nos
ofrece también un simbolismo semejante: en la liturgia catodlica es el
Domingo de RamostH lo que abre la Semana Santa que vera la muerte de
Cristo, su descenso a los Infiernos y luego su resurreccion, pronto seguida
de su ascensidn gloriosa; y es precisamente el lunes santo cuando comienza
el relato de Dante, como para indicar que fue al ir en busca del ramo
misterioso cuando se extravid en el bosque oscuro en el que encontrara a
Virgilio; su viaje a través de los mundos se prolongara hasta el Domingo de
Pascua, es decir, hasta el dia de la resurreccion.

Muerte y descenso a los Infiernos, por una parte, resurreccion y
ascension a los Cielos, por otra, son como dos fases inversas y
complementarias; la primera es la preparaciéon necesaria de la segunda;
ambas fases se percibirdn igualmente con facilidad en la descripcion de la
«Gran Obra» hermética y aparecen también claramente en todas las
doctrinas tradicionales. Asi, en el Islam, encontramos el episodio del «viaje
nocturno» de Muhammad, que incluye igualmente el descenso a las
regiones infernales (isrd), y después el ascenso a los diversos paraisos o



esferas celestiales (mirdj); algunas circunstancias de ese «viaje nocturno»
presentan unas similitudes particularmente sorprendentes con el poema de
Dante, hasta el punto de que algunos han querido ver en ¢l una de sus
principales fuentes de inspiracion. Miguel Asin Palacios ha mostrado las
multiples relaciones que existen, en el fondo y en la forma, entre La divina
comedia (sin hablar de algunos pasajes de la Vita Nuova y del Convivio),
por una parte, y el Kitab el-isra (Libro del viaje nocturno) y las Futihdt el-
Mekkiyah (Revelaciones de La Meca) de Mohyiddin ibn Arabi, por otra,
obras estas ultimas anteriores en unos ochenta afos a las de Dante. Asin
Palacios concluye que esas analogias son mas numerosas que todas las que
los comentadores han llegado a establecer entre la obra de Dante y todas las

literaturas de otros paises?.. He aqui algunos ejemplos: «En una adaptacion
de la leyenda musulmana, un lobo y un ledn cortan el camino al peregrino,
lo mismo que la pantera, el leon y la loba hacen retroceder a Dante [...].
Virgilio es enviado a Dante por el Cielo, y Gabriel, a Muhammad; los dos,
durante el viaje, satisfacen la curiosidad del peregrino. El Infierno se
anuncia en las dos leyendas por signos idénticos: tumulto violento y
confuso, rafaga de fuego [...]. La arquitectura del Infierno de Dante esta
calcada de la del Infierno musulman: los dos son como un embudo formado
por una serie de niveles, gradas o escalones circulares que van
descendiendo hasta el fondo de la tierra; cada uno de ellos encierra una
categoria de pecadores, cuya culpabilidad y cuya pena se agravan a medida
que habitan en un circulo mas hondo. Cada nivel se subdivide en otros
diferentes, destinados a diversas categorias de pecadores; por ultimo, uno y
otro Infierno estan igualmente situados bajo la ciudad de Jerusalén [...].
Dante se somete a una triple ablucion a fin de purificarse al salir del
Infierno y poder elevarse hacia el Paraiso. Una triple ablucion, idéntica a la
de Dante, purifica las almas en la leyenda musulmana: antes de penetrar en
el Cielo, se sumergen sucesivamente en las aguas de los tres rios que
fertilizan el jardin de Abraham [...]. La arquitectura de las esferas
celestiales a través de las cuales se realiza la ascension es idéntica en ambas
leyendas; en los nueve cielos estan dispuestas, segun sus méritos
respectivos, las almas bienaventuradas que, al final, se retinen todas en el
Empireo o ultima esfera [...]. Asi como Beatriz se aparta ante san Bernardo,
que guiara a Dante en las ultimas etapas, del mismo modo Gabriel
abandona a Muhammad cerca del trono de Dios, en donde sera atraido por
una guirnalda luminosa [...]. La apoteosis final de las dos ascensiones es la



misma: los dos viajeros, elevados hasta la presencia divina, describen a
Dios como un foco de intensa luz, rodeado de nueve circulos concéntricos
formados por las filas apretadas de innumerables espiritus angelicos que
emiten rayos luminosos; una de las filas circulares més proximas al centro
es la de los querubines; cada circulo rodea al inmediatamente inferior, y los
nueve giran sin cesar en torno al centro divino [...]. Los niveles infernales,
los cielos astrondmicos, los circulos de la rosa mistica, los coros angélicos
que rodean el foco de la luz divina, los tres circulos que simbolizan la
trinidad de personas, fueron tomados palabra por palabra por el poeta

florentino de Mohyiddin ibn Arabil3y.

Esas coincidencias, hasta en detalles sumamente precisos, no pueden
ser accidentales, y tenemos razones para admitir que, efectivamente, Dante
se inspir6d en gran medida en los escritos de Mohyiddin; ahora bien, ;como
los conoci6? Se considera a Brunetto Latini, que habia vivido en Espafia,
como un posible intermediario; pero esta hipotesis no parece satisfactoria.
Mohyiddin habia nacido en Murcia, de ahi su apodo El-Andalusi, pero no
paso en Espafia toda su vida, y murié en Damasco. Por otra parte, sus
discipulos estaban extendidos por todo el mundo isldmico, pero sobre todo
por Siria y Egipto, y es poco probable que sus obras fueran ya entonces de
dominio publico, teniendo en cuenta que incluso algunas de ellas no lo han
sido nunca. En efecto, Mohyiddin fue algo muy distinto al «poeta mistico»
que 1magina Asin Palacios; es importante sefialar que, en el esoterismo
islamico, se le llama Esh-Sheikh elakbar, es decir, el mas grande de los
maestros espirituales, el maestro por excelencia; y también que su doctrina
es de esencia puramente metafisica, y que varias de las principales 6rdenes
iniciaticas del Islam, entre las mas elevadas y las mas cerradas al mismo
tiempo, proceden directamente de ¢l. Ya hemos indicado que esas
organizaciones estuvieron en el siglo xi, es decir, en la época de
Mohyiddin, en relacion con las 6rdenes de caballeria y, para nosotros, es asi
como se explica la transmision constatada; si fuera de otra forma, y si Dante
hubiese conocido a Mohyiddin por vias «profanas», ;por qué no lo nombrd
nunca, igual que nombra a filésofos exotéricos del Islam, como Avicena y
Averroesi? Ademas, se reconoce que existieron influencias islamicas en
los origenes de los rosacruces, y a esto aluden los supuestos viajes de
Christian Rosenkreuz a Oriente; pero el origen real de la Rosacruz, ya lo
hemos dicho, esta precisamente en las 6rdenes de caballeria, y son ellas las



que en la Edad Media constituyeron el verdadero nexo intelectual entre
Oriente y Occidente.

Los criticos occidentales modernos, que consideran el «viaje
nocturno» de Muhammad como una leyenda mas o menos poética,
pretenden que ésta no es especificamente isldmica y arabe, sino que seria

originaria de Persia, porque en un libro mazdeo, el Arda Virdf NamehL, se
encuentra el relato de un viaje similar. Algunos piensan que hay que
remontarse todavia mas lejos, a la India, donde, en efecto, se encuentran,
tanto en el brahmanismo como en el budismo, multitud de descripciones
simbolicas de los diversos estados de existencia con forma de conjunto
jerarquicamente organizado de Cielos e Infiernos; y algunos llegan a

suponer que Dante pudo experimentar directamente la influencia indial®.
En quienes no ven en todo esto mas que «literatura», esta forma de
contemplar las cosas se puede comprender, aunque sea dificil admitir,
incluso desde el punto de vista simplemente historico, que Dante pudiera
conocer algo de la India de otra manera que no fuese por mediacion de los
arabes. Pero, para nosotros, esas similitudes no muestran otra cosa que la
unidad de la doctrina contenida en todas las tradiciones; no hay nada
sorprendente en que en todas partes se encuentre la expresion de las mismas
verdades, pero, precisamente para no sorprenderse de ello, hay que saber
primero que se trata de verdades, y no de ficciones mas o menos arbitrarias.
Alli donde no hay mas que semejanzas de orden general, no ha lugar a
concluir una comunicacion directa; esta conclusion no se justifica mas que
si las mismas ideas se expresan de forma idéntica, lo que sucede con
Mohyiddin y Dante. Es cierto que lo que encontramos en Dante esta
perfectamente de acuerdo con las teorias hindies de los mundos y los ciclos
coOsmicos, pero sin estar revestido, no obstante, de la forma que sélo es
especificamente hindu; y este acuerdo existe necesariamente en todos los
que tienen conciencia de las mismas verdades, cualquiera que sea la forma
en que han adquirido su conocimiento.



Capitulo 6

Los tres mundos

La distincidn de los tres mundos, que constituye el plan general de La
divina comedia, es comun a todas las doctrinas tradicionales, aunque adopta
formas diversas; en la propia India hay dos que no coinciden, pero que
tampoco estan en contradiccidon, puesto que corresponden simplemente a
puntos de vista diferentes. Segiin una de esas divisiones, los tres mundos
son los Infiernos, la Tierra y los Cielos; segiin otra, en la que no se
consideran los Infiernos, son la Tierra, la Atmosfera (o region intermedia) y
el Cielo. En la primera, la region intermedia se considera una simple
prolongacion del mundo terrenal; y es de esta forma como aparece en Dante



el Purgatorio, que puede ser identificado con esa misma region. Por otra
parte, teniendo en cuenta esa asimilacion, la segunda division es
rigurosamente equivalente a la distincion de la doctrina catolica entre
Iglesia militante, Iglesia sufriente e Iglesia triunfante; tampoco ahi se habla
del Infierno. Finalmente, se considera a menudo que Cielos e Infiernos
tienen subdivisiones variables, pero, en todos los casos, hay siempre una
division jerarquica de los grados de la existencia, que constituyen realmente
una multiplicidad indefinida y que se pueden clasificar de maneras
diferentes seglin las correspondencias analdgicas que se tomen como base
de la representacion simbolica.

Los Cielos son los estados superiores del ser; los Infiernos, como su
nombre indica, los inferiores; y, cuando decimos superiores e inferiores, esa
condicion se debe entender con relacion al estado humano o terrenal, que se
toma naturalmente como punto de comparacion, pues €se es forzosamente
el que nos debe servir de punto de partida. Al ser la iniciacion verdadera
una toma de posesion consciente de los estados superiores, es facil
comprender que se la describa simbolicamente como una ascension o «viaje
celestialy; pero cabria preguntarse por qué esa ascension debe ser precedida
de un descenso a los Infiernos. Hay razones diversas, que no podriamos
exponer integramente sin entrar en explicaciones demasiado largas que nos
alejarian del tema especifico de este estudio; diremos solamente que, por
una parte, ese descenso es como una recapitulacion de los estados que
preceden logicamente al estado humano, que han determinado sus
condiciones particulares y que deben participar también en la
«transformacion» que se va a realizar; por otra parte, permite la
manifestacion, segun ciertas modalidades, de las posibilidades de orden
inferior que el ser conserva todavia en estado no desarrollado, y que deben
ser agotadas por ¢l antes de acceder a la realizacion de sus estados
superiores. Hay que sefalar, también, que no se trata de que el ser vuelva a
estados por los que ya ha pasado; no puede explorar esos estados mas que
indirectamente, tomando conciencia de las huellas que han dejado en las
regiones mas oscuras del propio estado humano; y por eso se representa
simboélicamente a los Infiernos en el interior de la Tierra. Por el contrario,
los Cielos son realmente los estados superiores, y no solo su reflejo en el
estado humano, cuyas prolongaciones mas elevadas no constituyen mas que
la region intermedia o Purgatorio, la montafia en cuya cima sittia Dante el
Paraiso terrenal. El objetivo real de la iniciacion no es solamente la



restauracion del «estado edénico», que no es sino una etapa en el camino
que debe llevar mucho mas arriba, puesto que es mas alla de esa etapa
donde verdaderamente comienza el «viaje celestial»; ese objetivo es la
conquista activa de los estados «suprahumanosy», pues, como repite Dante,

segin el evangelio, «Regnum coelorum violenzia patetly, y ahi
encontramos una de las diferencias esenciales entre iniciados y misticos.
Por expresarlo de otra manera, diremos que el estado humano debe primero
ser llevado a la plenitud de su expansion mediante la realizacion integra de
sus posibilidades propias (y esta plenitud es lo que hay que entender aqui
por «estado edénico); pero, lejos de ser el final, eso sera solo la base sobre

la que se apoyara el ser para «salire alle stelle!ly, es decir, para elevarse a
los estados superiores, que las esferas planetarias y estelares representan en
el lenguaje de la astrologia, y las jerarquias angélicas, en el de la teologia.
Hay, pues, dos periodos que distinguir en la ascension, pero el primero, a
decir verdad, solo es una ascension con relacion a la humanidad ordinaria:
la altura de una montafa, cualquiera que sea, no es nada en comparacion
con la distancia que separa la Tierra de los Cielos; en realidad, es més bien
una extension, pues es la completa expansion del estado humano. El
despliegue de las posibilidades del ser total se efectua en primer lugar en el
sentido de la «amplitud», y luego en el de la «exaltaciony», por servirnos de
términos propios del esoterismo islamico; y afiadiremos ademés que la
distincion de esas dos etapas corresponde a la antigua division en «misterios
menores» y «misterios mayoresy.

Las tres etapas con las que se relacionan respectivamente las tres
partes de La divina comedia pueden explicarse también por la teoria hinda
de los tres gumnas, que son las cualidades, o mas bien las tendencias
fundamentales, que dan lugar a todo ser manifestado; segun predomine en
ellos una u otra de esas tendencias, los seres se reparten jerarquicamente en
el conjunto de los tres mundos, o sea, de todos los grados de la existencia
universal. Las tres gunas son: sattva, la conformidad con la esencia pura del
Ser, que es i1déntica a la luz del Conocimiento, simbolizada por la
luminosidad de las esferas celestes que representan los estados superiores;
rajas, el impulso que provoca la expansion del ser en un estado
determinado, como el estado humano, o, si se quiere, el despliegue de ese
ser en un cierto nivel de la existencia; y por ultimo, tamas, la oscuridad,
asimilada a la ignorancia, raiz tenebrosa del ser considerado en sus estados
inferiores. Asi pues, sattva, que es una tendencia ascendente, se refiere a los



estados superiores y luminosos, es decir, a los Cielos, y tamas, que es una
tendencia descendente, a los estados inferiores y tenebrosos, es decir, a los
Infiernos; rajas, que se podria representar por una extension en el sentido
horizontal, se refiere al mundo intermedio, que es aqui el «mundo del
hombre», puesto que es nuestro grado de existencia el que tomamos como
término de comparacion, estado que comprenderia la Tierra con el
Purgatorio, es decir, el conjunto del mundo corporal y el fisico. Vemos que
esto corresponde exactamente a la primera de las dos posibles divisiones de
tres mundos que hemos mencionado anteriormente; el paso de uno a otro de
esos tres mundos puede ser descrito como el resultado de un cambio en la
direccion general del ser, un cambio del guna que, al predominar en ¢€l,
determina esa direccion. Existe precisamente un texto védico en el que los
tres gunas son presentados de este modo, convirtiéndose uno en otro segin
un orden ascendente: «Todo era tamas: El (el supremo Brahma) ordend un
cambio, y tamas tomé el tinte (es decir, la naturaleza) de rajas (intermedio
entre la oscuridad y la luminosidad); y rajas, habiendo recibido de nuevo
una orden, adopto la naturaleza de sattva». Este texto ofrece algo semejante
a un esquema de la organizacion de los tres mundos a partir del caos
primordial de las posibilidades, segin el orden de generacion y
encadenamiento de los ciclos de la existencia universal. Por otra parte, para
realizar todas sus posibilidades, cada ser debe pasar, en lo que en particular
le concierne, por los estados que corresponden respectivamente a esos
ciclos, y por eso la iniciacidén, que tiene por objeto la realizacion total del
ser, se efectia necesariamente segun las mismas fases: el proceso iniciatico
reproduce con todo rigor el proceso cosmogonico, segun la analogia

constitutiva de macrocosmos y microcosmost3.,



Capitulo 7

Los numeros simbolicos

Antes de pasar a las consideraciones que se refieren a la teoria de los
ciclos cosmicos, debemos formular algunas precisiones sobre el papel que
desempena el simbolismo de los nimeros en la obra de Dante; hemos
encontrado indicaciones muy interesantes sobre este tema en un trabajo del
profesor Rodolfo BeninitH, que sin embargo no parece haber sacado todas
las conclusiones que habrian podido deducirse. Es cierto que ese trabajo es
una investigacion del plano primitivo del [Inferno, emprendida con
intenciones de orden fundamentalmente literario; pero las constataciones a



que conduce su investigacion tienen en realidad un alcance mucho mas
considerable.

Segiin Benini, habria para Dante tres parejas de numeros con un valor
simbolico excepcional: son 3y 9, 7y 22, 515 y 666. En cuanto a los dos
primeros nimeros, no hay ninguna dificultad: todo el mundo sabe que la
division general del poema es ternaria, y acabamos de explicar las razones
profundas de que asi sea. Ya hemos recordado que 9 es el numero de
Beatriz, como se ve en la Vita Nuova. El nimero 9 esta, por otra parte,
directamente relacionado con el anterior, puesto que es su cuadrado, y se lo
podria considerar un triple ternario; es el numero de las jerarquias
angeélicas, por tanto, de los Cielos, y también de los circulos infernales, pues
existe una cierta relacion de simetria inversa entre Cielos e Infiernos. En
cuanto al namero 7, que se encuentra en particular en las divisiones del
Purgatorio, todas las tradiciones coinciden en considerarlo igualmente un
numero sagrado, y no creemos util enumerar aqui todas las aplicaciones a
que puede dar lugar; recordaremos solamente, como una de las principales,
la serie de los siete planetas, que sirve de base a una multitud de
correspondencias analogicas (hemos visto un ejemplo a propodsito de las
siete artes liberales). El nimero 22 esta ligado al 7 por la relacion 22/7, que
es la expresion aproximada de la relacién entre la circunferencia y el
diametro, de manera que el conjunto de los dos numeros representa el
circulo, que para Dante, como para los pitagéricos, es la figura mas perfecta
(todas las divisiones de cada uno de los tres mundos tienen forma circular);
ademas, 22 reune los simbolos de dos de los «movimientos elementalesy» de
la fisica aristotélica: el movimiento local, representado por 2, y el de la
alteracion, representado por 20, como el propio Dante explica en el
Conviviol?.. Esas son las interpretaciones que da Benini de este ltimo
numero; aun reconociendo que son perfectamente justas, debemos anadir
sin embargo que ese numero no nos parece tan fundamental como a €l, y
que, sobre todo, nos parece derivado de otro que el mismo autor no
menciona sino a titulo secundario, cuando en realidad tiene una importancia
mayor: se trata del nimero 11, del cual 22 es s6lo un multiplo.

Debemos insistir en este punto; en primer lugar, esta laguna nos ha
sorprendido tanto més en Benini cuanto que su trabajo se apoya en la
observacion siguiente: en el Inferno, la mayor parte de las escenas
completas o episodios en que se subdividen los diversos cantos comprende
exactamente once o veintidos estrofas (algunos solamente diez); hay



también un cierto numero de preludios y finales de siete estrofas; y, si esas
proporciones no siempre se han conservado intactas, es porque el plan
primitivo del Inferno fue modificado ulteriormente. En estas condiciones,
(por qué el 11 no seria tan importante al menos como el 22? Estos dos
numeros se encuentran, ademads, asociados en las dimensiones asignadas a
los «bolgie» extremos, cuyas circunferencias respectivas son de 11 y 22
millas; pero 22 no es el unico multiplo de 11 que interviene en el poema.
Esta también 33, que es el numero de cantos en que se divide cada una de
las tres partes; solo el Inferno tiene 34, pero el primero es mas bien una
introduccion general, que completa el nimero total de 100 para el conjunto
de la obra. Por otra parte, cuando se conoce lo que el ritmo significaba para
Dante, hay que pensar que si eligiéo el verso de once silabas no fue de
manera arbitraria, como tampoco lo fue la eleccion de la estrofa de tres
versos, que nos recuerda el ternario; cada estrofa tiene 33 silabas, y
analogamente los conjuntos de 11 y 22 estrofas a que acabamos de aludir
contienen respectivamente 33 y 66 versos; y los diversos multiplos de 11
que encontramos aqui tienen todos un valor simbolico particular. Asi pues,
es insuficiente limitarse, como hace Benini, a introducir 10 y 11 entre 7 y
22 para formar «un tetracordio que tiene una vaga semejanza con el
tetracordio griego», y cuya explicacion nos parece mas bien confusa.

Lo cierto es que el nimero 11 desempefiaba un papel considerable en
el simbolismo de algunas organizaciones inicidticas; y, en cuanto a sus
multiplos, recordaremos simplemente que 22 es el numero de letras del
alfabeto hebreo, y que su importancia en la Cabala es conocida; 33 es el
numero de afios de la vida terrena de Cristo, y volvemos a encontrar ese
nimero como edad simbolica del rosacruz masonico y también en el
nimero de grados de la masoneria escocesa; en arabe, 66 es el valor
numérico total del nombre Allah, y 99 es el nimero de los principales
atributos divinos segun la tradicion islamica; sin duda se podrian sefalar
todavia otras muchas concordancias. Aparte de los significados diversos
que se pueden relacionar con el nimero 11 y sus multiplos, el empleo que
de ¢l hace Dante constituia un verdadero «signo de reconocimiento», en el
sentido mas estricto de la expresion; y es ahi donde reside, para nosotros, la
razon de las modificaciones que debio sufrir el Inferno después de su
primera redaccion. Entre los motivos que pudieron llevar a efectuar esas
modificaciones, Benini considera ciertos cambios en el plan cronologico y
arquitectonico de la obra, que son posibles, sin duda, pero que no nos



parecen claramente demostrados; sin embargo, menciona también «los
hechos nuevos de los que el poeta queria dar cuenta en el sistema de las
profecias», y es aqui donde creemos que se acerca a la verdad, sobre todo
cuando anade: «Por ejemplo, la muerte del papa Clemente V, ocurrida en
1314, cuando el Inferno, en su primera redaccion, ya debia de estar
terminado». En efecto, la verdadera razén, en nuestra opinioén, son los
acontecimientos que tuvieron lugar de 1300 a 1314, es decir, la destruccidon

de la Orden del Temple y sus diversas consecuenciasi®l; Dante, por otra
parte, no se puede abstener de sefalar esos acontecimientos, cuando,
haciendo predecir a Hugo Capeto los crimenes de Felipe el Hermoso,
después de haber hablado del ultraje que éste hizo sufrir «a Cristo en su
vicarioy, prosigue en estos términos:

Veggio il nuovo Pilato si crudele,
Che cio nol sazia, ma, senza decreto,

Porta nel Tempio le cupide velel?!.

Y, aun mas sorprendente, la estrofa siguiente contiene, en los términos
adecuados, el Nekam Adonai de los Kadosch Templarios:

O Signor mio, quando saro io lieto
A veder la vendetta, che, nascosa,

Fa dolce lira tua nel tuo segretoo/?

Estos son, ciertamente, los «hechos nuevos» de los que Dante tuvo que
dar cuenta, y por otros motivos que los que se puede pensar cuando se
ignora la naturaleza de las organizaciones a que pertenecia. Esas
organizaciones, que procedian de la Orden del Temple y que debieron
recoger una parte de su herencia, tuvieron que ocultarse entonces mucho
mas cuidadosamente que antes, sobre todo después de la muerte de su jefe
exterior, el emperador Enrique VII de Luxemburgo, cuyo lugar en lo mas
alto de los Cielos le habia sido mostrado a Dante por Beatriz, de forma
anticipada”. A vpartir de entonces, convenia ocultar el signo de
«reconocimiento» al cual hemos aludido: las divisiones del poema en que



mas claramente aparecia el nimero 11 debian ser no suprimidas, pero si
disimuladas, de forma que solo pudieran ser advertidas por quienes
conocieran su razén de ser y su significado; y, si se piensa que han
transcurrido seis siglos hasta que su existencia ha sido publicamente
senalada, hay que admitir que las precauciones tomadas fueron adecuadas y

no han carecido de eficacial®l,

Al mismo tiempo que incluia esos cambios en la primera parte de su
poema, Dante aprovechaba para introducir nuevas referencias a otros
nimeros simbdlicos; y he aqui lo que dice Benini al respecto: «Dante pensd
entonces regular los intervalos entre las profecias y otros elementos
destacados del poema, de manera que éstos se respondiesen unos a otros
después de un numero determinado de versos, elegidos naturalmente entre
los numeros simbolicos. En suma, un sistema de consonancias y periodos
ritmicos fue sustituido por otro, mucho mas complicado y secreto, como
conviene al lenguaje de la revelacion utilizado por quienes ven el futuro. Y
aqui aparecen los famosos 515 y 666, tan frecuentes en la trilogia: 666
versos separan la profecia de Ciacco de la de Virgilio, 515 la profecia de
Farinata de la de Ciacco; 666 se intercalan igualmente entre la profecia de
Brunetto Latini y la de Farinata, y también 515 entre la profecia de
Nicolas IIl y la de Brunetto». Estos nimeros 515 y 666, que vemos
alternarse de forma regular, se oponen uno a otro en el simbolismo de
Dante: en efecto, se sabe que 666 es en el Apocalipsis el «nimero de la
bestia», y se han hecho innumerables célculos, con frecuencia fantasiosos,
para encontrar el nombre del Anticristo, cuyo valor numérico debe
representar, «pues ese numero es un nimero de hombrel?; por una parte,
515 se enuncia expresamente, con un significado directamente contrario a
éste, en la prediccion de Beatriz: «Un cinquecento diece e cinque, messo di

Diol%). Se ha pensado que este 515 era lo mismo que el misterioso Veltro,
enemigo de la loba que se encuentra asi identificada con la bestia
apocalipticaHl; e incluso se ha supuesto que ambos simbolos designaban a
Enrique de Luxemburgol2!. No tenemos intencion de analizar aqui el
significado del Veltrot3/, pero no creemos que haya que ver en él una
alusion a un personaje determinado; para nosotros, se trata solamente de
uno de los aspectos de la concepcion general que Dante se hace del

ImperioH#. Benini, observando que el nimero 515 se transcribe en letras
latinas por DXV, interpreta esas letras como las iniciales de Dante, Veltro di



Cristo; pero esta interpretacion es singularmente forzada, y nada autoriza a
suponer, por lo demas, que Dante haya querido identificarse con ese
«nuncio de Dios». En realidad, basta cambiar el orden de las letras
numéricas para obtener DVX, es decir, la palabra Dux, que se comprende

sin mas explicacion!; y afiadiremos que la suma de las cifras del namero

515 da también 11H8): ese Dux bien puede ser Enrique de Luxemburgo, si
se quiere, pero es también, con el mismo derecho, cualquier otro jefe que
pueda ser elegido por las mismas organizaciones para realizar el objetivo
que éstas se habian asignado en el orden social y que la masoneria escocesa

designa todavia como el «reinado del Sacro Imperio- 2.



Capitulo 8

Los ciclos cosmicos

Después de estas observaciones, que creemos apropiadas para fijar
algunos puntos historicos importantes, llegamos a lo que Benini llama la
«cronologia» del poema de Dante. Ya hemos recordado que éste realiza su
viaje a través de los mundos durante la Semana Santa, es decir, en el
momento del afio litargico que corresponde al equinoccio de primavera; y
hemos visto también que es en esa época, segun Aroux, cuando los cataros
efectuaban sus iniciaciones. Por otra parte, en los capitulos masonicos de la
Rosacruz, la conmemoracion de la Cena se celebra el Jueves Santo, y la
vuelta a los trabajos tiene lugar simbolicamente el viernes a las tres de la



tarde, es decir, el dia y la hora en que muri6 Cristo. Finalmente, el
comienzo de la Semana Santa del afio 1300 coincide con la luna llena; y se
podria senalar, para completar las concordancias sefialadas por Aroux, que
es asimismo con luna llena cuando los noaquitas celebran sus asambleas.

El afio 1300 sefiala para Dante la mitad de su vida (tenia entonces 35
afos), y es también para ¢l la mitad de los tiempos; citaremos aqui lo que
dice Benini: «Absorto en un pensamiento extraordinariamente egocéntrico,
Dante situd su vision en la mitad de la vida del mundo —el movimiento de
los cielos habia durado 65 siglos antes de €l, y debia durar otros 65 después
— vy, mediante un habil juego, hizo que se encontraran ahi exactamente,
como en tres aflos astronomicos, los aniversarios de los mayores
acontecimientos de la historia, afiadiéndoles el aniversario del mayor
acontecimiento de su vida personal». Lo que sobre todo debe llamar nuestra
atencion es la evaluacion de la duracion total del mundo o —como nosotros
diriamos, mas bien— del ciclo actual: dos veces 65 siglos, es decir, 130
siglos o 13 000 afios, respecto de los cuales los 13 siglos transcurridos
desde el principio de la era cristiana constituyen exactamente una décima
parte. El nimero 65 es notable en si mismo: la suma de sus cifras también
da 11, nimero que se encuentra ahi descompuesto en 6 y 5, que son los
numeros simbolicos respectivos del macrocosmos y el microcosmos, y a los
que Dante hace surgir de la unidad principial cuando dice: «Cosi come raia

dell ’un, se si conosce, il cinque e il seillly. Por wltimo, al escribir 65 con
numeros romanos, como hemos hecho antes con el 515, obtenemos LXV, o,
con la misma inversion que haciamos anteriormente, LVX, es decir, la
palabra Lux, lo que puede tener una relacion con la era masénica de la
Verdadera Luz!?.

Pero he aqui lo mas interesante: la duracién de 13 000 afios no es otra
cosa que la mitad del periodo de precesion de los equinoccios, evaluada con
un error que es solamente de 40 afios por exceso, inferior por lo tanto a
medio siglo, y que representa por consiguiente una aproximacion
perfectamente aceptable, sobre todo cuando esa duracion se expresa en
siglos. En efecto, el periodo total es en realidad de 25 920 afios, de modo
que la mitad son 12 960; este semiperiodo es el «gran ano» de persas y
griegos, evaluado también a veces en 12 000 afos, lo cual es mucho menos
exacto que los 13 000 de Dante. Los antiguos consideraban que este «gran
afnoy era el tiempo que transcurre entre dos renovaciones del mundo, lo que
sin duda se debe interpretar, en la historia de la humanidad terrestre, como



el intervalo que separa los grandes cataclismos en los que desaparecen
continentes enteros (el ultimo de los cuales fue la destruccion de la
Atlantida). A decir verdad, no es ése sino un ciclo secundario, que podria
ser considerado una fraccion de otro ciclo mas amplio; pero, en virtud de
una cierta ley de correspondencia, cada ciclo secundario reproduce, a escala
reducida, fases comparables a los grandes ciclos en los que se integra. Lo
que se puede decir de las leyes ciclicas en general encontrara, pues, su
aplicacion en diferentes niveles: ciclos histéricos, ciclos geologicos, ciclos
propiamente cdsmicos, con divisiones y subdivisiones que multiplican esas
posibilidades de aplicacion. Por otra parte, cuando se superan los limites del
mundo terrestre, ya no se puede medir la duracion de un ciclo por un
numero de afios entendido literalmente; los nimeros adquieren entonces un
valor puramente simbolico y expresan proporciones, mas que duraciones
reales. No es menos cierto que, en la cosmologia hind, todos los nimeros
ciclicos estan esencialmente basados en el periodo de precesion de los

equinoccios, con el que tienen relaciones claramente determinadast!; éste
es, pues, el fendmeno fundamental en la aplicacion astrondmica de las leyes
ciclicas, y, en consecuencia, el punto de partida natural de todas las
transposiciones analogicas a las que esas mismas leyes pueden dar lugar.
No podemos pensar en desarrollar aqui esas teorias; pero es notable que
Dante haya tomado la misma base para su cronologia simbdlica, y podemos
constatar sobre este mismo punto su perfecto acuerdo con las doctrinas
tradicionales de Orientel!.

Pero se puede preguntar por qué Dante situa su vision exactamente en
la mitad del «gran afio», y si verdaderamente hay que hablar a este respecto
de «egocentrismo» o hay razones de otro orden. En primer lugar, debemos
sefalar que, si se toma cualquier punto de partida en el tiempo y se cuenta a
partir de ese origen la duracion del periodo ciclico, se llegara a un punto
que estara en perfecta correspondencia con el punto de partida, pues es la
correspondencia entre los elementos de los ciclos sucesivos lo que asegura
su continuidad. Se puede por tanto escoger el origen de tal forma que se
sitiie idealmente en medio del periodo; se tienen asi dos duraciones iguales,
una anterior, otra posterior, y en su conjunto se realiza toda la revolucion de
los cielos, puesto que todas las cosas se encuentran al final en una posicion,
no idéntica (pretenderlo asi seria caer en el error del «eterno retorno» de
Nietzsche), pero si analdégicamente correspondiente a la que tenian en el
comienzo. Esto se puede representar geométricamente de la manera



siguiente: si el ciclo es el semiperiodo de la precesion de los equinoccios y
se representa el periodo entero mediante una circunferencia, bastard con
trazar un diametro horizontal para dividir la circunferencia en dos mitades,
cada una de las cuales representara un semiperiodo, correspondiendo el
comienzo y el final de éste a los dos extremos del diametro; si se considera
solamente la semicircunferencia superior y se traza el radio vertical, éste
llegard al punto medio, correspondiente a la «mitad de los tiempos». La
figura asi obtenida es el signo ©, es decir, el simbolo alquimico del reino
mineral®). Coronado por una cruz, es el «globo del mundow, jeroglifico de
la Tierra y emblema del poder imperial!®l. Este wltimo uso permite pensar
que este signo debia de tener para Dante un valor particular; la adicion de la
cruz estd implicita en el hecho de que el punto central en que se situaba
correspondia geograficamente a Jerusalén, que representaba para ¢l lo que
podemos denominar el «polo espiritualZy. Por otra parte, en las antipodas
de Jerusalén, es decir, en el otro polo, se eleva el monte del Purgatorio, por
encima del cual brillan las cuatro estrellas que forman la constelacion de la

«Cruz del Surl®y; ahi esta la entrada a los Cielos, como debajo de Jerusalén
esta la entrada a los Infiernos; en esta oposicion encontramos representada
la antitesis del «Cristo doloroso» y el «Cristo glorioso».

A primera vista podra parecer sorprendente que establezcamos una
correlacion de este tipo entre un simbolismo cronoldgico y otro geografico;
y, sin embargo, es ahi donde queremos llegar para dar a la observacion
anterior su verdadero significado, pues la sucesion temporal, en todo esto,
no es sino un modo de expresion simbdlico. Cualquier ciclo puede ser
dividido en dos fases, que son, cronologicamente, sus dos mitades
sucesivas, y es desde esta perspectiva como las hemos considerado
inicialmente; ahora bien, en realidad esas dos fases representan,
respectivamente, la accion de dos tendencias opuestas y a la vez
complementarias; evidentemente, esta accion puede ser tanto simultanea
como sucesiva. Situarse en medio del ciclo es, pues, situarse en el punto en
que esas dos tendencias se equilibran: es ése, como dicen los iniciados
musulmanes, «el lugar divino en el que se concilian los contrastes y las
antinomiasy»; es el centro de la «rueda de las cosasy», segiin la expresion
hindq, o el «medio invariable» de la tradicion extremo-oriental, el punto fijo
en torno al cual se efectia la rotacidon de las esferas, la mutacion perpetua
del mundo manifestado. El viaje de Dante se realiza segun el «eje
espiritual» del mundo; s6lo desde ahi, en efecto, es posible considerar todas



las cosas de modo permanente, porque se estd sustraido al cambio, y se
puede tener, por consiguiente, una vision sintética y total.

Desde el punto de vista propiamente iniciatico, lo que acabamos de
senalar responde ademas a una verdad profunda; el ser debe ante todo
identificar el centro de su propia individualidad (representado por el
corazon en el simbolismo tradicional) con el centro césmico del estado de
existencia al que dicha individualidad pertenece, y debera tomar ese centro
como base para elevarse a estados superiores. En ese centro reside el
equilibrio perfecto, imagen de la inmutabilidad principial en el mundo
manifestado; es ahi donde se proyecta el eje que religa entre si todos los
estados, el «rayo divino» que, en su sentido ascendente, conduce
directamente a los estados superiores que se trata de alcanzar. Todo punto
posee virtualmente esas posibilidades y es, por decirlo asi, centro en
potencia; pero es necesario que llegue a serlo de forma efectiva, por una
identificacion real, para hacer posible el desarrollo completo del ser. He
aqui por qué Dante, para poder elevarse a los Cielos, debia situarse en
primer lugar en un punto que fuera realmente el centro del mundo terrenal;
y dicho punto es el centro segin el tiempo y segun el espacio, es decir, con
relacion a las dos condiciones que caracterizan esencialmente la existencia
en este mundo.

Si ahora tomamos de nuevo la representacion geométrica de la que nos
hemos servido anteriormente, veremos que el radio vertical, que va de la
superficie de la tierra a su centro, corresponde a la primera parte del viaje
de Dante, es decir, a la travesia de los Infiernos. El centro de la tierra es el
punto mas bajo, pues hacia ¢l tiende desde todas partes la fuerza de la
gravedad; en cuanto es superado, comienza el ascenso, y ¢éste se efectuara
en la direccion opuesta, para llegar a las antipodas del punto de partida.
Para representar esta segunda fase, es necesario prolongar el radio mas alla
del centro, de forma que se complete el diametro vertical; se tiene entonces
la figura del circulo dividido por una cruz, es decir, el signo &, que es el
simbolo hermético del reino vegetal. Ahora bien, si se considera de forma
general la naturaleza de los elementos simbolicos que desempefian un papel
preponderante en las dos primeras partes del poema, se puede constatar, en
efecto, que se refieren respectivamente a los dos reinos, mineral y vegetal;
no insistiremos en la relacion evidente que une al primero con las regiones
interiores de la tierra, y nos limitaremos a recordar los «arboles misticos»
del Purgatorio y el Paraiso terrenal. Cabria esperar que viniese a



continuacion la correspondencia entre la tercera parte y el reino animal;
pero no sucede asi, pues los limites del mundo terrenal son superados, de
manera que ya no es posible seguir aplicando el mismo simbolismo. Es al
final de la segunda parte, es decir, todavia en el Paraiso terrenal, donde
encontramos una mayor abundancia de simbolos animales; es necesario
haber recorrido los tres reinos, que representan las diversas modalidades de
la existencia en nuestro mundo, antes de pasar a otros estados, cuyas
condiciones son completamente distintasHY.

Tenemos que considerar todavia los dos puntos opuestos, situados en
los extremos del eje que atraviesa la tierra, y que son, como ya hemos
dicho, Jerusalén y el Paraiso terrenal. Estas son, de alguna manera, las
proyecciones verticales de los dos puntos que marcan el comienzo y el final
del ciclo cronolédgico, y que, como tales, habiamos hecho corresponder con
los extremos del diametro horizontal en la representacion precedente. Si
esos extremos representan su oposicion segun el tiempo, y los del didmetro
vertical, su oposicion segun el espacio, se tiene asi una expresion del papel
complementario de los dos principios cuya accion, en nuestro mundo, se
traduce por la existencia de las dos condiciones del tiempo y el espacio. La
proyeccion vertical podria ser considerada una proyeccion en lo
«intemporal», por decirlo asi, puesto que se efectia segin el eje en que
todas las cosas son consideradas de modo permanente y ya no transitorio; el
paso del didmetro horizontal al didmetro vertical representa, pues, la
transmutacion de la sucesion en simultaneidad.

Pero, se dira, ;qué relacion existe entre los dos puntos que estamos
considerando y los extremos del ciclo cronologico? Para uno de ellos, el
Paraiso terrenal, esa relacion es evidente, pues el Paraiso se sitiia en el
comienzo del ciclo; para el otro hay que sefalar que la Jerusalén terrenal es
entendida como prefiguracion de la Jerusalén celestial que se describe en el
Apocalipsis; simbolicamente, por otra parte, es también en Jerusalén donde
se sithia el lugar de la resurreccion y el juicio con los que termina el ciclo.
La situacion de los dos puntos, cada uno en las antipodas del otro, adquiere
entonces un significado nuevo si se observa que la Jerusalén celestial no es
otra cosa que la reconstruccion del Paraiso terrenal, segin una analogia que
se aplica en sentido inversolH. Al principio de los tiempos, es decir, del
ciclo actual, el Paraiso terrenal se hizo inaccesible a consecuencia de la
caida del hombre; la nueva Jerusalén debe «descender del Cielo a la Tierra»
al final del ciclo para marcar el restablecimiento de todas las cosas en su



orden primordial, y se puede decir que desempefiara para el ciclo futuro el
mismo papel que el Paraiso terrenal para el nuestro. En efecto, el final de un
ciclo es analogo a su comienzo, y el final de uno coincide con el comienzo
del siguiente; lo que no era sino virtual al principio del ciclo se encuentra
realizado efectivamente en su final, y engendra entonces de forma
inmediata las virtualidades que se desarrollardn a su vez en el curso del
ciclo futuro; pero €sa es una cuestion sobre la que no podemos insistir mas

sin salirnos de nuestro tema2l. Afiadiremos solamente, para sefialar otro
aspecto mas del mismo simbolismo, que el centro del ser, al que hemos
aludido anteriormente, es designado en la tradicion hindii como «ciudad de
Brahmay (en sanscrito Brahmapura), y que varios textos hablan de ¢l en
términos casi idénticos a los que encontramos en la descripcion apocaliptica
de la Jerusalén celestiall2). Finalmente, y por volver a lo que concierne més
directamente al viaje de Dante, hay que sefalar que si el punto inicial del
ciclo se convierte en el término de la travesia del mundo terrenal, hay ahi
una alusion formal al «retorno a los origenes», que ocupa un lugar
importante en todas las doctrinas tradicionales y sobre el que, en una
coincidencia muy notable, insisten mas particularmente el esoterismo
islamico y el taoismo; por lo demas, continuamos estando ante la
restauracion del «estado edénicoy, del que ya hemos hablado, que debe ser
considerado condicidn previa para la conquista de los estados superiores del
ser.

El punto equidistante de los dos extremos de que acabamos de hablar,
es decir, el centro de la tierra, es, como hemos dicho, el punto mas bajo, y
corresponde también a la mitad del ciclo cdsmico, cuando éste es
considerado cronoldgicamente, desde la perspectiva de la sucesion. En
efecto, el ciclo se puede entonces dividir en dos etapas, una descendente,
que va en el sentido de una diferenciacion cada vez mas acentuada, y la otra
ascendente, como retorno hacia el estado principial. Esas dos fases, que la
doctrina hindi compara con las de la respiracion, se encuentran igualmente
en las teorias herméticas, donde se denominaban «coagulacion» y
«solucidony: en virtud de las leyes de la analogia, la «Gran Obra» reproduce
de forma resumida todo el ciclo cosmico. Se puede ver ahi el predominio
respectivo de las dos tendencias opuestas, tamas y sattva, que hemos
definido anteriormente: la primera se manifiesta en todas las fuerzas de
contraccion y condensacion; la segunda, en todas las fuerzas de expansion y
dilatacion. Es posible establecer también una correspondencia con las



propiedades opuestas del calor y el frio; el primero dilata los cuerpos y el
segundo los contrae; por eso el ultimo circulo del Infierno esta helado.
Lucifer simboliza la «atraccion inversa de la naturaleza», es decir, la
tendencia a la individualizacidon, con todas las limitaciones que le son
inherentes; su estancia es, por tanto, «il punto al qual si traggon d’ogni parte
i pesiitly, o, en otras palabras, el centro de esas fuerzas de atraccion y
compresion que, en el mundo terrenal, estan representadas por la gravedad;
y ésta, que atrae a los cuerpos hacia abajo (que es en todas partes el centro
de la tierra), es ciertamente una manifestacion de tamas. Podemos observar
que esto contradice la hipotesis geologica del «fuego centraly, pues el punto
mas bajo debe ser precisamente aquél en que la densidad y la solidez
alcancen su grado maximo; no es menos contrario, tampoco, a la hipotesis
considerada por determinados astronomos de un «fin del mundo» por
congelacion, puesto que dicho final no puede ser mas que un retorno a la
indiferenciacion. La hipotesis de la congelacion estd en contradiccion con
todas las concepciones tradicionales: no so6lo son Heréclito y los estoicos
quienes han mantenido que la destruccion del mundo debia realizarse por el
fuego; la misma afirmacion se encuentra casi en todas partes, desde los
Purdnas de la India hasta el Apocalipsis; debemos constatar, ademas, la
concordancia de estas tradiciones con la doctrina hermética, para la que el
fuego (que es elemento en que predomina sattva) es el agente de la
«renovacion de la naturaleza» o «reintegracion finaly.

El centro de la tierra representa, pues, el punto extremo de la
manifestacion en el estado de existencia considerado; es un verdadero punto
de detencion, a partir del cual se produce un cambio de direccidén, que
sefiala el paso a la preponderancia de la tendencia opuesta. Por eso, desde el
momento en que se ha alcanzado el fondo de los Infiernos, comienza la
ascension o retorno hacia el principio, que sucede inmediatamente al
descenso; y el paso de un hemisferio al otro se hace rodeando el cuerpo de
Lucifer, de una forma que hace pensar que la idea de ese punto central no
deja de tener ciertas relaciones con los misterios masonicos de la «Camara
del Medio», vinculada igualmente con la muerte y la resurreccion. En todas
partes y siempre encontramos la expresion simbdlica de las dos fases
complementarias que, en la iniciacion o en la «Gran Obra» hermética (que
no son en el fondo sino una sola cosa), reflejan esas mismas leyes ciclicas,
universalmente aplicables, sobre las que, para nosotros, descansa toda la
construccion del poema de Dante.



Capitulo 9

Errores de las interpretaciones sistematicas

Tal vez algunos piensen que este estudio plantea mas preguntas de las
que resuelve, y, a decir verdad, no podriamos protestar contra semejante
critica, si es que tal cosa se pudiera interpretar como una critica; pero €so
solo lo podrian plantear quienes ignoran las diferencias entre el
conocimiento iniciatico y cualquier saber profano. Por eso hemos tenido
buen cuidado en advertir desde el principio de que no pretendiamos dar una
exposicion completa, pues la misma naturaleza del tema nos impedia
semejante pretension; por otra parte, todos los elementos de este ambito se
relacionan tan estrechamente entre si que sin duda se precisarian varios



volimenes para desarrollar como es debido las multiples cuestiones a que
hemos hecho alusion en el curso de nuestro estudio, sin hablar de aquellas
otras que no hemos tenido ocasion de considerar, pero que un analisis
detallado introduciria de manera inevitable.

Por ultimo, diremos solamente, para que nadie se engafie en cuanto a
nuestras intenciones, que los puntos de vista que hemos indicado no son en
absoluto excluyentes, y que sin duda hay muchos otros que podriamos
adoptar y desde los que se sacarian conclusiones no menos importantes,
completandose todas esas perspectivas con una perfecta concordancia en la
unidad de la sintesis global. Corresponde a la esencia misma del
simbolismo iniciatico no poder ser reducido a formulas estrechamente
sistematicas, como las que complacen a la filosofia profana; la funcion de
los simbolos consiste en ser soporte de concepciones cuyas posibilidades de
extension son verdaderamente ilimitadas, y toda expresion no es mas que
un simbolo; es necesario, pues, reservar la parte de lo inexpresable, que en
el orden de la metafisica pura es lo mas importante.

En estas condiciones se comprenderd sin esfuerzo que nuestras
pretensiones se limiten a proporcionar un punto de partida para la reflexion
a quienes, interesandose verdaderamente en estos estudios, son capaces de
comprender su alcance real, y a indicarles la via para ciertas investigaciones
de las que creemos que se podria obtener particular beneficio. Si este
trabajo tuviera, por tanto, el efecto de suscitar otros en el mismo sentido,
ese resultado estaria lejos de ser desdenable, mas alin cuanto que lo que nos
importa no es una erudicidbn mas o menos vana, sino la comprension
verdadera, y sin duda solo por tales medios se podré algun dia hacer patente
a nuestros contemporaneos la estrechez e insuficiencia de sus concepciones
habituales. El objetivo que de este modo nos proponemos es tal vez muy
lejano, pero no podemos dejar de pensar en ¢l y de tender hacia ¢él; por eso
hemos querido contribuir a aportar alguna luz, por débil que sea, sobre un
aspecto muy poco conocido de la obra de Dante.



RENE GUENON, fundador de la escuela tradicionalista, nacié en Blois en
1886. Dedic6 sus primeros afios al estudio de la Filosofia y las
Matematicas. En Paris, entrd en contacto con varios grupos espiritualistas, y
en 1912 se inicid en el sufismo y se convirtio al islamismo, adquiriendo la
nacionalidad egipcia en 1948. Publicé Oriente y Occidente en 1924,y La
crisis del mundo moderno en 1927, dos de sus obras mas importantes. Las
areas de estudio de Guénon abarcan desde la metafisica y el simbolismo
hasta la critica del mundo moderno y las ciencias tradicionales. Una
constante en su obra es la recuperacion de las doctrinas tradicionales,
ignoradas o perdidas debido al auge de la filosofia moderna. En esta
corriente se inscriben El reino de la cantidad y los signos de los tiempos y
La gran triada.



Notas



1 Inferno, 1X, 61-63. [A lo largo de toda la obra, el autor da los versos de
La divina comedia en italiano sin traduccion francesa. Aqui afnadiremos en
cada ocasién, entre corchetes, la version espafiola de Angel Crespo: «jOh
los que de la mente os sentis sanos / mirad bien la doctrina que velada / se
encuentra de mi verso en los arcanos!»]. (V. de los t.). <<



(21 Convivio, 11, cap. 1. <<



31'véase Arturo Reghini, «L’Allegoria esoterica di Dante», en Nuevo Patto,
septiembre-noviembre de 1921, pags. 541-548. <<



(4] Debemos aclarar que preferiiamos otra palabra que no fuera
«paganismoy, impuesta por un largo uso, pero que fue, en su origen, un
término despectivo aplicado a la religion greco-romana cuando ésta, en el
ultimo grado de su decadencia, se encontr6é reducida al estado de simple

«supersticion» popular. <<



5] Aludimos en especial al célebre ejemplo de El-Hallaj, ejecutado en
Bagdad el afio 309 de la hégira (921 de la era cristiana), y cuya memoria es
venerada por aquellos mismos que consideran que fue justamente
condenado por sus divulgaciones imprudentes. <<



1 Paradiso, XXXI. La palabra contemplante, con la que Dante designa
luego a san Bernardo (id., XXXII, 1), parece ofrecer un doble sentido por su
parentesco con la denominacion del Temple. <<



21 Convivio, 11, cap. XIV. <<



31 Sobre la Escala misteriosa de los Kadosch, de la que todavia trataremos
mas adelante, véase el Manuel magonnique del H.-. Vuilliaume, lam. XVIy
pags. 213-214. Citamos esta obra segun la 2.* edicion (1830). <<



[4] He aqui la traduccion del texto: «Oh hombres que no podéis ver el
sentido de esta Canzone, no la rechacéis por ello; prestad atencion, mas
bien, a su belleza, que es grande, sea por la construccion, que concierne a
los gramadaticos; sea por el orden del discurso, que concierne a los retoricos;
sea por el numero de sus partes, que concierne a los musicosy». <<



[T Citamos el resumen de los trabajos de Aroux ofrecido por Sédir, Histoire
des Rose-Croix, pags. 16-20; 2.* edicion, pags. 13-17. Los titulos de las
obras de Aroux son: Dante herétique, révolutionnaire et socialiste
(publicado en 1854 y reeditado en 1939); y la Comédie de Dante, traduite
en vers selon la lettre et commentée selon [’esprit, suivie de la Clef du
langage symbolique des Fideles d’Amour (1856-1857). <<



(2] paradiso, VIIIL. <<



3] Resulta al menos curioso que esos mismos colores se hayan convertido,
en los tiempos modernos, en los de la bandera de Italia; se les atribuye
generalmente un origen masonico, aunque resulte dificil saber de donde
pudo surgir directamente la idea. <<



(4] A estos signos distintivos hay que afadir «una corona de puntas de
flechas de oro». <<



51 Veéase Light on Masonry, pag. 250, y Manuel magonnique del H.-.
Vuilliaume, pags. 179-182. <<



[6] Debemos reconocer que no vemos la relacién que puede existir entre la
complejidad de ese grado y su denominacion. <<



[7] Este ternario alquimico se pone a menudo en relacion con el de los
elementos constitutivos del propio ser humano: espiritu, alma y cuerpo. <<



[8] Las palabras entre corchetes en esta cita han sido afiadidas por nosotros
para hacer mas comprensible el texto. <<



] Se puede ver en estas tltimas palabras una discreta alusion al «elixir de
la larga vida» de los alquimistas. El grado anterior (25°), el de Caballero de
la Serpiente de Bronce, era presentado como «lo que incluye una parte del
primer grado de los Misterios egipcios, el origen de donde brotan la
medicina y el gran arte de elaborar los medicamentosy. <<



[101 Sin duda, el autor quiere decir: «cuyo empleo simbolico se remonta a
los tiempos mas remotos», pues no podemos suponer que haya pretendido
asignar un origen cronoldgico al numero tres. <<



1] Se afirma a veces que los tres colores del grado simbolizan,
respectivamente, las tres virtudes teologales: el blanco representa entonces
la Fe; el verde, la Esperanza; el rojo, la Caridad (o el Amor). Las insignias
de ese grado de Principe de Mercy son un mandil rojo, en cuyo centro esta
pintado o bordado un triangulo blanco y verde, y un cordon con los tres
colores de la Orden, puesto en aspa, del que cuelga como alhaja un
triangulo equildtero (o delta) de oro (Manuel magonnique del H.-.
Vuilliaume, pag. 181). <<



[12] Un masén de alto rango que parece mas versado en esa ciencia

completamente moderna y profana que se denomina «historia de las
religiones» que en el verdadero conocimiento iniciatico, el conde Goblet
d’Alviella, ha creido que podia ofrecer de ese grado puramente hermético y
cristiano una interpretacion budista, con el pretexto de que existe cierta
semejanza entre los titulos de Principe de Mercy y Serior de Compasion. <<



[13]'Y tanto es asi que, efectivamente, existido una Orden de los Trinitarios u

Orden de la Misericordia que tenia por objetivo, cuando menos
exteriormente, el rescate de los prisioneros de guerra. <<



(141" Algunos han llegado a atribuir al blasén, cuyas relaciones con el
simbolismo hermético son muy estrechas, un origen exclusivamente persa,
cuando en realidad el blason existia desde la antigiiedad entre gran nimero
de pueblos, tanto occidentales como orientales, y de modo especial entre los

pueblos celtas. <<



[15] Estos dos aspectos corresponden también a las dos puertas solsticiales;

habria mucho que decir sobre este simbolismo, que los latinos antiguos
habian reunido en la figura de Jano. Por otra parte, habria que hacer algunas
distinciones entre los Infiernos, los Limbos y las «tinieblas exteriores» de
que se habla en el Evangelio; pero esto nos llevaria demasiado lejos y, por
otra parte, no cambiaria nada de lo que aqui se dice, donde Unicamente
tratamos de separar, de forma general, el mundo profano de la jerarquia
Iniciatica. <<



[16] Se puede sefialar ademas que el cielo de Marte se representa como la
morada de los «martires de la religiony»; hay también ahi una especie de
juego de palabras con Marte y martirio del que podriamos encontrar otros
ejemplos: la colina de Montmartre fue antafio el Monte de Marte para
convertirse luego en el Monte de los martires. Sefialaremos de paso, a este
respecto, otro hecho singular: los nombres de los tres martires de
Montmartre, Dionisio, Rustico y Eleuterio, son tres nombres de Baco.
Ademas, a san Dionisio, considerado el primer obispo de Paris, se le
identifica comunmente con san Dionisio Areopagita, y en Atenas, el
Aredpago era también el Monte de Marte. <<



[171 E] simbolismo del 4guila en las diferentes tradiciones requeriria un
estudio especifico. <<



[18] ParadiSO, XVIII, 91-93. =<



(191 No deja de tener interés sefialar que san Pedro Damian, con quien Dante
conversa en el cielo de Saturno, figura en la lista (en gran parte legendaria)
de los Imperatores RosaeCrucis que se ofrece en el Clypeum Veritatis de
Irenaeus Agnostus (1618). <<



(201 La Orden de Heredom de Kilwinning es el Gran Capitulo de los altos
grados vinculada a la Gran Logia Real de Edimburgo; fue fundada, segun la
tradicion, por el rey Robert Bruce (Thory, Acta Latomorum, t. 1, pag. 317).
La palabra inglesa heredom (o heirdom) significa «herencia» (de los
templarios); sin embargo, algunos hacen proceder este término del hebreo
harodim, titulo que se daba a los que dirigian a los obreros empleados en la
construccion del Templo de Salomoén (véase nuestro articulo sobre el tema
en Etudes Traditionnelles, marzo de 1948 [articulo incluido posteriormente
en Etudes sur la Franc-maconnerie et les Compagnonnage, Paris, 1964])
(N. delos t.). <<



(211 Apocalipsis, 7, 13-14. <<



221 Paradiso, XXX, 127-129 [«Como al que quiere hablar y no halla
acento, / me llevo Beatriz, y dijo: Ojea / de estolas blancas este gran
convento»]. Hay que sefalar, a propdsito de este pasaje, que la palabra
«convento» ha permanecido vigente en la masoneria para designar sus
grandes asambleas. <<



(23] Paradiso, XXXI1, 1-3 [«Bajo la forma de candida rosa / se me mostraba
la milicia santa / que Cristo, con su sangre, hizo su esposa»]. El Gltimo
verso se puede relacionar con el simbolismo de la cruz roja de los

templarios. <<



241 H.-. Vuilliaume, Manuel maconnique, pags. 143-144. Véase
Apocalipsis, 21. <<



(251 En los Capitulos Rosacruz (grado 18° escocés), los nombres de las tres
virtudes teologales estan respectivamente asociados con los tres términos de
la divisa «Libertad, Igualdad, Fraternidad»; se los podria relacionar también
con lo que se denomina «los tres pilares principales del Templo» en los
grados simbolicos: «Sabiduria, Fuerza, Belleza». Dante hace corresponder
esas tres virtudes con san Pedro, Santiago y san Juan, los tres apostoles que
asistieron a la Transfiguracion. <<



[26] Arturo Reghini, art. cit., pags. 545-546. <<



[11'San Juan es considerado con frecuencia cabeza de la iglesia interior vy,
segiin ciertas concepciones de las que aqui encontramos una muestra, se le
quiere oponer en virtud de ello a san Pedro, cabeza de la Iglesia exterior; la

verdad es mas bien que la autoridad de uno y otro no se aplica al mismo
dominio. <<



(2] Este pasaje de Eliphas Lévi ha sido reproducido textualmente, como
otros muchos (tomados sobre todo de Dogme et Rituel de la Haute Magie
[Dogma y ritual de la alta magia]), sin indicacidon de su procedencia, por
Albert Pike en su Moral and Dogma of Freemasonry, pag. 822; por lo

demas, el mismo titulo de esta obra imita visiblemente el de Eliphas Lévi.
<<



3] Ch.-M. Limousin, La Kabbale littérale occidentale. <<



[4] La propia palabra significa «tradicion» en hebreo, y, si no se escribe en
esa lengua, no hay razon para emplearla indistintamente como designacion
de cualquier tradicion. <<



5] Hay que decir, sin embargo, que, segln testimonios contemporaneos,
Dante mantuvo relaciones continuadas con un judio muy instruido,
Immanuel ben Salomén ben Jekuthiel (1270-1330), poeta; pero no e€s menos
cierto que no hay ninguna huella de elementos especificamente judios en La
divina comedia, mientras que Immanuel se inspird en ella para una de sus
obras, a pesar de la opinion contraria de Israél Zangwill, opinion que la
comparacion de fechas hace completamente insostenible. <<



[] Esta opinion ha sido manifestada, efectivamente, por Reuchlin. <<



[7] Se puede decir lo mismo, en el siglo xv1, de las obras de Rabelais, que
encierran también un significado esotérico que podria ser interesante
estudiar de forma mas detallada. <<



(8] Eliphas Lévi, Histoire de la Magie, 1860, pags. 359-360. Es importante
sefialar también a este respecto que existe una especie de adaptacion italiana
del Roman de la rose, titulada Il Fiore, cuyo autor, «Ser Durante
Fiorentino», parece no ser otro que el propio Dante, cuyo verdadero
nombre, en efecto, era Durante; Dante no es sino una forma abreviada. <<



1 Histoire de France, t. 111, pags. 398-399. <<



[101 El templario suabo Wolfram von Eschenbach, autor de Parceval e
imitador del benedictino satirico Guyot de Provins, a quien designa con el
nombre singularmente deformado de «Kyot de Provenzay. <<



(1] Henri Martin afiade en nota: «Perceval termina por llevarse el Graal a la
India, donde reconstruye el templo, y es el Preste Juan, jefe fantastico de
una cristiandad oriental imaginaria, quien hereda la custodia del JVaso

sagradoy. <<



[12] Tocamos aqui un punto muy importante, pero que no podriamos tratar
sin alejarnos demasiado de nuestro tema: hay una relacion muy estrecha
entre el simbolismo del Graal y el «centro comun» al que alude Henri
Martin, aunque sin sospechar su realidad profunda, como tampoco
comprende, evidentemente, lo que simboliza, en el mismo orden de ideas, la
designacion del Preste Juan y su reino misterioso. <<



(11 E1 nombre latino de esta festividad es Dominica in Palmis; la palma y el
ramo son evidentemente lo mismo, y la palma, como emblema de los
martires, tiene el mismo significado que aqui sefalamos. Recordaremos
también la denominacion popular de «Pascua florida», que expresa de
forma muy clara la relacion del simbolismo de esta fiesta con la
Resurreccion, aunque quienes la emplean actualmente no sean conscientes
de ello. <<



[2] Miguel Asin Palacios, La escatologia musulmana en La divina comedia,

Madrid, 1919 [reed. 1984]. Véase Blochet, Les sources orientales de «la
Divine Comédiey, Paris, 1901. <<



3] A. Cabaton, «La Divine Comédie et I'Islamy», en Revue de |’Histoire des
Religions, 1920; este articulo contiene un resumen del trabajo de M. Asin
Palacios. <<



(4] Inferno, 1V, 143-144. <<



5] Blochet, «Etudes sur I’Histoire religieuse de 1’Islam», en Revue de
[’Histoire des Religions, 1899. Hay una traduccion francesa del Livre
d’Arda Virdf de M. A. Barthélemy, publicada en 1887. <<



[6] Angelo de Gubernatis, «Dante e 1’India», en Giornale della Societa
asiatica italiana, vol. 111, 1889, pags. 3-19; «Le Type indien de Lucifer chez
Dante», en Actes del X¢ Congres des Orientalistes. Cabaton, en el articulo
anteriormente citado, sefiala que «Ozanam ya habia entrevisto una doble
influencia islamica e india experimentada por Dante» (Essai sur la
philosophie de Dante, pags. 198 y sigs.); pero debemos decir que la obra de
Ozanam, a pesar de la reputacion de que goza, nos parece sumamente
superficial. <<



1 Paradiso, XX, 94 [«Regnum coelorum sufre violencia»]. <<



(21 Purgatorio, XXXIIL, 145 [«subir a las estrellas»]. Es notable que las tres
partes del poema terminen todas con la misma palabra, stelle, como para
afirmar la muy especial importancia que tenia para Dante el simbolismo
astrologico. Las ultimas palabras del Inferno, «riveder le stelle»
[«contemplar las estrellas»], caracterizan el retorno al estado propiamente
humano, desde donde es posible percibir algo asi como un reflejo de los
estados superiores; las palabras finales del Purgatorio son las que
explicamos aqui. En cuanto al verso final del Paradiso: «L”Amor che
muove il Sole e I’altre stelle» [«El amor que mueve al sol y a las demas
estrellas»], designa, como término del «viaje celestial», el centro divino que
esta mas alla de todas las esferas, y que es, segin la expresion de
Aristoteles, el «motor inmovil» de todas las cosas; el nombre «Amor» que
se le atribuye podria dar lugar a interesantes consideraciones, con relacion
al simbolismo propio de la iniciacion de las érdenes de caballeria. <<



31 Como 1a teoria de los tres gunas se refiere a todos los modos posibles de
la manifestacion universal, es naturalmente susceptible de multiples
aplicaciones; una de ellas, que atafie especialmente al mundo sensible, se
encuentra en la teoria cosmoldgica de los elementos; pero aqui solo
debiamos considerar su sentido més general, pues se trataba unicamente de
explicar la forma en que se reparte el conjunto de la manifestacion segiin la
division jerarquica de los tres mundos, y de indicar el alcance de esa
division desde el punto de vista inicidtico. <<



(11 «Per la restituzione della Cantica dell’Inferno alla sua forma primitivay,
en Nuovo Patto, septiembre-noviembre de 1921, pags. 506-532. <<



[2] E] tercer «movimiento elementaly, el del crecimiento, esta representado
por 1000; la suma de los tres niumeros simbolicos es 1022, que los «sabios
de Egipto», al decir de Dante, consideraban como el nimero de estrellas
fijas. <<



3] Es interesante considerar la sucesiéon de esas fechas: en 1307, Felipe el
Hermoso, de acuerdo con Clemente V, ordena encarcelar al Gran Maestre y
a los principales dignatarios de la Orden del Temple (en niimero de 72, se
dice, que es también un numero simbdlico); en 1308, Enrique de
Luxemburgo es elegido emperador; en 1312, la Orden del Temple es
oficialmente abolida; en 1313, el emperador Enrique VII muere
misteriosamente, sin duda envenenado; en 1314 tiene lugar el suplicio de
los templarios, cuyo proceso duraba desde hacia siete afios; el mismo afio
mueren el rey Felipe el Hermoso y el papa Clemente V. <<



4] Purgatorio, XX, 91-93 [«Nuevo Pilatos tan cruel contemplo / que no le
sacia, y lleva sin decreto / las ambiciosas velas contra el Templo»]. El movil
de Felipe el Hermoso, para Dante, es la avaricia y la codicia; hay tal vez
una relacion mas estrecha de lo que se podria suponer entre dos hechos
imputables a este rey: la destruccion de la Orden del Temple y la alteracion
de la moneda. <<



5] En hebreo, estas palabras significan: «Venganza, oh Sefior». Adonai
deberia traducirse mas literalmente por «mi Sefior», y se observara que es
exactamente asi como se encuentra traducido en el texto de Dante. <<



1] Purgatorio, XX, 94-96 [«Oh Sefior mio, ;de tamafio reto / gozar no he la
venganza que, celosa, / hace dulce a la ira en tu secreto?»]. <<



) Paradiso, XXX, 124-148. Ese pasaje es precisamente el que habla del
«convento delle bianche stole» [«convento de las estolas blancas»]. Las
organizaciones en cuestion habian tomado como contrasefa Altri, que
Aroux (Dante hérétique, révolutionnaire et socialiste, pag. 227) interpreta
como Arrigo Lucemburghese, Teutonico, Romano Imperatore; nosotros
pensamos que la palabra Teutonico es inexacta y debe ser reemplazada por
Templare. Por otra parte, es cierto que debia de existir una cierta relacion
entre la Orden del Temple y la de los Caballeros Teutonicos; no es una
casualidad que fueran fundadas casi simultineamente, la primera en 1118 y
la segunda en 1128. Aroux supone que la palabra altri podria ser
interpretada como se acaba de indicar en un pasaje de Dante (Inferno, 1X, 9)
y que, igualmente, la palabra ta/ (ibid., VIII, 130, y IX, 8) podria significar
Teutonico Arrigo Lucemburghese. <<



(8] E1 namero 11 se ha conservado en el ritual del grado 33° escocés, donde
precisamente esta asociado con la fecha de la abolicion de la Orden del
Temple, contada seglin la era masonica y no segun la era comun. <<



T Apocalipsis, 13, 18. <<



Ry '
gatorio, XXXIII, 43-44 . ) )
Diosy]. << [«Un quinientos diez y cinco, nuncio de



[11] Inferno, 1, 100-111. Como es sabido, la loba fue inicialmente el simbolo
de Roma, pero fue reemplazada por el aguila en la €poca imperial. <<



[12] B, G. Parodi, Poesia e Storia nella Divina Commedia. <<



(131 E] Veltro es un galgo, un perro, y Aroux sugiere la posibilidad de una
especie de juego de palabras entre cane y el titulo Khan que los tartaros
otorgan a sus jefes; asi, un nombre como Can Grande della Scala, protector
de Dante, podria haber tenido un doble sentido. Este planteamiento no tiene
nada de inverosimil, pues no es el tinico ejemplo posible de un simbolismo
basado en una similitud fonética; incluso afiadiremos que la raiz can o kan
significa «poder» en diversas lenguas, lo que se relaciona también con el
mismo orden de ideas. <<



[14]1 E1 emperador, tal como lo concibe Dante, es perfectamente comparable
al Chakravarti o monarca universal de los hindues, cuya funcion esencial es
hacer reinar la paz sarvabhaumika, es decir, extendida a toda la tierra;
también podrian establecerse aproximaciones entre esta teoria del Imperio y

la del califato en Mohyiddin. <<



[15] Ademas, se puede observar que Dux es el equivalente del Khan tartaro.
<<



[16] Jgualmente, las letras DIL, primeras letras de las palabras Diligite
justitiam..., y que son primero enunciadas por separado (Paradiso, XVIII,
78), tienen el valor numérico 551, que esta formado con las mismas cifras
que 515, colocadas en otro orden, y que se reduce igualmente a 11. <<



[17] Sin embargo, algunos Consejos Supremos escoceses, especialmente el
de Bé¢lgica, han suprimido de sus Constituciones y rituales la expresion
«Sacro Imperio» de todos los lugares en que se encontraba; vemos ahi el
indicio de una singular incomprension del simbolismo hasta en sus
elementos més fundamentales, lo que pone de manifiesto el nivel de
degeneracion a que han llegado, incluso en los grados mas elevados,
algunas facciones de la masoneria contemporanea. <<



1 Paradiso, XV, 56-57 [«del que es primero asumas (...) cual cinco y seis
da el uno cuando sumasy»]. <<



[2] Afiadiremos ademas que el nimero 65 es, en hebreo, el del nombre
divino Adonai. <<



31 Los mas importantes de esos nameros ciclicos son 72, 108 y 432; como
se puede comprobar, se trata de fracciones exactas del nimero 25 920, con
el que estan relacionados de forma inmediata por la divisién geométrica del
circulo; esta division es ademas una aplicacion de los nameros ciclicos. <<



(4] Por lo demas, hay acuerdo en el fondo entre todas las tradiciones,
cualesquiera que sean sus diferencias de forma; asi, por ejemplo, la teoria
de las cuatro edades de la humanidad (que se refiere a un ciclo mas amplio
que el de 13 000 afios) se encuentra en la antigliedad greco-romana, en el
mundo hindu y en los pueblos de América Central. Se puede encontrar una
alusidn a esas cuatro edades (de oro, plata, bronce y hierro) en la figura del
«anciano de Creta» (Inferno, X1V, 94-120), que es por otra parte idéntica a
la estatua del suefio de Nabucodonosor (Daniel, 2); y los cuatro rios que
Dante hace salir de los Infiernos no dejan de tener una cierta relacion
analogica con los del Paraiso terrenal; todo esto solo se puede comprender
si se lo refiere a las leyes ciclicas. <<



[5] Este simbolo es uno de los que se refieren a la divisioén cuaternaria del
circulo, cuyas aplicaciones analogicas son casi innumerables. <<



[6] Véase Oswald Wirth, Le symbolisme hermétique dans ses rapports avec
[’Alchimie et la Franc-Magonnerie, pags. 19y 70-71. <<



[7] E1 simbolismo del polo desempefia un papel considerable en todas las
doctrinas tradicionales, pero, para dar una explicacion completa de este
tema, seria necesario dedicarle un estudio especifico. <<



81 purgatorio, 1,22-27. <<



®1 El simbolo hermético del reino animal es el signo que incluye el
diametro vertical entero y la mitad solamente del diametro horizontal; este
simbolo es de alguna manera inverso al del reino mineral, transformandose
lo que era horizontal en vertical, y a la inversa; el simbolo del reino vegetal,
donde hay una especie de simetria o equivalencia entre las dos direcciones,
horizontal y vertical, representa un estado intermedio entre los otros dos. <<



[10] Sefialaremos que los tres grados de la masoneria simbdlica tienen, en
ciertos ritos, contraseias que representan también, respectivamente, los tres
reinos, mineral, vegetal y animal; ademas, la primera de esas contrasefias se
interpreta a veces en un sentido que estd en estrecha relacion con el
simbolismo del «globo del mundo». <<



(] Entre el Paraiso terrenal y la Jerusalén celestial existe la misma relacion
que entre los dos Adan de que habla san Pablo (1 Cor 15). <<



[12] Hay otras muchas preguntas relacionadas con el tema en las que seria

interesante profundizar, por ejemplo €sta: ;por queé se describe el Paraiso
terrenal como un jardin, utilizando un simbolismo vegetal, y la Jerusalén
celestial como una ciudad, mediante un simbolismo mineral? La razén es
que la vegetacion representa la elaboracion de los gérmenes en la esfera de
la asimilacion vital, mientras que los minerales representan los resultados
definitivamente fijados, «cristalizados» por decirlo asi, al término del
desarrollo ciclico. <<



[13] La aproximacion a que esos textos dan lugar es atin mas significativa

cuando se conoce la relacion que une el Cordero del simbolismo cristiano
con el Agni védico (cuyo vehiculo estd representado por el carnero). No
pretendemos que haya entre las palabras Agnus e Ignis (equivalente latino
de Agni) nada mas que una de esas similitudes fonéticas a que aludiamos
anteriormente, y que pueden muy bien no corresponder a ningiin parentesco
lingiiistico propiamente dicho, pero que no por ello son puramente
accidentales. Nos referimos en concreto a cierto aspecto del simbolismo del
fuego, que, en diversas formas tradicionales, esta muy estrechamente unido
a la idea del «Amory, transpuesto en un sentido superior, como hace Dante;
en este punto, Dante se inspira ademas en san Juan, con el que las drdenes
de caballeria han vinculado principalmente sus concepciones doctrinales.
Conviene subrayar que el Cordero se encuentra asociado tanto a las
representaciones del Paraiso terrenal como a las de la Jerusalén celestial. <<



U4 Inferno, XXXIV, 110-111 [«y el punto en que converge todo peso»]. <<



Table of Contents

El esoterismo de Dante

Capitulo 1. Sentido aparente y sentido oculto

Capitulo 2. La «Fede Santa»

Capitulo 3. Aproximaciones masdnicas y _herméticas
Capitulo 4. Dante y el Rosacrucismo

Capitulo 5. Viajes extraterrenales en diferentes tradiciones
Capitulo 6. Los tres mundos

Capitulo 7. Los numeros simbdlicos

Capitulo 8. Los ciclos cdsmicos

Capitulo 9. Errores de las interpretaciones sistematicas
Autor

Notas







	El esoterismo de Dante
	Capítulo 1. Sentido aparente y sentido oculto
	Capítulo 2. La «Fede Santa»
	Capítulo 3. Aproximaciones masónicas y herméticas
	Capítulo 4. Dante y el Rosacrucismo
	Capítulo 5. Viajes extraterrenales en diferentes tradiciones
	Capítulo 6. Los tres mundos
	Capítulo 7. Los números simbólicos
	Capítulo 8. Los ciclos cósmicos
	Capítulo 9. Errores de las interpretaciones sistemáticas
	Autor
	Notas

