COMPTES RENDUS



Comptes rendus de livres parus de 1929 a 1950 dans «Le Voile
d’Isis», devenu « Etudes Traditionnelles» en 1937.

1932

Octobre

Cesare della Riviera. Il Mondo Magico degli Heroi; reproduction modernisée du
texte de 1605, avec introduction et notes de J. Evola. (G. Laterza e Figli, Bari).

— Ce traité hermétique, tout en étant loin d’étre réellement aussi explicite et
depouillé d’énigmes que I’auteur veut bien le dire, est sans doute un de ceux qui
montrent le plus nettement que le « Grand Euvre », qu’il représente symboliquement
comme la conquéte de I’« Arbre de Vie», ne doit point étre entendu au sens materiel
que les pseudo-alchimistes ont voulu lui donner; le véritable hermétisme y est a
chague instant oppose a ses déformations ou a ses contrefacons. Certains des
procédés d’explication qui y sont employés sont vraiment curieux, notamment celui
qui consiste, pour interpréter un mot, a le décomposer en lettres ou en syllabes qui
seront le commencement d’autant d’autres mots dont I’ensemble formera une
définition; ce procédé peut sembler ici un pur artifice, mais il imite celui qui est en
usage pour certaines langues sacrées. L’introduction et les notes sont aussi dignes
d’intérét mais appellent parfois quelques réserves: M. Evola a été visiblement séduit
par I’assimilation de I’hermétisme a la « magie », entendue ici en un sens tres éloigné
de celui qu’elle a d’ordinaire, et par celle de I’ Adepte au « Héros», ou il a cru trouver
guelque chose de semblable a ses propres conceptions, ce qui I’a entrainé a des
interprétations quelque peu tendancieuses; et, d’autre part, il est a regretter qu’il n’ait
pas insisté plus qu’il ne I’a fait sur ce qui se rapporte au « Centre du Monde », et qui
nous parait tout a fait essentiel, étant en quelque sorte la clef de tout le reste. Enfin,
au lieu de «moderniser» le texte comme on a cru devoir le faire, peut étre elt-il
mieux valu le reproduire tel quel, quitte a expliquer les mots ou les tournures dont
I’archaisme pouvait rendre la compréhension difficile.

1933

Auvril

Georges Méautis. L’Ame hellénique d’apreés les vases grecs. (L’Artisan du Livre,
Paris).

— Cet ouvrage, fort bien illustré de nombreuses reproductions, part d’une
excellente intention, celle de «dissiper certaines équivoques concernant la
mythologie grecque» et de montrer «la gravité et le sérieux de certains mythes»;
jusqu’a quel point I’auteur y a-t-il réussi? Le point de vue a peu pres exclusivement
«psychologique » dans lequel il se renferme n’est guere propre a faire apparaitre un
sens vraiment profond; et, en fait, ce qu’il appelle la «valeur émotive» des vases
grecs, et a quoi il consacre toute la premiere partie de son travail, n’aide guére a la
compréhension de quoi que ce soit: nous n’y trouvons pas I’explication du moindre
symbole. D’ailleurs, il nous parait bien douteux que la «religion» qui n’avait pas le

2



méme sens pour les anciens que pour les modernes, ait été chez eux quelque chose
d’aussi sentimental ; les psychologues ont malheureusement I’habitude d’attribuer
aux hommes de tous les temps et de tous les pays, assez gratuitement, leurs propres
facons de penser et de sentir... La seconde partie, ou sont étudiées les lois de la
composition des peintures de vases, est plus intéressante a notre avis, quoique les
considérations qu’elle contient ne dépassent pas le domaine «esthétique»; il edt
fallu, pour aller plus loin, rattacher ces lois a la science traditionnelle des formes et
des nombres, dont elles sont manifestement dérivées. Enfin, dans une troisieme
partie, I’auteur, a propos d’un vase grec de Palerme, envisage la question de
«I’Orphisme dans les Mystéeres d’Eleusis»; il critique tres justement
I’incompréhension de certains «savants» modernes au sujet des Mysteres, mais lui-
méme, tout en reconnaissant que «ce n’étaient pas des sermons ou des préches»,
semble surtout préoccupé d’y trouver un enseignement théorique, voire méme
«moral », bien plutét que I’initiation qu’ils étaient vraiment, et qui devait par ses
rites, mettre I’étre dans un état lui permettant de prendre directement conscience de
certaines réalités. Ou nous sommes tout a fait de son avis, c’est lorsqu’il proteste
contre I’habitude qu’on a de rapporter la civilisation grecque tout entiére a la seule
période «classique»; nous pensons méme que les époques antérieures, si elles
pouvaient étre mieux connues, seraient beaucoup plus dignes d’intérét a bien des
égards, et qu’il y a la une différence assez comparable a celle qui sépare le moyen éage
des temps modernes.

A. Savoret. Du Menhir a la Croix, essais sur la triple tradition de I’Occident.
(Editions Psyché, Paris).

— Ceci n’est pas un livre a proprement parler, mais plutét un recueil d’études
quelque peu hétéroclites, et qui semblent avoir été rassemblées assez hativement, car
I’auteur n’a pas méme pris le soin de leur donner la forme d’un tout cohérent, si bien
que, dans le volume lui-méme, tel chapitre se trouve qualifié d’«article », tel autre de
«brochure»! En fait, la plupart de ces études avaient été publiées précédemment
dans la revue Psyché, et nous avons eu déja I’occasion de parler de quelques-unes
d’entre elles, et ¢’est donc sans surprise que nous avons retrouveé la tous les préjugés
«occidentaux » que nous avions constatés alors; I’auteur se défend bien de vouloir
attaquer 1’Orient, mais comme il I’oppose de parti pris a I’Occident, et comme il met
celui-ci au-dessus de tout, la conclusion se deduit d’elle-méme... Une bonne partie du
volume est remplie par des considérations linguistiques de la plus étonnante fantaisie,
dont la présence nous semble se justifier ainsi: le Druidisme étant réuni au Judaisme
et au Christianisme pour former ce qu’il plait a I’auteur d’appeler la «triple tradition
de I’Occident» (pourquoi la tradition gréco-latine en est-elle exclue?). il s’agit de
trouver. tant bien que mal, des rapprochements entre I’hébreu et les langues
celtiques; et effectivement, en récoltant des mots au petit bonheur dans les lexiques
des langues les plus variées, on peut trouver a peu pres tout ce qu’on veut, surtout si
I’on se fie a des transcriptions plus qu’arbitraires (la lettre ain, par exemple, n’a
absolument aucun rapport avec un w). N’insistons pas davantage, mais remarquons
seulement combien il est curieux que tous ces «occidentalistes» éprouvent le besoin
de se livrer aux pires extravagances philologiques; quelle peut bien étre I’explication



de ce bizarre phénomeéne ?

1934

Février

Marcelle Weissen-Szumlanska (Mme M. Georges Vicrey). L’Ame archaique de
I’Afrique du Nord. (Nouvelles Editions Latines, Paris).

— L’étude des monuments préhistoriques d’Algeérie est ici surtout un prétexte a
une sorte de fantaisie plus ou moins littéraire sur les migrations supposées des
peuples celtiques, inspirée en grande partie de Fabre d’Olivet. Il est beaucoup
question la-dedans d’une certaine «initiation solaire», qualifiée aussi de
«spiritualiste », et dans laquelle la «peinture a I’ocre rouge» semble jouer un role
considérable. Cette initiation serait venue de I’Atlantide, qui aurait été le pays
d’origine de ces peuples, qualifiés cependant en méme temps de «nordiques» ou de
«boréens»; nous avons eu déja I’occasion de relever d’autres exemples de cette
étonnante confusion. L’attribution des monuments mégalithiques aux «Gaels» est
plus qu’hypothétique ; et I’histoire de leur retour de I’Inde vers I’Ouest, a la recherche
de leur patrie perdue, n’a méme pas une ombre de vraisemblance. Il est a peine
besoin d’ajouter, apreés cela, que les tendances de ce livre sont d’un «occidentalisme »
assez agressif; et la est sans doute la principale raison de sa publication.

Philippe Guiberteau. Musique et Incarnation. (Cahiers de la Quinzaine, Paris).

— 1l nous serait d’autant plus difficile de ne pas approuver les intentions de
I’auteur, et les principes sur lesquels il entend s’appuyer, qu’il a placé en téte de son
étude une épigraphe tiree du Symbolisme de la Croix, et concernant la «loi de
correspondance» envisagée comme fondement du symbolisme. Il est seulement
regrettable que la «matiere» a laquelle il applique ces principes ne soit pas
parfaitement adéquate : les écrivains modernes, faute de données traditionnelles, alors
gu’ils croient faire du symbolisme, ne font bien souvent en réalité que de la fantaisie
individuelle. Nous pensons qu’on peut dire sans injustice que tel est, entre autres, le
cas de Paul Claudel, dont le Soulier de satin est étudié ici: son allégorisme
géographique, assez arbitraire, ne rappelle que de fort loin la «géographie sacrée» a
laguelle nous avons parfois fait allusion; et, quand il considere les eaux comme
«signifiant I’Esprit de Dieu», il se met en contradiction avec le symbolisme commun
a toutes les traditions, d’une facon d’autant plus étonnante qu’il suffit de relire le
début de la Genese pour s’en apercevoir immédiatement: si «I’Esprit de Dieu était
porté sur les eaux», c’est evidemment, que les eaux elles-mémes représentent autre
chose... Nous souhaitons que M. Guiberteau, qui n’est point responsable de ces
«excentricités », nous donne d’autres études de méme inspiration, mais consacrées de
préférence a des écrivains ou a des poétes qui furent vraiment autre chose que des
« littérateurs ».

Mars

Georges Méautis. Les Mystéres d’Eleusis (Editions de la Baconniére, Neuchatel).

— Ce petit volume contient d’abord une description du sanctuaire d’Eleusis
d’apres les découvertes archéologiques, puis un essai de reconstitution de la fagon



dont se célébraient les Mysteres, reconstitution forcément incompléte, puisque, sur
bien des points, les renseignements font entierement defaut. L’auteur envisage
I’«esprit» des Mysteres avec une évidente sympathie, mais d’une facon qui demeure
assez peu profonde: rien de vraiment initiatique ne transparait nettement la-dedans.
Quand il parle, d’aprés Aristote, des «impressions» qu’on y recevait, il semble croire
qu’il ne s’agit la que de quelque chose de «psychologique », suivant la tendance que
nous avons déja notée dans son précédent ouvrage sur les vases grecs; si les
néophytes étaient véritablement «qualifiés», les états provoqués chez eux étaient
assurément d’un tout autre ordre; et, s’il arriva que les Mysteres, a une certaine
époque, furent trop largement ouverts, leur but n’en demeura pas moins toujours
essentiellement le méme. Il est d’ailleurs remarquable que, malgré cette
«vulgarisation» qui implique forcément une certaine dégénérescence, aucune
indiscrétion n’ait jamais été commise; il y a la une preuve incontestable de la force
de la tradition que représentaient les Mysteres. Pour ce qui est de I’origine de ceux-ci,
M. Méautis ne pense pas qu’il faille la rechercher en Egypte comme beaucoup I’ont
voulu, mais plutét dans la Crete minoenne; il resterait d’ailleurs a savoir a quoi
I’antique civilisation crétoise se rattachait elle-méme. Il arrive a M. Meéautis
d’admettre avec une regrettable facilité certaines prétendues conclusions de la
«critiqgue» moderne, qui sont parfois d’une... naiveté inouie; il y a notamment une
certaine histoire de «cris personnifiés» qui, en ce genre, dépasse tout ce qu’on peut
Imaginer ; comment nos contemporains ont-ils donc la téte faite pour étre capable de
croire de pareilles choses ?

Mai

J. Evola. Rivolta contro il Mondo moderno (Ulrico Hoepli, Milan).

— Dans ce nouvel ouvrage, I’auteur oppose I’'une a Iautre la civilisation
traditionnelle et la civilisation moderne, la premiere de caractére transcendant et
essentiellement hiérarchique, la seconde fondée sur un élément purement humain et
contingent; puis il décrit les phases de la décadence spirituelle qui a conduit du
monde traditionnel au monde moderne. Nous aurions des réserves a faire sur
guelques points: ainsi, quand il s’agit de la source originelle unique des deux
pouvoirs sacerdotal et royal, I’auteur a une tendance tres marquée a mettre I’accent
sur I’aspect royal au détriment de I’aspect sacerdotal ; quand il distingue deux types
de tradition qu’il rapporte respectivement au Nord et au Sud, le second de ces deux
termes nous apparait comme quelque peu impropre, méme s’il ne I’entend pas en un
sens strictement «géographique », car il semble se référer surtout a I’ Atlantide, qui,
de toutes facons, correspond a I’Ouest et non au Sud. Nous craignons aussi qu’il ne
voie dans le Bouddhisme primitif autre chose que ce que celui-ci fut reellement car il
en fait un éloge qui, au point de vue traditionnel, ne se comprend guére ; par contre, il
déprécie le Pythagorisme d’une fagon assez peu justifiée; et nous pourrions relever
encore d’autres choses du méme genre. Cela ne doit pas nous empécher de
reconnaitre, comme il convient, le merite et I’intérét de I’ouvrage dans son ensemble,
et de le signaler plus particulierement a I’attention de tous ceux que préoccupe la
«crise du monde moderne», et qui pensent comme nous que le seul moyen efficace
d’y remédier consisterait dans un retour a I’esprit traditionnel, en dehors duquel rien



de vraiment «constructif» ne saurait étre entrepris valablement.

1935

Mai

Arturo Reghini. Per la restituzione della Geometria pitagorica. (Casa Editrice
Ignis, Roma).

— On sait, par divers témoignages anciens, que les Pythagoriciens démontraient
certains théoremes géométriques d’une facon entierement différente de celle des
modernes ; mais leurs démonstrations ne nous sont pas parvenues: le théoreme sur la
somme des angles d’un triangle était démontre indépendamment du postulat
d’Euclide, mais alors il fallait admettre quelque autre postulat comme point de depart,
et quel était-il? L’auteur, aprés avoir examiné les diverses hypotheses qui ont ete
proposées a ce sujet, en arrive a admettre I’existence d’un postulat de la «rotation »,
comme le plus conforme aux conceptions générales des Pythagoriciens, qui
établissaient un lien étroit entre la géométrie et la cosmologie. Il montre ensuite que
ce postulat de la «rotation», sans les postulats d’Euclide et d’Archimede, suffit a
démontrer non seulement le théoreme dont il vient d’étre question, mais aussi le
théoréme du carré de I’hypoténuse, et méme a reconstituer entierement, de proche en
proche, toute la géométrie pythagoricienne du plan et de I’espace. Les considérations
concernant le «pentalpha» et les polyedres réguliers sont particulierement
Importantes, et non pas seulement au point de vue géométrique tel que I’entendent les
modernes: comme I’auteur le fait remarquer, pour les Pythagoriciens et pour Platon,
la géométrie était une science sacrée, tandis que la geomeétrie euclidienne, en rompant
tout lien avec les autres ordres de connaissance et en devenant sa propre fin a elle-
méme a dégeénéreé en une science profane; nous nous proposons d’ailleurs de revenir
prochainement plus a loisir sur quelques-unes de ces questions.

Arturo Reghini. Il Fascio littorio. (Extrait de la revue Docens, Stab. Ambrosini,
Roma).

— Dans cette bréve étude, I’auteur examine I’origine du faisceau romain, qui
parait devoir étre rapportée aux Etrusques, et ses significations symboliques et
traditionnelles. A ce point de vue, il est a remarquer surtout que le nombre des
licteurs qui portaient les faisceaux devant les principaux magistrats était toujours, soit
douze, soit un multiple ou un sous-multiple de ce nombre; et, de plus, le nombre de
verges formant le faisceau semble bien avoir été également de douze. La question se
rattache donc a celle de I’importance du nombre douze dans les différentes traditions;
I’auteur, sans prétendre aucunement epuiser ce sujet trés vaste, passe en revue les
principales concordances que I’on peut relever a cet égard chez les divers peuples
anciens. Une question qui est souleveée ici et qui mériterait d’étre examinée de plus
pres, c’est celle de la place qu’il convient d’assigner a la correspondance zodiacale
parmi les autres applications du duodénaire; tout ceci se rapportant aux nombres
cycliques, peut d’ailleurs étre rattaché aussi au «symbole de [’Univers»
pythagoricien, le dodécaedre, dont il est traité dans I’autre ouvrage dont nous avons
parlé ci-dessus.



Juillet

Sergius Gortan Ancona. The Substance of Adam. (Rider and Co., London).

— Ce livre se présente comme exposant «un systéme de cosmogonie fondé sur la
tradition occidentale»: mais de quelle tradition s’agit-il? Ce n’est certes pas la
Kabbale, car, si I’idée des «quatre mondes» est empruntée a celle-ci, I’explication
qui en est donnée n’a rien d’authentiquement kabbalistique ; cette « cosmogonie » est
d’ailleurs terriblement compliquée et confuse, et donne surtout I’impression d’une
agitation frénétique qui atteindrait jusqu’aux hiérarchies angéliques elles-mémes! On
y rencontre ¢a et la, quelques notions provenant de I’hermétisme et surtout du
gnosticisme ; mais la vérité est que les grandes «autorités» de I’auteur sont, comme il
I’indique d’ailleurs lui-méme, Eliphas Lévi, Fabre d’Olivet et Saint-Yves d’Alveydre.
Les ceuvres de ces deux derniers ont surtout inspiré la seconde partie, ou se trouve
une histoire de la «race blanche» qui, donnée ainsi en raccourci, fait ressortir
beaucoup plus leurs erreurs et leurs fantaisies que leurs vues réellement dignes
d’intérét. Tout cela est bien loin de représenter une «pure tradition de pensee
orthodoxe», et, qui plus est, une tradition proclamée «supérieure a toutes les
autres»; c’est la, en somme, un livre d’esprit nettement «occultiste », ce qui n’a rien
a voir avec I’esprit traditionnel. Ce qu’il y a de meilleur la-dedans, a notre avis, ce
sont, vers la fin, les pages ou I’époque moderne est séverement et justement
critiquée: mais, si c’est une glorification de I’Occident que I’auteur s’est propose
d’écrire, il faut convenir qu’elle se termine d’une facon plutét facheuse, et qui
ressemble plus a un bilan de faillite qu’a un hymne triomphal...

1937

Janvier

D. Duvillé. L’Athiopia orientale ou Atlantis, initiatrice des peuples anciens,
suivie de «Naissance et propagation de I’alphabet». (Société francaise d’Editions
littéraires et techniques, Paris).

— L’auteur distingue deux Ethiopies, I’une occidentale, qui n’est autre que
I’Atlantide a laquelle certains donnérent aussi ce nom, et I’autre orientale, qui est
celle qu’on connait généralement comme telle ; mais, en dépit du titre, il semble avoir
eu bien plutdét en vue la premiére que la seconde, car il n’a fait en somme que
recueillir un peu partout ce qui lui a paru pouvoir étre considére comme des traces
d’une influence atlantéenne chez les divers peuples anciens. Il y a la des choses assez
disparates et provenant de sources dont la valeur est fort inégale: mais ce qui est le
plus regrettable, c’est I’étonnante ignorance linguistique dont I’auteur fait preuve a
chaque instant: il est difficile de prendre pour de simples fautes d’impression la
déformation constante de certains noms, comme Orzmund pour Ormuzd ; et que dire
des assertions qui ne reposent que sur I’'imperfection des transcriptions en lettres
latines ? Sepher (avec un samek) ne peut certes pas venir de Séphora (avec un tsade),
pas plus que Reschit, ou sch ne représente qu’une lettre unique, ne peut étre
«I’anagramme de Christ»... N’insistons pas davantage; il serait pourtant dommage
d’oublier «le Sandhérim, compose de 70 traducteurs» qui «approuva la traduction »
grecque du Sepher, lequel, par surcroit, est supposé avoir été écrit originairement
dans «I’arameen des Targoums»! Le chapitre final sur I’alphabet contient aussi bien



d’autres choses de méme force ; les amateurs de curiosités philologiques qui liront ce
livre auraient vraiment mauvaise grace a ne pas s’en déclarer satisfaits.

Février

P. Saintyves. Pierres magiques: bétyles, haches-amulettes et pierres de foudre;
traditions savantes et traditions populaires. (Librairie Emile Nourry, Paris.)

— Le titre de ce livre appelle tout d’abord une observation: il n’existe, en réalité,
ni «traditions savantes» ni «traditions populaires»; mais des données traditionnelles
peuvent étre conservées et transmises tant par le peuple que par les savants, ce qui au
fond ne fait pas grande différence, si ce n’est qu’elles risquent davantage d’étre
altérées par les savants, parce que ceux-ci ont toujours plus ou moins tendance a y
méler leurs propres interprétations. Chez les modernes surtout, la manie de chercher a
toutes choses des «explications rationnelles», qui, dans cet ordre du moins, sont
presque toujours fausses, est bien autrement facheuse que la simple incompréhension
«populaire»; on pourrait en trouver quelques exemples dans cet ouvrage méme,
mais, en général, I’auteur s’est borné a recueillir et a rapporter des textes et des faits,
ce qui vaut assurément beaucoup mieux, car il fournit du moins ainsi une
documentation dont peuvent tirer parti ceux qui voient la autre chose qu’un amas de
«superstitions» depourvues de sens. Nous trouvons d’abord une série d’extraits
d’auteurs divers, depuis I’antiquité jusqu’au XIXe siecle, se rapportant au sujet
étudié; mais la plus grande partie du volume est consacrée aux traditions qui
subsistent encore a notre époque, d’abord dans les diverses régions de la France, et
ensuite dans d’autres pays. Des «beétyles», dont nous avons parlé en diverses
occasions, il est assez peu question dans tout cela, et les quelques citations qui y font
allusion n’indiquent pas bien clairement ce qu’ils sont; s’il s’agit d’aérolithes, ce
n’est d’ailleurs que par confusion qu’ils ont pu étre rapprochés des «pierres de
foudre»; et I’énumeration des différentes sortes de «pierres de foudre» montre qu’il
a été commis encore bien d’autres confusions, mais qui, en somme, proviennent
toutes d’une méme erreur initiale d’interprétation : celle qui consiste a y voir, au lieu
de pierres symbolisant la foudre, des pierres tombées du ciel avec celle-ci, ainsi que
nous I’avons expliqué dans un article que nous avons jadis consacré ici méme a ce
sujet (n° de mai 1929). Les véritables «pierres de foudre», et celles auxquelles se
rapporte malgreé tout la majorité des faits recueillis, ce sont les haches préhistoriques;
il faut y joindre les fleches de pierre et certains fossiles en forme de fléches
(bélemnites), ce qui n’est qu’une variante du méme symbolisme; la-dessus nous
renverrons a ce que nous avons eécrit récemment sur la question des armes
symboliques (n° d’octobre 1936). Nous signalerons encore un cas spécial celui ou des
pierres précieuses ou des cristaux naturels sont considérés comme «pierres de
foudre»; il mérite en effet d’étre mis a part, car il peut avoir un certain rapport avec
le double sens du mot vajra comme «foudre» et «diamant», et alors il s’agirait ici
d’un autre symbolisme. Pour en revenir aux armes prehistoriques, il ne suffit certes
pas de dire, comme le fait I’auteur, qu’elles ont été regardées comme «pierres de
foudre » parce qu’on en avait oublié I’origine et I’usage réels, car, s’il n’y avait que
cela, elles auraient tout aussi bien pu donner lieu a une foule d’autres suppositions;
mais, en fait, dans tous les pays sans exception, elles sont toujours des «pierres de



foudre» et jamais autre chose; la raison symbolique en est évidente, tandis que
I’«explication rationnelle » est d’une déconcertante puérilité!

Décembre

Dion Fortune. La Cabale mystique. Traduit de I’anglais par Gabriel Trarieux
d’Egmont. (Editions Adyar, Paris).

— Le rapprochement des deux mots qui forment le titre de ce gros volume
représente quelque chose d’assez contradictoire: a la verité, d’ailleurs, ce dont il
s’agit n’est pas plus mystique qu’il n’est initiatique; cela est surtout magique, ce qui
est encore une chose toute différente. En effet, il est continuellement question de
«pouvoirs», de «visions», d’« évocations », de « projections en astral », toutes choses
a la fois dangereuses, méme quand elles se réduisent en fait a une simple
autosuggestion, et assez insignifiantes, méme quand il y correspond au contraire
quelques résultats réels. D’une fagon plus précise, c’est de «magie cérémonielle »
gu’il s’agit et I’on peut y voir une assez belle confirmation de ce que nous avons dit
sur ce sujet il y a quelque temps: il est intéressant de remarquer tout d’abord a cet
égard, la fréquence avec laquelle le mot «cérémonies» revient dans ce livre, tandis
que le mot «rites» n’y apparait que bien rarement; ensuite, I’aveu explicite que «le
céremonial est pure psychologie», et qu’il est essentiellement destiné «a agir sur
I’imagination de I’opérateur » ; c’est bien aussi notre avis, puisque c’est justement en
cela qu’il differe des rites véritables, mais il va de soi que notre appréciation sur la
valeur de semblables procédeés differe entierement de celle de I’auteur. La singuliére
idée de désigner comme «objectif» et «subjectif» ce qui est respectivement
«macrocosmigue » et « microcosmique » est encore assez significative sous le méme
rapport: si les résultats obtenus par un étre, en ce qui concerne son propre
développement, ne doivent étre que «subjectifs», autant dire qu’ils sont inexistants!
Il est constamment fait appel a I’imagination, et aussi, ce qui est plus inquiétant, au
«subconscient», a tel point qu’il est fait grand état des trop fameuses théories de
Freud; voila, certes, la Kabbale tombée bien bas... Au fond, tout cela ne saurait nous
étonner, des lors que nous savons que I’auteur a appartenu a la Golden Dawn avant
de fonder sa propre école sous le nom de «Fraternité de la Lumiére Intérieure », et
que nous la voyons citer comme «autorités» principales Mac Gregor Mathers, et...
Aleister Crowley, auxquels, s’ajoutent accessoirement divers autres eécrivains
occultistes et théosophistes. Si la « Kabbale chrétienne » qui se forma a I’époque de la
Renaissance etait deja fort loin de I’authentique Kabbale hébraique, que dire de la
«Kabbale occultiste» qui vit le jour au XIXe siecle et ou les quelques données
traditionnelles qui ont subsisté malgré tout sont noyées sous un amas d’éléments
hétéroclites et de provenance parfois fort incertaine, de correspondances brouillées
beaucoup moins intentionnellement que par I’effet d’une ignorance manifeste, le tout
assemblé en un «syncrétisme » qui, quoi qu’en puissent dire les promoteurs de la soi-
disant «tradition occidentale», n’a absolument rien de commun avec une
«synthése»? Dans un ouvrage tel que celui-ci, la Kabbale (ou, pour mieux dire, la
doctrine des Séphiroth qui n’en est qu’une des branches) ne fournit plus guére qu’un
cadre, pour ne pas dire un prétexte, a des spéculations du caractére le plus méle, et ou
il n’est pas jusqu’a la science moderne elle-méme qui occupe une place non



négligeable; il parait que c’est la «traiter la Kabbale d’une fagon vivante », comme si
la Kabbale authentique était une chose morte et n’avait que I’intérét d’une curiosité
historique ou archéologique! Cette intention de «modernisation» est d’ailleurs
expressement avouee par I’auteur, qui en cela a du moins le mérite de la franchise,
mais qui, en raison de ses tendances «évolutionnistes» nettement affirmées, voit un
perfectionnement dans ce qui ne peut nous apparaitre que comme une assez
lamentable dégénérescence... Dans ces conditions, quand on nous parle de certains
«manuscrits que les inities seuls connaissent», nous nous permettons de douter
fortement, non de leur existence, mais de leur valeur traditionnelle; et ceux qui
savent ce que nous pensons des prétendues «écoles initiatiques» occidentales
modernes comprendront sans peine que nous ne puissions nous empécher de sourire
en voyant invoquer «les réels et légitimes secrets occultes, que I’initiation révele
seule», méme s’il n’y avait, a cO6té de cela, une mention de «cours par
correspondance » qui en dit un peu trop long sur la qualité de cette «initiation»!

— Il serait superflu, aprés tout cela, de nous arréter sur des erreurs de détail, bien
gu’il en soit d’assez amusantes, comme celles qui consistent a mettre le «Sentier
Oriental », comme s’il n’en existait qu’un, en face du «Sentier Occidental», a
prendre le Confucianisme pour une « loi métaphysique », a attribuer aux « Védantins »
la fantasmagorie théosophiste des «Rayons et des Rondes», ou encore a citer la
phrase bien connue de la « Table d’Emeraude » sous la forme «ce qui est en haut est
en basx». Il est bien curieux aussi qu’on puisse présenter les Quakers comme «une
école purement initiatique», confondre le Bhakti-Yoga avec I’exotérisme religieux,
ou se croire en mesure de célebrer efficacement la messe en dehors de toute
«succession apostolique» ; il y aurait méme fort a dire sur la mentalité spéciale que
révele ce dernier point... Notons également I’exageration qu’il y a a considérer
I’« Arbre de Vie», d’une fagon exclusive comme constituant la base unique de tout
symbolisme, ainsi que I’importance quelque peu excessive attribuée au Tarot, et, ne
fut-ce qu’a titre de curiosité, une sorte d’obsession du «Rayon Vert» qui nhous
rappelle d’étranges histoires... 1l est encore une question particuliere dont nous
devons dire un mot: on se souviendra peut-étre que, a la fin de notre étude sur
Kundalini-Yoga, nous avons indiqué la correspondance des Séphiroth, envisagée au
point de vue «microcosmique», avec les chakras de la tradition hindoue. Il parait,
chose gu’alors nous ignorions tout a fait, car c’est ici que nous la voyons mentionnéee
pour la premiére fois, que Crowley et le général Fuller ont tenté d’établir une telle
corrélation; mais, d’ailleurs les correspondances qu’ils donnent, et qui sont
reproduites dans ce livre, sont I'une et I’autre erronées, faute surtout d’avoir
remarqué que, par la considération de chacun des trois couples de Séphiroth situés a
un méme niveau commun représentant la polarisation d’un principe unique, le
dénaire des Séphiroth se raméne de la facon la plus simple au septénaire des chakras.

— Ajoutons enfin, quant & la présentation de I’ouvrage, qu’il vaudrait
certainement beaucoup mieux s’abstenir completement de donner certains mots en
caracteres hébraiques, plutét que de les imprimer de telle sorte qu’il ne s’y trouve
presque pas une lettre exacte; et d’autre part, pourquoi le traducteur écrit-il toujours
«la Yoga», «la Swastika», voire méme «la Sépher Yetzirah» ? Il faudrait aussi, en
ce qui concerne la traduction, se méfier des mots anglais qui, tout en ressemblant

10



beaucoup a des mots francais, ont parfois un sens tout a fait différent...

1938

Octobre

Prof. Léo Frobenius and Douglas C. Fox. Prehistoric Rock Pictures in Europe and
Africa, from material in the archives of the Research Institute for the Morphology of
Civilization, Frankfort-on-Main. (The Museum of Modern Art, New-York.)

— Dans ce volume publié a I’occasion d’une exposition, ce qui est pour nous plus

particulierement digne d’intérét, a part les nombreuses reproductions dont il est
illustré, c’est I’historique des difficultés que rencontra la reconnaissance des
premieres decouvertes de peintures préhistoriques, que les «savants» niérent
obstinément pendant des années, parce que, a leurs yeux, il ne pouvait pas avoir
existé de civilisation, ni par conséquent d’art, a des époques aussi lointaines; il y a 1a,
un bel exemple de la force de certains préjugés! La raison de ces négations, au fond,
c’est que «la mentalité occidentale était pénétrée de la conviction que la culture de
notre époque était la plus haute que I’homme ait jamais atteinte, que les cultures plus
anciennes ne pouvaient en aucune facon étre comparées a la grandeur de I’existence
scientifique moderne, et surtout, que tout ce qui s’était développé avant le
commencement de I’histoire ne pouvait étre regardé que comme «primitif» et
insignifiant en comparaison de la splendeur du X1Xe siécle». On ne saurait mieux
dire; et, au surplus, nous ne croyons pas que cette mentalité ait beaucoup change
depuis lors, méme si, dans certains cas particuliers comme celui dont il s’agit, elle a
finalement été obligée de s’incliner devant des evidences par trop incontestables.
— Toute question d’appréeciation «esthétique» a part, I’interprétation de ces
peintures, appartenant a des civilisations sur lesquelles on n’a guere d’autres données,
est naturellement fort difficile, voire méme souvent tout a fait impossible, sauf dans
les cas ou une signification rituelle se laisse deviner plus ou moins compléetement.
Notons qu’une figure trouvée dans le Désert Lybique ressemble d’une fagcon tout a
fait frappante & une représentation «typhonienne» de I’ancienne Egypte; mais, par
une curieuse méprise, elle est donnée comme étant celle du «dieu a la téte de
chacal », alors que, en réalité, celui-ci est Anubis et non pas Set; en fait, il s’agit,
aussi nettement que possible, du «dieu a la téte d’ane», dont il est assez intéressant
de constater ainsi la présence des les temps préhistoriques.

Novembre

H. de Vries de Heekelingen. L’Orgueil juif. (Revue Internationale des Sociétes
Secretes, Paris).

— Ce livre est d’un caractére trop «politique» pour qu’il soit possible d’en parler
longuement, et nous devons nous borner a formuler, a son propos, une remarque
d’une portée beaucoup plus générale: c’est que ce qu’on appelle ici I’«orgueil juif»
ne nous parait pas représenter quelque chose d’aussi exceptionnel qu’on veut bien le
dire; au fond, I’attitude des Juifs vis-a-vis des Goyim est-elle bien différente de ce
qu’était, par exemple, celle des Grecs vis-a-vis des «Barbares»? En principe,
d’ailleurs, tous les cas de ce genre peuvent tres bien s’expliquer par la nécessité, pour
éviter tout melange illegitime entre des formes traditionnelles diverses, de donner

11



fortement aux adhérents de chacune d’elles le sentiment d’une différence entre eux et
les autres hommes; la nature humaine étant ce qu’elle est, cette différence n’est que
trop facilement prise pour une supériorité, du moins par le vulgaire qui ne peut en
connaitre la véritable raison profonde, ce qui ameéne forcément, chez celui-ci, la
dégénérescence de ce sentiment en une sorte d’orgueil et il est méme compréhensible
que cela se produise surtout quand il s’agit d’une collectivité rigoureusement
«fermée», comme celle a laquelle est destinée la tradition judaique... Mais, au fait,
pourquoi ne parle-t-on pas de I’«orgueil européen», qui est bien certainement le plus
insolent de tous, et qui, lui, ne saurait trouver I’ombre d’une justification ou d’une
excuse dans des considerations d’ordre traditionnel ?

— Nous ajouterons seulement une observation sur un point de deétail : I’auteur croit a
tort (et il n’est certes pas le seul!) que le «sceau de Salomon» (appelé aussi
«bouclier de David», mais non «sceau de David» comme il le dit) est un symbole
spécifiquement juif, alors que, en réalité, il appartient tout autant a I’Islamisme et
méme a I’hermétisme chrétien qu’au Judaisme. Il signale, a ce sujet, que, dans les
armes de la ville de Privas, trois fleurs de lys auraient été remplacées récemment par
« trois étoiles juives (sic) a six branches » ; nous ne savons si le fait est exact, mais, en
tout cas, ce dont il est assurément bien loin de se douter et qui rend la chose vraiment
amusante, c’est que les deux symboles sont fort prés d’étre équivalents, étant
construits I’un et I'autre, de méme encore que le Chrisme, sur un seul et méme
schéma géométrique, celui de la roue a six rayons; et cela montre une fois de plus
gu’on ferait bien de s’abstenir de toucher a certaines questions quand on ne possede
pas tout au moins quelques notions élémentaires de symbolisme!

1939

Janvier

Frédéric Portal. Des couleurs symboliques dans I’antiquite, le moyen age et les
temps modernes. (Editions Niclaus, Paris).

— Ce livre, qui date exactement d’un siecle, était depuis longtemps devenu a peu
prés introuvable; la réédition qui vient d’en étre faite est d’autant plus opportune
qu’il est demeuré jusqu’a maintenant, en francais tout au moins, le seul ouvrage
traitant spécialement du symbolisme des couleurs. Son intérét ne réside d’ailleurs pas
uniquement dans les considerations de détail et I’abondante documentation qu’il
renferme sur ce sujet; ce qui est peut-étre plus important encore, c’est qu’il se
présente comme I’application d’une idée fondamentale dont la portée, ainsi que le
font remarquer les editeurs dans leur avant-propos, dépasse de beaucoup le cadre
indique par le titre, et qui est «I’idée d’une Révélation primitive et parfaite deposée
dans le berceau de I’humanité et qui aurait donné naissance a toutes les doctrines
traditionnelles qui ont alimenté sa vie spirituelle au cours des ages». C’est ce que
Portal lui-méme affirme de la fagon la plus nette dans sa conclusion: « Un grand fait,
dit-il, domine les recherches que je soumets au monde savant: I’unité de religion
parmi les hommes, et comme preuve, la signification des couleurs symboliques, la
méme chez tous les peuples et a toutes les époques». D’autre part, considérant que
toute doctrine, en s’éloignant de la perfection originelle, ne peut qu’aller en se
degradant et en se matérialisant de plus en plus, il distingue comme trois etapes

12



successives dans cette dégradation, et il y fait correspondre, dans la signification des
symboles, trois degrés qui constituent respectivement ce qu’il appelle la «langue
divine», la «langue sacrée» et la «langue profane». La premiére, d’apres la
définition qu’il en donne tout d’abord semble étre pour lui réellement primitive et
antérieure a la distinction du sacerdoce et de la royauté ; la seconde «prend naissance
dans les sanctuaires », a la suite de la constitution du sacerdoce proprement dit; enfin,
la derniére n’est plus que I’«expression materielle des symboles», en connexion avec
la dégénérescence «idolatrique » due a I’incomprehension du vulgaire. Il y a toutefois
guelque flottement dans I’application qu’il fait de ces principes: il semble parfois que
ce soit plutét ce qu’il rapporte a la premiére «langue» qui ait un caractere vraiment
«sacerdotal », tandis qu’il fait rentrer dans la seconde bien des choses dont le
caractere pourrait par contre étre dit «royal», notamment tout ce qui concerne le
blason; et, d’autre part, tout ce qu’il qualifie de «profane» ne I’est pas strictement et
ne répond pas a la déefinition précedente; la distinction n’en est pas moins valable en
elle-méme, et il pourrait y avoir intérét, pour quelgu’un qui voudrait faire une
nouvelle étude sur le méme sujet, a la reprendre d’une facon plus rigoureuse. Un
autre point qui est particulierement digne d’étre noté, c’est que I’auteur a reconnu et
exprimé formellement le fait que les symboles présentent en général deux
significations contraires; c’est ce qu’il appelle la «regle des oppositions», et il en
montre de nombreux exemples dans I’usage qui a été fait des différentes couleurs
qu’il étudie successivement. Quant aux réserves qu’il y aurait lieu de faire sur
certaines de ses interprétations, elles tiennent surtout, au fond, a deux raisons
principales: I’une est une information insuffisante ou inexacte sur les doctrines
orientales, fort excusable d’ailleurs a I’époque ou le livre a été écrit; I’autre est une
influence swedenborgienne assez fortement marquée, et, en matiere de symbolisme
comme a bien d’autres égards, Swedenborg est loin d’étre un guide parfaitement sdr.
Malgré ces défauts, un tel ouvrage, redisons-le encore, n’en est pas moins du plus
grand intérét, et méme indispensable a tous ceux qui, a un titre quelconque,
s’intéressent au sujet qu’il traite, puisqu’il n’en existe aucun autre qui puisse le
remplacer.

Fevrier

Mortimer J. Adler. Saint Thomas and the Gentiles. (Marquette University Press,
Milwaukee, Wisconsin).

— L’auteur, qui est professeur a I’Université de Chicago, étudie I’argumentation
gu’on pourrait opposer a ceux qui representent en quelque sorte, a I’époque actuelle,
I’équivalent de ceux a qui saint Thomas d’Aquin s’adressait en écrivant sa Summa
contra Gentiles: ce sont d’abord les «scientistes» ou «positivistes», qui nient
I’existence méme d’une vraie philosophie, et ensuite ce qu’il appelle les
«systématistes», qui admettent une pluralité irréductible de philosophies, les
considérant comme également valables a la seule condition qu’elles constituent des
constructions cohérentes en elles-mémes. Ce qui est le plus intéressant ici a notre
point de vue, c’est la protestation élevée contre I’esprit de systeme ; I’auteur n’hésite
pas a reprocher méme, avec beaucoup de raison, a certains thomistes de dénaturer la
philosophie de saint Thomas en la présentant comme «un grand systéeme de pensée »,

13



et il préférerait méme renoncer au nom de «thomisme» parce que sa forme parait
suggérer I’idée d’un systeme spécial, représentant simplement les conceptions
particulieres d’une certaine individualité, c’est-a-dire «une philosophie» parmi les
autres, et non une expression de la philosophia perennis; il est seulement a regretter
gu’il ne semble pas concevoir cette philosophia perennis en dehors de sa forme
spécifiquement chrétienne, qui, en réalité ne peut étre qu’une des multiples
expressions de la vérité une.

Albert Gleizes. La Signification humaine du Cubisme. (Editions Moly-Sabata,
Sablons, Isere).

— Cette brochure est la reproduction d’une conférence dans laquelle I’auteur s’est
attaché a montrer que le cubisme, connu surtout comme une manifestation esthétique,
a en réalité exercé une influence dans un domaine plus étendu et plus vraiment
«humain», d’abord parce qu’il fut «un travail de peintre véridique, de manuel », et
ensuite parce qu’il amena le peintre, pour résoudre certaines difficultés, a réfléchir
«non sur les images de I’extérieur, mais sur lui-méme, sur ses tendances naturelles,
sur ce qu’il voulait faire, sur ses facultés agissantes». Ce fut donc, pour certains tout
au moins, un point de départ de recherches qui devaient les mener plus loin, en
«reintroduisant, par la multiplicitt des points de vue (substituée a I’unité
perspective), le temps dans un mode d’expression humain, dans un art qui, prétendait-
on, ne le comportait pas», et en faisant comprendre que «la figure géométrique était
un moyen et non une fin». Nous n’insisterons pas sur les considérations plus
proprement «techniques», ni sur la théorie de I’«arc en ciel» que I'auteur a déja
exposée ailleurs; mais nous signalerons, comme plus particulierement intéressante,
I’idée que «le cubisme a obligé a modifier la notion unilatérale sensible qui nous
arrive de la Renaissance », et par la-méme a se rapprocher des conceptions artistiques
du moyen age, ce qui peut faire «renaitre une expression religieuse ».

Auvril

L. Adams Beck. Au cceur du Japon: Zenn, Amours mystiques. Traduit de I’anglais
par Jean Herbert et Pierre Sauvageot. (Editions Victor Attinger, Paris et Neuchatel).

— Nous retrouvons dans ce livre les mémes qualités que dans I’autre roman du
méme auteur dont nous avons parlé précédemment, mais aussi les mémes défauts, et
qui méme, il faut bien le dire, y semblent quelque peu aggravés. La facon dont des
Européens sont mélés dans ces récits a certains milieux orientaux peut étre acceptable
une fois, une exception n’ayant comme telle rien d’invraisemblable, mais, quand elle
se répete, elle donne I’impression d’un «procédé» bien artificiel; en outre, les
conséquences de cette intervention se traduisent ici, comme I’indique le titre, par des
«amours mystiques» qui sont assez difficilement conciliables avec le caractére du
Zen authentique. D’autre part, I’idee d’établir des rapprochements entre une doctrine
traditionnelle et les conceptions de la science occidentale moderne, et de s’appuyer
sur celles-ci pour faire accepter celle-13, idée dont nous avons dénoncé si souvent la
vanité, joue ici un assez grand réle; nous savons d’ailleurs qu’elle existe réellement
chez les représentants de certaines branches du Bouddhisme japonais contemporain,
ou le «modernisme» sévit facheusement, mais nous voulons croire pourtant qu’il

14



n’en est ainsi que dans les écoles les plus exotériques. 1l y a méme une contradiction
assez curieuse: l’auteur dit trés justement que, «lorsqu’on suit les disciplines de
I’Asie, on ne va pas a la péche aux ames, et I’on ne se livre pas a une propagande
facile»; mais cela ne I’empéche pas d’attribuer une telle propagande a une
organisation initiatique, ou qui devrait étre telle, et qu’elle représente comme
préparant des sortes de «missionnaires» pour les envoyer en Occident apres leur
avoir fait apprendre, non seulement les langues européennes, mais aussi le langage
«scientifique » qui plait aux Occidentaux. Il n’en est pas moins vrai qu’il y a, a cote
de tout cela, des apercus tres intéressants et exacts sur les meéthodes de
développement spirituel employées par le Zen, ainsi que sur la facon dont elles se
refletent dans divers aspects caractéristiques de la civilisation japonaise; il est
pourtant a regretter encore que, comme pour le Yoga dans I’autre livre, les résultats
de la «réalisation» n’apparaissent pas bien clairement, et que I’auteur semble méme
s’en faire une idée restreinte a quelques points de vue fort secondaires ; mais, malgre
tout, cela peut assurément inciter certains a réfléchir et a essayer de penétrer ces
choses plus profondément s’ils en ont en eux-mémes la possibilité.

Mai

Paul Radin. The Story of the American Indian. (Liviright Publishing Corporation,
New-York).
Ce livre vise a donner une vue d’ensemble des anciennes civilisations de
I’ Ameérique, en réunissant, sous une forme aisément accessible et méme d’une lecture
agréable, des données qui, jusque-la, étaient restées éparses dans de multiples études
spéciales. Ce qui est le plus intéressant a notre point de vue c’est ce qui concerne les
«mythes» et les rites, car quiconque est au courant du symbolisme traditionnel
pourra y trouver matiere a de nombreux rapprochements tres significatifs avec ce qui
se rencontre dans d’autres civilisations; I’auteur a d’ailleurs le mérite de rapporter les
faits d’une facon impartiale, sans les déformer en y mélant les idées préconcues qui
ont cours chez la plupart des «anthropologistes». Ce qui se rapporte aux origines est
plus hypothétique, et il n’y a la rien d’étonnant, car cette question demeure fort
obscure a bien des égards: d’aprés la théorie de I’auteur, tout aurait eu pour point de
départ une civilisation unique, celle des Mayas, qui serait allée en se modifiant et
comme en se dégradant peu a peu a mesure qu’elle s’étendait vers le Nord d’un cote
et vers le Sud de I’autre; cela parait assez difficile a prouver, surtout en I’absence de
toute chronologie un peu sire, et les ressemblances et les différences entre les usages
des divers peuples invoquées a I’appui de cette these, pourraient assurément
s’interpréter de bien d’autres facons. Cela ne ferait d’ailleurs, en tout cas, que reculer
la difficulte, car il resterait alors a se demander d’ou venait la civilisation des Mayas
elle-méme: tant qu’on voudra se borner & des méthodes de recherche «profane », au
lieu de se réferer a des indications véritablement traditionnelles qu’on traite trop
facilement de «légendes» sans chercher a en approfondir le sens, une telle question
demeurera toujours insoluble. Du reste, si les dates approximatives attribuées a la
civilisation des Mayas doivent étre admises, celle-ci serait, certes, beaucoup trop
récente pour pouvoir représenter réellement une «origine », mais n’y aurait-il pas lieu
de se demander pourquoi «la période qui joue le plus grand r6le dans le calendrier

15



maya est en connexion avec un temps fort antérieur au début méme de I’histoire des
Mayas » ?

Juin

E. Aroux. Dante hérétique, révolutionnaire et socialiste: Révélations d’un
catholique sur le moyen age. (Editions Niclaus, Paris).

— C’est une excellente idée d’avoir réedité le livre d’Aroux sur Dante, dont
I’édition originale date de 1854, et qui naturellement était depuis longtemps
introuvable. Aroux eut le mérite d’étre un des premiers, avec Rossetti et a peu pres en
méme temps que lui, a signaler I’existence d’un sens ésotérique dans I’ceuvre de
Dante; et, malgré les travaux assez nombreux qui ont été publiés depuis lors sur ce
sujet, surtout en ces derniéres années, la documentation contenue dans son ouvrage
n’a rien perdu de son intérét, et il faudra toujours s’y reporter comme a une sorte
d’introduction indispensable aux études plus récentes. Il est d’ailleurs bien entendu
que I’interprétation d’Aroux appelle beaucoup de réserves et a besoin d’étre rectifiée
sur bien des points, a commencer par les imputations formulées a I’égard de Dante
dans le titre méme; nous nous sommes déja expliqué, dans L’Esotérisme de Dante,
sur ce qu’il faut penser de I’accusation d’«hérésie », qui ne repose en somme que sur
une confusion entre les deux domaines exotérique et ésotérique, ou, si I’on veut,
Initiatique et religieux. Aroux, du reste, ignorait visiblement tout de la nature réelle
de P’initiation; aussi ne voit-il, dans I’emploi d’un langage secret et symbolique,
gu’une simple précaution destinée a dissimuler ce qu’il aurait pu étre dangereux de
dire ouvertement, car il ne parait concevoir les organisations initiatiques que comme
de vulgaires «sociétés secretes » a tendances plus ou moins politiques, comme il y en
eut tant dans la premiere moitié du XIXe siécle; la mentalité particuliere de cette
époque est sans doute responsable aussi de I’idée plutbt paradoxale de faire de Dante,
défenseur de la conception d’une monarchie universelle que le « Saint Empire » aurait
da réaliser, un précurseur du «socialisme» et des utopies révolutionnaires de 1848.
Une autre erreur singuliére est celle d’aprés laquelle les organisations initiatiques du
moyen age, transformees en «sectes» par incompréhension de leur véritable
caractére, auraient eu des doctrines «rationalistes»; non seulement il y a la un
anachronisme, mais le «rationalisme », depuis qu’il existe, a toujours été I’adversaire
et le négateur le plus irréductible de tout ésotérisme, et c’est méme la une des parties
les plus essentielles de son réle dans la déviation du monde moderne. Il y a d’ailleurs
dans I’attitude d’Aroux, remarquons-le incidemment, quelque chose qui donne une
impression un peu étrange: il semble que ses déclarations catholiques «sonnent
faux » par leur exagération méme, si bien qu’on est tenté de se demander de quel cote
allaient réellement ses sympathies au double point de vue religieux et politique,
d’autant plus que la fagcon dont il présente Dante coincide en somme avec celle de
Rossetti, dont les tendances apparentes étaient tout opposées ; nous ne prétendons pas
résoudre cette question, faute de renseignements «biographiques» suffisants, et elle
n’a au fond gu’un intérét de pure curiosité, car il est évident que cela n’affecte en rien
le contenu du livre. On pensera peut-étre que, apres tant de réserves, il ne doit rester
de celui-ci qu’assez peu de chose; ce serait tout a fait inexact, car il reste au contraire
tout le c6té documentaire, ainsi que nous I’avons dit, et c’est la ce qui importe le plus

16



dans un ouvrage de ce genre: au surplus, tous ceux qui possédent certaines données
traditionnelles peuvent facilement rectifier eux-mémes et «réinterpréter»
correctement tout ce qui a été déformé par la «perspective» spéciale de I’auteur, et
c’est méme la un travail qui est loin de manquer d’intérét.

1940

Janvier

Ananda K. Coomaraswamy. The Christian and Oriental or True Philosophy of
Art: a lecture given at Boston College, Newton, Massachusetts, in March 1939. (John
Stevens, Newport, Rhode Island).

— Cette brochure reproduit une conférence faite dans une Université catholique
par notre éminent collaborateur; il y insiste sur I’identité de toute conception
traditionnelle de I’art, qu’elle soit occidentale, et en particulier chretienne, ou
orientale: il s’agit, en fait, d’une doctrine vraiment «catholique » au sens originel de
ce mot, c’est-a-dire universelle. Dans cette vue traditionnelle, il n’y a aucune
distinction essentielle entre art et métier; toute chose bien faite et parfaitement
adaptée a son usage est proprement une ceuvre d’art; il ne saurait étre question ici de
«jeu» ni de plaisir «esthétique», car «les vies contemplative et active seules sont
considérées comme humaines, et une vie qui a pour fin le plaisir est subhumaine». La
beauté réside dans I’ceuvre d’art elle-méme, en tant que celle-ci est parfaite
conformément a sa destination : elle est indépendante de I’appréciation du spectateur,
qui peut étre ou n’étre pas qualifié pour la reconnaitre; c’est 13, en effet, affaire de
connaissance ou de compréhension, non de sensibilitt comme le voudraient les
modernes, et ars sine scientia nihil. Un besoin est la cause premiére de la production
d’une ceuvre d’art; mais il s’agit a la fois, en cela, de besoins spirituels et physiques,
car I’homme, envisage dans son intégralité, ne vit pas seulement de pain, mais de
toute parole qui sort de la bouche de Dieu, c’est-a-dire des idées et des principes qui
peuvent étre exprimés par I’art; primitivement, il n’y a aucune distinction de sacré et
de profane, toutes les choses sont faites a I’imitation de prototypes divins, et «ce
gu’elles signifient est encore plus réel que ce qu’elles sont en elles-mémes». La
contemplation du modele idéal doit donc nécessairement précéder la réalisation
matérielle de I’ceuvre d’art; c’est seulement ainsi que «I’art imite la nature dans son
mode d’opération», c’est-a-dire Dieu méme dans son mode de création. En se
conformant au modele idéal, I’artiste s’exprime d’ailleurs aussi lui-méme, mais sub
specie aeternitatis, et non gquant a son individualité contingente; de la, le caractére
anonyme des ceuvres d’art dans les civilisations traditionnelles; et, a un point de vue
complémentaire de celui-1a, la représentation d’un individu y est plutdt un «type»
gu’un portrait physiquement ressemblant, car «I’hnomme est représenté par sa
fonction plutét que par son apparence ». Quant aux représentations symboliques de la
Divinité, méme lorsqu’elles sont anthropomorphiques, elles ne doivent aucunement
étre prises pour des «figurations» ; une connaissance adéquate de la théologie et de la
cosmologie est nécessaire pour les comprendre, car elles ne font point appel au
sentiment, mais elles sont essentiellement des «supports» de contemplation
intellectuelle, et I’art, méme le plus élevé, n’est en définitive rien d’autre qu’un
moyen subordonné a cette fin.

17



Février

Walter H. Dudley and R. Albert Fisher. The Mystic Light. The Script of Harzael-
Harzrael. (Rider and Co., London).

— Le premier des deux auteurs est dit avoir écrit cet ouvrage « par inspiration », et
le second I’avoir «interprété et adapté a la compréhension terrestre» ; on sait ce que
nous pensons, d’une facon générale, des productions de ce genre, et celle-ci n’est
certes pas faite pour nous en donner une meilleure opinion. Il y a 1a, exprimées en un
style invraisemblable, des choses dont certaines sont au fond assez banales, tandis
que les autres sont de la plus extravagante fantaisie ; la formation et la constitution de
la terre, de la lune et du monde stellaire (ou « constellaire », comme il est dit), surtout,
font I’objet d’interminables considérations que rien ne saurait justifier, ni au point de
vue «scientifique » ordinaire, ce qui importe assez peu pour nous, ni au point de vue
traditionnel, ce qui est beaucoup plus grave; I’histoire des «quatre grandes
dispensations terrestres» n’a pas davantage de ressemblance avec tout ce qu’on peut
savoir de celle des traditions réelles; et le tout est accompagné de nombreuses
figures, qui n’ont assurément pas le moindre rapport avec le véritable symbolisme. Il
est d’ailleurs donné a entendre que toute critique formulée contre ce script risquerait
tout simplement d’«offenser le ciel et la terre»; de la part de gens qui trop
évidemment se croient «missionnes», cela n’est pas fait pour beaucoup nous
surprendre; ce qui est plus étonnant, c’est qu’un pareil livre, et surtout aussi
volumineux, ait pu réussir a trouver un éditeur...

Mars

André Savoret. L’Inversion psychanalytique. (Librairie Heugel, éditions
« Psyché », Paris).

— Cette brochure contient une sévére critique de la psychanalyse, que nous ne
pouvons assurement qu’approuver, et qui coincide méme sur certains points avec ce
gue nous avons écrit ici nous-mémes sur ce sujet, notamment en ce qui concerne le
caractére particuliérement inquiétant de la «transmission» psychanalytique, a propos
de laquelle I"auteur cite d’ailleurs nos articles. Le titre se justifie par le fait que non
seulement la psychanalyse renverse les rapports normaux du «conscient» et du
«subconscient», mais aussi qu’elle se présente, a bien des égards, comme une sorte
de «religion a rebours», ce qui montre assez de quelle source elle peut étre inspirée;
le réle pedagogique qu’elle prétend jouer et son infiltration dans les diverses
méthodes dites d’«éducation nouvelle» sont aussi quelque chose d’assez
significatif... La seconde partie, intitulée Totémisme et Freudisme est consacrée plus
spécialement a I’examen de la théorie extravagante que Freud a formulée sur
I’origine de la religion, en prenant pour point de départ les élucubrations, déja
passablement fantastiques et incohérentes, des sociologues sur le «totémisme», et en
y adjoignant ses conceptions propres, on pourrait dire volontiers ses «obsessions» ;
tout cela donne une idée fort édifiante d’une certaine partie de la «science»
contemporaine... et de la mentalité de ceux qui y croient!

R. de Saussure. Le Miracle grec, Etude psychanalytique sur la civilisation
hellénique. (Editions Denoel, Paris).

18



— Nous avons précisément ici un exemple de théories du genre de celles dont il
est question ci-dessus: quelques lignes de I’introduction donneront une idée
suffisante de I’esprit dans lequel ce livre est concu: « Le berceau de I’humanité nous
est apparu comme une sorte de névrose collective qui faisait obstacle au
développement de I’intelligence. (Admirons en passant cette image d’un «berceau »
qui est une «névrose »...) Chaque civilisation est une tentative, plus ou moins réussie,
d’autoguérison spontanée. La premiere en date, la civilisation grecque est parvenue a
faire tomber le voile qui la séparait de la réalité». Il va sans dire que ce qui est appele
ici «intelligence» n’est rien de plus que la raison, et que son «développement»
consiste a se tourner exclusivement vers le domaine sensible; et, pour ce qui est de la
«réalité», il faut entendre tout simplement par la les choses envisagées au point de
vue profane, qui, pour I'auteur et pour ceux qui pensent comme lui, représente
«I’achévement le plus complet de I’lhomme» ! Aussi, méme quand certains faits sont
énoncés exactement, I’interprétation qui en est donnée est-elle proprement au rebours
de ce qu’elle devrait étre: tout ce qui, dans la période «classique», marque une
dégénérescence ou une déviation par rapport aux époques précédentes, est présenté
au contraire comme un «progrés»... Dans tout cela, d’ailleurs, I’auteur a mis assez
peu de chose de lui-méme, car son livre est fait surtout de citations d’«autorités»
pour lesquelles il a manifestement le plus grand respect; il parait bien étre de ceux
qui acceptent sans la moindre discussion toutes les idées enseignées plus ou moins
«officiellement»; a ce titre, on pourrait considérer son travail comme une
«anthologie» assez curieuse de ce qu’on est convenu d’admettre dans les milieux
«scientistes» actuels en ce qui concerne les civilisations antiques. Il serait bien
inutile d’entrer dans le détail et d’insister sur I’explication qui est donnée du soi-
disant «miracle grec»; en la débarrassant de toute la « mythologie » freudienne dont
elle est entourée, on pourrait en somme la résumer en ces quelques mots: c’est la
révolte contre les institutions familiales, et par suite, contre tout ordre traditionnel,
qui, en rendant possible la «liberté de pensée», a été la cause initiale de tout
«progres»; ce n’est donc la, au fond, que I’expression méme de I esprit
antitraditionnel moderne sous sa forme la plus brutale. Ajoutons encore une
remarque: il a été successivement de mode, depuis un siecle environ, d’assimiler les
«hommes primitifs» a des enfants, puis a des sauvages; maintenant, on veut les
assimiler a des malades, et plus précisement a des «névrosés » ; malheureusement on
ne s’apercoit pas que ces «névrosés» ne sont en realite, qu’un des produits les plus
caracteéristiques de la «civilisation » tant vantée de notre époque!

Mai

Dr. Pierre Galimard. Hippocrate et la Tradition pythagoricienne. (Jouve et Cie,
Paris).

— Ce travail dépasse de beaucoup la portée habituelle des théses de doctorat en
médecine, et on pourrait le considérer comme une excellente introduction a I’étude de
tout un ensemble de questions qui paraissent avoir éte fort négligées jusqu’ici. Ce qui
fait I’intérét d’Hippocrate, c’est qu’il «nous apparait comme le dernier représentant,
en Occident tout au moins, d’une médecine traditionnelle » ; cette médecine, qui était
essentiellement un «art sacerdotal », était probablement déja bien affaiblie en Grece a

19



son époque, et I’on peut se demander jusgqu’a quel point lui-méme I’avait comprise:
mais les données qu’il a conservees dans ses écrits, et qui sans lui seraient
entierement perdues (car jusqu’a lui elles n’avaient sans doute jamais été transmises
qu’oralement), n’en mériteraient pas moins un examen approfondi, qui, surtout si I’on
y joignait une comparaison avec les choses du méme ordre qui existent en divers pays
d’Orient, permettrait peut-étre d’en retrouver la véritable signification. Le Dr.
Galimard s’est proposé plus particulierement de montrer les liens qui rattachent les
conceptions exposées par Hippocrate a celles des Pythagoriciens, qui appartiennent
aussi a la méme période de transition entre la Grece archaique et la Grece
«classique»: le symbolisme des nombres, I’analogie du macrocosme et du
microcosme, la théorie des tempéraments et de leurs correspondances quaternaires,
I’affirmation d’une étroite relation entre la sagesse et la médecine, tout cela, chez
Hippocrate, est manifestement d’inspiration pythagoricienne. Naturellement, I’auteur
n’a pu ici que donner un apercu de ces différents sujets ; mais, puisqu’il dit lui-méme
que «son travail, bien loin d’épuiser la question et de conclure, voudrait étre
seulement une entrée en matiere », il faut espérer qu’il lui sera possible de continuer
ces études par la suite et de reconstituer plus complétement le caractéere de cette
«médecine d’origine sacrée», si différente a tous égards de la médecine profane des
modernes, et qui, contrairement aux tendances exclusivement analytiques et
expérimentales de celle-ci «tire d’en haut tous ses principes et leurs applications ».

R. P. Victor Poucel. Mystique de la Terre: Il. La parabole du Monde. (Librairie
Plon, Paris).

— Ce livre, comme le Plaidoyer pour le Corps dont nous avons déja parlé et
auquel il fait suite, est heureusement fort éloigné des banalités «ideales» et des
«abstractions» vides auxquelles se complait notre époque, et contre lesquelles
I’auteur s’éleve tres justement deés le debut. Pour en définir en quelques mots I’idée
principale, on pourrait dire qu’il s’agit en somme de restituer au monde sensible la
valeur symbolique qui en fait, dans son ordre, une image des realités spirituelles, et
que lui reconnaissait expressément la pensée chrétienne du moyen age, aussi bien que
toute autre pensée traditionnelle; et, si une telle conception est assurément tout a fait
étrangere a la mentalité moderne, nous ne pensons pas qu’il y ait lieu pour cela de
paraitre s’excuser d’y revenir, puisqu’elle est en realite celle qui est commune a toute
I’humanité « normale ». L auteur, bien entendu, ne prétend point traiter ce sujet d’une
facon compléte, ce qui serait évidemment impossible; il n’a voulu qu’en esquisser
différents aspects, mais, méme dans ces limites, peut-étre aurait-il pu aller
quelquefois un peu plus loin; il est certains chapitres qui sont un peu décevants,
comme Terre et Ciel, pour lequel les Chinois, qu’il cite si volontiers par ailleurs,
auraient pu facilement lui fournir des données beaucoup plus précises, ou Le Cceur du
Monde, qui est, dans la tradition universelle, bien autre chose que ce qu’il voit; on a
I’impression, dans des cas comme ceux-1a, qu’il n’a pas assez nettement conscience
que le véritable symbolisme est essentiellement une «science exacte». Nous nous
demandons si ce n’est pas aussi pour cette raison qu’il semble y avoir chez lui une
certaine tendance a diminuer la valeur des considérations mémes qu’il expose,
comme si leur portée reelle lui échappait dans une certaine mesure, a tel point gu’il

20



va parfois jusqu’a accepter une sorte de renversement des rapports entre elles et des
choses qui sont en réalité d’un ordre beaucoup plus «extérieur»; n’y a-t-il pas la
comme une concession, probablement involontaire du reste, a I’esprit moderne et a
son «exotérisme» exclusif? Cela est particulierement sensible dans un chapitre
consacré au symbolisme des nombres (ce chapitre est intitulé In Pondere et Mensura,
et, disons-le en passant, nous ne nous expliquons pas cette omission du « nombre »,
mentionné explicitement dans le texte de la Sagesse, ou les trois termes se réferent a
des modes distincts de la quantité, puisque c’est précisement du nombre que, en fait,
il est ici question d’un bout a I’autre) ; ainsi, quand on connait toute I’importance qu’a
la valeur numérique des lettres dans certaines langues sacréees, et I’impossibilité de
comprendre réellement le sens profond de celles-ci sans en tenir compte, on est en
droit de s’etonner en lisant qu’«on peut faire un meilleur usage du temps» que de
s’arréter a une interprétation des textes basée sur la science des nombres. Il va sans
dire, d’ailleurs, qu’une telle interprétation n’est applicable qu’aux langues qui sont
ainsi constituées, comme I’hébreu et I’arabe (et elle est une chose toute naturelle pour
ceux qui ont I'usage habituel de ces langues), et qu’il est absurde de vouloir la
transporter, par exemple, dans les langues occidentales modernes; sur ce point et sur
divers autres, nous serions certainement beaucoup plus sévere que I’auteur a I’égard
de certaines divagations contemporaines. Ce qui justifie cette derniére réflexion, c’est
surtout la surprise que nous causent certaines réferences a un docteur «steinerien»,
par exemple, ou encore a un chimiste qui essaie d’accommoder I’astrologie aux
points de vue de la science moderne (et qui, par surcroit, se proclama jadis
«adorateur» de Mme Blavatsky, détail sans doute ignoré du R. P. Poucel); il ne
serait certes pas difficile de trouver de meilleures «autorités », traditionnellement plus
sires que celles-1a; et, quand il s’agit de «science sacrée », on ne saurait jamais faire
preuve d’un «discernement» trop rigoureux... En ce qui concerne I’astrologie,
précisément, nous ne pouvons nous empécher de regretter que I’auteur ait été amené,
faute d’informations plus dignes de foi, a accepter une interprétation du symbolisme
zodiacal qui n’est pas exempte de fantaisie; et nous devons aussi remarquer, a ce
propos, que le commencement de I’année a I’équinoxe de printemps, s’il vaut
spécialement pour certaines formes traditionnelles (comme I’équinoxe d’automne
pour d’autres, par exemple pour la tradition judaique), n’a cependant rien de
«primordial » et, en tout cas, n’est pas conforme a la tradition chrétienne, pour
laguelle c’est le solstice d’hiver qui marque le déebut du cycle annuel ; ajoutons qu’il y
a la quelque chose qui est particulierement important pour «situer» les différentes
traditions par leurs correspondances cosmiques. A propos des rapports entre les
traditions, il nous faut encore relever incidemment un point qui nous concerne d’une
facon directe: une note semble nous faire dire que la tradition «abrahamique» se
trouve «recueillie, plus ou moins altérée, dans la Kabbale et dans I’Islam»; nous
sommes parfaitement certain, au contraire, qu’elle n’y est nullement altérée, puisque
ce sont la des branches authentiques et orthodoxes de cette méme tradition
«abrahamique ». On trouvera peut-étre que nous formulons bien des critiques: mais,
si nous Yy insistons, c’est que cela nous parait plus profitable que de nous en tenir aux
éloges généraux que le livre mérite incontestablement, et que I’ceuvre que I’auteur a
entreprise, et qu’il se propose de poursuivre, présente un intérét tout particulier au

21



point de vue d’une restauration de la mentalité traditionnelle : aussi ne pouvons-nous
gue souhaiter que cette mentalité s’y refléte aussi intégralement que possible, et nous
serons trop heureux si nos remarqgues peuvent y contribuer.

1945 (*)

Janvier-Février

Robert Pouyaud. Sous le signe de la Spirale: Vézelay, centre initiatique.
(Imprimerie Maurice Laballery, Clamecy.).

— Cette brochure contient beaucoup de considérations intéressantes sur
I’architecture du moyen age et sur son caractéere symbolique et ésotérique; mais
I’admiration trop exclusive de I’auteur pour le style roman le rend fort injuste a
I’égard de la cathédrale ogivale, ou il ne veut voir «qu’une expression philosophique
tendant vers des fins humanistes en reflétant le monde profane»! Il est vrai que le
passage du roman au gothique dut correspondre a un changement de conditions
nécessitant une «readaptation», mais celle-ci s’opera conformément aux principes
traditionnels; la déviation ne vint que beaucoup plus tard, et elle coincida
précisément avec la décadence du gothique. Dans certaines parties se rapportant a des
questions plus spéciales, notamment au symbolisme numeérique et astrologique, il
semble que I’auteur ait voulu mettre trop de choses qu’il ne lui était pas possible de
développer en si peu de pages, ce qui donne une impression un peu confuse; il y a
aussi quelques erreurs de détail : par exemple, le Sphinx ailé est peut-étre grec, mais il
n’a certainement rien de commun avec la tradition égyptienne, ou le Sphinx n’a
jamais comporté d’autres éléments qu’une téte humaine et un corps de lion; quant a
supposer I’existence de sept voyelles (dans quelle langue)? pour les faire
correspondre aux sept planetes, cela nous a bien I’air d’une fantaisie toute moderne...
Pour ce qui concerne Vézelay, il est seulement regrettable que ce qui en est dit
n’établisse nullement qu’il y ait eu la un centre initiatique, méme secondaire, car les
raisons invoquées seraient a peu pres également valables pour n’importe quelle autre
église de la méme epoque; il faudrait pouvoir prouver que ce fut le siege effectif
d’une organisation initiatique, et cette question essentielle n’est méme pas soulevee
ici. Il ne suffit d’ailleurs pas de parler des moines bénédictins comme «auteurs de la
basilique de Vézelay », ce qui est fort contestable, surtout quant a I’ésoterisme qui y
fut inclus; plus précisément, si certains d’entre eux y eurent une part, ce ne fut pas en
tant que moines, mais en tant qu’initiés a I’art des constructeurs, ce qui, sans étre
aucunement incompatible, est quelque chose de tout a fait différent. Ajoutons, a un
autre point de vue, qu’il est dommage que le texte ne soit pas accompagné de
guelques illustrations, sans lesquelles certaines descriptions sont vraiment assez
difficiles a suivre, surtout pour ceux qui ne connaissent pas Veézelay.

Mars-Avril ]
Robert Ambelain. Dans I’ombre des Cathédrales. (Editions Adyar, Paris).

* — Les comptes-rendus que nous publions ici ont été rédigés il y cing ans et étaient destinés a paraitre dans le numéro
de Juillet 1940 qui n’a jamais vu le jour. Depuis cette époque, les ouvrages recensés se sont trouvés épuisés, mais
nous avons pensé que ce fait n’enlevait rien a I’intérét des considérations exposées par notre éminent
collaborateur.

22



— Ce livre porte un sous-titre assez ambitieux: «Etude sur I’ésotérisme
architectural et decoratif de Notre-Dame de Paris dans ses rapports avec le
symbolisme hermétique, les doctrines secrétes, I’astrologie, la magie et I’alchimie »,
mais nous devons dire tout de suite que tout cela n’est guére justifié par le contenu,
car, en fait, c’est a peu prés uniquement de magie qu’il est question la-dedans, ou, du
moins, tous les sujets qui y sont abordés sont ramenés, de parti pris en quelque sorte,
a ce qu’on pourrait appeler la perspective magique. Cependant, on y parle souvent
d’ésotérisme et méme d’initiation; mais c’est que celle-ci est elle-méme confondue
avec la magie, avec laguelle elle n’a pourtant rien a voir en realité; nous nous
sommes déja suffisamment expliqué sur cette confusion, en d’autres occasions, pour
que nos lecteurs sachent ce qu’il convient d’en penser, mais il ne sera pas inutile
d’insister quelque peu sur ce qui la rend ici plus particulierement dangereuse. En
effet, le point de vue auquel se place I’auteur ne lui appartient pas entierement en
propre; on Yy retrouve (et sans doute la dédicace du livre «a la mémoire de
Fulcanelli» est-elle un indice assez significatif a cet égard) des traces d’une certaine
initiation qu’on peut dire «dévoyee» et dont nous connaissons par ailleurs d’assez
nombreux exemples, depuis la Renaissance jusqu’a notre époque. Précisons qu’il
s’agit en principe d’une initiation de Kshatriyas (ou de ce qui y correspond dans le
monde occidental), mais dégénérée par la perte compléte de ce qui en constituait la
partie supérieure, au point d’avoir perdu tout contact avec I’ordre spirituel, ce qui
rend possibles toutes les «infiltrations» d’influences plus ou moins suspectes. Il va
de soi qu’une des premieres conséquences de cette dégénérescence est un
«naturalisme » poussé aussi loin qu’on peut I’imaginer; et il y a lieu d’y rattacher les
affirmations «dualistes» comme nous en relevons a maintes reprises dans cet
ouvrage, ou I’on va jusqu’a prétendre que «les quatre principes essentiels de
I’ Initiation » sont « I’existence de deux forces contraires, de deux pdles opposés, et de
leurs deux résultats» (p. 256); si I’unité principielle n’est pas absolument niée, du
moins ne la considére-t-on que comme une simple possibilité dont il n’y a pas lieu de
s’occuper davantage, ce qui est en somme I’expression d’une attitude nettement
«agnostique» a I’égard de tout ce qui releve du domaine métaphysique. Une autre
conséquence est le «luciférianisme», rendu possible par ce dualisme méme, et
d’ailleurs inhérent en quelque sorte a ce qu’on peut appeler la «révolte des
Kshatriyas»; a ce point de vue, nous noterons en particulier I’importance qui est
donnée ici a une certaine version de la légende d’Hiram, dont la «source » se trouve
chez Gérard de Nerval : qu’elle ne soit due qu’a la fantaisie de celui-ci, ou qu’elle soit
basée, comme il le dit, sur quelque récit qu’il avait entendu réellement (et, en ce cas,
elle appartiendrait vraisemblablement a quelqu’une des sectes hetérodoxes du
Proche-Orient), elle n’a en tout cas rien de commun avec I’authentique légende
d’Hiram de la Maconnerie, et elle a eu, par surcroit, le sort plutdt facheux de devenir
un des «lieux communs» de I’antimaconnisme, qui S’en est emparé avec des
intentions évidemment tout autres que celles qui la font utiliser ici, mais pour arriver
en définitive au méme résultat, c’est-a-dire, toute question d’appréciation a part, a
attribuer a I’initiation un caractere «luciférien». Signalons aussi, au méme point de
vue, une sorte d’obsession de la couleur verte, qui est donnée d’une part (p. 35)
comme «la couleur luciferienne» (probablement parce qu’elle est la couleur de

23



Vénus, que les Latins appelaient Lucifer en tant qu’«étoile du matin») et d’autre part
(p. 81) comme «la couleur de I’ Initiation », rapprochement dont il est facile de tirer la
conséquence; I’effort qui est fait pour donner un sens spécial a cette couleur partout
ou elle se rencontre se rattache d’ailleurs a diverses histoires fort étranges dont nous
avons eu a nous occuper il y a quelques années... Et ne va-t-on pas jusqu’a affirmer,
avec une grande apparence de sérieux, que les lettres X et P du Labarum de
Constantin doivent toute leur importance a ce qu’elles sont «les deux piliers du mot
chléros, signifiant vert en grec» (p. 73)? Ceci nous améne a un autre trait
caractéeristique de ce dont s’inspire notre auteur: c’est I’emploi du procéde dit
«Cabale hermétique» (il parait que dans ce cas il faut écrire «Cabale», pour
distinguer ce dont il s’agit de la Kabbale des Hébreux), ou encore «Cabale
phonétique», qui aurait donne son nom a la «Cabalerie», autrement dit a la
Chevalerie! On se souviendra sans doute que nous avons eu souvent a relever I’abus
de ces rapprochements verbaux chez certains écrivains trop imaginatifs, et d’ailleurs
assez inconscients de ce a quoi ils peuvent servir quand ils sont maniés par des gens
plus «avertis», mais ce qui importe surtout, c’est que ces « jeux de mots» ne sont pas
autre chose que la déformation et comme la caricature d’un procedé traditionnel
d’interprétation fondé sur un symbolisme phonétique réel, et qui s’apparente au
nirukta hindou; du reste, d’une fagcon plus géneérale, certaines vérités qui subsistent
malgré tout a travers tout cela sont elles-mémes presentées d’une maniere qui les
dénature entierement, et parfois jusqu’a en renverser la signification légitime... Quoi
gu’il en soit, il y a, parait-il, de grandes conséquences a tirer du fait que I’«argot» est
appelé aussi «langue verte» et qu’il est phonétiquement I’«art goth», c’est-a-dire
non seulement I’«art gothique» des cathédrales, mais encore I’«art goétique» (p.
53), auquel nous allons en venir maintenant. En effet, ce n’est méme pas simplement
de magie qu’il s’agit ici, mais plus proprement de «magie noire»; I'auteur ne
déclare-t-il pas lui-méme que «toute magie pratique est et ne peut étre que
satanique» (et il précise qu’il I’entend en ce sens qu’elle appartient au domaine du
Seth égyptien, lequel est, ne I’oublions pas, le «dieu a la téte d’ane»!) et que «toutes
les ceuvres magiques, si altruistes paraissent-elles, sont du domaine de ce que le
profane range dans le vocable de magie noire» (p. 147)? 1l est vrai qu’il s’efforce par
ailleurs d’expliquer ces déeclarations d’une fagon qui en atténue la portée, mais ou il y
a, volontairement ou non, bien de la confusion; en tout cas, ce qu’il y a de certain,
c’est que, pour lui, «le magicien de tous temps s’est vétu de noir» et n’a fait usage
que d’accessoires également noirs, ce qui nous parait d’ailleurs faux historiquement,
mais n’en est pas moins significatif. 1l est bien entendu que la couleur noire a un sens
métaphysique que nous avons expose nous-mémes, et qui est totalement différent du
sens «sinistre» qu’elle a le plus ordinairement; mais, comme ce sens supérieur est
assurément fort éloigné du domaine ou s’exerce I’activité du magicien, il ne saurait
en étre question ici; et la fagon méme dont I"auteur veut changer la signification
reconnue traditionnellement a certaines notions comme celles du « Soleil noir» ou du
« Satellite sombre» est aussi bien suspecte... La justification de I’emploi des cierges
noires (pp. 224-225) n’est guére plus heureuse ; dans nos souvenirs (des souvenirs qui
remontent d’ailleurs assez loin, car cela doit dater de prés de quarante ans), ces
cierges noirs se lient plus particulierement a une histoire concernant un certain

24



groupement dont il est précisément question en un autre endroit (p. 243), et qu’on
veut défendre de I’accusation de «satanisme» en disant qu’il «est simplement une
société secrete occultiste, rien d’autre» ; mais, a notre époque, n’y a-t-il pas bien des
groupements plus ou moins consciemment «satanistes» qui en effet ne sont rien
d’autre que cela? Nous pourrions méme, en ce genre, en citer au moins un qui, lui,
revendiquait expressément son caractere «sataniste» et une allusion que nous avons
rencontree quelque part dans ce livre nous a montré qu’il n’était pas inconnu de
I’auteur ; mais alors a quoi peut bien tendre cette protestation, qui vise en outre a faire
prendre de tels groupements occultistes pour des «cercles initiatiques sérieux», ce
qui est une véritable dérision? Il nous faut d’ailleurs préciser encore que nous
n’entendons point confondre «luciférianisme» et «satanisme», ce sont la deux
choses distinctes, mais, de I’'un a I’autre, le passage risque de s’effectuer presque
insensiblement, comme une déviation poussée de plus en plus loin finit tout
naturellement par aboutir & un renversement complet de I’ordre normal ; et ce n’est
pas notre faute si, dans le cas qui nous occupe, tout est brouillé a tel point gu’on ne
sait jamais exactement a quoi I’on a affaire... Les applications qui sont faites du
«dualisme » sont bien loin d’étre cohérentes: ainsi, I’initiation, assimilée a la magie
comme nous I’avons dit, est opposée a la religion, ce qui n’empéche pas les rites
religieux d’étre ensuite, par une confusion inverse, identifiés aux rites magiques; et,
d’autre part, le Judaisme et le Christianisme, qui incontestablement relevent tous
deux de la religion, sont pourtant opposés aussi I’un a I’autre; a quels «poles»
peuvent bien correspondre respectivement les deux termes de ces differentes
oppositions? On ne le voit pas nettement, d’autant plus que, si le Christianisme est
interprété dans un sens «naassénien» (pp. 256-257), le Dieu de Moise, de son c6té,
est identifié a I’« Esprit de la Terre» (pp. 204-205), sans parler de I’insinuation plus
gu’équivoque d’apres laquelle, dans la lutte de Moise contre les magiciens de
Pharaon (p. 37), ce pourrait bien étre Moise qui aurait joué le rdle du «magicien
noir»! Il serait assurément bien difficile de débrouiller ce chaos, mais d’ailleurs ce
n’est nullement nécessaire pour se rendre compte que les pratiques décrites dans ce
livre, et sans que le lecteur soit jamais mis en garde comme I’exigerait tout au moins
la plus élémentaire prudence, sont fort dangereuses pour la plupart, et que certaines
d’entre elles relevent méme plut6t de la sorcellerie que de toute autre chose. A propos
des dangers dont il s’agit, nous mentionnerons particulierement la fagon dont sont
envisagées les pratiques divinatoires, qui seraient «presque toujours des pratiques
évocatoires» (p. 112), ce qui ne ressemble guére aux anciennes sciences
traditionnelles dont elles ne sont en réalité que des deébris souvent incompris, mais ce
qui a pour conséquence logique que, « quand on effectue une tentative divinatoire, on
se met nécessairement en état de réceptivité, de passivité compléte» (p. 273); il n’est
que trop facile de comprendre quels peuvent étre les funestes résultats d’une pareille
maniéere d’opérer. L’auteur manifeste une prédilection trés marquée pour la
géomancie, qu’il compare assez malencontreusement a I’« écriture automatique » des
spirites, et qui parait étre pour lui un moyen de communiquer avec I’«Esprit de la
Terre»; il s’en fait d’ailleurs une conception tres spéciale (p. 98), qui, quoi qu’il en
dise, ne reléve que de la « magie cérémonielle» la plus typiguement occidentale, car
ce n’est certes pas en Orient qu’on a jamais éprouvé le besoin de se livrer a tant de

25



simagrees, s’il est permis de s’exprimer ainsi, pour pratiquer la géomancie...
Ajoutons encore que, s’il se refuse parfois, pour des raisons plus ou moins obscures, a
voir le diable la ou il est, il lui arrive aussi, par contre, de le voir la ou il n’est pas:
« Maitre Pierre de Coignet» (pp. 241-242), que I’on voyait jadis a un angle du jubé de
Notre-Dame, n’était point une figure du diable, mais tout simplement une caricature
de Pierre de Cugniéres, avocat géneéral du Parlement sous Philippe de Valois, exécre
du clergé de son temps pour avoir, dans une assemblée tenue en 1329, combattu
I’extension gu’avait prise alors la juridiction des Tribunaux ecclésiastiques (voir
Mémoire sur les Libertés de I’Eglise gallicane, Amsterdam, 1755, pp. 240-248);
c’est dire que ce n’est certes pas le clergé qui, au XVlle siecle, avait intérét a le faire
disparaitre comme on le prétend, mais bien au contraire, les partisans de la
suprématie du pouvoir civil, qui pouvaient se sentir atteints par cette injure
permanente a la mémoire de leur lointain prédécesseur. Il y a donc la une méprise
assez grossiere, et c’est vraiment dommage, car elle servait merveilleusement les
intentions de I’auteur: «Pierre du Coignet», c’est la «pierre du coin» ou la «pierre
de I’angle» et il écrit ailleurs que le diable «est vraiment la base et la pierre d’angle
de toute la Théologie» de I’Eglise catholique (p. 56), ce qui est, on en conviendra,
une singuliére facon d’interpréter le symbolisme de la pierre angulaire; et voila un
exemple assez instructif de ce a quoi peuvent mener les abus de la soi-disant « Cabale
hermétique»! Il y a aussi, il faut le dire, d’autres erreurs dont la raison d’étre
n’apparait pas aussi clairement: ainsi, Valentin Andreae est donne comme le
«pseudonyme» d’un «auteur allemand anonyme » (p. 24), alors que c’est le veritable
nom d’un homme dont la vie et les ceuvres sont trés bien connues; le grade
maconnique de Chevalier Rose-Croix est le septieme et dernier du Rite Francais, et
non pas «le huitieme» (p. 25), lequel n’a jamais existé; c’est Platon et non pas
Pythagore (p. 61), qui avait fait inscrire au fronton de son école les mots: « Que nul
n’entre ici S’il n’est géometre » ; ailleurs, la féte de saint Jean-Baptiste est rapportée a
saint Jean I’Evangéliste (p. 168), et I’on prétend méme tirer de |a encore quelques
conséguences non négligeables... A c6té de ces erreurs qu’on peut dire historiques, il
y a des erreurs linguistiques qui ne sont pas moins curieuses: par exemple rekabim,
qui est d’ailleurs un mot au pluriel (mais le pluriel des mots hébraiques est
constamment pris ici pour un singulier), n’a jamais voulu dire «baton» (p. 11);
emeth ne signifie pas «vie» (p. 124), mais «vérité», et nephesh est fort loin de
désigner «I’esprit pur» (p. 153); le heth est pris a plusieurs reprises pour un hé, ce
qui fausse entierement I’analyse hiéroglyphique des mots ou il entre, ainsi que toutes
les deductions qui s’en suivent. L hébreu, du reste n’est pas la seule langue a étre
ainsi maltraitée ; nous passerons sur les nombreux mots déformés qu’on pourrait a la
rigueur imputer aux imprimeurs, bien que ce soit un peu difficile quand ils reviennent
invariablement sous la méme forme; mais il n’est pas besoin d’étre grand latiniste
pour savoir que « Christ-Roi», ne se dit pas Christum Rexus (p. 283), ou encore que
Omnia ab uno et in unum omnia ne signifie pas « Un est dans Tout et Tout dans Un»
(p. 21), mais « Tout vient de I’Unité et retourne a I’Unité ». Certains pourraient peut-
étre s’en laisser imposer par les apparences d’une «érudition» assez considérable a
premiere vue; mais, comme les exemples que nous venons de donner le prouvent
suffisamment, ces apparences sont bien trompeuses... Qu’on ne s’étonne pas que nous

26



ayons jugé bon de nous étendre ainsi sur un tel livre et d’entrer dans le détail comme
nous I’avons fait, car il est de ceux qui ne peuvent que contribuer a augmenter le
désordre et la confusion dans I’esprit de bien des gens, et c’est pourquoi il est
nécessaire de montrer aussi nettement que possible ce qu’il y a sous tout cela. Pour
conclure, on pourrait dire, sans qu’il y ait 1a aucun «jeu de mots», que I’«ombre »
dont il est question dans le titre doit sans doute étre entendue dans son sens
«sinistre» et inverse; et c’est la, parait-il, un avant-godt de ce que nous réserve la
fameuse « ére du Verseau ».

Charles-Raynaud-Plense. Les vraies Centuries et Prophéties de Michel
Nostradamus, le grand voyant de Salon, avec sa vie, et un glossaire nostradamique.
(Imprimerie Régionale, Salon).

— Cette nouvelle edition des «Centuries», dont nous abrégeons le titre qui est
d’une longueur démesurée, ne brille pas précisement par sa présentation: le texte est
plein de fautes de transcription (les s et les f, notamment, y sont a chaque instant pris
les uns pour les autres); la biographie qui la précede, accompagnée d’illustrations
assez mal venues, est aussi « extérieure » que possible et ne laisse pas méme entrevoir
tout ce qu’il y a de véritablement énigmatique dans la vie de Nostradamus; et le
volume, dans son ensemble, a un certain air de «naiveté» qui semble I’apparenter au
genre de ce qu’on est convenu d’appeler les «publications populaires». Quant au
«glossaire nostradamique» placé a la fin, ce pourrait assurément étre la une chose
fort utile; mais, s’il faut louer I’auteur d’avoir rejeté quelques fantaisies un peu trop
fortes de certains commentateurs récents (par exemple Hister, nom latin du Danube,
pris pour Hitler, ce qui vaut bien le Pirée pris pour un homme...), il reste
malheureusement encore, surtout en ce qui concerne les noms propres, bien des
interprétations plus que contestables, comme la cité d’Achem, qui n’est point
Jérusalem, ainsi que nous I’avons déja signalé a propos d’un autre livre, ou
Annemarc, qui est bien plutét Danemark que la Carmanie, ou encore Arda et Zerfas
gu’on cherche a expliquer séparément, mais qui sont en réalité Aredha-Tserphath,
expression dont Nostradamus, qui était d’origine juive, connaissait assurément la
signification dans la géographie rabbinique ; nous pensons que ces quelques exemples
suffisent pour montrer qu’un tel glossaire ne doit &tre consulté qu’avec précaution...
Et le tout s’achéve, de fagon plutbt bizarre, par une sorte de réclame «touristique »
pour Salon et ses environs!

Mai

Trésor Hermétique, comprenant Le livre d’Images sans paroles (Mutus Liber) ou
toutes les opérations de la philosophie hermétique sont représentees, réédité avec une
Introduction par le Dr. Marc Haven, et Le Traité symboliqgue de la Pierre
philosophale en 78 figures par Jean Conrad Barchusen, réédité pour la premiere fois
avec une Notice par Paul Servant. (P. Derain, Lyon).

— Le titre complet, tel que nous venons de le transcrire, indique suffisamment
quel est le contenu de ce volume, qui se présente comme le premier d’une «collection
d’albums ésotériques»; il s’agit de deux traités composés entierement de figures,
sans accompagnement d’aucun texte explicatif. Nous ne pouvons que recommander

27



cette reédition a tous les amateurs de symboles hermétiques, qui y trouveront
amplement de quoi exercer leur sagacité.

A. Cockren. Alchemy Rediscovered and Restored. (Rider and Co., London).

— Le titre de ce petit volume est plutét ambitieux, mais, il faut bien le dire, le
contenu n’y répond guere ; I’auteur est evidemment de ceux qui, concevant I’alchimie
comme purement « materielle », la réduisent tout simplement a n’étre qu’une sorte de
chimie spéciale ou, si I’on veut, d’«hyperchimie ». La premiére partie est une sorte de
résume de I’histoire de I’alchimie, interprétée naturellement dans le sens que nous
venons d’indiquer; les deux autres parties, respectivement theéorique et pratique,
contiennent «un exposé de I’extraction de la semence des métaux et de la préparation
d’élixirs medicinaux suivant la pratique de I’Art hermétique et de I’Alkahest des
Philosophes », ou, dirions-nous plut6t, suivant I’idée que s’en fait I’auteur. Ce qu’il y
a de plus intéressant la-dedans, du moins au point de vue pratique qui seul peut étre
réellement valable en pareil cas, c’est incontestablement I’application medicale; le
principe n’en est d’ailleurs pas expressément indiqué, mais il est facile de
comprendre qu’il s’agit en somme de traiter les maladies de chaque organe par des
remedes tirés du métal dont la correspondance astrologique est la méme que celle de
cet organe; cela peut en effet donner des résultats appréciables, et il est évident
gu’une telle meédication, méme si elle ne peut pas étre dite proprement alchimique,
n’en meriterait pas moins d’étre expérimentée sérieusement.

Juin-Juillet

Ananda K. Coomaraswamy. Why exhibit Works of Art? (Luzac and Co., London).

— Dans ce volume, M. Coomaraswamy a réuni diverses études «sur la vue
traditionnelle ou normale de I’art», dont quelques-unes sont déja connues de nos
lecteurs. Dans la premiere, qui donne son titre au livre, I’auteur montre d’abord
I’inutilité d’exposer dans les musées des ceuvres d’artistes vivants, ce qui ne peut
avoir d’autres raisons que de satisfaire la vanité de ceux-ci ou de leur faire une sorte
de «réclame» commerciale gratuite ; du reste, tout objet, de quelque genre gu’il soit,
devrait normalement étre fait pour des fins qui n’ont rien de commun avec une telle
exposition. Quand il s’agit au contraire, d’objets anciens ou exotiques, la question est
toute différente, et I’on peut alors parler d’un but «éducatif», mais seulement a
certaines conditions: ce qui doit étre compris avant tout, a cet égard, c’est le point de
vue méme de ceux qui firent ces ceuvres d’art, lesquelles n’étaient nullement pour
eux, comme pour les modernes, des objets inutiles et n’ayant d’autre valeur que celle
qui résulte d’une appréciation «esthétique», c’est-a-dire purement sentimentale.
Selon toute conception traditionnelle (et le témoignage de Platon est cité ici tout
particulierement), une ceuvre d’art ne méritait vraiment ce nom que si elle était apte a
satisfaire en méme temps des besoins d’ordre corporel et spirituel, c’est-a-dire si elle
était tout a la fois un objet usuel et un «support de contemplation». En pareil cas, il
s’agit toujours essentiellement de la représentation de formes invisibles et
intelligibles, et non point de I’imitation des choses sensibles, le véritable modéle
d’aprées lequel I’artiste travaille étant une idée qu’il contemple en lui-méme; en
d’autres termes, il n’y a d’art réel que celui qui présente une signification

28



symbolique, et, en ce sens, I’art est en quelque sorte I’antithése de ce que les
modernes entendent par «éducation visuelle». D’autre part, le public devrait étre
naturellement amené a se demander pourquoi des objets d’une qualité comparable a
ceux gu’il voit dans les musées ne se trouvent plus aujourd’hui dans I’usage courant,
et a se rendre compte par la de la profonde déchéance qu’implique I’état de choses
actuel, avec la séparation complete, qui y est établie entre une production industrielle
qui n’a absolument rien d’artistique et un art qui n’a plus aucun rapport réel avec la
vie. Enfin, il est essentiel, pour comprendre les ceuvres d’art, de ne pas les interpréter
dans les termes de la psychologie occidentale moderne, et, en particulier, d’écarter
complétement le point de vue «esthétique» avec tout ce qu’il comporte, aussi bien
que I’idée d’une «ornementation» dépourvue de signification, ou encore de celle
d’une «inspiration» supposée provenir d’objets extérieurs, ce qui n’est d’ailleurs
gu’un grossier contresens bien caractéristique de la confusion moderne; le réle d’un
musee ne doit pas étre d’amuser le public ou de flatter ses golts, mais de faire appel a
ses facultés de comprehension et de lui montrer en quoi consiste réellement la vérite
et la beauté d’une ceuvre d’art.

— Le second chapitre, The Christian and Oriental or True Philosophy of Art, le
troisieme, Is Art Superstition or a Way of Life? et le quatrieme, What is the Use of
Art anyway ? ont été publiés précédemment en brochures séparees dont nous avons
rendu compte en leur temps (voir n°5 d’avril et juillet 1937, de novembre et
décembre 1937 et de janvier 1940). A la seconde de ces trois études a été ajoutée une
note répondant a un critique qui avait reproché a I’auteur de préconiser le «retour a
un état de choses passé», celui du moyen age, alors qu’il s’agissait en réalité d’un
«retour aux premiers principes», comme si ces principes pouvaient dépendre d’une
question d’époque, et comme si leur verité n’était pas essentiellement intemporelle!
— Dans Beauty and Truth, qui porte en épigraphe cette citation de saint Thomas
d’Aquin: «Ex divina pulchritudine esse omnium derivatur», la connexion de la
beauté avec la faculté cognitive, et par suite avec la sagesse et la vérité, est expliquée
en se référant principalement aux doctrines du moyen age chrétien; et I’application
en est faite aux ceuvres écrites aussi bien gu’aux monuments architecturaux de cette
époque, les mémes principes étant également valables pour toutes les formes de I’art
traditionnel.

— Nous avons deja parle de The Nature of Mediaeval Art lors de sa publication en
article (voir n° de mai 1940).

— The Traditional Conception of Ideal Portraiture expose tout d’abord la distinction
qui est faite, dans les textes indiens (hindous et bouddhiques), entre I’apparence
extérieure d’un homme, avec ses particularités individuelles, et I’image intérieure de
I’hnomme, invisible a I’eeil corporel, mais accessible a I’eil de la contemplation ; cette
derniére est proprement celle d’un «type» qui correspond a I’essence spirituelle de
I’étre, et c’est a cette conception que se rapportent toutes les figurations hiératiques
dans lesquelles la ressemblance physique n’est aucunement prise en considération, a
tel point que souvent de tels «portraits» se distinguent a peine des images divines.
Ensuite sont étudiés des textes occidentaux faisant la méme distinction fondamentale,
depuis les livres hermétiques et les néo-platoniciens jusqu’a Eckart; a ce propos, M.
Coomaraswamy fait remarquer tres justement que le texte évangélique bien connu:

29



«Celui qui M’a vu a vu le Pére» (St Jean, XIV, 9), ne peut évidemment s’entendre
d’une apparence humaine visible corporellement, et implique par conséquent aussi
cette méme distinction. L’art chrétien du moyen age présente aussi des figures
hiératiques tout a fait comparables a celles de I’Inde, et également dépouillées des
caractéres individuels; mais la tendance «naturaliste» et «humaniste», visant
uniquement a reproduire la ressemblance physique de I’homme, commence a
apparaitre des la fin du Xllle siecle (qui est aussi, comme nous I’avons expliqué en
diverses occasions, la fin du véritable moyen age), et son accentuation graduelle est
liee a tout I’ensemble de la dégénérescence moderne.

— Vient ensuite The Nature of «Folklore» and «Popular Art», qui est le texte
anglais d’un article paru ici méme (n° de juin 1937).

— Enfin, le volume se termine par une note intitulée Beauty of Mathematics, a
propos d’un ouvrage du professeur G. H. Hardy, A Mathematician’s Apology; celui-
ci, qui semble ne connaitre que les conceptions modernes et «esthétiques» de I’art,
met pour cette raison la beauté des mathématiques au-dessus de celle de I’art; mais
M. Coomaraswamy montre que, s’il avait connu les conceptions traditionnelles, il
aurait vu que c’est de la méme beauté «intelligible » qu’il s’agit en réalité dans I’un et
I’autre cas.

Carlo Keréenyi. La Religione antica nelle sue linee fondamentali. Traduzione di
Delio Cantimori. (Nicola Zanichelli, Bologna).

— Ce livre est assurement fort loin d’étre écrit a un point de vue traditionnel, mais
il contient certaines idées qu’il peut étre intéressant pour nous d’examiner d’un peu
pres; et, tout d’abord, il faut dire que I'auteur a grandement raison d’insister sur
I’erreur commise trop fréquemment par ceux qui, ne connaissant qu’une seule forme
de civilisation et n’ayant aucunement conscience de ses limites, prétendent appliquer
partout des conceptions qui ne sont valables que pour leur propre milieu. On pourrait
seulement se demander si lui-méme est toujours parfaitement exempt de ce défaut:
ainsi, par exemple, n’est-ce pas une fagon de voir propre aux Occidentaux modernes
que celle qui réduit la «religion» (c’est-a-dire en somme ici la tradition) a n’étre
gu’un des éléments d’une civilisation parmi les autres, méme si I’on ajoute, ce qui
n’est qu’un correctif tres insuffisant, que cet élément pénetre en quelque sorte la
civilisation tout entiere? Quoi qu’il en soit, sa critique est tout a fait juste en elle-
méme, et elle I’est en particulier a I’égard d’une certaine «psychologie de la
religion»; mais il faudrait aller en ce sens beaucoup plus loin qu’il ne le fait, et dire
qu’il sera toujours illusoire de vouloir traiter la religion psychologiquement; qu’elle
ait, entre beaucoup d’autres, des effets d’ordre psychologique, cela n’est pas
contestable, mais ces effets ne constituent aucunement la religion elle-méme. Celle-ci
n’est pas un «systeme de réalités psychiques»; méme si I’on admet qu’elles ne sont
pas de simples illusions «subjectives», parce qu’il y correspond des réalités extra-
psychiques, «dans le domaine de I’esprit ou dans celui de la nature», ce n’en est pas
moins renverser les véritables rapports que de les prendre ici pour point de départ; et
nous retrouvons encore la le postulat «humaniste» qui est I’erreur fondamentale
commune a tous les «historiens des religions». Une autre erreur non moins grave est
celle-ci: que la «religion antique» (par quoi il faut seulement entendre ici celle des

30



Grecs et des Romains) soit «bien connue comme religion de la nature», c’est-a-dire
gu’on ait pris I’habitude de la considérer comme telle, cela ne veut nullement dire que
cette assertion soit vraie; qu’on n’entende pas par la une «vénération de phénomenes
naturels incompris», et qu’on veuille dire seulement que son horizon était
exclusivement borné au «cosmos», cela n’y change rien, car c’est I’idée méme qu’il
existe ou qu’il peut exister des «religions naturelles» qui est radicalement fausse et
en opposition formelle avec la veéritable notion de ce qui présente un caractére
proprement traditionnel, mais, par contre, en parfait accord avec tous les préjugés
antitraditionnels de la mentalitt moderne. Du reste, I'auteur tombe sans s’en
apercevoir dans une contradiction assez significative ; il reconnait que, dans tout ce
gu’il considére comme «religieux », il y a toujours un «contenu spirituel », mais il ne
comprend pas que précisément ce qui est spirituel appartient comme tel a un ordre de
réalité qui est au-dela du «cosmos» (bien que nous I’ayons pourtant vu faire par
ailleurs une distinction, qui ne se comprend guére dans ces conditions, entre «le
domaine de I’esprit et celui de la nature» ; et pourquoi faudrait-il supposer, comme il
parait le faire au moins implicitement, que le «surnaturel » ne mérite ce nom que
quand il est congu sous un mode spécifiqguement chrétien ?

— Un autre point important est celui qui concerne la conception des fétes: il est
tres vrai qu’il y a des moments qui ont une «qualité» particuliére, dans |’ordre
cosmique et dans I’ordre humain tout a la fois; mais, quand on dit que, entre ces
moments et le reste de I’existence, il y a comme un «changement de plan» et une
discontinuité, cela implique une distinction du «sacré» et du «profane» qui, bien
loin d’étre «primitive », ne correspond qu’a un certain état de dégénérescence; dans
une civilisation intégralement traditionnelle, ou tout a un caractere «sacré », il ne peut
y avoir la qu’une simple différence de degré. Ce qui est juste et intéressant, c’est la
remarque que toute féte comporte une part de «jeu», qui est d’ailleurs comme une
participation au «libre jeu des dieux» tel qu’il fut au «commencement»; mais il
faudrait ajouter que le jeu lui-méme, entendu dans son vrai sens (qui n’est point,
contrairement a ce que pense I’auteur, le sens profane que lui donnent les modernes),
a originairement un caractere essentiellement rituel ; et c’est cela seul qui permet
d’expliquer que non seulement il n’exclut pas le «sérieux», mais que méme il
I’implique au contraire necessairement aussi bien que toute autre sorte de rites (cf. a
ce sujet les articles de M. Coomaraswamy dont nous parlons d’autre part).

— Nous n’entrerons pas dans le détail des discussions philologiques destinées a
fixer les caractéres de ce qui est appelé le «style religieux grec et romain»; nous
dirons seulement que, pour pouvoir déterminer réellement la signification premiére
de certains termes sans la réduire a ses aspects les plus extérieurs, il faudrait d’autres
connaissances que celles des linguistes profanes... Les considérations sur la The0ria,
aboutissant a caractériser I’attitude grecque comme une «religion de la vision», ne
sont pas dépourvues d’intérét; mais a vrai dire nous ne voyons pas ce qu’il y a de
spécialement grec dans le fait d’assimiler la connaissance a une «vision», ou dans
celui de regarder le monde sensible comme un ensemble de symboles a travers
lesquels il est possible de percevoir un autre ordre de réalité (mais pourquoi celui-ci
ne devrait-il jamais dépasser les limites du «cosmos»?); tout cela (et aussi le
symbolisme du «regard divin») se retrouve en somme dans toutes les traditions, et,

31



au surplus, P’affirmation d’une connexion entre le corporel et le spirituel ne peut
sembler extraordinaire qu’a des modernes. D’autre part, quand on définit la religion
romaine par I’observation d’un «monde de signes», qu’on veut distinguer d’un
«monde de symboles» en ce que ces signes, au lieu d’avoir un caractére intemporel
et une valeur de pure connaissance, n’auraient qu’une portée toute pratique et en
guelque sorte «divinatoire», nous nous demandons si une telle conception n’est pas
trop étroite, et aussi s’il N’y a pas quelque chose d’un peu artificiel a parler a cet
égard d’une «audition» qui s’opposerait a la «vision». En fait, les deux symbolismes
de la vision et de I’audition appartiennent egalement a la tradition universelle, et, bien
que tel ou tel peuple puisse assurément avoir développé I’'un de préférence a I’autre,
ils sont si loin de s’exclure qu’ils se trouvent parfois étroitement unis (ainsi, les Rishis
sont proprement des «voyants», et cependant ils ont «entendu» le Véda); et de
méme, s’il est vrai que les Grecs aient donné plus d’importance aux représentations
spatiales et les Romains aux représentations temporelles, ce ne peut étre la en tout cas
gu’une question de proportions, et il faut se garder de trop « schématiser ».

— L’auteur étudie ensuite le culte, envisagé comme expression des rapports de
I’hnomme avec la Divinité; il reconnait la limitation (peut-étre faudrait-il plutdt dire
I’atrophie complete) de certaines facultés chez les modernes, qui, pour cette raison
méme, prennent pour une simple question de «foi» (au sens vulgaire de croyance) ce
qui était pour les anciens une véritable «expérience» (et, ajouterons-nous, une
expérience tout autre que «psychologique »). Sur des choses telles que la «présence
divine», la «réalité de I’a4ge d’or», I’opposition de I’«esprit divin «(identique au
nods) et de I’«esprit titanique», il y a la des vues tres dignes d’attention, mais dont
les conclusions restent malheureusement assez vagues et, dirions-nous volontiers,
plus «littéraires» que vraiment «techniques». En ce qui concerne les Romains, le
réle tres effacé du mythe, du moins antérieurement a I’influence grecque, donne tout
son relief au coté «cultuel»; et, a ce propos, il y aurait eu beaucoup a dire sur la
notion de I’action accomplie rite (cf. le sanscrit rita), qui est bien loin de se réduire,
comme certains I’ont cru, & une conception uniquement « juridique» (conception qui
serait plutét, inversement, une sorte de dégénérescence de cette notion méme) ; mais,
la encore, on sent le mangue d’une connaissance directe et effective des rites (nous ne
voulons pas dire, bien entendu, des rites romains ou grecs en particulier, puisqu’ils
appartiennent a des formes traditionnelles disparues, mais tout simplement des rites
en géneral). D’autre part, la vie du Flamen Dialis, qui est décrite en détail, est un
exemple remarquable d’une existence demeurée entiérement traditionnelle dans un
milieu qui était deja devenu profane dans une assez large mesure; c’est ce contraste
qui fait son étrangeté apparente, et cependant, bien que ceci échappe évidemment a
I’auteur, c’est un tel type d’existence, ou tout a une valeur symbolique, qui devrait
étre considéré comme Vvéritablement «normal». Nous ne pouvons allonger ces
remarques indéfiniment, et, bien que d’autres points encore eussent sans doute merité
d’étre signalés, nous nous contenterons d’ajouter qu’un appendice contenant des
spéculations sur la non «existence», fortement inspirées de certaines théories
philosophiques contemporaines, ne nous parait guére de nature a élucider, comme il
en a la prétention, les idées des anciens sur la mort, qui étaient certainement
beaucoup moins «simplistes» que celles des modernes: mais comment faire

32



comprendre a ceux-ci que ce qui ne tombe pas sous les sens corporels n’en peut pas
moins étre I’objet d’une connaissance parfaitement réelle et qui n’a absolument rien
de commun avec de simples réveries « psychologiques » ?

Octobre-Novembre

P. V. Piobb. Le Sort de I’Europe d’apres la célebre Prophétie des Papes de saint
Malachie, accompagnée de la Prophétie d’Orval et des toutes derniéres indications
de Nostradamus. (Editions Dangles, Paris.).

— Les prédictions diverses, designées communément sous le nom abusif de
«prophéties», sont, comme on le sait, fort a la mode depuis quelque temps, et elles
ont donné lieu a une multitude de livres qui s’efforcent de les commenter et de les
interpréter plus ou moins ingénieusement; celui-ci, dont la plus grande partie est
consacrée a la «prophétie de saint Malachie», a paru, par une coincidence assez
singuliere, si elle n’a été expressément voulue, presque exactement au moment de la
mort du pape Pie XI. L’auteur discute tout d’abord I attribution de la « prophétie» a
saint Malachie, et il conclut que ce n’est la en réalité qu’un «pseudonyme», ce qui
est fort probable en effet; mais une des raisons qu’il en donne est pour le moins
étrange: il a découvert une «hérésie» dans le fait que le dernier pape est désigné
comme Petrus Romanus; d’abord, cette devise peut étre purement symbolique ou
«emblématique» comme les autres, et elle ne veut pas forcement dire que ce pape
prendra littéralement le nom de Pierre, mais fait plutét allusion a I’analogie de la fin
d’un cycle avec son commencement; ensuite, s’il est convenu qu’aucun pape ne doit
prendre ce nom, ce n’est pourtant la qu’une coutume qui, quoi qu’il en dise, n’a
assurément rien a voir avec le «dogme»! Maintenant, que le choix du
«pseudonyme» ait pu étre influencé par un rapprochement entre le nom de saint
Malachie, archevéque d’Armagh et ami de saint Bernard, et celui du prophéte
Malachie, cela est assez plausible ; que ce « pseudonyme » soit collectif, et qu’ainsi on
soit «en présence d’une association qui a prophétisé», ce n’est pas impossible non
plus, bien qu’on puisse penser, a premiere vue, qu’une telle hypothese est peut-étre
de nature a compliquer encore la question plutdt qu’a en faciliter la solution; mais la
suite nous donnera I’occasion de revenir sur ce point. Nous passerons sur les
considérations destinées a montrer les liens, d’ailleurs assez evidents, qui unissent
I’histoire de la papauté a celle de I’Europe en genéral ; mais nous retiendrons cette
déclaration: «une prophétie», c’est une «amusette» pour le public, a moins que ce
ne soit un fait de «propagande »; nous dirions méme volontiers que ce peut étre a la
fois I’'un et I'autre, et c’est d’ailleurs pourquoi une «amusette» de ce genre n’est
jamais inoffensive. L auteur, pour sa part, semble conclure de la que, si un «texte
prophétique » présente un caractére sérieux (et il estime que c’est le cas pour celui
dont il s’agit), il ne constitue pas réellement une «prophétie », mais ce qu’on appelle
aujourd’hui, en fort mauvais francais d’ailleurs, une «directive»; mais alors, comme
il le demande lui-méme, «une directive pour qui ou pour quoi ?». Ceci hous ramene a
la question de la «fabrication» de la soi-disant «prophétie»; et ce qu’on peut
constater le plus facilement a cet égard, c’est que ceux qui en ont parlé les premiers,
vers la fin du XVle siécle, n’ont pas dit la vérité et ont invoqué des références
antérieures inexistantes, ce qui parait bien indiquer qu’ils ont voulu cacher quelque

33



chose; mais faut-il en conclure, comme certains I’ont fait, que le texte a éte
« fabrique » uniquement « pour les besoins d’une cause », a I’occasion du Conclave de
15907 L’auteur n’est pas disposé a se contenter d’une solution aussi «simpliste », et
peut-étre n’a-t-il pas tort, car cela, en tout cas, n’expliquerait pas la justesse souvent
frappante des devises se rapportant aux papes postérieurs a cette date ; mais il estime
que la «maniére» employée par le «prophéte» est destinée a provoquer des
discussions et des réactions dans le public, de fagon a en obtenir un résultat voulu a
I’avance, et qu’il y a ainsi, «a chaque stade de la prophétie, un but particulier, derivé
du but général », et qui est toujours de favoriser certains «intéréts», lesquels, a-t-il
d’ailleurs soin de préciser, ne sont nullement des «intéréts d’argent»; le prétendu
«prophéte » ne serait donc, en définitive, que I’instrument d’une certaine « politique »
spéciale. Ce serait la la raison pour laquelle «une prophétie ne peut pas étre rédigée
en clair», mais, pour «laisser toujours percer un doute», doit I’étre «en employant
une méthode cryptographique», car «la cryptographie présente ce grand avantage
que seuls sont capables d’entendre le vrai sens des prédictions ceux qui en possedent
la clef»; doit-on en conclure que lesdites «prédictions» ne sont, au fond, qu’une
sorte de « mot d’ordre » destiné a ceux-1a? Il nous semble qu’on pourrait soulever ici
une objection: il peut toujours arriver qu’une «cryptographie» quelconque soit
déchiffrée par quelqu’un d’autre que ceux a qui la «clef» en a été confiée:
qu’adviendra-t-il alors si celui-ci ne partage point les «intéréts» que la «prophétie »
doit servir, et suffit-il vraiment de dire que, «s’il veut raconter tout ce qu’il sait, il
risque de provoquer une catastrophe dont il sera la premiére victime» ? Quoi qu’il en
soit, disons des maintenant a ce propos, que, en lisant de précédents ouvrages de M.
Piobb, nous avons eu déja I’impression qu’il attribue a la «cryptographie» une
importance bien excessive, au point de vouloir tout ramener a des questions de cet
ordre; nous ne contestons certes pas que celles-ci existent! mais enfin ce n’est la
gu’un «petit c6té» des choses, et, en ne voyant que cela (aussi bien qu’en ne voyant
partout que des «jeux de mots », suivant une autre tendance assez voisine de celle-Ia,
et relevant d’un « hermétisme » dévié dont nous pourrions citer plus d’un exemple, on
tombe facilement dans un certain «naturalisme» d’un caractere plutét inquiétant...
Nous n’insisterons pas sur ce qui suit: que «les papes ne soient pas les bénéficiaires
de la prophétie qui les concerne », nous I’admettons encore volontiers ; mais, s’il faut
se borner a constater que «plus on avance, plus les ténébres sont épaisses», si bien
gu’on arrive finalement au «noir absolu», a quoi bon se donner la peine de tant écrire
la-dessus? Quant aux preuves que «le texte dit de saint Malachie est
cryptographique », preuves qui reposent surtout sur le nombre des devises et sur les
principales divisions qu’on peut y établir, nous ne chercherons pas jusqu’a quel point
elles sont convaincantes, car on pourrait discuter presque indéfiniment sur ce sujet;
nous en retiendrons seulement (et I’on verra pourquoi par la suite) la suggestion que
tout cela pourrait avoir quelque rapport avec la destruction de I’Ordre du Temple, et
aussi I’importance particuliere qui y est donnée au nombre 33: des 112 devises, les
100 premiéres se répartiraient en 34 + 2 X 33, tout comme les chants de la Divine
Comédie de Dante (mais pourquoi n’avoir pas signalé ce rapprochement au moins
curieux, surtout en connexion avec I’allusion a I’Ordre du Temple ?), tandis que les
12 dernieres formeraient en quelque sorte une série a part, correspondant a un

34



zodiaque. Nous ajouterons, sur ce dernier point, que la fagon dont ces
correspondances zodiacales sont etablies ici ne nous parait pas a I’abri de toute
contestation, car les quatre derniéres devises tout au moins en suggerent assez
nettement d’autres, toutes différentes de celles-1a, surtout si I’on réfléchit que c’est
évidemment le signe de la Balance qui doit étre celui du «jugement». Vient ensuite
I’explication deétaillée des devises, travail purement historique dont nous ne dirons
rien, non plus que des prévisions auxquelles les dernieres donnent lieu et qui valent
sans doute... ce que peuvent valoir toutes les prévisions de ce genre; en tout cas,
I’«angoissant dilemme» ainsi formulé: «la fin du monde ou la fin d’un monde? »
n’a certainement aucune raison de se poser pour quiconque a la moindre
connaissance des «lois cycliques», car celles-ci fournissent immediatement la
réponse adéquate. Ce qui nous intéresse davantage, c’est la derniére partie du livre,
qui est consacrée a des rapprochements avec les indications donnees par d’autres
textes; d’abord la «prophétie d’Orval», sur laquelle I’auteur avoue d’ailleurs ses
doutes, car elle lui semble n’étre qu’une «imitation» plus ou moins habile des
véritables «prophéties cryptographiques»; puis Nostradamus, et c’est ici que les
choses, comme on va le voir, méritent vraiment d’étre examinées de plus prés. On
sait que M. Piobb a publié, il y a déja un certain nombre d’années, un ouvrage intitulé
Le Secret de Nostradamus; on pourrait se demander s’il s’est proposé maintenant de
lui donner une suite ou s’il n’a pas voulu plut6t le désavouer, tellement la fagon dont
il en parle est étrange; ce n’est pas précisément parce que les previsions qui y étaient
contenues ne se sont guere réalisées jusqu’ici, car il est clair qu’on peut toujours
trouver assez facilement, a cet égard, quelques excuses plus ou moins valables, et
d’ailleurs cela n’est apres tout qu’assez secondaire; mais il dénonce lui-méme un
certain nombre d’«erreurs» qu’il y aurait introduites volontairement, ce qui, pour le
dire franchement, ne donne pas I’impression d’un bien grand sérieux, car enfin, si
I’on croit avoir de bonnes raisons pour ne pas dire la vérité, on a toujours la ressource
de garder le silence; si vraiment il a voulu ainsi se faire « complice du prophete », et
s’il a en cela «obéi a une prescription» comme il I’affirme, on serait en droit de lui
attribuer des motifs bien ténébreux, et, pour notre part, nous aimerions mieux penser
gu’il se calomnie et que ces réflexions ne lui sont venues qu’apreés coup, d’autant plus
gu’en général, quand on a réellement des desseins de cette sorte, on a plutdt soin
d’éviter de le laisser entendre... Tout cela ne I’empéche d’ailleurs pas d’assurer que
«les directives qu’il avait suivies étaient justes»; et pourtant il reconnait qu’il
ignorait, en 1927, plusieurs choses qu’il a découvertes depuis lors et qui, si elles sont
exactes, sont de nature a changer completement toute la question; il s’agit de «trois
révelations» qu’il vaut la peine de transcrire textuellement: d’abord, « Nostradamus
n’a pas écrit un mot de ses prophéties»; ensuite, «il était totalement incapable de
savoir de quoi il s’agissait dans le livre qui porte sa signature»; enfin, «ce livre, dont
I’édition la plus authentique et la plus compleéte porte la date de 1668, a été imprimé
du vivant méme de Nostradamus, c’est-a-dire avant 1566 ». Il parait que cette édition
serait «trugquée», ce qui sans doute n’est pas impossible a priori; si méme, comme
I’affirme I’auteur, I’imprimerie qui y est mentionnée n’avait pas existé réellement, ce
serait la une chose qui autrefois, et jusque vers la fin du XVllle siécle, n’était pas
aussi exceptionnelle qu’on pourrait le croire; mais, en fait, il n’en est rien, et non

35



seulement cette imprimerie a fort bien existé, mais il en est sorti d’autres livres
connus, notamment, en 1646, I’Absconditorum Clavis de Guillaume Postel (comme
pourront s’en assurer ceux qui possedent I’édition de la Bibliotheque Rosicrucienne),
et, de 1667 a 1670, c’est-a-dire aux environs de la date méme que porte I’édition de
Nostradamus, plusieurs ouvrages du P. Athanase Kircher. La falsification de la date
supposeée souléve d’ailleurs des questions fort embarrassantes: si vraiment cette
édition n’etait pas de 1668, mais antérieure de plus d’un siécle, comment se ferait-il
que son frontispice représente, non pas la mort de Louis XVI et la destruction de
Paris comme certains I’ont imaginé tout a fait gratuitement, mais, beaucoup plus
simplement, la mort de Charles ler et I’incendie de Londres? Nous ne nous
chargerons pas, bien entendu, de résoudre ce probleme, car c’est plutét a M. Piobb
qu’il appartiendrait de donner une explication a ce sujet s’il le jugeait a propos: mais
il est un peu étonnant qu’il ne semble pas avoir pensé a cette difficulté. Et ce n’est
pas tout encore : non seulement cette édition est dite, dans son titre complet, avoir été
«revue et corrigée suivant les premiéres éditions imprimees en Avignon en I’an 1556
et a Lyon en I’an 1558 et autres», ce qui indique nettement qu’elle est postérieure a
celles-ci, et ce qui permet de se demander pourquoi on la déclare «la plus
authentique » car on ne sait pas au juste ce que peuvent valoir les corrections qui y
ont été introduites; mais encore elle contient une vie de Nostradamus ou il est fait
expressement mention de sa mort, survenue «le 2 juillet 1566, peu devant le soleil
levant», ce qui vraiment ne s’accorde guere avec I’affirmation qu’elle aurait été
«imprimée de son vivant»! Quoi gu’il en soit de tout cela, sur quoi un lecteur
quelque peu exigeant au point de vue de I’exactitude historique serait assurément en
droit de demander a I’auteur de plus amples éclaircissements, ce qui suit rappelle a
beaucoup d’égards certaines « révélations» sur Shakespeare dont nous avons parlé en
leur temps et cela non pas seulement parce qu’il s’agit, dans les deux cas, d’éditions
présentant un caractere «cryptographique», mais aussi en raison de similitudes
beaucoup plus précises, portant sur la nature méme de ce dont il s’agit; et c’est ici
gue nous voyons reparaitre I’«association qui a prophétisé». M. Piobb fait a ce sujet
beaucoup de mystére (et d’une fagcon qui est bien typiquement «occidentale »), mais
nous n’avons évidemment, quant a nous, aucun motif pour I’imiter en cela: ainsi, il
signale deux lettres capitales qui se trouvent a la page 126, mais sans dire quelles
elles sont; or ces deux lettres sont un M et un F; si on les considere «de bas en haut »
comme il y invite, puis si I’on tient compte de la remarque qu’«en 1668, si I’on en
croyait I’histoire ordinaire, ces lettres singulieres ne devaient avoir aucun sens», et
aussi de celle que, dans I’adresse de I’imprimerie, on trouve «Jean, fils de Jean, et la
Veuve», on devine sans grande peine qu’il interpréte ces initiales comme voulant
dire «Franc-Maconnerie»; notre rapprochement avec la «cryptographie»
shakespearienne n’était-il pas justifié? Ensuite, il y a d’autres initiales qu’il donne
cette fois, mais sans les expliquer; celles-1a ne figurent pas dans le texte imprimé lui-
méme, mais il les a obtenues en traduisant un certain vers en latin: «F. M. B. - M.
T.»; cela peut assurément signifier beaucoup de choses diverses, mais entre autres, Si
I’on veut, Frater Molay Burgundus, Magister Templi. Si I’on admet cette
interprétation, le reste de I’histoire s’éclaire un peu: par exemple, a propos de «dates
symboliques», il est dit que celle du 14 mars 1547, dans la Lettre a Henri II,

36



dissimule «un autre 14 mars»; malheureusement, le «14 mars» en question ne
serait-il pas en réalité un 11 mars? Cela, a moins gu’il ne s’agisse encore d’une
«erreur volontaire », pourrait jeter quelque doute sur la solidité de la «construction »
de M. Piobb; mais, en la prenant telle qu’elle est, on comprend du moins ce gu’il
veut dire quand il désigne, comme les véritables auteurs du texte, «les signataires
d’un document antérieur de plusieurs centaines d’années a Nostradamus », tout en se
gardant d’ailleurs bien de donner la moindre indication qui permettrait de vérifier
I’existence et I’authenticité dudit «document». La suite est relativement plus simple :
les successeurs des personnages en question auraient remis le texte «tout fait» a
Nostradamus, sans doute apres I’avoir traduit, car il est a supposer que I’original
devait étre en latin, et, d’autre part, ce n’est pas Nostradamus lui-méme qui dut en
faire la traduction, car il est affirmé, sans d’ailleurs qu’on voie tres clairement
pourquoi, qu’il «était incapable de savoir méme a quoi se rapportait ce texte» qu’il
était chargé de publier; il faudrait méme supposer, dans ces conditions, que I’édition,
avec ses particularités « cryptographiques», aurait été entierement préparée en dehors
de lui, et gu’en somme tout son réle se serait borné a y mettre ou a y laisser mettre
son nom, qui du reste, d’apres M. Piobb, ne serait méme pas un nom en réalité, mais
seulement encore un «pseudonyme». Arrétons-nous la, car les considérations que
nous avons laissées de cOGté ne nous apporteraient pas de plus grands
éclaircissements ; on peut se demander si M. Piobb a raison en fait et en quelque sorte
«historiquement », mais aussi, et peut-étre surtout, a quoi il veut en venir avec tout
cela; pourquoi faut-il qu’il y ait la-dedans bien des choses qui font penser a certains
«dessous » fort suspects auxquels nous avons fait allusion en d’autres occasions, et
qui préecisément ont aussi des liens trés étroits avec toute une série d’histoires de soi-
disant «prophéties»? Nous ne tenons pas autrement a approfondir cette question;
mais en tout cas, si M. Piobb estime qu’un «secret social », car c’est de cela qu’il
s’agirait au fond, est « quelque chose de bien plus important que les ordinaires vérités
ésotériques», par quoi il semble entendre des verités d’ordre doctrinal, nous nous
permettrons de n’étre nullement de son avis sur ce point, car ce n’est méme qu’en
connexion avec des principes doctrinaux et en tant qu’application de ceux-ci dans un
domaine contingent qu’un tel «secret» peut étre réellement digne de quelque intérét;
et qu’on veuille bien réfléchir aussi, pour rétablir toutes choses dans leur juste
perspective a ce qu’un «secret» comme celui qui est ici en cause peut bien valoir
encore, en lui-méme et séparé de toute considération d’un ordre plus profond, des
gu’on sort des limites du monde européen...

P. Rochetaillée. Prophéties de Nostradamus : Clef des Centuries, son application
a I’histoire de la Troisiéme République. (Editions Adyar, Paris).

— Ce livre se rapporte encore au méme sujet que le précédent, mais il est, dans
son ensemble, d’allure moins énigmatique; son auteur s’est d’ailleurs inspiré dans
une large mesure, pour établir sa «clef», du Secret de Nostradamus de M. Piobb;
pourtant, nous ne croyons pas que celui-ci serait disposé, actuellement tout au moins,
a admettre que «toute I’ceuvre est basée sur le mouvement des planétes», car il
insinue au contraire que, la méme ou celles-ci paraissent étre mentionnées
expressément, il s’agit en réalité de tout autre chose. D’autre part, ce qui nous frappe

37



toujours dans les interprétations de ce genre, c’est I’importance tout a fait
disproportionnée qui y est attribuée a des faits et a des personnages contemporains
qui, d’ici quelques siecles, sembleront sans doute bien insignifiants; et nous ne
pouvons nous empécher de nous demander si, vus a une certaine distance dans
I’avenir, ils pouvaient vraiment tenir une plus grande place qu’ils n’en tiendront dans
I”histoire quand celle-ci les envisagera avec un «recul » équivalent dans le passe... A
un autre point de vue, il y a aussi, dans I’explication de certains mots, des méprises
assez évidentes, et celle de beaucoup d’autres est plutét forcee, sinon purement
fantaisiste ; mais il serait assurément peu utile d’entrer ici dans le détail de tout cela;
nous nous souvenons d’en avoir donné déja, a propos d’un autre travail sur la Lettre a
Henri Il de Nostradamus, quelque echantillons bien suffisants. Quant aux
«graphiques » établis pour différentes dates dites « points sensibles» par I’auteur (qui
d’ailleurs s’est prudemment abstenu d’indiquer une signification quelconque pour
ceux qui appartiennent encore au futur), il faut certainement beaucoup de bonne
volonté pour y distinguer, par exemple, un «fusil-mitrailleur» ou encore un marteau
et une faucille, si schématiquement tracés qu’on veuille bien les supposer! M. Piobb
rangerait sans doute tout cela dans la catégorie des «amusettes pour le public», en
quoi nous ne saurions lui donner tort, et ce doit étre a des choses de ce genre qu’il a
pensé en disant qu’il avait «laissé réver sur Nostradamus». Ce qui est un peu plus
inquiétant peut-étre, c’est que nous voyons reparaitre la-dedans le «Grand
Monarque » (toujours entendu littéralement comme devant étre un «roi de France »,
ce que certains passages des Centuries ne justifient cependant guére, et ce que M.
Piobb lui-méme, nous devons le dire, parait considérer d’une fagon plutot ironique),
avec des allusions a la « Grande Pyramide» et a son trop fameux «secret», et aussi
que I’auteur déclare avoir été «autorisé occultement (?) a publier le résultat de ses
recherches» ; voudrait-il dire qu’il a, lui aussi, «obéi a une prescription» ; d’ailleurs,
a ce qu’il semblerait, avec une douzaine d’années de retard sur M. Piobb, qui estime
que la «prescription» valable pour 1927 ne I’était plus en 1939? A notre avis,
I’imagination, pour ne pas dire la «suggestion», joue un grand réle dans toutes ces
histoires; et, pour montrer plus exactement ce qu’il convient d’en penser, il nous
suffira d’ajouter une remarque bien simple, en choisissant de préférence comme
exemple, pour des raisons faciles a comprendre, un trait se rapportant a un
personnage mort depuis la publication du livre: quand on connait [’attitude
furieusement antitraditionnelle, et plus spécialement antiislamique, qui fut celle de
«M. Ataturc» (attitude qui alla jusqu’a lui faire renier le nom de Mustafa), il est pour
le moins amusant de voir préter a celui-ci le dessein de se mettre a la téte d’un soi-
disant « mouvement panislamique » ; quelqu’un qui ne sait pas mieux discerner ce qui
se passe dans le présent méme est-il vraiment bien qualifié pour formuler des
previsions sur I’avenir, avec la seule aide d’un texte aussi obscur et plein
d’«embdches » de toutes sortes que celui «du Grand Initié que fut Nostradamus» ?
«Grand Initié», du moins, au dire de M. Rochetaillée; et pourtant si I’on en croit M.
Piobb, il y aurait eu plus d’un « Grand Initié» dans cette affaire, mais précisément le
«dénommé Nostradamus» n’aurait pas été I'un d’eux; assurément, les
commentateurs, avant de «publier le résultat de leurs recherches», flt-ce avec une
«autorisation occulte», feraient bien de commencer par se mettre un peu d’accord

38



entre eux!

Em. Ruir. L’écroulement de I’Europe d’aprés les prophéties de Nostradamus.
(Editions Médicis, Paris).

— Ici encore, il s’agit des mémes questions, mais traitées a un point de vue
quelque peu différent, car I’auteur est plus modeste et ne prétend a la possession
d’aucune «clef» particuliere, et méme, dans sa conclusion, il critique tres justement
certaines des assertions de M. Piobb. Pour sa part, il entend se borner a une
interprétation «basée sur I’astrologie», ce qui n’est peut-&tre pas non plus une
méthode parfaitement sire, quoique pour d’autres raisons, et ce qui d’ailleurs ne
s’accorde pas tres bien avec son affirmation assez étonnante d’une «inspiration
divine » de Nostradamus, dont il met les écrits sur le méme plan que I’ Apocalypse! Il
faut ajouter qu’il est animé d’un fort préjugé anti-oriental : il parle d’un « Antéchrist
musulman », monstruosité véritablement inconcevable pour qui a la moindre idée de
ce qui est dit de I’Antéchrist dans la Tradition islamique, et qui ne serait que le
premier d’une série d’«Antéchrist» successifs, tous «asiatiques», devant conduire
les invasions qu’il prévoit pour le dernier quart du XXe siecle... Tout cela est assez
peu intéressant, pour nous du moins, aussi bien que ce qui concerne I’inévitable
«Grand Monarque francais», et méme que la prédiction, a échéance un peu plus
lointaine, d’une «Translation de la Terre» (?) devant précéder le «regne de mille
ans» apocalyptique. Ce sur quoi nous voulons appeler I’attention, c’est seulement
ceci: pour essayer de determiner des dates précises, M. Ruir envisage les divisions
d’une certaine période cyclique qu’il appelle «ére adamique», et qui représente en
somme, la durée de I’humanité actuelle, a laquelle il assigne d’ailleurs des limites fort
étroites dans le passé. Il prend pour point de départ deux soi-disant chronologies
données par Nostradamus dans son Epitre & Henri |1, et tout a fait différentes I’une de
I’autre, ce qui montre bien qu’elles ne doivent pas étre prises a la lettre (sans compter
que la seconde place Salomon 490 ans seulement avant Jésus-Christ, ce qui est une
impossibilité historique évidente); I’auteur a raison en cela, et il est d’ailleurs bien
certain qu’en réalité, du moins pour tout ce qui est antérieur a Moise, il n’existe pas
de chronologie biblique, au sens ordinaire et littéral de ce mot. Il n’est donc pas
douteux que Nostradamus a voulu dissimuler la-dedans des données qui sont tout
autre chose que ce qu’il parait indiquer (et la méme remarque s’appliquerait tout aussi
bien a d’autres prétendues chronologies, comme celle du Traité des Causes secondes
de Tritheme par exemple) ; mais ce qui I’est beaucoup plus, c’est que les calculs plus
ou moins ingénieux auxquels M. Ruir s’est livre lui aient fait découvrir les données
en question. En tout cas, et c’est la ou nous voulions en venir a propos de cet
exemple, I’expression des sciences traditionnelles en Occident semble presque
toujours avoir été entourée, intentionnellement ou non, d’une obscurité a peu pres
impénetrable; il est vrai que, dans les traditions orientales, la duree réelle des
périodes cycliques est aussi plus ou moins dissimulée, mais du moins leurs
proportions numériques, qui sont ce qui importe essentiellement, sont nettement
indiquées ; ici, au contraire, aucune proportion ne parait se dégager de ces séries de
dates fictives. Sans doute, doit-on conclure de la qu’il s’agit d’un mode d’expression
tout différent; mais, étant donne son caractere incomparablement plus énigmatique,

39



tous les efforts faits pour le déchiffrer, méme en admettant qu’ils aboutissent,
seraient-ils suffisamment recompensés par les résultats qu’on pourrait en obtenir ?

1946

Octobre-Novembre

Jean de Kerdéland. De Nostradamus & Cagliostro (Editions Self, Paris).

— Ce petit volume est écrit d’un bout a l’autre sur un ton de moquerie
«Vvoltairienne» que nous croyions passé de mode, et qui est extrémement
désagréable; I’auteur ne veut voir partout que «charlatanisme » et « duperie », ce qui
est un moyen trés commode et tres simple d’écarter tout ce qui peut étre génant pour
son «rationalisme». La premiére partie, qui est la plus longue, débute par une sorte
de «vie romancee» de Nostradamus, suivie de ce qui a la prétention d’étre un
examen de ses «prophéties» ; naturellement, il n’est pas difficile de présenter le tout
de facon a donner au lecteur ordinaire I’impression qu’il ne s’agit que d’une
imposture « monumentale», sauf «pour quelques rares instants» ou I’on veut bien
admettre que Nostradamus se montra «un philanthrope sincére et un réformateur
convaincu». Ou M. de Kerdéland n’a pas tout a fait tort, c’est quand il critique les
récents commentateurs de Nostradamus; mais, malheureusement, ses critiques sont
toutes superficielles et ne portent guére, et, par surcroit, il a cru «faire de I’esprit» en
les entremélant de multiples «quiproquos» de fort mauvais go(t et dont le ridicule
n’atteint en définitive que leur auteur...

— Des trois personnages dont il est question dans le livre, le comte de Saint-
Germain, ((tout nous avions déja rencontrées dans un autre ouvrage)) en passant aussi
pour un «charlatan », est peut-étre le moins maltraité ; nous retrouvons d’ailleurs la, a
peu pres textuellement, un certain nombre d’anecdotes dont nous avons parlé il y a
quelque temps (n° de mai 1946).

— Mais c’est surtout a Cagliostro que M. de Kerdéland s’en prend avec le plus
d’acharnement; sans étre aucunement de ceux qui le considérent comme un
«Maitre», il est permis de voir en lui autre chose qu’un vulgaire aventurier, mais,
bien entendu, a la condition de ne pas nier de parti pris, en Iattribuant fort
aimablement a « la Bétise des hommes» (la majuscule n’est pas de nous), tout ce qui
dépasse la conception la plus grossiere et la plus étroitement bornée de la «vie
ordinaire » !

Ananda K. Coomaraswamy. Figures of Speech or Figures of Thought. (Luzac and
Co., London).

— Ce volume est un nouveau recueil d’études «sur la vie traditionnelle ou
normale de I’art» constituant une deuxieme série qui fait suite a Why exhibit Works of
Art? dont nous avons parlé il y a quelque temps (n° de juin-juillet 1946). La plupart
des chapitres qui le composent avaient déja paru précédemment en articles séparés
dans diverses publications, et il en est un certain nombre que nous avons signalés
alors; pour ceux-la, nous nous bornerons donc a renvoyer aux numeros de la revue ou
il en a été question.

— Dans le premier chapitre, qui donne son titre au volume, M. Coomaraswamy
proteste de nouveau contre la conception «esthétique» et contre la prétention de

40



I’appliquer & I’interprétation et a I’appréciation de I’art des autres époques et des
autres peuples: tandis que ceux-ci voyaient avant tout dans I’art un certain genre de
connaissance, les modernes I’ont réduit a n’étre plus qu’une affaire de sentiment, et
ils ont inventé une théorie de I’art qui, au lieu d’étre une «rhétorique» au sens ou
I’entendaient les anciens, n’est plus a proprement parler qu’une «sophistique ». C’est
ainsi que ce qui était autrefois de véritables «figures de pensée», c’est-a-dire des
symboles adequats aux idees qu’il s’agissait d’exprimer, n’est plus regarde
aujourd’hui que comme de simples «figures de mots», uniquement destinées a
provoquer certaines émotions; et ce qui est vrai a cet egard pour les arts de la parole
peut étre étendu a toutes les autres formes de I’art, qui ont été également videes de
toute signification reelle. Au lieu de s’efforcer de comprendre les ceuvres d’art, c’est-
a-dire en somme de les prendre comme les «supports de contemplation» qu’elles
doivent étre normalement, les modernes n’y recherchent plus que I’occasion de ce
gu’ils appellent un «plaisir esthétique désintéresse», ce qui est d’ailleurs une
contradiction dans les termes; et c’est en partant de cette facon de voir qu’ils
enseignent ce qu’ils prétendent étre I’«histoire de I’art», mais qui n’a en réalité
aucun rapport avec ce a quoi ils veulent ainsi appliquer leur propre conception
comme si elle avait été celle de tous les hommes. La conception traditionnelle, a
laguelle il faudrait nécessairement revenir pour pouvoir comprendre I’art des autres
peuples, est expliquée ici a I’aide de références tirées surtout de Platon (qui n’est
d’ailleurs en cela que I’interpréte de la Philosophia perennis) et de la doctrine
hindoue, et dont la comparaison montre bien que cette conception fut partout et
toujours la méme, en Occident aussi bien qu’en Orient.

— Vient ensuite The Mediaeval Theory of Beauty (voir n°S d’octobre 1935 et
d’octobre 1938).

— Ornament (voir n° de mai 1946).

— Ars sine scientia nihil (voir également n° de mai 1946).

— The Meeting of Eyes est une note sur certains portraits, et notamment des portraits
du Christ, dont les yeux semblent toujours regarder directement le spectateur, quelque
position qu’il occupe, et le suivre lorsqu’il se déplace (avec référence plus
particuliere a ce que Nicolas de Cusa dit a ce sujet dans son De visione Dei). Il ne
s’agit pas la d’un effet en quelque sorte accidentel, mais d’une véritable nécessité de
I”iconographie : «si les yeux d’un Dieu qui voit tout doivent étre représentés vraiment
et correctement, ils doivent apparaitre comme voyant tout»; et ainsi cet effet est un
exemple de I’integritas sive perfectio dont saint Thomas d’Aquin fait une des
conditions de la beaute.

— Shaker Furniture montre, d’apres un ouvrage publié récemment sous ce titre, les
résultats obtenus, au point de vue de I’art, par une communauté qui s’efforca
d’appliquer a toutes choses les principes de la doctrine chrétienne, et comment de
simples menuisiers, en fabriquant des meubles aussi parfaitement adaptés que
possible a leur usage et dont I’ornementation excluait toute superfluité, retrouverent
spontanément une conception conforme a la «vue normale de I’art» et en particulier
a celle du Christianisme mediéval, alors que I’imitation voulue de I’art des autres
époques n’arrive jamais a en produire que de veritables caricatures.

— Literary Symbolism explique, avec de nombreux exemples a I’appui, le fait que les

41



mots ont une signification simultanément sur plusieurs «niveaux de réference»
différents, ce qui rend possible et valable leur emploi figuré ou plus précisément
symbolique, «le symbolisme adéquat pouvant étre défini comme la représentation
d’une réalité sur un certain niveau de référence par une réalité correspondante sur un
autre ». Seulement, pour comprendre le langage traditionnel des symboles, il faut bien
se garder de toute interprétation «subjective»; il s’agit la de quelque chose qui ne
s’improvise pas et dont I’étude, pour de multiples raisons, est méme loin d’étre aisee:
et il ne faut pas oublier que ce langage est en réalité «la langue universelle, et
universellement intelligible, dans laquelle les plus hautes verités ont toujours été
exprimées ».

— Dans Intention, I’auteur défend la méthode de critique des ceuvres d’art qui prend
en consideration le rapport de I’intention au résultat, ou, en d’autres termes, qui
examine si I’artiste a bien réalisé ce qu’il s’est proposé de faire. Quant a la critique de
I’intention elle-méme, elle n’a rien & voir avec la valeur de I’ceuvre d’art comme telle,
et elle ne peut procéder que d’un point de vue, moral ou autre, qui differe entierement
de celui de I’appréciation artistique.

— Imitation, Expression, and Participation (voir n° de mai 1946).

— The Intellectual Operation in Indian Art (voir n° de décembre 1935).

— The Nature of Buddhist Art (voir n° de mars 1938).

— Samvéga, «/sthetic Shock», est I’explication d’un terme pali employé
frequemment pour désigner «le choc» ou I’étonnement qui peut étre ressenti quand
la perception d’une ceuvre d’art devient une «expérience sérieuse», fournissant le
point de départ a une réflexion qui peut amener dans I’étre un changement profond;
les effets d’un tel choc ne peuvent d’ailleurs s’expliquer entierement qu’en faisant
appel a la doctrine platonicienne et indienne de la « réminiscence ».

— An Early Passage on Indian Painting est un texte de I’Atthaséalini répondant a la
question: «Comment la pensée produit-elle ses divers effets» et ou de nombreux
termes techniques sont introduits par une sorte de jeu de mot sur chitta, « pensée », et
chitta (en sanscrit: chitra), « peinture ».

— Some References to Pictorial Relief est une comparaison de plusieurs textes grecs
et indiens dans lesquels il est parlé en termes presque identiques de la représentation
du relief en peinture.

— Primitive Mentality est le texte anglais de I’étude parue ici méme dans le numero
spécial sur le Folklore (ao(t-septembre-octobre 1939).

— Dans Notes on «Savage» Art, il est montre, par des citations de deux ouvrages
concernant I’art de la Nouvelle-Guinée et celui des iles Marquises, a quel point, chez
ces peuples soi-disant «sauvages», tout le travail des artisans avait un caractere
strictement traditionnel et rituel, avant que I’influence européenne n’y soit venue tout
détruire sous prétexte de «civilisation ».

— Symptom, Diagnosis, and Regimen (voir n° de mai 1946).

— Enfin, On the Life of Symbols qui termine le volume, est la traduction de la
conclusion de I’ouvrage de Walter Andrae, Die ionische S&ule, Bauform oder
Symbol ? ou il est encore insisté sur la valeur symbolique gqu’avait essentiellement a
I’origine tout ce qu’on ne regarde plus aujourd’hui que comme simple «ornement»,
parce qu’on a oublié ou méconnu la signification profonde qui en faisait proprement

42



«I’image d’une Vvérite spirituelle ».

Walter Shewring. Art in Christian Philosophy (The Sower Press, New Jersey).

— Cette brochure constitue un excellent résumé de la doctrine chrétienne de I’art,
principalement telle qu’elle a été exposée par saint Thomas d’Aquin: partant de la
définition donnée par celui-ci, I’auteur insiste sur le fait que I’art est avant tout une
chose intellectuelle, bien qu’il implique aussi la volonte, sans quoi I’ceuvre d’art ne
serait jamais réalisée; la volonté de I’artiste joue ici le réle d’une cause efficiente,
mais la cause formelle est I’idée congue dans son intellect. D’autre part, I’art, qui est
proprement ce par quoi l’artiste travaille, habitus intellectuel permanent ou verbe
intérieur concgu intelligiblement, concerne la fabrication de toutes choses, et non pas
seulement de telle ou telle classe particuliere de choses comme le pensent
généralement les modernes. Un autre point essentiel, c’est que I’homme comme
artiste imite Dieu en tant qu’il est I’ Artiste par excellence, et que le Verbe divin, «par
qui toutes choses ont été faites», est le véritable archétype du verbe ou de I’idée
résidant dans I’esprit de I’artiste humain. Quant au but de I’art, il est la production de
choses utiles, mais a la condition d’entendre cette utilité dans son sens le plus large,
comme s’appliquant a tout ce qui peut servir d’une facon quelcongue les fins de
I’hnomme, spirituellement aussi bien que matériellement. Apres une digression sur la
beauté, qui doit étre considéréee comme un «transcendantal», et non comme une
prérogative spéciale des ceuvres d’art, I’auteur passe a ce qu’il appelle tres justement
les «aberrations modernes», opposées a cette conception normale de I’art, et il
termine en envisageant la possibilité d’un «retour a la norme» au point de vue plus
spécial du Catholicisme. Nous n’aurions de réserves a faire que sur un point: tout en
reconnaissant naturellement la conformité de la conception chrétienne avec toute vue
traditionnelle de I’art, M. Shewring parait avoir une tendance a revendiquer comme
proprement chrétien tout ce qui, en réalité, est traditionnel au sens universel de ce
mot; on pourrait méme se demander s’il ne va pas jusqu’a attribuer a la «raison
naturelle » tout ce qui n’est pas le Christianisme, alors qu’au contraire toute tradition,
quelle gu’elle soit, a au méme titre le caractere surnaturel et supra-humain, sans quoi
elle ne mériterait nullement ce nom et ne dépasserait pas le niveau de la simple
«philosophie» profane. Tant que M. Shewring s’en tient au domaine de sa propre
forme traditionnelle, ce qu’il dit est parfait, mais sans doute est-il encore assez loin de
concevoir I’unité essentielle de toutes les traditions, et c’est dommage, car cela lui
permettrait assurement de donner aux idées qu’il expose une tout autre ampleur et
d’en étendre considérablement la portée par la reconnaissance de leur valeur vraiment
universelle.

1947

Juin

P. -J. Gonnet. ArGpa (Paul Derain, Lyon).

— C’est un livre assez singulier, qui donne une impression plutdét confuse et
désordonnée, mais qui ne justifie guere son titre, car il y est surtout question de
choses appartenant a un ordre tout a fait «formel». 1l y a notamment beaucoup de
considérations sur la chimie, qui sont manifestement en rapport avec les

43



préoccupations professionnelles de I’auteur; il y a méme une longue dissertation sur
le «lait maternel», qui ferait peut-étre un bon article dans une revue spéciale de
médecine ou d’hygiene, mais qui n’est vraiment pas a sa place dans un ouvrage qui a
par ailleurs la prétention de toucher a I’ésotérisme et aux idées traditionnelles. 1l y
touche en effet, dans une certaine mesure, par des vues sur les nombres qui ne sont
pas sans interét, mais qui sont malheureusement exprimées d’une facon fort peu
claire; les informations qui y ont été utilisees sont d’ailleurs loin d’étre toutes
également sdres. Il y a aussi des pages qui présentent une disposition typographique
des plus bizarres, et dont certaines ne contiennent que quelques mots qui, pour nous
tout au moins, sont parfaitement incompréhensibles. Quant au récit que fait I’auteur,
dans son préambule, au sujet d’une «révélation» qu’il aurait eue dans une sorte
d’«état second », et d’aprées laquelle I’Univers serait entré le ler décembre 1944 dans
une période de «résorption», nous voulons croire qu’il ne s’agit la que d’une simple
fiction littéraire, car, s’il en était autrement, ce serait plutét inquiétant...

R. -M. Gattefosse. Les Sages Ecritures, Essai sur la philosophie et les origines de
I’écriture (Paul Derain, Lyon).

— L’idée qui est au point de départ de ce livre est excellente, puisqu’il s’agit
d’établir la valeur symbolique des caracteres de I’écriture, ainsi que leur origine
«préhistorique», conformément aux anciennes traditions de tous les peuples.
Malheureusement, la fagon dont l’auteur a traité ces questions et les resultats
auxquels il croit étre parvenu dans ses recherches sont bien loin de répondre
réellement a ses intentions; et, tout d’abord, il y aurait déja des réserves a faire sur la
concordance qu’il envisage entre les donnees traditionnelles sur les périodes
cycliques et la chronologie hypothétique des géologues modernes. Ensuite,
probablement du fait de certaines circonstances particulieres ou il s’est trouve, il
parait avoir été en quelque sorte fasciné par les «tifinars», c’est-a-dire I’ancienne
écriture berbere, ainsi que par la langue «tamacheque» que les Touaregs parlent
encore actuellement, au point de vouloir en tirer un schéma qu’il s’efforce
d’appliquer a tout. Ce schéma, appelé par lui «couronne de tifinars», convient peut-
étre au cas spécial de I’alphabet en question ; mais, comme les lettres de cet alphabet
sont au nombre de dix, il cherche a decouvrir partout des ensembles de dix principes
qu’il puisse faire correspondre a ces lettres en les disposant de la méme facon; dans
la Kabbale avec les dix Sephiroth, dans les Triades bardiques, dans la mythologie
scandinave avec le «cycle des Ases», dans I’hermétisme, dans la philosophie
d’Aristote avec ses dix catégories, et jusque dans les théories de la physique
moderne! Le moins qu’on puisse dire de ces arrangements est qu’ils sont tout a fait
artificiels et souvent bien «forcés»; et il y a aussi la, sur les doctrines de I’Inde et de
la Chine, quelques considérations dans lesquelles il est impossible d’apercevoir le
moindre rapport avec ce qu’elles sont en réalité... Les correspondances planétaires et
zodiacales des lettres hébraiques, d’ailleurs bien connues, sont presque la seule chose
qui soit ici conforme a une donnée authentiguement traditionnelle, mais précisément
elles ne reproduisent plus la «couronne de tifinars»; quant a celles des runes
scandinaves, si elles sont vraiment exactes, comment se fait-il qu’il reste trois
planetes auxquelles ne correspond aucun caractére? Nous ne voulons pas insister

44



davantage sur tout cela; mais que dire aussi du soi-disant «lexique tamacheque »
placé a la fin de I’ouvrage, et ou sont rassemblés des mots appartenant aux langues
les plus diverses, qui n’ont certainement rien a voir avec le «tamachéque », et dont
I’interprétation témoigne plus en faveur de I’imagination de I’auteur que de ses
connaissances linguistiques ?

Paul le Cour. Hellénisme et Christianisme (Editions Biére, Bordeaux).

— Certains avaient déja voulu rattacher le Christianisme au Mazdéisme et méme
au Bouddhisme, et cela pour nier la filiation traditionnelle, pourtant évidente, qui le
relie au Judaisme; voici maintenant une nouvelle théorie qui, avec les mémes
intentions, prétend le rattacher directement a I’Hellénisme. C’est dans celui-ci qu’il
aurait eu réellement sa «source», et le Judaisme ne serait intervenu qu’apres coup
pour en altérer le caractere primitif, en y introduisant certaines idées parmi lesquelles
celle du «geocentrisme» parait, nous ne savons trop pourquoi, prendre ici une
importance toute particuliere. Les raisons invoquées a I’appui de cette thése sont
assez nombreuses, mais elles n’en sont pas plus probantes pour cela, sauf peut-étre
aux yeux de ceux qui préferent la quantité a la qualité; nous n’entreprendrons certes
pas de les examiner une a une, mais nous devons tout au moins remarquer que
I’auteur traite d’« interpolations » tout ce qui y est contraire dans les Evangiles, ce qui
est toujours un moyen fort commode pour se débarrasser des textes génants, et aussi
que les fantaisies linguistiques qui lui sont coutumieres jouent encore un certain role
la-dedans. A ce dernier point de vue, nous signalerons plus spécialement certaines
considérations sur le nom d’Héléne, qui voudrait dire «le neuf sacré», un
rapprochement entre le Johannisme et I’école ionienne, une prétendue étymologie
grecque du nom de Jérusalem, destinée a soutenir I’assertion que le Judaisme lui-
méme aurait fait des emprunts a I’Hellénisme, et enfin I’idée au moins curieuse de
faire du grec la « langue sacrée » par excellence! Ajoutons encore, pour terminer, que
nous retrouvons dans ce livre la légende faisant remonter aux premiers temps du
Christianisme la médaille dite «de Boyer d’Agen», qui ne date manifestement que de
la Renaissance; il serait bien temps d’en finir une fois pour toutes avec cette histoire,
d’autant plus que les fins pour lesquelles elle fut répandue jadis dans le public ne
semblent pas avoir été entierement désintéressees.

Paul le Cour. Dieu et les Dieux (Editions Biére, Bordeaux).

— Ce livre, destiné a faire suite au precédent, porte, ainsi que I’auteur le reconnait
d’ailleurs lui-méme, un titre emprunté a Gougenot des Mousseaux, mais son contenu
n’a rien de commun avec I’ouvrage que celui-ci consacra au culte des pierres. Nous
retrouvons, dans beaucoup de ses chapitres, des choses que nous avons déja vues
autrefois dans des articles d’Atlantis et dont nous avons parlé en leur temps, ce qui
nous dispensera d’y revenir en détail; il N’y a méme pas beaucoup de fantaisies
nouvelles, mais plutdt des répétitions de celles que nous connaissons, si bien qu’il
semblerait que I’imagination si fertile de I’auteur commence a s’épuiser quelque peu,
ce qui serait vraiment dommage... Il envisage une «hiérarchie des Dieux», a la téte
de laguelle est le «Dieu supréme»; au-dessous de celui-ci sont ce qu’il appelle les
«Dieux solaires»; dont le principal est pour lui le « Demiurge», et c’est un des

45



aspects de celui-ci, le « Médiateur », qui se serait incarné dans le Christ; il y a aussi
des «Dieux plurisolaires», des «Dieux planétaires», des « Genies protecteurs», et
peut-étre d’autres catégories encore. Au fond, c’est la renouveler tout simplement
I’erreur qui consiste a prendre, littéralement et non symboliguement, les aspects ou
les attributs divins pour des étres distincts et méme plus ou moins indépendants,
erreur qui est celle-la méme qui a donné naissance a toutes les déviations
«polythéistes» partout ou il s’en est produit; et, a vrai dire, cela n’est pas pour nous
surprendre outre mesure de la part d’un tel admirateur de I’Hellenisme. Ce qui est
plus étonnant, c’est qu’il puisse croire cette conception conforme au Christianisme;; il
est vrai qu’il a sur celui-ci des idées bien spéciales, et aussi que, dans sa pensee, il
s’agit probablement surtout de ce que devra étre «la future forme religieuse
chrétienne de I’Ere du Verseau », sur laquelle on peut assurément se permettre toutes
les réveries qu’on voudra!

Juillet-Aot

Jean Malfatti de Montereggio. Etudes sur la Mathése, ou Anarchie et Hiérarchie
de la Science. Traduction de Christien Ostrowski. Introduction de Gilles Deleuze
(Editions du Griffon d’Or, Paris).

— Cette reedition, qui reproduit avec quelques légéres modifications la traduction
francaise parue en 1849, n’était certes pas inopportune, car ce livre est de ceux dont
on parle souvent, mais que bien peu ont lu. Quant a sa valeur propre, nous devons
dire qu’il nous semble présenter surtout un intérét de curiosité, car la vérité est qu’il
«date » terriblement, et cela non pas seulement en ce qui concerne les considérations
biologiques et médicales, qui portent assurément la marque de leur époque, mais ou
se trouvent des vues ingénieuses et qui mériteraient peut-étre d’étre reprises sous une
autre forme; il «date» aussi, et méme plus encore, par ce qui s’y rapporte a la
tradition hindoue. Celle-ci était bien peu connue a cette époque en Europe, ou on n’en
avait que des notions tout a fait fragmentaires et souvent peu exactes; de plus, c’était
le temps ou certains avaient inventé une «symbolique » qui ne suppléait que fort mal
a leur ignorance du véritable symbolisme, et dont I’influence est ici tres visible.
Rassemblant des principes assez hétéroclites et dont le choix n’est pas moins
arbitraire que I’ordre dans lequel il les range, lauteur a voulu y voir une
correspondance avec les nombres, et, partant de cette idée, il s’est ingénié a découvrir
dans les figurations qu’il avait a sa disposition des choses qui n’y sont certainement
pas; il est a peine besoin d’ajouter que, par contre, toute signification d’ordre
métaphysique lui échappe complétement. Au lieu de donner la place principale a de
semblables fantaisies, il aurait beaucoup mieux fait de présenter simplement ses
spéculations sur les nombres comme d’inspiration pythagoricienne, ce qui elt ete
plus justifié; elles restent d’ailleurs, dans leur ensemble, plut6t vagues et obscures, et
il est difficile de voir nettement comment il en tire certaines applications. Ce qui est
peut-étre le plus digne de remarque, a un point de vue qu’on pourrait dire
«historique », c’est le role considérable que cet ouvrage et d’autres du méme genre
ont joué dans la constitution de I’occultisme de la fin du XIXe siécle; reposant sur
des informations aussi peu sdres et les mettant a la place des données traditionnelles
authentiques qui lui faisaient entierement défaut, est-il etonnant que celui-ci n’ait

46



jamais été qu’un assemblage de réveries sans la moindre solidité? Mais il est bon
qu’on puisse s’en rendre compte en se reportant aux sources, et, au fond, c’est peut-
étre la ce qui fait le principal intérét d’une réédition comme celle-la.

Octobre-Novembre

Jean Mallinger. Les Secrets ésotériques dans Plutarque (Editions Niclaus, Paris).

— Ce livre est du méme genre que celui dont nous venons de parler, et on pourrait
en somme, d’une fagon générale, en dire a peu pres la méme chose; peut-étre méme
les tendances occultistes s’y montrent-elles d’une fagon encore un plus accentuée.
Apres avoir esquissé la biographie de Plutarque et signalé la «difficulté de I’homme
moderne & comprendre certaines veérités ésotériques», en quoi il a certes bien raison,
I’auteur expose d’abord les «secrets du feu vivant»; il nous parait prendre d’une
facon trop littérale les affirmations, qui auraient besoin d’une transposition
symbolique, suivant lesquelles «le feu est un étre animé» et constitue la « nourriture
des Dieux»; sur le réle rituel du feu comme élément purificateur et comme agent du
sacrifice, il y aurait assurément bien d’autres choses a dire; et ce chapitre se termine
par un rapprochement quelque peu inattendu entre Plutarque et saint Francois
d’Assise. Ensuite viennent les «secrets des statues animées», au sujet desquels sont
surtout utilisés les travaux des egyptologues; en fait, il s’agit la des rites par lesquels
des statues ou d’autres objets étaient en quelque sorte «vivifiés» pour devenir des
supports d’influences spirituelles; mais I’auteur envisage surtout, dans les effets de
ces rites, la production de certains phénomenes qui n’avaient en tout cas qu’une
importance tres secondaire. Un chapitre assez court, et qui au fond n’éclaircit pas
grand-chose, est consacré aux theories « cosmosophiques » attribuées a un mystérieux
Erythréen dont il est question dans le traité De defectu oraculorum, théories qui, en
somme, ne paraissent pas différer de celles des Pythagoriciens. Sur les «arcanes de
I’Hades » et le « périple de I’ame », le sens du symbolisme exposé n’est pas nettement
dégagé, et il semble bien que I’auteur admette une interpretation « réincarnationniste »
dans I’acception la plus littérale de ce mot. Enfin, les «secrets du Sage », dont il est
question dans le dernier chapitre, se réduisent en somme a des préceptes pratiques qui
peuvent étre excellents en eux-mémes, mais dans lesquels, sauf peut-étre en ce qui
concerne le rappel de la «loi du silence», il serait bien difficile de découvrir un
ésotérisme quelconque; et, quand on voit quelle place les préoccupations «sociales »
tiennent dans la pensée de M. Mallinger, on peut se demander jusqu’a quel point il a
suivi lui-méme le conseil qu’il donne a ses lecteurs de «se libérer de tout préjuge
contemporain ».

Robert Ambelain. Adam, Dieu rouge (Editions Niclaus, Paris).

— Le titre de ce livre est assez étrange, et d’autant plus qu’il ne s’y trouve en
somme rien qui explique ou justifie la « divinité » ainsi attribuée & Adam ; mais ce qui
est peut-étre encore plus singulier, c’est que le chapitre par lequel il débute est
nettement en contradiction avec les suivants. Ce premier chapitre, en effet, n’est
gu’un exposé des opinions les plus dissolvantes de la «critique» moderne concernant
la Genese, sans la moindre réflexion qui puisse faire supposer tout au moins que
I’auteur ne les adopte pas entierement; or, il va de soi que ces opinions impliquent

47



nécessairement la négation formelle de tout ésotérisme dans la Bible, tandis que, dans
la suite, il affirme au contraire I’existence de cet ésotérisme, quelle que soit d’ailleurs
la conception qu’il s’en fait et la qualité de ce qu’il présente comme tel. On pourrait
se demander s’il n’y a pas la I’effet d’une sorte de «mimétisme» lui permettant
d’exposer indifféeremment n’importe quoi comme s’il s’agissait de ses propres idées;
s’il en était ainsi, cela prouverait en tout cas qu’il n’a pas de convictions bien
arrétées... Quoi qu’il en soit, I’esotérisme qu’il a en vue ici est surtout celui gu’il
attribue aux Ophites; mais, comme on ne sait en somme rien de bien précis sur ceux-
ci, non plus d’ailleurs que sur la plupart des autres sectes dites «gnostiques», cela
permet de parler un peu de tout a leur propos: Kabbale, hermeétisme, et bien d’autres
choses encore, et aussi de prétendre y rattacher directement ou indirectement tout ce
qui, dans le monde judéo-chrétien, se présente avec quelque caractere ésotérique,
depuis les Esséniens jusqu’aux Rose-Croix! Nous ne tenterons certes pas de
débrouiller ce chaos; ce qui s’en dégage le plus clairement, c’est que, dans la pensee
de Pauteur, il s’agit d’une «doctrine luciférienne», qu’il congoit apparemment
comme un «dualisme», car il affirme notamment que «la croyance a deux dieux
adverses procede d’un ésotérisme réel»; il donne d’ailleurs comme « lucifériens »,
des symboles qui n’ont aucunement ce caractére. Il serait bien difficile de deviner
quelles ont pu étre exactement ses intentions; mais le moins qu’on puisse dire est
qu’il témoigne d’un godt fort prononcé pour I’hétérodoxie, et méme pour les pires
formes de celle-ci, puisqu’il va jusqu’a s’efforcer de les retrouver la méme ou il n’y
en a pas la moindre trace. Dans la derniére partie, qui est soi-disant consacrée a la
«doctrine rosicrucienne», il n’y a en reéalite, rien de spécifiqguement rosicrucien ; mais
I’idée méme de vouloir établir un lien entre le Rosicrucianisme et la «doctrine
luciférienne» nous parait extrémement suspecte, ainsi que certaines réflexions au
sujet de la Maconnerie, ou la fréquente association des mots «luciférien» et
«initiatique», ou encore telle phrase sur I’Islam ou nous retrouvons cette bizarre
obsession de la couleur verte que nous avons déja eu lI’occasion de signaler; en
présence de pareilles choses, on ne saurait assurément étre trop méfiant...

Robert Ambelain. Au pied des Menhirs (Editions Niclaus, Paris).

— Dans cet autre ouvrage, il s’agit cette fois de la tradition celtique, sujet
certainement plus « sympathique » que le précédent; I’expose qui en est fait n’apporte
en somme rien de bien nouveau, mais I’auteur a eprouve le besoin d’y méler des
considérations tirées de la science moderne et qui font la un assez curieux effet.
Comme cette tradition n’est connue que trés imparfaitement, on comprend d’ailleurs
gu’il ait eté quelque peu embarrassé pour remplir ce volume, et, dans la derniére
partie, la fagcon dont il s’en est tiré est d’une assez ingénieuse fantaisie: apres avoir
reproduit les Triades bardiques, il n’a rien trouvé de mieux que de les compléter... par
les Vers d’Or pythagoriciens! Le livre se termine par quelques informations sur le
«mouvement celtique» contemporain, qui ne sont pas sans intérét, si toutefois elles
sont bien s(res; ce qui malheureusement fait naitre quelque doute a cet égard, c’est
qu’il est dit qu’il s’agit en partie de «renseignements inédits, venant d’archives
privées, qu’il nous sera possible de préciser un jour»; et, comme ils ne contiennent
en somme rien qui paraisse étre de nature a justifier une telle réserve, cela nous

48



rappelle involontairement certains procédés dont les occultistes ne sont que trop
accoutumes de se servir... En tout cas, nous pouvons y relever une affirmation bien
étonnante et inattendue, suivant laquelle «le rituel maconnique anglais repose tout
entier sur des traditions celtiques » voila une assertion qu’il serait difficile d’appuyer,
non pas seulement par quelques similitudes comme il s’en rencontre entre les formes
traditionnelles les plus différentes, mais par des arguments vraiment sérieux. Au
surplus, si les auteurs de la déviation «spéculative» avaient été réellement des
«initiés celtiques», cela ne donnerait pas une bien haute idée des connaissances que
ceux-ci ont conservées; et puis dans tout cela, que fait-on de I’ancienne Magonnerie
opérative?

Jean Mallinger. Notes sur les Secrets ésotériques des Pythagoriciens (Editions
Niclaus, Paris).

— Nous avons déja vu précédemment un ouvrage du méme auteur sur Pythagore;
il continue ses études dans le méme sens, mais le résultat, il faut bien le dire, en est
plutdt décevant. Ici, il s’agit des akousmata pythagoriciens, préceptes qui sont
regardés comme ayant un caractéere ésotérique et qui devaient I’avoir en effet, car ils
sont généralement revétus d’une forme énigmatique ou symbolique qui ne
s’expliquerait guére autrement ; mais alors il devait y avoir la autre chose que ce qu’y
a vu M. Mallinger, car les interprétations qu’il en donne n’ont rien de bien ésotérique
ni de vraiment profond. Ainsi, sur le «secret des feves», il a rassemblé quelques
données plus ou moins curieuses, mais dont il ne se degage aucune conclusion
définie; et, si d’autre part il a du moins compris que le «pain» représente la doctrine
traditionnelle, ses commentaires a ce propos ne dépassent pas un niveau tres
élémentaire; mais nous retrouvons la une allusion a la «chaine apostolique des
traditions occultes», dont nous voudrions bien savoir comment il [’entend
exactement... Une grande partie du livre est consacrée a des questions se rapportant a
la naissance et a la mort, d’aprés des «sources» diverses; on y sent souvent
I’influence des modernes idées occultistes, et aussi une vive préoccupation des
phénomenes «meétapsychiques»; en somme, les citations assez abondantes des
auteurs anciens sont ce qu’il y a de plus intéressant la-dedans. Nous avons aussi
relevé au passage quelques détails plutét amusants: ainsi, I’auteur reproduit sans
examen, au sujet des «portes zodiacales», la méprise de M. Carcopino que nous
avons signalée ici autrefois: il parait croire que les Hindous sont des Bouddhistes, et
il va méme jusqu’a donner, en parlant de I’enseignement bouddhique, une référence
au Rig-Véda! N’oublions pas de noter encore que, en terminant, il n’a pas pu
s’empécher de reparler de I’«état ancien et primitif», dont nous avons donne
I’explication «ésotérique», si I’on peut dire, a propos de son précédent ouvrage; a
notre avis, il ferait sirement beaucoup mieux de le laisser «en sommeil ».

1948

Juin

Gérard van Rijnberk. Le Tarot. Histoire, iconographie, ésotérisme (Paul Derain,
Lyon).

— Ce gros volume est le résultat de longues et patientes recherches sur tout ce qui

49



touche de prés ou de loin au Tarot; il convient, avant tout, de louer I’auteur de la
conscience et de I’impartialité qu’il y a apportées, et du soin qu’il a eu, contrairement
a ce qui arrive le plus souvent, de ne pas se laisser influencer par les assertions sans
fondement des occultistes et par les multiples fables qu’ils ont répandues sur ce sujet.
Dans la premiere partie, il a rassemblé tout ce qu’il est possible de trouver dans les
livres et dans les documents d’archives sur I’origine du Tarot et des cartes a jouer et
sur I’époque de leur apparition dans les différents pays d’Europe, et il faut bien le
dire, il n’a pu arriver a aucune conclusion certaine; il a en quelque sorte deblayeé le
terrain en faisant justice de certaines fantaisies, mais en somme, I’énigme reste
entiere, et, comme il semble peu probable que des documents importants a cet egard
lui aient échappe, il n’y a vraisemblablement que bien peu d’espoir de la résoudre
jamais, du moins sur le terrain purement historique. Tout ce qu’on peut affirmer, c’est
que les cartes a jouer ont été connues vers la fin du Xllle siecle, surtout dans les pays
méditerranéens, et que le mot « Tarot», dont I’étymologie est d’ailleurs impossible a
découvrir, n’a commencé a étre employé qu’au XVe siecle, quoique la chose elle-
méme soit sirement plus ancienne. L hypothése d’une origine orientale, sur laquelle
certains ont tant insisté, n’est nullement prouvée; et nous ajouterons qu’en tout cas,
méme s’il était vrai que les Arabes aient joué ici un rble de «transmetteurs», il n’en
serait pas moins inconcevable, pour plus d’une raison, que les cartes aient pris
naissance dans un milieu islamique, de sorte que la difficulté serait simplement
reculée. A ce propos, nous ne comprenons pas pourquoi on cherche tant
d’explications plus ou moins étranges au mot arabe naib, qui est parfaitement bien
connu et ne signifie pas autre chose que «remplacant», «substitut» ou «député»;
quelles gu’aient pu étre les raisons qui I’ont fait adopter pour designer les cartes, il
n’a absolument rien de commun avec nabi, et il n’est pas davantage dérivé d’une
racine «indiquant une action magique ou divinatoire». Signalons aussi, pendant que
nous en sommes aux remarques de cet ordre, que le nom arabe des «jeux de hasard »
n’est pas gamar, «lune», mais gimar, et que pagad n’est certainement pas un mot
arabe mais que, en hébreu bagdd signifie «trompeur», ce qui peut s’appliquer assez
bien a un bateleur. D’autre part, I’introduction des cartes par les Bohémiens n’est pas
plus sire que tout le reste, et il semblerait méme que ce soit au contraire en Europe
qu’ils en ont appris I’usage; d’ailleurs, contrairement aux assertions de Vaillant, le
Tarot était connu en Europe occidentale avant que les Bohémiens y pénetrent; et
c’est ainsi que toutes les «légendes» occultistes s’évanouissent des qu’on veut les
soumettre a un examen sérieux !

— Dans la seconde partie, I’auteur examine tout ce qui, dans les écrits et les ceuvres
d’art de I’antiquité classique et du moyen age, lui parait présenter quelque rapport
avec les idées exprimées par le symbolisme des arcanes du Tarot: certaines
similitudes sont assez nettes, mais il en est d’autres qui sont plutét vagues ou
lointaines. Il va de soi, d’ailleurs, que ces rapprochements ne sont en tout cas que tres
fragmentaires et ne portent que sur certains points particuliers; de plus, il ne faut pas
oublier que I’usage des mémes symboles ne constitue jamais la preuve d’une filiation
historique. Nous avouons ne pas trés bien comprendre pourquoi, au sujet de ces
rapprochements et des idées auxquelles ils se rapportent, M. Van Rijnberk parle
d’«exotérisme du Tarot», ni ce qu’il entend exactement par la et quelle différence il

50



y voit avec ce qu’il désigne au contraire comme son «ésotérisme». La troisieme
partie, en effet, qu’il donne comme «le résultat de meditations et d’inspirations
personnelles», et a laquelle il attribue un caractére «ésotérique», ne contient en
réalité rien qui soit d’un ordre plus profond que ce qui précede, et, disons-le
franchement, cette partie n’est certes pas la meilleure du livre. En téte des
considérations se rapportant a chacun des arcanes majeurs, il a placé une sorte de
devise formee de deux mots latins, qui a sans doute la prétention d’en résumer plus
ou moins le sens général; et ce qui est assez amusant, c’est qu’il s’est visiblement
efforcé de trouver, dans autant de cas qu’il I’a pu, des mots, ayant pour initiales les
deux lettres S. I.! Mais n’insistons pas davantage sur cette fantaisie sans
conséquence; signalons plutét I’étendue de la bibliographie et I’intérét des
reproductions de documents anciens contenues dans les planches qui terminent
I’ouvrage, et ajoutons que celui-ci, malgré son érudition, n’a rien d’ennuyeux et se lit
méme fort agréablement.

Jean Chaboseau. Le Tarot. Essai d’interprétation selon les principes de
I’hermétisme (Editions Niclaus, Paris).

— Cet autre livre sur le Tarot est écrit a un tout autre point de vue que le
précedent, et, quoique beaucoup moins volumineux, il a apparemment de plus
grandes pretentions, en dépit de sa modeste qualification d’«essai»; nous ne
contesterons pas, d’ailleurs, qu’il puisse étre légitime de chercher une interprétation
astrologique et quelques autres encore, a la condition de ne présenter aucune d’elles
comme exclusive; mais cette condition est-elle remplie quand on considére
I’hermétisme comme «la base propre au symbolisme du Tarot»? Il est vrai qu’il
faudrait tout d’abord s’entendre sur le sens des mots; I’auteur nous parait vouloir
étendre outre mesure celui qu’il attribue a I’hermétisme, au point d’y englober
presque tout le reste, y compris méme la Kabbale; et, s’il marque assez bien le
rapport et la différence de I’hermétisme et de I’alchimie, il n’en est pas moins vrai
gu’il y a une forte exagération a prétendre, comme il le fait, identifier le premier a la
«Connaissance totale»! En fait, ses commentaires sur les lames du Tarot ne se
limitent d’ailleurs pas strictement a I’hermétisme, car, tout en le prenant pour point de
depart, il fait d’assez nombreux rapprochements avec des données provenant de
traditions tres différentes; ce n’est certes pas nous qui le lui reprocherons, bien loin
de la, mais peut-étre n’a-t-il pas suffisamment vérifie si tous étaient bien justifiés, et,
dans la facon dont tout cela est présenté, on sent un peu trop la persistance de I’esprit
«occultiste », ; il serait bon, par exemple, de renoncer a utiliser la figure d’Adda-Nari
(c’est-a-dire Ardha-Nari, combinaison androgyne de Shiva et de Parvatf), qui n’a de
rapport avec le Tarot que dans le travestissement bizarre que lui a fait subir Eliphas
Lévi. Les intentions de I’auteur ne se dégagent d’ailleurs pas toujours aussi
clairement qu’on pourrait le souhaiter, et notamment, quand il cite quelques passages
de nos écrits, nous ne sommes pas tres sar, d’apres le contexte, qu’il les entende bien
exactement comme nous les entendons nous-mémes... M. Chaboseau a tenté aussi,
apres un certain nombre d’autres, de «reconstituer » a sa facon les figures du Tarot; il
va de soi que, en pareil cas, chacun y met toujours beaucoup de ses idées
particulieres, et il n’y a pas de raison de considérer telle de ces «reconstitutions»

51



comme valant plus ou moins qu’une autre; nous pensons qu’il est bien plus sir de
s’en rapporter tout simplement aux figurations ordinaires, qui, si elles ont été quelque
peu déformées au cours du temps, ont pourtant de grandes chances d’avoir, dans leur
ensemble, gardé plus fidelement le symbolisme originel. Au fond, la transmission du
Tarot est quelque chose de trés comparable a celle du «folklore », si méme elle n’en
constitue pas un simple cas particulier, et la conservation des symboles y est assuree
de la méme facon; dans un tel domaine, toute innovation due a une initiative
individuelle est toujours dangereuse, et, comme les arrangements littéraires des
contes dits «populaires», elle ne peut guere qu’attirer ou obscurcir le sens en y
mélant des «embellissements » plus ou moins fantaisistes et en tout cas superflus. Ces
dernieres reflexions, bien entendu, ne visent pas plus particulierement M. Chaboseau
que ses prédécesseurs, et nous reconnaissons méme volontiers que le style
«moyenageux» qu’il a adopté pour ses dessins n’a pas I’invraisesmblance d’un Tarot
soi-disant égyptien ou hindou, mais ce n’est la qu’une question de degre. Encore ne
nous plagons-nous ici qu’au point de vue de la valeur symbolique; dans un ordre de
considérations plus «pratique», croit-on que les influences psychiques qui sont
incontestablement attachées aux lames du Tarot, quelles qu’en soient d’ailleurs
I’origine et la qualité, puissent encore trouver un support efficace dans toutes ces
modifications arbitraires des figures traditionnelles ?

Septembre

Louis Cattiaux. Le Message retrouvé (Chacornac, Paris).

— Ce livre se présente a premiere vue sous une forme singuliere et méme
inusitée : chacun de ses chapitres est divise en deux colonnes paralléles, contenant
deux séries d’aphorismes ou de versets détachés qui se correspondent de I’'une a
I’autre. Il est évident que, dans ces conditions, il est impossible d’en donner une
analyse ou un résumé quelconque; il semble d’ailleurs plutét fait pour fournir en
guelque sorte des themes de méditation que pour étre lu d’une fagon suivie d’un bout
a I’autre. Il faut dire aussi que la correspondance entre les versets des deux colonnes
n’apparait pas toujours trés clairement; mais le mieux est que nous reproduisions
I’explication que I’auteur lui-méme a bien voulu nous donner a ce sujet: «Les deux
colonnes sont apparues naturellement comme la réplique de la Terre et du Ciel et de
leur nécessaire union qui fait tout le mystere de I’incarnation de la vie et de la prise
de conscience de celui qui I’habite. Ainsi la colonne de droite est une équivalence,
mais non une explication de la colonne de gauche, et, en examinant les sens multiples
de ces doubles versets, on peut les relier par la synthese du mystére premier de la
création toujours plus ou moins présent par la vertu du sens alchimique». La
multiplicité des sens dont il s’agit n’est d’ailleurs pas intentionnelle, « mais découle
par géneration naturelle de la racine-meére», c’est-a-dire du sens alchimique que
I’auteur considere comme le sens central et ultime de son ouvrage. Si nous avons bien
compris, celui-ci aurait été «écrit sous une sorte d’inspiration, et c’est pourquoi il
contient plus que ce qui a été voulu expressément, bien qu’il soit assurément difficile
de déterminer la part exacte de chacun des deux éléments qui y ont ainsi collaboré.
En tout cas, dans ces conditions, nous ne pensons pas qu’on puisse dire qu’il se
rattache proprement et effectivement a une tradition définie; mais du moins les

52



tendances qui s’y expriment sont-elles en somme, d’une fagon genérale, celles de
I’hermétisme, et plus précisément de I’hermétisme chrétien. Nous disons d’une fagon
géneérale, car, si I’on entre dans le détail, on s’apercoit que certaines choses,
consciemment ou non, semblent étre venues d’ailleurs: ainsi, nous avons remarqué
quelques versets qui rappellent d’une fagon assez frappante certaines maximes
taoistes, et ce ne sont certes pas les moins dignes d’intérét. Quoi qu’il en soit,
I’importance primordiale que I’auteur donne au sens alchimique définit bien la
« perspective» de I’ensemble, et elle en marque aussi les limites, qui ne sont autres
que celles du point de vue hermétique lui-méme. Nous devons ajouter qu’il se trouve
ca et la quelques «étrangetés» du genre de celles qu’on rencontre presque toujours
dans les écrits touchant aux formes occidentales de I’ésotérisme : ainsi, les titres des
colonnes de gauche sont tous formés par une série d’anagrammes a partir du premier,
ce qui fait un effet assez curieux; mais aussi, ce qui est plus facheux a notre avis,
certains énoncés se présentent sous une forme enigmatique qui nous semble vraiment
bien peu utile; nous n’insisterons d’ailleurs pas davantage sur ce défaut, car nous
savons que I’auteur s’en est rendu compte lui-méme et qu’il I’a fait disparaitre en
grande partie dans les modifications et les additions qu’il a déja préparées en vue
d’une future réédition. Nous ne savons ce que des «spécialistes» de I’hermétisme, si
toutefois il en est encore de reellement compétents, pourront penser de ce livre et
comment ils I’apprécieront; mais ce qui est certain, c’est qu’il est loin d’étre
indifférent et qu’il mérite d’étre lu et étudié avec soin par tous ceux qui S’intéressent
a cet aspect particulier de la tradition.

Gian Roberto Dell’ Acqua. La Pierre.

— Cette brochure, qui a paru a Milan sans indication d’éditeur, et qui est écrite en
un francais trop souvent incorrect, se rapporte aussi a I’hermétisme; mais nous
devons avouer que nous n’avons pas pu deviner quelles ont été au juste les intentions
de I’auteur, ni méme comment le contenu peut en justifier le titre. Elle débute par des
considérations historiques basées sur une subdivision en douze segments du parcours
d’un signe zodiacal, celui des Poissons, par le point équinoxial ; mais la plus grande
partie en est occupée par des calculs astronomiques et autres, d’ailleurs assez
compliqués, dont les resultats sont mis en rapport avec les dimensions de la Grande
Pyramide, qui décidément preoccupe toujours bien des gens! Le tout, auquel s’ajoute
I’examen de quelques figures symboliques d’origine rosicrucienne, aboutit a dégager,
comme ayant une importance toute particuliere, les nombres 1331 (le cube de 11) et
313, le second étant d’ailleurs regardé comme une «contraction» du premier:
I’auteur attribue, sans en indiquer nettement les raisons, une immense portée a cette
«decouverte », et il en est méme tellement persuade qu’il termine par cette phrase
étonnante : «Personne n’en a jamais parlé ouvertement, car il était convenu que cette
science devait rester cachée jusqu’a la venue d’Elie». Nous pensons, quant & nous,
qu’il se fait bien des illusions; et, pour ce qui est de la «venue d’Elie», nous n’avons
pas encore entendu dire qu’elle se soit réalisée jusqu’ici.

Jean Bétesta. Delta (Chez I’auteur, Versailles).
— Il 'y a au début de ce livre, ainsi d’ailleurs que dans son titre méme, certaines

53



allusions au symbolisme maconnique qui font espérer autre chose que ce qui se
trouve dans la suite; celle-ci, il faut bien le dire, est plutdt décevante. Apres des
considérations générales qui visiblement s’inspirent beaucoup plus de la science
moderne que des sciences traditionnelles, et une sorte d’esquisse tres
«évolutionniste» de I’histoire de I’humanité, viennent plusieurs chapitres consacrés
aux doctrines d’autant de Prophetes, dont le choix parmi les autres n’est d’ailleurs pas
expliqué: Zarathoustra, Bouddha, Confucius, Jésus; leurs enseignements y sont fort
simplifies et méme moderniseés, a tel point que, dans cette présentation, il serait bien
difficile d’entrevoir la moindre verité d’ordre transcendant. Ensuite, I’auteur a essaye
de formuler, «en s’inspirant du Verbe des Prophétes», ce qu’il appelle «une regle de
vie pour I’individu et pour la collectivité de I’age industriel»; il y a |a, hélas! une
collection de préceptes dont la banalité dépasse tout ce qu’on peut imaginer, et nous
pourrions dire, sans exageération, que cela tient en quelque sorte le milieu entre les
anciens livres de «civilité puérile et honnéte » et les manuels plus récents de morale a
I’usage des écoles primaires! Enfin, la derniere partie, intitulée Le Temple, expose le
projet d’une organisation qui, malgré I’adoption d’une terminologie en grande partie
maconnique, n’a assurément pas le moindre caractére initiatique ; oserons-nous dire
que, si elle venait jamais a se réaliser, cela ne ferait en somme, qu’une «pseudo-
religion» de plus? Quelques pages donnent I’impression que I’auteur a di étre décu a
la fois, ou plutdt peut-étre successivement, par I’Eglise et par la Magonnerie ; mais
était-il bien en mesure de comprendre vraiment I’une et I’autre ?

1949

Avril-Mai

Deodat Roché. Le Catharisme (Institut d’Etudes Occitanes, Toulouse).

— Ce petit livre est surtout intéressant par les renseignements historiques qui s’y
trouvent réunis; pour ce qui est de la facon dont y est interprétée la doctrine des
Cathares, ou du moins le peu qu’on en connait, elle appelle les plus sérieuses
réserves, car elle est fortement influencée par les conceptions de Rudolf Steiner et par
les idées réincarnationnistes de I’auteur. D’autre part, I’identité du Catharisme avec le
Manichéisme n’est peut-étre pas aussi certaine qu’on veut bien le dire, et, en tout cas,
il resterait a savoir ce que fut reellement le Manichéisme, car c’est la encore une
question qui est loin d’étre complétement éclaircie. Quoi qu’il en soit, nous ne
voyons pas tres bien comment I’affirmation que les Cathares étaient des Manichéens
peut s’accorder avec celle qu’ils étaient « purement chrétiens», ni avec celle que leur
doctrine était «une expression du platonisme»... Dans les appendices de I’ouvrage,
on trouve la reproduction de I’article sur un plat cathare dont nous avons déja parle
précedemment (n° d’octobre-novembre 1945); nous signalerons aussi des notes sur
des croix manichéennes ou considerées comme telles et sur des symboles
mithriaques; et, a ce propos, nous ne pouvons nous empécher de trouver assez
étonnante I’assertion suivant laquelle « le chrisme était tout d’abord mithriaque» ; n’y
aurait-il pas la quelgue confusion entre un symbole qui appartient en réalité a la
tradition universelle et une forme qui en est dérivée, mais qui présente un caractére
beaucoup plus particularisé? Cela n’a rien d’impossible; mais, quand nous voyons
affirmer en un autre endroit, d’une facon encore plus précise, et sans la moindre

54



preuve a I’appui, que «le labarum de Constantin était antérieurement un étendard
mithriaque », nous finissons par craindre que l'auteur ne se défie pas toujours
suffisamment de son imagination.

Francois Haab. Divination de I’alphabet latin (« Pro Libros », Paris).

— Ce petit volume se présente, d’apres son sous-titre, comme une «introduction a
la connaissance du symbolisme hiéroglyphique des lettres»; qu’un tel symbolisme
existe en effet, c’est-a-dire que tout I’alphabet ait a son origine une signification
idéographique, cela ne fait aucun doute pour nous, ni pour quiconque a la-dessus
guelques notions traditionnelles; mais nous ne pouvons certes pas dire que
I’argumentation sur laquelle I’auteur veut appuyer son interprétation de I’alphabet
latin soit bien solide ni bien convaincante. Tout d’abord, on ne peut se défendre d’un
certain étonnement en le voyant affirmer que I’alphabet latin est «le plus pur des
alphabets grecs», et que, pour cette raison, il est le plus propre a «symboliser les
divinités fondamentales de la mythologie grecque». Quant a I’idée qu’il se fait de
celle-ci, il la résume en cette phrase: « La mythologie grecque est une connaissance
de la Vérité qui s’appuie sur la rationalité, la poésie et I’intuition religieuse, et elle
propose une éethique», nous ne voyons dans tout cela rien de bien profond ni de
vraiment traditionnel. Quand il présente, en outre, cette méme mythologie comme
«un Vvéritable Ancien Testament occidental », auquel le Christianisme se rattacherait
beaucoup plus qu’a I’Ancien Testament hébraique, nous nous souvenons qu’une idée
tres semblable a déja été soutenue par M. paul le cour, et ce rapprochement est
vraiment assez facheux... Pour ce qui est de I’interprétation méme de I’alphabet, elle
consiste a rapporter chaque lettre a une divinité dans le nom de laquelle cette lettre
figure, le plus souvent comme initiale, mais parfois aussi a une autre place (les noms
grecs et latins sont d’ailleurs mélangés ici d’une facon qui peut paraitre quelque peu
arbitraire ; et ces rapports sont expliqués au moyen de considérations sur la forme des
lettres dont le moins qu’on puisse dire est qu’elles sont extrémement vagues et n’ont
rien de «frappant»; avec de semblables procédés, chacun pourrait facilement, en
suivant une idée précongue, trouver a peu pres n’importe quoi dans une figure
guelconque, et tout cela est assurément fort éloigné du véritable symbolisme. Il y a
encore une autre raison de se mefier: il n’est pas tenu compte seulement des lettres
authentiquement latines, mais aussi, et au méme titre, des adjonctions qui ont ete
faites a une epoque tres recente (distinction des lettres i et j, u et v, sans parler du w),
et qui ne peuvent avoir aucune valeur symbolique réelle; I’auteur est d’un autre avis,
mais la raison qu’il en donne, en envisageant une sorte de développement de
I’alphabet qui se serait continué jusque dans les temps modernes pour I’amener
finalement a sa perfection, ne fait que donner a la chose une caractere encore plus
grave et méme plut6t inquiétant. On s’en rendra compte immediatement en lisant
cette phrase de son résumé: «Cette idéographie des lettres de I’alphabet latin est
peut-étre la création intuitive et volontaire du sacerdoce antique, mais peut-étre aussi
elle est tout naturellement I’aboutissement occulte d’un processus subconscient du
mental humain collectif». Le premier terme de cette alternative exprime une vue
traditionnellement correcte, mais, par contre, le second, qui en réalité, est celui qu’il
faudrait néecessairement admettre pour que le développement en question ait un sens,

55



ne répond qu’a une de ces conceptions actuelles, a tendance «psychanalyste », dont
nous signalons par ailleurs le danger. Il parait que ce n’est la que comme un premier
apercu d’un travail plus considérable; il convient donc d’attendre celui-ci pour se
prononcer d’une fagon definitive, mais cette introduction n’est pas de nature a en
donner une impression bien favorable, et il faudrait rectifier sur bien des points les
idées qui y sont exprimées pour les rendre, nous ne dirons méme pas valables, mais
simplement acceptables au point de vue traditionnel.

Saint-Yves d’Alveydre. Mission des Souverains (Editions Nord-Sud, Paris).

— Cette réédition d’un livre devenu introuvable depuis longtemps était fort utile,
car les ouvrages de Saint-Yves d’Alveydre sont de ceux dont on parle beaucoup plus
gu’on ne les lit, d’ou bien des idées erronées sur les conceptions qui y sont exposees.
Celui-ci, en particulier, permettra de se rendre compte directement de ce qu’eétait,
dans la pensée méme de son auteur, la «Synarchie», qui n’a assurément rien de
commun avec ce qui a fait tant de bruit en ces derniéres années et a quoi il semble
bien que ses promoteurs aient donné le méme nom tout expres pour créer certaines
confusions, en quoi ils n’ont d’ailleurs que trop bien réussi, car les livres et les
articles publiés a ce propos ont répandu dans le public toute sorte d’erreurs grossieres
sur Saint-Yves et sur son ceuvre. L’introduction dont cette réédition est précédée a
précisément pour but, tout en se tenant en dehors de toute polémique, de remettre les
choses au point, et elle le fait d’excellente facon, en reprenant du reste une partie des

informations qui ont paru autrefois ici méme (n°S de juillet 1935 et de mars 1936),
ainsi que quelques-unes des remarques que nous avons faites dans Le Roi du Monde.
Nous y signalerons plus spécialement deux points qui nous paraissent tres
importants: le premier est une comparaison de dates d’ou il résulte clairement que,
quand Saint-Yves fit paraitre les deux ouvrages principaux ou se trouve exposé son
systéme synarchique, c’est-a-dire la Mission des Souverains et la Mission des Juifs, il
n’était encore entré en relations avec aucun représentant des traditions orientales, de
sorte qu’il ne peut étre question d’attribuer cette conception a des influences
provenant d’une telle source comme certains I’ont prétendu. Il est vrai que Saint-
Yves lui-méme a présenté la Synarchie comme une application d’une doctrine
métaphysique et cosmologique conservee secrétement a I’intérieur des différentes
formes traditionnelles, et notamment des traditions brahmaniques et judéo-chrétienne,
mais sans doute cette affirmation, comme bien d’autres, ne doit-elle pas étre prise
trop a la lettre; pour notre part, nous pensons (et nous I’avons d’ailleurs noté
incidemment dans La Grande Triade, p. 142) qu’elle est surtout inspirée de Fabre
d’Olivet, auquel il a fait manifestement beaucoup plus d’emprunts qu’il n’a jamais
voulu le reconnaitre, tout en s’efforcant d’ailleurs de le «christianiser», si I’on peut
dire, et a qui il doit méme quelques erreurs assez étonnantes en ce qui concerne la
tradition hindoue. Le second point sur lequel nous tenons a appeler I’attention, c’est
la nature réelle des rapports de Saint-Yves avec les occultistes, rapports qui se
bornérent en somme a des relations amicales avec quelques-uns d’entre eux, a titre
tout personnel, et sans qu’il ait jamais adhéré en aucune fagon a leur « mouvement »
ni méme qu’il I’ait approuve, car il fit toujours au contraire bien des réserves a cet
égard; cela est assurément fort loin de ce qu’ont voulu faire croire les occultistes eux-

56



mémes, qui trouverent bon d’en faire un de leurs « Maitres» et qui, aprés sa mort,
cherchérent a accaparer sa mémoire, nous pourrions méme dire a I’exploiter, ce qui
eut inévitablement pour conséquence de jeter sur son ceuvre un discrédit immérité.

— Pour ce qui est du livre lui-méme, nous laisserons a chacun le soin de s’en faire
une opinion en le lisant; mais nous devons avouer que, le relisant nous-mémes ainsi
aprés une quarantaine d’années, nous en avons eprouvé quelque deception, en depit
des vues intéressantes qu’il contient incontestablement. Il nous semble qu’il y a tout
au moins une certaine exagération a présenter toute I’histoire de I’Europe, depuis les
débuts du Christianisme, comme s’il n’y avait jamais eu, tant du coté de I’Eglise que
de celui des souverains, que des préoccupations d’ordre exclusivement politique; et,
d’autre part, il y a, sur plus d’un point, des assertions qui sont difficilement
conciliables avec les veritables notions traditionnelles. Bien que I’auteur fasse
quelques allusions a I’« Initiation», il est bien difficile de savoir exactement ce qu’il
pouvait entendre par la; il est fort a craindre que ce qu’il désignait ainsi, du moins a
I’époque ou il écrivit ce livre, n’ait été, dans sa pensee, rien de plus ni d’autre qu’un
enseignement d’un degré supérieur a celui qui est donné dans les Universites, et cela
encore est plutdt décevant, car ce qui manque a une telle conception est précisément
ce qui, au point de vue initiatique, constitue tout I’essentiel. Quant a la Synarchie
elle-méme, si on ne la prend que comme un projet de «constitution européenne », il
en vaut certainement bien d’autres, et les objections qu’il y aurait lieu d’y faire
porteraient beaucoup moins sur le principe méme que sur les modalités de
I’organisation proposée, et aussi sur les difficultés probablement insurmontables que
rencontrerait sa réalisation dans des conditions comme celles de I’époque actuelle.

R. Pouyaud. Du « Cubisme» a la peinture traditionnelle (Imprimerie genérale de
la Niévre, Clamecy).

— Nous avons déja parlé ici d’une autre brochure du méme auteur (voir n° de
janvier-février 1946); dans celle-ci, il a su résumer en peu de pages, et avec une
clarté dont on ne saurait trop le féliciter, un certain nombre de notions essentielles en
ce qui concerne la peinture envisagée au point de vue traditionnel : lois relatives au
plan et a ses mouvements (les modernes ont trop oublié qu’un tableau est une surface
plane), symbolisme des formes, des nombres et des couleurs. Dans I’apercu
historique par lequel il débute, nous noterons surtout un curieux rapprochement, au
sujet du réle de certaines formes symboliques et notamment de la spirale, entre la
tradition celtique et la tradition chrétienne; c’est la un sujet qui mériterait
certainement d’étre traité avec de plus amples développements. La seule critique que
nous avons a formuler est celle-ci: il est question tout d’abord de «cycles» en
appliguant ce mot uniquement a la période de développement des civilisations et des
formes traditionnelles particulieres, et sans que rien indique que ce ne sont la que des
cycles mineurs qui s’integrent dans d’autres beaucoup plus étendus; puis, en un autre
endroit, il est fait mention incidemment du cycle correspondant a la durée de la
précession des équinoxes; il peut en résulter quelque confusion chez des lecteurs non
prévenus et qui, ayant pu croire jusque-la gu’il ne s’agissait que d’une notion d’ordre
exclusivement historique en quelque sorte, ne verront pas quel rapport peut exister
entre ces deux choses, ni par consequent quelle est la véritable nature des lois

57



cycliques. Bien entendu, cela n’affecte en rien le fond méme de cette étude, et, pour
gu’on se rende mieux compte de I’esprit dans lequel elle a été écrite, nous ne saurions
mieux faire que d’en reproduire les dernieres lignes: «Le peintre, s’il veut faire
ceuvre traditionnelle, doit adapter les symboles universels a la technique du plan, telle
que les premiers cubistes I’entrevirent, faire de son ceuvre un microcosme a I’image
du macrocosme en utilisant les lois cosmiques; il constituera ainsi la nouvelle forme
propre au cycle futur, mais il ne doit pas oublier que, pour béneficier pleinement de
I’illumination qui constitue la voie traditionnelle, il doit avoir constamment en esprit
I’universel et qu’a une telle hauteur les individualités ne comptent plus ».

1950

Janvier-Février

Stanislas de Guaita et Oswald Wirth. Le Probleme du Mal. Avant-propos et
postface de Marius Lepage (Editions du « Symbolisme », Levallois-Perret).

— On sait que Stanislas de Guaita mourut sans avoir pu achever I’ceuvre qu’il
avait entreprise sous le titre géneral Le Serpent de la Genése; deux volumes
seulement avaient paru, et, du troisieme et dernier, Le Probléeme du Mal, il n’avait
écrit qu’assez peu de chose, les sommaires de quelques chapitres et divers fragments,
plus ou moins complétement rédigés. Ce sont ces fragments, correspondant a quatre
chapitres sur sept que I’ouvrage devait avoir comme les précédents (et encore les
deux premiers seuls sont-ils relativement complets), que, a I’occasion du
cinquantenaire de sa mort, on a réunis dans ce volume, accompagnés des
commentaires qu’Oswald Wirth, qui avait été son secrétaire, y avait ajoutés, et que
lui non plus ne termina d’ailleurs jamais. 1l y a fort longtemps, a peu prés un quart de
siecle, que nous avions eu connaissance de ces commentaires, et, autant que nous
puissions nous en souvenir, il ne semble pas que leur auteur y ait modifié grand-chose
par la suite ; nous avions été frappé alors du contraste assez curieux qu’ils font avec le
texte de Guaita, et non pas seulement dans la forme, ce qui e(t été en somme, tout
naturel, mais aussi pour le fond, car, bien qu’ils aient certainement été écrits avec
I’intention de continuer son ceuvre dans la mesure du possible, la vérité est qu’ils
procedent d’une tout autre mentalité et qu’ils correspondent a un point de vue tout a
fait différent. Guaita, qui était intellectuellement bien supérieur a la plupart des autres
représentants de I’école occultiste de la fin du siécle dernier, n’en avait pas moins
forcément quelque chose de leur facon de penser, et I’on peut s’en rendre compte
encore ici, notamment par I’importance qu’il accorde a certaines choses qui ne le
méritaient certes pas, comme par exemple, les extraordinaires divagations de Louis
Michel de Figanieres; comme les autres, il ignorait a peu pres tout des doctrines
orientales, et, en particulier, il n’a jamais vu celles de I’Inde qu’a travers les
déformations théosophistes ; mais, malgré ces défauts qui «datent» en quelque sorte
son ceuvre, et qui se seraient vraisemblablement corrigés avec I’age, tout ce qu’il a
écrit témoigne d’une «tenue» qui n’admet aucune comparaison avec d’autres
productions de la méme école, telles que les ouvrages de vulgarisation d’un Papus.

Dans ce qu’il a laissé du Probléeme du Mal, il s’est principalement inspiré des
travaux de Fabre d’Olivet, et I’on ne saurait assurément s’en plaindre, méme si, en
entrant dans le détail, on doit constater qu’il a une confiance un peu trop entiére dans
les interprétations de cet auteur, qui, il faut bien le dire, ne sont pas, toutes également

58



sres, mais qui, dans leur ensemble, n’en représentent pas moins quelque chose dont,
en Occident, on trouverait difficilement I’équivalent ailleurs. Le point de vue de
Guaita est ici, comme celui de Fabre d’Olivet lui-méme, essentiellement
cosmologique, et I’on peut méme dire aussi métaphysique dans une certaine mesure,
car la cosmologie, envisagée traditionnellement, ne saurait jamais étre séparée des
principes métaphysiques, dont elle constitue méme une des applications les plus
directes. Par contre, avec Oswald Wirth, on «descend » en quelgue sorte a un niveau
bien différent, car, ainsi que d’autres en ont déja fait la remarque avant nous, son
point de vue est a peu pres exclusivement psychologique et moral; c’est 13,
évidemment, la principale raison du contraste dont nous parlions plus haut, et le
rapprochement des deux textes présente d’ailleurs un incontestable intérét par cette
différence méme. Encore celle-ci n’est elle pas la seule qu’il y ait lieu de noter:
Guaita avait établi le plan schématique de son ceuvre sur le Tarot, mais, si celui-ci lui
en avait fourni ainsi le cadre général, le contenu de la plupart des chapitres n’a
pourtant, en réalité, qu’un rapport bien lointain avec les «arcanes» correspondants;
Wirth, au contraire, s’est constamment attaché au Tarot, ou du moins a celle de ses
multiples significations qui était en rapport avec son propre point de vue, si bien que,
en fait, ce qu’il a donné se trouve étre un commentaire du Tarot, ou d’un de ses
aspects, beaucoup plus que la pensée méme de Guaita; et c’est la un curieux exemple
de la facon dont chacun, tout en voulant traiter un méme sujet, I’envisage
inévitablement suivant son «optique » particuliere. Marius Lepage, pour sa part, dans
les chapitres qu’il a ajoutés sous la forme d’une longue « postface » et qui ne sont pas
les moins intéressants du livre, n’a aucunement prétendu continuer ce qu’avaient fait
ses prédécesseurs, et il a eu assurément raison, car c’elt été la, semble-t-il, une
entreprise vraiment désespéerée; mais il I’a heureusement complété en apportant
d’autres perspectives. Il expose les solutions du «probleme du mal» qu’on trouve
dans le Christianisme et le Bouddhisme, ou elles se revétent d’une teinte plus ou
moins sentimentale, puis celle, purement métaphysique, qu’en donne le Védanta; ce
qui n’est pas le moins remarquable, c’est la large place qui est faite dans ces
considérations aux doctrines orientales, ce qui forme avec I’attitude de Guaita a cet
égard, et du reste, aussi avec celle de Wirth, un nouveau contraste dans lequel on peut
voir comme une marque caractéristiqgue de deux époques qui, pour n’étre pas tres
éloignees I’une de I’autre, n’en sont pas moins nettement distinctes. Dans un dernier
chapitre, Marius Lepage examine quelques conceptions modernes, qui peuvent étre
qualifiées plus ou moins strictement de «rationalisme»; il est peut-étre a regretter
qu’il semble leur donner, dans I’ensemble de son exposé, une importance que nous ne
pouvons nous empécher de trouver quelque peu disproportionnée, et surtout qu’il
n’ait pas indiqué plus expressément qu’elles ne sauraient, a aucun titre, étre mises sur
le méme plan que les conceptions traditionnelles. Quoi qu’il en soit, ce travail n’en
constitue pas moins une importante contribution a I’étude d’une question qui a suscite
tant de controverses et dont, sans avoir la prétention de résoudre toutes les difficultes,
il éclaire et met au point d’excellente facon quelques-uns des principaux aspects.

Juin
Giuseppe Palomba. Introduzione all’Economica (Pellerano Del Gandio, Napoli).

59



— Le contenu de cet ouvrage est la reproduction d’un cours professé a
I’Universite de Naples, mais qui, par I’esprit dans lequel il est congu, differe
grandement et fort heureusement de ce que sont d’ordinaire les cours universitaires
en général et les cours d’économie politique en particulier. On peut d’ailleurs s’en
apercevoir des la premiere page, car le livre porte en épigraphe cette citation de notre
collaborateur F. Schuon: «Il n’y a donc, en définitive, que deux possibilités:
civilisation intégrale, spirituelle, impliquant abus et superstitions, et civilisation
fragmentaire, matérialiste, progressiste, impliquant certains avantages terrestres, mais
excluant ce qui constitue la raison suffisante et la fin derniére de toute civilisation.
L’histoire est la pour prouver qu’il n’y a pas d’autre choix. Le reste est rhétorique et
chimére.» L’auteur s’est proposé tout d’abord de donner ou plutdt de restituer a
I’«économie» un sens légitime, en montrant que les mots grecs dont ce terme est
composé avaient a I’origine, outre la signification en quelque sorte matérielle qui est
la seule qu’on leur attribue aujourd’hui, une tout autre signification, d’ordre
proprement spirituel, se référant aux principes mémes dont cette science devrait
normalement étre une application dans le domaine social ; cela est d’ailleurs vrai
aussi du mot « politique » lui-méme, en raison de ce qu’était la conception ancienne et
traditionnelle de la «cité» (et ceci nous rappelle les considérations du méme ordre
exposées par A. K. Coomaraswamy dans What is Civilization). Il expose ce que doit
étre une veritable économie traditionnelle, en prenant pour exemple I’organisation
corporative du moyen &ge; et, a ce propos, il insiste particulierement sur deux
caractéristiques qui doivent necessairement se retrouver dans toute société de type
traditionnel : «le sens religieux de la vie et de I’étre, et le sens de la hiérarchie base
exclusivement sur des valeurs d’ordre spirituel». Il explique ensuite dans quelles
circonstances les conceptions économiques médiévales furent abandonnées, et par
quelles phases successives passérent, depuis la Renaissance jusqu’a nos jours, celles
qui leur furent substituees: «mercantilisme» d’abord, «capitalisme» ensuite, avec
une préedominance de plus en plus exclusive du point de vue «matérialiste» et
«quantitatif» ; I’économie dite «bourgeoise » fournit, comme I’auteur ne mangque pas
de le signaler, d’abondantes illustrations de ce que nous avons exposé dans Le Regne
de la Quantité. Il y a dans tout cela de nombreuses considérations du plus grand
intérét, qu’il nous est malheureusement impossible d’examiner ici en détail : ce sont
d’ailleurs surtout les premiers chapitres qui sont les plus importants a notre point de
vue, car la suite est forcement d’un caractere beaucoup plus technique et nous ne
sommes pas compétent pour I’apprécier, mais nous pouvons du moins nous rendre
compte que, a travers tous ces développements, les principes directeurs poses au
début ne sont jamais perdus de vue. Nous félicitons vivement le professeur Palomba
du courage dont il fait preuve en reagissant ainsi, en plein milieu universitaire, contre
les idées modernes et officiellement admises, et nous ne pouvons que conseiller la
lecture de son livre a tous ceux qui s’intéressent a ces questions et qui connaissent la
langue italienne car ils en tireront le plus grand profit.

Octobre-Novembre
Robert Amadou. L’Occultisme, Esquisse d’un monde vivant. (R. Julliard, Paris).
— L’auteur, au lieu de réserver, comme il se devrait, le nom d’«occultisme » aux

60



conceptions spécifiquement modernes pour lesquelles il a été inventé, I’étend
inddment, sur la foi de quelques similitudes apparentes, aux choses les plus
différentes et méme les plus contraires en réalité. 1l confond ainsi sous un méme
vocable les diverses formes de I’ésotérisme traditionnel authentique et leurs
déviations et contrefacons multiples, citant les unes et les autres indistinctement et en
mettant le tout sur le méme plan, sans parler des sciences dites «occultes», des arts
divinatoires et autres choses de ce genre. On peut facilement imaginer toutes les
contradictions et les équivoques qui resultent d’un pareil mélange, dans lequel le
meilleur et le pire sont inextricablement confondus; Iauteur ne parait méme pas
s’apercevoir qu’il lui arrive de citer avec approbation des écrits qui sont en opposition
formelle avec ses propres théses: ainsi, il va jusqu’a nous mentionner en nous
appliquant le qualificatif d’«occultiste», ce qui est vraiment un comble! Comme si
ce défaut n’était pas suffisant, il y a aussi, dans la facon dont toutes ces choses sont
envisagées, une grave erreur de point de vue, car elles sont présentées comme
constituant tout simplement une «philosophie»; or, s’il s’agit de doctrines
traditionnelles, elles sont évidemment d’un tout autre ordre, et, s’il ne s’agit que de
leurs contrefagons, elles sont tout de méme aussi autre chose, qui en tout cas ne
saurait rentrer dans les cadres de la pensée philosophique. Nous avouons ne pas avoir
trés bien compris ce qu’on veut entendre par un «monde vivant», a moins que ce ne
soit une facon de distinguer la conception qu’on expose de celle qui se dégage de la
science ordinaire et qui serait sans doute considerée alors comme celle d’un « monde
mort»; nous nous souvenons, en effet, d’avoir entendu jadis un semblable langage
chez certains occultistes; mais que peuvent bien signifier des expressions comme
celles, qui reviennent fréqguemment aussi, de «monde occultiste» et méme de
«phénomenes occultistes» ? Ce n’est pas a dire qu’il ne se trouve pas parmi tout cela
quelques vues intéressantes sur des points de detail; mais I’ensemble, disons-le
nettement, est un véritable chaos, et nous plaignons les malheureux lecteurs qui ne
disposeront pas, sur toutes les questions qui y sont abordées, d’autres sources
d’information mieux «clarifiées» et plus dignes de confiances; un tel livre ne peut
assurément que contribuer pour sa part a augmenter le désordre intellectuel de notre
époque, dont il est lui-méme un excellent exemple.

Robert Amadou et Robert Kanters, Anthologie littéraire de I’occultisme. (R.
Julliard, Paris).

— La particularité la plus frappante, a premiere vue, de ce recueil consacré a
I’«occultisme », ¢’est qu’il n’y figure pas un seul nom d’écrivain occultiste (a moins
que Peladan ne soit considéré comme tel, ce qui peut étre vrai jusqu’a un certain
point) ; I’explication de ce fait bizarre réside en partie dans la confusion que nous
avons relevee dans le précédent ouvrage et qui s’exprime de nouveau dans
I’introduction de celui-ci. Cependant, nous disons en partie seulement, car il y a
encore autre chose; c’est que les auteurs ont voulu faire une anthologie « littéraire » ;
suivant leur facon de voir, cela veut dire que, pour qu’un texte ait droit a y étre
reproduit, il faut que sa forme d’expression soit «belle»; il semble donc que, parmi
les occultistes au sens propre de ce mot, ils n’en aient pas trouvé qui satisfassent a ce
critérium. A vrai dire, nous ne voyons pas trop quelle sorte de «beauté» il peut y

61



avoir dans certains des morceaux cités, comme par exemple la description plutot
répugnante que Huysmans a faite d’une messe noire (d’apres les informations
fournies, comme on le sait, par le trop fameux abbé Boullan), ou, a un autre point de
vue, I’exposé des détails d’une organisation administrative, fOt-elle imaginaire,
comme celle de la «Ville des Expiations» de Ballanche ; mais évidemment, comme
tout ce qui releve de la «littérature», ce n’est la qu’une affaire de godt individuel et
d’appréciation «subjective»; quant a la prétention de traiter «littérairement» les
écrivains de I’antiquité et du moyen age, il faut y voir naturellement un des effets
habituels de I’optique déformante de I’«esthetisme » moderne. Il y a aussi un second
critérium qui est, assure-t-on, la « conformite traditionnelle » ; sur ce point, nous nous
permettons de douter fortement de la compeétence des auteurs, et nous nous
demandons surtout ce qu’il en adviendra dans I’anthologie «philosophique» qu’ils
annoncent. Quoi qu’il en soit, les textes eux-mémes gardent du moins toujours leur
valeur propre, quelques réserves qu’il y ait lieu de faire sur I’esprit qui a présideé a
leur groupement: I’assemblage est d’ailleurs assez curieux a certains égards, et il est
vraiment significatif qu’un recueil qui débute par Hésiode, Pythagore et Platon en
arrive a se terminer par André Breton !

62



Comptes rendus d’articles de revues parus de 1929 a 1950
dans «Le Voile d’Isis», devenu «Etudes Traditionnelles» en
1937.

1931

Mars

— Le numéro de novembre-décembre d’Atlantis est consacre en grande partie a la
reproduction des discours prononcés au «troisieme banguet platonicien». Par
ailleurs, une note qui prétend répondre a notre précédente mise au point nous oblige a
quelques nouvelles remarques: 1° I’emploi du «nous» en écrivant est une question,
non de «simplicité» ou de son contraire, mais d’usage et de convenances (comme
I’habitude de mettre une majuscule & un nom propre); ce pluriel se trouve étre, en
outre, susceptible d’une intéressante signification initiatique; 2° ce n’est pas parce
que M. Le Cour, impressionné plus qu’il ne convient par les réveries de feu M. de
Sarachaga, croit trouver Agni et Aor dans Ag-ar-Tha ou dans tout autre nom, que
nous sommes obligés de I’admettre; 3° nous n’avons jamais éprouvé qu’un fort
médiocre intérét pour le Gnosticisme, d’abord parce qu’il est bien difficile
actuellement de savoir au juste ce qu’il fut en réalité, et ensuite parce qu’en tout cas
sa forme grecque est pour nous des plus rebutantes; 4° toutes les formes régulieres de
la Tradition sont équivalentes, et, par conséquent, les mémes choses quoique
autrement exprimées, se trouvent a la fois dans I’Hindouisme, dans le Taoisme, dans
I’Islamisme ésotérique, etc.; nous n’avons jamais envisagé les choses d’une autre
facon; 5° du reste, depuis a peu pres un quart de siecle que nous nous occupons des
questions d’ordre initiatique, nous n’avons jamais varié en quoi que ce soit, et nous
souhaiterions a certains de pouvoir en dire autant; 6° enfin, nous n’avons pas a faire
savoir a M. Le Cour ou a tout autre «chercheur» ce que nous possédons ou ne
possédons pas; et, pour ce qui est particulierement du « pouvoir des clefs», ainsi que
nous I’avons fait entendre dans Autorité spirituelle et pouvoir temporel, nous nous
expliguerons la-dessus le jour ou il nous conviendra; jusque-la, rien ne «se verra»
que ce que nous voudrons bien laisser voir, et, bon gré mal gré, M. Le Cour devra en
prendre son parti. Ajoutons qu’il n’est pas nécessaire de «posséder les clefs de
I’hermétisme » pour savoir que la féte de saint Jean n’est pas devenue celle du Sacré-
Cceur, ou que les animaux appelés «lemuriens» ne vivent pas en Asie centrale, mais
a Madagascar...

Avril

— Dans La Fleche (hnuméro du 15 janvier), nous trouvons, a c6té d’une
conference sur le Satanisme, un article qui se termine par cette affirmation
péremptoire : « C’est I’Occident qui sait la vérité et c’est de I’Occident que viendra le
salut.» Il ne nous déplait pas que de telles choses soient dites en un pareil lieu; voila
des recrues bien compromettantes pour les « defenseurs de | ‘Occident » !

63



— Atlantis (numéro de janvier-février) annonce son intention de se consacrer
davantage que par le passé a I’étude du symbolisme. Un article de M. Ph. Lebesgue,
intitulé La naissance des symboles, s’inspire largement du Barddas paru récemment
ici-méme. Dans un autre article, M. Paul Le Cour parle du swastika, dans lequel il
veut voir le «symbole de la force » ; ne prend-il pas au sérieux I’usage qu’en font les
«racistes allemands » ?

Novembre

— Atlantis (n° de juin-juillet) publie une conférence de M. J. Toutain sur Le
Mythe de Phaéton.

— M. Paul Le Cour éprouvant le besoin de nous attaquer encore une fois dans ce
méme numéro, nous lui ferons savoir: 1° que nous n’avons pas a lui rendre compte
des raisons spéciales pour lesquelles nous avons dd, & une certaine époque, voir par
nous-méme ce qu’il en était réellement de diverses organisations se qualifiant plus ou
moins justement d’«initiatiques»; 2° que le mot «Gnose» signifie exactement
«Connaissance», ce qui n’a rien a voir avec le «gnosticisme», et que, pour notre
part, nous ne I’avons jamais pris dans un autre sens; 3° que, depuis le temps assez
lointain dont il parle, nous avons si peu varié qu’il pourra retrouver, sous la signature
a laquelle il fait allusion, des articles dont le contenu est reproduit intégralement, avec
d’autres développements, dans quelques-uns de nos livres les plus récents. Quant a
I’hermétisme, sur lequel notre article publié ici en mai dernier ne prétendait donner
gu’un apercu tres géneral, n’ayant rien a voir avec telles ou telles connaissances
précises dont il ne nous convient pas de parler présentement, ce n’est, nous le
répétons, qu’un aspect secondaire de la tradition; et, de plus, nous ne voyons pas en
quoi I’hermétisme chrétien pourrait étre plus «essentiel» que I’hermétisme
islamique, ou que la partie correspondante d’autres formes traditionnelles... Mais est-
ce bien la peine de relever les opinions de quelqu’un qui trouve des choses
extraordinaires dans le retournement des mots Maroc et Suez, sans se douter qu’ils ne
sont qu’une vulgaire corruption des noms arabes Merakesh et Es-Swés? Nous ne
pouvons d’ailleurs nous étonner de rien de la part de I’auteur d’une note sur le
«baragouin» (n° de mars), ou se lit cette assertion prodigieuse: « En hébreu, BaRa,
premier mot de la Genése, veut dire commencement» ! Nous avions jugé charitable
de ne pas citer cette phrase en son temps, mais ces mauvaises plaisanteries se
prolongent un peu trop; que M. paul le cour (sans majuscules, puisqu’il semble y
tenir) emploie donc ses loisirs a méditer sur les mysteres du mot bafuna, et qu’il
s’applique a lui-méme ce que son admirable perspicacité ne manquera pas d’y
découvrir!

1932

Janvier

— Psyché (n° d’octobre) publie un article de M. Gabriel Huan intitulé Orient et
Occident ou le conflit des métaphysiques (ce pluriel est admirable): d’un résumé fort
confus de quelques-unes des idées exposées dans nos ouvrages, et aussi dans ceux de
Matgioi, I’auteur prétend tirer des conclusions diamétralement opposées a ce que
nous affirmons nous-méme (sans doute pense-t-il savoir mieux gue nous ce que NOuUs

64



avons voulu dire), et cela pour arriver a trouver une soi-disant contradiction entre les
doctrines orientales et le Christianisme; il est a peine besoin de dire qu’il se fait de ce
dernier la conception la plus exotérique et la plus sentimentale qu’on puisse imaginer.

— Dans Psyché (n° de février), M. A. Savoret (qui soit dit en passant, ignore
totalement le sens du mot «récipiendaire») intitule Délivrance ou salvation? un
article ou il poursuit la tache précedemment entreprise par son collegue M. G. Huan,
et qui consiste a chercher de prétendues oppositions entre le Christianisme et les
doctrines orientales; et, naturellement, c’est encore a nous qu’il en a plus
particulierement. Ce qui ressort surtout de cet article, c’est que ses «yeux
d’Occidental » comme il dit lui-méme, sont tout a fait incapables de discerner les
choses dont il veut parler, a tel point qu’il ne s’est méme pas apercu que la
«salvation» (qui en francais s’appelle le «salut») a aussi sa place dans les doctrines
orientales, comme correspondant a un état encore « humain», qui n’a absolument rien
a voir avec la « Délivrance ». Ce serait donc perdre notre temps que de nous y arréter
davantage ; mais nous noterons, dans les comptes rendus figurant a la fin du méme
numéro, les éloges significatifs décernés a certain livre... regrettable, et qui nous
fournissent une nouvelle indication intéressante sur les ramifications plus ou moins
souterraines de I’actuelle campagne «anti-orientale ».

Mai

— Nous n’avons jamais relevé jusqu’ici les attaques, d’un ton parfois assez
inconvenant, lancées contre nous par le P. E. -B. Allo, d’abord dans divers articles de
la Revue des Jeunes, puis plus récemment dans un livre intitulé Plaies d’Europe et
baumes du Gange ; mais voici que le méme polémiste vient de faire paraitre, dans la
Vie Spirituelle (n° du ler février), un factum de 35 pages intitulé Le sens de la Croix
chez les ésotéristes, qui a la prétention d’étre une réponse a notre Symbolisme de la
Croix. Nous n’avons ni le temps ni le godt de répondre a notre tour a de vaines
discutailleries philosophiques; le terrain sur lequel nous nous plagons est tout autre,
et nous n’avons pas de concessions a faire aux points de vue «profanes». Du reste, a
quoi bon chercher a faire entendre raison a quelqu’un qui s’obstine a parler de
«panthéisme» et de «quietisme» apres tout ce que nous avons dit contre les
doctrines que ces vocables désignent légitimement, qui prend I’adwaita-vada pour du
«monisme », et qui se montre incapable de comprendre la distinction fondamentale
du «Soi» et du «moi»? Et n’avoue-t-il pas lui-méme cette incompréhension, de
facon tout a fait explicite, en déclarant que certaines conceptions sont « insaisissables
pour son intelligence profane » ? 1l semble d’ailleurs croire que nous écrivons en nous
ne savons quel jargon, puisque, quand nous disons « forme», il traduit par «ame», ce
qui n’a pas le moindre rapport; il nous attribue a la fois une Weltanschauung (qu’est-
ce que cela veut dire *“), des vues « mystiques» qui nous sont totalement étrangeres
(il est vrai qu’il parle de « mystique d’initié», ce qui est une contradiction dans les
termes), une «négation du surnaturel » alors que, au contraire, rien d’autre ne compte
pour nous en réalité (et n’avons-nous pas suffisamment expliqué ce que veut dire
étymologiquement le mot «métaphysique»?); il qualifie de «magiques» les
extensions de I’étre humain dont nous avons parlé alors que nous avons répete tant de

65



fois combien la magie était pour nous chose négligeable (et le plus curieux est qu’il
ne parait pas se douter que lesdites extensions comprennent notamment
I’«immortalité » entendue au sens religieux) ; il affecte de nous appliquer a plusieurs
reprises I’étiquette de «spiritualiste », aprés que nous avons pris la peine d’expliquer
que spiritualisme et matérialisme étaient a nos yeux choses parfaitement
équivalentes... et également nulles; comment s’y reconnaitre au milieu de tout ce
gachis? Quoi qu’il en soit, il lui arrive, quant a lui, de raisonner comme le plus éepais
matérialiste, par exemple a propos des idées mathématiques, auxquelles il attribue
une origine purement empirique (il semble confondre les mathématiques pures avec
leur application physique et les figures geometriques avec des dessins); et qu’il
regarde comme une simple «création de [I’esprit humain» (quels pouvoirs
extraordinaires attribuent parfois a celui-ci ces précheurs d’«humilité»!); et il nous
reproche de n’avoir pas employé de préférence des «symboles biologiques»!
D’abord, le symbolisme mathématique existe traditionnellement, et nous n’avons pas
a inventer ni a innover, mais a exposer ce qui est; ensuite, ce symbolisme se réfere,
quoi gqu’on en dise, a un ordre de réalité plus élevé que celui qui constitue le monde
sensible, et tout aussi indépendant de notre fantaisie ; enfin, quand des symboles sont
empruntés a I’ordre sensible, ce qui arrive aussi, ils n’ont en tout cas rien a voir avec
les théories de la science moderne et profane, dont nous n’avons pas a nous
préoccuper. Ce qui est curieux aussi, a propos de «symboles biologiques», c’est de
Voir présenter comme une objection contre nous le fait que « jamais un étre développé
ne rentre dans son germe»; or il se trouve que nous avons nous-méme indiqué dans
L’Erreur spirite, ce fait comme une analogie pouvant aider a faire comprendre
I’impossibilité de la réincarnation; mais notre contradicteur ne va-t-il pas jusqu’a
confondre «transmigration» avec « métempsychose»? On devrait bien s’abstenir de
parler de ce qu’on ignore; on s’eviterait ainsi, par exemple, le ridicule de prendre le
nirukta pour de I’étymologie (et que nous importent les «lois de la sémantique » et
autres inventions des philologues profanes, qui n’eurent jamais le moindre soupgon
de ce que peut étre une «langue sacrée» ?), ou de voir une fantaisie gratuite dans la
formation de la croix par la réunion des deux lettres arabes alif et be, chose si
élémentaire et si généralement connue qu’elle s’enseigne couramment aux petits
enfants dans les katatib... Mais notre polémiste parle ici de «rapports fortuits », ce qui
prouve, hélas! qu’il croit au hasard; et n’est-ce pas la encore une autre fagon de
manifester inconsciemment son ignorance? Il est, par ailleurs, fortement imbu des
préjugés du scientisme évolutionniste, dont il ressasse, en bon «historien des
religions», les habituels lieux communs sur les «peuples-enfants», les «croyances
primitives», les «systéemes naifs sortis d’imaginations puériles», les «mythes
explicatifs enfantins qui personnifiaient les agents naturels» (c’est ainsi qu’Auguste
Comte interprétait la théologie), et autres sornettes de méme qualité; et, en ce qui
concerne la «Tradition primordiale», il va jusqu’a I’appeler «cette espece de
révélation que I’humanité aurait recue je ne sais d’ou aux origines», ce qui, de la part
d’un religieux catholique, est vraiment un peu fort: n’aurait-il jamais entendu parler
du Paradis terrestre? Et puisqu’il semble, avec son épouvantail du «panthéisme »,
vouloir jeter la suspicion sur le caractere de cette « Tradition primordiale», nous lui
dirons, nous, qu’elle constitue en réalité le « monothéisme » le plus transcendant et le

66



plus absolu! Quant a ce qu’il dit au sujet des sens supérieurs contenus dans la Bible
et dans I’Evangile (ils y sont et nous n’y pouvons rien), mais que son parti pris
d’«exotérisme» exclusif se refuse a voir, le fait qu’ils ne sont point en opposition
avec le sens littéral et historique parait le géner tout particulierement; au surplus,
toute son argumentation sur ce point pourrait assez exactement se résumer en ces
termes: ce qui distingue essentiellement le Christianisme de toute autre doctrine,
c’est qu’il ne signifie rien et ne doit rien signifier; c’est la une assertion que nous lui
laisserons pour compte, car nous en avons, pour notre part, une meilleure opinion...
Mais en voila assez la-dessus; nous ajouterons seulement, pour que nul ne s’y
méprenne, que nous n’avons jamais entendu «donner une conviction» a qui que ce
soit, étant résolument opposé a tout proselytisme, et que, d’autre part, n’ayant rien a
voir avec un enseignement occidental quelconque, nous n’avons nullement éte
«éduqué» dans des «cercles» de pseudo-ésotéristes que nous avons toujours jugés
avec la plus implacable séveérité, et qui ne sont a nos yeux que de vulgaires
«profanes»; mais nos adversaires auront-ils jamais assez de bonne foi pour tenir
compte de ces observations ?

— Au début de ce long article, si parfaitement nul a notre point de vue, il est pourtant
une phrase qui, a elle seule, a pour nous beaucoup plus d’intérét que tout le reste, car
elle nous a permis d’établir un rapprochement vraiment extraordinaire. Le P. Allo
écrit textuellement ceci: «Le lecteur le moins averti doit se douter, en voyant la
vignette de la couverture qui représente Ganeca, le dieu hindou a téte d’éléphant, et
en s’apercevant que I’ouvrage est dédie a la mémoire d’un savant musulman et date
des années de I’hégire, qu’il y trouvera bien autre chose que de la spiritualité
chrétienne.» Et M. paul le cour, dans I’article cité plus haut: « En fait, il est singulier
gu’un ouvrage sur la croix porte sur sa couverture I’image du dieu Ganeca a téte
d’éléphant..., puis de lire une dédicace a un cheik (sic) arabe disciple du croissant
(?1), de le voir date d’une année de I’Egire (resic) et de lire qu’il fait suite a un
ouvrage sur le Védanta il n’y a rien de chretien dans tout cela». Comme ces gens se
rencontrent! La concordance va méme un peu trop loin, et nous serions tenté de
demander tout simplement: lequel des deux a copié I’autre ? A moins pourtant, étant
donné la simultanéité de leurs articles, que quelque «autre» ne leur ait dicté a tous
deux cette méme phrase... sensationnelle!

Novembre

— Atlantis consacre la plus grande partie de son numero de juillet-aolt a
I’Humanisme; rien de bien sensationnel mais nous constatons la une fois de plus
combien les sens qu’on attribue a ce mot s’écartent souvent de celui qui lui appartient
en propre, et que sa dérivation méme fait pourtant apparaitre avec une parfaite
évidence.
— M. paul le cour s’avise d’écrire, a propos de notre article sur Hermes, que nous ne
nous étions «jamais occupé jusqu’ici de rapprochements verbaux», alors qu’il s’en
rencontre en abondance dans presque tous nos livres! Il ne nous est d’ailleurs jamais
venu a I’idée de revendiquer la propriété de ceux que nous indiquons, pour la simple
raison que nous les savons vrais, et que seules I’erreur ou la fantaisie peuvent
appartenir en propre aux individus. Que M. paul le cour prenne un brevet pour un

67



rapprochement comme celui de Sibylle et de Cybele (comme si les lettres s et k
avaient jamais pu étre équivalentes!), ou pour son Iberborée et autres
«berbérismes», rien de mieux; mais une réelle communauté de racine entre deux
mots peut étre constatée par quiconque veut en prendre la peine; et, sérieusement, se
croit-il donc I’inventeur du nom de Quetzalcohuatl, que nous ne voyons vraiment pas
moyen, avec la meilleure volonté du monde, de traduire autrement que par «oiseau-
serpent» ? Quant a la question de I’hermétisme, sur laquelle il revient encore, il croit
pouvoir nous objecter (en confondant d’ailleurs «trinité» avec «ternaire») qu’«une
idée metaphysique est a sa base»; nous supposons qu’il a voulu dire «a son
principe»; or nous avons dit et redit en toute occasion que tel était precisément le
caractere essentiel de toute science traditionnelle, de quelque ordre qu’elle soit,
cosmologique ou autre. Ainsi, nous avons la, en quelques lignes, deux preuves d’une
chose que nous soupconnions déja depuis longtemps: c’est que M. paul le cour, qui
se méle si volontiers de parler de nos travaux, ne les a jamais lus; qu’il veuille donc
bien commencer par réparer cette regrettable négligence, mais, surtout, en lisant
«comme tout le monde », et non pas a la fagon, vraiment trop «personnelle », dont il
déchiffre certaines inscriptions !

— Les Etudes (n° du 20 juillet) contiennent un article du P. Lucien Roure intitulé:
Le secret de I’Orient et René Guénon; cet article est du méme ordre que celui du P.
Allo dont nous avons eu a parler il y a quelques mois, en ce sens que son but
principal parait étre de nier I’existence de tout ésotérisme. La négation, ici, est
seulement un peu moins «massive »; ainsi, le P. Roure veut bien admettre qu’il y ait
un certain symbolisme, mais a la condition qu’on n’y voie qu’un sens fort plat et terre
a terre; pourquoi faut-il que, ayant «lu I’Evangile», comme il dit, et méme fait plus
que de le lire, aussi bien que les autres Livres sacres, nous y ayons trouvé tout autre
chose que les banalités morales et sociales qu’on est convenu d’y voir communément,
et qui seraient bien loin de nécessiter une inspiration divine? Et que devons-nous
penser de la singuliere attitude de ceux qui, voulant se poser en défenseurs du
Christianisme, ne savent que faire pour le rapetisser et pour le réduire a des
proportions qui n’ont rien de transcendant ni de surhumain? Notons encore une autre
inconségquence non moins bizarre: on prétend nous opposer les assertions des
«critiques » orientalistes : « les Ecritures védigques forment une collection tardivement
compilée, les morceaux dénotent une eévolution certaine des croyances et des
pratiques », et ainsi de suite ; oublie-t-on donc ce que les confreres de ces «critiques »,
usant exactement des mémes méthodes soi-disant « scientifiques», ont fait de la Bible
et de I’Evangile? Quant & nous, nous n’admettons pas plus dans un cas que dans
I’autre les conclusions de cette pseudo-science, oU NOus ne voyons gue pures
sornettes, et c’est la la seule attitude qui soit logique ; ce n’est pas en aidant a démolir
la tradition chez les autres qu’on peut espérer la maintenir chez soi! Au surplus, le
procédé du P. Roure est d’une rare simplicité: il n’a jamais entendu parler du
symbolisme de Janus, donc celui-ci n’est que «fantaisie pure»; le sens profond de
certains rapprochements de mots lui échappe, donc ils ne sont que «prestidigitation
verbale»; il ne comprend rien a ce que nous avons écrit sur le symbolisme de
I’Arche, et il s’empresse de se déclarer «décu»; les égyptologues n’attribuent a la

68



«Croix anseée» aucune «valeur mystérieuse», donc elle ne doit pas en avoir;
I’histoire officielle ne reconnait aux législateurs primordiaux qu’un réle «public»,
donc «leur réle n’a rien de secret»; il ne connait que peu de représentations antiques
de la croix, donc elle «occupe une place peu importante» et n’apparait sans doute
gu’«a titre d’ornement secondaire»; des lors que le mot «croix» ne figure pas
expressément dans certains textes, ce dont il est question n’est pas le symbolisme de
la croix, etc. Nous prenons des exemples au hasard, et nous nous en voudrions
d’insister sur ces enfantillages; pourtant, il nous faut encore citer une phrase,
vraiment admirable de « modernisme », a propos des Rois-Mages: «de nos jours, on
s’accorde a y voir plus simplement des sages ou des personnages appliqués a I’étude
des sciences»; sans doute quelque chose comme des professeurs de la Sorbonne ou
des membres de I’Institut! D’autre part, si nous n’avons pas indiqué telles ou telles
choses dans nos ouvrages, c’est que cela n’avait rien a voir avec le but que nous nous
proposons, et qui n’est pas de satisfaire des curiosités d’archéologues; nous avons
mieux a faire, et nous n’avons pas trop de consacrer tout notre temps a des « réalités »
autrement sérieuses et importantes; mais, malheureusement, nous doutons que le P.
Roure puisse le comprendre, en voyant la fagcon dont il parle & notre propos
d’«érudition», qui est bien la chose du monde dont nous nous moquons le plus; et
voudra-t-il méme nous croire si nous lui disons que nous n’avons de notre vie pénétre
dans une bibliotheque publique et que nous n’en avons jamais éprouvé la moindre
envie? Nous espérons pourtant qu’il nous fera I’honneur d’admettre qu’aucune
tradition n’est «venue a notre connaissance» par des «écrivains», surtout
occidentaux et modernes, ce qui serait plutét dérisoire; leurs ouvrages ont pu
seulement nous fournir une occasion commode de I’exposer, ce qui est tout different,
et cela parce que nous n’avons point a informer le public de nos veéritables
«sources», et que d’ailleurs celles-ci ne comportent point de «références»; mais,
encore une fois, notre contradicteur est-il bien capable de comprendre que, en tout
cela, il s’agit essentiellement pour nous de connaissances qui ne se trouvent point
dans les livres (1)? Nous avons le regret de le lui dire en toute franchise: il nous
parait aussi peu apte que possible a ouvrir jamais le moindre arcane, f(t-ce parmi
ceux que sa propre religion présente en vain aux «exotéristes» exclusifs qui, comme
lui, ont «des yeux et ne voient point, des oreilles et n’entendent point»... Nous
ajouterons encore une derniére remarque : parce que les occultistes, ces contrefacteurs
de I’ésotérisme, se sont emparés de certaines choses qui nous appartiennent
légitimement, en les déformant d’ailleurs presque toujours, devons-nous les leur
abandonner et nous abstenir d’en parler, sous peine de nous voir qualifier nous-méme
d’«occultiste » ? C’est exactement comme si I’on traitait de voleur celui qui reprend
possession du bien qui lui a été dérobé, ce qui est vraiment un comble; et, s’il arrive
au P. Roure d’exposer un point de dogme catholique que le protestantisme se trouve
avoir conserve, serons-nous fondé pour cela a le qualifier de «protestant»?
L’insistance déplaisante, pour ne pas dire plus, avec laquelle il répéete ce mot
d’«occultiste ». contre lequel notre ceuvre tout entiére proteste hautement, sans méme

! Puisque le P. Roure parait avoir le souci de la « documentation « exacte. nous lui signalons deux erreurs que nous
avons relevées dans son article : les ouvrages de Saint-Yves d’Alveydre (né en 1842, mort en 1909) datent du XI1Xe
siécle et non du XXe, notre étude sur Le Roi du Monde a paru en 1927 et non en 1930.

69



parler de nos déclarations explicites et réitérées, nous donne fort a craindre qu’il n’y
ait 1a, comme dans tant d’autres attaques dirigées contre nous, une application de la
maxime trop fameuse: «Calomniez, calomniez, il en restera toujours quelque
chose!»

1933

Juin

— Le numéro de janvier-février 1933 d’Atlantis est consacre en grande partie a La
Lémurie; on sait que cette question, qui semble donner lieu a presque autant de
confusions que celle de I’Atlantide, est devenue d’actualité a la suite de la curieuse
similitude constatée entre les hieroglyphes de I’fle de Paques et ceux qui ont éte
récemment découverts dans la vallée de I’Indus.
— Relevons par ailleurs I’étonnante pretention de rattacher a I’Occident les pays
musulmans... et la Chine; nous ne soupgonnions pas encore que I’«annexionnisme »
occidental pouvait aller aussi loin! Ce qui est aussi digne de remarque, c’est une
tendance de plus en plus accentuée, chez M. paul le cour, a se poser en héritier du
Hiéron de Paray-le-Monial, « centre d’ésotérisme chrétien fondé par un Jésuite, le P.
Drevon, en celte le P. Druide!» (sic); et la possession de «la bague léguée par le
fondateur a la derniere survivante » établirait, parait-il, la 1égitimité de cet heritage!

Octobre

— Le numéro de mai-juin d’Atlantis a pour sujet principal Les Touareg et
I’écriture berbére; il ne renferme rien de bien «sensationnel », et le premier article,
signé Maurice Benhazéra, est méme d’esprit fort profane. Reconnaissons d’ailleurs
qu’il serait assez difficile de dire des choses bien précises sur cette question plutot
obscure ; ce n’est pourtant pas une raison pour vouloir, comme le fait M. paul le cour,
trouver I’ennéade dans le nom d’Athena!
— Le numéro de juillet-ao0t est consacré, pour la plus grande partie, a une étude sur
Les poemes homériques et I’Atlantide; pour parler plus exactement, il s’agit de la
localisation d’une partie des voyages d’Ulysse hors de la Méditerranée: ce serait un
beau sujet pour qui serait capable de le traiter autrement qu’avec son imagination;
mais nous devons, pour cette fois, renoncer a relever les fantaisies linguistiques et
historiques de M. paul le cour, car il y en a vraiment trop! Signalons seulement que,
le nom d’Ulysse étant en grec Odusseus et non Ulysseus, il est plutot difficile de le
rattacher a ceux d’Elyseée et d’Eleusis, ainsi qu’a Hélios et «a la racine nordique Hel
signifiant saint, sacré» (mais, en anglais, hell signifie aussi «enfer»...); mais le
comble, c’est qu’il parait que «ces noms ont d’évidents rapports (!) avec le mot
élu,... lequel dérive tout simplement d’e-ligere. Il y aaussi, dans le méme genre de
«philologie amusante », un rapprochement entre le mot Okeanos et le nom d’Henoch,
que, dit naivement I’auteur, «personne ne semble encore avoir remarqué »,... et pour
cause ! N’oublions pas de noter, d’autre part, que le directeur d’Atlantis, en célébrant
Phé Bus au dernier solstice d’été, a trouvé moyen de parler encore beaucoup du
Hiéron de Paray-le-Monial...

— Une nouvelle revue trimestrielle intitulée Hermes parait a Bruxelles; en dépit

70



de son titre, elle n’a rien d’hermétique, étant presque exclusivement consacrée a la
mystique et a la poésie. Le premier numéro (juin) contient cependant une Note sur le
Yoga, signée Jacques Masui, et qui est d’un caractere plutét « mélé», ce dont on ne
saurait s’étonner si I’on se reporte aux références qui y sont indiquées.

— M. Georges Méautis intitule Les Mystéres d’Eleusis et la science moderne un petit
article dans lequel il se borne a donner un apercu des idées que quelques auteurs des
XVllle et X1Xe siecles se sont faites au sujet des Mysteres; ce n’est pas d’un intérét
bien considerable...

— La Nouvelle Revue Francaise (numeéro du ler aodt) publie un court article de
M. P. Masson-Oursel intitulé Le Symbolisme eurasiatique de la porte, et inspiré des
travaux d’un orientaliste allemand nommeé Hertel. Il est question la-dedans des
«portes du ciel»; on devrait donc s’attendre a ce qu’il y soit parlé surtout du
symbolisme des portes solsticiales, mais il n’en est pas méme fait la moindre
mention! Au surplus, si habitués que nous soyons aux manifestations d’une certaine
incompréhension, nous devons dire que les interprétations que nous trouvons la
dépassent toutes les bornes permises, et nous ne concevons méme pas comment on
ose appeler cela du «symbolisme»; il est vrai que Freud lui-méme se prétend aussi
«symboliste » a sa fagon... A tous ceux qui seraient tentés de croire qu’il y a quelque
exagération dans les appréciations que nous avons formulées maintes fois sur le
compte des orientalistes, nous recommandons vivement la lecture de ces quelques
pages; ils seront pleinement edifiés!

1934

Janvier

— Le numéro de septembre-octobre d’Atlantis porte le titre général de Racisme;
cette question est actuellement «a la mode». Il y a la des articles somme toute
raisonnables, bien que certaines des idées qu’ils contiennent puissent préter a
discussion; mais il y a aussi hélas! M. paul le cour, qui se livre comme toujours a une
débauche de linguistique a sa facon, prend I’upsilon pour un gamma, croit trouver
une similitude entre aryen et Aryane (qui, malheureusement pour lui, ne s’est jamais
écrit autrement qu’Ariane ou Ariadne), réédite son mauvais calembour sur le labyr-
inthe ou «labeur intérieur », s’imagine decouvrir son fameux Aor-Agni dans les noms
les plus variés (y compris celui du cap Gris-Nez), et, pour comble, confond
I’orientaliste Adolphe Pictet, inventeur de la «race aryenne», avec... le chimiste
Raoul Pictet! Il consacre en outre une note au swastika, dans lequel il s’entéte a voir
le «symbole de la force », et qu’il identifie bizarrement au marteau de Thor (alors que
celui-ci, en réalité, n’est autre que le vajra); et il ne manque pas de parler a ce propos
de Shiva, «le destructeur», suivant I’habituel cliché occidental, tout en assurant que
«I’Inde ne connut que tardivement» le swastika comme s’il pouvait bien en savoir
quelque chose!

— L’Hlustration (numéro du 4 novembre) publie aussi un article sur «la
svastika» (sic), sous ce titre: D’ou vient la croix gammée? On y retrouve donc la
confusion habituelle, et il semble décidement que personne ne sache ce qu’est en

71



réalité la «croix gammeée» (appelée gammadion en grec, et non pas en francais);
cette confusion n’est d’ailleurs pas la seule, car, dans une énumeération de prétendus
synonymes, nous voyons ici notamment la «croix pattée», qui, en héraldique, est
encore tout autre chose. Le principal intérét de I’article est dans les figures qui
I’accompagnent; quant a la these qui y est soutenue, elle consiste essentiellement a
prétendre que le swastika est venu d’Asie Mineure et s’est répandu de la, par des
«migrations» successives, jusque dans les contrées les plus éloignées; ceci est
appuyé par une «chronologie » qui ne peut, cela va de soi, étre qu’ultra-fantaisiste, et
I’appel a I'autorité de Goblet d’Alviella n’est certes guére fait pour nous rassurer sur
sa valeur. Nous pensions gque la manie de tout faire sortir de I’Asie Mineure avait
enfin disparu; il faut croire qu’il n’en est rien, puisque, ici, on va jusqu’a affirmer
qu’elle fut la patrie d’origine des Iberes eux-mémes! Il est vrai qu’il s’agit surtout, en
réalité, de nier a tout prix I’origine nordique du swastika, uniquement par opposition
aux conceptions hitlériennes; quand la politique s’en méle, le souci de la vérité risque
fort de passer au dernier plan!

Juillet

— Le n° d’Atlantis de mars-avril est intitulé L’Alchimie et I’Atlantide; mais, en
fait d’Atlantide, M. paul le cour y parle surtout de Bourges... Notre archimiste
s’obstine d’ailleurs a confondre metaphysique et cosmologie; ne parle-t-il pas de
«connaissances d’ordre métaphysique basées sur I'unité de la matiere, sur les
rapports de la lumiére et de la vie » ?
— D’autre part, il éprouve le besoin de se livrer contre nous a une nouvelle attaque, a
laguelle nous répondrons ceci: nous sommes, quant a nous, purement oriental, et
nous I’avons toujours affirmé aussi nettement que possible ; mais cela ne nous enleve
nullement le droit de comprendre les traditions occidentales et d’en signaler les
rapports avec les autres formes traditionnelles; au surplus, en fait d’«hybridisme
monstrueux » (Sic), NOUS Ne pensons pas qu’on puisse trouver quelque chose de mieux
gu’Aor-Agni! Quant a ce a quoi NOUS SOMMES OU Ne SOMMeS pas « parvenu», ce n’est
certes pas M. paul le cour qui a la compétence voulue pour I’apprécier, et d’ailleurs
cela ne le regarde pas; mais nous espérons bien ne jamais «parvenir» a ce qui ne
peut étre, a nos yeux, qu’extravagance et folle imagination; et nous n’avons point
d’«opinions », mais seulement quelques connaissances que nous exprimons de notre
mieux a I’intention de ceux qui sont capables d’en profiter, ce qui n’est sans doute
pas son cas. Il s’amuse aussi a relever des fautes d’impression dans nos articles; se
figure-t-il donc que, a la distance ou nous sommes, il nous est possible d’en corriger
les épreuves? Pour ce qui est de «I’existence de I’ésotérisme chrétien au moyen
age», nous maintenons notre phrase, qui dit exactement ce que nous avons voulu
dire : quand nous disons qu’une forme traditionnelle existe, cela signifie qu’elle existe
effectivement, avec une organisation susceptible d’en assurer la transmission
réguliére; en I’absence d’une telle transmission, tout le reste n’est que réverie ou
curiosité archéologique... Enfin, nous prions M. paul le cour de ne pas renverser les
rapports: c’est a nous de lui demander de «vouloir bien ne pas plus s’occuper de
nous gue nous ne nous occupons de lui»; s’il pense autrement, c’est qu’il a vraiment
la mémoire courte! Nous ne nous serions d’ailleurs jamais soucié de remettre a sa

72



place un personnage de si mince importance si nous ne savions trop bien ce qui le
meut, probablement sans qu’il s’en rende compte lui-méme; nous I’avertissons
charitablement que, dans son propre intérét, il est préférable de ne pas insister.

1935

Décembre

Dans Atlantis (n° de juillet-ao(t), M. paul le cour parle d’un voyage gu’il a fait au
Portugal et aux Acores, a la recherche des vestiges de I’Atlantide ; les résultats n’en
semblent pas bien «sensationnels»... Il a pourtant fait une découverte: c’est que le
serpent symbolique qui se retrouve dans de nombreuses traditions doit avoir éte
primitivement une anguille, «poisson de I’Atlantide»; et il en prend prétexte pour
partir encore en guerre contre I’Inde (curieusement designée par lui comme
I”’Extréme-Orient), qui «ignore Aor» et «n’a conserveé que le symbole d’Agni sous la
figure répugnante (1) du serpent cobra» ; toute question de godt esthétique a part, on
perdrait sans doute son temps a lui expliquer que ledit serpent n’a absolument rien a
voir avec Agni et aussi qu’il est tout naturel que la tradition hindoue ne s’exprime pas
en hébreu... Mais du moins ferait-il bien de relire attentivement les premiers versets
de la Geneése: il s’apercevrait peut-étre qu’on n’y voit pas «la lumiére flotter sur les
eaux»! Notons encore quelques autres trouvailles moins importantes, comme le
rapport du nom de la mer des Sargasses avec le grec sarx, «chair», qui serait aussi
celui du poulpe (nous nous souvenons gqu’il avait donné jadis une explication quelque
peu différente, suivant laquelle il fallait d’abord traduire «chair» par «pulpe» pour
arriver au «poulpe»,... lequel, a la verité, vient tout simplement du polupous), ou
celui du mot corrida, dont la dérivation latine est bien évidente, avec le nom de la
divinité celtique Corridwen !
— Dans le n° de septembre-octobre, M. paul le cour sacrifie a I’«actualité» en
parlant de L’Ethiopie et I’Atlantide: il fait d’ailleurs complétement fausse route en
cherchant a désigner certains prétendus responsables du présent conflit: mais ce qui
est vraiment bien curieux, c’est de voir ce «défenseur de 1I’Occident» prendre parti
pour I’Ethiopie, juste au moment ol d’autres, précisément au nom de la «défense de
I’Occident», viennent de lancer un manifeste en sens contraire ; que ne se mettent-ils
d’accord entre eux? Encore une petite remarque: il parait que les Atlantes auraient
été appelés parfois Ethiopiens ; en admettant que ce soit exact, faut-il en conclure que
«les Atlantes ne pouvaient étre qu’une race noire» (ce qui, soit dit en passant,
contredirait d’ailleurs formellement leur prétendue identification avec les
Hyperboréens) ? Les Chinois aussi se désignent eux-mémes sous le nom de «tétes
noires » ; sont-ils de race noire pour cela? Il est facheux, pour quelqu’un qui se pique
d’«hermétisme» de n’avoir pas songe a rapprocher de semblables désignations de
I’antiqgue nom de Kemi, et, par suite, du nom méme de I’«alchimie »!

1936

Mars

— Le n°® de décembre d’Atlantis a pour sujet principal L’Allemagne et I’ Atlantide;
on y trouve un apercu des principaux ouvrages publiés récemment en Allemagne et
dont les auteurs veulent rattacher la civilisation de leur pays a des origines tantot

73



nordiques, tantdt atlantéennes, car tout cela est plein de confusions, qui montrent bien
que les partisans les plus déterminés de la prétendue «race aryenne» ne savent pas
trop eux-mémes ce qu’ils doivent entendre par la. Bien entendu, M. paul le cour ne
manque pas d’agrémenter son exposé de quelques fantaisies sur Aor-Agni et sur le
swastika «symbole de la force»: signalons-lui, a ce propos, que ce n’est pas un
swastika que le dieu Thor tient a la main, mais un marteau, ce qui n’a aucun rapport,
quoi qu’en puissent dire certains ; nous ne voyons pas du tout en quoi le swastika peut
ressembler a un marteau, non plus d’ailleurs qu’a un instrument pour produire le
feu...

— Atlantis (n° de février) consacre cette fois son principal article a L’Atlantide et
les Megalithes; M. Georges Poisson y recherche ce que peut étre le «peuple des
dolmens», et il pense qu’il devait étre «de complexion nordique», ce qui ne
s’accorde guere avec I’hypothése d’une origine atlantéenne ; ce peuple aurait porté le
nom de Vanes, qui se retrouve dans plusieurs régions sous des formes plus ou moins
modifiées ; nous pouvons ajouter que ce nom est le méme que celui des « Phéniciens »
primitifs auxquels nous faisions allusion récemment a propos de la «Terre du
Soleil », ce qui achéeve de montrer qu’il s’agit bien, non pas d’Atlantes, mais
d’Hyperboréens. Vient ensuite un autre article intitulé L’énigme dolmenique, dont
I’auteur cherche a prouver, par des considérations inspirées du plus bel esprit
«scientiste », que cette énigme n’existe pas: les dolmens auraient éte tout simplement
des sépultures, dont la «superstition» qu’on est convenu d’attribuer aux « primitifs »
aurait d’ailleurs fait tout naturellement des temples et méme des «officines de
magie»; et il parait que, probablement pour éviter de ressembler aux dits
« primitifs», nous avons « le devoir de chasser de notre esprit la hantise du mystéere » !
— Drautre part, revenant a la question Italie et Ethiopie, M. paul le cour, au milieu de
fantaisies diverses, éprouve le besoin de nous nommer, d’une fagon qui parait vouloir
sous-entendre nous ne savons trop quelles insinuations; pour y couper court en tout
état de cause, nous redirons encore une fois: 1° que «nos doctrines» n’existent pas,
pour la bonne raison que nous n’avons jamais fait autre chose que d’exposer de notre
mieux les doctrines traditionnelles, qui ne sauraient étre la propriété de personne; 2°
gue chacun est naturellement libre de citer nos ecrits, a la condition de le faire
«honnétement» c’est-a-dire sans les déformer, et que cela n’implique de notre part ni
approbation ni desapprobation des conceptions particuliéres de celui qui les cite; 3°
que le domaine de la politigue nous étant absolument étranger, nous refusons
formellement de nous associer a toute conséquence de cet ordre qu’on prétendrait
tirer de nos écrits, dans quelque sens gque ce soit, et que par conséquent, a supposer
que la chose se produise, nous n’en serons assurement pas plus responsable, aux yeux
de toute personne de bonne foi et de jugement sain, que nous ne le sommes de
certaines phrases que nous a parfois attribuées gratuitement la trop fertile imagination
de M. paul le cour lui-méme!

Octobre
— Le n° de juillet d’Atlantis a pour titre général Les Argonautes et la Toison
d’Or; M. paul le cour y envisage surtout le voyage des Argonautes comme remontant

74



en quelque sorte les étages suivis par la tradition a partir de son centre nordique
originel ; ce pourrait étre la un beau sujet de «géographie sacrée »... a la condition de
n’y pas introduire trop de fantaisie.

— M. Eugene Canseliet étudie I’interprétation hermétique de la Toison d’Or, suivant
les conceptions spéciales d’une certaine école ou, a ce qu’il nous semble, on donne a
I’argot une importance quelque peu excessive. Peut-étre est-ce pour cela qu’on
pourrait relever dans son article tant d’explications linguistiques sujettes a caution;
mais nous nous contenterons d’en relever une qui dépasse par trop les bornes
permises: le mot élixir ne derive pas du grec, mais est purement arabe; le simple
article al qui entre dans sa composition n’a rien a voir avec le soleil, et, pour le reste,
la racine Ksr est bien loin d’ixis! Il est vrai que, aprées tout, cela vaut bien I’lberborée
de M. paul le cour, et que, de I’argot... nautique, il n’est que trop facile de passer au
bara-gwin...

Décembre

— Le n° de septembre d’Atlantis est intitulé Traditions celtiques et américaines;
en fait, c’est surtout un recueil de notes, d’extraits et de comptes rendus divers se
rapportant plus ou moins directement a ces deux sujets. A propos d’un des extraits
qui y sont reproduits, nous avons constaté, en ce qui concerne les monuments
mégalithiques, une curieuse illusion que nous avions déja remarquée d’autre part
chez quelques-uns des « mesureurs» de la Grande Pyramide : on effectue les mesures
en metres, et, des nombres ainsi obtenus, on pense pouvoir déduire certaines
conséquences, comme si I’on s’imaginait que le systeme métrique a di étre en usage
de toute antiquité!

1937

Juin

— L’Astrosophie (n° d’avril) consacre a la Voie Métaphysique une note vraiment
étrange; nous ne nous serions certes jamais doute que ce fat un «petit livre», ni
gu’on pat le juger «rempli d’illogisme» et seulement «utile pour permettre une
rapide compréhension de la pensée métaphysique chinoise». On I’a peut-étre lu
rapidement, mais on n’a pas dd y comprendre grand-chose, car autrement on ne dirait
pas que I"auteur «donne un caractere ethique a un systeme destitué de toute divinité»
(sic); cela dépend de ce qu’on veut entendre par «divinité», mais, pour ce qui est du
«caractere éthique», il n’y en a pas la moindre trace dans le livre. Quant aux deux
«grosses erreurs» qu’on prétend relever, la premiére, a savoir «que Confucius fut un
communiste» n’en est une que par le fait d’un bel anachronisme: a I’époque ou le
livre fut écrit, «communisme» ne voulait pas dire «bolchévisme», pour la bonne
raison que ce dernier n’était pas encore né. Pour la seconde, c’est mieux encore: elle
consiste, parait-il, a dire «que le Taoisme est non-dualiste, bien que le Yin-Yang soit
un symbole double, et que les Trigrammes de Fo-Hi soient exclusivement basés sur le
double symbole de la ligne droite et de la ligne brisée» ; ici, évidemment, le rédacteur
du compte rendu confond «dualité» avec «dualisme», ce qui lui fait voir une
contradiction la ou il n’y en a pas; la connaissance... approximative du francais dont
témoigne son style est-elle une excuse suffisante a d’aussi « grosses » meprises ?

75



Octobre

— Le n° de mai d’Atlantis est consacré en grande partie aux Monnaies antiques;
M. P. Noél de la Houssaye y expose une hypothese d’aprés laquelle les voyages
d’Enée ne représenteraient rien d’autre que la diffusion du bronze dans le bassin de la
Méditerranée, diffusion qui aurait été liee a celle de traditions venues de I’ Atlantide ;
cette théorie expliquerait, selon lui, la persistance de I’usage exclusif des monnaies de
bronze en Italie, a cause de la valeur traditionnelle qui s’y attachait, a une epoque ou
d’autres peuples se servaient de monnaies d’or et d’argent; cette étude doit d’ailleurs
avoir une suite qu’il convient d’attendre pour se rendre compte si les arguments
invoqués sont pleinement convaincants.
— Dans un article sur Les unités de mesure préhistoriques, M. Xavier Guichard
montre qu’elles témoignent de connaissances geodesiques et astronomiques exactes,
gu’on a coutume de regarder comme trés récentes; nous sommes bien d’avis aussi
gue ces connaissances ont réellement existé de tout temps, mais nous pensons que
leur origine n’est pas plus occidentale qu’elle n’est orientale; et nous demandons
comment on peut croire que la précession des equinoxes était inconnue des peuples
de I’Orient, alors qu’elle est précisément la base de toutes les périodes cycliques qui
jouent en particulier un si grand role dans la tradition hindoue.

1938

Octobre

— Dans Atlantis (n° de mars), M. paul le cour, continuant ses études de
«symbolique » suivant ses conceptions tres spéciales, s’occupe des metaux, et plus
particulierement du bronze, de I’or et de I’énigmatique «orichalque»; entre autres
curiosités, il a découvert cette fois que «Michaél» est I’anagramme approximatif
d’«alchimiste», et qu’il y a aussi un rapport du méme genre entre le «dragon» et le
nceud «gordien»! Un article d’un de ses collaborateurs, Dioscures et Kabires, ne le
cede guere aux siens en fantaisie ni en confusion; il méle deux questions tout a fait
distinctes, et dont chacune est pourtant, en elle-méme, déja bien assez difficile a
élucider...
— Dans le numéro de mai, il s’agit des végétaux, et surtout des arbres symboliques,
ou plutét de quelques-uns d’entre eux; n’oublions pas de noter, pour la collection des
étymologies fantastiques, celle qui fait dériver le mot «énergie» d’Aor-Agni, et aussi
le nom de Vishnu rapproché de celui du gui!
— Enfin, dans le numéro de juillet, nous passons aux symboles animaux, dont M.
paul le cour affirme I’origine marine; cela est vrai pour ceux dont il parle, mais il y
en a une multitude d’autres dont il ne dit rien et pour lesquels une telle origine n’est
aucunement soutenable. Nous retrouvons ici I’obsession du « poulpe », gu’il croit voir
dans les figurations les plus variées, f(t-ce une étoile ou une roue a huit rayons, et les
fantaisies sur la «pulpe», la chair appelée en grec sarx, et... la mer des Sargasses. Il
croit aussi que le mot anguis se rapporte a I’anguille, alors qu’il est en latin le nom du
serpent en général, et que I’anguille elle-méme n’a été appelée ainsi que parce qu’elle
a la forme d’un anguis, c’est-a-dire d’un serpent; mais, évidemment, cette explication
est beaucoup trop simple pour une imagination exubérante comme celle de M. paul le
cour!

76



Novembre

— La Nouvelle Revue Francaise (n° d’aodt) publie un assez singulier article de
M. Gaston Bachelard, intitulé La psychanalyse du feu; I’auteur a parfaitement raison
de critiquer comme il le fait des tentatives d’explication rationnelle des mythes et des
Iégendes, qui ne sont méme pas seulement faibles et insuffisantes comme il le dit,
mais parfaitement insignifiantes et nulles en realité ; seulement, le genre d’explication
qu’il propose d’y substituer ne vaut certes pas mieux, quoique d’une autre facon et
pour d’autres raisons. Tout lecteur impartial et non prévenu trouvera sans doute bien
forcée et peu convaincante cette facon de faire intervenir, a I’origine des
«decouvertes préhistoriques» comme celle du feu, prise ici pour type, les trop
fameux «complexes» des psychanalystes, et bien troubles «les clartés apportées par
la révolution psychologique de I’ere freudienne» (sic); mais, en outre, tout cela
impligue une conception de la « mentalité primitive » qui, au lieu d’étre, comme dans
le cas des explications rationnelles, purement et simplement étrangére a tout ce
gu’enseignent les données traditionnelles, va proprement au rebours de celles-ci; et
nous n’avons point lieu de nous en étonner, puisque cela ne fait en somme que
confirmer encore, par I’exemple d’une application particuliére, ce que nous avons dit,
d’une facon générale, du caractere reel de la psychanalyse et de son réle dans une
nouvelle phase plus «avancée » du développement graduel de la déviation moderne.

— Dans la Vita Italiana (n° de septembre), M. J. Evola envisage une «nouvelle
théorie de la race», dans laquelle, a vrai dire, le mot méme de «race» nous parait
n’étre plus employé que d’une fagcon assez impropre et détournée, car, au fond, c’est
bien plutdt de la «caste» qu’il s’agit en realité. 1l est vrai qu’il fait une distinction
entre ce qu’il appelle les «races de nature » et les races qui possédent une tradition ; il
n’admet d’équivalence qu’entre ces dernieres, en quoi il a assurément raison;
seulement, il n’existe point de «races de nature », car toute race a nécessairement une
tradition a I’origine, et elle peut seulement I’avoir perdue plus ou moins
completement par dégénérescence, ce qui est le cas des peuples dits «sauvages»,
comme lui-méme semble d’ailleurs le reconnaitre dans une note ; et ne faudrait-il pas
ajouter que ce cas est aussi celui des Occidentaux modernes ? Peut-étre est-ce la, au
fond, ce qu’implique une phrase exprimant le regret que certains peuples
colonisateurs prétendent exercer un droit de conquéte, «non seulement sur des
peuples sauvages, mais sur d’autres qui ont une haute civilisation traditionnelle », et
gu’ils «ne sachent recourir, pour fonder ce droit, qu’a une différence de couleur de
peau et a la «civilisation moderne » rationaliste, matérialiste et technique, qui est bien
la derniére qui soit susceptible de justifier un droit spirituel a I’hégémonie »... D’autre
part, I’auteur parait tendre a accepter la théorie d’aprés laquelle la distinction des
castes, dans I’Inde, aurait été en rapport avec une différence de race, théorie qui ne
repose que sur une fausse interprétation du mot arya ; remargquons aussi, a ce propos,
que dwija (et non dwidya) ne signifie point «divin», mais «deux fois né», et que ce
n’est pas de naissance que cette qualité appartient aux membres des castes
supérieures, mais du fait de I’accomplissement d’un certain rite, pour lequel eux seuls
sont d’ailleurs «qualifiés». Quoi qu’il en soit, il finit par considerer, a I’intérieur
d’une méme race ou d’un méme peuple, des différences excluant toute équivalence

77



possible (contrairement a ce qui a lieu entre les castes correspondantes de races ou de
peuples divers), différences qui ne sont pas d’ordre simplement «biologique », mais
qui ont un véritable fondement spirituel ; s’il en est ainsi, c’est bien des castes qu’il
s’agit en définitive, et, a cet égard, nous ne pouvons gqu’étre tout a fait d’accord avec
lui; mais alors pourquoi parler encore de «race», Si ce n’est par une concession
plutdt facheuse a certaines idées courantes, qui sont assurément fort éloignées de
toute spiritualite ?

— Dans Atlantis (n° de septembre), M. paul le cour parle de La Tunisie et
I’Atlantide, c’est-a-dire, plus exactement, d’un voyage qu’il a fait en Tunisie pour
tacher d’y decouvrir quelques vestiges « matériels ou spirituels» de I’ Atlantide, et qui
ne semble pas avoir été des plus fructueux sous ce rapport, ce qui n’a d’ailleurs rien
d’étonnant, en dépit de I’idée saugrenue de quelques archéologues qui ont voulu
situer I’Atlantide dans I’ Afrique du Nord. Le c6té descriptif de son récit contient des
naivetés bien typiquement «touristiques»; il a cru voir dans une synagogue «un tres
vieil exemplaire du Coran»... qui evidemment était une Thorah; mais cette méprise,
si grosse qu’elle soit, est encore excusable a coté de celle qui lui fait prendre les
Arabes pour la «race de Cham»! Son ignorance totale de I’Islamisme lui fait
formuler a ce sujet des appréciations vraiment inouies ; Nous NOUs souvenons pourtant
qu’il s’est défendu jadis de I’englober dans sa haine de I’Orient; qu’elt-il pu dire s’il
en était autrement? Nous nous contenterons de lui signaler que, si «le Christianisme
n’a pas hésité a considérer certaines femmes comme ayant acquis I’état de sainteté, et
a méme magnifié la femme en la personne de la Vierge Marie», I’Islamisme fait
exactement de méme sur ces deux points, et que, par surcroit, il admet les femmes a
I’initiation, ce qu’il ne parait pas qu’aucune organisation chrétienne ait jamais fait; il
serait assurément difficile de tomber plus mal... Parlant de ce qu’il appelle les
«sociéetés secretes arabes», c’est-a-dire les organisations initiatiques islamiques (qui
n’ont rien d’exclusivement arabe, a part la langue sacrée dont elles font usage et qui
est naturellement celle de la tradition a laquelle elles appartiennent), il reconnait qu’il
est difficile d’en dire quelque chose «faute de documents» (c’est la, notons-le en
passant, un assez bel aveu du caractére tout profane de ses investigations) ; mais cela
ne I’empéche nullement de déclarer aussitot apres, avec une assurance déconcertante
et une vanité bien occidentale, qu’elles «n’ont rien a lui apprendre qu’il ne connaisse
déja», a preuve le fait qu’il a vu un trident sur le sommet de certaines mosqueées;
pour nous, ce fait prouve plutét qu’il ferait bien de soigner sa vue, sur I’etat de
laguelle il n’est pas sans nous inspirer quelques inquiétudes!

— A la fin du méme numeéro se trouve une petite note qui n’a manifestement pour
raison d’étre que de nous attaquer une fois de plus, et qui est courageusement signée
«X...»; nous ferons simplement observer ceci a M. paul le cour (en sa qualité de
«gerant-propriétaire », si ce n’est en celle d’auteur), en le priant, s’il est de bonne foi
comme nous voulons encore le croire, d’en prendre acte une fois pour toutes;
d’abord, nous ne sommes nullement un «orientaliste » ; ensuite, nous n’avons jamais
rien écrit sur la « philosophie hindoue », pour la bonne raison que nous estimons qu’il
n’existe rien qui puisse étre ainsi désigné, et que d’ailleurs nous nous occupons
uniquement des doctrines traditionnelles, a I’exclusion de toute «philosophie», qui

78



ne nous intéresse pas; enfin, constater que les orientalistes n’ont rien compris aux
doctrines dont il s’agit ne saurait impliquer en aucune fagon ni a aucun degré que les
lecteurs d’un exposé correct et intelligible, s’ils sont d’ailleurs exempts de tout
préjugé orientaliste ou autre, ne pourront rien y comprendre non plus. Quant a
prétendre que le Védanta est «la forme la plus sympathique aux philosophes
occidentaux imprégnés de christianisme», il semble bien, d’aprés toute notre
expérience que ce soit la exactement le contraire de la verité, a moins que ce ne soit
faire preuve de sympathie a I’égard d’une doctrine que de s’appliquer a la deformer
outrageusement !

1939

Janvier

— Dans la Technique Sanitaire et Municipale (n° de juin), M. R. Humery, dans
Un article faisant partie d’une série intitulée L’Esthétique au Village, rappelle que »
les Druides avaient choisi I’arbre pour symbole central de leur métaphysique»:
I’évocation d’idées traditionnelles, dans une publication de cet ordre, est chose trop
rare pour ne pas mériter d’étre signalée. Un fait qui est mentionné dans ce méme
article appelle une réflexion importante : Il parait que les « écrivains combattants» ont
créé dans les Cévennes un «bois sacré»; I’emploi d’une semblable désignation
constitue un déplorable abus de langage, comparable a celui par lequel on attribue un
caractere «religieux » a toute sorte de manifestations purement profanes; il y a la une
tendance « parodique » inconsciente contre laquelle on ne saurait trop mettre en garde
tous ceux qui d’une facon ou d’une autre essaient de remettre un peu d’ordre dans le
chaos actuel.

Février

— Dans la Revue Juive de Geneve (n° de décembre), M. Paul Vulliaud consacre
un article au Mysticisme juif; comme il le dit, on a souvent contesté qu’il existe
quelque chose a quoi puisse s’appliguer une telle désignation, et, en fait, cela dépend
de ce qu’on entend par « mysticisme»; il nous semble que lui-méme prend ce mot
dans un sens plutdt large et insuffisamment défini; peut-étre pourrait-on admettre
gu’il convient dans une certaine mesure au Hassidisme, mais, en tout cas, la Kabbale
est srement d’un tout autre ordre, ésotérique et initiatique. L’emploi du mot
«pietiste» est aussi un exemple du danger qu’il y a a transporter certains termes
d’une doctrine a une autre pour laquelle ils n’ont pas été faits: «le piétisme» est
proprement une des nombreuses variétés du protestantisme, et il est presque
synonyme de «moralisme» ; c’est la quelque chose qui est totalement étranger, pour
ne pas dire opposé, non seulement a tout ésotérisme, mais méme au simple
mysticisme. A la fin de son article, M. Vulliaud proteste trés justement contre
I’opinion «rationaliste» (et «moderniste», ajouterons-nous) suivant laquelle la
Kabbale constituerait une «hétérodoxie» dans le Judaisme, et contre
I’incompréhension des « critiques» imbus de I’esprit et des méthodes universitaires et
qui vont jusqu’a qualifier le Zohar d’«ouvrage incohérent » !

79



Auvril

— Dans I’Art et les Artistes (n° de janvier), M. Albert Gleizes, sous le titre
Tradition et modernisme, expose des vues intéressantes sur la tradition considérée par
rapport a I’art, et aussi au métier, car pour lui I’un et I’autre sont inséparables. Il
oppose la tradition au «classicisme », qui aboutit a I’«esthétisme » ; cette opposition
est aussi celle de I’«homocentrisme » et de I’«humanisme»; I’homme de formation
classique ou humaniste «ne peut atteindre I’objet, lui qui n’est entrainé qu’a disserter
du sujet... C’est I’lhomme qui fait qui doit enseigner I’lhnomme qui dit, car I’homme
qui fait est I’lhnomme traditionnel, quand I’homme qui dit, aujourd’hui, ce n’est que
I’individu... La tradition, qui est connaissance vraie de l’univers, se traduit et se
transmet par une série de modalités expérimentales qui vont de la réalité inférieure de
I’hnomme jusqu’a sa realité finale transcendante en passant par sa réalité
intermédiaire, celle du mouvement dirigé ou s’opere la transformation... D’ou
I’importance des métiers a la base de cette conquéte par I’homme de son authentique
réalité; d’ou les petits mystéres du Compagnonnage, qui sont comme les préludes
constants a I’initiation des grands». Aussi «renouer avec I’humanisme, c’est une
marche en arriére, quand repartir de I’nomocentrisme, ¢’est une marche en avant»; et
«le dernier mot reviendra a la tradition invariante, centrée sur I’homme... L artiste se
régenérera tot ou tard en redevenant un artisan, un ouvrier possedant a fond tous les
secrets de son metier, en songeant moins a I’Art qu’a la perfection de tout ce gu’il
accomplit dans sa vie ».

— Dans le Symbolisme (n° de février), G. Persigout achéve son étude sur Le
Centre du Monde et de I’Etre; il est trés vrai qu’«en toutes ses parties I’Univers porte
le sceau de la dualité », puisque la polarisation de I’Etre est la condition préalable et
nécessaire de toute manifestation; mais pourquoi qualifier cette dualité de
«maléfique », et pourquoi la concevoir toujours sous I’aspect si spécial, et tout a fait
secondaire, d’une opposition du «bien» et du « mal» ?

Mai

— Dans Atlantis (n° de mars), M. paul le cour parle de Poséidon et la Chevalerie;
que Poseidon ait joué chez les Atlantes un role plus ou moins comparable a celui
d’Apollon chez les Hyperboréens, c’est la une chose fort plausible ; que le cheval ait
été un symbole de Poséidon, c’est encore moins douteux (il y aurait d’ailleurs, a ce
propos, des considérations intéressantes a développer sur le rapport de ses deux
aspects, le cheval terrestre et le cheval marin); mais, pour croire qu’il est possible de
passer directement du « Temple atlantéen de Poséidon», a... I’Ordre du Temple, il
faut assurément une forte dose d’imagination !
— Nous sommes malheureusement obligé de revenir encore une fois de plus sur
I’étrange facon dont M. paul le cour dénature (inconsciemment, nous voulons le
croire) tout ce que nous disons; donnons-lui acte, tout d’abord, que la note signéee
« X.» nous visant et que nous avons relevée en son temps avait été copiée par lui dans
un journal, et faisons-lui simplement remarquer qu’il aurait di tout au moins en
indiquer la provenance, si peu «reluisante » f(t-elle. Nous ne lui avons d’ailleurs rien
«fait parvenir», car, a la distance ou nous sommes, cela nous serait un peu difficile;

80



mais il nous semble qu’il n’a pas a se plaindre si la direction des Etudes
Traditionnelles estime devoir lui envoyer ce qui le concerne afin qu’il en soit
loyalement informé et que méme il ne ferait pas mal, de son coté, de prendre exemple
sur cette fagon d’agir. Quant au changement de titre des Etudes Traditionnelles, il est
dd a leur directeur et non a nous qui n’avons aucune qualité pour cela, étant
uniquement un des collaborateurs et rien de plus; par surcroit, nous avions toujours
Cru jusqu’ici qu’une revue avait bien le droit de prendre le titre qui lui convenait, sans
que le public soit appelé a donner son avis et a apprecier si c’est un «titre» ou un
«sous-titre» ! Pour en venir au fond, ce qui est absolument stupéfiant, c’est que, pour
M. paul le cour, déclarer «n’étre pas orientaliste » équivaut a «renier I’Orient», alors
gue pour nous c’est exactement le contraire, un Oriental ne pouvant certes pas étre un
orientaliste; du reste, nous expliquerons peut-étre quelque jour a quoi servent
réellement les orientalistes, mais le moment n’est pas encore venu... Pour ce qui est
de I’affirmation que nous n’avons jamais rien écrit sur la « philosophie hindoue », M.
paul le cour, pour pouvoir la qualifier a son aise d’«inattendue et audacieuse»
(comme si nous ne I’avions pas déja formulée explicitement a maintes reprises, et
avant tout dans nos ouvrages mémes qui traitent des doctrines, hindoues!) se garde
bien de la faire suivre de la raison que nous en donnions, et qui est tout simplement
qu’il n’existe pas de «philosophie hindoue», si ce n’est dans les conceptions
deformées des Occidentaux. D’autre part, si nous ne pensions pas que NOS €XPOSEs
sont suffisamment «clairs et intelligibles» pour que certains puissent en tirer profit,
et aussi qu’il n’en existe pas d’autres avec lesquels ils fassent double emploi, nous ne
les aurions jamais fait paraitre, car nous ne sommes pas de ceux qui écrivent pour le
plaisir d’écrire, et nous ne réussissons pas a voir quel sujet de «reproche» il peut y
avoir 1a; que d’ailleurs M. paul le cour trouve ces exposés «indigestes», c’est son
affaire, mais cela ne prouve rien d’autre que son incompétence ; manifestement, la
«littérature » doit étre plus a son goQt et a sa portée... mais ce n’est pas tout: parler
actuellement de «la civilisation européenne gravement menacée par les conquétes
asiatiques», c’est vraiment dépasser toutes les bornes permises; quand on se
recommande d’une«civilisation» qui ne vise qu’a détruire toutes les autres et a
dominer le monde entier, on devrait tout au moins avoir I’élémentaire pudeur de ne
pas prétendre renverser la situation! Enfin, M. paul le cour a grand tort de nous
attribuer une «fougueuse ardeur combative» dont personne ne saurait étre plus
completement dépourvu que nous; si lui-méme n’avait pas éprouvé le besoin de nous
harceler sans la moindre raison et avec une insistance incompréhensible, nous ne
nous serions jamais occupé de lui, et nous aurions peut-étre méme toujours ignoré
son existence; c’est vraiment bien dommage que les «Européens» de sa sorte ne
veuillent pas comprendre que tout ce que nous leur demandons, c’est de nous...
laisser la paix, a nous et a I’Orient.

— Encore une remarque: essayant de répondre a ce que nous avions dit de son
assimilation des Arabes a la «race de Cham», M. paul le cour prend la mére d’Ismael
pour... son épouse, ce qui est plutét amusant; et ce qui ne I’est guére moins, c’est
qu’il parait croire sérieusement qu’en tout cela il s’agit de «races» au sens littéral et
physique de ce mot, alors qu’il ne s’est jamais agi en réalité que de filiations
traditionnelles.

81



1940

Janvier

— Les Cabhiers Astrologiques (n° de juillet-aodt) contiennent un article de M. K. -
E. Krafft: Origine et évolution de quelques symboles cosmologiques, ou il y a
malheureusement plus d’ingéniosité que de véritable symbolisme; pour le dire
franchement, il est peu sérieux de vouloir trouver un sens symbolique réel a des
signes d’origine aussi moderne et profane que ceux des planetes Uranus et Neptune;
c’est a peu pres comme si I’on cherchait de I’hermétisme dans les armoiries
fabriquées en dépit de toutes les regles héraldiques, postérieurement a la
Renaissance! Cet article est suivi du début de la traduction d’une étude Sur le sens et
I’origine des symboles des planetes, par Otto von Bressendorf, qui ne semble pas
avoir non plus une base bien solide au point de vue traditionnel; elle s’inspire
d’ailleurs des travaux d’Hermann Wirth, qui n’est pas précisément une autorité
incontestable a cet égard.

— Dans The Art Bulletin (vol. XXI, 1939), M. Coomaraswamy, rendant compte
de plusieurs ouvrages se rapportant a I’histoire des arts et des métiers, revient sur les
conceptions traditionnelles qu’il a déja exposées a diverses reprises sur ce sujet; il
insiste notamment sur la valeur métaphysique réelle de I’art soi-disant « populaire » et
«sauvage », en opposition avec I’art «académique» moderne qui en est entierement
dépourvu, et ceci se rattache directement aux considérations qu’il a développées
dernierement ici méme sur la « mentalité primitive ».

— Le Christian Social Art Quarterly (n° de printemps 1939) publie une
conference de M. Graham Carey sur «I’art catholique et les principes catholiques»;
I’auteur y dénonce le fait que, a I’époque actuelle, les catholiques, dans leur
ensemble, acceptent les notions qui ont cours dans le monde non-catholique au milieu
duquel ils vivent, par exemple la conception suivant laquelle I’art a pour fin
principale le plaisir, ou celle suivant laquelle il est essentiellement affaire d’imitation
ou de copie; il montre que, «selon la vue traditionnelle et catholique de I’art, celui-ci
n’est pas une fuite hors de la réalité, mais une glorification de la réalité » ; et il affirme
nettement que «avant I’époque de la Réforme et de la Renaissance, non seulement les
Chrétiens, mais les habitants du monde entier, regardaient la vie humaine, avec tout
ce qu’elle comporte, d’un point de vue sacré bien plutdt que profane», ce qui
s’accorde entierement avec tout ce que nous avons dit nous-méme du caractére
d’anomalie et de dégenérescence qui est inhérent au point de vue profane comme tel.

Feévrier

— Dans la Nouvelle Revue Francaise (n° de septembre), un article de M. Paul-
Louis Couchoud, intitule Jésus, dieu ou homme ? fournit un assez bon exemple des
difficultés artificielles et des «problemes» imaginaires auxquels donne lieu le point
de vue profane: I’auteur croit trouver une incompatibilité entre la réalité historique et
la signification symbolique, de sorte qu’il les considére comme deux termes d’une
alternative entre lesquels il faut choisir; dés lors que I’on comprend que les faits
historiques doivent au contraire porter en eux-mémes un sens symbolique, il est bien

82



évident que la question ne se pose plus de cette facon, et que méme, au fond, il n’y a
plus de question du tout. Il y a la d’ailleurs des considérations assez peu claires, et qui
sont peut-étre destinées surtout a éviter certains reproches d’hostilité a 1’égard du
Christianisme: ainsi, il parait que le « Dieu-homme» n’est pas un mythe, mais une
«représentation religieuse » ; mais il est difficile de savoir quelle différence cela fait
au juste, car, tout en affirmant que «la représentation religieuse est quelque chose de
plus simple et profond» et qu’«elle est primordiale par rapport aux rites et aux
mythes», I’auteur n’arrive pas a expliquer d’une fagon tant soit peu précise ce qu’il
entend par la. On peut aussi se rendre compte, en lisant un tel article, de
I’impuissance de la seule «érudition» a conduire a quelque resultat valable: par
exemple, les recherches sur '« Homme céleste» auraient dd pouvoir faire tout au
moins entrevoir certains cotés de la veérité: mais, comme [’auteur n’y voit
évidemment qu’une « représentation» d’origine purement humaine, et qui s’explique
apparemment, a son avis, par des considerations d’ordre psychologique, il n’y trouve
gu’une confirmation de sa théorie et ne découvre absolument rien de ce qui y est
réellement impliqué au point de vue traditionnel.

— Dans Atlantis (n° de novembre), M. paul le cour parle de ce qu’il appelle La
Croix rouge des Templiers dans les temps modernes, c’est-a-dire de certaines
«survivances» qu’il croit découvrir ¢a et la, mais qui, a vrai dire, sont des plus
problématiques: ainsi, notamment, il est plus que douteux qu’il y ait dans la croix
rouge des ambulances la moindre réminiscence templiére... quant a la croix qui sert
d’insigne aux scouts catholiques, c’est évidemment une «croix de Jérusalem», et non
pas une croix templiére; il est vrai que M. paul le cour s’imagine que les Hospitaliers
de Saint-Jean de Jérusalem furent «I’origine des Chevaliers Templiers», alors que,
en réalité, ils furent leurs rivaux et méme leurs adversaires. N’insistons pas sur I’idee
bizarre d’utiliser le scoutisme en vue d’une soi-disant restauration de 1I’Ordre du
Temple; il est par trop difficile de prendre de pareilles réveries au sérieux, et en tout
cas, si méme il arrivait qu’elles soient acceptées quelque jour par les organisations
dont il s’agit, cela ne pourrait jamais, en I’absence de toute transmission authentique,
aboutir gqu’a une sorte de mascarade, assez comparable, par exemple, a celle du « néo-
druidisme » et du «néo-germanisme » ; ajoutez que, si vraiment il y a actuellement en
Allemagne quelque idée d’une restauration de I’Ordre Teutonique, cela encore ne
peut que rentrer dans la méme catégorie de simulacres dépourvus de toute valeur
effective, car I’Ordre Teutonique, en tant qu’organisation traditionnelle, est bien mort
lorsque son dernier Grand Maitre, Albert de Brandebourg, se convertit au
luthérianisme. A propos du chapeau des scouts, M. paul le cour dit qu’«il y aurait une
bien curieuse étude a faire au sujet des coiffures symboliques» ; cela est assurément
trés vrai, mais, pour ce qui est du chapeau lui-méme, il ne faudrait pas oublier qu’il a
un caractere aussi nettement antitraditionnel que possible; n’est-il pas remarquable
que, quand on veut détourner un peuple de sa tradition, on commence invariablement
par lui imposer le port du chapeau? Signalons encore une curieuse méprise
historique: M. paul le cour a vu «un tableau représentant saint Bernard préchant a
Vézelay la deuxiéme croisade, en présence de saint Louis»; il a sdrement di
confondre les personnages, car il y a la une erreur d’un siécle, tout simplement, et,

83



saint Louis étant né une soixantaine d’années apres la mort de saint Bernard, ils n’ont
certainement pu jamais se rencontrer, du moins en ce monde!

— Dans le Mercure de France (n° du 15 juillet), le méme M. paul le cour a publié
un article intitulé A la recherche d’un Ordre perdu, également consacré a I’Ordre du
Temple, qui semble décidement le hanter au point de faire passer I’Atlantide elle-
méme au second plan de ses préoccupations... Nous retrouvons la, en abregé,
quelques-unes des considerations qui ont ete plus amplement développées dans
Atlantis, notamment sur la venue imminente de la fameuse «ére du Verseau», sur la
prétendue restauration de I’Ordre Teutonique, sur I’opportunité de restaurer I’Ordre
du Temple pour lui faire en quelque sorte contrepoids, et aussi sur le scoutisme
comme point de départ possible de cette restauration. Cet article revét les allures d’un
véritable « manifeste », et on se demande a quoi tout cela peut bien tendre en réalité ;
du reste, s’il s’agit d’un «Ordre perdu», comment pourrait-il y avoir la plus que
I’objet de simples recherches historiques et archéologiques ?

— Le Lotus Bleu (n° de juillet) contient un article signé S. Glachant et intitulé
Aspects occultes de I’affaire des Templiers; il devait avoir une suite, mais il ne
semble pas qu’elle ait paru jusqu’ici. Dans cette premiére partie, I’auteur, apres une
sorte de résumé historique, examine surtout les accusations plus ou moins étranges
qui furent portées contre les Templiers, et il cherche a expliquer les symboles qu’on
dit avoir eté en usage chez ceux-ci en les rapportant a des doctrines «esséniennes et
gnostiques», ce qui ne représente d’ailleurs que des étiquettes plutdt vagues, car on
sait bien peu de choses des Esséniens, et on désigne indistinctement comme
«gnostiques» des choses fort disparates; en somme, il n’y a dans tout cela rien de
bien nouveau, mais n’est-il pas singulier que, de divers cotés, on s’occupe tant en ce
moment de I’Ordre du Temple ?

Auvril

— La Nouvelle Revue Francaise (n° de décembre et de janvier) publie une longue
étude de M. Roger Caillois intitulée Théorie de la féte; ce n’est bien, en effet, qu’une
«theorie», et c’est 1a, pourrait-on dire, le premier de tous ses défauts. L auteur part
d’une définition qui n’est au fond que celle d’un genre particulier de fétes, de celles
que nous appellerions volontiers les fétes «carnavalesques»; et il prétend en faire
une définition de «la féte» en général, comme si tout devait rentrer dans ce type
unique, qui est au contraire, en réalité, quelque chose de tres spécial, et dont la nature
souleve d’ailleurs des questions que nous traiterons peut-étre quelque jour. Ensuite, il
oppose le temps des fétes a I’«existence quotidienne», et, dans cette opposition, il
veut voir une application de la «distinction du sacré et du profane » ; mais, pour qu’il
puisse en étre ainsi, il faut tout d’abord qu’il y ait du « profane », et cela, comme nous
I’avons souvent expliqué, suppose une dégénérescence comme celle que nous
constatons dans le monde moderne; dans une civilisation intégralement
traditionnelle, toutes les occupations «quotidiennes» ont aussi un caractére sacré et
rituel ; dans le cas de dégénérescence, par contre, il s’introduit fréguemment des
éléments profanes dans les fétes elles-mémes, et, quand les choses en arrivent a leur

84



point le plus extréme, on a finalement des fétes entiérement profanes, comme les
fétes «civiles» qui prennent une importance toujours croissante dans I’Occident
actuel ; la distinction ne saurait donc s’appliquer en aucune fagon. L auteur, comme
tous les «sociologues», cherche d’ailleurs volontiers ses exemples chez les peuples
dits «primitifs», mot que nous devons traduire par dégénéres, bien qu’ils le soient
autrement et peut-étre souvent moins profondément encore que les «civilisés»
modernes, mais en tout cas assez pour que les choses se presentent chez eux sous une
forme plutdt obscure et confuse, ce qui ne contribue certes pas a éclaircir les
questions ou on les fait intervenir. Nous n’en finirions pas si nous voulions relever
toutes les méprises et les confusions qui se rencontrent au cours de cette étude (et
parmi lesquelles nous retrouvons notamment I’abus du mot «initiation», appliqué a
tort a des rites communs a tous les membres d’un peuple ou d’une tribu, ainsi que
nous avons eu I’occasion de le signaler dans un de nos derniers articles) ; mieux vaut
donc ne pas y insister davantage ; mais, pour ne retenir ici que I’essentiel, que doit-on
penser d’une theorie qui aboutit & faire de la «parodie» et du «sacrilege» des
éléments caractéristiques du «sacré» lui-méme, et de la conception d’un «temps
mythique » dans lequel I’«age d’or» s’assimile au « chaos» ?

— Dans Atlantis (n° de janvier), I’article principal est consacré aux Cathares;

c’est 1a, pour M. paul le cour, une excellente occasion de confondre les choses les
plus différentes et de derouler toute une série de ces rapprochements linguistiques
fantaisistes ou il excelle, et qu’il se plait a decorer du nom pompeux de
«hiérologiques»: les Cathares, sainte Catherine, Kether, El-Kantara, I’Alcazar (qui
est en realité EI-Qasr et n’a rien a voir avec César et le Kaiser), et I’inévitable Aor-
Agni, vraiment un peu déformeé; pourquoi pas tout aussi bien, pendant qu’il y est, la
«cithare» ou le nombre «quatre» ? Quant aux arriere-pensées qu’il peut y avoir sous
tout cela, nous préférons ne pas chercher a les deviner, et nous nous contenterons
d’enregistrer I’aveu d’une déconvenue déja éprouvée du c6té du Scoutisme...
— Puisque M. paul le cour s’obstine a méler notre nom aux histoires qu’il raconte a
sa fagon, nous sommes encore obligé de lui dire, d’abord, que nous n’avons jamais eu
les diverses «prétentions» qu’il nous attribue gratuitement (pas méme la prétention
au titre de «docteur», qui d’ailleurs, en ce qui nous concerne, serait plutot ridicule a
NOS propres yeux); ensuite, que NOUS Ne NOUs sommes jamais intéressé a ces choses,
d’ailleurs specifiqguement occidentales, qui s’appellent « philosophie » et « mystique »,
mais uniquement aux questions d’ordre ésotérique et initiatique ; enfin, que nous ne
sommes jamais «passé» ni a une chose ni a une autre, comme tout ce que nous
écrivons le montre suffisamment a quiconque sait lire et comprendre ce gu’il lit sans
y méler le produit de son imagination, ce qui, malheureusement, ne semble pas étre le
cas de M. paul le cour!

Mai

— Le n° de mars d’Atlantis est consacré au Graal, et il y a lieu de féliciter M. paul
le cour de commencer cette fois par dire une chose sensée: c’est que, «le Graal étant
essentiellement un symbole, il ne faudrait pas laisser croire qu’il exista
matériellement un «sainct vessel» que des fouilles pourraient remettre au jour;

85



comme tous les calices en sont la figuration, le fait de retrouver un calice antique ne
saurait faire présumer qu’il s’agit du Graal». Ou les choses se gatent un peu, c’est
guand il affirme que c’est dans I’ Atlantide que « prit naissance la tradition spirituelle
de notre terre», et que c’est de la que partit le symbole du vase sacré pour se répandre
partout, non pas seulement en Ameérique et chez les Celtes, ce qui peut étre
soutenable, mais aussi dans I’Inde et en Chine; voila une fagon bien particuliére
d’envisager la filiation des différentes traditions...

— D’autre part, M. paul le cour a découvert la raison de son insucces du cété du
scoutisme : c’est que celui-ci est « faussé par son rattachement a I’animalisme » (Sic);
mais il ne parait pas se douter que la soi-disant «totémisation» scoutiste n’est en fait
gu’un simulacre parfaitement dérisoire, tout comme le serait d’ailleurs, dans le méme
scoutisme, I’imitation préconisée par lui d’un «Ordre du Temple» ou d’une
chevalerie quelconque: les realités traditionnelles n’ont rien de commun avec des
jeux d’enfants, et, si ceux-ci se plaisent a contrefaire les actions des grandes
personnes, ce n’est pas une raison pour qu’on soit obligé de les prendre au sérieux.

— Dans les Cahiers Astrologiques (n° de janvier-février-mars-avril), nous notons
un article signé Raoul Fructus, et intitulé Astrologie, Carrés magiques et Grande
Pyramide ; cette association peut paraitre assez singuliére, mais il parait que ces trois
choses «forment un Tout inseparable ou se trouve I’Univers Cosmique ou Solaire et
tous les details qui le composent sans oublier les causes secondes et leurs effets
possibles»; voila qui, tout au moins, manque quelque peu de clarté... Les «carrés
magiques» ont assurément leur intérét dans un ordre spécial, comme application de la
science des nombres, mais il y a loin de la a vouloir tout y trouver: «les sciences
mathématiques, physiques, mécaniques, astronomiques, astrologiques, ésotériques,
occultes», et aussi «les cycles planétaires, interplanétaires, humains, sociaux,
individuels» ! Et, a un autre point de vue, pourquoi I’auteur, en indiquant le calcul de
la somme des nombres contenus dans un carré, donne-t-il comme «formule
empirique » ce qui n’est que I’équivalent, sous une forme Iégerement différente, de la
formule exacte qu’il vient d’énoncer. Quant a la «Grande Pyramide», nous ne
voulons certes pas entrer dans la discussion de tout ce qu’on prétend y découvrir au
moyen de mesures dont certaines sont fort hypothétiques ; mais, quand on veut a toute
force lui faire prédire les événements de I’époque actuelle, et cela en faisant appel a
des donneées tirées de la tradition judaique, la fantaisie dépasse tout de méme les
bornes permises; cette obsession de la « Grande Pyramide» est vraiment une chose
bien étrange! Citons encore I’affirmation, plutdt curieuse dans sa précision, que
«I’age d’or doit commencer en I’an 2242 de notre ére»; comme il ne peut forcement
s’agir que de I’«age d’or» d’un autre cycle, et que par conséquent le cycle actuel doit
tout d’abord finir avant qu’il arrive, que peut-il bien avoir a faire avec les dates
de «notre ére ».

1945-1946

Mai

— Dans The Art Bulletin (1939), M. Ananda K. Coomaraswamy a fait paraitre un
article intitulé Ornament, dans lequel il montre que «la préoccupation moderne des

86



aspects «décoratif» et «esthétique» représente une aberration qui n’a rien de
commun avec les buts originels de I’art». Si I’on considere I’histoire des différents
mots qui ont été employes pour exprimer I’idée d’une ornementation ou d’une
décoration, on trouve que la plupart d’entre eux ont désigné tout d’abord, non pas
quelque chose de surajouté ou de superflu, mais I’achévement méme de I’objet en
vue de son usage propre; tel est le cas des termes sanscrits alamkara, bhishana et
abharana, des termes grecs dérives de kosmos, et aussi des termes latins decor et
ornamentum, qui gardaient encore leur sens premier au moyen age. Aucun art
traditionnel ne peut étre compris sans une connaissance de sa véritable signification,
et en réalité, qu’il s’agisse de I’ensemble ou des details, rien n’y est dépourvu de
signification; vouloir en faire I’objet d’une simple appréciation esthétique, c’est se
condamner a ignorer complétement ce qui fait toute sa raison d’étre.

— Dans la méme revue (n° de mars 1940), a propos d’un livre de M. Carl Hentze,
Frihchinesische Bronzen und Kulturdarstellungen, M. Coomaraswamy insiste
surtout sur la question du T’ao-t’ie et, plus généralement, de la «téte du monstre» ;
nous ajouterons seulement, aux considérations que nous avons déja exposées dans
notre article sur Kadlamukha, une remarque concernant le Gorgoneion grec. Celui-ci,
d’apres Roscher, était primitivement une face solaire, d’ailleurs barbue, et n’est
devenu que beaucoup plus tard une représentation de la Gorgone féminine. D’autre
part, nous avons releve une référence de Clement d’Alexandrie (Stromata, V, 8, 49,
1), assimilant le Gorgoneion a la Lune; nous supposons qu’il doit s’agir dans ce cas
de la forme féminine, mais ce point mériterait cependant d’étre examiné de plus preés.

— Au sujet d’un autre livre, Carved Jades of Ancient China, par le Dr. A.
Salmony, il souleve encore une question intéressante au point de vue symbolique: il
s’agit d’un motif denté qui se trouve sur les vases funéraires préhistoriques, tant en
Europe qu’en Extréme-Orient, et qui parait se référer aux « machoires de la Mort».
Le sens donné par le Tcheou-li suivant lequel «les dents signifient la guerre», peut
fort bien étre dérivé de celui-1a, et donne lieu, en outre, a un curieux rapprochement
avec les mythes grecs dans lesquels le héros « seme les dents du dragon ».

— Dans le Catholic Art Quarterly (1913), M. Coomaraswamy rapproche la
maxime des constructeurs du moyen age, «Ars sine scientia nihil», de I’affirmation
de Guy d’Arezzo, « Non verum facit ars cantorem, sed documentum », ainsi que de la
facon dont Dante parle de la doctrine cachée dans ses vers; et il rappelle a ce propos
les conceptions de Platon et de saint Augustin sur le caractere essentiellement
intellectuel de la veéritable «inspiration» considérée comme nécessaire dans toute vue
traditionnelle et normale de I’art.

— Dans le College Art Journal (n° de mai 1943), un article du méme auteur,
intitulé: Symptom Diagnosis, and Regimen précise le caractere anormal de la
conception moderne de I’art: on en est arrivé a penser que I’art, au lieu d’«imiter la
nature dans ses opeérations», doit simplement imiter ou copier les choses sensibles qui
nous entourent, et aussi notre propre individualité; d’autre part, on a séparé
entierement la question de I’usage d’une ceuvre d’art, de celle de sa signification. Le

87



seul remede a cette situation serait un changement radical dans les méthodes
d’interprétation de I’art employées par les critiques et les historiens: il faudrait
renoncer au point de vue «esthétique», qui, comme le mot lui-méme I’indique, ne
releve que de la sensibilité, et aussi a I’analyse psychologique qui ne cherche dans
une ceuvre que I’expression de I’individualité de I’artiste, ce qui est sans aucun intérét
pour sa véritable compréhension.

— De M. Coomaraswamy également dans le Journal of Asthetics and Art
Criticisme, un article intitulé Imitation, Expression and Participation, montrant que
ces trois termes ne sont que trois attributs deéfinissant la nature essentielle de I’art, et
qui s’interpenétrent et coincident au fond. L’imitation se réfere normalement a un
«exemplaire» que I’artiste contemple en lui-méme; I’expression doit s’entendre des
idées qu’il s’est assimilées et qu’il a faites siennes (ce qui n’a rien de commun avec
I’«expressionnisme» moderne) ; enfin, la participation (qui, quoi qu’en disent les
sociologues, n’a en réalité rien de «mystique», mot dont ils semblent d’ailleurs
confondre le sens avec celui de « mystérieux ») est une sorte de « présence réelle» du
modéle dans I’ceuvre d’art, impliquée par le fait méme que celle-ci doit étre un
symbole aussi adéquat que possible de celui-la.

Aot

— La revue Atlantis a repris sa publication; dans son numéro de mars 1946, le
premier dont nous ayons eu connaissance, le principal article est intitulé Les Vierges
noires et I’Atlantide. Il y a la un rapprochement dont la raison peut ne pas apparaitre a
premiere vue, et pourtant c’est bien simple au fond: les Vierges noires auraient
succedé a d’anciennes «deesses-meres» dont le visage, a ce qu’il parait, était forme
d’une pierre noire; or, s’il fallait en croire M. paul le cour, les pierres noires seraient
d’origine volcanique, et il faudrait y voir «le souvenir de I’Atlantide, mere des
civilisations, disparue dans des convulsions volcaniques». Malheureusement pour
cette these, les pierres noires, comme nous le rappelons encore par ailleurs a propos
du lapsit exillis, n’étaient point des pierres volcaniques, mais des aérolithes, ce qui est
quelque peu différent... Passons sur diverses fantaisies linguistiques, dont la plupart
ne sont d’ailleurs pas nouvelles, et aussi sur une attaque contre I’Inde, a laquelle on
reproche d’ignorer «I’hermétisme rose-croix» (sic); mais remarquons que la
question des «visages noirs» comme désignation de certains peuples, a laquelle il est
fait allusion & propos de I’« Ethiopie », pourrait donner lieu & des considérations assez
intéressantes que I’auteur ne parait pas soupgonner.

— Le numéro de mai de la méme revue est consacré pour la plus grande partie au
Compagnonnage, sur lequel il ne contient d’ailleurs que des géneéralités un peu
vagues; il est d’autant plus facile d’en rapporter I’origine aux Esséniens que, sur
ceux-ci, on ne sait en somme, pas grand’chose de précis. Il est trés vrai que la
communion fut tout d’abord un rite initiatique; mais au point de vue du
Christianisme, il ne faudrait pas confondre I’Eucharistie avec les «agapes» (dont la
seule trace qui subsiste est la distribution du pain bénit a laquelle il est aussi fait
allusion d’autre part); et pourquoi paraitre ignorer que, dans tous les rites chrétiens
orientaux (y compris ceux qui sont rattacheés a Rome), la communion sous les deux

88



especes n’est nullement réservée aux prétres? D’autre part, il est fort douteux, pour
ne pas dire plus, que les vocables des églises aient jamais été choisis par les
Compagnons qui les construisirent; ces églises, du reste, sont bien loin de porter
toutes uniformément le titre de « Notre-Dame». Au sujet du caractére artistique du
«chef-d’ceuvre », M. paul le cour ne mangue pas de commettre I’erreur «esthétique »
habituelle aux modernes et si bien dénoncée par M. Coomaraswamy ; mais ce qui sort
davantage de I’ordinaire, c’est I’affirmation que «saint Thomas appuie le
Christianisme sur le Judaisme »; I’aristotélisme serait-il donc judaique? Signalons
encore a I’auteur que la Magonnerie speculative ne s’est jamais appelée « Magonnerie
philosophique », cette désignation étant exclusivement réservée a une certaine série
de hauts grades; et ajoutons enfin, que nous retrouvons une fois de plus la «langue
verte» et «I’art gothique », dont nous avons parlé récemment a une autre occasion;
heureusement du moins que, cette fois, cela ne va pas jusqu’a la « goétie » !

— Un autre collaborateur fait remarquer avec beaucoup de raison que rien n’est plus
faux que I’affirmation courante suivant laquelle «les révolutions sont faites par les
peuples»; seulement, il ne parait pas avoir une idée tres nette de la distinction
existant entre les organisations initiatiques et les «sociétés secretes» a caractére plus
ou moins politique; et, de plus, il commet une grosse erreur historique en faisant
remonter au XVe siecle le début de la Magonnerie spéculative.

— Puisque nous avons été ameneé a parler de nouveau d’Atlantis, nous devons dire
gu’il nous est revenu que, dans les quelques numéros de cette revue qui parurent
pendant la guerre, on a encore éprouvé le besoin de nous citer d’une fagon plus ou
moins bizarre. Des différentes choses qu’on nous a signalées a ce sujet, nous en
retiendrons seulement une qui est particulierement curieuse: il s’agit d’un article sur
Janus que nous publidmes autrefois dans Regnabit, et il est affirme que nous «ne
vimes pas son rapprochement avec saint Jean»... pour I’unique raison que nous
n’elimes pas a en parler en cette circonstance. Il y a bien d’autres choses que M. paul
le cour, lui, ne «voit» certainement pas, et nous n’en voulons actuellement d’autre
preuve que le fait qu’il confond la lettre Y ou upsilon avec le gamma et avec la
«lettre G» mais du moins aurait-il di ne pas oublier que, en dehors de I’article qu’il
citait, et ici méme, nous avons, en plus d’une occasion, indiqué trés explicitement le
rapprochement en question. Au surplus, et c’est la surtout ce qui rend cette histoire
franchement amusante, nous pouvons lui assurer qu’il a d’excellentes raisons, et qui
ne datent certes pas d’hier, pour que nous connaissions beaucoup mieux que lui les
deux saints Jean et leur réle solsticial !

— Nous avons recu un numéro d’une revue intitulée Kad, « cahiers de philosophie
celtigue» qui avait déja existé précédemment et qui, comme tant d’autres, avait
interrompu sa publication pendant ces derniéres années. Les intentions du
groupement dont cette revue est I’organe nous paraissent devoir appeler bien des
réserves, car I’institution d’une « Fraternité du Chéne, de I’'lf et du Bouleau », jointe a
certaines déclarations «spiritualistes» (nous dirions plus précisément «néo-
spiritualistes »), nous fait craindre (qu’il n’y ait bientdt lieu de compter encore une
«pseudo-initiation» de plus. D’ailleurs, nous nous sommes souvent expliqué sur le
caractere fantaisiste et illusoire qu’ont inévitablement tous les essais de

89



reconstruction de traditions éteintes, ou, qu’on le veuille ou non, la présence d’une
«influence spirituelle fait nécessairement défaut; on ne peut certes pas prétendre y
suppléer par des études de mythologie «basées sur les travaux scientifiques les plus
autorises » et constituant un «travail de syncrétisme» (les rédacteurs de cette revue
connaissent-ils toujours bien exactement le sens des mots qu’ils emploient?), ni
méme des «rituélies» (sic) fondées sur la restauration archéologique plus ou moins
approximative d’un ancien calendrier. Ajoutons que cette tentative pour faire revivre
la «religion celtique» s’accompagne d’une attitude ouvertement antichrétienne, qui
ne témoigne certes pas d’une compréehension bien profonde de I’unité essentielle des
traditions! et il est bon de noter que ce qu’on reproche surtout au Christianisme, c’est
d’étre «oriental»! Enfin, unarticle sur «la magie celtique et ses survivances» ne
nous rassure pas beaucoup non plus, car, en dépit de I’affirmation trés juste que «la
magie n’appartient pas au domaine de I’ésotérisme», et aussi de I’utilisation assez
adroite de certaines données, par exemple sur la double spirale et sur les «pierres de
foudre », il semble bien y avoir la une tendance a attribuer, en s’appuyant sur les vues
hypothétiques et toutes profanes des préhistoriens, une sorte de priorité a cet emploi
«magique» des symboles qui au contraire, comme nous I’expliquerons précisement
par ailleurs, ne peut jamais étre en réalité que le résultat d’une certaine
dégénérescence.

Septembre

— Nous avons recu les premiers numéros, datés de novembre et décembre 1945,
d’une nouvelle revue italienne intitulée La Porta Magica: il y est beaucoup parlé de
« Tradition», mais il serait bien difficile de savoir comment on I’entend exactement,
et méme les divers collaborateurs ne semblent pas parfaitement d’accord, car il en est
parmi eux qui ont visiblement des idees fort modernes, «scientistes» et
«progressistes». D’une facon générale, les «sciences ésotériques» dont il est
question la-dedans se réduisent presque exclusivement, en fait, aux arts divinatoires,
a la radiesthésie et autres choses du méme genre, ce qui est assurément fort peu
ésotérique en réalité, si bien que cette revue, dans son ensemble, appartient plutdt au
type ordinaire des publications «occultistes». Pourtant, au milieu de tout cela, il se
trouve quelques articles qui traitent de sujets plus serieux, comme, par exemple, «le
symbolisme de la Chine antique» (c’est-a-dire surtout du Yi-King); mais pourquoi
faut-il que, la encore, il ne soit guére question que du point de vue «magique» et
«divinatoire», c’est-a-dire de I’application la plus inférieure de ce symbolisme?
Nous mentionnerons aussi le debut d’une série d’articles sur «les emblémes des
grades du Rite Ecossais» : aprés d’assez bonnes considérations sur la nature du secret
maconnique, l'auteur fait preuve de connaissances historiques d’un caractere
vraiment peu banal: ne va-t-il pas jusqu’a attribuer & Ashmole la constitution du
systeme des 33 degrés, ce qui dépasse encore de beaucoup les diverses autres
«légendes» que nous avions rencontrées jusqu’ici? Il entreprend ensuite I’examen
des écussons symboliques des différents grades, sans indiquer d’ailleurs d’ou il les a
tirés; mais cet examen se borne a une description pure et simple, sans aucun essai
d’explication, de sorte que quiconque Vvoit les figures pourrait en somme en faire tout
autant; et encore y a-t-il dans cette description quelques inexactitudes plutot

90



étonnantes: ainsi, par exemple, comment est-il possible que, dans I’écusson du grade
de Maitre, on n’ait pas reconnu les trois outils dont Hiram fut frappé successivement ?
Si I’on joint a cela I’importance donnée a certaines particularités, en quelque sorte
«accidentelles» du dessin, on pourrait étre tenté de douter de la «qualité» réelle de
I’auteur... Nous avons remarqué encore un article sur «les secrets de la Grande
Pyramide » ; mais nous devons dire que, fort heureusement, il ne s’agit cette fois que
de remarques d’ordre géometrique, sans aucune allusion aux trop fameuses
«prophéties » autour desquelles on fit tant de bruit il y a quelques anneées.

Octobre-Novembre

— Dans Atlantis (n° de mai 1940), M. paul le cour oppose I’un a I’autre Siegfried
et Perceval, dans lesquels il veut voir les expressions respectives de I esprit
germanique et de I’esprit celtique; cette interprétation se préte évidemment a des
développements faciles, surtout dans les circonstances présentes, mais elle est
vraiment un peu «simpliste». A ce propos, il revient encore sur son idee d’une
prétendue restauration de I’Ordre du Temple, incarnant I’esprit celtigue comme
I’Ordre Teutonique incarnait I’esprit germanique, et il désigne méme comme son
centre futur, le Mont Saint-Michel, qu’il oppose a ce titre a Marienburg, ancienne
résidence des Grands-Maitres de I’Ordre Teutonique ; mais le Mont Saint-Michel a-t-
il jamais eu la moindre relation historique avec I’Ordre du Temple? A part cela et la
réédition de quelques fantaisies linguistiques deja connues, il n’y a la rien de
particulierement important a signaler.

— La revue Folklore, organe du «Groupe andois d’études folkloriques» (n°
d’avril-juin 1940), donne une étude Sur un plat cathare de Raguse, ou figure comme
symbole principal la licorne, mais prise, si I’interprétation proposée est exacte, dans
un sens «maléfigue», comme représentant «la mort qui toujours poursuit la race
humaine et désire s’en emparer», cette signification aurait sa source dans une
parabole de «I’homme et la licorne» qui se trouve dans certaines versions de la
Iégende des saints Barlaam et Josaphat, laquelle est généralement regardée comme
d’origine bouddhique, mais aurait subi, au cours de sa transmission d’Orient en
Occident, des influences manichéennes. Il y a la quelque chose qui peut paraitre assez
étrange, car, dans le symbolisme orthodoxe tout au moins, il semble bien que la
licorne soit toujours prise exclusivement dans un sens « bénéfique », ce qui s’accorde
avec la valeur «axiale» de sa corne unique, renforcée encore par son association
habituelle avec I’« Arbre de Vie». Sur le plat dont il s’agit, d’ailleurs, I’arbre figure
bien aussi auprés de la licorne, mais la singuliére inclinaison de cet arbre, ainsi que
I’attitude méme de la licorne, donnent assez manifestement une impression de
«chute» ; faut-il rappeler, a ce propos, que certains ont considéré I’inclinaison méme
de I’axe terrestre comme une conséquence de la chute de I’homme, ce qui peut avoir
tout au moins une justification symbolique, en rapport avec les révolutions cycliques
du temps. C’est précisément aussi par le fait des phases alternantes de la succession
temporelle, figurées ici par deux rats, I’un blanc et I’autre noir, qui rongent les racines
de I’arbre, que la vie représentée par cet arbre aboutit a la mort; il y a donc la, somme
toute, un sens plausible sous un certain aspect, mais I’hétérodoxie, si héterodoxie il y

91



a, ne consisterait-elle pas a employer les symboles axiaux, qui sont essentiellement
lies a I’idée d’immutabilite, d’une facon qui les fait participer eux-mémes a la
mutation des choses, ce qui, si I’on veut aller au fond de la question, pourrait
impliguer une conception placant plus ou moins expressément toute réalité dans le
«devenir». Une telle conception est d’ailleurs une conséquence inévitable de tout
«dualisme» du genre de celui qu’on attribue aux Manichéens, car, pour qui ignore
I’unité principielle, on ne voit pas bien ou pourrait résider I’'immutabilité ; et donner a
certains symboles une position déviée, n’est-ce pas aussi méconnaitre ce qui, en eux,
indique une expression ou un reflet de I’unité ?

1947

Juin

— Dans la revue L’Age d’Or (n° 1), M. Robert Kanters a publié une Introduction
générale a I’étude de I’occultisme; il ne prend d’ailleurs pas ce mot dans son sens
propre, mais I’étend, d’une part, a tout ce qu’on est convenu d’appeler «sciences
occultes», et, d’autre part, aux doctrines ésotériques authentiques aussi bien qu’a
leurs modernes contrefagons; cela nous parait regrettable, car il ne peut qu’en
résulter, surtout chez des lecteurs non prévenus, I’impression qu’il y a entre tout cela
une certaine communauté de nature, alors qu’il n’en est rien en réalité. Cette réserve
faite, nous devons dire que cet exposé, tout en restant forcément un peu sommaire, est
certainement, dans son ensemble, beaucoup mieux fait que ne le sont d’ordinaire
ceux qui sont ainsi destinés au «grand public»; I"auteur fait preuve d’une louable
prudence, estimant qu’il ne faut rien rejeter a priori, mais qu’il convient de
«n’admettre jamais rien dans ce domaine sans le vérifier soi-méme ou sans se
reporter aux sources authentiques». Dans la premiere partie, il essaie de mettre un
peu d’ordre parmi les multiples sortes de «sciences occultes» ou soi-disant telles, on
pourrait seulement lui reprocher de partager les illusions contemporaines sur la valeur
de la «méthode statistique », et aussi de ne pas faire une distinction assez nette entre
les sciences traditionnelles, ou leurs vestiges plus ou moins dégénérés, et certaines
recherches toutes modernes, « métapsychiques» ou autres. Dans la seconde partie, ou
il s’agit des doctrines ésotériques, il dit quelques mots des différentes traditions
orientales, puis des anciennes traditions occidentales; il remarque qu’il est beaucoup
plus difficile de savoir ce que ces derniéres furent exactement, ce qui n’a d’ailleurs
rien d’étonnant, puisqu’il s’agit en somme de traditions disparues. Le moyen age lui-
méme est fort mal connu; quant a la Renaissance, on y vit paraitre des choses déja
fort mélées, et au XVIllle siecle plus encore. Sur les « mouvements » récents, tels que
le théosophisme et ses dérivés, le pseudo-rosicrucianisme et I’occultisme proprement
dit, M. Kanters formule des appreéciations tres justes. Notons encore que, mentionnant
«le violent réquisitoire» qu’un certain vulgarisateur a fait paraitre sous le titre
L’Occultisme devant la Science, il déclare qu’«on en retiendra tout au plus comment
le rationalisme scientiste peut abrutir un homme que I’on n’a pas de raison de
supposer congeénitalement stupide»; ce jugement est plutét dur, mais nous ne
pouvons que I’approuver entierement !

92



— Dans la méme revue (n°S 5 - 6), M. Raoul Auclair étudie Le songe de

Nabuchodonosor ; il propose une interprétation de la prophétie de Daniel qui differe
surtout de celle qui est le plus habituellement admise en ce que, outre les quatre
parties de la statue qu’on fait correspondre respectivement aux quatre empires,
assyrien, perse, macédonien et romain, il consideére les pieds «de fer mélé d’argile »
comme formant une cinquiéme partie distincte, qui se rapporterait aux temps actuels,
et les raisons qu’il en donne paraissent assurément tres plausibles. Il y a la, sur les
cycles (il fait remarquer notamment que «la vision comporte, outre son sens
immediat et historique, une acception plus largement symbolique ou sont représentés
les quatre ages du monde»), et aussi sur la signification hermétique de divers
symboles, des considérations tout a fait conformes aux donnees traditionnelles. On
peut seulement s’étonner que tout cela aboutisse a une conclusion par trop
«exotérique» ; dire que, «dans le nouvel age d’or, tous seront chrétiens dans une
civilisation chrétienne», n’est-ce pas oublier que cet «age d’or» sera la premiére
période d’un autre cycle, ou ne pourra se retrouver aucune des formes traditionnelles
particuliéres qui appartiennent en propre au cycle actuel, et qu’il est d’ailleurs tout a
fait impossible de dire quels pourront étre les caracteres d’une civilisation qui sera
celle d’une autre humanité ?

— Dans Hommes et Mondes (n° de février 1947), M. Henry Sérouya donne sur La
Kabbale une étude assez simplifiée et «extérieure», et ou il y a malheureusement
bien des confusions: ainsi, il parle indifféremment d’«initiés» et de «mystiques»,
comme si c’etait pour lui la méme chose; il admet I’interprétation «pantheéiste» de
certains modernes, sans se rendre compte de son incompatibilité avec le caractére
métaphysique qu’il reconnait par ailleurs a la Kabbale, et il va méme jusqu’a dire que
«Dieu est le reflet de tout», ce qui est une étrange inversion de la vérité; il ne voit
qu’une «dissimulation volontaire» et des «procédés artificiels» dans la facon dont
les Kabbalistes commentent les Ecritures, et il méconnait évidemment la pluralité des
sens de celles-ci et la constitution méme des langues sacrées, aussi bien que la nature
réelle des rapports de I’exotérisme et de I’ésotérisme ; il parait trouver étonnant qu’En
Soph, dont il se fait d’ailleurs une conception «spinoziste», ne soit pas le «Dieu
créateur », comme si les aspects divins s’excluaient les uns les autres, ou comme si le
«Supréme » et le « Non-Supréme » se situaient au méme niveau; il donne de I’arbre
séphirothiqgue un schéma qui n’a rien de traditionnel et ou mangue notamment
I’indication de la «colonne du milieu»; il confond I’«embryonnat» avec la
«metempsychose » ; et, citant Lao-Tseu vers la fin, il lui attribue, nous ne savons
d’apres quelle «source», un livre intitulé Le Doctrinal! D’autre part il est bien
difficile de se rendre compte exactement de ce qu’il pense de tout cela au fond, et il
est fort a craindre qu’il n’y voie rien de plus ni d’autre que des «idées
philosophiques » ou des «spéculations abstraites» d’un genre un peu spécial ; quant
aux raisons pour lesquelles il s’y intéresse, elles semblent étre d’un ordre tres
contingent et plus sentimentales qu’intellectuelles; éprouverait-il méme encore
quelque attrait pour la Kabbale s’il comprenait qu’elle n’a réellement rien de
commun avec le mysticisme ?

93



Juillet-Adut

— Dans les Cahiers du Sud (n° 280, 1946), un article intitulé Magie guerriére
dans la Rome antique, par M. Paul Arnold, contient d’intéressants renseignements sur
certains rites, notamment ceux qui accompagnaient les déclarations de guerre; mais
I’interprétation en est-elle toujours bien exacte? On peut se demander s’il n’y a
vraiment la que de la «magie», c’est-a-dire si ces rites ne mettaient en jeu que de
simples influences psychiques, ou s’ils n’etaient pas plutot «theurgiques», c’est-a-
dire destinés a provoquer I’intervention de certaines influences spirituelles. Des lors
gu’on reconnait qu’ils avaient pour but essentiel de «transformer I’ennemi en victime
sacrificielle», et que, par suite, la bataille elle-méme «devenait un gigantesque
sacrifice», on devrait logiqguement reconnaitre aussi leur caractere proprement
«théurgique » ; mais il faudrait pour cela savoir éviter toutes les confusions courantes
entre des choses d’ordre entiérement différent... Nous en dirons autant en ce qui
concerne la devotio, par laquelle un géneral se sacrifiait lui-méme pour le salut de
I’armée; certains cas de dégenérescence plus ou moins tardive, comme celui dont
témoigne I’emploi du méme mot devotio pour désigner une opération de sorcellerie,
ne changent absolument rien au caractére originel d’un tel rite. La consécration des
«dépouilles opimes», aprés une victoire, représentait aussi un véritable sacrifice; et
la conclusion qui pour nous se dégage de tout cela, c’est surtout que, la comme dans
les autres civilisations traditionnelles, le sacrifice constituait réellement I’acte rituel
par excellence.

Septembre

— Dans le n° de mars d’Atlantis, I’article principal est intitulé Mystes et
Mystiques; M. paul le cour essaie d’abord de faire une distinction assez nette entre
ces deux mots (dont le premier seul a gardé son sens originel, en rapport avec
I’initiation), mais cela ne I’empéche pas de commettre ensuite bien des confusions.
Ainsi, il ne manque pas de parler de «mystiqgue musulmane », suivant la mode des
orientalistes; a ce propos, il affirme que «le mot soufi vient visiblement du grec
sophos », ce qui est parfaitement faux, mais ce dont on ne peut s’étonner outre mesure
de la part de quelgu’un qui veut aussi que le Christianisme soit dérivé de
I’Hellénisme; et nous ne pouvons nous dispenser de signaler également, a titre de
curiosité, une citation d’El-Hallaj (d’apres la traduction quelque peu inexacte de M.
Massignon) attribuée a Mohyiddin ibn Arabi! D’autre part, il parait qu’il y a des
«mystiques du Démiurge » et des « mystiques du Dieu supréme », ce qui se réféere aux
idées trés spéciales exposeées par I’auteur dans un des ouvrages dont nous avons parlé
dernierement, mais que, malgreé cela, «la mystique est partout et toujours la méme »;
il faudrait tout au moins se demander si elle a existé «partout et toujours»... On
reconnait pourtant que «I’Inde ancienne n’a pas connu la vie mystique», ce qui est
tres vrai et n’a d’ailleurs rien de regrettable ni d’exceptionnel ; mais la raison en serait
que «le mot Aor lui était inconnu», c’est-a-dire en somme qu’elle ne parlait pas
hébreu! Une autre information qui n’est pas moins digne de remarque est celle
d’aprés laquelle certains Hindous «se consacrent spécialement a Prakriti, aspect
féminin de I’Un absolu»; ici, n’a-t-on pas tout simplement confondu Prakriti avec
Shakti? Il y a encore bien d’autres choses qui meriteraient d’étre relevées, mais il

94



faut nous borner; cependant, quand il est dit que «certains mystes sont des
mystiques », en invoquant I’exemple de Claude de Saint-Martin qui aurait été «a la
fois» I’un et I’autre, nous ne pouvons pas ne pas faire remarquer que ce n’est en
réalité qu’apres avoir renonceé a la voie initiatique qu’il se tourna vers le mysticisme.
Dans I’article suivant, nous retrouvons les alchimistes transmués en «archi-mystes » ;
ceux-ci sont identifiés aux «adeptes de la Rose-croix», qui, parait-il préparent le
retour du Christ annonceé pour I’ere du Verseau; il elt été bien étonnant en effet que
cette trop fameuse «ere nouvelle » ne repar(t pas la-dedans. Ce qui est plus imprévu,
c’est que les termes Aor et Agni sont donnés comme appartenant a la terminologie
des Rose-Croix; nous ne nous serions certes jamais douté que le Hiéron de Paray le
Monial ait pu étre une organisation rosicrucienne!

— A la fin se trouve un compte rendu de notre livre Le Regne de la Quantité et les
Signes des Temps, dans lequel M. paul le cour a manifestement essayé de faire preuve
a notre égard d’une certaine amabilite a laquelle il ne nous avait pas habitue
jusqu’ici; nous le remercions tres volontiers de ses bonnes intentions, et nous lui
savons gré de vouloir bien «nous approuver entierement quand nous montrons la
dégénérescence du monde moderne et que nous en recherchons les causes»; mais
cela ne doit aucunement nous empécher de lui dire que, cette fois encore, beaucoup
de ses assertions portent a faux. Il y a tout d’abord un «aujourd’hui» qui nous montre
gue ses renseignements sont quelque peu en retard sur les événements, car loin d’étre
une chose nouvelle comme cela le donnerait a croire, le rattachement auquel il se
rapporte remonte, en ce qui nous concerne, a bien pres de quarante ans! Ensuite, il est
faux que nous ayons jamais «renié les doctrines occidentales», pour la bonne raison
gu’on ne peut évidemment renier que ce a quoi on a précédemment adheré, et que tel
n’est certes pas notre cas. D’autre part, nous nous demandons comment on peut oser
dire que, «dans les éecoles ésotérigues musulmanes, on ne tient pas compte de
I’existence du Dieu personnel»; des lors qu’on reconnait que ces écoles sont
«musulmanes », c’est la, en fait, une contradiction pure et simple; la vérité est que, la
comme dans tout ésotérisme authentique, on tient compte de tout ce qui est, mais on
sait aussi mettre chague chose a sa place, ce dont M. paul le cour se montre tout a fait
incapable... Quant a prétendre que «les doctrines hindoues et musulmanes sur
lesquelles nous nous appuyons (il a oublié de mentionner aussi les doctrines taoistes)
font partie des efforts actuels de contre-initiation ou d’initiation incompléte contre
lesquels nous nous élevons », cela est véritablement monstrueux, et nous ne saurions
protester trop énergiguement contre une semblable énormité ; nous prions M. paul le
cour de croire que nous sommes particulierement bien placé pour savoir ce qu’il en
est de tout cela, et de ne pas se méler de choses qu’il ignore aussi totalement, et qui
d’ailleurs ne regardent en rien les profanes dont il est, car enfin, quelles que soient ses
prétentions, il devrait bien comprendre qu’il nous est impossible de le considérer
autrement. Un autre passage est franchement amusant: c’est celui ou il nous oppose,
en ce qui concerne I’Inde, I’avis du «savant hindouiste (il veut dire indianiste) que fut
Sylvain Lévi», lequel aurait, dit-il, «dénié véhémentement I’exactitude de nos
interprétations » ; cela est fort possible et ne nous étonnerait méme pas trop, mais,
guand on sait ce que nous pensons de la compétence doctrinale des orientalistes, on
comprendra sans peine que nous n’en soyons pas affecté le moins du monde ! Passons

95



sur une fantaisie un peu forte sur nos «nom et prénom», dans lesquels M. paul le
cour veut retrouver, tout comme dans les siens, son inévitable Aor-Agni; cela ne nous
intéresse pas plus que les dits «nom et prénom », eux-mémes, qui ne sont en réalité
pour nous rien de plus qu’une simple signature comme une autre, ce dont il ne semble
pas se douter... Enfin, il a éprouvé le besoin, a cette occasion, de recommander a ses
lecteurs un petit livre intitulé René Guénon et son ceuvre, par M. Jacques Marcireau,
qu’il déclare «fort bien fait», alors que, pour notre part, nous sommes d’un avis
exactement contraire ; nous espérons qu’il voudra bien reconnaitre que nous devons
étre tout de méme un peu mieux qualifie que lui pour I’apprécier. Le livre en
question, qui a été publié & notre insu et que Nous ne pouvons aucunement approuver,
n’est a proprement parler qu’un simple recueil d’extraits puisés ¢a et la dans nos
ouvrages et dans nos articles; il s’y trouve un bon nombre de phrases détachées de
leur contexte et par suite incompréhensibles, parfois aussi tronquées et méme plus ou
moins déformées; et le tout est groupé artificiellement, nous pourrions méme dire
arbitrairement, en paragraphes dont les titres sont la seule chose qui appartient en
propre a I’«auteur»; il va de soi qu’un tel travail est parfaitement inutile pour ceux
qui connaissent notre ceuvre; et, quant a ceux qui ne la connaissent pas, il ne peut
certainement que leur en donner une idée des plus fausses. A vrai dire, nous nous
doutons bien que ce qui a da plaire plus particulierement la-dedans a M. paul le cour,
c’est gu’il y a retrouvé quelque chose qui ressemble assez a ses propres procedés de
citation; du reste, reproduisant d’apres ce livre une phrase «extraite d’un de nos
ouvrages», il n’a pas manqué de tomber tout justement sur une de celles que nous
n’avons sdrement jamais écrites sous la forme que leur a donnée M. Marcireau !

Décembre

— Dans une étude intitulée What is Civilization? Albert Schweitzer Festschrift,
M. Coomaraswamy prend pour point de depart la signification étymologique des
mots «civilisation» et « politique », dérivés respectivement du latin civitas et du grec
polis, qui I’un et I"autre signifient» cité «. Les cités humaines doivent, suivant toutes
les conceptions traditionnelles, étre constituées et régies selon le modéle de la « Cité
divine », qui est par conséquent aussi celui de toute vraie civilisation, et qui peut elle-
méme étre envisagee au double point de vue macrocosmique et microcosmique. Ceci
conduit naturellement a I’interprétation de Purusha comme le véritable «citoyen»
(purushaya, équivalent de civis), residant au centre de I’étre considéré comme
Brahmapura ; nous pensons d’ailleurs avoir I’occasion de revenir plus amplement sur
cette question.

— Nous avons recu les deux premiers numéros (décembre 1946 et mars 1947) de
la Rivista di Etnografia, publiée a Naples sous la direction du Dr. Giovanni Tucci; ils
contiennent surtout des études de folklore faites suivant les méthodes dites
actuellement «scientifiques», qui consistent beaucoup plus a enregistrer purement et
simplement des faits qu’a en rechercher I’explication. Les travaux de ce genre ne sont
certes pas inutiles, mais il est a craindre que ceux qui s’y livrent ne les considérent
comme se suffisant a eux-mémes et ne pensent méme pas qu’on puisse tirer de cette
accumulation de matériaux quelque chose de bien autrement valable en tant que

96



connaissance.

— Le n° d’Atlantis de mai 1947 est le premier d’une série consacrée aux Petits et
grands mysteres; c’est des «petits mysteres» qu’il est question pour cette fois, et
c’est la surtout le prétexte a un grand déploiement de fantaisies linguistiques, qui
d’ailleurs ne sont pas toutes inedites. Nous retrouvons la entre autres, en effet, les
«variations» sur le nom de Cybeéle auxquelles nous faisons allusion d’autre part, les
Imaginations de de Grave qui jadis, dans sa Reépublique des Champs-Elysées, voulut
tout expliquer par le flamand, et surtout, bien entendu, les combinaisons multiformes
auxquelles donnent lieu les inévitables Aor et Agni, qui servent a interpréter a peu
pres tout, y compris les initiales de la designation des Rose-Croix. Signalons aussi
que le Rebis hermétique se trouve transformeé en un rébus, ce qui du moins n’est pas
trop mal trouvé, et que «le nom de Gé, deesse de la terre, est devenu la lettre G de la
Maconnerie spéeculative » ; pourquoi pas aussi de la Magonnerie opérative ? Relevons
d’autre part une affirmation plus que risquée, suivant laquelle «il n’a pas existé
d’initiations dans I’Inde» que signifie donc le mot sanscrit diksha? Et cette
affirmation se compléte par celle, qui n’est pas plus exacte, gu’«actuellement I’Islam
seul a des écoles ésotériques»; méme en laissant I’Inde de coté, il y a encore le
Taoisme qui n’est tout de méme pas si négligeable... Nous sommes encore cité a
plusieurs reprises au cours de ce numéro, mais cette fois il n’y a en somme rien a
redire, si ce n’est que, d’aprés la fagon dont un de ces passages est rédigé, on pourrait
croire que nous avons dit que « Leibnitz était Rose-Croix» ce qui est certes, bien loin
de la vérité.

— Pendant que nous en sommes a Atlantis, il nous faut revenir en arriére pour dire
quelques mots d’un autre numero déja un peu ancien (juillet 1946), mais dont nous
n’avions pas eu connaissance plus tot. Il y est question du Maitre de la Terre, et on y
trouve d’abord une analyse du roman que Mgr H. R. Benson publia sous ce titre il y a
une guarantaine d’années, et dans lequel il s’agissait en somme de I’ Antéchrist; M.
paul le cour regarde ce roman comme «prophétique», et cela donne naturellement
lieu a diverses considérations d’«actualité». Il estime cependant, et avec raison, que
le véritable « Maitre de la Terre» n’est pas I’Antéchrist; il parle quelque peu des
«légendes de I’Agartha et du prétre Jean», pour arriver a la conclusion que, depuis
I’ére chrétienne, «Jean est le Maitre de la Terre et le continuateur de Gé-Poseidon» ;
il fallait bien qu’on finisse par retrouver la-dedans le «dieu de I’Atlantide», mais
voila une addition plut6t inattendue a la liste des « saints successeurs des dieux ».

— Mais la raison qui nous oblige a parler de ce numero, c’est que M. paul le cour
(qui nous attribue en passant un livre intitulé Qualité et quantité, lequel n’existe pas)
y a inséré une sorte de compte rendu de nos Apercus sur I’Initiation : comme il sait
probablement beaucoup mieux que nous-méme ce que nous avons voulu faire, il
assure que cet ouvrage «devrait plutét s’intituler Apercus autour de I’Initiation» et
cela parce qu’«on n’y trouve rien de ce qui concerne la véritable Connaissance qui
est essentiellement hermétique ». Il daigne cependant nous reconnaitre « une curieuse
préoccupation de ce qu’est I’hermétisme chrétien et de ce que sont les Rose-Croix»;
nous le prions de croire que ce n’est nullement une « préoccupation». Il y a aussi une
fantaisie sur Soufi et Sophia, qui nous fait enfin comprendre pourquoi, comme nous

97



I’avions déja remarqué en d’autres occasions, la transcription correcte CUfi a le don
de I’exaspérer. Par surcroit, il prétend que nous sommes « passé maintenant chez les
Musulmans apres avoir cherché la vérité chez les Hindous» ; nous voudrions tout de
méme bien en finir une bonne fois avec ces assertions grotesques: nous ne sommes
jamais «passé» d’une chose a une autre, ainsi que tous nos écrits le prouvent
surabondamment, et nous n’avons point a «chercher la vérité» ici ou la, parce que
nous savons (et il nous faut insister sur ce mot) qu’elle est également dans toutes les
traditions; mais, comme chacun est porté a juger les autres d’apres lui-méme, ce
pauvre M. paul le cour s’imagine sans doute que nous sommes tout simplement un
«chercheur» comme lui...

— Dans Psychiatry (n° de novembre 1945), M. Coomaraswamy rend compte d’un
livre intitulé The Lady of the Hare, «étude sur le pouvoir guerisseur des réves», par
M. John Layard: il s’agit d’une personne qui révait d’un lievre qu’on lui demandait
de sacrifier, la victime étant d’ailleurs parfaitement consentante. Comme le reconnait
I’auteur lui-méme, bien qu’en d’autres termes, et contrairement a toute interprétation
«psychanalytique », ce sacrifice représente en réalité celui de I’«homme extérieur» a
I’«homme intérieur», ou de I’étre psychophysique au «Soi» spirituel. La seconde
partie du livre en question est consacrée a I’étude du symbolisme du lievre dans les
différentes mythologies; ce qui est particulierement digne de remarque, c’est que
I’auteur déclare expressément qu’«aucun symbole n’a jamais été inventé», et
gu’aucun effort artificiel ne peut aboutir a la production de véritables symboles; cela
ne revient-il pas a dire que ceux-ci sont proprement « donnés» ou «révelés» et n’ont
en réalité rien de conventionnel ? « Les symboles traditionnels sont, en fait, les termes
techniques de la Philosophia perennis, et ils forment le vocabulaire d’un commun
«univers du discours», duquel, aussi bien que de toute compréhension réeelle des
mythes, quiconque n’est plus capable d’employer ces «figures de pensée» ou,
comme les modernes «symbolistes» se réfere seulement a des analogies basées sur
des associations individuelles d’idées, se trouve automatiquement exclu ».

— Une note de M. Coomaraswamy intitulée Primordial Images, dans Pamphlets
of the Modern Language Association (juin 1946), insiste encore sur le fait que
«I’emploi de symboles inusités et n’exprimant que des associations individuelles
d’idées, ou celui de symboles bien connus, mais auxquels est donné un sens
Inaccoutumé et souvent inapproprié, va a I’encontre de la fonction premiére de
I’ceuvre d’art, qui doit étre communicative». Le véritable symbole, qui a une
signification intellectuelle précise, n’est pas d’origine subconsciente, mais bien
superconsciente, et il impliqgue une compréhension de la doctrine de I’analogie,
suivant laquelle «il y a a tout niveau de référence des réalités qui correspondent
effectivement a des réalités sur d’autres niveaux de référence, et ces correspondances
doivent étre connues si nous voulons participer a un commun univers du discours ».

— En rendant compte de I’article de M. Henri Serouya sur La Kabale (voir n° de
juin 1947, p. 175), nous y avions releveé, entre autres choses, I’attribution a Lao-Tseu
d’un livre intitulé Le Doctrinal; or, on nous a signale depuis lors qu’il a

98



effectivement paru sous ce titre, en 1944, un petit volume qui n’est en réalité qu’une
traduction anonyme du Tao-te-King, d’ailleurs tronquée en maints endroits. Nous
devons donc reconnaitre que ce n’est pas M. Serouya qui est véritablement
responsable de cette singularité; en somme, son seul tort sur ce point a été
d’admettre, sans examiner les choses de plus pres, un titre qui n’est dd qu’a la
fantaisie quelque peu excessive d’un traducteur.

1948

Mars

— Atlantis, dans son numéro de septembre 1947, donne, sous le titre Vingt années
d’études atlantéennes, une sorte de résume de ce qui a été fait depuis sa fondation;
comme il fallait s’y attendre, on y souligne avec quelque complaisance les attaques
dirigées contre les doctrines orientales, ainsi que la prétention de continuer I’ceuvre
du Hiéron de Paray-le-Monial ; a la suite de cet exposé, vient la reproduction de toute
une série de lettres de lecteurs, qui ressemble vraiment un peu trop a certaines
«attestations» publicitaires... Dans le numéro de novembre, M. paul le cour, qui
signe maintenant «Paul le C—R », parle des Mystéres chrétiens, a propos desquels il
a eu I’idée plut6t curieuse d’établir une sorte de parallele entre lui-méme et son
«patron» saint Paul. Les textes qu’il cite pour montrer I’existence d’un ésotérisme ou
d’une disciplina arcani dans les premiers temps du Christianisme sont assez
genéralement connus (mais il n’est pas exact que Clément d’Alexandrie ait jamais été
canonisé); ce qui est beaucoup plus contestable, c’est I’idée qu’il se fait de cet
ésotérisme, qu’il veut, a toute force rattacher a I’«hellénisme » ; cette facon de voir
nous était d’ailleurs déja connue. Naturellement, il réédite quelques-unes de ses
fantaisies habituelles sur le Chrisme, sur Aor-Agni et sur les Rose-Croix; nous
mentionnerons seulement, comme «nouveautés», une identification quelque peu
inattendue du mot arcane au nom d’Aryane, et une prétendue étymologie faisant
dériver le mot « Roi» ou « Roy» du sanscrit Rig, si bien que Rig-Véda signifierait le
«Véda royal » ! Il n’a pas pu s’empécher d’évoquer une fois de plus le «dieu a la téte
d’ane », dont la réhabilitation, si I’on peut dire, semble décidément lui tenir a ceeur; il
est vrai que, suivant lui, il s’agirait d’une téte d’«onagre», mot dans lequel il croit
encore retrouver son inévitable Aor-Agni. A cOte de cela, il faut lui savoir gré de
protester contre les fausses «initiations» a base de magie et d’entrainements
psychiques (mais I’expression que nous employons nous-méme, en pareil cas, est en
réalité celle de «pseudo-initiations» qui nous parait beaucoup plus propre a éviter
toute équivoque, car il y a la, 1a méme nuance qu’entre «fausses religions» et
«pseudo-religions»), et aussi de vouloir bien reconnaitre, contrairement a tant
d’autres, que I’incendie de la bibliothéeque d’Alexandrie eut lieu réellement en 300 et
non au Vlle siecle. N’oublions pas de lui signaler, d’autre part, que la Grande Loge
d’Angleterre n’a absolument rien de commun avec la Magonnerie « écossaise » (celle-
ci n’est d’ailleurs pas placée sous le patronage de saint Jean comme la Craft-
Masonry, mais sous celui de saint André), et aussi, au risque de le faire frémir
d’horreur, que la fixation du début de I’année a I’équinoxe d’automne est bien
«traditionnelle » comme il le dit, mais seulement... dans le Judaisme!

99



Juillet-Aot

— La Revue de I’Histoire des Religions (n° de janvier-juin 1946) a publié une
importante étude de M. Mircea Eliade sur Le probleme du chamanisme; ce que nous
y trouvons de plus particulierement intéressant a notre point de vue, c’est moins la
discussion sur la définition du chamanisme et sur I’extension plus ou moins grande
qu’il convient de donner a ce terme, que I’affirmation tres nette de I’existence, dans
le chamanisme proprement dit, d’«un symbolisme universellement valable», et de
I’intégration du c6té «expérimental » lui-méme dans un ensemble théo-cosmologique
bien plus vaste que les diverses idéologies chamaniques». Nous sommes entiérement
d’accord avec I’auteur quand il critique la théorie qui ne veut voir dans le
chamanisme que les manifestations d’un état «psycho-pathologique» qui serait
propre aux regions arctiques, et quand il estime que la « possession» du chaman, loin
d’étre un fait original, constitue seulement une dégénérescence par rapport a un état
de «contemplation»; mais ne pourrait-on pas dire cependant que le chamanisme est
réellement «arctique» pour une raison toute différente de celle que certains ont
imaginée, c’est-a-dire parce qu’il procéde en définitive de la tradition primordiale
hyperboréenne, comme le prouve précisement ce «symbolisme cecuménique» dont
parle M. Eliade. Celui-ci envisage notamment les rites d’«ascension»; il indique leur
similitude avec ce qui se rencontre dans un grand nombre d’autres traditions, et il
insiste tout spécialement sur le r6le qu’y joue la conception du «Centre» et de
I’« Axe du Monde», ce qui est en effet ici le point essentiel, car c’est seulement au
«Centre» qu’on peut réaliser la «rupture du niveau », le passage entre les différentes
«régions cosmiques», c’est-a-dire entre les différents etats de I’étre. Nous ne
pouvons tout résumer, mais nous croyons intéressant de citer tout au moins quelques
extraits: « Dans toutes ces cultures (de I’Orient sémitique, de I’Inde et de la Chine),
on rencontre d’une part, la conception d’une montagne centrale, qui relie les diverses
régions cosmiques; de I’autre, I’assimilation d’une ville, d’un temple ou d’un palais
avec cette « montagne cosmique », ou leur transformation, par la magie du rite, en un
«centre». Qui plus est, «consacrer» un espace veut dire, en derniére instance, le
transformer en un «centre», lui conférer le prestige d’un Axis Mundi... L’arbre sur
lequel monte le chaman sibérien ou altaique est, en réalité, I’Arbre cosmique,
exactement comme le pilier central de la tente est assimilé au pilier cosmique qui
soutient le monde. Ce pilier central est un element caractéristique de I’habitation des
populations primitives arctiques et nord-americaines... Le méme symbolisme s’est
également conserve chez les pasteurs-éleveurs de I’Asie Centrale, mais, comme la
forme de I’habitation s’est modifiée, la fonction mythico-religieuse du pilier est
remplie par I’ouverture supérieure par ou sort la fumee. Chez les Ostyaks, cette
ouverture correspond a I’orifice similaire de la « Maison du Ciel », et les Tchouktches
I’ont assimilée au «trou» que fait I’étoile polaire dans la vodte céleste... Il ne faut pas
perdre de vue le fait que, dans les cultures arctiques et nord-asiatiques, chaque
habitation a son pilier sacré ou son ouverture pour la fumée sacrée, c’est-a-dire des
représentations de I’Axis Mundi, de I’Arbre cosmique, etc... L’ascension rituelle du
chaman au ciel a été rendue possible parce que le scénario en était déja implique dans
la cosmologie et dans I’assimilation de I’habitation au Cosmos. Ce processus
d’assimilation des maisons, des temples, des palais, des cités au « Centre du Monde »

100



est un phénomene spirituel qui dépasse les régions arctiques et nord-asiatiques...
«consacrer» un espace, en lui conférant la fonction d’un «centre», revient a dire
gu’on lui confere de la réalité; on n’est pas, ontologiquement, a moins que I’on ne
soit «centre», a moins que I’on ne coincide avec une des formules symboliques de
I’Axis Mundi. Ce «centre» participe a I’espace sacré, « paradoxal » (tous les temples,
toutes les cités et méme toutes les maisons, quoique separes dans I’espace profane, se
trouvent cependant dans le méme «Centre» cosmique), exactement comme les
sacrifices se réalisent dans un seul et méme moment mythique (tous ayant lieu «dans
ce temps-la», I’instant auroral ou le sacrifice a été instauré.) Nous pensons que
I’intérét de ces citations en fera excuser la longueur, et il nous semble gu’il est a
peine besoin de souligner leur rapport avec certaines des considerations qui ont été
exposées par A. K. Coomaraswamy et par nous-méme. Nous ajouterons seulement
une remargue en ce qui concerne les «voyages » extra-terrestres du chaman: la ou M.
Eliade croit voir I’influence d’une «double tradition», nous voyons seulement, en
réalité, I’indication de deux «voies» distinctes et nécessairement coexistantes qui
sont I’exact équivalent du déva-yana et du pitri-yana de la tradition hindoue.

— Dans le méme n° de la Revue de I’Histoire des Religions se trouve un article ou
plutdt une série de notes de M. Georges Dumézil, intitulée « Tripertita» fonctionnels
chez divers peuples indo-européens ; nous nous demandons pourquoi ne pas dire plus
simplement «tripartitions», car c’est bien de cela qu’il s’agit en réalite. M. Dumézil
parait d’ailleurs avoir, au point de vue linguistique, des idées assez particuliéres et
qu’il serait difficile d’accepter sans réserves; mais il n’y en a pas moins dans tout
cela des considérations intéressantes. Nous y remarquons plus spécialement ce qui
concerne l’usage chez un grand nombre de peuples, en connexion avec une
répartition des fonctions sociales en trois catégories, ces trois mémes couleurs
symboliques: blanc, rouge, noir (ou bleu foncé), qui sont précisément, bien que
d’ailleurs I’auteur ne I’ait pas indiqué, celles qui correspondent aux trois gunas dans
la tradition hindoue.

— La Presse médicale (n° du 25 octobre 1917) a publié une étude de M. Louis
Irissou sur Le Docteur Fabré-Palaprat, Grand Maitre de 1I’Ordre des Templiers
(1773-1838), fort consciencieusement faite au point de vue purement historique, mais
qui reste malheureusement assez exterieure. Il en résulte que Fabré-Palaprat fut en
réalité un médecin distingué, contrairement a ce qu’on a souvent prétendu, mais aussi
gue son cas présente un cbte pathologique qui pourrait expliquer assez bien cette
sorte de «mythomanie» dont il parait avoir été affecté. L auteur semble pourtant
admettre, sans d’ailleurs chercher a approfondir la question, qu’il aurait éte
réellement affilié, sans doute des son arrivée a Paris, a un «Ordre du Temple»
préexistant, dont il serait devenu Grand-Maitre en 1804 ; a vrai dire, ce point est des
plus obscurs de toute I’histoire et meériterait d’étre examiné de plus prés. D’autre part,
on pourrait croire, d’apres la facon dont les choses sont exposées, que le Johannisme
fut une invention de Fabré-Palaprat, alors que si celui-ci s’en recommanda
effectivement, il n’y comprit sans doute jamais grand’chose, car sa conception du
Christianisme était fort loin de tout ésotérisme authentique et témoignait plutét de
tendances rationalistes qui en sont tout le contraire, et qui expliquent d’ailleurs son

101



alliance momentanée avec «I’Eglise Catholique Francaise» de I’abbé Chatel. Enfin,
il est & regretter que M. Irissou n’ait pas pensé a mentionner tout au moins quelques-
uns des personnages que Fabré-Palaprat avait réussi a grouper autour de lui; il est
méme étonnant que, a I’exception de son successeur Sydney Smith, il n’ait pas trouvé
I’occasion d’en nommer un seul.

— La revue bretonne Kad (qui se double maintenant d’une autre édition intitulée:
La Tradition Druidique, rédigée entierement en francais) parait decidée a se placer a
un point de vue beaucoup plus traditionnel que celui que nous y avions constaté
précedemment; elle le déclare d’ailleurs expressément dans une note occasionnée par
notre article Influences spirituelles et « égrégores» (voir n° d’avril-mai 1947), dont le
point de départ était, en effet, une phrase parue dans cette revue. Nous sommes
heureux de voir que non seulement on accepte entiérement notre mise au point, mais
gu’on approuve aussi, d’une facon toute spontanée, ce que nous avons dit du livre de
M. Robert Ambelain intitulé: Au pied des Menhirs (voir n° d’octobre-novembre
1947), alors qu’on avait d’abord porté sur cet ouvrage un jugement tout différent.
Dans le méme n°® 9, nous notons une longue étude intitulée : Chromatisme planétaire
et symbolisme celtique, qui contient beaucoup de vues intéressantes, bien qu’elles ne
soient peut-&tre pas toutes également incontestables, et dont les intentions n’appellent
en tout cas aucune réserve. Il y a sirement quelque chose de changé de ce cote, et
nous ne pouvons que souhaiter que cela continue dans ce sens; on nous assure
d’ailleurs que «cet effort ne sera pas interrompu». Nous devons dire seulement que,
jusqu’a nouvel ordre, nous avons toujours des doutes sur la possibilité, a notre
époque, d’une transmission réguliere de la tradition druidique ; puissent du moins les
collaborateurs de Kad se tenir soigneusement en garde contre toute fantaisie pseudo-
initiatique !

1949

Janvier-Février

— Nous avons recu les trois premiers numéros d’un bulletin polycopié intitulé
Ogam, qui est I’organe des « Amis de la Tradition Celtique » ; cette publication est la
conséquence d’une scission survenue parmi les rédacteurs de Kad a la suite de ce
dont nous avons parlé réecemment (voir n° de juillet-aolt 1948) : ceux d’entre eux qui
ont voulu prendre une attitude nettement traditionnelle n’ont pas été suivis par les
autres, et ce sont eux qui ont fondé ce nouveau bulletin; nous leur souhaitons de
trouver bientdt les moyens d’en améliorer la présentation un peu «rudimentaire ».
Nous y noterons plus particulierement une étude sur la constitution de I’lhomme
d’apres les données de la tradition celtigue comparée avec celles de la tradition
hindoue, ainsi que des traductions de textes irlandais et le début d’études sur la
mythologie celtique qui promettent d’étre intéressantes; mais peut-étre, pour ces
dernieres, s’appuie-t-on avec un peu trop de confiance sur les travaux de M. Georges
Dumézil, qui nous paraissent contenir bien des vues assez contestables et ne
s’accordant pas entierement avec le point de vue traditionnel.

— Les Etudes Carmélitaines ont fait paraitre, dans le courant de I’année 1948, un

102



numéro spécial sur Satan ; c’est un gros volume qui comprend exactement 666 pages,
nombre qui, en I’occurrence, semble bien avoir été voulu expressément. Il y a la-
dedans des choses qui procédent de points de vue tres divers et qui sont d’un intérét
assez inégal; quand il s’agit de considérations purement théologiques, il n’y a
naturellement rien a redire, mais, dans les articles dont le caractere est surtout
historique ou exégétique, on sent trop souvent une influence assez marquée de
certaines idées modernes. Il en est pourtant un ou nous avons trouvé des réflexions
trés justes sur le materialisme de fait qui empéche tant de nos contemporains, méme
parmi ceux qui se disent « croyants», de penser sérieusement a I’existence des choses
invisibles, et sur «I’impression de géne et de désagrément que cause I’idee de
I’existence du Diable au commun des hommes d’aujourd’hui», d’ou une tendance de
plus en plus prononcée a « minimiser » ce sujet ou méme a le passer entierement sous
silence; et ce qui est vraiment curieux, c’est que I’auteur de cet article n’est pas un
religieux, mais un professeur de la Sorbonne.

— Une étude sur L’adversaire du Dieu bon chez les primitifs contient des
renseignements assez intéressants, quoique la classification des civilisations dites
«primitives» qui y est adoptée nous paraisse appeler bien des réserves. En tout cas,
ce que nous ne pouvons gu’approuver, c’est la facon dont y sont dénoncées les
confusions auxquelles donne souvent lieu I'usage ou plutdt I’abus du nom de
«diable», qui, correspondant a une notion bien déterminée, ne saurait, méme
lorsqu’il s’agit réellement d’entites maléfiques, étre appliqué indistinctement dans
tous les cas. Malheureusement, il n’est pas bien sir que tous les collaborateurs de la
revue soient eux-mémes indemnes de ces confusions; les légendes qui ont été mises a
certaines illustrations nous font méme craindre que quelques-uns d’entre eux n’aillent
jusqu’a partager I’erreur grossiere des voyageurs mal informés et incompréhensifs
qui prennent pour des « diables» les divinités «terribles » du Mahayana!

— Signalons aussi une autre étude, Le Prince des Ténebres en son royaume, qui
contient la traduction de curieux textes manichéens; il nous semble qu’il y aurait
surtout intérét a les examiner au point de vue de leur symbolisme, ce que n’a guére
fait I’auteur; ils sont d’ailleurs fort loin d’étre clairs, et on a I’impression que ces
fragments ne nous sont parvenus que dans un état bien défectueux et méme plutdt
désordonné; au fond, saura-t-on jamais exactement ce que fut en réalité le
Manichéisme ?

— Nous passerons sur ce qui se rapporte a des «diableries» diverses, proces de
sorcellerie, cas de possession et de pseudo-possession; nous mentionnerons
seulement, a titre de curiosité, la reproduction de quelques documents inédits
concernant I’abbé Boullan, suivie d’une double étude graphologique et psychiatrique.
Mais, a propos de psychiatrie, que dire de la place qu’on a cru devoir faire par
ailleurs a la psychanalyse, a tel point qu’on va jusqu’a parler (nous voulons croire du
moins que ce n’est qu’en un sens figuré) d’une «psychanalyse du diable»? Voila
encore une infiltration de I’esprit moderne qui nous parait particuliérement
inquiétante; et, quand on associe a I’avenement de cette psychiatrie suspecte «le
développement de I’esprit critique», avec une intention visiblement bienveillante,
cela non plus n’est pas fait pour nous rassurer... Quant aux articles qui touchent a I’art
et a la littérature, ils donnent, dans leur ensemble, une impression plutot confuse, et

103



beaucoup des considérations qu’ils contiennent ne se rattachent a la véritable question
du satanisme que d’une fagon assez détournée. Une chose qui nous a étonne, c’est
que, au sujet de I’action de Satan dans le monde actuel, on n’ait guére trouvé a parler
que d’Hitler et du national-socialisme; il y aurait eu pourtant fort a dire sur
I’influence de la contre-initiation et de ses agents directs ou indirects; mais, a cet
égard, nous trouvons seulement, dans une note de la rédaction, quelques lignes
consacrées incidemment au sinistre «magicien noir» Aleister Crowley, dont on a
annoncé la mort vers la fin de 1947 ; c’est vraiment bien peu...

— Ce qui doit retenir davantage notre attention, c’est une longue etude (si longue
qu’il semblerait qu’on ait voulu en faire la partie principale de ce volume) intitulée
Réflexions sur Satan en marge de la tradition judéo-chrétienne, dont I’auteur, M.
Albert Frank-Duguesne, est en méme temps un des collaborateurs des Cahiers du
Symbolisme Chrétien dont nous avons parlé récemment (n° de septembre 1948), et
précisement celui qui nous a attribué gratuitement une attitude «aux antipodes de
I’esprit chrétien». Ici encore tout en nous adressant des éloges quelque peu
équivoques et, si I’on peut dire, «a double tranchant», il a éprouvé le besoin de s’en
prendre a nous a propos de ce que nous avons dit du symbolisme «ambivalent» du
serpent, dont il se donne beaucoup de peine pour essayer de nier I’aspect bénéfique;
Il semblerait vraiment qu’il n’ait jamais entendu parler du serpent pris comme
symbole du Christ, ni de I’amphisbéne qui, dans I’ancien symbolisme chrétien, réunit
les deux aspects opposes ; quel dommage que le facheux accident survenu a I’édition
du Bestiaire de L. Charbonneau-Lassay nous empéche (momentanément, esperons-
le) de I’y renvoyer! Son travail, d’une fagon générale, est d’ailleurs fort érudit (il a
méme voulu y mettre trop de choses, parmi lesquelles nous reconnaissons bien
volontiers qu’il en est d’excellentes, comme par exemple la mise au point de la
question des «purs esprits»), mais d’une erudition qui n’est peut-étre pas toujours
parfaitement sdre, ce qu’on ne peut pas, a vrai dire, reprocher trop sévérement a
quelgu’un qui se déclare lui-méme «autodidacte quasiment complet»... Mais il a dd
lire beaucoup d’ouvrages occultistes, et probablement aussi fréquenter certains
milieux de la méme catégorie et il a le tort d’accepter de confiance toutes les
informations plus ou moins bizarres qu’il a pu y recueillir. C’est ainsi qu’il attribue
aux «Rose-Croix» des théories qui sont tout simplement le fait de quelques pseudo-
rosicruciens modernes du genre de Steiner ou de Max Heindel, ce qui n’est certes pas
la méme chose; de méme, il n’hésite pas a qualifier a maintes reprises de «traditions
initiatiques » des fantaisies occultistes et théosophistes qui n’ont assurément rien de
traditionnel ni d’initiatique ; il parait avoir eté notamment fasciné par les « Seigneurs
de la Flamme» de Mme Blavatsky, et, pour comble de disgréace, il va méme, dans un
de ces cas, jusqu’a se référer aux «Polaires» et a leur fantasmagorique Asia
Mysteriosa! Il faut nous borner, mais nous ne pouvons cependant pas nous dispenser
de citer encore, dans le méme ordre d’idées, un autre exemple tout a fait typique de
guelgu’un dont nous croyons plus charitable de ne pas redire le nom, bien que lui-
méme I’écrive en toutes lettres, avoir connu «le cas de deux victimes de I’Agartha,
foudroyées a distance apres avertissements» ; quelle étrange idée ces gens se font-ils
donc de I’Agartha, et ne la confondraient-ils pas avec ces «parodies» des plus
suspectes qu’on voit surgir de temps a autre et dans lesquelles le charlatanisme se

104



complique souvent de choses bien pires et autrement dangereuses? En lisant de
pareilles histoires, qui ne font que trop bien le jeu des «contrefacteurs» de toute
sorte, car ils ne peuvent rien souhaiter de mieux que de voir admettre ainsi leurs
prétentions sans fondement, on se croirait presque revenu aux beaux temps de la
défunte R. I S. S.! On peut d’ailleurs se demander s’il y a vraiment la autant de
naivete qu’il le semblerait a premiére vue, ou si tout cela ne fait pas plutdt partie
intégrante de ces nouvelles confusions qu’on cherche a répandre au sujet de
I’ésotérisme et que nous avons dénoncees en ces derniers temps (et nos lecteurs
pourront maintenant comprendre encore mieux les raisons que nous avions de le
faire). Ce qui est encore plus singulier que tout le reste, et aussi plus nettement
significatif au méme point de vue, c’est la fagcon dont I’auteur s’attaque a Metatron,
qu’il prétend avoir été «substitué» a Memra et qu’il veut lui opposer, déclarant
gu’«il faut choisir» entre les deux, comme s’il ne s’agissait pas de deux principes
tout différents et qui ne se situent méme pas au méme niveau; il y a la tout un
paragraphe qui serait a examiner presque mot par mot si nous en avions le loisir, car
c’est certainement celui qui «éclaire» le plus completement les intentions qui se
cachent sous tout cela. La traduction de Sar ha-6lam par «Prince de ce monde» est
une véritable énormité, contre laquelle nous avons eu bien soin de mettre
expressément en garde, et M. Frank-Duqguesne ne peut évidemment pas I’ignorer,
puisque, quelques lignes plus loin, il cite le Roi du Monde; mais précisément, cette
citation s’accompagne d’une énumeération hétéroclite de «sectes secretes», qui se
termine par une mention d’«affiliés de I’ Agartha», (c’est décidément une obsession)
dont nous voudrions bien savoir a qui ou a quoi elle peut se rapporter en réalité...
Nous ne pouvons aucunement admettre ces assimilations et ces insinuations plus que
tendancieuses, ni les laisser passer sans protester énergiquement; ce n’est pas entre
Memra et Metatron, mais c’est entre I’ésotérisme et ses contrefacons plus ou moins
grossieres qu’«il faut choisir»; nous savons bien que M. Frank-Duquesne et ses
collaborateurs éluderont toujours toute explication nette en disant que « mentionner et
citer n’est pas synonyme d’approuver et d’entériner», ce qui les dispense (ils le
croient du moins) de laisser voir le fond de leur pensée ; mais tous les gens de bonne
foi qui connaissent notre ceuvre n’auront sirement pas besoin de plus de précisions
pour savoir a quoi s’en tenir sur de pareils procédes!

Awvril

— Nous avons rendu compte précedemment (n° de Janvier-février 1946) des deux
premiers volumes de la revue Zalmoxis; il en a paru un troisiéme, qui porte la date
1940-1942, mais dont alors nous n’avions pas eu connaissance. Ce fascicule est, en
grande partie, consacré a I’étude de certaines coutumes roumaines; mais ce gqu’il
contient de plus intéressant a notre point de vue est un article de M. Mircea Eliade
intitulé : La mandragore et les mythes de la « naissance miraculeuse ». A vrai dire, il
n’y est pas question uniquement de la mandragore, mais aussi de diverses autres
plantes auxquelles des propriétés similaires ont été attribuées, et parmi lesquelles il en
est d’ailleurs qui sont assez difficiles a identifier exactement. Quant aux mythes dont
il s’agit, ce sont ceux ou un étre humain est présenté comme né de telle ou telle
plante; ils paraissent tres généralement répandus, de méme que ceux, corrélatifs et

105



inverses en quelque sorte, ou le corps d’un héros mythique ou légendaire est changé
en plante apres sa mort. Tout en signalant I’intérét de la documentation considérable
qui se trouve rassemblée dans cette étude, nous insisterons de préférence sur la
conclusion qui s’en dégage, et qui, tout en étant certainement juste, nous semble
quelqgue peu incomplete et insuffisante a certains égards. Le point essentiel est en
somme celui-ci: M. Mircea Eliade pense que, quand une plante déterminée et connue
comme ayant une existence «concrete » est designée dans des cas comme ceux-I13, il
faut y voir une «dégradation» de ce qui, a I’origine, se rapportait en réalité a des
principes cosmiques représentés au moyen d’un symbolisme végétal. Nous sommes
entierement d’accord avec lui la-dessus, et nous ajouterons que cette « dégradation »
est en quelque sorte parallele a celle qui, comme nous I’avons fait remarquer en
plusieurs occasions, a tendu a substituer plus ou moins complétement une utilisation
«magique » a la signification symbolique primitive. Que d’ailleurs cette signification
ait fini par étre généralement incomprise a des epoques plus ou moins récentes, et
surtout dans les cas ou les données traditionnelles se sont trouvées réduites a I’etat
«folklorigue », cela n’est certes pas douteux, et non seulement pour le symbolisme
végétal, mais tout aussi bien pour le symbolisme animal ou minéral : on en trouverait
sans peine de nombreux exemples, et nous y avons fait allusion dans un de nos
ouvrages (Le Regne de la Quantité et les Signes des Temps, ch. XIX). Seulement, si
I’on s’en tient la, il est une question importante qui demeure sans reponse : pourquoi
telle plante «concréte» a-t-elle été prise particulierement, plutdét que toute autre,
comme «substitut» de telle plante « mythique» originelle? La vérité est qu’il y a la
encore une application des «correspondances» sur lesquelles se fonde
essentiellement tout symbolisme traditionnel : de méme que la plante « mythique » est
I’expression symbolique d’un principe, la plante «substituée» est réellement a son
tour un symbole de cette plante « mythique», et cela parce qu’elle participe d’une
certaine fagcon de la nature du méme principe, si bien qu’on peut dire qu’elle en est
une représentation dans le monde corporel, servant de véhicule a son influence et en
portant véritablement la «signature»: c’est la-dessus que repose en définitive, non
seulement I’usage proprement rituel de certains végétaux, mais aussi leur emploi dans
la médecine traditionnelle. 1l y aurait encore autre chose a dire a ce sujet: au fond,
toutes les «substitutions» du genre de celles dont il s’agit se rapportent toujours a des
« réadaptations » traditionnelles effectuées en conformité avec les conditions de telle
ou telle époque, ainsi qu’on pourra le comprendre facilement en se reportant a ce que
nous avons dit a propos du soma dans une de nos récentes études (Parole perdue et
mots substitues, dans le n° de juillet-aolt 1948). Il n’y a donc vraiment
dégénérescence que lorsque les correspondances symboliques cessent d’étre
comprises, et, si cependant on peut déja parler d’une «dégradation» en ce qui
concerne les «substitutions » elles-mémes, c’est seulement dans le sens ou les formes
traditionnelles particulieres constituent forcément aussi, a un degré ou a un autre, et
en vertu du mouvement méme de «descente» cyclique, des «dégradations» par
rapport a la tradition primordiale.

Juin
— Les Cahiers du Symbolisme Chrétien continuent a nous donner une impression

106



assez « mélangée» ; comme les réserves qu’il y aurait lieu de faire seraient toujours a
peu pres les mémes que celles que nous avons déja formulées précédemment d’une
facon générale (voir n° de septembre 1948), nous signalerons surtout cette fois les
articles qui nous paraissent les plus dignes d’intérét et les plus conformes au véritable
point de vue traditionnel.

— Dans le n° d’aolt-septembre 1948, M. Marcel Lallemand expose des
considérations «ayant pour but de donner au lecteur une premiere idée du
symbolisme, de lui faire prendre conscience de son importance primordiale », ce qui
est certes loin d’étre inutile, étant donnée I’ignorance complete de la plupart de nos
contemporains a I’égard de tout ce qui se rapporte aux questions de cet ordre: il le
fait d’ailleurs d’une facon trés claire et tres juste dans I’ensemble ; mais pourquoi a-t-
il, par un deplorable abus de langage, intitulé cet article Initiation au symbolisme ? Du
méme auteur, une étude concernant les Traditions universelles sur la Vierge-Mére
contient de nombreux rapprochements intéressants entre les données qui se
rencontrent a cet égard dans différentes formes traditionnelles tant orientales
gu’occidentales; et nous ne saurions trop I’approuver quand il dénonce comme une
erreur I’opinion moderne suivant laquelle «le culte universel de la Vierge-Mere est
d’origine naturaliste ».

— Dans le n° d’octobre-novembre 1948, nous mentionnerons surtout des Apercus
séphirotiques de M. Paul Vulliaud et une note de M. Marcel Lallemand sur Le
symbolisme du point. Dans ce méme numéro se termine une étude du Dr J. De
Wandel commenceée dans le précédent et intitulée Vers une nouvelle synthese dans les
sciences, ou, a coté de considerations excellentes et d’esprit nettement traditionnel, il
se trouve des vues beaucoup plus contestables, a cause surtout de I’importance
vraiment excessive qui y est accordée a une certaine « mythologie scientifique » ; quoi
gu’on puisse penser des tendances de la physique la plus récente, des lors que ce n’est
toujours que d’une science profane qu’il s’agit, il ne faut pas se faire trop d’illusions
sur la valeur réelle de ses theories; ce n’est pas entre une conception matérialiste et
une autre qui ne I’est plus que réside la séparation la plus profonde, mais entre le
point de vue méme de la science profane et celui de la science traditionnelle, et c’est
faire preuve d’un «optimisme» bien injustifié que de croire que «le moderne
d’aujourd’hui» est en train de retrouver «I’antique connaissance du symbole ».

— Dans le n° de janvier-février 1949, Le symbolisme des nombres chez Pythagore,
par M. André D. Toledano, s’en tient a des considérations peut-&tre un peu trop
élémentaires et insuffisamment précises; Analogie et symbolisme, par M. Marcel
Lallemand, est un excellent expose des différents genres d’analogie distingués par la
philosophie scolastique, mais ne faudrait-il pas dépasser le point de vue de celle-ci
pour atteindre réellement le fond de la question ?

— A coteé de tout cela, il y a malheureusement quelques autres choses d’un caractere
plus douteux ou beaucoup moins sérieux, sur lesquelles nous préférons ne pas
insister; mais il nous faut tout au moins noter un phénoméne qui nous parait
extrémement curieux: c’est la place considérable que tiennent, dans les
préoccupations de certains, les 153 poissons de I’Evangile; bien entendu, nous ne
voulons pas dire que la chose soit sans aucune importance, car, si ce nombre est
expressément spécifié dans le texte sacré, il faut assurément qu’il y ait a cela quelque

107



raison ; mais pourquoi cette question, somme toute tres particuliere, en arrive-t-elle a
prendre ainsi le caractére d’une véritable obsession ?

— A la suite du compte rendu que nous avons fait, dans le n° de janvier-février
1949, du volume des Etudes Carmélitaines sur Satan, nous avons recu de M. Frank-
Duquesne une lettre de huit grandes pages dactylographiées, qui n’est d’un bout a
I’autre qu’un tissu d’injures d’une inconcevable grossiereté. C’est la un document
«psychologique » peu ordinaire et des plus edifiants; aussi regrettons-nous vivement
de ne pouvoir le reproduire en entier, d’abord a cause de sa longueur excessive,
ensuite parce que certains passages mettent en cause des tiers qui sont entierement
étrangers a cette affaire, et enfin parce qu’il en est d’autres qui contiennent des termes
trop orduriers pour qu’il soit possible de les faire figurer dans une publication qui se
respecte. Cependant, nous en donnerons tout au moins, en les commentant comme il
convient, des extraits suffisants pour que nos lecteurs puissent se faire une juste idee
de I’étrange mentalité de ce personnage; ils seront certainement aussi stupéfaits que
nous-méme qu’une grande revue catholique ait pu faire appel aux services d’un tel
collaborateur!

— Voici tout d’abord le début de ce factum, dont nous respectons scrupuleusement le
style et méme la ponctuation: «La courtoisie... traditionnelle me fait un devoir de
vous remercier. De m’avoir initié, a I’idiosyncrasie et aux dimensions intellectuelles
de M. René Guénon. Faute d’une tribune — je ne traite pas de mes petites affaires
personnelles dans les revues auxquelles je collabore: a chacun ses procédés — je me
permets de vous rendre la monnaie de votre piéce grace a la présente, assuré,
d’ailleurs, que vous ne verrez aucun mal a ce que j’en envoie copie a une
cinquantaine d’amis». Ainsi, d’aprés ce Monsieur, des questions d’ordre doctrinal,
car c’est uniqguement de cela qu’il s’agissait pour nous, sont «nos petites affaires
personnelles» ; chacun est naturellement porté a attribuer ainsi aux autres ses propres
«dimensions », pour parler comme lui. Quant a la publicité qu’il veut donner a son
élucubration, non seulement nous n’y voyons aucun mal, mais nous I’estimons tout a
fait insuffisante pour qu’il puisse se faire juger comme il le mérite dans les milieux
ou il a réussi a s’introduire, et nous tenons, comme on le voit, a y contribuer aussi
pour notre part.

— Il se moque tout d’abord de notre «clairvoyance» (chose a laquelle nous
prétendons d’autant moins que nous la regardons comme n’étant genéralement que le
signe d’un etat de deséquilibre psychique), parce que, assure-t-il, le nombre de 666
pages n’a pas été «voulu expressément», du moins par la direction et les rédacteurs
de la revue, qui tous en sont «restes stupides»; a leur place, s’il en est ainsi, nous
aurions été fort inquiet en faisant une pareille constatation, et, comme il parait
ressortir au surplus des explications qui suivent que ce beau resultat fut dd surtout a
des allongements successifs et en quelque sorte involontaires de I’article de M. F. -D.
lui-méme, nous nous serions demandé a quelles singulieres influences celui-ci
pouvait bien servir inconsciemment de véhicule... Apres avoir été jusqu’a nous traiter
de «profane», ce qui est vraiment un comble, il ajoute cette phrase : « Lorsqu’on pose
au Grand Cophte, Monsieur, il faut éviter de donner I’impression qu’on fait le
clown». Nous n’avons assurément pas la moindre ressemblance avec Cagliostro, a

108



quelque point de vue que ce soit, et on ne saurait tomber plus a faux; pour ce qui est
de «faire le clown», nous ne pouvons mieux faire que de retourner a notre charmant
contradicteur ce compliment qui ne lui convient que trop bien! Il prétend que nous
nous sommes plaint «de ce que les «phénomeénes» du satanisme contemporain se
soient vu réserver si peu de place», alors que nous avons au contraire dit tout
simplement: « Nous passerons sur ce qui se rapporte a des «diableries» diverses...»,
parce que cela est sans intérét a notre point de vue, et ce dont nous nous sommes
plaint en réalite, c’est qu’on n’ait a peu pres rien dit de I’action actuelle de la contre-
Initiation, ce qui n’a rien de commun avec des fantasmagories quelconques; voila
comment certaines gens savent lire! 1l nous reproche ensuite de «manier avec notre
habituelle superbe le pluriel de majesté», en quoi il se rencontre de bien amusante
facon avec M. paul le cour; il ignore sans doute que I’emploi du «nous» est, pour
quiconque écrit, une simple régle de savoir-vivre; il est vrai que celui-ci n’est plus
guére a la mode dans I’Occident actuel, et, en ce qui concerne spécialement M. F. -
D., il est trop évident que la plus élémentaire politesse lui est totalement étrangere...
Mais continuons nos citations: «Si vous n’étiez pas tenu par le fameux secret —
pareil a la vaseline, dont les parois des autobus anglais proclament qu’elle est « good
for all uses» — vous diriez des choses, mais des choses... « Quand on sait ce que
nous avons écrit a maintes reprises sur certains prétendus «secrets» et sur I’abus qui
en est fait par les occultistes de toute catégorie, cela devient decidément de plus en
plus comique!

— Passons a quelque chose qui peut paraitre un peu plus sérieux, car il s’agit d’un
essal pour se justifier de nous avoir imputé une attitude «aux antipodes de I’esprit
chrétien»; la raison qui en est donnée est veritablement admirable : « Depuis la juste
et salutaire expulsion des Gnostiques, depuis le rejet dans les ténebres extérieures des
Pauliciens, Bogomiles, Cathares et Patarins, I’orbis terrarum chrétien a clairement
donné a connaitre qu’il vomit I’ésotérisme et le determinisme de ses recettes
déifiantes. Or, vous vous situez indubitablement, que je sache, dans le sillage ou la
filiere du Gnosticisme ». C’est vraiment bien dommage pour le «savoir» de M. F. -D.
qu’il se trouve justement que le Gnosticisme sous ses multiples formes (qui ne fut
d’ailleurs jamais de I’ésotérisme pur, mais au contraire le produit d’une certaine
confusion entre I’ésotérisme et I’exotérisme, d’ou son caractére « hérétique ») ne nous
intéresse pas le moins du monde, et que, «indubitablement», tout ce que nous
pouvons connaitre nous est venu de sources qui n’ont pas le moindre rapport avec
celle-la. Dans le méme paragraphe, nous trouvons une phrase jetée incidemment et
qui nous laisse perplexe: «Je vous «suis» depuis le temps ou vous etiez un des
Orionides a la rue de Rome (du moins occasionnellement) » ; nous devons avouer que
nous ne réussissons pas a comprendre de quoi il s’agit, mais, quoi que cela puisse
vouloir dire, comme il est en tout cas impossible que nous ayons été ceci ou cela a
notre insu, nous n’hésitons pas a y opposer le plus formel démenti. Ce qui ne vaut
guére mieux sous le rapport de la vérité, c’est que ce Monsieur nous attribue des
«sorties glacialement rageuses»; nous le mettons au défi d’en indiquer une seule
dans tous nos livres et dans tous nos articles sans exception; mais c’est lui qui, en
réalité, écume de rage a tel point qu’il est pres d’en étouffer! Mais poursuivons
encore, car cela va devenir tout a fait instructif: «Si vous représentez, face a la

109



«pseudo-initiation» et a la «contre-initiation», I’«initiation» véritable, celle-ci, a
son tour, représente a mes yeux de croyant la forme la plus subtile, la plus déiforme
(comme le singe est anthropoide), la plus dangereuse de contre-religion». Ainsi, et
c’est la le plus important pour nous, M. F. -D. se range ouvertement parmi les pires
ennemis de tout ésotérisme et de toute initiation; la situation est donc parfaitement
claire maintenant a cet égard, tout au moins en ce qui le concerne, et on comprendra
gue, méme si nous n’avions réussi qu’a obtenir ces précisions, NouUs ne saurions trop
nous féliciter d’un tel résultat. Voici maintenant une consequence imprévue de cette
attitude : «N’ayant, comme Catholique, aucune raison d’adopter votre classification
des groupements esotériques plutdt qu’une autre, et n’ayant pour but que de révéler
sommairement, a un public totalement ignorant de ces choses, ce qu’ont pu prétendre
les innombrables milieux se réclamant de I’initiation, il était tout naturel «de tout
mettre sur le méme pied». Cela revient a dire qu’un Catholique, suivant la conception
de M. F. -D., a le droit et méme le devoir, s’il estime y trouver intérét, de confondre
sciemment, sans nul souci de la vérite, I’ésotérisme et I’initiation authentiques avec
leurs multiples contrefagons; en fait de bonne foi, on ne saurait assurément trouver
mieux !

— Nous arrivons a une histoire qui, aprées I’allusion aux énigmatiques « Orionides »,
achevera de montrer ce que valent les racontars ramassés a droite et a gauche par M.
F. -D.: «Qu vous vous surpassez vraiment, c’est lorsque vous écrivez : « Pour comble
de disgrace (retenez bien ce mot «disgrace », Guénon: il va vous retomber sur le nez
dans un instant), il (c’est moi) va méme jusqu’a se référer (sic) aux «Polaires» et a
leur fantasmagorique Asia Mysteriosa». Mais qui a préfacé Asia Mysteriosa? Un
certain René Guenon. Qui a «lancé» les Polaires?» (Nous devons supprimer ici
plusieurs noms propres pour éviter des rectifications possibles.) «... et M. René
Guénon, qui ne dédaigna pas de s’atteler a faire marcher la petite mécanique a
«lumiere astrale ». Oui, vous, Grand Epopte, c’est vous qui vous étes intéressé a ce
joujou « psychique », pour lequel je ne me serais pas dérangé! C’est bien plus tard, en
février 1931, que vous vous étes brouillé avec vos Polaires». La fin de I’alinea est
trop infecte, au sens le plus strict de ce mot, pour qu’il nous soit possible de la
transcrire ; mais ce qui précede exige une mise au point, et celle-ci ne nous cause
certes pas le moindre embarras. Asia Mysteriosa a paru avec trois préfaces, dont
aucune n’est de nous; il est vrai que nous en avions aussi écrit une, qui ne contenait
d’ailleurs que des généralités aussi peu compromettantes que possible, mais nous ne
I’avions fait que pour nous permettre d’attendre, sans rien brusquer, le résultat d’une
certaine verification a laquelle nous tenions a procéder, sans d’ailleurs avoir pour cela
a faire marcher nous-méme aucune « mécanique» (non plus qu’a nous «déranger »,
car on était venu nous solliciter chez nous, et c’est pourquoi la simple honnéteté nous
faisait une obligation de contréler sérieusement la chose avant de nous prononcer
définitivement dans un sens ou dans I’autre); ce résultat ayant été négatif, nous
retirames purement et simplement ladite préface, avec interdiction expresse de la
faire figurer dans le volume, ou il est bien facile a chacun de s’assurer qu’en effet elle
ne se trouve pas. Cela se passait, non pas en février 1931, mais pendant I’été de 1929
(et c’est du reste a la fin de cette méme année 1929 que parut Asia Mysteriosa); et
des 1927, nous étions si peu disposeé a « lancer » les Polaires que nous nous refusames

110



formellement a toute participation a leurs «travaux», n’ayant jamais eu le moindre
godQt pour les simagrées de la «magie céremonielle», qui alors venaient d’apparaitre
soudain comme devant en constituer la partie principale. Comme il semble
impossible que quelgu’un pousse I’inconscience jusqu’a affirmer, en s’adressant a
nous-méme, des faits nous concernant dont il connaitrait la fausseté, il faut bien
conclure de la que nous n’avions que trop raison de reprocher a M. F. -D. d’accueillir
aveuglément tout ce qu’on lui raconte, du moins quand cela peut servir a sa these; et
nous pouvons encore lui retourner une des phrases aimables qu’il a I’audace de nous
adresser : « Pour ce qui est de « marcher ».., indubitablement, oui, vous « marchez », et
souvent. »

— Nous ne nous attarderons pas, car cela n’en finirait plus, sur ses protestations
contre les « mobiles secrets» que nous lui aurions attribués, d’autant plus que, gu’il
en soit lui-méme conscient ou qu’il soit mené a son insu comme tant d’autres, cela ne
change rien au fond et ne nous intéresse en aucune fagon. Suit une dissertation sur
Memra et Metatron, par laquelle il pense nous accabler sous le poids de son érudition
rabbinigue; nous pouvons I’assurer que toutes ses «autorités» ne nous
impressionnent nullement, non plus que ses subtilités grammaticales, et ne nous
empéchent pas de maintenir que Sar ha-06lam signifie bien «Prince du Monde» au
sens absolu, c’est-a-dire de tout I’ensemble de la manifestation universelle,
exactement comme I’expression similaire Melek ha-6lam, qui revient si souvent dans
les prieres israélites et qui s’adresse a Dieu, ne peut évidemment pas signifier autre
chose que «Roi du Monde» entendu dans le méme sens; mais, comme il déclare
d’autre part qu’en fait de monde «nous ne connaissons que celui-ci, qui est le notre »,
nous ne pouvons que le plaindre d’étre, a cet egard, «aussi plongé dans I’ignorance
gu’un veau lunaire »!

— Nous n’avons pas encore vu le pire, et il va nous falloir encore faire de longues
citations pour I’édification de nos lecteurs, tout en nous excusant de devoir leur
infliger un pareil ennui: «Je ne puis pas, sans mentir a moi-méme, sans trahison
envers ce que j’ai de plus cher, ne pas vous tenir pour le plus perfide, le plus
dangereux ennemi de Jésus-Christ «répandu et communiqué» dans son Eglise.
Irréconciliable, comme I’asymptote avec I’hyperbole. Je tiens que votre Symbolisme
de la Croix, par tout ce qu’il passe sous silence, sauf pour une allusion furtive et
dedaigneuse dans I’introduction, est un livre révoltant et porteur d’une certaine
griffe». Et la prose «révoltante» de M. F. -D., quelle «griffe» porte-t-elle donc?
Vient ensuite une phrase concernant un philosophe «néo-scolastique » dont I’hostilite
a notre égard nous est bien connue, mais a qui elle attribue, sur un point particulier,
une intention qui, apres vérification du texte complet, ne nous parait cependant
nullement évidente. « Je serais gravement coupable de me taire. Je ne vois pas ce qui
vous vaudrait le droit d’échapper a la critique — ne f(t-ce déja que votre «ton»
impayable d’«enflure» ontologique (aprés I’opérette «Si j’étais Roi», il en faudrait
une: «Si j’étais Pape»), ce «ton» que ramassent pieusement dans votre sillage vos
disciples, et qui leur confere a tous le méme style impersonnel, délayé, pion, sans
vigueur ni rien qui «ravisse», a tel point que j’ai pu rédiger des «a la maniére de
Guénon», que des connaisseurs ont pris pour d’authentigues morceaux de
«métaphysique » ! Vous étes un hérétiqgue comme I’Eglise en a connu — et combattu

111



— des milliers au cours des siecles». Il nous faut donc apprendre a ce Monsieur une
chose que nous croyions pourtant bien évidente: c’est que nul ne saurait étre
«hérétique » dans une forme traditionnelle autre que celle a laquelle il appartient; il y
a la une situation de fait dont il faut bien que lui-méme et ses pareils se résignent a
prendre leur parti. De plus, nous voila obligé de répéter encore, peut-étre pour la
centieme fois, que nous n’avons pas de disciples, que nous n’en avons jamais eu et
gue nous n’en aurons jamais; quant a la question de style, c’est sans doute affaire de
godt, mais, si M. F. -D. trouve le sien «ravissant», il sera probablement seul de cet
avis; mais voyons un peu plus loin: «Je vous accuse d’enfoncer une porte ouverte et
de ferrailler dans I’eau (mais pourquoi ? vous n’étes tout de méme pas béte a ce point-
la!) quand vous m’attribuez, ainsi qu’a mes mythiques « collaborateurs» une fausse
«naivete », la propagation de «nouvelles confusions», des «intentions cachées» que
vous faite mine d’«éclairer» (a la maniere du bonhomme qui, avec force simagrées,
ferait semblant de découvrir la gibbosité d’un bossu). Vous parlez d’«assimilations »
et d’«insinuations plus que tendancieuses»: quand vous m’aurez précisé lesquelles,
je vous répondrai avec toute la brutalité voulue. Jusqu’a présent, j’ai toujours appelé
un chat un chat, et Guénon un ennemi du Christ et de I’Eglise». Et encore «Les
«explications nettes» sont une jolie formule chez un personnage dont toute la
méthode consiste a «économiser» la vérité, parce que I’«initiation «comporte le
secret!'» Il y tient décidement, comme si nous n’avions jamais expliqué nettement en
quoi consiste le véritable secret initiatique, le seul qui compte pour nous... «Je ne
« laisserais pas voir le fond de ma pensée», a vous entendre; quiconque m’a lu ou
entendu doit se demander quel jeu vous jouez. De «pareils procédés», pour parler
comme vous, constituent un aveu de rage: c’est embétant d’étre déemasqué, hein?
«Qui, c’est trés «embétant» en effet, non pas pour nous qui n’avons jamais porte
aucun «masque» (et nous ne savons que trop ce qu’il nous en a co(té toute notre
vie), mais pour le triste sire auquel nous avons affaire, car enfin, si nos remarques
n’avaient pas touché juste, pourquoi se mettrait-il dans une telle fureur qu’il en perd
toute notion de dignité et méme de simple décence ? « Enfin, quand vous me sommez
de «choisir entre I’ésotérisme et ses contrefacons», je saute avec un rire méprisant
hors de ce cercle de Popilius: a d’autres, compére ! Hypnotisez des poules avec votre
bout de craie: pas moi! «Esotérisme» contrefait ou grossier... c’est comme si vous
me sommiez de choisir entre le Protestantisme vrali, celui des Réformateurs, et celui
des «libéraux». Ni I’'un ni I"autre ! L’un et I’autre a la chaudiére ! »

— Nous aurions voulu pouvoir nous arréter sur cette «ravissante» manifestation de
«charité chrétienne », mais, hélas! il y a encore un interminable post-scriptum dont il
nous faut bien citer aussi quelques «extraits significatifs» : « Visiblement, vous étes
non pas bouilli, mais roide, empesé de cuidance! Votre ton pédant, pion, gourme,
morigeneur, finira par vous attirer un jour les étriviéres de quelqu’un de plus «calé»
gue vous. Avouez que certaines parties de votre article sont d’un age prétentieux!
Comme vous ne mettez jamais de gants pour parler des autres, j’ai decidé gqu’a
I’avenir je n’en mettrais pas davantage pour vous mettre tout nu lorsque I’occasion
justifiera ce geste de ma part. Le pontificat Guénon devient a la longue un trop
funebre canulard. VVos assertions peuvent réussir avec un public qui n’y va pas voir de
trop pres. Avec moi, bernique! — Je ne vous demande aucunement de reproduire,

112



méme en partie, ma riposte dans les Etudes Traditionnelles. D’abord,... «(Ici se place
une insulte gratuite a I’adresse de notre Directeur). « Ensuite, parce que vous ne
pourriez vous y résoudre, méme si vous disposiez de I’espace voulu (sauf pour
reproduire 1I’une ou I’autre de mes phrases, tronquée, ou détournée de son contexte et
de son sens)». La-dessus, il verra qu’il s’est completement trompé et que nous ne
sommes ni effrayé ni méme géné par ses injures; il est vrai qu’il pourra encore
prétendre que nous avons «trongqueé » certaines de ses phrases, parce que la necessité
d’abréger autant que possible (les E. T. n’ont jamais pu se permettre d’avoir 666
pages!) nous a fait supprimer telle incidente qui n’ajoutait rien d’important pour le
sens, ou telle référence qui n’avait manifestement pour but que de faire étalage
d’érudition; mais poursuivons: «Enfin, parce que je ne tiens pas a remplir les
colonnes de votre revue par une collaboration bénéevole. Il m’importe peu que vos
lecteurs apercoivent le vrai Guénon». Nous croyons plutét, pour notre part, qu’ils
apercevront le vrai F. -D.! «Ce qui seul compte a mes yeux, c’est que vous vous
jugiez vous-méme (si vous en étes capable, si vous n’étes pas pétrifié par votre
certitude d’infaillibilité). De vous a moi, entre nous deux, les yeux dans les yeux, je
vous dit: Guénon, my boy, you are a humbug». Et nous, a cet individu qui est
certainement beaucoup plus jeune que nous, et a qui une seule langue ne suffit méme
pas pour exhaler sa rage, nous disons carrement: vous &tes un malotru!» Si vous étes
vraiment un Jivanmukta... « Nous voila encore obligé de nous arréter: ou avons-nous
jamais emis une pareille prétention, et ou avons-nous méme fait la moindre allusion a
ce que nous pouvons étre ou ne pas étre, chose qui ne regarde absolument que
nous?» Si vous étiez vraiment un Jivanmukhta, vous ne mentiriez pas, vous ne
truqueriez pas vos textes, vous ne feriez pas des suppositions dignes de I’abbe
Barbier ou du brave Delassus, vous vous garderiez comme de la peste de préter des
intentions a vos adversaires alors que rien ne les justifie. Surtout, vous seriez libéré
de ce ton d’enfant précoce et premier-de-sa-classe ». Il faut convenir que la derniére
phrase s’applique merveilleusement a quelqu’un qui a dépassé la soixantaine... «Je ne
parle pas de I’excessive beauté spirituelle que laissent apercevoir telles de vos sorties
contre I’humilité, la charité, la voie de I’amour théologal, la «passivité» mystique.
Vous étes un homme fort savant, un esprit puissant, subtil, mais votre caractére n’est
pas estimable. You are not «sterling». You don’t ring true. Et vos epigones
n’atteignent pas a la hauteur de vos chaussettes». Qu’importe notre caractére, qui,
estimable ou non (et il n’en peut rien savoir), n’a en tout cas rien a voir avec ce que
nous écrivons et ne saurait ni en augmenter ni en diminuer si peu que ce soit la valeur
intrinseque ? « Il y a si peu de tétes pensantes, a I’heure actuelle, que cela me peine
d’avoir a vous écrire ainsi. Mais, vraiment, votre article des E. T., qu’on pourrait
prendre pour un «a-la-maniere-de » caricatural de Guénon, provoquait la rigolade ou
la fessée. La seconde est plus charitable que la premiere ».

— Cette fois, en voila tout de méme assez; on comprendra que Nous ne nNous
abaissions pas a répondre a des accusations qui vraiment ne peuvent nous atteindre, et
dont tous ceux qui nous connaissent (ce qui n’est certes pas le cas de notre incivil
contradicteur, quoi qu’il puisse prétendre) ne sauront d’ailleurs que trop bien ce qu’il
convient de penser; en écrivant toutes ces belles choses (et nous rappelons que nous
n’avons pas pu reproduire les passages les plus malpropres de sa diatribe), ce

113



personnage s’est en Vvérité, comme il dit, «jugé lui-méme». A part la grossiéreté du
langage qui lui est bien personnelle, les propos de ce soi-disant ap6étre de la «charité
chrétienne», qu’il affecte de vanter a tout instant, rappellent a la fois les disputes
hurlantes de la synagogue (il n’est pas fils de rabbin pour rien) et les querelles
venimeuses des précheurs de «fraternité universelle» qu’on rencontre dans les
milieux néo-spiritualistes; et il est vraiment bien qualifié pour parler de «beauté
spirituelle » I Nous avons, depuis une quarantaine d’annees que cela dure, été en butte
a bien des attaques de tout genre, mais, jusqu’ici, nous n’avions encore jamais
constaté qu’une seule fois une telle explosion de haine véritablement «satanique »
(c’est bien le cas de le dire), et cela de la part d’un sinistre individu qui, par une
coincidence au moins étrange, se plaisait a faire figurer dans sa signature le nombre
666! Nous regrettons d’avoir di occuper trop longuement nos lecteurs d’une si
méprisable affaire, mais il le fallait bien pour qu’ils sachent & quoi s’en tenir sur ce
que valent certaines gens que nous ne saurions assurément consentir a traiter en
«adversaires» comme ils en ont la prétention, car ce serait leur faire beaucoup trop
d’honneur; et nous terminerons en adressant a ce singulier Monsieur I’expression du
profond dégolt que nous eéprouvons en présence d’un pareil débordement
d’ignominie, qui ne peut évidemment salir que son auteur.

Juillet-Aodt

— Nous avons recu le premier n° (janvier-mars 1949) des Cahiers d’Etudes
Cathares publiés par I’Institut d’Etudes Occitanes de Toulouse et dirigé par M.
Déodat Roche. Celui-ci est I’auteur des principaux articles, I’un sur les Contes et
légendes du Catharisme, parmi lesquels il fait d’ailleurs figurer des contes gascons
dont le rapport avec le Catharisme n’est peut-étre pas aussi évident qu’il le pense, et
I’autre sur Les documents cathares, I’origine manichéenne et les principales écoles
du Catharisme, ou nous retrouvons certaines des idées qu’il avait déja exprimées
dans son livre dont nous avons rendu compte dernierement (voir n° d’avril-mai
1949). Ce qui est le plus extraordinaire, c’est I’influence exercée sur lui par les
conceptions de Rudolf Steiner, qu’il appelle «le fondateur d’une science spirituelle
moderne », et qu’il dit avoir «décrit d’une maniére profonde I’évolution spirituelle de
I’humanité»; une autre marque de cette méme influence est la reproduction d’un
article sur Bardesane paru dans la revue du Geetheanum de Dornach.
— M. René Nelli, dans un article sur Les Troubadours et le Catharisme, reconnait
que «les allusions précises aux Albigeois et a leurs mceurs sont assez rares dans la
poesie des Troubadours»; il n’a pu y trouver que fort peu de traces d’une influence
cathare, et encore la plupart sont-elles assez vagues. Aussi pense-t-il «qu’ils ont
vécu, en marge du Catharisme, une autre «hérésie» plus douce, mieux adaptée a la
société pour laquelle ils chantaient»; quant a nous, nous dirions plutét qu’ils
appartenaient a un autre «courant», qui en réalité n’était nullement hérétique, mais
proprement ésotérique, et qui n’était autre que celui des « Fideles d’Amour ».

— Une étude sur Les origines et le développement de la Kabbale juive d’apres
quelques travaux récents, par M. G. Vajda, ne nous fait pas davantage sortir de
I’«historicisme » : il semble qu’ici la grande affaire soit surtout de déterminer a quelle

114



époque tel terme ou telle formule se rencontre pour la premiére fois dans un
document écrit, ce qui n’a certainement pas la portée qu’on prétend lui attribuer ; bien
entendu, on ne veut voir dans la Kabbale que le produit d’une élaboration due a une
série d’auteurs individuels, puisque, dans tous les travaux profanes de ce genre, la
question de I’existence d’un élément « non-humain» n’est méme jamais posée, ce qui
revient a dire que sa négation implicite est en realite un de leurs postulats
fondamentaux. Nous n’y insisterons pas davantage, mais nous ne pourrons nous
dispenser de signaler qu’on retrouve encore ici une confusion constante entre
ésotérisme et mysticisme; cela aussi parait donc tendre de plus en plus a devenir une
de ces choses qu’on est convenu d’admettre communément sans autre examen et
comme si elles allaient de soi, tellement grande est I’ignorance de nos contemporains
a I’égard des notions traditionnelles les plus élémentaires !

— La revue Ogam (n°S 4 et suivants) a continué a publier un certain nombre
d’études intéressantes, parmi lesquelles nous citerons notamment une série d’articles
sur le symbolisme polaire dans la tradition irlandaise, des notes sur le Tribann ou
symbole des « Trois Rois», des articles sur les couleurs symboliques des trois classes
(blanc pour le Druides, bleu pour les Bardes, vert pour les Ovates), sur la « Mere
Divine», sur le symbolisme du solstice d’hiver, sur la tradition bardique, sur la
musique dans la tradition celtique, un essai d’interprétation du conte gallois d’« Owen
et Luned ou la Dame de la Fontaine », en rapport avec le symbolisme de I’arbre et de
la forét, et aussi la suite des traductions de textes irlandais que nous avons déja
mentionnées.

Septembre

— Le sieur Frank-Duquesne, manifestement outré que nous ayons 0S€ nous
permettre de répondre a son immonde factum, nous a adressé une nouvelle épitre
pleine de rage; notre premier mouvement a été de la jeter au panier purement et
simplement, mais, a la réflexion, nous avons estimé que ce serait vraiment dommage
pour la documentation et I’édification de nos lecteurs. Il commence par nous informer
gu’un «ami parisien» lui a communiqué le n° des E. T. contenant notre réponse, que
nous n’avions certes pas écrite avec I’intention qu’elle demeure ignorée de lui; et,
apres avoir transcrit le « mot de commentaire » qui accompagnait cet envoi, il ajoute:
«Si je vous révélais le nom du signataire, vous tomberiez des nues...» Il se trompe
fort en cela, car, sans qu’il nous le «révele », nous I’avons immédiatement deviné; ce
n’était pas bien difficile, et il n’y avait pas besoin de recourir pour cela a la moindre
«clairvoyance ». Quant a I’opinion de cet «ami parisien» (qui est peut-étre lyonnais,
mais peu importe), elle ne nous étonne pas le moins du monde, car il y a bien
longtemps que nous sommes fixé a son égard; quelqu’un qui qualifia jadis de
«romans» certains de nos ouvrages peut bien aussi avoir trouvé que, dans notre
réponse, nous «eéludions toute justification» (nous n’avons d’ailleurs pas a nous
«justifier» devant qui que ce soit, notre indépendance étant absolue sous tous les
rapports) ; on peut étre fort érudit et manguer de jugement, et nous croyons méme que
ce cas n’est pas extrémement rare. Nous voulons bien pourtant donner satisfaction a
I’«ami parisien» sur le point qu’il mentionne expressement, car cela peut tres

115



facilement se faire en quelques mots: notre attitude ne peut nécessairement qu’étre
favorable a toute organisation authentiquement traditionnelle quelle qu’elle soit, et
d’ordre exotérique aussi bien que d’ordre ésotérique, par le seul fait qu’elle est
traditionnelle; comme il est incontestable que I’Eglise posséde ce caractére, il
s’ensuit immédiatement que nous ne pouvons étre pour elle que tout le contraire d’un
«ennemi»; cela est d’une telle évidence que nous n’aurions jamais cru qu’il pouvait
y avoir quelque utilité a I’écrire en toutes lettres! Mais voyons maintenant ce que dit
F. -D. lui-méme: «Allez, Guénon, et ne péchez plus! Et dites-vous bien que vous
n’en imposez pas a tout le monde. La lecon valait bien une épitre, sans doute... Enfin,
si vous en étes capable, demandez-vous qui a commenceé... Je n’attaque jamais, je
riposte toujours». Comme audace, ou comme inconscience, c’est vraiment un peu
fort: la question de savoir «qui a commencé » n’a méme pas a se poser, puisque nous
ignorions totalement I’existence de cet individu avant de lire les articles dans lesquels
il a éprouvé le besoin de nous attaquer; évidemment, il est bien persuade, dans son
inconcevable vanité, qu’il a le droit de dire de nous ce qu’il veut, mais que nous
n’avons pas celui d’y répondre... Quant a vouloir «en imposer » a qui que ce soit, rien
n’a jamais été plus loin de notre pensée: ce serait d’ailleurs absolument sans objet,
puisque, dans toute notre ceuvre, NOUS NOUs sommes toujours soigneusement abstenu
d’introduire la moindre idée «personnelle», et qu’en outre nous nous sommes
toujours refusé formellement a avoir des «disciples». Continuons, car la suite est
encore plus «instructive », tout au moins en ce qui concerne I’état mental de I’étrange
personnage auquel nous avons affaire : « Lorsque vous prétendez que je «me plais a
faire figurer dans ma signature le nombre 666, vous mentez, vous savez que Vous
mentez, et vous mentez délibérément. Le public qui vous lit n’en sait rien. Mais moi
je le sais, et vous le savez. Et il me suffit que vous le sachiez». Ce que nous savons
parfaitement, c’est que nous ne mentons jamais; mais ce que nous ne savions pas
jusqu’ici, nous devons I’avouer (et nous le faisons d’autant plus volontiers que nous
n’avons nulle prétention a la « psychologie »), c’est que la fureur pouvait faire tourner
la téte a quelqu’un et lui troubler I’esprit au point de I’amener a affirmer avec une
telle impudence, en s’adressant a nous-méme, que nous avons écrit une chose qu’en
réalité nous n’avons jamais écrite ni méme pensée ! Quicongue est dans son bon sens
n’aura qu’a se reporter au passage dans lequel se trouvent effectivement les mots
cités pour se rendre compte immédiatement que ceux-ci ne se rapportent aucunement
a F. -D., mais bien a un autre «sinistre individu»; nous préciserons, pour le
convaincre de son erreur, qu’il s’agit d’un soi-disant prince cambodgien qui fit jadis
paraitre contre nous dans le Bulletin des Polaires (le monde est vraiment bien petit!)
un article haineux et grossier, et qui introduisait parfois dans sa signature un symbole
du nombre 666 pour faire concurrence a feu Aleister Crowley. La comparaison que
nous faisions portait seulement sur le «ton» heureusement exceptionnel de I’attaque,
et, quant & la «coincidence» a laquelle nous faisions allusion, elle consistait en ce
que c’est I’incontinence verbale de F. -D. qui, de son propre aveu, a eu pour
conséguence de porter finalement le nombre des pages de Satan a 666 ; il est vrai que
cela aussi est bien une «signature»... Il 'y a encore quelques mots qui méritent d’étre
reproduits: «Dire que je vous ai fait publier une phrase antisémite dans les E. T.
Comme vous avez marché!» Nous ne comprenons pas trop bien quelle intention il

116



peut y avoir la-dessous: la phrase en question ne peut étre que celle dans laquelle
nous parlions des «disputes hurlantes de la synagogue»; c’est la une simple
constatation de fait qui est a la portée de chacun, et que nous aurions pu tout aussi
bien, si nous en avions eu I’occasion, exprimer indépendamment de toute intervention
d’un F. -D. quelconque; il n’y a d’ailleurs la rien de spécifiqguement «antisemite » (la
politique ne nous intéresse en aucune fagon ni a aucun degré), mais, méme s’il en
avait éte ainsi, nous ne voyons pas en quoi cela aurait pu étre particulierement génant
pour les E. T., qui assurement n’ont pas la moindre attache judaique. Enfin, le
personnage, qui décidément parait bien étre atteint de «glossolalie» (et I’on sait qu’il
n’y a pas que des saints a présenter ce curieux phénomeéne), termine sa lettre par les
mots cave canem; pour une fois, il s’est bien jugé lui-méme, et il s’est appliqué une
désignation qui lui convient admirablement; seulement, le malheur est que, pour nous
faire peur, il faut bien autre chose que les aboiements d’un chien! Pour reprendre ses
propres expressions, I’«ane prétentieux» que nous sommes a ses yeux continuera
donc, tant qu’il vivra, et sans lui en demander la permission, & « morigéner» qui il lui
conviendra, et & «donner les étrivieres» (ou la cravache) a tout «chien» qui fera
mine de vouloir le mordre, ainsi qu’a tout individu mal intentionné, sot ou ignorant
gui se mélera des choses qui ne le regardent pas. Nous entendons bien étre seul juge
de ce que nous avons a dire ou a faire en toute circonstance, et nous n’avons de
compte a en rendre a personne; n’ayant rien de commun avec les Occidentaux
modernes, nous n’avons certainement pas a étre «sport», comme il dit dans son
langage grotesque ; les raisons pour lesquelles nous agissons de telle ou telle fagon ne
concernent que nous-méme, elles ne sont d’ailleurs pas de celles qui peuvent étre
comprises par le «public», et elles n’ont absolument aucun rapport avec les
conventions qui peuvent avoir cours dans le monde profane en général et dans le
milieu des «gens de lettres» en particulier. Nous espérons bien que I’«ami parisien
«aura encore I’obligeance de se charger de faire parvenir ces reflexions «to whom it
may concern» !

— Nous profiterons de cette occasion pour adresser tous nos remerciements aux tres
nombreux lecteurs qui ont tenu, a propos de cette ignoble affaire, a nous exprimer
leur sympathie et leur indignation. Nous pouvons du reste les assurer que nous n’en
avons pas éte affecté le moins du monde, et que nous en avons seulement éprouve,
tout comme eux-mémes, le plus profond écceurement; un tel personnage est
beaucoup trop petit et trop bas pour pouvoir nous atteindre, et ses ordures ne nous
éclaboussent méme pas!

— Les Cahiers d’Etudes Cathares (n° d’avril-juin 1949) donnent le texte et la
traduction de la Versa de Raimon de Cornet, poete occitan du XIVe siecle; c’est une
satire assez vive de la société de son époque, mais il est fort douteux que cela puisse
avoir quelque rapport avec le Catharisme. Le plus curieux est que, dans toutes ses
ceuvres, et le plus souvent a la fin, ce poete fait intervenir, comme une sorte de
marque distinctive, la «Rose», a laquelle il donne d’ailleurs des significations
diverses suivant les cas; il y a trés probablement la comme un «signe de
reconnaissance » ayant une valeur ésotérique, mais nullement «hérétique » pour cela,
pas plus que chez Dante ou chez les auteurs du Roman de la Rose.

117



— M. Déodat Roché publie une étude historico-philosophique sur Saint Augustin et
les Manicheens de son temps; il s’attache a montrer que saint Augustin a mal compris
le Manichéisme, dont il n’aurait connu qu’un aspect exotérigue, mais les textes sur
lesquels il s’appuie sont souvent bien obscurs et il ne semble pas que son
interprétation soit exempte de toute idée précongue; a vrai dire, I’énigme du
Manichéisme n’est sans doute pas encore pres d’étre résolue.

1950

Avril-Mai

— Le n° de juillet-septembre 1949 des Cahiers d’Etudes Cathares est presque
entierement composé d’articles relatifs au Graal; le premier est intitulé assez
malencontreusement Les trois degrés d’initiation au Graal paien; pourquoi employer
ce mot déplaisant de «paien» pour désigner ce qui se rapporte aux traditions
antérieures au Christianisme ? L auteur, Mme Wiersma-Verschaffelt, qui parait avoir
une grande confiance dans les théories fort contestables de Miss Jessie Weston a
d’ailleurs en vue ce que les ethnologues désignent abusivement du nom d’initiation
beaucoup plus que I’initiation véritable, et ce n’est en somme que dans ce qu’elle
appelle le troisieme degré qu’il semble pouvoir s’agir de celle-ci, bien que ce soit
encore fort peu clair. Ces confusions sont d’autant plus regrettables que I’idée de
rapporter a trois degrés differents I’aboutissement de la « queste » des trois principaux
héros du Graal, Gauvain, Perceval et Galahad, aurait peut-&tre pu donner quelque
résultat intéressant si elle avait eté mieux appliquée.
— Le second article, par M. Romain Goldron, a pour titre La quéte du Graal et son
rapport avec I’ésotérisme chrétien moderne; il est permis de se demander comment il
pourrait bien exister un «ésotérisme moderne», car le rapprochement de ces deux
mots fait I’effet d’une véritable contradiction; mais, en fait, il s’agit tout simplement
des conceptions de Rudolf Steiner. Il parait que celui-ci était plus particuliérement
«autorise a aborder le probleme du Graal», et la raison qui en est donnée est
vraiment curieuse: c’est que « Geethe a été en contact, au cours de sa jeunesse, avec
la tradition rosicrucienne », et que « le destin a placé précisément Rudolf Steiner dans
I’orbite de la pensée geethéenne », car il fut, a une certaine époque de sa vie, «chargé
d’éditer les écrits scientifiques de Gaethe et de les compléter par les inédits deposés
aux archives de Weimar»; et voila en quoi consiste, aux yeux de certains, le
« rattachement» a une tradition initiatique !
— Ensuite, sous le titre Le Graal pyrénéen, Cathares et Templiers, M. Déodat Roché
expose les découvertes qu’il a faites dans certaines grottes, ou il a releve des vestiges
d’age tres different, puisque, suivant I’interprétation qu’il en donne, il en est qui se
rapportent aux mystéres de Mithra, donc a I’époque romaine, tandis que les autres ne
remontent qu’au moyen age et seraient attribuables aux Cathares et aux Templiers;
cette sorte de coincidence geographique, qui n’a rien d’étonnant en elle-méme, ne
prouve assurement pas, bien que cela semble étre le fond de sa pensée, qu’il y ait eu
guelque filiation traditionnelle plus ou moins directe entre les occupants successifs de
ces grottes. Nous n’entendons pas examiner en détail I’identification des divers
symboles figurés sur les parois de celles-ci, ce qui serait d’ailleurs a peu pres
impossible en I’absence de toute reproduction; nous nous bornerons a dire que

118



I’assimilation établie entre trois «réveélations du Graal», représentées par des
correspondances cosmiques différentes, et trois «époques de culture» (égypto-
chaldéenne, gréco-latine et moderne), si ingénieuse qu’elle puisse étre, ne repose pas
sur des arguments bien solides, et aussi que I’affirmation suivant laquelle les
Templiers auraient «recueilli en Orient la tradition manichéenne» est pour le moins
fort hypothétique ; mais, sur ce dernier point, on sait déja que M. Déodat Roché aime
a retrouver un peu partout du « manichéisme». Quant aux soi-disant « grands maitres
modernes » dont il est question a la fin, et qui auraient pour mission de préparer la
venue de I’«époque du Verseau», nous ne savons que trop, hélas! ce qu’il faut en
penser...

— 1l parait que M. Deéodat Roché est encore de ceux qui ne sont pas satisfaits des
remargues que nous avons faites sur leurs travaux, et il a éprouvé le besoin de s’en
plaindre tout au long de deux grandes pages! Il est indiqué que, dans ses études
postérieures a son ouvrage Le Catharisme, nous n’ayons «rien trouvé de nouveau »
en ce qui concerne la question de la filiation du manichéisme au catharisme, et il en
aurait été surpris, dit-il, si nous n’avions écrit par ailleurs que «le gnosticisme sous
ses multiples formes ne nous intéresse pas le moins du monde». Il semble bien
résulter de ce rapprochement qu’il inclut le manichéisme dans le gnosticisme;
quoique ce ne soit pas habituel, nous le voulons bien, car cela ne fait en somme
gu’une chose de plus a ajouter a toutes celles, déja fort diverses, qu’on range sous ce
vocable; mais, quoi qu’il en soit, la verité est tout simplement que, pour pouvoir
affirmer la filiation dont il s’agit, il faudrait d’abord savoir exactement ce que fut le
manichéisme, et que jusqu’ici personne n’en sait rien; c’est la, pour formuler des
réserves, une raison qui n’a rien a voir avec I’intérét plus ou moins grand que nous y
prenons. Au surplus, M. Déodat Roché a manifestement un godQt tres prononcé pour
I’«hétérodoxie », et il nous est absolument impossible de le partager; quand il écrit:
«Nous laissons de cote les termes d’orthodoxie et d’hérésie... n’ayant pas le temps de
nous livrer a des discussions byzantines et désuetes et voulant garder une attitude
philosophique », il se trouve justement que ces choses qu’il estime «désuétes» sont
de celles qui ont pour nous une importance essentielle, et cela parce que notre attitude
n’est pas «philosophique» comme la sienne, mais strictement traditionnelle. Nous ne
voudrions pas insister outre mesure, mais pourtant il y a encore au moins un point qui
appelle des précisions nécessaires: a propos de I’«influence de R. Steiner» que nous
avons notée dans son interprétation de la doctrine cathare, M. Déodat Roché se
demande si nous ne parlons pas d’influence «par suite de I’idée que nous nous
faisons de I’initiation»; nous pouvons I’assurer qu’il n’en est rien et que nous
n’avons pris la ce mot que dans son acceptation la plus ordinaire, d’abord parce que
I’«influence spirituelle» n’a rien de commun avec ce qu’on appelle I’influence d’une
individualité sur une autre et qui est ce dont il s’agit dans ce cas, et ensuite parce que
R. Steiner n’avait certainement aucune initiation authentique a transmettre. Ensuite,
citant cette phrase de nous: «La transmission réguliére de I’influence spirituelle est
ce qui caracterise essentiellement I’initiation », il ajoute ceci, qui est bien significatif
«Voila une méthode périmée, ce n’est pas une méthode moderne et ce n’est pas la
ndtre». Ainsi, il considéere comme «périmé» ce qui a pour nous une valeur
absolument permanente et intemporelle; s’il préfere les « méthodes modernes » et par

119



la méme profanes, y compris la «méthode comparative de la science des religions »,
c’est assurément son affaire, mais alors qu’il ne soit plus question, ni d’ésotérisme ni
d’initiation. En tout cas, cela est bon a enregistrer, car c’est la preuve la plus décisive
gu’on puisse souhaiter que, entre son point de vue et le nétre, il y a un véritable
abime!

Juin

— Les Cahiers du Symbolisme Chrétien (n° de janvier-février 1950) publient un
article de M. Lanza del Vasto sur les apparitions du Christ apres la Résurrection; il
est assez singulier que lui aussi insiste a son tour sur les 153 poissons de la péche
miraculeuse, mais I’interprétation qu’il donne de ce nombre est plutét vague, aussi
bien d’ailleurs que ses considérations plus générales sur le symbolisme du poisson.
D’autre part, il note que ces apparitions, d’aprés les Evangiles, sont au nombre de
neuf, mais il omet de remarquer que 153 est égal a 9 X 17; or, dans un autre article
sur le symbolisme des apparitions mariales de Pontmain, qui dans son ensemble nous
parait quelque peu «forcé», M. Raoul Auclair attribue précisément une importance
toute particuliere au nombre 17; quand on connait les idées «cycliques» tres
spéciales de I’auteur, on ne peut pas douter qu’il y ait la plus qu’une simple
coincidence.
— Une étude intitulée Structure de la matiére et symbolisme traditionnel, par M.
Francois Tanazacq, contient des considérations curieuses, notamment sur le parti
qu’on peut tirer des nombres pour la classification des «corps simples» de la chimie
(auxquels, notons-le en passant, il est facheusement équivoque de donner le nom
d’«éléments », qui s’applique traditionnellement a tout autre chose); mais certaines
conceptions de la science moderne y sont peut-étre prises un peu trop au serieux, et,
si I’on veut pousser trop loin les rapprochements avec la «vision pythagoricienne du
monde», on risque de se faire bien des illusions, car I’abime qui existe entre la
science traditionnelle et la science profane ne se comble pas si facilement.
— M. Marcel Lallemand, dans un article sur Spiritualité et phénoménologie
supranormale, insiste fort justement sur I’insignifiance des « phénoménes» en eux-
mémes au point de vue spirituel, sur les dangers qu’ils présentent a cet égard, ainsi
que sur «les causes multiples et essentiellement différentes qui peuvent produire le
supranormal »; il y a la des vues qui s’accordent entierement avec ce que nous avons
exposé nous-méme sur la distinction du psychique et du spirituel et sur le «rejet des
pouvoirs». Nous devons seulement faire une réserve quant a ce qui est dit de «la
collaboration qui semble s’amorcer aujourd’hui entre des représentants des grandes
traditions de I’humanité » ; en effet, les exemples qui en sont donnés ne sont pas faits
pour nous inspirer une grande confiance, tant a cause de I’orthodoxie douteuse de
quelques-uns de ces «représentants» du cété oriental que des intentions plus ou
moins suspectes de certains autres du coté occidental ; il y a malheureusement, dans
les tentatives de ce genre, bien des «dessous» dont il convient de se méfier.

— Dans les Cahiers d’Etudes Cathares (n° d’octobre-décembre 1949), une étude
archéologique sur les stéles manichéennes et cathares du Lauragais, par M.
Raymond Dorbes, apporte quelques renseignements intéressants sur les «croix

120



cathares» qui existent encore en assez grand nombre dans cette région et qui
paraissent avoir été érigées primitivement dans des cimetieres; il est a remarquer
gu’on y retrouve constamment, avec des variantes diverses, le symbole universel de
la croix inscrite dans le cercle.

— Dans un article intitulé Les deux tentations chez les Cathares du Xllle siecle, M.
René Nelli expose la distinction, vraisemblablement inspirée dans une certaine
mesure de saint Paul, que ceux-ci faisaient entre la tentation «charnelle», qui,
«correspondant a notre servitude physique, est naturelle et inévitable », et la tentation
«diabolique », qui «procede du cceur, comme I’erreur, les pensées iniques, la haine et
autres choses semblables ».

— Vient ensuite un long travail de M. Déodat Roché sur Les Cathares et I’amour
spirituel, dont le titre n’indique d’ailleurs pas entierement le contenu, car il y est
question aussi de diverses autres choses, comme le probleme du mal, la formation de
I’hnomme terrestre et la séduction luciférienne (qui est ici I’équivalent de la «chute »
biblique, mais avec une curieuse distinction entre le role de Lucifer et celui de Satan).
C’est une étude consciencieusement faite au point de vue historique, et intéressante
notamment par les nombreux textes manichéens et cathares qui y sont reproduits; il
est seulement a regretter que I’auteur y ait encore mélé parfois quelques-unes des
interprétations «néo-spiritualistes» qui lui sont habituelles, en faisant appel aux
«données de la science spirituelle moderne constituée par Rudolf Steiner ».

— Dans Atlantis (n° de janvier-fevrier 1950), M. Paul Le C-R parle de Celtisme et
Druidisme; il a rassemblé patiemment les quelques données qu’il a trouvees éparses
dans des ouvrages divers, mais il y a naturellement mélé aussi un bon nombre de
fantaisies, sur lesquelles nous n’insisterons pas autrement, car elles ne different guére
de celles qui lui sont coutumieres; nous pensons en donner une idée suffisante en
disant qu’il trouve «remarquable que, dans Cro-Magnon, il y ait le Grand Chi-Ro»...
Lui aussi cede a I’obsession des 153 poissons, mais il en donne du moins une
interprétation inédite: il a découvert que «ce nombre correspond a celui d’Aor Ag-
Ni»... en faisant R = 100! D’autre part, il revient sur la prétendue «origine gauloise
de Jésus», qu’il avait déja soutenue dans son livre Hellénisme et Christianisme, et
quelques-uns de ses arguments sont plutot amusants ; il parait que le nom de Nazareth
devrait s’écrire Nagareth, «ou nous retrouverions Aor, Ag, Ni Theos» ; évidemment,
avec de semblables procédes, on peut toujours trouver tout ce qu’on veut. Il reproche
a une revue consacree a I’etude des doctrines celtiques de «s’appuyer sur I’ouvrage
de F. Schuon», et il prétend que «I’auteur déclare que la vérité ne se trouve que dans
les Védas et le Coran, ce qui n’a rien de spécifiguement celtique»; or il est
parfaitement certain que notre collaborateur n’a jamais rien «declaré» de tel, pour la
bonne raison que, comme nous-méme, et ainsi que le titre de son livre I’indique
d’ailleurs expressément, il reconnait I’unité fondamentale de toutes les traditions, ce
qui implique nécessairement que la vérité se trouve dans tous les Livres sacrés sans
exception. Ajoutons encore une petite rectification historique ; ce n’est pas Sédir qui a
retourné le mot «désir», mais bien L. -Cl. de Saint-Martin lui-méme, qui a fait de ce
retournement le nom d’un des personnages de son Crocodile; pour quelqu’un qui
aime tant a se recommander de Saint-Martin, il est vraiment facheux de ne pas mieux

121



connaitre ses ouvrages !

— Le n° de mars-avril porte pour titre général Magnétisme et Hyperborée; ce
rapprochement peut paraitre assez bizarre, et, en fait, il y a un peu de tout la-dedans,
comme le montre cette sorte de sommaire qui figure en téte: «le magnétisme,
I’aimant, la boussole, I’'Hyperborée, les glaciations, le magnétisme humain, les
guérisseurs, les sources guérissantes, les sources miraculeuses»; dans les
considérations auxquelles tout cela donne lieu, la science moderne ordinaire et «la
métapsychique » tiennent une assez large place. Il faut du moins savoir gré a M. Paul
Le C-R de ne plus confondre I’Hyperborée avec I’Atlantide comme il le faisait
autrefois, et d’en arriver méme a envisager I’origine nordique des traditions; mais
alors I’Atlantide va-t-elle passer maintenant, comme elle le devrait logiquement, au
second plan de ses préoccupations? A part cela, il n’y aurait rien de bien particulier a
signaler s’il n’y avait aussi, hélas! des choses d’un autre genre sur lesquelles nous
nous voyons obligé de nous arréter un peu plus longuement: d’abord, M. Paul Le C-
R raconte qu’il s’est reporté, comme nous I’y avions engagé, a notre article des
Cahiers du Sud sur I’ésotérisme islamique, et, apres quelques assertions plus que
contestables, il écrit ceci: «Que I’on juge de mon étonnement en apprenant que le
soufisme, qui serait le plus haut degré initiatique, s’appuie sur I’astrologie des cycles
et non I’astrologie profane, sur la science des lettres et des nombres, sur I’alchimie,
qui n’est pas celle des brlleurs de charbon», sciences qui sont, ajoute-t-il, «les trois
voies d’acces aux petits mystéres». Notre étonnement n’est pas moins grand que le
sien, car nous n’avons pas dit un seul mot de ce qu’il nous attribue: le «soufisme »
n’est pas un degré initiatigue, mais tout simplement une dénomination
conventionnelle (que du reste nous n’employons jamais) de I’ésotérisme islamique;
et celui-ci ne «s’appuie» nullement sur les sciences traditionnelles en question, qui
s’y incorporent seulement en tant qu’applications de la doctrine métaphysique a
I’ordre cosmologique. Nous ajouterons que les «écoles coraniques» n’ont
absolument rien a voir avec I’ésotérisme et I’initiation; quand on est assez ignorant
de ce dont il s’agit pour confondre une tarigah avec un Kuttab, on ferait beaucoup
mieux de s’abstenir de parler! Aprés cela, et sans doute pour suivre I’exemple de
certain individu dont nos lecteurs doivent avoir gardeé le souvenir, M. Paul Le C-R a
éprouve le besoin de reprendre a sa fagon I’histoire des «Polaires» et de la préface
d’Asia Mysteriosa; il nous faut donc répéter encore une fois que nous n’avons pas éte
«dupe» et que nous ne nous sommes aucunement « fourvoye », puisque, comme nous
I’avons deja expliqué, notre but, en agissant comme nous I’avons fait en cette
circonstance, était uniquement de gagner le temps nécessaire pour procéder a des
verifications qui nous intéressaient pour diverses raisons qui assurement ne regardent
pas nos contradicteurs. Ou nous sommes tout a fait d’accord avec M. Paul le C-R,
c’est quand il déplore que «le monde soit actuellement rempli de ces faux prophétes
que I’Amérique fait généralement éclore»; mais ce qui est franchement amusant,
c’est que, deux pages plus loin, il comble d’éloges un représentant d’une organisation
ameéricaine de cette catégorie, se montrant méme tout disposé a admettre sa prétention
de «posséder toute la science ésotérique de I’Orient et de I’Occident », et cela parce
gque ce personnage nous a pris a parti, parait-il, dans un récent livre sur la

122



réincarnation ; et, par surcroit, il profite de cette occasion pour citer Vivékananda et
Gandhi comme des autorités en fait de tradition hindoue, ce qui est encore une assez
belle méprise. Par contre, il maltraite I’auteur d’un autre livre parce que celui-ci nous
cite favorablement et «s’appuie sur nos doctrines hindoues» (ceci est un véritable
non-sens, car les doctrines traditionnelles, hindoues ou autres, ne sont assurément la
propriete de personne, et d’ailleurs, pour notre part, nous n’avons jamais revendiqué
méme celle de quelque idée que ce soit), doctrines dans lesquelles, a son avis, «il
n’existe aucune lueur spirituelle » ; manifestement, I’attitude des auteurs a notre égard
sert de «critérium» a M. Paul Le C-R pour les appréciations qu’il porte sur leurs
ouvrages, et, non moins manifestement, il faut se livrer a des déclamations
sentimentales pour faire preuve a ses yeux de «spiritualité » !

Octobre-Novembre

— Les Cahiers d’Etudes Cathares (n° de printemps 1950) publient le début d’une
longue étude sur La capitulation de Montségur, par M. Fernand Niel ; ¢’est un travail
purement historique, d’ailleurs fort soigneusement fait, et qui se propose surtout de
fixer d’une fagon précise certaines dates sur lesquelles les témoignages
contemporains présentent de singuliéres contradictions, dues vraisemblablement en
grande partie a la négligence des copistes. M. Delmas-Boussagol étudie des
monuments funéraires bogomiles dont des reproductions figurérent a une récente
exposition d’art médiéval yougoslave; il y a la de curieux renseignements, mais
I’essai d’explication de certains symboles ne nous parait pas trés satisfaisant, et, de
plus, Iauteur a certainement grand tort de prendre au sérieux la prétention des
« Deunowistes » bulgares a se donner pour les continuateurs des Bogomiles, ce qui ne
serait d’ailleurs pas tres flatteur pour ceux-ci. Vient ensuite la premiére partie d’une
étude de M. Déodat Roché sur Pistis Sophia ou I’enseignement du Ressuscité, portant
pour sous-titre Esquisse de I’évolution de la gnose (lisons «gnosticisme»); on y
trouve notamment un exposé des «systéemes» de Simon le Mage et de Valentin, puis
des recherches sur les origines «préchrétiennes» possibles de ces conceptions, tant
du cOté de I’ésotérisme judaique que de celui des mystéres égyptiens et chaldéens,
c’est la un sujet particulierement obscur, et nous ne savons si les nouveaux
documents dont on annonce la récente découverte seront de nature a y apporter enfin
un peu de clarté.

— Dans les Cahiers du Symbolisme Chrétien (n° de juillet 1950), M. Gaston
Georgel étudie les théories du Dr. Paul Carton et marque tres justement la distinction
qu’il convient de faire entre la partie proprement médicale de son ceuvre et celle ou il
a cru devoir se lancer dans des considérations a prétentions ésotériques, mais ou,
faute de se baser sur des données traditionnelles authentiques, il a commis des erreurs
et des confusions multiples, du méme genre que celles qui sont le fait habituel des
occultistes. M. Georgel a joint a cet article, a propos des tempéraments et de leurs
correspondances, une note sur la théorie hindoue des cing éléments, inspirée en
grande partie de notre travail sur ce sujet qui a paru autrefois ici méme. Dans un autre
intitulé Méditations d’un jour de Paques, le méme auteur insiste sur certains aspects
mystérieux des apparitions du Christ aprés la Résurrection, et il en tire quelques

123



conséquences en ce qui concerne les caractéres du «corps glorieux». M. Marcel
Lallemand donne une étude intéressante sur Le Nombre d’or, dont il résume les
principales propriétés mathématiques, ainsi que le réle qu’il joue plus spécialement
dans la structure des plantes; dans une autre étude, il expose Le symbolisme du
papillon et de ses transformations, en se référant principalement a la Psyché de
I’abbé Pron et aux travaux de L. Charbonneau-Lassay.

— Nous avons recu le premier n° d’une revue intitulée L’Atelier de la Rose,
publiée a Lyon par un groupe d’«artistes-artisans», ainsi qu’ils se designent eux-
mémes, et placée par eux sous les auspices du peintre Albert Gleizes. Comme on peut
s’en rendre compte par la, il s’agit d’un effort de restauration de I’art traditionnel, et
ses collaborateurs insistent avant tout, avec beaucoup de raison, sur le «métier» qui
doit en constituer la base indispensable, ce qui est parfaitement conforme a ce qu’A.
K. Coomaraswamy appelait la «vue normale de I’art». Dans le domaine de la
peinture, qui est celui qui tient ici la place principale, la plus grande importance est
donnée a la peinture murale, qui doit s’harmoniser avec I’architecture et faire en
quelque sorte corps avec elle; nous signalerons particulierement, a cet égard, des
Notes sur la fresque de M. R. -M. Burlet. Un autre point essentiel est le r6le du
rythme dans I’art traditionnel : un des articles qui s’y rapportent établit une curieuse
comparaison entre la peinture et le chant grégorien. Enfin, au point de vue du
symbolisme, nous noterons un tres intéressant article de M. Robert Pouyaud, intitule
Astrologie et Harmonie colorée; il s’agit du symbolisme des couleurs, envisagées
plus spécialement dans leurs correspondances planétaires et zodiacales. Dans un autre
article, sur L’Eglise romane et la Cathédrale ogivale, le méme auteur reprend
certaines idees qu’il avait déja exposées ailleurs: il voit dans la premiere un type
d’architecture traditionnelle par excellence, tandis que, dans la seconde, il découvre
des éléments qui «annoncent une rupture d’unité » et qui font déja prévoir I’approche
des temps modernes, «avec leur cortege de conséquences désastreuses pour I’étre
humain »,

124



