


Dallo Y oga alla Rosacroce 



AVVENTO DELL'UOMO INTERIORE 
Lrnro~,lfiftnn flt UIIIJ tr-UII4'e ,(rll•'ln•ntutl.l4 ~urru4#'1t~t6dft 

(SA:'IIaUNI - hr(DIW, S9~J) 

TRATTATO DEL PENSIERO VI VENTt 
U1tfl .,.,. oltr~ lr hloJ•fi• flhtri11M4ih, olrrr l• Y11l•· 
olu• /o /Alt tPre&tO l..laat.RlA TO)I;&OIJ"'il - kum•. Vie 

rv Nove-mbre) 

LA VIA DELLA VOLONTÀ SOLARE 
Fe~t•*"•~'~oiOJl• tlth Uomo l~tttrl•rr Cl'~ LlaaLI.1A 
TOMIOLISI - Roea.. l9td) 

DELL'AMORI! 
ITU.OPA - R4•·· 196J) 

IMMORTALt 

SEORETI DELLO SPAZIO l! DEL TEMPO 

L A Luce .. J,w•udtUIIIIIII •li•nl4\tHUI.IIIIh~ Cl'llt.U:r!U 

ITJI.OPA • Rom•, 1\);i.l) 

IL MARX I S M O ACCUSA IL MONDO 
<Ttt.OPA RoQ)a. 1~) 

MAOIA SACRA Um11 .. ,..,. ~rf'IIA rrMt-81"tliUJnll~ttll'ufJmo 

CTtLOPA H.utn. .. 1966} 

LA LOGICA CONTRO L'UOMO . Il ""'" dcii• 
ltN#Wcu r la 1110 d•l p•hll#'lij " ' lìi.OPA Kow.a, i%1 

U EOEL, MARCUSE, MAO. MARXISMO 
O R l V O L U Z l O N 1!1 • VòLt••· 1\•m., IWS 

R l V O L U Z l O N E • iJw:or'.tu di l"•"'l'"'. - P•uao. 
1\om., 1!169 

ORAAL -Saf.J:HI 1ul Ah .. tfiU •h•l Soc:ht ,.,ttto,. .. Pa:as.ao., 
ltoma. l 96!.) 

LOTTA DI CLASSI! l! KARMA • Pnuo, Koma. 
1970 

YOOA, MEDITAZIONE, MAGIA- T:uao. Koma. 1971 

LA TRADIZIONE SOLARE - Tllaao, Rom•, 1971 

p,., i11/ormr.ionc btblcog••,'ic!x. rtrolgew al 
dott. Alfr<do RMbtno v,. Kub~<o~• 42 • Konr• 

MASSL\10 SCALIGERO 

Dallo Yoga 
alla Rosacroce 

PERSEO - ROMA 
1972 



Folgort:-luct del Sacro Amort è il tuo conti­
nuo risorgtrt, 14 mposta degli Dei al/4 tua dona­
vont stnu fint. Ma solo oltre l'antico cerchio 
c/Jiustralt dtlla natura t Jtlla psiche, iJ tuo erse­
re ltbtro può conosetrt il lmguaggio degli Dei, 
il ptnsitro cbt /tt di si /olgore.Juct. 



T. LA MEDIAZIONE ORIGINARIA 

Della serie degli stadl che si seguono nel tempo a co­
stituire la storia umana dello Spirito, l'ultimo è quello nel 
quale lo Spirito si manifesta come coscienza di sé, e può 
perciò a rale livello costruire la propria storia. La quale 
non necèssita all'uomo spirituale, bensl all'uomo inserito 
nella corrente del tempo, epperò bisognoso di consapev()­
IC7Y.a entro il proprio limite. In tal senso la coscienza degli 
stadl scgucntisì nel tempo, dà allo Spirito la possibilità di 
ripercorrere la connessione dell'uno con l'altro: di rir:ooo­
scersi SoggettO del movimento. 

Sen7-ll l'ultimo swdio, rispondente all'epoca della ra· 
ziona!irà, la connessione cbi~tcrcbbe, ma come valore tra­
scendente. non spcrlnicnUtbilè dnl Soggetto: come non esi­
stesse. Il cliferto di tale connessione, tuuavla, è il non trarre 
coscienza dal fonda.mento sovrarazionale, hensf dal livello 
sensibile che suscita la forlllJI razionale, e il suo proiettare 
il limite di questa agli stadi precedcmi: che è appunto il li­
mite dell'attuale ricel'('a del s a c r o e della sua storia umana. 

La storia dello Spirito può invece venir ripercorsa dal 
Soggetto, ove C!;SO tragga coscienza dal fondamento sovra­
razionale. La connessività razionale, come forma logica del 
pensiero, infatti, non ~ fondata su sé, ma appartiene a tale 
fondamento, O&Sia a una più elevata virtù di connessione. 

9 



Senza la possibilità di connettere forma a forma, mo­
mento a momento, epocu a epoea, la storia dello Spirito esi­
sterebbe come connessione metafisica fuori della coscienza: 
giustificatamente neg.bile dalla cultura razionalistica e col­
letrivistica. Non potrebbe congiungersi con il Soggetto uma­
no. il quale dovrebbe rassegnarsi a una mediazione a lui 
esteriore, ossia rinunciare a essere Soggetto, non ricono­
scersi per quello che è: vivere di una L u c c riflessa, o lu­
nare, si2 pure inesauribile, ma non conoscibile alla sua fonte 
e perciò di continuo implicante l'assenso impotente di lui 
al proprio o all'altrui deterioramento della Luce. 

Cercare peraltro l'elemento spirituale nella «storia » 
tradizionale sagacemente allestita, c nel correlativo sistema 
riruale, è parimenti rinunciare alla mediazione originaria e 
ruttavia servini delle foro: del conoscere che la presuppon­
gono. Queste vengono usare in modo che sia ignorato il loro 
potere a c t u a l e di afferrare se stc~SSC eppero sia sempre 
meno possibile mediante esse giungere al soggetto operante, 
dc:rentore della storia umana dello Spirito. 

Eppure, solt®to la coscienza di una perenne tràsmis­
sione da forza a fo!'lla, da maC$trO a maestro, da comunità 
a comunità, dà modo di riconoscere nell'anima la presenza 
del Principio che uni!ica secondo perennità, recando in $é 
la virtù della riconnessiooe. La presenza segreta di tale 
Principio nell'anima, epperò nel mondo, si rìllette nella Tra· 
dizione: la quale, come concaten111.ionc intemporale nel tem· 
po, è forma di un processo trascendente, cosmicamente 
preparato, grazie alla cooperazione degli Iniziati con le Ge­
rarchie operanti nelle strutture dell'anima e del suo veicolo 
vitale sulla Terra. La Trtdiziooe riflc~ un processo cosmi· 
co: al quale l'asceta antico poteva elevarsi, sciogliendosi dal· 
la coscienza indiwduale, mentre l'asceta moderno può acce· 
dere. aprendosi alle forze radicali della individualità: alle 
forze basali dell'Io nell'anima. 

lO 

Ln presenza dell'elemento solare nell'anima, rende pos­
sibile la congiunzione individuale con quel proc<:sso, onde 
l'individuale ricapitola la connessione cosmica, ma la rico­
nosce dapprima come oonnessione di pensieri, in quanto il 
pcn~iero cosciente, come ultimo anello della carena, riper­
oorre ogni passaggio e lo riasMJme in sé. La presenza attua· 
le ~ questo pensiero può dar conto di una continuità so­
vrasensibile, o met.afisica, che permarrebbe altrimenti inco­
noscibile. 

La Sciena di questo pensicw e della sua rioongiun­
,jonc con la corrente cosmica da cui scaturisce come conti· 
nuità pura, e p2rimenti la storia csseoziale dell'anima uma­
na e della sua vlcenda terrestre in rapporto al Cosmo sovra· 
sensibile, implicante il pasSllJ!~O dalla Tradizione come oon­
tenuto di conoscenza al suo processo cosmico, è la Scienza 
dello Spirito di Rudolf St.einer. Come sh possibile giungere 
ad essa, va~ie !ilio svolgimento rigoroso dei temi della Tra­
dizkme epperò dei sistemi orientali, c o n su m a n d o di 
questi l'clcmenco forrruùe-dialettko, per ritrovare l'essenza 
perenne. c come questo giungere ad essa per iniziativa co­
scienre, superando le barriere dell'autorill\ del passato, sia 
diverso cbc acc..'ltnrln per immediata consonanza mentale, 
senza termini di confronto che di®o la coscienza della sua 
unicità: è argomento del presente libro. 

Poìché nll'autorc è neec~saria talom come tesrimonian-
7.a l'esempliFicazione dell'esperienza e in qualche modo gli 
è indispensabile il testimone da lui più direttamente control­
labile. la trattazione dovrà necessariamente, per taluni aspet­
ti, servirsi della forma nutobiogmfica. 

* 
Alrro è giungere alla Scienza dello Spirito, essendo pas­

uti anravcrso l'esperienza della «Tradizione» e dei mero--

11 



di orientali, altro è pervenirvi attraverso i sentieri della me­
dianità. Se si è stati spiritisti, è difficile cessare di esserlo 
nella medesima vita: è un 'impronta che nella medesima vita 
può essere eancellata soltanto dalla decisione dell'assoluta 
fedeltà all'ascesi solare, epperò dall:t capacità di superare in 
sé l'impulso a deviare •in ogni punto del sentiero, o :1 tradire 
il proprio Maestro. Mentr~ l'esperienza della Tradizione e 
io particolare dello Yoga, rigorosamente svolta, non può non 
sbocare io una c o s c i e n z a della mediazione originaria, 
o del moto noetico che voicola l'operare interiore, quale che 
ne sia la forma: con ciò divenendo premessa alla Scienza 
dello Spirito. 

n puro moto noetico viene avvertito come dynamis 
di tutta l'Opera: a un dato momento si sa che la scit!lll'.a 
di questa d11fll111is è tutto· senza essa, la Tradizione è nul­
la, lo Y oga è nulla. Per la scienza di questa dynamis, non 
v'è testo tradizionale o metodo yoghico che aiuti, perché si 
tratta di quella presen?.a dell'Io nella corrente del pensiero, 
che l'asceta tradizionale attingeva, piuttosto che alla propria 
anima, alle forze del Cosmo operanti nelle strutture corpo­
ree, =mre l'asceta del presente tempo, ove non dèsti io sé 
il puro moto noemco, io tali strutture non pu6 che incon­
trare le correnti inferiori dell'umano: dalla cui elabornzione 
può anche trarre energie; ma energie dell'lo degradate. Que­
ste energie dell'Io, invece, egli oggi ha la possibilità di speri­
mentare l~ dove sorgono come pure fone della coscienza: 
per mediazione originaria. 

n cercatore di questo tempo può trnrre la pura dy­
IUlfltiS noetiea unicamente dnJ.ht propri11 interiorità coscien· 
te, cioè dalla propria individualità. Può trarla dalla essenza 
di sé e rurtavia inizialmente non conoscerla e, per via di 
questo non conoscerla, contraddirla, sino a perderla: che è 
respingere con le forze dell'antica interiorità lunare l'elemen­
to solare affiorante io lui come impulso d'Autocoscienza. 

12 

L'intcriotirà lunare è l'anima che si schiudeva un tempo al­
l'elemento solare per via rituale contemplativa, sino alla 
estasi o al samtUlht, grazie all:t m c d i az i o n e di entità so­
lari opcranci nella ~fcra lunate della Terra, per necessità di 
connessione con il livello umano. 

Oggi nei cercatori delJo Sp.irito l'antica nnima lunare 
è quella che sJ oppone all'elemento solare nascente come 
intima forza dell'individualità: si oppone con l'impulso a 
ripetere l'antico mo.,imcnto di riocra dell'elemento solare 
fuori di sé: perciò ndl'attituùine spiritisriea inconscia, come 
nell'attitudine « tradizionale ,.. 

L'asceta di questo tempo può riconoscere l'elemento 
solare nella corrente della volontà tncdiante cui normal­
mente forma il concetto. Questa corrente della volontà gli 
è normalmente inconscia, perché gli diviene cosciente sol­
tanto neJJa forma dialetcica, nella quale si anrùenta ogni 
volto il suo potere di vita. Nella dialettica la sua dytramis 
non si atl!tla, mentre nel concerto si dà unicamente per di­
venire atto e di questo atto invece di continuo si priva per 
farsi coscienza: onde il concetto non è mai vivente, bensì 
astratto, o morto: che: è la vera ragione dell'errore umano. 

Se l'asceta intende giungere a q11el mondo che cerca 
mediante la TraJizione e lo Yoga, e perciò svolge le istanze 
di questi sino alla coscie11211 della mediazione originaria, co­
me dell'tiSOiuto immediato dell 'anima, allora egli avverte 
lo <IJ!O di morre dei cona:tti e scorg<: nella med.iuione ori­
ginaria la magia mediante cui essi invece sorgono viventi 
nell'anima e perciò può ridcstarli dalla dialettica, come dal­
la loro tomba. Per tale via incontro le reali forze dell'Io. 
Se questo avviene, egli non può non incontrare il Maestro 
il cui còmpito ~ stato donare al cercatore di questo tempo 
l11 ICtenza della mediazione pura, ossia della via diretta, o 
dello presa diretta, per la rrosformazionc delJ'errore umano 
1n verità. 

13 



Sì schiude allora a lui la possibil:tà di sperimentare 
senza limiti lo Spirituale, di Ja dal nome e dalla forma, ep­
però di comprendere in una visione unitaria della storia del­
lo Spirito, le sue pa:;sate esperienze: il passaggio dalla rap­
presentazione della Tradizione alla sua perennità indipen­
dente dalle forme del passato, ossia indipendente dalle rap­
presentazioni arruali, o « moderne ,., di tali forme. 

14 

II. SEMINARIO SOLARE 

Non posso dire che in qualche momento della mia vita 
•l rruoscena sovntsensibilc sia mancato all'esperienza sen­
lllule, come complemento immediato: che pertantO non mi 
1 "pohva di vivere quella nella sua obiettiva naturalezza. 
Il r,.,,d.mento sovrasensibUe dd reale, durante la fanciul-
1 ua ('Oli~ essermi familiare qUlUlto il sensibile medesimo, 
Mllt r .• .cinosa veste della favola e dd mito, per poi grado 
11 l'' tdo trasformarsi c sorgere come genesi dei concetti: nel· 
Id qt1ak, io realtà, d.lllc profondità dell'anima do\•eva riaf· 
''"' d!t' nrchitettonica. epperò logica. la luce della favola. 
t "'nl~tdnl presto a sentire più verità che non nella trama 
""'tlltkn della storia, in questa luce, movente dall'anima dei 
h11l. meglio che dnl loro apparite. 

lti$JlUrtnio al lettore la serie dci segni di una disposi· 
'""' nl Soprannaturale, comunque inseparabile <LI una voca· 
'"'" d1 thinrezu e di sanità dell'esperienza quotidiana, che 

' o ~llcti1Zò la mla adolescenza, naturalmente nella forma 
r 1.11lva all'eta. l\1i ~ infau: necessario utilizU~re l'elemento 
wU1 uhlollrafico unicamente ai fini descrittivi dd processo spi-
liuftlo che costituisce il tt=ma del presente libro: processo 

1 1 l'"" al pnssaggio da uno Stato di coscienza yoghico ad 
11011 lltato di turoco:;cienza delle fon..e per quello evocate, 
ppcr/1 ad un'C$peri~nza dell'atrivit~ basale dcDa coscienza, 
lu d hmit~ d:ll'antico Yof!a. 

1.5 



n sospetto che il succo ultimo delle ascesi orientali 
fosse risorto in Occidente, come potenza del tipico pensiero 
logico, affiorò in me sin da quando fanciullo potevo essere 
testimone di lunghe conversazioni sul sovrnscnsibile, sul 
magico, sull'occulto, nell'àmbito familiare in cui vivevo 
prcssv mio zio, Pietro Scabdloni, studioso dì dottrine eso­
teriche, ascericamcnt:e adamantino come un «patriarca» 
Zen, umanista e poeta, a cui dovetti la mia prima formazione 
interinrc. Mi era ~ufliciente ascoltare quei dìsconi, senza 
capirvi molto, ma avendo la sensazione della grandiosità del 
loro contenuto dalla ricchezza di sentimento e d'imagina­
zione di cui erano Cllpacl quei cercatori 

* 
Tra il 1919 e il '20, si riuniva a casa eli questo mio 

zio, a Roma, in vùt Porto di Ripagrandc 8, ultimo piano, 
un gruppo di sette cultori di Esoterismo. Di essi ricordo 
in particolare: Daniele Amati, un ebreo aitante, biondo-ros­
siccio, con un bel volto cordiale e una particolare c:ariCII di 
simpatia; Argo Secondari, ex-ufficiale degli Arditi della 
J. Guerra mondinle e fondatore di truppe di ~~salto comu­
niste chiamate « Ardit·i del Popolo », simpaticissimo, di pie· 
cola statura ma tullO scano e fuoco; il prof. Umberto (?) 
Nigronc, un giovane gr1nde inval:ido dell'allora recente 
Guerra mondiale, maestro d'ipno-rnagnetismo, del quale mio 
:cio mi disse, additandomelo come un raro esempio di auto­
dominio, che era ~'lato clllaniato da 14 schegge di granata e, 
malgrado fosse stato spacciato dai medici, era riuscito a gua· 
rirc mediante la fort.n della volontà: era pieno dì cicatrici 
sotto il vestito, ma, dritto come un fuso, si moveva con 
evidente agilità. Mi pare di ricordare anche un giornalista, 
Anacleto Maccar1, collega di mio zio, mentre ho solo un 
vago ricordo degli altri. 

16 

Al gruppo si ~iunse dopo qualche tempo, introdotto 
dall'Amati, un pcrsonagg;o notevole, Alessandro Becciani, 
seguace di Rudolf Steiner, una figura piuttosto ieratica: 
alto con barba c luoghi capelli fluenti sulle spalle, intenso 
sguardo ascetico, eg.t era tenuto IÌn grande conslderalione 
dagli altri: parlr.va con solennità, come se conoscesse mol­
ti segreti: era autore di un grosso libro intitolato La salute 
~ tm fatto morale, di comenuto autobiografico, ma non rie­
sco a precisare se a quel tempo egli lo avesse già pubbli­
cato. 

TI gruppo diS<:tHeva di Occultismo nello Studio di filO 

;,io Pietro: io, che avevo poco pi1l di 12 anni, sgattaiolavo 
in quella stanza e me ne stavo in un angolo affascinato 
ad ascoltare i loro discorsi, che alievano JX.'t me il potere 
di trarmi nello stesso mondo •in cui vivL'VO mediante le 
favclc: quegli uomini non erano lntellettualisti astratti, os­
sia dei dialettici, ma personalità che davano la sensazione 
di possedere viventi i contenuti che evocavano. Questo io 
percepivo con nettc:z:ta e sentivo come una forza magica: 
me ne stavo immobile e silenzioso nel mio angolo, cercando 
di non farmi notare, pct non rischiare di essere allontanato. 
Vivevo a mio modo, come un tessuto dì fiaba, per me inimi­
tabile, il contenuto dci loro discorsi sull'Occulto. Gli autori 
a cui essi facevano riferimento, oltre a Rudolf Stciner 
erano EEphas Levi, Stanislao de Guaita, Saint Martin, Pa: 
pus, Ramacharaka. 

La consuetudine delle riunioni si protrasse regolar­
mente in giorni fissi della settimana, di pomeriggio, per mesi 
e credo poter dire pcr anni: nei tardi pomeriggi estivi, poi 
il gruppo - al quale io avevo acquisito il diritto di unir: 
mi - usciva di casa e, passeggiando per le vie del vecchio 
Trastcvcre, allora silcn:ciose e libere d1 traffico, continuava 
la convc~azione, sino a che giungeva al Bar di Saro Da­
mianì all'inizio di Viale del Re: qui si prendeva uno squi-

17 



sito mantttt~to d! crema con panna, che per me era il logico 
roronamento settsibile di tanta gioia estrascnsibile. lnvero, 
di queste passeggiate approlittavo io, che sottoponevo il Ni­
grone s un fuoco di fila di domande su come si rafforza la 
volontà, come diviene potente il pensiero ccc. n Nigrooe 
rispondeva come poteva, ma a un certo punto doveva essere 
stanco dell'incalzare delle mie questioni e un giorno si la­
sciò sfuggire che mi avrebbe portato un libro. Non lo avesse 
mai fattO: dn qud momento non gli detù più pace, mi sen· 
tivo 5pinto da un anelito verso qualcosa che mi si prospct· 
1$Wa come un dono magico, c ogni volta che il Nigrone ve­
niva alle riunioni io gli andavo incontro chiedendogli: «E 
il Ubro? •: finché fu costretto a p<>l!tarmclo. 

Il libro era L'igiene dell'anima di Fcuchterslcben, che 
divenne la mia letruro aurea, il testo prediletto, la medìta­
ziooc d'ogni giorno, su cui lavorai per lungo tempo, riccven­
donc un aiuto p=ioso. Ripenso con graùtudioe a quel libro. 
A disranz.a di anni, dovevo apprendere dalù lettura di UllJl 

conferenza eli Steiner che egli considerava Fcuclucrsleben un 
mirabile educamre della vita dell'anima. Ricordo che il libro 
era scritto con chiar=a e con l'arte di un 'armonica sempli­
!icazione dei problemi interiori: il fatto che lo lep.gessi senza 
sfor20, anzi con gioia e cbe ne ricevessi una sona di eurit­
mia di tutta la vita, mi fa considerare che si trattasse di una 
opera non disadatta alla mia età: dovevo allora avere tra 
i quntlordid c i quindici anni. 

Gli autori che più tardi per mc si sggiunsero a fian­
cheggiare il testo dominame, e di cui ho un ricordo che po­
trei dire beatifico, tanto Cr.J il calore che ne ricevevo, furono 
Emcrsoo - ricordo con gratitudine una sua opera L'ener­
gì4 mora/t, della quale abmi in.Siegnamcnti e persino ta!une 
frasi risonarono nella mia anima per tutta la vita. - Smiles, 
di cui ricordo l'aurt.:o lilxo Il dovere, c Pasca!. A quesù si 
dovevano aggiungere più tardi Nici25Chc c Ramacharaka. 

18 

< ,;;. fin d'allora avevo intorno a mc discepoli, che erano 
comp2gni di scuola o amici di gaia compagnia, facenù capo 
ol B~r di Nello Dominici a Viale del Re in Trastovere. 

Avere discepoli per me ere una disposizione naturale: 
IICUino a 8-10 anni, avevo quslcoss de insegnare ai fanciulli 
ddla mia età: regole, o rcgoleue di vita o nozioni che aJ>­
plcndcvo dalle conversazioni dei grandi. Ma ricordo che alla 
1,,j,, disposizione a insegnare rispondeva normalmente l~ di­
•posizìone degli altri a riunirsi presso di me. 

* 
Verso i quindici anni cominciai a intercssarmi dello 

\'uga, appunto grazie ai libri di Ramachataka, che per me­
nto degli editori Bocca e Carabba, erano in buona parte tra· 
.lutti IO italiano. n Ramacbaraka (in realtà l'americano 
\Y/, \V/, A ùcinson) era un personaggio 001evole, perché aveva 
l>tcsentato le dottrine orientali, mediante un'elaborazione e 
una cap2cità di scmplificaziom:: che rendevano accessibili al 
mu,lemo occidentale alcuni principi dello Yoga. Era eviden­
te çhe egli aveva convertito in i d e e le domine dello Yoga, 
In Idee di conio occidentale, tuuavia non astratte. La sua 
"''" era una trasmissione esatta - del resto impossibile -
11111 unn mediazione fedele, non in quanto fosse fedele a un 
(Oittenuto originario della Yoga, ben c.lifficile a identificare, 
nta in quanto lo interpretava mediante una prospezione mo­
tl•·rna che, per la sua dominante moralità, non poteva essere 
tn mntrasro con lo spìrito dcllc origini. Cib era possibile al 
({omacharaka, in quanto era uno studioso persuaso del con­
tenuto mctafisico evocato, un indicatore responsabile e un 
lcosofo sano, indipendente dal formalismo teosofico. 

Del Ramacbaraka devo ricordare un libro che ancor oggi 
aa11:bbc prezioso per la gioventù, La ltgge del Nuovo Pen­
Jirro - pubblic:no sotto il nome di At.kinson - in cui egli 

19 



tenta tracciare un metodo per l'esperienza sovrasensibilc me­
diante disciplina del pensiero: UIU\ via cbc io sentivo essen­
zialmente vera, ma che da quell'autore non era portatll a 
compimento, in quanto gli mancava la percezione più rau, 
quella dell'ammediatezu originaria del pensiero: immedia­
tezza, che indipcrult:nrcmente dalla coscienza dialettica, io 
percepivo gi~ come moto primo dell'imas;inare c ben presto 
avrei rcono:sciuto come il filone aureo dell'esperienza sovra· 
sensibile: essa mi avrebbe condotto piu tardi allo Sreiner 
e nel cuore stesso del suo insegnamento, essendo il motivo 
centrale della Scienza dello Spirito. 

Nella sua opera, lo Adànson poreva suggerire soltllnto 
l'arte del poten:ziamento di determiiUiti pensieri o m derer­
minari contenuti di pensiero, ma non il modo di afferrare 
il potere d'identità del pensiero con sé: esigenza questa 
che io cominciai ben presto a sentire come pr~supposto al­
l'inverarsi di una sconosciuta v i t a del pensiero, senza cui 
il pensiero è una irrcaltà, la continua fonte dell'errore uma­
no. Più •tardi avrei compreso che si trattava di superare il 
limite proprio alla dialcnica, ossia un limite intimo all'esse­
re QJ1Ìmico, identificabile unicamente, ove nella dialettica 
si riesca a ravvdsare non solo ln forma discorsiva, ma anche 
la strutturo del rappresentare che si estrinseca in tale forma. 
TI rappresentare, infatti, anche qunndo è libero dalla strut­
tura dicorsiva, rimane improntato alla forma sensibile. Avrei 
più tardi compreso che l'esperienza inteJ.•iore esige la radi­
cale cooversione (mctànoia) del rappresentare, ma altresf 
che tale esigenza non può essere sentita se non da una mi­
nima parte di cultori dello Spirituale, né può evitare di es­
sere respinta come irreale da chi non disponga di un ade­
guato organo di percezione metalisia. 

Il credere i ngcnuamente che un tale organo fosse nor­
male a ogni cercatore del Sovrasensibile, mi doveva procu­
rare nell'avvenire: n1>n pochi cqwvoai c interminabili pole-

20 

•l< hc con amici loquaci, capaci di scrivere lunghe lettere in 
tttl J>nrbvano del Sovrascnsibile, io modo da trarmi in in­

tlln<l, facendomi credere a effet-tive esperienze, che da essi 
r11no semplicemente imaginatc: in realtà essi parlavano dor­

tamçnte del Sovrasensibile, io quanto si limitavano alla soa 
•nJlPrescnta~ionc: non lo sperimentavano. Attraverso una 
erte di disinganni, avm capito che wuni di ~toro erano 

p;•ttati all'argomentare spiritualistico d.all'incooscio impulso 
A c\'itare l'espericnu interiore: simultllneameote a\'evano 
b sogno di operare nel mondo mediante la forma spirituale, 
OlliÌ& mediante proiezione o imitazione, per avere dalla ma­
mfestaziooe esteriore la cooferma della loro rappresentazio­
ne spirituale: non potevano percepire lo Spirituale oltre 
quanto consentiva loro il limite dialettico: che è dire il li­
nutc sensibile. 

Al Rarnacharaka debbo aggiungere un autore, lsvara 
llrnhmacha,ry, anch'egli teosofo e occidentale. di cui un li­
hro di tecnica dello Voga mi fu particolarmente utile, soprat­
tutto per una m<:ditazione poetica ~~· « Maya, l'angelo dello 
ublsso », che dava efficacemente l'idea dell'ioganno da cui 
~ mosso radicalmente l'uomo, di ctmtinuo scambiante per 
nutonoma scelta ooscicnte uOd serie di esigenze e di impulsi 
n•dicalmente determinati dalla brama. 

Lo ricca e qualitativa biblioteca di mio zio Pìetro era 
per mc un mondo di magiche meraviglie al quale guardavo 
~cmpre affascinaro, fioc.hé <:ominciai ad attùngere ad essa an­
che nascostamente, io quQJllO lo zio c:.'>igcva da me un ordì­
naro sisttma di letture e di volta in volta mi forniva lui 
i libri, secondo gradualitè di contenuto in relazione alla mia 
etii. Cosl ben presto so~ il mio contatto coo Nietzsd:!e, 
che divenne il mio aurore preferito: Feuchtersleben e Rama-

21 



charaka rimanevano gli ispi.ratori della disciplina interiore, 
ma da Nietzsche attingevo una visione dcl mondo e il senso 
dcl valore ultimo della cultura. A Nictzsehc naturalmente, 
per connessione qualitativa, dopo qualche tempo si aggiunse 
Stirner, il quale a ~ua volta mi introdusse a un contatto con 
autori della sinistra hegeliaoa, rome feuetbadt e Bauer: 
ma non fui pi'C1i0 da questi ulùmi, anche se sentivo forte­
mente il fascino delle loro posizioni anti·misrichc e ant.i­
miriche. 

Nietz:sehe e Stimer divennero per me confortatori di 
uno spirito al tempo stesSO epico e filosofico: ricsaminando 
il mio rapporto con essi, debbo dire che non era il conte­
nuto della loro filosofia ad attirarmi, heosl la sensazione 
di incontrare in essa entitA viventi di pensiero: diveniva 
in me una forza ogni volta l'intuire che questi autori vive­
vano intemamente quanto affermavano, e dalla magia dd 
pemiero destato, ricevevo un senso di p,randiosità, di cui 
la mia n.nima necessitava rome di un alimento. Alla licenza 
liceale, con la prima appl.icnzionc della Riforma Gentile, 
l'aver portato Nietzsche e Stirncr come miei autori prefe­
riti - era facoltà del candidato scegliere due opere filo­
sofiche, come riferimenti della propria preparazione - mi 
valse la bocciatura all'esame di filosofia, mentre venivano 
brillantemente prom()!;si miei compagni che avevo preparato 
io a tale esame. 

In r.:alu\ afferravo con facilità i temi della filosofia: 
trovavo la filosofia un fnscl.ooso giuoco della ragione, al qua­
le mi dedicavo volentieri: ciò mi consentiva di insegnare 
i sistemi più complessi, come quelli di Kaor e di Hegd, Jti 
miei compagni che non riuiicivano a capirli dai professori. 
Avevo invece un'avvt'rsiont' 4stintiva verso la matematica, 
non perché non la compr.:ndes>i, bensì perché sentivo in 
essa qualcosa di monco: ne avevo l'impressione come di una 
presa in giro nei confronti dello Spirituale, in quanto mi 

22 

appariva un meceani<mo di misurazione incompleto, ossia 
privo del soggetto misurante e della CQ!;cienza delle forze 
misurarrici e di ciò che deve essere misurato. Mc ne difen­
devo non studiandola, ma alla fine dell'anno, per non essere 
bocciato, mi era giocoforza apprenderla e allora la trovno 
qualcosa di estremamente facile, ma al tempo stesso di sem­
plicistico, come un'~t..zione per ineenui: francamente 
mi respingeva rurro quel giuoco di equivalenze fornutli, la­
scio~ per l'ingegnosità dei suoi nessi, ma manchevole di 
qualcosa come un v a l o re che put veniva presupposto. 
Piu tardi avrei compreso che questo valore sarebbe dovuto 
essere un contenuto interiore indipendente dalla forma ma­
tematica stessa c a$Sumenre questa come: suo veicolo: me­
diante un simile contenuto, il docente avrd>be dovuto ac· 
rompagnare il suo ~nscgnamento della matematica: un con­
tenmo che egli avrebbe dovuto attingere alla propria inte­
riorità. La matematica mancava - e manca oggi più che 
mai - dci suo venir prcs::ntata come simbologìa di una ìni-
2i1tle penetra~one nei segreti dclla matellliltica dell'Univer­
so: qualcosa più che la numerazione astratta. 

* 
Sino ai quattordici an$ ero stato un ragazzo singolar­

mente mire, invero incapace di ira o di cattiveria. Alla 
scuola elementare dei Salesianl presso la duesa di Santa 
Maria Liberatrice, a Testaccio, ricordo cbe i miei compagni 
erano raga:a:i vivacissimi, simpatici ma pericolosi: fui sùbito 
il bersaglio dei prepotenti, non perché fossi pauroso, ma 
perché ero incapace di adirarmi: in me c'era una impossi­
bilità alla violcn•.a. Tuttavia, simultaneamente per simpatia 
si formò dntorno a me un corpo di guardia di altrerunti 
prepotenti generosi, pronti a difendermi da qualsiasi attacco. 

23 



Ma il ricordo aureo che serbo di quocl periodo è connes­
s.> alla lii'Ura di un sacerdote. Don Torello, rutto semplicità 
e fervore di devozione. dotato di una particolare intuirione 
del cuore nel rapporto con il singolo scolaro, Cllpace con l'in­
segnamento e la paziente amorevolezza di su~itarc il senti­
mento della religiooità innato nel fanciullo: l'impressione 
che di lui mi ha accompagnato rutta la vita è stata la poten-
7.a della bontà, come real!à basale dell'~nima: l'Cllltà senza 
la quale l'anima è come un corpo mutilato. 

A quattordici anni, si verificò per me un mutamemo: 
l'incapacità ad adirarmi e a reagire con la violenza, mi si 
presentò d'un tratto come una IDllOchevole--.aa, sul piano 
della realtà pratica quotidiana e nei rapporti con i ragazzi 
della mia età. Scoprii cosl che per me la cosa piu facile era 
agire come se la violenza altrui non potesse comunque nul­
la su me: mi accorsi che bastava una calma opposizione, 
per biOC'C'II!'C immerutUamcntc l'altrui aggressività. Divenni 
cOlil con faciiiti un &arm11tore di prepotenti e a buon mer­
cato mi feci la fama di coraggioso rispettabile: al tempo 
stesso comincia.i a prnticare scherma, con.a c nuoto. Ma le 
esperienze più rispondenti al.ln mia richiesta interiore in tale 
periodo dovevano essere quelle della montagna, dell'ascesa 
e della solitudine tra le vette. 

Il terw settennio :insetl nella mia vita un elemento 
che potrei dire epico: la montagna, la disciplina fisica, l'af­
fermazione di una autonomia rispetto a certe forme di col­
leni vismo cui en~ incvitabilt partecipare, erano modi di mi­
surare la presen7.a de-lla Y:.ta interiore, presso alla capacità 
di adattazione al giuoco esistenziale e ..Ue murevolezze di 
esso: costituivano per me una fascinosa polarità esteriore, 
mentre silentiosamenre coltivavo la preliminare ascesi del 
pensiero e leggevo Nietzscbe e Platone. 

Fu un periodo movimentato della mia vita, ralo1'11 agi­
tato, ma ricco di intuizioni preparatorie: un can~uere parLi-

24 

cobre ne: fu la presenza di un senso superiore della fatalità 
pc:r cui mi sentivo inesauribile e invulnerabile: mi dorut\'o 
aUc imprese più rischiose. esigendo dalJe aie resistenze vi­
tali molto più di ciò che esse normalmente mi accordassero. 
Questo « in piu • sapevo che mi vc:niva dn una immediata 
sorgente metafisica, con la quale potevo a volontà entrare 
in conrauo, grazie alla disriplina interiore. 

* 
Malgrndo l'ndolcsccnz~. si andava formando in me, per 

in tui~ione ~ponumc:a, il quadro di un 'impresa interiore ne­
c:essaria all'uomo moderno d'Occidente. Sentivo il pericolo 
dd deterioramento di un ~imile uomo, ove non riconoscesse 
in <oé la vocarione della propria impres;t. Non ern tanto 
la lettura meditata de-ll'aureo libro del Feucbrerskben e dd­
la NllScita JeUa Tragt."dùz di Nictzsche, a sollecitare in me 
tale quadro, quanto l'immediato avvertire nella natura un 
elemento originario della vita intx:riore, propria all'uomo e 
al mondo, che sentivo sfuggire alla Scienza e alla Cultura. 
Ancora non studiavo sistemal'icamcnte la filosofia, ma ave· 
vo un n~pporto immediato con il reale, che mi rendeva insof· 
ferente di ogni dialettica che non rc~11ssc l'eco dcll'demcnto 
originario della natura. Questa inwffcrcn~a mi condusse 
spesso a situazioni difficili, che re~cro drammatico in qual· 
che modo il mio <terzo settennio. 

A quindici anni ebbi una singolare esperienza della di­
mensione eterica, trovandomi in Sardegna. Mi ero recato 
per una breve gira a Tempio Pausania ed essendo rimasto 
senza denaro, mi risolsi a perconere a piedi i 45 e più chilo­
metri della strada veno Palau, per recarmi a uno c srazzo • 
in vetta a un colle detto Bambisa, al cospetto del mare, 
presso una patriarcale famiglia di amici pastori, il cui capo 
era una sorta di gigante ttaoquillo e generoso, Ciboddo, det-

25 



ro Bioddo, del quale ero ospite. I 45 chilometri dovevano 
divenire più di 50 allol'Ché, lasciata la strada maestra qual­
che chilometro prima di Palau c, infilato il sentiero per 
Barrabisa, mi smarrii nella boscaglia: eta caduta la notte 
e il percor.;o divenuto irriconoscibile. 

F.ro parriro da Tempio nelle prime ore del pomeriggio, 
avendo le ali ai piedi: volevo la sera essere a ogni cosro a 
Barrabisa, pel'Ché ero intellettualmente legato a una ra­
gazza - con la quale &\'CVO un colloquio puro e poetico -
dclla famiglia CibodJo. Percorsi i primi chilometri di corsa, 
trotterellando, essendo la strada in discesa: poi cominciò la 
pianura, ed io nel ritmo del çammino e nell'incanto della 
mlirudine della Gallura, entrai in uno stato di particolare 
armonia dello spirito con il corpo. 

Grazie al ritmo dcl camminare e all'àmbito di primor­
dialirà pura delle for-o:, in cui movevo, grazie al silenzio e 
alla pace, possenti $ino alla solcnnit~, ebbi d'un tratto, nel­
la forma possibile alla struuura interiore propria alla mia 
erà, la prima C$pericn7.a del pensiero vivente. Procedendo 
a passo veloce ma uguale e lieve, andavo facendo una sinte­
si della mia vito c del suo signiFicato, quando sentii al centro 
di essa, resasi quasi visibile, In for7.a del pensiero come una 
luce che tendeva a penerrarc nell'anima c che mi avrebbe 
rivelato nel tempo il senso di tutto ciò <"he per ora sempli­
cemente mi appariva: percepii la coonessione di questa lt1ce 
con l'essenza delle cose, dell'uomo e dell'Universo. Guar­
dandomi intorno, vedevo b realtà segreta della narura, ma­
gica nella sua purezza, che mi veniva incontro: mi appariva 
tutto conneuo da un'unica animazione, come 1lllll sinfonia, 
essendo le forze molteplici e diverse. 

Ricordo nenamente che le impressioni interiori destan­
tisi in me non erano soltanto imagin.i, ma simultaneamente 
percezioni di fo=. N'on ne ero però sorpreso: sapevo benis­
simo che quella era la realtà. Vi fu un momento in cui, 

26 

guardandomi intorno, mi parve di essere circondato da en­
tità e da al'Chetipi: sentii la gioia di ravvisare in me il llnire 
della Luce, come una for-.t:t operante in rutro l'essere, e di 
un tratto constatai che il mio corpo perdeva peso. Non osai 
forzare l'esperienza, una prudenza mi t:ratreneva, ma sapevo 
bene che, se avessi insistito nella percezione della forza-luce, 
avrei poruto sollevarmi da terra: il mio passo divenne velo­
ce e privo di sfor-.ro: qll3si correndo percorsi i rimanenti chi­
lometri di quella solitaria mada della Gallt1ra. Dovevo poi 
passare diverse ore difficili nella boscaglia, privo di luce e di 
orientamento, avendo smarrito il sentiero vCtSO Barrabisa, 
finché sulla \'CIIa di una cullina lo ritrovai, vedendo dalla 
Corsica il raggio del lontano ma nitido faro di Bonifacio. 

Qllalche anno dopo, ancora in Sardegna, una terra me­
ravigliosa m cui lo Spirito sembra presentarsi nella sua im· 
rnetliatezza eteamcc, là dove non è ancora intervenuto l'arti· 
flzio astratto dell'uomo, mi trovai ad affrontate una sitlla­
?.ionc pericolosa con una barca carica di reti da pesca, nel 
tratto di mnn.: tra Porro San Paolo, presso Terranova Pausa· 
nia, c l'Isola di T nvolnra. Le reti appartenevano ai pesca­
tori, che le avevano accumulate su qu>:lla batta come Stl 

un appoggio provvisorio. 
Io e un mio coetaneo !\vèvamo preso la barca, senza 

togliere le reti, essendo un'operazione delicata e difficile, 
e ci eravamo reead a remi verso 11 largo lungo la costa per 
approdare a un'insenMura all'aire= clello srazzo di Vacci­
leddi, dove era l'ufliclo postale. 

Tutto era andato regolarmente: a~uto il breve sbarco, 
io ero salito sulla collina di Vaccileddi e avevo ricinto la posta. 
Rimessa la barca in acqua e ripreso il mare, però, il ri.romo 
di colpo si rivelò impossibile, perché si era levato fortissimo 
llD vemo da terra e il mare era agitato. Dopo vani tentarivi 
di fronteggiare la furia delle onde, e qtlalcbe momento di peri-

27 



colo, decidemmo cti tirare a terra la barca in un'insenatura irta 
cti scogli, tutta pierre e ]astrOni: faticosamente togliemmo le 
reti, le raccogliemmo entro un cavo di roecia, nascondemmo 
i remi e poi tornammo a piedi lungo una costa interrotta da 
scogliere, foci cti torrenti, boscaglie ecc .. A piedi, a guado, a 
nuoro, infine giungemmo a Pono San Paolo, dove trovammo 
i pesaltori infuriati per le reti portate via. 

n mio amiCO mangiò C poi si buttÒ inerte SU Unii 

branda e non volle più sapere di muoversi: io, non potcn· 
do sopportare l'acxusa dì aver perduto le reti, decisi a un 
tratto di citornat'e da solo. I pescatori mi guardarono incre­
duli, perrhé, dato il mare agitato, essi avevano rinunciato 
a uscire, ma non mi impedirono di ripartire solo a tenrnrc 
un'impresa impossibile. Era l'i m p o s s l bi l e che sem­
pre dovevo poi const2tare che mi sollecitava. Ripcrcorsi il 
tragitto guacti, boscaglie ecc., confidando nel calmarsi d~ 
vento e dd moto ondoso verso le ore dellA scrn. Ma proprio 
quella sera ciò non avvenne, anr.i, il vento andò sempre pìu 
raffon.andosi: intanto era sceso il CfePu,;colo. 

Ritrovai l'insenatura, dis.'<:ppcllii i remo. rifeci l'opera­
zione paziente del uasferimento delle teti sulla poppa del­
la blrca. poi rnisi la berca in mare, compiendo un'operazione 
che ern St.1ta già faticosa in due Comunque, uscii dall'in~e­
natura, e sùbito dopo mi trovai in una siruaziooe ctisperara: 
era calata la notte e il vento era aumentato d 'intensità, le 
onde erano altissime e a mala pena riuscivo n tenere la prua 
cti contro nd esse: ci fu un momento in cui non vieti ìnwrno 
a me che buio e onde, che da un momento all'altro mi avreb­
bero sommerso: tendevo con tutte le forze i remi per man­
tenere l'equilibrio, ma le loro pale al venice delle onde, che 
non vedevo più, ormai incontravano il vuoto: mi trovavo 
io un vortice bo io entro un inmane boato, cti momento io mo­
mento sul punro d'intzhjott.irrui. 

28 

Né avanzavo cti un «:nùmetto, né sapevo òove ero e 
che cosa do\'essi ancora fare, mentre intorno a me il mug­
gito si accresceva con la furia dei flutti. Capii che non avrei 
potuto resistere a lungo, in quello sfono senza senso, e 
quando cominciai a provllte la sensiiZione che srnvano per 
abbandonarmi le forze, ebbi d'un tratto la sintesi della mia 
vita e il monito di non ave.r ancona compiuto ciò che essa 
chiedeva. Allora sentii me stesso, come un altro essere, SOI· 

gerc dal profondo con impeto primordiale: raccolsi le forze 
e lanciai un grido o una paro l a, coone una invocazione as· 
soluta. Avvenne un mutamento fulmineo: cti colpo vidi lam­
peggiare una forza immensa, da cui fui investito come fosse 
la mia forza, capii j movimenti che dovevo fare, i temi mi 
obbcdirono. Sorse io me un senso di sicutezza, ebbi l'intui-
7-iooe cti una Potenza che dominava le ~eque e comandava 
ai venti: d'un tratto prodigiosamente mi ritrovai all'iruboc· 
catura dcll'insenarura, in un tt:mo di mare calmo: oon sa­
pendo come vi fossi rientrato. 

Ero salvo: anche se qui fui sbal1.ato in acqua nel tenta· 
tivo cti manovrare h barca tra gli scogli dell'approdo, nnto 
massi e oscurità c rigu"8ito di flutti. Furono SJKOra abra· 
~ioni, ammaccature: nuovamente il lavoro di tirare t. barca 
n rerra, nascondere i remi, togliere le reti e collocarle pa· 
zienremcntc, capo per capo, nel rnvo della roccil!, in una 
O!;CW'irà quasi fitta. Io me c'era però qualcosa cti nuovo: 
sap.."Vo ormai che esisteva un grido, o una parola, che par: 
tendo dalle ractici profonde dell'anima, ba il potere di evo­
ente le Potenze dell'Universo. 

Ho riferito questi due episodi, per caratteti1zare il 
mio terzo settennio, alqW&Dro movimentato, ma sempre ac­
compagnato da un impulso racticale, mectiante cui sentivo 
la ctirezione cti qualcosa oltre l'àmbito dell'ordinario esistere. 
Perciò potevo nbb:JJldonarmi a questo esistere. La mia per­
suasione era che pvtevo immergermi in tutto senza perder-

29 



mi, se potevo avere 1s consapevol=a di muovere dalla For­
za che domina tutto. Questa era per mc un'Esscn:a~ amica 
che sentivo di poter inconrrarc conScknzialrncntc nel se­
greto di mc. Le situ::zioni problcmarichc sotgevano quando 
dimeoticavo la mia connessione con I'Esscn'.a amica: ma m· 
dubbiamcnte mi sorgevano situa:tioni ancor più severe, 
quando abusavo della connessione stessa. 

30 

III. ]. EVOLA 

Volli conoscere ]. Evola, avendo sentito parlare di lui 
··ome di un pensatore coraggioso, capace di meuersi conrro 
tutti e di attaccare b cultura corrente, con argomcnta:tioni 
d..-cisive: un'indica:tione vaga, ma a mc sufficiente per muo. 
''ermi verso di lui. Senza preavviso, mt recai un giorno a 
rrovarlo - avel'O pocu piu di venti anni - c ne ebbi una 
accoglienza simpaticissima. 

Non avevo letto di lui una riga, e per qualche tempo 
.tnche dopo averlo conosciuto, non lessi nulla di suo, essen­
domi sufficiente l'averlo incontrato e d'un sùbit.o aver avuto 
la sensazione di trovarmi di fronti! a una personalità ecce· 
ziona.le. La figura di Evola era la più ideale che io avessi 
fino allora incontrata· egli mi si presenruva come un modeJ. 
lo di potere interiore, di coraggio e di capncità di sortite 
umorismo: perciò gli fui amico e per diversi anni poi lo 
<eguii come discepolo. Con il susseguirsi degli anni, dovevo 
scoprire in lui come valore lo splendore dclla forza che, in­
carnandosi 1n una determinata natura, a questa aveva potutO 
souomeuere l'<:spressione medesima della conoscenza. Men­
tre il mio impulso gradualmente doveva rivelarsi l'opposto: 
trovare la conoscenza che mi superasse e mediante questa 
superare 1s mia personale natura, ossia realizzare l'essere 
interiore. 

31 



Strada facendo capri che di Evola cc ne poteva essere 
uno solo valido, e non delle copie: tuno il suo insoegn.a­
mento, il suo yoga, il suo Tantrismo, il suo "Grande Vei­
colo "• presuppongono la qualità interiore originaria, la ma­
gia imaginativa. che per il cereatore moderno è un puntu 
d'arrivo. Anche se questa qualità interbre è presente pre­
natalmcnte, o karrnicamente, nel cercatore, per potersi 
estrinsecare e reulinare, le occorre la conoscenza, ossia un 
metodo noetico. A me, iovcro, la facoltà imagioativa era fa. 
miliare: su essa avC\O sin allora fondatO il mio lavoro iote­
riore, per impulso spontaneo, ma strada facendo dovevo ren· 
dermi conto che questa facoltà, come fulcro dell'opera, an· 
dava conquistata medill!lte un metodo preciso. Essendo la 
coscienza imaginativa la co!lcli:>:ione per la coscienza magica, 
l'arte dd discepolo è ritrovare dietro il pensiero riflesso la 
luw imaginativa. Questa soprattuttO fu la mia esigenza e la 
ragione per cui a un certo momento seguii alai sentieri, 
mantenendo iotatta per Evola la deferenza c l'amicilia, non­
ché la gratitudine per gli impulsi accolti da lui: soprattutto 
per quelli che, come accennerò •tra breve, mi avrebbero col­
legato oon la « via rosicruciana ". 

Si uartò per me di ne«$Sità interiore· qualsiasi im­
pulso creativo prenauùe, ove non trovi il veicolo noetico 
che gli necèssita, in un'epoca come la presente, è <.'OSlrcrto 
a seguire le vie più lunghe del karma: comincia a esprimersi 
dlstrutrivamente, come inversione di sé, ossia come vita 
oscura degli istinti, invano infrenatn dalle remore etiche 
tlclh Tradizione, in ouanto tradizione metafisica inafferra­
bile a chi sia p.mvo del potere noetioo accennato, ossia del­
la conversione del pensiero riflesso in pensiero vi\'ente: che 
è appunto la « via rosicmciana •· 

Della conversione del pensiero riflesso, invero, Evola 
non si ~ mai dovuto preoccupare, perché non ne ha avuto 
bisogno. fruendo esll dd pensiero in movimento, oome di 

.32 

una forza congeniale alla suz personalità: capace di conce­
pire la liberazione, ma non il proprio moto autOnomo come 
ioi7.lo della libernzionc medesima, in quanto identico con 
la propria forma dblottic~: dialettica eccezionale, ma non 
per questo capace di essere pensiero fuori della sua impc· 
riosa forma. In Evola ha agito un sagaoe istintu di cooser· 
vazione della dynamis pensante, o di una non messa in que-­
stione del valore metafisico di 01sa, essendogli sufficiente 
il suo uso per la sua peculiare dialettica e, dal punto di 
vista noetico-ascetico, essendo css~ per lui perfettamente 
funzionante: uno strumento che non era il caso di rappor­
tare all!t ricerca, rispondendo perfettamente alla funzione ri­
chiestagli. D non valere di tale pensiero in sé, come univer­
sale contemplab1c, ma solo come espressione di un potere 
pcrson.-tle, è in sostan7a il senso ultimo della Teoria e della 
fenom~nologla dell'lltdividuo At.roluto. 

Non ha senso una critica della figura di Evola, perché 
non esistono persooe per le quali una tale critica abbia sen­
so, in relazione appunto a quella dimensione del pensiero 
che decide del valore di un orJentamemo. Per me l'espe­
rienza del pensiero vivo non si era mai identificata con la 
espressione dialettica: il sistema ddi'Evola mi parlava secon­
do il mondo di fone a cui attingeva e questo mondo di for· 
ze era importante per me realizzare, di là dalla visione del· 
le cose che 1a sua dialettica come espressione personale coro· 
porta\•• ossia di U dal valore dialertioo della Tradiuone a 
cui faceva riferimento: valore che per !fii evoliani - non 
per Evola - è tutto, e per cui essi trovano serie difficoltà 
a realì:aare qud mondo di forze. 

A me in realtà importava tale mondo di forze, ossia 
la Tradizione, non la sua dialettica: il suo tessuto di vita, 
piuttosto che il suo nome e la sua forma. Sul piano diole1rico 
1a Tradizione può llllchc essere presentata ooroe anù-mo­
dema: ma è una delle sue interpretazioni possibili . Sul piano 

.33 



dialeuico ne è possibile urut opposta. Oltre la dialettica, la 
Tradizione dovrebbe cssert l'impul:.o più moderno, perché 
il più antico. ln verità ciò che è dc:C11dcnte dd mondo mo­
derno appartiene al passato, ossia a ciò che è mono, disa­
nimato, inattuale, dci passato. 

Ovc si ammerra una direzione discendente, o di « ca­
duta », si dovrebbe avere la saggezza di non identificare la 
Tradizione con la spiritualità incapace di arrestare il decor· 
so verso l'« età oscura». Un Potere che sia veramente origi­
nario non decade, non può non dominare il proprio pro· 
cesso, nnche quando questo assume la forma di m o n d o 
m o d e r n o : non può non volere ancora se stJCsso nx.•diante 
tale mondo. Perciò un cercatore dell'Originario non rifiuta 
il mondo moderno, ma cerca come mediante questo operi 
ancora l'Originario: che cosa \."Ctamc:ote l'Originario abbia 
voluto attraverso la più bassa esperienza dci sensibile. Il vero 
elemento di « caduta " o di « oscuri d », ~ la rinuncia a tale 
còmpito, in nome dell'assunto tradizionale. 

Tuttavia, quando Evola e Guénon parlano della Tradi­
zione, si riferiscono a un mondo ben diverso da quello che 
diviene la romantica o cavalleresca idolatria dei rradizìona­
lisù: i quali consump.no gli anni miglioci della loro vita a 
inseguire l'ideale « tradizionale », senzn minimamente so­
Spéttnrc che con ciò essi sfuggono al còmpito dJ realizzare 
la POtJCnzn allusa: la sognano, la amano, mfl non la realiz­
znno. Per realizzacla, dovre-bbero afferrare le (orze del mito 
di cui vivono, l'imagioe della Tradizione: ma ciò non pos­
sono, perché segretamente non le vogliono; non scorgono le 
forze che vivono nei pensieri la cui espressione dialettica 
li &\'VÌOCe. 

E' difficile per i rradizìonalisti uscire da un simile mi­
raggio, e comprendere ;l meccanismo delle idee-forza a cui 
bi legano senza speranza di possederlo: che ~ un còmpiro più 
imponante che il muoversi secondo il suo signi(icaro dialer-

34 

tico. Al li.,:ello dd si g n i f i c a t o, un miro dialettico ne 
vale un altro: rutti, sia a destra che a sinistra o al centro, 
subiscono lo sresso limite, e il mondo delle idee-forza sfug­
ge all'asceta incapace di scorgerlo m Iii dal discorro rradi-
7ionalc. Mentre questo discorso per gli evolian.i, come per 
i guénoniani, è tutto. E éò spiega il loro atteggiamento di 
irrile-van7.a o di suflicienza, se non di compatimento, per la 
Via del Pensiero a cui io mi riferisco. 

L'opera di Evola è uno stimolante energico del meta­
fisico; suscita l'esigenza della correla:tione dell'Io con sé. Ma 
una simile esigenza, nei discepoli, non va oltre il limite di 
\ID sentimento ingenuo, anche se eroico o epico, dell'lo. 
Non può divenire istanza della volontà, per l'ostacolo che ad 
essa costituisce proprio la correlazione con l'opera di Iui: 
espressione vivida dell'lo che affascina l'Io altrUi e lo arresta 
in una sorta di in<:antesim) della PotJCnza, ossia in una ima­
ginazione di cui non potrà che cibarsi misticamente piutto­
sto che magicamente. Non vale osservare che Evola fomisce 
abbondantemente il metodo dallo Yoga Tantrico, alla «Ma­
r)a come Scienza dd!' Io •: quello che invero egli non può 
dare, in quanto a lui non necèssita, è la connessione dd· 
l'lo con il metodo. Non si può con l'Io dialettico e astratto 
Rahare enrro il metodo della Potenza: occorre una preven· 
tiva messa a punto di tale lo, sl che si costituisca come 
centro della propria azione: ma questo è uno « yoga » che 
non può venite dall'Oriente. E' una tecnka che, ove si rea­
li:ai come Scienza dell'Io, riassume in sé rutti gli yoga, e 
va oltre. E' una Scienza della LiberiA: chi la cerca veramen­
te la troverà nella Filosofia della Libertà di Steiner. . . 

Gli evoliani fanno sùbito propria la critica della civiltà 
di Evola, alla quale egli è pervenuto attraverso elaborazione 
di intuizioni e di forze personali: essi si trovano bella e 
fatta ule critica e se ne appropriano, senza sver nulla mutato 
in sé, senza aver io qualche modo conquistato la propria 

35 



vi~a int~rio:e, . ~ì d~ potersi con un minimo eli l~gittimirà 
engere a gtudici del 100ndo moderno c a erigere una Tra­
dizione. 

Jn un tale fenomeno. onde si assiste non ad una scuo-
1~ bcn~l a un meccanicismo ripetitivo della elialerrica evo­
liana, priva del mordente originario, si può scorgere un tie­
pido amOre per la verità, una tenuità di dedizione e eli vo­
lon:a sucrifica!c, un'indecisione a porsi, come cercatori rigo­
rosr, in rela:t.Jone con il « metafisico " a cui la dialerrica 
evoliana in definitiva rima11da. 

Chi riesca veramente a ~vilupparc l'amore per la ve.ri­
tl , non può a un deteunimto momento non pa.,s:~re all'azio­
ne inreriore, come alla pratica sostMzìalmcnu: pr~uppo­
sta: ma proprio tale azione, ove sia condotta innanzi con 
decisione, pona inewtabilmente fuori della dialettica me­
diante cui è sona: delinea un'esperienza dello SpiritO, che 
non può non lasciare elietro eli sé le rappresentazioni che 
l'hanno stimolata: le rappresentazioni tradizionali risultano 
come la harca del eliscorso di Buddha, che non ha senso che 
l'asceta rechi in sé sulle spalle, una volrn anraversato il 
fiume. Quella barca, invero, è ullile solo n tornare indietro. 
. Riguardo ~ tali cliscepoli, tiepido amore per la verità, 

sr è detto, ma st deve aggiungere insufficiente slancio di gene­
rosità verso gli esseri travolti dall'errore, ossia insufficiente 
slancio merafisico di là dalla maya delle contese, ai fini di 
un'azione dello Spirito e non contro questo o quello. Non v'è 
da comba((ere contro uomini, ma contro Dei inferi. Questa 
azi~ne pura,_ invero, è inconsciamente rifiutata da ehi perviene 
al SIStema eli E»ola come a un fortilizio sicuro, per convivervi 
con la propria immutata ~rsonalità : che è in definitiva un 
tradire lo stesso Evola. 
_ E' co~prensibile l'animus della delusione, sia pure 
ampcrturbabale, che Evola manifesta quando parla di coloro 
che si dicono suoi seguaci. In verità questi non sono consa-

.36 

pcvoli di rivere nel se n 1 i m c n t o del suo sistema della 
l'<)tenza. la quale invece fa appello ad una scienza della 
v o l o n t à, che non può muovere dal sentim~to, bensì dal 
pensiero, ma non dal pensiero clialcttico. sia pure esoterico 
" magico o yoghico. bensl dal pensiero liberato, liberato 
dalla forma medesima della sua dialettica: secondo un canone 
che in Evola, come si è detto, non ~~ trova. Non si trova, 
perché egli personalmente non ne ha bisogno riguardo 
,all'essere in ~'Ui si individua per la presente vita: ma ciò 
Nimultaneamente spiega perché Evola non percepisce l'ele­
mento solare dell'insegnamento dello Steiner e, come può, 
volge ad esso una critica rhe, da un punto di vista essen· 
z•"le, ha solo una connessione eliscorsi»a con il suo oggetto, 
e sembra volerlo rendere valutabile secondo significazione 
meramentc psicologica, dudendooe il contenuto metafisico: 
contenuto la cui esperienza non può essere vrantita da un. 
sistema logico: ove questo non sia La filosofia Jdla UberJiì. 
Ma non è deno che sia suJliciente essere steineriani per 
11fferrare simile elemento wlare. 

I seguaci della Scien1.:1 dello Spiriro. che non giungano 
n superare l'univoca climcnsione dell'anima razionale, e a 

quesra inconsciamente riducano l'inse~amenro e da essa, 
per quanto elaborata e filosofizzatn, non <:!ICOno, movendo 
perciò con mere rappresentazioni in un mondo eli for1.e che 
permane loro impenetrabile: non sono dissimihi agli cvoliaoi 
che si muovono entro l'anÙJla razionale-affettiva, non andan­
tlo oltre le rappresentazioni o le imagini della Potenza, 
non dispoDeDdo del canone della liberazione del loro rap­
presentare: il cui vincolo alla c:crebralità ~l'impedimento reale 
alla Potenza. 

L'avvicinamento tra le due posizioni può sembrare 
paradossale, eppure, se si o:.serva, riguarda l'identico limite 
interiore: limite inronscio. che ndl'avvcnire provocherà 
olleanze inaspenare, che appariranno assurde, ma saranno 

37 



le più logiche. Nel'imminentc futuro, il dominio dell'anima 
razionale creerà il vero fronte delle forze contro lo Spirito, 
in nome della Tradizione come dell'Antit.radlzionc, della 
Religiosiù\ come dell'Ateismo, dello Spirirualismo come del 
Materialismo: un fronte v:mo che congiungerà molti, il suo 
vero livello essendo politico. 

* 
Si può dire che un essere cosl =ioruùmenre autcn· 

tico c forre come J. Evola, abbia rrovwto la sua connessione 
radicale con l'Occulto? Deve averla trovata in alcun.i mo­
menti, eliminati ogni volta da un oblio a lui necessal'io, pro­
babilmente in funzione della sua missione terreoa, secondo 
quella economia trascendentale con cui il Mondo Spirituale 
aiT\trlinistra i singoli apporù esoterici. Certo, l'auacco che 
Evola muove contro Steiner e l'Antroposofia non appare 
facilmente spielr.lbile, anche se non riguarda Steiner, bensì 
il lettore che possa venime influenzato. Contro l'Impulso 
Solare di questa epoca, è prevista una serie di attacchi, da 
quelli frontali a quelli •insi:liosi e inconsci (ho persino accen­
nato ad attacchi dall'interno medesimo della dtt:~de11~, ad 
opera degli zelatori discorsivi deUe dottrine), perciò si può 
ravvisare quello eli Evola come il più frontale, anche se sostan­
zialmeme dialcuico, epperò dialetticamente reversibile. Ma 
una replica dialcttica è proprio ciò eli cui Steiner non ha 
bisogno. 

Per accostare veramente il proprio Maestro, in questo 
tempo, il discepolo deve anch'egli nella formn attuale supe­
rare le sue prove: forse per Evola la prova specifica è 
appunto l'Antroposofia, mentre per o.ltri è la critica di Evola 
nei confronti di Steiner. In tal senso essa è invero utile: 
io personalmente, come già ho accennato, sono grato ad 

.38 

Evola di tale: critica, perché mi ha stimolato ad un controllo 
dei punti che appaiono essenziali quanto a unn presunta 
vtJJnerabillt~ del sistema stcineriano. Essendo in giuoco una 
scelta intc~iore, determinante per l'intera vita, la critica 
di Evola pu~ divenire strumento di una tale ~Ira. 

Chi si lascia impressic.onarc dalla critica di Evola for­
mulata in particolare in Maschtra e volto dtllo Splrituali­
smo contemporaneo, non è maturo per conoscere l'insegna­
mento dello Stdner e da tale opera in realtà può venir 
aiutato ad aspettare: la d'!Stata avversione per Stelner può 
essere appena l'inizio di una relazione con lui, che avrà un 
seguito indubbiameme positivo, talora in quc.ta medesima 
vita. 

TI segreto sovrasensibile si difende da sé, attraverso la 
eliscorsivizzazionc degli 2elatori formali dell'insegnamento, 
come nttraverso l'accettaz!one della ct-itica cvoliana. La dia· 
lettica è com\mque il veicolo dell'alterazione eli ogni impresa 
dello Spirito, ma non in quanto una dererminata dialettica 
possa provocare l'atteggiamento spirituale irregolare, bensl 
in quanto questo uova ;n quella il proprio veicolo formale. 
Ciò avviene anche all'interno eli una comunità spiritoale, 
quando vi si associano esseri capaci solo di relazione medla­
oica, c tuttavia assumcnui il linguaggio dell'nnim~ ro~ciente: 
allorché il numero di costoro diviene prcponderante, sarà 
proprio un m~Jium a prendere la parola e ad insegnare la 
dottrina polarizzando il consenso di tutti i vocati allo Spiri­
tismo. ai quali sostanzialmente occorre non tanto ricono­
scere il contenuto della Scienza deUo Spirito e chi ne sia 
reale portatore, quanto reali.Z7.Jre il livello della loro neces­
sìtà p~ichica. Come si vede, un risultato non molto diverso 
da quello derivante ,lall'accettazione della critico evoliana, 
e riconoscibile come fenomeno che lo sti'SSO Evolismo pati­
sce, allorché la popolazione degli incapaci di anima coscien­
te, epperò popolazione medianica, s'infatua, rome si ~ visto, 

39 



sentimentalmente delle sue dottrine della Potenza e il p~ 
prio s e n t i m e n r o scambia per volontà o forza. 

In Evola v!ene prima la forza e poi la conoscenza: rea). 
mente in lui la conoscew.a è espressione della forza. Questa 
forza è indubbiamente una forza dello Spirito, ma dello 
Spirito che si è modellato b(C()ndo una determinata natura. 
E' questa natura che si esprime quale forza spirituale ma, 
come natura pe~nale, in lealtà è opposta alla direzione 
or.iginaria. Perciò l'esperienza di Evola non è ripetibile: 
quella for-a fa appello ad uno Spirituale con il quale nessun 
discepolo potrebbe avere co~ento in base alle domine. 

La via dello Spirito ron è l'espressione della forza 
che si reca in ~ come forza della natura, bensl la consacra­
zione o la trasformarione di questa. Prima viene la con~ 
scema, la qu31c. se ~ autentica, diviene poi lrllSformazione 
della forza secondo la sua origine, e persino lotta c:ontro la 
propria forza in quanro impu Iso de!Lt natura. 

L'ovvia obiezione che la conoscenza non pul> non essere 
espressione della forza, non contraddice quanto è affermato 
sopra, perché ~i trana di ur>a forza che va fatta scaturire, 
o a cui occorre nprire noer:camente li! varco, come a qualcosa 
di superiore all'abirua}e natura. Parimenti, l'obiettare che 
tale conoscenza non è possibile se: non in base a un supera· 
mento ddla personale natura o della rnedinnit:ì, cade dinanzi 
alla Via del Pensie:o dau dallo Stc:irn:r: la cui peculiarità 
consiste nel suo potersi reali.uare come esperienza indipen· 
demc dalle condizioni della natura, o della necessità psichica. 
II punto di partenza modello è appunto quello della sfera 
matematico-fisica, li! cui l vello non è ric-hiesta qualità inte· 
riore, o moro psichico, per sJierarc teoremi o principi, ma 
solo astratto pensiero· su questo, ne!Lt concentrazione, si 
insiste inrensilic~ndo l'im:lersonalc suo movimento fluenre . ' 
non veduto, dalla sfera indipendcDte dalla narura. La via 
verso la liberazione, la vi' verso l'equilibrio e l'espansione 

40 

del più elevato sentire, muove da questo punto: dal qoa.le 
chiunque può volgere alla redenzione della propria natura, 
al supcramento del proprio lutrma. Ma gli occorre conoscere 
prima se stesso, v o l e r c la conoscen7.a di ~: non mettere 
in moto mediante tecniche psichiche la propria natura, 
prima di conoscerla. 

L'esperienza che deve: precedere il conoscere è in 
realtà quella del COIIOICer-: stesso, ma è appunto esperienza 
della voloma. Cer1o il "listero di qU'CSto iniziale volere 
rinlAnda ad un quid mer.fisico, che si hP. o non si ha: tut­
tavia l'iniziale moto della conoscenza, nel senso della prima 
e più com:rta coerenza del pensiero con sé, malgrado gli 
ostacoli e le resistenze della natllt'O, è il germe di una 
volontà che, comunque, sollecitata, si moverà e mostrerà b 
sua obiettiva forza. Anche l'uomo più debole e più sopraf· 
fatto dagli istinti può, volendo, ricongiungersi, in relazione 
al proprio livello, con il fùo della originaria Forza: l'impe­
dimento piu serio a questo è invero la mancanza della 
consapevolezza della propria debolezza. Lo sprezzo per il 
debole, per colui che c:rru recita, tradisce, è esso stesso una 
dcbole:aa: esso stesso ~entimentalistno. 

Chi fa suo il n o b i l e ~e n t i ero del Buddha, non 
può ignorare In missione dd Bodhisatrva Mailreya, che è 
accompagnare gli uomini nella sfera della fllaya, prendendo 
parte alle loro dcbolewe e alle loro prove, per recare ad 
essi l'illuminazione nel meuo della loro oscurità. TI futuro 
Buddha è invero ìl Bodhisatrva della compassione. La via 
che il Buddha addita verso l'alta liberazione all'uomo futuro, 
è appunro la compassione:: che è espressione di debolezza, solo 
se è recituione politlca o mollezza etica, mentre, pura di reci­
tazione e mollezza, è la vera forza dell'l o. 

41 



IV. IL SENTIERO DELLA ROSACROCE 

. Tr~ ~e diverse \'ie, a un dato momento, mi apparve 
nconosobile qudla del Pensiero Solare, perché in realtl la 
perseguivo 9ÌJl dalle prime ricerche: ancor prima che incon­
tra~si tale via, infatti, mi ocra famili~rc l'esperienza della 
dimensione eterica del pensiero, come ùi una luce mentale, 
pcrcepibile gra1je alla $in~i elaborata delle discipline 
d'Oriente c d'Occidente. In effetto. movevo regolarmente 
da un'C$igcm:a di simcsi essenziale dci metodi, mentre la 
pratica mi appariva l'obiettivo !iMic di essi: ma la pratica, 
come senso ulcimo delle dottrine, non poteva C$sere che 
sin(esi essa stessa. Quello o. cui In deHntliva tendevo era 
l'espcdcnza della sintesi medesima. 

Il pensare sillo in fontlo i terni della Yoga. accolto 
non come un sistema a cui mi Jovt:ssi affidare passivamente, 
.DlJI come un contenuto metafisica che mi era chiaro di assu­
mere mediante pot.:nzio.Je di ideo~, persu1o riguardo alle 
tecniche psicofisiche, Oli dava modo di intendere il senso 
ultimo del Jna1111-yoga: scorsC\·o in esso una disciplina antica 
del mentale intcw a organi7-".lltC in sé le :adicali forze cosmi­
che, in senso strurruralc, piuttosto che intcllettuale, per 
poter un giorno sostenere spiritualmente il peso dd Materia­
lismo: una preparazione delle potenze del amoscere, che si 

42 

sarebbero dovute esprimere nel futuro come forze della indi­
vidualità. 

Chi mediti il contenuto originario dello Yoga, in quanto 
Raia·yoga avvene che ha realmente tale senso. Non v'è 
conoscere che non si auui come determinazàone: ma .la 
determinazione, al livello della coscienza raziocinante, a un 
dato momento, non pu<'l avC1C altra misura che il dato sen­

sibile. Quell'originario conoscere doveva un giorno misurarsi 
con la bruta materia fisica del lllOndo, assunta rome realtà 
misurabile piunosto che come maya, per diventare azione 
dell'essere interiore nell'umano. La nascita della lìlosofia 
greca non ~bbe alrro senso. Molti secol! dopo, la Filosofta 
tll'lla Libntà di Rudolf Steioor avrebbe indicato il reale 
oggetto della determinazione: non l'oggetto fisico, ma il 
pensiero stesso determinatosi mediante l'oggettiviw 6siCJI. 
Del resto, quello che dallo Y Of.odarrhamt di Patanjali sarebbe 
dovuto derivare come una sorta di dottrina organica, non 
era lo Yoga originario che alliora nei Brahmana, nel Veda, 
nelle Upanishad. Il presentire dietro quell'insegnamento uno 
Spirito indicatore, volto verso il futuro, grazie a una cla­
bornzione cosciente c.lelle tecniche, mi faceva intravvedcre 
un rapporro c.lell'uomo moderno con lo Yoga, che non poteva 
essere una ripeti~ione dell'antico. 

Mi em chiuro che l'« uomo tradizionale» poteva acco­
gliere lo Yoga c donarsi alle sue discipline con una irnme­
diatc7.7.n nnn 1ipctibi le nell'uomo moderno, se non a condi-
7.ionc di un ulteriore movimento puramente v o l i t i v o, 
riguardante la sua attuale cùstitu~ione e non attingibile allo 
Yoga, bcnsl a un'att\lalc n:lazion~ con sé dd pensiero, SCO· 

nosduta allo Yoga , Un cercatore mod~mo che potesse spro­
fondarsi nelle prariche dello Yoga con la stessa immedia­
tezza dell'antico yogi, svilupperebbe senz'altro talune forze, 
ma al di sotto del livello della coscienza: queste forze ascrali­
virali, evocate e tuttavia estraniate all'Io, creerebbero in lui 

43 



condir.ioni patologiche in rapporto al suo stato presente: 
fornendogli sensazioni ed energia estranormali , farebbero di 
lui un mt'dium. 

In rea! tl, lo Y ~a a rui si dedica il moderno occiden­
tale passa per la trafila dd suo pensiero: come contenuto 
originario, non consente presa direna. Oggi, solo il consc­
guimcntll della intuizione sovrasensibile - di cui si accen­
nerà - pul> dar modo al moderno sperimentatore di perce­
pire che cosa doveva es~ete 1.> presa diretta per lo )'Of,Ì tra· 
dJzionRle: una comunione innata, recata Ja lui, in quanto 
posseduta come una natura spirituale. Ero per lui un punto 
di partenza o.mrnediatC', un1 potenza che tendeva al suo atto 
e giungeva a realinarn per via dello V ora Tale potema in 
reahi voleva se stessa mediante lo yogi, il cui Io (purusba) 
ascendeva alle sfere sovnsensibili, in quanto diveniva stru­
mento di essa, sino a una identificazione con essa fuori della 
<(era individuale. 

Nel modemo spcrimemarore. invece, occorre vedere 
un'nutocoscien~.a renli77.ata al livello individuale, lllil senza 
~-oscic:nr.a dcUe foi7JC messe in ano: onde il suo assunto 
sovrasensibile risulta l'inveiso di quello deUo }'OI{i: dall' a t t o 
compiuto, il moderno deve passare alln esperienza deUa 
correlativa p o t enza, L'Ome alla conquista delle forze a 
cui deve la sua individt1alità. Tn altre parole, queUa presa 
diretta, che per lo yogi era un punto di parten~a immediato 
epperl> non cosciente, per lo sperlment.lltore moderno è un 
punto di arrivo deUa autocoscienT.a. 

L'autocosaienza dell'uomo moderno che non conquisti 
tale presa diretta, non può non divenire d•srutti\"a nel mondo 
sensibile, in quanto a tale livello muove prcsupponendola e 
al tempo stesso contraddirendola. Né lo Voga può darle 
modo di realizzarla, perché essa riduce lo Voga n sé, ossia 
al proprio livello sensibll~, mancando della prc." cliretta: 
la quale in sostanza è la presa di cui essa ri~peHo alla 

44 

coscienza è l'ano realizzatO, come autocoscienza. In dfeuo 
lo sperimentatore moderno può perseguire lo Y oga, in 
\juanto lo assume non con la presa diretta, bensl mediante 
IJ tralila del pensiero: ma non ne è consapevole. ll moderno 
} oghista non si acrorge di ridurre anziruuo lo Yoga a un 
•uo sistema di concetti, che poi traduce in una attività yoghiea. 
Questa naturalmente ha ben poco a cbe fnrc con ciò cbe 
mecndevano gli an tichi MaesQ'i dello Yoga: l quali si rivoi-
1\I'Vano non a un tripo umano <.xmcettuale e ra>.lodnante, ma 
ali ipo originario, non moderno, ancora spontaneamente dotato 
dell.1 presa diretta. 

Gradualmente mi di\•eniva chiaro che questa presa di­
retta è ciò cbe il moderno occidentale porta già in sé come 
l><>s.~ibilità insita nell'autocoscic:nza, ossia come possibilità 
di presa della cosci!e112a su sé: riconoscevo in cii> un potere, 
una $tddhr pura, o una presenza più profonda della Shakti 
aupcriore ndl'uomo: della quale egli pen) non ha coscien­
za. in quanto la volge al sen~ibilc: la dualiv.a, in quanro Ja 
esplica nel sensibile, identificandola tanto con questo da rire­
nere realtà il suo apparire. Lo Stciner mi avrebbe forniro 
la chiave.: di questo proccso;o deU'nutocosciellUl nel sensibile, 
producente dapprima la Scienza e in un secondo tempo la 
civiltà tecnologica, sosmnzialmenre portata a realir."oN!, nel 
sun iniziale oscuro moto, un inferiore mondo magico, per­
sino con i suoi miti e le sue superstizioni Nel frattempo 
mi era possibile daborare una sintesi di qu:~nto mi veniva 
dallo Yoga, cosl da ridurre il metodo a un'esperienza delle 
potenze dd pemiero, come un 'esperien1.1 della Luce origi­
naria dell'intelletto, o ddla Shakti menulc. 

* 
Rawi.<are il porerc: ongtrutrio ddb mediazione pen­

sanre, riruardo a oeni determinazione interiore e in parti-

45 



colare riguardo ai processi dell'ascesi, i quali proprio nella 
forma pura deUa mediazione conseguono il loro J'ealc con­
tenuto, sia che volgano alla conoscenza, sia che volgano aUa 
devozione, o si esprimano come essenziale attività magico­
imas(nativa, in sostanza era per me gii un seguire la via 
dell'lo. Mi occorreva però riconoscere il v a l or e di 
tale orientamento. 

Non v'è asceta d'Oriente o d'Occidente che, nel suo 
operare •interiore, quale che sia la via, tradizionale o non 
tradi~on.alc, facente appello all'anima senzicnte, o all'anima 
razionale, o all'anima cosciente, non presupponga la m c d i a­
z li o n e p u r a. Il problemn reale è il rapporto del suo 
grado di v~a con tale mediazione. Poiché il grndo di 
veglia più elevalO nd tipo umano attuale è quello dcll'auto­
coscienza razionale, mi era chiaro che l'istanza ultima del Rait~­
yoga, rigu~rdo a tale tipo umano, è il suptt.~rnento dello Yoga 
tradizionale medesimo, in rapporto aUa nec(.>ssità altuale della 
mediazione, cioè in rapporto al suo presentarsi come puro 
pensiero astratto. 

Questa conversione noc:tica dello Yoga, onde dello 
Y oga non rimane che l'intento primo, o il presupposto 
metafisico, in sostanza la senrivo rome forma di una fedeltà 
a oiò da cui lo Yoga originario mosse. Nella forma tmdi­
zionale lo Yogn non ha più nulla da dare all'uomo vera­
mente moderno, ma solo ai ritardarari. Come esperien7.a 
asce::ica, per me esso diveniva la negazione di 5é, ossia 
della propria forma, risorgendo metafisicamentc, rispetto 
alla siruazione atruale ddla coscienza, rome impulso di Ji. 
cerca dell'Io lungo la serie inversa del pensiero, o la perce­
zione di quello che, molti anni dopo, nel mio libro La Tra­
dizione Sol11re, avrei chiamato c o n t i n u i t i p u r a. 

Tndagatori dell'aspeno storko crello Yoga, come J. Evo­
la, M~ Eliade, }açques Masui, André Migot ecc., hanno 
serie ragioni di ritenere che il 6.lone originario dello Y oga 

46 

sia un elemento pre·ario e pre·brahmanico. A me invece 
appariva evidente che ~i rrauava dell'elemento orio ori~na· 
rio, ossia dell'autentico elemento ario, di cui i Veda e i Brah­
mana sono tarde segnature in un'epoca in cui l'elemento origi· 
nario già patisce la propria alterazione dialettica. Compren­
devo che andava fatta, meg~o che una distinzione di strati 
diversi, la distinzione t<'Dlpornle del processo di un medesimo 
strato. 

Riconoscevo rome essenza originaria dello Yoga l'esi­
gem:J di un'operazione radicale del mentale, volta al supe­
ramento del limite indiYiduale: limite che si andava for­
mando nell'uomo tendente alla propriJ. integrale umaniz­
z:Wooc, e che l'asceta aV\·ertiva drammaticamente, come 
inizio di un dereriorumenro, anche se si presentava come 
veirolo necessario all'esperienzà sensibile. La roncentrazione 
aveva senso in rapporto 11 un simile nssunto: nei nuovi 
tempi la forma dell'ussunro non poteva non mutare dd rutto, 
dal momento che l'elemtnto individuale aveva finito rol 
prevalere. Nei nuovi tempi l'elementO individuale consegue 
la propria redenzione, divenendo il supporto ~ dell'ape· 
razione mentale su sé. 

La percezione della essenza informai e dello Y oga, 
mi avrebbe condotto un giorno dircttamentJC nel cuore 
<lello 11oesis rosicruciana. Rispeno all'assunto antiro, in­
tatta permanendo la fede l t à originaria, l'identico o pus 
interiore del mentale in relazione a sé, non avrebbe avu­
to come t!nUUchcta la trascenden?.a, bensl l'immanenza: 
l'identico atto avrebbe inconuato il Logos nel moto del 
puro pensiero, sperimentaro in un'ottava più alra, laddove 
l'antico yogi doveva e!Jminare ogni derermina~io11e pensante, 
ricorrendo al più potente tapas, per fondersi fuori del­
l'individuale con il Logos, o con la Sbakti o ron Brahman. 

L'unione ron il Lol!O'. un vero asceta oggi, può realiz­
zarla grazie a volontà sacrale, entro la propria individualità, 

47 



utilizzando le pure forze del pensiero asrratto, ossia mc­
diam~ forze che lo yogi non oonosceva: deve bensl realiz­
zare la dirczio~ originaria che a quel tempo derre luogo 
~Ilo Yoga, ma seooodo una tecnica e un tadhana che lo Yoga 
non pu~ <.'Ontenere. Lo Y oga tradizionale, an?.i, rispetto 
all'attuale c>rigcma del pensiero asrrano, diviene un impe­
dimento. L'asceta deve giungere a costruirsi lui, con le 
forze autonome di tale pen~iero, l'oggetto della propria 
conccnttvlone, oome una sintesi dinamica, oon la quale 
identi1ìearsi: egli può ~izzaze una ideoriGcazionc con ~ 
ruoti del sensibile, ossia fuori dell'individuale, proprio in 
quanto voluta mediante le pure for-.cc della individualità. 
L'oggetto sensibile in tal modo cessa di condizionare la co­
scienza formatasi appunto mediante l'oggelllività sensibile. 

Fin~ appare esteriore al pensiero. il dato, come im­
mediato, non pu~ non es~re il simbolo della derealizza­
zione del pensiero: l'hltcrità del dmo, proierrandosi all'in­
terno. dlviene OAI\Ctto del sapere, che perciò non può non 
an-estorsi a un limite dialettico. Al livello dialettico, l'og­
getto è invcro inconoscibile, permanendo rome oggetto di 
contro al soggetto, dalla sua analisi filosofica a quella nu­
cleare, fincb~ il pensiero non scopre che tale processo 
cognitivo è irreale: reale e~endo anzitutto il suo movi· 
m~to, come correlazione di un momento con l'altro dd 
proprio determinarsi, mn s'multnneamente oome idenrità 
con il dato. Di tale identità con la fqcies minerole dell'og­
getto, nella percezione, gli sfugge la forza, rome sua pri· 
mordial~ forza. Mn è l'identità che l'asceta antico non 
conosceva, in quanto l'attuava di là dal sensibile, e l'asceta 
moderno ha il eòmpito di reali:aare, mediante il sensibile, 
~;razie a più profonde forze della indiv!duatità: che arren­
dono affiorare in lui in ronsc:suenza d~l oomatto della sua 
interiorità con la sfera minerale. 

48 

Oc:corre che il pensiero abbia se stesso rome daro 
puro: ma perché possa questo, deve prima avere come dato 
ciò che gli si contrappone, l'oggetto, interiore o esteriore, 
in rui a.rricolarst, sino a scoprire il suo presupporre rome 
c s s ~ r e il proprio sresso essere, che non è se non pen-
5.10do. n pensiero si dii sempre, senza necessità di presup­
porre un essere fuori di ~. ma per riconoscersi come dato, 
deve prima sperimentar~ che cosa è il darsi fuori di sé. 
Il wo provvisorio idmà6carsi con il dato, il trarre il senso 
di sé da C5SO e tuttavia non saperlo c fissare il daro come 
esistent~ in ~ e contrapposto, appunto produce l'~. 
Ma il dato cessa di essere il limite onde si costituisce l'essere, 
allorché vi~nc esso stesso costruito mediante il pensiero, 
rome pensiero: questa è la ooesi libcralJ!ice del pensiero 
indicata da Rudolf Steiner: grazie alla quale viene conqui­
stato come superiore forza della coscienza ciò eh~ per ora si 
manifesta inconscio potere d'identità dell'Io con il dato 
sensibile: con il grado piì1 basso del dominio fisioo, la 
mineralitìl. 

Viene per tale via penetrato il magico mondo della 
percezione sensoria. Ove ~i abbia allo stato puro, come 
stato di contemplazione profonda, la peJ:Cezione sensoria 
rivela l'unità dell'Io con il mondo, antecedente ogni CO· 

scienza cognitiva. L'unirà dell 'Io con il mondo è già rea· 
lizzata nel percepire. ma rispetto ad essa la coscienza ordi­
naria è in stato di sonno, onde L1 potenza magica dell'atto 
pcrcettivo le sfugge. Di questo ogni volta la coscienza ordi­
naria accoglie unicamente l'impressione sensoria coinciden· 
tale con 'il correlativo rappresentare: il quale in realtà dua­
lizza ciò che segretamente ~~a accoglie in ,;é come uno. 

La via rosictUciana rondu« il discepolo al segreto 
dell3 volontà magica afferrabile nel percepire sensotio: il 
massimo della sagacia di lui vie~ sollecitato dal suo venir 
porwto alù coscienza delle natumli funzioni sensibili, me-

49 



diante l'osserva:uooe intensiva assurgente a contempla:z:ione. 
Il scgn:to ddla volontà magica nel percepire diviene a lui 
contemplabile in quru~to la corrente dell'lo fluente nel 
vuoto delle condutture nervose incontra c trasforma in 
vita del volere !'~ere deteriorantesi come ètere elettriro, 
che normalmente, mediante quelle condutture, lo congiunge 
con la tenebra della Materia. 

Come « luogo ,. di neutralizzazione delle fot7.c eteriche 
convergwti nello spazio, la Materia ~ sostanrialmente an 
vuoto. Il sentiero della Rosacroce in effetto conduce il disce· 
polo alla penetrazione del mistero della Materia, come 
di una condizione di morte dello Spirito, che funzionando 
come un vuoto di vit1, può lasciar fluire la corrente trascetr 
dente dell'Io quale volontà magica, secondo una ricon· 
giunzione cbe reca in SI! il potere della resurrezione: l'intimo 
impulso dcl Logos. 

.50 

V. ESSENZA DELLO YOGA 

La conu:mplazione del senso centrale dello Y aga, a 
un determinato momento, mi rimandava al còmpiro ofi. 
ginario delle comunità spirituali dell'Asia protostorica. La 
visione di questO còmpito mctalisico mi forniva una prc· 
ziosa autonomia rispetto alle discipline formali dello Yoga. 
Vedevo questo còmpito aiJacciarsi attraverso le prime espe­
rienze del mentale umano, come iniziale virru avviatricx 
dell!t formll7.:lonc del pensiero, tendendc a un suo preciso 
compimento: si trattava invero della tecnica propria a un 
parllicolare tipo umano, le cui tracce non possono non essere 
ritrovate come fenomeno popolare e magico: questo però 
filiav11 dall'azione centrale e tuttavia non conosciuta, di una 
precedente comunità dl asceti o di iniziati: la cui influenza 
giungerà più tardi a essere allusa nel primì testi tramandati. 

L'esigenza orir,inaria dello Yoga, che mi era dato scor· 
gere, Dlsultavu tuuavia postulare un compimento del pen· 
siero, rispetto a cui lo st~sso R.aja.yoga non poteva essere 
che un saàhana provvisorio. Per il ricercatore è impo~~e 
oggi riconoscere la diversità sostanziale della corrente liD· 

ziatica dell'Estremo Oriente da quella dell'Asia Centrale: si 
trarta di sfumature metafisiche, ma esse hanno un valore 
pro(ondo, correlativo a una sensibilità attuale che può 
decidere della ~lta di una determinata via al Sovrasensibile. 

51 



Chi non riesce a percepire la diversità essenziale tra 
l'el~to yoghico che nasce nell'~mbito della Mongolia c 
della Ctna, e l? Yoea la cui presenza saC"rale affiora appeno 
~ B~estmO e come ur.a sorta di retaggio dcll'tthnor 
mdo-arto, non può comprendere il senso di questo periodo. 
In _realtà, non fu uno JO:!a pre-ario a brahmanizzam, ma 
f~ il_ l!rahma.ne_suno ad agire come veicolo dello Yogo ori-
8Jnanamente ano, ben div~rso da quello dcii 'Estremo Orien­
te, anche se discendente da una medesima scaturigine. 

Si mmò di due filbzioni reciprocam:eme recanti da un 
m~imo- ceppo_ il senso di una occulta o p p 0 si­
z t o n e, m fun<tone del còmpito asiatico di ciascuna in 
rapporto alla inccder.te esperienza mentale dell'uomo: Si 
possono riconoscere due forme di tale espedenza mentale: 
una avm il còmpito di orcparare, mediante la mi.lleoaria 
elabonu:ione yoghica, la n'lSCita del conretto in Occidente 
~però l_a presell7.a concreta dell'Io nel pensiero; l'altra avd 
il còm~tto di contr~e la prima, soprattUtto nei tempi 
moderm, come lllteraztone del lo Yoga e degenerazione dello 
spirito del Buddbism<> e dello Zen. 
. Si può comprendere questa diversità profonda, se si 

uene conto di ciò che è l'assunto originario definito dallo 
Yoga m~imo, c l'arresto delle attività della wstanza 
mentale~. come in particolare fa osservare F. Schuon. 
~· chiaro che l'arresto delle attivit~ non significa elimina­
:.tone della sostama mentale, bensl possibilità dell'esperien­
~ diretta di essa. Ma un simile assunto non può riguardare 
ti mentale dell'uomo proto-ario, che non si è ancora Jndi­
vidualizzato, in quanto il pensiero non si è ancora determi­
nato per l'oggetto, bensl riauarda il mentale che possedcrà 
l'oggetto come astratt3 sintesi quantitJlriva. 

Jn sostanza il Rajayoga, mentre sviluppa le forze 
~ell'~d~a indet~m~nata, orcultamenrc ne prepara la capa­
cttà di d~termmaz10ne. E' \'ttO che la cootempluiooe per 

i nobili lllSCCÙ dci Br~hmanfl. come dello Yoga Darshana, è 
il mezzo per liberare lo Spirito dalla N3tura, in quanto 
Prakriti inferiore, onde l'indagine razionale della Narora 
verrà normalmemc rifuggita m.1 proprio una simile contem­
pl.t;cione elabora ~ul piano delle p u r e c a u se le forze 
del mentale, li cui còmpito bMà congiungersi con la Natura, 
m Occideme: prepara meu.fisicamenrc l 'esperien1.a del peo­
•iero che si determinerà per l'oggetto c perciò Cl>primerà la 
concreta attività della sostanza mentale: cerro, la forma 
più bassa, quella dell'astratta quantità. 

E' liDp<)rtame scoprire che l'assumo originario dello 
Yog~ - l'accennato arresto delle atùvitl della sostanza 
mentale - soltanto nei tempi moderni ha il suo compi­
mento: può essere realizz:tto riguardo a un'effettiva deter­
minazione del mentale. L'es~rinsecazione può essere riper­
corsa, ascendendo dalla obieuivazione dd pensiero alla 
sua scaruriginc. Quando una simile po~sibilità si dà, lUI· 

tavin, il còmpito preparatorio del &jayoga, cui si è accen­
nato, ~ esaurito: lo Y oga ormai sopravvive, come sistema 
formale, solo per un tipo umano ritardatario e ritardante: 
che si presenta come u-adizionalista, o come avvenirista, in 
ogni CàSO incapllce di rei!Ulone con lo Spirito del Tempo, 
o con ciò che esige lo Spirito oel presente tempo. 

Nel mondo antico, come espressione del mentale yoghi­
co, in effetto, il pensiero evita la determinazione per 
l'oggetto: il m-:>ndo oggett'(·o, sensibil.::, non può essere 
incontrato dall'i d e a , ossia dal pensiero che a quegli 
asceti si dà solo in quanto s'impt:gna nel Sovraseosibile. 
Nella cultura indiana tradizionale, per esempio, anche le 
espressioni più determinare. dialettiche logiche e scientifi­
che, risentono della inconcreteu.a di tale pensiero, come 
di un'incapacità di sintesi. Né il pensiero ha un vero pro­
blema della libertà: questo problema sorgerà soltamo quan­
dc il pensiero, per determinarsi, si vincolerà al sensibile. 



In realtà il pensiero yoghico, che oggi viene coltivato 
come misura dell'esperienut interiore, è il germe del Ma­
terialismo. 

RiDo a che il ~ier-;> Urnatlo non venga occultamente 
preparato come veicolo dello Spirito volto a congiUDgersi 
cognirivamente con b Natura fisica, il còmpito dello Yoga 
è fomite una conoscenza sovrascnsibile capace di evitare 
all'uomo l'indagine del mondo fisico, per la quale egli iD 
realtà non è ancora pronto. Ma quando sarà pronto, egli 
cesserà di essere c uomo ~siarico •: si incarnerà iD Occi­
dente. Nell'àmbito eDenico-mediterraneo nascerà il pensiero 
individuale, la scienza dcl conceno. Cosl, quando nella 
dererminaziooe conceuuale le attività reali dd mentale 
um3no si sat3DnO estrinsecate, allora soltanto urà possi­
bile realizzare l'assunto originario dello Yoga: percepire 
ciò che si è determinato, sino a poter afferrare la dynamis 
della determinazione: ma le tecniche dello Yoga a ciò non 
serviranno più, occorrendo soltanto una scienza della rela­
zione dell'Io con le facoltà dell'anima. D discepolo potrà 
giungere mediante forze dell'Io all'origine dell'anima: manas 
sarà da lui conseguito, b sostanza mentale sperimentata. 
Ma è l'assunto di un'ascesi che mctodologicamcnte va oltre 
quella dell'antico Yo~ta, proprio in quanto in origine mosse 
da essa. 

Questo tr~passo mi era chi:Jto come una percezione 
obiettiva: più tardi o.vr'-1 capito che la Scienza dello Spirito 
di Steincr aveva il còmpito di condurre a compimento la 
missione del pensiero, il cui preliminare moVIimeoto era 
stato appunro lo Yoga "rig.inario, al cui livello in Occi­
dente si dovevano svolgere le forme aradizionali della Gnosi: 
mentre l'assunto della determinazione del pensiero doveva 
divenire contenuto della lilosolia. Quando il processo di una 
simile direzione ~ cnrrato nella sua fase conclusiva, il tempo 
era maturo per l'enarara in azione della Scienza dello Spi-

rito. Mi dovevo rendere conto più tardi perché lo Srei.ncr, 
nel suo commento al Vangelo di Giovanni. afferma che 
esoterista dei nuovi tempi ~ colui che riesce a ricongiungere 
la storia dello Spirito che ha come scena l'Occidente, con 
quella che ebbe come SCCI.Ia l'Oriente, sì da compiere una 
sinresi delle vie. 

L'a,•er percorso una simile via è ciò che per anni mi 
ha procurato una sorta di messa all'indice da parte di una 
inatteSa centrale formalistica. Solo conrraddiceodo il Mae­
stro a cui si appellano, taluo! studiosi possono contrapporre 
la pre$Cnte Scienza dello Spirito a quella antica: come chi 
volesse ignorare o rinnegare le prime tappe di un cammioo 
percorso. 

* 
Questa in breve era la mia connessione con lo Y oga: 

la ripresa di un scnricro che in definitiva menava dalle disci­
pline della coscienza magica all'esperienza delle forze di co­
scien~a mcue in atto. Sostanzialmente realizzavo i presup­
~ti della Scienza dello Spirito occidentale, senza ancora 
conoscerla come dottrina formulata, in quanto alJivo con 
la massima autonomia noetica rispetto alle pratiche. In tale 
dir~.ione ebbi un notevole aiuto dall'idea centrale di Rama­
na Maharshi: la riduzione di ogni ascesi alla ricerca dell'Io, 
mediante la risalita ~ssolutn delle determinazioni mentali: 
peraltro mi era chiaro che il tessuto di ogni determinazione 
~ comunque il pensiero. Né v'è pensiero dietro cui non sia 
ritrovabile il Soggetto, l'Io, o il Sopramentale_ 

Mi accorsi che ancor più radicalmente che Aurobindo, 
Ramana Maha,rshi rappresenta in Oriente una via attuale e 
una rottura positiva con la tradizione, che è in sostanza una 
resu!TC2:ione merafisics della sua perennità. Egli viveva que­
sta nuova via nella forma contemplativa. ossia nella forma 



che gli era richiesta dalla con•uetudine della sua tradizione: 
ma per me il riferimento assoluto al Soggetto dell'ascesi, da 
lui affermato, e riassumente tutti i processi della elevazione 
interiore, era la via del pensiero all'Io, ossia la via pura 
dell'azione, n«essaria all'uomo occidentale come redenzione 
delb sua :uione tesa unicamente verso l'organi2Za7.ione del­
l'effimero. 

La pratica inrerit-re mi aveva porrato a concludere che 
il pramryama, l'apertura alla Sh:lkti, la connessione con la 
correo te di Kund~illl, il COntenuto ultimo dei ,.ari Y oga, 
lli potevano riiiSSUJI)Cre in un solo sintetico movimento: la 
apertura alle forze dell'Io. Vedevo questa possibilità come 
un p o t e n~ i a l c privilegio dcll'uomo occidentale, in 
quanto possibiliti di pos5edere in un unico movimento la 
sinte:.i dei movimenti che l'uomo tradizionale analiricamcn­
te conseguiva mediante quena o quella forma dello Yoga, 
questo o quel sadhana: solo nel Rajayoga conseguendo la 
esscnzialitA dell'ascesi. Ma rari o sconosciuti erano i reali 
asceti del Rajayoga: in India e nei dintorni si sono sempre 
incontrati asceti che segu;vMo una particolare, o mediata, 
via della Yoga: quella della Gnosi, o della Devozione, o 
dcl Potere (sùldhi). 

Sapevo che nella interna corr.:nte del pensiero coscien­
te era possibile sperimentare la sintesi delle forze origina­
rie del sentire e del volere, purché il pensiero afferrasse il 
suo articolarsi nella praltriti inFer.iore, os.~ia nella natura fi. 
sica, psichica e mentale, sino a sciogliersi da essa, per inren­
sificazione dcl proprio movimento. In questo scioglimento 
sentivo che t.~ corrente del pensiero si congiungeva con una 
scatudgine originaria, vasta e di una tale potenza, per cui, 
rispetto ad essa, il reale sforzo consiSteva nel conseguire 
nell'intimo un'immobilit~ radicale, così da non venire tra­
volto: a questo i n p i ù della forza individuale davo il no­
me di Io Superiore, o d; Shakti. Più tardi lo Steiner mi 

56 

avrebbe niutato a riconosce..re la reale naru.ra di essa c il nome 
che potevo cosci<mtemente (brle. 

Avrei poruto altresl comprendere l'attuale funzione del­
l'antica corrente occulta estrem~ricntale operante come 
alterazione modo!roa dello Y oga, del Buddhismo e deUo Zen, 
più che nella forma dottrinaria, soprattutto come o c c u 1r a 
opposi zio n e al!P. ,oja solare d'Occidente, e in tal sen­
ro rendendo a operare come fol7.a di coalizione di ciò che, 
in quanto anima rwonale, ~ul piano religioso, etico, poli­
tico, sociale, contrasta l'incedere dell'anima ooscienre. In so­
stanza il potere dell'attuai.: caos sorge come deviazione del­
le forze dell'anUDa cosciente. 

L'c s se n~ a dell'antico Yoga era invero una comu­
nione con le Gerarchie, come con le Potenre dell'Ordine 
cosmico sostenente le scrutrure del terresue e dell'umano. 
La funzione reale dei grandi asceti dd lo Y oga era la media­
zione OCC\Ùta dell'Ordine cosmico per l'Ordine umano, qua­
le preparazione dell'epoca deii'Au·tocoscicnza. L'avvento dd­
l' Autocoscienza impli('Q una crisi della strutturn formale di 
tale mediazione, ~n quanto questa si rende necessaria al di­
sctpolo come esperienza cosciente di tma identità speri­
mcntabile mediante J:cnsiero Individuale liberato: d1e im­
plica non un'attenuazione, ma una Jmcnsificazione della co­
munione con le Gerarchie. 

il pericolo della prCS'.!ntC civiltà è la perdita de!Ja co­
noscenza dell'O r d i n c g c r a r c h i c o, che è condizione 
della restituzione della tcnltà umana: rurti gli attuali pto­
blemi umani vi sono connessi, dallo spirituale all'economi­
co. Non v'è costruzione che non implichi l'obbedienza df 
un elemento inferiore a un dememo superiore, in quanto 
il superiore è lo stato potenziale di e-levazione dell'infe­
riore, la cui correlazione ~ l'inrelligell2ll del valore della di­
pendell2ll e dell 'obbcdienu, come di llD veicolo del fluire 
della (ora, onde si attua la vera uguagl!= di tutti dinan-

57 



ti a una ùgge più al~ superiore al semplicemente umano: 
i segni della quale si colgono, come in simboli, nei feno­
meni di riò che obk-uivamenre uascende l'attuale umano: 
la nascita, la vita, il sonno, il dolore, la morte. 

La correlazione ron le Gerarchie, che un tempo fu 
missione dello Y oga, oggi è missione degli aseeti della Rooa· 
croce, avversata dall'auuale funzione occulta dello Yoga c 
in particolare dalle deviazioni delle correnti estremo-orientali, 
Taoismo e Buddhismo Zen. Ogni opposizione al sentiero 
della Rosacrocc, opera indirettamente rome un'apertura al 
potere del Caos, i cui segni terrestri sono la rivolta contro 
ogni forma di ordine e di gerarchia, onde con tragica otru· 
sirà viene scambiato per potere d'oppressione il potere dello 
Spirito che organizza la Materia. In questa organizzazione 
che patentemente va dal minerale, al ''cgctale, all'animale, 
~ino all'uJrulDO, si coglie l'azione delle Gerarchie, la pteserua 
della forza ordinattice che dall'alto agisce verso il basso, onde 
la redenzione c la elevazione di ciò che è in basso viene da 
sua dipendetUa cd obbedienza. 

Lo disciplina, come :uione dello Spirito sull'elemento 
istintivo, prepara il destarsi di una coscienza più alta: la 
l 1 ber t à consiste nel conseguimento di una tale coscienza. 
La dipendenza e l'obbedienza sono Cunzioni dello Spirito 
libero: sono un dipendere dal proprio Io, un obbedire al 
proprio lo. Esse divengono creative, in quanto giungano 
ad essere espressione dell'ano libero di dù riconosca il pro· 
prio grado e la necessità del grado che lo sovrasta. Tale 
sovrastare non è un opprimere, perch~ lo Spirito non ba 
bisogno di opprimere ma di essere, non è costrizione ma 
presenza strutturante. Certo il caos ~ necessario al cormor, 
in quanto serve al suo giuoco ordinatore, ma in tal senso 
non può esso determinare le forze della coscienza. 

L'epoca reale del !!We umano è quella in cui le forze 
dell'Autocoscienza cominciano a operare contro l'ordine CO· 

58 

sroico servendo il caos. D vero male umano è la dipendenza 
artificiosa di riò che ~ .;n alto da ciò che è in basso, l'inver· 
siooc della gerarchia realizzata mediante le forze deviare del­
I'AutocoKiema: lo spirito libero che venga sopraffauo dal­
l'anima, l'anima che venga sopraffatta dagli istinti, l'Io af. 
ferrato al livello sensibile d.~lle potenze ahrimaniche cbe 
{Ili conferiscono una forza di rivolta contro l'Io Superiore. 
T n tale forza d i ri vùlra di ciò che è 1 n basso rontro ciò cb e 
è 1in alto, tutti i deboli di volontà c 1 decadenti p$ichici 
trovano a buon mercato un'energi.1 esnltante, che scambia· 
no per il potere dell'lo, mtntre è l'inizio dell'ossessione 
ahrimanica contro l'Io, ossia contro il vero essere libero. 
La rivolta del basso contro l'alto, come fenomeno colletti· 
vistiro, ha solo temporanei momenti di accordo, perché è 
inevitabile cbe la continua insorgenza <!al basso trovi op­
pressiva la struttura formatasi con l'insorgenza precedente, 
onde finisce col divorare se stessa, sino all'ol'!l"ninazione 
ferrea del suo potere di fetarchia capovolta, onde il peg· 
giore assume il comando sugli altri, imponendo la cootri· 
zione assoluta in nome di quella eliminazione della rostri· 
:tione da cui aveva preso le mosse. 

l.a degenerazione dello Yoga sino alle forme moderne, 
gradualmente si verificò, allorché esso, obliando l'assunto 
sncrale orìginario, cominciò a funzionare come una tecnica 
per il conseguimento dCIÌ poteri estranormali, secondo l'esi· 
geoza di un eccentrico egoi<mo. In realta, l'Msunto dello 
Yogn originario, w quanto «congiungimento,. dell'umano 
con il Superumano, aveva occultamente la funzione di ac· 
cordo dell'ordine umano con l'Ordine Cosmico tenuto dalle 
Cerarcbie, alla cui forza fluente si deve la gerarchia onde 
esistono le strutture terrestri, per cui in qualsiasi operare 
umano, per esempio, lo Spirito dirige il movimento del 
tronco e delle membra, e solo nel pazzo quesli poosono in· 
sorgere rontro lo SpiriLo. Ritmo e gerarchia tengono l'ordi· 

.59 



ne della natura, in quanto l'uomo mantenga l'attordo con 
le Gerarchie. Della crisi dell'ordine delln natura i segni, di 
aumentata frequenza, sono le carasrrofi naturali, i terre· 
moti, le bufere, le inondaxioni, lo scompaginamento dd 
ritmo delle stugioni, ma simulrane:unenre, su un aluo pia­
no, la marcia universale <klla nevrosi, della criminalità, dcl­
la schizofrenia ideologica, dei monoideismi ossessivi, della 
incoercibilit• attivisti<'O-e\"eniva e della necessità di un cor­
relativo ÌDCe$Santc drogaggio politico, erotico, dialettico. 

Ove un simile caos prevalga, ocmrre dubitare cbe la 
missione dell'antico Yog2. di congiungimento dell'umano 
co? le Gerarchie, da secoli entrata in crisi, abbia trovato 
net tempi moderni il corrispettivo di un.~ continuità. Esiste 
bensl la Scienza del Sacro dei nuovi tempi, sia pure non 
riconosciuta da coloro cb: credono seguire la Tradizione, 
ma probabilmente essa non trova gli opemori riruali qua· 
lificati per il congiungimento dell'umano con le Gerarchie 
che sostengono l'intima architettura dell'umano. Tale con­
giungimento infarti non è decisione umana. ma ciò che vie­
ne accordato dai Maestri della Rosacroce ai discepoli real­
mente consacrati. 

60 

VT. ANTROPOSOFIA 

Nella direztone dell'accennata sintesi dei metodi, mi si 
delinearono esperienze interiori concrete e lucide, di una 
obieuivitl matematica: si cominciò a dischiudere un sen· 
tiero di luce e di illimitata forza, dinanzi a cui a un detcr· 
minato momento sentii il bisogno di essere prudente, non 
frettoloso. In realtA affior~va imperiosa in mc l'esigenza di 
penetrare noctiC:lmcnte quanto mi stava accadendo, prima 
di procedere oltre: int\livo prcfcribile contentanni. di stare 
~ulla ~oglin di questo mondo di potenze, piuttosto che pe­
nctrarvi privo dc.l ln conoscenza di ciò che esso voleva da 
mc. Mi trovavo presso le forze, la vibiooo, i retroscena delle 
cose visibili, ma sentivo che mi mnncnva qualcosa di essen-
7jale rispetto ad essi: il loro senso per me. 

Cominciai a consultare personalità che ritenevo auto­
revoli, nel campo delle scienze esoteriche, ma ben p.re&to mi 
accorsi che non riuscivano a capire l'esperienza da me de­
scritta e che esse, tent.ando di in terpetrarla, ricadevano negli 
schemi ~splicadvi dei noti libri d'Occultismo: percepivo la 
loro incapJCitl a C:lpire quello di cui parlavo. Cominciai a 
sentirmi a disagio perché, mentre ero certo di sperimentate 
qualcosa che rapprcsentav• la nuova via spirituale d'Occi­
dente. al tempo stcs'O avevo la sensazione di essere solo e 
di seguire un cammino sema possibilità di ausilii da altre 
direzioni . 

61 



Rilessi Evola, Gu~non, Aurobindo, Ramana: comin­
ciai a richiedere libri a dcs1:ra e a manca, e non solo a leg­
gere, ma altresl a pratic-tre quanto mi era olrerionnentc 
possibile penetrare dello Yoga ribt!rano, come del Taoismo 
e dello Zen: ricominciai a sondare la Magia e l'Alchimia oc­
cidentali. Ricordo d'over elaborato in imagini riga per riga 
il De signatura rerum di Jacob Boehme: nulla. Sopranutto 
l'a~i Zen mi si di~use nella sua trasrendente compiu­
tezza, come qualcosa di familiare già pn:sente in me, sve­
landomi un segreto sostanzialmente rispondente al principio 
del puro moto noorko dd pensiero occidentale, ma in sé 
ermetico e al massimo sollecitante l'originario informale 
imaginare. Questo i m a g ; n a r e, ove sia sperimentato in 
sé, secondo un metodo che lo Zen però non può conoscere, 
è in sostanza il Iilo conduttore verso l'a=si solare. 

E' stato questo il periodo della mia vita in cui io, che 
sono un parsimonioso lettore, ho letto come non mai, con 
l'ansia crescente di rrovare il significato di ciò che sperimen­
tavo e che cosa esso chiedesse a me. T nranro continuavano 
ancora più intense le esperienze: erano percezioni di mondi 
e di gradualità di forze che mi sovrastavano: che mi sugge­
rivano persino qualcosa, che io non capivo, o meglio capi­
vo, ma ~nza possibilità di tradurre in organico sistema CO· 

gnitivo, malgrado seguissi una via del pensiero, attingendo 
il sopraindivlduale appunto col risalire la corrente del pen· 
siero. In questa operazione avevo conseguito particolare sa­
gacia, nncbe perché ne ricevevo energie vitali ineusauribili e 
guar.trici: la fenomenologia in cui ciò si manifestava l'avrei 
trovata descritta molti onni dopo, con una somiglianza im­
pressionante, nelie cosiddette « Lezioni di Classe ,. con cui 
Rudolf Steiner aveva impartito alcuni suoi insegnamenti eso­
terici a particolari gruppi di discepoli. 

Non mancai di eensultare ancora un,t volta i « maestri ,. 
che dominavano la piazza. primo fra n•tti Evola, il quale 

62 

con cordiale correttezza c distacco, mi inditizzò a Colazza 
e a Bonabitacola: quoest'ult;mo già lo conoscevo per la mia 
precedente appartenenza alla Myri4m. Da Colazu sarei anda­
to più tardi. Riaccostai Giulio Parise, Anuro Reghini, taluni 
valorosi amici della Myri!J!1t, come Ciccio Modugno e Salva­
tore Mergé, ebbi una corrispondenza con Cuénon, che a 
quel tcmpn si trovava in E~tto, scrissi ad Aurobindo, ma gi:1 
si eu nd clima della Il. Guerra Mondiale e non so se la mia 
lertera gli sia mai pervenuta o la sua evenruale risposta sia 
andata perduta, Comunque io rendevo a coosegulre coscienza 
di non trascorare alcun possibile ommaestrameofo. Simulta· 
neamente passavo di lettura in lecttura. 

Un combadamento con la mia esperienza, come ac­
et.'Tinavo. l'avrei rrovato nrllo Zen, onde non per velleità 
spiritualiscica ma per urgenza pratica, oonobbi a fondo 
quelle fascinose dottrine, scoprendone l'originario elemento 
aureo c quello attuale ingannevole da esso difficilmente di­
stinguibile e operante come un sottile potere di opposjzione 
alle nascenti forze dell'anima oosciente. Nel momento in cui 
lo Zen mi fu chiaro e sperimentabilc sino al sa/ori, di là da 
esso potei scorgere la porenza luminosa di un dio caduto, 
che attendeva la sua r e d e n 7. i o n e dall'uomo capace di 
vivere il principio dell'Io, o il Logos, nella i.maginazione 
liberata. ossia nella redenzione del pensiero determinatosi 
per il sensibile, Lo Zen invero potenzia, o rarefa questo ima­
ginare, ma non ne conosce la liberazione, pen:hé non può 
svolgersi fuori di esso. Più tardi avrei compreso che, fuori 
di uo'assumo:ione imaginamva di tipo solare, lo Zen, nelle 
forme attuali, ha il còmpito, come ultre seducenti dottrine, 
di impedire che il cercatore moderno riconosca i segni at· 
tuali della presero-.a del Logos Solare sulla Terra. 

In realtà non c'erano liblli che rispondessero alla mia 
esigenza: né antichi né moderni, né tradi7.ionali né estratra· 
dizionali: né ta!lto meno amici oon cui potessi conBdormJ. 

63 



Minimamente che ebbi ancora l'lingenuit.à di farlo, ne rice­
\''etti nuovam~nte la reazione di una incapacità a intendere 
oltre il mentale abiruale o di un cuJruralismo esoterico, 
tendente a inquadrare la mia esperie112a secondo schemi gno­
stici 4n voga: niente aJrro che un apporto dialettico. 

Nessuno meglio di me sentiva il rispetto per le grandi 
correnri deUa Gnosi, iodoaria, iranica, egizia, ebraica, isla­
mica, ma proprio il senso della maestà deUa Tradizione cbe 
sentivo affiorare in me, quasi come un organo di COilOSCelU3, 

mi rendeva insoffe"'"a: per tutti gli schemi logici e filolo­
logici che presumevano inquadrarla e distinguere criticamen­
te io essa - ma ad uso di chi? - l'essenziale daiJ'.inessen­
ziale: soprattutto non potevo sopportare certi pigri cerca­
rori. incapaci di disciplina operante, cbe tendevano a com­
pensare la loro inerzia, iofarcendosi di considerazioni criti­
che e di interpretazioni attinte alle opere d Evola c di 
Guénon. 

Sentivo che alla gran parte dei seguaci di Evol.a e di 
Guénon era sufficiente il sapere esoterico, piuttosto che 
l'operare: in fondo temevano l'agire mctalì.sico implicito 
nelle opere dci mncstri, c non potevano ammettere che uno 
agisse, o che non agisse secondo gli schemi previsti nel libri 
!erti. Di continuo mi sorgevano contro avversari, non per­
ché vi fossero reali ragioni di dissenso, ma in quanto ero 
veduto da costoro come uno che non si comporta secondo 
il catt-chismo tradizionale. Io, peraltro, amavo troppo la Tra­
dizione per rinunciare a quella libertà metafisica che ogni 
volra mi dava la percezione del contatto con essa: l'amavo 
troppo per consentirmi di avere, nei con!ronù di essa, iden· 
tit~ di riconoscimento con coloro che la riducevano a forma· 
lismo cenimoniale e filologico: e se più tardi nei miei libri 
ho avuto espressioni critiche riguardo a tale atteggiamento, 
esse in SOStlln:r.a non si riferivano alla Tradizione, ma alla 

64 

A 11 1ttczza dei suoi eruditi ric:sumatol1i, ed ai loro gratuiù 
.11.1u:hi alla SciCDZll dello Spirito. 

Cosl vi ( u un momento in cui ebbi la persuasione di 
l ovtt procedere solo. Secondo la correlll2ione in atto, tut· 
laua. tale procedere mi ern possibile nella misura io cui 
,f;alh sfera sovrasen9ibile mi giungessero impulsi di cono­
liCenza riguardo alle Forze affioranti nelle acttrulllre espe· 
ti nzc:: sentivo che non potevo far nuUa con tali Forze, 
K;nza che: io conoscessi la loro entità. Più tardi avrei capito 
rhc sostanzialmente mi mancava la peroezione del rapporto 
.tdl'lo con esse: rapporto cbe in conseguen:r.a dell'operare 
Interiore, si realli:zava, m!!. SCil2a che io potessi afferrare il 
uo con!lenuto. Mi mancava ciò che soprattutto etteavo: la 

v1a solare della presente: epoca: via al cui accesso era neces­
• odo l'insegnamento dell'Iniziato solare dei nuovi tempi: 
l""rciò dell'Iniziato più difficile ad accostare, più difficile 
11 riconoscere. 

Decisi dunque: di procedere solo: avevo letto rutto ciò 
dtc mi era accessibile, seru:a trovare nulla che somigliasse 
,, quel che speriment~vo. Negli ultimi mesi di quell'anno, 
tlcordo che mi recavo alla Pos-ta di San Silvestro a Roma, 
l""r ritirare l'ulteriore libro otdinato, con lo stato d'animo 
tl o chi si trovo allo vigilia di un evento decisivo deUa sua 
VII li 

Questa risposta mi doveva venire dalla direzione che 
111~110 supponevo. A un determinato momento, ero entrato 
1wlla persuasione che solo attingendo a me stesso avrei avu· 
tn la risposta: perciò cominciai o organ.i.uarc un metodo 
11 m1o uso e consumo: cominciai una deocri2li.one delle espe­
r•en~e, in modo da poter in qualche modo farle entrare nel­
la ve.rc del pensiero e giungere cosi minimamente a obiet­
til•arle: pen!18110 che, di notazione in notazione quotidiana, 
uvrei piano piano traCCiatO qualcosa di riconoscibile, rome 
mettendo insieme dei caratteri, per poter leggere ciò cbe essi 

65 



\'olevano unitomente signifi01rc. C.ominciai cosl, di pari 
passo con lo spedmeotnrc int~riore, a riempire pagine e 
pagine, quaderni di appunti, descrizioni e interpretazioni, 
cercando di pero:pire un filo unitario: mi avvidi ben presto 
che tale filo esisteva e talora riuscivo a inuavvederlo, ma 
esigeva ulteriore parientc lavoro. 

Cosi avvenne che un giorno io a\oe;si la risposta dalla 
direzione che meno mi as~ta,·o. Era un pomeriggio di pri­
ma\·cra e stavo seduto >ll una comoda sedia per leggere 
qualcosa di semplice - glomalc o rivista - prima di rimet­
tenni al lavoro, quando, mancandomi un qualsiasi foglio o 
libro di leggera lenura, allungai la mano verso un reparto 
della mia libreria in cui raccoglievo i volumi di scarso inte­
resse o di frivola lerrura, e ne trassi lA Scienza occulta di 
Rudolf Steiner. L'opera mi era Mata donata dall'amico prof. 
Cislero Flesch, psirologo e Clliminologo, in un momento in 
cui egli si andava disfacendo, per un trasloco, dci libri non 
direttamente connessi con il wo ordine di studii. 

Trassi dunque dalla libreria La Scicuza occulta, pro­
prio per leggere qu.tlcosa di semplice come una favoletta o 
un raccon LO stnsn~ionalc, Ù•HO che non avevo altro sotto 
mano, Aprii a casu il lihro verso la metà e il mio occhio 
andò su una frase che immcdiotamcnte mi colpì: mi p:uve 
dim\1 qunleosa di molto hmiliare: lessi c rilessi il periodo, 
lo meditai alquanto, e l'impressione ùi lrovarmi dinanzi a 
qualcosa di essenzìale gradua lmente si accrebbe in me. Lessi 
ciò ,·be veniva priron di qucl punto c quello che veniva 
dopo, e mano a mano avevo In ccrtczr.a di trovarmi dinanzi 
a queUo che mi attendevo da tempo. Sulla scorta di UR, 
avevo bensl già letto e apptev-nto volumi dello Stciner rome 
Inivazionc e Cosci~nza d'inhiato, ma in quanto seguivo fe­
delmente Evola e Cuénon, avevo accettato da questi autori 
una critica severa e riserve riguardo all'insegnamento dello 
Sreiner. Da anni conosco serie di ricercatori cbe, in base 

66 

a rale critica, hanno riliuNro l'Antroposofia di Rudolf Stci­
ner· non conosco nessuno che, dopo aver accertato rale cri­
tica, abbia poi avuto la forza di ricredersi e di riconoscere 
neUo Steiner, per 8 u t o n o m a revisione critica, qualcosa 
di più che un Maestro, il Maestro. 

Capii dunque d'un tratto che forse mi attendeva un la­
çoro nuovo di verifica dei valori sui quali mi ero sino ad 
allora appoggiato. Mi sprofondai nella letrura della Scienza 
occulta, per avere conferma di una precisa impressione inte­
riore: di pagina in pagina cominciai a riconoscere il paesag­
gio a mc familiare: da quella esposizione però bal7AJva un 
signifiano, come la relaz.iooe interna, o l'essenza, che dava 
senso al rutto: era In relazione interna che io cercavo: la 
idea di cui la serie delle imagini era il linguaggio o l'alfa­
beto: e cale 5ignifia1to, nd libro metksimo, rimandava a 
un m~rodo di conoscenza, il contatto con il quale cominciò 
parimenri per mc a cr.sere come un r i c o n o s c e r e, o un 
r i c o r d 8 r e, qualcosa che già avevo realizzato con i miei 
mc-ai, facendo dello yoga il mio yoga. 

Ricotdo che quel giorno, chiudendo il libro, ebbi per la 
prima volto l'idea che dietro la figura e l'opera di Rudolf 
Steiner si celllsse lo personalità dd Maestro che molti affan· 
nosamenre cerC2llo in Oriente o nei r~-...~-ssi della Tradizione. 
Mi trovavo dinanzi a una prova decisiva: lo Steiner rispon· 
deva a interrogativi radicali dell'esperienza dell'anima, ri­
guardo ai quali a me risul!ava per con~t~w~ione direrra non 
esservi conoscitori esoterici adeguati, né in Asia né in 
Europa. Della materi~ di cui io avevo tentato con i miei 
mezzi una penemu:ione, giovandomi dei diversi insegna­
menti, con appena clfior.mti risulta6, egli era l'assoluto 
p3drone: gli altri la ignoravano, anzi mostravano sprezzare 
per esempio quell'esperienM dell'è t ere mentale, a cui lo 
Sreincr connette il destmi della coscienza imaginativa, e 
proprio in quanto egli nel parlare di tale esperienza talora 

67 



si serve di termini ricorrenti nella moderna letreratura teo­
sofica. rendevano a confondere questo suo insegnamento con 
i contenuti di quella lctterarura. A pag. 137 il lettore può 
U'OV8le la spiegaziont' del perché la terminologia sanscrito­
teosofica venisse minimamente adottata dallo Sreincr, dd 
resto obiettivamente riguardando i remi a cw si riferiva, 
di là dal loro poculiare uso reosofko: in t11uo serre o otto 
termini mll114S, buddhi, 11tman, aluuba, maya, k6rm4, 
cbaltra 

In clf<.'tti a me r\~u l t~. va che di qud grado di coscienza 
po1ev.1 parlare con runta sicurez:lj) soltanto qualc~mo che 
movesse con dimesriche7.za nella ~fcra di forze operanti a 
tale erado: a un livello invero superumano. Nel lef(&ere 
le pagine dello Stcinct, per me era chiaro cbe il problema 
di lui non era stato la penetr~one del Sovrasensibile, nel 
quale inv~ro moveva come in un mondo famili~re e al tempo 
stesso con autorità, bensl il mette~ la descrizione di tale 
pcnetrazione in lingua,Wo accessibile al tipo umano il cui 
male endemico è l 'intellettualismo. 

L'espressione dcUo Steiner mi risultava un sacrificio 
compiuto sul piano del linguaggio, non per brillare o per· 
sundere mediante le parole. ma per aiutare il discepolo a 
superare la barriera delle parole, In dialettica. Mentre gli 
autori esoterici normalmeme si riferiscono all'altrui espe· 
rienza sovrasen9ibile, o alla Tradizi~, Srciner &i riferisce 
alla propria esperienza. Gli altri comunque si appellano ai 
Maestri del passato, Egli rnvece si presenta come il Mae­
stro: ma, appunto come dicevo, il più difficile ad ~ccostare. 

* 
Mi resi conto quanto fosse difficile riconoscere un 

Maestro e quale posi ùva funzione in fondo esercitassero 
due poderose personalità come Evola e Guénon, erigendo 

68 

1.~11 kre critiche alla Scienza dello Spirito dello Steiner e 
, ulrndo identificare .in questa una variazione della teoso· 
( • pnglo-indiana. n Guénon giunge a parlare di t e o so · 
f l• m o. Ma quelle barriere, se da una parre scoraggiano il 
~ rnuore superficiale, dall'altra sono veramente ciò cbc de­
ve •.u perare chi svolge la propria I'ÌCerca, curando che il 
l'' nMiero non accetti contenuti senza propria diretta pene· 
1r u1one. 

L'interpretazione di Steiner data da G~non ed Evola 
~ ti loro pensiero, non il mio pensiero, non la mia es p e · 
1 1 ~ n z a d i r c t t a. lo penso il loro pensiero, che diviene 
hliO pensiero, ma mio in realtìl ~ il movimento, non il con­
trnulo. La identifica:done di movimento e contenuto è lo 
et rore di pensiero. E' l'errore in cui oggi code qualunque 
II><'On.scio realista ingenuo, che accetti il contenuto di una 
,J.,urina, perché è la domina che gli da modo per la prima 
vnln di attivare il più sottile pensiero logico di cui sia ca· 
(MCC: che è come un minimo sadha"a donantc:gli senso di 
stcurezza o di forza, foi'SI! mal prima d'allora sperimentato: 
unde egli erroneamente ritiene vero il contenuto, mentre 
l1 verità di cui si avviva è il movimento dd pensiero, che 
1.1rebbe identico c persino superiore mediante un altro 
n1nteouto. 

Sono stato sempre grato a Evola e a Guénon di avermi 
J~to modo di superare la barriera critica da loro eretta ri· 
!''tardo alle dottrine dello Steiner. lovero, superando simili 
harriere, io avrei potuto nell'avvenire riconoscerle quando 
mi sarebbero state prospettate da <Ùm e dar modo loro 
di 6uperarle, in quanto costOro si rivolgessero a me: e ciò 
mi ;embrava un dovere, sopnrrrutto tranando~i di giovani. 
Del resto, non avrei mai polemi.zuto sulla Tradizione, se 
da parte dei tradi?.ionalisri non avessi incontrato attacchi 
r,ratuiti contro Steiner. 

69 



Ho sempre pensato che sia ingiusto far a<:<:ettare ai 
giovani deile dottrine, implicanti una scelta, materialista o 
spiritualista, di sinistra o di destra, tradizioruilisr.a o anti­
tradl:àonalista, pl!ima che si sia fonnato il loro organo di 
penSJcro e sia oosdruita quelb aut~za che possa deci­
dere liberamente da sé. 

Non ho mai propagandato Steiner - che sal'Cbbe un 
non senso - ma specialmente at giovani che si rivolgevano 
a me, tendevo a fornire un metodo di conoscenza e di for­
mv.ione etica, perché in seguito pot~ero scegliere libera­
m<:nte. Non ho mai propagandato lo Steiner, perché ciò con­
trasta con lo spirito della sua domina, che non ha bisogno 
di propaganda, bcnsl di a7.ione interiore. Questa azione 
interiore stabilisce i collegamenti: solo quando si è sicuri che 
l'insegnamento da noi dato non sia un'alterarione della 
dottrina del Maestro, po<~iamo fare il nome di lui e pro­
muovere un collegamemo che risponda a verità. 

Molti cerc.ttori fu~•mo non dinanzi allo Steiner, ma 
dinanzi a quello che il dist-epolo zelante presenta come 
Steiner: il catechista vuole essere in regola con la norma 
presa alla leuern: !iene n non separare il nome d.'tll'opcra. 
Ma Jn realtà proprio con U presumere di attenersi alla re­
gola, egli separa U nome dall'opera, presentando un'opera 
che noo è quella nutemicn, rna dò che egli ha farro di essa: 
L suu alterazione personale. 

Di là da regole, uccorgimenti, formalismi, l'uomo libe­
ro deve potersi assumere la respon,sabilirà di un pensiero 
immediato, che agisca con il potere deila norma vera, per­
ché scaturisce direttamente dallo Spirito: ciò può essere 
da lui realizzato nella misura in cui avverùl in sé il punto 
da cui muove lo Soirito, secondo un volere che non ha pre­
supposti e con cui il pensiero è uno, acrin!,oendo ad esso 
piuttOloto che a regole, suuerimenti, picroli segreti per la 
riuscita. di cui gli « anzilllli ,. talora mostrano di essere privi-

70 

l l'lati custodi, per esercitJre un maestrato che conforti la 
, oscienza di una loro attuale funzione spirituale. Queila che 
Invece dovrebbe scaturire dal rango della meditazione. 

* 
(.ome il lettore evra noùlto, vado narrando eventi del­

la mia vita, utili a ravvisare sin dai primi senenni, nella 
vocazione c naturale ». o prenatale, al Sovrasensibile, pres­
so la regolarità della ,.,;ta sensibile, ossia secoodo immunità 
assoluùl rispetto a fc.nomcnismi psichici, una disposizione 
uriginaria ,~rso il tipo s <>l a re di Scie-nza deilo Spirito. 
In relazione a tale disposirione, soprattutto caratterizzata 
dal ~so dell'animazione dci ritmi della segreta luce deJJa 
n~tura, e da una rispondente formazione della ideazione 
imaginativa, mi è d~to parlare delle esperienze interiori che 
in séguito si sono svolte come momenti sopramenrali della 
liberazione del pcn~icro. Lo stesso però è comprensibile 
non mi sia dato rispetto alle esperienze sovrasensibili mede­
sime che hanno orientato la mia vita e che si collegano 
bensl a un principio di libertà e di volontà messo in atto ap­
punto me<liontc la via del pensiero, ma hanno lln carattere 
intiruarnenre indioibUc, epperò non 1m senso parlnrnc. Il 
cercatore dello Spirito, quando abbia determinate esperien­
ze, ha il còmpito dJ dare i prodotti pratici o formativi di 
esse e di fornire il metodo che conduce a produrle. 

In una di queste esperienze mi doveva venir reso 
evidente. mt-dinnte precisa comunicazione, la rrncda del la­
voro avvenire: un còmpito veniva indicato, il cui rcali7.zam 
si sarebbe verificato attraverso una ronC!Itenazione obiettiva 
di evenW; ~i trattÒ di UD.1 direttiva trascendente e tuttavia 
inequivocabilc, sono il segno del Grual. Quanto avrei ac­
colto più tardi dal discepolo che lo Steiuer aveva più caro, 
Giovanni Colv.7a , per trasmissione orale, rome comenmo 

71 



esoterico es.igenoe in tal senso uno specifico còmpito, avreb­
be coinciso pieruunente con rale ditertiva e, quale retro­
scena occulto della storia di Rudolf Steiner, della connes­
sione di lui con i Rosacroce e in un'altra direzione con il 
Mowmcnto Antroposofico, sarebbe stato confermato e inte­
grato di ulteriori elementi dalla esperienza trascendente di 
una elevata personalit/; operante nel mio gruppo, a me con­
nessa da intangibile concordia e da identitÀ di dcdil'>ione 
alla perenne religiosit:à della conoscenza. Dello spirito di tali 
diverse {orme della donazione del Mondo Sovrasensibi!e, 
veri!icatesi secondo tipici caratteri preannuociaù dallo Stei­
ner e da me rigorosamente controllate, si è avvivato il nostro 
lavoro. 

La serie di tali elementi trasoendenù accolti per via 
sovr~nsibilc riguardo al senso del còmpito aSl.unto, del 
resto, confermava una profezia dello Stcinet riguardante 
una rinascita dcl suo Movimento esoterico in Italia, ad ope­
ra di una corrente nuova e non scolastica, in un momento 
di generale attenuazione spirituale. Da allora bo sempre sa­
puto che è cosl. Ed è stato un vero peccato che taluoì re­
sponsabili dell'orieoUI.IDento non solo non abbiano ricono­
sciuto i segni di una precisa revivificaz.ione dell'elemento 
solare ins.ito nell'insegnamento dello Steiner, ma siano stati 
presi dallo spirito dell'alterazione della verità nei confronti 
di essa. 

* 
Dopo una connessione non semplicemente dialettica 

con la via dd Graal, e un'annosa elaborazione delle tecniche 
orientali ed oroidentali, presso al regolare supe:rarnento vo­
litivo dell'elemento inconscio insito nella loro pratica e una 
correlativa alchimia interiore volta alla pereedone dell'el~ 
mento solare dcl pensi~o. epperò a preparare la conoscen­
za della direzione mc:taf.isica di Michele: dopo il convergere 

72 

\'er&O l'insegnamento dello Steiner grtzie ad autonoma de­
u:rminazione, e in séguito al riconoscimento di identità 
delle accennate esperieme con la fenomenologia sovrasen­
sìbile da lui descritta: ;1 mio primo contatto con gli Ant:ro­
posofi doveva fornirmi importanti dc;mcnti di orientamento. 

Ero persuaso di incontrare discepoli di tanto Maestro: 
in effetto mi trovai in m~wo a otllime persone, dotate di 
sincera volontà di comprendere una materia cosl vasta: 
tuttavia appariva giustificato curare che questa, con la sua 
vastitll, non le sopraffacesse o le arrestasse a una elabora­
lione discorsiva dell'insegnamc:nto: dietro la quale tuttavia 
operasse a sostegno la carica psichica, ricavata naturalmentJe 
dagli esercizi pratiatti, e una consonan~ sentimentale tcn· 
dente ad assurgete a Esoterismo. Forse con ingenuità e 
presunzione, io credeni ~ibile suscitare da fuori la roo­
$11peVOiezza di tale elabofl!Zione discorsiva e della correla­
tiva mistica esegesi, perché quegli amici se ne giovassero. 

I primi incontri furono per me signi{icathi, pet"Ché 
potevo via via afferrare la relazione tra la materia assunta 
e la condizione interiore, non quanto a posizione dialettica 
- che per me non ha mai deciso del valore degli indivi· 
dui - ma quanto n clima spirituale, o a corrclal>:ione iera­
tica con i tètni. Capii che anche in tale ambiente si verifi­
cavano invisibilmente gradazioni divet$C di conoscenza, ri· 
spetto all'insegnamento, per cui ciascuno assimilava quel 
che rispondeva al proprio dharma, ossia alla propria legge 
interion: e non poteça andare oltre un determinato limite, 
salvo il caso in cui assu~ all'esperienza dell'Io, ossia 
all'assunto rentrale d ... lla Scienza dello Spirito: di cui però 
era importante si avvertisse qualche segno. A mc scmbrav• 
in tal senso n~sario venisse evitato che l'identico limite 
accomunasse la maggoiorama, sl da costituire un livello ten­
dente a divenire misura della verità. 

n 



In un gruppo cl!e cominciai a frequentare, sulla via 
Aurelia, un simile lavoro veniva guidato dJ un. dirigente 
nord-europea di lindubbio valore e da altre persone pari­
mentì qualificate intorno a Ici, che svolgevano un 'org-Jnica 
opera di chiarimento spirhualc. Tra esse cir~-obvano tutta· 
via idee che nella formu lazione discorsiva probabilmente si 
discostavano da! contenuto originario a cui si appellavano. 
Per esempio, sulla base di una ripologia interiore data dallo 
Steiuer riguardo ai valori dell'anima, correlativa alle mis­
siom dd singoli popoli e riferentcsi a una stnttrura di fon­
damento che pone till'Io individuale compiti diverti, a se­
conda che carattcrologicamentc prevalga l'anima senziente, 
o l'anima razionale affettiva, o l'anima cosciente, ma ~cn7,a 
essere una condi:r.ione trascendente per l'Io - ahrimenti 
tutto il lavoro interiore, la Filomfia della Librrlà e la libe­
razione del pcn~iero. sarebbero una contraddizione - que­
ste persone tendevano alla determinazione categoriale del 
rapporto dell'individuo con la propria c oniroa di popolo ": 
rapporro in verità in sé mctafisiro, cbe risponde a una spe­
cifica natura, solo in relazione all'individuale còmpito spi­
rituale. 

La ripologia interiore dci popoli data dallo Stcinèr è 
una veriuì sovrasensibile, e in tal senso è un germe della 
esperienza solare, che non può essere utili~~uto 6Ul piano 
umano rome ~'titerio di un giudizio particolare, inevitabil­
mente espressione di stato d'animo, riguardo a valori indi­
viduali correlati in cicscuno col mistero del proprio Io, ossia 
con la « ZOill1 • solare o cui ciascuno può ciC\•arsi sino sd 
attuare il proprio essere c senza patria "• « senoa stirpe "• 
« senza naziooe ,. , perché gli è dato superare il suo inlll1to 
modo di sperimentare la Sogli<l del Mondo SpirituAle. A me 
&<.'lllbrava importante evitare la (,'cistallizzazionc ideologica 
di un insegnamento dotato cJi !x.'!l altro senso, riferendosi 
esso a una gerarchia di gradi di coscienza, che esige l'auto-

74 

conoscenza ~r divenire presupposto di una determinazione 
della disciplina, in rrpporro alle esigenze individuali della 
anima, cosciente o nzionale o scnziente. Vedevo Ja perico­
losità di un simile procedimento di valutazione delle perso­
ne, soprattutto per il suo alibi mctafisico. 

Io osservavo e tacevo: ero grato a qucglf amici per 
gli spunti di meditazi<'nc che ogni volta mi fornivano: anche 
se spesso da quelle riunioni uscivo con la necessità di una 
rigorosa verifica interiore. Le cose però si deteriorarono 
quando assistetti a una lettura con commento orale di filosofia 
della Libertà: 3SCOltni interpretazioni che, malgrsdo la loro 
regolarità, esigevano una integrazione d'ordine noeriro: a 
un determinato momento. soprattutto perché consigliato 
da persona di rango spi~iruale, Marco Spainl, che lo riteneva 
un dovere, decisi di intervenire. Ma avvenne che, mentre 
alcuni giovani mostrnvano genuino consenso ai rnici chiari­
menti, altri c in pan:coiJ.re taluni « ottimati ,. non riuscis­
sero a dissimulare un forte disappunto. Non avevano torto: 
solo dei santi potevano ammettere di ricevere chiarimenti 
da uno che riassumeva tre condizioni negative: conoscete 
una certa terminologia sanso:ita, appartenere al tipo previ­
sto dell'anima senzi~te ed essere uno appena entrato nel 
gruppo. Mu io, puttl'()ppo, ho sempre prcsuntuosamctltc 
creduto tcalizzabile la santità da parte di chi ritiene reale, 
non astratto, lo Spirito. 

Ne nacquero discussioni, che si complicarono per il fat­
to che non potevo non sentire riwrgere l'originario impulso 
a non adirarmi e a lasciar correre: purrroppo, pero, dinanzi 
a una opposizione che tendeva a divenire rq;olare, medi.wre 
affermazioni categoriche, non riuscivo a rinunciare a un 
ceno spiritdlo umoristico, anche se dietro ad esso in veritil 
agiva sol•tanto una rendenla concilianiva. Ma qu-esta proba­
bilmente io non riuscivo a rcnderla openwte, malgrado la 
migliore volontà. Quelle brave persone non abbondavano 

75 



appunto del senso dell'umorismo, onde il loro giudizio nei 
miei confronti raggiunse !l massimo della severità quando, 
in altra occasione, presero per vere al<:une facezie da me nar· 
rate. ancoro per disincantare il tono di diffidenza dramma­
tica con cui ogni volta mi accoglievano: per esempio, cre­
dertero vero che .io ipnotizussi i fattorini del tram per 
non pagare il biglietto e che mi dilettassi a fare l'incantatore 
di serpenti. (Questa era l'eco di un modo monellesco a cui 
soggiuccvo quando. recandomi a studiare alla Salo B della 
Biblioteca Vittorio Emanuele II, nel registro delle genera­
lità alla voce « prof~sion~ », talora non resistevo appunto 
all'impulso di registtatmi come c incantatore di serpenti ,. ). 
Cominciarono rosl a credere che io fossi Luaifeto, altri Ahri­
mane: ma ne avevano più di una ragione. cd io invero li 
giustificavo, dal loro punto di vlsm. 

Si formntono così due partiri: quello che ml riteneva 
Lucifet'O, e quello che mi riteneva Ahrimane: confesso che 
io dapprima ne fui sorpreso, ma sùbito dopo decisi di 
preodcr!a sUegrameme: a un ceno punto, inruita la situa­
zione, non facevo nulla per disingannarli, fiducioso in uno 
spirito d t verità e di cordialità che avrebbe fini t O col trion­
fare delle parvenze. Le quali purtroppo. invece, non cessa­
rono di concatenarsi ferre.11nemc contro di me. Quando en­
travo nella saletta, notavo amoliccamenti e colpetti di gomi­
to di talunc: signore, tra loro seriamente discordi circa la 
mia identità lucifcrica, o ahrimanica. Nemmeno i miei at· 
teggiamenri di remissività e di pacifica ascoltazione riusciva­
no ormai t1 far mutare il parere di quegli amici: ero stato 
giudicato una volta per tutte. E da questo giudizio doveva 
scaturire, come tradizione. una cntcgoria nella quale sarei 
stato immesso definitivamente, senza possibilità di appello: 
secondo uno spirito di necessit~ che oon può non essere 
riconosciuto come confluen7.a di impulsi prenatali. Quelli 

76 

"l"'ranti come narura e rome kamza e rispeuo ai quali ha 
<'tl'O soltanto il conseguimento dcll'csperienl.a dell'atto in­

trriorc libero. 

* 
Tutto questo, che al momento non veni\tll da me preso 

molto sul serio, somigliando molto a un equ.ivoco che già 
mi ero abituato a giustificare negli ambienti intellettuali del 
l<'mpo: qualcosa come la normale oppo9izione a un tipo di 
pensiero, giudicato, indubbiamente a ragione, contro cor· 
rent", o intransigente, e perciò regolatmente riesaminato da 
mc, che ero ogni volta disposto a dimenticare e a ripropor· 
re d' nuovo il colloqu.io: eM invece da quelle persone preso 
molto sul serio e andò gradualmente a formare un complesso 
di giudizi, che, venendo trasmesso regolarmente ai dirigenti, 
divenne ben presto il contenuto di unn «centrale » della 
Informazione nei miei riguardi: che per anni doveva funzio­
nare e funziona tuttora, come una vera e propria tradizione, 
non verificata da chi la accetta, salvo tlti ca•i di studiosi 
autonomi che, intendendo direttamente controllare la ve­
titl, mi hanno incontrato personalmente e hanno finito col 
diventare miei amici. QucijtÌ ultimi in sostamn si sono atte­
noLi alla logica dello Spirito, perché non hanno voluto giu· 
dkarmi in base a i n forma z i o n i - secondo il dec:a· 
dente CO'\tume dell'epoca - bensl per conosce!12ll diretta, 
secondo autonomia di pensiero. 

La mia colpa riguardo a quell'ambiente fu non ade­
guarmi a ciò che la Scienza dello Spirito diveniva nel pen· 
siero c nella parola d! taluni espo~itori: l quall non ammet· 
tevnno che si intervenisse con una interpretazione forma!· 
mente diversa da quella convenuta. Punroppo o~jlÌ io rievo­
cando quell.a situazione con ~renità, ritengo potet sc:orgue 
quale fosse l'interpretazione giusta: ma la qu.:stione vera 
non era quella della g·ustczz:t. bensì quella di una ~ruazione 

77 



animica precisa. Tune le informa:doni che da anni dalla cen­
trale accennata dovevano muovere nei miei riguardi, non 
sono state alrro che successivi veicoli dello stato d'animo 
che si creò allora. Tultavia io continuavo a recarmi alle riu­
nioni, sempre con lo ~pirito pronto a intessere daccapo il 
rappono, ben sapendo, dal punto di vis!a più valido, che 
dieuo un simile giuoco di p11rvcn7e mi si poneva <l còmpito 
di ravvi~arc le forz.e reali, sino alla vil>ione di una metafisica 
frat~milà: JX-rciò realmente non avevo riseoùmento, solo 
un minimo umorismo, mentre effettivamente mi sentivo cir­
condato da un'atmosfera di. di,;approvazione, pur venendo 
ricevuto con sorrisi ed effu~ioni, che pe.rrepivo come una na­
tura etica di tipo spiricu:1li$tÌCO, nggiuna alla natura reale: 
comunque un segno di buona volontà. 

Quando capii che era sol~anto laborioso frequentare 
quell'ambiente, e non fondal'l la speranza di giungere a un 
chiarimento o a un contrasto cordiale, sospesi le mie visite. 
Tuttavia, perché il mio aueggiamcnto non influisse suUe 
decisioni degli amici che mi accompagnavano, comunicai lo­
ro che per ragioni personali cessavo di frequentare: ·il grup­
po. ma che ritenevo u1ilc per In loro formazione interiore 
L1 cominualione della frequenza. CiononostanLe, quei gio­
vani. che conoscevano il gusto di un'atmosfera di chlara co­
scienza e libertà, pian piano ccss:1rono di r«arvisì, con qua1-
çbe mio disappunto. Si verificò allora che alle note accuse 
se ne aggiungesse un'nltr~: eh<.' dietro mia influenza i ragaz2!i 
avevano dcoiso dì non ( rcqucntarc più il ~ruppo: ancora una 
volta il comrario del vero. Risnpuro dai ragazzi, aiò valse 
per e~si come elemento defipitivo di giudizio riguardo allo 
spirito di verità dì quegli amci. 

18 

VII. GIOV AI\1Nl COLAZZA 

Debbo l'incontro con Giovanni Colazza a Evola, che 
aveva per lui parricolare siÌJrul, certamente Lt più elevata 
che egli accordasse a un valore altrui Questo è per me 
un consnpeçoJe ricordo. A distanza di 2IlllÌ, manifestando 
io grarimdine a Evol~ per avermi procurato un simile in· 
contro, egli ebbe umoristicamente a dire: « Bell'affare che 
ho fano! ,., 

Per Evolu giusl~mente io ero una promessa mancata: 
ero un decaduto, non perch6 mi collegassi con Colazza, ma 
perché mi vedeva conJ!iunto con l'Antroposofia. In realt~ 
io mi sono sempre sentito congiunto con Steiner c con il 
suo insegnamemo esOl'erico, prop~io con ~l tendere a portare 
a istanze renlizzative la noesil dell'Antroposofia, perciò con 
una indipendenza sostanziale da essa, in quanlo essa s'.idcll· 
tifìchi con un organi•m<) foo·male comportante una dctermi­
n.1tn dia.letùca. In llll senso, Sooiner in sostanza non è l'An­
troposofia, è qualcosa di più che essa. e proprio essa dà 
modo di riconosccrlo, in ciò flbp<mdcndo alla sua nobile fun­
zione. La forma dicibile di un contenuto indicibile, non è tale 
contenuto, ma soltanto un ~imbolo: che occorre perciò de­
star:: a vita, perché sia legittimo l'assumerlo. 

La relazione ~n ano, per la sua l.rnscendenza e la sua 
simulr:111ea esigen•.a di divenire wta, a me si dlv, come 

79 



qllillcosa necessariamente indipendente dal cliché formale: 
essendo ciò, con riferimento lato, la ragione stessa per rui 
non può Cliservi ancora organizzazione visibile talmente evo­
luta da poter incamarc la fralernita.r dei Rosacroce. Ove in· 
fatù nell'Antroposofia si intenda vedert: quclcosa di più cbe 
l:organisliJO formale-dialettico, occo= avere la saggezza di 
nconosccrla come un archetipo metafisica, non costreuo a 
coincidert: n~cnte con una forma SO!'.getta a dcte· 
rioramenro. L'ulD3DO deve conformarsi a ciò che lo tra· 
scende: l'inverso è appunto il deterioramento dell'umano. 

~urta11ia, per il problema postomi da Cow.a, circa un 
atto nrualc che nella sua esteriorità valesse come veicolo di 
un contenuto metafisico, vi fu un momento in rui, supe. 
rando la mia oincomparibilitl con tutto ciò che è aggruppa· 
mento organizzato, mi iscrissi alla Società Antroposolica: 
fu la detc:rmlnazione simbolica di una deferenza essenziale 
V1!rso Ru~o.lf. Steiner:. u? atto di ,éOnness!ooe con lui, valido 
co~e .sactJftOlo del llllO tmpulso 

1
ta sfuggire il formalismo 85• 

socuuavo. 1 

Noi tempi moderni, una comunità spiritunle che esista 
in occtJito, solo ccce:eionnlmenre è riconoscibile me4iante 
segni esteriori o la forma cbe le venga fatta corrispondere: 
ma tale eccezionalità .non è gratu•ita, in quanto non riguarda 
la forma. Una ecce.laonc del genere ormui è difficile cbe 
si dia. Né di mc posso dire di non essere ~ocievole, essendo 
s~ma?eamc:nte po11tato al cordiale rapporto con turni, c pa· 
runentt a rrconoscere un'associazione in quanto un valore 
spirituale in atto giustifichi il suo organi~mo, secondo la ri· 
spondcnza della fortrut all'assunto implicito nel valore. Nel· 
le assooiazioni spirituali di questo tempo, ove manchi simile 
valore, la fol'7.a sovrasensibile che muove l'aggruppamento 
è sempre un'entità di dubbio splendore. 

L'Antroposofia ha in lé la sua perenne ragione eli es· 
sere anche nella forma di Società Antroposofica. L'associar· 

80 

•i, ollre al còmpiro della continuità sovtascnsibile, può es· 
~ere l'cserd2Jlo a far rispondere L'atto alla sua originaria in­
rcmouone spirituale: tale intenzione tuttavia esige per non 
alterani una costante verifico sovrasensibile, ma alrresl la fi. 
Jucia \'USO chi abbia la c:apocirà della v!'rifica: fiducia che 
presuppone un riconoscimento. Condizioni, come si vede, 
non facili. Vcl'() di=polo è colui cbe milizza liberamente 
•l riconosoimento di un modello della v~rifica spirituale. n 
mio rispetto per Cola7.Z8 si doveva a q~ro: il far parte dd 
suo gruppo non mi oostava, anzi lo ritenevo un dono, per· 
~ in lui riconoscevo la presenza ddlo Spirito, secondo la 
a~ dcii'Tni1.iato Solart:. Non sono un inassociabile per 
insoffert:nza di regolarità o di norme stArowie, ma perché 
queste posso accettarle solo come veicoli di un valore cbe 
si sia concordi a far vivert:. Perciò, di là dalla mia iscrizione 
alla Società Antroposofìca, rni sentivo associato alla como· 
nità spinitualc di Rudolf Sreiner, aspirando a scrvirla, me­
diante ordine interiore. Quando il destino, senza che io fa· 
cessi dctenninatamenre nulb perché ciò si vePificasse come 
mia volontà, mi collegò con una serie di giovani volenterosi, 
ho costituito io il gruppo che potevo concepire come guidato 
da Rudolf Steiner medesimo: secondo il ~uo Spirito e la 
sua rc.,'Ola. 

Che io fossi un uomo libero, Julius Evola lo sapeva e 
perciò la nostra amicizia, e al rempo stesso la mia conside­
razione per lui come personalità eccezionale, malgrado la 
mia adesione allo Steincr, coneinuò intatta, per me spirimal· 
mente doverosa, d3to che tra l'altro egli era stato il primo 
mediatore del mio contano con Rudolf Steiner: nella I ~di· 
zion: di [JR (« Tntrodu:1lionc alla Magia come Scienza del· 
l'lo,.) la figura eli Steioer era stata presentata con qualche 
fedeltà alla sua grande=: veri broni che si riferivano a un 
tale apprezz.1menro <fo,-evano venir tolti nelle edizioni sue· 
cess!ve c parimenti modificate talune parti degli articoli 

81 



di collaboratori che erano discepoli chilo Steiner: in so­
Stanza " massimi calibri di UR: Leo, Oso, Krur, ecc. 

Negli ultimi miei incontri con Evola, il dissensc non 
affiorava se non IÙl battute umoristiche. Una capacità pro­
fonda di umorismo, oltre tuno, manteoen intatto un rap­
porto interiore, che del resto permane tuttora, malgrado da 
tempo sia emraro in fase di silenzio. La discordanza tra ooi 
c il mio rifiuto di sue posizioni di fondamento, però, non 
hanno a che vedere con questo. Dietro la storia di E,·ola 
c'è un enigma spirituale, che solo Colazza conosceva, ma 
di cui non ha senso parlare, avendo un sigoificato puramente 
metafisico, non r:ducibile in termini di comprensione razio­
nale senza rischiare di ingeoerare equivoci, invero non ne· 
cessari in epoca in cui I!Ììl ve n'~ a sufficienza. 

Chi JlO'I<a comprendere in profondità la figura di Giu­
liano imperatore, può afferrare il sen~<lelln figura di Evo~. 
Giuliano, in realtà, nnelava n ciò contro il cui a p p ari re 
umano inadeguato, violentemente comb~tteva: il Logos Co­
smico. Quello che un giorno riunirà i nri combattenti del­
lo Spinito. 

* 
Nell'intento delln fed;:Jtà all'insegonmento di Rudolf 

Stoìncr, l'appartenenza al suo Movimento diviene reale, pro­
prio grazie all'autonomiA nel colle>gamento con la Società, 
che è in definitiva la forza della Società, essendo l'apparre­
neru<a l'ano interiore. Si possono tuttavi:t invocare norme, 
statuti, direttive, che g.iustameme esigano una determinata 
IC!!,'O)anità: occorre non dimenticare però che quelle norme 
sono espressione di un particolare periodo, dal quale ~ era­
scorso oltre mezzo secolo. 

L 'aspetto Jl()sirivo del prevalere formale, tuttavia, è ciò 
che continua a ~ere forma invcro nc=sacia: edizioni di 

82 

libri, manifestazioni artistiche e culturali, attività didattiche 
e scientifiche. Ma ~ divCISO che l'edizione dì un libro sia 
curata da un reale esorerista pervaso dalla sacralità del pro­
prio impegno interiore epperò indipendente da miti dalct­
tict o politici, o da uno semplicemente animato di buona 
volontà c dotato di mestiere. Cosl l'iscaàQr può guarire il 
cancro, ~ la sua preparazione e la sua manipolazione pas­
sano attraverso l'opera di illuminati offerenti la propria vira 
,, tale còmpito, non condizionando all'elemento economico 
o tecnologico la r.::tli.:tzuione di esso. (o<;} la pedagogia. così 
l'euritmia. Cosl il recupero dei bambini psichic:amente mi­
norati non deve )asciQr fuori i casi gravi che richiedono la 
dedizione: sacrificale dd rcrapeuti e dei loro assistenti: dedi­
zione che è la reale misura del contenuto spirituale, di cui 
sono quoridianamentc capaci, ad esempio, le suore di carità 
o i missionari che eu rano i lebbrosi: in omaggio al principio 
che la Scienza dello Spirito dovrebbe essere l'arte di far 
rivivere nella sua potcn7.a creatrice la religiosità e qualcosa 
più che essa. 

La fotrna, la regola, lo statuto ecc. dcbiNno essere la 
conseguenza della dcdimonc alla Scienza dello Spirito, ossia 
nlln Sociclas come ente sovrasensibile, secondo il canone in­
dicato per quesrl secoli da Elias Armsta. Non possono veni­
re pnimn: debbono ·ebscrc la modalità formale n~'Ccssatia al 
la\7oro spiriruale, non essere 1:t condizione per questo. Viene 
prima l'uomo, poi la sua SocictA, allo stesso modo che viene 
prima la Società occulta e poi quella esteriore. Così occorre 
che esistano i componenti spirituali, gli ùndividui, sia pure 
non pronti, ma ospir11nti a esserlo, per formare un gruppo 
spinituale. Ed ~ plausibile che a ciò sia suJliciente una per· 
centuale: minima di « persuasi coscienti •· purché siano essi 
a i~p.irare o guidare il lavoro. 

La Società deve esiste.rc come realtà oltre che come 
simbolo. Ma se csi~tc solo come organismo esteriore, con 

8J 



l'asrramro ri!ecimemo alb Società occu!LJ>, ossia senza reale 
relazione con essa, epperò forte del retaggio formale c di 
tuttJ la sua organi:aazionc, necessitante dd continuo rifc. 
rimento alla rcgolarili tradizic>nalc, pet po~ la petSUa· 

sione di un elemento iniziatico che è sfuggito, coloro che 
vanno ad abitate qu<:1itO edificio •-uoto dcl suo contenuto 
originario e vi si trovano a loro agio e '!Ciltono che la loro 
f~hl si invera nella regolarità fonnale-ttadiùonale, - che 
è La massi= forma po.sibilc della loro feddrà e in tal senso 
indubbi~mentc po6itiva pet la loro furur~ evoluzione -
non JIO'SOno non con\idcran: pericolosi coloro che non ri­
nunciano alla conncs,ione metafuicamente prilnaria epperò 
alla dimora sa~n originaria: possono rivolgere a costoro la 
facile accusa di essere contro la Società, contro il suo spirito, 
possono, per esempio, giungere ad accusare costoro di es­
= « orientalisiiÌ " o di appartenete a una corrente politica 
(che nllt\lralmenre sia la più invisa del tempo: altrimenti, 
un'altra non con~guirebbe l'effetto voluto). 

In quanto sopra considerato, non si ckvc ravvisare U!Jjl 

cdtica nll'edifido fom11ue della Società, che deve rimanere 
intauo, ma solo l'csfgcmm di una circo l az i o n e d e J. 
l a Luce : la circolnzione interrotta. Un simile con~>tto 
sembrerebbe suggerire, come è nvvenutfJ da parte di amici 
dirigenti, rinunoia n posizioni pet cosl dire eretiche e ron­
nes&ionc collaboratric~ con la Società. Questa connessione, 
invero, secondo lo spiriro di circolazione della luce, non 
può mancare. Ma, in rc:nltà, la sosl!Ìruzione o il mutamento 
di un contenuto non può essere esso stesso un fatto fortllJl­
le: è un evento metnfisico, che non può essere misurato 
da manifesta;:ioni esteriori: riguardando anz.iruno ciò che 
deve ~sere mutato, esige esso stesso la propria forma. Se 
si ammette l'efficada dell'azione, come azione pura, allora 
il concerto di forma 1-Tene nuovamente ad assumere la sua 
funzione. 

8-1 

* 
Ho conosciuto figure luminose appartenenti alla So­

cietà Anrroposofica. Cito solo gli scomparsi: indimentica­
bile ...M! reo Spainb personalità molto più elevata di quello 
che apparve ai suoi benefic:ui delusi, quando ressò di dare 
loro aiuti -e sembrò seguire una via mitica. cbe fu soltanto 
la forma ingenuamente fiabesca di una devozione senza pari, 
la cui pura fiamlllJl di continuo consumò l'evenruale errore: 
chi lo O$sm73.5Se alla luce ddl.insegnamento dello Sreiner, 
poteva in1·ero scorgete in lui la mùtà )umin0$a di là daDa 
parvenza. Cosl indimenùcabili sono Mario Viezzoli, il cui 
fervore scientifico c l'abnegazione di o.rientatore hanno la­
sciato un'impronta duratum nel nostro gruppo di studio; 
Peppino Fedcrici, saggio sperimentatore dell'agricoltura bio­
dinamica e animatore di studi e dibattiLi sulla Tripartizione 
dell'organi~mo sociale; Paolo GcnùUi, con rui bo avuto solo 
bt'l"vi inconrri, ma suiiicrenLi a farnù comprendete la vasta 
~pertura della SUA anima c la saldezza della sua fedeltà al 
Dottore; la baroncss~ dc Grililewald, Vero Lamarque, Vit­
tori·1 Woll•sch, <:«. 

Secondo la tc$tlmonianz!l di Olga dc Griincwald, Gi<>­
~nni Cola:-za non solo era U di~ccpolo più caro a Rudolf 
Stcincr, ma la ~Ìj,'l.tra più devnta dopo di lui. La de Grone· 
wald, sin dall'infanzia amica dì Maria von Sivcrs - che do­
veva divenire più tardi moglie dello Steiner - era disce­
pola stroanmenre connessa con il « Dottore "· La testimo­
nisnza di loi è fondamentale: ella mi narr-ava che la -evidente 
fiducia di Steiner in Colazza, suscitava a ques~ non po­
che inwdie, perché b sua figura non rispondeva al cliché 
del discepolo compito, dotato della conformità richiesu, on­
de: niungevano a Domach centro di lui accuse di vario ge­
~re: che perseguiva lo Yoga e la Magia, c:he non brillava 
per re!lolaritl organi:aaùva, ecc., ma sopr:muuo si consen-

85 



tiva un tipo non platonico di relazioni femminili. Coloro che 
lo accusavano, si aspettavano di vcdcrlo escludcxe dalla cer­
chia intima dd Dottore: perciò rimanevano sooncerralli ogni 
volt:~ che, recand05i Colazza a Domach 3 visitare lo Sreiner, 
questi allorch~ lo vedeva, lasciava rutti per andargli inoon­
rro ed evidentemente lo accoglieva con gioo., come qualcuno 
a cui tenesse àn particolare. Ciò naruralmenre accresceva la 
serie delle ostili~ nei confronti di Colazza. 

Una ddle rotrure più sensibili che io avrei avuto in 
tutt'slrro periodo, con un certo ambiente di smdio, si do­
vette al fatto che la dirigente dd gruppo più rnppresentarivo 
di quel tempo, IÌJl un incontro avuto con me al Gianicolo 
- incontro che sarebbe dovuto essere di riconciliazione -
tra l'sltro tentò di scuotcn:: la mia fiducia in Colazza, mo­
vendo contro di lui le solite accuse: di essere c orientali­
sta "• di perseguire la c potenza magica ,. e di essere un 
donnaiolo: al che lo reagii non tanto per un sentimento di 
fedeltà all'amico e al maestro, quanto perché sapevo che tut­
te qu-elle accuse non rispondevano a verità e la loro non 
verità per mc era tanto più ·inaccenabile, in quanto sapevo 
dcriv:~;c da fatti, il cui a p p a r i re poteva giustificarle, ma 
•1vcva ben altro contenuto, e tale contenuto non doveva sfug· 
girc a chi presume distinguere la realtà dalla parvenza. LI 
diverbio appunto degenerò, provocando nel personaggio 
femminile un questione un tal~ concitato sentimento nei miei 
riguardi, che essa, tornando n casa, lo 'fogò dipingendo ,jJ 
mio vollo come quello di Lucifero. Al quadro poi fu legata 
un'interpretazione della mia storia e della mia persona, che, 
come ho accennato, doveva diventare tradizione. Con l'an· 
dare dd tempo, la tradi:.rlone si pctfC1lionò e da parte dei 
custodi di essa, per anni, io sarei stnto bersaglio delle stesse 
accuse mosse a Colazza. 

Secondo la citata testimonian7.a della Griincwald, lo 
Steiner a un ceno momento ( 1911) sartbbe venuto in Italia 

1!6 

n conoscere Col~7.7.a, perché « gli era stato indicato dal 
Mondo Spirituale • · Mediante altri clementi derivantimi dai 
colloqui personali con Colazza, da mie dirette esperienze 
estradialettichc e per uhimo dall'evento sovrascnsibile ve­
rific-dtosi alla persona più rilevante del mio gruppo, cui ac­
cenno a pag. 72, potei accertare che lo Steiner era venuto 
in Italia, tra l'aluo, per inconuurc Collll2a, previa cono­
scenza del grado delh sua personalità, in previsione di una 
opera da compiere in ~so ròtuale e trascendente, con un 
rist«:tro numero di discepoli csou:ricameme qualificati. La 
opcr<~ avrebbe avuto funzione simultaneamente cosmica, 
umana c storica, epperò sì sarebbe svolta grnzie al concorso 
di Guide invisibili c \~5ibili dell'umanità, in una città del­
l'Europa centrale. 

Doveva essere il compimento di un rito, la cui entelé­
rbeia n<.:cessacia al hridico momento della storia umana, 
coigc"a dai discepoli partecipi un tr.tscendimento assoluto 
dell'elemento umano, epperò un atto di coraggio per supe­
rare la SoFllia del Mondo Spiroitualc e ~tabilire un incontro 
là dove ~ instaurabile, come veicolo di visione, la pax pro­
fu/Ida. Erano gli anni 191.3·14. Che l'insufficienza di uno 
dci Dodici abbia causato il faUimcnto del rito e che da tale 
fallimento sin nata, come divl'rsa ratio di un medesimo de­
torso katmico, la l . Guerra mondiale, con tutte le conse­
guenze che, non es~ndo state rimosse determinate cause, 
avrebbero operato come premesse per la Il. Guerra: tutto 
ciò non ba senso che venga nat'l'ato neppure in forma miti· 
c~. rimanendo comunque incompletabile, per la serie degli 
elementi non dialettici e indicibili di cui dovrebbe inevita· 
bilmentc mancare. 

Se ne può trarre solo un insegnamento: cerci limiti dd­
la natura mentale, epperò della civiltà umana, non possono 
essere superati se non da rappresentanti dell'umanità capa· 
ci della dedizione assoluta al còmpito, e del saccificio di sé, 

87 



non semplicemente al livello in cui è possibile in rapporto 
ai valorn wgenri, bensl più profondamente, là dove il supc­
ramemo dell'umano si attua come fronteggiamemo di una 
prova equivalente all'esperiCil7.a della Morte: la reale Ini­
ziv.ione. 

Cola7.7.a appartCf\Cva appunto alla minima schie:ra di 
questi rappresentanti dell'umanità: perciò era natur-Ale che 
il suo reale valore sfu!!{:isse ai soci della romunità, anzi fosse 
da essi a\1\'el'Sato nelle forme non convenzionali in cui si pre­
semava: forme nelle quali era awtccabile secondo le regole in­
valenti come orrod0$$ia fnrtru~le, ossia come ciò che di~~cne 
sempre veicolo della disanimazione del movimento spirituale. 

In uno dei primi colloqui avuti con lui, dopo l'avve­
nuta conoscenza grule ad Evola, ebbi a dirgli, parlando 
Ji me - con la determinazione di comunicargli soprattutto 
ciò c:he ritenevo una mia voca:cione personale, probabilmen­
te egjgente rettifkazione - che ero portato al Sovr~~ensi­
bile per via di rituale a~cesl noellica, secondo una interna 
ronversione del pensiero nella propria luce. Ricordo che 
Colaua ebbe un momento di gioia e mi disse: « Ma questa 
è la via! ,. . Mi chinrl qualcosn di cui ero intimamente con­
\•into, mn rispetto a cui mi ernno rimaste minime riserve 
autocritiche, che egli mi dettt modo di dissipare. Cominciò 
cosl un colloquio tra noi, per me prezioso, non tanto perché 
apprendessi qttalcosa di nuovo, quanto per la forza che da 
lui emanava: non come forza pskhica, che so in quale 
como tenere, es&endo sempre qualcosa di colludente con 
la narura fisicn, ma come capaciti\ di &usciure nell'mcontro 
il livello sacrale, che è il segno della presenza interiore. 

Andare a trovare Colazz11 da allora fu per me recarmi 
ad amingere il liwllo che mi era più caro eJ edificante: 
qu.el.lo della purificarione del pensiero, rispondente sul pia­
no sensibile a un incontro con la musica della luce, nella 
luce medesima del Sole: pensiero ron pensiero universo. 

88 

Quando si stabill una :;ortn di ritmlco incontro personale, 
comi naia i anche a frequentare le sue riunioni, alle quali mi 
recavo con un gruppo di giovanissimi amici a me connessi, 
la cui p~'llza rallegrava Colazza: che ebbe poi a cono­
scerli uno p<.-r uno. Le riunioni avvenivano dapprima in 
una saletta al pianterreno ddla sua abitazione in Corso di 
Italia, a Roma, indi si na:.ferirono a via Boncompagni e 
presso la costituita Sede del Gruppo c Novalis » a via Te­
vere. 

I miei incontri con Cola77.a subirono, dopo qualche 
anno. una interruzione di divcr9Ì mesi, per causa mia. Era 
l'autunno dd 1946: Col~.a, prima di cominciare un nuo­
vo corso di studio, dùese a me il parere circa il tema da 
trat•nrc, cd io gli suggerii la « Fisiologia Occulta • secondo 
Steiner, ossia l'argomento che egli poteva svolgere con la 
prerogativa di un sondaggio c~senziale. ftdi acceuò e comin· 
ciò qu~-sto corso, che durò quasi un nono c che io disertai 
completamente, perch~ proprio in quel tempo fui assorbito 
del rutto da un 'esperienza interiore d'ordine eccezionale, che 
mi impegnò ogni giot·no senza soluzione di continuità. Co­
lazza fu alquanto amareggiato da questa mia assenza, ogni 
volta vedendo vuoto il mio posto di as<:oltatorc riguardo 
a un tema di cui io stesso avevo sollecitato la tl'llttazione: 
né ricevette da me elcuna giustificazione. Egli già recente­
mente aveva subito un disinganno non lieve dalla defezione 
di un discepolo, che per un momento ~gli aveva creduto 
possibile contin\tatore della sua opero e su cui aveva riposto 
tutta la sua fiducia: probabilmente pensò che con me si 
stesse per ripetere la stessa spiacevole esperienza. Qualche 
giudizio che m propo~ito egli dovette pronunciare in quella 
occasione nei miei riguardi, fu fissato da qualcuno che più 
tardi lo avrebbe reso urilizzg_bile da elementi collegati con 
la c centrale ,. di cui a pag. n. A un anno di distanza, 
io dcci9.i di riprendere contatto con \..olazza e da quel mo-

89 



mento feci del 'tUtto per f~rgli dimenticare quella pausa, 
superando un primo clima di fredde22a nei miei rnguardi. 
Non nveva torto, ma da quel momemo- era il 1947 -
sino al giorno della sua monc nel 1954 io fui l'unico disce­
polo e amico con cui egli si npris~e: dalla serie di <nconui 
cbe ritmicamente avvenivano tra noi, nliCque oltre che l'in­
tesa per iJ lavoro avvenire, la possibilità che egli trasmet­
tes:>e una connessione non dialettica con l'intimo contenuto 
deUa missione del Dortore sulla Tem1, che altrimenti non 
avrebbe avuto una sua particolare forma necessaria al pte· 
sent~ tempo. 

La sera della morte di Colazza, fui presente in un 
ambiente portato a lasciarsi prendere eh eccessi di cordo­
glio e di disperazione: trovai In fona di instaurare in tale 
ambiente un clima di serenità, che ebbe In sua imporran•.a. 
Nei giorni successivi avvenne il fatto suano che malgrado 
unanimamente si riconosce~se a me il còmpito di riordinare 
le carte e <i libri di CoLlna, fui misrerioSllmentc estromesso, 
e di tale còmpi tO si occupassero persone talmente poco adat­
te, rhe la~cinrono finire sui carrettini non solo libri esote­
rici e personali di lui e cidi di conferenze dello Sreiner, 
ma persino la copia del Libro L'Jnitialion - l'edizione 
francese dell'analoga opera tradotta con -tolle ~itolo in ita­
liano - t•ilegato in pergamena, che il Dottore aveva donato 
u Cola2za il giorno del loro incontro a Roma nel 1911. Per 
fortuna questo libro venne recuperato sul carrettino da un 
mio discepolo, L'influenza deUa • centrale • ,in tal senso 
continuò, perché, quDlche settimarut dopo. fui offidato dal 
maestro Roberro Lupi, noto musicista e direrrore di orche­
stra, allora dirigente antroposofico, a commemorare Colazza 
alla ~de del Gruppo « Novalis •: io tentai di schermirmi, 
Ma Lupi ebbe il potere di convincermi dicendo: • Lo devi, 
p:rché tu sei l'unico che può veramente parlare di Colazza"· 
Mi disponevo ad andare alla sede, quando per telefono fui 

90 

;tvvertito che aUa commemorazione da parte mia si era op­
posta, e aveva ottenuto che fosse farra da altri, la persona 
che meno avrebbe dovuto: non avrebbe do\"UtO, per serie 
di motivi obiettivi , non esclusa la gracirudine verso di me. 
Quando Roberto Lupi apprese da me ciò. si amareggiò al 
punto che dovetti io confortare lui, perché la sua salute 
non ne soffrisse. Vidi co~ l'avversione metafisica ancora 
una ,·olta circolasse attraverso la c mala informazione ,., 
prendendo chiunque non fosse capace di un rapporto di 
verità con me. Nano questa minima crotllitoria, non ramo 
per ristabilire la verità, la quale cammina per propria virtù 
trascendente, quanto per un dovere verso i giovani che cer­
cano con $lancio puro e hanno diritto a non essere fuorviati 
da propagande, nel processo del loro orientamento. 

In fondo, le calunnie di cui sono •taiO og.,oerro e l'in­
terpretazione del contenuto capovolto dei ro;ei libri, onde 
rni ~~ faceva dire il comrario di quello che dicevo - per 
esempio un mio libro contenente una serrata critica del mo­
derno spiritualismo c orientale ,. e US!lllte per necessità di 
argomentazione una minima terminologia sanscrrta, veniva 
giudicato 1in bllse alla prima oa.:hiata gettata su simile ter­
minologia e conslderato un'c>spressione della mia presunta 
voca7.ionc " orientale • - mi sono sempre apparse una 
fnttualitil naturale, come pl'oduzione inevitabile " un eipo 
umano che assume lo spirito sul pi:~no delle parole e della 
regolarità ~a;.,ìonale, ma in ~:ùrà vive nella specie, secondo 
impulsi che dif{icilmente la dimostrazione, l'evidenza dei 
fJui, il curreuo pensiero, possono modifimre, appartenendo 
essi al dominio meno differenziato del kormo. 

91 



VIII . LA • MAYA,. POLITICA 

Non sono un politico, non sono ma' stato un politico: 
per temperamento, per costituzione interiore, per vocazione, 
non potrei esserlo. Se dovessi definire me steS~ mediante 
un oppoSto, potrei dire che sono il contrario d1 quel che 
~ un uomo politico. Perciò ho sempre ammirato coloro che 
sono 01paci di donarsi .Ua politica. di esaurì~ se ~tessi 
come politici: sono persuaso che essi ~ssumono su ~ la 
parte più grave del peso umano, compiendo un sacrificio 
che divora la loro esi.tenza, insieme con la loro stessa vani­
tà e la relstivn sete di vita. Strada facendo. salvo r~re ecce· 
zioni, per essi l'apparire finisce sempre con l'identificarsi 
con l'essere. 

Peraltro sono convinto, con lo Steiner. epperò con 
Mario Vi=oli, autore eli un saggio inedito sull'argomento, 
che l'èra della politica è finita c che ha i.ni7.io, facendosi fati· 
cosamente strada attraverso la scomt degli impulsi politici 
esaurici, l'èra sociale, o l'èra dell'impulso morale. Sono 
convinto che la palìtica è la sopravvivenza di un autentico 
« os...."Urantismo ,. mentale, che impedisce di prendere con­
tatto con il contenuto obiettivo dei problemi umani: impe· 
disce per via di precostituira assunzione ideologica, di rav· 
visare nei problemi situa~ioni che non esigono interpreta­
:.ciooe secondo colore politico o reotic di partito, ma solu­
zioni logiche, t«niche, essenzialmente mora!L 

92 

Non politico, anzi apolitico per temperamento, rutt~· 

via, giovanissimo, nel periodo fasciSta credetti poter im· 
mettere nella forma politica la mia visione del mondo: 
questo spiega la categori:t in cui qualcullO sncora oggi renta 
redudermi: categoria che io non rinnega per debito eli lealtà 
e di verità, ma che non mi ha mai contenuto, né mi ha mai 
im~iro di ~re quello che realmente volevo. Tanto è 
vero che sono stato sempre un isolato, ospitato dalla Stimpa 
del tempo solo grazie alla validità erica degli argomenti che 
proponevo. Quello che ho scritto i n quel periodo lo potrei 
ripubblicarc oggi su qualsiasi giornale, di sinistra, di destra, 
o di centro, solo sostituendo alla parola « Fascismo •, per 
esempio, l'espressione " visione sociale,.. o « istàoz.~ mo­
rale •· Se invece che in regime fascista mi fossi trovato in 
regime sovietico, il contenuto delle mie idee sarebbe Stato 
identico: avrei soltanto dovu to trovargli un'altra forma. 
[ miei scritti del tempo Slanno n a testimoniare che io \'Q­

levo ullora quello che voglio tuttora: sottolineare, come 
senso ultimo dei problemi, l'esigenza della re i n t egra· 
~ i o n c dell'uomo. Soltanto una via mornlc può garamire 
una via soainlc: solo l'individuo libero che rechi in sé la 
moralità come forza, o come una secon&! natura, ~ garan7.ia 
dcfig giusta gesoione di un organismo sociale e del suo srmo 
di diritto: questo è stato sempre il :~Cnso dell'aspetto « poli­
tico,. dci miei scritti: un pensiero d'UD!l scmplicill\ da pa· 
rcre ingenuo, c tuttavia concreta chiave del problema. 

Cosl, per poterrni dedicare ai miei studi estrapolitici, 
sostnn7!ialmcnte metofisici - rifiutando più di una volta 
brillanti carriere p=so quotidiani aulorevoli del tempo, 
con sh~lordimenro di chi me ne offriva h rara occasione, 
onde cominciai a essere considerato « un po' Strano ,. -
attesi :ù v:mo una rivista che mi impegnasse per poche 
ore Gl giorno; c questa fu Ullalia Mari11ara organo della 
Lega Navale Italiana, eli cui fai redattore-capo per do.!ici 

9.3 



anni, ossia dal 1932 al 1944. Si dava il caso che la Lega 
Navale fosse un eme dd Partito fascista c c-he a qudl'cpoca 
il segretario del Pan'ro fosse Achille Starace. Cosl. autc:>­
maricamcnte Achille Starace era Presidente ddla LeAa Na· 
vale e Direttore dell'Italia Marinara: onde, senza minima· 
mente provocarlo, io appatvl un person~ggio di rilievo: ma 
non lo ero affatto cio quel senso, perché in realtà non bo 
mai psrtecipatO a una cerimonia ufficiale. non ho mai acro­
stato personalmente Starace, non ho 8\'UtO il minimo rappor· 
to con lui, anche se io avevo per lui UM parti~olare ammi­
razione, in quanto, oltre taluni suoi limiti intellettuali 
- che per me non hanno mai deciso del valore di un indi­
viduo - prescntivo in lui la presenza di una rnra virtù 
dello Spirito: la rettitudine, il potere di una adamant ina 
fcdclti al proprio ideale. 

L'arte nella quttle io ritengo di aver conseguito una ec­
cetlenzo rara, è quella di evit~rc le adun~te, le ul!idalitll, le 
cerimonie, le retoriche dei citi, J congressi. ì simposii, le 
conferenze accademiche: non per spirito di non cooperazio­
ne umana, ma perch.i ho sempre percepito il senso ultimo 
di certe messe in scena, in relazione al dovere di non per­
dere tempo ed energie, per essere più utile al pros•lmo in 
altra sede. Le messe in scena detlc cerimonie politiche le co­
nosco bene, oltre i legittimi morivi nobili e sacri a cui si 
riferiSCOllo: avendole riconosciute allora, non posso non riro­
noscerle ora, identiche, aocbe se di segno mutato: ~mpre 
obbedienti a manoVTe obbliganti, che con il comenuto ideo­
logicamente presupposto hanno ben poco a che fare. 

La stanza di redazione dell'T t alta .Mari11ara, al III pia· 
no di Palazzo Giuslifl>iani, a Roma - una bella stanza iso­
lata, con un'ampia terni2Za cbe dava ~ul Pantheon - attra­
verso la fllll2lione che regolarmente disimpegnavo, divenne 
via via un luogo di ritrovo di amici esoteristi c un centro 
di allività spirituali: ogni volta esaurito il minimo lavoro 

94 

per la 1~vism, mi dedicavo agli studi che soprattutto mi in­
teressavano: ricevevo amici, presiedevo riunioni che quasi 
sempre si formavano spontaneamente. 

Quel luogo divenne ben presto mèta di incontri intd· 
lcttuali che non avevano a che vedere con la politica del 
tempo. Inoltre, poiché disponevo di urut carta intestata del­
la rivista, in ~ui risaltava il nome Jd suo Direttore, Achille 
Starace, io essendo redattorc-<:apo, per vèt delle lettere di 
raccomandazione di cui comiooiai a essere richiesto, qudla 
sranza in breve divenne anche una sotta di ufficio di colle> 
camento. Per molti anni, poi, avrei incontrato amici che mi 
avrebbero DlJllti(-.estato gratitiJdine, per l'aiuto ri~-cvuto, la 
sistemazione conseguita, grazie alle lettere che potevo alle> 
r:1 indirizzare a des1.r:1 e a manca, forte di qudla carta <n· 
testata. Essendosi sparsa la voce, si può dire che qudla 
Cart.\1 non servisse ad altro: aiutare disinteressatamente un 
bisognoso, trovare il posto a un disoccupato, perorare una 
gimta ~;i~usn. Avvenne ~t$ino che qualcuno mi sottraesse 
una certa quantità di quella c~rta e che a mio nome circolas· 
sero raccomandazioni fasulle. Superai ruttava facilmente i 
fasllidi che me ne derivarono. 

Quando scoppiò il rGZZi$rnO, non nego che fui preoc­
cupato, perché iotravvidi sùbito gli sviluppi assurdi di si­
mi!~ presa di posizione: data una certa apertura deUa stampa 
atla mia collaborazione, sentii il dovere di intervenire, perché 
qud grosso errore fosse il meno nocivo possibile. In tal 
senso feci uno sforzo invero immediato cd energico, ten· 
cando di dare a quetl'ini2liativa un contenuto che la domi­
nasse, un contenuto etico e simbolico, capace di far sfociare 
il tutto in serie di provvedimenti educativì e formativi dd­
la gioventù. Ma il mio tentativo venne soprnffarto dal solito 
poliùcismo fanatico: lo stesso che sotto altro segno e altre 
forme ogsi impedisce le inizi~tive libere in ogni zonn della 
Temu. Tuttavia, chi po~a leggere i miei scritti pubblicati 

95 



sull'.1rgomemo a quel tempo, non può non avvertire il con­
tenuto che io intendevo sostanzialmente far valere. Avven­
ne pcr.;ino che un osservatore 11$S8Ì fine, sulla rhista 
August~a. amli,..sse le mie tt$Ì e mi accusasse di canti­
razzismo mascherato •-

Quello che pensavo allora dd razzismo, lo pen~o tut­
tOra: lo ritengo un errore mentale dovuto alla incapacità 
di distinguere nella coscienza l'elemento interiore indipen­
dente daUa razza. Ole siano razzisti inconsapevoli, popoli 
ancora immersi nel proprio elemento etnico, non ~ grave 
qunmo il razzismo dci popoli che recano le forze dell'anima 
cosciente. Ràzzismo insidioso è peraltro quello a cui si dà 
altro nome, per inconsapevolezza della sua reale natura: 
in verità veicolo di un innpulso più profondo, dotato di 
radici nella dcmonioitl della psiche collerriva e giusti6cante 
se stesso mediante ideologia polirica c persino religiosa. 

Nelle linee dominanti il vasto contrasto attuale delle 
potenze politico-militari sulla Terra, si può ravvisare un 
grande scontro di razzislllÌ! le sottili alleanze sono tra 
razzismo e razzismo, così come gli scontri. L'equivoco è 
alimentato dagli astratti intelleuualismi, incapaci di peoe­
tmre il fenomeno e di comprendere il senso delle diversità 
delle razze c di trovare che cosa veramente unisca gli 
uomini mal1,'1'!1do le diversità: còmpito que9to a cui sono 
venute meno le religioni e le Chiese, di cui talora l'anti­
razzismo è la forma necessaria agli impulsi di un razzismo 
inconscio. Nel mio libro Lotta di classe e Karma, in so­
stnnzu no tentato mostrare rome, dietro il fenomeno della 
lotta di clas9e, si celi un razzismo trasposto politicamente: 
l'innpu Iso psichico, come impulso psicosomatico, diviene il 
veicolo di un'idea-forza scaturente dalla specie, piuttOSto 
che dall'indi,'.iduo libero. In definili~-a, ~-iene costruita, come 
controparte ideologie~, una facies sociale a esigenze estranee 
alla realtà dell'uomo: tali esigenze però vengono rese plau-

96 

sibili mediante il coincidere di un'ru;tratta dialewca con 
elfcttiyi problemi economici: problemi la cui origine è 
sconosciuta alle correlative odeologie, e che non vengono 
risolti, in quanto permangono necessari alla politica, come 
saumcnù di potere. 

li materialista conseguente non può non essere raz­
~ista, in quanto non vive fuori della categoria biologica, 
non va oltre il limite della specie: perciò gli è inevitabile 
altresl credere alle origini aninnali dell'uomo e di conse­
guenza non poter concepire la moralità come valore indi­
pendente dalle strutture fisiologiche. n materialista finisce 
necessariamente con l'essere razzista, malgrado le premesse 
antirazziste, in quanto inconsciamente si identifica con gli 
impullli della razza a cui appartiene. Cooper!i cosl al for­
marsi di un! situazione contraddittoria, <bila quale sempre 
meno i politici sapranno districarsi, essendo essi costretti 
n sviluppare forme sempre più complicate di str!Megia che 
con l'idea partitica originaria non hanno a che faret presi 
da un meccaaioìsmo clelia lotta, di cui non riescono più 
ad avere il senso c a scorgere chi tenga veramente le fila. 

* 
La stanza redazionale dell'Italia Marinaro funzionò 

veramente per anni come un centro di studi c incontri spi­
rituali: Adriano Tilgber, J. Evola, Marco Spaini, Gislcro 
Fl~h, P. M. Virio, Francesco Modugno, Domenico Sci­
Coni, Oresre Guldo, Eleuterio Scrifizza, Edoardo Anron, 
Piero Scan<dani, Gigetto Piergentili, M~rio Varagnoli, ecc. 
vi si succedevano, dando luogo a riunioni che tc.lora rag­
giungevano un plenum inaspettato. 

Tra i colleghi dell'Ilali4 Marmara, ebbi la ventura 
delln vicinanu di una figura di eccezionale elevatC2Za, Gio­
vanni Savelli, scrittore di una tale virtù di srlle e di pcn-

97 



siero, di tale finezza Cr>lllca, etti sì accompagnava l'ala di 
una pura amaginazionc poc!ica, cbe io per anni bo arreso 
di vcderlo emergere ('bietrivamente riconosciuto, come uno 
dci massimi valori della letteratura itali!Uill contempora­
nea: invano, Qndubbiamente a causa della sua òlSSOiuta 
indipendmza da gruppi o correnti. 

Venh•a rra flli altri a trovarmi un simpatico scavez. 
zacollo, Guglielmo Lonro, ex-ardito della t' Guerra Mon· 
diale generoso, poeta, inventore, sempr.! pronto a una 
sonora risata e sul punto di proporre uno spuntino, o una 
allegra gira in comitiva. Egli mi parlò un giorno di un suo 
pr<>posiro di mutare corso al Regime, non per 'nstaurare 
qualcosa di oppo>to, ma per rimettere al centro le forze 
superpolitiche dd Paese, sciogliendo il Partito fascista e, 
mediante l'intesa di personalità qualificate. facendo in modo 
d,e il sistema sociale su ba:~i spirituali, di cui io gli parhvo, 
ruvenisse una realtà organica. 

Come nlrre volte, io considerai ciò una platonic~ fan­
tasin del Longo e non fcçi nulla per conl~tddirla: normal­
mente mi limitavo n suggc~irgli una disciplina interiore e 

dargli modo Ji portare n un tenore morale la sua perso­
nalità: non potevo imagionre che, dopo qualche giorno, 
egLi avrebbe punto per punto cominciato a realizzare i primi 
lineamenùi del suo programma, accostando personaggi-chiave 
e proponendo a ciascuno unu parte. Ciascuno ave,•a rispo­
sto po~itivamcnte, come io avevo teoric9.mentc previsto. 
Ne nacque tra noi un singolare scambio di idee: avendo 
io percepito che comunque il Longo avrebbe fatto queno 
che aveva in mente, mi sennivo moralmente obbligato a 
farglielo fare nella maniera meno distruttiva possibile. Riuscii 
cosl a fargli intendere l'importan,,a della esclusione asso­
luta della woJen?.R, e de) porre Al SUO luogo )'obiettivo 
funzionamento della ICAAC, l'uguagliaou di tutti rispeno 
ad essa. 

98 

Il Longo aveva una fiducia assoluta in quanto io gli 
rumunicavo come dottrina dello Spirito: ciò mi dava la 
JIO>,ibilitl di guidarlo in modo che egli, comunque preso 
tl•l suo obiettivo, l>OSt.anzialmente si regolasse secondo 
pr i nei p! dri equità c umaniti. Egli era dotato di una me­
moria k-rrea che gli conl>Cfltiva di non portare con sé 
11kun taccuino - ciò eh<: si sarebbe rivelato in seguire 
ilmmamente prowidemàle - inoltre credeva alle forze 

magiche: elementarmente io gli avevo parlato delle fone 
•p1 rituali del Sole, cd egli era convinto di ricevere ogni 
~rorno una carica di forza dal Sole, solo con il contemplarlo: 
un'ingenuità in cui tuttavia affiorava una intuizione per lui 
,Jifficile ad llfferrue cosciememcnte. Identi1K:ando la realtà 
<On il simbolo, 9eeoodo mens primitiva, egli si allenava a 
li~sare !l Sole sin oltre venti rniouti. Realizzando punto 
per punto il suo programma. ebbe modo di accostare per­
wn.,ggi-chiave delln Cultura e delle Foo:c Armate: alcuni 
Ji loro aderirono « intenzionalmente •· ossia rifiutando una 
partecipazione diretta all'a:donc, ma accertando di assumerla, 
()VC ulLri fOl;scro capaci di rcalizzarla. 

Nel tracciare riJ quadro dci dirigenti cstra-politici dcl 
nuovo regime, che avrebbe dovuto realizzare la triparti­
zione dell'organismo sociale, ossia l'assoluta autonomia della 
cultura, doel corpo JIIÌuridico e dcll'au1\lità economica dalla 
poliric1t e il potere dello Stato come garanzia dell'autonomia 
delle tre for~e e della loro obiettiva correlazione, il Longo 
e i suoi collaboratori progett~.rooo l'assegnazione di còmpiti 
di responsabilità a dct\:nninate personalità della Scienza e 
dell~ Culrunt, valide di là da qualsiasi tendenza di parre, 
le quali, invcro, ignare- di tutto, vennero coinvolte, ma senza 
conseguen1.e. Il movimento cospiratorio raggiunse una tale 
perfetta organirza~ionc di capi civili e militari, cbe avrebbe 
ttrramente conseguito il suo scopo, se non si fosse incep­
pato nella più volgare delle difficoltà: queUa dci mezzi 

99 



finanziarf. Fino al momento dell'iniziativa per il finanzia­
mento del.Lt cospirazione, io sen~ìvo che essa si svolgeva 
secocdo un'interna coerenza, cosl come un'i®• che domini 
la vropria espressione logica: ma n d momento in cui il 
Longa - vini fallire raluni tentativi - decise di seguire 
una sua pista, non~tante cbe essa apparisse fortemente 
~petta, sentii che il movimento gli sfuggiva c cominciai 
ad avvenire una scn'4Zione di pericolo 

Dopo qualche u:mpo, inf~tti. il Longa veniva arrestato, 
e si dovette alla sagge7.7.a con cui 5ino a quel momento 
era stata condona l'operazione, al passzto di combattente 
del Loogo e alla sua capacità di sdrammatizzare tutto pnr 
rompendo oin sonore risate, con la sua arte di romunirnre 
un'ilarità rontasi.Psa1 durante gli interrogatori. se gli arresti 
fUtono limitati 1..-d io, riconosci;-romc consigliere assolu­
tamente disintcrClis~to, come può esserlo un medico agli 
alTari dì un ~-uo dieme, ebbi soltanto un pedinamenro di 
qualche mese da parte della Polizia. Negli archivi della 
Questura di Rom:~ c·~ un grosso inc:nrtamento su questa 
storia: quando, a disranw di qualche anno. caduto il Fasci­
smo, io fui imprigionnto dagli Alleaui, avrei potuto giovarmi 
di rale precedente per uscire faoilmcntc da quella situa· 
~one, mo preferii non farlo perché un alibi del genere, 
nspetto od accuse che in $é dovevano risultare insosteni­
bili, rome del resto avvenne, mi rcpugnava. 

Dagli AU~ari fui infarti ...arrestato il 10 giugno del 
J~e rinchiuso a Regina Coeli, rerzo braccio, cella 322, 
e rilasolaro con scuse e ri3ccompagnamento in macchina a 
cas3 il 16 noYembre dello stesso anno, dopo che gli ufficiali 
inqulremi del1'lnlelligti1Ct Serv1ce avevano sondato minuta­
mente la mia vita, trovandosi dinanzi a qualcosa cbe diso­
rientava i loro schemi: una vasta attiwtà misticcresoterica 
estra fascisua, una nutriua collaborazinne- alla stampa dd 
Regime, e uno stipendio che non ~va k..s>ttocento_fu!_ 

100 

n~nsili, _eeralrro nessuna traccia di un qualsiasi assegno 
dal Jl,finisrero della Cultura o da enti .uiini: una vita cbe 
per qualche tempo, come ebbe amichevolmente a confidarmi 
un uJ!iciale inglese cbe mi era divenuto amico appunto in 
seguito alla conoscenza dcl retroscena interiore della mia 
esistenza, fu per quegli inquirenti inspiegabile, sì da destare 
il <;(hpetto che io fossi un abil1ssimo agente segreto di chissà 
quale Potenu: non riuscivano a capacitarsi della modestia 
del mio tenore di vita io rapporto a un'attività culturale 
privata, che risultb V$Sta. 

La vera ragione per cui io venni arrestato dagli Alleati 
fu il ritrovamento di 1taeee di due mie visite all'Ambasciata 
ted~ negli ultimi mesi: in realtà io mi ero recato rome 
giornalista presso personaggi dell'Ambasciata. ambedue le 
volte sostanzialmente per perorare il rilascio rispettivamente 
di due Antroposoli fermati dalla Polizia: il primo era un 
giovane che conoscevo. Ero riuscito, grazie a slancio lmme· 
diaro e od un'azione dlplom~tica ad hoc presso quei perso­
naggi. a farlo rilasciare dopo una « retata •: ne avevo 
avuto ringraziamenti e benedlzioni dai dirigenlli il gruppo 
di via Aurelia. Dopo qualche giorno questi stessi nù implo­
rarono perché !intervenissi per uno di loro, che io non 
conoscevo, arrestato per accertamenti: anche qui io, non 
badando o prudeoze, mi mossi c l'amico venne liberato. A 
ciò si dovette l'occasione del mio arresto, cui segul l'ac­
cennata complesso indagine su rutta In mia vita: all'aver ~o 
operato a sottram: a una pericolosa situazione due perso­
naggi, di cui uno a me sconosciuto, d~l gruppo antropo­
•ofico romano. 

101 



JX. «REGINA COELI • 

Naruralmente 13 mia detenzione nel braccio politico 
di • Regina Coeli •· le CÌrco!tanze che mi vi condussero, la 
labile gr~titudine degli amici c spirituali ,. a cui tali circo­
stanze erano state umanamente utili, potei sùbitO conside­
rarle come gi~ mi era stato possibile per altri avvenimenti 
di rilievo della ''ita, forme del karma, o del « destino », 
ossia di una direz•onc prenatale, identificabile rome dcci~ 
sione dell'Io c mutabile solo per sua rodicale azione: dire~ 
,jone che, perciò, è gran ventura per l'individuo intravvc· 
dcrc oltre le pnrvcn7.C, soprattutto riguardo ad <.:venti tisolu· 
tivi dcll'esisrcnzn. 

Debbo a quella detenzione la messa n punto di una 
disciplina funzionale della meditazione, che trasformò pro­
fondamenu: la mio ..,ila: fu sòprartutto la possibilità di 
giungere mediante pure connessioni di pensiero, o di lorze­
pengiero, 0lle radici d~ll'insegnamento dello Steiner, secondo 
il metodo insito nella strutturo medesi1ru1 di tale insegna­
mento. Allorché conseguii un minimo di sopportazione di 
quello che di spiacevole imponeva la chiusura in quella cella 
(pareti con incrost.w.ioni d<!eennali di ca~rri um,mi, migliaia 
di cimici, « bujolo ,., ccc.), la mia salvezza fisica si dovette 
al fatto che In singolarità della mia personalità, quale appa­
riva al punto di viMa inquircnte, comigliò il mio isola-

102 

mento: perciò ebbi '.urta la cella 322 del teno braccio a 
rn1'1 disposizione. Potei cominciare ad attingere alle forze 
Jelb solitudine e del silenl>io, per ritrovarmi, come rara­
mente mi era 'tato possibile prima, I.'On il mio vero essere. 

R.lwisando in quella pri!lionia formalmente un sopruso 
f>Olirico, ma in realtà un 'occasione spirituale, decisi di non 
perdere tempo. Raccolsi tutte le mie esperienze esoteriche 
tr;~scorse, che è dire il senso finale. ·in quanto sintesi, della 
meditazione secondo la Scienza dello Spirito, e passai alla 
uione. Decisi di non concedermi la minima distrazione, 
o fantasticheria, nelle lunghe ore solitarie che seguirono: 
solo cosl sentivo di poter pogith•amente rispondere alla 
occasione in qud modo offertami dal « destino •· 

T n tale direzione, nei primi giorni fui soccorso, in un 
momento di serie diJiicoltà fisiche, da qualcosa che potrci 
chiamare urut radicale esperienza dell'lo: qualcosa cbe, 
rome una forza di folgore, di colpo mi tolse febbre, dolor 
di gol~. sfinimento. J.'e~:;cre ~olo, senza programmi umani, 
~enza limitaaione di orari, mi dava la sensazione d! potermi 
abbandonare a un'esperienza asso l u t a delle for.ze. Mi resi 
como dell'importanza della discriminazione sottile e rutravia 
progmatic.1 onde l'Io distingue se ste:.-so dalle forze del­
l'ttJl.imo, normolmente prendenti il luogo dell'Io. Tutta 
l'opera spagirica è una chiave per mettere nl centro il vero 
dominatore delle forze: il Logos interno all'lo, il liberatore 
dell'anima. 

GuaritO e fortilicato, continuai a operare nella stessa 
dircrionc: mi fu dato afferrare ulteriori connessioni, ine­
spressc e tu-ttavia fondamentali dell'opera gnoseologica dello 
Stcin<:r: tali connessioni finiscono con l'esprimersi nel pen-
9!ero logico, ma essenzialmente muovono da un livello supe­
riore a quello logico, afferubili dalla logica solo astratta­
mente. Queste connessioni sono il senso segreto di tale 
opera Capii che la pcnerrazione logica di Filosofia d~l/11 

103 



Libertà, anche la più esau:~, è un primo passo, indubbia­
mente utile, ma non conduce oltre il mentale, anzi può 
divenire paralisi ruic-nalistica di tutto il lavoro, se non si 
trasforma in un'~peric:nza metafisica del pensiero chiamato 
in causa: appunto secondo l'iniziale correlazione dell'Io con 
il primo suo contenuto cosciente: esigenza sostanziale del­
l'opera. 

Per anni bo notato che, per quanto sia regolare l'inrec­
p~iooe di tale opera, sino alla eviden7.a delle ronnes· 
sioni sovraruionali, non pasta al mentale alrrui che rome 
mero cosmmo ra:tionale, con la serie non pertinente di 
implicazioni discorsh•e, se il commentatore non abbia in 
sé desto il potere delle ronncss.ioni, capace di stabilire la 
correla.lliooe con ul mentale altrui simultaneamente a cia­
scun livello. Questo potere non è lo studio della Filosofia 
d~lltz Libertà a destarlo, ma qualcosa a cui lo srudio è sem­
plicemente un'introduzione e si t rnduce in un ostacolo inte­
riore quando S'i creda di poterlo atJermre mediante elabo­
razione dialettica. 

Niente patallizza la possibilità di articolare il pens>iero 
secondo il suo movimento, quanto rale srudio astratto, che 
congela in correlazioni di proposizioni l'organicità del co­
strutto originale del pensiero. Che ha bisogno di essere 
ripercorso, più che spiegato, o commentato. Per anni avrei 
tentato di far capire l'ottusità di quell'assunto, ossia della 
comprensione dell'opera Strutturalmente filosofica ed esi­
gente essere liberata da tale forma come dalla sua necessità 
naturale, piuttosto che proiettata in una nuova struttura 
mosofica, inevitabilmente infeniore all'originale:. 

Salvo che non sia il commento di un iniziato - pos­
sibilità rara e difficile a identificare - ogni spiegaztone è 
in definiva un\ingenuirà, perché non risponde a ciò che vera· 
mente esige la Filosofi" della Lib~rlà, a ogni livello di pen­
siero, oss.ia la coerenza del pensiero con il proprio movi-

104 

mento scaturente come momentanea connessione •individuale 
<·on •il pr()Ce$so obiettivo d:ll'opcra. La connessione suscita 
l'elemento libero del pensiero: è l'inizio di una partecipa­
zione cosciente della volontà alla vita dell'anima. In tal 
senso è un fatto assolur;tmenre individuale, realizzante un 
tema sostanziale della filomfia de/111 Ii~tà, secondo il 
quale non ha senso porre in questione se un pensiero sia 
giusto o no, in quanto la sug realtà non è il suo significato, 
bensl il suo essere anivo, e rale suo essere arrivo, per via 
di una serie fitta di gradi di cosaienza, varia da individuo 
a individuo. Onde l'assunto è per ciascuno, a ciascun grado, 
rorre in relazione il pensiero con sé, così da muovere dal 
punto in cui ha inizio la intensi\•irà della sua Autoco­
t~eienza. 

Si tratta di un'att.ivit.à che non può essere suscitata 
dal dialettico lavoro in comune, collegame a un sistema ùi 
proposizioni quel pensiero, c.he invece chiede essere svin­
colato dalla forma in cui si presenta: esige l'iniziativa intui­
tiva del lettore. Ogrri studio illustrativo in comune di tale 
opera, come di ognl altra opera di contenuto logico-intui· 
tivo, è il segno di un disco~tumcnro dal senso originario di 
css11, rispondente a una solidarietà nella debolezza del pen­
siero, secondo la persuasione di poter possedere, a rale 
livello, qU()I contenuto. Non deve: trarre in iJ1ganno la soddi­
sFazione interiore suscitata daUe spicga7joni, dovendosi essa 
nl pcnsieJ.'O che comunque si muove dnl suo stato d'inerzia 
c si moverebbe ugualmente per spiegazioni del tutto diverse. 

Un simile tentativo non è l'aspira2lione di uomini 
liberi, il cui lavoro in comune sia consentito solo a pattO 
di essere un apporto essenzialmente indlviduale, ma di per­
sonaggi che non vogliono compiere da ~ il lavoro occor­
rente alla liberazione del pensiero. Certo, gli aspiranti si 
aggruppano secondo affinità di intenti e di gradi e necèssi­
rano in tal senso di un orienratore capace dd collegamento 

105 



adeguato, ma ~iguardo nllo srudlo accennato può avvenire 
che proprio le spiegazioni dell'oriematore paraliz21ino per 
anni in d~-terminati nodi di pensiero la capacità ooetica 
dci diS«poli . Mn, come dicevo, appunto questo essi proVVli­
sociamente cercano, secondo un'ooculta economia interiore; 
acqui~irc n07.ioni fisse, mediante altrui pensiero, prima di 
imparare a muovere con il proprio pensiero. 

Invero il Ll\'oro in comune ~ un meditare insieme 
indiddualmeote: ou cx:corre che il tema di questo meditare 
sia posto soltanto in quanto venga in qutlche modo s u s c i· 
raro. a ogni livello, in ordine alla <ringola correlazione 
intuiti,·a. Il lavoro di gruppo è reale, ;olo se muovc dalla 
responsabilità dello Spirito, come da un superiore cen­
tro dd suo costiwi"i come gruppo. Ma è di11ìcile che un 
reale istruttore as~uma la r<:sponsabilità di interpretare ra­
zionalmente l'opera la cui istan7.a ultima è l'esperienza del 
pensiero come estrarazionalc. Lo potrebbe soltanto a un 
paao: Oi farne non uno studio didascalico, ma un com­
mento c:.oterico pet pochi qualificari: un esercizio di medi­
tazione in comune. 

* 
Tr., le esperienze che io debbo a quel periodo di detèn­

zionc, dcd~iva per b penetrozione dei contenuti della 
Scienza dello Spirito, fu la connessione tra l'ascesi del pen­
siero c la percezione del mondo e-terico. Questa percezione 
appunto mi risultò possibile come moro inruitivo scarurente 
dalllincomro del puro elemento imagin?.rivo-spaziale insiro 
nel percepire, con le forme spaziali medesime, secondo una 
relaziooe indicata dallo Steiner nelb Filosofia della Libertà. 
Nello scorgere conremplativ:unenre l'elemento interiore che 
connette l'atto percetrivo con la coscienza, grazie alla pre­
senza dell'Io od dato, precec.!eme l'mo medesimo c sen-.<a 

106 

l t quale quello noo potrebbe darsi, di colpo come per un 
trapasso logico fui immesso dal puro moro dd pensiero in 
un mondo vasto di Cone fuori di me, a cui tutta\ia parteci­
l'ava totalmente l'essere interiore in me. 

Fu per me come un articolarmi nell~ rrama delle fo=­
pcn,icro dello spa7io: l'imagine c~ mi venne sùbito dopo 
fu: « come se si sciogliesse dalla forma spetrrale, la luce 
dello spazio fisico •· Fu l'impressione di un'auroooscienza 
vasta c~ si estendeva da mc al mondo e dal mondo a me, 
m cui ,·edevo conrenuri, come nell'identi~ tr.una di forze, 
turri g.1i. esseri. Turri gli ~i vi app:u-ivano fisicamente 
trasparenti, ciascuno al centro di una pluralirà di forze con­
vergenti secondo una organicità trascendente che si esten­
deva all'intero Cosmo. 

Cercai con rurre le forT.e di non essere abbandonato 
~ùbiro da tale percez.lone, ~nche se e<>sa si svolgeva su un 
fondo di grandiosità di cui si sentiva severa e qlJJlSi uagi­
cameme esigente l'assolutezza. ma con ciò f;lcendo appello 
:t UJJa potenza radicale di eroicità dell'anima. Di questa 
eroicità senrH il potere solare e l'urgcm:a: che da quel 
momento non mi avt-ebbe più abbandonato. Capil che &c 
nell'e>pericnza quotidiana avessi di continuo potuto rifcrirmi 
.ttl essa come a un contenuto segreto e ultimo, tutto in mc 
s;~rebbc mutato: ln vita con rurre le sue contraddizioni, 
i ~uoi mali c le sue gioie, s~rebbe divemua un prodi!tio di 
conversione dell'elemento inferiore in un elemento di co­
munione con J'.esscnza. Non avrei dovtJto dimenticare, però, 
che unJ simile possibilità era sc~turirn da una serie di prove 
pesanti, trn cui quella prc~cntc in quel momento. 

Mi levai per dare un'occhiata al mio ditimpettaio di 
cella e lo vidi attraverso il lines~rino come un essere conte­
nuto in qud mare di vira e tuttavia operante in esso secondo 
la ccnttalità di un:t forza di cui non CrJ consapevole c che 
pet«pivo identica a quella del mio Io: come se il mio 

107 



stesso Io si movesse in e.s~. Ne ebbi un decisivo orienta­
mento, perché capii la fraternità come realtà scaturente 6 
una peroezione di fatto, non sostiruibile da arreggiamenti 
etici o politici. TIICcio la serie di percezioni cui si accom­
pagnò quello stato interiore, che riuscii a far durare imano 
diverse ore, potendo riprodurlo con lo stesso monmento 
di pensiero con cui lo avevo iniziato. Un parricob.re degno 
di nota: chiesi alla jtU&rdia di turno qualcosa che in quel 
periodo era del tuuo vietato, dato un ri!'Qre straordinario 
per incidenti avvenuti nei pressi del carcere: uscire di cella 
per andare a rifornirmi di acqua potabile. La guardia accon­
senti e senza minimamente esitare mi aprì la cella. Ricordo 
che lungo il corridoio, passando davanti a ogni cella, ebbi 
la percezione di a<:cogliere uno splendore dall'interno di 
ciAscuna di esse, COillt' se la luce dello !tesso Io nel qWIIe 
in quel momento vi~vo con tras~dente piene=. ema­
nasse da ciascuna di esse. 

Capii che chi consegue quello stato di t:oscien7.a, può 
tutto sul piano fisico: ma il suo potere è privo di senso, 
se egli non lo connette con il suo Principio, per trame il 
senso umano. Egli può divenire un pericoloso egoista se si 
ferma a metà strada, Iii dove può cogliere le manifesnwon.i 
vitali della forza. Allorché sbocca nella perce2lione dell'Io, 
r,lli si delinea il còmpilo vero della Fo=, che è operare 
come veicolo di ciò che la irradia, per la redenzione del­
l'umano: ma ciò che la irradia e redime !'umano, non edifica 
l'umano secondo gli impulsi che ora lo sostengono, bensì 
come tale lo distrugge ogni volta, per riedilicarlo. La per­
fezione delle forle più elevate è distrml'iva per l'organiz­
zazione della inferiore naturz umana: perciò le occorre la 
mcdia1Jone dcUe correnti individuali del pensiero del senti· 
mento c della volontà: queste possono ricevere le forze edi­
ficarrici della vita, a condizione di compiere in ~. per via 
meditativa, il processo di distruzione c!ella nawra egoica 

108 

normalmeme allidato al karma. E' al1id2t0 al karma come 
" una mediazione trascendente, rigorosamente obiettiva: per­
ciò l'ascesi delle tre forze dovrebbe: poter condurre a una 
purifìcazione iden tic:t a quella cui conduce ogni volta la 
catastrofe dell'« umano » . 

Jl metodo del pensiero posto dallo Steiner al centro 
del suo msegnamento e tuttavia non tanto dialetticamente 
definito, quanto affidato a un polivalente contesto gnoseo­
logico, fondato nelle opere filosofiche, ove sia integrato 
dagli esercizi di lnizillZione e in séguito della Scuola Esote­
ria, è in so;t..1nza la via per una distruzione-riedifìcw.ione 
che si svol~ come evento della coscienza di un discepolo 
moderno, consapevole di sperimentare le forze già in atto 
nella sua corrda>Jione con il mondo, indipendentemente 6 
met:-di rispondenti alla ~truttura spirituale dell'uomo antico. 

I libri che in ~guito avre1 scritti, avrebbero avuto il 
senso di una esemplilicazione obiettivamente necessaria, non 
tanto come commento, inv:ro non necessario, all'insegna­
mento, quanto come delineazione pratic~ elci metodo dd 
pensiero implicito, onde non vada perduta la più pre:.ciosa 
essenzialità d'ordine operativo, os!ia il potenziale del pen­
siero, come COIIIinuum non dialettico, anzi mctadia.lettico, 
dal più moderno sperimentatorc che, ~enZA :;aperto, vada 
appunto alln ricerca di tale essenzialità e da principio 
ritenga rhroval'la nei metodi orientali. I miei libri perciò 
costituiscono dapprim.1 un ponte tra il cercatore moderno 
e la Scienza dello Spirito: in un secondo tempo sono una 
chiave della fedeltà al l'COSO orig:nario dell'in~egnamemo: 
sost:uu:ialmeme, una chiave dd suo contenuto esoterico, per 
l'epoca in cui l'abuso del discorso logico. o$Sia della forma 
razionale vuOta di ''ha interiore, rende difficile, se non im· 
po~sibile, il mOto intuitivo nece<~:ttio :illa penetrazione di 
ulc contenuto. 

109 



Ndl'atruale epoca, dell'mima co.cieote, si può dirt.: 
che il pensiero logico ba essuriro la sua funzione spirituale: 
esso vale solo per la vira fisica. A t:Wrare di divenire veicolo 
dell'errore e dell'involuzione dell'uomo, il pensiero logico 
deve farsi veicolo della sua più intima (orza. di cui non 
è che la proiezione astratta. Ma proprio d~ viene impedito, 
mediante mi pmemiamento delle strunure formali della 
logica scientifica, la quale, se è indubbùunente UJtile sul 
piano delle quantltà fisiche, non niTerr~ più del mondo 
l'organica realtà, ma solo connessioni es~1·iori e al mas· 
simo connessioni di connessioni, per prowt'ilimenti invero 
ignoranti la dimensione di profondità. Sul piano sociale. 
si tenta di supplire a tale assenza di profondità, program· 
mando ·i provvedimenti secondo una loro portata av,enire, 
che non riguarda affatto il p~unto avvenire. ma solo 
I',.,.igc:n7.a della presente immediate= logia proiettata nd 
tempo. L'imrnediat'ozza dellà ottusitl logia, divenendo idoo­
logia, dà l'illusione dell'intelligen•a e deiiJ lll()bilitil dcf. 
l~intelligcnza, ma preclude la penetra.ione imuith·a. 

Dietro la connessione con gli ombien ti di studio della 
Scienza dello Spirito, avendo ovuro la scnsJzione dell'atrofia 
di questa penetrazione c persino di una compenswone 
dell'atrofia in chiave dialeunca, con espressioni bipologica· 
mente politiche, a un certo momento della mia vita avrei 
trovato doveroso dedic-armi alla disciplina rc~titutiva della 
penetraziooe, sulla base della esperienza diretta, non sen~.a 
IU!Iava obbedire a una obiotciva nec~~itl trascendente, 
come a un'esigenza superiore alla mia persona, pll:~nta· 
tasi con l'autorità dello Spirito. 

Non v'è esperienza imper.;onalc dello Spirito che non 
debba darsi nella forma personale, la cui drte è perciò per· 
manere, attraverso il proprio regolare trascendimento. L'al­
trui dememo personale .inferiore è quello che si scatena 
contro tale forma personale. wsta nclh sua astratta par-

l IO 

\enza: in cui la presenza delio Spirito non è riconosciuta, 
perché prevcntivameme negata. Il tradursi di un tale irti­
conoscimento - in sé giustificabile - in awcrsione. è dò 
che la mia personale esperien>.a avrebbe dovuto af!'romare 
incessantemente ad opera dei custodi dell'ortodossia for· 
male, tesi invero alla conservazione di qualcosa che appare 
un conrenuto, ma è in realtà il l11nite mentale. 

L'ulteriore esperienza di ~ Regina C.oeli » fu per mc, 
in un momento di serie dillicolrà ~ncrenti alla mia dctcn· 
zionc, la conoscenza del capitolo centrale della Scienza 
Occulta di Steiner: quello riguardante l'evoluzione dell'uomo 
e del co~mo. Da diversi anni conosccv~ questi temi della 
Sdenz.a dello Spirito: il calmo isolamento della cella mi 
dette modo di collegarmi silen:liosamentc con essi come con 
~ermi di foru originarie. Sapevo che l'arte è ( ar schiudere 
tali germi nella contemplazione, cosi che le forze manifesrino 
nell'anima la virtù della loro autonomia. Ne ebhi un aiuto 
radicale, perché in imagini, da quella lcctura, mi sorse 
dinanzi~! mondo in cui la wta è un'immortale realtà cosmica: 
1~ sfera in cui l'uomo eleVlllldosi diviene realmente inattac­
c~bile alla natura inferiore, poic~ accoglie scn~ sforzo 
gli impulsi che fanno di que~ta lo strumento dello Spirito. 
Potei intendere quale tipo di forza rechi spontaneamente la 
virtù del trascendimento, che dà alla concentrazione e alla 
mcdita;done 11 loro reale compimento, mediante il semplice 
cont~mplate le imagini della « storia » dello Spirito. 

Quando un'aperrura in t~l senso si detcrmin~ in me, 
con un senso preciso per i còmpiti ddl':IVvcoire, la deren· 
:<ione di colpo cessò. Venni riaccompagnato cordialmente 
a casa clagli stessi che mi avevano ar~t:tto, essendo caduta 
ogni imputazione, in ~to a un 'indagine minu:dosa durata 
M:i mesi. Era il novembre 1944. 

lll 



X. IIECEL, GE<~TILE, AUROBINDO 

E LA «FILOSOFIA DELLA LIBERTA',. 

A un giovane amico, indagatore autonomo, che mi 
seguiva ron fiducia, avevo narrato taluni risultati del­
l'esperienr.a interiore, tra cui la percezione della struttura 
eterica del reale, conseguita mediante l'ani.mazione inten· 
siva del pensiero e la correlativa identità cun forze radicali 
dell'Io: ideatili naturalmente preliminare, contatto ini­
ziale con quel {o n d a m e n t o, che normalmente è nomi­
nal.istico oggetto del lilosofnrc, o del disquisire esoterico. 
L'amico fu colpito dal carattere pragmatico epperò dinamico 
di tale esperienza, d~IIn quale io confidenzialmente potevo 
parlargli, essendo egli una personalità particolarmente con­
sapevole e integm: veniva scossa in lui l'abitudine alla 
rappresemazione speculativa dell'lo, ma e~a ewdente cbe tale 
scossa agiva In lui beneficamente. 

Avvenne dunque che, avendo egli fondato un settima­
nale «di pensiero c d'azione • - che doveva avere breve 
vita, proprio per il suo caranerc autonomo - mi pregasse 
di parlare della mia esperienza in un articolo: il che dap­
prima mi sembrò non lecito né attuabile, dato il carattere 
di inefiabilità del «ema. Ma egli mi convinse con una consi­
derazione i.noppugnabile: che ogni costmttiva esperienza 
si h:! il dovere eli consegnarla agli altri, e se il suo contenmo 

112 

è trascendente, l'arre dell'espositore è di esprimerlo in un 
linguaggio che lo renda simultaneamente riconoscibile a cbi 
aspirn alla stessa esperien1.a, esotenica, e accessibile agli altri 
invece nella forma essoterica. 

Non nascoodo che mi costò una cerra fatica chiudere in 
un sistema di parole quella esperienza, che ent anzitutto 

adinlcttica, rutta foru, chiarore, palpito di vita. Avrei poruto 
ricorrere al lingw~ggio delle imagin; e dei simboli, ma sen­
tivo che ne wcbbe venuto fuori qual"'Sa di mitico, ina· 
datto alla sede in cui vedeva la lu~. Ricorsi perciò al lin­
guaggio speculativo: per un sentimento di riservatezza, pre· 
f..:rii quest'ultimo. Combinai cosl una sona di componi­
mento lilosof1CO, dorato indubbiamente di organicità c di 
una sua dinamica, tna a base di termini come Io, non-Io, 
soggetto, oggetto, alterità, identitA, immanenza, uasccndeo­
za, ecc. Il titolo fu « Appunti per una ricerca dell'Io ». D mio 
amioo lo lesse, oc fu soddisfuto e lo pubblicò. 

Non è che io fossi entusiasta del mio articolo, ma 
avevo la consapevolezza di avet fatto in modo di. lanciare 
un nicbiamo utile a qualcuno cbe cercasse seriamente io 
quella di.rezione: comunque non potevo non provare un 
sentimento di pena rispetto n quell'arid2 astrattezza in cui 
si smorzava il palpitare di vita della mia esperienza. Dopo 
quulchc giorno, giungeva al mio amico an ritaglio, tra altri, 
dell'Eco della Stampa, in cui una rivista milanese si occu­
pava del mio articolo. Era la breve nota di un apprezzato 
psicanalista, che SOS(anzialmcnre elogiavo. l2 mia trattazione, 
pct l'abilità dialettica con cui aveva affrontato un vecchio 
c permanente prohlcma della filosofia, ma insinuava che 
questa abilità non cm sufficiente a dissimulare la mia posi­
ziooe idealistica, un'astuta forma di reviV"eSCenza della 61o­
wfia idealistica. 

Confesso che, al leggere quella nora caddi dalle nu· 
vole: da anni avevo dimenticato persino l'esistenza deJ. 

113 



l'Ideali$mo, dello HcgeMsmo, del Neo-begelismo: lo sentivo 
ormai t'Ome un mondo lontano e diverso. l'vii chiesi: «Che 
cosa ho a che fare io con l'Idealismo? • Ma, sùbito dopo, 
pensandoci bene, m! resi como che l'uso del lingllilggio 
speculallivo pe.r l'espressione dell'esperienza spirituale, non 
può non ingt'!lerarc un equivoco del genere. 

Un simile pensiero lavorò ulteriormente in me, finché 
decisi di riprendere la lettura di Hegcl, sopranuuo per 
comrollarc quale esperien7.a interiore cvenrualmemc si ce­
lasse dietro l'apparato della sua dialettica E qui mi ocmrse 
di fare una singolare seopena: che gettava una luce inat· 
tesa , almeno per me, su tUIIO il problema della filosofia 
modelDll . 

Dietro le sLtutture del!~ dialettica begeliana, mi av­
venne di scorgere un movimento del pensiero che ricono­
scevo. senza ombra di dubbio, come una esperienza eterica 
del tessuto pensante ciel mondo, una di<'rriva visione sovra­
sensibile in forme-pensiero, ma ;ncapace di scindersi dalla 
forma dialebtica in cui immediatamente si presentava. Ciò 
mi poneva il problema di comprendere se egli fosse co­
sciente della sua f~cohà c in tal caso se giungesse a distin­
guere l'ètere mentale, dagU ètcri costituenti il vivente 
della natura. 

Ma il problema 50prltltutlO era: perché Hegel, perce­
pendo etcric.'\Jncnre, in pw·i concetti c archetipi, il mondo, 
non aveva ritenuto più imporrante de~Cllivcre una sillllile 
esperiem:a e lavorare alla formulazione di un metodo per 
rea!iz:zarla, piuttosto che servini di ess~ per costruire una 
interprctallionc filosofica del mondo? Qualche tempo dopo, 
mi sarei dato ragione di tale: problema. L:l percezione ete­
rica di l !egei non and.1va oltre il m e n t a l e e probabil· 
mente la paura di un ignoto rnetalisico lo tratteneva nella 
sfera di si=za dci pensieri noetici e d~na loro rigorosa 
connessione: perciò Egli non vide il rapporto eretico dell'Io 

114 

'" ìl pensiero, né distinse la corrente .:nformale e tuttavia 
f rmatrice di pensiero, dalle idee e dai concetti. 

Per il momento, per me era importante aver scoperto 
l la filosofia di Hegel era il prodono della sua personale 

( roltl di percezione eteJ!ÌCll del mondo: facoltà di cui natu· 
r ~loucnte noo vi fu alcuno dei discepoli che fosse dotato, 
nde cia:.cuoo di essi in definitiva ereditò dal maestro il 

trutto delle parole, ossia il sistema dialettico, il guscio 
vuoto oin cui poteva immettere qualsiasi contenuto, anche 
l'opf>OSto, come doveva fare Marx. Ciò spi~ il ~orrn:m~ 
d 1!.1 •inisrra, della destra, e di rutre le parucolanz:r.aztoru 
lnt<'nnedie della corrente hegeliana. 

Naturalmente pmai alla revisione degli altri idealisti 
1i11<1 a Gentile che mi apparve il filosofo più vivo dopo 
lle~d, preso t~Ltavia dalla necessità di tutelare dialettica­
mente contro la mareggiante opposizione « realisrica » -.­
d •Ilo pseudo spirirunlismo, o dal mistidsmo, al materta· 
lo 1110 - la sua intui:done del p c n siero pensa n t e: 
outuizione che come fulcro del suo sistema, doveva dare 
rnudo 0 lui d{ lasciare nella filosofia l'impronta più nobile: 
qudlo della digr:ritA del pensiero. Impronta d~oina~a a essere 
11~norata dalla serie sopravvcniente delle dialen.t~h~, solo 
furmnlmentc filosofiche, prive persino della supposJztone dr 
onuncnre del moto della dialettica a cui si appellano, incon­
'<Ùllmcntc identificandosi con il suo esallÌme riflesso: con 
rl lovcllo dclln smarrita dignità del pensiero. 

La scoperta del retroscena del sistema hegeliano, per 
llll'. doveva gettare luce su una serie di distorsioni sul pi~n~ 
.J IJ.o JilosoJia, dowte all'equivoco onde dalle espres.>roru 
r111iona.li, assunte Cuori dell'esperienza tinteriore, base della 
loro connessione formale, si deduce un valore. 

115 



. A proposito ò! Hegd, fu per me importante in séguito 
nrrovare oeUo Stetner un mio inrimo pensiero: che il si· 
stema hegeliano è in sostanza il V cdant/1 in termini di filo­
sofia occidentale. Non a caso altra volta lo Stcinet aveva 
accennato a lui come al c più grande filosofo del mondo •· 
~ppo la forma filosofic:t. separata dall'C$perienza inte­
nore che la giustifico, per il ruionalista incapac.: di muove­
re nell'anima oltre il limite ruionale-sen:.iente, è la forma 
dell'equivoco dialetticamente n~rio a confermare tale 
limite, riguardo alla ricerca della veriti. 

lovero, il tema della liberazione del pensiero e della 
t~a da es!;O richiesta non come uno yoga, ma come una 
~tgenza tratta dall'osservazione del processo pensante mede­
stmo,_ non. può essere a~ntato senza che venga posto in 
quesnone i.l valore della dialerrico. Né la trattazione domi· 
narill può evitare di incorrere in coincidenze con jJ Jin. 
guaggio della filosofia, epperò dell'Idealismo, por contem· 
plando un contenuto assolutamente diverso. 

Nelle trattazioni teoretiche del tema esoterico. oggi lo 
osservatore supemaiale può credere di ravvisare, da asso· 
nanze ter?'inologiche, cootet\uti affini 11Llo Hegclismo o al 
Neo-hegehsmo. A tale equivoco, del resto, non si era sot­
tratto lo stesso Steiner, che in Filosofia della Libertà dà 
modo, tra l'altro, di afferrare obiettivamente la distinzione 
tra lui e flegel, sul piano in cui unicamente è possibile lo 
equivoco: appunto il piano logico-gnoseologico. 

. Quando poi ~ toccato a mc patire un simile equivoco, 
mt sono confortato non solo col pensiero di Rudolf Steiner, 
ma anche perché mi sono riconosciuto in un'ancòra più at· 
tuale compagnia, constAtando c-he nn « ol'ientalista,. invcro 
radicalmente estraneo non "'io alla temaùca, ma ah'anima 
stessa dell'Oriente, c tuttavia autoritatio nello stabilire cate· 
gorle di ~alori, Ciliv.ioni mistiche o gnoseologiche, riguardo 
alle dorume e ai Ma~tri dell'Oriente, era arnivato niente-

116 

nu n spiegare lo Yoga di Shri Aurobindo con il pCC$up­
l<> hegeliano. 

In un'epoca di confusione come la presente, ormai tut· 
t l è possibile, acciocché sia deviata la mcerca spiriruale . 
.)u~lcuno ritiene che Aurob;ndo sia un sannyasin, ossia 

un ~nacoreta devoto e rinunciatal'io: in realtà Aurobindo, 
malgr.ulo le forme bhakt:icbe del suo insegnamento, è uno 

Il nel ~!;() originario dd termine, epperò uno yogi cbe 
&ruò parlare ad a<eeù di questo tempo mossi da genuina 
Vl .. tzione e tuttavia ancora incapaci. di percepire il messag-
1'10 esoterico dell'Occidente. A un dato momento, il presen· 
lurJi della sua dottrina sotto forma di una sintesi dello 
Yot;a. all'occhio orrento non sfugge come un affiorare mo­
ol rno dd R.4jayoga. 1n ciò la originalità di Aurobindo: rico­
nuS<."endo a Hegd la Stili solàwria grandezza, si può guardare 
' un'altra zona dell'ori7.7.ontc dello Spirito e scorgere l'intoc· 

< tblle luminosità eli Shri Aurobindo, che l'icongiunge il pe­
' nne yof!.a con la richiesta auuale della coscienza yoghica, 
tn una sintesi moderna. 

Proprio lin ordine allo Spirito di Verità, che è a fonda· 
mento della Scienza deUo Spirito, si può dare a Cesare quel 
o !te ~ di Cesare: riconoS<.-crc dò che spetta a Hegel e quello 
ti u.• spetta a Gentile. o a Shri Aurobindo, e rischiare di es· 
·ne accusati di deviazionismo dai rigorosi custodi dd for­
•nnlismo gnostico. 

* 
Cosl, riguardo alla dynamis del pensiero e della sua 

hlxr82ione, per prevenire la confusione con J temi dello 
l dealismo, nei miei libri ho quasi sempre curato la distin­
zione Lra processo di:ùcttico, che ~ quello entro cui muove 
l'lde:tlisrno, pre-hege}iano, hcgeliano e neo-hegeliano, e pro­
t'I.">SO wvente del pensiero, cbe bo car:merizzato con l'at­
tributo di predialenico, o adialettico, o metadialettico. 

117 



Nel Tra/Ialo del p~nsiero vivente, prospettando una 
minima fenomenologia ddl'aS<lCSi noetica insita nella Filo­
sofia della Libertà, ho precisato come b positiva intuizione 
dd " pensiero pensante ,. di Gentile non abbia a che vedere 
con l'esperienza liberatrice del pensiero, an.zi, per la sua 
assonanza dialettica, pouebbe costito.llre un impedimento 
ad C$$a. Avevo infarti notato spesso come della disciplina 
della concentrazione c della meditazione s'mpossessassero 
meglio individui del tutto digiuni di iiloso6a. In particolare, 
nel T rallato del ptnsttro, per prevenire l'equivoco, fac:cvo 
notare: "11 vero pensare non può ~ :J pensiero rifles­
so. fissato in parole, ma neppure il pensiero rif16rtentesi, o 
pensante, comunque condizionato dalla forma del 6UO espri­
mersi •· La forma dd suo esprimersi ~ nawralment.c l'og­
getto, o il tema. 

Successivamente nel volume La luce in un capitolo ap­
positamente dedicato al p e n s i e r o p e n s a n t e, scrive­
vo: • (Dall'idealista) il momento del pensiero pensante non 
è mai sperimentato se non a posteriori, quando ~ già pen­
sato, in quanto sl attua non per il proprio movimento, bensì 
per l'oggetto pensato. Tmporta l'oggetto, non il pensiero nel 
momento pensante. Del pensiero in a t t o l'idealista sa sol­
tanto, in quanto lo ha come pensato, non mentre pensa: 
il pensiero essendo pensiero di un contenuco, non possesso 
del pensiero che pensa. Mentre, per l'ascesi del pensiero, 
ciò che <importa non è l'oggerro, bensl il pensiero. Si tratta 
di c3pire che v'è uo autentico salto, un autentico trapasso 
qualitativo dallo spcculase - sia pure il più esatto e one­
sto - all'esperienza wvenrc del pensiero. [ ... ] Chi crede 
che dall'idealismo, o da un qualsiasi filosofare, si possa pas­
sa~ all'esperienza interiore, sbaglia: può ritardare la propllia 
foro:t3Z.Ìooe interiore, se rilosofa su essa [ ... ] n presunto 
atto pensante ~ di continuo l'espetienza per cui non si dà mai 

118 

ol pensante, bensl il pensato. [ .. .] Per l'oggetto ogni volta 
i estingue il pensiero, >e questo estinguersi viene chiamato 

prnsiero pensante. Mentre l'arte dell'uomo è estinguere ciò 
JM:r cui !.a vita dd pern~icro si estingue: la dialettica •· 

Indubbiamente il c o n c e t t o puro per Hegel e il 
l' e n si c r o p e n s a n t e per Gentile furono posi rive in­
tuvioni; anche se affètte dal limite specuhrivo, esse furono 
nsenzialmmtc esperienze personali dei. loro autori: divenute 
poi retorica argomenw.ione per gli idealisti e gli srodiosi 
,!. filosofia in genere:, nonché l'equivoco delle assonawe rer­
minologiche per esoteristi poco dèsri nel pensiero, ma svegli 
come dialettici. 

Qualsiasi connessione rra Idealismo e Scienza dello 
Spirito è equivoca, anzi destittùta di realtà. ll pensiero pen­
sante o è un'es per i enza, o è un nulla. Per l'idealista 
il pensiero pensante è solmmo una rappresenw.ione che, 
io quanto pensata, diviene agtratta, o~sia. secondo lo schema 
idealistico, cessa di essere vera: perciò un miraggio specu­
l.uivo, mai afferrato, e pretesto per ulteriori astratte rappre­
..ent:IZioal. D'altro canto, ancora una volta mi appariva in 
1 utta la sua pcsante:>:.:a l'impotenza del rnzionalista, filosofo 
o esoterico, a cogliere fuori delle categorie del diale tcismo 
lu dynamis del pensiero: sopratrutto l'!mpossil;iilità a pene­
lrHrc lo spirito della Filosofia della Libertà. 

Nell'esperienza del reale, l'Io muove secondo un primo 
nesso con l'alterità, mn questa è già tacitamente il concetto: 
l'immediato moto dd pensiero che esige essete riconosciuto 
on:~~i veduto. La connessività logica e le penetrazione della 
rel~one conducono l'essere autocosciente alla legittimità 
del p o r re, che nella nuova connessione atrua sinteticamen­
te l'estinzione del primo momento affermativo del penS>iero, 
onde all'Io si dà come veicolo originario un'anività media­
trice, immediata. Questa auh-ità mediatrice, però, solo teo­
r-eticamente s'inruisce come p u r o p e n si e r o: non viene 

119 



realizzata come tale, perché non percepita. Non viene per­
cepita per quello che realmente è: una forza primordiale. 
lntuirla non è realiu.arla: il perenne equivoco di spi.cirua­
listi e filosofò è credere di real.i.uare qualcosa solo per il 
fatto di capirla. 

Nella Filoso/111 della LlbcrliJ, lo Stciner rileva che il pen­
siero non si può dire n~ wggcttivo, né oggettivo, essendo 
ambedue queste categorie forme della sua mediazione: la 
presenza dell'Io non va ttrcata ndln distin:O:onc formale, 
lllll oell'arrivirà Stessa del distinguere, la quale sta prima di 
quelle, come la forza di un.1 sintesi rra,.;cndente. Tale tra­
sc:endenza ha senso solo se venga spcrim::ntata come l'origi­
rutria presenza dell'Io oel pensiero, ~a come l'attività che 
dalla profonda interiorità giunge sino al fisico. La sintesi, 
infarti, esige essere realizzata sul piano delle potenze del­
l'esistere, in quanto l'attività del puro mediare sia portata 
incontro al puro percepire: puro mediare e puro percepire 
conseguibili nella misura in cui l'Io realizzi l'indipendenza 
dalla propria media21ione mede9!ma: dal percepire, dal pen­
sare. 

In tale direzione l'esistellUI della ~ realtà » si presenta 
come polcnza dell'Io, che nella nuova sintesi va o1trè le 
categorie formali dell'essere, t\!lunndo il trasferimento dd 
valore di esso al suo Prinàpio, che è il principio stesso della 
media~iooc. A questo livello, la conoscenza è azione: l'azio­
ne più csscnr.ialc, penctranle nel sensibile dal Sovrasensibile. 
L'inruir.ionc dello Stc.-iner apre il varco a un c o n o s c ere, 
che è operare nel mondo, secondo la sintesi or~aria, non 
pitl soltanto inruìta, bensl spcriment.tlmente realizzata. n 
conoscere si dà simultaneamente com~ un potere d'identità 
e come impulso d'azione, secondo il primordiale moto dd 
mondo: un impulso morale. Questo è commisurato dalla 
assoluta indipendenza ddi'Io dall'-inizi~ atto con cui pone 
il mondo e in quanto sperimenti obiettivamente ~aie atto: 

120 

1 hc dall'idealista IÌn realtà viene soltanto rappresentato, in 
QUPlllO a lui interessa il proc:w:sso formale del porre, la dia­
l ulcn, onde il porre stesso s'idenùf:ica col rappresentare: 
l Il~ cui soggettività non hs potere di uscire, anzi n o n 
l n t c n d e a ff a t t o usci r c, perché vi &i trova beoe. 

Ben alr:ra è la via dinamica dd pensiero. Con l'indi-
re il pens:ero come attività indipendente da soggetto c 

•l• oggetto, lo Steiner rilc:va la realtà di una sfera originaria 
vc:no la quale occorre che il cercatore trovi .U potere dd 
ptn.,iero: tale sfera originaria è oltre la soggertività e l'og-
ctt'vità, le quali, come ategoric formulate dal pensiero, 

wno rcluioni provvisoriamente speculative, e in tal senso 
lndecìsive ai fini della conoscenza. Ad esse si arresta normal­
llltntc il pensiero rinunciante a superare il limite formale 
,)ella mediazione, epperò incapace di reali7.zarsi come dyna­
mu dell'Io. La quale appunto esso potrebbe sperimentare, 
"w uscisse dal filosofare, o dall'argomentare idealistico. 

L'assoluta ~K>ggerrivitù del reale, intuita dall'Idealismo, 
1- un brillante pensiero, che non va oltre l'espressione specu­
lotivn: è •tutto Il. In effetto cda un grande segreto, cui 
t connesso il còmpito dell'ascesi rcintegratricc, o di ciò che 
l'A lcbhnin chiama Gr 11 n d e O p c r a. Un abisso con la 
••~tratta speculazione idealistica: che tuttavia anc6ra ieri, 
1mraveyso In drittura interiore di docenti orml!li sempre più 
,,,ni, avcvn il còmplto di offti~ al giovani delle oneste lezio­
ni dl filosofin. 

ll segreto è dunque l'n p pari re del pensiero come 
mediazione pura: che ~ ln te?.kA una maya da superare: ma 
Ili traua di un superare, come di un impugnare direnamcote 
!J mediazione. Se il pensiero 1: di là da soggetto e oggetto, 
1x:rché esso appunto li qualifjca, il còmpito non è speculare 
mediante il pensiero sulla correlazione tra soggetto e og­
getto. ma entrare nella corrente dinamica della correlazione: 
~rcepire ciò cbe il pensiero reca in sé in quanto simesi 

121 



originania, o unità primordiale: attuare ciò che la media­
zione è oltre il suo apparire come pensiero dialen:ico, il filo 
causale di una Forza che è t u t t o, perché come pensiero 
assume il mondo che già possiede in sé, !legato, essendo in 
sé p~ù ~nereto della forma in cui si presenta come negazio­
ne: mammatO e astratto come discorso, ma animato e poten­
te come forza della sopranaru.ra, prima di cadere nell'c atto,. 
onck si qualifica dialettiC:Imente per il soeeetto o l'oggetto. 

Nella corrente di questo pen!>iero ~i incontra l'Io, de­
tentore di ogni relazione con sé e con il mondo, come d.i 
~i pos~ne o negazione di sé o del mondo: di ogni per· 
ce:ttone di sé e del mondo, CQme dell'1dentità con ogni altro 
Io o centro elci mondo. Si incontra il Principio di sé che 
è « altro ,., trascendenre, assoluto, e tuttavia nostro, come 
scaturigine dell'Io: portatore dell'identità onde nella consa· 
crazione di sé si è uni con Esso, e simultaneamente con la 
pluralità delle forze in cui Esso si articola nei mondi. 

'* 
Le similarità preliminari o dialen:iche riguardo alla 

Via del Pensiero non possono trarre in inganno il cercatore 
sagace, ma solo colw che ancora ba bbogno dell'effimero 
mondo delL~ dialettica, sia pure della più nobile, la ideali­
stica, per giustificare l'incapacità a pass~ all'azione, ossia 
all'esperienza della dytramiJ del pensiero. 

L'Idealismo non esce dalla dialettica, ll1l2li ritiene di 
non avere bisogno di uscirne, in quanto consegua la persua­
sione di attuare l'interezza dd processo dialettico. L'ascesi 
del pensiero, invece, si pone unicamente come esperienza 
fondata sull'annientamento della dialelltia. 

Similarira di posizioni preliminari e di terminologia si 
possono trovare con innumerevoli dottrine, ma ciò che con­
ta in reahà è la d i s t i n z i o n c. Ogni analogia può essere 
utile. solo se è stata prima operata la distil1%ione, o lo pro-

122 

•pezione gerarchica dci valolli. Cosl, allorché l'Idealismo af. 
ferma l'assoluta soggettività dell'esperienza del n:ale, di cui 
<apra si è detto, onde anche l'obiettività òn definitiva è spe­
rimentabilc solo da un Soggetto, come evento della sogget­
livltà, dioe qualcosa di esatto. ma, all'otto pratico, ulilizza­
bile so l o esotericamente. fuori dell'esperienza sovrasen­
•ibile, un tale concetta diviene patologico. 

L'Idcali$mo non esce dal Soggetti•lismo: l'aliCCsi del 
pensiero usa il potere della soggettività. per giungere al 
Soggetto e porlo al centro della cosoienza. ll discepolo sa 
che il male dell'uomo è l'uso delle forze della soggctti,~rà 
da parte di ciò Che nell'anima, non essendo il Soggetto, 
opcr~ come se lo fosse, in rea.ltà agendo contro il Soggetto. 
L'egoismo è c a r c n z a d i re a l e so g g c t t i­
v i t il. L'ascesi rosicruciana potenzia l'elemento soggettivo, 
facendolo esprimere nel puro pensiero, mediante la concen· 
tra7.ione, cosl che sia l'intensifica:tione interiore dell'ego a 
superare l'ego. La forza dell'ego, portata fuori della sfera 
sensibile, si rivela il reale potere dello Spirito. 

L'assoluta soggettività del reale, per l'aS<X.-ta dei nuovi 
tempi, è un pensiero come un altro: oegli considera il pen· 
siero un'attività, data a lui come Soggetto, allo stesso titolo 
che ogni altro ence del mondo. o attività interiore. Di questo 
essere dato del mondo, esteriore o inteniore, in rapporro alla 
esperienza sovrasensibile non ha senso d= che è sog­
gettivo, come non ha senso decretare che è oggettivo. Si deve 
invece convergere verso quella delle attività dare, che si pre­
senta come originaria, il decretare medesimo, risultando 
esso un dato che non sta inerte innanzi a noi in attesa d.i es­
sere conosciuto, ma muove direttamente da noi come re l a­
~ i o n e p r i m a con ogni altro daro e anche con sé: tale 
atllività è il pensiero. 

L'Io muove nel pensiero e mediante il pensiero stabi­
lisce il rapporto con ogni altro dato interiore o esteriore: 

l2J 



con il pensiero, l'Io sa di se stesso, o dubita di sé, o si rav­
visa cenLrO del mondo. Vide:Uista è cap:1ce di riconoscere 
dialetticamente questA essenzialità del pensiero, ma non va 
oltre, non cotta nel Slistema di for%e del pc:n<riero. In sostan­
za non distingue il pensiero cWI'lo, epperò non vede nel 
pensiero un dato percepibile, ossia pari, quanto al dam, 
ad ogni altro ente del mondo, e tuttavia C$senziale rispetto 
a tutti, in quanto assoluto immediato, non necessitante di 
mediu.ione, essendo b mediazione StC$$8: recante in sé uni­
vocamente la correla21ione con ogni altro d3to. 

In quanto unico dato immediato all'Io, non necessi· 
tante di mediazione, la correlazione deve essere posseduta 
nella sua dinamica uniriva, per poter dar como del conoscere 
e introdurre nel suo sistema di forze. Ove nella correlazione 
l'Io giunga a sperimentare l'immediareua pura, infatti, co­
glie il primo proprio movimento, comincia a LtOvare se 
stesso: gta%ie all'atto ascetico, può spuimentarla <:ome il 
darsi stesso del contenuto del mondo, che gli è invero inte­
riore: privo del quale, appunto, il mondo gli sì presenta 
come dato, o come oggettivir?t. Cerro, va sottolinea~to che 
altra è l'immediatezza spontanea, altra l'immediate7.za posse­
duta volitivamentc. 

L'idealista non va olrre il pensiero riflesso: giunge ben­
sl a rapprescntarsi le ·idee come se fossero vive, ma in realtà 
egli non le vive: sperimenta le adee come rappresentazioni, 
ma lo ignora. Hegel riesce a descrivere il movimento della 
idea, con cvidema sen%3 precedenti, ma identificandolo con 
la dialettica: onde è mevitabilmente il movimento l'iflesso, 
già sfuggito all'lo: obiettivo rolo in quanto riflesso, non in 
quanto percepito. 

In realtà il movimento è vero prim~ dell'essere rifles­
so come pensiero: perché non perda la sua vericl, deve essere 
sperimentato come dynamis. E questa Jynamis ~ il mondo 
eterico, n o n è u n m o n d o f i l o s o f i c o. Yùosofi-

124 

<lllltentc possiamo impostare c discutere :l metodo della spe­
olmentar.ione noetica, ovvero la tecnica della percezione in­
teriore: se possediamo il movimento, possiamo indicare dia· 
lctticamentc l'idea di esso e fare di questa indicazione la 
Corm• dialettica del movimento mcdC$imo, ma non possiwno 
evitare che la descrizione del movimento appaia astrazione, 
"'pace di parlare solo a clù abbill la corrispondente ~en-
1~ interiore, o le premesse sia pure ancortt non cosmenn per 
c:uesta. Infatti, della spcttacolare astrazione che è il sistema 
hegeliano, ciascun discepolo capl quello cbe erodette tro­

,·arvi e che era necessario alla propria posizione mentale. 

In realtà una reorerica esoterica, ove sia possibile, ri­
iCNa di essere confusa con l'fdcalismo solo da ottusi ricer· 
l-atori dovendo essa necessariamente essere l'unica iml:nune . . 
da ~trattczza, in quanto forma della concretezza sperJJDen· 
tale a cui si riferisce. Teorerica della concret= e concre· 
tezza wno inscindibili. L'idealismo potrebbe avere giusti· 
fi~one spirirunle solo come «idealismo magico», secondo 
b felice intuillione di Novalis. 

Cosl al «pensiero peosl\OtC )t di Gentile. non è il pcn· 
siero vivente, bensl l'inrui21lone del momento dinamico del· 
In riflesbi rà: non è il pen9iero puro. perché è il pensiero 
che non wcnc concepito fuori del suo muoversi per l'og­
getto: mcnrre In via del pensiero indicata dalla Scienza del­
lo Spiriro ba t'Ome scopo l'esperienza del pensiero in sé, in 
quanto dynamis pura, indi~ndente dall:oggeu~. I~ qtu10to 
~otttatta all'oggetto contingente, la rela?loone dmam.Jca ttova 
il suo vero oggetto: diviene relazione del pensiero puro con 
sé. osSÙl con il proprio moto vivente: ma tale tessuto è iden­
tico a quello onde è stru ttur3tO etericsmente il mondo. On­
de il pensiero puro è il ricost.itutore del rapporto dell'uomo 
con il reale. Il pensiero pensante di Gent>Je è il momento del 
riflettersi del pensiero, positivDJ!lente intuito, che autori= 
il wo Autore a contnlpporgli tutto il mondo della r:Wona-

125 



lità astratta, ID1I questo pensiero pensante, per quanto feli­
cemente intuito, non si sottrae esso stesso al1a sfera astratta 
per<:h~ non esce dalla dialettica, venendo semplicement~ 
supposto, considerato a posteriorz: rimane inconcepito che 
esso possa essere sperimentato direttamente. e che tale espc­
rien~ sia possibile come per<:ezionoe di una dimensione non 
filosofica dd pensiero: la d i m e n su o n e e t e r4 c a. 

E' un'esperienza confermata da serie di casi, il fatto che 
l'esercizio della dialettica indeboli...::e il pensiero. Colui che 
persegue l'asa.-si dd pensiero, o.sia l'espenì~ dclle forze 
cosmiche fluenti alla base del pen~iero, può avere un aiuto 
limitato dalla filosou~ e qu~to minimo aiuto può utilizzare, 
a condi~ione che egli giunga o vedere il piano dclla concer­
rutilirà astratta come un livello estraneo, se non avverso, a 
quello ddlo Spirito. Md più probabile è che il suo sviluppo 
spirituale venga bloccato dallo studio della filosofia, in 
quamo qu<:.11to risponda a un'c~igenza della natura mentale, 
legata alla pSiiche, in profondità respingen~ i mutamenti ri­
chlesti dalla reale ascesi del pensiero. 

In fondo, i sistemi filosofici - salvo il caso di pensa­
tori isolati come solitarie vette - sono stnti sempre codifica­
zioni di posillioni <li una personale natura umana, in quanto 
natura mentale. Indubblarncore in tale co<lìficn7!lone si espri­
me lo Spirito, come Univctsale che ad ogni livello opera 
a superare la nwturn mcntnlc, onde i livelli, come espressioni 
del le ,rispettive verità pnr11icobri assolutil<l'.at.c, sembrano ne­
garsi reciprocamente. 

La ribellione a una simile co<lifica?.ione spiega Nietz­
chc, spiega Stirner: i quali, come Hegel c come Gentile, rot­
tavia, non arruano il rrascendimento dci livelli, ossia il 
sopramenralc o cui fanno indireuamentc riferimenro, per­
ché essi sressi identificati m~re la ribellione - Nierz­
sche e Scirner - o mediante la ideif.icwione del mondo 
- Hegel e C'.entile - alla natura mentale. 

126 

XI. SllAKTI E LOGOS 

La mia simpatia per Shri Aurobindc si doveue soprat­
tutto all'essermi egli apparso uno sperimentatore dclla 
presa d i re r t a, sia pure entro <il limite dclla forma 
trndi>Jionale indù: presa diretta da cui egli fa scaturire una 
direzione univoca vedico-vedantico-tanttica dell'ascesi, im­
plicante l'apertura integrale dell'asceta alla Shakli divina: 
apertura perciò anche del mentale. Ma questa del mentale 
è un'apertura che viene alquanto me!sa in rilievo da Auro­
biodo nel $\IO insegnamento, non posta al centro. L'elemento 
positivo della presa diret-ta 9ffiora, anche se non determi­
natamente, nella funllione metafisica del mentale: ma Auro· 
blndo non l'assume come coscienza della propria sintesi, né 
i discepoli l'avvertono. lo realtà il valore di un determinato 
Hvello è spicgabile con quello ad esso superiore, ma è sag­
gio non accedere ad esso prima del tempo. 

Ed è comp.rcnsibile: Aurobindo ha studiaro a Oxford, 
conosce la fil11sofia e i classici d'Occidente, ha un'esperienza 
moderna dell'intelletto razionale e tuttavia un'intatta vita 
interiore, propria alla sua razza d'asceta antico. D suo Yoga, 
come sintesi delle diverse vie dello Yoga r:radizionale, è 
invero, radicalmente, un'elaborazione di pensiero: Auro­
biodo sresso non può non av\'ertire, a un determinato mo­
mento, che lil suo apporto in w senso è mediato da uno 

127 



Yoga del pensiero: giunge alle altezze della devo7.ione, me­
diante pensieri e disciplina del pensiero. Ma non può che 
accennare appena a un tale sentiero: pervaso com'è dalla lu­
ce del paesaggio cui esso conduoe. La vb che egli traccia 
media me la sua sintesi dello Y oga, ~ una via della devozio­
ne e dcli'81JÌone, della consacta%ione toule, secondo lo sche­
ma della Bhagtlfladgita: sost•nzialmen~ un'apertunl alla 
Luce deUa Potenza originaria, o deUa Shakti divina, non 
ascendente dai centri inferiori (mulaJhara chakra), bensl 
scendente da alt= oelesti oeli'aJhar, attn•'ei'SO i ceruri su­
periori dd la coscienza (sahasrara, ajna ). 

La mediazione del pc:nZero qui è il suo silenzio, ma 
tale silenzio ~ ancota il suo esseroi: il còmpito è afferrare 
all'origine que..to suo esserci. Nella c via occidentale •· o 
c rosicruciana •· la liberazione viene tappteseD'tSta come un 
evento che riguarda la resta deU 'uomo, ossia il rapporto del 
pensiero con l'organo cerebrale: ha inizio in rale sede cd 
esige la coscienza della mediazione originaria_ Aurobindo 
vede rok mediazione, ma non come moto essenziale del 
P/lfusha: per l'inevirabile natura yoghlca, egli non rimanda 
al valore originario di quella, anzi la identifica con il moto 
senziente·volitivo della donazione, o della sottomissione, 
samarpana: non può metterlQ al centro del suo sistema, per 
impo~sibilitil costituzionale, mn soprattutto in ordine alla ne­
cessaria funzione occulta del suo insegnamento. La concen­
trazione nel cenrro del cuore o nei centri della t~'ta, da lui 
con~igliato, posrula la corrente del senoimento, piuttosto che 
del pensiero liberato: non muove dall'esse n:.; a indipen­
dente dcll'anilna, ma dall'anima, anche se a tale essenza 
fa appello: essa infarti è al vertice della Via de) Pensiero, in 
una sfera più p u r a che quclla dd più regolare Y oga. 

Il ricercatore occidental-: che riconosca intuibivamenre 
h virtÙ della concenrrszione devota suggerita da Aurobindo, 
legiuimamente rende a realizzarla come una dedizione del 

128 

sentimento, cui cooperino il pensiero c la volontà: accetta 
il suo Yoga, senza avvertire la ptioriù della più sottile for· 
7JI della Shakri: quella appunto della mediazione puta. Che 
esigerebbe essere identificata e resa cosciente, IICI:iocché la 
disciplina della devozione si svolga indipendente dall'insi· 
dia del sensualismo prendente il luogo della conoscenza. Ma, 
come opus di essenziale putificazione mentale, un simile 
identificare e rendere cosciente la mediazione, condurrebbe 
il discepolo all'a~ del Pensiero Solare, che schiude il sen­
tiero alla reale esperienza del sentire e del vokre cosmico. 
Lo stesso Aurobiodo sente il richiamo di tale ascesi e com­
pone un inno al Pens.iero-Pam:lero. Nella lettent a un disce­
polo si esprime in questi termini: « ... L'Io è separato dal 
mentale pensante. In tal senso, il sentimento i o s o n o 
è una soptavvivenza deU'antia coscienza. Nel pieno silen­
zio, ciò che si sente ~: i l p e n s i ero si pro d a c e i n 
m e,.. Ma questa animadvcrsio è appunto pensiero puro: 
l'impersonalità dd pensiero presuppone invero la centrale 
potenza deU'individualità: l'Io sono. 

La consapevolezza deUa priorità della mediazione origi· 
naria e l'importanza che essa ha per il moderno occidentale, 
non s'1ncootrnno nel sistemtl di Aurobindo, indubbiamente 
in quanto la mediazione lin lui opera spontaneamente. D'altro 
camo la sua funzione, yoghica e orientale, non ha senso 
che sia diversa, essendo desoinata ad una vasta famiglia di 
spiri·ri, che in Oriente e in Oocideote muove a tale grado. 
Certamente qualcuno deve conoscere tale grado per supe­
rarlo ma ciò slli ~ possibile nella misura in cui il superarlo 
sia posseder lo come forza per l 'ulteriore grado. 

La fun~one di maestro di Shri Aurobindo è per disce· 
poli che ancora non riescano a scorgere la luce del Logos 
e l'e v e n t o terrestre che le corrispond~: essi possono es· 
sc:re avviati a 5c:o.rgcrla, ma più facilmente a operare incon­
sciameme in opposizione ad essa. L'insegnamento di Auro-

129 



bindo è per cercatori che tendano a uno Y oga implicante 
Id responsabilità consajXVole c una continua scelta secondo 
l'aspirazione alla sfera della libertà, della vastità e della bea­
titudine, n1a che ancora non abbiano moJo di operare diret­
tamente secondo il Principio me~o della responsabilità 
e della libertà, che alliora nell'Io ed è presupposto dal pen­
siero: oloè secondo l'istanza specifica dell'epoca dell'anima 
coscientx:, la quale, in quanto priva dell'azione del Principio 
spirituale dell'Io, ~ l'epoca della eonfus!one dei valori. La 
esperienza della Sh4/eti, priva del riferimento centtale del­
l'Io, rischia di divenire un misticismo sensitivo: non con­
segue coscienza del suo svolgersi al livello della corporeità. 

La discrimjnazione noetka in tale direzione dà modo 
di avvenire cbe, al cenrro dell'essere interiore che si dona, 
conosce vnsnità e beanitudinc, calma e distacco, v'è un Sog­
getto conoscente o pcrcipiente, l'essere che può veramente 
donarsi, libero ncll. sua azione, libero di perfezionarla o 
di corromperla, capace di decisione, in quanto fondato so 
sé mediante coscienza di sé, epperò di continuo ricorrente 
alla propria originaria attività, la mc,diaziooe di sé: l'essere 
cbe alla scarurigioe pura <i sé uova il Divino. 

La devozione pura è indubbiamente il più alto conse­
guimento dell'asceta, la forta di rutta l'Opera, ma per il 
moderno occidemalc non può essere il conseguimento diret­
to del sentire. n limite cui inevitabilmente si arresta l'occi­
dentale, ~ il suo non poter uscire dalla immediatezza ordi­
naria del scurire, per quanto volto alla comunione con il 
Divino, grazie a subitanea persuasione: U suo permanete 
incoo.sciamente vincolato alla prakriti Wt'riore per via del 
pensiero, la cui liberazione d:olla cerebralità non può venire 
dali:>. bhakti. Tale seguace è sulla buona strada, ma sempre 
sul punto di lasoiurla. per i ~entieri di un sentire, epperò 
di una vita isnintiva, che non conoscono l'elemento della di­
stinzione della luce incorporea da quella ri!lessa, dotata essa 

130 

r !'IIMima delle sue beaùrudini. Tali beatitudini rischiano di 
,,·re <cnsuali, per la difficclrà della purificazione radicale 

1 J, l sentire, possibile unicamenre mediante ascesi del pen-
I ero Il sentire, per quanto sublimato, non va oltre la cor­

porei!~, salvo il caso di uno scioglimenro consapevole del 
, meolo cerebtale: che è appunro la Va a del Pensiero. Ma, 
""ne si accennava, questa 11isponde al conseguimento di u~ 
11,11lo che esige non venga saltato quello che lo precede, st 

• seguaci di Aurobindo o di altro insegnamento. 

Che senza l'azione universa del Logos sulla Tt'rra, non 
-.orcbbe ~tata possibile in Asia una restituzione dell'onigi­
IIArio senso sacrnle dello Yoga, soprattutto mediante il sen­
t!~ro della hWti, né il riconoscimento clelia Shakri divina, 
"'' il Tanttismo epperò U fiorire di figure come Rama­
krishna, Vivekan'anda, Aurobindo, Rrunana Maharshi, Yoga­
llllllda Paramabamsa, è un'wruizione f<lfll, l'ispondeote a 
una effettiva realtà sovrasensibile: una inruizione possibile 
.I limi re della forma uadizioDBle che quelle dortrine e quegli 
t..:Cti, malgrado l'originalità del loro impulso, banno il còm-
1 •uo di manrenere. 

T aie renoscena metafisica rurtavia costituisce non tan­

to ti problema dell'atruale seguace dello Yoga, quanro _del 
.hsccpolo della Scienza deUo Spirito cbe deve parer nco­
n0$Cete le forze dierro i nomi, ossia i contenuti spiriruali 
J.-a fenomeni, secondo il senso della indagine appresa; non 
urres1arsi ai coofuli di un mondo su cui pone un'ericherra ed 
.·vita di gettare lo sguardo per timore di errare. Ceno, que­
.. o non è còmpito del discepolo in formazione, ma per il di­
&<:qx>lo che presume possedere i pensieri-chiave, ~ un dovere 
cnnoscerc le situa:zioni atruali dello Spirito sulla Terra: coo­
~cguirc coscienza dell'Impulso da cui muove, comprenden­
do le contrapposizioni, le alterazioni c il loro senso presso 
alk nascoste, anche se rare, consooan.ze Arrestarsi polemi­
t'llmente ai confini di mondi rirennti altri, o diversi, o oppo-

131 



sti, ~ per lui il falHmcnto dello spirito scientifico-spirituale 
dà cui ritiene muovere, in qu~nto viene da lui assunto come 
r~~e un opposto che è solo una categoria dd pensiero, un 
llimte dd pensiero alla propria liberrà. 

L'ascesi che io peneguivo, in base alla sintesi delle di­
verse . tecniche, orientali cd occidentali, ~ la ronsegucnte 
pe=one della mediazione origiru~ria, mi faceva scorgere 
la reale posi.riooe di Aurobindo c mi confermava come la 
apertura al Sopramentllle non possa non passare per il puro 
mentale. Una scelta autonoma in tal ...:nso, appunto, mi 
avrebbe congiunto con il M9estro che ~prime la sintesi ori­
ginaria nella forma richiesta dal tempo: perciò da quel mo­
mento avrei avuto s~so occasione di collegare un cerca­
tore ddlo Yoga con la via che conduce dal mentale al suo 
trascendimento, ossia oltre lo Yoga. 

Sono stato sempre perSuaso che non ha senso consi­
gliare qt•csto o quell'aurore a chi cerca orientamento, ma oc­
corre anzitutto comprendere che cosa egli realmente chieda 
l'animus da cui muove, per stabilire un rapporto con il su; 
lo: cosl da fornirgli il metodo per rendere funzionanti i 
mezm di conoscenza di cui dispone per nasoiru. per costitu­
zione interiore, per karmtt. Ttmavia sì è dato il caso che 
qualcuno scartasse quolsiasi suggerimento del genere e non 
volesse saperne nffntto di Scienza dello Spirito e insistesse 
con me perché ào suggerissi una via yoghkn: nel qual caso 
sentivo che l'unico ml·)';t() per rendere innocuo l'uso moder­
n?, inevitabilmente non pertinente, deJJo Yoga, era quello 
di suggerire Shri Amobindo, come il pill attuale retrifica­
torc deUo Yoga e possibile introdunore a un presentimento 
del Logos, proprio in Yirtù della sua via della pura devozio­
ne. Mi ~ stato ralora possibile ~uggerire Aurobindo grazie 
a un atto di fa n t asi a m o r a l e, ossi<1 alla intuizione 
di una necessità spirirua!e esigente la swt forma, solo in ap­
parenza contrasrante con il suo conrenuro. 

132 

Ma ancora una volta dtti miei osservatori questo veni­
v.t preso per un deviwomsmo jn senso oricntalistico: si 
JUssurrava circa l'ulteriore mia infrazione alle regole. Quan­
•lo uno studente mi scrive: «Va bene quanto lei mi dice 
riguJrdo alla Scienza dello Spmto e ai pericoli dello Y oga: 
110 leggendo lo Steiner, ma per ora irurisro aroiocché lei lllÌ 
&uggerisca qualche espositore Autentico deJJo Yoga, in quan­
to intendo rendermi conto di che cosa è lo Yoga ,., s=lndo 
• miei osservatori io dovm farisaicamente e sagrestana­
mentc risentito, rispondere: «V ade rerro, Satana ,., o qual­
(0$1 di simile: che sarebbe l'abdicazione all'arto interiore 
es~e di cui tutta la Sciema ddlo Spirito non è che 
una richiesta: l'ano della respon~abilità e ddla libertà, la 
<"UÌ form2 è iofinitamenll: mutevole: ora ha una deterrnina­
~ione, ora un'altra, secondo la corrdazione con l'oggetto, 
non obbediente alla fissità di una regola. 

La paralisi c la decadenza di turri i movimenti spiri­
tuali è stata sempre, invero, l'avvento dei rigorosi custodi 
della forma, ossia dci porra[Qri della senie di nozioni, norme, 
regolette e analisi prefabbricate dcll',insegnamento, tendente 
a sostituire l'atto dello spiriro, anzi a escludere come peri­
colosa la libera creatività. E' la libero creatività che non ri­
sponde alla lettera, al dettami tromandati, alla normazione 
nvuta per retaggio, con cui talum istruttori, o « anziani ., 
o oratori ufficiali, tendono ad assumere un ascendente natu­
ralmente sui più deboli. E' appunto questa la prova dci 
deboli: essere dominati da un medium inconsapevole masche­
Nilte la propria inadeguat=a con la serie delle nozioni rego­
lamentari, o ddle no2.ioni rare, o con una specifica dialettica 
della ricerca spirituale. 

Tenendo conto della personalità, della costiruzione in­
teriore e del retroscena karmko di colui che ci diede orien­
tamento, il metodo ddlo Steiner risponde simultaneamente 
aUa richiesta metafisica, non ~mpre cosciente, dd ricerca-

133 



tore, e alla sua csigcnu intellettuale in senso clialettico. Ma, 
come ~~ è .,:sto, non con l'automa~ico suggerire il nome di un 
simile Autore, si stabilisce il contatto del cercatore con 
luL Occorre amare l';nsegnnmento e assimilarlo realmente, 
per apprendere da esso che nessun meccanismo e nessuna 
osservanza formale possono sostituire la conquista indivi­
duale della Verhl che esso addita, epperò la possibilità del­
l'effettiva comunicuione di essa: la connessione nosua ed 
alt:rui con la sua fonte. 

134 

XII 
DI· L COMUNICARE LA SCIENZA DELLO SPIRITO 

Mi avviene di conrinoo da allora di dover rispondere 
1·1la richiesta di questo o quel cercatore, soprattutto di gio­
vani che n~ssitano di ori-:numcnto: essi vengono talora 
da scuole di cui sentono ~nsufficiente il conrenuto noetico, 
o da ambienti dello Spiritismo, o dello Yoga, o del Freudi­
•mo. Ilo potuto comprendere che in t.al caso non si rracta di 
contraddire l'eventuale errore, ma di fornire al giovane 
mezzi di nutoconoscenza che gli consentano di preparare la 
propria a u t o n o m i a rispetto alle do11rine e ai sentieri 
pre·tra~'Ciati, cosl che egli a un detcrmin~to momento scelga 
ùa sé la propria viu. Se il discepolo è capace di afferrare il 
senso di questo metodo e di giovarsene, egli stesso comin· 
cerà a liberarsi dell'errore in cui evcnwalmcntc procedeva 
e chiederà ulrelliorc orientamento. 

Non mi sono mai sottrnuo n un •imile còmpQto, per 
un ~cnso di d o v c re verso gencrw.ioni a cui gli educatori 
hanno fatto ben poco per schiudere ìl varco verso gli ideali 
superiori della w tu, il disinteresse e la possibilità di conce· 
pire un mondo valido oltre quello dt•lla necessità quoti­
diana. Né nell'aderire a questo dialogo con i giovani, bo 
mai fatto distin>ionc tra corrente e corrente, tra una voca· 
zione politica e l'altra, non interessandomi la forma della 

1}5 



loro cicerca bensl la verità di questa. Sono ~tato sempre 
consapevole che la professione poliricn dei g1ovani non ri· 
sponde a una persuasione cosciente, ma semplicemente a im­
pulsi di dedizione a ideali, la Clli immedi1tezza dà ad essi la 
illusione della loro verità e della loro immediata reali~­
z:ione. 

Cosi ad esempio, un pomeriggio, sul finire dell'estate 
dd 1949, ebbi modo di incontrare un gruppo di c uadi2io­
nalisti ,. convenuti a Roma da varie città d'Italia per un 
loro congresso: malgrado mi considerassero un c avvetSa· 
rio ,., questo incontro era stato sollecitato da alcuni di loro 
ed io avevo aderito volentieri. Sotto il bd pergolato del 
Bar Gianicolo, presso la Porta di San Pancrazio (a quel 
tempo il Bar Gianicolo ospitava regolarmente le mie riunio­
ni. grazie a un antico vincolo d'amicizia con il suo gestore, 
Giovanni De Plano, e con i suoi figli Arnaldo, Dante, Ugo, 
anch'essi intercssalli alla Scienza dello Spirito) parlai per due 
ore a qud giovani, eson.andoli a ridlllre l'attivismo, quale 
che fosse, se non ad eliminarlo, e a curare soprattutto la 
formazione intel'iorc, in omaggio al principio che solo l'uomo 
dotato di forze mora l!i viventi può essere utile a sé e alla 
Soaictà, piuttosto che l'attivista dialettico o politico. Chiesi 
ad essi se pratiedssero l'ascesi corrtenuta nelle opere esote­
riche ad essi note c poiché, come appunto supponevo, nes­
suno di loro la praticava, il mio discorso fu in sostanza un 
rimprovero e un invito alla pratica della disciplina: mostrai 
ad essi come ognl testo della Gnosi tradizionale a cui erano 
devoti in definitiva rimandasse a tale as=i e non fosse con­
cepibile una loro azione che la presupponesse e al tempo 
stesso la trnscurnsse. 

Sapevo bene che la disciplina in~rriorc, quale che sia, 
yoghica o gnostica, se determinatamente praticata, linisce 
col destare comunque latenti forze delb volontà, che a un 
determinato moment~ conducono lo sperimentatore a un 

136 

• u tu per tu ,. con se stesso, come a un'alternativa radicale, 
J 1 cui scatwùsce per lui la possibilità di una revisione che 
mvestc tutta la vita, l.-pperò anche il metodo, suscitando lo 
1mpulso di una scelt~ cosciente, ove egli ne rechi minima­
mente in sé la vocuione. Aocadc raramente, ma, a chi deve 
an'lldere, accade. In efferro, un errore, ove sia pensato in· 
tV~Sa~Dente con l' intento della verità, sviluppa fone che in 
un ;ceondo tempo hanno il potere di superare l'errore. Fu 
nel cbiari.mento di questo senso del metodo che sostanzial· 
n><:nte io consegnai loro un contenuto della Scienza dello 
Spirito, di cui qualcuno di loro, come •in ségoito dovevo 
constatare, pot~ giovarsi: un contenuto spetimentato ed 
daborato, che potevo comunicare come qualcosa di verifi­
'ubile praticamente. 

Mediante questo contenuto ver:imcabile, mi è sta.to pos· 
,;bile collegare molti giovani con la Scienza dello Spirito. 
,Ji Steiner. Mi rendevo conto che l'arte dell'occultista non. 
c di fare propaganda, obbedendo a regolette della comuni·· 
cazionc esoterica, ma di stabilire arulituno un contatto dellà. 
unimn con l'anima, lnscinndosi suggerire dall'ascoltatore ciò• 
rhe dal profondo richiede, c la forma che gli è necessaria. 
La forma può essere yoghica, filosofica, psicologica, mistica. 
c-cc., ma, appunto, esige nell'istruttore il possesl>o informale, 
del contenuto che deve rivestire. 

Questo mi dà occasione di chiarire un aspetto del rap-· 
porto che lo Sreiner ebbe, in un certo momemo della sua. 
Yita, con i seguaai della Teosofia blavatskinna: rapporto che< 
f\1 dourinariamerrtc una breve coincidenza formale, sostan~ 
~ialmente un apporto radica!~ da parte di lui alla forma­
zione interiote di molti (ro quegli ascoltatori. Sollecitato ao 
parlare nelle sedi della Società Teosofica. egli aveva ac~ 
rotato a condizione di esporre, riguardo ai temi dello Spi~ 
rito, unicamente i risultati della propria personale espe­
rienza, il cui contenuto in verità recava diversità assolute., 



rispetto a quello della dottrina toosofica. Nelle sedi Jella 
Società Teosofica, lo Sreiner 5\ uovò dinanzi a un pubblico 
il cui onxchio si era formato secondo il linguaggio blavat· 
skiano c una ricorrente terminologia saruc:rita ad hoc: t:gli si 
servl. di questo linguaggio, rivesrendone il p r o p r i o con­
tenuto: !iapeva cbc soltanto in tal modo poteva stabilire un 
rapporto con coloro che ùt quell'àmbito erano per sostamiale 
vocazione suoi discepoli. 

Uo maesuo usn •l linguaggio dell'ambiente in cui è sol­
lecitato ad eo-pr:imcrsi: non ha un contenuto stercotipo da 
estrarre n-.xcanicamente Ja sé e obiertivore, perché il conte· 
nuto gli nasce dal wvcnte tapporto dell'anima con l'anima 
ed esige perciò il linguaggio che gli ~ conforme. Sono con· 
vinto che se Rudolf Steiner, invece che dinanzi a un pub­
blico d1 reosofi, si fo,'IC trovato dinanzi a groppi di cultori 
dello Yogn, o ad induisti, avrebbe usato il linguaggio dello 
Yoga o dell'Induismo. 

Lo Steioer, dunque, neUe conferenze e lezioni tenure 
ai membri della Società Tcosofiea, fornl a costoro cono­
~ il rui conrenuro implicava nei più consapevoli la 
revisione dei presupposti della Teosofia. Osservatori super· 
ficiali in s6guito per anni avrebbero potuto opinare, io ba..<e 
alle parvenze della relatione di lui con quegli ambienti, che 
egli fosse teosofo: nulla di più contrastante con la verità. 
Lo Sreiner sapeva che molti riccn:.rori, per personale pre· 
dc9tinazione - ossia per /:arma - cbbmati ad essere suoi 
discepoli, erano, grazie ad una tcmporan~ interpretazione 
della propria vo01zione, entrari a far parte cldla Società T eo­
sofiq: egli non poteva non parlare per questl. Furono gli 
stessi che, quando egli ebbe s lasciare In Società T eosofica, 
lo seguirono ddiberatamenre. Ad uso dci cercatori volti al 
perenne contt."nuto dello Sp!riruale, - dL"ttO « occuko "'· 
perché celato all'ordinaria conoscenza razionale - egli pub­
blicò llna delle pfimc opere-chiave del suo ioscgnamcmo sot· 

1.38 

te> il tirolo Teosofia, intendendo fornir~ L'essenza dottrina­
rl.t rispondenre a ule nome, ove sia US3to nell'ol'iginacio 
aen!>O metafisico, di « sapienza delle cose divine », in rela· 
710ne alle esigen1.e attuali di tale sapi=: cosl come in 
rda:r.~one alle esigenze del rempo essa ebbe vira tra i Neo­
pbtonioi. 

Quando, dopo qualcbc anno, dietro persollllle cspe· 
n..:~m~ delle discipline, io ebbi a parlare del metodo dello 
Sremer, -in particolare rivolgcndomi a giovani 8ià oclotti 
Jdl: vie orientali, per superare le loro eventuali difficoltà, 
parlai ad essi nel linguaggio che era loro familiare: cosi nei 
miei libri ho spesso fatto ricorso, ai fini di una pratica 
lnteli<l, alla terminologia sanscrita, del resto spesso usata dal­
lo st~ Steiner, a cominciare Ja termini frequentissimi 
nell2 sua opera, come kanna, maya, 11tantram, chakra, ecc. 

Nessun antroposo{o si sognerebbe di recludcre lo Stei· 
ner nella categoria dell'« oriemnli~mo », per il fano che 
~gli ha usato il termine akasha come titolo di un suo Joibro, 
o ha suggerito come mantram •in uno dei Quaderni della 
Sc:uola Esoterica, dei versetti delle Upanisbad. Eppure un 
.imile sofisma è stato usato nei miei riguudi, in omaggio 

11i noti presupposLi e, ciò cbc è più curioso, con partùcola.re 
impegno da parte di discepoli che, dopo anni di tirocinio 
formativo, ignorando l'opera lniziazione dello Steioer c le 
rdJtive discipline, avevano per la primll volta appreso da 
mie comunicazioni l'esistenza di queste, :: il correl<1rivo chio· 
rimcnto circa l'arte dd medirare data dallo Stoiner: essi me­
desimi me ne avevano d'lto arto, assicurandomi dl ciò {'C" 

renne gratitudine. Certo, l'allenumcnto interiore rende più 
autcx:oscien~ e più forti, ma diviene un perioolo, se non si 
accompagna alla moralità, che ron•iste, tra l'altro, nel giu­
StO sentimento verso chi ba orienta to il nosrro cammino. 

139 



* 
Mi avveniva dunque di incontrare cercatori che mi 

chiedevano orientamento e verso i quali sentivo la respon­
sabilità di porgere i cisulrari di una personale esperienza, 
come trapasso da una scienza gnostico-tradizionale alla 
Scienza dell'Autocoscienza. Il mio colloquio si svolgeva, e 
si svolj,-c tuttora - non più al Bar Gi:micolo, ma sempre 
nel!,, 7-0na gianicolense, che una rrndizione vuole sia c cu­
stodia ,. di nn antico tempio di Mitra, presso via Cadolini, 
dove frattanto un c angelo • in veste umana aveva prepa­
rato una nuova sede per i miei incomr - con cercacori 
liberi e cbe in quanto liberi sono t;ià edotti della leneratu­
ra esoterica che è sulla pia22a: mi è 9tnto sempre agevole 
nn rapporto con costoro, proprio per ;l fatto che avevo 
sperimentato le posizioni da cui essi movevano e conosce­
vo il loro linguaggio, la dialeuica « tr.td>zioruùe » e la spc­
ci!iC2 terminologia. 

Ma non solramo dagH ambienti spiritualisrici pro\leni­
vano coloro che si rivolgevano o mc: è st.aro inewrabHe che 
si rivolgessero o me anche {liovanl il cui interesse spiritua· 
listico colludeva stranamente con un attivismo politico di 
sinist.ra o di destra, talora n carnttcre eversivo, e.qigente in­
vero un chiarimento cosciente, per non tùschiare di essere 
patologico. In realtà, Rio che assuma una forma o l'altra, un 
tale attivismo cela sovente in &é un identico movente in­
teriore: cui urge un atto chiarifkmore della coscienza. Ove 
manchi di 1tale allO, a.so non soltMto rende il giovane pe­
dina di un !Jiuoco privo di rispondenza :tP,li ideali che egli 
ritie111e perseguire, ma lo conduce a situa.lcion i psichiche dif­
fioi.lmenre rimediabili, ove il processo dislnJttivo giunga ad 
alterare le hnsi corporee. 

Cominciai a capire che v'è rra i giovani un impulso 
~Ila l'icerca spirilu~le non ravvisato d:Jih roscienza ed espri-

140 

mcntesi come inso(feumza delle concfu:ioni armali della ci­
' liil e come tcndenz.1 a liberarsi d.'ll meccanicismo che q"e· 
111 1mpone: d'onde il loro credere ingcnu.ameore di poter 
Identificare in un determinato atllivismo la forma l'Ìspon­
Jcntc al loro impul.so: perciò, talora, accettazione della forma 
cvcr'h a e delle sue regole. Proprio avvertendo le estreme 
conseguenze di uo tale attivismo, nei più .consapevoli. sorge 
ti dubbio circa la rispondenza di questo aJl',deale da CUl DUIO­

vvno: d'onde le crisi e la sana te~~denza a riconquistare la 
normalità: che essi noo avrebbero mai perdlllil, se avessero 
nvuto cduc~tori, piunosro che caricarure di educatori. 

L'incontrarsi di raluni di costoro con me, certamcDte 
non ca~uale, né mai provocato da me, determinava il com· 
p>mento della crisi e l'ini:dale conversione del loro attivi· 
5mo in attività interiore formatrice della personalità: d'on­
dt- la ripresa regolare degli studi, la normalizzazione della 
\'ha etiro·socialc, appunto, in relazione all'ideale di rinno­
vazione d.1 cui avevll.DO preso le mos!le, reso puro e au­
tonomo, onde essi potevano ormai l'liconosccrlo com~ esi­
gcn7.à di un'opera di autoformazione morale. Cosl, "' nn 
pcriodù in cui intensamente la gioventù sarebbe stata. pre­
sa dall'idea di « rivolur.ione ,. - qunle che ne fosse il co­
lore - io scrlssl il volumetto RivolutiMc, col sottotitolo 
«Discorso ai giovani "• per un senso di dovere nei loro ri­
guardi: dì ori-entamento cognitivo della loro vocazione. 

Non sono mai stato un politico, non potroi esserlo 
mai, per costituzione, per visione delle cose, ~r aspirazio­
ne etica e spirituale: tuLLuvi1 qualche volta 011 è stato ne­
cessario immettere oeUa forma discorsiva politica il contenu­
to di !dee estrapolirico, an:ei decisamente anri-polillico, com­
piendo un vero e proprio sacrificio, in omaggio al senso del 
dovere accennato, soprattutto nei riguardi dei giovani: che og­
gi vengono assediati dovunque, nelle fabbricb~ e neUe scuo­
le. dai loro persuasori ideologici, che, anche se m buona fede, 

141 



sono in rerutil gli attentatori della loro libertA. Contrasta in­
fatti con l'ideale dì kibcrtà, il far accertare al gtiovanc un'ideo­
logia, prima che egli si sia formato l'organo del pensiero che 
gli consenta dì i«glierc: da sé: sopnmuno in un'epoca in cui 
il sentimenro non è più il senoimemo della verità, come an­
cora all'epoca dci volontari garibaldìni. Non sono possibili or­
mai manifestazioni c politiche • &iovanili, che non siano ma­
novrate. n ragazzo, in verità, non ba bisogno di ideologie, 
ma solo eli preparazione alla disciplina delle pure idee: pro­
prio ciò che le ideologie inculcate aru:ritcmpo rendono impos­
sibile. 

Nel libretto Rivoluzione, il cui titolo talora inizialmente 
allacma l'eventuale leuore, io riconducevo l'impulso rivolu· 
zionaaio all' i d e a, estrapolitica ed estrarivoluzionaria, che 
esso presuppone, ma ignora, ossia alllidea come principio in· 
formale che esso necessariamente cela Jn sé: inv~ravo i gio· 
vani a ritrovare questa idea, a penetrarla intuitivamente, con 
purità interiore, a muovere con essa, sino a viverla come una 
forza in sé, fuori della sua proiezione clialettica epperò poli· 
tica, sino a rutrovarla come slancìo di generosità e frater· 
nità. Dimostravo come sia possibile ritrovare l'idea quale 
potere .interiore vivente, e sperimentarla, sì da avere in essa 
la forza che rculmente rinnova >il mondo, essendo la fo<~a 
smarrita della moralità e della religiosiuì. 

Per il discepolo, la Rivolurione è in realtà un intimo 
evento dell'anima undividualc, un processo ascetico, che si 
riflette all'esterno aru:rirutto come rispeno delle leggi, quale 
che sia il giudizio su esse, epperò come artività edificatrice, 
non come loua, o incomposta distruzione. Le leggi sono la 
espressione del livello della moralità dU un popolo: occorre 
murare livello, non abbattere le leggi. Occorre menitare che 
nuove leggi siano concepibili ed enunciabili, cosl che aiutino 
il cammino dell'uomo. Mi risulta che questo libretto ha ava· 
to il potc:rc dU raddrizzare più dU un giovane e dU restituir· 

142 

~l i la « retta via ,. : che è dire la fona di procedere corag· 
f\IUSamente secondo lo Spirito in un mondo organicamente 
rifiutante lo Spirito. 

Ma una simile opera dì bolliSca e di ri-orieotamenro 
<Iella gioventù, secondo le fone morali e cognitive w cui 
c•sa necèssitll, come di un ossigeno spirituale, fuori delle 
c-duzioni àdcologiche miran1Ii a lare di essa lo strumento di 

pralisposre eversioni, mi doveva costare non pochi equivo­
"• non poche accuse e più di un evento spiacevole, non 
c-.cluse denunce anonime volte a roettermi in diJlìcoltà e a 
far cadere una falsa luce sulla mia artiYiri, né la solita cor­
relativa vooiferazlione da parre della « centrale,. accennata, 
ben lieta di disporre di nl.lOVO materiale utilizzabile oei miei 
confronti. 

143 



Xlll. YOOA E ROSACROCE 

Spesso avviene che cercatori autonomi, desiderosi di 
afferrare il senso della tipica via del pensiero mi chiedano 
se vi sia differenza sostanziale tra la concen~razione dello 
Yoga, ossia l'e_kagrata, o iltapasya, e la concentrazione pro­
post~ dalla Scienza dello Spirito, alla quale io mi riferisco. 
La dafferenu invero c'è ed è determinante: chi lo ravvisa, 
~salvo. 

Comprendere questa distinzione, è un evento decisivo· 
però è difficile che la comprenda chi non conosce ambedu~ 
le forme di concentrazione, in quanto consegua lo vera e 
comprenda come sia possibile la sua alterazione. Altrimenti 
pu~ nv:ocnirc che ~corra nella conccnuu:done d i t i p o 
n sta t t c o, propno colui che per diffidenza carechistièa 
riguardo_ n tu~to ciò che viene dall'Oriente, non dispone di. 
un ter~mc dt conf~omo per il proprio uipo di c o n c e n· 
tra:none sta t~ ca. 

L'inerzia attraverso eui deve ap.llin:i la strada lo vera 
concentrazione, appartiene in sostanza all' u o m o asi a· 
t i c o, che ciascuno oggi reca subconseio in ~ come un dop­
pio. E' _il subconscio uo!IIO asiatico che troVa ~l tipo di ron­
~ntra2!1one dello Yoga lo sua naturale espressione. Parimen· 
u ~'occulto. c uomo asiatico,. può divenire nello pseudo-eso­
tensta ocodentale l'avversario delle dottrine orientali, in 
nome di. una presunzione di averne superato il limite: limi­
te che egli in realtà non conosce. 

144 

La concenll'lll!ione pertinente al tipo umano moderno, 
dlC pi'Ott<k nella « via ,. come un'avanguardia spirituale, oa 

rrcscindere tW!e austrofi che b 1!1llllalta coscienza di tale 
{ unzione provoca, è una c o n c e n t r a zi o n e d i n a m i· 
c a. Le recniche indiane, tibctaoe ed e9tttmo-orientali, in· 
, ecc, !,'ÌUStamente esigevano uno concentrazione di tipo sto· 
n~"O, esprimente la sagge= di un'epoca in eui il reale sfor· 
m interiore consisteva nel trasferire il senso dì sé oin un 
punto metafisico in eui s'im:onuava la Forza, llrahman, o 
Shakti, o T no, per essere tinvestiti dalb sua corrente cre~rtrice. 

L'essere concentraramente inerti irmanzi alln Fo!7.a, era 
1l segreto per nccogHerla. Nell'epoca dc:ll'anlma cosciente, il 
lluire della Forza è inretno all'anima: attuare nuovamente 
1ltipo antico di concentrazione, significa apl'irsi non alla COT· 

rente brahmia o shaklica della Forza, ma alla sua forma al­
terata, divenuta subconscia corrente psicofisica, ovvero per· 
sonale natura. Il fatto che l'uomo sia divenuto un essere 
andividuale, significa soltanto che deve ritrovare lo Spirito, 
,lisidenlificando l'indiwdualitA dalla natura inferiore che le 
ha consentito attuarsi. Lo Spirito ~ il Soggeno che cosl entra 
in azione, m:ando all'umano Ù\ possibilità della Forza ori-

f\inaria. 
Nell'epoca dell'anima ~'Osciente, la concentrazione ri-

'poncle al suo ~~.~sunto, solo se attua come pt-opria dynamis 
1 ~ c o n t i n u i t à p u r a dello Forza: che non implica 
oarresto in alcun punto, anzi esige ininterrotta fluenza del mo· 
vimento. La proie2lione inferiore di tale continuità del fluire 
è: riconoscibile nel pensiero ordinario, che non cessa mai di 
pensare: onde, quando il suo fluire non ~ controllato, di.· 
viene osscssivo e patologico. 

U pensiero non cessa mai di pensare, ma appunto il 
metodo recatO da Rudolf Steiner ai cercatori di questo tem· 
po, consiste nel liberare lo conlinuitl scorrente del perlSÌe­
ro dal vincolo all'oggcttivicl sensibile o alla sua eco aStrai· 

145 



ta, cosl che tomi ad essere il fluire della Lua:: recante l'ini­
ziale prescn7.a del Principio della Lua:. La quale ha bensl 
la forma del fluire ininterrotto, oin quanto scaturisce da un 
mondo di in<:essante creativicl, ma è profondamente posan­
te in s~: ha in sé la pace abissale del fond•mento, la scatu­
rigine della calma tinaherabilc. Come essere estraspa~alc e 
intempotlllc, essa viene accolta da un Soggetto che, al livello 
sensibile, misura l'esser e secondo la puntualità spw.io­
temporalc, da momenro a momento del tempo, da punto a 
punto delio spazio. 

S sperimentalmente accertabile che )'ekagrata tradizio­
nale porta il soggerro moderno alla fissità in un punto, che 
OAAi solo illusoriamente è mctafisico come in antico, in quan­
to l'elemento voliliivo dell'anima con cui si congiunge, man­
ca della originaria inilipenden7.a dalla corporeità, epperò è 
incapace di esercitare l!Zionc che non appartenga ella natura 
corporee: la quale non è la pura natura fisica, cooperatrice 
dello Spirito, bensì quella psicosomarica, dominata dagli Osta­
colatori. 

Ln concentrazione tradizionale, oggi, malgrado le ten­
sioni merafisiche, diviene inewtabilmeme mcdianica: ma di 
tipo mediantico può essere anche la concen~rozione del di­
scepolo della Scienza dello Spirito, che non consegua come 
in cimo livello la re l az i o n e p u r a del pensiero con sé, 
epperò non muova dall'elemento originario della coscienza, 
os~ia dall'elemento di distinzione noetica indicato nell'asce­
si stcineriana come p e n s i e r o p u r o: onde si dà il caso 
che egli avversi cii tipo interiore asiatico, proprio perché egli 
lo reca 1n ~. ed essendo identico ad esso, non ba possibi­
licl di vederlo. In tcaltà la relazione pura non ~ tanto un 
COn$CJ!UÌmento <Lecnico, quanto un'•tcitudine intuitiva fon­
data sul puro senciroenw del Sacro: possibile perciò a un'in­
telligenza del cuore, meglio che a un'intelligenza inconscia­
mente dialettica. Perciò, al discepolo non ancora capace di-

146 

r ltamente della tdazione pura, è data la possibilità ddl'ade­
onc imaptiva dell'anima ai contenuti ~a Scienza dello 
plrito: l'imaginare viene destato dal suo nvwere come mo­

\<UD<'nto nelle imagini silenziosamente accolte, come od me­
, l tJre· sino alla contemplrunone. 

Allorché si parla di relazione pura, si allude a un ele­
"'' n1o e~senziale dell'Opera: a un demento individuale che 
a1 c~prit:ne praticamente come lealtà. e fe<leltà, coraggio del­
) 1 vcrltà: a una qualità intcrior~ cssen:rliulu:llente morale, che 

11u ,.tifichi con il suo slancio la ste~~o ricerca interiore e nella 
~IlA semplicità si manifesti c:omc un'~tti_tu~c, che ~- l'as­
~<•lllto opposto di quella dommante: l a_tutu~e « ~li~tca », 
Jlt'tc:ssitantr di finzione, di tattiche, di machiavellismt, per 
ti rroprio quotidiano estrinsecarsi. Colui che, .per vocazio?: 

s e m p l i c i t à, traduca la relazione pura tn spontaneua 
umnna, deve aspettarsi che questa venga presa _per raffinato 
machiavellismo, o reoita2!ionc. n tipico uomo di questo tem· 
l'"• istintivamente politico, può anche eccezionaJm;nre, ~el 
C<>nlalto personale con colui che reca la pura _lealw_, sennre 
l 1 dimensione che lo richiama a un genere obhato dt rappor­
to umano ma ciò dura brevemente, solo in tale contatto, . . . 
pmnto a spegnersi e a dar luogo pc~sino n rea211~.t11, non fl:?· 
v1mdo nell'anima l'alimento che gh ~ nccessnno. Non v è 
t 'rlstianesimo né Cattolice~imo, non v'è Tradizione, né Gno­
'' non v'è Ésoterismo, che possa valere sen7.n la dime~­
r~ne di vita di tale correlazione, l'unica possibile allo Spt­

nto non Ditrovabile mediante le sapienù distiJUioni termi-
m>logiche tra merafisiro e antimetafisico. 

* 
n senso ulllimo dell'ascesi mentale è la liberl!Zione del 

pensiero dalla sua necessità di operare come mera relazi<>­
nc dei sensi. Come tale, non è la reale relazione dell'Io, 

147 



non è _ancora la relazione cosmica, ma solo la forma pre­
paratorta: forma che deve estrinsecarsi nel sen~ibilc: per es­
sere ~uta, sino a poter stare obiettiva dinanzi alla ro­
~en~ meditante, nclJa sua dinamica pura, come connessi­
VJtà d1 una unità originaria, fluente dal Cosmo, da fuori del 
tempo nel tempo, perciò mai arrestantesi: mentre l'attuale 
aseeta Lracli:Qonalc, ligio alle tecniche del passaro, in sostan­
za vuole un punto immobile su cui Sssarsi, su cui sostare, 
per avere In sensazione di estrrtniarsi al tempo. Ma vi rima­
ne con liJ suo inslistere meccanicamente su un tema: vuole 
~vitar~ lo sforzo di essere di artimo in attimo vivo, di attimo 
m attlm~ ~u~vo, fuori d~ tempo, ossia puntualmente peren­
n~ .. La ftsstta sovrasensihi.le ddl'aseeta antico era invece giu­
suficata dal fatto che tin un punto l'uomo interiore si ricon­
g!ungeva con l'Uni~e, e dalla swa immobilità conseguita 
smo alla tangenza mtemporale, derivava che I'UI1i\-ersale 
strutturalmente operante in lui fluisse realmente nella sua 
interiorità. 

. I:a tangen7.a in temporale all'uomo di questo tempo è 
possibile per virtù di un rapporto diverso: l'immobilità è 
una conquisra di chi niesea ad afferrare il fluire superiore 
della Luce, di cui l'inccss:tnte corso del pensare, da pensie­
ro a pensiero, è una proiezione inferiore, o una degradazio­
ne. Fissarsi in un punto, è bloccare la dynamis fluente della 
Luce~ cudcre n~ll'automntismo inerte del corpo, che può in­
dubboamenrc gtungere a dare le sue sensazioni esrranormali 
la SWI medianica fenomenologi11, allo stesso modo che h 
droga cintroducc in un mondo di spettri dello Spiriruale. 

In realtà l'immobilità è la conquista dell'lo, che giunga 
a conseguire quella coincidenza con ~, capace di dargli 11 
-coso di essere al cenrro del giuoco delle forze. Tale coin­
cidenza viene ogni volta inconsàameme ariUJMll e simulta­
neamente smarrita dall'Io, nella pera:7~ionc sensoria: l'ascesi 
rosicruciana dà modo :ù diseepolo di sperimcntarla nel per-

148 

, pirc, mediante potere d'imaginc, o di puro pensiero. Nd 
puro percepire ba il modello originario del contemplare. 

Il diS<.-epolo può scoprire che nella pcrce7jone sensoria 
ha il germe della percezione sovrasensibilc, ove dalla pro­
pri.! essenziale immobilità giunga a contemplare il moto ete­
r i co spontanellmenre compenetrante il dato fisico: può con­
r~onplarlo in quanto egli muove dal fondamento di sé, ar­
lll~tldo una relazione d i r c t t a con il percepire, che 
lo rende indipendente dalla zon~ dell'anima usa a fare suo 
l percepire, secondo Ulla irregolare ma costituzionale d i p e n­

ti c n z a dai $eosi, normalmente coinvolgente tuttll la vita 
interiore: questo !il segreto del contemplare. 

Normalmente l'Io non realizza il fondamento da cui 
muove: giunge persino a dubitare dcll'esisren1.a di rale foo­
<l3mento. Ma anche quando giunge a porsi il problema, an­
cora non conosce il punto di sé da cui muove, né il suo muo­
\ere può afferrare tale pUllto, petthé sempre estr:uliaro a es­
w. L'lo può énvcce contemplare il Ouire della Luce come 
proprio movimento, se riesce a scorgerlo nella pura perce-
2 ione ~cnsoria, ovc il suo potere originario è presente come 
identità con l'essere: apprende da esso la potenza spontanea 
della conccn=zione, che gli è innQta, in quanto tncontta il 
mt1!0 puntuale della Luce, donantesi come tnngcnza contl-
11\IB dell'attimo intcmporllle con ~l ~nsibile. In sostanza la 
nmcenrrazione è la « spontRn~a ,. presenza dell'I o realizza­
hl. Nella percezione sensoria, l'lo incontra una primordialità 
imana che l'anima, usa a rispondere mediante sensazione e 
rappresentazione, non conosce. 

Quella continuità identica a sé, malgrado il suo appa· 
ocnre divenire, realizza l'immobili!à uaseendente dell'lo: 
Immobilità oa:ulra, potere originario di ogni movimento. 
Ndla concentrazione fissa, di tipo yoghico, o gnostico, inve­
lc, illudendosi eli ripetere l'antico rnoto puro dell'ascesi Zen, 
o mahayanica, o vcdanti.ca, l'Io invcro è preso, tende esso 

149 



a muovere qualcosa fuori di sé - come chi tentasse spin­
gere un vdcolo <LIU'intemo - secondo un'arilliaiosa iden­
tità con sé, mediata dall'iner&a del corpo: è meno che lo 
stato di veglia normale, quanto a livello di coscienza: come 
il sonnecchiar<: ddl'Io in un punto di riferimento inferio­
re. t;. a:rumente la cona:ntral!lone o la meditazione più fa­
cile, perciò più atuaente, perché può alimentarsi di simbo­
lismi tradi>ionali e coodurre a una fenomenologia psicoso­
matica appagante la brama di sensazioni estranormali. Ma 
è in ddiìnitiva un ing3llnare se stessi yoghicamente, o gno­
sricamente. 

Sia per la concentrazione, come per la contemplazione, 
come per la percezione dd differenziato moto eterico del 
mondo dei minerali e delle piante, le tro1iche rosicntciane 
implicano la realizza2lione della •mmobilità metafisica dell'Io 
rispetto alla mobilità dei regni che esso contempla e con i 
quali è inconsciamente identificato. Lo Stciner determinata­
mente non p~rla di tale immobilità - almeno da quello che 
dì lw mi è stato possibile leggere - ma fornisce un metodo 
che conduce rincvitnbilmente a un tale conseguimento. Natu­
ralmente tale òmmobilitl non M nulla a vedete con quella 
propria alla sfera fisica: non è ifllerzia, bensì essenziale crea· 
tività, or i gin e di ogni movimento. 

Finché l'Io slidentifica con la natura eterica, non può 
comempl:trla obktcivamente, fuori di sé: gLi occorre scin­
dersi da essa, e questa scissione è inizialmente la reale fun­
zione dell'ano r~ionnlc, che però si produce a condizione 
di estin&'llere l'elemento eterico del pensiero e di escluderlo 
dal circuito dell'identità cosciente: onde la scissione dà luo­
go alla dualità e all'alterità, ossia alla visione di un mondo 
obiettivamente fisico, assurgente illegittimamente a realtà. 
La riconqnisr:a cosciente dell'elemento etellico è il primo gra­
do del supcramento della clual.ità: essa \'Ìene realizzata per 

150 

ti fatto che l'Io conquista l'identità con sé rispetto alla 
m o b i l i t à del corpo ctecico. 

In sostanza l'Io scorre in tutte le forze dell'Universo, 
ma finch~ si limiu a essere presente m esse solo dall'altezza 
,]ella sua traseeodenza, è IÌJI)merso come Io immanente nella 
natura appena distinguendosi <LI essa come astratto Io ra­
zionai~: che assume come reale la dualità pro~ocata dal~ 
sua limir:atezu. Rispetto a questo astra~to Io razt~C:· _le n: 
manenti inconscie forze dell'Io sono orJeDtate dali amv1tà di 
Lucifero e Ahrimanc: perciò sono di conllinuo portate a iden­
tificarsi con .U pensar<:, con il sentire e con il volere, impro': 
tati all'illusoria visione duale. In tal senso l'Io non puo 
nulla mediante il pensare <il sentire c ul volere, che non sia 
influenzato dagli Ostacolatori. 

* 
Perché l'Io possa essere autonomo sperimentatore del­

le forze, deve realizzare la propria i m m o bi l i t à risperto 
ad esse, ossia rispeuo al proprio inconscio fluire in esse. L'Io 
non avverte ul proprio muovere contùnuo con le forze astra: 
li-eteriche: find>é flwsce in esse, identico a esse, non puo 
dominarle entro la sfera della natura, cd esso stesso, là dove 
la sua ~indipendenza è solo a9tratta e dialettica, subisce la 
natura ossia l'inconsapevole servaggio ai Dominatori della 
natura; la quale è bensl dominata dallo Spicito, ma in _quan: 
ro questo, per necessità strutturu.le, conscn~e un m~rg~e ~ 
autorità a quelli: Lucifero e Ahrimane. Dei quali SI puo di­
re che sono deità dominanai ciò che è già compiuto della 
sfera umana, il passato, l'inerte c auromaLico, ciò_ ~e s~~e 
all'autocoscienza sul piano atlimico·spirituale e anumco-fis1CO. 
Questo domiaio del già compiuto, del passato, del c;tdu_to 
nella corr-dazione .inconscia, è ciò che normalmente cb,.m,a­

mo natura. 

151 



Di qui è riconoscibile l'importanza del tipo di ascesi 
rosicruciana, che dà modo all'Io di realizzare l'indipeoden­
za delle sue pure forze dalla narura anirniro-fi~ica, che è dire 
dall\influen1.a degli Ostacolatori. Perché l'Io conquisti la pro­
pria autonomia rispetto ad Essi, deve realiZ?.are la pro­
pria immobilità di fondamento rispeuo al nuire delle forze 
astrali-ett..'ltche. Ove anui la propria immobilità metafisica, 
l'Io ha ctericamente dinanzi a sé questo fluire nella sua iain­
terrotla rnobiliùl: non può averlo in una concenll'll2ione fis­
sa, che ritengA di arrestarlo in un punto. Nel fluire della 
forza, l'lo vede fuori di sé la propria forza, ma, es;endo al 
centro di essa, la realiaa differenziata ad ogni gradn del­
l'wrumo. 

L'Io comincia a percepire IJ propria trascendente pre­
senza nell'anima, col reali<1.are la impunrualilà della corren­
te del pensiero liberato: comincia cosl a vedere l'anima nella 
quale prima era ottusamente immedellimato: cessa di essere 
mosso dagli Ostacolatori manovranci l'anima e scorge di que­
sta le libere fo..,..e delle quali egli è stato sempre al centro, 
senz:t avvertirlo. Ora può ritrovare: nel profondo di sé la sca­
turiginc delle forze e contemplarne l'Ordine gerarchico: può 
conoscere il segreto della devozione, come correlazione con 
l'Ordine, conoscendo la proprio immobilità rispetto alla mo­
bilità dell'anima. Ogni correla:done in tal senso, per una de­
terminata fase dello via iniziatica, gli è mediata dal fluire 
della Luce, che è la vita del pensiero. La prima i m m o­
bili t à invcro l'Io In realizzo rispetto alla mobilità del pen­
siero. Questo pensiero l'Io deve cominciare con lo ~vincolare 
da!Ja mobilit~ della natura, os~ia dai dinamismi cerebrali: 
deve anzitutto possederlo: mediante lA concentrazione. 

In sostan7.a tende a evitare il aipo di concentrazione ro­
sicruciano, •indicato dalla Scienza dello Spirito, e sa:glie quel­
lA dello Yoga o dei moderni occuhismi, chi in profondirà te­
me mutare qualcosa di t.'Ssenziale della propria natura ed è 

152 

1 •go del livello lin cui esiste: rifiuta ascen?ere al liv~llo in 
CUI l'agire dell'Io è d n vero ~ suo n o~ a~ 1 .r _e. che SI pon~ 
,] centro della corrente erer.tca crcatrtce: •lllZlalmcntc spen­
mentabile appunto come fluire ciel pensiero liberato. E' la 
ccorrcnte che fornisoe al mentale l'elemenro vivente, il cui 
m:utear..: fa della Culrura, della Scicn7.a, dell'Etica, altrettan­
ti sepolcreti del pensiero. (Esse mancano invero ~marica­
mc:ntc di tale elemento vivente: l'csperimentatore oggt sa che 
non vi può essere soaialit.l, né economia restimtiva delle (or­
Ile presenti ndla produzione, né intesa tra i popoli, né mo­
r-.lità senza la r:esulT<2ione eterica del pensiero, ad opera 
tlclle 'comunità spirituali dei singoli popoli). 

Avere dinanzi a sé fluente la corrente di vita, è l'espe-
1 i enza a cui introduce il pensiero liberato, in quanto pensiero 
tlonantc alla immobile ccnlralirà dell'Io la propria mobilità 
pura, epperò l'essenza della mobilità della narura, o dell'or-
1'·1nismo mentale-cerebrale. e l'esperienza che d~.~ alle 
pure Forze esuacorporcc di essere trnsf~rmat~lct. piuttosto 
d1e distruttrici dell'inferiore natura. E~sc mfatr.t distmggono 
6cmprc ciò che nell'umii!IO sl organizza secondo la natura ani­
male giovantelli della hmr.ione mentale. 

La natura individuale può essere educ~ta. mediante le 
Jisdpline, o non inrervenirc nei processi dello Spirno: può 
essere condotta a una pobiuivst identilical'rlone con sé che non 
ostacoli tali proces9Ì, sino a che essa mcdellima divenga vei­
colo di questi. La n:ttura inferiore può venir educata n riso­
note nel suo àmbito secondo il Soggetto del movimento, os­
sia secondo ciò che tin Cll~O è più che individuale, più che 
l'elemento personale cnpnce di esprimersi umanamente. n 
Superumano intimo all'Io ha il potere di manif~tarsi come 
Forza nell'umano: la sua autenticità è il suo non subire l'op­
poàzionc dalla narura inferiore, operando come se non esi­
stesse, quale che sia b situaùonc aninico-corporea dell'~ 
ta, quale che sia l'asperità delle difficoltà. L'azione del Su-

153 



perumano intimo all'Io, in quanto dinamicamente incorpo­
rea, svincola di conrinuo il proprio mo\4imc:nto dall'ostacolo: 
lascia agire il corporeo secondo la sua metafisica autonomia, 
che è dire secondo la sua illimitata spontanei!.\: ignora le 
barrien:, quali cbe siano, della inferiore natura. La sua pre· 
senza comunque è riconoscibile nai momenti tragici, quando 
la maya delle barriere sembra chiudergli il varco. 

La naruru inferiore h.a il potere di opporsi all'Io soltan· 
to nella misura in cui partecipi alla vita aoimirn. giungendo 
a suggerire jlli atreggiamenti interiori. I n una delle ollime !et· 
tere ai discepoli lo Slciner scrive: c Se la libertà deve vi· 
vere veramente ndl'v.iooe umana, ciò ehe nella luce della 
libertà vieoe auuato, non deve affatto dipendere dall'organi· 
smo fisico ed eterico dell'uomo. L'aaione l i b c r a può com­
piersi solo movendo dall'Io, e il corpo astra.lc deve poter vi· 
brare all'unisono con il libero agire dell'Io, per poterlo tra­
smettere al corpo fisico e al corpo eterico. Questo però è un 
solo aspetto dell'evento. L'altro aspetto diviene traspareote 
ìn connessione con la missione di Michele. Ciò che nella Jj. 
berrà l'uomo sperimenta, non deve 98Ìte in alcun modo sul 
suo corpo fisico, né sul suo corpo eterico. Se ciò si verifi.· 
casse, l'uomo dovrebbe completamente deviare da quel che 
è divenuto lungo le fasi della sua evoluzione, sotto Jlinflus· 
so dell'Entità divino-spirituale e della m a n if e s t az i o n e 
del Divino-spirituale. Quello che l'uomo sperimenta attraver­
so ciò ehc è mCl'amente c re a t o divino-spirituale intorno a 
lui, deve esercitare un influsso solamente sul suo spirito (il 
suo Io). Sul suo organismo fisico ed etetiico può esercitare 
un influsso soltanto ciò ehe, di quanto ha avuto il suo prin­
cipio nell'Entità e nella manifestazione del Divino-spirituale, 
non si continua, nella corrente evolutiva, nel mondo ehe cir· 
conda l'uomo, ma entro la sua stessa enl:ità. E, nell'enti!.\ 
umana, questO non deve affatto collaborare con quello che 
vive nell'elemcmo della libertà ,., 

154 

Nella imajline di questo trascendente equilibrio di con· 
ucssioni umano-cosmiche, il cui mantenimento o la ~'Ui rottu· 
•• dipendono dall'amo libero dell'uomo, è il segreto di tutta 
],, ,.;cenda terrestre c tleJJii.mpresa in.i.tliatica. Come sì è po­
llttO chiarire negti ultimi capitoli del libro La T raditione So· 
lare, l'elemento interiore dell'uomo, pex quanto liberato, non 
t'S«' dal limite mentale, ove non venga investito da una For· 
LI più alta, d'ordine estraumano. ll discepolo può subire la 
11lusione di csscrc nello Spirituale, mentre sperimenta solo 
1l mentale puro, grazie al pensiero clinamizzaro dalla coneeo­
trazione. Questo non è ancora il pensiero vivente: non può 
nercitare un'azione diretta ~ull'essere anim.ico-corporeo, ben­
tl un 'azione t:nediata dalla Gerarchia portatrice del Principio 
Solare. Peraltro quel limite gli occorre come misura della sua 
liberazione dalla natura, la quale, come si è accennato, può 
venir restituita alla sua funzione di veicolo di una immanente 
•pomancità. 

Ln di rezionc rosieruciann non è tanto una tecnica, quan­
to un elemento qulllitrttivo, che non si afferra solo per i1 
(.uto che ~-i anela a !In connessione con i Rosacroce e si cerca 
nell'opera dello Sreiner il Slone centrale del loro insegna­
rnento. Il senso di questo insegnamento sfugge anche quando 
ne è conosciuta l'espressione dottrinallia, grazie all'invisibile 
pot~rc dci RMucrocc di donare la conoscenza solo a chi ab­
bia reali:aaLo la fedeltà e la continuiLà. 

L 'JnsuHicienza della fedeltà non ti guarda la forma, ben· 
•ì il contenuto: la relazione con l'impegno assunto e tutta· 
via come mneme non riconosciuta. Essa porta lucifericamente 
11 d~epolo a proiettare l'i.maginc del proprio essere J.ibero 
nelh srrutrura eterico-fisica, per insufficiente coscienza del· 
l'elemento sopraindividuale ~ndividuantesi nell'atto interiore 
libero: la forma di questo, nell'essere individuale e mentale, 
l'ppartiene a un tivcllo gerarchicamente inferiore a quello 
delle Forze da cui scarurisce. In realtà l'anima tende a con-

U5 



giungersi dal profondo con Esse, ossia con il moto sopra-in­
dividuale dell'arto libero. Tale o:>ngiungimemo però viene 
ostacolato dall'assunzione m e n t a l c dell'atto libero, come 
dall'uso egoistico delle forze della concentr~~?.ione. Ove inve­
ce esso si compia nella sua purità, è il rinnovarsi di una 
correlazione originaria con le Gerarchie, mcdiaut da quella 
tra Esse recante all'intelligenza umana, come misura e come 
impulso primordiale, la virrù dell'Intelligenza Celeste: alla 
quale l'intclligcnu umana nasce opponendosi, secondo una 
collt.Nddi>:ione la cu.i serie eli effetti clistrutti\'i ha come coo­
seguert7.a finale la morte. 

La correlazione ol'iginaria con le Gerarchie non patisce 
1a contamina:r.ione dell'elemento luaiferico proprio all'attiro­
dine individuale, ma simultaneamente fa appello alla me­
diazione dell'atto individuale libero. Sotto tale apparente con­
tradcli>:iorc, opera la sintesi del Principio solare che per vir­
tù della sua attuata congliunzione con a terrestre, ha il potere 
di muovere di là dall'antlcn mediazione lunare, un tempo ne­
cessaria all'uomo per accogliere le forze solari, o forze su­
periori dell'lo. Il valore ultimo dell'atto libero non è in 
se stesso, ma essenzialmente nel suo determinare la schiusu­
ra dell'indiY.iduale al Potere originanio. La connessione co­
smica è opero dell'Arcnngelo Solare, la cui meclia.zione è pos­
sibile unicamente ìn quanto il pensiero liberato, nel suo mo­
mento dinmnìco, muove nel dominio solure della Terra: in 
una zona dove solo purità, lealtà e fedeltà possono elevare 
le oltre forze dell'animo. L'impulso dci Rosacroce conduce 
a compim<:n:to la mecliazlone in tale zoo~. ovc l'anima si la­
sci permeare dalle forze superinclividuali dell'Io, grazie al 
giusto uso, o all'atto libero, delle fo= individuali. 

L'elemento che esigerebbe Ul continuarsi dell'atto inte­
riore nell'eterico-fisico, è sostanzìalmenre quell'elemento per­
sonale, che nei momenti dell'ascesi ~;ene taciu:aro ma non an­
cora trasformato dalla operazione dd pensiero liberato. Nel-

1.56 

l".uairuclinc a imprimere questo direttamente ~di'organismo 
<terico-nsico riaffiorn l'arrcggiamento dell'antiCO Yoga, sen­
z:1 possibilitl eli realiaazione somnt~Cl, a~panenendo. tal~ 
possibilità alle Gerarchie evocate ndl atto libero. P~ '?a;! 
questo atto, Esse poMODO fluire secoodo la i?~ ~ 

{ ndo dell'anima immettendo un potere ongmano della proo , . ll. li' 
, olootà nel volere, capace di giungere ~IDO a a, mmera ta 
(isica: co:.l da preparare come uasformazto~ dell umana no· 
10ra qualco'a che va oltre gli inrenti dell'antx:co Yoga. 

L'atteggiamentO dell'originario Y~, anche ~ esprime 
un anelito meraS~ico con cui non hanno nulla tn comune 
le tecniche attuali dello Y oga, guscio veicolante allivello ra-
1ionalc->-enzienre la corrente lucifel'ico-ahciman~:a· è in ~­
tà un impeclimento: esso viene superato dali un~~ ~­
crociano volto a realizzare il principio solare dell'mtttna nu­
neralit.à della Terra nella segreta struttura dc11e ossa. !utta­
via tale: attewamento e il SUO movimentO Jega~o ~ SIStema 

del rc~p1ro epperò allo corporeità fisica, può rtaffiorore na-

1 uralmcnte oincomcio. 

* 
Riguardo alla possibilirìt di una uti\Jzzazi?ne attuale _del­

le tecniche respiratorie tracli>:ionali, occorre d1re :hc oggt es· 
~e conseguono l'effetto opposto a q~ello ~ersegulto un tem­
po dallo yogi. Questi, ;n realtà, medlllnte il pranayama, pro­
vocava un'azione della corrente del sangue sulla con;eote ner­
vosa nel momento dell'IÌnspiro, e della corrente ~~rvosa sul 
sangue nd momento dell'espiro. Ciò gli era ~·bile perch~ 
egli mowva naturalmente dill'eleme~to metafi~co_ del san­
~ttte: gli era suffidcnte os~umere mcdr~r~.esso rl rn:~o d~· 
~ volomà nel respiro. Una simile poss1bilità no~ e~tste ptu 

r il cliscepolo moderno, data~ sua mutata ~suru21one: al-
pe · t • he · · ,..,..,. bensl me-lo~ egli pranca e tccnrc rcspu·atone, a.,--

1.57 



diante la corrente del sangue su quella nervosa, ma moven· 
do non dal sangue metafisica, bensl da quello (isico: in so­
stanza egli consegue un minimo di mcccania eDI!I'gÌzzazione 
psicofisica a pr= di un pote.aziamcnto degli isrinti fluenti 
indlscriminatameme ncl sangue, ma altresl di una serie di 
guasti del sistema nervoso e del suo rapporto col sistema 
sanguigno. 

L'elemento spirituale çon cui lo yogi moveva dal san· 
guc, cppct'Ò poteva agire sull'elemento spirituale dd sistema 
nervoso c auravel'So questo sul sangue ~slco, oggi l'asceta 
Opc:tante secondo la disciplina rosicrudana, lo ritrova diret· 
ta~cnte nc:l '_!loto del pcn9Ìero, rivivendo di quesro l'origi· 
nano potere unaginativo, ma parimenti lo ritrova nella cor· 
rcntc interiore del percepire. Il per<:cpire sensorio, contem­
plato, gli si rivela come un processo music:ale, normalmente 
inconscio, me armoai:aa i due sistemi, nervoso e sanguigno, 
e dal quale egli può apprendere il segreto rapporto tta la 
coscienza e il respiro. 

Normalmente nella percezione ~nsoria un contenuto 
interiore si prerenta come dato fisico: dapprima v'è un'azio­
ne dominante del dato fisico sull'elemento eterico dell'orga· 
no s~nsollio, cui risponde un moto eterico assumente epperò 
dommanre l'elemento sensibile, che viene inconsciamente spi· 
rituali:aato, ossia restituito del suo contenuto interiore: que· 
sto però come tale sfugge alla ~-oscienza ordinaria, che sol­
tanto ove sia etericameote rafforzata può ricono:>eerlo. n tra· 
gitto inconscio del percepire è un momento musicale, ten· 
dente a riarmonizure secondo cosmos il caos della tetre· 
strità: esso viene percorso dal moto del pensiero solare: 
che res_riruisce il contenuto interiore del datO lisiro, nell'ano 
percetuvo. 

Le vie dello Yoga oggi non portanO allo Spirito, bensl 
al corpo, perehé non muovono più dallo Spirito, bensl dal 
corpo. Non è lo Yoga che va ritrovalO, bensllo Spirito: del 

158 

quale lo yogi non aveva da preoccuparsi, perché lo aveva 
già: doveva solo gitmgete a servirsene. Il discepolo moderno 
muove dagli impulsi morti dello Spirito: muove dal pen­
siero, che nella sua riflessità è opposto allo Spirito e ha vi· 
ta solo corporea, ossia istintiva e .matcrialisnica. anche quan­
do egli si pone con esso obiettivi spiriroali. Non può con· 
~guirli, se non coll$Cgue coscienza della mediazione ori~· 
naria che gli consente pensare, se non ritrova dietro il pen· 
siero morro, il pensiero vivo. Cosl un discepolo della Scien· 
zn dello Spirito può teo~icaroentc vifiutnre le tecniche del 
passato, ovvero i mortd impulsi dell'anima e tuttavia col· 
tivnrli in sé, per insufficiente coscienza della mediazione 
originn•ia: la cui esperienza per via della concentrazione e 
della meditazione, è il senso ultimo della Scienza dello 

Spirito. 
Non è difficile rendersi conto che, sc nella Scienza del­

lo Spiriro di Steiner si espl'imc l'Impulso Solare del tempo, 
gli autentici attacchi degli Ostacolatori non sono tanto quel­
li che vengono da fuori, quanto quelli che muovono dall'in· 
terno della cittadella, epperò diHicilrncnte identificabili. In 
ogni movimento spirituale, i portatori dell'impulso luaife· 
rico-ahrimanico finiscono quasi sempre col prevalere come 
attivisti o dialettici della orgauizzQZlone esteriore. Essi sono 
riconoscibili dalla solerzia con cui uotendono applicare la 
teoria dello Sfili'ito al mondo, secondo un trapasso invero 
impossibile al pensiero merameme razionale: trapasso di 
cui, peraltro, il pensiero vivente non ha bisogno, essendo 
e~~o già operante oltre il limite w.ionale, per il solo fatto 
di esserci. Onde Iii trapasso dei solerti zelatori non può 
evitare di essere strategico, ossia politico, in quanto preoc· 
cupato unicamente dd procedimento esteriore, ossia del di­
mostrare che l'ideale sovrasensibile si realizza: dimostrazio­
ne di cui lo Spirito non ha >invero bisogno, essendo essa Wlll 

forma possibile soltanto al principio che si realizzi. 1!: l'atti· 

159 



vismo tendente a so~tiruire, se non ad impedire l'az i o n e 
pura, ossia l'operare sul piano dclle cause: l'attivismo vuo­
to di anima, lin cui si esplica l'azione degli Ostacolatoti, mal­
!.'T3ÙO le spiriruali intenzioni desii zclatori. 

* 
Ou~ta sirua;.;ione è connessa con la perdita dell'arte 

vera dellii concentrazione. Né pill. né meno che come nello 
Yoga mesumaro, la concentrazione che permanga esercizio 
mentale, al mentale circoseruvendo le forze del pensiero, at· 
rua il potere del pensiero non diversamenDe da come ~ pos· 
tibìlc a un qualsiasi intellettuale che nd esempio lintensifkhi 
la proprio attività mentale, concenrrandola sull'ideologia mar­
xistn, o sulle opoera:lioni della losica matematica. 

Certo, l'intcnsifi~one deUa forza-pensiero è il pre­
supposto, che a un determinato momento giova separare 
dall'oggetto mediante c:W si è manifestato. L'operazione es­
senziale tuttavia è separare la forza-pensiero dalla personale 
narura, mediante un arto di connessione impersonale con la 
Sorgente <.Iella forza, onde sia essa a condurre a compimento 
il movimento: evitando naruralmente Lt coscienza di questo, 
perché esso si realizzi nella sua !)ienezza, là dove la coscienza 
ronfldatrice non giunge. Non è sufficiente tlisporre delllin­
segnamcnto giusto: occorre farlo risorgere dalla forma dia­
lettica in c:W si dà, ~ia meritare l'averlo a\-uto, per non 
rischiare di operare come avver$ari di Colui di cui si presu· 
mc essere discepoli: per esempio, col suscitare mediante la 
propria in>ufficicn~a il giudizio del mondo ~u di Lui. 

L'arre donata dallo Steiner ~ la concentrazione che, me­
diante l'atto libero del pensiero nel pensiero, supera l'àm· 
biro mentale per attingere alle forze profonde che sorreggo­
no l'organismo corporeo, fluendo come archetipi dall'Uoover· 
so. Il senso ultimo della concentrazione è ricostiruire la sin-

160 

tesi delle forme archetipiche nella sfera dell'immanenza, ove 
normalmente gli archcnipi operano come forze trasccndentll. 
11 pensiero è in sé, rome pensiero solare, il primo traCciato, 
o archetipo, del karma futuro, contenendo in germe mtte 
le forze dell'anima. Ocoorre osservare che anche Lucifero nel· 
l'uomo dà un potere di conccnrrn~ione e un'euforia mentale 
e uno sguardo scintillante di luce che non sorge dal segre­
to della profondità, ma dalla superficie cerebrale. Quest.i. ba· 
gliori che si vedono brillare da sguardi spirituali e dolcia· 
atri, più che da calmi sguardi spirituali, in realtà sono in­
gannevoli, non vengono dalla realtà dell'anima, o dalla cor· 
rewione con gli archetipi dell'Universo. 

t; fondamentale una dislrinzione metafisica riguardo al 
valore delle cariche psichiche conseguenti agi i esercizi. Non 
è sufficiente la serie delle nozioni riguardanti il M:isrero del­
l'Arc.mgelo Solare, per donare al pensiero la dimensione so­
pramentale, che, come da una pace profonda, sorge dalla 
coscienza della struttura cosmica dell'umano: nella quale 
l'anima, ritrovando l'elemento solare, ritrova se medesitna. 

Liberandosi dalla cerebralità, la corteDIC astrale-ete.cica 
attinge alla porcnze radicali della vita: scende nella profon­
dità minerale, per ascendere come penslero dte muove oltre 
il limite indi\'iduale, non per sfol7.0, ma per qualità c riso­
nanza, libero di velloirà umane, capace di immergersi nelle 
essenze per mmqnilla donazione di sé, epperò c:.paoe della 
correlazione impersonale dell'anima con l'anima. Certo, un 
pensiero che viene donato dagli Dei, ma in quanto il di· 
scepolo aspiri ad esso, secondo la logico della fedcl tà e del· 
la gratitudine: un pensiero che non ha bisogno dd cireoscrit­
to potere mentale, per essere potere della volontà, secondo 
l'ascesa mentale del volere corporeo di profondità. In reald 
è questo volere cosmico, fluente come oscura poDen7.a di mo­
vimento della narura, che risorge cosciente come potere di 
ascesi del pensiero. 

161 

-------~------



Accostare lo Srelncr, rÌCQnoscerlo Maestro dei nuovi 
tempi, di là dalb barriera delle parvenze, dei pregiudizi, del­
le infide .informazioni, ma soprattutto di là dall'assunzione 
discorsiva dell'insegnamento, è impresa rara. Altra è la re· 
luione dialettica CQn il suo 4nsegna!Jlcnto, altra la C<lrrela­
:<ione con la sua fol7.a viveme: che non può essere decisa 
dal fatto che si disponfta del moxzmum quanrirativo delle 
sue opere pubblicare. Può essere estremamente lontano da 
Lui proprio CQ)ui che sembra essergli più Yicino e fedele, 
c viceversa. La gioiosa fiducia nello Spirituale è la sicurezza 
che esso non sottosrà a tattiche o a valutazioni umane: non 
si sottomette ad accademie, o a preferenze, o a velleità dia­
lenichc:, né ad opinione pubbliea, o ad opinione di maggio­
rame: non obbedisce alla decisione delle gerarchie formali 
della Terra, ma CO:.Ooide $OIO CQn gli intenti di verità e CQn 
gli impulsi di moralirà degli esseri: mediante ; quali costrui­
sce la essenziale trama della storia umano. 

'* 
L'insegnamento dello Stciner presenta due aspetti: 

l'uno « antroposofiCQ », l'alrro « rosicrudano ». Nella sua 

opera quesoi due aspetol non vengono formalmente separa­
ti, essendo l'uno la CQntinuamone dell'altro, o l'uno la pre­
parazione per l'altro: ma In loro distinzione esiste ed è rico­
noscibile mediante le forze dell'ascesi medesima. Lo Steiner 
lascia libero il discepolo di i.ntuire In " via rosicruciana », in 
base alla personale reali?.znzionc delle tecniche preparatorie. 
Gli esercizi fondamentali acquisiscono valore diverso a se­
C<lnda dd grado di coscienza CQnseguito: una determina•• 
tecnica, pur essendo spcrimentabile da ogci tipo di discepo­
lo, rivela il suo reale CQntenuto soltanto a un dererminato 
grado. 

162 

La \'La rosicrudnnn si attua come passaggio dalla fase 
Ili preparazione mediante imagini del Sovrasensibile, all'espe­
rtenza dire~ta delle forze evoeate per le srrutrure imagina· 
rive. Allorché tnle passaggio ~ possibile al discepolo, per lui 
muta la fisionomia di tutto l'insegnamento: questo viene per­
('<>rso da un signiiicato univoco, che opera C<lme forza orien­
tatrice. La CQnncssionc coo la CQrrcnte dei Rosacroce non 
è la C<lnseguenza di tale pnssaggjo, bensl ne è la causa. La 
("<>nnessione non ~ decisa dal discepolo, ma dai Macsrri della 
Ra.acroce: essi CQD<»CCOO il reale grado di lui, di là dai 
rlicbés culturali e dalle -terrestl'i valutazioni esoteriche, ~ 
f'<"CÒ stabiliscono CQD lui una connessione cbe egli a un de­
terminato momento avverte e sa che non gli rende più age­
vole il cammino: ne riceve un aiuto puramente metafisko, 
che lo porta a uno stato di definitiva responsabilità di tutta 
14 vita. n capitolo del libro I ni:tia:done, dedieato al Guardia­
no della Soglia, può dare l'idea del senso di un simile stato 
d1 responsabilità de6initiva dinanzi al Sovrasensibile. 

La CQooessione CQn la Rosacroce è la C<lnoessione con il 
Mistero C<lsmico del Crjsto, ossia con dò che Ul Cristo è oltre 
n~tnì rappresentazione o sentimento ttmano: il senso ultimo 
,Jt•lla Inizia:zdone solare. Esistono sentieri cbe si ritengono 
• cosmici ,., o sohlri, o iniziarici, ma in realtà hanno il còm· 
pilo di C<lndurre Jonumo dalla CQnnessione accennata. Allo 
•tesso modo che l'insegnamento dello Steiner può essere an· 
uicntato, quando sin abbassato al livello politico o media· 
nico, CQSl avviene che attuali sentieri gnostici sedicenti cd­
Jthtni, abbiano solo il còmpito di CQndurre in zone di op­
l"''uione alla Iniziwjonc solare. 

Per quanto cabalista cristiano e cultore deUa Gnosi tra· 
,Ji,jonale, un tipo attuale di espositore delle dottrine e di 
una loro possibile schemarologia, appare pervaso dall'aspira· 
ztone a essere esotcrucamente cristiano, ma è proprio questo 
the non può riusairgli, essendo egli chiuso non solo nel diché 

163 



trndizionallsta, ma soprnttuuo nella problemarica della mor­
fologia comparata delle mbtiche di cui è pedante studioso. 
Egli è uvverso a Evola c n Cuénon, ma specialmente di que· 
st 'ultimo subisce il paradigma morfologi.ro-metafisico, per 
una carenza di. vita del pensiuo. Si crede indipendente dai 
sistemi di Evola c di Guénon, ma io realtà ne è ~mpmotato 
in profondit~: non riesce a vedere nel C..risro qualcosa di più 
di oiò che è imposto dallo schema gnostico c cl3lla mistica 
tradizionale: osSia vede oiò che il Cristo non è più, o non è 
mai ~to, e che va superato come una mediaoità di cui il 
cn~toano tradizionale avev~ bisogno, non avendo egli altro 
modo per accogliere forze che trascendevano la sua coscienza. 
Quel rapporto antico i.owro non ha più nulla da dare 
all'uomo: il revivificarlo nei tempi attuali non può che dare 
luogo a introversione sensuale-mi$tica, c ~~ una m:mia del 
n o m i n a l i s m o sa c r al e, mentre nuove for.o:e si af· 
facciano nell'uomo che hanno il còmpito di incontrare viven­
tcmentc il Cristo: un vem csoteristu sa che le nuove for>:e 
della volontà e dell'autocoscienza dell'uomo moderno non 
hanno alrro senso, e che taLi forze, prive del loro wro sog­
gcUo, ossia prive di Io, divent.·mo di~truttrid. 

L'auremoro male dell'uomo di questo tempo è la cor­
ruzione delle forze del volere che l vecchi esoterismi, lo 
Y oga tradizionale, gli schemi della Gnosi non riescono ad 
afferrare e pc:rciò neppure a orientare. Il fallimento dell'Eso­
terismo è un appuntamento mancato con il Logos, ossia 
ron il fulcro trascendc'flte di tutto dò che si presenta rome 
dynamis spirirunle dell'uomo moderno. All'egoismo mistico 
e alla mancanza del <.:oraggio di uscire d.~t gusoio della pro· 
pria natura cooservatrice spirituale, si deve questa inca· 
paaità di riconoscere il Logos vivente. Allo gnostico eri­
stiano interessa trovare il Logos nelle meditazioni oranli, 
nelle giaQIIatorie c ndle letture tradV.ionali: rigorosamente 
talora segue l'osservan~a cattolica, la Comunione, la Mes-

16.f 

,, ecc. Tutto ciò, per qwlnto religiosamente nobile, non è 
"Almente vivo nello Spirito, non è più suflìcicnte ad affer­
I ure il Cristo: il cercatore del Logos oggi deve superare i 
\i •echi limiti, an~i i temporanei limiti, che sembrano mn 
r.on sono la Tradizione perenne. 

Nelle forze sovrasensibili del Sole che splende, dei 
1 h mi d eli 'Universo, della natura che crea, del pensiero che 
P< nsa, del sentiie che sente, dd volere che vuole, va tncon· 
1 r"ta la presenn del Logos, perché tale presenza possa 
<livenire comunione dell'anima con il proprio Principio e 
1 rché l'anima conseguendo io tal modo la sua reale luce, 
divenga forza operante nel mondo. AltllÌmenti essa si sot­
IIIIC alla sua corrente di vita, e nella funzione che le viene 
unposta dall'umano attuale, coopera alla corruzione di tale 
vita. Cosl lo gnOStico fa l'asceta tradizionale e Sii orna di 
modi sanlli, accusando il mondo moderno - secondo la 
moda esoterica del tempo - ddta cui degradazione egli 
'tnza sapetlo è uno dei solertù arte.Cìci. 

165 



XIV. DElTA' OSTACOLATRICI 

n cercatore spil:itoale di questo tl!mpo non può supe­
rare i limiti della personale natura, ossia i limiti di ciò che 
costituzionalmente è, senza la conoscenza data dallo Steiner 
circa la natura dei due Ostaeolatori, Luàfero e Ahrimane: 
non può uscire dal guscio della soggerriwtA, finché la fun­
xione umana della soggettività gli ~ mediata dai Due. Cosl, 
quando egli comincia a operare al superamento della sog­
gettività, riconoscendone la forma egoistica, senza avvenirlo 
muove m<:diante le forze stesse che lo vincolano alla sog· 
gettiv.ità. Solo se non si lascia parali:czare dai disastri a cui 
periodicamente tale contraddizione lo conduce, anzi ne cerca 
U senso celato, può scoprire il rettosccna delle forze e operare 
ìn accordo con èSse: realizzare il senso renle della sogget­
tivitA. 

Se volge allo Spir+roale, il primo suo moto gli è dato 
da Lucifero, se volge alla Forza o all'acquisizione dei Poteri. 
il suo moto appartiene ad Ahrimane. Ma dire che l'influenza 
è luaiferica o ahrimanica, ~ come dire ogni volta che è simul­
taneamente luciferico-ahrimanica, con prevalenza di uno dei 
Due. In origine avversi l'uno all'altro, l'uno operando daDo 
spirirualc, l'altro dal sensibile, ma ambedue ncll'intimo del­
l'anima umana, essi sono uniti in un patto contto l'uomo, 
dall'epoca della formazione originaria ddl'ao.ima cosciente, 

166 

ossia da quando avvenirono neUa nascita ddl'Autocosaienza 
Individuale, la possibilità della liberazione ddl'Io ddl'uomo 
e dd suo aJiermarsi come centro interion: della terrestrità. 

Ccnosccndo le leggi che occultamente vincolano l'uomo 
tgli Ostacolatori, la religione tradizionale ba sempre consi­
tleraro demoniache le pratiche magiche o esoteriche, e sem­
f>re tenuto in sospetto le forme individuali dell'ascesi in 
seno al culto: ~ tratta tuta via di una conoscenza che, quando 
~essa di avere oil contenuto metafisica che ln giustifica, dege­
llera in una sorta di ortodos~in in continua tensione legali­
alica e perserutoria contro le eresie, nella fotma delle quali 
Il\ realtà il più delle volte tenta ma.fl.iorare l'autentico Spi­
tJiualc:. Io ule tensione già agisce Ahrimane, l'Ostacolatore 
rni01ntc a ridurre ogni valore mctafisico allivdlo ddl'anima 
r ~zionalc, normativa, conservatrice, ligia al verdetto teol<>­
J!'CO. Ma quando allo stesso livello si manifestano movi­
menti opposti, che si ritengono innovatori in quanto combat­
tono la rigida ortodossia, secondo una rotrura formale, ma 
seftta reale rimoziooc del limite, che è invero limite inte­
rrore, allora è J,ucifero che assume l'inir.iativa, il dominatore 
dell'anima senziente. 

I Due alla superficie sembrano combattersi e in verità 
~ono radicalmente opposti l'uno all'altra, in una sfera per 
cosl dire prcumana, dove la lotta tra Essi è immane. Ma 
nella sfera umana un patto originario li unisce: pratica­
mente essi sono concordi in funzione di una comune mèta: 
f10S9edere l'uomo: concedergli tutto, spiritualità, religiosità, 
aoaialità, gerardria, purché dipenda da loro, non sia libero: 
ché solo ndl'elemento della libcrrà Essi sentono fluire lo 
~pinto, orua til Principio che li domina. 

Le fonne dello Yoga e dello Goosi lt'lldizionale CniiiO 

\ •e mediante cui lo yogi, o il myrtts, si sottraeva all\in!luenza 
,!egli Ostacolatori, in un'epoca in cui l'Io era ancora per lui 
un'entità realtzzabile nel samadhi o ndl'estaSii, ossia grazie 

167 



al trasccndlroento del limite individuale: onde egli llttin­
geva il Superindividuale non pet virtù di forze individuali, 
bensl mediante specifiche tecniche di annientamento del­
l'elemento individuale, nel quale appunto operava l'influenza 
delle Fo= vincolanti alla terrestrità. 

Quando, mediante l'elaborazione ellenica del concerto, 
ha inizio 1a prima esperienza dell'Io nel pensiero e l'ele­
mento individuale si prepara ad essere portatore dello Spi­
rito, si prepara parimenti un 'epoca in cui ogni opera2ione 
yoghica o ascetia che non •mpegni il principio individuale 
come elemento centrale della coscienza, diviene Ycicolo del­
l'~one degli Ostacolatori, i quali non hanno più limite: 
la tensione yoghica e ascetica, scindendo la ricerca dei poteri 
e delle gioie dello Spirito dal prc;;uppposto sac:rale originario, 
ossia dalla o f f e r t a al Divino, diviene sulxonsciamente 
il veicolo medc5imo delle correnti lucifetica e ahrimanica. 
Nella <:ontùnuitA delle pratiche dello Y oga o dell'ascesi gno­
snica, ruttnvia, il reale protagonista comincia a essere l'Io 
individuale: che, in realtà, mediante tali pr~tiche, rispon­
denti a una necessità interiore trascorsa, Jnavvetùtamente 
compie qualcosa che si attua bensl come un volere più pro­
fondo, ma contro il proprio reale dominio su sé: a beneficio 
dell'uomo istintivo. 

Questo contrasto occulto nel tempo attuale '~ene con­
douo dall'azione sintonica dei due Ostacolatori, che impegna 
simultaneamente l'iniziativa dell'Io, la corrente della volontà, 
una voc:ruoione sottilmente mistica e una minima attività del 
pensiero, ma rutto sotto l'ispirazione di una br a m a che 
vincola pensiero, sentimento c volontà ai valori corporei c ai 
corrispettivi riferimenti spirituali. 

La conseguenza ultima di ciò è natur.ùmente un raffor­
zamento dell'appena nascente Io, ma è un rafforzamento 
che l 'Io non possiede, venendo sempre afferrato dalla psiche 
e dal corpo, secondo una sottile opposiziooe all'Io. n con-

168 

1raono diviene distl'llttivo un varie forme: dalla forma di un 
pacifico rafforzamento della individualità inferiore, a quella 
d1 un drammatùco combioani di stati di forza e di debolezza, 
di salute e di malattùa, a seconda della vocazione sostanziale 
del soggetto: la cui salv=a, dal punto di vista sovrasensi­
bìle, è appunto il costiruini di situazioni per lui insoste­
nibili che lo portino a chiedersi che cosa di radicalmente 
,bagiiato c'è nella sua vita. 

La conoscenza della tecnica dci due Ostacolatori, per 
la prima volta donata da Rudolf Steiner, si rivela, con il 
potere di una realtà cosmica, presupposto della reale J.ihe. 
razione dell'uomo. Normalmente l'lo opera, aedendo di 
muovere ne se: in realtà è mosso dagli Ostacolatori. Ma 
l'lo può giungere ad alienare le proprie segrete forze, se 
riconosce come gli vengono sottratte da Essi: può parimenti 
riconoscere il punto della sua presenza nell'anima, in cui la 
loro inJluenza non giunge. 

La sottrazione delle forze è possibile in quanto i Due 
realmente abitano nell'anama e la loro azione è talmente 
inerente al pensare, al sentire e al volere, che l'uomo crede 
di essere lui a pensare, a sentire e a volere, mentre in realtà 
Essi svolgono la loro azione. Non v'è per lui possibilità di 
t<COrgerln: l'osservare, il percepire, l'agire interiore, sono 
veicolati da Essi, epperò identi6cati con la loro ispirazione: 
110lo nelle conseguenze degli atteggiamenti interiori e delle 
a7.ioni è reperibile l'elemento dell'errore sottile, ma non 
..enza radicale intenzione di ravvisarlo e di risalire alle sue 
reali cause. Ma, anche in tale caso, si può al massimo sco­
llrire il tipo di errore, non superarlo, in quanto non se ne 
ravvisa l'origine nella incrcnza profonda degli Ostacolatori 
alla vlta dell'anima. 

Nel migliore dei casi, si ~ apaci di riconoscere il pto­
prio c egoismo •• la propria discontinuità, la seme delle de6-
CieDZe interiori, e si prende la risoluzione di un mutamento 

169 



della propria vita, di una lotta conuo se stessi, o contro un 
determin:rto reoore di esisrema. Ma il sentimento, o lo stato 
d'animo, che ispirano tale risoluzione sooo essi stessi radi­
C'II!rnente dominati dalla identica sere di vira: mediante essi, 
in realtà riprende l'i.nnovellara foru l'ezione di Lucifero e, 
nella tematica dei correlativi valori pratici, quella di Ahri­
mane. Da cui risulta chiara l'indispensabilità che l'Io si porri 
a quella sede pura di sé nell'anima, in cui il suo pensare· 
sentire-volere non è afferrato dagli Ostacolatol'i. 

Ne è ulteriormente riconoscibile l \importanza dell'ascesi 
preparntotia data da Rudolf Steìner, medianoe l'esercizio del­
l' a :t. i o n e pura, del pensiero puro, del sentire puro, ossia 
di momenti volitivi della vira dell'anima in cui la relazione 
appartiene all'Io, fuori dell'influenza degli Ostacolatori. La 
disciplina della ripetizione e del ritmo di tali esercizi porta 
lo sperimentatore a familiari22arc con la :rona liWn~uta 
in cui l'anima è una con l'Io, come con la sorgente della 
sua forza, e dalla quale scarurisce la relazione di verità con 
il mondo e con gli esseri. Tale relazione è simultaneamente 
cognitiva e morale: a tale livello, infarti, non v'è conoscenza 
dw non sia simultaneamente forza morale. La conoscenza 
scissa dalla moralità è il dominio di Ahdmnne, la moralità 
perseguita fuori della conoscenza è il dominio di Lucifero. 

Tuttavia la tecnica dell'azione pura ha valore sempli­
cemente preparatorio: non può condurre molto in là H disce· 
polo, se egli non la converte in facoltà di percezione diretta 
dell'v.ione dei Due nell'anima: anzi può sviluppare fone 
dell'Io, la cui deviazione in senso luciferico o in senso ahri­
man.ico diviene ancora più grave, col ri\"CSlire persuasiva 
regolarità esoterica, in quanto abbU come veicolo l'acquisito 
gruppo di forze sottili, dovuto alla concentrazione. In verità 
il periodo dd penicolo per il discepolo comincia quando ha 
inizio in lui il rafforzamento dd corpo eterico-a=le. 

170 

Se l'ingiusto, o il malvagio, oon avesse la possibilità 
dc impossosarsi di forze spirituali, le Potenze del male oon 
potrebbero contrastare la nascita dell'uomo interiore sulla 
l erra. Jl vero male è appunto il potere spirituale in mano 
c chi non serve lo Spirito. Questo potere naturalmente sfug· 
ro- all'Io del prcvaricante, che tuttavia continua a provocarlo 
r n produrlo a beneficio degli Ostacolatori, i quali in realtà 
lo usano mediante lui: che crede di esserne il possessore. 

Perciò la lotta contro il male, non può essere lotta con· 
110 uomini, bensl contro limiti dell'anima: contro pregiu· 
chzì e supcrsti:cioni in vesre etica, contro idolatrie ideolo­
~kbe, contro forze trascenderrti: in definitiva, contro Entità 
pirituali: ma queste non si combanono fuori della propria 

unima, perché non si incontrano ~ oon nella scena di essa. 
Nella scena dell'anima individuale, ha inizio la redenzione 
del mondo: la realiz:z.a2ione di ciò che ~ stato genninalrnente 
clonato dal Redentorc. 

Questo dono oggi viene respcnto con inusitata viro­
), nza dall'umanità, in quanto le anime possedute dagli Osra­
cnl,ltori divengono ulteriori forze avverse al Logos, dopo la 
morte. Non munediatamcnre collegabili con il Logos dopo 
ht morte, esse sono costrette a permanere per lungo tempo 
ncllu sfera della Terra, legate allo terrestritil, prima di asccn­
Jcre al MonJ o Spirituale, onde vengono utilizzate dalle 
Potenze demoniache come veicoli diretti delle ossessioni ma· 
cc-rialisùche IC dei monoidcismi sociali priw di dimensione 
pirirualc, epperò di moral}tà. Esse agiscono direttamente 

come impulsi lucifero-ahrimanici dotati di anti-solarità già 
organizzata, mcdiJ1llte le cor~ occulte gnostiche, spiriroa­
lisùcbe e neo-spiritualisriche, il cui scopo inconscio è far 
agnor;m; la missione attuale dd Cristo sulla Terra e il Suo 
n1pporto guaririvo con l'anima umana. La quale invero oggi 
•:cbsita della ispirazione dell'Io Cosmico, o della forza cen· 
1ralc dell'Io, per frorneggiare i Dcgra<latori e non fare propri 

171 



i loro scopi' per non cedere alla tentazione dcna bramo del 
terrestre, dell'odio e della ~rsionc elica del!~ verità. 

* 
Chi riesca minim!Uilentc a gcuarc lo sguardo nel retro­

scena sovrasensibilc degli eventi, s'avvede che è ine,'litabilc 
la devia:cUone coatinua dell'operare dell'uomo, in sen~o luci· 
fel'ico-ahrimanico, perché le due Potenze veioolano il pen­
sare, il sentire e il volere: i quali SOilnrÌsoono beru.l come 
fo~ impersonali da mca.alisicbe Potenze cosmiche, ma s'in­
dividuano nella coscieD2a per il determinarsi dell'Io e in 
tal senso si particolariv-ano mediante il concorso dei Due. 
Questo tuttavia entro un ceno limite è necessario, anzi pre· 
zioso, per l'uomo: senzll l'al>ionc di Luoifcro nell'anima, 
l'uomo non potrebbe avere l'esperi<.'llza rifle.sa dd pensiero, 
né la capacità di act.'Ogliere in senlimenci di gioia o di dolore 
il risonare dd mondo, o di accendersi di entusiasmo per 
qualche rosa: senza la presem.a di Ahrimane non potrebbe 
avere in pe=iooi sensibili il mondo. L'aspetto alterante 
è l'azione dci due oltre il limite della loro funzione mcdia­
rnice razionale-affettiva e fisico-sc:nsibilc. Nel fornire all'uomo 
la mediazione dialettica riflessa e del senimemo, c quella 
deUa visione fisico-quantitativa del mondo, i Due afferrano 
la vita interiore dell'uomo. Però possono afferrare l'animn 
e la parte dell'Io vincolata all'anima, non l'Io: nel quale 
è la Forza che li vince e può asservirli allo Spirito: che sarà 
un giorno la via dcUa loro redenzione ad opera dell'uomo. 

Lo Steiner fornisce al moderno ricercatore simultanc.1· 
mente la descri.<lione della funzione dci due Ostaro!Jilori e 
il metodo perché sdo egli a scoprirla in sé. Lo scoprirlo e il 
ritrovare in sé il punto in cui non soggiace alla loro influenza, 
anzi può fare dl essa un veicolo dell'Io libero, è l'inizio del 
reale cammino spirituale: fino alla identificazione di quel 

172 

punto, ogni procedere manca della sicurezza di procedere 
verso la Verit~. La scienza di questo identifìcn:llone è la via 
rosicruciana. 

Fino a che non srort!Jll'identità dei moti dell'anima con 
!"azione di Lucifew, in sostanza il discepolo persegue uno 
sviluppo •piriruale, non per lo Spirito ma secondo l'impulso 
di l .uoifero. Ma può scoprire che questo è introduttiva.mentc 
u>e\oitabile e che egli non avrebbe intrapreso il cammino, se 
Inizialmente non avesse obbedito u un moto interiore di 
natttra luciferica, ossia alla br a m a dd nli.glioramentò 
imeriore, della luce, della forza: dei massimi ideali terrestri. 
Tutto c!ò che rerresuemente riluce non è lo Spirito, ma il 
dominio di Lucifero. 

n dL'SidcriO delle facoltà spirituali Viene da J .ucifero. 
ma le f~colrà spirìtuali, ove realmen1e si atruino, finiscono 
col dominare Lucifero: perciò questa entità tende a svilup­
p;u·e nell'uomo le lacoltiì spirituali nella misura in cui obbe­
di<eano a Lei: naturalmente mediante il concorso di Ahri· 
mlllle. Il quale permane in basso l'ispiratore della fondamcn­
talità dei valori fisici, riguardo alla lcgittimiril degli ideali 
pers<:guiti, epperò il suggeritore della orgnnizza;,ionc di tali 
valori nella forma del p~ e della instaurazione di un 
dominio t erre s tre della sociali!~ e della religiosi ti\. 

La clesc-mione data dallo Steiner, risponde all'isr.ama 
ultima della via dei Rosacrocc, nella essenzialità delle sue 
assun2ioni cognitive: implicando il riconoscimento degli in· 
numcrevoli surrogati del cammino spirituale nell'epoca del­
no. E' vero che esistono diversi gradi della verità, eppero 
serie di vie necessariamente erronee verso lo Spirito, comun­
que volgenti ad Esso, ma una simile pluralità genera la con· 
fusione globllle dell'umano, O\'C non sia dominato da una in vi 
sibile corre!~ione gerarchica ad opera dci a:rcatori ca;>aci 
di reali'.:w-e l'uoivocità, grazie all'assoluta lnidipendenza dal-

173 



l'azione dei Tentatori: che è il segno del destarsi dell'Io 
Superiore nell'attma. 

L'opera di reintegrazione è commisurata dalla cono­
=~ della natura dei Due e dalla C11paaitA di attuare rispetto 
ad essi la Forza traScendente dell'Io che, come I'orr.a-Cristo, 
cosmicamente li ha gjà vinti. L'uomo reça invero in sé tra­
scendente la Forza che vince Lucifero, la Forza che vince 
Ahrimane, ma perché questa non entri in azione, esistono 
le V1ie similani verso lo Spirito, le i.tnitozloni, le riduzioni 
razionalisùche e a001demiche delle varie ascesi e persino 
della Scienza dello Spirito. 

La meditazione rosicruciana, come la più alta che operl 
sulla Terra, porta il discepolo a scoprire che non nell'anima, 
ma nell'mtimo lo, egli reca il Prinòpio che vince i due 
Ostacola10ri: oin sostama la loro presenza ncll'aoima ha 
come senso ultimo la sollecitazione di tale Principio vincitore. 
Ma doire questo è facile: è un rettoseena metafisico teorica­
mente conosciuto da tutti i lettori di Rudolf Stciner. L.~ 
reale di1licoltà è tradurre questa nolli.onc in c o n o s c enza, 
ossia in azione interiore. 

La reale azione interiore, come si è accennato, è anzi­
tuuo la percezione della inerenza delle Pot..:nze deviatrici 
a ogni moto del pensare, del sentire e del voler~. Il disporre 
di questo dato iniziale, consente al discepolo còmpici che 
esigono l'ensl la inerente attività dei Due, m1 ~~..:ondo un 
obieuivo posto, fuori del loro loflusso, da un~ puu derer· 
minuione vt>litiva: indi gli accellllJiti e$ercizi del pensare 
puro. del percepire puro, del sentire puro. Da una simile 
ascesi preparatoria SOll'llriscc un.a corrente di autonomia 
dell'Io, che stabilisce con il moodo relv.ioni indipendenti 
dall'influsso luciferico-ahrimanico. 

Ai fini della connessione con la presenza dai Rosacroee, 
l'indagine che ncc~sira a un determinato momento di questa 
ascesi, è chiarire con se stessi che cosa veramente si vuole: 

174 

occorre scoprire che si sollecita lo Spiriruale e si lavora a 
una organizzazione etica della propria vita, con l'intento 
profondo di star meglio nclla vita. Certo, occorre smre il 
mq:lio possibile nella vita, ma non per sete di vita, bensì 
per consacrazione di elisa. OccorTC scoprire la verità del­
l'intemo profondo da cui si muove: che non è la ricerca 
dello Spirito, bensì la spirituale espressione del proprio ego 
legato alla Terra fisica e voglioso di forma metafisica. Tut· 
tovia questa fase preliminare del prevalere dell'n p pari re 
spìrltual~ sull'esser e, è necessaria e inevitabile, per un 
tempo ptù o meno lungo. Dalla conq\tÌSta di un più elevato 
~:rado di coscienza, dipende l'uscita del discepolo da tale 
fase di approssimazione o di Jìnzione spirituale. 

Non v'è movimento dell'anima che non sia dominato 
d~gli Ostaco~tori; ma questa ~ L1 via perché il discepolo 
gtunga a donnnarh. La conoscenza pratica della loro azione 
gli dà modo di non cadere nell'illusione di un'acquisiLl indi: 
pe~Je~ da Essi: una simile illusione è essa su:ssa posizione 
luctfenca. Tn realtà l'uomo volge alla ricerca dello Spirito, 
perché mosso da Luaifero: volge alla ricerca del potere ma­
gico, dcll'cffioienza fisica, della sicurezza psichica, perché mos­
oo da Ahrirnane. Ahrimane e Lucifero, attraverso la ricerca 
~pirituale, <rendono ad a f f c r rare l o spiri r o. Per­
dò oggi v'è un sovrabbondare di vle verso l'estrasensibile. 
L'u niaità della via dello Stcincr consiste nel fatto che egli 
dò una descrizione dell'azione dcgl.i Osmcolatori, da cui il 
discepolo può rrarre jJ pensiero-forza tlel Principio che in lni 
h dom~. ~ ale pensiero-Io~ penetra il senso della loro pre­
,.enza m lw, soprarrutto &guardo al percepire sensorio e al 
iUO risonare nell'aoima. 

In ogni atto della coscienza le due influenze manifestano 
la loro presenza: che tuttaW& è pos$ibile unicameme in rela­
:done alla presenza centrale dell' Io. Occone realizzare tale 
presenza. Normalmente, l'lo, pur essendo al centro del movi-

175 



mento, ignora se stesso, in quanto s'idcntilia con il proprio 
spurio movimento e crede di essere libero, perché pensa e 
vuole, ma non avverte che nel pensiero già subisce l'in­
flucnz.1 degli Ostacolarori. Menrne crede di ~licre da sé, 
in sootam.a sceglie secondo la spinta di quelli: tuttavia è 
sempre lui l'autore del movimento. Non ha che a pr<:ndcre 
coscienza delle fotze che usa: deve scoprire di averne l'ori­
ginario dominio dn quella parte di sé alla quale non ha l'ahi· 
rudine di volgere lo sguardo. 

* 
Quando l'anima s'esalta per gioia o dolore, attrazione 

o repulsione, entusiasmo o maanconia, subisce il dominio 
di Lucifero. Quando un essere viene preso da tragica dispe­
r:uione, perché si sente venir meno l'amore della crearura 
runata, è l'inganno di Luruero che muove il suo sentire, 
come se ad esso corrispondesse l. comunione con l'essere 
eterno dell'altro, che inveoe non c'è. E' questa la causa della 
di>perw.ionc:, non l'assenza dell'altro: che è invece perenne 
prcscn:ta, ove sia acceso in segreto il Sacro Amore. 

In rl-altà, sc si trattasse dell'essere eterno, epperò fosse 
al"l'I:So<il Sacro Amore, l'Amore che« fa di se ste~so fiamma», 
non potrebbe essete quesnione dJ perdita o di conquista, né 
dJ esaltazione o di depressione: le quali lintervengono in 
quanto invero tnanca al centro il moto dAll'eterno, ossia 
dall'lo, perciò parimenti manca la comunione con l'essere 
eremo dell'altro: che appunto è soltanto il simbolo della 
maochevol=a interiore del soggetto sofferente, un venir 
meno in lui della realtà superiore del sentire, il non rispon­
dere del reale sentire a ciò che lucifericamente si costruisce 
del valore dell'altro. La ragione \"mi del!. disperazione è il 
sentire che non ha in sé lo Spirito e, non avendo lo Spirito, 
non lo avrebbe neppure se l'essere amato non lo abbando­
nasse. 

176 

Se l'essere amato non lo abbandonasse, l'illusione luci­
fcrica, data l. collusione accennata e la non conoscem.a che 
essa comporla dell'elemento d'eternità, verrebbe delusa gra­
dualmente dalla routine a due, matrimoniale o similare. Per­
ciò quel dolore sema fine ba soltanto un valore indicativo: 
il mancare del Sacro Amore, ossia del presupposto d'eternità, 
che all'esperienza binotniale solo il Craal accende. La defi­
cienza profonda del sentire dominato dA Lucifero, si rivela 
mediante un simbolo: l'abbandono dell'altro, onde si ha il 
senso di un venir meno dell'essere eterno dell'altro, che si 
ritcOieva avere con sé unito e amante, mentre in realtà non 
viene meno, in quanto invero non c'è né per lui né per 
l'altro. 

Ciò, ben inteso, non è identificabile con il caso, simbo­
leggiato dal mito di Odeo ed Euridice, di un momento ~ 
separazione necessario all'esperienza del Sacro Amore: per il 
quale non ha senso parlare di perdita o di abbandono. Nel 
caso dell'abbandono, l'elemento eremo ~ indubbiamente nel­
l'uno e nell'altro, come possibilità , ma assente nella corre.la­
zione del sentire, in quanto questa è tessuta da Lucifero. 
Che, se si guarda, è in tal senso l'avvisatore del proprio in­
ganno: mediante l'acuto dolore dell'anima. Questo acuto 
dolore è il dolore dell'anima che manca del proprio elemento 
d'eternità c lo cerca disperatamente, ma ancora illusoria­
mente, fuori di sé: se lo avesse d n sé, il suo rapporto sarebbe 
con un essere amato che non potrebbe mai perdere. 

Questa simarione del sentire preso da Lu<ifero ha l'al­
tro aspetto similare: quello dellil gioia dcll'appag=nto, 
che ve!T':ì meno per aumestinzione, mancando comunque di 
contenuto di eternità, epperò cercheH ogni volta nuovamen­
te l'appagamento in altre esperienz-e, ripetendo l'effimero rap­
porro, sino alla prova del dolore, in cui affiora ogni volta 
la possibilità della rivelazione dell'inganno lucifcrico. 

177 



Qualsi:tsi fanna ddl'altcrnanza umana esaltazione-de­
pressione, gioia-dolore, ha internamente il tipico processo 
dell'azione di Lucifero nell'anima: ma p;:r verificarsi ha bi­
,;ogno del concorso dell'elemento ahrimanico, che alimenta 
la serie delle parvenze del sensibile e la suggestione della 
assoluta valenza fisica del reale, necessarie ad alimentare il 
potere spirituale dello scenario materiale dell'esistere. 

Parimenti la delusione derivante dall'inganno del pre­
valere ahrimanico oell'anima, D<rlssita del concorso luciferi­
co, per rraduni in sensauooe di conquista o di perdita: di 
soddisfazione o di compiacimento per il potere acquisito, o 
di odio, ira, angoscia, paura, JXr il bene fisico perduto. 

Affrontando di continuo l'inganno dei Due, l'uomo di­
viene consapevole di s" e gradualmente apprende che invano 
cerca la SOStanza dell'essere, seguendo la propria natura e 
ignorando l' e s s e r e p u r o da cui originariamente muove: 
il proprio centrale essere. Aluimane e Lucifero cessano di 
essere suscitatori dell'errore, anzi divengono metliatori del­
la estrinsecazione della v i t a dell'anima, se l'anima attua la 
sua reale narura, attingendo in sé al Principio che li domina, 
in quamo li riconosoc e ne ~icono~;ee la funzione. 

La ricerca spirituale muove occultamente ispirata dallo 
clem(![)to luciferico e ahrlmanico. Indubbiamente la ricerca 
muove sono la dire:dooe radicale dell'Io, ma tale direzione 
deve conquistarsi come autocoscienza, per non risolversi in 
un risultato opposto a quello che essa ~i propone. E' impor­
tante rendersi conto come del Sovrasensibile non sia possibile 
reale esperienza, sem:a la radicale distinzione di sé dell'Io, 
dalla fun.zionc degli Ostacolatoti, nel cont(.'Sto della espe­
rienza. 

Non è facile riconoscere nella via di Stcinct il primo 
rivelarsi dell'in9Cgnamento dci Rosacroce: oo:orre dire che 
in tal senso il segreto si difende da sé, dal razionalismo im­
belle. La medita:~:ione sulla RosaCJ:OCC, contenuta nella Sden-

178 

t lcmlta di Steiner, è il segreto di cui vanno affannosa-
l utc ùn cerca gli esoteristi occidentali: lo ocreano per tul1ta 

l vita ma raramente qualcuno di essi lo riconosce, essendo 
, 1 ""'imenre nascosto in un libro alla portata di tutti, me­
l lite imagini di un'assoluta semplicità. Certo, il. còmpito 

•pmre mediante tali ~magini, ~~ che ~ Slano ~ 
1~ri~nza dell'lo piuttosto che dcii awma r=onale-affemva, 
ullmeme manovrata dagli Ostacolatori: onde nell'opera­
ne venga evocato come principio il Logos, l'ap'ce del­

l Qpu1 rosiauciano. Non è facile riconoscere la via centrale 
Il• lniziaziooe, nella reintegrazione secondo il Mistero del 

l ogos divenuto uomo; ma parimenti n~n è suffici~te ade­
rtrco alla corrente dello Steiner, o coluvare lo studio della 

1,. upera, per afferrare; il _segreto di wl~ via: eh~ ~ aP_punto 
11 rc•nsaJXvol=a della tndiJ)C'ndenza dcii essere ong=o del­
l ~ntmli dall'influenza degli Ostacolatori. 

In realtà nella conoscenza dell'azione dei Due, si ha 
ttnJ thiave grad\lale, che funziona secondo la verità della 
11 , esi corrispertiva: opera liberatoriamente a ogni livello, 
rppetò di grado in grado, sl da !ar ravvis~e l'azione dei D~e 
111 11.1 formn individuale, collett>iva e mondiale: che è la chla: 
". Jet rettosccna della storia presente dell'uomo, altrimenti 
dm utnprensibilc. Il dlsocpolo apprende come le vie diverse 
wrso lo Spirito, dalle più elementari e oscure alle più orga: 
ul< h e e sapienlli, siano altrettanti livelli di coscietl7.3, in ~ 
l esplica il dominio dei due Ostacolatorl fornenti l'Ocrultx-
111u, lo Voga, o In Magia, necessari ad appagare la brama 
1•1riruale dell'ego. 

Chi riconosca l'azione degli Ostacolatori m sé, la rico­
nn.cc nella storia quotidiana del popoli' soprattutto nella 

1.,Jitica. Riconosce l'ispirazione di Lu~ero .e di Ahrim~ne 
nei provvedimenti che, sotto forma eGI.co-social~: d~~a-
00 una sempre più costruttiva dipenden7.a d_ell mdtvtdu_alità 

ngola dal meccanismo di norme prodotte m nome di un 

179 



astrarro bene collettivo: ia cui da unn parte Lucifero opera 
arrraverso il messianismo sociale - la rca!iZ'azione del bene 
collenivo sempre rimandata al futuro - Ahtimane attraver­
so la persuasione di un progresso umano attuabile median­
te il dominio matematico-fisico, numerico-quanùtarivo del 
reale. 

Ahrimane ispira l'idea di un progresso fisico che prov­
\'eda ddinitivamente ai bisogni esteriori e iateriori dell'uo­
mo: Lucifero suscita l'imagine di una integrazione spirituale 
di tale mondo, in quanto provvede alla controparte erica, 
religiosa, sociale, della situazione materialisùca o ahrimanica. 
Ambedue opernno IICOi~ né il progresso oé l'attività inte­
riore siano espressione dell'uomo libero, o dell'uomo reale, 
in quanto entità sovrasensibik. 

Lucifero viene superato dalla capaàtà dd discepolo di 
vivere ereticamente il concetto, ossia il concetto nella sua es­
senziale purirà: la lllminosa goorn<:uil! <kiì pensieri che fu­
gano le nebbie retoriche dell'anima. Ahrimane viene fugato 
dalla capacità dell'uomo di sentire il dolore, di essere veri­
tiero con sé, di intuire il senso della Morte: subisce l'linsop­
polltabilità dell'esperienza umana della Morte e fugge dallo 
uomo che sta per essere abbandonato dalla vita, perché di 
tale vdta a spese dell'uomo esso si alimenta. La paura della 
Morte viene da Ahrimane, perché esso teme l'esperienza 
umana della Morte. 

Occorre dire che ''"-ncere radicalmente uno degli Ostaco­
laton, signiflca vincere anche l'altro. Chi abbia l'esperienza 
del concetto articolante9i dall'essenza, viace Lucifero, ma 
con ciò anche Ahrimane: perché i Due manovrano l'uomo 
mediame il guscio astratto del conc«to. Altro, infarti, è il 
concetto asrratto della bontà, o della giustizia, o della fede, 

180 

.lcll.o pace, o della fr~ternità, altro il concetto vivente. La 
Ili J<."'llm è come tra tenebra e luce. 

(".(l'Il vince ambedue gu Ostacolatori, chi conosca in sé 
n'r.sperienza che equi11alga alla morte di sé. L'alimento di 

Aluunane infatti è bensl la vita, ma nel veicolo dell't'go. 
l t'f.O è l'Io che si vincola con l'a~luta forza dello Spirito 
Ila 11runura della tcrrestrità, opponendosi allo Spirito che 
rrc:~e la terrestrit~. 

Nella mia non breve espcricrt7.ot di ambienti c: tendenze 
ll"l..soterismo, bo conosoiuto serie: di personaggi elettrizzati 

,1 ll'tmagine trana dnl Taoi.smo e dallo Zen, « lasciare la 
1 rcs o "; imagine che ~i può dire riassuma il senso di tutta 
l11 :esi ~tremo-orientale e delle sue: combinazioni con il 
l1hay.zna. Io stesso, prima del mio concreto iacontro con 

l Jn ~(~lamento dello Stciner, avevo sorodato rutto il sonda­
hl l" di quelle dottrine, ma con il risultato di uarne un còm· 
puu di metamsicll liberazione non dissimile a quello di altre 
' ce•i, anche se poeticamente e aforisticamente più essen· 

""· Qunlchc QOOO più tardi, nel mio tcincontrare questi 
• o<.olori percepivo la potenza dell'elemento luciferico della 
J, "" ispirlll'jonc riguardo a uno Spirituale s c n l i. t o, emoti­
wnocnte rappresentato, ma noeticumente non percepito, per­
],. inowcrtita l'esseruùalltll del tessuto dd pensiero che 

l" nsn il « lasciare la presa "• o il satori, o la bodhi luminosa. 
S. nuvo la difficohil 11 far iatendcrc, a questi cercatori, l'iae­
" ut~ del giuooo luciferico-ahrirnanico alla loro operazione: 
t' qunle umplicava heosl iadirenamcnle l'anività dd ptinci-
1"'' remrale dell'anima, ma di questa, all'ano pratico, veni­
VII privata per effetto di quel giuoco, sfuggente alla co­
l..ÌC:nza. 

Mi era difficile far intendere che ia realtà la presa ap­
~rticne agli Ostacolatori e che solo la forza impegnata in 

epparriene all'uomo: il quale tuttavia non la pos9iede, 

l8l 



non avendo connessione cosciente con essa: se la possedesse, 
non avrebbe bisogno di lasciare la presa. ll mantenere o il la­
dare la presa non muta nulla, se non si riconosce in essa il 
giuoco dei Due. La presa di Lucifero c di Ahl'imane sull'uo­
mo, deve bensl essere lasdata da JtJi, ma a condizione che 
egli conosca come veramente la teoga c mediante quali forze 
e chi sia il Soggetto che può rea.lmcnte !asciarla. 

Non v'è possibilitA di lru;ciare la presa senza lo svinco­
l~to del pensiero dall'organo mediante cui di continuo 
esso a,;sume come proprio il contenuto luaifc.tko-ahrimanico, 
di cui si fa fonna la presa. n còmpito è appunto sperimen­
tare il pensiero come forma pura, estinguendo ciò che appare 
contenuto cd è invero nulla. Dinanzi a questo nulla, sorge 
la puro fol7~~ della forma-pensiero, creatrice di un nuovo 
essere. 

11 discepolo, mediante l'ascesi rosicruciaaa, conosce la 
morte dd pensiero, in quanto pensiero astratto: con questo 
conoscere già muove al livello vivente della Luce. Egli rea­
lizza l'demenro di purità iMito in quella astrattezza, in quan­
to sperimenta la sua positivo funzione negativa: di produ­
zione di un v u o t o ncccssal!io all'elemento spilimale nel 
mentale, epperò non si lasci:~ ingannare dalle sue parvenze 
dialettiche di vira. 

L'ordinario pensiero razionale è pensiero concretamen­
te morro, in quanto astratto: è il segno del pensiero, non 
il pensiero. n discepolo utilimt questa dimensione di morre, 
in quanto la realizza come tale, cipo~tandob al limite della 
vita, con l'afferrare il p u r o p c n si c r o astr-Jtto: giovan­
dosi della sua apsichica, amistica e impersonale dimensione, 
acquisisce il potere di sperimentare la vita dell'anima. Speri­
menta uno zero della tensione psichica, una sorta di morte 
di tutto ciò che ~ superfluo, retorico, esaltato o depresso, 
incsscn:àale, bramoso o repulsivo. Entra in una zona di 
a l t o s i l c n 7. i o e d'assoluta assenza di psichismi, in una 

182 

rona di morte di tutto ciò che è dialettica o eretismo mentale: 
conosce una pace abi,;sale in cui non deve temere di sprofon­
dare, s u p e ra n d o l' i n i :d a l e s e n so d e l m o-
1 i re, che è semplicemente morire della retorica interiore. 

T aie dimensione metafisica egli consegue, in quanto res­
I:T.Za l'elemento di morte dd pensiero astratto, che ~ il pen­
•iero ahrimanico, temporaneamente annientatore del pensie­
ro lucifenico: è il pensiero di tipo matemalico-fisico, il cui 
reale còmpito è condurre l'uomo fuori delle nebbie della 
interiorit~ vincolata alla psicbe, o alla cerebralità. Tale ele­
mento di morte viene utilizzato come veicolo di purità, dal­
la metafisica forza dell'lo, presso la soglia mentale: come vei­
colo ddle potenze incorporee, o non cerebrali, del pensiero. 
Il discepolo che attraversi la zona dell'alto silenzio e della 
estin:.:ione ddle tensioni mentali, in sostanza sperimenta come 
a t a r a s s i a c r i s t i c a l'iniziale v1Ìta defl'Io indipendente 
cbll'influsso dci due Ostacolatori. 

Ahrimane ~ in profondftà opposto a Lucifero, e vice­
versa: còmpito spagirico e rnkaelita, eppero insegnamento 
degli istruttori della Rosact-oce, è rendere funzionante que­
sta opposizione basale, quale varco dinamico allo Spirito od­
l'anima. l Due agiscono simultaneamente concordi, secondo 
il loro Patto contro l'uomo: l'iniziato è colu>i che sa scorgere 
tale concordia, eppcro la scompagina: ut.i.l.i2Za la fotUt del· 
l'uno per neutralizzare l'eccesso dell'incalzare dell'altro, re­
staurando il valore dinamico della opposizione originaria. 
Questa, ~nvero, non può essere sperimentata, senza la perce­
zione dell'attuale timultaneità concorde dei Due. 

L'ermetico so/ve et coagula, il dosaggio alchimico e la 
spagiria si rivelano allo sperimcntatore rosicruciano forme 
simboliche di operazioni volte ad un'impresa iniziatica, che 
oggi egli può rea.liZ7,are mediante la spag.iria dd pensiero vi­
\ ente: onde nell'anima l'elemento solare (Logos) separa lo 
elemento lunare (Lucifero) dall'elemento rerresue (Ahrima-

183 



ne}, per operare su essi secondo il Potere originario: sor­
gente dal segreto essere della Terra, come daU'essenziale 
uaturigine solare. 

In tal modo egli attua la via dci nuO\·i tempi, o via 
rosicruoiana: grazie al « pensiero libero dai sensi ,., sospende 
l'adesione dcU'anima al sistema nervoso, dovuta a quell'in­
fluenza di Lucifero di cui l'anima attende ~ liberata: 
ma con ciò Ahrimane viene i so l a t o nel sistema nervoso 
cbe è la sua legittima seck, onde la sua azione non può più 
nulla sull'anima. La via rosicruciana insegna che l'anima deve 
sperimentare il mondo sen~ibile medianre il sistema nervoso, 
ma non !asolani afferrare dalle forze strumentali del sistema 
nervoso. l disastri dell'anima dipendono sempre dal suo la­
sciarsi afferrare da tali forze che da strumentali, di\'enendo 
dominatrici in funzione ahrimanica, sovvertono l'interno or­
dine gerarchico dell'anima c il suo rapporto con la corpo­
reità. 

* 
Questi brevi ltCCenni alla funzione dci due Osracolatori 

non possono che essere allusivi E' ijmpossibile che lo speri­
mentatore faccia molta strada, ove non si liberi delllillusionc 
di aver compreso tale funzione in bnsc a semplice appren­
dimento o tùOessione, sia pure allenta, dei contenuti della 
&lenza dello Spirito. V'è Jn questa molto più di ciò che può 
e~servi appreso e immediatamente intuito. 

Occorre liberarsi dell'idea che il capire sia l'operazio­
ne fondamcmale: è •indubbiamente fondamentale: ma in 
quanto si nttui come un superiore volere. Riguardo alla 
funzione degli Ostacolatori, giova andare oltre i preliminari 
e le ovvie intcrpreta<sioni: che si trani in fondo di aiutatoci, 
o st.imolatori deU'uomo; che <iano al ~rvi>:io dd Divino; 
che infine l'uomo stc:~so li rt..ti.merà. Tutto questo su un =-
184 

11) pi•mo è senz'altro vero, ma non è che una preliminare 
llllcrpn.'lazionc della reale verità. LI quale invero non può 

5c:re t$pressa dialcotaicamcme, se non a condizione di ioge­
Jl(:lare equivoci. Ma ciò che non può essere detto, è conte­
nuro come p e n s i e r o d i f o n d o, attra~'etsO la divcr­
Jit~ dei suoi aspetti, nell'insegnamento dello Steiner: la roe­
clnazione fedele soltantO può condurre alla pe=ionc di 
role pensiero. 

Allo ~tc.;so modo cbe una sostanza come la dinamite 
o un 'energia come l'elemicità possono essere pericolose 
nrlle mani di chi non le conosca, ma divengono p=iose per 
, h i ne possegga le leggi fisiche c la loro pratica utilizzazione: 
C<>Sl le forze di Lucifero e di Ahrimane un giorno potranno 
essere possedute e usare daU'uomo. In realr.à, il senso del male 
11on è la loua conuo u male, la quale da principJo è inevi­
ruhile, ma darà sempre luogo all'equivoco di considerare 
male luttO ciò che comraddiea la propria posizione perso­
~~~le: il &cnso ultimo del malt! è il suo venir uasformato nella 
for1.a di cui esso è .la distorsione. 

Né si deve credere che J produttori del ma le siano Luci­
h ro o Abrimwe: in tul senso essi sono davvero innocen1'i. 
L'uutennico produrtot't! del male è l'uomo, per il fatto che 
1nconsciamenre fa un uso errnto deUe forze di Lucifero e 
tll Ahrimane, non distinguendo dn esse la propria inaltera· 
hilc forln: quella insita nell'Io. Posso rimandare il lettore 
,, un chiaro discorso di Matco Spaini, pubblicato sulla rivi· 
1111 A.Juroposofia (I, 1946, p. 195) con il titolo «LI funzio­
ne del male nel problema della libe~tà "• dove il proliilo dei 
Due viene tratteggiato con linearità limpida, di particolare 
tfficacin, dovuta alla personalità dell'Autore, eccezionalmente 
,-.ratterizuta da uno spirito di pura praticità dell'ascesi: ma 

'Khe qui è inevitabile che rimangtt fuori l'essenziale. 
Questo essenziale viene di continuo indicato dallo Stei· 

r in forme diverse, epperò non risulta dialetticamente de-

185 



finito: viene indicato in modo che il sagace ricetcatore possa 
afferrarlo da sé. Se egli in tal senso lo afferra, non solo h.~ 
la chiave centrale della Scienza dello Spirito, ma della propria 
vita e di tutto il suo lavoro avvenire. La via inilliatica viene 
realmente percol'Sa dal discepolo che comprenda il senso 
della sci m u l t a n e a azione in lui delle due Fot7.C:. Esse 
lo traggono di continuo nella loro sfera d'!v.ione, di conti· 
nuo tendendo a sottrarlo alla direzione di centro che gli è 
propria: onde egli scambia per proprl i loro impulsì. In tal 
modo, però, egli le ha sempre a portata di mano e proprio 
per questo ha la facoltà di c a p o v o l g e r e l a s i t u a -
z i o n c e di usare lui la loro azione, secondo il proprio 
essere autonomo da esse. 

La via rosicruciana è appunto questa: una sorta di ;udo, 
ma non fisico, e non in rapporto ad avversari visibili, bensl 
invisibili. Le fol"'.oc del Buddha preparano sempre la via aÌ 
Logos: cosl anche nei nuovi tempi. Ma perciò oggi invale 
come Buddhismo, Mahayani~mo, via dello Zcn, quak-osa che 
è la corrwdone delle originarie forze del Buddha: originarie 
epperò oggi più che mai essenziali all'esperienza della libe­
razione. Naturalmente, parliamo di forze del Buddha o del 
Buddhismo, non del Buddhismo in quanto specifica corrente 
ascetica, o religiosa. 

V'è un'intima Forza ntell'Io, non alferrahile dalla .in­
fluenza dei Due: Forza che tuttavia necès~ita dell'azione di 
Essi per estrinsecarsi e attuare la propria profondità nello 
umano. E' la fot7.a mediante cui egli può fare di ciò che di 
continuo prepara le sue cata.•trofi, il veicolo della sua asce­
sa spirituale, il veicolo dell'Alta Magia, o Magia Divina. 
Quc~'to è ll senso dell'insegnamento rosicrudano: le Entità 
che riescono a indurre l'uomo alla perpetrazione dei massi­
mi abusi e del massimo male, sono le stesse mediante cui 
egli può realizzare il più alto ideale umano: creare secondo 
lo Spirito. A ciò il discepolo - anche se non sa nulla 

186 

del Buddha - evoca in s~ le forze del Buddha, che gli con­
sentono il più sottile svincolamcnto dalla presa dci Due. 

La via dello Spirito non appartiene a chi cautamente 
si guarda dall'essere afferrato dagli Ostacolatori, e in tal mo­
do ne è veramente afferrato, senza &aperlo, bensì a colui 
che M:opre la pane di sé che si lascia afferrare da Essi e af­
franca in tal modo una FOI"'lll che di continuo gli sfugge: 
tale Fot?.a è indipendente da Esgj ed è capace di dominarli 
è, t-osì dominando);, può restituire all'uomo la centralità del­
la sua funzione, essendo la sua intima Forna. ln tale tecnica 
opera la corrente prenatale del Buddha, come facoltà di af­
francamento dai più sottili vincoli della brama, rn<.-diante cui 
gli Osracolatoci rengono l'uomo. L'essere che si svincola è 
l'Io . .il «perfetto svegliato • è l'l o so n o oell'anima. In 
t.tl senso la corrente del Buddha, prepara la via al Logos 
nell'anima dell'uomo. Ma dovrebbe CS$Cre ben chiaro che 
non si u-atta del Buddltismo o delle sue tecniche ascetid>c, 
bensl del suo i m p u l s o c o s m i c o. 

Non v'è via ranrrica, o Zen, o Magia spagirica, che 
uguagli la grandezza di una simile possibilità. S. tratta di com­
prendere perché lo Sreiner descrive in modi diversi la du­
plice azione degli Ostacolatori e la loro rela?.ionc con l'Even­
to del Golgotba, posto da Lui nl centro dell'evoluzione del­
l'uomo. Nn v'è bisogno di contrapponi a Ludfero e ad 
Ahrimane: è sufficiente contemplarne la presenza. Non ha 
senso combatterli: ~~nziale è sorprendere in sé la loro 
forza, distinguendo da questa la For.<a dell'Io: = ciò esige 
quella conoscenza della loro radicale inerel\Z3 alla vita del­
l' l o, che sola può dare modo all'Io di operare secondo la 
propria autonomia buddhica rispetto ad Essi e perciò di al'!i­
colar~i negli istinti come nelle p r o p r i c essenziali for7.e 
alterate. 

Si tratta di essere oell'Io, prima che nell'anima: aUora 
si può realmente agire nell'anima, perché in \'el!Ìtà l'Io n o n 

187 



p u ò e s se r e a ff e r r n t o n~ da Ahrimane né da Luci­
fero: l'Io è in reahl il loro dominatore. L'Io deve soltan­
to essere capace di conosccm per attuare un dominio che 
già possiede, ma non sa di possedere, comportandosi come 
se ne fosse privo. L'Io non ha che a essere: non deve com­
piere sfom, solo essere se medesimo, secondo un movimen­
to che già possiede, perch~ è il suo originario movimento. 
Gli Osrarolatori, in definitiva, stanno Il a sollecitare tale 
movimento: l'essere dell'Io, l'lo sono. 

Chi intenda questa possibilità, ba 11 principio reale 
della Fona, la più alta impresa dello Spirito innanzi a sé, 
la via della liberazione e l'arte di trasformare il male in 
bene. Sùbito incontra come prima materia da elaborare il 
J.tmna, il proprio e l'altrui, dei suoi frarelli. umani. Si avvede 
che sono srati accumulati debiti a non finire c che non ce 
n'è uno che non debba essere pagato: la remissione dei 
debiti è bcn~l possibile, ma in quanto vi sia qualcuno che 
se li accolli. Una volta scoperta la Forza, la via della libera­
zione e della Magia Solare, il credere di pensare a se stessi 
è un non senso: una contraddizione in cui può cadere solo 
chi non ha compreso la via e ancotl! la concepisce sotto l'in· 
flusso l~toiferico-nhrimanico. 

Come sorge la Forza, ci si trova bensl sul sentiero 
della liberazione, ma dinanzi a un immenso mondo di mine 
spirituali e a un immnne mondo di entità demoniache pro­
dotte dall'uomo, esigenti da lui il loro sussistere. Comincia 
un'opera di prej:>arazione dci còmpiù interiori necessari 
al futuro, pnimo fra i quali quello che dia modo all'uomo di 
cessare di produrre il demoniaco. E' vero che i due Ostaco­
latori portano l'uomo alla produzione dci massimi mali, ma 
in ciò va riconosciuta l'azione di un potere progressivo del­
l'Io, che, corrompendosi in rapporto al proprio processo, 
sollecita ultecioni forme del demoniaco: qualcosa che va 
oltre la corruzione possibile ai Due, onde, rome è preannun-

188 

dato dali'Apoc.11isse, alrri DemoniO. intervengono a sedurre 
l'lo dell'uomo, fortificato ma non liberato. L'arte dell'Io 
è la cocn:nza profonda con l'intima Fora Solare, la decisio­
ne seoondo l'assoluta connessione con l'essenza del mondo: 
~ncora una volta l'arte dell'Io è afferrate e usare il potere 
ddi'Impeditore, per operare all'eslinzione ulteriore della 
prOtluzione demoniaca, il debito karmico umano. n potere 
ddl'lmpeditore è in n:altà il simbolo del potere che l'Io 
~><*'iede, ma non &\'Verte epperò non u.sa: onde quello lo 
usa contro di lui. 

E' imporume percepire il carattere dinamico della ri­
velazione dello Stei.Der: una rivelazione vasta come no uni­
versale, in cui c'è lavoro per tutti, a ogni grado: onde a 
do'\CUno ~ possibile la propria correlazione, come un pei$0-

nale arr~ngiamento con la Verità. Ma al centro v'è l'asse 
di questa Vei1Ìtà, la cui conoscenza è l'esperienza di pochi, 
onzi di ran uomini: ai quali essenzialmente si rivolge il mes­
sn~gio di Steiner, come a coloro il cui còmpito è unificare 
i gradi, impliciti nella necessal'fn pluralità dei gruppi, secon­
do invisibile gerarchia. 

Questa gerarchia esiste nella sfera astrale superiore, ed è 
il rapporto vero tra i si11goli e ua gruppo c gruppo ma può 
c~sere comraddetta nella sfera fisica, an>tl, ovverstrta, pro­
rrio da coloro che sono i solerti custodi della regolarità 
cultuale. Può aocndere che da costoro, i portatori della ge­
rarchia invisibile siano veduti come scompaginatori dell'or­
dine «giuridicamente,. costituito: c che perciò vengano av­
versati senza esclusione di colpi, r<!l>i plausibili dalla più sot· 
tile fun~ione lucifcrico·ahrimanica sollecitara: la regolarità 
della noTione di tale funzionc generando nei detti custodi uno 
,mot7.amcnto di C0$0Ìenza della effcttliva dipendenza dalla 
~ione degli Ostarolatori. 

Ma tale situazione ha il suo rovescio: che l'attacco in 
nome della regolarità offesa, ~ un aiuto per i portatori della 

189 



gerarchia invisibile, ai fini eli una conosccMAl più esatta del­
la ~ecnica de~ <Àtacolarori e dd processo della reale rego­
l:mtà, che es1goe bensl una 5Ua forma estclliore ma a condi­
z.ione che questa nella sua vuota fisicità non .:.SSurga a pre­
~upposto ~etafi~ico: l'wverso della gerarchia. Onde per 
1 portaton della gerarchia, ispirati dalla invisibile frater­
nilas dci Rosaaocc, l'attacco da parre dei cultori della par­
venza, non ha altro senso che di iStanza all'vione rettilica­
lrice, grazie alla conoscenza delle forme somli dell'influenza 
degli <Àtacolatori. 

Questa conoscenza è in realtà esperienza individuale: si 
svolge nella scena dell'anima. Il raddriZ2alllento di ciò che 
è distorto, la restiruzionc della genrcbia, sono eventi cui 
l'adepto attende in sé, mediante l'infima Fo!'Zll dell'Io: se­
condo la luce del Logos, può scorgere nell'anima l'a:ciooe 
radicale degli 09tacolatolli, che sembra giungere da fuori. 
Tutto ciò che giunge da fuori non è che simbolo di tale 
azione: nell'anima profonda, in quanto sia sperimentata la 
azione radicale degli Osracolarori, viene liberata l'azione 
umana: sorge l'az l o n e p u r a. Gli IÌstinti risorgono come 
forze pure: I'Ordinatorc unteriore riassume ciò che è suo 
all'origine. 

A conclusione di queste considerazioni sulla furooione 
degli Ostacolato!li, resta a dire che l'assunto della compas­
sione, dell'amore per il prossimo, della comprensione del­
l'altro, della fraternità, può uscire infine dal limite della re­
citazione corweozionalc, o della esaltazione semimenralisti­
ca, ~ cldla mumentazione polinica, per divenire for-a operan­
te, tn quanto muova dalla percezione del retrosccna occulto 
dell'egoismo umano. 

Lo sperimcntatore c:he niesca a intuire la fuwone degli 
Ostacolarori, nella canh-cria umana non vede qualcosa con­
tro cui debba erompere l'accusa, non reagisce contro essa 
con lo stato d'animo della condanna, non risponde con 

190 

ulteriore cattiveria, sìa pure giustificata, non viene affer­
rulo eia mcntimento: egli contempla e comprende, non in 
base a un mistico sentimento oon sempre chUaro e inaltera­
l>lle, o a regole etiche, ma solranto per il fatto che il riseo­
dmento o la conclanna, secondo la noesis del pensiero libe­
rato, non hanno senso in sé, ma solo come voicoli eli cono­
scenza. Sul piano formale, etico, giuridico, la conclanna ha 
1 suoi motivi per esserci e deve esserci, ma, iotarta lasciando 
l~ n«esSità di tale dlurma, lo sperimematore si regola se­
.-ondo la sua libertà e la rrcbiesra ~pecifica delle siruazioni: 
• n t e r i o r m e n t e egli realizza la comprensione dd col­
pevole, ~ si sente corresponsabile della sua situazione: 
v..de l'a:done malvagia muo,.:re bensl da !w, ma d>tlla sfera 
m cui il suo lo, non consapevole, viene mosso dagli Osta­

l'Oiatori. 
La saggez7..a a tale livello porta l'operatore bensl a se­

parare l'Io del colpevole dalla influenza che lo induce nello 
errore, ma simultaneamente a separare questo atto interiore 
tl.ùla obiettiva necessiti\ dd suo aspetto ecico, giuridico, poli­
tico. Non v'è equivoco più grave che Ul confondere i piani e 
dare in pasto aì manovratori politici un pllinaipio da essi 
temporaneamente irreakizzabile come valore interiore, c usa­
bile solo come strumento tattico o propagandisllico. 

191 



XV. MAGIA SEXUALIS 

La conoscenza, non semplicemente informativa, ddla 
funzione degli o.tacolatoni nell'uomo, in relazinne a espe­
rietl7.C che presentino carattere di c dest:ino • piuttosto che 
di forme della iniziativa individuale, su~riscc considera­
;,ioni pratiche sul senso ultimo della spagiria, epperò in 
particolare in rapporto al sesso. La più sottile forza, la più 
elevata, mediante cui Essi operano nell'uomo, risulta appun­
to il sesso, la cui sublimnzione, per quanto assurga a rare­
fazioni platoniche, non esce dal domioìo di Lucifero: al 
quale, in tal senso, ~ inseparabile quello di Ahrimane, vinco­
lante il cor~lspettivo sentire-rappresentare all'apparire sensi­
bi!~. 

Dalla medita?.ione sulla rela:r.ione tra le Gerarchie e le 
correo ai pure dd penso re, del sentire e del volere, secondo 
il canone rosicntciano, si può muovere per distinguere nella 
con-eme dell'eros la poten~a che appwtiene all'Io, da quella 
degli Ostacolntori. Ma si tratta di una tecnica assolutamente 
diversa da quella che ritiene potler c sorprendere,. gli <im· 
pulsi radicali dell'eros, sollecitando di proposito i processi 
della brama e della voluttà. 

L'ambiguità dell'eros e la suo inafferrabilità dipendono 
dal suo preseorarsi come una potenza unitaria: dinanzi alla 
quak invano l'Io tema pom come dominatore ed esercitare 

192 

il distacco, perché si trova dinami a una fo~ solo apparen­
temente obiettiva: in realtà si trova dinanzi alla propria 
(ocza coinvolta, e coinvolta 4n modo da non potersi come 
tale scorgere. Il fallimcnto di tutte le magie sessuali si 
deve all'equivoco di questa radicale e non posseduta idcnti· 
licazionc dell'lo con la D!ltura, onde la natura comunque 
coin\'olge l'lo: cui viene ~olta la possibilità del n o n a g i r e, 
1'112ione pura, ammesso che in qualche modo abbia cominciato 
a sperimentarla. 

La radkalc identificazione esige una spagiria, che non 
può venire dai ragionamenri o dai sentimenti coltivati in 
base alle n<lUoni ermctico-alchimiche, né dagli atteggiamenti 
occultistià e dal fatto che ci si ritiene maesui perché taluni 
ascoltano il nostro sapere aJiascinati e talora al loro livello 
invero aiutati, epperò inclini a proelamarci guide spirituali. 
Malgrado i conseguimenti, il principio che nell'eros mani­
festa la più alta potenza dell'uomo, permane gravido di pos­
sibilità, come una chiave rara a far furo:ionare, perché in 
realtà chiave di tutta l'impresa spirituale. 

Nel libri Dell'Amore Immortale e Graal, quest'ultimo 
col sottotitolo « Saggio sul Mistero del Sacro Amore », in 
conformità a un'obiettiva <ispirazione, rispetto alla quale il 
Graal è più che un simbolo, ho tentato tracciare un sentiero 
verso la spagiria sola~: ma, riguardo all'uso mag!ico delle 
forze cldl'eros, che è in sostanza la sua rederuione, tutto 
quanto possa essere detto o alluso, ove si prescinda dalla 
chi;we essenziale del pensiero liberato, 9i aggira attorno alla 
istall7.a di un'l!Zione indicibile epperò realmente tincomuni· 
cabile: onde ogni discorso sull'argomento rischia di essere 
equivoco. 

Dl sostanz.ialc può essere detto questo: riconoscere con­
templativamente l'azione delle Gerarchie nelle correnti Jibe. 
rate del pensare sentire volere, è la prima fase di una eleva­
zione che dipende solo in parte dal discepolo. Una volta per-

193 



ccpitn ciascuna corrente allo slaro puro, egli può esercitarsi 
a distinguere la superiore corrente unitaria del pens.a.re-sen· 
tire-volerc dalla sfera in cui entra in collusione con le in­
flueruoe di Lucifero e Ahrimane, per la SWI determinazione 
egoien. Egli può aniziare un opus spagirico, dapprima mcdian· 
te attività imaginariva volta ai moti dell'eros, che si presen­
tano oon sollecitati: per lui il còmpiro è separare, mediante 
imagini, l'elemento aureo-solare del volere vitale dalla sua 
altera21ionc bramosa. La brama è una continua formazione 
dell'anima dominata dagli Ostacolatori. L'opus procede, 
appunto, in quanto il suo ulteriore svolgimento, permanendo 
necessari lo sforzo e la disciplina, ~-iene a<:rordato dal mondo 
Spirituale. 

Non si tratra di distacco né di rifiuto, ma di qualcosa 
di più sottile, di v.ione pura nell'azione, grazie alla temica 
dell'imaginare liberato: un intervenire nel movimento infe­
riore, cosl da incorporare solo il suo darsi orit:inario, là dove 
si presema istinllivo, e dn condurlo oltre, sollecitandone la 
fora radicale: perciò è simultaneamente un distacco e un 
atto più profondo, sino a una comunione pura con quella 
forza, che normalmente si nhera come brama, non avendo 
altro veicolo r:ispetto alla coscienza. In sostanza il moto ori­
ginario proprio al soggetto, si congiunge voliti\•amcnre con 
il movimento spontaneo dominato dagli Ostacolatoru e Io 
assume, ponendo occultamenre la premessa di un diverso 
rapporto con l'azione di Ussi. Di questo, un giomo, l'uomo 
che 9i congiunga con il proprio PJJincipio Solare, o con il 
Cristo, determiner~ la fun1lione. Sin dall'inizio, tale Princi­
pio opera come un potere più alto e assolutamente imperso. 
naie, che, sia pure non ancora riconosciuto, s'impossessa del 
movimento inferiore c se ne serve come di un \'eicolo per 
penetrare Gn profondità 13 struttura umana: a ciò, ruuavia, 
necessitando dell'atto libero dell'Io. 

194 

La meditazione della Rosa<roce, data dallo Steinet nel· 
la Scienza Occulta, ove sia integrata da esercizi conrenuti nei 
« Quaderni esoteiiÌci •, conduce a una simile possibilità: 
e:;sa comunque fa appello a una volontà centrale che sin 
dall'inizio rechi in ~ un'esigenza di assoluto e la consacra­
ziooe che le corrisponde. Del resto, la funzione sostanziale 
di una simile tcc:nien è il senso ultimo della disciplina rosi­
cruaiana: non la lotta contrO gli isl!inti, ma la loro pene­
trazione e trasformarione. La misura della coscienza inizia· 
tica sari la vocar.ionc radicale del Logos nell'anima, come 
pcnuasione di poter trasformare in bene il male del mondo. 

E' difficile uovare an Steiner chiarimenti sul problema 
del sesso: né mi risulta esistere una sua specifica uattazione 
sull'argomento. Tuttavia, se si osserva, tutto il suo insegna­
mento è un~ndicazione dcll'opus spagirico, come di impresa 
non prospcttabilc an uno schema determinato psicologica­
mente c secondo tecniche di tipo tradizionale, bensl ~ealiua· 
bile dall'individuo libero, in quanto sia enpace di imposses­
sarsi da sé delle <iniziali forze di coscienza richieste a intuire 
via via sperimentalmenre il còmpito. 

E' decisivo in tal senso il retroscena cosmko della di­
namien ddlc forze in atto: In alto le Gerarchie regolari 
govt:rMnti tutto ciò che struttUralmente c funzionalm'ente 
è ritmico nell'Universo e dn particolare stilla Terra: in basso, 
presso la determinazione individuale, l'azione delle Entità 
cosmiche ostacolanuci, operanti mediante rutto ciò che si 
sootr-Jc a tale riLmo, epperò è compiuto come natura, come 
passato eludente l'auualitl dello Spirito. Al centro l'Io con 
il suo potere trascendente e ~mlMnente, articolantesi attra­
verso il pensare, il sentire e il volere, in una ininterrotta 
azione di e<illilibramento, di coscienza e di vaglio, mediante 
cui di continuo è sollecitato a convertire secondo il suo ori­
ginario essere le forze alterate affioranti come personale na· 
tura: nella quale appunto operano le Potenze oppo9itrioi. 

195 



Onde egli può scoprire che una stessa forza in Itri sorge 
come coraggio, mentre, aliena .. , gli ritorna C'OIItro come 
paura: cosl l'ira, cosi l'erns, cosl ogni altro ~stimo: con cui 
il rappo~to ordinario, etico, mentùle, scienti~ico, in partico­
buc psicanalitico, non è che soggezione traslata dialettiCI­
mente. 

Gli istinti debbono bensì avere il loro ttan.amemo eti­
co, psichico, dialetllico, sino alla loro circoscrizione cognitiva 
umana, ma da un punto ùi vista essenziale cs.~i sono In ri­
chiesta della magia ttaSmutatricc, ossia l'istanza ukima dd­
l'uomo vero. Cosl, al centro della vita degli istinti, la richie­
sta uloima dell'l'l'or è la via del Graal, IÌn quanto opera raùi­
cale di rtderu!ionc della brama e di restituzione della sintesi 
originaria, ossia della nnrura antlroginics dell'anima. 

In realtà l'uomo CJduto è l'uomo sçisso: che si pre­
senta come una dualità dominata dalle fol7.e della scissione, 
ossia secondo una unit~ che non appartiene all'uomo, bensl 
agli Ostacolarori: gli i s t i n ri so n o l a si n t es i re. 
c o s ti r u i t a c o n t r o l' u o m o, perciò il simbolo della 
sua reale impresa. Solo l'uomo spirituale può affrontare radi­
calmente ~li istinti: non l'ego, ma l'Io Superiore. 

Al riconoscimento della unicità dello missione iniziaticn 
dello Stoioer, per me fu decisivo scorgere il senso reale c 
tuttavia non esplicitamente enunciato, dell'ascesi data da lui: 
la redenzione dell'eros come restituzione della sua dynamis 
pufll. L'impresa spagiriCJ, di cui conoscevo la fondamenta­
lira amaverso le varie indagini alchimiche, mi risultova 
connessa con l'espetienza del principio centrale della co­
scienza, attuante l'indipendenza non solo dalla sintesi infe­
riore, dovut11 al concorso con gli Osucobtori, ma anche dal­
la scissione mede9ima, grazie alla rcden2ione del pensiero. 
Ln redenzione del pensiero e b redenzione dell'eros sono 
lo stesso sentiero, per l'ascesi rositruciana. 

196 

Perché divenga potenza di sé, l'indipendenza del prin­
cipio iOggerrivo deve anzitutto divenire coscienza di sé. Lo 
'>r<·iner infatti dà come primo orientamento dell'ascesi la 
1-t/oso/ia della Libertà: ma tutta la sua opera vergc alla spa­
l'lfÌQ solare come al suo coronamento. La storia cosmica è 
un'alta traccia siderea dell'impresa rcstaUI11trice dell'andro­
lline metafisico. Come dalla sinresi originaria Sole-Terra-Luna, 
dapprima il Sole si scinde dalla Terra-Luna, indi la Luna dal­
la Terra, onde è possibile l'opera iOlare direrttrunenre verso 
la Terra c indirettamente mediante la Luna: cosi il principio 
wlare dell'anima, l'Io, deve scindersi dall'elemento terrestre­
lunare, nella corporcitil, per operare redcntoriamente nella 
profondità dì esso, sino alla ricongiun:Lione radicale con esso. 
Il senso ultimo dell'opera, infatli, è la rerostituzione della 
Nintesi oniginania sotto il segno dd principio solare. 

Pa11I11, odio, brama, ira, eros, iQno espressioni della 
Intesi inversa: occorre che l'Io dapprima separi alchimia­

mente gli elementi innaturalmente mescolati, indi ne nico­
'riruisca la sintesi. Questa operazione è inr<i•lmente l'evento 
dd pensiero liberato. Nel mentale, costituzionalmente gene­
rMore dclla scissione, l'Io deve dapprima 11icosllituirc il po­
rne puro della sintesi, cbe è il senso dd superamento della 
llualitil concetto-oggetto mediante la concentrazione, SL'COndo 
la tecnica data dallo Steiner, per la cui chiave rimando alli­
l•ro Lr Tradizione rol4re. Posseduto l'elemento originario 
ddla sintesi, questo, come si ~ accennato, non lotta ~'Ontro 
l'isainto, ma lo assume come veicolo: simultaneamente si 
"lenrifica con la sua ditt2iooe c lo supera remporalmente, 
J,, fuori del 1empo, ossia lo ~upera io r a p i d i t à, portan· 
.lo~i oltre qJ suo oggetto medesimo, che è sostanzialmente 
una r apprese n t az i o n e a h rima n i c a: il cui con­
lenuto emotivo però è {omito da Lucifero. Con ciò l'istinto 
tliviene veicolo della liberazione, ma di una liberazione che 
c radie1le, in quanto entra nella sfera segreta dci dllumismi 

J97 



corporei. In sostam:a l'elemento sintetico ongmario, in 
quanto recosrituito fuori dell'influenza dell'istinto, in asso­
luta indipendem:a da esso, può operare un ~. 

Per .rea1iz:we se stesso in profonditi, ossia per artuare 
ln propria reale fo.-ta, l'elemento sintetico originario deve 
discendere nella profondità dell'organizzazione corporea. Lo 
inunale veicolo di tale discesa è il pensiero rlll:Ìonale che 
inconsciamente si vincola al sensibile: è questo pensiero che, 
liberandosi dal sensibile e afferrando la forza della propria 
immanenza, secondo la tecnica rosicruciana, dischiude nella 
anima il varco di profondità al Principio risolutore della 
brama. L'elemento solare, divenuto essenza di quello terre­
stre, grazie al sacrificio del Logos, può, nel veicolo di questo 
pensiero, operare redentoriamente sull'elemento lunare-tcr· 
restre dell'anima. Questa è la via alla reintegrazione della 
sublime strurrura perdura: sostam:ialmente è la possibihità 
che l'Iniziato trasformi in bene il male della Ter111, restau­
l'llndo la sintesi primordiale. Perciò, a conclusione della 
St:iem:tJ Occulta, lo Steiner indica l'impresa dd Graal come 
la via inl;datica dd discepolo dei nuovi tempi, in quanto via 
dell'lo nel cuore della rerresttità. 

n senso ultimo dell'insegnamento è la spagiria micaeli­
ta. Questo il discepolo può scoprire, ove tenda alla lnizia­
zione, piuttosto che alla dialettica delle cose iniziMliche. Ru­
dolf Stciner non patla del sesso e tanto meno di recniche 
del sesso, nella sua opera: ma tutto òl suo insegnamento 
è un'istanza all'az i o n e pura, come all'azione reintegra· 
trice, il cni corollamo ~inale è la redenzione ckll'impulso radi· 
cale della natura animale dell'uomo, ossia dell'eros. La cop­
pia dniziatica ha le chiaw di una simile possibiliti: In via 
del Sacro Amore, il tui procedimento assume le fo= radi­
cali dell'eros, comporta una tecnica che si svolge unicamente 
sulla base dell'assoluta indipendenza dAll'eros. 14 reale rcla-

198 

zione d'amore, prima che all'anima senziente, appar!iene 
oU'Io, secondo la virtù di un originario accordo cosmico. 

L'esperienza del Sacro Amore è il paradigm.a metafisico 
della coppia umana percorrente le vie della lniziazione, ma 
è parimenti, verso la realizzazione androginica, l'ascesi ima­
girutriva del singolo, capace di attuare ncll'à!llma la sintesi 
della dualità: sintesi cosrinuionalmente potenziale in essa, 
indipendentemente dalla possibiliu\ dell'incontro con l'altro 
componente la coppia. n singolo asceta può preparare ima· 
ginativamentè l'esperienza del Sacro Amore, epperò il pre­
supposto della restaurazione anàroginica, per la quale non 
v'è elemento che manchi alla sua anima; da essa è comunque 
evocabile il Principio intimo all'Io, generante la correla­
zione d'Amore estranea al sensibile, epperò capace di sarrlli· 
ficane la correlazione dei sensi. Llinconrro con l'altro termine 
della coppia, viene da lui già realizzato nell'ascesi imagina­
tiva, metafisicamente, c non ba senso la subordinazione di 
questa alla sua rewzazione esisterudalc in un determinato 
spazio-tempo. Ogni sinsolo uomo reca potenzial.mente in ~ 
nella Struttura androginica dell'anima, la relazione sovrasen­
sibile con l'altro tcntiine binomiale. L'incantesimo ahrimanico 
non può nulla su simile rela:&one, quando essa si svolga se­
condo la regola dd Sacro Amore: l'Ostacolarore ne viene 
soggiogare, il suo potere d'incantamento, non trovando pre­
sa, ritorna magica forza dd volere impegna-to ncll'opcra. 

La ricos~ituzione della sintesi nell'anima ~ l'iniziale su­
peramento della saissione originaria. L' a n d r o g i n e, in­
fatti, è il simbolo della primordiale integrità dell'uomo, re­
cante il germe dell'Amore creatore: che per attuarsi deve 
11! terorsi. Dev-e perdere il proprio stato ocigin11rio, per dive· 
nire potere cindividuale, onde esige dapprima la scissione 
dell'uno in due, indi la serie delle alterazioni della correla-

199 



:donc, sino al costituirsi della coscienza cgoica. Da allora, 
a ogni livello della caduta, l'eros è l'anelito prof011do a ri­
trovare il Paradiso perduto: che non ha nulla a che vedere 
con l'ano sessuale, anche se questo, su un certo piano, vale 
come simbolo e veicolo del ritrovamento. Fuori di questa 
saera funzione, di valere come simbolo, che è l'esaurimento 
dd suo servire alla esaltazione della brama, l'atto sessuale 
è cvncepibile solo come veicolo della continuità della specie, 
ossia degli esseri che recheranno a.I segno dell'identica scis­
sione e dell'identica deficienza, oscuramente tendenti alla 
reintegrazione. 

Proprio perc:M l'atto sessuale ~ estraneo al contenuto 
originario dell'anelito che si esprime come uos, questo con· 
tenuto può essere ritrovato fuori dell'~ros e perciò, ove si 
rcndn necessario, può venir ricongiunto con l'atto medesimo, 
sperimentato come un trascendente volere. CllpaCC di liberare 
la vita del sentire in profondità. 

Lo spagiria solare porta e una relazione dinamica con 
il sen~ire, che prepara la redenzione degli istinti e la loro 
resurrezione quali forze ck:U'originaria luce astrale. Ogni sen­
tire è una sterile soggettività: è la parvenza dotata d'un po­
tere impersonale di realtà, che dal di fuori non offre presa 
all'Io: solo il pensiero liberato può divenire il veicolo del­
l'Io all'interno del sentire. Il còmpito dell'Io è entrare nel 
sentire in quanto parvenza: nella pienezza di un sentimento, 
quale che esso sia, l'lo deve tuffarsi: immcrgeni nella 
sede mediana, rome in un lìmbito acqueo: realizzare la pro­
pri3 forza con lo bpro(ondaui in esso, rome in un vortice 
da cui attingere la virrìl del risorgere. L'aurea forza dell'Io 
si congiunge in ,ra] modo con l'astrale profondo, le cvi cor­
renti originarie, o edeniche, ridest.ate, divengono liberatrici 
del cuore eterico: al cui centrO dorme l 'essenza spirituale del 

200 

Sole. La via rosicruciana è la sola che dia modo al disce­
polo di sperimentare il contenuto reale delle emozioni e di 
riassumere il sentire come un potere otriginario di ritmo dclla 
Vita della Luce, perduto. 

La resu=iooe del sentire affranca la corrente del­
l'eros dal calore bramoso, cbe ritorna così vita autonoma del 
volere, fluendo veno il centro del cuore. Da tale oentro so­
lare, essa può venir nuovamente collegata, ove sia neces­
sario, con l'ano sessuale medesimo: che ne viene penetrato 
sino al livello fisiologico. L'atto può essere restituito alla 
sua originaria purità, in quanto viene sottratto alla cotrente 
luciferiro-ahrimanica, normalmente dominante il suo proces­
so. L'anelito che $i esprime come eros può essere trasformato, 
per virtù della Luce discendente, nella forza da cui ha ori­
gjne, con ciò tornando impulso creativo dell'Io: impulso 
essenziale che, come viene mostrato nel Graal, oggi l'uomo 
ha la possibilità di sperimentare bensì individualmente, ma 
con le for-le riconsacrnte della individualità. 

Sostanzialmente, in alto come in basso, ciò che muove 
spagiricarnente è l'a t t i v i ,t li pura della coscienza, libe­
rata dall'elemento luci!el'ioo-ahrimanico. n pensiero scorre 
normalmente un un puro elemento eterico, i m m un e d a l­
l a c or r u z li o n e lueiferico-ahtimanica, ma non ha co­
scienza di sé n tale livello, onde perde l'immunità l?t dove, 
per farsi cosciente, di'ricne dialettico c razionale. L'arre del 
discepolo ~ conquistare illi\I'Cilo reale del pensiero rome pen­
siero solare, o vivente: la dimensio~ della pllllità origina­
ria, o della castità creatrice. A questo livello, infatti, oltre 
la sfera delle sterili emozioni, incontra la corrente imperso­
nale del tenrire, che reca come potere WJiverso l'impulso dd 
Sacro Amore. Egli wcontra la mna segreta dell'anima in 
cvi splende come Sole il Logos: prima di questo incontro, 

201 



ogni luce, ogni forza, ogni ispiraZiione vengono sempre alte­
nnamente mediate dntlo sforzo, datle discipline, dalla ten­
sione morale. 

Lo puriti assoluta, come veicolo della c asti t à or i­
g i n a r i a d e l s c s s o, ~ la condizione àella magÙl se­

xualu connessa alla ompresa solare: sostanzialmente è la 
purità dd pensiero liberato, la corrente eterica in cui, me­
diante virtù cosoieme, il discepolo real.izza l'indipendenza da­
gli influ~si di Lucifero c A.b.rimane. E' la purità di cui egli 
può rispondere come di un atto assolutamente individuale: 
di cui gli è dato sperimentare la ptodigiosità, in quanto può 
realizzarlo come un fluire della volontà cosmica nella cor­
rente del pensiero liberato, uno con il sentire, epperò nella 
radicale struttura eterico-fisica. 

Dalle considerazioni prcccdemi, è comprensibile per­
ché lo Stoiner accenni alla via del Graal come alla dire2lione 
attuale deU 'impresa iniziatica, e perché la « via diretta ,. da 
lui data e posta al centro della sua opera, senza che appaia 
determinntamcntte, sia l'ascesi del pensiero. Questa non è 
certo l'elaborazione concettuale della Filosofia della Libertà, 
bensl il disincantamento del concetto dalla forma che gli 
è immediata epperò apparentemente legittima, sino al suo 
a~ndersi come potere di vita indipendente da tale forma, 
os~ta come dynamis della libertà, di cui quella « filosofia» 
è )'[stanza. 

Senza una simiLe ascesi, qualsiasi elevazione alla co­
scienza eterica mediante la serie dei motivi esoterici, delle 
imaginnzioni cosmiche e delle discipline, è desllinata a cor­
romper.ri, mancando della integrazione noetica indipendente 
dal rappresentare sensibile. L'esperienza fmisce con Io sca­
dere in un medianismo raffinato: soprattutto in relazione 
ai tempi, la cui oscuritA sotto taluni aspetoi supera ciò che 

202 

~ro stato possibile prevedere nel periodo in cui la Filosofia 
./rlla Libertà veDOe scritta. Dì una simile corruzione, del 
ruto, necessitano gli Ostacolatoci per paralizzare il conte­
nuto vivente dell'opera, onde sagaci espositori, come al ser­
vtzio di tale piano, si {anno interpreti di essa presso disce­
poli avidi di dipendenza dialettica, piuttosto che di cono­
scenza. Ciò spiega l'attuale stato di pericolo del mondo: in 
realw ..,iene resa ineCCiciente l'unica conoscenza che può resti­
tuirgli l'orientamento: la conoscen7.a che appunto dovrebbe 
risorgere per virtù di discepoli chiamati ad operare sacral­
mente nel mondo. 

203 



XVT. SECRETUM INVIOLABILE 

Sembra che questa epoca abbia rotto le dighe con lo 
Spiriru.ale, come noo mai: si cerca ad ogni livello e in tutte 
le dire2ioni qualcosa olrre il limite: che è l'identico limite, 
e tuttavia quello relativo a ciascuno. 

I sentieri, le scuole, i metodi, gli Yoga, sono innume­
revoli. Ma non si può dire che ciò che si riversa clalle di­
ghe rotte sia lo Spiritt•ale. Come gli animosi magliari napo­
letani partono ancora alla conqui~ta del mondo e tra l'altro 
giungono acl affibbiare partite di seta fasulla ai tradizionali 
produttori della seta, ni Cinesi, considerati peraltto commer­
cialmeme i più « dritti » del montlo: nllo stesso modo par­
tono come yogi dali'Jntlia personaggi che for&e sono meno 
estrosi dei magliari napoletani e tuttavia rie~no a diven­
tare maesrri di molti discepoli in America e in Occidente. 
Non è escluso tutt.avia che, se si grattasse l;~ scorza di qual­
cuno dei più famosi swami in circolazione, con rispettabile 
séguito di discepoli, si giungerebbe a identificare un Clf•SCu­
gnizzo napolitano. Del resto non è la prima volta che un ca­
so del genere si verifica. Un simile swami merita veramente 
avere disoepoli, perché ha qualcosa da trasmettere, per esem­
pio un suono ancesrrale, esprimente la perennità partenopea. 

Che questa sia l'epoca della ripresa dello Spirito, è pre­
,·eduto da tradizioni c Ja remote profezie. La pericolosità 

204 

delb presente epoca consiste appunto nel fatto che lo Spi­
rito si risveglia c o sci e n t e, dopo una millcnaria con­
formità alla regola della propria trascendc:nza. Ma si risve­
glia dove è caduto, ossia molto in basso: al livello in cui 
solranro poteva acquisire fone individuali di autocoSCienza. 

L'epoca è un'epoca di pericolo, perché allo Spirito che 
si ri:.veAlia manca l'appoggio della Tradizione, ossia di ciò 
che fino a ieri era la sua fora, m;~ parimenti la condizione 
del suo sonno. Che oggi siano ripercorribili i sentieri della 
Tradizione, per il fano che si possano studiare e intuire e 
persino meditare le anricbc vie, noo significa che si realirLi 
il contatto con la T1:11dizione. 11 cercatore sagace avverte che 
in tale arrività è solo il nome o la forma di essa: egli può 
scoprire che, in bQStanza, quello che minimamente si muove 
è dentro di lui e chiede di essete afferrato d i r e t t a m e n­
t e secondo le proprie leggi: ll la Tradizione può cominciare 
a rivivere. 

I t~-sti tradizionali in realtà $Ono uno spunto, ma non 
si Ca che una preliminare strada e qi.ICsta preliminare strada 
diviene l'immobilità, o il gtlnsto, di tutta la vita, se non 
si avverte In ne<:cssitil di una ScienM cosciçnte dello Spi­
rituale, secondo l'esperienza nuuale delle fot7.e immediate 
della coscienza sollecitate nella ricerca: foJ;zc esprimentisi 
nel pcn~arc, nel sentire, nel volere, nel percepire, prima che 
nella dialeltkn della Tradizione. 

Indubbiamente a un'ntt~tale capacità di visione, che 
ai fini della Tradizione vada oltre il tradizionale, per av· 
verrire ciò di cui essa è portatrice come n e g a z i o n c, perciò 
di li dai suoi nomi e dalle sue forme, occorre un andito 
spirimale capace di volere lo Spirito bensl con la poten­
za dcll'individualit~, ma oh.re l'individuale. Chi sia privo di 
rale anelito, am3 ~:,moscicamente rappresentarsi il superamento 
dell'individuale, conoscendolo sotto le dizioni tradizionali, 

205 



pur di evirare di realizzarlo, perch~ il realizzarlo implica la 
presa direna delle forze del r~pprescntare, dd sentire e dd 
volere, chiamate in causa: un lavoro invero faticoso. Ai caiii­
grafi della Tradizione piace muovere in un mondo di distin­
zioru formali, nell'analisi raffinata della ortodossia, riducente 
rutto A una mctodologia terminologica, persino con il suo 
lessico sacrale, che autorizza a giudicare ciò che è fuori o 
dentro la Tradizione, <.'Ome una misura per la realtà sovrn­
sensibile. 

Occorre dire tuttavia che quell'anelito è una virtù pre­
natale, ossia un impulso del kium11: cbi ama rimuginare: 
l'antico con le forr-e attuali, affissandosi al contenuto anti­
co e ignorando le fol?OC che gli dànno vita, in sostanza man­
ca di tale impulso: perciò è giustificabile. In definitiva, rutti 
sono giustificabili. Gli unici a non essere giustificabili sono 
coloro che recano in s~ l'impulso a uscire dal sonno tradi­
:donale, per ritrovare l'elemento reale ddla perennità, e rut. 
tavia non sono capaci di cosciew.a del loro impulso. 

La pluralità delle vie è giusta: ogni individuo è una via 
a sé. Le vie affini determinano gli aggruppamenti, secondo 
livelli necessariamente diversi, occultamente rispondenti a 
gradi diversi. Ma a questa smisurata varietà di gruppi viene 
a manc-J.re sulla scena il filo che li congiunga gernrchic:amen­
te, se m:mca l'azione invisibile degli operatori essenziali: 
subentra in tal caso la presenza di guide comunque permn· 
ncnti dietro la scena, e assistenti l'uomo mediante l'elabora­
zione intensiva del karma. 

In quanto lo Spirito va destandosi dal sonno mille­
nario su httta la Terra, privo di coscienza del livello per­
duto, i Deviatori sono all'opera perché la ricetca spirituale 
sia deviata, venendo asservita, allivello attuale, all'uomo do­
minato dalla terrestrità, ossia dal mondo finito, quantitati­
vo, al quale egli si è abbassato urucamcnre per uscire da tale 
millcnario sonno. 

206 

Se questo sonno persiste, vestendosi tuttavia di arrua­
lìtlt spirituale e in •tal senso assumendo le sue persuasive 
forme, è inevitabile che chi si desta e, afferrando il senso 
del proprio destarsi, intende comunicarlo ai fratelli dormien­
ti. sia da costoro considaato privo dì connessione con la 
realtà, c che essi, come per un'occulta intesa, giungano a soli­
darir...are contro di lui, malgrado i loro dissensi di superficie. 
Il vero occultista conosce que.-ta situazione: la sua llrte è 
muovere nel rerroscena di essa, perché quesr.o gli rivela ciò 
che gli viene essenzialmente: richiesto. La visione di tale re­
troscena è per lui un aiuto, quella solidarietà è un fenomeno 
che esige essere compenetrato di pensiero. :&sa noo è co­
sciente nei soggetti solidali, la cui intesa è il potere di una 
a n i m a d i g r u p p o : egli può invero muovere median­
te la forza che emano da essa, sino a riconsacrarln. 

Gli attacchi contro la Via Solare si susscguiraooo da 
ogni parte, nessuna esclusa, compresovi perciò anche quello 
di coloro che da essa hanno avuto sostegno e aiuto. 

Questa situazione, intensificandosi, cbiarisce al discepolo 
il senso del sacrificio mondiale convergente nell'indivìduo 
umano, secondo l'ìmagine della Bhagavadg#a. 

Riconoscere il centro delle forze di sacrificio emanate 
dagli apparenti avversari, che appunto partecipano al sacri­
ficio, è per lui riconoscere la via all'esperienza del Principio 
cosmico. Il convergere vecso di lui, come per una serie di 
mggi, dell'avvo:...-sione umana, secondo l'inconscio sacrificio eli 
coloro che la alimentano, è in sostanza una fase dell'Irllzia· 
rione cristiana, rispondente ai momenti che vanno dalla Co­
rona di Spine alla flagellazione: cosl assunta, può a un de­
terminato grado divenire la For1.a che libera dal male. 

fl discepolo a QlfCStO punto puÒ intendere ll senso de} 
Batkol - di cui lo Stciner parla nel "Quinto Vangdo" -
in quanto riconosce l'nruma come sintesi di forze cosmiche, 

207 



a cui egli può elevatsi grazie a un'analisi supctiore evocante 
il Principio della sintesi: realizza l'anima come la struttura 
in cui confluiscono le forze delle Geran;hie· egli sa che è 
suo còmpito costituire l'accordo di esse nell'umano, avvcr· 
tendo in rale atto l'wùca a~titudine vera dinanzi all'incalzare 
conV~:rgcnre delle fol"tlle dell'avversione. 

Questo incalzare è cosmicamente previsto: una sinaile 
avven;aone è il necessario rivelarsi di una fona: in definitiva 
è un aiuto, in quanto veicolo di conoscenza, per il fatto che 
non v'è essere che si sottragga all'impulso dell'odio privo di 
ragione e perciò in cerca di ragioni. E' per il discepolo 
la sorgente dcll'amic:Via e della salute, ossia dell'iniziale azio­
ne di salvazione, che sorge in lui come risposta a una richie­
sta sostanziale dell'ego: ove egli stesso non reagisca secondo 
le leggi dell'ego. 

Quella solidarietà è occulta, ancora non .ha l'infero pote­
re magico dl essere una solidarietà sul piano cosciente e ope· 
rativo. In determinate cirrosranze, e quando risponda all'as. 
sunto rosicrueìano, al discepolo è consentito regolarsi rispet· 
to ad essa scc:ondo il senso segreto della opposizione radicale 
tra i due Ostaoolatori, Lucifero e Abrimane. la cui azione 
contro l'uomo è la eonsegueoza di un accordo partuito tra 
Essi, di là dal loro reciproco conflitto originario. Egli sa che 
non ha senso dolersi dell'avversione del mondo o di lottare 
contro di essa: la S\10 azione è semplicemente la ren~ione 
del contenuto del Batkol, integrata ogni volta dalla i.magine 
della sua controparte cosmica, ossia del suo rovesciamento, 
veicolo della comunione con il coro delle Gerarchie ope­
ranti dalle altezze sidcree sino alle strutture animieo-fisiche. 

Egli comprende la necessità di essere grato ai fratelli 
umani, che gli consentono assumere pòSitivàmente l'avver­
sione: grazie alla qwalc può evocare in sé, come coon-opa= 
cosmica restitutcire dell'Ordine originario> la sintonia delle 

208 

Gerarchie. E comprende l'imporraru:a della serie delle i m a-
8 i o az i o n i date dallo Steiner, perché sorga nell'anima vi­
''ente l'imagine della loro azione. c L'uomo è la mèta ddle 
Gerarchie •: questo è il pensiero-forza da Lui enunciato in 
una delle Lettert indirizzate ai discepoli, negli ultimi mesi 
ddla sua comp:usa terrena. 

Se si vuole 1trovare dove si affaccia una verità nuova 
per il mondo, occorre guardare contro che cosa, coloro che 
sooo accaniti avversari m loro, riescono ad andare d'ac­
cordo. La considerw..ione del senso occulto dell'avversione 
solidale del mondo contro la Scienza ddlo Spirito, ~il conte­
nuto meditarivo che conduce dal senso metafisico delllaJkol, 
alla visione della convergenza deiJ'azione delle Gerarchie 
ndl'cntità umana. Questa convergenu viene reali1.2ata come 
c o n t e m p l az i o n e: gli esercizi di meditazione e di 
concentrazione di profonditi dati dallo Steiner hanno come 
senso ultimo la realizzazione rituale di una simile contem­
plazione:. 

Le forme dell'avv=ione di cui il discepolo di'•iene 
testimone, sono il concributo recato dai fratelli umani al 
còmpito della contemplazione. Questa avversione si pre­
senta per essere conosciuta: essa esige come terapia l'azione 
ddle for.<.e intatte della coscienza. Chi risponde con la con· 
templazione all'odio convergente, risponde con le forze spi· 
rinaali richieste dal sacrificio offerto dai fratelli umani. Egli 
può a questo punto intendere il senso ultimo del Pattr 
Noster, che è il rovoscWnenro del Batkol> pronunciabilc: 
come il potere cosmico della preghiera. Il senso del « Rimetti 
a noi i nostri debiti, cosl come noi li rimcuiamo ai nostri 
debitori •. è la rispo:.ta spirituale all'avversione umana, che 
non è avversione contro detcrminnce personalità, bensì con· 
rro il contenuto del rito solare della Comunità Spirituale:. 
n contenuto solare è naturalmente il c:onrenuro eristico, che 

209 



può ~ssere presente nell'anima dd cercatore, per vil'tÙ inte· 
riore diretta, anche se non sa nulla del Cristo cosmico. La 
lol'la viene perpetrata nell'occulto, perché dalle comunità 
spirituali non sia conosciuto il Sentiero della Rosac:rocc, la 
reale via del Cristo: e perché le anime oltre misura legate 
ai valori miei, dopo la morte permangano nell'aura della 
Terra, per lungo tempo urilizzabili come forze anti<ristiche, 
come fone della ossessione ideologica estranea alla realtà 
umana, ~ della rivolta sistematica contrO l'Ordine cosmico. 

E' importante sottolineare che l'avversione non appat· 
ti~e a colui che la professa, lll1l agli Ostacolatori che lo 
m.movrano: ~ un evento positivo per colui che la professa, 
perché prepara la determin~ionc del suo debito, o del sacri· 
ficio, ch'egli in profondità vuole offrire, ma ancora non sa 
come offrire. Per contro, come si è visto, nel discepolo che 
la contempla, sollecita la visione della convergenza delle 
fo= delle Gerarchie: l'elevazione decisiva per l'anilll1l di 
lui. L'uomo è la mèta delle Cerarchìe: la potenza di queste 
trascende illimir~nameme il debole e incerto volere indivi· 
dud!e dell'uomo: che tuttavia reca in sé celata la virtù di 
fare sua tale potcn'!ll, in quanto gli è originaria. In essa urge 
l'Universo. 

In una minima vittoria ùell'uomo su sé, si celebra la 
convergenza delle Forze possenti dell'Universo. Ma perché 
questa minima vittoria su sé sin autentica, O<XOtte che non 
sia espressione delln manovra degli Osracola1ori in lui, ossia 
della sua recitazione, o della sua vanutà, o della sua brama 
di vita. E' di!licik che il discepolo conosca il reale conte­
nuto di una sua operazione interiore, prima della pratica 
conoscenza della manovra degli Ostacolatori: conoscenza 
che è una tappa inoltrata del cammino. 

Qui si può comprendere :tncora una volta il senso della 
Via del Pensiero data dallo Sreiner e indicata reoretica-

210 

mente nella Filosofia dtlla Libtrtà: l'anima può essere presa 
t<~rnpiuramente dagli Osracolatori, - che è del resro ~ 
•ituozione nonnale dell'uomo di questo tempo - e tnltavta 

1l discepolo può avvertire di disporre di un pensiero poten· 
zlalmentc libero, il pensiero razionale. Egli può fare in modo 
the tale pensiero, indipendentemente dalla siruazione ~si­
chies realiu.i l'identità con il proprio momento potenziale 
tli liber~ sempre comunque presente e sempre SllUllrito nella 
determinazione dialettica e perciò ritrovabile come moto 
)m:dialettico grazie alla tecnica della concentrazione. Gli 
diviene anzi:Utto trasparente la ragione per cui nessuna dia­
lenica può condurre allo Spirito. 

Il momento potenziale della libertà viene realizzato in 
~ nella consumazione del pensiero dialettico. Nell'esperienza 
Jirctta dd pensiero, in quanto pura Jynamis, la dialettica 
viene costretta a lasciar libero il contenuto originario: il 
pensiero reali= in tal modo ~ coerenza pura c~n sé! o~· 
r.lnte magicamente a rendere viva Ja « zona .,. m CUI l Io 
incontra l'anima. A tale livello l'anima è libera di se mede­
~lma, ossia della parte di sé consonante con la corporeità: 
può decidere con la massima autonomia, perci~ con essen: 
~iale moralità indipendentemente dalle deficrenze morali 
costituzionall: 'normali a ogni essere umano. Nell'operazione 
accennata ha inizio la conoscenza reale di tali deficienze: 
viene pr;parata la separazione della forza autonoma dell'Io 
dalla sfera in cui si corrompe. E' la sfera degli impulsi pro­
fondi, clelia quale solo per tale via è possibile la trasfor­
mazione. 

La perce-~ione di essere al centro dell'avversione da 
una parre e della convergerwt delle Gerarchie dall'altra, 
porta il discepolo a una pace profonda con l'umano, per cui 
non può non rispondere alle avversioni, calunnie, aggressioni, 
con un sentimento di amore verso i loro autori: amore 

211 



vero, che non può essere recitazione sentimcntalistic:t o mi· 
stic:a, ma frutto della conoscenza. Chi giunga a questo amo­
re, fondato sulla conoscenza e sulla pace con gli esseri, pul'> 
tutto: non ha nullo da bramare, perché ha tutto e dinanzi 
asl! il cammino del Superomano, implirnmc l'assumere come 
materia prima ds elaborare, gli straci profondi dell'umano. 

L'avversione umana è, ds pane di colui che la emana 
epperò in sostanza la patistt, realmente, un s.~crificio, cui 
deve rispondere come terapia, du parre dell'asceta, L1 cono­
sttnza di tale retrosttnn sacri6cale. A un determinato mo· 
mento, egli conosce la prova dell'essere al ttntro delle varie 
umane lotte, come veicolo di rettific:azione e di equilibrio: 
con ciò conseguendo una trascendente invulnerabilità, che 
non gli toglie il venir colpito o ferito: gli dà modo, invece, 
di rispondere col sentimento dell'amore. Egli supera la ne­
cc~sità di rispondere egli stesso con l'avversione: il comb~t· 
rimcnto appartiene alla sfera dell'anima, non alla sfera dello 
Spirito, che non ha bisogno di combattere. Stando al ttnuo, 
l'asceta non può essere toccato, malgrado l'inevitabile allean· 
za di profondità degli ingiusti. La sua forza è non conside­
rarli ingiusti, JllJl ,;ocronerli senza essere afferr~to, non 
offrendo presa: che è in fondo non offrire presa a ciò che 
non è, allo naturn. Con ciò, a un determinato momenro, 
la parvenza dell'avversione cessa di essergli necessaria. 

Allorché egli può rispondere con la pace profonda, sugge­
risce la sostanzinle correlazìone degli esseri tra loro. Ncll'oc· 
culto, l'imagine della correlazione rompe l'alleanza inferiore, 
che può evolvere in una lotta degli ingiusti tra loro, oltre 
la loro finzione della pace a rum i costi. Questa finzione 
orebe;trata in reLcriche diverse, presso una sorrile volontà 
di guerra, impedisce che l'impulso dell'avversione ~ia affron· 
tnto nella sua wra sede, ossia nella sttna della coscieoza: 
impedisce che la coscien~.a individuale scopra e affronti l'av-

212 

\<:rsionc in se stes~: perciò, dal punto di vista della dire· 
ZIOne cosmica, )e è necessaria la guerra. 

La guerra ha sempre come positiva occasione antece­
dente la possibilità che l'avversione venga afferrata in pcn­
su.:ri-forza trasformatori, dalle pcrsondlità rcspon<;~bili. Allor· 
ché una tale possibilità viene meno, la guerrn diventa ine­
vitabile. Essa potrebbe essere evitata, ove fosse convenila 
in confronto reale di cooosccnze, ossia di forze della sag· 
gezza estrnpolitic:a, o dell'ascesi. Tale confronto non avrebbe 
nulla di comune con un evento politico o della cultura. Un 
evento politico risolutorc, se mai, si vcriJica sempre come 
conseguenza di una tale azione ascetica: oon visibile, però, 
sulla scena. n confronto interiore, come incontro di forze 
di conoscenza, è un evento sovrascnsibile: come tale, esso 
viene avversaco con tutri i mez:d, senza ~lusione di colpi, 
dai Poteri che necessitano del s i s t c m a d c Il ' a v v e r­
s i o n e per dominare l'uomo. L'uomo, in vero, dovrebbe 
poter fare i conti nella propria interiorità con !"impulso 
dell'avversione, di là da ogni demoniaca r.:c:irazione di 
ttlleanza, o finzione di pace. 

L'evento più funesto per la collettività umana è l'al­
leanza dei Poteri che costituzionalmente e cosmicamente sono 
avversi tra loro. In quanto sorrcggentisi su una sorta di vam­
pirisrno spirituale dei singoli, 05sia Dutrencisì della soppK"iSa 
libertà dell'uomo, tali Poteri hanno nella loro finzione 
della moralità, della gìuridkità c della Jemocrazia, il mer~ 
per evitare lo scontro tra loro. n loro impulso nnti-umano 
è già pago della possibilità di estrin.<ecazione totale in un 
sistema organico, politicamente soggiogante i singoli median· 
te la sottile c sempre più fitta rete degli obblighi civici. 
In tal caso, Lucifero e Ahrimaote giungono a realizzare 
mondialmente la loro alleanza souo l'egida della poce tra 
i popoli: che diviene l'ideale predicatO simultaneamente ìn 

213 



chiave chiesastica e in clùave laica, mediante identica affet­
muione dj giuridicitl e dj necess.ità. Ideale intoccabile, esso 
diviene il mito cbe può costituire all'organismo formalmente 
religioso la base della buona coscienza: dj aver infine attuato 
la missione della pace sulla terra : sostanù.al.mcnte vendendo 
l'Uomo all'oscuro potere della politiCI: incatenando i sin­
goli al sistema astratto della società senza Spirito: riducendo 
tutto, né più né meno che come il Materialismo, a una 
visione economica del problema dell'uomo. 

Visione economica, però, senza possibilità dj perce­
zione dell'elemento interiore dell'economia, o del retroscena 
so11rasensibile del processo economico, che non può ovenire 
dall'attuale scicma del fano economico: ove si coglie l'animur 
del sistelii2 che, pur dj respingere la conoscenza della rri­
partizione dell'organ:issmo sociale, recata dalla Scienza dello 
Spirito - che è la via dell'avvenire, in quanto soluzione 
reale dd problema - preferisce accordarsi con il Materia­
lismo. 

* 
La terapia recata da colui che riesca 11 portarsi al centro 

delle forme dell'avversione, secondo un rito che ogni giorno 
esige essere rinnovato, è appunto il suo esprimere come 
virtì:l dj riconciliszìone originuia, indipendente dai contrasti 
terreni, l'impulso dell'anima a muovere dalla essenza dj sé: 
è la possibilitl di dominare radicalmente quello che ostacola 
l'espressione dj tale essenza, l'avver!ione. 

La comprensione di tale retroscena è giA un agire spi­
rituale in esso. La serie dei pensieri delle precedenti pagine 
scaturisce dall'osservare non solo la storia terrena di Rudolf 
Steiner, ma anche il tipo attuale di reazione riguardo alla 
sua figura, o alla sua opera: istintivamente detestate da per-

214 

sonaggi che sembrano bene informati su esse e in realtà, 
nella maggior parte dei casi, non ne conoscouo nulla. 

N~ una sola opera, o un minimo numero di opere, 
dd resto, è sufficiente a dare l'idea ddla vastid e della 
unicità di un in~mento che non riguarda una corrente in 
particolare o uno specifico aspetto della cultura, ma tutto 
l'essere umano, epperò il presupposto superumano: inse­
gnamento del quale, chi l'abbia conosciuto dopo s'V'et pra­
ticamente sperimentato le vie d'Oriente e d'Occidente, può 
dire che è la via diretta, o la via del Logos per i nuovi 
tempi, riassumendo in sé rutte le vie, epperò recando la 
direzione unica, che attua la virtù originaria del pensiero 
e la sottrae all'errore. Ma è l'insegnamento od quale occorre 
entrare per degnità e volontà: non è su.flicic:nte, per posse­
dcrlo, il semplice acoettarlo, o l'appartenere all'associazione 
di coloro che ritengono esserne i depositari. E, una volta 
accettato, occorre comprendere l'inevitabilità dell'avversione 
umana nei suoi confronti. 

Quando un simile fenomeno di non conoscenza giudi­
cante si verifica nei miei riguardi, mi conforto al pensiero 
di essere in sl nobile compagnia: ricordando appunto la sto­
ria dello Steincr. Quando mi nccude di sapere che intellet· 
tuali di questo tempo sprez;-..ano o detestano la mia opera 
senza averne letto una riga, o ovendo letto le ultime tre 

righe di un capitolo, trovo ciò naturale. Dubiterei di me, 
se costoro in coro mi elogiassoero, come fanno ogni giorno 
per gli Autori più letti. D'altro canto, li giustifico volentieri, 
anzi sento per loro simpatia, pensando che taluni cultori di 
Scienze Spirituali, moralmente impegnati con sé a formulate 
giudizi solo in base a obiettiva conoscenza, si comportano 
allo stesso modo: mi giudicano senza leggermi o leggendo 
solo quattro righe - una più degli altri - dominati da un 
giudizio di seconda mano, accettato secondo la concatena-

215 



zione rrasnusstva di penSJert peosau m una determinata 
occasione, secondo un determinato stato d'animo. 

D caso in cui il peo$iero si compotta come un cagnolino 
al guinzaglio di uno stato d'animo, non si dovrebbe verifi­
care in chi p~ume conoscere la Filosofia deUa Libertà, o 
l'esercizio della spregiudicatez7.a, o l'assunto del pensiero 
vivente. Certi amici dello Spiriro dovrebbero chiudere per 
un momento i libri di sllggez7.a di continuo compulsati, c 
realizzare, sia pure per pochi minuti, un minimo di ciò che 
leggono: mettere in moto il pensiero, oltre il peosaro: pen­
Sllre da sé, oltre l'abitudine ccrebtale, e il giudizio accolto. 
Pochi minmi di correttezza mentale, almeno una volta la 
settimana, potrebbero cambiare in essi molte cose. 

Caso ripico, tuttavia, è quello ddl'avversione karmica, 
onde non si può non essere contro il ponatore di un deter· 
minato impulso, in quanto si è prenatalmente portatori 
dell'impulso opposto. In altre pagine, appunto, ho potuto 
accennare al (atto che l 'Ostacolatore, per scardinare un mo­
vimento spiriruale, non ba mer.M> più idoneo che penetrarvi 
come organizzatore, o come assertore di intraosigenze form<l!i. 

Per quanto si possa venir colpiti da certe deformazioni 
della verità e dalla loro per:Jstente trasmissione, sotto il 
segno della Scienza dello Spirito, è imporrante riuscire a 
vedere la strumenta lità delle dillicolrà cbe da esse derivano, 
né mancare di gratitudine per chi fornisce elementi di cono­
scenza dd r e 4: r o s c e n a spitituale di determinati ambienti: 
elementi preziosi al lavoro interiore, ma non per questo 
meno inquietanti rispetto al loro senso finale: soprattutto 
in relazione allo stato di emergenza delle siruazioni umane 
e alla urgenza della giusu ispirazione attesa da coloro che 
operano sulla scena: il cui errore invero solo in parte è im­
putabile ad essi. 

216 

Nei momenti della meditazione, pub apparire particolar­
mente chiaro rome la percezione dell'elemento personale 
inferiore che reasisce, sia lo scopo vero di simili esperienze, 
in quanto possono condurre, cosl come l'intensa soffercnza 
trasfiguranre o la meditazione stt.-ssa, a intravvedere le forze 
della reintegrazione dietro lo scatcnamento dell'avversione, 
rome dietro l'attuale rottura delle dighe dello Spaituale: la 
convergenza delle Forze delle C'_rt>rarcbie ndl'anima umana, 
per virtù di una media;ùone non semplicemente urruma, ritual­
mente evocata. 

TI segreto di questa mediazione sorge: come senso di 
profondità della visione cosmologica rosiouciana. E ' una 
mediazione che non può svolgersi fuo.ri dell'anima de! disce­
polo, perché non può attuarsi senza la partecipazione del 
suo essere libero: al tempo st<.:l;$0 deve svolgcr$i come evento 
superindividuale, in quanto azione ddle Gerarchie. La media· 
zione è tale in quanto si svolge simultaneamente nell'umano 
e nel Superumano, non avendo altra funzione che la congiun­
zione originaria dai due mondi. 

Se non ci fosse un'actività mcutlisica intima all'uomo, 
nella quale l'elemento supctumano sia presente, o immn: 
nente non avrebbe senso parlare di mediazione. Deve poterst 
identÙìcare una stessa fo17AI, che ~i svolge in basso come in 
alto: devo essere riconosciuta un'auività che appartiene 
simultaneamente all'individuale essema ddl'uomo e all'im· 
personale mondo ddle Gerarchie. Comprendere che questa 
attività è il pensiero, è appena un piccolo passo innanzi, ma 
permane un tepido moto dell'intdletto oltre il quale non si 
va, malgrado i minimi poteri della concentrazione, e al q~~ 
ci si a~ta, se non si comprende che l'elemento solare mtJ­
mo al pensiero oon ba nulla a che vedere con la testa dd­
l'uomo, ma esprime l'essere suo originario e profondo. T aie 
pensiero oon può muovere nell'anima, se simultaneamente 

217 



non muove nella sfera superiore dell'anima, nella corrente 
di Vita creante della Lllce: che ~ il suo recare le for7,e di 
profondità del sentire e del volere. 

Mediante la logica umana, questo pensiero muove rego. 
larmente a un determinato livello, ma al tempo stesso, 
rispetto ai livelli superiori contraddice normalmente la 
logica del Logos: soltanto ove sia logico secondo il reale, 
ossia forma di un contenuto interiore, esso risuona simul­
taneamente ncll'ani.mico e nello spiri~:uale. La logica umana 
deve apprendere il pensiero dal Logos, per essere realmente 
rigorosa e conoscere vincoli o limiti su tale piano, che 
appartengono alla necessità dialettica, (liu~tosto che al pen­
siero in sé. Va trovato il pensiero in sé, ma questo, nel suo 
moto libero dal sistema della testa, reca una potenza d'im­
personalità che, a sua volta evocata, scopre gli ostacoli della 
natura personale. Tale potenza d'impersonalità appartiene 
all'Io vero. 

Tutta una prima fase della disciplina rosicruciana con· 
siste ael realizzare il potere, insito nel pensiero, di mani­
festarsi secondo proprie leggi, malgrado i limiti dell'umana 
personale natura. In sostanza questo potere d'impersonalità 
viene inizi.<tlmcnte rcaliz7.ato dalla Scienza, a un gradino ele­
mentare, in quanto l'indagatore deve dimenticare se stesso, 
mettere veramente da parte l'ambigua psiche, per l'obiettiva 
ricerca, onde il pensiero impersonalmente ponga i fenomeni 
in relazione trn loro e in sé identilichi le loro cause. Questo 
motO del pensiero è l'inizio dell'esperienza dell'elementO 
d'impersonalità dell'aroma. La Scienza andrebbe riconosciuta 
come disciplina il cui vero senso è l'iniziale forma7.ione 
della coscienza di tale impersonalità. 

La via dd Pensie.-o porta il discepolo a una 20na in cui 
l'elemento solare - come viene mostrato nel volume La 
Tradizione Solare - esige accordarsi col proprio orlgihario 

218 

movimento, indipendente dalle forme luciferiche dell' intel­
ligenza sia pure abbagliante della testa, per non essere para· 
llzzaro dai vincoli o dalle barriere personali. Quc;'tO accordo 
il pensiero, in quanto in sé solare, lo rcxa originariamente, 
lllll è di continuo smarrito dal di=polo che se ne serve 
bcnsl per la concentrazione, ma non lo possiede. In realtà, 
al sistema della testa, è legato il pensiero dell'ego: pensiero 
cbe non si libera solo per il {atto che $Ì raHon:i. 

A questo punto ha inizio l'impulso rosicruciano del· 
l'ascesi. La pura continuità del moto-pen;iÌero, accordando 
il mentale con il suo dcmemo originario, tende a divenire 
nell'anima continuità del Logos Solare. n pensiero puro ~ 
la forma di cui si oveste il Logos costituzionalrnenre ope­
rante nell'anima. Ma ~ il pensiero cosciente nella testa, dove 
normalmente, come moto dialettico, perde la connessione 
con il Logos: il ricostituire deliberatamente questa connes­
sione, realiv.ando il moto formale, è l'esperienza del pensiero 
astratto come pensiero poro. Il veicolo mediante cui il pen· 
siero oriRinario ordinariamente muore, diviene veicolo della 
vita: la via pitt lucida allo Spirituale. 

L'accordo dell'elemento solare del pensiero con sé, 
utilizzante il moto della dialettica, dà modo alla coscienza 
di superare direttamente il proprio limite verso il Logos: 
non v'è impresa superiore dell'uomo, come non v'è soffe­
renza, o prova tragica, che non tenda al trascendimento di 
tale limite. n segreto della via rosicruciana è il riconosci · 
mento e l:t \'olonrà del superamentO di questO limite: la pos· 
sibilità del pensiero di attingere, di là dal mentale cerebrale, 
alle forze profonde sorteggcnti dal Cosmo la vita fisica. 
Dal superamcnto dd limire fluisce nell'umano la Fot'-a a&esa: 
che può rutto. La connessione della corrente pura del pen· 
siero con la sua scaturigine cosmica è un eventO ini.zàtico: 
viene accordata dal Mondo Spirituale. Prima di ralc evento, 

219 



il discepolo giunge spesso a un « a tu per tu ,. con ì.C me· 
desirno, che lo prepara: può contemplarlo, può spcrimentame 
la Forza salvatrice nei momenti elevati della m~-ditazionc, 
come nel momenli severi delle prove. 

In tali momenti il discepolo sa che il contano con quella 
For2a è tutto: senza quella non può procedere olttc il punto 
al quale è pervenuto mediante le discipline. Le discipline 
sono necessarie per giungere sino a qud punto: esse sono 
la necessità dell'<!go, per il suo preliminare moto verw il 
Sovra.sensibile. Pet tale motivo sono preziose e non ha 
senso pregiudicame il procedimento con l'imagine di un non 
ancora assimilabile Logos. Chi intuisca il Logos c manchi 
delle discipline, ha ben scarse possibilità di rendere praricn 
la sua intuizione: nell'esclusivo prevalere della tceniCll o del 
sapere, come nell'esclusivo o soggettivo senrimcmo del 
Logos, sono ravvi~abili rispettivamente le influenze dei due 
Ostacola ton. 

L'arte del discepolo è ~'Onseguire tale equilibrio era 
Conoscenza e Devozione, da ritrovare nell'una l'èmpito 
creativo dell'altra. A questo punto la connessione con il 
Principio della Forza insito nell'anima e luna\•ia ignoto 
ad <essa, diviene opetante, sl da lasciarsi perecpire. L'anima 
nv.ionnle comincia a risonare secondo il Logos, in quanto 
si conforma alla sua vita superiore, l'anima cosciente. Ha 
inizio una prova continua della chiare:aa di coscienu del 
discepolo, chiamato a operare secondo il Principio della 
Forza, dalla serie inalzante degli .:venti dd ginmo. orrnai 
individuabili secondo un unico nesso, ReOOndo un 'unica vi· 
sione che ogni volta isola fuori dell'anima l'Osucolatore. 
E' un Opetare secondo l'lo connesso con il proprio Archetipo. 

Verrà il momento in cui il segreto della vita consisten't 
nella presen2a della i s p i r a ~ i o n e di tale Archetipo. In 
taluni casi si potrà parlare di presenza di Spirito, ma nor· 

220 

malmente è per mi discepolo la capacità di comprendere che 
non v'è azione che non appartenga alla sfera dominata da 
Lucifero e Ahrimanc, e perciò non venga alferrata da questi. 
L'azione che muo\•a dal!'Jo connesso con il proprio Archetipo, 
è invece indipendente, pur entrando nella sfera di Lucifero 
e Ahrimane: obbliga questi a servire la sua forma. Tale azionoe 
solwnto redime il male del mondo, secondo l'impulso del 
Redemore. 

L'isprnwonc del Principio non deve impcdixe l'imme· 
diatc-.aa dell'azione e la spontaneità del rapporto umano. 
Chi si rivolga di continuo al Principio, per '..sci!K: guidato, 
e di corvtinuo esita per poter acqui.~ire sicurezza risolurrice, 
temendo di compromenersi nell'azione, manca in sostanza 
del coraggio dell'azione: blocca le forze della volontà opera· 
trice, non s'immerge nella realtà del mondo, impedisce al 
Principio di fluire nella realtà del mondo. 

Il Principio della Forza lluisce in un volitivo donarsi 
dell'anima, grazie al quale ogni volta la dualità viene supe­
rata. L'ispirazione diviene imrnediatez'UI del ricordo, ossia 
moto diretto del cuore nella volontà. Non deve essere inter· 
roua la spontaneità dell'azione e della comunione umana, 
ai fini dd ricordo: questo deve essere presente come ispira· 
zicme C\Tocabile, ossia come presenza stessa del Principio 
dell'azione, o della comunione, nell'anima. Petché questa 
presenza sia immediatamente evocabile, occorre ptcparare 
~r lungo tempo la presa diretta: in panicolarc in alcuni 
ca~i in cui non v 'è lempo per decidere, occone sapere 
aningere a quclla virtù superiore, che è l'immediatezza intui· 
tiva dell'azione: essere con&apevoli, ma ispirarivamentc, in 
modo che l'essere consapevoli non imp(.'t!isca l'immcdiater.za. 
Riteniamo sia chiaro 11'8ttarsi di pura azione interiore. 

Chi si sorveglia sino a inibirsi ]a spontaneitil per tema 
di errare, ancora non ronoscc il scgre:o della Fona, ossia 

221 



quel segreto dell'affidamento alla Forza espresso nell'ima­
gine: • Non lo, ma il Cristo in me •· Che non è rinuncia 
all' Io, ma attuarsi della sua a s s o l u t a immediatezza. 
Questa immediatezza però va ptejXItata. Non sono le sole 
oper:tl!ioni della concentrazione e delle meditazione che la 
preparano, bensl l'uso giusto delle for-.e impegnate in tali 
operazioni. Le forze possono parimenti potenziare l'ego, 
come divenire veicolo dell'lo reale: l'immediatezza consiste 
nel fatto che quelle for1.c sostanzialmente appartengono 
all'lo, cioè a1 suo Principio: a1 Principio presente nell'Io, 
identitA essenziale dell'Io, quando l'Io si raccoglie in sé indi­
pendente dall'essere, dal proprio essere. In tale indipen­
denza l'Io sparisce come dipendenza da tutco ciò cbe lo 
determina per il mondo: che è per esso come dire c Non 
lo "· In tal modo è uno con il proprio essere odginario alla 
base del mondo e perciò si deva al punto da cui domina ii 
mondo: perch~ in realtà non ha bisogno di dominarlo. 

L'Io per solito non è se medesimo, come entità pura, 
ma l'Io immedesimato nell'anima: l'Io che si sente, si pensa 
e si vuole nell'anima, identiJicnndosi con essa. Nell'anima 
perciò esso può dire: « Non Io, ma il Logos in me ,., Allora 
ha inizio illluire del Logos, mn è sempre l'anima, ossia l'Io 
nell'anima, o anima coscienre, che lo accoglie. A wt certo 
ptmto dello sviluppo, questo accogliere il Logos nell'anima 
deve essere profondo e continuo, per controllare le reazioni 
dclla natura demoniaca. Ma, come si diceva, la continuità 
non deve pre,iudicare l'immediatezza, anzi deve esprimersi 
in essa, per u:nlizzare il suo trascendente contenuto. 

L'esperienza interiore deve essere dominata dalla ispi­
razione<hiave: la presenza nell'Io del suo Archetipo, che 
è più che tutto il moto della vita dell'anima: estendendosi 
oltre ogni limite concepibile all'anima, esso è la Forza che 
non conosce gli ostacoli dell'anima, ed ha di conseguenza la 

222 

chiave di tutte le difficolrà della vita dell'anima: ma è 
perciò inconcr:pibile all'anima razionale-affettiva, ossia prati­
camente impossibile od afferrare all'inrelletto. n problema è: 
appunto questo, per l'anima, e in tal senso diviene problema 
per l'Io. Ma non può essere problema dell'Io, che è in sé 
fuori di ogni contraddizione. Le contraddizioni, le problema­
tiche, riguardano la presunzione della limitat=.a umana, il 
mentale, ossia la co:.cienza asuale estraniata all'Io. 

n mentale ~ ciò che viene consumato mediante la 
OUilC'Ctltw:ione e le mediwione, pe~ risorga purificata 
la sua foo:a. Questa risorge, però, nella misura in cui venga 
restituita del suo Principio, connessa con esso, fluendo da 
esso. Appumo, il discepolo deve apprendere rale connes­
~ione: altrimenti egli la sfrutta e la ignora, usa la forza 
cuntro il suo Principio, rendendo più pesante il karma della 
t:ollettività e preparando le ulteriori catastrofi dell'umano. 
E' quello che avviene ogni giorno: il detemoramento della 
generale storia umano, conseguente al fallimento delle im­
prese spirituali c alln sempre più fitta organizzazione delle 
scuole occulte ahrimaniche, cui partecipano discepol!i. poco 
coscienti, persuasi di secvire lo Spirito. 

Chi riesca minimarneme a contemplare il paesaggio so­
vrasensibilc, oon vede ormai riuscire alcuna di tali impre­
se: tutte patiscono la stessa paralisi centrale, dovuta al pre­
valere di un elemento personale di profondità: onde Rudolf 
Steiner conclude il suo libro I niziaV.one ( « Come si conse­
gue la conoscenza dei mondi superiori ,. ) con l'imagine am­
monitrice dell'Iniziato che, per un riattizzarsi dell'ego, cade 
dal più alto veNice conseguito. Questa caduta è salurau:, 
è correttrice, è un dono dello Spirito, ma è un'opera spiri­
tuale rimandata, un debito che attende nel futuro, debito 
tuttavia tanto meno pesante qWlmo più dopo la catastroFe 

223 



po~sa venir sopportato, ancora essendo viventi, il conse­
guente dolore ttagico. 

Chi cosl cade, ha ignorato il Principio deUa Forza di cui 
bn fruito. L'Iniziazione è il superamcnto di U\le ignoranza: 
ma l'iniziativa del discepolo lo prepnra. Il Principio è nel­
l'anima, come scarurigioe della VitA dell'aniJm, ma olrre 
l'nnima esso è il Principio deUa Viro del Cosmo. n Princi­
pio vive nel pensiero, è la forza che si aliena nel pensiero, 
ma è oltre il pensiero, inooooepihile al pensiero e ruttavia 
intima ad t.'!ISO. Il pensiero può dooarlli ad esso, allora ascen­
de a v i r a imagjnntiva, riconquista un primo grado per· 
duto della Fom~: che è la forza dell'lo. 

Gli necèssita un ulteriore grado di sé, una più intima 
identità oon sé, per incontrare il Principio della Fora. At· 
tinto minimamente, il Principio nsuooa vasto nell'anima, 
impronto il sentire: il sentire ne diviene l'eeo nell'anima: 
il rioordo. n ricordo di continuo cvocabile: l'inizio reale 
della indipendenza dalla natura inferiore e dalle sue persi­
stenti risonanze. Il discepolo realiua il senoo reale della 
presenza del Logos: la sua discesa nelle profondità inconscic 
della narura, la cui trasformazione radicale esige l'ini~iariva 
clell'elemento originario dell'anima: uno nell'~a con 
il Logos. Si ereà nell'anima un'apertura al proprio Principio, 
che essa deve curare di non perdere: come anima cosciente, 
essa accoglie una ispirazione: che, trascendendo la soggetti­
vità, ricrea la vita, af&rra la natura più riottosa, divenendo 
cor~re trasmutatrice dcll'uiWillO-rerrestre. 

Che alla Forza possa esser dato il nome del Crhto, è 
qualcosa a cui si ribellano taluni persuasi di una via del­
l'autoaffermazione magica e della oc-cessirà di veruna p a s­
s i v i r à rispetto a correnti trascendenti, mentre a tale pas­
sività sono pronti prooamcnte a concedersi, se alla Forza 
possono dare il nome di Kundalini, o di Tao, o di Dodhi. 

224 

Certo, non è questione di nomi, ma di coscienza del rap­
porto con la Forza: questa invero decide deU'impr~sa ini· 
ltiatica. Ma appunto in ul senso è questione di conoscenza: 
perché la stessa Forza che solleva al Sovraseosibile, può 
trarre verso la distruzione dello Spirito, ovc non sia ricon­
giunta con la sua scaturiginc: c acoordata con l'esigenza origi­
naria della coscienza. 

Il secretum dell'Opera è rlassumibilc come il pervc· 
nire dell'lo all'Archetipo di sé, o all'Archetipo di cui reca 
la forma come simbolo e vive corpot<.-amente il potere origi­
nario, dando a questo il nome che non può pronunciare se 
non per se medesimo e che nessuno dal di fuori può dargli: Io. 
Questo potere l'asceta lo nomina, ma in realtà lo ignora. 

Alla conoSCCil23 di tale Archetipo non si giunge, se 
non ricostituendo la sua unità originaria, mediante il ritro­
vamento degli archetipi degli dementi in cui esso appare a 
sé scisso: perciò l'uomo parte dal pensiero che realizu in 
basso l'iniziale opera di sintesi, il collCO(tO. La natura, il 
mondo, il cosmo, rimandano a unn pluralità di forze recanti 
dascuna in sé la propria fotta archetipica, ma ciascun arche­
tipo rimanda alla sintesi superiore di una forza archetipica 
univoca. 

Il discepolo deve guardarsi dalla illusione dei facili 
monismi o dei suadenti sentimentalismi di un.a universalità 
in cui tutto è fuso e indiffertnzi:uo, e in cui aspiri a dissol­
versi. Una simile universalità è un'illusione lucirerica. Alla 
unirà superiore si giunge come a un mondo organicamente 
costituito degli elementi della pluralità, che perciò vanno co­
nosciuti singolarmenre e sperimentati archetipicamente, per· 
ché possano esprimere la loro virtù costitutiva, venendo 
superati come elementi analitici. Occorre conoscere la con· 
cretezza delle distinzioni, per poter giungere alle unifica· 

225 



ziolli conc~rtuall che introducono, come iniziali forme Ìl!la­
ginarive, alla contemplazione degli arcbetipL 

Cosl la struttura dell'Archetipo u!DliDo, l'lo, va conqui­
stato amaverso un'analisi rigorosa in cui soltanto vive il suo 
ferreo potere unilicatore: tanto più teso alla sfera armonica 
epperò celeste e radìante della sua unità, quanto più ferreo 
il suo rigore analitico- E' la ragiollè per cui il Maestro dei 
nuovi tempi prospetta l'analisi degli dementi cosriruenti 
l'Archetipo, cosl che si proceda con sicurezza verso la sinte­
si, in quanro di ciascuno si sperimenti l'archetipo: che è es­
senzialmente l'opera dd pensiero, il conçetto pero:pito nella 
concentl'liZione. 

L'asceta può ritrovare l'lo soltanto se lo ricostituisce 
dalla frantumazione della molteplicità visibile intorno co­
me natura e non si lascia ingannare dalle universalità va· 
ghe anche se rappresentabili come mctafiisiche, con cui è fa­
cile contrapporre il monismo vedantico, o mahayanico, o 
sufico, o gnostico, all'analisi della morfologia occulta dello 
uomo e della urultura del Cosmo, data dal Maestro dei nuo­
vi tempi. Occorre amare ciò che ~ oltre il limite egoico, o 
individualistico, per ritrovare l'Archetipo di cui si dìce lo: 
che, come archetipo, ~ già compiuto, è a t t o. Non è l'atto 
ciò che viene chiesto al discepolo, bensl risalire dall'a~o alla 
sua potenza : la realizzazione magica vera, dalla entelè­
cheia alla dynamis. IJ mondo che l'uomo ha intorno, il suo 
stesso esistere, è già tntelècheia: che da lui invero attende la 
ricongiunzionc con la propria dynamts. 

* 
La via dello Stciner cosl si presenta rome un sistema 

dì ascesi universa, coadata a ogni grado dell'umano e tur­
rall'ia avente al centro l'istanza al superamento dell'umano: 

226 

con ciò svolgendo l'assunto iniziatico, presso le discipline 
dì fomw:ione: ascesi in movimento, non schematizzata in 
un dìscorso, ma compiuta nella sua unità trascendente come 
un organismo vi~~~mte, percepibile medìante ciascuna delle 
sue forme e in continuo stato di ricreazione di sé: cosi 
come nd seme dì una pianta si ba tutta la sua storia, o nella 
foglia l'ii:Mgine dell'intera struttura, o nel fiore l'apice del 
processo eterico, o nd tronoo la percezione della forza strut· 
rurale espellente la materialitil, ccc. Ascesi articolata in varie 
espressioni ddla sua interna relazione, e che perciò sfugge 
al discepolo incapace dì ricoscruirla in sé, come dinamica 
del Logos nell'anima. Proprio il dìscepolo incapace di rico­
struire come proprio movimento questa sottile organicità, 
,;ve dogmaticamente con talune forme particolari dell'inse­
gnamento, inconsciamente opponendole ad altre da lui non 
bene assimilate, oppure a quanto gli appare inosservanza 
formale, essendo in effeno il simbolo del suo limite men­
tale. Del resto, l'anima razionale, 'tendente a comportarsi 
come anima coscieme, trova connessioni intellettuali tra ele­
mento ed elemento, che appaiono originarie, ma appart-engono 
in verità allivello in cui sorgono, quello della rapprescntrudone 
sensibile: sono soltanto discorsi. 

Secretum inviolabile è il senso dì questa muraglia di­
scorsiva, all'interno come all'esterno, verso il senso auten­
tico del cllJlllllÌno rosicruciano, malgrado esso sia stato indì­
c:no con una messe generosa dì insegnamenti. Come il ca· 
stello del Graal è invisibile agli abitanti delle co.ntrade vi­
cine, o come lo splendore metafisica dd Sole appare buio a 
clù si muova fisicamente nello spazio - e in realtà non si 
muove fuori della dimensione della Terra - cosl l'opera 
del ,\1aestro dei nuovi tempi sfugge sia a chi crede dì pos­
-.ederla, come a chi da fuori la combatte- Può incentrarla 
solo colui che cerca con cuore puro, subordinando alla ri-

227 



cercn la propria vita: la ioconrra, persino se ha cominciato 
erroneamente con l'avversarla. 

L'opera invero parla anche prim~. ho1 il suo linguaggio 
anche per il semplice o il ll\.'Ofitn, porge l'aiuto che diviene 
germe di una ricetta dircna dello Spirito per b vira succes­
siva, ma questo non hn che un sen:;o limitato rispetto alla 
funzione che le ~ propria in relazione 11ll'mgc117.a dci tempi. 
E' la funzione cui ho inteso riferirmi, chiamando in que­
stione alcuni aspetÙ della nm esperienza personale, capaci 

di forni~ chiarimento su essa. 
n 9efl$() ~ lancia~ un richiamo a coloro che oggi sen· 

tono l'urgenza di supera~ la recitaZione umana delle qua­
lità spirituali, per l'azione che le renda ricreatrici dell'urna· 
no. Solo a tale condizione ~ possibile ~indicare la Via c 
ricordare con L1(l·f.:lle che «non è la via ordinaria"· ma pro­
prio per questo la meno accessibile, o difficilmenre accessi· 
bile a coloro che scmbntno accettarla anzi volerla e mrravia 
le :>Ono cstranui per cosùtuzione interiore, e con il loro non 
conoscerla, hanno il còmpito eli renderne più difficile la co­
noscenza ad altri, se non n nasconderln. 

Sono riusciti n nnscondcrla soprattuno con il propa· 
garla dialetticamelllte, ossia facendone un lingoaggio tra 
i linguaggi dd tempo, cosl d n fa da vQ lcrc come apparte­
nente a tale livdlo, che è il livello della sua morte. Mentre 
il suo livello ~ qudlo della vito, in quanto potere trascen­
dente di ogni forma visibile o invisibile di vita: liwllo a 
cui può ascendere chi renl.iu.a la mOiltC di tutto ciò che ha 
parvenza di vita: a rominciare dalla dialettica. La quale, 
sulla base <lei testi e dei « cidi" letti, può, con il suo po­

tere di analisi, rielaborare la materia sino a nuo\"e anal.isi 
volte o divenire nozione corrente, sapere discorsivo fornente 
l'illusione che lo Spirito circoli sulla Tcrn. 

228 

Il sccretum ~ linvece il contenuto intoccabile, che esige 
vivere nell'umano, epperò sceglie nuove forme, nuovi sen­
lleri, per la sua perennità nell'umano: il suo senso essendo 
non permanere inconoscibile, ma rivelarsi rome la forza 
medesima del cono:.cere, a etti sia assiettrato il puro svol· 
gcrsi nell'anima, dall'umano al co>mico. 

229 



INDICE 



I. La mediazione originaria 9 

n. Seminario solare t 5 

III. J. Evola . 31 

l V. [J sentiero della Rosacroce 4 2 

V. Essenza dello Y oga 5 t 

VI. Antroposofia 61 

V li. Giovanni Colazza 79 

V 111. l-a < maya » politiat 92 

rx. "Regina Coeli» 102 

X. Hegel, Gentile, Aurobindo e la « Filosofia del-
la Libertà ,. 112 

XI . Shakti e Logos 127 

XII Del comunicare la Scienl'.a dello Spirito 13.5 

X II I. Y oga e Rosacroce 144 

X l V. Ocità ostacolatrid 166 

X V. Magia sexualis . 192 

XVT. Seerctum inviolabile 204 

Indice dei nomi 23.5 

233 



INDICE DEI NOMl 

Amati, Dmicle, 16 
Anton, Edoardo, 97 
Alkiruson, W. W., 19, 20 
Aurobindo, Shri, 55, 62, 63, 117, 127, 129, 131, 132 

Bauer, Bruno, 22 
BecciAni, Alessandro, 17 
Bocca, ed., 19 
Boehme, Jacob, 62 
Bonabiracola, Giovanni, 63 
Brahmachuy, Isvara, 21 

Carabba, ed., 19 
Ciboddo (Bioddo), 25, 26 
Colazza, Giovanni, 63, 71, 79 sgg. 

Damiani, Saro, 17 
De Guaita, Stanislao, 17 
De Plano, Giovanni, 136 
Dominici, Nello, 136 

Eliadc, Mircea, 46 
Elias Artista, 83 
Emerson, Ralph Waldo, 18 
Evola, Julius, 31 sgg., 46, 62, 64, 66, 68, 69, 79, 81, 82, 

97, 164 

Federici, Giuseppe, 85 
Feuchtersleben, Ernesto (Barone di), 18, 21, 25 
Feuerbach, Ludwig, 22 
Flesch, Gislero, 66, 97 

235 



Gentile, Giovanni, 22, 115, 117-119, 125, 126 
Genrilli, Paolo, 85 
Giuliano, Imperatore, 82 
Griinewald, Olga de, 85, 86 
Guénon, René, 62, 64, 66, 68, 69, 164 
Guido, Oresre, 97 

l !egei, G.G.F., 22, 1J4-117, 119, 126 

Kant, Emanuele, 22 

1amarquc, Vero, 8.5 
Lao-tzc, 228 
Levi, Eliphas 
Longo, Guglielmo, 97-100 
l.upi, Roberto, 90, 91 

Maccari, Anacleto, 16 
Marx, Carlo, 115 
Masui, Jacques, 46 
Mergé, Salvatore, 63 
Migot, André, 46 
Modugno, Ciccio, 63, 97 

Nietl'.sche, Federico, 18, 21, 22, 24, 25', 126 
Nigrone, Umberto, 16 

Papus, 17 
Parise, Giulio, 63 
Pasca!, Biagio, 18 
Patanjali, 43 
Pier~tili, Gigcuo, 97 
Platone, 24 

Ramacharaka, Yogi, 17, 18, 21 
Rnmakrishna, Shri, 131 

236 

Ramana Maharshi, 55, 62, 131 
Reghini, Anuro, 63 

Saint Martin, Louis Claude de, 17 
Savelli, Giovanni, 97 
Scabelloni, Pietro, 16, 21 
Scanziani, Piero, 97 
Schuon, Frirhjof, 52 
Scifoni, Domenico (Deimo), 97 
Secondari, Argo, 16 
Sivers, M~ria von, 85 
Smiles, Samuele, 18 
Spaini, Marco, 75, 85, 97, 185 
Staracc, Achille, 94, 95 
Steiner, Rudolf, 11, 17, 18, 20, 3.5, 37-40, 43, 4.5, 49, .54, 

.56, 62, 66-73, 79-82, 8.5, 86, 89, 92, 102, 103, 106, 
111, 116, l 20, 121, 133, 137-09, 145, 150, 154, 162, 
169, lìO, 173, 174,178, 179, 181, 189, 194, 196-198, 
207' 209, 210, 215, 223, 226 

Stimer, Max, 22, 126 
Strifizza, Eleuterio, 97 

Tilgher, Adriano, 97 

Viezzoll, Mario, 85, 92 
Vlrio, P. M., 97 
Vivckaoanda, Swami, 131 

\'(lollisch. Viuoria, 85 

Y ogananda, Swami, 131 

237 



Arti Crallcbe $ealla • VIa di Vi""' Jacoblni, S • Roma 




