


 
HAMVAS BÉLA

 
 
 

Scientia sacra II.
 

 
* * *

 
 
 

1. rész – 2. kötet
 

Az őskori emberiség szellemi hagyománya
 

(1943-1944)
 
 

(Tartalom)
 

* * *
 
 
 

HAMVAS BÉLA MŰVEI
 

Az életmű-kiadást szerkeszti: Dúl Antal
 
 
 

9
 



SCIENTIA SACRA
 

1. rész – 2. kötet
 
 
 

* * *
 
 
 

MEDIO KIADÓ
 
 
 

© Hamvas Béla örököse, 1995
Kiadja a MEDIO Kiadói KFT

2000 Szentendre, Kucsera F. u. 1.
Kötésterv: Horváth Péter

A szedés Dúl Antal munkája
Nyomás és kötés: Zrínyi Nyomda Rt.

Budapest (95.1001/66-16)
Felelős vezető: Grasselly István vezérigazgató

 
ISBN 963 7918 000 (Ö)

ISBN 963 7918 09 4
Tau – Benső úT-ikalauz könytárából \ http://www.Tau.hu 

 
 
 



NEGYEDIK KÖNYV
A beavatás

 
 

* * *
 

Hermész Triszmegisztosz
 

1. Külső körülmények. Szerzőség
 

Hermész Triszmegisztosz neve alatt az alexandriai korszakból néhány
párbeszéd és több töredék maradt fenn. Az emlékek nyelve görög, s ezért
eleinte azt hitték, hogy szerzőjük időszámításunk elején, legfeljebb azelőtt
egy-kétszáz évvel élt alexandriai filozófus volt. A művek tartalmára
vonatkozólag pedig a csaknem egyöntetű vélemény szerint jellegzetes
hellenisztikus szinkretista művekkel állunk szemben. Szinkretizmus ebben
az esetben azt jelenti, hogy az író az egész ismert világ minden részéből
Alexandriába áramló különböző nemű szellemiség erőszakolt
egységesítését kísérelte meg. A szinkretikus munkája ugyanis a
szintetikusétól lényegében különbözik; az előbbi csak az anyagot hordja
egybe, legfeljebb összefoltoz; az utóbbi tényleges egységet teremt.

Ezt a régebbi álláspontot módosítani kell. Többen, akik között Mead a
legjelentékenyebb, s akinek, a teozófiából származó tévedéseit leszámítva,
műve a legmegbízhatóbb, a görög szöveget nemcsak egészen ősi, hanem a
negyedik évezredig visszanyúló egyiptomi beavatási irat fordításának
tartják. A görög nyelv és a gnosztikushoz hasonló terminológia az eredeti
párbeszédeken valószínűleg igen keveset változtatott. Alexandriában akkor
egész sereg filozófus azon dolgozott, hogy a könyvtár részére a föld minden
archaikus emlékét összegyűjtse. A könyvtár ügynökei Kínáig, Indiáig,
Tibetig, Iránig, a Kaukázusig jártak; az alexandriai uralkodók követeik
útján egész befolyásukat felhasználták, hogy egy-egy nevezetesebb
kéziratot valamely külföldi udvar révén megszerezzenek. A műveket aztán



görögre fordították és a könyvtárban őrizték. A szakrális személy élő
befolyása régen elveszett, és az őskor szellemét már csak a könyv őrizte. Az
alexandriai könyvtár célja az volt, hogy az emberiség egész hagyományát
egy helyre gyűjtse.

Feltehető, hogy a görög szöveg az eredetin, a neveken kívül, semmi
lényegeset nem változtatott. A Hermész Triszmegisztosz név ilyen
alexandriai változtatás. Hermész eredetileg Toth volt. Toth név alatt három
jelkép rejtőzik: Toth egyiptomi istenség volt; Egyiptom legfőbb papjának
neve volt, mint Tibetben a Dalai Láma, Iránban a Zarathusztra, Delphoiban
a Püthia neve; Toth végül a főpapi kaszt, illetve a beavatottak neve is volt.
A beavatás után a pap és filozófus felvette az istenség nevét, Toth lett, mert
az istenség szellemét az emberiségben tevékenyen képviselte.

Amennyiben a szövegben a fordító valamit megmásított, ezt minden
valószínűség szerint annyira a mű szellemének megfelelően tette, hogy az
átültetés hűségében meg lehet bízni. A nehézségek akkor még ilyen
kérdésekben nem voltak áthidalhatatlanok; a görög nyelv egyetemes jellege
az egyiptomi egyetemes nyelvet követni tudta kitűnő megfelelésekkel. Ma,
ha latin szöveget franciára, spanyolra vagy pláne olaszra kellene fordítani, a
nehézség aránytalanul nagyobb lenne, mert az univerzális latint az
individuális modern nyelvre kellene fordítani. Ilyen esetben éppen az
veszne el, ami a legfontosabb: az univerzalitás. Az univerzalitás egy
nyelvben annyit jelent, mint: képesség a világ összes dolgainak
megjelölésére. Ma legfeljebb diplomáciai, vagy társalgási, vagy irodalmi
nyelvek élnek. Ezek a nyelvek univerzális voltukat elvesztették, főképpen
azonban elvesztették azt a képességüket, hogy a legmagasabb szellemi
valóságokat meg tudják nevezni. A legmagasabb szellemi valóságokat ma is
görög vagy latin szavakkal vagyunk kénytelenek kifejezni.

Ami a szerzőség kérdését illeti, az teljesen jelentéktelen. A
párbeszédeknek olyan egyéni szerzője, mint amilyen ma bármely iratnak
van, nem volt. Az egyetemesség szelleme az ember egyéni teljesítményére
nem helyezett súlyt, s azt nem is volt hajlandó sem méltányolni, sem
megérteni. Ázsiában, ott, ahol a hagyomány szelleme még részben élő
valóság, ma is így van. Ha Indiában az európai utazó zenés balladát hall és



megtetszik neki, a mű címét megkérdezi. Amikor alkalma van, más előadót
is megkér arra, hogy a balladát énekelje el. Az előadó csakugyan elénekli,
de az európai elégedetlen. Nem ez volt az, szól, amit régebben hallott. Mire
a hinduk felvilágosítják, hogy Indiában a zeneműnek és a versnek nincs
olyan szabadalmazott alakja, mint nyugaton. Az előadók a műveket
átköltik, amellett a lényeg mindig ugyanaz marad. Ez az átköltés önkényre
vagy hűtlenségre nem vezet. A költői és zenei mű, biztosítják az európait,
ilyen alakban a szájhagyományban száz és száz évig élhet és él is anélkül,
hogy annak szellemén bármit is változtassanak.

A Homéroszi rapszódiák előadása Görögországban hasonló lehetett; ilyen
lehetett a Niebelung-ének és az Eddák előadása is. A hűségnek akkor nem
külső jellege volt, mint a betű szerinti alak ma, amelyből a szellem oly
sokszor tökéletesen elvész. Abban az időben az igazi hűséget őrizték, és
egyes rhapszodoszok híre azért volt nagyobb, mert előadásuk a többiénél
hitelesebb volt. Az eredetiségnek, amire a mai individuális ember esküszik,
semmi értelmét sem találták volna.

Az ősi hagyomány egy-egy műve, amikor Alexandriába került, olyan
volt, mint az a templom, amit esetleg még az ógörögök építettek, később
keresztény misét tartottak benne, s ma a mohamedánoké. A vallások
megváltoztak, a templom ugyanaz maradt. A szó, a nyelv, a kifejezés, a név
megváltozott, a lényeges szellem ugyanaz maradt.

Hermész Triszmegisztosz nevén reánk maradt művek legtöbbjében az ősi
szellem szabad szemmel látható. Az ősi szellemre ülepedett alexandriai
görög pedig semmit sem torzított, ahogy például nem torzított a kései
buddhista hagyomány leülepedése az őskori tibeti bön iratain vagy a kínai
Tai I Csin Hua Cung Csin.

Annak a feltevésnek, hogy az iratokat Manetho vagy más egyiptomi
főpap foglalta írásba, csak külső érdekessége van, jelentősége nincs.
Manethóról úgyszólván semmit sem tudunk, s ezek szerint számunkra csak
név, semmi egyéb.

2. A hitelesség
 



A görög fordítás hitelessége három lényeges mozzanaton múlik: az első a
metafizikai jelképekre, a második az istenek neveire, a harmadik a
mítoszokra vonatkozik.

A metafizikai jelképeket szavak őrzik. A szavak azonban nem a köznyelv
szavai. Hermész Triszmegisztosz értekezéseiben a metafizikai jelképeket
őrző szót logosznak hívják. A logosz igét, értelmet, kinyilatkoztatott
szellemet jelent, sőt többes számban a logoinak gyakran az az értelme van,
mint a szanszkrit szutrának. Szavakba foglalt metafizikai tétel. A logosz
vonatkozása minden esetben természetfölötti. A logosz igen sok helyen
egyenértékű a szanszkrit buddhival és az iráni csisztivel – ilyen esetekben
misztikus intuíciót és transzcendens éberséget jelent.

A logosz titka, hogy a dolgokat avatatlanoknak, avatatlanul és
avatatlanok előtt nem szabad kijelenteni. Ha avatatlan mondja ki, a
logosszal rejtélyes változás történik; sajátságosan elerőtlenedik és hatását
veszti. Nem ritkaság, hogy a valódi értelem visszafordul; különösen akkor,
ha valaki a logoszt egyéni érdekből kívánja felhasználni. A logosz
tulajdonsága nemcsak az, hogy a be nem avatott kezében hatástalan, hanem
az is, ha tiltott módon akarják felhasználni, a kimondót isteni-mágikus
erejénél fogva kiszámíthatatlan veszélybe döntheti.

A beavatás egyik célja éppen az, hogy a mester a tanulót a logosz titkára
megtanítja. Önző érdekből semmit sem szabad kimondani; aki isteni
szavakat könnyelműen használ, létével játszik, a szó ellene fordul. A mester
a tanítványt a logosz misztériumába avatja.

Azon a metafizikai helyen, ahol a logosz áll, pontosan ott keletkezik a
mítosz. Az első megnyilatkozás minden esetben a metafizika. Amit a logosz
mond, az tulajdonképpen a láthatatlan és kimondhatatlan jelképe. Amit a
mítosz mond, szintén kimondhatatlan, de már látható. A Véda szerint a
metafizikai jelképet az ember a buddhival, a misztikus intuícióval fogja fel,
a mítosz képeit a manasszal. A manasz belső érzékelés, a léleknek az
ősképekre való érzékenysége. Guénon fordításában: sens interne. Logosz és
mítosz ugyanazt látja, de más szervvel: a logoszt az ember egyéniségfölötti
univerzális képességgel, a mítoszt az univerzális kollektív képességgel látja.
Logosz és mítosz ugyanazt mondja: kimondatlanul és kimondhatatlanul.



A hitelesség második mozzanata az istenek neveire vonatkozik. Az
istenek, ha ezt újabban bosszantónak is találják, úgy, mint az algebrai
képletek, nem definiálhatók. Az istenek nem szilárd körvonalú és befejezett
alakok. A misztikus intuíció és a belső érzékenység (manasz) egyre újabb és
újabb vonásokat és tulajdonságokat lát, s ezekre új arcokat és neveket talál.
A szakrális látásra érzékeny ember theurgikusan lát. A theurgia teremtő
tevékenység, szemben az újkori teológiával, amely tudományos ésszel
egyszer s mindenkorra érvényes, de absztrakt alakokat kíván megállapítani.

A hitelesség harmadik mozzanata a mitikus képekben való látás. A nagy
költői művek, Dante, Homérosz, Vergilius, Shakespeare művei is tele
vannak úgynevezett meditációs képekkel, amelyek bármikor felidézhetők, s
amelyeken a költői mű tulajdonképpeni hatása múlik. Ezeknek a képeknek
titka, hogy sajátságos belső elváltozást, fordulatot, úgynevezett
megtisztulást, katarzist idéznek elő, s ezzel az emberi élet színvonalát a
magasba tudják lendíteni. E képek jelentősége, hogy felriasztanak.
Éberebbé tesznek. S ami a költői művekben él, fokozottabb mértékben él a
mítoszokban. A mítosz tartalma az ébresztő kép, az őskép, a meditációs kép.
Ennek a képnek hatása egyetemes és kollektív; senki magát e képek hatása
alól kivonni nem tudja. Hermész Triszmegisztosz párbeszédeinek
hitelessége azon múlik, hogy megvan-e bennük a metafizikai jelkép, a
logosz; megvan-e az isteneknek egész létszerűen gazdag belső szemlélete;
megvan-e a mitikus meditációs kép. Hermész Triszmegisztosz
párbeszédeiben mindhárom mozzanat azonnal megtalálható. A fordító, aki a
műveket Ó-Egyiptom valamely nyelvéből hellenisztikus görögre fordította,
megmentette azt, ami ezekben a művekben fontos volt.

3. A beavatás intézménye
 

A beavatás mindig valamely misztériumba való beavatás, de már maga is
misztérium.

Az őskorban, amikor a beavatás intézmény, éspedig az emberiség
legfontosabb intézménye volt, ez szabályszerűen, szigorú külsőségek között
folyt le. Beavatás nélkül nemhogy főpap, vagy király, vagy kancellár



hivatalát nem foglalhatta el, de még pap, katona, bíró, orvos, hivatalnok
sem lehetett. Az általános kaszti beavatásokon kívül, amely a fiatalembert
társadalmi helyzetének értelmébe avatta, az éberebb lény különösebb és
magasabb tanításban is részesült. Ez a tanítás iskolától teljesen független
volt. Az iskola mindössze anyagi és mennyiségi, úgynevezett tudást adott; a
beavatás szellemi színvonalat és éberséget. A Véda az iskola tanítását
vidnyának nevezi, a szellemi színvonalat és éberséget vidjának. Ezt a
megkülönböztetést Iránban is, Kínában is, Tibetben is éppen úgy megtették,
mint Egyiptomban, Amerikában, az orphikusoknál és a püthagoreusoknál.
Ma a beavatás tökéletesen elsikkadt, csak az iskola maradt meg, s az előbbi
rovására egészségtelenül megdagadt. Éppen, mert ma az ember csak
vidnyában (tudás, mennyiségi ismeret) részesül, színvonalban és
éberségben (vidja) nem, a beavatást közvetlenül nem is érti.

A kiindulópont az, hogy az embert érzékei az anyagi világhoz kötik, és a
valóságról tapasztalata és élménye nincs. Csak élete van; léte a sötétben
elrejtve lappang. Az éberebb ember korábban, az álmosabb később, de
egyszer életében mindenki eljut életének határához, ha máskor nem, halála
pillanatában, egyszer szemét a valóságra ki kell nyitnia. A halál és a
beavatás egymással rokon fordulat. Mert a beavatás halál is, születés is.
Halál az anyagi természetben, születés a szellem világában. A halál az életet
erőszakosan megszakítja, s az embernek az anyagi természettel való,
szükségszerűnek látszó kapcsolatát megtöri. A beavatás ugyanezt teszi: az
élet folytonosságát mesterséges beavatkozással megszakítja és az
érzékeknek a természet felé való irányát megakadályozza. Teszi pedig ezt
azért, hogy a mesterségesen megszakított életben támadt résen át a lét
betörhessen. Mai szóval: a beavatás a természettel való viszonyt külső, a
mester által irányított módszerrel eltépi és a szakadás helyén a
természetfölötti lét szellemét az emberi lélekbe vezeti. A fordulat
hellenisztikus neve, amely valószínűleg az ősi orphikus-püthagoreus
hagyományból való: metanoia. Jelent pedig megfordulást. Ez a beavatás
rokonsága a halállal; de ugyanakkor születés. Egyes hagyományok
újjászületésének is nevezik.



Az újjászületés néha beavatkozás nélkül is bekövetkezik, amikor az
ember éber misztikus intuíciójától vezetve önmagát morálisan, szellemileg
és lelkileg kellő módon elő tudja készíteni. Ez a metanoia azonban mindig
csak részleges és így tökéletlen. Az őskorban a megfelelően éber
fiatalembert a beavatásban mesterek részesítették.

4. Szertartások
 

A beavatás jelentős külsőségekkel járt. Attól a perctől kezdve, hogy a
fiatal brahmacsarin – brahmatanítvány – mestere ajtaja előtt kezében
tüzelőfával megjelent, a szertartások hosszú során kellett végigmennie. A
szertartás egyes mozzanatait ma jelképesen magyarázzák. A feltevés rossz.
A való helyzet az, hogy a tanítványban történő belső folyamatnak a
szellemvilágban és az anyagi természetben is pontos megfelelője van. „Ami
fent van, ugyanaz, mint ami lent van – szól Hermész Triszmegisztosz
Tabula Smaragdinája – ami lent van, ugyanaz, mint ami fent van.”

A természetben ugyanaz történik, mint ami a szellemben és a szellemben
ugyanaz, mint ami a lélekben. A szellemvilág eseményeinek természetes
emberi megfelelője: a szertartás. Ez az a megfelelés, amit ma részben nem
értenek, vagy mágiának tartanak. A tanítvány felébredésének fokozatait a
külsőségekben is ki kell fejezni: ruhával, a ruha színével, szabásával,
fejdísszel, magatartással, a táplálkozás megválasztásával. Amikor az
egyiptomi tanítvány utolsó, legnehezebb vizsgálatát is megállotta, a főpap
közös étkezésen vendégül látja. Ez az étkezés volt a szüntrophion, az
egyesítő étel szertartása, amikor Toth istenség szellemének őrei az étel által
és az ételben egyesültek. Rómában ennek az étkezésnek emléke a caena
romana. Ez a vacsora azonban az istenséggel való egyesülés volt. Mert: ami
lent van, ugyanaz, mint ami fent van. A szellemvilágban az egyesítő
vacsorával párhuzamos egyesítés folyt le és a közös evés szertartásának
értelme ez volt, semmi más.

5. A második születés
 



Az őskori hagyomány nem azt tanítja, amit soha senki sem hallott, ami
teljesen új, sajátos és különös, s éppen ezért megtanulásához hosszú időre
és erőfeszítésre van szükség. A hagyomány gondolatai abszolút és
örökgondolatok, amelyeket az ember és minden ember közvetlenül tud és
ért és amelyekre mindenki ráismer. A hagyomány hasonlíthatatlanul
fontosabbik része a sruti, a kinyilatkoztatás, a világgal együtt keletkezett.
Nem úgy keletkezett, hogy valahol valaki az egészet leírta és továbbadta. A
kinyilatkoztatás a Teremtőben a lét, az eredet, a cél, az értelem, a valóság
éber világossága. Amikor a világ keletkezett, vele együtt keletkezett a világ
eredetéről, létéről, céljáról, értelméről, valóságáról szóló tudás is, amely a
Teremtő szellemében a teremtéssel egy időben éber volt és világos.
Ugyanakkor, amikor a teremtő lélekben a legelső teremtő mozzanat célja,
értelme, alakja, valósága és az alkotás mozzanataival párhuzamos megértés
támadt, megalakult az az éber emlékezet, amely a léleknek azóta sajátsága.
A gondolatokat a lélek megőrizte. Mert a Lélek a Teremtő, a világokat
alkotó Lény.

Kinyilatkoztatásnak hívja a hagyomány az első teremtésre vonatkozó
első gondolatokat, a dolgok ősi értelmét, őscélját, a teremtés misztériumát,
a világ életének törvényeit. Kinyilatkoztatásnak hívja azért, mert ezek a
gondolatok a lét kinyílásával együtt keletkeztek az idők legelején: a
teremtéssel együtt nyíltak ki és váltak a lélekben éberré. A lélek ezekre a
gondolatokra mind emlékszik. Ezt az emlékezést hívják a görög
misztériumok anamnészisznek: a lét abszolút dolgaira való egyetemesen
emberi ősemlékezetnek. Amikor az anyagi természetben élő ember az
anamnészisz segítségével ezekre az abszolút dolgokra feleszmél, ez az, amit
az őskorban úgy mondtak, hogy a kinyilatkoztatást felfogta.

A kinyilatkoztatást meghallani és megragadni nem valamilyen homályos,
kiváltságosok számára fenntartott csoda. Nem kell, hogy az ember
különleges képességekkel rendelkezzék, és azt sem kell tudnia, hogy
ismereteit honnan szerezze, tanulja. A lélek magában hordja természete
szerint. Mindössze fel kell rá ébredni. A kinyilatkoztatás tanítása a
legáltalánosabb és legközvetlenebb tudás, amit mindenki anélkül, hogy róla
egyetlen szót is hallott volna, ismer. A kinyilatkoztatást meghallani,



megragadni, felfogni, megérteni – ehhez két mozzanatra van szükség: a
logosz körébe kell emelkedni és ébernek kell lenni. A logosz körébe kell
emelkedni, mert a kinyilatkoztatás csak a logosszal érthető meg és fogható
fel; a világot a logosz teremtette, s aki a teremtés titkát érteni akarja, annak
tudnia kell, hogy a logosz, amely a világot megalkotta, maga a
kinyilatkoztatás. Ami a világot teremtette, az az értelem, a világosság, az
akarat, az ösztön; gondolat, idea, szándék, gazdagság, tűz, erő, túláradás,
hatalom, mérték, kép, tudás, áldás, szeretet –, ami éppen a logosz. Ezért kell
a logosz körébe emelkedni. De ébernek is kell lenni. Mert a
kinyilatkoztatást nem a réveteg lélek fogja fel. „A hallható kinyilatkoztatást,
mondja Böhme, mint belső hangot, csak az éber ember éli át.”

A kinyilatkoztatás abszolút és örök gondolatai, amelyekre minden ember
emlékszik, amelyeket mindenki kezdettől fogva és magyarázat nélkül tud,
az ősélmények: a lét kezdete, a teremtés, a világ és az élet célja, a lét
törvényei. Az egyiptomi hagyomány azt mondja, hogy az ősi emberiségben
Hermész Triszmegisztosz volt az, aki az éberségnek olyan fokán állt, hogy
„a hallható kinyilatkoztatást mint belső hangot” átélte. Hermész tudását „az
éterbe írta” – az emberi szellembe írta. A kinyilatkoztatást Indiában a hét
risi fogta fel. Kínában a Nagy Sárga Király. Mexikóban Kecalkoatl, a Tollas
Kígyó, az emberiség tanítója és mestere.

A teremtés, a lét kezdete, értelme, célja, törvénye mellett az embernek
születésétől fogva tudott, a kezdetek kezdetéből magával hozott tudása a
beavatás is. Azt, hogy mi a beavatás, éppen úgy nem kell tanítani, mint azt,
hogy mi a lét, mi a lélek, mi az élet, s mindennek mi az értelme és célja. A
lélek legmélyébe ágyazva él a tudás a beavatásról, a tudás arról, hogy a
természet világosságába születni nem elég – a földi élet igazi értelme és
célja, hogy itt, ebben a sorsban, ebben az Énben, térben, időben,
közösségben meg kell születni még egyszer, meg kell születni másodszor,
az anyagi világosságnál fényesebb világosságba.

A beavatás éppen olyan ősélmény, mint a lét, a lélek, az élet, a sors, a
valóság. Az archaikus emberiségben a beavatás a legfontosabb, az egész
életet eldöntő intézmény volt. Aki nem esett át rajta, az mindössze egyszer
született volt. Az ilyen lényt nem lehetett komolyan venni: az anyagban



szunnyadó kába testvér az, mint az állat vagy a növény. Az igazi emberiség
a kétszer született (dvidzsa), és az igazi közösség ezeknek a közössége.
Azoké, akiket beavattak, akiket felébresztettek, és a kinyilatkoztatás
részeseivé lettek. Ezeknek volt az életben szavuk, logoszuk a
kormányzatban, a törvényben, az alkotásban; mint a Véda mondja: az élet
továbbszövésében. Ezek voltak a Véda-éberek, az igazi emberek.

6. A beavatás élménye
 

Arra a kérdésre, hogy melyek a beavatás formai mozzanatai, azt kell
válaszolni:

– az első mozzanat a felelőtlen és alvajáró életben merő anyagi célokért
való szenvedélyes tevékenység;

– a második mozzanat a néha lassú, néha hirtelen feleszmélés arra, ha az
ember életét így folytatja, a semmibe szórja; ez a megtorpanás és
megrázkódtatás;

– a harmadik mozzanat a válság; az ember még egész lényével az anyagi
világhoz tapad és tanácstalanul kapkod olyan értékek felé, amelyek
múlhatatlanok és véglegesek; lassan elkezd látni az anyaginál mélyebb
világokban, felébred, élete megnyílik; a megnyílás és felébredés néha
pillanatok alatt történik meg, s ilyenkor megvilágosodásnak hívják;

–  a negyedik mozzanat a hosszadalmas és nehéz küzdelem, hogy az
ember magáról a mulandó anyagot lefejtse és önmagát a létben
megszilárdítsa;

–  az ötödik mozzanat a megnyugvás abban, hogy az anyagi természet
feltételei között végleges megszabadulás nincs; az ember önmaga
megmentésére irányuló erőfeszítéseit és képességeit az egyetemes
emberiség szolgálatának szenteli.

E nagy vonalakban felvázolt formai mozzanatok megértésekor senki sem
titkolhatja el azt a meglepetését, hogy ezekkel a mozzanatokkal más
alakban, de csaknem ugyanabban az értelmezésben, de még inkább ezekre
az ősi mozzanatokra való utalással már számtalanszor találkozott. Hiszen ez
az, amit a színpadon oly gyakran látott, amit egy zeneműben hallott, amit



egy eposzban vagy regényben olvasott. A létnek geometriailag
leegyszerűsített ütemeiről van szó: ezek az alapformák, ez az alapképlet. Ez
a tovább le nem egyszerűsíthető abszolút alak. Mi ez az alak? A gondtalan,
felelőtlen és gátlástalan élet – a megrázkódtatás válsága –, a hirtelen
feleszmélés arra, ami az életen túl és felül van, és a lassú felhajlás ebbe a
magasabb létbe. Ez az alapképlet az, amin a tragédiák szerkezete nyugszik,
ez a zeneművek szerkezete, ez a regények és költemények szerkezete, de ez
a festmények szerkezete, a szobrok és filozófiák szerkezete is: elindulni a
természet alapjairól – kiélesedni – a kritikus pontra elérkezni – a katarzist
átélni és a világosságban kiegyenlítődni. Minden alkotás, ami az ember
kezéből kikerül és aminek szellemi tartalma van, ezeket az ütemeket őrzi:
ezek a beavatás ütemei – ezért mindaz, ami az ember kezéből kikerül, a
beavatás ősélményét mondja el még egyszer. Mindennemű emberi szellemi
megnyilatkozás ősképe a beavatás ősélménye alapján történik, és csak így
történhetik. Minden emberi alkotás az életet válságba viszi, válsággal
megtisztítja, végül megnyugtatja. Minden irodalmi, művészi, filozófiai
alkotás a beavatás halvány mása – még a leghitványabb is magában őrzi és
tartja és kifejezi a megrázkódtatás és megtisztulás parancsait azzal, hogy
olyan élményt közöl, amely az emberből hasonló fordulatot vált ki. S a mű
minél döntőbb és jelentősebb, a beavatás ősélményét annál világosabban
fejezi ki s az igazi beavatáshoz annál jobban hasonlít. Ilyen a beavatás
közvetlen határán álló mű a tragédia és a nagy zene. Nietzsche a tragédiát a
zenéből származtatja. Lehet, hogy igaza van. De mindkettő a beavatás
misztériumából származott: az emberi lelket végigvezeti egy sereg jelképes
élményen – a jelképek megfejtésének titka, hogy nem Oidiposzról,
Antigonéról, Philoktétészről, Aiaszról van szó, hanem az emberi lélekről,
arról a lélekről, amelynek itt a földön sorsa van s e sorsot azért kapta, hogy
felébredjen. A lélek a sors e pontján válságba jut és meg kell tisztulnia: fel
kell ébrednie. A tragédia a hősi lélek ábrázolása – tész héroikhész tükhész
episztaszisz –, a zene sem más. És mind a kettő jelképesen ugyanazt mondja
el, aminek világos megértését és éber átélését a beavatás tanítja.

II. Kommentár



 

1. A misztikus hegyibeszéd
 

A Corpus Hermeticum XIII. fejezetének címe: „Misztikus Hegyibeszéd”.
Hegyibeszédnek azért hívják, mert bár hegyről szó sincs, a hagyomány a
tanítvány beavatását általában a Szent Hegyre való felkapaszkodás
jelképével fejezi ki. „Epi tész tou orousz metabaszeósz.” A hegy
Görögországban az Olümposz, keleten a Szinai, Tabor, Iránban az Albordj,
Indiában a Meru. Európai, tibeti, amerikai indián Szent Hegyek neve
általánosan ismert.

A dialógusnak két szereplője van: Toth és Hermész. Az előbbi a
tanítvány, az utóbbi a mester. Hermész ősegyiptomi név hellenizált alakja.
Erről a személyről csak annyit kell megjegyezni, hogy amint az őskorban
mondották, Szet nemzetségéből származott. Szet Ádám és Éva harmadik
fia, az első emberiség harmadik sarja. Káin a földi ember, az alulról
felébredt lény, mint később a gnosztikusok tanították: az elromlott egyház.
Egyház (ekklészia) alatt nem számbeli sokaságot értettek, hanem a
kiválasztottak spirituális közösségét. A régiek kifejezései csaknem kivétel
nélkül minden esetben spirituális esszenciákra vonatkoztak, mint például a
politeia is: nem államot jelentett, hanem mai kifejezéssel kollektív pszichét.
Káin a földies, anyagi ember megromlott spiritualitásának jelképe, akinek
áldozati füstje a föld felé hajlik. Ábel a felülről jött ember, az égi egyház
jelképe. Káin gyilkossága az ősidőkben, a primér emberiségben elkövetett
eseményre mutat, amikor az anyagi ember az égi embert legyőzte. Szet, a
harmadik fiú sem az alulról, sem a felülről jött, hanem az igazi ember, sem
ördög, sem angyal, hanem az ember, a középlény, a humánum jelképe.
Szetben, bár az anyag az uralkodó, de él a szellemvilágból hozott nagy
misztériumok emléke. Szet nemzedéke nem rendelkezik Ábel égi
természetével, de nincs meg benne Káin nehéz anyagiassága, mohó és sötét
hús-vér szenvedélye. Szet utódai visszanyúlnak Adam Kadmon világába.
Ők az emberiség tanítói és felébresztői. Próféták, törvényhozók, főpapok,
pátriárkák. Az őskor legismertebb Szet utóda Hénok, az apokaliptikus



látnok. Szet nemzedéke a Fény ösvényén a vezető; „ezen az úton nem a
tanítás maga a fontos, hanem a tanítás által felébresztett kiszámíthatatlan
belső átalakulás”. Szet rendelkezik egyedül azzal a tudással, amely
„megszámlálhatatlan tetten, jelen, képen, jelképen át az Egységbe
visszavezet, s amely érezni tudja, hogy az ember mit veszt, ha az Egységen
kívül él”.

Káin, Ábel, Szet neveken nem szabad személyeket, még kevésbé
történeti személyeket érteni. A nevek éppen úgy, mint a szavak, csaknem
kivétel nélkül spirituális esszenciákat jelöltek meg. Manu a hinduknál,
Buddha, Bodhiszattva, Tulku Indiában és Tibetben, Zarathusztra Iránban,
Toth és Hermész Egyiptomban spirituális esszencia volt, nem pedig
történeti emberi Én. A történeti ember ezeket az esszenciákat csak
megszemélyesítette. Az esszenciák az emberekben inkarnálódtak. Káin,
Ábel, Szet inkarnációi pedig nem jelentették azt, hogy Ádám és Éva
gyermekeinek személyes, individuális Énjei újra megszülettek, hanem azt,
hogy ősi és örök szellemi esszencia valamely emberi lényben ismét földi
alakot öltött.

Hermész, mint a nagyon régi egyiptomi hagyomány tanítja, Szet
nemzedékéből származott, és az özönvíz után ő volt az, aki a kozmikus
katasztrófa előtti tudást átmentette és először tanítani kezdte. Hermész azóta
éppen olyan spirituális esszencia jelképe lett, mint amilyen Szet: a
beavatott, aki az ősi hermészi tanítást továbbadta, abban Hermész
inkarnálódott, az Hermész volt.

A dialógusban Hermész, a tanítvány Tothot felvezeti az iniciáció szent
hegyére. A tanítás magja: az újjászületés. A párbeszéd természetesen a
beavatásnak csak egyetlen fokozata. Az előbbi fokozatokat: az
elmélyedésről, a morális tisztaságról szóló beszédeket feltételezi. Ezúttal
döntő mozzanatról van szó: a tanítvány a misztériumra felkészülten most
először kell hogy szemét befelé fordítsa. Ez a metanoia fordulata. Az
elmélyedésnek, a rítusoknak, az önmegtartóztatásnak, a szigorú morális
fegyelemnek önértéke tulajdonképpen nincs. Mindez csak arra való, hogy
az embert a metathesziszre, az átlépésre, az anyagi világból a
szellemvilágba való áthelyezésre alkalmassá tegye.



A megvilágosodás az emberi lény takaróinak tisztaságától függ: a
kosának és a májának átlátszónak kell lennie. Ezért kell morálisan tisztán
élni. Porphüriosz azt mondja: az istenek addig nem jelennek meg, amíg a
lélek nem tiszta, vagyis amíg a démonokat az ember nem űzte el. A morális
fogadalom, a tisztaság, a szüzesség, az aszkézis arra való, hogy az ember és
az anyagi természet kapcsolatát meglazítsa és a természetfölötti
tapasztalatra érzékennyé tegye. A cél: az érzékenység. Ezért mondja Pál
apostol a Zsidókhoz írt levelében: a hit által elragadva. A hit szó mai
alakjában alapvető félreértésre ad alkalmat, s ez századokig visszamenően
az egész vallást fenekéig felkavarta. A hit nem intellektuális vagy érzelmi
vagy bármilyen emberi szellemi vagy lelki tevékenység: hanem
természetfölötti tapasztalat és emberfölötti érzékenység. „A hit nem áll
szemben a tudással, szól Saint-Martin, a hit mágikus aktus, nem tudás.” A
hit természetfölötti hangoltság és érzékenység és nyíltság és képesség arra,
hogy az ember az anyagi természeten túl fekvő világokban tájékozódjék. S
ezért a görög pisztiszt a hit szó nemhogy rosszul, de egyáltalában nem fejezi
ki. Pál apostolnak tanítása a hitről, amely üdvözít, a természetfölötti
hangoltságra vonatkozik, nem a vak elhivésre. A hit az a magasabb
tapasztalat, amely az embert a metanoiára, a nagy megfordulásra, a
metathesziszre, a nagy átlépésre alkalmassá teszi. Ezért mondja Saint-
Martin a hitet mágiának. A hívőben rejtett, mély, de döntő eltolódás
következik, mert „az embernek, aki útját Isten felé vette, a fizikai sejtekig
menően tökéletesen meg kell változnia”.

2. Széth-hagyomány. A dialógus
 

Az iniciáció nagy fordulata: a befelé való megnyílás. Ennek intellektuális
előkészítése: az Egységélmény. Az Egységből érti meg a tanítvány a
változatlan és megváltozhatatlan, örök, halhatatlan valóságot. Azok a
mondatok, amelyek ebben az értekezésben az Egy halhatatlan, örök voltáról
szólanak, behelyettesíthetők lennének a Védának az atmanról, a Ji kingnek
a Jiről, a Tao te kingnek a taóról, a Kabalának az Egyről vagy az Alefről
szóló részeibe. Ha az egységélmény elég erős, a tanítványban halvány fény



kezd derengeni arról, hogy a testi szemével látott érzéki sokaság merő
varázslat. A valóság: az Egy. Ebben a pillanatban felkiált: „Atyám, látom a
mindenséget, látom önmagamat a láthatatlanban.” Mire Hermész így szól:
„Ez, fiam, az újjászületés.”

Az iniciáció nem ezzel az értekezéssel kezdődik és nem ezzel végződik.
A befelé fordulás a legnagyobb lépés – a döntő küszöb. De ahogy nem az
első, az utolsó sem. Itt a tulajdonképpeni lét kezdődik. A „hit”. A
természetfölötti érzékenység most ébred fel. A tanítvány csak most törte át a
zárt életet és lépett a nyílt létbe.

A beavatás mágikus technikájának első lépése az, hogy a tanítvány egész
figyelmét világon kívül levő pontra irányítsa. Ennek az extramundális
pontra való koncentrációnak hatása az, hogy ha az emberi tudat az egyre
nagyobb feszültség és szándékos fegyelmezés hatása alatt az érzéki
valóságtól egy pillanatban végre elszakad, legyen mibe kapaszkodnia. A
világon kívül levő pontra szükség van, mert az érzékek világából az embert
csak az ragadhatja ki, ami ténylegesen az érzékek világán kívül fekszik.
„Csak ami az Éntől teljesen és tökéletesen különbözik, az szabadíthat meg
és szabadíthat fel.” A pillanat jelentősége hallatlan, a lélek egész sorsára
kihatóan mély, döntő és alapvető. Mert az emberben nem valami új és eddig
nem ismert tudás nyílik meg, hanem megnyílik a „lélekbe írt legelső tudás”
– az a bizonyos tudás, amit Hermész Triszmegisztosz „az éterbe írt”. A lélek
ebben a tudásban feleszmél lényének eredetére és igazi valóságára.
Felébred arra, hogy „az ember csak másolat, az eredeti: Isten”. Ez a szent
tudás és ez a szent tudomány. Ez minden beavatás eleje és vége és
tulajdonképpeni értelme. Ez az, amit Indiában Adhjatma vidjának neveznek.
Manu azt mondja: „Aki ezt a tudást nem ismeri, annak minden tette és
gondolata belül üres... Csak aki ezt a tudást ismeri, az vezethet
eredményesen hadsereget, az mondhat ítéletet igazságosan, az uralkodhat
dicsőségesen.”

A jelen percben erről csak ennyit: az önfegyelem, a lemondás, a böjt, az
aszketikus gyakorlat, az ima, a meditáció és a beavatást előkészítő egyéb
eljárás az, amit az alkimisták tűznek hívnak; szanszkrit nyelven: tapasz,
önmegtagadó lángolás. Az aszketikus élet nem egyéb, mint az emberi



lélekben a tűz kozmogóniai elemének felkeltése. A tűz az, ami a
világegyetemben a dolgokat „teremti”. A tűz, Hérakleitosz és Jakob Böhme
tüze, illetve a logosz, a világokat teremtő elem.

Az aszkéta magában a tüzet fellobbantja, s az emészteni kezdi. Közben
egész erejét a világtól független pontra irányítja. A pont elementáris őskép.
Ilyen őskép Thalész vize Anaximandrosz apeironja, Püthagorasz száma,
Konfu-ce Közepe, Lao-ce taója. A filozófiatörténet ezeket az extramundális
ősképeket princípiumoknak nevezi. Princípiumról szó sincs. Az ősképek
nem elvek, hanem értelmek. Az értelmek pedig nem állnak külön: „Minden
értelem magában tartja az összes többit” (Saint-Martin). Az elementáris
ősképek logoszok, vagy ahogy a hinduk mondják: maha vakjanok, az örök
bölcsesség nagy szavai, teremtő elemek, hieroi logoi, mint a püthagoreusok
tartották. „Szent tűz”– gondolatok. Nem princípiumok, mert nem állnak
egymástól elkülönítve, függetlenül, és nincs egyedülálló jellegük. Értelmük
csak együttesen, a „dolgok teljességében” (pléróma) van, mert a dolgok
teljessége az, ahol a világ minden ideája, az intelligibilis kozmosz minden
archetípusa együtt él.
 

3. Mágikus technika
 

Az aszketikus tűz és a világon kívül levő pontra való koncentráció az
emberi lelket lassan az érzéki világról lefejti. A nagy lépés, amikor a
leolvadás olyan mérvet ölt, hogy a lélek az anyagi természetről leszakad.
Ebben a percben a lélek az anyagi világot, amelyet az egyetlen valóságnak
tartott, lába alól elveszti. Az iniciáció első és legnehezebb pillanata ez: a
vákuum. A lelket az anyagi világból kitépték. Az érzéki világból kilép. A
tudatnak nincs mibe kapaszkodnia. A külső tapasztalat megáll. Ez a
tudatszakadás pillanata.

Most, hogy a tudat folytonossága megszakadt, a résen át szóhoz jut benne
az, ami a tudatnál elemibb. Európában ezt a mozzanatot tévesen értelmezték
s ezt helyre kell igazítani. Úgy tüntették fel, mintha itt a tudatalatti világ
törne be – de mindenesetre a „tudattalan”. A hiba az, hogy a tudattal



szemben csak annak tükörkonstrukcióját, a tudattalant vették fel. A tudat az
anyagi világhoz tartozó szerv. A tudattalan legnagyobb része azonban
szintén az. Ez a tudatalatti Én. Ez a szamszára-Én, a Vándorló, a Tévelygő –
ez éppen az, akitől a beavatás alkalmával az aszkéta meg akar szabadulni. A
tudat folytonosságának megszakadásakor nemcsak a tudatalatti, hanem a
tudatfölötti Én is betör. A tudaton kívül ugyanis van valami, ami fölötte, és
van valami, ami alatta van. A könnyebbség kedvéért ezeket a valamiket
Éneknek is lehet nevezni. A tudatos, testi, nappali, tapasztalati, individuális
Én alatt levőt tudatalatti, kollektív Énnek kell mondani; ez az, amit a
modern pszichológia ismer. Az individuális Én fölött levő: az univerzális
Én; ezt a modern pszichológia nem ismeri.

Amit a modern pszichológia nem tud s ami fölött nem uralkodik, amit az
őskor mesterei ellenben nagyon is tudtak: a vákuum pillanatában az
iniciáltban nem a tudatalatti, hanem a tudatfölötti Ént kell szóhoz juttatni.
Az extramundális pontra azért van szükség, hogy amikor az emberben a
vákuum megnyílik s amikor maga alól a talajt elveszti, ez a világon kívül
fekvő abszolút pont magához rántsa. Ilyen pont híján a tudat
folytonosságának megszakadása beláthatatlan veszély lenne. Az őskori
mester mágikus technikája tudja ezt; ismeri a módszert, amellyel az
emberben a tudatfölötti, a szubjektív Ént, a felsőbbrendű Ént, a
pratjagatmát, az „isten”-t fel lehet ébreszteni. Ha a tudatalatti Én tör elő ez
a legtöbb esetben végzetes; ha a tudatfölötti Én tör elő: ez az újjászületés. A
tudatfölötti Én pedig a szubjektív szellem. Mert amit az iniciáció céloz, az,
hogy az emberi lelket az anyagi természet zárt kötelékéből, a szamszárából,
a szükségből kiszabadítsa és az egyetemes létet számára megnyissa. Ez a
kaivaljam, az ős Egy realizálása, a világegyetem egységébe való
beleolvadás.

Az egyetemes létbe csak a szubjektív tudatfölötti Én léphet. Ez az Én az
univerzális szellem hordozója, a mindentudó, az éber, a világosság – az
„isteni”. Ez az Én nem tapad az anyag sötét képeihez és az ismétlés
emlékeihez, a tévelygéshez, mint a tudatalatti. A hindu hagyomány
megkülönböztetése ezen a helyen a következő: a bheda-buddhi a
sokaságban él és a sokaságot látja; az abheda-buddhi a sokaságon túl az



Egyben él és az Egységet látja. Ez az intellektuális intuíció két fajtája. Az
abheda-buddhi az elsődleges. Ez az őslátás. Hen panta einai, mondja
Hérakleitosz. Ez a beavatott látása, ez az isteni látás, a természetfölötti, a
valóságos, az abszolút, az igaz, az örök, az éber, a szakrális látás. Ezt a
szakrális abszolút látást hívja az archaikus görög nyelv teóriának. Ez a
bölcsesség, a tisztánlátás, az istenlátás. Az ember látja és elolvassa a titkot,
amit Hermész Triszmegisztosz az éterbe írt. Ez a ta-va, a misztikus
mélylátás, amint a tibetiek mondják.

Az Én a világon kívüli pontra való koncentráció útján az anyagi
természetből kirepül és a világon kívül fekvő ponton megnyugszik. Innen,
erről a pontról a léleknek most már világos és kigyulladt betekintése van
önmagába és a világba. Megszabadult. Mindazt, ami történik, megjelenik,
van, ellenőrizni tudja. Van mértéke. Van logosza. – Mert a logosz az
archaikus görög nyelvén mértéket is jelent. A világon kívül áll és nincs
érdekelve többé. Független távlata van, és biztos mértéke. Ezt jelenti a tao,
a Közép, a logosz, a víz, az apeiron. A lélek önmagáról az anyagi
természetet lefejtette s az anyagból önmagát kiemelte.

 

4. Befelé és kifelé
 

Nemcsak Hermész Triszmegisztosz értekezése, hanem a hagyomány
minden irata, amikor emberről szól és az ember szót kiejti, soha;
egyetlenegyszer sem beszél az individuális Énről. Az ember mindig az
ember, éspedig nem az általános ember, a mindenki, hanem az egyetemes
ember, a homo aeternus, akinek az individuális Én csak részleges
megjelenése éppen úgy, ahogy megjelenése ennek a történeti korok
emberisége, a sok nemzet, nép és faj. Ezt a tényt nem szabad elfelejteni. Az
ember szó nem azt jelenti, hogy ez általában és kivétel nélkül mindenkire,
hanem azt, hogy az örök emberre vonatkozik. Az őskori antropológia nem
az adott és a történeti időben élő embert (dzsiva) látja, hanem a homo
aeternust.



A második megjegyzés szintén fontos. A befelé fordulás nem azt jelenti,
hogy a kifelével ellenkező irányba. Az extramundális pontról szóló kép a
megértést megkönnyíti. A lélek az érzéki természettől elfordul: elkezd azon
túl látni – úgy, ahogy az értelem túllát az egyes dolgokon és
összefüggéseket tud megállapítani – úgy, ahogy az intuíció, amely
villámszerűen világösszefüggéseket lát meg. Elkezd alá és fölé és belélátni.
Mert az emberfölötti Én, az örök Ember, a halhatatlan lélek; az emberben
élő isteni Én nem belül van, hanem belül, felül, kívül. Ez a mag, a rejtett
lény. A belső nem a külső tükörkonstrukciója, hanem az érzék– és
természetfölötti világ.

Ha most valaki a lélek elfordulásával az örök embert, az univerzális Ént
magában fölfedezi és önmagában realizálni kezdi, a kozmikus tudat benne
földereng. Ez a tudat nem a tudatalatti és tudatfölötti, hanem az „isteni
ember”, vágy a „felsőbbrendű ember” lappangó lehetősége. A tudat
földerengése nemcsak szemléletet jelent, hanem magatartást is, példát is,
ideát is, ösztönzést is, világosságot is. A kozmikus tudat az emberi élet
színvonalát fölemeli úgy, hogy az anyagi természetből kitépi és a létbe
átviszi. Az autonóm anyagi ember a természetben, az életben egocentrikus;
a beavatás után az ember a szellemi világban teocentrikus; ez a teonóm, az
örök ember.

Így jut el az ember a nagy lépéshez, amit a hermetikus értekezések
müsztérion megának neveznek. A beavatás első foka a tanulás; a második
fok: a látomás, az örök ember víziója; a harmadik fok: a részesedés. Az
individuális Én az örök emberrel egybeolvad. Ez a vákuum negatív
megrázkódtatása után a pléróma – a lét teltségének pozitív élménye. Csak
akiben a kozmikus tudat éberen él, jut el ide, ahol a sors megoldódik és
feloldódik – lüszisz tész heimarmenész. Ez a beavatás nagy eredménye.

A tanítványnak első lépésekor választania kellett a földi gyönyörök útja
(pravritti-marga) és a szent út (nivritti-marga) között. A szent utat
választotta. A gyönyörről le kellett mondania. A földi Énnek az aszkézis
tüzében, a tapaszban, az önmegtagadásban el kellett égnie. Most a szent út
megnyílt. Az anyagi természethez ragadt sors róla leolvadt. Ez az élmény
olyan intenzív, hogy minden utána következő mozzanat ebből indul ki. Ez



az újjászületés. Ez a müsztérion mega, a misztériumok legnagyobbika. Ez a
szellemi ember életének kezdete. Ez a megrázkódtatás, amiről Platón azt
mondja, hogy a filozófia kezdete: mert a thaumadzein szó ezt a megrendült
felébredést jelenti, nem pedig, mint az újkori tudomány hiszi, az egyszerű
„csodálkozást”.

A beavatott előtt végül megnyílik az anyagi természet zűrzavaros és
felületes, nyelveken, fajokon, nemzeteken nyugvó közössége fölött az új
egyetemes emberi közösség. A hermetikus hagyomány ezt az új, „az isteni
szellemben találkozó” közösséget logosz-fajnak nevezi. A logosz-faj
emberei Tothok és Hermészek és Bodhiszattvák és tulkuk – Szet utódai.
Számukra a közösség alapja nem faj, nyelv, nemzet, vér, hanem mind ennél
mélyebb és elsődlegesebb: együtt vannak kezdettől fogva az isteni
szellemben, összekötve az örök szálaival, megszentelve a logosz
misztériumában. Az emberi közösségek felbomlanak, nemcsak a halálban,
hanem az időben is. Mulandó közösségek ezek, nem valódi egységek, csak
az Egy tökéletlen másolatai. A nagy közösség, a logosz-faj közössége: az
egység az örök szellemben. Ez az abszolút, a valóságos, a meg– és
feloldhatatlan: az ekklészia.

5. Részletes magyarázatok
 

A részletekre vonatkozó magyarázatok a következők: A Triszmegisztosz
elnevezés az első Hermészre vonatkozott, aki a vízözön előtti őstudást
átmentette és a vízözön utáni-emberiségnek először tanította. Ugyanakkor
azonban a Triszmegisztosz beavatási fok, éspedig a beavatási fokok
legmagasabbika.

Az „anyag, amely az érzékeken túl van” a primér természet, a még nem
elanyagiasodott természet.

Az Isten fia kifejezése valószínűleg gnosztikus eredetű. Keleten a Világ
fia, a Világegyetem fia alakjában használatos.

„E fajnak tanítása nincs, de ha ő akarja, Isten emlékezetét helyreállítja.”
A logosz-fajról van szó. A logoszt nem lehet tanítani. A beavatás nem
tanítás. Amit az ember megtanulhat, csak anyagi tudás, szanszkrit nyelven



vidnya, tibeti nyelven rtogszpa. A beavatás viszont felébreszt; az éberség
szanszkrit nyelven vidja, tibeti nyelven rtogszpa. A tudás könyvből
meríthető, szobában, asztal mellett elsajátítható. Az éberség nehéz és
veszélyes aszketikus eljárások útján csak vezető – Hermész, guru –
segítségével szerezhető meg.

„Olyan testté változom, amely nem halhat meg soha.” – Ezt a halhatatlan
testet hívják Egyiptomban száhunak. A Kabala szerint az emberi testben a
gerinc közepén elpusztíthatatlan kis csont van, ez a halhatatlan test csírája, s
a test feltámadásakor ebből sarjad ki.

„Álmodik alva, de álomtalan” – célzás a tudat magasabb állapotára. Ez
az, amit később sokszorosan eksztázisnak hívtak. Az ember olyan, mintha
álmodna, mert az anyagi valóság számára elveszett, de nem álmodik,
hanem: lát.

A Véda-szmriti három gunája: a tamasz, a radzsasz és a szattva
tulajdonképpen három beavatási fokozat. Amikor az ember elmerül a sötét,
sűrű anyagban, a tamasz uralkodik rajta; mikor a tűz benne kigyullad, a
radzsasz szenvedélye ég; mikor átlépett a misztériumok legnagyobbikán, ez
a szattva állapota.

Püthagorasz fokozatai: az első az előkészület – a gondolkozás
átszellemítése; a második a megtisztulás – ez a morális fegyelem, a tapasz,
az aszkézis; a harmadik a tökéletesség – ez már ezoterikus fok; a negyedik a
theophania az isteni erők realizálása: a megvalósulás.

A befelé fordulás értelmezéséhez: az egyéni törekvés, az individuális
becsvágy, ha tanulásban, alkotásban, cselekvésben nyilatkozik meg, mindig
az anyagi ember szintjén marad, legfeljebb a többi embert megelőzi.
Művészek, államférfiak, gondolkozók fejthetnek ki olyan tevékenységet,
amellyel minden élőlényt maguk mögött hagynak, s így, mint mondják,
korukat megelőzik. Az utána következő nemzedékek azonban elérik. Miért?
Mert az individuális tevékenység soha az anyagi és történeti szintről
fölemelkedni nem tud.

A befelé fordulás, helyesebben: a természetfölötti világ felé fordulás
iránya nem a történeti úttal párhuzamos, hanem arra merőleges. Ez az
univerzális törekvés, amely vertikális kiemelkedést jelent. A logosz-faj



emberei történetfölötti lények, akik az időből vertikálisan kitörnek és a
természetfölötti világ egységében élnek. Ez az ekklészia.

A Corpus hermeticumnak a tizenkét hóhérról (a beavatás tizenkét
akadályáról – tudatlanság, csüggedés, mértéktelenség, érzékiség,
igaztalanság, bujaság, csalás, irigység, álnokság, harag, elhamarkodottság,
gonoszság) szóló képe betekintést nyújt a beavatás belső munkájának
határtalan bonyolultságába és nehézségébe.

Az individuáció tulajdonképpen nem egyéb, mint hogy: az embernek sok
időre van szüksége. Annyira, hogy bármennyi fölött rendelkezzék is,
mindig kevés, s ez mindig „idő előtt” elfogy. A beavatás az időt
meghosszabbítja, a léleknek megmutatja, hogy lénye időfölötti, örök és
halhatatlan. E pillanattól kezdve a lélek nem fullad többé ki abban a
reménytelen sietségben, hogy önmagát utolérje. Nem áll többé az
egyhelyben sietés szörnyű állapotában. Tudja, hogy nem késhet el és nem
késett el.

A Tizenkettő nem egyéb, mint az anyagi világban élt élet jelképe: a
Zodiákus. A Tíz pedig a természetfölötti világ: Iránban tíz Amsaspand van,
Júdeában tíz Szephirot; Püthagorasz számrendszere tízes. Egyiptomban tíz a
teljesség jelképe. A Tizenkettő és a Tíz egymással olyan viszonyban áll,
mint a világ (az anyagi természet) és a szellem (abszolútum). Itt a kör
négyszögesítésének okkult problémája.

6. Az újjászületés
 

Az Ember pásztora, Poimandrész, a hermetikus hagyomány
legjelentékenyebb értekezése, a genezis víziója. Az értekezés XXI.
pontjának passzusa, amely az újjászületéssel kapcsolatban a szülőkről
beszél, részletesebb magyarázatot kíván.

Az őskor antropológiai szemlélete univerzális. Ennek értelme mai
szavakkal az, hogy csak a kábaságban elmerült lényt tekintette individuális
lénynek és Énnek. Akiben az éberség csak egy kevéssé is felvillant, azt már
egyetemes kategóriákban látta s értette meg. Úgy, mint az örök szellem
valamely megnyilatkozását. Az individuális Én semmiféle szellemnek,



semmiféle logosznak, ősvalóságnak nem megnyilatkozása, csupán
szamszára-jelenség, a sokaság tévelygő zűrzavarából valaki. Az individuális
Ént le kell vetni, egyetemessé kell válni, hogy az ember szellemi lény
legyen és lehessen.

Az őskori kaszt sem egyéb, mint az örök szellemiség egy-egy
kategóriája. A kaszti beavatás ezt a kasztok tagjaiban tudatosította. A
szellemi-papi kasztnak; a harcos-kormányzói kasztnak, a gazdasági
kasztnak külön beavatása volt, de mindegyik részesült az egyetemes
beavatásban is – Indiában a Véda tanításában, Júdeában a Biblia és a
Kabala tanításában, Egyiptomban a hermetikus beavatásban. Az archaikus
Görögországban Orpheusz és Püthagorasz megkísérelték, hogy a nagy
őskori beavatási eljárást meghonosítsák. Az első filozófiai teóriák ennek a
törekvésnek a visszhangjai. Platón ebben a sorban az utolsó; az ő szemében
azonban már nem egészen világos, hogy miről is van szó, és mi az, amit
akar, sőt, amit akarnia kellene.

A kasztbeli, foglalkozásbeli, hivatásbeli beavatásoktól különbözik az,
amit Szetnek, logosz-fajnak, Hermésznek, tulkunak, bodhiszattvának
neveztek. Itt a szakrális szubjektum felébresztéséről van szó. A szakrális
szubjektumnak egészen szorosan kapcsolódnia kellett a másik szakrális
szubjektumhoz. Az őskorban egyéni megnyilatkozások nem voltak. Minden
szellemiség egyetemes volt, ami azt jelenti, hogy a természetfölötti
egységben találkozott a másikkal, egyébként nem volt értelme.

A tanítvány mesterét nem egyéni Énnek látja, éli, tapasztalja, hanem
gurunak, vezetőnek, Hermésznek, isten-inkarnációnak, az egyetemes
szellem abszolút megnyilatkozásának. Hermész, a vezető pedig nem tanító,
hanem, és ez a fontos: nemző apa. Ő az, aki a tanítvány igazi lényét a
világra hozza. Erről az oldalról Szókratész bábamesterségére is egészen új
fény esik. Szókratész is Hermész-inkarnáció, aki tanítványainak lelkét a
világra segíti, holott ez benne már egyáltalában nem tudatos. Elég
különösen hangzik. De aki a hagyomány irataival foglalkozik, annak a
mainál sokkalta intenzívebb nyelvet meg kell szoknia.

Indiában, Iránban, Tibetben a guru apa-anya. A tanítvány, amikor a
misztériumok legnagyobbikának küszöbét átlépi: meghal és újjászületik.



Meghal, ami annyit jelent, hogy a természeti sorból kilép. Apja nem apja
többé, anyja nem anyja többé, mert ő már nem az a lény, aki természeti apa
és anya szülötte. Apja a guru, a szellemi vezető. Hermész. Anyja egyes
misztériumokban Szophia. Ezért az újjászületett, ha Szophia fia: a Szűztől
született. Ha Izisz fia, akkor az Istenanyától született. Az Ízisz-fok
egyébként a beavatások sorában egyike a legmagasabbaknak. Ennek felel
meg az archaikus Görögországban az eleuziszi Démétér fokozat. Indiában
az anya Májá vagy Sakti. Tibetben Vadzsrajogini, az aszkéták
védőistennője. A beavatott lélek a nagy anyaistennő, Magna Mater leánya
lesz – görög szóval: Perszephoné. Leánya pedig azért, mert még a kései
középkorban is a lelket menyasszonynak hívták: várakozónak és
vágyakozónak, az égi vőlegény kedvesének. Ezek mind olyan intenzív
képek, amelyek a beavatás élményéből közvetlenül fakadnak.

Amikor a tanítvány égi és szellemi szülőktől újjászületik, új nevet is nyer.
A névadás jelentősége különösen nagy. Mert valakit elnevezni annyi, mint
„az illetőre hatalmát kiterjeszteni. A megszólítás ébresztést jelent. Akit
nevén hívok, azt fölkeltem, s akit megnevezek, az az enyém”. „A név által
uralkodom rajta.” A név megválasztása mint a királyoknál és
szerzeteseknél, nem önkényes. A név által az ember az univerzális
szellembe kapcsolódik, individuális Énjéről lemond, és az egyetemes
szellemet, amit a név jelent, képviselni, folytatni és fenntartani kívánja.
Ezért veszik fel a szerzetesek a szentek neveit. Ezért veszik fel a királyok
elődeik közül annak a nevét, akinek szellemében uralkodni akarnak. A
beavatott individuális Énjét teljesen felszívja és átalakítja és fölemeli és
megváltoztatja. A hagyomány a beavatatlant az asszony fiának nevezi, a
beavatottat Isten fiának vagy a Világ fiának. A természeti születéssel
szemben az újjászületést Istentől való születésnek is mondják. Pál
apostolnál ez a különbség a természetes ember és az égi ember között: Az
újjászületés pedig a tulajdonképpeni születés: ousziodész geneszisz. Amint
János apostol mondja: Azt mondom nektek, aki nem született meg felülről,
nem fogja meglátni Isten birodalmát. Ezzel most már az egész hermetikus
értekezésre új fény esik. A hermetikus hagyomány, Szet nemzedékének



tudása: a felülről való születés titkának ismerete. Ezt tanítja a „Misztikus
Hegyibeszéd” is.

III. A hét bölcs
 

1. A hetes számról
 

Az ősi egyiptomi hagyományból fakadó alexandriai eredetű, de annál
sokkalta régibb az Uralom útjáról szóló értekezés – Hé basziliké hodosz –,
amelynek Indiában a radzsa-jóga felel meg, azt mondja, hogy az ember
először halandó szülőktől, apától és anyától, nehéz anyagi testben, földi
sorsba születik; másodszor azonban egyedül az Apától, szellemben és
lélekben a Szűzies Hét törvénye szerint. Ez az újjászületés.

Az Uralom útja, illetve a radzsa-jóga az uralomról szól, és nem a
hatalomról. A baszileusz, illetve a radzsa szó használata itt is, mint az őskori
hagyományban kivétel nélkül minden esetben jelképes, és mint a
hagyományban mindenütt, nem az egyéni Énre, hanem az örök emberre
vonatkozik. A király a királyi lélek, az első lélek, akit a Teremtő alkotott,
éspedig azért, hogy a természeten uralkodjék. Az emberi lélek
ősállapotában Adam Kadmon, az isteni intelligencia, a természet ura.

Az uralom szellemi tevékenység, és a hatalom politikai gyakorlatától
feltétlenül elválasztandó. A hatalom nem egyéb, mint a sokaság világában a
sokaság fékentartása a törvény erejével, fegyverrel, erőszakkal, ahogy
éppen lehet, s ahogy a kényszer, az ananké parancsolja. A hatalom merő
anyagi tett, s önmagában sem értelme, sem igazsága nincs. A hatalmat az
uralom szellemének kell szentesítenie. És ha nem szentesíti, a hatalom
szellemtelen, igazságtalan, értelmetlen és gonosz. A hatalmat az uralom
igazolja; mert az uralom őrzi a tevékenység gyakorlására adott magasabb
megbízatást. A hatalom és az uralom az anyagi természetben, s így az
ember történeti közösségében egymást sohasem fedi: ez a kormányzat és a
kormányzás megoldhatatlan válsága s gyógyíthatatlan sebe.

Amikor a beavatásról szóló értekezés királyról, baszileuszról, radzsáról
beszél, nem a földi hatalom manifesztációját és megszemélyesítőjét, az



országok királyát, hanem az uralom királyát érti. A királyi szellemet. A
királyi szellem nem anyagi eredetű. Az ember először halandó szülőktől
születik: ez a természeti ember; amikor az ember újjászületik, csak az
Apától születik a Szűzies Hét törvénye szerint. Az anyagi születés
legfeljebb hatalmat ad; a szellemi születés adja meg az uralmat, az igazi
királyságot: nem az ország és a nép fölött, hanem a természet és a világ
fölött.

Mindenekelőtt ezt kellett megérteni. Így lehet most a Szűzies Hét
rejtélyes kifejezésének magyarázatára térni.

A hét szűzies szám. Athéné Parthenosz, a Szűzies Athéné száma a hetes
volt. Az Akropoliszon az Erekhtheion hét kariatidája is jelzi. A
gnosztikusok Szophiájának száma szintén a hetes. Szophia palesztinai neve
Hohma és száma szintén a hét. A Szűzies Athéné, Szophia, Hohma, a
Világszűz – Koré Koszmou – nem anyától született. A Hét törvénye szerint
való születés nem anyától való születés; Pallasz Athéné apjának, Zeusznak
fejéből pattant ki. Az istennő a gondolatban fogamzott, és úgy lép a világba,
mint a gondolat.

A Kabala egy fejezete a hétágú gyertyatartó misztikus értelmét mondja
el. Minden gyertya az ember egy-egy Énjét jelképezi. Jobbról az első a
nehéz anyagi test; a második az úgynevezett idegtest; a harmadik a testhez
tartozó őselem, a tudattalan. Balról az első az asztráltest, a második a lélek,
a harmadik a szellem. A középen, a két hármas csoport között áll az isteni
Én, az isteni szikra, a halhatatlan Láng.

A Kabala azt mondja, hogy hat Énje mindenkinek van. A hetedik, a
középen álló halhatatlan isteni szikra azonban nem mindenkiben ég. S
akiben ég is, éppen csak hogy parázslik, az emberi lény legmélyén, alig
pislákol. A beavatás az ember énjeit sorra lefejti és a mélyen nyugvó szikrát
lángra lobbantja. A hetedik, a Teremtő lényéből való lángocskát
felszabadítja. Ez a hetedik, középen álló gyertya, az igazi ember lényének
jelképe. Amikor az ember a hét törvénye szerint születik, a hetedik gyertya
kigyúl.

2. A hetes és az epiphania



 
Az archaikus Görögország hét bölcse, az iráni csiradzsivi, a hindu szapta

risi és a hagyományból ismert többi hetes bölcs-csoport, amelynek jelképe a
csillagos égen a Göncöl szekerének hét csillaga és a hét bolygó, nem
ténylegesen élő történeti személyek hetes kollégiumát jelenti. A hét bölcs
emberi rang, amelyet valaki akkor ér el, ha lényének ereje, fénye,
megszentelt volta a közönséges emberi színvonalon messze túlemelkedik, s
akiben a hetedik gyertya lángra lobban. A hét törvénye szerint újjászületett
lény az, akiben az anyagi és természeti és asztrális és többi Ének között a
középen az ember legmélyebb és legragyogóbb csillaga kigyullad. A hetes
nem azt jelenti, hogy véletlenül éppen hét bölcs élt, nem jelent önkényesen
megállapított számot, mert a hét még a beavatatlan számára is
valamiképpen, mint a hármas és a tízes, jelképes értelmű. A görög
hagyományban a hét bölcs neve alatt tíz-tizenkét őskori személyiség nevét
ismerjük. Az indiai hagyomány szerint a hét bölcs intézmény volt, mint a
szenátus; századokon át az államok és az országok fölött állt, mint a
legfelsőbb tanács. A risik tizenkét évenkint összegyűltek és határozatokat
hoztak.

A hét bölcshöz tartozni az őskorban annyit jelentett, mint valamilyen
magas beavatási fokot elérni. Indiában a Szent Tanácshoz egy időben
hetven brahman tartozott, s a tanács tagja csak olyan beavatott lehetett, akit
egész különös vizsgálat alá vetettek. Az egyik feljegyzés szerint a tanácsba
csak hetven éven felüli férfit választottak, akinek azonban előbb férfierejét
igazolnia kellett. Ha a templomszűztől fia született, azt kosárba tették és a
folyóra eresztették. A kosár sorsát megfigyelték: ha a víz a templom
oldalára sodorta, a gyermeket különös gonddal nevelték és a legnagyobb
titokba is beavatták. Ha a kosár a másik partra ért, a gyermekből csandala
lett. Egyiptomban, mint Mózes története is bizonyítja, hasonló szokásnak
hódoltak.

A hét bölcs egyikének lenni annyit jelentett, mint a beavatás hetedik
fokára érkezni. Ez az, amit a püthagoreusok a „megvalósulás”-nak
neveztek. Ez az epiphania, az isteni erők megvalósulása. E fokozaton azt
kell érteni, hogy az ember nem merül ki a személyes Én teljesítményeiben:



a szellemi elmélyedésben, az aszketikus gyakorlatokban, a meditációkban,
hanem a történetbe és az emberiség létébe tevékenyen beleavatkozik. A hét
bölcs az „egyetemes” ember, aki a világ alkotásában, vagy ahogy a Véda
mondja, „továbbszövésében” részt vesz. Tanácsokat adott a királynak és a
kormányzatnak, mint Indiában, Iránban, Júdeában, Egyiptomban. Új
városok és államok számára törvényeket alkotott, mint Görögországban
Szolón és Biasz. Adott esetekben az uralom mellett a hatalmat is átvette,
mint Phereküdész. Püthagorasz iskolája nem volt egyéb, mint a
tanítványokat a beavatás hetedik fokára emelni: hogy felszabadult
egyetemes emberi képességeiket a gyógyításban, a tudományban, a
társadalomban, a költészetben, a zenében, a vallásban és az állam
kormányzatában megvalósítsák. A püthagoreusok Nagy-Görögországban
ilyen hét-bölcs-szenátust akartak alapítani, államok, nemzetek, fajok,
vallások fölött álló univerzális szellemi tanácsot, amelyet, mint a hindu
feljegyzés mondja, nem köt semmi földi kapocs, s így az emberiség ügyét
szabadon és elfogulatlanul intézhették. Püthagorasz nyomán Platón is ezt az
egyetemes emberi kormányzó emberfajt akarta fölnevelni: a filozófus
királyt, aki nem volt egyéb, mint az őskori hét bölcs: az emberiség szelleme
és feje.

Egyiptomban a hetes szám jele az emberfej volt. A Szűzies Athéné Zeusz
fejéből pattant elő.

A beavatásnak azt a fokát, amelyet az őskorban megvalósításnak
neveztek, az ember megközelítően csak úgy értheti meg, ha elgondolja,
hogy a beavatás alkalmával a tudásban való születés – noera geneszisz –
után az emberi lélek örökre és végleg megnyugodott. Eredetéhez visszatért:
a Teremtőhöz. Anyagi létét levetette, s nyugodtan, csendesen, elvonultan
várja, míg ideje elérkezik, nehéz anyagi testét levetheti, és megszabadulhat.
E türelmes béke magánya, távol a nyüzsgő zűrzavartól és a szükségtől, ami
a szamszára és az ananké, távol az emberiség közös és egyéni hullámzó
sorsától, ez az üdvözültség átszellemült állapotának előcsarnoka. S amikor a
magányos béke boldogságából valakit elhívnak, s a világba visszakérnek, ez
nem hasonlítható annak az embernek hivatásához, aki az anyagi természet
sötét ösztöneiben, egyéni becsvágyban, zavaros szenvedélyben,



elfogultságokban, korlátokban, alacsony szellemben, éretlen és tisztátalan
lélek gőzös felhőiben teljesen elmerült. Az ilyen természeti lény számára a
hatalom csábító és édes. Mert minél hatalmasabb, szenvedélyeit, ösztöneit,
becsvágyát annál jobban kiélheti. Ez az ember alulról jött, és így jutott a
hatalomhoz. A beavatott felülről jön. A beavatottat a hatalom nem vonzza.
Aki az uralmat elnyerte, annak a hatalom már teher. A békés magányt nem
hagyja el szívesen. A zűrzavar és a szükség világába nem szívesen tér
vissza. De amikor visszatér, a hatalmat átveszi, mert az anyagi természetben
élő emberiséget kormányozni csak a hatalom erejével lehet, elhivatását és
tevékenységét az emberiség iránt érzett kötelességtudatból és felelősségből
teszi. A hatalom gyakorlása nála nem szenvedély, nem a becsvágy álma és
célja, hanem: rituális kötelesség. A hindu hagyomány karmának hívja. A
vallásos vezeklés egy neme. S nem az embernek tartozik vele, hanem
Istennek. Az emberi sorsot, miután már megszabadult tőle, újra tudatosan
magára veszi. Higgadtan, távolról, távlatból, szenvedélytelenül ítél és
cselekszik. Elfogultsága nincs. Nem ül fel a nemzeti, faji, az egyéni jónak
és rossznak. Egyetlen törekvése van: mit tenne az ő helyében a Teremtő
Isten. Azt teszi. Ha a népnek nem tetszik, vagy vállat von és elmegy, vagy
így szól: ezt kell tenni, kegyelem nincs, végre kell hajtani. Az archaikus
törvényhozók szelleme: az egyiptomi Menesz, a hindu Manu, a krétai
Minosz, a babiloni Chamuragga, a kínai Nagy Sárga Király ilyen, mintha
idegen csillagzatról jött szellemek lettek volna, semmi egyebet nem láttak
és nem is akartak látni, csak az igazságot. Ez a törvény szelleme – amely
nem humánus, nem részrehajló, nem lágy. Viszont annál magasabb. A bölcs
már eltávozott, de ha az életbe újra visszatér, áldozatot vállalt, s akkor az
áldozatot meg is hozza, tökéletesen és maradéktalanul, hibátlanul, mint az
abszolút ember: a homo aeternus.

3. A beavatás fokozatai
 

A beavatás hatalmas művének megértésére alig lehetne valami
alkalmasabb, mint a hét bölcs példája. A beavatásnak az emberi életben
egyedülállóan döntő jelentősége van. A nagy mű, amit az alkimisták



magnum opusnak, a szellemi ember megteremtésének neveznek, hallatlan
bonyolult, hosszas, nehéz és magasrendű. Ehhez hasonló erőfeszítést a
történeti emberiség nem ismer. Az ember igazi lényét, alkimista nyelven
szólva, olvasztókemencébe dobta: életre-halálra, visszavonhatatlan
elhatározással, hogy – ismét alkimista nyelven – az aranyat magából
kiolvassza. Az arany nem egyéb, mint a halhatatlan szikra, a hetedik Láng,
az isteni Én. Tekintet nélkül arra, hogy a munka hónapokig vagy évekig
tart, hogy le kell mondania, önmagát teljesen a beavatást vezető mester alá
kell rendelnie, családjától el kell szakadnia, kínos és veszélyes
önelemzéseket kell folytatnia, egyetlen cél felé kell törekednie, s csak egy
célt szabad látnia.

Mint a hagyomány egyéb területein, a megértés itt is jelképeken múlik. A
jelképek összessége nem találhatók meg egyetlen hagyományban. Az
őskorban minden bizonnyal Indiában is, Kínában is, Egyiptomban is, sőt
Peruban, Yucatánban és Mexikóban hiánytalan tudás fölött rendelkeztek. A
hagyomány őreinek Egyiptomban egészen biztosan több, talán valamennyi
archaikus szintézis egybevetése alapján egyetemes ismereteik voltak. A
hagyománynak mai alakjában ez a tanítása is, mint a többi, hézagos.
Folyamatosan összefüggő, teljes képet nyerni csak több nép, vallás, őskori
egység elemeinek egybegyűjtésével lehet. S itt is állandóan fennáll az a
veszély, hogy valamely részletet az ember tévesen értelmez, eltorzít vagy
félremagyaráz.

Egyetlen dolog egészen biztos: a hét bölcs elnevezése alatt a beavatás hét
fokozata rejtőzik. S a hét fokozat az anyagi természetben élő emberi
léleknek az isteni lélektől való hétszeres távolságát jelenti. A Kabala hét
gyertyájának megfejtése ez: kezdetben teremté Isten az emberi lelket, a
halhatatlan szikrát, az örök Ént. Mindaz, amit az ember magán hord, ennek
az Énnek csak takarója vagy kisugárzása, elhomályosodása vagy
elanyagiasodása. Az életből való elköltözés után e takarók lefoszlanak, s e
kisugárzások megszűnnek. A túlvilági vándorlás alatt az emberi lényről
lassan minden burok lehull, mert mindegyik mulandó: a Teremtőhöz csak a
halhatatlan Én tér vissza. Amikor a tanítvány a beavatás útját járja, csaknem
ugyanazokon a lépcsőkön kell felhágnia, mint a léleknek a halál után. Ez a



beavatás határtalan veszélye, hogy az ember csak akkor születhet újjá, ha
előbb meghal. A halál küszöbén át kell lépnie, s a meghalást el kell
szenvednie. Egyiptomban e rituális halálnak megrendítő külsősége volt. A
tanítványt kellő előkészítés után kriptába zárták és mesterségesen úgy
befolyásolták, hogy a nagy küszöb átlépését átélje. A Mithras-misztérium és
az eleusziszi misztérium ennek az őskori beavatásnak enyhébb alakja.

A halhatatlan szikra első kisugárzása a szellem, második kisugárzása a
lélek. A szellem és a lélek a szikrával együtt az asztráltest burkában él. Ez
az asztráltest az, amely a halál pillanatában az emberből kilép, és a
láthatatlan világban vándorlását megkezdi. A beavatottnak külön meg kell
ismernie a szellem természetét, a lélek természetét, az asztráltest
természetét. És külön mindegyikről fel kell ismernie, amint a Véda mondja:
nem ez, nem ez. Meg kell tanulnia, hogy a szellemet, a lelket igazi lényével
ne tévessze össze és ne kövesse el az azonosítás (adhyasa) hibáját. Nem ez,
nem ez – ami annyit jelent: igazi Énem nem ez. Az igazi Én minőségeken,
alakokon túl van, megfoghatatlan, megérthetetlen, láthatatlan. De ez az, aki
az igazi valóság, akihez képest a többi mind csak májá-varázslat, káprázat,
burok, takaró. A földi életből úgy látszik, mintha ez az igazi Én lenne a
legtávolabb. Miért? Mert a földi lét varázslat és a földi élet csupa
összetévesztés (adhjasza). A földi ember azonosítja magát, éspedig
kényszerből és szükségből (ananké) azonosítja magát a nehéz anyagi testtel,
a természettel, az idegtesttel, a tudattalan emlékezettel, az asztráltesttel, a
lélekkel, a szellemmel. Holott ez mind csak terheltség. A beavatottnak
ezeket az összetévesztéseket mind fel kell ismernie. Meg kell értenie, hogy
az igazi Én van a legközelebb. Ez az igazi Én ő maga.

A felismerés nem nyugodt, személytelen, érdektelen, elméleti vagy
szemlélődő tevékenység, hanem az összes erők legmagasabb fokú
erőfeszítése. Minden réteg és minden takaró és minden Én küszöbén őrség
áll. Ez az őrség a daimón. A daimón a sors őre. A daimónokat az őskori
hagyomány a bolygókról nevezte el. Nem véletlenül. Az ember hét körön át
süllyedt az anyagi létbe, s hét körön át kell visszatérnie. Ez a hét kör a
világegyetemben a bolygók hét körének felel meg. Ezen alapszik az
asztrológia. De a világegyetem és az emberi lélek nincs külön. Az egész



világ teremtése az emberi szívben történt, mondja egy hermetikus értekezés.
A Hold a fizikai test (phüszikon), a Merkúr az értelem és a feltalálás
(hermeneutikon), a Vénusz a lélektest (epithümétikon), amit a hinduk
pranának hívnak, a Nap az érzékelés (aiszthétikon), a Mars az életerő
(thümikon), a Jupiter a cselekvés (praktikon), a Szaturnusz a gondolkozás és
szemlélet (theoretikon, logisztikon).

Az első három réteg: a nehéz test, az idegtest és a tudattalan
felszámolása, átvilágítása és átszellemítése a könnyebbik feladat. Ez a
három réteg lazább, ruhaszerűbb, a földi léthez tartozik, s ez az, amit a halál
az emberről amúgy is leolvaszt. A felszámolás azonban itt sem jár nehézség
nélkül. A mesternek határtalan óvatosságra és figyelemre van szüksége,
hogy a tanítvány útját figyelemmel tudja kísérni. Minden lépést elemzés,
álomfejtés, vizsgálat előz meg. Az ember így, ahogy a földön él, csak prima
materia. Ez a természeti ember, a benne összekevert zűrzavaros elemekkel.
A mester maga sem tudja, belül mi rejtőzik. A beavatásra váró tanítvány
természetesen még kevésbé. De az őskor csalhatatlan módszert talált, amely
az ember elementáris lényének titkát fölfedi. Ez a módszer az emberi
képességek és a bolygók között levő összefüggés. Az összefüggés alapja a
hetes szám. Ez a Kabala hét gyertyája, a hétszeres út, amit az ember
megtett, amíg nehéz anyaggá vált, s amit meg kell tennie, ha eredetéhez
vissza akar térni. Az asztrológia megmutatja, hogy az emberi lélek milyen
úton szállott alá. Ha a mester ezt az utat látja, meg tudja mondani, milyen
utat kell megtennie visszafelé. De meg tudja mondani azt is, hol, milyen
daimónnal fog találkozni, hol, milyen harcot kell vívnia, milyen mélységek
fölött kell áthaladnia. Az asztrológia nem egyszerű karakterológia, mint azt
a modern pszichológia alapján hinni lehetne. Kozmikus antropológia a
pszichológia természettudományos, vagy akár szellemtudományos síkján
teljesen érthetetlen és értelmetlen. Csak a legnagyobb és legmélyebb
összefüggésben érthető, de ott nélkülözhetetlen.

A beavatottnak meg kell ismerkednie daimónjaival, hogy le tudja azokat
küzdeni. Ez a küzdelem a mítoszt sokat foglalkoztatta, s e mitikus
külsőségekkel a hagyományt át– és átszőtték. Az őskori mítosz tele van a
lélek és a daimón harcának leírásával. E küzdelem maga azonban cseppet



sem festői, vonzó, irodalmi vagy színpadi. A daimón, mint Indiában
mondják, a lélek karmikus angyala, a lelket nem ereszti vissza. A sors őre
az embert arra kényszeríti, hogy az életet az ő parancsa szerint élje. S ha
valaki meg akar szökni előle, bosszút áll. A mítosz ilyen bosszúálló
daimónról is eleget beszél. A küzdelem teljesen belső, teljesen láthatatlan és
teljesen a beavatás mágikus technikáján múlik. A technikát magát könnyű
megnevezni. Annál könnyebb, mert ahol az ember sorsában nehézséggel áll
szemben, minden esetben egyetlenegy valami menti meg. Ez az
egyetlenegy: a szó. A logosz. A daimónt is a logosz fékezi meg. A szó
elhangzására visszavonul és enged. Ha a tanítvány a daimónt felismeri és
megnevezi, az szolgája lesz.

Az erőfeszítés egyetlen pillanatra sem válik láthatóvá. Belül folyik le, a
mesteren és a tanítványon kívül senki sem lát és nem tud semmit. A befelé
fordulás, a belső látás és érzékenység kifejlesztése minden beavatást
megelőző elemi tudás. A tanítványnak legelőször azt kell megtanulnia, hogy
a kifelé nézés és kifelé látás fedi az isteni világból való leszállást; ez a
katabasis, a nehéz anyagi világba való leereszkedés a hét kozmikus körön
át, amíg a földre elérkezett, a legsötétebb, legnehezebb és legkülső körbe,
az anyagba, a külső sötétségbe. Ez a bukás, a zuhanás. Ez a kifelé való
nézés az ember isteni útjával ellenkező, másodlagos, megzavart látás. Amíg
az ember nem tud befelé nézni, az anabasis, a felfelé vezető út nem nyílik
meg, arra nem léphet. Addig a sötétségtől nem tud megszabadulni. Az
adhyasák (összetévesztések) legvégzetesebbike a külső látást primérnek és
az anyagi természet sötétségét világosságnak tartani. S az ember e külső
világban annyira megvakult, hogy belül már nem lát semmit. A tanítvány
legelső lépése a primér belső látást visszaszerezni. Még mielőtt a beavatás
megkezdődik, a tanítvány Hórusz szavaival így fordul mesteréhez, Hermész
Triszmegisztoszhoz: „Jöttem, hogy szemeimet megkeressem.”

4. A Mithras-misztérium
 

A hét bolygó körét a hermetikus hagyomány a Teremtő hét lélegzetének
(hepta epithümata) nevezi. S ha az ember tudja, hogy ez a hét lélegzet nem



egyéb, mint a hangsor hét hangja, a szivárvány hét színe, a beavatás hét
lépcsője, már nem fog nehezére esni a Mithras-misztérium hét fokozatát is
ebben az összefüggésben megértenie.

A Mithras-misztérium külsőségei szintén jelentékenyek, ha nem is olyan
megrázóak, mint az egyiptomi beavatás szertartásos mozzanatai. A hét
fokozatot hét egymásból befelé nyúló barlang jelképezi. Az út befelé nyílik
– a külső világgal ellentétes irányba: a külső sötétségből a belső fénybe.

Az első fokozat a tanítványt a földről elragadja és a levegőbe fölemeli.
Ez az eksztázis legelső lépése; eksztázis annyit jelent: a tudat kitágulása.
Önkívület, vagyis az anyagi Énből való kilépés. A második fokozat a
levegőből a bolygók körébe való átlépés. A harmadik lépés, amikor a
tanítvány a bolygók köréből is kilép és a Sarkcsillaghoz érkezik. A
negyedik lépcsőn a vezetést a Nap veszi át. A Nap az égi világosság. Az
ötödik lépcsőn a beavatásra váró találkozik a Sors-szüzekkel. Ezek a női
alakok daimónok és moirák, de rokonságot tartanak Athéné Parthenosszal,
Szophiával, Hohmával, az isteni szűzzel. A hatodik fokon az emberi lélek
találkozik a Sarkcsillag őrével. A hetedik fok az eksztázis legmagasabb
foka, a tudat teljes átemelése és átlendülése az isteni világba: a
Sarkcsillagon túl levő világfölötti szférába. Mitrás isten megjelenik és a
visszatérő emberi lelket fogadja. Ez a megváltás.

A Mithras-misztérium hét lépcsője csaknem azonos a középkori
Bonaventura hét kontemplációs fokozatával és az ősi hindu jóga vaszista
hét fokával, de Jamblikhosz hét kozmikus szférájával, illetve a lét
hierarchiáival is.

Az első fokról sok mondanivaló nincs. Ez az anyagi és földi világ. Amit
az emberi lélek itt lát és tapasztal, s amit ebben a nehéz természeti életben
mindenki önkéntelenül az egyetlen valóságnak tart, az az érzékek világa: a
dolgok, a tárgyak, a jelenségek sokasága, a szemmel látható, füllel hallható,
kézzel tapintható anyag.

A második fok ennél mélyebb. Ez az intellektuális szemlélet. Az értelmi
látás. Az ember értelmével látja az érzéki dolgok, tárgyak, jelenségek között
levő kapcsolatot és összefüggést. Amennyiben hasonlóságot, különbözést
állapít meg, azt már nem érzékeivel teszi, hanem értelmes gondolkozásával.



A dolgok törvényszerűségét, kiszámíthatóságát is az értelem látja. Ez a
logisztikonlépcső, az ésszerű gondolkozás lépcsője.

A második fokra minden ember eljut, aki csak nem él teljesen vakon a
külső sötétségben. Összefüggést, hasonlóságot, különbözést,
törvényszerűséget minden éber értelmű ember lát. A harmadik fok azonban
már aránytalanul ritka. Itt már nem az értelem lát, hanem a belső érzék.
Szanszkrit szóval: a manasz. Guénon ezt a szót sens interne-nel fordítja. A
belső látás ezen a fokon kezdődik. Amikor Hórusz azt mondja: jöttem, hogy
szemeimet megkeressem, itt kezd keresni.

A belső érzék látását téves lenne pszichológiainak nevezni. A manasz
nemcsak látás, hanem a képek állandó termelése is. Ahogy az érzék
nemcsak külső látás, hanem anyagi káprázat is; az értelem nem egyéb, mint
értelmi kapcsolatok és összefüggések teremtése is. Esetleg – gyakran – még
ott is, ahol kép, értelmi összefüggés, dolog egyáltalában nincs. A manaszból
képek áradnak, mintha az álomnak és a képzeletnek állandó középpontja
lenne, s innen érthetetlen és felfoghatatlan látomások, mint a forrásból,
megállíthatatlanul folynának.

Az első fokozaton való látás a legkevésbé megbízható. Az európai
gondolkozók java is megértette azt, hogy az érzéki látásnak a valósághoz
nem sok köze van. Az anyagi világ merő varázslat, amiből semmi sem igaz.
A második fok valamivel igazabb. Mintha valami derengeni kezdene: az
egység, a tiszta szellemi távlat előérzete, ami éppen az ésszerű
gondolkozásban nyilatkozik meg. Az emberi ész azonban mégiscsak
derengés. A harmadik fok ismét reálisabb. A józan ész és az érzékek
számára érthetetlen és értelmetlen képek az emberi sors tulajdonképpeni
urai. Mert az ember fölött igazi hatalma nem az érzéki képnek, nem az
ésszerűségnek, hanem a belső képvilágnak van. A manasz világában
történnek a végzetes összetévesztések. Itt azonosulnak és válnak el nem az
ésszel megfogható tények, hanem az észfölötti, megfoghatatlan, álomszerű
alakok, amelyekkel az emberi Én magát folytonosan azonosítja. itt élnek az
emlékezet képei, éspedig nemcsak a személyes egyéni életben, hanem az
egész emberiség életében közösen szerzett emlékek. Az érzelmek éppen az
ellenőrizhetetlen vonzalmak és ellenszenvek hatására itt alakulnak ki, s



ezek a képek, érzelmek, ösztönzések, azonosulások, összetévesztések azok,
amelyek az embert sorsában vezetik.

A manasz köre hasonlíthatatlanul reálisabb, mint akár az érzékeké, akár
az észé. Annyival reálisabb, amennyivel az álom igazabb, mint az ébrenlét,
s amennyivel a lélek igazabb, mint a test. A manasz körében levő képek egy
részének ugyan még van lefelé anyagi vonatkozása, egy részének azonban
már csak felfelé szellemi vonatkozása van. A manasznak az anyagi
természet már csak jelek rendszere, amellyel önmagát kifejezi és megérti. A
belső érzék Énje pedig elfogulatlanul, biztos távlatban ítél az anyagi
természet eseményei fölött. A jóslat, a távolbalátás, a távolbaérzés, az
előérzet ebből a körből való. Az érzékek köre teljesen individuális; teljesen
az egyéni Én függvénye. Az értelem köre már egyetemesebb. A manasz
köre kezd egyre univerzálisabb lenni. A belső világ képeinek jelentősége
már minden ember számára közös, ahogy közös az álom és a képzelet
világának minden képe.

A mítosz az egyetemességnek még magasabb fokán áll. Ez a negyedik
fok a manasznál is reálisabb, mélyebb és intenzívebb. A mítosz világának
érvényessége nemcsak az egész emberiségre, hanem minden időre és a lét
minden fokára kiterjed. Az érzék nem ismer mást, csak az anyagi világ
tárgyait és jelenségeit; az ész nem ismer mást, csak az összefüggéseket és a
természet törvényeit; a manasz nem ismer mást, csak az emberiség életében
gyűjtött emlékeket, s az emlékekből leszűrt tapasztalatokat. A mítosz már
túllép az emberiségen. A mitikus látás már ismeri a démonokat, az
isteneket, az angyalokat, a szörnyeket, a túlvilágot, a halottakat, a meg nem
született lényeket. A mítosz végtelenül világosabb, intelligensebb, éberebb,
érzékenyebb, mint az érzék, vagy az ész, vagy a belső érzék.

Az ötödik fok az ideák világa és az idealátás. Az ideáknak a mítosszal
ugyanolyan viszonya van, mint az értelemnek az érzéki tapasztalattal. Az
anyagi természetben élő ember abban a hiszemben van, hogy az egyetlen
valóság az érzéki tapasztalat; ehhez képest már az értelem is elvont. És
amennyiben az anyagi természetben élő ember valamilyen úton-módon
fogalmat szerez a mítoszról és az ideáról, a mítoszt is, az ideát is
absztraktnak találja. Ez egyike azoknak a jellegzetes összetévesztéseknek,



amelyek a külső sötétségben élő embert jellemzik. Az értelem nem egyéb,
mint az érzéki világ alapelveinek, törvényeinek felismerése és belátása; az
idea nem egyéb, mint a mítosz kozmikus képvilágában az alapelvek és a
törvények felismerése. Az idea ezenkívül az egész kozmikus képvilágot
visszavezeti azok forrásához. Az ideák nem elsápadt mítoszok, mint
mondani szeretik, hanem a mítoszok felbontott, leszállt és intenzitásukat
vesztett ideák. A mítosz még teljes egészében képszerű. Az ideában már kép
nincs; ami olyan, mintha képszerű lenne, az már a kristálytiszta: alak. Az
idea ebből a szempontból: a ragyogó alak. A mítosznál univerzálisabb,
szellemibb, primérebb, magasabb és világosabb.

A következő fokon, a hatodikon, mindazt, amit az előbbi öt lépcsőn az
emberi lélek tapasztalt oldott állapotban, mint lassú, nyugodt lebegést,
eltűnő körvonalakkal, már alig képszerűen, csak mint a világoskék égen a
még világosabb tündöklő, derengő ezüstfehér párát látja. Ebben a körben,
amit egyéb alkalmas kifejezés híján okkult körnek vagy a tiszta szellem
előcsarnokának lehet nevezni, az emberi lélek csodálkozó megrendüléssel
tapasztalja minden értelmek felbomlását. Mert a lépcsőkön átélt világokat
az értelem, ha nehezen is, követni tudja. Meg tudja érteni a manasz, a
mítosz, az idea világát. Itt most minden értelem csődöt mond. De az
értelemmel párhuzamosan működő szemlélet is tehetetlen. Mert a képeket a
manasz, a mítosz, még az idea világában is fel tudta fogni és rögzíteni tudta.
Itt, az okkult világban az értelem számára felfoghatatlan és a szemlélet
számára elérhetetlen anyagtalan lebegés kellős közepében a lélek
tájékozatlanul áll: nem lát sem formát, sem ésszerűséget, sem határozott
irányt, sem célt, csak intenzív fényességben még intenzívebb körvonaltalan,
változó, tündöklő sugártesteknek látszó, könnyű imbolygást.

S a hetedik fokon még ez is eltűnik. Ez a látványtalan és értelemtelen
ragyogás: az abszolút. Nincs test, nincs alak, nincs mozgás, nincs változás,
nincs belátás, nincs Én, csak az előbbi fokoknál mérhetetlenül mélyebb és
áthatóbb lét. S a lélek minél feljebb lép, annál könnyebb, magát annál
otthonosabban érzi, annál boldogabb, derültebb, csendesebb. Most végül
megnyugszik. Az okkult világban már megkönnyebbülten lélegzett fel: a
lebegő sugárzásban már közel érezte otthonát. Most az abszolút



változástalan, alaktalan, határtalan, mozdulatlan létben tudja, hogy
megérkezett. Itt végül el tudja magát ereszteni. S ami megrendítő: nem
olvad el. Az abszolút köre olyan intenzív lét, hogy semmi negatívum itt
nem eshet: nincs feloldódás, nincs eltűnés, nincs felszívódás. Ez az a kör,
ahol minden: van. Ez a sugárzó lét teltsége, az átható lét kiegyenlített
nyugalma. Ez az abszolút valóság, az, amiből a lélek van, s ami maga a
lélek.

5. A fokozatok realizálása
 

A baszileusz és a radzsa útja nem olyan egyszerű, sima és diadalmas,
mint amilyennek az a hagyomány értekezései alapján és első pillanatra
tűnik. Hiszen, ami szavakban végleg megfogalmazva az utókorra jutott,
nem a királyi út részletes leírása. Nem is lehet; minden ember útja más –
minden emberi sorsban más veszély fenyeget – más erők más helyen élnek
más indulattal – a rejtett csapdák másutt húzódnak és a megrekesztő falak
másutt meredeznek. Az utat csak az érti meg, aki tudja, hogy az: szubjektív,
ami annyit jelent, hogy a lélek útja tulajdonképpen nem egyéb, mint maga a
lélek; amikor a lélek halad, önmagán halad; az utat megvilágosító fény a
lélek önfénye; a cél sem más, mint a lélek maga; s amikor elérte, önmagát
érte el. De a legnagyobb nehézség nem ez.

Az úton érintett körökben és birodalmakban, mint az érzéki, az értelmi, a
manasz, a mítosz, az idea, az okkult világokban a lélek átalakul, felveszi a
világjellegét és természetét. Az út nem olyan vándorlás, ahol a vándor
mindig és mindenütt ugyanaz a személy. Az út metamorfózis; és minden
körben fennáll az a veszély, hogy a tehetetlen lélek végleg átalakul és
megreked és megáll. „Az érzéki világtól való elszakadás első jele, szól egy
hermetikus értekezés, hogy a lélek démonná változik.” Az anyagi világban
anyaggá lesz, az értelmi világban értelemmé, a manasz világában
álomképpé, a mítosz világában daimonikus lénnyé. De még ez sem a
legnagyobb veszély.

A legnagyobb veszély az, hogy, amint a középkorban még tudták, „ahány
lépést teszel Isten felé, annyi lépést tesz feléd a Sátán”. Metafizikai



nyelven: a világosság felé vezető úton megtett minden lépés mélyebb
sötétséget idéz.

A beavatandó tanítvány e veszedelmeket nem ismeri. Tanítás erről nem
szól. Sehol ezt le nem írták. Senki soha nem mondta. Nem is mondható el,
nem is írható le, nem is tanítható. Ez a beavatás mesterének személyes
tudása és átadhatatlan. A mester a tanítvány sorsát magára veszi, végigéli, a
tanítvány helyett lát, szenved, démonokat hárít el, vigyáz és őrködik. Ez az,
amit a hagyomány úgy mond, hogy a mester az Apa, s amikor a tanítvány
újjászületik, egyedül az Apától, szellemben és lélekben születik újjá.

Azok az értekezések, amelyek a fokokat és a rétegeket vagy hierarchiákat
és birodalmakat leírják, nem a beavatásra váró tanítvány útjával
foglalkoznak, hanem csak a világ hét színét, hét hangját, hét napját, a hét
bolygót, a hét gyertya értelmét közlik. Arról, hogy ez a hét lépcső miként
érhető el, nem beszélnek. A történeti ember, amikor itt játszva elérhető vagy
talán éppen megtanulható hét iskolaosztályt sejt, csalódik. A hét fokozat
Indiában a természetes emberi közösségből kivezető merőleges út hét
lépcsőjének is megfelel. Az első fok: a családfő (grihaszta), a családalapító,
az állampolgár, a hivatását betöltő közönséges ember; a második az az
ember, aki életét valamely cél érdekében feláldozza (purohita); a harmadik,
aki testi lényét megfékezi (fakír); a negyedik az erdőbe vonult remete
(szannjaszin); az ötödik a minden vagyonát elajándékozó, minden emberi
köteléket megszakító zarándok (nirvánisz); a hatodik a tökéletes
passzivitásba vonuló szemlélődő (jógin); a hetedik az, akit a püthagoreusok
úgy ismertek, mint aki az epiphaniát, a megvalósítást, az isteni szellem
realizálását éli, ez a brahmatma. A brahmatma jelvénye a bambuszbot hét
csomóval: a hét csomó a beavatás hét foka. Minden fok elérése külön nagy
feladat. De minden fok önmagában is megáll. Az emberek legnagyobb része
sohasem lesz és nem is lehet más, mint grihaszta; de fakír kevesebb él, mint
purohita; nirvánisz még kevesebb, mint szannjaszin; és brahmatma még
sokkal kevesebb, mint jógin. Ez már csak azért is így van, mert a beavatás
mestere a legtöbb embert elutasítja. „Ha valakiben a megszabadulás vágya
korábban ébred fel, mint ahogy annak ideje elérkezett, mondja Manu



törvénykönyve, és az úton felfelé indul, törekvésének eredménye, hogy a
sötétségbe csak annál mélyebben zuhan alá.”

6. A hetedik hatvány
 

Amiért életünkben olyan keveset érünk el, mondja Baader, azért van,
mert nem tudjuk önmagunkat a hetedik hatványra emelni. A történeti ember,
különösen az újkori, s még különösebben a modern, magára hagyatva,
elhanyagoltan, létének lényege felől tudatlanságban élve nem is érti, mit
jelent az, ha valaki önmagát hétszer megszorozza önmagával. A beavatás
intézményét a merő anyagi tudás helyettesíti. A tanult anyag, bármilyen
legyen is, hatványra nem emel. A tanulás külső tevékenység. A külső pedig
a világok között az, amelyik a legmélyebben van, a legsűrűbb, a
legnehezebb; ez a külső sötétség. A tanultság sem egyéb, mint a homály egy
neme.

A beavatás, amikor a királyok útján végigvezet, a radzsa-jógába beavat –
amikor a Szűzies Hét törvénye szerint a természeti embert megöli s a
szellemi ember újjászületését előkészíti, nem tanít és nem oktat és nem
nevel. A beavatás az emberi lélek visszavezetése önmagába és ősállapotába:
a lélek eredendő uralmi tudatának, királyi természetének felébresztése. A
hét fokozat az emberi lélek kiszabadítása a planetáris sorsból, a hét bolygó
köréből; a sors hét urának, a hét daimónnak legyőzése. Ez az őslényeg
megszületése – ousziodész geneszisz. Ez a hét hatvány. Az, hogy az ember
önmagát hétszer megszorozza önmagával, annyit jelent, hogy hét válságos
küszöbön át önmaga erejét, világosságát, éberségét, létét meghétszerezi; hét
lépcsőt halad fölfelé, ugyanazt a hét lépcsőt, amit lefelé tett, amíg az anyagi
természetben elsüllyedt. Önmagát hétszerte szabadabbá, képességeit
hétszerte hatásosabbá és gazdagabbá teszi. Szellemét hétszerte világosabbá,
lelkét hétszerte érzékenyebbé, értelmét hétszerte élesebbé, érzelmeit
hétszerte melegebbé, képzeletét hétszerte dúsabbá, misztikus intuícióját
hétszerte mélyebbé teszi.

A beavatás útja azért veszélyes és válságos, mert ami a beavatáskor
történik, végtelenül átlátszó. A nehézség abban van, hogy egyszerű. A



válság abban van, hogy az eredeti természettől az ember túl messze
távozott. Mert amit meg kell szerezni, az nem valami idegen és különös,
hanem magától értetődő és természetes. A beavatás, amint Sankara írja: „A
lélek kába tévelygésének értelmét felfedi és önmagának szabad és
halhatatlan voltát felismeri.” Az egyszerű és természetes és magától
értetődő az, hogy tulajdonképpen semmit sem kell tenni: „a megszabadulás
nem szavak és gondolatok és tevékenység eredménye”. „A megszabadulást
sem változás sem tevékenység nem idézheti elő... a megszabadulás nem
érhető el; ez a szabadság az ember igazi Énjének igazi lényében
valóságosan, öröktől fogva él és megvan és nem valami, amit ki kell
küzdeni.” – „Az ember igazi Énjét nem lehet szemlélődés alá vetni,
tevékenység alá vetni, megváltoztatás alá vetni – mert akkor ez az Én
valaminek tárgya lenne, annak a valaminek, ami szemlél, tevékeny,
változtat. Az Én pedig éppen az abszolút személy, soha tárggyá nem tehető
szubjektum.”

Sankara szavai azt mondják: amikor az ember magát hétszer önmagával
megszorozza, a képek, az álmok, az ideák, az értelmek káprázatában azt
hiszi, hogy e tevékenység a megszabaduláshoz vezet. Nem. E tevékenység
egészen máshová vezet. A tétlenséghez vezet; a megnyugváshoz; a
változásoktól való tartózkodáshoz; a nem gondolkodáshoz; az erőfeszítések
megszüntetéséhez. A megszabadulás nem változtatás, gondolkozás,
erőkifejtés, tevékenység eredménye, hanem feleszmélés arra, hogy minden
gondolkozás fogság, minden gondolat csapda, minden erőfeszítés bilincs,
amely a megszabadulás útjában áll. Megszabadulni csak úgy tudok, ha
minden aktivitást levetek, érzéket, értelmet, gondolkozást, képzeletet,
intuíciót, cselekvést magamról lefejtek, a hét daimón köréből kilépek, a
világot mint nemlétező varázslatot elvetem és a valóság közvetlen látását
(szaksatakara), ami az emberi lélek eredendő látása, helyreállítom.

A történeti ember nem győz eleget csodálkozni azon, hogy az őskori
hagyomány jelentékeny szavai, a beavatás szavai is kivétel nélkül mind
jelképesek. Jelentésük szerint valami egészen másra vonatkoznak, mint
amit mondani látszanak, és másfelé mutatnak, mint amit úgy tűnik,
jeleznek. E jelképes nyelv pontosan megmutatja azt, amit Sankara mond:



beszélnek tevékenységről, változásról, átalakulásról, tökéletesedésről,
világosságról, lépcsőkről, fokozatokról. Minden szó jelképes.
Tulajdonképpen semmi sem történik, csak a homályba merült lélek önmagát
önmagáról alkotott képeivel összetéveszti. Megszabadulni annyit jelent,
mint a képeket nem összetéveszteni, sőt annyit, mint nem képzelődni.
Megszabadulni annyi, mint „a lélek tévelygésének értelmét fölfedni és
önmaga szabad, halhatatlan voltát felismerni”. A királyok útja, hodosz
basziliké ugyanaz, mint amit a középkori misztikusok via negativának
neveztek. Ez a metanoia, a metatheszisz. Ez a mahajána. Ez a tao. Az Út.
De ez az út, amely minden útra való lépéstől tartózkodik. Hét lépcsőre kell
az embernek fellépnie, amíg el tudja érni, hogy már nem lép sehová –
amikor pedig tudja, hogy nem kell lépnie sehová, megérkezett és
megszabadult. Hétszer kell az embernek önmagát önmagával megszoroznia,
amíg megérti, hogy minden tevékenységet meg kell szüntetnie, s amikor
feleszmélt arra, hogy nincs teendője, megszabadult.

Csiradzsivi, szapta risi, a hét bölcs szellemi rangja ez a szabadság. Aki
önmagát a hetedik hatványra emeli, sokat elér; mindent elér. Eléri a
megszabadulást. Eléri azt a szabadságot, ami öröktől fogva az övé, s azt a
halhatatlanságot, ami öröktől fogva ő maga. Eléri pedig úgy, hogy utána
sem nyúl, mert tudja, hogy ez benne van és benne volt, és ez benne az igazi
Én.

A hét bölcs beavatási foka az emberi életnek nem végső célja. A
megszabadult ember tudja, ha szabadságát önmagának megtartja, hogy
élvezze, elveszti, mert szabadságának fogságába esik. A hét bölcs törvényt
hoz, kormányoz, gondolkozik. Ez az epiphania fokozata, amikor az ember
tevékenységével isteni erőket valósít meg. Ahogy Indiában mondják: már
nem köti semmi földi kapocs. Egyszer már eltávozott, de most visszatért, s
élete az emberiségé. A hét bölcs közé kerülni nem az életsors befejezését
jelenti, hanem az igazi tevékenység kezdetét.

IV. Mágikus lépcsők
 



1.  A lét színvonalának fölemelése
 

Csak az, szól Manu, aki az állomások mindegyikén éberen, erejének
teljes latbavetésével és elszántan áthaladt, tekinthető megszabadultnak.

Az őskori beavatásokról valami keveset tanult történeti ember, amennyit
tud, abból azt hiszi: a kiindulás az anyagi természetben élt élet, és azt, hogy
a végső cél összefügg valamiképpen a megváltás, az üdvözülés, a
boldogság, az örök élet, a halhatatlanság kevéssé érthető képeivel. Afelől
azonban, amiről Manu beszél, hogy az állomások mindegyikén át kell
haladni, sőt: éberen, az erők teljes latbavetésével, és elszántan –
semminemű tudással sem rendelkezik. Elvétve éltek misztikusok, akik e
fokozatokról beszéltek; gondolataik azonban nemhogy általánossá nem
váltak, a legtöbbször még érthetővé sem. Amikor pedig újabban a lélektan a
misztikusokat magyarázni kezdte, az alapvető félreértések egész sora merült
fel. A lélektan azt hitte, hogy a misztikusok lépcsője az individuális Én
tökéletességi foka. Ez a magyarázat teljes egészében és minden fenntartás
nélkül rossz. A lépcső a misztikusoknál, az őskorban még inkább, nem az
egyéni Én tökéletességének, hanem a lét magasabb színvonalára való
felemelkedésnek mértéke. A lépcsők lélektanilag egyáltalában nem is
érthetők. Nem pszichológiáról, hanem metafizikáról van szó. A gondolat
középpontjában nem az egyéni Én áll, hanem a lét; nem az individuális,
hanem az egyetemes ember. Az állomások tulajdonképpen magasabb
életfeladatokba való beavatást jelentenek.

Hogy a gondolat könnyebben érthető legyen: az anyagi természetben élő
embernek, akinek sorsát a család, a hivatás, a testhez kötött öröm, s a
külsőségekkel járó becsvágy teljesen betölti, magasabb beavatásra szüksége
nincs. Léte különösebb éberséget nem igényel. A hindu hagyomány az
anyagi természetben élő ember általános fokozatát grihasztának,
családfőnek nevezi. Ez a fokozat az anyagi természetnek teljes egészében
megfelel. Amiről szó van: egészség, szaporodás, táplálkozás, közösség,
tiszta erkölcs, ízlés, humanitás. Egészen kevés önfegyelem, komolyság,
józan ész, szociális érzék máris elegendő.



Mihelyt azonban az ember életével szemben magasabb igényt támaszt,
azonnal felmerül, nem az a kérdés, hogy a tudást miképpen szerzi meg. A
tudás türelemmel és szorgalommal megszerezhető. Ami nehezebb, az a
magasabb igény kielégítésére alkalmas magasabb színvonal. Aki a
családfőnél több óhajt lenni, annak nem elég többet tudni. Annak a lét
magasabb fokára kell lépni. A lét magasabb fokára való lépés azonban az
anyagi természetből nem következik. A természetben hatalom van, erő van,
tehetség van, rátermettség van, ügyesség van – de magasabb létszínvonal
nincs. A természeti ember azt hiszi, hogy a vezető, a pap, a katona, a
kormányzó, a király, a tudós, a költő titka a tehetség, vagy a képesség, vagy
az erő. Hiszi pedig azért, mert az élet megértéséhez az anyagi természet és a
természetben levő elemeken kívül más mérték fölött nem rendelkezik.
Semmiféle tehetséggel, semmiféle erővel a magasabb színvonal nem
szerezhető meg. Aki életével szemben magasabb igényt támaszt, az
önmagától többet követel és nehezebben kielégíthető, annak az anyagi
természet színvonalát el kell hagyni és feljebb kell lépni. S arra a kérdésre,
hogy a tudást e feljebb lépéshez miként szerzi meg, a válasz: a lépést csak a
beavatás révén teheti meg.

A beavatás csak metafizikailag érthető. Mert ahogy itt nincsen szó az
ismeretek gyarapításáról, nagyobb műveltségről, testi vagy szellemi erők
kifejlesztéséről, mesterség megtanulásáról, ami a természetből könnyen
következhetik – éppen úgy nincsen szó az emberi lény pszichológiai
Énjének tökéletesítéséről sem. A beavatás lépcsői mágikus lépcsők,
amelyek az anyagi természet fölött levő világba vezetnek. És mindenkinek,
aki saját életétől az általánosan elfogadottaknál és gyakoroltaknál többet
követel, annak ezekre a lépcsőkre fel kell lépni. Ha nem lép fel, s a
magasabb létszínvonal tevékenységeinek egyikébe mégis belefog: pappá,
tanítóvá, költővé, kormányzóvá, harcos katonává lesz – semmiféle
eredményt nem ér el, tevékenységével csak zavart kelt, munkája
lényegtelen és hiábavaló és értelmetlen és értéktelen.

A beavatás mágikus lépcsőjére való fellépés azt jelenti, hogy a beavatott
a lét egyetemesebb körébe lép. Az őskori hagyomány ezt a lépést
újjászületésnek hívja. Minden kaszt minden tagja ezen a beavatáson át kell



essék, kivéve a legalsó, a sudra tagjait. Ezért a magasabb kasztokban élő
lények, akik a magasabb életfeladatok elvégzésére hivatottak, a lét
magasabb színvonalára kellett lépjenek, kétszer születtek. Kétszer született,
szanszkrit nyelven dvidzsa, a földműves is, a kereskedő is, az iparos is,
nemhogy a katona, a bíró, a kormányzó vagy a pap. Mindenkit, aki az
anyagi természet animális igényeinél többet kíván, be kell avatni. És az
ember minél többet kíván, annál több mágikus lépcsőn kell fellépnie. Aki el
akarja érni a legmagasabb emberi színvonalat, azt, amelyen önmagán
keresztül isteni erőket valósít meg és az abszolút szellemet realizálja, annak
valamennyi lépcsőn fel kell lépnie, más szóval: az anyagi természettől
teljesen el kell szakadnia. Ez az ember már nincs kötve hivatáshoz. Ez a
brahmatma, mint a hindu hagyomány mondja, tevékenységének körébe
vonhatja a művészetet, a próféciát, a tanítást, az államkormányzást –
mindegy: mert bármibe fog, minden tettében abszolút szellemi erők
nyilatkoznak meg. Ez az ember, mint Manu mondja, megszabadult, s erre
mondja, hogy: csak az, aki az összes állomások mindegyikén éberen,
erejének teljes latbavetésével és elszántan áthaladt, az tekinthető
megszabadultnak.

2. A beavatás fokozatainak és a túlvilági vándorlás állomásainak
azonossága
 

A mágikus lépcsők, amelyekre a beavatásra váró tanítványnak fel kell
lépnie, minden őskori hagyomány egyöntetű tanítása szerint azonosak
azokkal az állomásokkal, amelyeket a földi természetből eltávozó halott
léleknek a túlvilágon meg kell tennie.

A magyarázatnak ezúttal igen alaposnak kell lennie, nemcsak azért, mert
a hagyomány e tanításáról igen sok, részben igen ostoba véleményt
alkottak, hanem azért is, mert sehol az őskori hagyomány szelleméhez
olyan közel lépni nem lehet, mint éppen itt. Mielőtt azonban a hagyomány
tanításáról egyetlen szó is esne, a küszöb élményét kell megérteni. A
megértésnek látszólagos akadálya, hogy aki átélte, annak nincs szüksége rá,
aki pedig nem élte át, azt erről felvilágosítani lehetetlen. Az akadály



azonban csak látszólagos. A küszöb élménye nincs kötve életkorhoz,
nemhez, műveltséghez, intelligenciához. A küszöb élményét minden lélek
közvetlenül ismeri, s arról emléket őriz, nem ugyan individuális Énjének
emlékezetében, nem személyes életében gyűjtött tudattalan tapasztalatában,
hanem örök és egyetemes Énjében.

Ez a mindenkiben élő, bár elhomályosult örök és egyetemes Én azokra a
küszöbökre, amelyeket a vallásos hagyomány bukásnak, bűnbeesésnek,
felébredésnek, az anyag sötét elfeledettségéből való kilépésnek hív,
közvetlenül ráismer.

Sajátságosképpen az emberi lélek az örök ember életsorsának állomásait
emlékezetében őrzi. Valamilyen rejtett képességgel fel tudja fogni, hogy mi
történik, amikor az ember születik és amikor meghal. Mintha személyesen
és közvetlenül átélte volna, annyira, hogy amikor a lélekvándorlás
gondolatáról hall, a gondolat számára cseppet sem idegen. A születésről és a
halálról mindenki tart magában nemcsak élményt, hanem úgy tűnik,
személyes tapasztalatot is, és ami az egészben a legkülönösebb, ez a
tapasztalat minden embernél azonos.

A küszöb olyan zökkenő, amely az összes külső és belső körülmények
hirtelen és tökéletes és gyökeres megváltozását jelenti; az emberi lény
egyetlen láthatatlan, elenyészően kicsiny pontjának kivételével minden
kapcsolat, vonatkozás, környezet, irány, állapot egészen rövid idő, néha
csak pillanat alatt annyira eltűnik, és az, ami helyére lép, olyan gyökeresen
és tökéletesen új, szokatlan, idegen és félelmetes, hogy a változás radikális
és váratlan volta még annak az egészen kicsiny magnak létét is
veszélyezteti. A küszöb az a zökkenő, amelyet a lélek akkor él át, amikor
világból világba lép, az egyik világból a másik világba, amikor vagy
megszületik és az elfeledettség sűrű homályából felébred, vagy amikor
meghal és az anyagi természetből kilép. Környezet, életviszony, kapcsolat,
állapot, tudat, szemlélet, mindez egyik percről a másikra megszűnik és a
lélekmagot a megsemmisülés szele érinti. Mindazt, amit véglegesnek és
megbízhatónak hitt, lába alól láthatatlan hatalom elrántja, és a lelket a
lezuhanás veszélye fenyegeti. Az anyagi világban azonosította magát az
anyagi testtel, amelynek léte anyagi feltételektől függött. Most ezek az



anyagi feltételek kísérteties módon eloszlottak, és a lélek abban a
hiszemben van, ha a feltételek eltűntek, neki is meg kell semmisülnie. A
megrázkódtatás ereje oly nagy, hogy egész lénye, azt az egyetlen kicsiny
pontot, a középpontot, a lélek legbelső magvát kivéve, a félelemtől és a
borzalomtól az ájultság egy nemébe süllyed.

Ez a küszöb lefelé hajló íve. A felfelé hajló ív az, hogy az elenyészően
kicsiny pontból, amely soha nem változik, meg nem rendül, nem fél, nem
borzad, még csak nem is csodálkozik, amely nyugodt és megzavarhatatlan
és biztos, a világosság kezd sugározni. A tudat nem tér vissza; a tudat a
személyes Én szerve, s eloszlott. Valami más, az előbbi tudatnál szélesebb,
egyetemesebb kezd kibontakozni. A kibontakozásba még belejátszik az
anyagi természetben szerzett tapasztalatok sok százmilliója. E tapasztalatok
azonban egyre halványodnak, de úgy, ahogy a borban a szőlő cukra
édességéből veszít, azonban szesszé alakul át. Mindabból, amit az ember
anyagi életében átélt, csak a tömény kivonat marad meg: a lét magasabb
fokán. Az egyéni Énről való tudat is elpárolog. Ennek emléke eleinte mint a
megtett út teljesítményének élménye él; aztán az út emléke is
elhomályosodik, s a lélek önmagát mint az egyetemes ember létének
állomását érti meg. De még ez is eloszlik, vagy ami ugyanaz: ez az emlék is
megsűrűsödik és töményebbé válik. A különállás, a külön lét lehetősége,
ami az individualitás, fokozatosan megszűnik. A láthatatlan, elenyészően
kicsiny mag minél világosabb és éberebb, annál egyetemesebb körbe
emelkedik, s az egyetemes létbe annál intenzívebben kapcsolódik. A külön
lét lassú feladásával lépést tart az egyre mélyülő szubjektivizálódás. Az
utolsó fokozat az abszolút szubjektum az abszolút létben: ez a lélek
abszolút helye.

Minden küszöbélmény, amit az ember életében átélhet, kisebb vagy
nagyobb mértékben a halálküszöb élményével rokon. Rokon azért, mert az
őskori hagyomány értelmében a küszöb is éppen úgy, mint az életből való
elköltözés, tulajdonképpen „kilépés a fénybe” – ahogy Egyiptomban
mondták: az emberi létből az egyetemes létbe való átlépés. Ez az állapot,
amit általában eksztázisnak hívnak. A küszöb maga a re-stau, a világosságot
és a sötétséget, a természetet és a túlvilágot, az életet és a létet elválasztó



határvonal. A re-stau határán küzd egymással Hórusz, a fény és Széth, az
éjszaka. Az emberi lélek a nap, a sötétségből kilép, amikor megszületik, és
a nappalból kilép, amikor meghal – amikor keleten fölkel és nyugaton
lenyugszik. A születésnek nehézsége nincs, mert az emberi lélek az anyag
elfeledettségéből nem hoz magával semmit; a nehéz és válságos küszöb a
halál, amikor a léleknek a létbe az életet át kell emelnie: a megszerzett
világosságot és éberséget. Egyetlenegy igazi küszöb van csak: a
halálküszöb. Itt azonban a hagyomány szerint az embert nem várja
olyasvalami, amit már itt a földön ne lehetne tudni és előre látni. Ami az
embert várja, az ugyanaz, mint amit itt él, csak megmérhetetlenül
felfokozva, s ez: a lét. A létre készülni lehet. Készülni lehet úgy, hogy az
ember a létet már életében megközelíti, sőt megvalósítja. A beavatás
mágikus lépcsői azok a küszöbök és fokozatok, amelyeken az ember
életében is felléphet. Felléphet pedig úgy, hogy amikor meghal és testi
lényét leveti, a halál számára már nem lesz egyéb, mint a beavatás utolsó
mágikus lépcsője.

Az őskori hagyomány a beavatás mágikus lépcsőit azokkal az
állomásokkal, amelyeket az elköltözött léleknek a túlvilágon meg kell
tennie, azért azonosítja, mert a mágikus lépcsők is, az elköltözött lélek
túlvilági állomásai is az anyagi természetből az egyetemes létbe vezetnek.

3. Túlvilág és egyetemes lét
 

Minden misztérium, minden misztikus élmény és az egész beavatás a
túlvilág és az egyetemes lét azonosításán nyugszik. A lét magasabb fokát
elérni annyi, mint a túlvilág bizonyos állomását elérni. A beavatásra váró
tanítvány ugyanazt az utat teszi meg, mint az emberi lélek, amikor az
anyagi természetből eltávozik.

Ezt a tanítást a történeti ember csak igen nehezen érti meg. Élete olyan
zárt, ami azt jelenti, hogy a természet és a túlvilág között fekvő határvonal,
a re-stau, az élet és a lét között levő küszöb, számára olyan akadály,
amelynek átlépésére vállalkozni nem tud. A kérdés, ami ezen a helyen
felmerül az, vajon a határvonal legyőzhetetlen akadállyá a beavatás



intézményének elhanyagolása következtében vált-e, s az élet azért zárult le
ennyire, mert azt az eljárást, amely megnyitotta volna, lassan elfelejtették:
vagy pedig előbb az élet zárult le annyira, hogy megnyitására többé
gondolni sem lehetett, s a beavatás intézménye azért szűnt meg.
Mindenesetre a történeti korban a beavatás, illetve a küszöb éber átlépése, s
a lét magasabb fokára való elszánt fölemelkedés csak elvétve történt meg,
főként szenteknél és misztikusoknál, kivételesen költőknél és művészeknél
– de ott is úgy, hogy az illető a legtöbb esetben azt, ami vele történik,
egyáltalában nem értette, s arról, hogy a lét és a túlvilág tulajdonképpen
egy, sejtelme sem volt.

A történeti korból az ismert nagy eksztázis és epopteia élmények az
elragadtatást, az önkívületet, a természetfölötti látást valami egészen
különös, ritka, rendkívüli jelenségnek mondják. A lét erői felé megnyílást, s
ami ezzel járt: az egyéni Én és a hozzá tartozó tudat kialvását általában
inkább patológ jelenségnek tartják. Az archaikus korszakban, a mainál
hasonlíthatatlanul nyíltabb és világosabb, levegősebb és éberebb életben az
embert a lét ereje teljesen áthatotta. A nyílt létben a túlvilágot az élettől az a
félelmetes küszöb, ami később támadt, nem választotta el. Ez az idő az,
amelyről a mítosz azt mondja, hogy az istenek és az emberek együtt éltek.
Ez volt az az idő, amikor a túlvilágra lépett elköltözöttekkel a kapcsolat
nem szűnt meg véglegesen és visszavonhatatlanul. Az ember az anyagi
természetben állandó tudatában volt annak, hogy ez a hely, ahol él, és az a
mód, ahogy él, az egyetemes létnek csak egészen kicsiny és leszűkített
része. A halál nem egyéb, mint az a válság és csőd, amit a testtel magát
azonosító léleknek okvetlenül el kell szenvednie. De a csődöt, amit itt az
időben és térben át kell élnie, azt az idő– és térfölötti lét követi. S azzal,
hogy ennek tudatában élt, sőt azzal, hogy ennek tudatában a lét felé vezető
lépcsőkre lépett, a válságot enyhítette. A beavatás volt részben a zárt életben
élt ember felébresztése, részben a lezárt határok áttörése. A kettő ugyanis
nemcsak párhuzamos, hanem egy és ugyanaz. Az ébredés magasabb
létfokra emel és egyúttal nyíltabb létet hoz. Arra a fokra emel, ahol az
egyetemes lét szelleméből nézve az anyagi természetben élt élet és a
túlvilági élet között mindössze intenzitáskülönbség van: a természeti élet



szűkebb, éretlenebb, korlátoltabb, tehetetlenebb, álmosabb, kábább,
zavarosabb, értelmetlenebb, a túlvilági élet szabadabb, világosabb, tágabb,
értelmesebb.

A beavatásnak és a túlvilági küszöb átlépésének azonossága a következő:
mind a két változás teljesen egyöntetű abban, hogy a lélek a tárgyi világ
káprázat voltát ismeri fel, és belátja, hogy az egyetlen valóság a
szubjektum, a spirituális Én, maga a lélek. Mind a két küszöb jelentősége
az, hogy az emberi lélek a lét olyan feltételei közé kerül, hogy az anyagi,
természeti, külső, adott, dologi világ tökéletes álomszerűségére és varázslat
voltára felébred – aminek természetes kiegészítője, hogy a szellemi,
létszerű, szubjektív, abszolút Én valóságát belátni kénytelen. Beavatás és
halál egyaránt a varázslatot oszlatja el, és feltárja a lét igazi valóságát: a lét
szubjektív-spirituális lényét. Schuler szavaival: a lét nem a túlvilág, – a
kvintesszenciális élet: a halottak. Ezt a megkülönböztetést nem lehet elég
komolyan venni. A beavatás és az elköltözés nem azt jelenti, hogy az
emberi lélek reálisabb környezetbe és természetbe lép át; a környezet és a
természet éppen az, ami káprázat, és eloszlik. A lét magasabb fokán
természet, tárgy, dolog, anyag, külső egyáltalán nincs másként, csak mint a
szubjektív lélek varázslata. A beavatásban módszeresen, spirituális eljárás
következtében az ember erre a tényre feleszmél; a halálban erre
végzetszerűen fel kell eszmélnie. S a túlvilágon az embert nem az itt
tapasztalt világhoz hasonló magasabb természet és környezet fogadja; ami
az embert fogadja, az a kényszerű felismerés, hogy semminemű külső
valóság nincs. Ami van és ami a valóság; és az egyetlen valóság, az a
spirituális Én. A szubjektum. Ezért mondja Schuler, hogy a túlvilág nem a
kvintesszenciális élet – Schuler a létet nevezi így –, a kvintesszenciális lét a
halottak. A túlvilág nem objektív, hanem szubjektív világ, nem tárgyi és a
dolgok, hanem alanyi és a szubjektumok világa, és a halottak lényén kívül a
túlvilágon egyáltalán semmi sincs. Az egész túlvilág semmi egyéb, mint a
halottak szubjektivitása. De nemcsak a túlvilág ilyen szubjektivitás, hanem
a lét magasabb foka is az. Az emberi lélek, amikor a beavatás lépcsőit átéli,
vagy amikor elköltözik, alapvető változáson esik át: a külső és tárgyi
világból önmagát kitépve találja. Kénytelen feleszmélni arra, hogy a külső



és tárgyi világ mindig is valótlan volt, és sohasem is volt semmi egyéb,
mint lefokozott éberségű létben saját lényének varázslata.

A hagyományt azonban félre kell értenie annak, aki az egyiptomi Pert em
Heru, Hermész Triszmegisztosz, Zohar, a hindu Véda, a tibeti Bardo Tödol
és más őskori szent könyv tanítását úgy magyarázza, hogy a tárgyi, külső,
dologi természet az ember egyéni Énjének varázslata. Erről szó sincs. Annál
is inkább, mert az egyéni, individuális Én maga sem egyéb káprázatnál,
amely a beavatás küszöbén, részben az elköltözés lépcsőjén végleg eloszlik.
A káprázat az atman káprázata, májá, az egyetemes emberi lélek, az örök
ember káprázata. A varázslatot éppen ezért az egyéni Én el sem tudja
oszlatni. Az eloszlatást önmaga feloszlatásával kellene kezdenie – az
ahamkára, az Éncsináló felszívásával, amely ahamkára nemcsak az emberi
Éneket, hanem a dologi Éneket, vagyis a tárgyakat is csinálja. Ez éppen az,
ami lehetetlen. A varázslat felszámolásának az univerzális Énből, az örök
emberi lélekből kell kiindulnia. Az abszolút belátást az abszolút
szubjektumnak kell megtennie. Az individuális Én maga is természeti
alkotás. Teremtmény, ahogy a szent könyvek mondják. Az örök
szubjektumnak csak varázslata. Individualitás, sokszerűség, álomkép,
káprázat. S a beavatás lépcsőin éppen úgy, mint az elköltözéskor az első és
legfélelmetesebb lépés éppen annak az egyéni Énnek megsemmisítése. A
küszöb első lépése az egyéni Én, az ahamkára uralmi helyzetét kell
megingassa és az atmant, az örök Ént kell szóhoz juttatnia. Ez a lényeg. E
nélkül a lépés nélkül a beavatás reménytelen. Ezért reménytelen a modern
Európában mindennemű beavatási kísérlet. A létbe csak az individualitás
pusztulása után lehet lépni: mert a lét egyetemes. S amikor az egyéni én, a
káprázat-személyiség megsemmisül, a lélek lassan feleszmél a valóság-
személyiségre, az „isteni Én”-re, a szubjektumra.

A túlvilág nem olyan értelemben vett világ, mint az anyagi természet,
hanem az abszolút és univerzális szubjektum különböző fokán való
realizálódás. A túlvilágon nincs más, csak személy, spiritualitás,
szubjektum, lélek: az éberség különböző fokain, ami annyit jelent, hogy: a
megvalósulás különböző fokain, ami viszont annyit jelent, hogy: a
tökéletes, kvintesszenciális lét realizálásának különböző fokain: a



homályosan derengő állapottól kezdve egészen a tündöklően éber
világosságig.

4. A mester tevékenysége
 

Csak így és ilyen körülmények között és előzmények után van remény
arra, hogy a történeti ember a beavatás mágikus lépcsőinek értelmét
felfogja. Csak ilyen előkészítés után értheti meg az őskori hagyomány
kifejezéseit, mint „az emberi kapcsolatok megszakítása” – „a test levetése”
– „az érzéki világ felszámolása”. E kifejezésekben az emberi lény magját, a
halhatatlan Ént körülvevő takarók közül a külsők lefejtéséről van szó. Ezek
a külső takarók: az érzéki-testi, ma úgy mondanák, hogy a biológiai lény, az
idegrendszer, végül: a pszichológiai lény, vagyis a tudat, az egyéni lélekhez
kapcsolódó személyes tudattalan, az emlékezet, érzet– és képzetvilág, ész,
képzelet. Ez a három együtt az úgynevezett tapasztalati Én. Ez az, amit
néhány száz év óta embernek tartottak, abban a hiszemben, hogy az ember
semmi egyéb, mint testiség, idegrendszer és pszichológiai lény. A beavatás
első nagy lépcsőjének célja, hogy ezt a tapasztalati Ént egyeduralmi
helyzetében megingassa. Az első célnak azért kell ennek lennie, mert amíg
a lélek önmagát a tapasztalati Énnel összetéveszti, addig a lét körei felé zárt
kell hogy maradjon. De az első célnak azért is ennek kell lennie, mert ezt a
lépést az ember egyedül megtenni nem tudja. Ha már a halhatatlan Én
szóhoz jutott, vagyis a lét felé megnyílt, már tovább tudja vinni önmagát. A
tapasztalati Ént azonban belülről torkon ragadni nem lehet. Olyan mesterre
van szükség, aki ezt „felülről” tudja megtenni.

Beavatást az őskor mester nélkül nem tudott elképzelni, mert nem is lehet
elképzelni. A mester tudása nem egyéni. Elődeitől kapta, s ezek ismét
elődeiktől. Indiában azt mondják, Manu volt az, aki az özönvíz előtti
korszakból ezt a tudást átmentette; Egyiptomban ugyanezt a személyt
hellenisztikus nevén Hermész Triszmegisztosznak hívták; Mexikóban
Kecalkoatl volt. A júdeai hagyomány azt mondja, hogy a beavatást először
Szet hirdette. Ádám és Éva harmadik fia. Más hagyomány azt tartja, hogy
erre a tudásra az embert az angyalok tanították. A tudás maga minden őskori



népnél a legmagasabb papság, a szellemi kaszt, a Zarathusztra, a Toth, a
Manu titka volt.

Hogy miért kell a beavatás válságos lépcsőjén a tanítvány mellett
mesternek állnia, a válasz nem különösebben nehéz. Ahhoz a mozzanathoz,
hogy valami, bármi, az emberben megvilágosodjék, mindig a második
mozzanatra van szükség. Az érzetek, képzetek, benyomások, érzések,
szándékok, ha az emberbe akadálytalanul és ütközés nélkül lépnek be és ki,
az ember azokról tudomást nem szerez. A tudat az a határ, ahol ez az
árnyalati zavar fellép: ahol minden kifelé és befelé futó ösztönzés alig
észrevehetően megtörik, mint a víz felszínén a fénysugár. Ez a törés,
árnyalati megzavarodás, ez az ösztönzések útjában bekövetkező, nem
mérhetően apró késedelem és zökkenő az a bizonyos „második” mozzanat,
amely szükséges ahhoz, hogy valami tudatossá váljék, hogy az ember arra a
valamire feleszméljen. A modern lélektan ezt a mozzanatot appercepciónak
nevezi.

Ha ez az apró kis törés nem lenne, s a nem mérhetően kicsiny gátlás
következtében az ember a benyomásokat és ösztönzéseket töretlenül
fogadná be és bocsátaná ki, az egész élet tudattalanul játszódna le. A tudat a
külső és belső ösztönzések között áll, és feladata, hogy a sugarakat
megtörje, s ezáltal a lelket eszméletre ébressze. A tudat a diszkontinuitás
szerve.

Amikor az emberben a diszkontinuitás e folyamatossága megszakad, az
alvásban és az ájulásban, ébersége is kialszik. A feladat tehát az, hogy az
emberben valami vagy valaki az éberséget a tudat megszűnésekor is
fenntartsa, vagyis azt a bizonyos második mozzanatot, amely a dolgokra
való feleszméléshez okvetlenül szükséges, átvegye és fenntartsa.

Később, amikor tudatát a beavatott maga is ki tudja kapcsolni és az
eksztázis különböző fokozatait éberen át tudja élni, a második mozzanatot
önmaga is a tapasztalati Én tudatának szintjéről beljebb tudja vonni a
spirituális Én éberségébe, s így önmagát még a legmélyebb szamadhi
állapotában sem veszíti el. Szamadhinak hívja a hindu hagyomány a tudat
teljes kikapcsolását. Amíg azonban az ember a diszkontinuitás
folytonosságát felfüggeszteni nem tudja, de az valamely körülmény



következtében mégis megszakad, ez könnyen tényleges halállá válhat. Ezért
kell a tanítvány mellett olyan mesternek állni, aki a tudat megszakadásának
ideje alatt a tanítvány fölött saját éberségével őrködik úgy, hogy annak
tudatát a sajátjával behelyettesíti. Ez a mozzanat természetesen olyan
bonyolult, kényes, merész és annyi körültekintést, érzéket, intuíciót követel,
amit a történeti kor értelmével felfogni csaknem lehetetlen.

A tapasztalati Én abszolút helyzetének megingatása az a feladat, amit a
beavatás mesterének a tanítványon végre kell hajtania, hogy a zárt életből
kiszabadítsa. Fel kell ébresztenie a tapasztalati Én alatt, mögött és fölött élő
mélyebb, általánosabb lényt, hogy a tanítvány belássa külső Énjének
alacsonyrendű és mulandó voltát, minden erejét arra összpontosítsa, hogy
önmagát az érzéki Énnel ne azonosítsa többé.

A beavatkozás az ember legtámadhatóbb pontján, a tudaton keresztül
történik. A mester a tanítványt a tudaton keresztül olyan befolyások alá veti,
amelyek lassan-lassan megingatják. A tudat megbízhatatlansága halványan
elkezd benne derengeni. A befolyás igen veszedelmes és kockázatos. Amit a
mester el akar érni: a tanítvány tudatának folytonosságát meg akarja
szakítani. Meg akarja szakítani pedig azért, hogy átélje azt az állapotot,
amikor tudata nincs. Ez az az állapot, amit az ember a halál pillanatában él
át. Ez a félelmetes és rettenetes perc, amikor az ember tudata megszűnik, és
ugyanakkor az úgynevezett külső világ is megszűnik, az anyagi természet a
tudattal együtt egyszerűen elpárolog. Ha a tanítvány tudatának
folytonosságát a mester megszakította, a beavatásra váró megérti, hogy
amikor a tudat révén a természeti világot valóságnak látta és önmaga
természeti Énjét látta valóságosnak, tulajdonképpen olyan hajóra szállt,
amelynek elsüllyedése holtbizonyos. A test ez a hajó, amely
megmenthetetlenül elvész: hússal, csonttal, vérrel, idegekkel, tudattal,
ésszel, szenvedélyekkel. Amíg csak mondták, nem hitte el. Nem is hihette
el. De amikor a tudatszakadást átélte, most már nem kell elhinnie. Most már
tudja.

A tudat megszakításának művelete hallatlanul kényes; az őskori
hagyomány, amikor itt a halált említi, egyáltalán nem használ fölöslegesen
nagy szót. Az emberben ilyenkor pontosan ugyanaz a végzetes törés



következik el, ami a halál percében. S a törés után való feleszmélés, ami az
újjászületés, a hagyomány nyelvén: a nem természeti apától és anyától az
örökkévaló szellem rendje szerint való születés, ez az igazi kilépés a
világba. Ez a kifejezés sem mértéktelenül túlzó szóhasználat.

Ehhez mérten a beavatás első nagy küszöbének átlépése olyan tudást
követel, amelyről a történeti embernek sejtelme sincs. Az ember, a lélek, a
szellem, a világ, a valóság olyan ismeretére van szükség, amelyet a történeti
ember régen elvesztett s amelynek töredékeit most kezdik összegyűjteni. S
amíg az ember az archaikus antropológiát legalább nagy körvonalaiban nem
ismeri, addig a beavatás részletei és technikája felől hallgatni kell.

5. Pillantás a Pert em Herura
 

A lét megnyitása és a halál között levő kapcsolat feljogosít arra, hogy az
ember az őskorból fennmaradt halotti könyvek alapján a mágikus lépcsőkre
néhány pillantást vessen. Ezeknek a halotti könyveknek történeti formái az
ókori és középkori katabázisok, leszállások, túlvilági utazások: Dante, Ardai
Viraf, Odüsszeusz, Aeneas túlvilágélményei. A mexikói Popol Vuh-on és a
tibeti Bardo Tödolon kívül a legfontosabb ilyen őskori emlék a Pert em
Heru, a „Kilépés a fénybe”, az egyiptomi Halottak könyve.

A katabaszisz, vagyis leszállás kifejezése könnyen félreértésre vezethet.
Tulajdonképpeni lefelé való szállásról itt szó sincs. Ugyanúgy lehetne
használni az anabaszisz, a felszállás szót is. Nemcsak azért, mert mint
Hérakleitosz mondja, „az út lefelé és felfelé ugyanaz”, hanem azért is, mert
a halál után a léleknek mindent újból és elejéről kell kezdenie a lét olyan
körében, ahol a le vagy fel iránya teljesen viszonylagos.

Az elköltözött lélek első küszöbe: a re-stau, a világosság és a sötétség
határa, amelyen keresztül az ember a nappalból kilép. A kilépés válságos
voltát a lélek ébersége dönti el. A léleknek magát Ozirisszel kell
azonosítania, a Nappal, aki keleten mindennap megszületik és nyugaton
mindennap meghal, de éberségét sohasem veszti el. Ozirisz az istenség, „aki
gyűlölte az alvást és a kábaságot megvetette”. Ő az örök éber. A halhatatlan
Én jelképe. Ozirisszé lett a lélek a re-staun átlépve, ha éberen látja, hogy mi



vár reá. Mi az, ami reá vár? A lélek egyik pillanatról a másikra nem tudja
levetni elvarázsolt állapotát. Továbbra is káprázik és az általa álmodott
képek valóságában hisz. Ezek a képek most félelmetes szörnyek és
ragadozók, amelyek megtámadják. Kígyók és krokodilusok nyüzsögnek
körös-körül, és lábát, karját, fejét le akarják harapni.

A Halottak könyvének feladata, hogy a túlvilágra lépett lényre vigyázzon.
A Halottak könyve helyettesíti a mestert. A legeslegelső teendő, hogy a
lélek száját megnyissák. Miért? Vissza kell adni neki a szót. Szón az a szó
értendő, amit a hindu hagyomány mantrának, a kései hermetikusok
logosznak mondtak. A mantra nem varázsszó, mint a történeti ember hiszi.
Ez a mágikus képesség: „mondani”. Beszélni. Kapcsolódni. Áthelyeződni.
Ami ugyanaz: szeretni. A beszéd mindig a másikkal való beszéd: megnyílás
és ölelés. A megnyílás és ölelés, szeretet és kapcsolódás pedig kinyílás:
intenzitás; ez pedig nem egyéb, mint: éberség. A szó által az ember
éberséghez jut. Ez a mantra jelentősége. A szent mondások, az imák,
amelyeket a Halottak könyve az elköltözött szájába ad, a lelket ájultságából
felriasztják. Megrázzák, nehogy a krokodilusok, a kígyók – saját káprázatai
– hatalmukba kerítsék. A szó az, ami felkelti a lélek emlékezetét és
emlékezetében a beavatás élményét; a szó az, ami felkelti a szívet. A szívet
meg kell őriznie, mert a szív az égi tudat, a szeretet székhelye. Amikor a
szörnyeteg el akarja rabolni, ezt a mantrát mondja: „Ez a szív Oziriszé. Ne
engedd, hogy szívemet elvegyék. Ne engedd, hogy megsebesítsen.” A
szörny Ozirisz nevének említésére visszavonul.

Most a szörnyek megtámadják a szót. Ez a legnagyobb veszély. Mert a
szó képességével tudja a lélek a dolgokat és lényeket megnevezni, és a
megnevezés az a mágikus aktus, amellyel fölöttük uralmat szerez. A szó
nyitja meg azt a rejtelmes folyamatot, amely az életben és a létben egyaránt
a legfontosabb: ha az ember a dolgot vagy a lényt a szóval megérinti, annak
valódi arca és értelme kénytelen megnyilatkozni. Mit jelent az, hogy a
valódi arc és értelem megnyilatkozik? Azt, hogy káprázat volta
lelepleződik. Az őskori hagyomány minden részletjelensége az egyetlenegy
metafizikai középponti élményhez kapcsolódik, arra megy vissza és abból
érthető. Ez az egyetlenegy élmény: a lét valósága a lélek; ami a lelken kívül



lenni látszik, káprázat, a lélek lefokozott voltának varázslata. A szó az az
eszköz, amely ezt az őstényt feltárja. Ezt a szót a hindu hagyomány mantra-
vidjának, éberségfakasztó szónak mondja. E szavak tudása a hermetikus
hagyományban a Nagy Titkok Rejtélye: Müsztérion Mega. Mikor az emberi
lélek, akár az anyagi természetben, akár a túlvilági létben a szó birtokában
valamit vagy valakit megnevez, annak káprázat volta azonnal előtűnik. Ez a
logosz, a mantra titka. „Az én lelkem eljött, mondja a túlvilági vándorló a
Pert em Heruban, atyjával beszélt és Ő, a Nagy Hatalmas megmentette őt a
nyolc krokodilustól. Ismerem őket neveik szerint.” Más lépcsőn pedig így
szól: „A világ dolgai mind kezem tenyerén születtek; s azok is, amelyek
nem léptek a világra, hanem még bennem vannak.” „Az én ruhám a te igéd,
Ra istenem!” A lélek felismeri, hogy a dolgokat ő teremti. Semminek tőle
független léte nincs. A világ a lélek alkotása: „A dolgok kezem tenyerén
születtek.” És a lélekben még a világok számtalan lehetősége nyugszik:
számtalan kép, gondolat, amely még nem realizálódott: „amely még nem
lépett a világra”. A lélek ezt a felismerést a szó segítségével teszi. A szó a
lélek valódi teste: „Az én ruhám a te igéd, Ra istenem!”

A Pert em Heru fejezetei között igen sok mantra, illetve logosz van
kígyómarás, krokodiltámadás, skorpiócsípés ellen. A történeti ember e
mantrák előtt tanácstalanul áll, mert nemigen tudja elképzelni, miért kell a
halottakat skorpiócsípés ellen megvédeni. Miért kell a félelmetes Rerek
kígyót elűzni? Miért kell Selket istennővel, a csúnya féreglénnyel harcolni?
Miért kell megküzdeni Apeppel, Ra isten ellenségével? A skorpió, a szörny,
a kígyó nem egyéb, mint a káprázat, amely a lélek éberségét a túlvilágon is
kikezdi. A mantra ereje e káprázatokat eloszlatja.

Most következik a lélek metamorfózisa. Lótusszá változik, Bennu
madárrá változik, fecskévé, kígyóvá. Újabb kísértés, újabb veszedelem.
Újabb lépcső. A kinyitott száj megmenti. Később hajóval találkozik. A
feladat, hogy a hajó minden részét meg kell neveznie. Megszólal az árboc, a
kormány, a vitorla, a pad, s a léleknek a neveket ki kell mondania. A lélek
végighalad a karma skáláin: mindegyiket fel kell ismernie, s mindegyiket
meg kell neveznie. Mit jelent ez? Röviden azt, hogy: jaj a léleknek, amely
valamely lépcsőn megreked. Az tüstént elváltozik lótusszá vagy kígyóvá



vagy skorpióvá, ahogy az idők elején elváltozott anyagi természetté. A
mantra hatalma az, hogy a lépcső karma-jellegét belátja, felismeri, hogy
csak lépcső, állomás, fokozat. Káprázat. Nem megállni! Sehol se
megrekedni! A szó az összes kapukat kinyitja és az összes varázslatokat
eloszlatja. A szó a világ legnagyobb hatalma. A szó a világosság. A szó az
éberség.

A végső cél az, hogy a lélek a Nab-ertcher fokát elérje. Ez a fok annyit
jelent, hogy: a Mindenség Ura. Mert az első ember, mint Adam Kadmon, a
természet királya volt. Oziriszt hívják így, amikor Széth, a külső sötétség
feldarabolta, de Ízisz a tagokat összeszedte és összerakta. A Mindenség Ura
az, aki az anyag sűrű és sötét elfeledettségében feldarabolódott, vagyis a
sokszerűségben önmagát a dolgokkal és lényekkel összetévesztette. Mai
szóval: individualizálódott. Ízisz azonban, aki az első természet, Hohma,
Szophia, Sakti, a tagokat összeszedte, s Ozirisz feltámadt. Most a lélek új
testbe költözött, az előbbinél tökéletesebb alakba. Ezt hívják száhunak. Ez
az elmúlhatatlan szellemtest, amely a tudás és az uralom fokára lépett. A
száhu rejtett kapcsolatban áll a szóval. Minden éber szó tökéletesíti. Az
anyagi természetben, a földön mondott imák a száhut fölemelik. Ezért kell a
halottakért imádkozni.

Ugyanakkor kigyullad az emberben a lélek fénye, a khu – mert a
túlvilágon a lélek önfényében lát. A túlvilág a szubjektivitás és a
szubjektum világa, ahol az egyedüli tájékozódás a lélek ébersége. Most,
hogy a lélek már száhuban, elmúlhatatlan spirituális testben, halhatatlan
alakban él, és a khu, a hetedik gyertya kigyulladt, a tagok sorra istenülnek.
Minden tagot istenség őriz. A haj Nué, a szem Hathoré, a fül Apuaté. A
tagok a mantrák hatalma alatt istenségekké válnak.

6. A Szahu megalkotása
 

A beavatás mágikus lépcsőinek elseje a legfélelmetesebb: a re-stau, a
halálvonalon való átlépés, a tapasztalati Éntől való elszakadás. A
legnehezebb azonban az, amely egyike a legutolsóknak. A legnehezebb már
csak azért is, mert itt semmiféle mester már nem segíthet. Ezt az embernek



egymagának, támogatás és tanács nélkül kell megtennie. Hogy a megértés
könnyebb legyen, az embernek emlékezetébe kell idéznie az archaikus
metafizika alapgondolatát arról, hogy az egyetlen valóság a lélek, s mindaz,
ami a lelken kívül van, varázslat. A túlvilágon a karma skáláin
végzetszerűen vándorló emberi lélek ugyanazt az utat teszi meg, mint amit
a beavatáskor a mester vezetése alatt a tanítvány. Amíg a lélek a száhut nem
tudta kifejleszteni, és amíg a khuja nincsen meg (a khu a hetedik gyertya, a
„diadalmas és ragyogó éberség”), addig állandóan abban a veszélyben
forog, hogy a káprázatok újra elragadják, önmagát elkezdi újra
összetéveszteni saját álomképeivel, ébersége elhomályosodik és léte
lefokozódik. Ebben a helyzetben a lélek egyre kínosabb sorsban vándorol
tovább, amíg egyre jobban süllyedve az „alvilágba” érkezik, a „bírák” elé,
akik ítélkeznek fölötte. Az ítélet szélső esetben az is lehet, hogy a lélek a
„külső sötétségre” vettetik, ami annyi, mint: saját kivetített képeiben benne
ragad. Ez az exteriorizáció vagy extraverzió; ha ez az állapot
visszavonhatatlan, a hagyomány és a hagyományon alapuló misztika a
második halálnak hívja. Ez az, amikor a lélek saját képeiben feloldódik,
feloszlik és megsemmisül. Eredetét elfelejti, elhomályosodik, lassan
elsötétül, amíg teljesen kialszik.

Ha azonban a lélek már a száhut elérte, így szól: „Egyike vagyok a nagy
Khuknak, akik együtt laknak az istenek Khuival. Alakom olyan, mint az ő
alakjuk, amikor a sötétségből kilépnek és kiragyognak. Én vagyok a
szellemtest. Én vagyok a száhu.” – „Elkészült bennem a tökéletes khu, aki
Ozirisz napján megszólalt és az örök életre feltámadt.” A lélek a Sekhet-
Aura oszlopsorához érkezik. Ez Ozirisz házának kapuja. A házhoz lépcsők
és küszöbök vezetnek. Minden küszöbön őr áll. A léleknek az őröket
nevükön kell szólítania. „Utamat megtettem. Ismerlek téged és ismerem
nevedet és ismerem annak az istennek nevét, aki reád vigyáz.” A küszöbök,
az Aritok a Hallgatag Szív házába vezetnek. Végül a lélek elérkezik Ozirisz
titkos szobájába.

Az a felismerés, amit a túlvilágon vándorló lélek, vagy ami ugyanaz, a
beavatott itt, a Hallgatag Szív legbelső rejtekén tesz, nem találja
felkészületlenül. Minden lépcsőn el kellett mondania, ki kellett ejtenie az



odaillő mantra-vidját, a felébresztő igét, s az ige felébresztette: kitűnt, hogy
a lépcső is, az őrség is káprázat. Most, a rejtekhelyen sajátságosképpen a
teljesülés fogadja. Meg akart nyílni, s most megnyílt. Fel akart ébredni, s
most felébredt. A zárt élet falait át akarta törni, s most áttörte azokat. A
küszöböket át akarta lépni, s íme most már nincsen előtte több küszöb. Ez a
nyílt lét. „Az ég nyitva, a föld nyitva, kelet nyitva, nyugat nyitva, az ég dél
felé nyitva, észak felé nyitva.” Nincs több akadály. A lélek valóságára
feleszmél. Feleszmél arra, hogy az egyetlen valóság. A lét királya. „Én
vagyok az istenek megkoronázott királya, én vagyok az, aki nem hal meg
többé, aki nem ismeri a romlást és aki halhatatlanná lett.”

A lélek, a nyílt létben, amikor felismeri, hogy a lét koronázott királya, s
amikor így szól: „nem lépek az istenek seregébe” – megteszi a legnagyobb
és legnehezebb lépést, megszabadul a leghatalmasabb káprázattól: az
istenek képeitől. Felébred arra, hogy káprázat volt, anyagi, érzéki valóság,
káprázat volt a démonok és szörnyek serege, a sok küszöb – most pedig
megtudja, hogy káprázat volt az istenek képe is. Halhatatlan éberségében
téren és időn túl, az örök világosságban, a csendben, a Hallgatag Szív
rejtekén így szól: „Én vagyok a Tegnap, Én vagyok a Ma, Én vagyok a
Holnap, megvan a hatalmam arra, hogy másodszor is megszülessek, Én
vagyok a rejtett isteni lélek, aki az isteneket teremtette.” Már tudja, hogy
egyetlen valóság van: a lélek. Ez a lélek ő maga. Ez a lélek a világ és a lét
és a világosság. És a lélek az Egy. Ami rajta kívül van, az káprázat és
valótlan. Káprázat a dolgok és lények sokasága, a sokszerűség, az Ének
nyüzsgése, a démonok serege. De káprázat az istenek serege is: „Én vagyok
az isteni lélek, aki az isteneket teremtette.”

Én vagyok az, aki létüket a világba varázsolom. Ez a varázslat azonban
kábaság. A lélek látja, hogy a varázslatoknak csak kába állapotban ül fel.
Most felébredt és kinyílt.

A beavatás vallásos folyamat. Minden lépést az istenek nevében és az
istenek védelme alatt kell megtenni. Mikor az utolsó lépést teszi, a beavatott
felismeri, hogy az isteneken a lélek saját legmagasabb erőit, képességeit,
szellemének legragyogóbb sugarait, káprázatának tündöklő képeit értette.
Vallásfölötti állapotba érkezett, a Lét Egységébe. A lélek otthonába



visszatért. Ebben az Egyben nincs külön élet. Az istenek a mozdulatlanság,
a gyönyörűség, a szépség, a nagyság, az erő, a fény képei, a képek vezették
az úton, amikor fölemelkedett és megtisztult és megszentelődött. Most az
Egyben kitűnt, hogy a nagy és szent és örök halhatatlan lélek varázslatai
voltak. Egy valóság van: a lélek. Tér, idő, múlt, jövő, jelen, élet, halál,
vándorlás mind a lélek álma s varázslata. Az istenség se más. „Én vagyok a
Tegnap, én vagyok a Ma, én vagyok a Holnap... én vagyok az örök lélek,
aki az isteneket teremtette.”

V. Természet és túlvilág
 

1. Pradzsápati. Szoláris és lunáris éberség
 

Az őskori hagyomány azt tanítja, hogy az ember a beavatás magas fokán
olyan tudást szerezhet, amely a halottak világával való érintkezésre képessé
teszi. Indiában a beavatásnak ezt a fokát pradzsápatinak hívták, Iránban
amsapandnak, Júdeában szefirothnak. Az egyiptomi elnevezés nem maradt
fenn, csak az bizonyos, hogy ez a fokozat itt is, mint a távol-keleti
hagyományban, kapcsolatban állt a számsor tízes számával. Ilyen
értelemben vette át a tudást Püthagorasz, s a tanítás nála az ezoterikusok
misztériuma volt.

A halottak világával való érintkezés alapja és értelme mindenütt az, amit
az őskor fenntartani mindig szükségesnek és természetesnek talált: a lét
nyíltsága. A túlvilág az anyagi természetben élt élet kiegészítője. A lét csak
akkor volt nyíltnak mondható, ha a két világ között a kapcsolat fennállott.
És ha a túlvilággal csak a magas tudásba beavatott volt képes a kapcsolatot
fenntartani, az érintkezést számos rítusban a közönséges élet is ápolta.
Rómában még a császárok alatt is a cirkuszi játékok, a kocsiverseny, a
fürdő, a caena romana, mint Schuler írja, olyan szertartás volt, amelynek
értelme a lét nyíltságának fenntartása. De a laresek, Júdeában a pátriárkák,
Iránban a fravasik, Indiában a pitrik, Kínában az ősök, Mexikóban és
Peruban a halottak tiszteletének jelentősége is ugyanez. A halottkultusz
értelme minden őskori népnél ugyanaz. Egyiptomban, úgy tűnik, a



természet élete a halottaké mellett egészen elhomályosodik: a lét súlypontja
nem itt van, hanem túlnan.

A kapcsolatot a túlvilággal azért kellett fenntartani, hogy az élet ne
záruljon le, az erők onnan ide s innen oda gátlástalanul sugározzanak,
vagyis hogy az élők a halottaktól, az ősök az utódoktól, az apák a
gyermekektől ne szakadjanak el. Azért, hogy a túlvilágiak tudásukat és
erejüket az élők rendelkezésére tudják bocsátani? Nem. Ez már másodrendű
fontosságú volt. A történeti ember, akinek a nyílt létről éppen csak hogy
sejtelme van, nehezen tudja elképzelni, hogy az őskor számára a lét
nyíltságának fenntartása mit jelentett. Nehezen képzeli el azért, mert az
életnek azt a megszentelt, magas, világos és éber fokát, amit az őskor élt,
nem ismeri. Ennek az életnek titka az, hogy a történetinél hasonlíthatatlanul
nyíltabb. Az életet megnyitni pedig annyit jelent, mint a halottak
szellemével való kapcsolatot fenntartani.

A pradzsápati fokozatáról egyelőre a következőket lehet mondani: az
őskor az emanációt és a kreatúrát gondosan és határozottan
megkülönböztette: a kisugárzás lényét és a teremtett lényt. Az előbbi a
Nagy Isten kisugárzása, a teremtés segítő eszköze. A hagyomány tíz
emanációt ismert; az emanációk testet öltése a tíz arkangyal. A tíz arkangyal
jelképe az első tíz szám. E tíz lényen kívül minden más lény, alak, dolog
már nem kisugárzás, hanem teremtmény. Ezeknek a Nagy Istennel már nem
közvetlen, hanem közvetett viszonya van. A pradzsápati, amsapand,
szefiroth a beavatásnak az a foka, amikor az emberi lélek teremtmény voltát
levetette, és közvetlenül a Teremtő Szellembe való visszatérés előtt áll.

Tíz pradzsápati van. Az iráni és héber hagyomány, később a gnosztikus
irodalom e tíz számnak különböző elnevezést talált. Aki a létnek abba a
körébe lépett, amelyben lényét teljesen a világot alkotó és kormányzó
szellem rendelkezésére tudja bocsátani, saját Énjétől eltávolodott,
szenvedélyeiről lemondott, egyéni vágya, kívánsága, célja többé nincs,
teremtett léleknek többé nem tekinthető. Kisugárzássá lett, közvetlen
eszköz: ez a pradzsápati, az amsapand, a szefiroth.

A halottakkal való kapcsolatot a pradzsápati tartja fenn, és csak neki
szabad fenntartani. Az életnek ezt a helyzetét csak az a lélek foglalhatja el,



aki maga megnemesedett és felébredt. Ez a mahamudra, az úgynevezett
Fenséges Szék, a Nagy Magatartás, a világuralmi helyzet. Mert a
pradzsápati olyan tudás birtokában van, amely a halottak világából azt az
erőt emeli át, amelyiket akarja. A pradzsápati ezért tanácsaival az uralkodó
király mellett áll, a közösségben a tanítást, a bíráskodást, a vallást, a
kormányzatot irányítja.

A halottak világával a törvényes kapcsolatot a pradzsápati őrzi. A tudást
azonban más is megtanulhatja. Ennek az embernek a túlvilággal való
érintkezése azonban törvényellenes. Ez a varázsló. A fekete mágus. Ez az,
aki megtisztulatlanul, fel nem ébredve mindössze a technikai eljárást
sajátította el és a túlvilági erőket gyakran egyéni célra használja fel.

Későbbi lépés lenne ugyan, de a pradzsápati megértésére hadd kerüljön
előbbre a következő: különbséget kell tenni szoláris és lunáris éberség
között. A lunáris éberség intenzív érzékenység az okkult világban: olyan
körben, amelyben sem lénynek, sem erőnek, sem tárgynak, sem
vonatkozásnak, ösztönzésnek határozott iránya, mértéke, alakja nincs. A
lunáris érzékenység a dolgokat az értelem körén kívül tudja látni és felfogni
anélkül, hogy azokat megértené, benyomásszerűen, derengő sejtelemmel.
Ez a félhomályban levő tapasztalat biztossága, mint a vak tapintása. – A
szoláris éberség az intellektuális intuíció érzékenysége, amely nyit, kapcsol,
átlát, vezet, markol, összefüggést teremt, keresztülvilágít és a dolgok
fenekére lát. Éles, gyors, mint a nyíl, felvillanás, abszolút, világos és tüzes.

A lunáris és szoláris, a Hold-éberség és a Nap-éberség között a
legfontosabb különbség, hogy a lunárisnak nincs, a szolárisnak van:
logosza. Ezért a szoláris éberség „logikus”, a lunáris nem az. Az előbbi
világosan lát és minden lépését meg tudja indokolni, következetes,
értelemszerű, abszolút belátható és intelligens. Ezzel együtt jár az aránylag
könnyen kifejezhető, megnevezhető, elmondható szellemi tartalom. Ez az,
ami „logikus”. A lunáris éberség képei, összefüggései homályosak,
rejtettek, „okkultak”, alig érthetők, csak igen nehezen közölhetők, és
sohasem tartanak kapcsolatot az értelemmel.

A pradzsápati fokozat a lunáris és szoláris éberség egységének
megvalósulása. Okkult képességeivel kutat, tájékozódik, sejt, tapogatózik,



érez és szimatol; intelligenciájával markol, lát és uralkodik. Sejtelem és
logika együtt: érzékeit a lét láthatatlan köreibe az álom könnyűségével
nyújtja ki, s ezzel szerzi meg ott, a bizonytalanságban a szükséges
holdfényszerű érzékelést; de semmi fölötte hatalmat nyerni nem tud, semmi
el nem csábítja, el nem kápráztatja, el nem bűvöli, mert tapasztalatait
tündöklő értelmének körébe vonja és sugárzó tudásával leleplezi.

A beavatásnak csak ez a foka képes arra, hogy büntetlenül a halottak
világával kapcsolatot tartson fenn: az okkult ösztön és a világos értelem
együtt, a Hold és a Nap világelemeinek egysége. Ezért hívták Egyiptomban
a főpapot a Nap és a Hold fiának. A Nap jelképe a jobb szem, a Holdé a bal
szem: a Nap és a Hold fia pedig a két szem között az orr fölött van; itt, a
homlokcsont alatt lakik a halhatatlan lélek. Egyiptomban a homlok közepén
a beavatás magas fokát elért papok arany kígyót viseltek: az éberség
jelképét. Ez a pradzsápati.

2. Túlvilági birodalmak
 

A túlvilág birodalmait az őskor minden népe csaknem teljesen egyformán
látta. Azt a két kört, amit a Véda az istenek útjának és az ősök útjának
nevez, minden hagyomány elválasztotta. Az istenek útja a beavatott,
felébredt lélek egyenes fölemelkedése a halhatatlan öröklétbe, ahol
Brahmannal egyesül, vagyis atmanná válik. Ez a lélek felébredt, a
világfolyamatból egyszer s mindenkorra kikapcsolódik, mert a létfölötti
létbe hazatért. Ez a dévajána.

Az a lélek, aki az ősök útján jár, az anyagi természettel továbbra is
kapcsolatban marad. Ez a pitrijána. Az ősök útja. Az ősök helye a
túlvilágon a Hold, a héber hagyományban a Seol, a mexikóiban a Tlalocan,
az egyiptomiban az Amduat, az archaikus görög hagyományban a Hádesz.
Az elköltözöttek itt lunáris éberségben élnek, lefokozott létben, derengő
állapotban, „mint az illatok”, ahogy Hérakleitosz mondja. A tudat kialvása
után a lélek még egy ideig a testben marad, hogy a túlvilági vándorlásra
alkalmas könnyű asztráltestet kifejlessze, s csak akkor távozik el. Ez az idő
az egyiptomi és a héber hagyomány szerint három vagy három és fél nap.



Egyiptomban azt tanították, hogy ez alatt az idő alatt a lélek földi életét még
egyszer végigéli, de visszafelé. A lélek jelképe ez alatt az idő alatt a kétarcú
fej.

Mikor az asztráltest kifejlődött, az elköltözött a re-staun, a sötétség és
világosság határvonalán áthalad és a nappalból kilép.

A dévajánán haladó lélek nyílegyenesen és könnyen fölemelkedik. A
földi életben, a beavatáskor, éberségét feltámasztották. Meg tudta tenni a
legnagyobbat, amire a lélek képes: a halál küszöbét éberen lépte át. „Nem
felejtette el nevét”, ahogy az egyiptomiak mondják. Mert a sötétségben az
ottlakóknak nincs nevük. Ezekre mondja a Pert em Heru: „Nem mint halott
távozott el innen, mint élő távozott el innen.” Tibetben a haldokló mellé a
láma azért ül le s azért olvassa fel a Bardo Tödolt, hogy benne az éberséget
fenntartsa, hogy „mint élő távozzon el innen”, hogy ne zuhanjon ájultságba,
s ne legyen a sötétség martaléka.

A pitrijánán haladó lélek, aki földi életében kába életet élt, aki a beavatást
csak tökéletlenül sajátította el, szenvedélyeknek hódolt, tapasztalati Énjével
magát vakon összetévesztette, az a halál küszöbén összeroskad. „Nevét
elfelejti.” A sötétségbe kerül. A sötétségben lakóknak nincs nevük. A
küszöbön szörnyetegek támadják meg. A mexikói Halottak könyve azt
tanítja, hogy kígyók és alligátorok rohannak elő. Szélvész támad. Tikkasztó
forróság fogadja. A lélek rettegve menekül, de észreveszi, hogy lába
visszafelé fordult. Egyiptomban démonok támadnak fel, és az elköltözött
tagjait leharapják.

Azt, aki földi életében nemes volt, jószívű, részvevő, önzetlen, azt a
rémek nem kínozzák: a boldogok birodalmába kerül. A túlvilági bíró szívét
megméri, mint Egyiptomban mondják, s aztán a Nagy Nyugati
Paradicsomba száll. S ez a Sekhethetepet. A görögök szerint a Heszperiszek
kertje, a tibetiek szerint a Csen-rezigh. Ezt az országot minden őskori
hagyomány nyugaton látta. A lélek jótetteinek gyümölcseit élvezi. A
paradicsomi boldogság azonban nem határtalan és kimeríthetetlen. Ez a
lélek nem szabadult meg a káprázattól. Az élet körforgásába ismét vissza
kell térnie. Mikor jótetteinek tőkéje elfogyott, a világ körforgásában újra
részt kell vennie. Jótett, nemesség, részvét, alamizsna, vallásos élet nem



szabadít meg; egyedül és csakis: az éberség; a felismerés, hogy az emberi
léleknek magja az örök és halhatatlan lélek – a káprázatokat levetni, az
összetévesztésekből mindörökre kigyógyulni. Semmiféle túlvilági
paradicsomi állapot nem végleges. A lélek nem szabadult meg, s a káprázat
abba a nyüzsgésbe, ami az élet, újra visszaszívja.

A felelőtlenek, önzők, gonoszak, szenvedélyesek, rosszindulatúak, akik
bűnt bűnre halmoztak, azok az alvilágba kerülnek. Az alvilág a
természetfölötti világ legalsó foka; ez az, amely az anyagi természethez a
legközelebb áll és azzal közvetlenül érintkezik. Itt élnek azok a lelkek,
akiknek lénye még anyagi vonatkozással van tele. Még élnek bennük a
vágyak, a szenvedélyek, állandóan a természet határán settenkednek, ha
lehet, be-belépnek, elvándorolnak oda, ahol nagyokat ettek és ittak, ahol
vagyonukat elrejtették, ahol házuk volt, ahol gaztetteket követtek el.

A túlvilági lények túlnyomó többsége ilyen, a legalsó körben, a
Hádeszben élő lélek. A történeti időben az ember abban a hiszemben van,
hogy ezek azok a lelkek, akiket a hagyomány ősöknek nevez. Erről szó
sincs. A történeti idő, ha a hagyományt megérteni megkísérli, mindig
ugyanazt a hibát követi el: minden alkalommal az individuális Ént veszi
alapul. Az őskor gondolkozásának alapja pedig az egyetemes Én. Nem a
dzsiva, hanem az atman, nem a tapasztalati emberi egyén, hanem az örök
ember, a homo aeternus. Amikor a hagyomány ősökről beszél, nem az
emberi egyének őseiről külön-külön, hanem az emberiség őseire, az
egyetemes ember apjaira és anyjaira gondol.

A pradzsápati tudásának kicsiny töredékét a hindu Agroucsada Parikcsai
megőrizte. Ez az emlék azt mondja: „A pitrik az ősök lelkei, akik az anyagi
természet körén kívül élnek, az emberekkel láthatatlan, de állandó
kapcsolatban vannak és a túlvilág erőit a föld felé irányítják.” – „Az idők
kezdetén a pitrik fellázadtak a Teremtő ellen, és a lét tökéletességét
elvesztették. A lelkek egy része azóta a földi életen keresztül a létbe
visszatért; egy része a földi életet leélte, de nem tudott megszabadulni;
ezekre, ha ez a világév letelik és új világ keletkezik, új élet vár. A lelkeknek
egy része azonban még nem született meg, mert nem zuhant az anyagba.
Van úgy, hogy ezek közül egy-egy a földön emberi alakban megjelenhet



mint nagy király, vezér, próféta vagy bölcs. A lelkek nagyobbik része
azonban még nem vett magára földi sorsot. Ezek a szellemek az emberiség
életének őrei, az emberiség apjai.” Az őskori hagyomány ezeket a lelkeket
nevezi pitriknek, vagyis az emberi nem atyjainak. Ezek a lelkek, akik az
emberekben a magas gondolatokat keltik, akik a népek sorsát irányítják,
akik az ihlet urai és a prófétikus sugallatokat ösztönzik.

A pradzsápati tudása éppen az, hogy a szoláris és lunáris éberség
egységével a pitrik, az atyák inspirációja és a közönséges túlvilági lény
ösztönzése között különbséget tud tenni. Ez az, amit a varázsló és a fekete
mágus nem tud. A varázsló, éppen mert csak lunárisan éber, a
megkülönböztetésnek nem ura.

Az ősök nem az emberi egyéni Én ősei, hanem az emberiség apjai és
gondviselői, magas és tiszta lelkek, az emberinél mérhetetlenül mélyebb
tudással. A pradzsápati ezeknek az apáknak szellemével teremt kapcsolatot
és ezt az érintkezést ápolja és tartja fenn. Éspedig azért, hogy az emberiség
a jó atyák védelme alatt álljon. Mert ha az ember az atyák szellemétől
elszakad, az anyagban lakó démonikus erők uralma alá kerül. Ez
következett el a történeti kor kezdetén.

3. Primitív népek. Varázslat. Az Atyák
 

A túlvilági kapcsolat megteremtésének eljárását némely primitív nép
megőrizte. A primitív nép, a magas szellemiség visszakorcsosult, csonka
töredéke, mint amilyen a néger vagy az indián, a maláj vagy a pápua, a lét
megnyitásának szertartását torz formában tartotta fenn. A szertartás a
legtöbb esetben varázslói elemekkel van tele, s a fekete mágiához közelebb
áll, mint a pradzsápati rítusához. Két ilyen mágikus szertartás megemlítése
elegendő: az egyiket egy észak-amerikai törzs, a másikat Kelet-Tibet nomád
népe őrzi.

Az észak-amerikai feketelábú indián törzsnél, ha az egész törzset érintő
különösen fontos kérdésben kell dönteni, a varázsló megkérdezi a
szellemeket. A szertartás nyilvános, és az egész falu jelen van. A sátor
közepén alig négyzetméternyi helyet embermagasságú cölöpökkel vesznek



körül s a cölöpöket felül kihegyezik. A varázsló, mikor a törzs népe
összegyűlt, belép. Segédei megkötözik, szíjakkal körülcsavarják, annyira,
hogy moccanni sem tud. Állatbőrbe varrják és a cölöpökön kívül hanyatt
fektetik a földre. Ekkor megszólal az idéző ének, sípokkal és csengettyűvel
kísérve. A megkötözött és bevarrt varázsló a szellemeket elkezdi hívni,
mindig hangosabban és sürgetőbben. A zene és ének hangja erősbödik. A
varázsló egyszerre csak felugrik. Senki sem érti, hogyan csinálja. Eleinte
kisebb ugrásokat tesz a cölöpökkel kivert tér körül, de az ugrások egyre
nagyobbak lesznek. Lehetetlennek látszik, de így van. Közben a törzs
számára alig érthető nyelven folyton a szellemeket hívja. A legidősebbek
azt mondják, hogy a nép régi nyelvén beszél; egyes szavakra még
emlékeznek, nagyapjuk ajkáról hallották. A tánc egyre vadabb, végül a
varázsló egyetlen ugrással az embermagasságú cölöpökön átveti magát és a
belső térben talpra esik. Teljesen hihetetlen! Most a sátor felső nyílásán
zűrzavaros hangok eszeveszett kiáltozása hangzik. Szél zúg, a karók
recsegnek, a sátorlap megfeszül, mintha orkán tépné. A hangok ugyanazon a
nyelven üvöltöznek, mint a varázsló. Kérdeznek és felelnek, a varázsló
szaporán hadar, a szellemek válaszolnak. Egyszerre csak csontig ható
kiáltás harsan fel. A varázslót valamilyen erő fölemeli a sátor felső
nyílásáig. A következő pillanatban csend. A varázsló pedig ott csüng a sátor
nyílásába kapaszkodva, anyaszült meztelenül. A szertartás után a törzs vénei
összegyűlnek és meghallgatják, hogy az ősök mit üzentek.

A másik idéző szertartás Kelet-Tibetből való. A külsőségek itt: a nagy
zenekar, síppal, kürttel, dobbal, a varázsló segédeiből álló énekkar. A
varázsló nagy tömeg közepén széken ül. Néhány segédje rituális léptekkel
táncolva járja körül. A ngagsz-pa, a mágus reszketni kezd, ismeretlen
nyelven hadar, nyög, sóhajtozik. A nézők úgy látják, mintha érzékfölötti
erők ruháját tépdesnék és tagjait szaggatnák. A helyiséget idegen hangok
töltik be. Gyakran megjelenik a delog, az asztráltest, aki a földre visszatér
és sorsát elmondja. Bár a varázsló az érintkezést nem vele kívánja fölvenni,
nem űzheti el. Mert akkor a többi is megharagszik, megneheztel, és
valamennyi szellem elmegy. Végül megjelenik az a szellem, aki a feltett



kérdésre válaszolni tud. A ngagsz-pa kimondja a mantrát, a varázsigét, és a
szellemnek válaszolnia kell.

E szertartások groteszk külsőségei megtévesztőek. Az ember hajlandó
feltételezni, hogy az egész ügyefogyott csepűrágásnál alig több. A való
helyzet az; hogy itt elkorcsosult alakban az történik, amit Indiában,
Egyiptomban, Kínában, Tibetben tudatátvitel néven ismertek, s amely
tudatátvitel technikája a halottakkal való érintkezés alapja volt. Némely
őskori irat, főként a tibeti Pho-va, kellőképpen tájékoztat arról, hogy
ilyenkor mi történik. A beavatott olyan mester vezetése alatt, aki az átvitelt
minden részletében ismeri, a halott lelket megidézi, tudatát átveszi és ilyen
módon abba, amit tudni óhajt, betekintést nyer. A beavatás lépcsőit megjárni
mester, guru nélkül mindig veszedelmes. A Pho-vát űzni mester nélkül
lehetetlen. Az emberi léleknek lépésről lépésre meg kell tennie azt az utat,
amit a halottnak: át kell lépnie a re-staun, magára kell vonni az asztrális
démonokat, a mantrákat kellő helyen kell kimondania, különben, mint
mondják: testét más szellemek foglalják el, s ő a halottak világában reked.
A szertartás annál veszedelmesebb, mert az asztrális szellemek egy része a
Pho-vát megszimatolja. Az asztrális lelkek odagyűlnek és viaskodnak
egymással, hogy az élő testet melyik foglalja el. Van egy démoni fajzat,
Tibetben lélegzetrablóknak hívják őket, amely a lélegzetet elrabolja (a
pranát, vagyis a szellemlélegzést). A Hádeszben élő asztrális lényekben
ugyanis csillapíthatatlan életéhség ég mindarra, ami az élettel kapcsolatos,
arra magukat szégyentelenül rávetik. De semmire sem sóvárognak annyira,
mint a kiontott vérre: ahol vér folyik, oda az asztrális lények milliói
gyűlnek. Az őskori primitívek véres áldozatait, az azték emberáldozatokat
többek között azért tartották, hogy ezeket a démonokat kiengeszteljék és
jóindulatú segítségüket megnyerjék. Baader az ilyen eltévedt szertartások
felől azon a véleményen van, hogy a véres tömegáldozatokat többnyire
törzsi szervezetek hozzák, és nemzeti közösségeknek szövetsége ez a
sötétség hatalmaival: a valódi áldozat szertartásával való visszaélés.
Mexikóban ennek a megállapításnak helyessége azonnal felismerhető.
Kicsiny nemzetiségek, hogy uralomra tegyenek szert, szövetséget kötöttek a
Politikai Halálistenekkel: mert a hatalmi ösztön inspirátorai minden esetben



halálistenek. A nagy szellemistenek éppen úgy, mint az atyák, az ősök, nem
ismernek sem nemzeti, sem más részrehajlást. A Politikai Halálistenek
ösztönzései mindig vérontásra vezetnek: forradalmakra, háborúkra,
viszályokra, gyilkosságokra. Az Atyák ösztönzései a békét és az egyetemes
emberiség javát szolgálják.

4. A Hold világa
 

A halottak világával való kapcsolat felvételének megtanulható eljárása
van. Ezt az eljárást az őskori beavatottak ismerték, még Püthagorasz is
tudott róla, és valószínűleg tanította is. Az eljárás alkalmazását megelőző
tudást körülbelül a következőkben lehetne összefoglalni:

A halottak világába való átlépés tudatátvitellel történik. A tudatátvitel
mozzanatai azonosak az elköltözés mozzanataival. A beavatottnak azonban
ébernek kell maradnia, vagyis azt a bizonyos második mozzanatot, a
világosságot fenn kell tartania. Ezt a bonyolult eljárást, mint minden erő– és
képesség– és tehetség-megnyilatkozást az őskori hagyomány a női
princípiummal kötötte össze. A nő, a Sakti, a produktív és a produkált,
vagyis a teremtett világ úrnője. A teremtett erők kvintesszenciája. A
beavatottnak tehát olyan Saktit erőt, képességet – kell megszereznie, amely
feladatában segíti. A pradzsápati fokozat a legmagasabb női istenségekhez
fordul: a Sakti nagy és fényes alakjaihoz, magához a Bölcsességhez,
Szophiához. A varázsló és a mágus nem válogat. Bármilyen erő támogatását
nyeri el, megelégszik. Az alacsonyrendű varázslaterők alakjait hívták
Tibetben dakininek, Mexikóban kinapipiltinnek, Peruban huitakának. A
néphit ezeket az inkarnációkat boszorkányoknak hívja. Ezek a
természetfölötti kvintesszenciák, Kínában a pók segítik a varázslót abban,
hogy a túlvilági lelkekkel érintkezést találjon s azoknak segítségével az
ember képességét meghaladó tetteket végrehajtson. Az archaikus
Görögországban e varázslatok úrnője Hekaté istennő volt. Az istennőt nők
szolgálták és az Argonauták történetéből Médeiának, a Hekaté-papnőnek
varázslatairól általában mindenki tud. Hekaté a lunáris világ királynője, a
túlvilág asztrális körének, a Hádesznek nagy hatalma.



A varázsló első teendője ilyen dakinit, vagy cinapipiltint, vagy huitakát
rábeszélni és meghódítani, hogy a po-lélek, a lunáris éberség rendelkezésére
álljon. Naropa, a nevezetes tibeti ngagszpa életrajza részletekbe menően
foglalkozik a varázsló fáradozásainak leírásával, a szertartásokkal, imákkal,
idéző mantrákkal, amíg végül a dakini rendelkezésére állott. Naropa végül
is egy meggyilkolt mahamudra dakinijét, vagyis varázslóképességét
szerezte meg. Amikor a beavatott ezt a fokot eléri, siddhivé lesz. A siddhi
ismertetőjele, hogy a Hold-anya, Hekaté körében otthonos. Lunáris
ébersége van. Már túllépett az emberi körön, de az istenek körébe még nem
érkezett el. Már természetfölötti képessége van, de képességeit még nem
tudja az egyetemes emberiségnek szentelni. A három fok: az emberi
(manava), a mágikus (siddhi) és az isteni (divdzsa) – között még csak a
másodikat érte el. A varázsló-a szufi hagyomány araffnak nevezi – azonban,
ha a sötétség útján jár, ha fekete mágus akar lenni és nem sóvárog másra,
csak a természetfölötti hatalom gyakorlatára, ezen a siddhi-fokon megáll.
Megnyugszik abban, hogy az okkult erőket tetszése szerint felszabadítja,
vagy leköti.

A siddhi az Atyákkal nem tud kapcsolatot teremteni. Az Atyák nem
bocsátkoznak alacsony és sötét műveletekbe. A lelkek, amelyekkel a siddhi
érintkezést tud felvenni s amelyek rendelkezésére állanak, a Hádeszben, a
lunáris alvilágban élő asztrális démonok, neküdaimónesz, ahogy a görögök
mondották, a po-lelkek, mint a kínaiak tartották. A természetfölötti erők
használata a pradzsápatinál theurgikus; a varázslónál csak mágikus. Ezt a
különbséget ismételten és teljes nyomatékkal hangsúlyozni kell. A theurgia
a természetfölötti képességek megszerzése, hogy az emberi lélek az istenek
világosságában és nagyságában részesüljön és ezt a világosságot és
nagyságot az egyetemes emberiségre sugározza. A mágia az emberi Én
érdekeit szolgálja, védelmet keres, előz, kiváltságot biztosít, támad. A
theurgia eredménye az, hogy a pradzsápati magát a világosság szellemével
veszi körül és lényét emberfölötti fénnyel itatja át. „Az Atyák szelleme,
mondja Manu, ha a beavatott egyszer megidézte őket, a beavatottat
láthatatlanul követi, éspedig mindenüvé; az Atyák minden útjára elkísérik,



és ha leül, mellette foglalnak helyet.” – A mágust viszont Hekaté sötét
lényei követik.

5. Az Amduat
 

E belátások alapján most már nem tűnik különösnek, ha a hagyomány azt
mondja, hogy a pradzsápati feladata a túlvilágon élő lelkekkel való
kapcsolat fenntartása volt. A beavatás kiterjedt arra, hogy a tanítványt a
tudatátvitelre megtanítsa és a túlvilág természetét vele megismertesse. A
túlvilágon élő lénynek is van teste, az azonban levegő-tűzszerű, légies,
éterikus, asztrális. Amikor Hérakleitosz azt mondja: pszükhai oszmóntai kat
Haidén – ezt érti: a lelkeknek a Hádeszben asztrális érzékenységük van:
étertestben élnek. A túlvilág azonban nemcsak a Hádesz. Az éberség
különböző fokozatainak megfelelő különböző birodalmakat a beavatottnak
mind ismernie kell. A túlvilágon csak az egymással rokon fokon éberek
élhetnek együtt, sőt csak azok látják egymást. Amikor az élő emberi tudat
lunáris éberségével tapogatózni kezd, természetesen először a legalsó
birodalomban kutat. S ez éppen a legveszedelmesebb hely. Itt kavarognak
az elveszett lelkek, a lázadó szellemek, az anyagiasság szenvedélyében
élők, a tisztítótűz-lelkek, az elementáris démonok, az anyag-démonok,
bestiális, gonosztevő, vérengző lények, akiket minden világ kirekesztett, és
itt törvényen kívüli létet élnek.

Az őskori hagyomány egyes emlékei, főként az indiai Agroucsada
Parikcsai hangsúlyozza, hogy ezek az asztrális démonok megmérhetetlenül
gonoszabbak és elvetemültebbek azoknál az emberi lelkeknél, akik ítéletre
kerültek, vagyis a pokolban, a gyehennában szenvednek. Abbé Constant a
Kabala ritka művei nyomán azt mondja, hogy ezeket az atmoszféraszerű
testben élő lényeket csak a világegyetem lélegzete mozgatja, az anyag
azonban reájuk ellenállhatatlan hatással van. Mindig a föld felé törekszenek
és itt keresnek tevékenységet. Álmokba furakodnak, odasereglenek, ahol
bűntényt követtek el. A kozmikus sugárzásokban azonban lassan
eloszlanak. Azok a lelkek, amelyek a földön elkövetett nagy bűneiket nem
vezekelték le, korcs alakban gonosztevők lelkein élősködnek. Constant



ezeket embrióknak hívja. Rokonságuk a po-lelkekkel kézenfekvő. Az
asztrális lények nagy többsége a föld légkörét sohasem hagyhatja el és nem
lépheti át. Lárva alakban sínylődnek és sóvárognak főként a melegre és a
vérre. Ezek a lárvák menekülnek a világosság elől, és „az intelligencia
egyetlen felvillanása elegendő ahhoz, hogy összeroskadjanak és a
világegyetem feneketlen sötétségeiben elmerüljenek”.

Sampson egyiptomi és alexandriai iratok alapján azt mondja, hogy a
földet a sötét korszakokban, főként háborúk és forradalmak közben és után
ezek az elvetemült asztrális lények árasztják el. Néha megtörténik, hogy a
bukott angyalok is a földre lépnek. Soha nem jönnek a sötétség hatalmainak
határozott felhatalmazása és megbízása nélkül. Ezek a lények az
úgynevezett nagy történeti alakok, akik a rendet felforgatják, a népeket
egymásra uszítják, háborúkat idéznek, vért ontanak, milliókat nyomorítanak
meg és pusztítanak el, döntenek szegénységbe, tesznek földönfutóvá. Ezek
a tisztátalan és szégyentelen ördögi lények, mint a hagyomány
antropológiája tanítja, a teremtésben az egyedüliek, akikből a halhatatlan és
örök isteni szikra, az Élő Láng hiányzik. Hogyan és mikor vesztették el, azt
a hagyomány nem mondja. Ezeket a lényeket hívja az iráni szent könyv
Ahriman seregének, drugoknak. Ezek a hindu ráksaszák és gandharvák.
Ezek Tüphon hívei, Széth szolgái, az engedetlenség, a bűn és árulás
gyermekei, akiket Hénok nephilimnek nevez.

Ha az Atyák ereje a földön nem elég nagy, és az ősök nem tudják az
embereket elég világossággal elárasztani, az engedetlenség és bűn
gyermekei kerülnek uralomra. A pradzsápati tevékenysége, hogy a sötétség
hatalmait megfékezze az Atyák segítségével. Emberi erő ehhez kevés. Az
egész emberiség együttvéve sem tud elűzni egyetlen túlvilági befolyást
sem. A befolyás az ember számára megfoghatatlan és elérhetetlen, de főként
a befolyás hatalmasabb, mint az ember. A pradzsápati, az amsapand, a
szefiroth az egyedüli, aki az Atyákkal kapcsolatban áll és az Atyákat arra
kérheti, hogy a sötétség hatalmait megfékezzék. A pradzsápati tudja azt,
amit a beavatottnak mindjárt az első lépcsőn meg kell tanulnia, hogy a
létben sohasem áll szemben emberekkel. Az emberek az anyagi
természetben élő tehetetlen lelkek, akiknek tevékenységét hatalmak



irányítják. Aki a föld sorsába bele akar avatkozni, akár vezetni akar, akár
tanácsokat ad, akár tanít, az nem az emberekkel áll szemben, hanem
hatalmakkal. És a sötét hatalmakat nem emberi erő fékezi meg, hanem a
világosság Urai. A pradzsápati a világosság hatalmainak, az Atyáknak
papja.

6. A pradzsápati tevékenységének értelme
 

A halál küszöbének átlépése után, mondja a Véda, először minden lélek a
Holdba száll. Aki gondtalan, kába, álmos életet élt, az a Holdból eső
alakjában a földre visszahull. Aki éber életet élt, azt a Hold átereszti és
felszáll Brahmanhoz, hogy vele egyesüljön.

A Hold jelképének megértése most már nem különösebben nehéz. Ez az
Amduat, a Tlalocan, a Seol. A mexikói hagyomány Tlalocanját, víz-
túlvilágát nem szokták nagyon érteni. Nem értik azt sem, hogy miért volt
Mexikóban oly nagy a Tlaloc-tisztelet. Tlaloc az esőisten, a vízisten neve,
az indián Okeanosz. Nem értik az egyiptomi Níluskultuszt, az Eufrátesz–, a
Gangesz–, a Brahmaputra–, a Jang-Ce-kultuszt sem és az őskori népek
víztiszteletét, Thalész metafizikáját, amely szerint az élet szülőanyja a víz.
A Véda megfelelő helyének bevonása a helyzetet eléggé tisztázza. A víz a
termékenységhez el nem engedhetően szükséges őselem. De a víz több. A
víz „az ég áldása”. A túlvilágra lépett lélek mint áldás a földre visszahull. A
mexikói, egyiptomi, iráni, kínai, hindu esőkultusznak szoros kapcsolata van
a halottak kultuszával, és az eső-varázslatoknak kapcsolatuk van a
túlvilággal. A víztisztelet a halottak, illetve az Atyák tiszteletének egy
neme: Tlalok, az esőisten a Tlalokán, a Hádesz Hold-szférájának ura. A
Hold és a víz kapcsolata pedig máshonnan is eléggé világos. Az asztrológia
ennek lényegi összefüggéseit jól ismeri. Az eső a túlvilág áldása: belőle
fakad az élet, a búza, a kukorica, a rizs, a gyümölcs. Belőle fakad az élet
fenntartásához szükséges táplálék. A vízből, vagyis a halottakból, végül is a
Holdból, más szóval a Hádeszből, az ősökből. Az ősök, az elődök eső
alakjában, táplálék alakjában térnek vissza. Ez az értelme a mexikói és
perui kukorica-kultusznak és az egyiptomi és görög búza-kultusznak. A



vízben az őskor nem anyagot látott, hanem világalkotó őselemet, sőt a
termékenység, az áldás, a kegyelem elemét. A víz az égben lakozott, ezért
mondják az egyiptomiak, hogy „az élő víz, amelynek hazája a menny”. Ez a
szemlélet áll a fürdés rítusa mögött is, még oly kései időkben is, mint a
mohamedán kor.

A Hold világa, a Víz-paradicsom, ahogy Mexikóban hívták, nem egyéb,
mint a lunáris éberség világa. Hogy ez milyen kapcsolatban áll a teremtő
erők kvintesszenciájával, arról már volt szó. Ez a világ a tulajdonképpeni
produktív világ, a Sakti köre. S ha az ember ezt jól átgondolja, nem fog
különösebben nehezére esni az archaikus szemlélet egyik fontos
mozzanatát, a nő metafizikai helyét erről az oldalról is látni.

Víz-paradicsomban, vagyis a Tlalocanban, a Holdban nyugszanak azok a
teremtő és termékeny erők, amelyeket újabban Goethe víziójának nyomán a
Mütter – az Anyák világaként ismernek. Így válik egész mélységében
érthetővé nemcsak az, hogy a Hold, a Sakti, az Anyák, a Termékenység volt
az, amit az őskori népek tiszteltek és amit kultusszal vettek körül, nem
pedig a légköri tünemény, ami az eső – hanem az is, hogy a Hold jelképe
hozta közel az archaikus korban az összes nagy istennőket, Artemiszt,
Hérát, Démétért, Perszephonét, Hekatét Görögországban Íziszt, Nutot és a
többit Egyiptomban és az összes istennőket Mexikóban, Peruban, Indiában,
Iránban, Tibetben és Kínában.

Ebben az összefüggésben azonban megvilágosodik valami más is.
Körülbelül száz éve különös jelentőséget tulajdonítanak a Bachofen által
leírt ősi asszonyvilágnak; többen feltételezték, hogy ez az ősi asszonyvilág
mint matriarchátus a történet előtti korban valóság volt. Ilyen formában ez
természetesen absztrakt és naiv. A tény belőle az, hogy a földi életben egész
hosszú időszak alatt a lunáris éberség az uralkodó, s a mítosz az
úgynevezett lemurokról alkotott képével erről is tud. A túlvilági létben
pedig egészen nagy birodalomban ugyanaz a lunáris éberség élt; ennek az
éberségnek az asszonyi lény, a produktív, a termékeny, az Anya-végül is a
Hold felel meg. A víz. Matriarchátusról, vagyis asszonyuralomról kár
beszélni. Amiről azonban beszélni kell, az az éberségnek holdszerű,
derengő, félhomályos volta, amely minden anyagi és szellemi



megnyilatkozásban, jóslatban, inspirációban, intuícióban éppen úgy, mint a
növekedésben, fejlődésben, okkult módon benne rejtőzik. Okkult módon
azért, mert ez a kör az okkultnak sajátos világhelye.

Ha már most az ember arra gondol, hogy a huitaka, a dakini, Hekaté,
vagyis a po-lélek: a homályos, de annál termékenyebb anyai lélekvilág –
ismét másként: az Ízisz fátylával vagy Májá fátylával leborított világ: lélek,
ember, lény – egy ponton mind találkozik, egészen könnyen elképzelhető,
hogy ezt a pontot az archaikus hagyomány a termékeny élet
kvintesszenciájának tartotta, Saktinak nevezte és jelképévé a Holdat tette.

Az, hogy a Véda azt mondja: elköltözése után először minden lélek a
Holdba száll, azt jelenti: a túlvilágra való lépés első időszakában a léleknek
az első időben lunáris ébersége van. Az pedig, hogy a Véda azt mondja: az
álmos és kába lelkek a Holdból eső alakjában a földre visszatérnek, azt
jelenti: azok a lelkek, amelyeket a termékenység Anya-szelleme nem ereszt
el, azoknak mint termékenység-erőknek a természetben való tevékenysége
újra meg kell nyilatkozzon: ezek a lelkek azok, akik mint Anyák az életet
fenntartják.

A mágus és a pradzsápati között levő különbség ezzel teljesen
megvilágosodott. A mágus a dakini, a po-lélek, Hekaté, a Hold világában
marad. Az Anyák világában. A pradzsápati ezen a világon túlemelkedik és a
pitrik, a fravasik, a pátriárkák, a huan-lélek szoláris világába emelkedik és a
két világot összekapcsolja. Persze nem szabad hinni, hogy itt
értékfokozatok vannak a világok, az Anyák és az Atyák között. A po és a
huan két pólus, mint a jin és a jang, a Nap és a Hold. A két világelem csak
megnyilatkozásában kettő, a valóságban a Nap és a Hold házasságában él és
Egy. A pradzsápati a mágus fölött áll, nem azért, mert a szoláris éberséget
realizálta, hanem mert a két pólust egyesítette.

VI. A lét egysége
 

1. A Véda tanítása
 



A beavatás célja a lét egységének helyreállítása. De nem annak a létnek
egységét kell helyreállítani, amelyet az egyéni ember születésével, hanem
azt, amelyet a homo aeternus az elanyagiasodás hűtlenségével vesztett el.
Mert amikor az egyéni ember megszületik, nem a lét egységéből, hanem az
anyag elfeledettségének sötétségéből lép ki, abból az állapotból, amelyben
az anyag sötétségével volt egy. A lét egységét nem az egyéni ember, hanem
az örök egyetemes emberiség az idők kezdetén játszotta el, amikor az isteni
létből lezuhant és ébersége elhomályosodott.

Arra a kérdésre, hogy mi az elszakadás természete és mi az, ami
elszakadt és mitől szakadt el, az archaikus hagyomány azt tanítja: Az örök
ember igazi lényét elvesztette és anyagi, természeti Ént vett fel, ezzel az
Énnel téveszti magát össze, s ezzel azonosítja magát. Ennek a téves
azonosításnak eredménye, hogy nem az egységes, egyetemes emberi Énben,
hanem a sokaságban, egyénekre szakadva él. A megkülönböztetést a Véda
két szóval teszi meg. Az örök emberi lény: az atman; az egyéni lény: a
dzsiva. Az összetévesztés oka az éberség lefokozódása, a tiszta szellem
megzavarodása, az álmosság, aluszékonyság, kábaság, amely az őrület egy
neme, abhimána.

A beavatás célja, hogy az emberben ezt az abhimanát eloszlassa, a
kábaságot eltüntesse, az álmosságból felébresszen, a szellem
megzavarodását eltüntesse és az éberséget eredeti állapotába visszaemelje.
A beavatott így fel tud eszmélni arra, hogy külön egyéni Énje nem egyéb,
mint hamis összetévesztés. Külön egyéni Én nincs, csak a lefokozódott
létben látszik úgy, mintha lenne. Csak egyetlenegy emberi lény van, az
örök, a halhatatlan ember, az atman. Ez a valóság. Ami rajta kívül lenni
látszik, az varázslat. Az egész anyagi természet, minden dolgával, tárgyával,
lényével, a csillagokkal, a fákkal, az állatokkal, a szellemekkel,
démonokkal, az istenekkel, az élettel, a születéssel, a halállal – mindez
káprázat. A valóság az egyetlen, változatlan, mozdulatlan létező: a lélek, az
isteni Lény, az atman.

Az archaikus hagyomány megkülönböztetése, az egyéni Énnek és a
halhatatlan lénynek elválasztása távolról sem jelenti azt, hogy itt két
különálló világelemről van szó. Az egyéni Én nem világelem, hanem májá,



varázslat, a halhatatlan lény lefokozott éberségének abhimanája, őrületszerű
megzavarodása. Csak egy lét van és csak egyetlen létező van. Az archaikus
hagyomány, nemcsak a Véda, nemcsak a Ji king, nemcsak Hérakleitosz,
nemcsak Platón, nemcsak a Kabala, hanem az egyiptomi, iráni, tibeti, perui,
mexikói hagyomány is az advaitát vallja, advaita pedig annyit jelent, hogy:
nem kettő, hanem egy. Hen panta einai. Amikor tehát a beavatásra váró
tanítvány az egységet megérti, a valóságra feleszmél, az őrületszerű
kábaságot leveti, nem a kettőből tér vissza az egybe, hanem belátja, hogy
amit kettőnek látott, amit lefokozott éberségében egyéni Énnek és
halhatatlan lénynek külön nézett, az nem kettő, hanem egy. És itt nincs szó
valamilyen új, nem tapasztalt és a lét elérendő fokozatáról. Tulajdonképpen
semmi sem történik. „Egyesek azt mondják, írja Sankara Védanta-
kommentárjában, hogy a szent könyv a halhatatlan lényhez vezető útról szól
és valami magasabbra vonatkozik. Ez a felfogás téves: A halhatatlan
lényhez nem lehet elérkezni... ahol az ember van, oda nem lehet eljutni.” Az
atmant nem kell elérni. Miért? Mert az atman maga az ember. Az embernek
nem igazi lénye, mert nincs igazi és nem igazi. Csak egy van, és ez az
atman, csak fel kell rá eszmélni, de a feleszméIés sem olyasvalami, ami
alatt valami történik. Semmi sem történik, csak a halhatatlan lény
önmagával való azonosságát felismeri, önmagának egyetlen valóságára
ébred. A beavatás az az idő és eljárás, ami alatt „nem történik semmi”, az a
felismerés, hogy: én vagyok a halhatatlan lény. Én vagyok az atman, aki
mindig voltam, akinek káprázata ez a világ és élet, aki nem születtem, nem
vagyok emberi testben, akinek nincsenek érzékei, érzelmei, gondolatai,
képei, álmai, csak örök és változatlan léte. Én vagyok „a szívben kinyíló
lótuszvirág”. Én vagyok az atman, aki „kisebb, mint a rizs szeme, kisebb,
mint a daraszem, kisebb, mint a mustár szeme, kisebb, mint a mustármag
szemének szeme, az én lelkem, aki szívemben él, nagyobb, mint a föld,
nagyobb, mint a világtér, nagyobb, mint az ég, nagyobb, mint az összes
világok. Ez a mindenható, mindentudó, mindent érzékelő, mindent átfogó,
hallgatag, gondtalan, ez az én lelkem, aki szívem mélyén lakik, ez az atman,
és atmanná leszek, ha innen eltávozom. Aki ezt tudja, többé nem
kételkedik.”



2. A négy kegyelem
 

A hagyomány srutija, kinyilatkoztatásszerű tanítása az, hogy beavatáskor
tulajdonképpen nem történik semmi, csak a lefokozott éberség felrezzenése,
ez a felrezzenés az abhimánát, az őrületszerű megzavarodást elűzi, az
ember valódi lényére, az atmanra feleszmél és a káprázat betegségéből
meggyógyul. Ez a tanítás az abszolút, a megbízható, a sabda.

A megbízható, abszolút tanítást, a srutit a szmriti egészíti ki. Ez a szmriti
a kezdettől fogva emlékezetes, már nem megbízható, nem
kinyilatkoztatásszerű, vagyis asabda. Ez a tanítás, amely az egyes népek
hagyományaiban más és más képekhez, mítoszokhoz, élményekhez,
nevekhez, istenekhez, véleményekhez kapcsolódik. A szmriti a
kinyilatkoztatás alkalmazása. A beavatásról szóló tanítás és tudás a
lépcsőkről, a fokozatokról, a gyakorlatokról, aszkézisről – a rengeteg szó,
kép, érzelem, élmény, gondolat már mind csak alkalmazása, kezdettől fogva
emlékezetes ugyan, de nem megbízható. A beavatás fokai népek,
hagyományok, iskolák, mesterek, tanítványok szerint különböznek.
Mindenütt ugyanaz történik, vagyis az, hogy nem történik semmi. Az ember
nem érheti el az atmant, mert az ember maga az atman. Ennek a
felismerésnek káprázata, külsősége, alakja, útja a szmriti.

A beavatás célja a lét egységének helyreállítása. A helyreállítás úgy
történik, hogy az emberi lélek saját lényére felébred és feleszmél arra, hogy
a lét egyetlenegy, egy létező van, egyetlen valóság, ő maga, a halhatatlan
lény. A szmriti szerint a legmélyebb mélység, az éberség teljes kialvása, az
anyag sötétségében való szunnyadás az a kép, amelyben az emberi lélek
születése előtt tartózkodott. Mikor a lélek a természetbe lépett, vagyis
amikor megszületett, az első lépést a felébredés felé már megtette. Az anyag
elfeledettségében, téren és időn kívül, világosságon és képességeken kívül,
tudattalanul, elfelejtve, élettelenül a nemlét határán állt, olyan törvényen
kívüli állapotban, mint az asztrális démonok, amelyek a halhatatlan szikrát
elvesztették. Mikor a lélek a természetbe lép, a lét ajándékainak egész sorát
kapja: rendelkezik idő fölött, hogy világosságát visszaszerezze; tér fölött,
amely megszámlálhatatlan képesség gyújtópontja és irányítója: az érzékeké,



az érzelmeké, a gondolkozásé, az akaraté, az ösztöné, a tudaté. A tér és az
idő és az Én a lélek eszköze, hogy bennük és általuk éberségét
visszaszerezze és meg tudja tenni azt a felrezzenést, amely alatt
„tulajdonképpen nem történik semmi”.

A születés az első lépés az elvesztett egység felé, mint ahogy a halál az
utolsó. Az emberi élet, a sors, az Én pótolhatatlanul jelentékeny volta az,
hogy az éberséget itt, most, ebben a térben és időben és ezzel az Énnel,
ebben az anyagi természeti alakban, testben, érzékekkel, tehetségekkel kell
megszereznie és kell a lét egységébe, a valóságba, a halhatatlan lélekbe
visszatérnie. Ez a lehetőség és alkalom. Több nincs. A beavatás nem egyéb,
mint hogy az embert erről felvilágosítsa. A beavatás ezért nem emberi,
természeti, földi tudás, hanem érzékfölötti világosság. A kegyelmek,
amelyek az ember számára megnyílnak: a tér, az idő és az Én. A negyedik: a
beavatásról szóló tudás. Így adatott az ember kezébe minden mód,
lehetőség és eszköz arra, hogy visszatérhessen és ősi, eredeti helyét
elfoglalhassa. Megnyílnak számára az összes képességek, amelyeknek
hordozója a tapasztalati Én; megnyílik számára a képességek gyakorlására
alkalmas hely: a tér; a képességek gyakorlásának folyamatosságára és a
kibontakozás lehetőségére: az idő; végül a cél tudata, mértéke, módja,
iránya, értelme és lényege: a beavatásról szóló tanítás – a negyedik
kegyelem.

A beavatás az élet értelméről szóló tanítás, az élet céljáról, az Énnek mint
eszköznek alkalmazásáról, hogy az ember a lét egységét helyre tudja állítani
és elvesztett ősi állapotába vissza tudjon térni, vagy ahogy a Véda mondja:
halhatatlan lényének valóságára fel tudjon eszmélni.

A kezdettől fogva emlékezetes hagyomány azt mondja, hogy a lét
egységének helyreállítása kétféleképpen érhető el: közösségben vagy
egyénileg. A közösségben helyreállított egységes lét szertartását hívják
áldozatnak. Nem mintha az egyénileg helyreállított egység megszerzésének
módja nem lenne áldozat. Áldozat ez is, de nem szertartásos, hanem átvitt
értelemben az. Az egyéni módszert, a meditációt, az aszkézist, a
gyakorlatot, az éberség megszerzésére irányuló erőfeszítéseket nem szokás
áldozatnak tekinteni.



Az áldozat misztériumában „mindnyájan életünk tulajdonképpeni
értelmét elérjük: a lét egységébe lépünk, az Egy tulajdonságaiban
részesülünk, fölemelkedünk a térfölötti, időfölötti létbe, minden erők
középpontjába”. Baader azt mondja, hogy az örök ember, amikor az idők
elején létének törvényét megszegte, önmagát megfertőzte, ez a fertőzés az
egész természetre kiterjedt. Ezért rántotta magával az ember az egész
természetet a sötétségbe. Az áldozat a lét törvényes állapotába való
visszatérést előkészíti. Az ember és vele együtt az egész természeti lét a
földi vérbe süllyedt. Amikor a pap az áldozati állat ereit megnyitja és a vért
kibocsátja, ez a vérontás az emberre visszahat, mert a vérbe süllyedt lélek
felszabadul. Az áldozat az a spirituális aktus, amikor közvetve a kiontott
állati vérhez kötött állati lélek felszáll s az emberi vérhez kötött lelket
magával emeli. Az emberi vérben levő lélek felébreszthetővé válik, és az út
a lét felé megnyílik. Az áldozat az újjászületés előkészítése. Ebben a
misztériumban az emberiség közösen vesz részt.

A visszatérés, az újjászületés, a lét egységének helyreállítása, a
reintegráció, a divináció – különböző elnevezés arra az egyetlenegy
eseményre. Az őskor az áldozaton kívül igen sok olyan módot ismert, amely
ezt a reintegrációt előkészítette, részben meg is valósította. Az emberiség
közös életének nagy mozzanatai, a szertartások, a dharma, a világtörvény
megtartása, a kasztok kötelességeinek teljesítése, a szolgálat mind ilyen
reintegrációs törekvés. De olyan merő szokásnak látszó jelenségek, mint a
közös játékok, a közös lakomák, az ünnepek, a fürdők, a házasság, a
születés, a halál szabályai és szertartásai és törvényei mind egy irányba
mutatnak: a gyökerek között itt mindenütt misztériumok élnek; s e
misztériumok értelme: a lét egységét helyreállítani. Minden ilyen
úgynevezett szokás, mint az áldozat, azért rendkívüli, azért
természetellenes, anyagellenes, azért ünnepi és magas értelmű, mert a
szokás végrehajtásakor ugyanúgy, mint az áldozatban, spirituális erők
szabadulnak fel, ezek az anyagról leválasztanak, s a lét egységébe való
visszatérést előkészítik. Ilyen spirituális erők szabadulnak fel a
misztériumokban, a közös énekben, a mexikóiak labdajátékában. Ez a
színház misztériumának alapja is. A spirituális erőt a hellenisztikus



görögség théleszmának hívta; a théleszma a kvintesszenciális élet, mondja
Schuler. A szó maga a teleinből ered, amely befejezést és beavatást jelent.
És „az egész világ minden dolgának apja a théleszma”, szól Hermész
Triszmegisztosz. Az áldozat vagy a magas értelmű szokás, a misztérium, a
közös ének, a szakrális játék, mikor a théleszmát felszabadítja és
megvalósítja, a közösséget kollektívan beavatja. Ilyen pillanatban az emberi
életben megjelenik az isteni lét egysége – az egyetemes ragyogó éber lét
Hórusz – a szárnyas Nap – Kecalkoatl, a tollas kígyó. A szárnyas Nap a
léleknap, a lélek fényének jelképe. A tollas kígyó a meglelkesített anyag
jelképe: mert a kígyó az anyagot, a szárny és a toll a lelket jelenti. Minden
áldozat, minden szakrális szokás és játék az anyaggal való kapcsolatot
meglazítja s a sötétséghez való vonatkozást feloldja. Teszi pedig ezt
észfölötti és érthetetlen módon, ami éppen a misztérium.

3. Fokozatok
 

A beavatás egyéni útja a meditáció, az aszkézis, az önmegtagadás, a
kötelesség teljesítése, a törvény megtartása – de sohasem önmagáért, hanem
mindig éberen és céltudatosan és világosan az egyetlenegyért.

A dhjána négy fokozatot állapít meg: az első a vitarka – a
megkülönböztetés; a második a vicsara – a meditáció; a harmadik a priti –
az elmélyedés; a negyedik a szukha – a kegyelem. Az első fokon az ember
megtanulja a lényegesnek és lényegtelennek megkülönböztetését. A
középponti gondolat itt is az atman és a dzsiva elválasztása. A második
fokon megtanul a külső, az érzéki világtól elfordulni. A harmadik fokon
megtanul a belső úton járni; ez az a fok, amelyen a veszedelmes belső
küszöbökön kell átlépnie. A negyedik fokon hozzászokik a lélek
ősállapotához, a gátlástalan, nyílt, szabad lét gyönyörűségéhez, az üdvözült
boldogsághoz.

A szufi szintén négy fokozatot tanít. Az első a Hasta, az emberiség; ezen
a fokon az ember leveti egyéni, faji, nemzeti, törzsi, úgynevezett kollektív
kötelékeit, és megtanulja, hogy az egész emberiség egy, és ennek az
egyetlen emberiségnek ajánlja fel magát. A kollektívum sötétségéből az



univerzalitás világosságába emelkedik. A második fokozat a Taregut, a
hatalom birtoka. Az ember olyan szellemi erőket gyűjt és olyan erők
birtokába jut, amelyek képessé teszik a többi fölött való hatalom
gyakorlására. Törvényt hoz és kormányoz és parancsol. A harmadik fokozat
az Araff ezen emberfölötti képességekre tesz szert. A természet határai
számára nem határok többé. Szabadon érintkezik a túlvilággal és az
Atyákkal. A negyedik fokozat a Hagegut, a szentség, az arhant állapota; az
ember önmagában a lélek ősállapotát, a halhatatlan és örök szellemet
realizálta.

Az Agroucsada Parikcsai három lépcsőt tanít: az első a vezető, a guru.
Ez a tanító, a kormányzó, a beavatás mestere, az ifjúság vezére, a
tanácsadó. A második a szellemidéző, a jós, a mágus, aki emberfölötti
képességekkel rendelkezik. A harmadik a világ összes erőinek mestere, a
Sakti ura, az inkarnálódott istenség. Ez az, amit a Véda a megváltás előtti
állapotnak, aiszvarijamnak, világuralomnak nevez.

Püthagorasz két nagy fokot tanított. Az elsőn a tevékeny élet erényeiről
volt szó; ezt az exoterikusok sajátították el. A másodikon a szellemi élet
erényeiről beszélt; ezeket csak azoknak tanította, akiket lakószobáiba
eresztett, az ezoterikusoknak. Hieroklész azt mondja, hogy a
tulajdonképpeni beavatás csak ez utóbbi volt.

Tudni kellett az istenek segítségéről és segítségül hívásáról: „Ne tedd
kezedet munkára soha, míg előbb az istenekhez nem imádkoztál, hogy
ahhoz, amit meg akarsz kezdeni, hozzájáruljanak.” – „Ha ezt megtanultad,
meg fogod ismerni az emberek és a halhatatlan istenek titkát” – „és azt,
hogy a különböző dolgok milyen nagyok, milyen jelentőségük van, mi a
lényegük és mi az, ami őket összeköti – ugyanúgy meg fogod érteni, mi a
világegyetem törvénye, mi a természete, s mi az, ami minden dologban egy
és ugyanaz – így aztán nem fogsz többé hinni abban, amit nem kell hinned,
s ezen a világon semmi sem lesz homályos előtted”.

Ezután következett a nagy tanítás a sorsról, a heimarmenéről. „A sors az,
ami az embereket megvakítja és józan eszüket elveszi.” A beavatás nem
egyéb, mint „lüszisz tész heimarmenész” – a sors bilincseiből való feloldás.
Mi ez a heimarmené? Az Ének értelmetlenül nyüzsgő sokasága, az érdekek,



ösztönök, szenvedélyek rendetlensége, viszálya – ez az emberi lélek
őrületszerű megzavarodása, amikor azonosít, összetéveszt, kábaságában
álomképeket néz valóságnak, egyéni Énje számára hírt, vagyont, dicsőséget
sóvárog, harcol, küzd, lohol – s az emberek, amint Püthagorasz tovább
mondja: „mint szörnyű sárgomolyagok henteregnek ide-oda és örökké
számtalan bajjal ütköznek –, születésüktől fogva végzetes zavar üldözi őket
mindenütt s hajtja őket fel-alá – és senki sem érti miről van szó, mi az
értelme –, ahelyett hogy a megszabadulásért könyörögnének, azt követelik,
hagyják őket útjukon robogni, azt, hogy kitérjenek nekik és szolgálják őket.
– Ó, Zeusz Atyánk! ha akarod, az emberiséget meg tudod szabadítani e
szorongató gonosztól”.

Ez a heimarmené. Ez a szamszára. Ez az őrületszerű megzavarodásból
származó felfordulás, amely a kába létben a lefokozott éberségű Ének
megoldhatatlan viszálya. „Vigyázz-kiált fel aztán Püthagorasz; az ember
isteni eredetű!” Az ember nem kába Én, nem nyüzsgő rovar, feladata nem
az, hogy ebben a heimarmenében hírt, vagyont, hatalmat, gyönyört
gyűjtsön, mindig siessen, izzadjon, dolgozzon, lihegjen. Az ember igazi
lénye az, hogy isteni – mozdulatlan, megzavarhatatlan, örök, halhatatlan.
Csak körül kell nézni. A természet békéje, a csillagok harmóniája, a
világrend, a lélek legbelső csendje, tisztasága mind arról beszél, hogy a
zavart egyedül az ember teremti. „A szent természet a leginkább rejtett
titkot is fölfedi – megmutatja neked misztériumát, s könnyen megteheted
azt, amit elrendeltem.”

Mit rendelt el Püthagorasz? A heimarmenéből való kigyógyulást. A
felébredést. Az abhimána eloszlatását, hogy az ember tudja: atman vagyok,
én vagyok a valóság, az egyetlen létező, az Egy, a halhatatlan lét. Rajtam
kívül minden káprázat. E rémképeket álmosságomban látom. „S ha lelked
meggyógyul, minden rossztól és zűrzavartól megszabadulsz – az élet
minden dolgában az éber értelem vezessen, az, amely felülről jön, s
amelynek gyeplője kezedben kell legyen; ha pedig így, ilyen élet után
halandó testedet leveted, a tiszta fénybe érkezel, isten leszel, halhatatlan,
örökéletű és a halálnak nem lesz többé hatalma fölötted.”



4. Csuang-ce
 

Azt, hogy a Véda-sruti kinyilatkoztatásszerű tanítása minden kezdettől
fogva emlékezetes hagyomány alapja, bizonyítani nem kell. Annyira
önmagában világos ez, hogy még párhuzamokat sem érdemes vonni.
Egyetlen példa a sok száz közül legyen elég. Ez a példa Csuang-ce és a
taóról szóló tanítás.

Mit tanít a Véda? Hogy a dzsivát és az atmant meg kell különböztetni. A
dzsiva az egyéni Én, káprázat; az atman a halhatatlan lény, a valóság. A
dzsiva a sokszerűség, az atman az Egy. Ami sokszerűnek, dolognak,
tárgynak látszik, az nem igaz, hanem varázslat. „A határok nem a lélekből
keletkeztek, szól Csuang-ce, a szavak állandó és szigorú értelmének
magyarázata nincs a létben. A megkülönböztetést az egyéni Én teszi.” A
jobb és a bal, a rész és az egész, a kívül és a belül, a hatás és az ellenhatás
csak a személyes Én számára van. „A sokaság és a különbözés
szempontjából vannak az egyes szervek, mint a máj és az epe, az egyes
tartományok, mint Csu és Jüe; az egyetemesség szempontjából nézve
minden dolog és lény Egy.” „A nem Én álláspontjáról nézve a dolgok
egyáltalán nincsenek. A dolgok csak az Én álláspontjáról láthatók.” A nem
Én, az általános Én, az egyetemes Én szempontjából nincsenek
megkülönböztetések. A kettő szemben áll. De „az az állapot, amelyben a
nem Én és az Én már egymással nem áll szemben, a lét sarokpontja”. „Az
őskoriak tudásukat a végső sarokpontig vezették.” „Az aranykorban az
emberek csendesen üldögéltek, és nem tudták, mit tesznek-vesznek;
elmentek, és nem tudták, hová; szájuk tele volt étellel, boldogok voltak,
bőrüket szellőztették és sétáltak. Ez volt az, amit életnek hívtak egész
addig, amíg megérkeztek a szentek, akik aztán a szokásokat összhangba
hozták, a viselkedést megrendszabályozták, erkölcsi törvényeket
szerkesztettek, a világot ezek szerint táncoltatták, hogy a szíveket
megvigasztalják. S akkor az emberek elkezdtek sietni és rohanni és az
akadályokon áttörni, hajszolták a tudást, elkezdtek veszekedni, vitatkozni, a
haszonra vadászni, amíg aztán nem lehetett többé megállni. Ez mind a
szentek vétke.”



Amíg a lét egy, nincs szükség szabályra, törvényre; nincs szükség
jóságra; nincs szükség szentekre. A lét egységének ereje olyan nagy, hogy
az emberek csak sétáltak, és szájuk mégis tele volt étellel, és boldogok
voltak. Amikor pedig eljöttek a szentek és hozták a jót és a törvényt,
elhozták a megkülönböztetéseket. Az egység megszűnt. A létet felosztották
jóra és rosszra, északra és délre, keletre és nyugatra. A határokkal együtt
pedig elhozták az Ént, a tulajdont, a szenvedélyt, az ösztönt, a személyes
vágyakat, célokat, és akkor az emberek egyszerre elkezdtek sietni és
rohanni és a határokon áttörni és a szabályok ellen lázadozni, és keletkezett
a viszály, a háború, keletkezett a sok nézet, világszemlélet, a sok faj, a sok
vallás, a sok nemzet, a sok törzs, a sok osztály, amelynek érdeke és
szenvedélye mind ütközött. A lét egysége darabokra tört. Ez mind a szentek
vétke. Az erkölcs vétke. A határok vétke. Az Ének vétke. „A határok nem a
létből keletkeznek... a megkülönböztetést a személyes Én teszi.” „A sokaság
és a különbözés szempontjából vannak az egyes szervek... az egyetemesség
szempontjából minden dolog és lény Egy.” Az egyetemesség pedig a lét.

„Van szüksége a rablónak erkölcsre? Hogyne lenne szüksége rá! Erkölcs
nélkül meg se tud mozdulni. Ösztönszerűen megérzi, hogy hol dugtak el
valamit: ez benne a tehetség; be kell törnie: ez benne a bátorság; el kell
menekülnie: ez benne a kötelesség; tudnia kell, hogy sikerül, vagy sem: ez
benne a bölcsesség; osztozkodnia kell: ez benne a becsület. Teljesen ki van
zárva, hogy aki az öt erény fölött nem rendelkezik, az kiváló rabló
lehessen.”

És: „amíg a szentek nemzedéke nem fog kihalni, addig a kiváló rablók is
élni fognak”. A szentek és a rablók egymást kiegészítik: a szent hívja elő a
rablót, a rabló a szentet. Gyakran ugyanabban az egy személyben. Miért?
Mert mind a kettő határokat szab, mind a kettőnek erkölcse van, kiválósága,
különbözése, kiemelkedése. Egyik sem él az Egyben, az egyetemesben,
ahol nincs határ, nincs különbség, hanem minden Egy.

„A létben élő lény gondtalanul és félelem nélkül cselekszik. Jogos-
jogtalan, szép-csúnya nem érdekli. Öröme az, ha a földön mindenki a
javakat élvezi. Békéje az, ha mindenkivel szabadon érintkezhet. Ha az ilyen
ember elköltözik, a nép megsiratja, mint a gyermek, ha anyját veszti el.” Ez



a lét egységében élő lény, aki „az egyetemessel azonos. Aki az
egyetemessel azonos, annak nincs Énje. Mivel nincs egyéni Énje, a létet
nem tekinti magántulajdonnak”. Nem húz határokat, nem szerkeszt
törvényeket, nem választja el a jót és a rosszat, az igazat és a nem igazat, a
szépet és a csúnyát, a jobbat és a balt, nem választja el az Éneket, a
nemzeteket, a nyelveket, a tartományokat, a szántóföldeket. „A határok nem
a létből keletkeznek... a megkülönböztetést a személyes Én teszi... a nem Én
álláspontjáról nézve egymástól különböző dolgok egyáltalában nincsenek.”

És hogy az ember a lét egységét helyreállítsa, nem kell tennie semmit.
Nem kell loholnia és kínlódnia. Amikor a lét egysége helyreáll,
„tulajdonképpen nem történik semmi”. Hagyni kell és akkor önmagától
minden rendbe jön. A lovászról szóló kis hasonlat azt mondja: a lovász
kötelessége minden ártalmas dolog távoltartása. Egyéb semmi. „Aki
természetét világi tanulással javítani akarja, hogy az ősállapotot elérje, aki
szenvedélyeit világi tanulással szabályozni akarja, hogy világosan lásson,
az bolond és megcsalt.” – „Engedd el magad, hogy szellemed az érzéki
világon túlemelkedhessen; gyűjtsd erődet oda, ahol anyaggal nem ütközik;
a dolgokat ereszd útjukra szabadon és ne tűrd magadban az Én gondolatait:
meglátod, a világ rendje helyreáll.”

5. A szamadhi
 

Azt az állapotot, amikor az ember önmagában a lét egységét
helyreállította, a hindu hagyomány szamadhinak nevezi. A szamadhi a
meditáció legmagasabb foka és állapota, amikor az ember tudatát teljesen
kikapcsolja, alkalmat ad a léleknek arra, hogy a káprázat világáról leváljék
és ébersége megnyilatkozzék. A tudatfölötti állapot megvalósítása, a
Brahma-vidja, a legmagasabb istenség éberségének átélése. Ebben az
állapotban a lélek önmaga valóságának igazságára ébred, arra, hogy a
valóság egyetlenegy valóság, hogy halhatatlan és örök és végtelen. „Az
atmanra való feleszmélés nem jelenti azt, hogy az ember valamivé vagy
valakivé lesz; nem jelenti azt, hogy tettekkel, törekvéssel, fegyelmezéssel
elérje. A feleszmélés az emberi törekvéstől teljesen független. Nem lehet



kutatás eredménye, nem lehet rá hatni tudással és kegyes cselekedetekkel.
Még maga az írás is csak annyiban segítség, hogy az őrületszerű
megzavarodásból származó hasadást és homályt eltüntesse, illetve
eloszlassa.” A kinyilatkoztatás maga, a Véda sem idézheti a lét egységében
való teljes éberséget, csak: nem nélkülözhető, és ahogy Csuang-ce mondja:
minden akadályozó mozzanatot távol tart. A léleknek magának kell
feleszmélnie, s ami ebben a kellben a misztérium, hogy a kell is, a
feleszmélés is olyasvalami, ami nem történik, nem esik meg, mert amikor
az ember felébred, „nem történik semmi”.

A szamadhiban, amit görög szóval az eksztázis legmagasabb fokának,
epopteiának neveznek, amit aztán később a hellenisztikus korban methé
néphaliosznak, a száraz tűz mámorának mondtak, s amely száraz tűz
Hérakleitosz szerint is a földön élő lélek éberségének felső foka, az ember
ízelítőt nyer az atman örök békéjéről, elcsendesült nyugalmáról,
megzavarhatatlan és végleges boldogságáról. Ez az üdvözültség. „Ez a
valóság abszolút értelemben, a legmagasabb, az örök, a változásokon
túlemelkedett, a jóllakott, kielégült, osztatlan, természete szerint
önmagában fényes és ragyogó lét, amelyben nincs jó és rossz, nincs hatás és
ellenhatás, nincs múlt és jövő, ez az anyagtalan, természetfölötti állapot: a
megváltás (moksa).”

A realizált létnek nincs attribútuma. Az isteni lélek erőinek
természetfölötti, de a természettel kapcsolatban álló megnyilatkozásai az
istenek. Ezek az istenek a Hatalmak és a Nevek. De ha a lélek a megváltást
eléri, a Hatalmakon és a Neveken túlemelkedik. Az őskori
hagyományokban a lélek legmagasabb állapotának nem volt neve. A Kabala
azt mondja, hogy Jahve – Jod Hé Vau Hé négy betűje – az összes isteni
tulajdonságok együttesét jelentette, de még az Egységen felül levő
megnevezhetetlen, megfoghatatlan abszolút létet. A hindu hagyomány
szerint az atmannak nincs neve; ezt a szót: atman, a legmagasabb istenség,
aki már nem erő, Hatalom és Név: Brahman adta a lélek ősállapotának, a
létnek. Ez a nevekkel megszólíthatatlan istenség az, akiről Dionüsziosz
Areopagita beszél, s az ő műve hozta át a középkori Európába a
minősíthetetlen, megfoghatatlan, egyetemes lét őskori hagyományát.



A szamadhi állapotában realizált földi lélek: az arhant, aki abban a
tudatban él, hogy ideiglenesen még vannak erői, képességei, tulajdonságai,
de ezek nem jelentik többé Énjét. Már csak eszközök, ahogy eszköz maga
az Én is. Az arhant a lét teljes egységében él, a kaivaljamban. Ez a
megszabadulás, a megváltás, az üdvözültség, a hazatért lélek-Buddha: a
tökéletesen felébredett. A lélek mindazt, ami nem lélek, ami nem valóság,
ami csak májá, káprázat, név, levetette. A meghatározó tényezőkből, az
upadhikból kiemelkedett. Elérte a tömény, tiszta, ragyogó létet, a
théleszmát, a kvintesszenciális életet (szanszkrit szóval: rasza), elérte a
boldogságot, mert ez a kvintesszenciális lét a boldogság.

6. A megvalósítás
 

Ha az ember a lélek legmagasabb éberségét életében egyszer elérte és
ebben az állapotban feloldódik, az anyagi természetbe nem térhet vissza
többé, az intenzív élmény az élet határán átemeli. Ez a nirvikalpaszamadhi
állapota. Ha az ember az éberséget elérte és az anyagi természetbe visszatér,
az arhant, már nem emberi Én többé, hanem az ősi ember, a homo aeternus
eredeti állapotának, az isteni értelemnek realizálása. Ez az ember
megvalósította a „nagy Mű”-vet, ahogy a hermetikus hagyomány tanítja.
Elszakadt a Földanyától, a Magna Matertől és a Bölcsességgel, Szophiával,
az Égi Szűzzel lépett házasságra. Szophia a beavatott lélek anyja, kedvese
és felesége és leánya. A beavatás nagy műve befejeződött. Elérte a fokot,
amikor, mint a Tabula Smaragdina mondja: „apja a nap, anyja a hold, a
levegő hordozta méhében, a föld táplálja” – felébredt benne a szoláris és
lunáris éberség, teste levegővé, vagyis szellemtestté, száhuvá lett és a föld
táplálja: ideiglenesen még itt él. Ez az ember az, akinek „ereje érintetlen, ha
a földbe visszafordul”. Értelme: szabadon cselekedhet, gondolkozhat,
űzheti tevékenységét, a tanítást, vagy a kormányzást, vagy a vezetést-ereje
már érintetlen. Nincsenek gátlásai, szenvedélyei, előítéletei, egyéni vágyai,
titkolt ösztönei. Nincs Énje másként, csak mint eszköz, amelyen keresztül
az anyagi természetben élő emberek világával érintkezik. Realizálta a
Dharma Kaiát, az üdvözülés létalakját: ragyog benne az egyetemes lény



(Dharmadatu), a tükörfényes Bölcsesség (Aksobhja), a világot megszépítő
(Ratna Szambhava), az értelem világossága (Amitabha) és a változások
fölött uralkodó Hatalom (Amogha Siddht). Mert a beavatott nem önmagát
valósítja meg, hanem az isteni örök, halhatatlan, tökéletes lényt és létet.
Isten fia: a természetfölötti erőket közvetíti.

Minden beavatás célja az, hogy az embert a lét egységébe emelje, s a
divináció útján a célhoz megérkezett, a megváltott, a megszabadult, a lét
egységét helyreállított ember aztán az életbe visszatérjen és ott az
emberiséget magához emelje: így tanítja a Véda, a tao, Hermész
Triszmegisztosz, a Kabala, Zarathusztra, Püthagorasz és az egész őskori
hagyomány.



ÖTÖDIK KÖNYV
Az analógia

 
 

* * *
 

I. A képnyelv
 

1.  Az őskor megértése a képnyelv megértésén múlik
 

Kései történeti korszakában az ember hajlandó feltételezni, hogy mindaz,
ami a nyelvben kép, az dísz, nem tartozik nyelvének lényegéhez, és ha szép
is, bizonyos tekintetben fölösleges. Ezért tartják a nyelv képeit merő
hasonlatnak és virágnak, játéknak és komolytalannak. Ezért lett a költői
nyelv az értelmi és köznyelvvel szemben másodlagos. Az ember a történeti
korszakban már nem tudja, hogy amit ma költészetnek nevez, az az ember
őskorában, s így ősi eredeti állapotában természetes megnyilatkozás volt: a
magasabb intenzitású létnek magasabb intenzitású megnyilatkozása; éppen
ezért a költői nyelv a mai értelmi és köznyelvnél nemcsak eredetibb és
elsődlegesebb, hanem igazabb és teljesebb is. Mint mondják: a költészet az
emberiség anyanyelve. De, ahogy ezt a mondatot is mindössze szépnek
tartják és nem valóságosnak, mindössze képnek és nem lényegnek, abban
benne van a történeti embernek egész bizalmatlansága és értetlensége az
ősnyelvvel szemben, és a költői nyelvet hamisnak, természetellenesen
megszépítő nyelvnek, felfokozottnak, talán dagályosnak és fellengzőnek, de
mindenesetre túlzónak tartja, mert nem érti azt az intenzív létet, amelynek
ez magától értetődő megnyilatkozása volt.

Egész sereg példát lehetne hozni arra, hogy a történeti nyelvben még
meglévő, de már élettelen képek az őskorban miként voltak – nem, mint ma
mondanák: értelemhordozó lényegek, hanem – közvetlen jelentések,
amelyeknek már az értelem is csak leszármazott járuléka volt. Mert az, amit
a nyelvben értelemnek hívnak, sohasem közvetlen. Közvetlen az idea, az az



örök valami, amit a nyelv megérint és kimond. Ilyen módon el lehetne
mondani, hogy őskori nyelven szólva, a szó – kard, az isteni szó fényével,
kétélűségével, hegyével, veszedelmes voltával, azzal, hogy támad és véd,
hogy az abszolút aktivitás eszköze, az uralom eszköze, az élet és a halál ura.
De hamisan fogná fel az, aki azt hinné, hogy itt szimbólumról van szó. A
kard és a szó között levő viszony nem szimbolikus, vagyis a jelentés nem
burkolt, hanem közvetlen. Az ostor annyi, mint fegyelem, törvény, szabály
– „korbáccsal őriznek bennünket”, mondja Hérakleitosz. A szög hűség, a
szemüveg káprázat, a kereszt fény, a kör tökéletesség, a kéz béke és
testvériség és szeretet, a csillag a megdicsőült lélek, az arany bölcsesség, az
ezüst tudás, a kék igazság, a zöld halhatatlan ifjúság, a vörös szeretet. Így
van közvetlen jelentése a színeknek, az emberi tagoknak, az állatoknak, a
növényeknek, a virágoknak, a házi eszközöknek. A történeti ember azt
hinné, ez a jelentés a másodlagos, a mesterséges, a kései és a költői, holott
ez a jelentés az elsődleges, a természetes, az ősi és a közvetlen.

A képnyelv megértésén múlik az egész őskori ember, az egész őskori
emberiség és az egész őskor megértése. Aki az őskor írott emlékeiben, a
képekben mindössze költői túlzást lát, fölösleges szépítést vagy talán
gyermeki kedély megnyilatkozását, annak helyzete reménytelen. Az őskori
emberből az megérteni semmit sem fog és nem tud. S aki még ehhez
feltételezi, hogy a történeti kor absztrakt és száraz nyelve a képnyelvnél
tökéletesebb és a mai embernek a képnyelvhez le kell ereszkednie, az a
helyzetet fordítva látja és éppen azt nem tudja felfogni, ami itt a döntő.

2. A nyelv stádiumai
 

Vázlatosan és néhány szóval, mivel ezúttal bővebb magyarázatra szükség
nincsen, meg kell jelölni a nyelvnek azokat az állomásait, amelyeket az
őskor óta a történeti korig érintett. Ezek az állomások: 1. az ősnyelv, 2. az
idea-nyelv, 3. a szimbólum-nyelv, 4. a mítosz-nyelv, 5. a költői nyelv, 6. a
köznyelv (népnyelv), 7. az absztrakt (fogalmi) nyelv. Az egyes állomások
az ember metafizikai érettségével, szellemének univerzális voltával, végül
és végeredményükben a beavatási fokokkal esnek egybe.



A fogalmi nyelv absztrakt. A szavak nem a valósággal, hanem a
mesterségesen szerkesztett észvilággal állnak vonatkozásban. A fogalomnak
nincs tartalma, csak ésszerűsége: rövidítés, képlet, formula, amelynek a
dologgal való kapcsolata nem reális, hanem megegyezésen nyugszik. Ilyen
fogalom a történeti kor filozófiájának, tudományának és
államkormányzatának legtöbb szava. A fogalom tulajdonképpeni jelentését
elvesztette: belül üres. Ez a gépesített szó, amely a lét felületén alkalmazott
tettek végrehajtására megfelel és tartalmatlanságánál fogva kitűnően lehet
vele dolgozni, de mint a gép, lényegtelen és üres.

A köznyelv a népnyelv, főként a mese, a népköltészet nyelve, egyenetlen,
kiegyensúlyozatlan: bizonyos vonásokban gazdag, bizonyos
vonatkozásokban szegény, de színvonala olykor meglehetősen alacsony, és
az egyetemes nyelvtől néha távolabb áll, mint a fogalmi nyelv, mert
könnyen vesz fel egyéni vonásokat, tájszólást, közhelyeket, könnyen
merevedik, könnyen elhal, megritkul és megromlik.

A költői nyelv a népnyelv intenzív foka. Az ősnyelv ereje nem a
népnyelvben maradt meg, hanem a költői nyelvben. A költői nyelv az
ősnyelvhez mérhetetlenül közelebb áll, mint a köznyelv. A képnyelvet,
amivel a nép játékosan bánik, de amit igazán sohasem ért, a költői nyelv
elkezdi közvetlen jelentésnek látni. A költői nyelv azonban még
kiegyensúlyozatlanabb, mint a népnyelv, mert itt minden az egyéni jellegtől
függ. A Véda himnuszaitól, Orpheusz dalaitól és Pindarosztól kezdve a
merő hangzatokból álló költészetig végigtekintve, bőven van alkalom
egyéni megkülönböztetéseket tenni. A történeti korszak Európában,
Homérosztól kezdve a képet az ember érzéseit, gondolatait megvilágító
másodlagos eszköznek fogja fel, s ezzel elárulja, hogy a kép jellegét nem
érti. Nem tudja, hogy az első a kép, amely az ember egészét megragadja, s
csak aztán következik az érzelem, a gondolat, a hangulat, amelyet a kép az
emberben fakaszt. Ennek a megfordításnak jellegzetes alakja a költészetben
az úgynevezett hasonlat, amely a köznyelvbe mint üres frázis süllyed el. A
hasonlat összetéveszti a külsőt és a belsőt, azt hiszi, hogy a képpel kell
megvilágítania, s a képet külsőnek látja, holott a kép a belső, s ez az, amit
meg kell világítani.



A mítosz nyelvében ilyen tévedés nincs. A mítosz pontosan tudja, hogy
mi van belül és mi van kívül, és tudja, hogy a nyelvi megnyilatkozás
egyetlen lehetősége a kivetítés.

A szimbólum-nyelv elszakad a külsőségtől, az idea-nyelv elszakad az
észtől. Éppen ezért ez a két megnyilatkozás magasabb rendű, mint a mítosz,
amely mindig tekintettel van a külsőre is, az észre is. A szimbólum, úgy
látszik, elrejti azt, amit kimond, és kimondja azt, amit elrejt. Ebben a
paradox magatartásban van sajátos varázsa, s ez a varázs az, ami az
ősnyelvhez már hasonlatossá teszi. Az idea-nyelv viszont az észfölötti
értelem megnyilatkozása: már megfoghatatlan, egyszeri, kivételes, abszolút,
pillanathoz kötött és meg nem ismételhető. Az őskori szent könyvek és a
történeti kor kivételes nagy költőinek és gondolkozóinak ritka néhány helye
ezt az idea-nyelvet beszéli: az elementáris megnyilatkozás abszolút nyelvét.

Az ősnyelv sem ész, sem értelem, sem külső vagy belső érzék számára
nem hozzáférhető és nem felfogható elemi kinyilatkoztatás. Az őskorban
ilyen nyelv volt, mint a feljegyzések mondják, a jósok, a bölcsek, a szentek,
a szakrális szubjektumok nyelve. Az anyagi természetben élő ember ezt a
nyelvet csak mint az eksztatikus elragadtatás megnyilatkozását tudja
megérteni, amikor „az emberen keresztül magasabb hatalmak nyilatkoznak
meg”. Az ősnyelv arról ismerhető fel, hogy a szavakat eredeti
jelentésükben, eredeti intenzitásukban, eredeti teremtő feszültségükben és
sugárzó hatalmukban mondja ki.

Az abszolút megnyilatkozás, amikor leszáll és az értelmet eléri, ideává
lesz; amikor már kapcsolódik a külsőhöz, szimbólummá; amikor a kép és az
ész kezd benne megjelenni, mítosszá; amikor az idea, a szimbólum és a
mítosz elhalványodik, lesz költői nyelvvé; amikor a költői nyelv is elsápad,
keletkezik a köznyelv, s amikor a köznyelv tartalmai is elvesznek, alakul ki
a fogalmi nyelv.

3. Az eredeti nyelv visszaszerzése a Pert em Heru szerint
 

A Pert em heru fordítása szó szerint: A fénybe való kilépés. Elsősorban a
halálra készülők könyve volt, a túlvilágra lépett lélek vezetője, azé a léleké,



aki az életből a túlvilágra lép. De azt az utat, amit a léleknek és minden
léleknek halála után minden körülmények között meg kell tennie, azt
megteheti a lélek saját elhatározásából itt, az anyagi természetben is. Ezért a
Pert em heru nemcsak a Halottak könyve, hanem a beavatásé is; a
beavatásra várakozónak éppen úgy ki kell lépnie az életből, és a sötétség
küszöbeit éppen úgy át kell lépnie, mint az elköltözöttnek. A túlvilági út és
a beavatás útja azonos: mind a kettő a fénybe való kilépés, az anyagi világ
káprázatának fokozatos leépítése, és a természetfölötti, anyagtalan
valóságban való lassú felébredés.

Ha az ember a Pert em heruhoz ezzel a megértéssel közeledik, a könyv
olyan misztériumokat fog feltárni, amelyek enélkül sohasem lennének
megközelíthetők. E misztériumok közül az utolsók éppen azok, amelyek a
nyelvre, mint az éber szellem megnyilatkozására vonatkoznak. Mert a
szellem a beavatás fokain vagy, ami ugyanaz, az elköltözött emberi lélek a
túlvilág küszöbein, ha helyes úton jár, egyre világosabbá és fényesebbé
válik. A könyv azt mondja: "Egyre hasonlóbb lesz az élő, napfényes
levegőhöz." A változás, amelyen átesik, nem tökéletesedés. A lélek nem lesz
több és nagyobb, szélesebb, mélyebb, ragyogóbb és istenibb. A lélek
mindössze visszanyeri saját ősi lényét, amelyet az anyagi természetbe való
merülésével elvesztett. Az ember visszakapja eredeti égi természetét, s a
Pert em heru a lehető legpontosabb könyv arról, hogy az egyes küszöbökön
az ember miképpen szerzi vissza eredeti szerveit, égi szívét, égi tagjait,
szellemi alakját, örök testét, a száhut, égi értelmét – miképpen kapja meg
újra halhatatlan nevét, amelyet elvesztett, és miképpen nyeri vissza égi
beszédét.

A küszöbök, amelyeken a léleknek át kell haladnia, kérdésszerűek és
kétértelműek. Minden küszöb lépcső: vagy fel, vagy le. Vagy a sötétség,
vagy a világosság felé. Az ember vagy megteszi a lépést felfelé, s akkor ősi
állapotához közeledik, vagy nem tudja megtenni, s akkor az anyagi
sötétségbe még mélyebbre zuhan. Az út fel vagy le; de ugyanakkor be vagy
ki. Mert a felfelé vezető út befelé, a lefelé vezető út kifelé vezet. Befelé van
a felfelé, és erre van a fény és az éberség és a szellem és az isteni lét; kifelé
van a lefelé, s erre van a sötétség, a kábaság és az anyag. A belső úton



legfelül van az isteni ember, az isteni intelligencia; a külső úton legalul van
az anyagi természet legkülső burka: a külső sötétség. A Pert em heru ezt a
két végső helyet két isteni névvel jelöli meg: az égi ember, az éberség, az
isten, „aki irtózik az alvástól”, a Nap istene, Ozirisz; a külső sötétség, a
kábaság, az anyag: Széth.

Az embernek Széth világából Ozirisz világába kell eljutni, akár, ha mint a
földről elköltözött lélek, a túlvilág küszöbein halad át, akár, ha mint a
beavatásra várakozó, a beavatás fokain lép felfelé. S az első fokon, a külső
sötétség fokán az, amit nyelvnek nevez, sötét és külső valami, aminek a
lélek megnyilatkozásához semmi köze. Ez a nyelv, amely csupa frázis,
közhely, szólam, fecsegés – a felületen úszó, s azonnal elpárolgó
lényegtelen, üres szóbeszéd. Ez a köznyelv. A léleknek azonban vissza kell
szereznie eredeti nyelvét. A túlvilág minden küszöbén, a beavatás minden
fokán, ha sikerrel átlépte, éberebbé lesz: s minél éberebb lesz, annál
mélyebb valóság nyílik meg benne, s annál mélyebb valóság nyilatkozik
meg számára.

A lélek elejétől végig képek között vándorol. Minden küszöbön kép
fogadja: kígyó, krokodil, skorpió, rovar, madár, vadkan – esetleg istennő
vagy isten. A lélek kísértése, hogy tehetetlen és végzetesen azzá változik,
amit megkíván. Így változott anyaggá az ősidők elején, amikor az anyagot
megkívánta, s így változik most lassan vissza szellemmé, ha lénye mélyéből
igazán a szellemet kívánja. Ezért állnak a küszöbökön képek: hogy a lelket
megkísértsék és elcsábítsák. Így állnak sorra: a harmatos lótuszvirág, Ptah
isten, a bennu madár, a lángoló tűzlélek, a fecske, a kígyó.

Most a lélek már mérhetetlenül magasabb fokon áll, mint amikor
elindult. Akkor a külső sötétségben élt, teljesen vakon. Most már lát. Akkor
nyelve csak a zavaros és értelmetlen fecsegés volt; most már a képeket meg
tudja ismerni és meg tudja őket szólítani. Ez már a képnyelv: a költői, a
mitikus, a szimbólum nyelve. Az emberi lélek már megérett arra az
éberségre, hogy ne az érzéki anyag sokszerűségébe merülve ezt a sokszerű
tartalmatlanságot, hanem a valóságot látva a képek realitását mondja ki.

Amikor a beavatott az Ozirisz-fokot eléri, vagyis amikor az elköltözött
elérkezik Oziriszhez, beszáll a napbárkába és az istenséggel egybeolvad:



tündöklő világossággá változik –, a képnyelv is megszűnik, mert a képek is
az abszolút lét teljességébe olvadnak fel. Az örök test, a száhu képfölötti,
alakfölötti. A száhu nyelve pedig a szellem elemi teremtő megnyilatkozása.

4. Az analógia és a közvetlen jelentés
 

A nyelv csak a lét két végletén állhat meg kép nélkül: egészen alul, ahol
vagy csak fogalom, vagy üres beszéd; és egészen felül, ahol képfölötti
elemi teremtő megnyilatkozás. A lét közbeeső köreiben a nyelvnek
képszerűnek kell lennie. A kép az, ami megjelöli és kimondja, hogy az
érzékekkel tapasztalható dolog, a látható lény, a természet jelensége és
eseménye nem az eredeti. Az eredeti: az idea. Az, amelynek a lény, a dolog,
a jelenség és az esemény másolata. Képe. A történeti ember, aki a nyelvben
levő képet merő dísznek érzi és tartja, nem érti már, hogy a kép az eredetire
való visszautalás. A kard visszautalás a szó teremtő és uralkodó hatalmára;
az ostor utalás a fegyelemre és a törvényre; a pillangó utalás a lélekre; a
szög utalás a hűségre. Minden emberi arc, tag, testrész, minden virág,
madár, állat, minden szín, hang visszautal az eredetre: a tagok, az állatok, a
virágok, a színek ideájára. Mert az ideában van a valóság közvetlen
jelentése és megnyilatkozása. Éppen ezért a történeti ember, ha a képet
dísznek és fölöslegesnek tartja, a nyelv lényegét már nem érti. A nyelv
lényege nem az, hogy a dolgok között hasonlóságokat mond ki, hanem az,
hogy a világ dolgai között levő analógiákat feltárja. A kép értelme nem a
költői hasonlat, hanem az, hogy: metafizikai analógia.

Az analógia elsősorban megfelelést, egymásba esést, összefüggést jelent,
de olyan összefüggést, amely a természet fölé utal és a közös eredet felé
mutat. A szó és a kard között analógia van; ahogy analógia van a szög és a
hűség, a vörös szín és a szeretet, a kéz és a béke között. Ez az összefüggés
és ez az utalás él közvetlenül minden őskori nyelvben, és ha valaki ennek az
összefüggésnek és utalásnak jelentőségét nem érti, nem értheti meg, az
őskori embernek a történeti embertől való lényeges különbségét: az őskori
ember az analógiákat közvetlenül látta, élte, kimondta, állandóan új
analógiákat fedezett fel, új képeket látott meg, s intuíciója számára



állandóan új meg új összefüggések tárultak fel. Az őskori nyelvben levő
képek nem költői hasonlatok, hanem az ősképeknek, a platóni értelemben
vett ideák tartalmainak megfelelései, ami nem egyéb, mint a
transzcendentális intelligencia.

A nyelv ma is tele van képekkel, ezek a képek azonban a történeti ember
számára éppen az ellenkezőjét jelentik annak, amit az őskori ember
számára: ma megkerülést látnak benne, akkor pedig éppen közvetlenséget.
Ez az őskor megértésének legnagyobb akadálya. Nemcsak az egyes
mondatokban való képek, hanem a mítoszok, szimbólumok
kifogyhatatlansága a történeti ember számára az őskor megnyilatkozásait
megfoghatatlanná teszik. Nem tudja, hogyan lehet népek történetét,
tudományt, kozmogóniát, metafizikát szemléletesen elmondani.
Gyanakodva fogadja Hérodotosz történeti könyveit éppen úgy, mint Thalész
vagy Parmenidész metafizikáját, a Bundehes teremtéstörténetét, a Ji king
vagy az Upanisádok világmagyarázatát. Hitetlenül veszi elő a testamentum
Genezisét, sőt lenézi, mert a szimbólum és a mítosz; az idea és a kép iránt
való érzékét elvesztette. Nem tudja, hogy ezek a mítoszok és képek, ideák
és szimbólumok mérhetetlenül egzaktabbak, mint a fogalmi vagy a
köznyelv ténymegállapításai és meghatározásai. Egzaktabbak, mert az
analógián nyugszanak.

Az analógia törvényét a Hermész Triszmegisztosznak tulajdonított
Tabula Smaragdina mondja ki: „Az, ami fent van, az ugyanaz, mint ami lent
van; ami lent van, az ugyanaz, mint ami fent van.” Ez a törvény él a kínai
szent könyvekben éppen úgy, mint a Védában, a Kabalában, a
püthagoreusoknál és Hérakleitosznál, amikor így szól: „az út fel és le
ugyanaz” – „Hádesz és Dionüszosz egy” – „a halandó halhatatlan, a
halhatatlan halandó, annak élete ebben halál, ennek halála abban élet”.
Lények, események és jelenségek között hiánytalan kapcsolat és meg nem
szakítható összefüggés van annyira, hogy az egyik a másikkal felcserélhető.
Ami lent van, nem más, mint ami fent van – az anyagi természet élete nem
egyéb, mint a kozmikus élet mása, s a kozmikus világ nem egyéb, mint a
szellemvilág mása. A dolgokat nem akkor értem meg, ha a dolgokat
elkülönítem és önmagukban nézve meghatározom, hanem ha látom, hogy



egymással összefüggenek, és olyan szakadatlan sorban állanak, amely az
eredethez ér.

5. Analógiás látás és gondolkozás
 

Az őskori képnyelvet nem szabad összetéveszteni a mai költői
hasonlatnyelvvel. A mai költői hasonlatnyelv mögött a dolgok között levő
külső hasonlóságra épített érzéki megfigyelés áll. Az őskori nyelv az
analógián épült fel, az analógia pedig a dolgok belső azonosságát látja:
azonosságot a különbségben és különbséget az azonosságban. Az analógiás
látás és gondolkozás alapja metafizikai. Mert az analógia a dolgok között
levő érzékfölötti azonosság – az alsó, anyagi világban levő látszat ellenére a
felső, szellemi világban az azonosság, mert: ami fent van, ugyanaz, mint
ami lent van. Az út fel és le ugyanaz.

Ha adott esetből kellene kiindulni és az analógiás gondolkozást
megérteni, nem lehetne alkalmasabb példát találni, mint azt, amit a Védától
Swedenborgig minden érzékfölötti tapasztalatra érzékeny szem tudott: az
emberi lény szimbolikáját. A világegyetem, szól az analógiás gondolkozás,
nem egyéb, mint ember, és az ember nem egyéb, mint a világegyetem.
Kései, közhelyszerű, csaknem üres alakban ez a mikrokozmosz és a
makrokozmosz összefüggése, amint mondják: az ember a kis világ, a világ
a nagy ember.

A Li ki azt mondja: „Ha a királyi székben hivatott ember ül és belőle
életadó szellem sugárzik, az emberek között nincs betegség, a háziállatokat
nem támadja járvány, a gabonát nem lepi el a gyom és a rozsda, a
tartományok hercegei nem viszálykodnak, és a nép között nincsen szükség
büntetésre.” – „Ha pedig az emberek között fellép a betegség, a háziállatok
között a járvány, a gabonát ellepi a gyom és rozsda – azért van, mert az ég
csillagai nem járják törvényes útjukat, de hogy az ég csillagai nem járják
törvényes útjukat, azért van, mert a templomok csarnokait elhanyagolják.”

Íme az analógia. Íme a dolgok között levő érzékfölötti azonosság,
amelyet csak egyetlen ponton zavarjanak meg, az egész azonnal
megzavarodik. A templom csarnokait elhanyagolják-keletkezik a járvány, a



betegség, a rossz termés; a csillagok megváltoztatják pályájukat. Miért?
Mert a háziállatok élete, az ember egészsége, a termés, a csillagjárás között
rejtett azonosság van.

Az analógia az emberi lény körén belül teljesen kibontható. Az a valami,
amit egyéni jellegnek, karakternek, individuumnak, oszthatatlannak hívnak,
határozott testi alakban látható. Ennek az alaknak súlya, színe, keménysége,
csontozata, izomzata, haja, szeme, arca, bőre van. Minden külső jellegben
van valami rejtett egyöntetűség, amely a beszédben, a hangban, a
cselekvésben megnyilatkozik. Ezen az egyöntetűségen alapszik a
fiziognómia, ezen alapszik a kironómia, a kéz tudománya, mert a kéz
alakjából, színéből, keménységéből, a tenyér vonalaiból, az ujjak
hosszúságából, a köröm alakjából az ember éppen úgy felismerhető, mint
írásából, arcából, járásából. De az arc, kéz, írás, alkat, alak visszautal a
lényre magára. Minden megnyilatkozás között analógia van. De a lény
belső élete között és a környezet, valamint a közösség külső, történeti léte
között is analógia van. Bizonyos közösségnek bizonyos emberi lények
felelnek meg, és bizonyos emberi lényeknek bizonyos társadalmi formák. A
többi között, amiként az egyes emberben viszonylik egymáshoz a kábaság
és az éberség, pontosan ugyanolyan viszonyban állanak kívül a társadalmi
rendek. A társadalmi hierarchia az emberi lélekben a világosság rendjének
felel meg.

Itt azonban még nincs vége. Az emberi léleknek az ember testi alkata
felel meg, s az ember lényének az emberi közösség kollektív élete. A
közösség kollektív alkata azonban nem lehet más, mint az a sors, amit a
közösség él, vagyis a kollektív karakter mindig fedni fogja a kollektívum
történetét. A kollektívum története azonban fedi nemcsak a földön elfoglalt
helyzetét, hanem kapcsolatban áll a kozmikus konstellációkkal, mint a Li
Ki mondja, a csillagok pályájával. Analógia van az egyes ember lélekvilága,
testi élete, a közösség sorsa, életrendje, története, s a csillagok járása között.
De a csillagok járása is utal a még felsőbbre: az ideák világára és a
szellemvilágra.

Az analógia azt jelenti, hogy ami fent van, az ugyanaz, mint ami lent van:
az ember szeméből a csillagok néznek, s az ember tenyerében kozmikus



vonalak futnak, s a háziállatok egészségében és a termés bőségében a nép
életének rendje nyilatkozik meg, és a templom csarnokán látszik, hogy
méltó vagy méltatlan király uralkodik.

Ilyen módon már az analógia közvetlenül érthetővé lesz. Analógiát látni,
fölfedni, megérteni és kimondani annyit jelent, mint a világot
elmúlhatatlanságában, örök összefüggéseiben, megváltoztathatatlan
összetartozásában látni. Ezért lehet az egyiket a másikkal felcserélni,
mindegyik kép a másik dolog képe: a szem a csillagok képe, s a pillangó a
lélek képe, s a tenyéren futó vonalak a világegyetem mozgásának képe, s az
arc az egyéniség képe, s a közösség az ember belső életrendjének képe. A
képnyelv ezekben a képekben él, ezekkel a képekkel él, mert az őskori
ember ezeket a képeket látja.

6. Hen kai pan és az analógia
 

Arra a kérdésre, hogy melyik az a metafizika, amelyben az analógiás
látás, illetve az őskori képnyelv nyugszik, a válasz igen egyszerű és rövid: a
metafizika hen kai pan, egy és minden, vagyis hogy minden egy. Ez az
advaita. A minden egy metafizikája nemcsak Hérakleitosz, Parmenidész,
Püthagorasz titka, nemcsak az egyiptomiak, a Kabala, a Véda, a Ji king
titka; a minden Egy metafizikája az egész őskor hallgatólagosan elfogadott,
magától értetődő metafizikája, amelyből minden gondolat kiindul, s amely
felé minden gondolat visszamutat.

A képnyelv abból indul ki, hogy minden Egy. Az, ami fent van, ugyanaz,
mint ami lent van. Az út fel és le ugyanaz. Miért? Mert hen panta einai –
minden Egy. Azért cserélhetők fel az elemek. Minden csere az egységen
belül történik. Ami van, az ennek az Egynek a része. Az emberi arc éppen
úgy ezt az Egyet jelenti, mint a tenyér vonala vagy a kézzel vont írás vagy a
lélek természete vagy a közösség életrendje vagy a gabonatermés, a király
uralkodásának értéke, a csillagok pályája. Minden Egy. A lélek pillangó és a
kereszt fény; a hal az ember megmentője és az arany bölcsesség. Mert
minden Egy. A vonatkozás egyébként nem lehetne megfelelés, vagyis nem
lehetne analógia, rejtett azonosság a felszínen látszó különbségekben. A



képek ezt a rejtett azonosságot mondják ki, s ezért nem hasonlatok. A lélek
nem olyan, mint a pillangó, hanem a lélek pillangó, mert a lélek és a
pillangó között analógia van. A kettő egy. De a három is egy, és az öt is egy,
és a száz is egy, és a csillagok százezre is egy; a csillagok százezre nem
olyan, mint az emberi lélek, hanem az egész világegyetem és az emberi
lélek között analógia van, mert a külső látszat ellenére a világ és a lélek
Egy.

A nyelv a történeti korszakban bármennyire elromlott és bármennyire is
elvesztette kapcsolatát a metafizikával, germinálisan még őrzi a képeket, ha
nincs is mód arra, hogy ezek a képek eredeti jelentésüket visszanyerjék. A
történeti emberben nem az a végzetes, hogy gátlása van, hanem az, hogy
gátlása van a természetes és ősi igazság felé -sajátságos kényszer folytán
éppen azt nem tudja megragadni, ami létének igazi tartalma. Ezért nem
tudja megragadni az őskori képek értelmét, s ezért nem érti a képnyelvet.
Viszont ezért marad számára az egész őskor zárt és tilos terület.

II. Az asztrológia
 

1.  Az asztrológia a kozmikus analógiák archaikus egysége
 

Asztrológiának újabban az eredeti asztrológia aránylag szűk részét, az
emberi egyén jellegére és sorsára vonatkozó fejezeteit, a horoszkópiát
hívják. Ebben a formában ugyan ez teljesen hibás, de még így is kitűnik,
hogy az asztrológia az az archaikus szintézis, amely az analógiát
világméretekben kifejti és egzakt módon alkalmazza. Az asztrológia
metafizikája az, ami az őskor egyetlen metafizikája: Minden Egy. És
ahogyan ezt a metafizikát a Tabula Smaragdina tételére – az, ami fent van,
ugyanaz, mint ami lent van – felépíti, s ahogy a világ keletkezésére, a föld
geológiai alakulására éppen úgy, mint a népek, az osztályok, a nemzetek, s
az egész emberiség történetére, az ember egyéni sorsára, egyéni alkatára
vonatkoztatja, egyetlen alapvető gondolatot mond ki: az analógiát.

A horoszkópia térhódítására, részben félremagyarázására elég példa van,
s ennek következtében úgy tűnhetne, hogy itt princípiumokról van szó, s az



asztrológia nem egyéb, mint olyan okozati sor, amely ezekből a kozmikus
princípiumokból indul ki. Ez már a modern asztrológia, szcientifikus
alakjában, s mint ilyen, fenntartás nélkül rossz. Az asztrológiának nincsenek
princípiumai: első elvei, első lényegei. Az asztrológiában minden egy.
Ennek a minden egynek csak más megfogalmazása az, hogy ami fent van,
ugyanaz, mint ami lent van, vagyis más megfogalmazása az analógiának.
Az a feltevés, amely szerint az asztrológiában a földi lényeket és
eseményeket a bolygók kozmikus sugárzása határozza meg, teljesen elesik.
A meghatározás, szcientifikus szóval a determináció fogalmáról egyébként
azonnal felismerhető az az újkori tudomány, amely az asztrológiát a maga
képére átteremteni megkísérelte. Nincsen szó kozmikus determinációról. De
nincsen szó arról sem, hogy az asztrológiával kapcsolatban lépten-nyomon
olyasmit említsenek meg: az asztrológia az ókori geocentrikus szemlélet
alapján áll, úgymond: az őskori emberiség azt hitte, hogy a Nap forog a
Föld körül, nem a Föld a Nap körül. Erre vonatkozólag legyen elég ennyi: a
közel-keleti hagyomány az asztrológia felfedezőjének és megalapítójának
Hénokot tartotta. Hénok könyvében pedig megtalálhatók azok a részek,
amelyek kifejezetten arra utalnak, hogy a Naprendszer középpontjában a
Nap áll, és minden bolygó a Nap körül kering. Ennek ellenére Hénok nem
„heliocentrikus”, és a dolgot félreérti, aki azt hiszi, hogy itt akár a
geocentrikus, akár a heliocentrikus rendszerelképzeléseknek bárminemű
fontossága van. Először is: az őskor nem a kozmikus rendszer anyagi
tényszerűségét tartotta fontosnak, mint ahogy a történetben sem az
évszámokat és az adatokat, vagyis a külsőséget. Amit fontosnak tartott, itt
az, hogy a Földnek a világegyetemben mátrix-jellege van: a Föld minden
kozmikus égitest ősképe. Középponti helyzete nem azért van, mert a többi
körülötte forog, hanem azért, mert a Föld az ősminta és az ősanya. Minden
égitest léte csak a Föld létéből érthető meg teljesen. Ebben a szemléletben
az, hogy valamely bolygó milyen asztronómiai helyzetet foglal el, s az,
hogy mozdulatlanul áll, vagy kering, teljesen jelentéktelen. Másodszor
pedig sem ez, sem az, sem emez, sem amaz figyelemre se méltó, mert mint
már szó volt róla: az asztrológia nem princípiumokról, kozmikus
erőközpontokról, sugárzásokról vagy hatásokról, végül is nem



determinációról szól, hanem az analógiáról, vagyis arról, hogy ami fent van,
ugyanaz, mint ami lent van. Ezt az analógiát az asztrológia világtávlatokban
és képszerűen tanítja. A képek, amelyeket használ, az állatkör jegyei és a
bolygók, amelyeknek a világot alkotó és kormányzó ideákkal való
analógiáját az asztrológia intuitíven felismerte és az analógiák rendszerét
részletesen kidolgozta.

2. A megfelelések; horoszkóp és mandala
 

Minden Egy. A dolgok csak abban különböznek, hogy létük minősége,
létük módja, a létben elfoglalt helyük más. Ez az, amiben egymástól
eltérnek. És mindaz, ami a világegyetemben él és van, szükségképpen
egybetartozik és a nagy egésszel kapcsolatban áll.

Az embernek megszámlálhatatlan tettre, jelre, jelképre, médiumra van
szüksége, hogy az Egyhez vissza tudjon térni, hogy át tudja érezni azt a
veszteséget, amit az Egytől való távolsága miatt el kell szenvednie: ezért a
Teremtő az embernek az erők sokaságát adta.

Az asztrológia abból indul ki, hogy minden egy. Tudja, hogy a lények és
a dolgok egymástól csak a lét módjaiban különböznek. Azt tanítja, hogy
minden dolog és lény szükségképpen az egyhez tartozik és az eggyel
kapcsolatban áll. Ezért az asztrológia figyelmét azoknak a tetteknek,
jeleknek, jelképeknek és médiumoknak sokszerűsége felé fordítja,
amelyekre az embernek szüksége van, hogy helyzetét felismerje és az
egységbe vissza tudjon térni. Az asztrológia felhasználja az erőknek és a
képességeknek az emberben levő sokaságát, hogy az analógiákat világosan
lássa, és az analógia segítségével az egységbe tartozás tudatát és élményét
felébressze. Kifejezetten hangsúlyozza, hogy „minden fizikai és érzékelhető
lény és dolog a szellemvilág lenyomata és a szellemvilágban történt
folyamatok ismétlése”. A bolygók mozgása, az állatkör jegyeinek keringése
az ideák világára utal: mert a mozgások és keringések értelme ott van. A
megfelelések a lények alkatának és a kozmikus helyzetnek analógiájával
korántsem merülnek ki. Megfelelés van a táplálék, a növényzet, a föld
ásványi összetétele, az emberi tehetség, a társadalmi helyzet, a történeti



pillanat, az asztrális légkör, a szín, a szám, a hang, a hőfok, a pára között. A
megfelelések száma végtelen. Minden lény és dolog megfelel más lénynek
és dolognak, és ez megfelel ezernyi földi, kozmikus, asztrális, ideális
lénynek és dolognak.

Erre a lényeget érintő, de rövid felvilágosításra azért van szükség,
nehogy valakinek egy pillanatra is eszébe jusson az újkori, részben a
középkori horoszkópiát az archaikus asztrológiával összetéveszteni, még
kevésbé azonosítani. Az őskori asztrológia az az archaikus szintézis,
amelynek egyetlen titka, értelme, mondanivalója és tanítása van: a világban
levő minden lény – állat, növény, ásvány, madár, démon, rovar, elem –
valamely bolygó analógiája.

A horoszkóp akár emberi lényre, akár népre, országra, akár a történet
eseményére vonatkozzék, nem a földi lénynek, népnek, eseménynek a
csillagoktól, vagyis a csillagok helyzetétől való függőségét mutatja. A
horoszkóp tulajdonképpen mandala. A mandala a világ képének rajza,
amelyben azonban benne rejtőzik a lét értelme is. A mandala olyan
képrejtvény, amelynek értelmi megoldása, illetve az anyagi természetben
élő ember értelme számára hozzáférhető jelentése nincs. A mandala csak a
transzcendens intellektus számára érthető. Rendesen kör alakba rajzolt
néhány ábra: élő alak képe vagy geometriai figura, betű, szám, szimbolikus
forma, állat–, növény vagy virágkép, rózsa, lótusz, Kínában krizantém,
Mexikóban dália. A mandalát a misztikus intuíció látja meg, és meditációk
alkalmával szemléletébe a misztikus intuíció merül el. A mandala
szemléletébe merülve az ember az anyagi természetben használt tudatából
kikapcsolódik és a transzcendens értelmek világába helyeződik át. Ilyen
mandala a horoszkóp, amely az állatkör jegyeit és a bolygók helyzetét
ábrázolja. E jelkép emberi tudattal meg se közelíthető, vagy ha igen, semmi
egyéb, mint valamely pillanat asztronómiai képe. Valódi értelme csak akkor
bontakozik ki, ha valaki az állatkör és a bolygók képeit az analógiák sorába
állítja.

3. A csillagászátai év és a Nap-hérosz sorsa
 



Az a hit, hogy a természeti kozmikus helyzet az elsődleges, és a csillagok
állásának, az állatkör keringésének és a bolygók mozgásának további
felfedhető értelme nincs, abban a pillanatban megdől, ha valaki a
következőket gondolja el:

Az asztronómiai év akkor végződik, illetve kezdődik, amikor a Nap
mélypontját elérte, vagyis amikor a legrövidebb: a Nyilas csillagkép 30.
fokán, és átlép a Bak csillagképbe (december 21.). A Nap most fokozatosan
emelkedik, a napok egyre hosszabbak. Van idő, amikor az emelkedés
rohamossá válik, amikor a Nap a Kosba lép, a tavasz kezdetén (március
21.). A Nap legmagasabb pontját az Ikrek végén éri el, s a Rákban ismét
süllyedni kezd (június 21.). A süllyedés rohamossá válik a Mérlegben,
vagyis amikor beáll az ősz (szeptember 21.). Ilyen módon ér el ismét a
Nyilas (Kentaur) 30. fokára, s akkor ismét emelkedik. Így váltakoznak a tél,
a tavasz, a nyár és az ősz.

Az évszakok forgását az őskori mitológia kapcsolatba hozza az
emberisten sorsával. A Bakban születik, abban a pillanatban, amikor a Nap
emelkedni kezd, megdicsőül a rohamos emelkedés idején, tavasszal; a
sötétség szellemétől azonban halálos sebet kap és hullani kezd, amikor a
Rákban a napok rövidülni kezdenek; a három átkozott sötét jel: a Mérleg, a
Skorpió és a Kentaur ez a három nap, amelyet az emberisten a sírban, a
sötétségben tölt, hogy a Bakban újra megszülessék és ismét felemelkedjék.

Az újkorban szokássá lett az emberisten mítoszát másodlagosnak nézni
és mint a kozmikus évszakváltozások illusztrációját magyarázni. Most nincs
szó arról, hogy a csillagok járása követi az emberisten sorsát, vagy az
emberisten mítosza csak szép képsorozat, amely a Nap emelkedését és
süllyedését szemléletessé teszi. Nincs szó róla egyrészt azért, mert a Nap-
hérosz sorsa nem az asztronómia jelenségeire alkalmazott hasonlat, hanem
mítosz, vagyis őskép, és az őskori népeknek az a hasonlat-gondolkozás,
amely „olyan, mintha”, teljesen ismeretlen és idegen volt. De nincsen szó
róla másrészt azért sem, mert itt nem elsődlegesen vagy másodlagosan
asztronómiai vagy mitológiai jelenségekről van szó, hanem analógiáról.
Erről egyébként már volt szó, s kitűnt, hogy történetileg az istenember sorsa
a hasonlíthatatlanul régibb és lényegben hasonlíthatatlanul fontosabb. Ezen



a helyen elég, ha az ember ismételten az analógiára utal és azt mondja, hogy
az évszakok forgása, a Nap útja és az emberi sors között összefüggés van.
Más ember az, aki abban az időben születik, amit a mítosz három sötét
hónapnak nevez (szeptember 21 – december 21.), és más ember az, aki a
három rohamos világosodás idején (március 21 – június 21.) születik.
Miért? Nem asztrális determináltsága folytán, hanem azért, mert az
emberisten sorsát minden élő embernek követni kell éppen úgy, ahogy
követi az emberisten sorsát a csillagok járása és a kozmikus év: olyan
fenntartás nélkül, olyan magától értetődő természetességgel, ahogy követnie
kell az évszakok változását: követnie, átélnie, elviselnie és elszenvednie.
Minden ember más ponton, más vonatkozásban kapcsolódik az
asztronómiai évbe, illetve az emberisten sorsába, s így elszenvedésének
módja, természete, foka és mélysége is más és más. Az emberi lét feltétele
az, hogy az évszakok fizikai változását el kell szenvednie; de éppen olyan
feltétele, hogy a Nap-hérosz sorsát is el kell viselnie. A fizikai kozmosz és a
mitikus világ között analógia van, és ezt az ember, ha önmagában nem is
tapasztalja, mert ébersége túlságosan lefokozott, a természetben tapasztalnia
kell. A Napnak az évben tizenkét állomása van, amely állomásokon át kell
haladnia, amíg születésétől haláláig, illetve újjászületéséig elérkezik. A
négy nagy állomás: a Bak – a születés, a Kos a megdicsőülés, a Rák – a
megsebesülés, a Mérleg – a visszahanyatlás. A második négy állomás: a
Vízöntő, a Bika, az Oroszlán és a Skorpió, azok a jelek, amelyeket az
asztrológia szilárdaknak nevez. Ezekben a jelekben a Nap helyzetét
állandósítja: a Vízöntőben az emelkedést, a Bikában a világosságot, az
Oroszlánban a lehullást, a Skorpióban a sötétséget. A harmadik négy nagy
állomás a változások jele: a Halakban változik át fényességgé, az Ikrekben
győzőből legyőzötté, az Aratószűzben fényességből sötétséggé, a
Kentaurban halottból ismét élővé.

4. A bolygók közvetlen jelentése
 

Az állatkör jegyeinek értelme állandó, mert a nagy fizikai világegyetem
és az ennek megfelelő kozmikus esemény: a Napisten sorsa olyan adott,



meg nem változtatható valóság, amelybe minden lény és dolog beleszületik.
Az asztrológia változó elemei a bolygók, éspedig a hét bolygó: a Nap, a
Hold, a Merkúr, a Vénusz, a Mars, a Jupiter, a Szaturnusz. Az újabban
felfedezett bolygóknak, az Uránusznak és a Neptunusznak csak a modern
asztrológia tulajdonít jelentőséget, s ez egész terjedelmében kérdésszerű.
Elég, ha az analógiák közül az ember ezúttal csak néhányat vesz elő.

A Szaturnusz a léleknek az az állapota, amikor ősi teljességéből és
szellemi helyzetéből lezuhanva, eltemetve feküdt az anyag sötét
elfeledettségében. A Jupiter megfelel a lélek első állapotának, amikor
felébred: a nagy patriarchális nyugalomnak, a derűs békének. A Mars
megfelel a harcoknak, a háborúknak, a küzdelemnek, az egyéni Ének
viszályának: a hatalomért, a vagyonért, a hírnévért való szenvedélyes és
kíméletlen rohanásnak. A Szaturnusz az őskor, a Jupiter az aranykor, a Mars
a vaskor. A Vénusz megfelel a virágzó tenyészetnek és a világbékének: az
emberiség testvériségének és az anyagi valóság átszellemülésének. A
Merkúr megfelel az égi intelligencia dicsőségének, a szellemi ember végső
diadalának, annak, hogy az ember, mint az anyag és a szellem között álló
közvetítő, feladatát megoldja. A Hold megfelel annak, hogy az emberi
szellem utolsó előtti helyzetében még nem tud teljesen önálló lenni, csak
tükör, az ősfénynek csak befogadója. A Nap megfelel annak a végső
állapotnak, amikor az ember a világosságba visszatért.

Másik megfelelés: a szaturnuszi korszak a földön a kő, a terméketlenség,
az élettelenség kora, a geológiai őskor; a jupiteri kor az első élőlények
megjelenése; a marsi kor az óriás állatok, a vérengző hüllők kora; a Vénusz
korszaka az emlősállatok megjelenése; a Merkúr az emberi intelligenciát
hozza.

Ismét más megfelelés: a Nap az őskori fényben a léleknek a
világossággal való azonossága; a Hold a világosságtól való elválás; a
Merkúr jelében a lélek megszületik mint ember, mint értelmi lény a földön;
a Vénusz, amikor az emberben felébred a kívánság és a szenvedély, hogy a
nagy Egységbe visszatérjen, ezért a Vénusz az egyesülés jele: a szerelemé,
a barátságé, a közösségé; a Mars a sors küzdelmeit hozza, azt, hogy az
embernek a benne levő szellemért helyt kell állnia, s azt keresztül kell



vinnie; a Jupiter korában az ember megbékül és megnyugszik: megnyílnak
a nagy és mély távlatok – ez a házasság, a családalapítás, a gyermekek
nevelésének korszaka; a Szaturnusz korában az ember megérik a
bölcsességre – ez a derűs öregség, a csendes, magányos és szenvedélytelen
nyugalom kora, amikor az ember a végső dolgokat megérti.

Az analógiákból ennyi legyen elég. Ebből éppen eléggé kitűnik, mi az,
amiről szó van. Az asztrológia képei az emberi értelem számára nem
kimeríthető, csak többé-kevésbé megragadható megfelelések, amelyeknek
mélyén közvetlen jelentések, más szóval: ideák nyugszanak. A lélek első
teremtésekor ezeket az ideákat közvetlenül látta; második teremtése, vagyis
az anyagba való elmerülése után, a sötétségből való felébredése után az
ideákat csak homályosan sejti, s csak a kivételes ember, a szakrális
szubjektum szavaira fedezi fel újra. Második teremtésekor az elemekkel
elkeveredett, de már elfelejtette, hogy az elemeknek mi a nevük és
milyenek. Hét fokon zuhant alá, amíg a sötét elfeledettségbe merült, most
hét fokon kell újra visszaemelkednie. Ez a hét fok, a hét szféra, a világ hét
köre, a hét bolygó. Itt lépked felfelé, nehezen, akadozva a lélek, mint Platón
mondja: minden lélek kapcsolatban áll az örök csillagok egyikével. A
Szaturnusz nehéz erői lehúzzák, a Jupiter erői megállásra csábítják, a Mars
erői szenvedélyes túlzásokra, az önző érdekek elérésére késztetik, a Vénusz
erői élvezetekkel kötik meg, a Merkúr erői gyakran tévútra vezetik, a Hold
erői káprázatokkal árasztják el. De: a Szaturnusz erői meggondolást,
éleslátást, fáradhatatlan szívósságot és megtörhetetlen kitartást adnak; a
Jupiter erői fölényt, humort, türelmet; a Mars erői tüzet, lelkesültséget,
tetterőt; a Vénusz erői bizalmat, egészséget, társakat; a Merkúr erői észt,
tájékozottságot, mozgékonyságot; a Hold erői jó testi alkatot, jó idegeket,
erős képzeletet hoznak.

Az analógiák nem állnak meg ott, hogy a világegyetemet és az embert
vonatkozásba hozzák. A Szaturnusz ideájának megfelel az öregség, a kő, a
sötét szín, a magány, a távlat, a szigorúság, a türelem, a munka; a Jupiter
ideájának megfelel a nedvesség, a férfikor, a kék szín, a család, a közösség,
a társalgás, az államélet, a tanítás és a tanulás; a Szaturnusznak ugyanakkor
megfelel a társadalmi rendek közül a szolgaság, a munkás, a bányász, a



földműves – a művészek közül az építész és a szobrász, mert földdel és
kővel dolgozik –, a szellemi emberek közül az aszkéta, a misztikus és a
filozófus, mert ezek magányos emberek. A Vénusznak a társadalmi rendek
közül megfelel a kereskedő, a művészek közül a festő, a foglalkozások
közül mindegyik, amelyik díszítéssel, színekkel foglalkozik: a kertész, a
fodrász, a női szabó, az ékszerész, az ötvös; ahogy a Merkúrnak megfelel a
művészek közül az író, a szónok, a színész, a foglalkozások közül a bankár,
az újságíró, az ügyvéd – a Jupiternek megfelel a hivatalnok, a bíró, a tanító,
a pap.

Ha egy országban jupiteri uralkodó lép trónra, jupiteri erőket sugároz,
csendes humort, jótékony felsőbbséget, igazságszeretetet, becsületet, a
család kultuszát, a közélet tisztaságát. Ha szaturnuszi jellegű uralkodó lép
trónra, az országban úrrá lesz a fösvénység, a kemény önzés, a szófukarság,
az emberek barátságtalanok, szegénység terjed el, és az összes magas
állásokat szívtelen öregek foglalják el. Ha marsi jellegű uralkodó lép a
trónra, a nép harcias lesz, a szót a katonák viszik, háborúba keverednek,
belül lázongások törnek ki, az erőszakos túlkapások napirenden vannak, a
házaséletet elhanyagolják és az utcai nők elszaporodnak.

Ez természetesen már messze túl van azon, amit az újkori horoszkópia
tanít; ez a nagy kozmikus analógiák megfeleléseinek alkalmazása.

5. A konstelláció
 

Anélkül, hogy akár csak egyetlen lépés is történne az őskori asztrológia
teljes rendszerének kifejtésére, mégis meg kell kísérelni megérteni azt, ami
az asztrológiai képeket alkalmazhatókká teszi. Arról van szó, amit
asztrológiai konstellációnak, vagyis a csillagok állásának, vagyis egymás
között való viszonyának neveznek. Ez a konstelláció az, amely igen
egyszerű számítások alapján könnyen felvázolható, mint a mandala, a világ
életének egy pillanatát rejtvény alakjában megőrzi. A bolygók nem elemek,
hanem ideák elemi jelképei; az állatkör jegyei pedig azok a kozmikus
helyek, amelyeken át ezek az elemek vándorolnak, és minden jegyben más
jelentésük van. Ez a konstelláció egyik része. A második rész, amilyen



viszonyban a bolygók egy bizonyos világpillanatban állanak. Ezt a viszonyt
fejezi ki a horoszkóp.

A képnek három megfejtése van: az első a fénykép – a másodperc képe; a
második a rajz vagyis a festmény, a pillanat képe; a harmadika horoszkóp, a
világhelyzet abszolút képe. A másodperc a világ felületén úszik,
jelentéktelen, merő külsőség, hamis, érzéki és káprázatszerű; a fénykép
sohasem ad arcot, csak a másodperc arcát. A pillanat magasabb rendű; a
pillanat megragadja az anyagi természetben élt élet egészét és azon túl is
mutat; ezért a művészi rajz vagy festmény a lélek mélységében és
igazságában adja az arcot. A harmadik kép a horoszkóp, amely a
világhelyzetet tárja fel – az arcot transzcendens vonatkozásban, az ideákkal
való kapcsolatában. A fényképnek mint másodpercnek nincs analógiája: ez
az egyéni Én önmagában, megfelelés nélkül, egyedül, metafizikátlanul,
mint értelem nélküli kép. A festményben az analógiák sora megnyílik; a
pillanatban az anyag és a lélek és a szellem, a látható világ és az értelmek
világa egymással vonatkozásba lép. A horoszkóp az összes analógiákat
kimondja: az ideákét, az elemekét, az anyagét, a lélekét, a sors vonaláét, az
intelligenciáét, a kedélyét, a képességekét. Ezért a horoszkóp a
világhelyzetet egész mélységében és nagyságában kimondja.

Ezért a horoszkóp mandala: világrejtvény, örök kép, abszolút értelem.
Nincs szükség arra, hogy a hatvanfokos, kilencvenfokos, száznyolcvan

fokos viszonylatokat itt az ember részleteiben tárgyalja. Vannak
kézikönyvek, amelyek ezt megteszik, néha egész helyes érzékkel, nem is
gépies, szcientifikus-determinációs értelmezésben. Azokról az újkori
értelmezésekről, amelyek „jó” és „rossz” kapcsolatok leírásában merülnek
ki, persze nincsen szó – az ilyen asztrológia merő kuruzslás, csupán
babonás csillagjóslás. A horoszkóp jón és rosszon messze túl van: túl
kellemes életen, szerencsén, jóléten, hírnéven, amit mond, az az ember örök
sorsa és örök arca – az egyetlen, megismételhetetlen, oszthatatlan és
eltörölhetetlen lény.

6. Analógia és mágia
 



Aki csak egyszer vett kezébe asztrológiai könyvet és csak futólagosan
pillantott bele, megütközve láthatta a bolygók megfeleléseinek hosszú sorát,
miképpen áll a bolygó vonatkozásban színnel, fémmel, napszakkal,
geometriai ábrával, számmal, a hét egyik napjával, szövet anyagával,
drágakővel, bizonyos állattal, bizonyos hellyel és környezettel. Megütközött
rajta és babonának tartotta, mert nem értette, hogy mi ezeknek az
analógiáknak az értelme. Az analógiák magyarázatát természetesen az
újkori asztrológusok a legritkább esetben tudják, s ezért szükséges, hogy az
ember az analógiákat ezen a ponton is felfedje.

Az archaikus őskorban a papság egy részének hivatása volt, hogy az
Atyákkal való kapcsolatot fenntartsa. Az Atyák – Indiában a pitrik, Iránban
a fravasik, Kínában az Ősök – tartózkodási helye az asztrális világkör: az,
ahová az elköltözött lélek is kerül. Ebből a körből az elköltözöttek és az
Atyák szellemei bizonyos szertartásokkal megidézhetők, és velük kapcsolat
tartható fenn. Akár jóslat, akár tanácsadás, akár tanítás, akár gyógyítás, akár
egyéb célból az Atyákat tevékenységre lehet kérni, ennek a kérésnek
azonban törvényes, hallatlanul szigorú rituális rendje van. Ez a rend az
analógián nyugszik.

A papnak, aki az Atyák szellemét vagy az elköltözöttek közül bárkit
megidézni kíván, először is meg kell választania a helyet és az időt. Ha a
hely arra alkalmas, hogy a szertartást szerdai napon végezze el, és a
környezet is ezt hangsúlyozza, tudnia kell, hogy a szerdai nap a Merkúr
jegyében áll. A Merkúr vagy a korai, vagy a kései órákat kedveli, a napkelte
körül vagy a késő délutáni időket. A Merkúr színe a sárga, szövetanyaga az
egészen könnyű gyolcs, féme a higany. Merkúri ruhába kell öltöznie és
olyan gyűrűt kell ujjára húznia, amelyben merkúri kő, krizolit vagy
krizofráz csillog, merkúri madár tollából készült díszt kell viselnie és
merkúri állat bőréből készült szőnyegre kell lépnie. Más szövetet, fémet,
drágakövet, virágot, állatbőrt kell választania vasárnap, a Nap napján, mást
hétfőn, a Hold napján. Hogy mi az összefüggés e színek, napok, helyek,
fémek, drágakövek között, azt csak az tudja, aki választ tud adni arra, hogy
az analógia mit jelent. „A mindenség gyökerében az analógia áll, a rejtett,
titkos összefüggés a dolgok között. Az analógia a mágia alapja is.”



Abbé Constant a múlt században a hagyomány emlékei alapján
megkísérelte, hogy Tianai Apollónioszt megidézze. E mágikus megidézés
külsőségeit és lefolyását részletesen megírta, hogy milyen különös gonddal
kellett megválasztania a helyet, a szertartás öltözetét, az állatbőrt, a
virágkoszorút, az ékszert – a megfelelés törvényei szerint a napot, a
napszakot, az órát, a fémet. Közben nem győzi eleget hangsúlyozni, hogy e
mágikus szertartásban a legkisebb hiba a szertartást végzőre milyen
végzetes lehet, hiszen a megidézett asztrális lény olyan hatalom fölött
rendelkezik, amely az anyagi természetben élő ember erejének sok
százszorosa. A mágikus tevékenységnek, holott az őskor szabályait mind
megtartotta, még így is csaknem megsemmisítő hatása volt.

Ez a példa elég ahhoz, hogy az ember megértse: az asztrológiai
könyvekben megjelölt analógia a fémek, a virágok, a szövetek, a színek, a
napok, a számok között nem játék, még kevésbé babona.

Az asztrológia az archaikus ember számára nemcsak horoszkópia volt,
hanem mágikus gyakorlat is. És ezt a gyakorlatot éppen úgy, mint a
jövőbelátást, az események kiszámítását, az emberi jellemeknek és
tehetségeknek leolvasását, mint a történeti események megértését, az
analógia irányította.

III. Az ikrek
 

1. A számelmélet
 

A mítosz beszéli, hogy az emberiség az őskor legelején boldog
elégedettségben, de teljes tudatlanságban élt. Ebben a boldogságban nem
volt egyéb, mint a föld legszebb állata. S az emberek leányai olyan szépek
voltak, hogy még az angyalok is megkívánták őket. A bennük felgyulladt
szenvedélynek néhányan engedtek is, és a földre szálltak. Ezek az angyalok
aztán az embereket megtanították az istenek tudására, hogy kezükkel
eszközöket készítsenek és házakat építsenek, a vadon termő gabonát
mesterségesen ültessék, állatokat szelídítsenek; megtanították őket a tűz



használatára és a csillagok járásának megértésére. De egyetlen tudás sem
volt olyan nagy, mint az, amelyik a számokról szólt.

A számokról szóló tudományt, a számelméletet vagy számmisztikát vagy
számmetafizikát az őskori népek közül mindegyik ismerte. Peruban és
Yucatánban éppen úgy használták, mint Kínában, Tibetben, Indiában,
Iránban, Júdeában, Egyiptomban. Európába Püthagorasz hozta át és
honosította meg; valószínűleg kései alakját Platón részben átvette.
Archaikus formáját a héber Kabala őrizte meg, mint a kaldeus, babiloni,
egyiptomi hagyomány egybefoglalt emlékét. Újabban Court de Gebelin,
amikor a cigányok jóskártyájának értelmét megfejtette, a kártya eredetét
hajlandó volt visszavinni Hermész Triszmegisztoszig, mondván, hogy e
jóslapok, mint a kínai jóspálcikák, az emberiség első könyve. Ez a tarot,
kései alakjában a tarokk, a kínai Ji kinggel, a perui csomóírással, a kipuval,
az azték-maja képírással egybevetve az archaikus számmetafizika
körvonalait tényleg sejteti.

Az archaikus szám a történeti emberiség számához úgy viszonylik, mint
az őskori képnyelv és a történeti ember fogalmi vagy köznyelve. A történeti
ember számából az idea, a metafizika, a kép, a távlat – egyszóval: az
analógia kiveszett. Merő formula és absztrakt mennyiség lett. Az archaikus
szám pedig nemcsak hogy ideát és képet jelent. A szám minden jelentések
radixa. Az emberi értelem az anyagi természetben csak egyetlenegy ponton
éri el az abszolútumot, s ez az egyetlenegy pont: a szám. A szám az a kulcs,
amellyel a szellemi értelem az anyag minden titkát ki tudja nyitni, s
amellyel az anyagi értelem a szellem titkait is kinyithatja. A szám az a nagy
közvetítő, a végső intellektuális, de már érzékelhető elemi valóság, amely a
látható és láthatatlan világokat összeköti. A szám a médium, amelyben az
anyag a szellem számára, s a szellem az anyag számára megoldódik. A
szám a rend, az érték alapja; a szám minden törvény végső értelme;
számokon nyugszik az emberi sors, a közösség sorsa, a gondolkozás, a
szépség, az igazság, a jólét, az egészség, a tudás. A szám az a másra vissza
nem vezethető egyszerű elem, amelyben az ember a világ létével
közvetlenül kapcsolatba lép.



A héber nyelvben a szám szóból származik a beszéd és a könyv, és
tulajdonképpen Isten hangját jelenti: az írás és a beszélés nem egyéb, mint
számolás, és a szám Isten írása és szava. A számokról szóló tudás annak az
átmenetnek ismerete, ahol az érzékelhető és tapasztalati valóság tiszta
szellemi valósággá válik és átváltódik, ahol az analógiák véget érnek és
megváltozhatatlan örök ideákká kristályosodnak.

„A számok nem ideák, hanem az ideák jelentései; a lények ereje nem a
számokban van, hanem a számok vannak az erőkben, és a számokat az
erőktől és az ideáktól elválasztani nem szabad, de azokat velük
összetéveszteni sem szabad.”

Püthagorasz volt az utolsó őskori ember, aki ezt világosan tudta.
Platónnál az ideák és számok és erők viszonyában zavar lépett fel, és az
őskori világosság elhomályosul. Azóta ez a tudás végképp feledésbe ment,
míg aztán az újkorban a szám merő mennyiség, számolhatóság lett, és
szellemi tartalmát elvesztette. Az a tudás, hogy a szám isteni-szellemi-
természeti hármas jelentésével és gyökhelyzetével a lét körei között levő
kapcsolatot fenntartja és irányítja, eltűnt. Elkallódott a tudás, hogy az
analógia alapja: a szám. Ez a szám, amit Püthagorasz harmóniának,
Hérakleitosz logosznak nevezett – mert a logosz szó a többi közt két
számnak egymáshoz való viszonyát is kifejezi, vagyis: mértéket jelent.

2. A szám az a lánc, amely a létező dolgokat egybefűzi
 

A számelméletre vetett egyetlen rövid pillantás nem mond sokat. Az
archaikus tudásban semmi sincs, ami hamar érthető és átlátható. Az alkímia,
az asztrológia, a Ji king, a szánkhja és minden archaikus szintézis igazi
mélységeit és nagyságát csak hosszas és bensőséges foglalkozás után tárja
fel. S ez egyetlen őskori egységre sem vonatkozik annyira, mint a
számelméletre. Első pillanatra csak érdekes játéknak látszik. Ha a történeti
ember aztán behatóbban foglalkozik vele, megzavarodik. A
gondolatmenetet nem tudja követni. Az analógiákat nem érti. A metafizika
komolyságáig kevesen jutnak el. A teljes megértéshez talán senki.



Eckartshausen, a XVIII. század végén élt gondolkozó volt az újabb
korban az, aki főként a Kabala ritka könyvei alapján az őskori
számelméletet a lehetőségekhez képest helyreállította. Ő volt az, aki a
platóni gondolatot: „a világ az ideáknak a számok szerint való képmása” –
megértette és tudta, hogy: „az érzéki tapasztalat hamis kalkulus”. A
számelméletben Hermész Triszmegisztosz nagy analógiatétele: az, ami fent
van, ugyanaz, mint ami lent van, így hangzik: „Semmi sem jelentkezhet lent
a világban alakban, ami fent ne lenne erő.” Ennek az erőnek a jele a szám.
Jele pedig úgy, hogy közvetlen jele, mert a szám jelzi azt az erőt, amely az
alakot és az erőt összeköti, más szóval: a szellemvilágot az anyagi
természettel egybekapcsolja. A szám a törvény, amely szerint a dolgok
nemcsak megnyilatkoznak, hanem: – vannak. Ahogy a püthagoreus
Philolaosz írja: „A szám az uralkodó összekötő lánc, a nem teremtett és
öröktől fogva létező, amely a dolgokat a világon egybefűzi. A számelmélet
az a tudomány, amely minden anyagi, de minden gondolható dolog
törvényét is a szám értelmi haladványa segítségével felfogja és megérti.”
Mert a természet törvényei pontosan fedik a szám felfelé és lefelé menő
haladványát. A számot nem az értelem alkotta: a szám az ősi szellemi
létezőnek tiszta szellemi képe. Az idea ennek a képnek már csak levonata.
A szám a szellemi valóságot azon a fokán fedi fel, amikor még: erő, teremtő
akarat, megfoghatatlan alkotó gondolat. Ami a dolgok alakjában
megnyilatkozik, az nem egyéb, mint ez az erő, ez az akarat, a gondolat, de a
haladványnak más-más fokán. Mert az erő, a teremtő gondolat: az Egy. Ez
az Egy, amely a Minden. A Minden Egy. Ez a hen kai pan és a hen panta
einai. Ennek az első Egynek, az Erőnek hatása és megnyilatkozása van. Ez
a hatás: a Kettő. A hatás eredménye és következménye: az Alak. Az alak a
Három. Az egész teremtett világ alapjában a hármas szám nyugszik: az Erő
– az Egy, a Hatás – a Kettő, az Alak – a Három. A Három minden testi és
értelmi valóság alapszáma.

Eckartshausen a következőket mondja: „A világ természetfölötti egyszerű
erő manifesztációja.” A világ dolgai úgy tartoznak össze, ahogy a
dolgokban levő számok haladványa viszonylik az egyszerű erőhöz, vagyis
ahogy a dolgokban levő szám viszonylik az Egyhez. „A szám az az eszköz,



amellyel az értelem a világ egészének összefüggését és egységét megérti. A
szám azoknak a dolgoknak, amelyeket az ember tárgyaknak és
eseményeknek és jelenségeknek lát, kezdete, és mivel a dolgok kezdete,
csak az értelmes lélek láthatja.”

„A szám az a médium, amellyel az ember az isteni teremtő
tulajdonságokat megismerheti. A szám az az eszköz, amellyel az ember a
teremtett világot, és e világban levő viszonyokat a maguk tisztaságában
szemlélheti. – A szám az a médium, amely az elemek keletkezését, és azt,
ami az elemek alapjában van, megmagyarázza. A szám az a médium, amely
az anyagi világba rejtett erőket felfedi.” A számelméletet magára a
számelméletre alkalmazva a helyzet ez: „Az Egy az erő; a haladvány a
hatás; a szám a következmény.” Így áll a szám maga is, mint minden létező,
a Három jegyében.

3. A Kettő keletkezése az Egyből
 

Egyetlen, a számelméleten nyugvó analógiás elemzés az archaikus ember
gondolkozásáról többet fog tudni mondani, mint a számelméletnek
bármilyen extenzív további magyarázata. Az elemzés tárgya legyen
egyelőre: a Kettő.

A történeti ember a számban csak mennyiséget lát, s ezért azt hiszi, hogy
a kettő több, mint az egy. Az archaikus ember, aki a számban a mennyiséget
is a minőség és az idea haladványának látja, tudja, hogy a legnagyobb szám
az Egy. A kettő nem kétszer annyi, hanem feleannyi. Az Egy
tulajdonképpen nem is szám. Az Egy az egység. A lét és az abszolútum. Az
első szám a kettő, ez az első mennyiség – a sokaság első jelentkezése. Az
Egy a Forma, a Kettő az Anyag. Ezért a Kettő a gonosz száma, az ellentété.
Püthagorasz szerint az egy Apollón, a kettő a Viszály. A kettes a binarius, a
kígyó száma, a Rosszé. A kettes a tudomány száma, a mesterséges és
szándékos elkülönítésé, a szembenállásé. Püthagorasz szerint a kettő nem
egyéb, mint az Egy megzavarodása; ahogy a színtelen ragyogó fény első
megtöréséből és elhomályosodásából keletkezik az első szín: a fehér – ami
nem egyéb, mint zavaros fény, úgy keletkezik a ragyogó Egyből, ha



megtörik, a Kettő. Ha az Egy megtörik, kettéválik. A kettő nem két egy,
hanem két fél – de a két fél sohasem lehet újra Egy és nem válhat újra
egységgé. Nagy misztériumnak kell elkövetkeznie, hogy az Egység új
fokon helyreálljon. Ez a misztérium azonban a kettőn túlvezet. Ez: a
Három.

A kettő keletkezését a következőképpen lehet elképzelni: az Egy a
teljesség, az egész – az Egy geometriai analógiája a Pont, amely
ugyanakkor kör és gömb. Ezért a világegyetemet sohasem tudta senki
geometriai szemlélettel másképpen érzékelhetővé tenni, mint az egy
analógiáival: a ponttal, amely kör és gömb. A világegyetem a teremtő Isten
manifesztációja és mása: – analógiája. Ezért a világ is az az Egy, aki a
Teremtő; ezért pont és kör és gömb, Egyben Egy.

A legelső elváltozás, amit a kör és a gömb és a pont elszenved, hogy
eltorzul. Úgy torzul el, ahogy a színtelen fény megtörik, és keletkezik az
első megzavarodás, a fehér szín. Az eltorzulás eredménye, hogy a kör és a
gömb ellapul, és mivel ellapult, középpontja kettévált. Ez az ellipszis,
illetve a tojás. Az ellipszisnek pedig nincs egy középpontja, hanem két
fókusza. Ez az a pillanat, amikor a kör eltorzulva az egyetlen
középpontjában kettéválik, két fókusszá. Ez a kettő keletkezése. Fókusznak
hívják az ellipszis két gyújtópontját azért, mert a kör középpontja
kiegyensúlyozott, nyugodt, örök fény pontja; amikor ez az Egy pont
kettéválik, a két pontban rögtön feltámad a szenvedélyes kívánság a
tökéletesség visszaszerzésére, az Egység helyreállítására, s ettől a
szenvedélyes kívánságtól a két pont lángra gyullad. Ezért ezek a
gyújtópontok a fókuszok, az égő pontok. Eggyé azonban nem lehetnek,
hiába égnek egymásért. Ahhoz, hogy a közösségben, az Egyben ismét
találkozhassanak, a két pont lángja kevés. Az egyesítőre is szükség van. Ez
azonban már ismét a Három misztériuma.

Az őskori hagyomány szerint a Binarius azért is a gonosz és a kígyó
száma, mert a kígyó a középpontját elvesztett lény jelképe, s amikor a kígyó
farkába harap, középpontot keres. Amit azonban talál és amit körülzár, az
nem középpont, hanem az üresség. Ez az Én jelképe. És a kígyó
tulajdonképpen a középpontot nem is tudja megfogni soha, mert amikor



farkába harap, ő maga sohasem léphet a középpontba, mindig csak a kör
felületén marad. Ez a periféria. S ez újra az Én jelképe. Középpont csak egy
van, s ez az: Egy. Minden lény középpontja: Egy. Minden lény Énje: Isten.
Ezért az Egytől való elválás után hiábavaló kísérlet középpontot keresni,
főképp középpontot alkotni megkísérelni: csak megragadhatatlan űr
keletkezik és periféria. De az űr és a periféria egymáshoz való viszonyában
ugyanaz, mint a két fókusz viszonya: mind a kettő eggyé akar válni és nem
tud. Ahhoz, hogy a kettő ismét egyesüljön és találkozzék, a periféria és az
űr ereje kevés – valami újnak kell jönni, hogy a kettő egyesülhessen. S ez
ismét a Három misztériuma.

4. A szakrális labdajáték, a pár, az ellentét, a duál, a két pólus
 

A Kabala azt mondja, hogy a lelkeket földi útjukra párosával küldik el,
mindenkinek van párja, akivel az anyagi természetben a fókuszok sorsát át
kell élnie, égni kell, lángolni kell az egyesülés szenvedélyében és az eggyé
válás kívánságának szomjúságában. Ezt a ketté szakadt és egyesülést kereső
életet jelképezi a mexikói szakrális labdajáték.

A labdajátékot ketten játsszák. Mind a ketten körben állanak, a körből
kilépni nem szabad, s a két kör egymással csak kerületének egyetlen
pontján érintkezik. A körben futkosnak körös-körül, előre-hátra, a
középpontból ki és vissza, s az egyik körből a másikba tollal díszített labdát
dobálnak. Ez a labda olyan, mint az egyik lélekből a másikba dobott szó,
mint az egymást összekötni akaró szenvedély, mint a kívánság. De csak
üzenet a másik körből. A két kör tulajdonképpen a két fókusz nagyított
alakja: a középponttalan kétpontúság, ami a férfi és nő viszonya, a
találkozás minden reménye nélkül. A labda az egyik fókuszból a másikba
repül, visszadobják, elkapják, újra visszadobják. Nem találkozhatnak. A
körből nem szabad kilépni. Nem lehet kilépni. Mindegyik kör olyan, mint
amilyet a kígyó alkot, amikor farkába harap: pont és felület. Mert az egyes
körök sem Egyek, hanem mindegyik Kettő. Sem az ember önmagával, sem
a férfi a nővel, sem az egyik fókusz a másikkal nem találkozhat. Az
egyetlen, amit tehetnek, hogy egymásnak üzennek. Ahogy a tollas labdát



egymásnak dobálják. Jól tudják, hogy ketten tulajdonképpen és valahol
egyek és valamikor egyek voltak és egyek lesznek, olyan egyek, mint
amilyen egy a labda, amit dobálnak, a tollas labda: – ugyanaz, ami a tollas
kígyó, ami nem egyéb, mint a meglelkesített anyag. Mert a kígyó az anyag,
a toll a lélek jelképe – ezért a madár lélekjelkép és lélekanalógia, és a
mexikói tollruhák, tollfejdíszek a papok és fiatal leányok és a halottak dísze
volt, mindazoké, akik a lélekkel mélyebb kapcsolatban álltak, mint a
többiek.

A pár a kettőnek nem egyetlen megnyilatkozása. Kettő az ellentét, kettő
az eredeti és a másolat, kettő a két iker, a két nem, a kettősség, az egyik és a
másik, a pont és az ellenpont, a duál, a két pólus. A pár minden kettős
megnyilatkozás közül a legközelebb van az egyhez. „A pár ugyanabban az
időben kelt ki ugyanabból a tojásból: az Egy két gyermeke, az Egy,
amelyből két lángnyelv csap elő.”

Ezt hívja a hindu hagyomány Purusa– és Prakritinak, a kínai hagyomány
jang– és jinnek. Ez a Siva és a Sakti. Egyiptomban Ozirisz és Ré: Ozirisz
leszállt a Tattuba és ott találkozott Ré lelkével; a két „isten megölelte
egymást és ebben a pillanatban születtek az isteni ikrek.”

De ugyanolyan ikrek Ízisz és Nephtüsz, a kettős Maati, a világ
szülőanyjának ikeralakja. A hermetikus hagyományban a Nap az értelem
jelképe, s a Nap ikre a Hold, a Hold az a bizonyos másik Nap. Peruban a két
zemi éppen úgy, mint Mexikóban a szakrális játékban, találkozik, s ez a
játék a drámai tánc. A páros táncok mindenütt a Napnak és a Holdnak, mint
égi ikreknek találkozása és feszültsége és ellentéte és harmóniája és
kiegyenlítése és mindenütt az egy megkettőződése.

5. Ahura Mazda és Ahriman
 

Iránban Zurvan ikreket szült. Zurvan a hindu Varuna és a görög Uranosz.
Az ikrek: Ahura Mazda a világosság és Ahriman a sötétség. „Kezdetben
teremté Isten a mennyet és a földet”. Ezekben az ikrekben találkozik a kettő
minden ellentétével, feszültségével, párosságával, duplaságával, minden
nehézségével és kétségével. A jemában, az ikrekben fejeződik ki teljesen,



hogy a kettő az Egy két fele, mint Siva és Sakti, jang és jin, Nap és Hold,
Ozirisz és Ré. Mert ami öröktől fogva volt, van és lesz, az csakis az Egy.
Ami nem egy, az már ennek az Egynek másodpéldánya. Az iráni
hagyományban a maetha ez az egyszerű. Az egyszerű az égi őskép, az örök.
Ami született és él, már dupla: már kettő, már a kép és a lény, már a minta
és az alak. És ez minden analógia alapja. Analógia annyit jelent, mint földi
lény és dolog és jelenség, amely az égi-szelleminek megfelel. A megfelelést
hívják analógiának.

A görögöknél az idea az őskép, az eredeti, a minta; az eidólon a másolat,
az alak, a leszármazott. Idea és eidólon viszonya az, ami az analógiában
megfelelés az egyik és a másik jelenség között. Minden formának van
ezoterikus duplikátuma, s minden lénynek van ezoterikus duálja – ez az,
amit Egyiptomban kának hívtak. A ka az elliptikus duál-lélek; hieroglifája a
két fölemelt kéz. Ez az, amiről a Kabala beszél, amikor azt mondja, hogy a
lelkeket a világba párosával küldik, ez az, amit egyes hagyományok
asztráltestnek neveznek, ez a hindu szuksma sarira, a szubtilis szellemtest,
ez az, amit korcs formában a primitív népek megőriztek mint magas tudás
elhomályosodott alakját: a totemben. Az analógiában a kettő törvénye
nyilatkozik meg, mert az ember, amikor megfelelést lát, fölfedezi, hogy az
egyik az idea, a másik az eidólon, az őskép és a másolat.

Ez a kettő öltött testet a perui zemiben, az iráni jemában, a hindu
asvinokban, a görög dioszkurokban, a római gernimben. Mindegyik szó azt
jelenti, hogy: ikrek. Az ikrek ellentét is, pár is, fél is, egyik a másiknak a
duálja, egyik a másiknak az ideája, s ha egyik az idea, a másik az eidólon,
ha a másik az idea, az egyik az eidólon, az eredeti és a másolat, az őskép és
a duplikátum, állandóan úgy ugrál egyikből a másikba és vissza, mint a
mexikói szakrális játékban a tollas labda. Ahogy a férfinak a nő egyszer
anya, egyszer leány; a nőnek a férfi egyszer apa, egyszer fiú. Ez minden
földi viszony kettőssége és kétértelműsége és kétélűsége; rejtélyes
megduplázódás, amelynek értelme azonban, hogy a lény nem kétszer olyan
erős lett, hanem csak fele olyan erős, mert nem lehet eléggé hangsúlyozni,
hogy a kettő nem több, hanem kevesebb, mint az egy, és a kettő a viszály
száma ezért a páros szakrális harci játékok, a gladiátorjátékok; a kettő nem



egyéb, mint az egy megzavarodása, a tisztátalan szám, a felbomlás száma,
az elalvásé, a meg nem engedett aktivitásé, amely önkényesen elválik és az
egyből kilép.

Az iráni ikertestvérek, Ahura Mazda és Ahriman e világnak ezt a kettős
voltát jelentik. Mindegyik istenség nagy szellemi sereg – „légió” fölött
rendelkezik. Ahura Mazda segítő szellemei a daénák, Ahriman szellemei a
drugok. Minden daénának drug felel meg, mint annak ikre. Ahogy minden
emberben él daena és él drug, és egyik a másiknak elliptikus duálja, és az
emberek egymásnak daénák és drugok, mint barát, testvér, férj, feleség,
gyermek. A lét állandóan lüktet a két pólus között, és hol ez, hol az – ji jang
ji jin – így mondja a kínai: egy fénysugár, egy sötétségbe való elmerülés.
Egy felragyogás, egy elhomályosodás. Egy kigyúlás, egy elalvás. Egy igen
– egy nem. Egy pozitív – egy negatív; egy nap – egy éj; egy tél – egy nyár;
egy vonzás – egy taszítás. Az ősi Egyben, a körben, amelynek egy
középpontja van, az egy középpontban ült az erők összessége mint saját
teltsége. Amikor az Egy köre ellipszissé torzult, az Egy Kettővé vált, az egy
középpontból két fókusz keletkezett. Az erő különvált, az egyik
magnetikussá lett, a másik elektromossá. A magnetikus vonzó, húzó, a jin, a
női, a sötét, meleg, Sakti, Ízisz; az elektromos az aktív, a támadó, a jang, a
fény, a hideg, a férfi Siva, Ozirisz. Így a meleg sötétség és a hideg
világosság között leng a lét: ji jang – ji jin – egy igen, egy nem, Ozirisz-
Ízisz, Ahura Mazda-Ahriman, daéna-drug. Ezért a lét olyan, mint az ikrek,
olyan, mint Janus, kétarcú, olyan, mint a kettősfejű balta. Tézis és antitézis,
pravritti-nivritti, kitágulás-összehúzódás, szarga-apavarga, kilégzés-
belégzés, evolúció-involúció, integráció-dezintegráció, formáció-
disszolúció.

6. Az ellipitkus lét
 

A Kettő az Egy első haladványa, s így az első szám. Az Egy az egész, a
kettő az első tört, mert a kettő nem kétszer egy, hanem az egy fele. De hogy
a két fél tényleg két fél legyen, vagyis egyetlen pár és a kettő együtt ismét
egy legyen, az lehetetlen: a kettőben levő egyik és másik tulajdonképpen



kevesebb, mint az Egy fele. Igazi tört. Olyan tört, amely sohasem lehet
többé egész. Ez a kettő negatív oldala.

A kettőnek van azonban pozitív oldala is. Amikor a kígyó farkába harap
és megkísérli, hogy önmagában középpontot alkosson, tulajdonképpen az
egészet eléri: ez azonban a hamis és Ellen-Egy. Nem az egész, hanem annak
csak látszata. Az eidólon, nem pedig az idea. Ez a felület és az általa
körülzárt űr kettőssége. Ez a kép az emberi Én jelképe: a felülettel bezárt
hamis középpont.

A kettő pozitív oldala és pozitív tevékenysége, amikor ezt a hamis
felületet áttöri és ezt a hamis pontot kioldja és felszabadítja. A farkába
harapó kígyó jelképe a zárt élet jelképe, mert a zárt életben nyugszik az Én
a felülettel körülzárva az űrben. A kettő aktivitása pedig, hogy a zárt élet
megnyílik és kinyílik, és az életben való kapcsolatok sok száza helyreáll, az
ingamozgás megindul az Én és Én között, mint a zemi-játékokban Peruban,
a gladiátorjátékokban Rómában, a páros táncokban a mexikói szakrális
labdajátékban.

A jemák, a dioszkurok, az ikrek tevékenysége a bezárt Ént kiszabadítja és
a zárt életet megnyitja. Mert az Én a hamis pont, amely nem ég: ahhoz,
hogy valaki éljen, égnie kell, fókusszá kell lennie, meg kell gyulladnia és
gyújtania kell. Át kell élnie a gyújtópont-létet, hogy aztán ismét
középponttá lehessen, vagyis az Egybe ismét beleolvadhasson. Ahura
Mazdának és Ahrimannak, az ősikreknek ez a másik, az előbbivel teljesen
egyenértékű jelentése. – A másik jelentése, mert a kettő annyi mint kettő, és
két jelentése van: két oldala, két értelme, kettős tevékenysége. Az ikrek
kettőssége itt felszabadulás. A mexikói labdajáték megértéséhez ez is
hozzátartozik. Az ember zárt egypontúságából kilép és kapcsolatba kerül
elliptikus duáljával, gyújt és gyullad, és a láng, mert a toll a lángot is jelenti,
az egyik gyújtópontról a másikra száll és ugrik: ji jang – ji jin; egy férfi, egy
nő; egy bal, egy jobb; egy világos, egy sötét; egy meleg, egy hideg.

A férfi Énnek meg kell gyulladnia egy női Énen, és a női Énnek a férfi
Énen, mert ha zárt marad, sohasem lép viszonyba a kettővel, nem éghet el
és nem válhat soha Eggyé: örökre pont marad és felület, örökre kettő
marad.



Csak a kettőn lehet a kettő ismét egész: Castor és Pollux jelképe, a
barátságé, az ikreké; ez a polarizált élet titka, kényszere és feladata, hogy a
zárt Énnek pólussá kell lennie és tüzet kell fognia. Ez a nász jelentősége:
csak a kettő együtt, kettősségben érheti el azt az Egyet, amelynek már nincs
két pólusa, hanem egyetlen középpontja. A kínai és a hindu, a szufi és a
mexikói, a tibeti és a perui aszkézis éberen és világosan alkalmazza ezt a
polarizálást, amennyiben önmagát állandóan saroknak, pólusnak,
gyújtópontnak, fókusznak, ellentétnek állítja, hogy elérje a pólusmentes,
ellentétmentes abszolút Egy állapotát a vu veit, a taót. A kettő a nyílt és
kinyílt élet jelképe, és amikor az őskori király, vagy főpap az országot és a
népet Istennek felajánlotta, a népet Istennel polarizálta: Isten a nép égi
párja, felső fókusza. Isten tüze gyújtja a népet, ahogy a férfi tüze a nőt, a
barát tüze a barátot. Így lesz a nép Isten népe: Isten párja, Isten arája. Így
lesz a nép az isteni idea eidólonja: az eredeti őskép másolata. Így lesz a nép
Isten elliptikus duálja-ikre. Mert a kettő az, ami megtöri a hamis középpont
köré vont felületet. A gyűrű ennek a hamis pontú, vagyis középponttalan,
merő felületnek jelképe, a gyűrű a farkába harapó kígyó analógiája. A
jegygyűrű nem egyéb, mint az emberi Énnek, amely a gyűrűcsere idejéig
középponttalan, merő felület volt, középpontot adni, úgy, hogy fókusszá
tenni és meggyújtani: az emberi Ént elliptikus duállá tenni. A nőnek
középpontja a férfi és a férfinak középpontja a nő lett, ahogy az ikreknél
Castor középpontja Pollux és Pollux középpontja Castor.

Mindannak, ami a kettő körébe tartozik, kettős jelentése van, és mindaz,
ami kettő, az embernek mind a két életére vonatkozik; ezért mindannak,
ami kettő és mind a két életre vonatkozik, örök jellege van. Ezért a
kétneműség az öröklét jelképe, ahogy a kétélű balta és a kétélű kard és a
kétarcú Janus és az Ikrek az örök élet képei. A szóma, a théleszma, a manna
jelentik ezt az öröklétet, ahol a kettő, a földi élet és a túlvilági élet, az élet és
a lét, az idő és az örök találkozik.

IV. A három kaszt és a négy évszak
 



l. A Három. Az egyiptomi nagy Kilenc
 

Az első szám a kettő, az Egység első haladványa. A kettő az Egyhez
képest deficit, mert nem egyéb, mint az egység megfelezése. Ez az illegitim
szám. A gonosz száma; mert a gonosznak az Egység idegen és
elviselhetetlen. A kettő pedig az Egybe soha vissza nem térhet és újra
egységgé nem válhat. Ahhoz, hogy a kettőben levő ellentét és feszültség,
kétség és kettősség és szembenállás feloldódjék, nem az Egységbe kell
visszatérni, hanem az Egy újabb haladványába kell lépni. Ez az új
haladvány: a három.

A három a tézis, az antitézis és a szintézis. Az Apa, az Anya és a
Gyermek. Ozirisz, Ízisz és Hórusz. A hármat mondja ki a hindu szent
szótag: az A, az U és az M, a betűsor első, középső és utolsó betűje, az élet,
az ellentmondás és a kiegyenlítés; az igen, a nem és az összefüggés. Az Egy
az erő, a kettő az anyag, a három az idő száma. A kettészakadt két tört és fél
rész a háromban találkozik újra, új egységben, kiegyenlítve. A három a
poláris feszültség feloldódása: a három a közösség száma, ahol a
kettészakadt lények ismét találkozhatnak és egésszé válhatnak.

Vannak hagyományok, amelyek az Egyre épültek fel; ilyen elsősorban a
hindu hagyomány, mindenekfölött a Véda. Vannak hagyományok, amelyek
a kettőre épültek, ilyen Mexikó és Irán. Háromra épült fel az egyiptomi
hagyomány. Az egyiptomi hagyomány nem egyéb, mint a háromban levő
erők felélesztése és kibontása.

Egyiptomban az emberi élet alapját a háromban látták: az ember nem
egyéb, mint háromszor három. Az első a chat, az anyagi test. A második a
ka – ez a kettő, az asztrális duál, aki a halál után a testet elhagyja, de a
testhez mindig visszatér. A föld kája ősszel a földet elhagyja, tavasszal újra
megjelenik, s a földet feltámasztja. Az emberben levő háromnak megfelel: a
ba. A ba a tollas lélek, a repkedő, éneklő lény, a testhez tartozó madárlélek.
Ez volt az első három.

A második három: az ab, a chaibit és a ren. Az ab a szív. Itt hordja az
ember sorsát, itt küzd meg a jó és a rossz. A szívet teszik a túlvilágon a
mérlegre, a másik serpenyőbe egy szál tollat ejtenek. A toll lélekanalógia,



mint Mexikóban. Ha a szív tiszta, könnyű, mint a toll. A túlvilágon a
mérleget negyvenkét bíró figyeli. Negyvenkét betűből áll a Kabala szerint
Isten legnagyobb neve. Negyvenkét napig olvassa az elköltözött ember
mellett a láma Tibetben a Bardo Tödolt. Negyvenkét lépcső vezet fel
Mexikóban a Nap legszentebb templomához. Negyvenkét lapból áll a tarot
– a hermetikus hagyomány nagy titka.

A chaibit az árnyék. Nemcsak a test árnyéka, hanem a lélekben sötéten
hagyott rész is, amelyet Ozirisz fénye, az éberség nem járt át; ez a
tudattalan, amit az ember az anyag elfeledett sötétségéből hozott, de
életében nem világított át. A chaibit nem válik el az embertől; a túlvilágra is
elkíséri és árnyék marad, sötétség, tudattalan, homály, kábaság. A ren a Név.
A név nem pusztán annyi, hogy valakit Sebestyénnek vagy Kristófnak
hívnak. A Név a logoszban való részesedés. A névtelen ember annyi, mint
akit a lelkek közösségébe, s így az örök életbe nem vesznek fel. Nincs
hogyan szólítani. Az ember nevét őrangyalától, védőszellemétől,
védőistenétől kapja: a magasabb lény és az ember egy nevet visel, mert az
ember a védőisten elliptikus duálja, s a név az a harmadik, amely a kettőt
összeköti. A név a szakrális szó, amelyen Isten az embert hívja.

A harmadik három: a chu, a szechem és a száhu. A chu a chaibit duálja:
nem az árnyék, hanem a Tündöklő. A chu az, ami az emberben az Éber, míg
a chaibit, az árnyék az, ami az emberben az Alvajáró. Ez az emberben levő
Nap. Aki egészen chu, az Ozirisz, éberség. A chu az isteni intelligencia, a
világ rendező, megértő, teremtő, látó hatalma. A chu az alkimisták aranya és
az asztrológusok napja és Püthagorasz Apollónja. Semmi sem olyan fontos,
mint az, hogy a chunak az ember életében milyen szerepe van. Ha az anyagi
természetbe beleragad, akkor az ember nagyobbik fele chaibit marad,
vagyis árnyék. Ha az anyagból megszabadult és a természet káprázatán
keresztüllátott, chu lett, vagyis fényesen ragyogó, amit a Véda buddhinak
hív: éber értelemnek.

A chu rokonságot tart a purusával és a középkori Eckehart Fünkleinjével,
mert ez az égi szikra, a kis láng, aki az embert állandóan Isten létére és az
ember eredetének isteni voltára figyelmezteti. A chu a lelkiismeret is. Az



örökmécses, amit a vallásos szokás akár a halottak emlékére, akár egyéb
alkalomra gyújt, nem egyéb, mint a chu felébresztése.

A szechem a ka elliptikus duálja: az égi test, az örök alak, az emberi lény
ideája. Az emberi lény ennek a szechemnek csak eidólonja, másolata,
elanyagiasodott és eltorzult alakja. A szechemmel találkozik az ember,
amikor a túlvilág hídján átlép – abban az esetben, ha visszaszerezte
elvesztett isteni származásához való jogát.

A száhu az egész ember ősképe testi, lelki, szellemi, asztrális lényével,
egész sorsával, individuum-jellegével, egyszeriségében és
oszthatatlanságában, mint Egy, mint a Nagy Egy mása; a legmagasabb
egység: háromszor három.

2. Az AUM és az AUR jelentése
 

Az egyiptomi Nagy Kilenc értelme, hogy az egész világrendszer
alapjában a Hármas szám három haladványa fekszik. Ez a három a három
haladványban a szellem és az anyag minden viszonyát kimeríti. Éppen
ezért, mondja a hindu hagyomány, hogy az életnek három minősége van. Ez
a három guna: a szattva, a radzsasz és a tamasz. A szattva a
kiegyensúlyozott belátásból fakadó harmonikus boldogság; a radzsasz a
szenvedély tüzében égő tevékenység; a tamasz a rest és vak tenyészet. A lét
e három minősége távoli, de bizonyos tekintetben analóg kapcsolatban áll
az alkímia három elemével: a sallal, a sulphurral és a merkurral. A sal a
világos, kristályos elem; a sulphur a tüzesen lángoló; a merkur a mindent
feloldó, mozgékony és hangzó. Távoli kapcsolat ez; mert az archaikus
egységek jelképei egymást sohasem fedik; a megfelelés analógia. Már csak
azért is analógia, mert a szattva és a sal színe a fehér, a radzsasz és a
sulphur színe a vörös, a tamasz és a merkur színe fekete. A fehér, a vörös és
a fekete egymáshoz úgy viszonylik, mint a hindu szent szótagban az A, az
U és az M: a kezdet, a közép és a vég – az akció, a reakció és a kiegyenlítés
–, az erő, a hatás és a következmény – a tér, az idő és a teremtés, a
püthagoreusok szerint a sors, a szükségszerűség és a rend. Az alkímia szent
szótagja AUR, annyit jelent, mint ragyogó napfény – ez az a fény, ami az



élet igazi tartalma, ami könnyű és illanó, aminek sűrítése, gyűjtése az
alkimista igazi feladata, s amit éppen úgy gyűjt, mint az archaikus kultusz
az asát.

A három a kettészakadt lét egyesítése, a viszály kibékítése, a két nem
találkozása a nászban, az egymástól elszakadt emberi Ének találkozása és
visszatérése a közösségbe. Ezért a három az első reintegráció száma,
amikor az ember és az élet az emberiség nagy kollektív egységében újra
eggyé válik; a második reintegráció száma a hét, a szellemi egység, a hét
bölcs; a harmadik reintegráció száma a tíz, az istenember fokozata, a
legmagasabb fok. Mert a reintegrációt, az embernek őseredeti állapotába
való visszatérését és az isteni intelligenciával való egyesülését a hármas
szám irányítja.

Az élet három minősége a szattva, a radzsasz és a tamasz megfelel a
Kabala három hármasának: a szellemi hármasnak, az égi hármasnak és az
elemi hármasnak. A számok világában pedig az egyjegyű alapszámok a
szellemi világ dolgainak, a kétjegyű tízes számok az égi világ dolgainak, a
háromjegyű százas számok az elemi világ dolgainak felelnek meg.

3. A három guna és a három kaszt
 

A három jelentése: az Egység – az Egyből való kilépés – az Egybe való
visszatérés. Ezért a három a kollektívum száma, az emberiségé. S ezért a
három guna pontosan megfelel a három kasztnak, illetve az alkimista három
elemnek: a szattva, a fehér, a sal, a kiegyensúlyozott belátásból fakadó
harmonikus boldogság megfelel a szellemi kasztnak; a radzsasz, a vörös, a
sulphur, a szenvedély tüzében égő tevékenység megfelel a kormányzói,
harcos, lovagi kasztnak; a tamasz, a fekete, a rest és vak tenyészet megfelel
a gazdasági kasztnak. Ez a három kaszt a brahman, a ksátrija és a vaisja az
emberi közösség, az emberiség egysége, amely az élet három minősége
szerint rendeződik el, és amely e három fokozatra épült fel. A brahman, a
szellemi kaszt analógiája a fej, a gondolat, az idegszubsztancia, a sal; a
ksátrija, a kormányzó-lovagi kaszt analógiája a törzs, a szív, a tevékenység,



a vér, a tűz; a vaisja, a gazdasági kaszt analógiája a láb, az alsótest, mert ez
a test anyagi része, ez a fekete, a tenyészet.

A hármas szám alapján fejti meg Saint-Martin a tíz első számjegyet. A
tiszta szellemi számok (szattva-számok): 1, 4, 7, 8, 10; a kevert, aktív,
zavaros számok (radzsasz): 2, 5; az anyagi (tamasz) számok: 3, 6, 9. Az
emberi közösség a természetben az anyag körébe tartozik, ezért száma a
három.

A szellemi kaszt a kiegyensúlyozott belátásból fakadó harmonikus
boldogság hordozója; ez nem azt jelenti, amint a történeti ember gondolná,
hogy mivel a lét e tulajdonságát hordozza, ezt a maga számára használja fel.
A szattva nem magántulajdon, hanem a lét tulajdonsága, amelynek a
szellemi kaszt őre és kisugárzója. Ugyanúgy sugározza a ksátrija az erőt, a
tüzet, a tevékenységet és ugyanúgy sugározza a vaisja a termékenységet. A
brahman teszi az emberiséget kiegyensúlyozottá, meggondolttá, szellemivé
és boldoggá; a ksátrija teszi tevékennyé, igazságossá, erőssé és hatalmassá;
a vaisja, amennyiben a föld gazdagságát elosztja, hozza az anyagi jólétet és
tünteti el a szükséget.

A lét minőségei közül az egyik sohasem állhat meg a másik nélkül, ahogy
a hármas számban a lényeg a három mint egész szám, amelyben külön
elemeknek önállósága nincs. A három tulajdonsága, ha nem is Egy, de
egész, amelyben a kettő veszélyes dezintegrált feszültsége megoldódott.
Ezért kell, hogy a három a közösség száma legyen: a rendezett közösségé,
amelyet a dharma, vagyis a világ törvénye kormányoz. S ezért az őskor
minden közössége a hármas számon nyugodott, más szóval, minden
archaikus közösségnek három kasztja volt.

4. A Négy misztériuma. A Tetraktüsz. A kereszt. Jod-Hé-Vau-Hé
 

A püthagoreusok azt mondták, hogy olyan ember, aki az Egység
következő haladványát meg tudta volna érteni, még nem született. Nem volt
még emberi lény, aki a háromból a négyet meg tudta volna magyarázni. Az
Egyen nincs mit érteni; ez az, ami logikai evidencia. Bizonyításra nem
szorul, magyarázatra még kevésbé. A kettő, ahogy az alkímia és a



hermetikus hagyomány tanítja: a materia prima erőszakos kettéválasztása.
Ezért jelzi a salt a kettévágott kör, a földet a csúcsán álló kettévágott
háromszög jelével. A kettő a szakadás, a romlás, az elválás, a felezés száma.
A három ennek a kettészakadt két félnek új egésze. S úgy tűnik, hogy itt a
haladványok sora bevégződhet: az egész újra helyreállt. De nem. A három
után következik a négy. A legnagyobb misztérium, az érthetetlen és
megrendítő új haladvány, amit soha senki meg nem értett és senki meg nem
magyarázott. A négy keletkezése a háromból olyan irracionális, olyan
meglepő, olyan kiszámíthatatlan, amit csak emberfölötti értelem foghat fel.
Ezért volt a püthagoreusoknál a Négy – a tetraktüsz – az isteni szellem
jelképe, s ezért kellett annak, akit a püthagoreusok ezoterikusainak,
beavatottainak körébe felvettek, a Négyes számra megesküdnie.

Hogy a történeti ember csak homályosan is fogalmat nyerjen arról, amit a
négy az archaikus ember számára jelentett, részletesebb elemzésre van
szükség. Mindenki tudja, mi a kereszt, mi a szvasztika, a keresztben álló
egymást metsző két vonal, a vonalak végén visszahajló ágakkal. Ez a kör
négy egyenlő részre vágva. A négy is egész. Egész, mint a három, de
másként egész. A négy részre vágott kör és a szvasztika az archaikus korban
az örök jelképe volt. Az örök mozgás, az örök körforgás, az örök élet
jelképe.

A kereszt vízszintes vonala a föld színével párhuzamosan fut és jelenti a
föld felszínét. A kereszt függőleges vonala, amely a vízszintes vonalat
középen metszi, jelenti a föld felszínvonalának áttörését. Ez a vertikális
vonal, amely a föld színét keresztülmetszi, akár alulról felfelé halad, akár
felülről lefelé, a földbe hatol és a föld egységét megbontja. Úgy látszik,
mintha a kereszt a kettő új jelképe lenne: két vonalról van szó, a
vízszintesről és a függőlegesről. De nem kettőről van szó, hanem négyről,
mert a keresztnek négy szárnya van. A négy szárny négyfelé mutat: keletre,
nyugatra, északra és délre. Jobbra, balra, fel és le. A négy égtáj felé, ami azt
jelenti, hogy az egész világon minden irányba, mert a négy égtáj nem
egyéb, mint a szélrózsa leegyszerűsítése, illetve a szélrózsa nem egyéb,
mint a négy égtáj kibővítése. Mert csak négy égtáj van.



A hármasban az Egységnek az Egész-tulajdonsága diadalmaskodik, mert
a három azzal, hogy a kettőt legyőzi, új Egésszé válik. A Négyben az
Egység új tulajdonsága üt át. Ez az új tulajdonság: a Teljesség. Ezért a négy
égtáj nemcsak az egész világot jelenti, hanem a teljes világot: a
beteljesedett világot, a maradéktalan és az örök világot. Ennek az örök és
teljes világnak jelképe a kereszt, amely összekapcsolja a vízszintest a
függőlegessel, a földet az éggel, az időt az örökkel, a természetet a
természetfölöttivel. Ezért hívták az őskorban Kínát, Egyiptomot, Perut a
Négy Égtáj Birodalmának. A teljesség birodalmának. Ezért esküdött az
uralkodó, amikor az uralmat a nép fölött átvette úgy, hogy mind a négy
égtáj szellemét tanúként idézte. Ez az esküformula maradt meg primitív
formában az indiánoknál, akik a tanácskozás pipafüstjét a négy égtáj felé
fújták, s azoknál a népeknél, akiknél a koronázás alkalmával a király
kardjával a négy világtáj felé sújtott.

A Kabalában Isten teljes neve négy betűből állt. Ez az a név, amit a
magánhangzókkal Jahvénak mondanak: Jod – Hé – Vau – Hé. Ez a négy
világtáj teljességét jelenti. A geometriában: a pont, a vonal, a sík és a test. A
fizikában a tér három dimenziója és az idő.

Az aritmológia egyébként azt tanítja, hogy a hármas után a négyes
érthetetlen csoda, Isten titka, soha fel nem fogható. Ezzel a négyessel
tulajdonképpen minden további haladvány lehetősége megszűnik. Nincs
több szám. Az Egy minden további haladványa ebből a négyből
levezethető. Az öt nem egyéb, mint kettő és három; a hat három és három; a
hét három és négy; a nyolc négy és négy; a kilenc háromszor három; a tíz
pedig ismét a legnagyobb titkok egyike: az első négy szám összege: egy
plusz kettő plusz három plusz négy egyenlő tíz. Több szám pedig sem égen,
sem földön nincs, mert a tízes, a húszas, a harmincas, a százas, az ezres
számok az első tíz haladványainak megismétlődései a lét különböző
köreiben.

A négy tér: a láthatatlan ég, ahol a Teremtő szellemisten lakik – az éter,
ahol a csillagok és az angyalok laknak –, a levegő tere, ahol a földtől
megszabadulni nem tudó, s az újjászületésre váró halottak lelkei laknak –
végül a föld, ahol az élőlények laknak. E négy tér fölött az égboltozatot



négy arkangyal tartja, a tavasz, a nyár, az ősz, a tél angyala, a négy nagy
világsarok, az Aldebaran, a Regulus, az Antares és a Fomalhauta Bika, az
Oroszlán, a Skorpió és a Vízöntő csillagképeiben. Indiában az élet
reintegrációjának négy foka van, a négy asrama: a brahmacsarja – a
brahmannövendék, a grihaszta – a családfő, a vanaprasztha – az erdei
remete, a szannjaszin – a minden földi vagyonát elhagyó zarándok. Az
orphikusoknál a négyes szám teljesség-természete abban fejeződik ki, hogy
a Négy a legfelsőbb szellemi lény kétneműségének jelképe, s a négy jelzi az
emberi világban azt a fokozatot, amikor valaki nemiségét teljesen legyőzte,
„nők között nő, férfiak között férfi tud lenni”.

5. Közelebbi és távolabbi analógiák a számelmélet alapján
 

Ezen az úton csak néhány lépést kell továbbmenni, s az ember, ha
futólagosan is, mégis valamelyes képet szerez arról, miképpen gyökerezett
az archaikus analógiák rendjében az aritmológia.

Nemcsak a püthagoreus és az orphikus hagyományban, hanem
Mexikóban, Kínában és Júdeában is a szám első anyagi megjelenésének a
hangot tartották. A hangok harmóniája és diszharmóniája a számokon
alapszik. A zene, mondja Saint-Martin, nem egyéb, mint számolás, s amikor
az emberi lélek a zenében gyönyörködik, nem tesz egyebet, mint
tudattalanul a számok haladványait követi. Nyugodtan lehet mondani, hogy
a lélek ilyenkor a számokon táncol, mert a tánc alapja éppen úgy a szám,
mint a muzsikáé vagy a szobrászaté vagy az építészeté vagy a költészeté;
vagy a kristályoké, a növények leveleié, a virágoké, a színeké. Az emberi
test, amikor táncol, az arányoknak megfelelő mozgást tesz: számokat él át
és mond ki. Hogy az építészet a számokon nyugszik, egészen természetes,
nemcsak azért, mert az építészet a zenével belső kapcsolatban áll, hanem
azért is, mert az arányokat, az egyes anyagokban levő törvényeket, a súlyt,
a minőséget, a harmóniát figyelembe kell vennie. Az építészet éppen úgy
számolás, mint a gondolatrendszerek felépítése, vagy az államrend
megalkotása, vagy az eposz, a dráma és a költemény. A számokat semmiféle
emberi tevékenység nem nélkülözheti. Van költemény, amely a hármas



számra épül fel, van, amely a négyesre. A dráma teljes egészében a kettő
feszültségén alapszik, mert a dráma feszültsége a dialógus, a párbeszéd. Az
ősdráma a mexikói labdajáték. Az emberi test éppúgy számarányoknak
megnyilatkozása, mint a zenemű. Mindenki tudja, milyen arányban áll a láb
hosszúsága a törzsével, a fej hosszúsága a karéval, a lábfej és az arasz
között levő arány éppen olyan törvényes, mint az arány az arc egyes részei
között. Minden jelenség gyökerében a szám áll, mondja Püthagorasz.

Ha az ember aztán még tovább óhajt menni; fölfedheti a szám és az idő
között levő viszonyt. Az időnek az a sajátsága, hogy a tízes számmal nem
harmonizál. Az idő a kettő, a három és a négy bonyolult kombinációja, s
ezért mértéke csak a hat és a tizenkettő lehet. Viszont van idő, mint amilyen
a Hold ideje, amelynek uralkodó száma a hét. Ezért van kétféle idő, Nap-
idő és Hold-idő, s e kettő egymást sohasem fedi. Hogy ez a kétféle idő
miképpen jelentkezik az emberi sorsban, arról az archaikus korban sokat
tudtak, s újabban ismét kezdik sejteni.

A női lényen általában a Hold-idő uralkodik, és a női lény általában a
Hold számaival harmonizál. De a férfi életében a hetes számnak szintén
döntő szerepe van. A hetes nemcsak a reintegrációt, a szellemvilágba való
felemelkedést szabályozza, hanem a sors ritmusa is: hét. Ez a hetes
harmonizál a hét bolygóval, s a csillagok világa szintén nem egyéb, mint a
szám közvetlen megnyilatkozása, mint a zene, a költészet, a tánc vagy az
épület.

A világegyetem roppant tér, amelyben minden a számok rendje alapján
történik. A világegyetem számrendje alól azonban a Föld sem kivétel, és
mindenki, aki az elemekről valamit hallott, tudja, hogy ezek az elemek
egymáshoz a szám haladványai szerint viszonylanak. Hogy aztán ezeknek
az elemeknek számtermészete az elemek kristályosodásában is
megnyilatkozik, az magától értetődik. Magától értetődik, bár a kulcsot még
eddig nem sikerült megtalálni.

De sehol a számnak olyan döntő szerepe nincs, mint a lélek világában.
Természetesen nem a modern lélektan felfogása szerint, amely a farkába
harapó kígyó lélektana: a felületé, s belül az ürességé. A belső és a külső
viszonyát a szám irányítja: a lélek és a testi alak között levő összefüggés a



számon alapszik. De a belső tulajdonságok is úgy tartoznak össze és úgy
válnak szét, ahogy a számok, s ezek a számok mindig megfelelnek azoknak
a számoknak, amelyek az ember születésének pillanatában az égbolton mint
az állatkör jegyei és a bolygók állottak. Mert ami fent van, az ugyanaz, mint
ami lent van. A szám irányítja az ember sorsát, főként az involúciót, az
Egyhez való visszatérését. S ahogy az involúció és az evolúció egybeesik,
ez már nem egyéb, mint a kettő – az involúció és az evolúció kiegészülése a
háromban: az Egészben. Az Egész után az ember eléri a Teljességet. A
Teljesség nem egyéb, mint a Négy. A Négy után még egy lépés van: a
Minden. A Minden száma a Tíz. Ez a három lépés, amit a léleknek, hogy
Énjét elérje, hogy Eggyé legyen, hogy Istenhez visszatérjen, meg kell
tennie. A hármas fokozás törvénye ez, amely alól a világban kivétel nincs.

6. Az Egész, a teljes, a Minden. Szám és Idő.A négy évszak, a négy
korszak a négy elem és a négy életkor
 

A Négy a Három és a Tíz között áll; a Három az Egész, a Tíz a Minden s
a kettő között van: a Teljes. Ez a Négy. De a négyes a kettővel és a
hárommal együtt az idő száma. Így jelenti a négyes a teljes időt. Ezért van
négy évszak: tél, tavasz, nyár, ősz. Ezért van négy korszak: aranykor,
ezüstkor, rézkor, vaskor. A négy évszak és a négy korszak analógiája
világos: az aranykor a tavasz, a kezdet, a virágzás – az ezüstkor a nyár, a
kibontakozás, az érlelés – a rézkor az ősz, a szüret, a betakarítás, a kihűlés a
vaskor, a tél, a megmerevedés, a sötétség, az alvás. A gyermekkor, az
ifjúkor, az érett kor és az öregkor. A tavasz megfelel keletnek és a
reggelnek; a nyár megfelel délnek, annak az időnek, amikor a Nap
tetőpontjára ér; az ősz megfelel a délutánnak és nyugatnak; a tél megfelel az
éjszakának és északnak. A négy évszak megfelel a négy elemnek: a tavasz a
levegőnek, a nyár a tűznek, az ősz a víznek, a tél a földnek. A levegő
megfelel az embernek, a tűz az állatnak, a víz a növénynek, a föld az
ásványnak. A levegő – megfelel az ember isteni Énjének, a tűz a
szellemnek, a víz a léleknek, a föld az anyagi testnek. Mindenképpen a
Teljesség.



A hindu hagyomány azt tanítja, hogy az aranykor, a Krta-juga négyezer
istenévig tart. Egy istenév háromszázhatvan ezer Napév. Az istenek az
emberek között tartózkodnak, az emberek között egyenlőség van, a
tulajdont és az Ént nem ismerik, állandóan bőségben és derűben élnek. Az
élőlények testvérek. Főfoglalkozásuk a Véda tanulmányozása és a tapasz,
az önmegtagadás. Az élet alapérzése az öröm. Hiba, bűn és rossz nincs. Az
egész emberiség egy nyelvet beszél, amit az istenek, az állatok, a madarak,
a növények is értenek. Mindenki elégedett, igazmondó és tanult. Az emberi
lények az istenekhez hasonlóan szépek, erőteljesek, egészségesek, mert a
betegség a földön ismeretlen. Az átlagos élettartam négyezer év.

A második kor a Treta-juga, az ezüstkor. Az emberek átlagos életkora
háromezer év. Megjelenik a szenvedés, a betegség és a bűn. De
önmegtagadással és az isteni tudásba való elmerüléssel még le tudják
győzni. Az emberek már nem olyan szépek, mint az aranykorban voltak. Az
emberiség testvérisége megszűnik, már két kaszt van: a szellemi és a nem
szellemi. Az élőlények is elváltak, az ember a többi lény nagy közösségéből
kilép. Az igazság ereje csökken, és megjelenik a hazugság. Az istenek még
a földön laknak, de már távoli hegységeket, magányos erdőket, tengeri
sziklákat keresnek. A jólét és bőség szűnőfélben van, megjelenik az éhség
és a szegénység.

A harmadik kor a Dvapara-juga. Az emberek életkora átlagosan kétezer
év. A Dvapara-juga kétezer istenévig tart. A Véda egyes emberek számára
tilossá válik. Az önmegtagadást mind kevesebben tartják az élet legnagyobb
feladatának. Az istenek a földről eltávoznak. A szükség, az éhség és a
szegénység egyre nő. Az emberiség már három kasztra oszlik. Megjelenik a
pénz, a jogtalanság, a tudatos kegyetlenség. Az áldozat és a rítus már csak a
szellemi kaszt kiváltsága. Az első korban a betegség szellemi volt, és csak
az értelem megzavarodása, a fej homálya volt; a második korban kiterjedt a
tagokra. Most, a harmadik korban a betegség már ellepte a törzset és testi
lett.

A negyedik kor a Kali-juga, a sötét kor, a vaskor. Az emberek átlagos
élettartama ezer évtől lefelé egyre csökken; a korszak végén már nem több,
mint tíz esztendő: Az emberek egyre jobban összezsugorodnak, egyre



kisebbek, véznábbak, csúnyábbak lesznek. A korszak végén már az
egyméteres magasságot sem érik el, a nők három éves korukban anyákká
lesznek, s ötéves korukban elvirágzanak. A Védát senki sem olvassa többé,
s az önmegtagadást senki sem gyakorolja, mindenki eszeveszetten rohan,
hogy gyomrát megtöltse, mert a föld ura az éhség és a szükség lett. A
kasztok megszűnnek, mert mindenki kaszttalanná, kitaszítottá lesz. Az
igazságot nem ismerik többé. A földön borzasztó háborúk dühöngenek, és
az erőszaknál és kegyetlenségnél csak az egyes emberek irigysége,
kapzsisága, érzékisége és romlottsága nagyobb. A betegség már kiterjed az
egész testre, és mindig újabb kínos, szörnyű nyavalyák lépnek fel,
amelyekben az emberek évek hosszú során át szenvednek, amíg összeaszva
és félig megrothadva meghalnak. A vallástalanság általános, az istenekről
senki sem akar tudni, az egész szellem képmutatássá lesz. A műveltség
aláhanyatlik, a jólneveltség és a jó modor kihal. Az emberek szenvedélytől
elvakultan legázolják egymást. A házasságok uralkodó hangja a viszály
lesz. A barátság ismeretlenné válik, és az emberiséget nagy járványok
tizedelik. A belső és külső tisztátalanság nyomán szellemi elsötétedés és
utálatos külső megjelenés válik általánossá. A világ körforgása lezárul.

A Kali-juga végén azonban néhányan ismét megtalálják a Védát, elkezdik
olvasni, és elkezdenek önmegtagadó életet élni. Az, amit az ember belső
világosságban elér, a külsőben is jelentkezni kezd: az élettartam
meghosszabbodik, az alak és az arc megszépül, az ember kezdi megérteni
és megtartani az igazságot, a jogot, elkezdik az erőszakot, a kapzsiságot, az
irigységet kiküszöbölni, barátságok keletkeznek, a házasságok
boldogabbakká válnak. A tél ismét átlép a tavaszba, az öregség megifjodik,
a sötétség kiderül, a föld bővebben ontja kincseit, s a Kali-juga eléri a Krta-
jugát, a vaskorból aranykor lesz.

V. A betegség
 

1. Az analógia és az univerzális intelligencia
 



A történeti ember egyes analógiákat esetleg könnyen megért, sőt az
archaikus ember analógiás gondolkozását is néha követni tudja. De sem
maga analógiákat alkotni nem tud, sem az analógiás gondolkozást magáévá
tenni nem képes. Amit tud és amire képes, az mindössze a hasonlat, ezt
pedig úgynevezett költői alakjában alkalmazza; ami viszont azt jelenti,
hogy számára a hasonlatnak hiteles jelentése nincs. Analógiát látni és
analógiásan gondolkozni csak univerzális intelligenciával lehet, vagyis sem
individuális, sem kollektív intelligenciával nem lehet. Aki nem éber
értelemmel kíván analógiákat megállapítani, legfeljebb a hasonlatig jut el. A
történeti embernek ahhoz, hogy analógiákat mondjon ki, eszköze nincs. A
történeti nyelv az analógiára alkalmatlan. A nyelvnek nincsenek jelképei,
nincs mítosz ereje, nem eléggé kozmikus, nem univerzális, nem
metafizikus, egyszóval nem éber. A középkor óta a szimbólum is
fokozatosan háttérbe szorul, és a nyelv legmagasabb, legszabadabb és
legvilágosabb fokát a metaforában éri el. A metafora azonban a
köznyelvben frázissá válik. Ahol egyetemesebb jelekre van szükség, s ahol
még a mélyebb metafizikai tartalom él, ott a történeti ember kénytelen
archaikus szavakat használni. A nyelv hovatovább megszűnik az analógiák
tárháza lenni és elszegényedik. Ez az újkori, úgynevezett kijózanodott
nyelv, és az őskori analógia egész erejében és mélységében csak kivételes
nagy költőknél él.

A történeti ember számára csaknem érthetetlen az állatok és az istenek
analógiája. Nem tudja követni azt a gondolatot, amely az állati lényben a lét
kvintesszenciájának valamely jelképét látja, ugyanazt a jelképet, amelynek
hordozója az istenség. Nem látja, hogy a Nap körébe tartozó állatok, mint
az oroszlán, a bátor, nyílt, heroikus lélek jelképei. A kasztok jelképei szintén
lehetnek állatok is: a brahman-szellemi kaszt jelképe a medve, a keltáknál
és az indiánoknál éppen úgy, mint Indiában; a lovagi-kormányzói kaszt
jelképe a vadkan; a gazdasági kasztjelképe a termékenység és bőség állata,
a hasznos állat, a disznó; a kaszttalan szolga jelképe a kutya. De az
isteneknek növény-analógiáik is vannak: van Nap-virág, Hold-virág, van
virága és növénye minden egyiptomi, görög, iráni, hindu, kínai, mexikói,
kelta, perui istenségnek. Görögországban a tölgy Zeusz-jelkép, a babér



Apollón-jelkép, az olaj Pallasz Athéné jelképe, Iránban a liliom Bahmané, a
legfőbb Amsaszpandé, a vörös jázmin Ahura Mazda, a rózsa Din.

Az analógia az élet egyetlen területéről sem hiányzik. A ruhák
analógiájánál alig van komolyabb, s ez nemcsak az egyes kasztok öltözetén
látszik, hanem az egyes emberi rangok külső megjelenésén is. „Aki a logosz
értelmében él – mondja az alexandriai feljegyzés –, annak kozmikus
jelekkel ellátott ruhát kell viselnie.” A középkorban már látványos és
komolytalan lett az égi jelekkel díszített bő palást, amit azok az iráni,
kaldeus és babilóniai asztrológusok hordtak, akik az Atyák szellemével
kapcsolatban állottak. Az őskori hagyomány szerint minden népnél szent
ruhadarab volt az öv, a hindu koszti, amely „a lélegzetet szabályozta, s így
az embert a lélegzet által összekötötte istennel”. Ezért az övre akasztották
azt, amit mindenképpen meg akartak őrizni (kései visszasüllyedt emlék,
hogy az indián övére akasztja a skalpot és a békepipát), és a tanítványok
mestereik szavát öveikre írták. Az öv alatti és öv fölötti részek elválasztása,
amire a történeti ember gondolna, már moralizáló, s így elég lapos
magyarázat: az öv Isten és ember szövetségének jele volt, az övet a halott
magával vitte a sírba. Az ételek analógiáiról külön kellene szólni, főként
azért, hogy miért voltak egyes ételek bizonyos létfokon élő emberek
számára tilosak és miért voltak egyes ételek tisztátalanok.

Bizonyos létfokon élő embernek nem volt szabad érintkeznie a reá
veszedelmes lét köreivel ez pedig nem azt jelentette, hogy nem volt szabad
egyes emberekkel közösségben élni, hanem azt, hogy a létnek ezt az egész
körét kerülnie kellett: e körbe tartozó növényt, állatot, embert, ételt,
gondolatot. Ezért voltak égi ételek és démoni ételek, anyagi ételek és
tisztátalan ételek, s ezért volt analógia Görögországban a búza és Démétér,
Mexikóban a kukorica és Kenteotl istennő között: ha az ember kenyeret
evett, belépett Démétér és Kenteotl világába és az analógiák ezreit idézte.
Így volt analógiája a történet minden eseményének a csillagos égen éppen
úgy, mint a madarak repülésében és az áldozati állat beleiben és a
legmagasabb szellemi körökben. Ezért voltak jósok és asztrológusok, akik a
kozmikus helyzetet, a madarak repülését s az áldozati állatok beleit
kutatták, és ott olvasni tudtak. Az állatok húsa éppen úgy tudott gyógyítani,



mint az, hogy az emberekben fölébresztettek bizonyos állati vagy isteni
tulajdonságot. Ugyanilyen gyógyító hatásuk volt egyes növényeknek és
ásványoknak is – a lét egyes köreit megerősítették és felszabadították. De
ugyanilyen hatásokat ismertek Indiában, Kínában és Tibetben éppen úgy,
mint Egyiptomban és Mexikóban más irányokban is. Toth titka volt
Egyiptomban a szín és a hang és a szó és az illat; amely ölni tudott – de az
az illat és hang és szó és szín is, amely halottakat fel tudott támasztani.

2. A betegség és az ötös szám analógiája
 

A történeti ember azt gondolja, hogy az, amit betegségnek nevez, a
legkülső nehéz anyagi rétegből megérthető és gyógyítható. Tény az, hogy a
történeti ember még a legkülső, nehéz anyagi életben élt életével sem tud
mihez fogni és nem tud vele elkészülni. Mélyebb rétegekről nem is szólva.
Már a pszichológiai és társadalmi körökben teljes tájékozatlansággal küzd,
az asztrális és szellemi köröket pedig nem is sejti. A betegségnek egészen
elenyésző része a felületen levő nehéz anyagi burok betegsége. Túlnyomó
részben mélyebbről fakad, s a mélységet megérteni másképpen, mint
analógiával nem lehet.

Hogy a betegségre magára egészen egyetemesen és természetesen, a
lényeget éppen csak érintve, némi világosság derüljön, meg kell találni a
betegség számát. A betegség száma: az öt.

Az öt ugyanabban a viszonyban áll a tízzel, mint a kettő az eggyel.
Megfelezi, kettészeli, elválasztja. A kettő az eggyel szemben a viszály, a
kétség, a szakadás száma. Az öt a tízzel szemben ugyanaz. Az egységnek az
a haladványa, amely túlhaladt az összes lehetőségeken, a tízes számban
elérte a legmagasabbat, a Mindent. Mert a tíz nem egyéb, mint visszatérés a
Mindenhez. Az öt ezt a Mindent kettétöri. Egyiptomban az ötös szám
hieroglifája a szamárfej volt, a szamár pedig Széth állata, és a külső
sötétséget jelenti. Az ötösben jelentkezik a világnak az a gonosz és támadó
ereje, amellyel Széth megölte Oziriszt, és feldarabolta. Az öt az
ellentmondás, az ellentét, a Minden megbontásának és lerontásának száma.
A Vízözön óta a jelenkor az ötödik korszak, hindu elnevezéssel a



Jamarászana, forrása mindannak, ami elaggott, nehéz, halálos, tele gonddal,
sötét, szenvedő. Egyiptomi tudás szerint az ötödik korszak ura Széth, és
Széth egyik jelentése az ötszög: a feneketlen mélység, a duat, az alvilág. A
Kabala szerint az ötös szám teszi az embert képessé arra, hogy rosszat
tegyen. Ha csak a négyest ismerné, egyenlő lenne az istenekkel. Saint-
Martin szerint az ötös a bálványok és a romlás száma.

A betegség nem egyéb, mint az ötös szám uralma az emberen: az ember a
Minden analógiája, az öt ennek a Mindennek a megfelezése és kettétörése.
Az öt felidézi a külső sötétséget és megmozdítja az alvilágot. Az ötös hozza
a gyengeséget és a romlást, a gondot, a fájdalmat, a görcsöt, a kínokat. Az
öt az embert szétmarcangolja, mint Széth Oziriszt. Persze nem úgy, hogy az
ötös szám az erőközpont, ahonnan a romlás sugárzik. Az öt mindannak, ami
betegség, fájdalom, görcs, sötétség, értelemmel még követhető analógiás
jelképe. A dolgok további összefüggései az ember számára már
követhetetlenek. Az ötös tulajdonképpen nagy és erőszakos katabázist jelent
olyan alvilágba való leszállást, amelyet nem az élet küszöbét átlépő lélek él
át, sem a beavatás nagy lépcsőit átélő tanítvány, hanem amit kísértésszerűen
idéz a sötétség démonikus hatalma, s amit természetellenesen és
felkészületlenül kell az embernek átélnie. Éppen ezért a betegség
rokonságot tart a beavatással és a meghalással is: az ember olyan ajtókon
lép be, amelyek élő ember számára tilosak – csak egy esetben szabadok, ha
azt szakrális tudásért, éberségért teszi.

A beteg olyan tapasztalatokat szerez, amelyek kivétel nélkül
törvényellenesek és amelyeket az élet szellemei nem engedélyeztek. Ezért
van a betegség kapcsolatban a bűnnel és a gonosszal. A betegség a
tisztátalan sötétségbe vezet, a vétkes homályba, Széth világába, a Hádeszbe,
a Seolba, ahol tiltott módon bűnös érintkezést folytat a gonosz hatalmakkal,
s ezek a gonosz hatalmak megmérgezik, csábítják, fogva tartják. Minden
betegségben van valami csábító, ami a tehetetlen lelket kíváncsivá teszi:
olyan borzongató élményekkel kecsegtet, amilyenekről az egészséges
léleknek sejtelme sincs és nem is lehet. De boldog az, aki a bűnös
kíváncsiságból támadt vágyaknak nem enged és nem szédül meg a
reszketés borzongató gyönyöreitől, amit a sötétség ígér: az ájultságoktól, a



roskadozó gyengeségtől, a félelmetes megrázkódtatásoktól, a
természetellenesen felfokozott, de tisztátalan életérzéstől, a kísérteties
remegéstől, a betegség hatalmainak lassú dagasztásától, amelyben a lélek
csak akkor tudja inár pokoli örömét lelni, ha az egészséges, világos élet
szépségét és nagyságát teljesen elfelejtette.

3. A betegség és a hierarchiák
 

Ezek után az inkább általános szavak után, amelyek eléggé aláhúzták,
hogy a betegség nem kivétel, nem elszigetelt valami és nem olyasmi, amit
az emberi életből ki lehet űzni – legalábbis nem olyan módon, ahogy ezt a
történeti korban, főként az újkorban gondolják –, könnyű belátni, mi az, ami
a betegségben az anyagi test burkán messze túllép, más szóval: miért van és
miért kell minden betegség okának és eredetének messze az anyagi test
határain túl feküdnie: A hangsúly különös módon és egész határozottan arra
esik, hogy ez minden betegségre és kivétel nélkül minden, az emberi lényt
érintő támadó és gyengítő állapotra vonatkozik. Az emberi testen egyetlen
tűszúrás és egyetlen karcolás sem eshet meg az anyagi természetből érthető
és magyarázható okból. Mert az, amit véletlennek hívnak, démonikus
hatalom és a sorsnak éppen olyan ereje és tényezője, mint bármelyik más: a
véletlen az a daimón, amely a törvénybe betör és azt olyan pontokon, ahol
éppen tudja, megbontja, olyasvalamivé teszi, aminek látszólag sem
előzménye, sem következménye nincs.

A betegség sohasem lehet valamely szerv elszigetelt betegsége, hanem
mindig az egész életet, vagyis az egész embert érinti. A betegség száma az
öt, az öt pedig a romlás és a gonosz száma. A legközelebbi analógia a lélek.
Persze nem az a lélek, amit pszichének hívnak, nem az atman, de még csak
a dzsiva sem, hanem a toll-lélek, a madár, akit Egyiptomban bának hívtak,
az elröppenő thümosz, aki teljesen bele van nőve a pranába, a lélegzetbe,
vagyis az anyagi és szerves testbe, és csak a test rothadása után repül vissza
a paradicsomba az Élet fájára. Ez a lélek olyan érzékeny, mint a toll; az
idegszálakban lakik, de érzékenysége nemcsak kifelé irányul, hanem
fokozottabb mértékben befelé is. Az emberi tudat nappali köre számára



hozzáférhetetlen helyekről nyeri élményeit, s ezeket az idegeknek
továbbadja. A testi betegséget az idegeken át a ba irányítja, illetve hozza.
De honnan hozza?

A föld közvetlen körében laknak azok az elköltözött lények, amelyek az
anyagi természettől nem tudnak elszakadni és mindig azt remélik, hogy
visszatérhetnek. Ezek a sötét és botor hit kényszerében élő lelkek, akik az
anankét, a szükséget nem tudták legyőzni, s így őrületszerű
megzavarodásban, abhimanában szenvednek. Itt kóvályognak szüntelenül
mint kísértetek, és a legkisebb alkalmat és lehetőséget is felhasználják arra,
hogy az élet dolgaiba beleavatkozzanak, hogy ezzel önmagukkal az élet
látszatát elhitessék mert földi jelenlétükben is látszat lét volt az, amit éltek,
s a kettő között most se tudnak különbséget tenni. A Kabala ezeket a
lelkeket embrióknak hívja, olyan korcs lényeknek, amelyek mások életén
élősködnek. A ba innen nyeri benyomásainak nagy részét, mert ez a világ
fekszik hozzá legközelebb. Ez a világ vetíti képeit az álmok többségében az
emberi tudatra.

Ezen a közvetlen asztrális körön túl, a tágabb asztrális térben élnek a
démonikus erők és a sors hatalmai, az előbbieknél mérhetetlenül éberebbek:
angyali és sátáni erők és lények, minden élet jó és rossz jelenségének
feltétlen urai. A ba ezt a világot már nem látja közvetlenül, ha az
ösztönzéseket, parancsokat, utasításokat állandóan kapja is. A ba különösen
érzékeny a sors hét körének hét urára – ez a hét úr az, akiket az asztrológia
analógiarendszere a hét bolygónak nevez. Mind a hét bolygónak és az
állatkör mind a tizenkét jegyének az emberi test egy-egy része felel meg. A
Kosnak a fej, a Bikának a nyak, a Ikreknek a tüdő, a két kar és a váll, a
Ráknak a gyomor, és így tovább. A napnak a szem, a hátrész, az arc, a
homlok és a vér; a Holdnak a nyálka, a gyomor, a Merkúrnak a kar, a
motorikus idegpálya, az agyvelő, és így tovább. A csillagos égen a bolygók
vándorlásának megfelelő konstellációk analógiában állnak a földi anyagok
elváltozásával és az emberi test elváltozásával is. A sors hét ura küldi az
egészséget és a betegséget. Minden úr csak saját birodalmában úr: – a Nap a
hátfájást, a szívbajt, a szembajt idézi elő, a Hold a gyomorbajt, az emésztési
zavart, idegbajt, érzelmi megzavarodást, a Szaturnusz a köszvényt, reumát,



csúzt, csontbetegségeket, fogfájást, csonttörést, lassú, emésztő, kínos
sorvadásokat.

Az asztrális körön túl a betegség eredete követhetetlen. Az őskori
szakrális szubjektumok rendelkeztek tudással és intuícióval, amellyel a
rossz eredetét egészen a gyökérig, egészen az ötös szám alapjáig tudták
követni. Ez a tény világosan látható azokból a gyógyításokból, amelyeket
ezek a szakrális szubjektumok nem kivételesen, hanem egész természetesen
végrehajtottak. Az archaikus beavatott mesterek, Toth és Aszklépiosz papjai
ismerték a betegség gyökerét. Ami a történeti korra maradt, mindössze
annyi, hogy a testi betegség gyökereit az ember a sors hatalmaiig követni
tudja.

4. Az alacsonyabb rendűtől való függés törvénytelen állapota
 

Az emberi test betegsége annak a kozmikus világténynek felel meg, hogy
az Egy haladványainak során eléri a romlást és azt érinti. A betegség nem az
anyagi testben keletkezik, hanem elérhetetlen szellemi szférában, innen
száll le a sors köreibe és az eredeti szellemi szférában keletkezett egyetemes
zavar valamely körben realizálódik. Innen száll le tovább az anyagi világot
közvetlenül körülvevő körbe és csak innen az emberi lélekbe: a lélek
továbbadja a képzeletnek, a tudattalannak, végül az idegeknek, és az
idegeken át keletkezik az a szervi elváltozás, amit betegségnek hívnak.
Baader azt mondja, hogy a betegség az emberi test törvényes állapotának
elvesztése és átképződése a törvénytelen állapotba: a beteg ember nem
ideáktól függ és nem tőlük kapja a fényt és az erőt, hanem függ az ideák
ellentététől, Paracelsus szavával: az evestrumoktól kapja a sötétséget és a
leromlást. Így tehát a betegség a magasabb rendűnek az alacsonyabb
rendűtől való abnormis függését fejezi ki – az ember lefokozódik, saját
létéhez méltatlan –, az anyag válik rajta uralkodóvá, vagy ami még
rosszabb: az anyagban lakó nehéz sötétség. A Kabala tanítása szerint a
betegség a szándékos rosszakarat eredménye – a szándékos belépés az ötös
szám körébe. Mert sohasem a testi betegség az elsődleges. Ugyanaz a
viszony, írja Al Ghazali, ami a test és az árnyék között van, ugyanaz van a



spirituális és az anyagi világ között. Az archaikus korban senkinek sem
jutott volna eszébe az árnyék betegségéről beszélni. Először megnézték,
hogy a test milyen állapotban van, az igazi test, vagyis a láthatatlan. S ezzel
természetesen egyenértékű, hogy senkinek sem jutott volna eszébe merő
külső eszközök birtokában oly reményeket táplálni, hogy a betegséget az
anyagi életből teljesen száműzni lehet. A betegségek egy része olyan
életrend eredménye, amely a helyes életrendbe való visszatéréssel
jóvátehető és kiküszöbölhető. Van azonban betegség, amely bizonyos
határozott arculata és bélyege a sors elkerülhetetlenségének a
következménye. Ez magából az individuális létből fakad, és csak akkor
oldódik fel, ha az individuális lét az egyetemesben újra feloldódik. Hiszen
az emberi lét sem egyéb, mint magasabb rendű spirituális lénynek az
alacsonyabb rendű anyagi erőktől való abnormis függése. Ez a betegség a
lehető legszorosabban azzal függ össze, amit a hagyomány
elanyagiasodásnak, az Egységből való kiszakadásnak, bűnbeesésnek vagy
eredendő bűnnek nevez.

5. Archaikus gyógyítás
 

Az őskori emberiség a betegséget lényegében másképpen értette meg,
mint a történeti emberiség, s éppen ezért a gyógyításnak is lényegesen más
módszerei fölött rendelkezett. A legelső teendő mindig az volt, hogy meg
kellett állapítani, a betegség a lét melyik köréből indul. Ha az idegek
köréből indul, más a betegség természete, aránylag egyszerűbb, simább,
felületesebb, könnyebben gyógyítható, mert csak az anyag színén úszik. Ha
a lélekből (thümosz, ba, prana) fakad, más gyógyítási eljárást kell
alkalmazni, mint ha a föld közvetlen szférájából indul, vagyis ha az
úgynevezett hádeszi, alvilági inspirációjú betegségről van szó. Ismét más
gyógyítást kell alkalmazni, ha az asztrális körből fakad, és a gyógyításnak
egyszerűen nincs lehetősége és értelme, ha a betegség az ember sorsának,
anyagi inkarnációjának természetes következménye. Ilyenkor a gyógyító
egyetlen kötelessége az emberben a világosságot, az erőt és az éberséget



felnyitni, hogy sorsát elviselje. A betegség az emberhez tartozik, mint
sorsának ötödik fejezete.

A gyógyszer igen sok esetben állati vagy növényi vagy ásványi anyag. A
megválasztást mindig az analógiás gondolkozás irányítja. Az állati és
növényi és ásványi anyagok hatása analóg a lét egyes köreivel, asztrológiai
nyelven szólva: a növényi, állati és ásványi anyagok asztrális hatalmak
uralma alatt állanak; az alkímia nyelvén szólva pedig: az anyagok mindig
metafizikai esszenciákat képviselnek. A Nap-betegségeket a Nap erejének
növelésével kell gyógyítani. Ha csak felületi betegségről van szó, elég a
felületre hatni. Ha a betegség mélyebbről fakad, tartósabb hatású
gyógyszerre van szükség. Az idegek és a lélek (thümosz) betegségénél
gyakorta használták a szakrális alvást, így Egyiptomban, Indiában,
Tibetben, s még a történeti idő emlékezetébe esik az Aszklépiosz
szentélyében, Epidauroszban alkalmazott gyógyítás. Kellő előkészítés után,
amely nagyobbára az volt, hogy Aszklépiosz papjai bizonyos képek
felkeltésével a betegben bizonyos lappangó erőket szabadítottak fel, a beteg
a szentélyben lefeküdt és aludt. Álmában a felkeltett képek hatása
kibontakozott. A gyógyulás rendesen álmokkal járt együtt. A hagyomány
szerint Egyiptomban ez volt a gyógyítás legáltalánosabb módja.

A gyógyító személy természetesen éppoly kevéssé volt közömbös, mint
más: nem mindenki orvos, aki racionális értelmével bizonyos külsőségeket
gépiesen megtanul. S itt a legtöbb esetben ismét az alkímia vagy az
asztrológia analógiáit használták fel, hogy valakiről megállapítsák, van-e
benne elég gyógyító erő. A gyógyítás a személyes lelki, szellemi, asztrális
és misztikus hatások nélkül teljesen reménytelen; a tisztátalan ember, a
kapzsi, az önző, az irigy, a hiú, az ostoba a beteget még csak betegebbé
teszi. A gyógyítás a lehető legszemélyesebb hatás, még akkor is, ha az
növényi vagy ásványi anyag közvetítésével történik, és személyes lelki és
asztrális és misztikus erőket visz át az orvosból a betegbe. Az őskorban csak
olyan beavatott gyógyíthatott, aki önmagában az egészség istenségének
erőit megtanulta realizálni és nem saját emberi képességeit sugározta,
hanem az isteni erőt. Volt olyan beavatott, nem is ritkán; aki az isteni erőt



olyan intenzíven élte, hogy kézrátevéssel tudott gyógyítani. S ilyenkor
senkinek sem jutott eszébe az orvosnak hálálkodni vagy csodáról beszélni.

A gyógyítás magas eszköze volt a mantra – az ige, a hatalmi szó. Később
varázsmondatnak hívták, de a mantrának a varázslathoz semmi köze. Az ige
feltámasztotta a betegben szunnyadó egészség-erőt, és a parazita démonikus
hatalmát el tudta űzni. Mantra hatása volt egyes fémeknek és
drágaköveknek és mozdulatoknak is. Az összefüggés ismét analógiás. A
középkor végén a beteg fület úgy gyógyították, hogy imát írtak le, s a
papirost a fülbe dugták; ez már értelmetlenné vált, groteszk csökevénye volt
az őskori szertartásnak, és sok tekintetben hasonlít a legújabbkori
orvosláshoz, amely a betegnek kémiai készítményeket ad, s a gyógyulást
ettől várja.

A legmélyebb gyógyítás, amikor a betegség eredete túlnyúlik még a sors
körein is, a vallásos gyógyítás volt. Minden betegség a katabázis egy neme,
vagyis alvilági és démonikus érintkezés. A beteg azonban nem éber
értelmével száll az alvilágba, mint a beavatásra váró tanítvány, hanem
elvakult gyönyörre, uralomra, élvezetre vágyó szenvedéllyel. S ezért
minden betegségben része van a szégyentelen életéhségnek, amely az
embert a sötétség hatalmainak kiszolgáltatja. A betegség ezért egyben bűn
és bűnhődés és büntetés, ha a lélek nem is tud róla. Ezért kell a mély
gyökerű betegségeket – fokozottabban, mint az enyhébbeket –, a
legmélyebb metafizikai erőkkel, a vallással gyógyítani. Mert amiről szó
van, hogy a rossz katabázist jó anabázissá kell fordítani. Erre néha elég a
mantra alkalmazása; néha elég a szakrális alvás; néha hosszabb és
alaposabb eljárásra van szükség. Mert minden gyógyítás felébresztés,
persze ott, ahol lehet és kell ébreszteni, a rejtett lélekben és szellemi
birodalmakban. Az egyetlen gyógyszer a világosság. Az a világosság, amit a
lélek önmaga, kell hogy fakasszon önmagából és önmagában. És a
gyógyításnak sohasem szabad negatívnak lenni. Nem egészséges még az,
aki a betegségek körén kívül áll. Az egészség valami pozitívum: a földi
életben a legnagyobb testi pozitívum. Új erőket kell felszabadítani és az
életet el kell mélyíteni. Ebből a szempontból a betegségnek ösztökélő



hatása van: mélyebb életre és nagyobb világosságra kényszerít. A helyes
gyógyítás után az ember egészségesebb, mint azelőtt volt.

Az analógia azt mondja, hogy minden betegség részesedés a szenvedő
Isten sorsában. Az ember az Isten sorsát választhatja éber elhatározással, s
akkor a szenvedés, a betegség, bármilyen legyen is, csak az anyagi test
köreire vonatkozik, mélyebb és magasabb részt nem érint: az ember belül,
lélekben és szellemben egész, érintetlen, egészséges marad. Ha az ember az
isteni sorsot nem vállalja, tiltakozik; mivel tiltakozik, negatív, s mivel
negatív, éppen mély és magas szellemében és lelkében kell szenvednie. A
betegség eredete minden esetben túlvezet az anyagi szervezeten és minden
esetben metafizikai természetű. Ha az ember tudja, hogy szenvednie kell,
mert a szenvedő isten sorsából részt kell vállalnia, az isten sorsát magára
vette – az méltóságot, nyugalmat, biztosságot és mindenekfölött
világosságot hoz. Ha pedig a lélek világos, a test minden romlásán
mosolyog.

6. A szent váza
 

Az emberi test maga is analógia: a teremtett világ minden egészének
analógiája. Az emberi test analógiája pedig: a szent váza.

A középkorból még emlékezetes a Grál mítosza, s még a mai emberben is
él néha különös, távoli sejtelem, amikor ősi görög, egyiptomi, kínai, perui
vázákat lát; és érti is, meg nem is, hogy ennek az edénynek valamilyen
rejtett értelme és jelképe van: Peruban a vázakészítést beavatott asszonyok
végezték: a munkát böjt, tisztálkodás, fürdés, aszketikus ima előzte meg, s a
készítés szakrális titok volt éppen úgy, mint az anyag megválasztása, a
festék keverése, az égetés.

A vázakészítés alkimista tevékenység volt: az emberkészítés jelképe,
mert az embert is agyagból teremtették és alakították. A váza a szent edény,
amelynek tartalma a szoma, az élet szubsztanciája, a lét, a théleszma, az
örök és halhatatlan lény. A szent edényt az emberre bízták, hogy benne
gyűjtse a szent folyadékot, a bort vagy az olajat vagy a szent anyagot: a
búzát vagy az aranyat, s ezzel a világ üdvösségét növelje, a világot



gazdagabbá és fényesebbé tegye. A váza az asa gyűjtőmedencéje, amely az
isteni adományok gyűjtésére való – ezt mondja el a Grál mítosza, erről
beszél, alakjának szépségével és megjelenésének misztikus jelentőségével a
görög, a kínai, a perui, az egyiptomi, a mexikói váza.

Az ember a szent edényt nem mindig arannyal és borral vagy búzával
tölti meg, s ha az edénybe olyasvalami is kerül, ami nem asa, nem az örök
és a halhatatlan lényhez méltó, akkor az oda nem való szenvedély, vagy
vágy, vagy kívánság, vagy akarat, vagy emlék a váza tartalmát megerjeszti
és megrontja. Ez a romlás a betegség. Az archaikus szertartás ilyenkor a
vázát a templomokba vitte, gondosan megtisztította, a templomban a pap
illatos füstölőkkel a szent anyag befogadására újra alkalmassá tette. A nagy
misztikus edények, mint a Grál, önmaguktól megtisztultak, az évnek
ugyanazon a napján megteltek újra szakrális vérrel. A váza tisztítása, friss
vízzel való megtöltése, a friss virág belehelyezése az ősi szertartásnak már
kezdődő elhomályosodása, de a rítus magas volta még mindig érezhető
benne. A virág a lélek jelképe, s a lélek a vázában levő vízből él – a testben
a vér által él: a vérből táplálkozik, ahogy a virág a vizet szívja. A virág a
testben élő lélek, a test pedig a szent váza, amely a szakrális folyadék
edénye, az életadó nedvesség tartója, hogy benne a virág nyíljon és
illatozzék.

VI. A víz
 

1. Az analógia és az archaikus ember realizmusa. Transzcendentális
valóságlátás
 

Az analógia az archaikus ember realizmusa. Az őskori emberben megvolt
az a képesség, hogy a dolgok láthatatlan szellemi összefüggését lássa; ezek
az összefüggések megfelelések: az alacsonyabb és a magasabb, az érzéki és
az érzékfölötti, a földi és az asztrális, az anyagi és az anyagtalan között. „A
dolgok az időben és a térben – szól a Kabala – azáltal keletkeznek, hogy az
isteni dicsőségről leválnak. A levált dolgok aztán lassan elsüllyednek;
eleinte még emlékeznek eredetükre, de aztán mindig nehezebbek és



áthatolhatatlanabbak lesznek; végül az anyagban teljesen elmerülnek.” Az
ember az őskorban még emlékezett az ideákra, amelyekről a dolgok az idők
kezdetén leszakadtak; később az ideát már csak a kivételes ember látta, s
egyedül ő volt annak a tudásnak, hogy a dolgoknak felső eredete és
megfelelése van, a birtokában. Aztán ez a tudás is elhomályosodott, és az
ember azt kezdte hinni, hogy az anyagi világ egymagában áll. Az ember
ébersége homályba süllyedt. Nappali tudatával az ember az analógiákat már
nem látta. A megfelelésekről az éberségnek ma is van tudomása: az ember
álmában vagy az ihlet és a sugallat perceiben, mikor éberen él, ezekben a
megfelelésekben lát. Újkori szavakkal szólva: a tudattalan ma is
analógiákban gondolkozik. A nappali tudat azonban teljesen a nehéz
anyagba merült.

Az őskori embernél az a sajátságos, mintha sohasem a dolgot magát
látná, hanem a dolog maga olyan, mint a rés az érzéki világ sűrűn szövött
takaróján – ezen keresztül a dolog mögött levőt, s a mögötte levőt, ismét a
mögötte levőt, egymás után és egymásból a megfoghatatlan távolságokig
megjelenni látja. Az egymáshoz kapcsolódó s egyre mélyülő
megfelelésekben és összefüggésekben élt az, amit az őskori ember
realitásnak látott. Ez volt a valóság: a dolgok egymásba nyíló és egymásnak
megfelelő végtelen sora, amely sorban az érzékkel tapasztalható valami
csak a külső ponton és felszínen helyezkedett el, önmagában azonban sem
értelme, sem realitása nem volt. A lényeket, az eseményeket, a tárgyakat az
őskori ember metafizikai távlatban, belső mélységben végigtekintette, és
szellemi látása az ideákig és az istenekig meg sem állt, de meg sem tudott
állni. Ezért volt az ideáknak tényleges realitásuk, s ezért voltak az istenek
ténylegesen jelenlevő lények: mert az ember látta őket. Az őskori ember az
anyagi dolgokban nemcsak azt látta, amik, hanem azt is, amit jelentettek. A
jelentés mögött azonban ennek megfelelő új jelentés állt, s e mögött ismét
újabb jelentés.

Újabban megkísérelték Swedenborg analógiás látása alapján az őskor
egyes jelképeit megközelíteni. A jelképeket olvasva kiderül, hogy az
egyiptomi fáraó homlokán levő kígyó éberséget jelent. „Legyetek éberek,
mint a kígyó.” Az a tény, hogy ez a kígyó az uralkodó homlokán van, azt



jelenti: az éber bölcsesség nem öncél, hanem az emberek javát szolgálja.
Mert a homlok az emberek iránt való jóindulat jelképe. A bölcs király
éberen gondját viseli alattvalóinak. A kígyót körülvevő fejdísz, amely a
nyakat körülfogja és a mellig ér, azt jelenti, hogy a jóakarat nem áll meg a
fejnél, vagyis a gondolatnál, hanem ténylegesen meg is valósul a testi
világban.

Amikor Hérakleitosz azt mondja, hogy a láthatatlan összhang erősebb a
láthatónál, azt mondja: a döntő a dolgok között levő láthatatlan kapcsolat,
mert ez a mélységbe megy, míg a látható összhang csak a felületen úszik. A
dolgok igazi lényegét a láthatatlan mérték, a logosz határozza meg, mert
minden látható dolog végtelen láthatatlan összefüggésnek csak külső
felülete. Az ember a világot nem akkor ismeri, ha felszínét látja, hanem ha
az összefüggő megfelelések láncolatát az ideákig, az istenekig, a
metafizikai abszolútumig megérti.

2. A természet isteni és nem emberi ismeretet kíván
 

Az őskori ember fülében különösen hangzana, ha valaki azt mondaná,
hogy mivel valamit lát, már ismeri. Az érzéki tapasztalat csak annyi, hogy
valaminek felszínes jelenségét pillanatnyilag megállapítom, egyéb semmi.
Ha valaki a Nílust látja, csak látja, de még nem ismeri. Ahhoz, hogy valaki
tudja is, hogy mi a Nílus, tudnia kell: ez a Nílus itt a földön az égi Nílus
mása. Ahogy ez a sivatag az égi sivatag mása, a tenger az égi tenger mása, a
Gangesz és a Brahmaputra és a Jangce-kiang és a Fudzsijama az égi folyók
és a hegyek mása, s ahogy az egész föld az égi föld mása, s ahogy a földi
ember az égi elliptikus duál mása. A dolgokat csak az ismeri, aki tudja,
hogy az eredeti a láthatatlan metafizikai világban van, s aki a dolgokat csak
érzékeivel látja, a felszínüket érinti. Az archaikus ember analógiákban élte
át a földrajzot éppen úgy, mint az anatómiát, a kozmológiát, és a kémiát
éppúgy, mint a fizikát, a pszichológiáról nem is szólva. Az analógiás látás
transzcendentális realizmus, amely az érzéki dolgok természetfölötti és
tapasztalaton túli megfeleléseiben élt. A természet lényegét az érzékek nem
is érintik. Hé phüszisz theian ga kai ouk anthrópinén endekhetai gnószin,



mondja Philolaosz: a természet isteni és nem emberi ismeretet kíván. Isteni
pedig annyi, mint érzékfölötti, vagyis metafizikai. Az érzéki tapasztalat a
hamis kalkulus. Semmit a természetben a metafizikai, az isteni ismeret
nélkül megérteni nem lehet.

A történeti időből visszafelé nézve az ember az őskori jelenségekkel
szemben csaknem pontosan ugyanúgy áll, mint az álom jelképeivel. Az
álom is állandóan használ állati és növényi és kozmikus jelképeket, olyan
eseményeket, amelyeknek átvitt értelmét és megfelelését az ember
homályosan sejti – hall szavakat, átél megrázkódtatásokat, találkozik
elköltözöttekkel és démonokkal. Az őskori ember a világot úgy értelmezte,
ahogy az ember álmai értelmezik ma: a dolgok transzcendens mélységében.
Ez a transzcendens látás, amit a görög a theorein-theoria szóval fejez ki, a
merő érzéki látásnál mérhetetlenül egzaktabb, lényegesebb, mélyebb és
reálisabb. A szellemi területen való tudás pedig, ahogy Saint-Martin
mondja, az anyagi területen való tudásnál végtelenül biztosabb.

3. Thalész víz-metafizikája
 

A Szókratész előtt élt görög gondolkozókat az újkor naiv
természetfilozófusoknak tartja. Kezdetlegesnek találja, hogy az egyik
gondolkozó a világot a vízből származtatja, a másik a levegőből, a
harmadik a tűzből, a negyedik a homályos apeironból. Nem is találhatja
másnak, mert az újkori ember a vízről azt hiszi, hogy az a víz, amit
érzékeivel tapasztal, és a tűz, a levegő az a tűz és az a levegő, amit az
anyagi természetben lát. Ilyenformán nem nehéz eldönteni, hogy melyik
ember a primitívebb: az, aki a világot metafizikai látással jelképesen
gondolja el, vagy az, aki azt hiszi, hogy csak anyagi és megfogható dolgok
vannak. A Szókratész előtt élt gondolkozók metafizikusok voltak, akik
ugyanazt gondolták és tudták, amit Philolaosz: a természet isteni és nem
emberi ismeretet kíván. Istenit, ami azt jelenti, hogy transzcendenst, s ami
viszont azt jelenti, hogy az elem; amelyből a világot származtatják,
méreteiben lenyűgöző, mélységeiben lemérhetetlen kozmikus analógia
alapján érthető meg.



Ha valaki Thalész archaikus víz-metafizikáját legalább körvonalaiban
helyreállítani megkísérelné, csakhamar arra a belátásra jutna, hogy itt sem
kezdetlegességről, sem naivitásról szó sincs. Bizonyos idő múlva pedig
kénytelen lenne megállapítani, hogy bátorságban, mélységben, szépségben
és igazságban Thalész egyetemes víz-világához az újkori metafizikák közül
egyetlenegy sem hasonlítható.

Az előzetes megértést ajánlatos ezúttal is a számelmélettel kezdeni. Mert
a szám, mint a püthagoreus Philolaosz mondja, az az uralkodó összekötő
lánc, amely a teremtett világtól független, s amely a dolgokat belül
összefűzi. Tiszta szellemi módon a szám jelzi az anyagi természet és az idea
kapcsolatát azon a ponton, ahol az idea éppen anyagivá lesz. A számelmélet
azt tanítja, hogy a víz száma: a hat.

A magyarázat a következő: a dolgok keletkezését és anyagi
megvalósulását nézve az ősanyag-őslényeg-őskezdet, az első lépés az
anyagi megvalósulás felé a fény. A fény: az Egy. Az Egy első tevékenysége
a vonzás. Ez a kettő. A vonzás az anyagi természetben mint oxigén
jelentkezik. A második jelenség a taszítás. Ez a három. A taszítás a
természetben megfelel a hidrogénnek. A vonzás és a taszítás egyesül és
teljes lesz. Ez a négy. Az oxigén és a hidrogén egyesülése légnemű anyag.

A légnemű anyag száma a négy. Az oxigén és a hidrogén összekeveredik
és meggyullad. A gyulladás, a tűz: az öt. A meggyulladt hidrogén és oxigén
kettéválik. Mert az ötös szám az elválasztó és a felbontó. Az anyag a
szellemtől elválik. A szellemi rész felszáll, az anyagi rész leülepszik. Ez a
leülepedett rész: a víz. A víz: a hat. A víz bázisa a tűz, a tűz bázisa a
légnemű anyag, a légnemű anyag bázisa a fény. Ezeken a bázisokon
nyugszik a víz, az első tényleges, megfogható anyag. A légnemű elemek
felrobbanásából keletkezett és csapódott le és öltött testet. Ezért mondja
Thalész, hogy a világ ősanyaga és első anyaga a víz.

A vizet Böhme is úgy érti meg, hogy roppant katasztrófa eredménye: a
világegyetemben működő ötös szám ereje, a szétválasztó a légnemű
gázokat felrobbantotta. Az elégett anyag tulajdonképpen a víz. A víz
összetett anyag: a hatos összetett szám. Az elemi víz a föld alapja, a föld
bázisa a víz, ahogy a víz bázisa a tűz és a tűz bázisa a légnemű anyag, a



légnemű bázisa az első anyagi megnyilatkozás, az ősanyag: a fény. A víz
elégett anyag. Baader párhuzamot von a lélek zuhanása, az angyalok
bukása, az ember bűnbeesése és a víz keletkezése között. Ezek között az
események között megfelelés van. Mindegyik eseményben az ötös szám
explozív, robbantó, szétválasztó tevékenysége a döntő, amely elválasztotta a
hűséges és a hűtlen lelkeket, az isteni és a lázadó angyalokat, a paradicsomi
boldogságot és az embert, végül a légnemű és tűznemű láthatatlan
természetet az anyagi természettől. A víz a testet öltés első foka.

De Böhme mást is mond. A légnemű felrobbanásakor a szellemi és az
anyagi világ elválik. Így tulajdonképpen kétféle víz keletkezik: a felső és
égi víz, a szellemi víz – az idea; de az anyagi, az alsó víz is, az eidólon.
Ezért van égi tenger és vannak égi források és van égi Nílus, Gangesz,
Brahmaputra. Ezért van élet vize. A földi víz az égi víznek csak mása, ez a
nehéz anyagi víz, amely a gázok felrobbanásakor tehetetlenül lehullott és a
mélységeket megtöltötte. De a tűz és a meleg hatására ez is megmozdul, s
mint pára, vagy gőz, vagy köd, vagy felhő ismét megpróbál fölemelkedni.
Súlya azonban lehúzza, s újra lezuhan. De a víz örökké felkívánkozik,
örökké párolog, s örökké visszaesik. Ez a víz körforgása, mint a bolygók és
a lények és az idő örökös keringése, s a bolygók és a lények és az idő e
keringést az ősvíztől tanulták, saját vízszerűségüktől tanulták, mert minden
anyagi eredetében vízszerű.

Ezért mondta Thalész, hogy a világ ősanyaga a víz.

4. Víz-istenek és a víz az egyes őskori egységekben
 

Iránban a víz szellemét, Izedjét Abannak hívták. Aban volt az idő királya
is. Mert az idő nem egyéb, mint víz, úgy folyik és buzog ismeretlen
forrásból, olyan visszatarthatatlan – „senki sem léphet kétszer ugyanabba a
folyóba”, mondja Hérakleitosz. Az idő az a láthatatlan víz, amelyben a világ
léte folyik, amelyben mindnyájunk léte oldott állapotban áramlik. A látható
víz, a patak, a folyó, a tó, a tenger ennek az időnek csak nehéz anyagi
testben való megjelenése és megfelelése. Analógiája. „A látható világ a
láthatatlannak csak lenyomata és utánzata.” Ez a lenyomat és utánzat az



anyagi víz, az élet tápláléka, fenntartója, az Élet Anyja. A látható vízben is a
lét van, oldott állapotban. A víz a levegő és a fény elliptikus duálja – vagyis
felesége. Iránban Ahura Mazda első szerelme Arduiszur volt, aki a víz
erejének istennője, a Vízistennő, az Élet Anyja. A víz nem más, mint a
szellem elanyagiasodásának a fény után következő első foka. Mint anyagi
szellem a nő jelképe és analógiája, Iránban Ainyahita istennő: a testet öltés,
a születés és az újjászületés istennője. Egyiptomban az ősvízből, Nunból
született Ptah, az alkotó és teremtő. Ptah és Nun házasságából született az
első nap: a Víz-Nap. Mert amikor a világ ősi első állapotában víz volt,
semmi egyéb, amikor még minden élőlény a vízben volt, akkor a legfőbb
isten, Visnu is, Indiában még hal volt, és a Nap sem lehetett más, mint Víz-
Nap. Peruban ezt a Víz-Napot Atonatiuhnak hívták, s ez a Nap volt az,
amely a vízhalált, az özönvizet előidézte. Peruban egyébként a víz a
gazdagság jele. A naptárban a tizedik napot jelezték a vízzel: másik
jelentése a termékenység és a bőség szaruja. Ezért állott minden vízistenség
kapcsolatban az asszonnyal, a föld termékenységével és a jó terméssel.
Ezért volt az esőkultusz középpontjában Iránban Bahman, az első
amsapand, akit a Hold és a víz alakjában tiszteltek. Ezért volt Mexikóban
Tlalok az eső istene, Kenteotl a kukoricaasszony férje. Tlalok az eső, a
sperma termékenyítette meg a szerelmes Kenteotl istennőt. De Tlaloc
nemcsak esőisten volt. Tlalokannak hívták a vízalvilágot, a víz-Hádeszt,
ahonnan a források fakadnak, és Tlalok volt az elköltözött lelkek ura, amely
lelkek a földre visszatértek eső alakjában, hogy a földet megtermékenyítsék.
Erről az Upanisádok részletesen beszélnek. A hindu Tlalok volt a Hold, ahol
ugyanúgy, mint Mexikóban a Tlalokanban, laktak a halottak. A
megtermékenyítő eső onnan hullott. Egyetlen elem sem teszi a földet
annyira asává, mint a víz, annyira alkalmassá arra, hogy szép legyen,
gazdag, termékeny, örömet, üdvösséget fakasszon. A víznek az anyagi
világban az a jelentősége van, ami az emberi létben az asszonynak: a lágy
elem, a tápláló, az érzelem, a mély, az átláthatatlan, a könnyen zavarodó, de
ugyanolyan könnyen tisztuló, az üdítő, a veszélyes, a tükörsima és a
viharos, a bűbájosan vonzó, az, aki tele van rejtett édességekkel és
szörnyekkel.



Az archaikus mitológiák közelről ismerték ezeket a vízlényeket:
Görögországban Proteusz, Haliosz Gerón, a tengeri sós vizek örege,
Néreusz, Okeanosz, Poszeidón a főistenek – de sok száz vízi lénnyel élnek
együtt, leányokkal, asszonyokkal, férfiakkal, lovakkal, szörnyetegekkel,
sárkányokkal.

A víz eszkatológiáját az asztrológia a következőképpen látja: az
állatkörnek három vízjele van: a Rák, a Skorpió és a Halak. A Rák
elsősorban édesvíz, a lassú patakok, a tavak vize, amelyben rengeteg
élőlény nyüzsög, ez a nádasokkal és sással körülvett, nagyobbára mocsaras,
zöldes, opalizáló langyos víz, az ingovány, valamennyi víz között a
legpuhább. A Skorpió a tüzes, a vörös, a forró, az aktív, a párolgó, heves és
maró, feldühített, szenvedélyes víz. A Halak a hűvös, a kék, a kristályosan
átlátszó tengervíz, az éteri víz, Aphrodité Urania vize.

A három jel három ideának, három kedélyállapotnak, három
emberfajtának, három szellemiségnek, három látásnak, három életrendnek
felel meg. A Rák a matriarchális jel, s az ingovány a matriarchátus vize. A
Skorpió az apokaliptikus ítélet vize, az elválasztás forró vize. A Halak a kék
víz, a kék pedig nem egyéb, mint Schuler szerint az anyagi világ legelső
színe, az izzás legelső foka – a világ a kezdetek kezdetén kékben ragyog
fel: a mennybolt és a tenger. A Halak a szűzies leány, a Skorpió a
szenvedélyes asszony, a Rák a tápláló anya. Mindhárom a Földistennő
képe: a Halak vizéből született a szépség és a virág, a Skorpióból a
szenvedély és a bor, a Rákból a gondoskodás és a kenyér.

5. Bizonyos tekintetben az egyetlen elem
 

„A négy – szól Thalész –, amely oly sok szóbeszéd tárgya, amelynek
elsejét víznek nevezzük, s amelyet bizonyos tekintetben az egyetlen
elemnek tartunk, az, ami a földi dolgokat összeköti, egyesíti és egymással
összekeveri.”

A Négy, amelyről Thalész azt mondja, hogy oly sok szóbeszéd tárgya,
polüthrüléta tettara, a négy elem: a levegő, a tűz, a föld és a víz. Ezek közül
az első és bizonyos tekintetben az egyetlen a víz. Miért? Nem nehéz



megérteni. Mert ahogy a férfi lényéből keletkezett a női, amely lény időben
későbbi, de idealitásban, s éppen ezért az abszolútumban az előbbi,
pontosan úgy keletkezett a levegőből és a tűzből az időben későbbi, de az
idealitásban előbbi elem, a víz. Ezért időben a levegő és a tűz a víz bázisa;
az abszolútumban azonban a bázis: a víz. A víz ezért az ősanyag, az
anyaanyag, amelyből minden született, az elemek között az asszony, az
anya, a szülő. Ezért mondja Thalész, hogy az elemek elseje a víz.

Bizonyos tekintetben az egyetlen, szól tovább Thalész: mert a víz az
egyetlen elem, amely mind a négy tulajdonságaival rendelkezik, a
legmozgékonyabb, a legalakíthatóbb, legkönnyebben cserél
halmazállapotot, legkönnyebben válik levegővé és tűzzé és földdé. És ha a
víz ősképe analóg is az asszonnyal, a férfi tulajdonságait is állandóan
magában tartja. A víz az anya, belőle születik az élet, de a másik oldalon a
száraz földre a víz úgy hull, mint a kigyúlt méhbe a sperma, és a földet
megtermékenyíti. Ezért az alkímia háromféle vizet ismer: hímnemű sperma-
vizet, nőnemű szülő és tápláló vizet, és az androgün vizet, amelyben férfi és
nő kiegyenlítődik, és nemfölöttivé válik. Ez az aqua ignificata volt, az égő
víz, a tűz-víz, amit az asztrológia Skorpiónak nevez. Ez a víznek és a
logosznak, az égő szellemnek, az igének, a gondolatnak, a teremtő tűznek a
találkozása.

Annak a tanítványnak, aki a víz-beavatás útját járta – s Thalész
bizonyosan ezt tanította –, a hímnemű vízből először nőnemű vizet kellett
készítenie, s aztán a kettőt egyesítenie kellett nemfölötti vízzé, hogy
hasonló legyen az ősvízhez és a Teremtőhöz, akinek a víz csak anyagi
jelképe, mert a Teremtő a víz által teremtette az elemeket, a földet, a
lényeket, és az idők elején, amikor az élet még a Teremtő gondolatában
aludt és nem volt semmi egyéb, mint a Teremtő szelleme, amely a sötét
vizek fölött lebegett. „Az Úrnak lelke táplálta a vizeket.” Mert a beavatás
nem egyéb, mint reintegráció, vagyis az eredeti ősállapotba való
visszatérés: aki a víz-beavatás útján jár, annak fel kell számolnia a „vizek
elválasztását a vizektől”. Mert a Szent Könyv azt mondja: „Legyen
kiterjesztett uralom a víz fölött, amely elválasztja a vizeket a vizektől.” Így
vált el a víztől az ég – a levegő és tűz, az első szó, a logosz. A beavatásra



váró tanítványnak a tüzet és a levegőt és a vizet újra egyesítenie kellett,
hogy helyre tudja állítani az Egyet.

Minden elem alkalmas arra, hogy belőle metafizikát bontsanak ki és az
analógiákkal a világ teljes megértését elérjék – de egyetlen elem sem
alkalmasabb, mint a víz, már csak azért is, mert az élet végtelenül
vízszerűbb, mint amilyen levegő– vagy tűzszerű. Az élet termékeny és
anyai és érzékeny, és nincs élőlény, amelynek testi lénye ne lenne túlnyomó
részben víz. Theiosz hüdór ouden esztin, mondja Zoszimosz: az isteni víz
nélkül nincsen semmi. Az egyik arca férfias, a másik nőies, az egyik arca az
öröklét: a tenger, a másik a megállíthatatlan élet: a folyó. Ezért volt a
rejtélyes szellemi ősvíz, a mare philosophorum, az alkímia őseleme: a
szellem vize. Az élet vize, az örök forrás. Ahriman, a sötétség kígyó
alakban megjelent a földön és megölte a termékenységet. De még mielőtt
megölhette volna, Ahura Mazda megteremtette az Élet Vizét.

Egyiptomban a hármas szám uralkodik és három vizet ismertek: az égi,
földi és alvilági vizet. Amikor a Sirius csillag hajnalban megjelent, július
17-én, a három víz egyesült és a Nílus áradása megindult. A három víz: a
női – alvilági, a termékeny, az Anyák vize; a férfi – a földi, a tevékeny víz;
az androgün – az égi víz, az élet vize, a víz-idea, az ősvíz. Az a víz, amit az
ember iszik, ami a Nílusban folyik, amelyben a tengeri lények élnek, az
ősvízhez úgy viszonylik, mint az élet az ideához, a másolat az eredetihez.
Iránban hét vizet különböztettek meg: a növények, a hegyek vizét, az
izzadságot, az esőt, a sperma vizét, a nyálat és a vizeletet. A Kabala azt
tanítja, hogy a víz az az elem, amely a világ részeit összeköti és egyesíti és
egyben tartja, vagyis lényegében azt mondja, amit Thalész. Samaim, az égő
víz volt az, ami a világ tüzét, amely a földdel hiába akart egyesülni, ég és
föld között közvetítette: a víz kapcsolta össze az ég tüzét a tehetetlen
földdel, s azóta is az ég a földdel a vízen át érintkezik. A víz táplálja a
földet, termékenyíti meg, s a víz az élet fenntartója: a víz az, amely az
emberi lényre ragadt szennyet feloldja és lemossa. Halade müsztai! –
tengerbe müsztészek, mondja a görög misztérium: a vízben megfürödve az
ember megújul, mert a fürdő a test beavatása és megtisztulása.



6. A létező világ kezdete
 

Hüdón einai arkhé tón ontón – a víz a létező világ kezdete. De arkhé nem
azt jelenti, hogy az ősanyag, amiből minden készült, hanem jelenti azt, hogy
az ősszubsztancia, amely minden létező lényege, az eredet, a dünamisz, az
első Hatalom, az Egy. Minden létező élet első Hatalma, minden lény
eredete, összekötő, fenntartó, tápláló szubsztanciája. Az élet a felületen
mozog, hullámzik, folyik, árad, lüktet, habzik, az időben változik,
nyugtalan, szenvedélyes, rohan, minden pillanatban más – de a mélységben
nyugodt, állandó és változatlan, az örökben állhatatos és végleges. Az élet
az idő felszínén úszik – a lét az idő mélyében van. Az élet a hullámzó víz és
a siető folyó; a lét a tükörsima és mozdulatlan tenger. Az emberi történet
folyónak látszik, mintha valahol fakadt volna s valahová igyekezne – de az
emberi lét tenger, mert öröktől fogva volt és van és lesz. Ami történik, az
csak az óceán felszíne, itt ring, hullámzik, kering. A lényeg azonban az
óceán mélye, az átlátszó, nyugodt, tiszta mélység. Mintha hullámok hegye
és völgye, áramok örvénye lenne mindaz, ami történik; de minden
elcsendesedik és kisimul. Merülj a vízbe – szól a Véda –, és meg fogod látni
az isteni Máját. Meglátod, hogy csak a felszínen van mozgás és változás,
hullám és nyugtalanság, örvény és habfodor. Csak a felszínen van májá,
káprázat, varázslat. Csak a felszínen van idő. Bent az óceán mélyén nincs
hullám, nincs örvény, nincs varázslat, nincs idő, csak örök állandóság és
megváltozhatatlan lét.

Azt, ami van, lehet nézni az időben mint folyót, mint varázslatot, mint
máját, mintha valahol fakadt volna, s mintha valamely irányba sietne. De
azt, ami a világban van, lehet nézni az idő mélyében mint a nyugalom, a
megváltoztathatatlan lét megnyilatkozását. Ha valaki a világot folyónak
látja, az idő felszínén látja, s akkor történetet lát. Azt látja, hogy minden
halad, mozog, változik, siet, akar, célja van, amelyhez közeledik, vagy
amelytől távolodik. Ha valaki a világot óceánnak látja, akkor nem lát
folyamatos történetet, nem lát haladást, mozgást, hanem látja az óceán
mélységeinek megnyilatkozásait, az ősi valóságokat, a kezdeteket, az
arkhét, a dünamiszt, magát az Óceánt, az Egyet, s ennek az egynek arcát.



Aki az idő felszínén jár, történetben él, változásban, és nincsen sejtelme a
mélységekről, amelyek alatta nyílnak – a májá varázslatában él. Aki az idő
mélyén jár, a történet fölött él, vagy a történeten kívül, vagy azon belül a
nyugalomban, és szemtől szemben áll az örök Egy valóságával. A víz benne
van abban is, hogy történet és káprázat és mozgás és folyó; de benne van
abban is, hogy idő mélye, állandóság, nyugalom, óceán. A víz mindenben
ott van. Theiosz hüdór ouden esztin: az isteni víz nélkül nincsen semmi. A
víz a létező világ kezdete: arkhé tón ontón. A történet is víz, az örök is víz,
mert az idő felszíne is víz, mélysége is víz. Az emberben lüktet a vér
óceánja, ahogy a föld vére, a tenger lüktet s lüktet az éter és örvénylik és
kering: az időben, az óceánban, a felszínen, a káprázatban. Belül, mélyen
nincs lüktetés, nincs örvény, csak változatlan örök Egy.



HATODIK KÖNYV
A király és a nép

 
* * *

 

I. Az archaikus közösség
 

1. Az őskori közösség hierarchiája. Hierarchia és osztály
 

Az őskorról szólva a történeti korral, az újkorral és a jelenkorral való
összehasonlítást az ember bármennyire kerülje is, vannak esetek, amikor
nem mellőzheti. Ha az összehasonlítást megteszi, könnyen szemrehányást
vált ki. Az összehasonlítás úgy hangzik, mint a vád a történeti emberiség
ellen. Erről persze nem lehet szó. A történeti emberiség itt nem mint
értékben több vagy kevesebb szerepel, hanem mint számunkra ismerős alap,
amelyen az archaikus közösség rajza megjelenhet. Az összehasonlítás tehát
nem értékelés, hanem módszertani fogás. Mert ha valaki minden
összehasonlítás nélkül az archaikus közösségről azt mondaná, hogy az
őskori emberiség hierarchiában élt, aztán magyarázatba fogna, a hierarchia
analógiáiba és elemzésébe, az újkori ember nem értené meg. A helyzet
azonnal más, ha azzal kezdi, hogy az újkori közösség alapjait feltárja. Ha a
materiális alapokon nyugvó természet–, illetve társadalomtudomány
gyökereit, a politikai, a jogi, a törvénykezési törekvést megmutatná,
rövidesen kiderülne, hogy mind egyetlenegy alapon áll: a természeten. Így
aztán, ha a természetre épített közösséget sikerült néhány alapvető vonallal
felvázolnia, és az elválasztó vonalat meghúzni, az is kiderülne, hogy az
archaikus közösség alapja nem a természet, hanem a szellemi hierarchia.

Az újkori ember ilyen körülmények között kénytelen tudomásul venni
nemcsak azt, hogy voltak közösségek, amelyeknek életrendje, egészen más
volt, mint amilyen a jelenkori. Így a hierarchia lényegét is megértené, sőt



talán még azt is, hogy a hierarchiára épített társadalom a természetre épített
társadalomnál talán magasabb rendű.

A jelenkori közösséget osztályokra szokták tagolni. Az osztályok: a
paraszt, a munkás, az iparos, a polgár, az intellektuális középosztály, a
születési és pénzarisztokrácia: az uralkodó osztály. Ezeknek az
osztályoknak szellemi értékrendje nincs. A tagozódás, mint mondják,
természettől alakult így és természetes. Ami csak más kifejezés arra, hogy
az anyagi természet életrendjének, amelyet az újkori ember követ és
helyesnek tart, megfelel. Ezzel az osztályozással az újkori ember a
természet rendjét maga fölött elismeri, és hallgatólagosan a természetnek
azt a törvényét fogadja el, hogy a sorrendet és az értékfokozatokat mindig
az erősebb dönti el. Amíg az arisztokrata az erősebb, az az uralkodó osztály;
ha a polgár, akkor az; ha a paraszt vagy a munkás az erősebb, akkor az az
uralkodó. Az erősebb néha egyszersmind a számosabb. Ez a természet
rendjére épített közösség.

A hierarchikus közösség eredetét nem alulról veszi, rendjét nem alulról
építi és létét nem az anyagi természetre alapítja. A hierarchikus közösség
kozmikus és metafizikai értékeken, emberen kívül álló magasabb szellemi
valóságokon nem felépül, hanem azoktól függ és azoknak megfelelően
tagozódik. A közösségnek nem alapja van, hanem feltétele, és nem az a
fontos, ami alul van, hanem ami felül, s nem az, amin nyugszik, hanem
amitől függ, s aminek megnyilatkozása. Az értékekről az archaikus
metafizika tanítása szól. Az értékeknek szellemi, minden vonatkozástól
független jelképei a számok. Ezért ha valaki arra a kérdésre, hogy az őskori
közösség milyen rendre épült fel, egzakt módon válaszolni akar, azt kell
felelnie: a számok rendjére.

Püthagorasz és Orpheusz ebben a tekintetben ugyanazt vallja, mint a
beavatott egyiptomi papság, az iráni közösség alapja éppen úgy a tíz
Amsaszpand, mint a palesztinai közösségé a tíz Szefirot, a hindu közösségé
a tíz Pradzsápati. Ami nem jelenti azt, hogy a közösség alapszáma a tízes. A
tízes szám az Egész-Minden-Teljes képe. Ennek a jelnek anyagi
megnyilatkozása: a világ. A világnak emberi megnyilatkozása pedig: a
közösség. A közösség alapszáma, a három: az Egész, a négy: a Teljes, a hét:



a Teremtés és a tíz: a Minden. De a közösségben valamennyi szám megvan
és él. És természetesen megvan és él a szám első megfogható alakjában,
mint: idea. Platón szerint a közösség alapja az idea, s a közösség nem is
egyéb, mint az ideák alkalmazása. A lélektan, az antropológia, a metafizika,
az asztrológia, a geometria, az alkímia ezeknek az alaplényegeknek a lét
különböző köreiben való alkalmazása. Az alaplényegek azonban
természetüket minden körben megtartják. Ezért van a lét különböző körei
között analógia. Analógia van a lélektan és a társadalomtan és az
asztrológia és az alkímia között. A metafizika úgy hívja, hogy szattva – ez a
kiegyenlített, a szenvedélyek fölött álló megnyugvás. A szattva megfelel a
lélekben a buddhinak, az emberi értelem legmagasabb fokának, a fémek
között megfelel az aranynak, a bolygók közül a Napnak, a közösségben
megfelel a szellemi kasztnak: a brahmannak. A metafizika úgy hívja, hogy
radzsasz – ez a szenvedélyes tevékenység, a létnek másra vissza nem
vezethető minősége, a radzsasz megfelel az Énnek, a fémek között az
alkímia sulphurának, a kozmikus erők között a Marsnak, a közösségben a
kormányzó, a tevékeny, a harcos lovagi kasztnak, a ksátrijának.

A hierarchiák világtényeknek felelnek meg: létköröknek, asztrális
szellemeknek, fémeknek. A kaszt eredetileg hierarchia volt, de amikor
metafizikai kapcsolatait elvesztette, a rokon létkörökkel való viszonya
megszűnt, s ezért az analógia elhomályosult. Most úgy tűnt, mintha
természeti lenne. Az újkori osztálytagozódásról tévesen hiszik, hogy az
merőben a természet rendjén nyugszik és a természetből nőtt ki. Az újkori
osztálytagozódás sok tekintetben nem egyéb, mint olyan hierarchia,
amelyben az eredeti értékfokozatokra már senki sem emlékszik.

2. A brahman, a ksátrija és a vaisja
 

A hierarchikus közösségben nem az alap a fontos, hanem az őskép,
amelynek megnyilatkozása. Az őskép és az idea, amelynek jelképe a szám,
a lét minden körében megnyilatkozik. Ezért van a közösség életrendje és a
bolygók közt levő kozmikus rend és a lélek rendje és a fémek rendje között
megfelelés, vagyis analógia.



Ha a közösségben a vezető a szellemi ember, és a szellemi emberé az
uralom, ez pontosan megfelel annak, hogy az egyes ember életében és
sorsában az irányító hatalom és tulajdonság a világos értelem. Ha a
közösségben a vezető a tevékeny ember, ez megfelel annak, hogy az egyes
ember életében az irányító hatalom és tulajdonság a tevékeny szenvedély.
Ha a közösségben az uralom a gazdasági rendé, ez megfelel annak, hogy az
egyes ember életében az irányító hatalom a haszon, a szerzés, az anyag
túlbecsülése. Ha a közösségben az uralom a szolgaságé, ez megfelel annak,
hogy az egyes emberben az irányító hatalom a tudattalan.

Ha a szellemi osztály uralkodik, az egyes ember sorsát a világos értelem
kormányozza, az állam formája a királyság; a rend megfelel a metafizikai
rendnek, a moralitás az abszolút értékeken nyugszik, a tagozódás
hierarchikus. Ha a tevékeny osztály uralkodik, a tevékenység szenvedélye
viszi az államot is, és ez a hódító állam; a morál a lovagi morál, a
tagozódást a lovagi erények fogják megszabni. Ha a gazdasági osztály
uralkodik, az egyes ember sorsát a gazdagodás és a vagyonszerzés
kormányozza, az állam formája a polgárság; az uralkodó morál, hogy a
gazdag embernek igaza van, a szegény embernek nincs igaza. Ha a
szolgaság uralkodik, az emberi sors ki van szolgáltatva a tudattalan
erőknek, s az embert ezek az erők önkényesen befolyásolják, az állam
formája az önkényuralom; az uralkodó morál a gyűlölet minden egyéni
kiemelkedés ellen.

Teljesen ki van zárva, hogy az emberi közösség polgári életrendben éljen,
és ugyanakkor az ember sorsát a világos értelem,vezethesse; ahogy teljesen
ki van zárva az is, hogy az államforma az önkényuralom legyen és a
közösségben a szellemi moralitás uralkodhasson. Kivételesen, egyes emberi
egyéneknek az egyetemes törvényszerűséget sikerülhet megtörni, de ha
szóhoz jutnak, sohasem cselekszenek és beszélnek a közösséggel
összhangzásban. Ha a közösségben a szolgaság uralkodik, abban a
pillanatban az egyes emberek sorsa fölött a vezetést a vak tudattalan vette
át, s abban a pillanatban az értelmes szó úgy hangzik el, mintha a közösség
egységének megbontása lenne, forradalminak hangzik minden elszánt
cselekvés, csakis azért, mert az életrend tudattalanná vált, és a tudattalan



nem tűr meg semmit, csak ami homályos és ösztönszerű. Ha a közösségben
a szolgaság uralkodik, az emberiség az értékek rendjén kívül áll; léte olyan,
mint a meg nem születettség egy neme: visszasüllyed az anyag
elfeledettségébe és sötétségébe. Ilyen körülmények között a közösség teljes
egészén elárad az anyag elfeledettsége: a tudattalan. Az egyes embernek
legnagyobb erőfeszítésébe kerül világosan gondolkozni. Ami a hierarchikus
közösségben természetes és magától értetődő: az értelem, az itt most
kivételes lesz. Az értelmes ember itt a közösséggel szemben áll, mert a
közösség homályban él, az értelem világosságát nem fogja fel, csak érzi,
hogy más, mint ő, s ezért gyűlöli s üldözi. A szolgaságnak a lélek tudattalan
állapota felel meg, s ha a szolgaság uralomra jut, a lélek tudattalansága
sorshatalommá lesz.

A hierarchia nem egyéb, mint az archaikus metafizikára alapított tudás
alkalmazása az emberi közösségre. Az, hogy az egyes emberi jellegek
uralmának az egyes kasztok uralma felel meg. Az emberiség pedig nem
akkor boldog és nyugodt, ha szenvedélyek tépdesik, ha anyagiassá válik,
nem akkor rendezett, arányos, kiegyensúlyozott, ha a tudattalan erők
marcangolják, hanem akkor, ha a világos értelem kormányozza. Éppen ezért
józan dolog az értelemre hallgatni: az értelmes ember vegye át a vezetést, a
tevékeny ember kormányozzon, a gazdasági ember maradjon a gazdaságnál
és gyarapodjon, a szolgaság pedig szolgáljon. Ez így megfelel a világ
egyetemes rendjének, nemcsak a közösségben, hanem az egyéni ember
sorsában, a lélekben, a morálban, az államban, a fémek között és az ideák
világában. A közösség rendje a világ meg nem változtatható értékrendjén
nyugszik: Ez a hierarchia.

3. Hierarchiát helyreállító törekvések a történeti kor határán
 

A hierarchia nem önkényes emberi értéksor, hanem a lét szakrális
értékeinek rendje. Időszámításunk előtt a hatszázas év körül a lét e szakrális
értékeinek rendjében zavar támadt. Konfu-ce szavai szerint a szakrális rend
az, hogy „a király legyen király, a szolga legyen szolga”. A rend az, hogy
mindenki legyen az, aki, azon a helyen, ahol van. A zavar abban támadt,



hogy a király elkezdett nem király és a szolga nem szolga lenni. Az ember
egyszerre elkezdett más lenni, mint aki, más helyen, mint ahol állt. A
hierarchia kezdett megbomlani.

Az őskor határán álló Kínában a hierarchia helyreállítását ketten
kísérelték meg: Lao-ce és Konfu-ce. Ez volt az az idő, amikor az Út, a tao
elveszett, s az emberiség léte elkezdett merő élet lenni. Az élet az, ami az
anyagi természetből fakad, csakis biológiai jelenség, semmi más. „Ha nincs
tao, jön az élet” – mondja Lao-ce. De a dolgok itt nem álltak meg.
Kezdődik a visszafejlődés, az elkorcsosulás, a szellemtelenedés, a
primitivizálódás. Az élet is elkezd fogyni. „Ha nincs élet, jön a szeretet.”
Tovább: „Ha nincs szeretet, jön az erkölcs.” –”Az erkölcs nem egyéb, mint
kényszer. Az ember kényszerből hisz és kényszerből hű.” Az Út merő
látszat; a szellem csak maszk. „A világ a szellem látszatából indul ki, s itt
kezdődik a felfordulás.” Lao-ce azt mondta, hogy az értékek rendjét a
nemcselekvéssel kell helyreállítani. Nem irányítani, nem beleavatkozni,
hanem hagyni, hogy a dolgok maguktól ismét megtalálják magukat és
helyüket. „A magas életnek nincs szándéka és nem cselekszik.” Annak,
hogy az élet ismét lét legyen, annak, hogy az, ami zárt, ismét kinyíljon,
virágozzon, megnyugodjon és olyan rendezett legyen, mint az Ég örök
rendje, egyetlen módja van csak: hagyni, hogy a magas erők az életet ismét
szabadon áthassák. „A tao nem cselekszik, de semmi sem marad
megtétetlenül.” –”Ha a király és a herceg használni tudná, minden dolog
önmagától irányulna.” Szenvedélytelennek, vágytalannak, kívánság
nélkülinek kell lenni; nem szabad beleavatkozni, nem szabad
tevékenykedni. „A világ szellem, amivel nem lehet cselekedni; aki
cselekszi, elrontja.” –”Amiért a világ elromlott, azért van, mert az
uralkodók túl sokat cselekszenek.”

Konfu-ce a tevékenységet választotta. Sokat tanult, tanítványokat
gyűjtött, állást vállalt, miniszter volt – beszélt, tanított, dolgozott. Uralkodói
házaknál járt, és a királyokat igyekezett meggyőzni, hogy az
államkormányzás lényege az erkölcs. Azt mondta, hogy a rendet csak a
Csün-ce, a tevékeny, nemes és bölcs ember tudja helyreállítani, aki
önmegtagadással magát teljesen a közösségnek szenteli. Kung és Lao után a



kínai hagyomány kettészakadt. Kung tanítványai a tao híveit babonás
metafizikusoknak és irreális fantasztáknak nevezték. A reális követelmény:
a tett, a beavatkozás, a tevékenység, mert elvégre a jóérzésű ember a
romlást nem nézheti tétlenül. Lao hívei Konfu-ce tanítványait kigúnyolták.
Csuang-ce Kung mestert így leckézteti meg: „Mondd csak, Kiu, igazán nem
vagy képes kihívó viselkedésedről leszokni, hogy végre tisztességes ember
légy? Arra sem vagy képes, hogy egyetlen nemzedék szenvedését
hordozzad, és szüntelenül ezer nemzedék gondjával törődsz... Eszedet
vesztetted? Gondolkozni tanítasz? Minden gondolkozás baj forrása; minden
tevékenység zavar forrása. A bölcs ember csak akkor cselekszik, ha muszáj,
de akkor sem törődik vele, sikerül-e, vagy sem. Tetteire csak a kevély és
önhitt ember helyez súlyt.”

Lao-ce a hierarchia legmagasabb pontjáról beszél. A tao a nemcselekvés,
amely tevékenység nélkül hat. Ez a lét intenzitása, a nyílt lét ereje. De az
idő akkor már elmúlt, hogy a nyílt lét hatását a közösségben kibonthassa; ez
a történet kezdete, az élet kora, a zárt s az egyre jobban lezáruló lété.
Konfu-ce tevékenysége pedig a kormányzói rend cselekvő szenvedélyének
megnyilatkozása. A kormányzó, a Csün-ce, a görög arisztosz, a hindu
ksátrija az életet nem tudja másként elképzelni, csak mint szüntelen
tevékenységet. Lao-ce taójában az őskori királyság útja jelentkezik még
egyszer, ahogy a föld túlsó oldalán, Püthagorasznál még egyszer fellobban
az orpheuszi ősi szellemi uralom hagyománya: a kormányzat nem a
tevékenységen, hanem egyedül a szellemi hatáson múlik.

Konfu-ce tanításában és tevékenységében már a ksátrija jelentkezik, mint
a föld túlsó oldalán Platónnál: a szenvedélyes kívánság, hogy a közösség
rendjét cselekvéssel helyreállítsa. Lao-ce taójának el kellett veszni, mert a
közösség már nem értette, s az idő megváltozott. Konfu-ce tanítása pedig,
mint Platóné, eleve hibás volt: soha a lovagi rend a közösséget vezetni nem
tudta, mert erre nem is alkalmas. Aki a közösséget vezetni tudta volna, azt
az idő már nem fogadta el, akit pedig az idő szólított, az a közösség
vezetésére természeténél fogva mindig alkalmatlan volt és az is maradt.

Ez az adott helyzet pontosan jelzi, hogy a közösség életében a hierarchia
mit jelent: törvényszerű, transzcendens eredetű értékek rendjét, amelyet ha



a közösség megtagad, saját létének törvényét tagadja meg, de amelyet ha
elveszít, semminemű erőfeszítéssel és tevékenységgel visszaszerezni nem
tudja.

4. Hármas és négyes hierarchia
 

Az inka hagyományban Vicsama isten a teremtéskor három tojást dobott
a földre: egy aranyat, egy ezüstöt és egy vasat. Az aranyból keltek ki a
szellemi rend tagjai, az ezüstből a lovagi rend tagjai, a vasból a gazdasági
rend tagjai. A három tojás pontosan megfelel a hindu hagyomány három
gunájának: a meggondolt szellemnek (szattva), a tüzes tevékenységnek
(radzsasz) és az anyagi termékenységnek (tamasz). Ez a közösség létének
három köre: a szakrális, a kulturális és a naturális; ez a morál három
fokozata: a dharma, a káma és az artha, az egyetemes törvényen alapuló
morál, az élvezet morálja és a haszon morálja; ez az alkímia három eleme: a
sal, a sulphur és a merkur –, röviden: ez a lét visszavezethetetlen és primér
három értéke és minősége, amin a hierarchia, a közösség életének rendje
nyugszik.

A szellemi rend életének értelme a világtörvény megragadása. Ez az első
rend, mert a világtörvény, a dharma tudása nélkül az emberi közösség nem
emberi, hanem gyülevész csőcselék. A szellemi rend az igazság őre, a
szellemi rend őrzi a hagyományt, a szellemi rend teszi alkalmassá az
emberiséget arra, hogy életével az isteni létben részesüljön. A brahman az
áldozó; aki az istenséggel való kapcsolat folytonosságát fenntartja, aki az
embert Isten előtt, s az Istent az ember előtt képviseli.

A ksátrija nem a dharmát, hanem a kámát jelenti, az örömet, az élet
mozgékonyságát, színeit, érzéseit, szenvedélyeit. A lovag nem a szellem,
hanem a heroikus lélek. A lélek, amikor a földtől elszakad, első
elváltozásában hősiessé válik. Ez a sulphur, a tűz, ez a szabad és égő
lobogás, a ksátrija. Ha a lovagi rend a brahmantól eloldódik, sudrává,
szolgává lesz. A lovag hierarchikus léte kizárja a despotizmust. Földi
eszközökkel ő szerez érvényt a világtörvénynek, amely mindig szellemi. A
lovag jelképe: a kard; a kard nem más, mint a logosz, a szó, a cselekvő ige,



a szellem megnyilatkozása, de a tevékenység világában, mert a kard az
abszolút aktivitás jelképe. A kard a tevékeny szó eszköze, amit a lovag a
szellemi kaszttól kap mint szakrális eszközt, hogy vele a törvényt
megvédje.

A vaisja a gazdasági rend, az artha, a haszon rendje az anyaggal
érintkezik, a földet műveli, az élet eszközeit készíti, kereskedik. Feladata,
hogy az életben az anyagi bőséget és termékenységet fenntartsa. Ezért a
tamasz a sötét és rejtélyes anyagi termékenység hordozója. A vaisja a kötött
rend: köti a tulajdon, a vagyon, a haszon, a föld. Ez a nehéz, a földszerű, az
anyagi kaszt.

Az őskori hagyomány a négyes számra alapított hierarchiát is ismeri. Ezt
az értékrendet a négy juga, a négy világkorszak analógiájával érti meg. Az
aranykornak megfelel a brahman: az isteni léttel való teljes egység, az
abszolút szellemi uralom. Az ezüstkornak megfelel a ksátrija: amikor fellép
az emberi Én külön akarata, a szenvedély. A rézkornak megfelel a vaisja:
amikor az ember már elanyagiasodik, de még a dharma rendjében él. A
vaskornak megfelel a sudra: a szolgaság.

Kínában a királynak négy segédje van: Si Tu, a tanítás mestere, aki a
tavaszt jelenti – Si Ma, a kard mestere, aki a nyarat jelenti – Si Kan, a
földek mestere, aki az őszt jelenti – Si Kung, a munka mestere, aki a telet
jelenti. Mert a szolgaság, a sudra, ahogy a hindu hagyomány mondja, csak a
munka mestere, semmi egyéb.

A négyes számnak felel meg az őskori közösség vertikális rendje, a négy
asrama. A négy asrama az egyes ember életsorsának körén belül az élet
négy alapvető értékfokozata:

Az első fok a tanítvány, a brahmacsarja. Brahmatanítványnak hívják,
mert minden ifjú a tanító pap közvetítésével tulajdonképpen Brahmantól, a
legmagasabb istenségtől tanul.

A második fok a grihaszta, a családfő. Amikor valaki megtanulta azt,
amit az emberi lénynek meg kellett tanulnia, az életet továbbszövi, családot
alapít, az állam kormányzásában részt vesz, aszerint hogy melyik kaszt
tagja, pap, kormányzó, kereskedő, földműves, mesterségét gyakorolja,
tökéletesíti és gyermeket nevel. Az emberek többsége feljebb sohasem



kívánkozik. Az emberi sors itt, a grihaszta fokozatán is lehet tökéletes, szép
és teljes.

Ha azonban magasabb fokozatot óhajt elérni, az erdőbe vonul. Ez a
vanaprasztha, az erdei remete. Idejét szemlélődéssel, további tanulással és
aszketikus gyakorlatokkal tölti.

Ha még feljebb kívánkozik, minden vagyonát elajándékozza, darócruhát
ölt, a vezeklő csészéjét, egyetlen tulajdonát övére akasztja és vándorol. Az
út árkában alszik és könyöradományokból él. Rendesen még nevét is
megváltoztatja. Ez a szannjaszin.

5. A kétszerszületett. A tisztátalan
 

Az emberi közösségnek eredetileg három értékfoka volt, s ezek az
értékek a világ egyetemes szakrális rendjének feleltek meg. A legalsó
értékfokozat, a vaisja azonban az idők folyamán kettévált, és így keletkezett
a „negyedik kaszt”, a sudra. A beavatott közösségnek a szolgaság, a sudra
nem tagja. A szolgaságról egyetlen archaikus törvénykönyv sem úgy beszél,
hogy az a közösségnek egyenjogú része. Platón is csak mellékesen említi
meg, mint Manu. A sudra iránt a magasabb kasztok magatartása: a távlat és
a könyörület. A sudra az eszköz, Brahman isten lába, az anyagtól még nem
szakadt el teljesen. Ezt a megkülönböztetést Manu törvénykönyve azzal
teszi meg, hogy azt mondja: a közösség tagja csak a dvidzsa, a kétszer
született ember lehet. Az egyszer született csak az anyagban születik, és a
szakrális közösségnek tagja nem lehet. – Az archaikus közösségnek alig van
ténye, amit a történeti ember kevésbé ért, mint a sudra kizárását az áldozati
rendből. A meg nem értés oka mindenekelőtt az, hogy a történeti ember a
hierarchia iránt eltompult, és nem tudja, hogy a szakrális életrendnek nem
emberi, hanem transzcendens eredete van. A második ok nem metafizikai,
hanem társadalmi és lélektani természetű. A történeti ember lefokozott
éberségében nem hajlandó és nem is képes megérteni, hogy az
apokaliptikus korban szükségképpen minden emberi közösségnek kell hogy
legyen és van is sudrája, sőt avarnája (kaszton kívülije) és csandalája



(tisztátalanja, kiközösítettje) is. Minden társadalom kivétel nélkül törvényes
és törvénytelen tagokból áll.

A szakrális őskori rend a sudrát csupán eszköznek tartja, amellyel valamit
végrehajt és megtesz. A lovagi közösségben, mint Platónéban is, a
tisztátalanok a rabszolgák, akiknek a közös sors irányításában szavuk nincs.
A polgári-gazdasági közösségben a tisztátalanok az úgynevezett
„szegények”, akiknek nincs módjuk rá, hogy a közösségben mint a nagy
gazdasági vállalkozásban tevékenyen részt vegyenek, s ezért nincs szavuk.
Végül a kevert közösségben a tisztátalanság változó és meghatározatlan
valami, amit néha vallásfelekezethez, néha nemzetiséghez, néha fajhoz,
néha politikai magatartáshoz igyekeznek kapcsolni. Kiközösített mindig
van, akárhogyan is hívják: protestánsnak, hugenottának, proletárnak,
burzsoának, zsidónak vagy másnak. Minden közösségnek van
„tisztátalanja”, csak a nem hierarchikus közösség a tisztátalanság bélyegét
egy bizonyos emberi csoportra nem az egyetemes rend, hanem a történeti
szenvedély értelmében üti rá.

Az őskori közösségben a brahman, a ksátrija, a vaisja a szakrális rend
tagjai, mert e kasztok tagjai nem csupán az anyagban születnek meg mint
test, hanem a beavatás révén még egyszer az isteni értelem rendjében. Ezért
lehet a közösség tagja csak kétszer született: dvidzsa. Beavatáskor az ember
megtudja, hogy nem az alap a fontos, amin áll, hanem a szellemi szál, amin
függ. Megtanulja, hogy – mint Manu mondja: „Jobb a világra egyáltalában
meg se születni, mint benne alacsonyrendű, vak, ostoba, értelmetlen,
zavaros életet élni, s a nagy igazságok tudásában nem részesülni.”

Beavatáskor az ember megtanulja testét tisztán tartani, az egyszerű
ételeket elkészíteni, az egészség szabályaira ügyelni, a káros és tápláló
ételeket megkülönböztetni, a tiszta erkölcsre vigyázni, szellemben
elmélyedni, meditálni, a komoly szóra hallgatni, az anyag és az érzékek
csábításától óvakodni. Az ember megtanulja, hogy a testileg tiszta élet
összefügg az erkölcsileg tiszta, s ez a szellemileg tiszta élettel. Megtanul
higgadtan és értelmesen beszélni, mert „minden értelem, eszme, szándék,
terv, érzelem, tudás, mind beszédbe öltözve jelentkezik. Aki a beszédet nem



becsüli, nem tanulja, nem fejezi ki magát röviden, okosan, szépen,
egyszerűen, komolyan, az semmit sem ért és nem is vehet komolyan”.

Az emberiségnek pedig minden időben van része, amely ezeket a
törvényeket magára kötelezőnek nem ismeri el. Ezt nevezi a hindu
hagyomány csandalának, kaszton kívülinek. Csak az ösztön szavára hallgat,
az illemmel nem törődik, a tisztasággal, az erkölcsi érintetlenséggel szintén
nem, a szokásokat, az udvariasságot nem tiszteli. Elragadtatja magát,
indulatos, alacsony vágyak rabságában él, s ezért még csak szégyent sem
érez, testi vágyait kiéli, sőt még kérkedik is azzal, hogy gátlásai nincsenek,
szennyes szavakat, durva és bárdolatlan hangot használ. Ezt az embert nem
az értékek rendje ítéli arra, hogy a szakrális közösségnek tagja ne lehessen.
Ez az ember maga helyezi magát törvényen kívül. Nem azért tisztátalan,
mert ezt valamely törvénykönyv önkényesen így állapította meg, hanem
azért, mert ez az ember a tisztátalanságban van otthon, oda való, ez a
világhelye és ott érzi magát jól. Csak egyszer születik, az anyagban, s ezzel
tökéletesen meg is van elégedve, és a magasabb rendbe való fölemelkedés
vágya benne fel sem ébred. A szellem magasrendűségéről sejtelme sincs, és
ha róla hall, hitetlenül áll, vagy gúnyolódik. Életének magas célja a bő
táplálkozás és a hosszú alvás, mint a kutyának. Ezért volt az őskorban
jelképe a tisztátalan és szégyentelen állat: a kutya.

A beavatás lényege végül is semmi más, mint az a belátás, hogy a
magasabb rendű élet alapja: az önmegtagadás. Ez a tapasz, az
önmegtagadás avatja az emberi életet szakrálissá. S ez az, amit a csandala
nem ért és nem akar érteni, amit nem hisz és nem tud elhinni. A csandala az
ösztönöket szabadon ki akarja élni. Ezért válik tisztátalanná. A hierarchikus
közösség szava ezért: a törvény; a csandala szava ezért: a korlátlan kiélés.

Ennek a tömegnek jelenléte a közösség számára állandó veszély, és a
közösséget csak a szakrális rend gondos fenntartása őrzi meg, hogy a sötét
tisztátalanság lent maradjon, lenyomva, fékentartva, mert ha a tisztátalanság
feltör, iszapjában az egész közösség elmerül és megfullad. A
tisztátalanságot az egyes embernek önmagában és a közösségnek a
társadalmi rendben szigorúan féken kell tartania, mert jaj annak, amelyben
a tisztátalan szóhoz jut, és százszor jaj annak a közösségnek, amelyben a



tisztátalan, aki nem ismeri a szellemet, a függőséget, aki nem látja az
értékrendet, vezetővé válik.

6. A hierarchia és a négy juga
 

Amikor a Li Ki azt mondja: „A rendezett közösség jele, ha a miniszter
hűséges, a hivatalnok megbízható, a nép őszinte, a munkás egyszerű, a
kereskedő becsületes, a leány szűzies, az asszony alázatos” –
tulajdonképpen hierarchiát mond ki. Amikor Lao-ce a taót, Zarathusztra az
asát, Platón az alétheiát, Püthagorasz a számok örök rendjét, Manu és a
Véda a ritát kimondja, tulajdonképpen mindegyik hierarchiát mond ki. A
hierarchia nincs egyetlen alakhoz kötve. Az egyik a három gunán épül fel, a
másik a négy korszakon, a harmadik a kettes számon. Egyiptomban a
közösség a Tízen nyugodott, mint Iránban a tíz Amsaszpandon és
Palesztinában a tíz Szefiroton.

A hierarchia a Véda-szmriti szerint nem egyszerre alakult ki. Az
aranykorban a lét arany volt, és csak szellemi ember, brahman élt. Az
ezüstkorban született a ksátrija, a lovag. A rézkorban született a vaisja, a
gazdasági kaszt embere. A vaskorban, a kali-jugában, a sötét korszakban
született a sudra. A kasztoknak szerepe éppen ezért csak a kali-jugában
lenne, de a sötét kor éppen a rendetlenség és az értékek felbomlásának kora,
amikor a lelkek nem saját kasztjukba születnek, és nem ott élnek, ahol
természetük szerint helyük lenne. A korszak végén az egész emberiség
kaszttalanná lesz, és a közösség teljes egészében tisztátalanná válik. Ennek
a korszaknak kezdete volt az időszámításunk előtti hatszázas év.
 

II. A kocsihajtó
 

l. A delphoi kocsihajtó. Antarjamin. Krisna
 

Az archaikus kor legvégéről Delphoiban szobor maradt reánk. A szobrot
általában a delphoi kocsihajtónak nevezik. Csaknem bokáig érő hosszú



ruhában fiatal férfi áll, mintha kezében gyeplőt tartana; ruhájának redői
olyan szabályosak, mint az oszlop vájatai; magatartása nyílegyenes, arcán a
tudás és az erő ül. Egyetlen őskori szobor se mond ennyit szemével, ezzel a
holtbiztos, felhőtlenül tiszta pillantással. A szobor nyílegyenessége és
hajthatatlansága a szemben ér tetőpontra. Hajthatatlan? Igen. Mert ő a hajtó.
A kocsihajtó. Semmi lágy vagy engedékeny, puha vagy érzelmes ebben a
szemben nincs. De az értelem nem hasonlítható ahhoz az emberi értelemhez
sem, amelyben mindig van valami számítás, érdek, viszonylagos és Én. Ez
a teljesen éber értelem tökéletes biztossága. Nem az ember hajt, nem a test,
nem a kéz; a szem a kocsihajtó.

A művész, aki a szobrot faragta, valószínűleg már nem állt a szellemi
kaszt utasításainak befolyása alatt, mint ahogy a művészek Egyiptomban,
vagy Mexikóban, vagy Júdeában a szellemi kaszt utasítására alkottak. De a
szobrász még nem vált világivá, klasszikussá, mint mondani szokták, mert
ihlete tisztán szellemi.

Afelől, hogy ki ez a kocsihajtó, pillanatig sem lehet kétség. „A belső
kocsihajtó, szól a Véda, aki ezt a világot és a túlvilágot és az összes
világokat belülről irányítja.” Szanszkrit szóval: antarjamin. Zarathusztra
így szól: „Én vagyok a főpap, az, aki a legelső kocsit hajtom, az első
ember.” Iráni nyelven: ratha eszthar. Sankara írja: „Tulajdonságainál fogva
az istenek birodalmában éppen úgy, mint a földön, ő a kocsihajtó.” És
hozzáteszi: „Csak az atman, a halhatatlan Én lehet az, aki a belső
kocsihajtó.” A Katha upanisád: „Tudd meg, hogy kocsihajtó vagy, s anyagi
tested a kocsi.” A Zohar: „A természet a kocsi, az égi ember a kocsihajtó.”
„Az égi ember az isteni értelem.” Ez az isteni értelem Toth, Hermész,
Mercurius, Manu, Kecalkoatl, Manko Kapak. „A kormányzás – szól a Li Ki
– kocsihajtás. A szellem ereje a gyeplő, hogy az uralkodó a népet vezesse; a
hivatalnok a hám, a büntetés az ostor. Az Ég Fia a kocsihajtó. A vezér és a
tanácsadó a jobb és a bal kéz.” Peruban, Egyiptomban és Indiában csaknem
egyforma külsőségek között vonult fel a király nagy ünnepeken: kocsin,
kezében gyeplő, fölötte négyszögletű baldachin, lába alatt kör alakú
szőnyeg, az állatkör tizenkét és a Hold állatkörének huszonnyolc képével, s
az egész képet kerék fogta körül, ami nem egyéb, mint a kereszt



(szvasztika), az örök körforgás jelképe, a világ elmúlhatatlanságának jele:
négy oldalt a négy évszak és a négy korszak: az arany–, az ezüst–, a réz– és
a vaskor képe és a tetőn a világbéke harangja.

Minden valószínűség szerint nem a képek véletlen egyezéséről van szó,
annál is inkább, mert nem képekről van szó. Az őskorban semmi sem a
képen, hanem az értelmen múlik, az értelem meg az analógián, vagyis a lét
köreinek megfelelésén. Az analógia az, hogy él a földön lény, aki a földi
élet gyeplőjét kezében tartja és az élet kocsiját hajtja. Ez az antarjamin, a
kocsihajtó: az égi értelem, Hermész, Toth, Kecalkoatl, ez a ratha eszthar,
Manu: az Ember, az egyetemes isteni ember, az ősi és örök és első ember:
az isteni intelligencia. Ő a nyílegyenes, éber, világos, aki a tudás és az erő,
aki hajthatatlan, mert ő a kocsihajtó. A test, a természet, az anyag, a föld, az
állam, a nép: a kocsi. Az értelem a kocsihajtó, az, aki nem ismeri a lágy
érzelmeket, a hiú Ént, a személyes érdeket, az önző számítást. Ő az abszolút
szem: a látás, a felhőtlen, holtbiztos, lankadatlan és oszlopegyenes éberség.
Ő az atman, a halhatatlan Én, az istenek birodalmában és a földön ő a
kocsihajtó: fölötte a csillagos ég, körülötte a korszakok és évszakok örök
változása, ő azonban az állhatatos, megmozdíthatatlan, befolyásolhatatlan
tudás. Ő az Ég Fia, a kormányzás, a kocsihajtás. Fölötte a világbéke
harangja szól, mert az értelem nem ismeri a viszályt, a kettősséget, a
szakadást, a háborút, a széthangzást. Ez az antarjamin, a kocsihajtó.

2. Az Egy megnyilatkozása az emberi életben
 

A kocsihajtó a király.
A vezetésnek két megnyilatkozása van: az uralom és a hatalom. Az

uralom a nem cselekvő szellemi vezetés; a hatalom a tevékeny vezetés. A
kocsihajtó túl van uralmon és túl van hatalmon. A szellemi uralmat a
szellemi rend, a brahman gyakorolja; a tevékeny uralmat a kormányzói
rend, a ksátrija gyakorolja. A király több mint brahman és több mint
ksátrija; a király vezetése több mint szellemi és nem cselekvő, több mint
tevékeny. A kocsihajtó az Ég Fia, aki a földi rendből kiemelkedik, mint az
oszlop, egyedül, mással összehasonlíthatatlanul, aki csak éberség és értelem



és tudás és erő. Aki csak néz és lát, mint a delphoi kocsihajtó. Kínában azt
mondják: délnek néz. Délnek nézni annyi, mint élni. A király az a lény a
földön, aki él; hozzá képest mindenki már csak anyag és eszköz, gyeplő
vagy ostor, jobb vagy bal kéz. Ő a szem. Az uralom és a hatalom már kettő,
már viszály és fokozat, az Egynek csak két fele. A király az Egy – a
megmagyarázhatatlan és megközelíthetetlen, emberi értelem fölött álló égi
értelem megnyilatkozása, a piramis csúcsán álló legmagasabb kőkocka,
amelynek ellentéte és pólusa nincs: vagyis pólusa a világ maga, a természet,
a nép. A király a sokkal szemben álló egyetlen Egy, a Középpont és a Szív
és a Fej.

Nem a nép, a sokaság, a föld az érthető és természetes, és nem az Egy, a
király az érthetetlen és természetellenes. Ahogy nem a világegyetem, a
természet, a csillagok, a lelkek sokasága az érthető, és az Egy Isten az
érthetetlen. Az Egy Isten a természetes, magától értetődő, és a csillagok és
lelkek sokasága csodálatos, különös, nem magától értetődő. Mert az Egy az,
aki és ami: van. Ő a lét, az Egy – amihez és akihez képest minden egyéb
már esetleges. A király: van. A király a természetes. A király az értelmes,
magától értetődő és világos, mert ő az Egy, és hozzá képest a népek
sokasága, a kasztok és rendek, szavak és törvények, történet, események
már alárendelt és mellékes esetlegességek. Ami a királyon kívül van, csak a
kocsi, a kerék, a gyeplő, a ló. Ő a kocsihajtó.

Az újkorban a legtöbb, amit egy király magáról mondani tudott, hogy: az
állam én vagyok. Ez teljesen hamis. Hamis pedig azért, mert kicsiny és
kevés. A király több, mint az állam, annyival, amennyivel Isten több, mint a
világ. A király az a szakrális személy, akinek viszonya az állammal, az, ami
Istennek a teremtett világgal. Király nélkül az emberiség „sokadalom”, mint
Hérakleitosz mondja, és az emberi élet értelmetlen zavar.

3. A Tao te king és a királyi beavatás
 

A Tao te kingről a történeti ember azt tartja, hogy filozófia vagy
jógarendszer, vagy a legjobb esetben metafizika, de mindenképpen úgy érti,
hogy az az Út, amit a tao jelent, mindenkinek útja lehet. Mintha erre az útra



bárkinek jogában állna lépni, s mintha bárki, bármikor megtehetné, hogy
erre az útra lépjen. A hiba forrása ugyanaz, mint ami másutt és sok helyen: a
történeti embernek a hierarchia iránt nincs érzéke; az emberi rangok között
nem tud különbséget tenni. Ezért fejlődött ki az egyenlőség gondolata,
amely a közösség értékrendjét végképp aláásta. Mert a társadalmi
különbségeket nem az egyenlőség gondolata rombolta le, hanem az emberi
életben levő értékrangok iránt való érzéketlenség következtében minden
ember rangját vesztette, s külsőleg egyenlővé lett a többivel, mialatt
szellemi Énjének különbsége megmaradt. A történeti ember azt hiszi, hogy
a tao olyan út, amelyre bárki ráléphet, s amelyen bárki járhat.

A tao a király útja: az az út, amelyen a kocsihajtó a kocsit vezeti. A Tao te
king a királyi beavatás könyve. Aszkétikus tanítása, jógája, filozófiája,
metafizikája másodrendű. A taóban nagyobb titokról van szó. A tao az
emberiség útja, a kocsihajtó útja, csak a beavatott király léphet rá, és csak a
király járhat rajta.

A királyban az az érthetetlen és megmagyarázhatatlan rejtély jelenik
meg, amely a földön élő minden lénytől és dologtól oly megrendítő módon
különbözik, hogy amikor az ember vele szembekerül, értelmének
épségében vagy tapasztalatának hiteles voltában kezd kételkedni. Semmi a
földön hozzá nem hasonlít, semmi az ő létét igazolni nem tudja; sőt a földi
lét az, amit előtte igazolni kell, és a lények, dolgok sokasága az, ami az ő
megjelenésére értelmét egyszerre elveszti. „Az ember nézi és nem látja;
neve: az egyenlő. Az ember fülel és nem hallja: neve a nem érzékelhető. Az
ember fogja és nem tartja, neve: a minden fölött levő... Szüntelen cselekszik
és meg nem nevezhető... alaktalan alaknak hívják és látható láthatatlannak...
jelenség, de megjelenés nélkül.” Amit a királynak először meg kell tudnia,
hogy az egész földi létben tényleges realitása csak neki van. A király
viszonya a földdel és a néppel, az egész anyagi természettel ugyanaz, ami a
lélek viszonya a testtel; az, ami az isteni, halhatatlan Én viszonya a
mulandó földi Énnel. Csak az atman a valóság, az atman a lét, a többi
elmúlik, káprázat, valótlan, álom, varázslat. Csak a lélek a reális, a test
mulandó kép. Csak a király valóságos, a nép, az állam, a sokaság, a föld
olyan, mint a testi valóság. A király a nép halhatatlan Énje, a király az



ország lelke, a király a valóság: az antarjamin, a belső kocsihajtó. „Ha a nép
fia meghal – írja a Li Ki –, azt mondják: meghalt. Semmi több. Ha a
hivatalnok meghal, azt mondják: nem kap több fizetést. Ha a hatalmasok
közül valaki meghal, azt mondják: ki kell józanodni. Ha a király meghal, ez
az összeomlás.”

„Négy nagyság van a világon: az Ég, a Föld, a tao, s a negyedik a király."
A király nem cselekszik. A király van. Ő a lét: az atman – a halhatatlan

lét és Én, az antarjamin, az isteni ember jelenléte a földön. „A világot
cselekvéssel meghódítani? Még senkinek sem sikerült. A világ szellemi
dolog, amivel nem lehet cselekedni. Aki cselekszi, elrontja; aki megtartja,
elveszti.” Ez a második, amit a királynak tudnia kell. „A magas létnek nincs
szándéka és nem cselekszik. Az alacsony élet csupa szándék és csak
cselekszik, cselekszik.” –”Az állam kormányzásához fegyelem kell; a harci
fegyverhez erős gyakorlat kell; de a királyságot az teremti, aki minden
tevékenységtől távol áll.”

Ez a Tao te king mondanivalója. Ez a királyság. Ez a királyi beavatás.
Tudjad meg, te vagy a király, a kocsihajtó, és hozzád képest semminek és
senkinek ezen a földön valósága nincs. Te vagy a Lét. Te vagy a realitás. Te
vagy a halhatatlan, isteni lélek, az egyetlen személy, az egyetlen
szubjektum. És tudjad meg, hogy feladatod csak egy van: lenni. „Délnek
fordulni és nézni.” Mindent látnod kell, mindent tudnod kell – de nem
jelentésekből és besúgóktól és kémektől. Tudnod kell úgy, hogy előbb
tudod, még mielőtt megtörténik. Te vagy az éber – te jársz az úton, te
vezetsz. A vezetés nem tevékenység. A vezetés a lét maga. A kocsihajtás
nem cselekvés. A kocsihajtás annyi, mint az úton járni, s az úton járni annyi,
mint lenni – teljes éberséggel, napfényes isteni értelemmel lenni. Az, hogy
egyedül te vagy az, aki: van, te vagy az, aki lát, te vagy az, aki tud, az tesz
téged erővé. Ez az erő nem cselekvés. Ez a sugárzó lét. A te fényedben
ragyog a nép; a te erődből él az ország; a te parancsodra nő a gyümölcs és a
gabona; a te szavadra kel és nyugszik a nap. De nem szabad tenned semmit
és mondanod semmit, csak adni, de csak magadat. Ez az, amit úgy hívnak,
hogy: áldás. Te vagy az áldás a földön, az isteni értelem feloldó érintése.
„Az Ég taója: áldani.”



Ami pedig nem tao, az értelmetlen, őrületszerű zavar. „Az úton kívül
minden úttalan.” Ha az élet az útról letér, az egész életet elveszti. Törvény?
„Minél több tilos dolog van, a nép szegénysége annál nagyobb.”
Gazdagság? „A jólétnek minél több eszköze van, az államban annál
nagyobb a zavar.” Műveltség? „Minél több ügyes ember van, annál több az
ellentmondás.” „Minél több a törvény és a rendelet, annál több a tolvaj és a
rabló.” „Hogy a nép nehezen vezethető, azért van, mert sokat tud. Ezért aki
országát tudással vezeti, országának rablója; aki országát nemtudással
vezeti, országának áldása. Aki ezt a kettőt ismeri, az Ég törvényét
megtalálta.” „Amiért a folyók és a tavak a völgyek hódolatát fogadni
tudják, azért van, mert tudnak alul maradni. Ezért ők a királyok.”

A tao nem törvény, nem jog, nem uralom, nem hatalom, nem gyakorlat,
nem beszélnivaló, nem kimondható. Tao annyi, mint Út. A Lét útja. A tao
annyi, mint: lenni – ártatlanul, gondtalanul, gyermekien, egyszerűen,
közvetlenül lenni. „Az egész világ azt mondja, hogy a tao nagyszerű. De
úgy látszik, megvalósításra nem alkalmas. Éppen az benne a nagyszerű,
hogy megvalósításra nem alkalmas. Mert az alkalmazhatóság elaprózódásra
vezet. Három kincs van: a szeretet... az elégedettség... és az alázat. A
szeretet teszi az embert bátorrá; az elégedettség teszi az embert
nagylelkűvé; az alázat teszi az embert képessé arra, hogy uralkodjon.”

4. A beavatás és a hierarchia feje
 

A beavatásnak a szellemi és kormányzói rendben is döntő jelentősége
van. A beavatás a második, az igazi születés. Beavatás nélkül az ember csak
egyszer születik, mint az állat, vagy a szolga. A beavatás által részesedik az
ember a világtörvény, a dharma tudásában, vagyis felébred: nem az érzéki,
hanem a természetfölötti világban, vagyis az ember igazi világában. A
beavatás misztériumában a lélek azon a metamorfózison esik át, amelyen az
emberi test az anyaméhben: a csírából autonóm Élőlény lesz, amennyiben
megérlelődik annak a tudatnak elviselésére, hogy isteni származása van, és
halhatatlan.



A királyi beavatás azonban a szellemi és kormányzói rend beavatásánál
határtalanul fontosabb. Egyetlen léleknek sem kell abból az embrionális
állapotból, amelyben az anyagi természetben él, olyan jelentékeny és nagy
utat megtennie. Igaz, hogy a királyi lélek természeti születésének
pillanatától fogva minden más földi lélektől különbözik. Ezt a kozmikus
helyzet világosan jelzi és mutatja. A királyi léleknek már fogamzását is
jelek előzik meg. Nem minden idő alkalmas arra, hogy király fogamzására
alkalmas legyen. A szakrális időszakokról, amelyeket elsősorban a Nap, a
Vénusz, a Jupiter, másodsorban a Hold, a Merkúr, a Mars, a Szaturnusz
helyzete jelez, a királyi lélek apjának és anyjának is tudomása van. Fontos,
hogy a születés olyan időszakra essék, amikor a Nap pályája felfelé halad –
december 21. és június 21. között levő időre; hogy a Hold növekvőben
legyen. Hogy a Merkúr a Naptól ne legyen túl távol, vagy hozzá ne legyen
túl közel. A bolygók közül egy se haladjon visszafelé. Ez a születésnek
azonban csak asztrológiai előfeltétele. Fontos a szülők táplálkozása éppúgy,
mint a környezet, főként az anya környezete. Vegye körül sok növény,
lehetőleg virágzó, de nem bódító illatú növény. Környezetében legyen sok
fiatal és szép ember, kellemes, de nem kihívó és díszes ruhában.

A királyi lélek születésének pillanatától fogva minden ember fölött áll.
Egyiptomban a száhut, az örök és halhatatlan testet az ember halála után
lemérhetetlen erőfeszítéssel tudja csak megszerezni: aszkézissel,
önmegtagadással, tanulással. A király az egyetlen földi lény, aki földi létét
is a száhuban, a halhatatlan és örök testben éli. Ez a balzsamozás és a
múmia ősi értelme. Nem akármilyen testet tartottak meg az örök idők
számára, csak a száhut. A tulajdonképpeni beavatás a gyermekkor végével
kezdődik. A beavatás irányítója mindig a főpap. S az első, amit az ifjú
királynak meg kell tanulnia az, amivel más beavatás végződik: meg kell
tudnia isteni származását. A történelem és az eposz ősi formájában nem
egyéb, mint a hagyomány, amelyet az ifjú király számára készítettek, hogy
belőle a nagy ősök természetét és tetteit megismerje. Története csak a
királyoknak van, s az őskori emberben szánalom ébredne, ha a történeti
korban, főként az újkorban a különböző történetek sokaságát látná. A
királyok történetén kívül más történetnek semmiféle jelentősége nincs.



A beavatás nagy tudása, amit a Li Ki így mond: „Az Ég Fiától egész a
legközönségesebb emberig mindenkire ugyanaz a törvény érvényes: az
ember művelése. Mert hiszen az, hogy valakinek gyökerei rendetlenek és
ágai rendesek legyenek, teljesen ki van zárva. Az, hogy valaki a fontosat ne
vegye komolyan, de viszont a lényegtelent komolyan vegye, lehetetlen. A
gyökereken kell kezdeni, és azon, hogy valaki a dolgokat komolyan vegye.”
Ez az, amit ősidőkben tudásnak neveztek. „Mit jelent az ember művelése?
Az emberi élet helyes használata. Az ember művelése az élet helyes
használatán múlik. A helyes használat pedig, mint az őskor mesterei
mondták, mindössze ennyi: sohase áltasd magad."

A beavatás senkinél sem olyan fontos, mint a királynál: senkire sem
érvényes annyira az, hogy az egyetlen lényeges az ember művelése, mint a
királyra. A király egyebet se tesz, csak műveli magát: egyre jobban érti
nagy őseinek jellemét és tetteit; egyre mélyebben látja a világ törvényeit;
egyre világosabb előtte a lét minden eltakart rejtélye; egyre jobban érti
önmagában a halhatatlan Én titokzatos ragyogását; egyre közelebb lép az
isteni értelem világosságához; egyszóval: egyre éberebb. Már meg tudja
szerezni azt a határtalan tiszteletet a benne lakó isteni Én iránt, amivel
alattvalói adóznak neki. Már érti, hogy a hódolat nem az emberi kicsiny
testi Ént illeti, hanem az istenséget; de már érti azt is, hogy az egész
országban ő az egyetlen, akiben a lélek isteni volta a testi megnyilatkozás
isteni voltával egybeesik, hogy a király száhu, örök test, halhatatlan
megnyilatkozásban él. S ezért ezerszeresen kell tisztelni önmagát, és
ezerszeresen kell vigyáznia minden szavára, tettére és gondolatára. Egész
létét annak a gondolatnak kell áthatnia: Isten lakik bennem, és ehhez az
Istenhez méltónak kell lennem, mert én vagyok az. Anyám a Föld maga
volt, Apám az Ég, én vagyok az Ég fia. Mindenki engem vesz példának.
Szavam törvény; gondolatom befolyásolja alattvalóim tetteit és álmait.
Tetteim ereje száz és száz évre kihat. Egyetlen hibám százezer ember
boldogtalanságát idézheti és milliók könnyét fakaszthatja. „Az emberi
létben a legtöbb: uralkodni. Uralkodni pedig annyit jelent, mint
törvényszerűen élni. A király mint Egyiptomban mondták, Istennek a földön
élő kép mása, a király Isten fiának születik, és halála után egyenesen a



Legmagasabb Lényhez tér vissza. A királyság ezért csak földi hivatal; ő az
állam ura, személyében azonban több: ő a hierarchia, a szakrális világrend
feje.

5. Csuang-ce, Bhagavadgíta, Kohelet
 

Az őskorból a Tao te kingen kívül egész sereg olyan királyi beavatás
maradt reánk, mint a Szunahszepha, a Kohelet, a Bhagavadgíta, de nincsen
archaikus szent könyv, amelynek a királyi beavatással vonatkozása ne
lenne. A szakrális könyvek mind a szellemi rend művei, s a szellemi rend
elsősorban nem más, mint a király közvetlen szolgálata. A történeti és az
újkori emberiség abban a hiszemben van, hogy a világban az elsődleges az
anyagi természet; de ha nem ezt hiszi, akkor meg van győződve róla, hogy
az elsődleges a szellem. A szellemi rend, a brahman tudja, hogy nem a
szellem az elsődleges, a legfőbb és a legtöbb, hiszen akkor ő lenne a
hierarchia legmagasabb pontján, a piramis csúcsán. A szellem nem primér.
A primér a szellemen túl levő: Egy, a tao, az Ég – az abszolút, a
szellemfölötti, érthetetlen, megfoghatatlan szubjektum: az atman, a lélek-
Én, a halhatatlan isteni lény. „Nem érted? – kérdezi Csuang-ce. – Nem is
értheted, mert szellemi úton akarod megfogni.” „Akiről az emberi dolgok
leperegnek, annak égi természete van. Akinek pedig az Ég erői segítenek,
az az Ég fia.” Ez az Ég az érthetetlen és megfoghatatlan és szellemfölötti
első Egy – ez az elsődleges, ez a hierarchia legfelsőbb csúcsa. Őrültek, akik
megkísérlik, hogy megismerjék: „Aki értelmével tisztelettel megáll az előtt,
ami megismerhetetlen, az elérte.” „Amit szavakkal meg lehet jelölni, s amit
tudással ki lehet meríteni és meg lehet ismerni, az csak dolog, s ezért a
dolgok világához tartozik.”

A király a hierarchia feje, s amikor a földön a népen uralkodik, szakrális
tevékenységét folytatja: áldozatot hoz. Az uralkodás a király
önmegtagadása és lemondása. A király az atman, a lélek, a lélek pedig
természete szerint nem cselekvő és nem tevékeny, a tett számára szenvedés.
A királynak beavatáskor azt a fokot kell elérnie, hogy számára minden
tevékenység szenvedés legyen, hogy ő maga ne legyen más, csak a tiszta,



abszolút, mozdulatlan, felhőtlen, ragyogó lét. Azt a fokot kell elérnie, hogy
mint uralkodónak az uralkodás önmegtagadás és áldozat legyen: türelmes
lemondás és szenvedés, hogy amikor uralkodik, akkor zavartalan és szabad
nyugalmáról és az élet élvezetéről lemondjon.

Ez minden királyi beavatás legnagyobb tanítása és mondanivalója: a
Bhagavadgítáé, a Koheleté, a Szunahszepháé, a Tao te kingé. „Add fel a
cselekvés szenvedélyét – szól a Bhagavadgítában Krisna, az isten, a
kocsihajtó –, és ha mégis cselekedned kell, gondold ezt: szenvedést
vállaltam, de kötelességből és áldozatból megteszem.” A tett nem dicsőség,
nem hoz hírt, csak szenvedést, mondj le arról, hogy tetteiddel győzöl vagy
vesztesz, vagy nagy leszel, vagy kicsiny. „Hiúság, minden hiúság – írja a
Kohelet; nagy műveket alkottam, építettem, kerteket ültettem, szolgákat
gyűjtöttem, aranyat, ezüstöt, földet... hiúság, a szél elsuhanó fuvallata az
egész, semmiség, levegőre való vadászat."

„Az igazi udvariasság nem törődik az emberekkel; az igazi igazság nem
törődik a részletekkel; az igazi bölcsesség nem sző terveket; az igazi
szeretet nem elfogult.” –”Aki a népet szereti, a népet tönkreteszi.” –”Aki a
háborút igazságos békével fejezi be, az a következő háborút készíti elő.”
Mit kell a királynak tennie? „Amikor a Sárga Föld Ura egy pásztorfiút
megkérdezett, ez így szólt: az állam kormányzása olyan, mint a lovak
őrzése. Egyszerű dolog: távol tartani azt, ami a lovaknak árt. Semmi több.”

6. A király létével irányítja az emberi közösség reintegrációját
 

„Megértettem, hogy a Nagy Út nem rejtélyes.” Nincs benne semmi titok,
nem nehéz, nem homályos, nem bonyolult. Mindössze ennyi, az Úton járni.
Az Úton járni pedig annyi, mint tisztának lenni, jótakarónak, nem
elfogultnak, nem szenvedélyesnek, hanem egyszerűnek, nyugodtnak,
békésnek, értelmesnek. Ez a legkönnyebb, mert ez az Ég és a Föld örök
törvényeivel egybehangzik. Ahol az örök törvények érvényben vannak és
élnek, az a királyság. „Ha rend és törvény uralkodik – szól a Li Ki –, és a
szellem él, azt nevezik királyságnak. S a rendért, a törvényért, a szellemért,
a tisztaságért, a békéért, az emberek értelmes életéért a király felelős,



egyedül a király, más senki.” „Ha a rendelkezések nem érik el a kellő hatást,
az az uralkodó hibája.” Még több: „Ha az ég csillagai nem keringenek
szabályosan, azért történik, mert a királyi palotában rendetlenség vált úrrá.”
A király a rendért és az emberek erkölcséért éppúgy felel, mint a jó
termésért és a miniszterek becsületéért és a harcosok bátorságáért és az
asszonyok termékenységéért. A Seng Te volt az ősi Kínában az eleven élő
szellemi erő, amely fölött a király rendelkezett. „Az Ég Fiának életén
múlik, hogy az emberek erkölcsösek és tiszták legyenek, a háziállatok
között ne pusztítson járvány, a gabona bőven teremjen, a hűbéres
kormányzó hercegek között ne legyen viszály és a népet ne kelljen
büntetni.” Az ország élete az egyetlen középponttól, a Létező magjától, a
királytól függött, ahogy a világ léte az egyetlen Egy Teremtőtől függ.

A király a megújulás őre. Őrködik afölött, hogy mindaz, ami felület és
külső, anyag és káprázat, a lényegről leváljon, de a lélek megmaradjon,
erősödjön és ősi otthonába, az isteni létbe visszatérjen. A király őrködik
afölött, hogy „a külső ember vesszen el, de a belső megújuljon”. Ezért kell
ügyelnie a csillagok járására éppúgy, mint a miniszterek rendelkezéseire s a
papok áldozataira. A király jelképe Egyiptomban a kettős korona:
kormányzó és pap, tevékeny és szellemi, az uralom és a hatalom közös egy
ura. Neve nem Ozirisz, nem Széth, hanem: Hórusz. Isteni megjelenés ő,
akinek a királyság csak vállalt emberi sorsa, feladata és elhivatása. Peruban
a király homlokán kardot viselt. A kard pedig nem a hatalom jelképe,
hanem azé a hatalomé, amit az uralom megszentelt. Ez a szellemivé vált
erő. A kard logoszjelkép: de a tevékeny rend logosza, mert a kormányzói
rend karddal őrzi és műveli a földet, ahogy a szellemi rend szóval teszi
ugyanezt.

A kocsihajtó végső értelme pedig ez: az idők elején az anyagba zuhant
lelkek számára készítette az Ég az Utat, hogy akik vissza akarnak térni,
azok visszatérhessenek. Az Út egyedül csak egészen kivételesen járható: az
Ég magányos Ént vissza nem fogad, csak kegyelemképpen. A reintegráció
csak közösen történhet, mert közösen, a „seregekké” történt az elpártolás és
a zuhanás. A közösségnek az Úton a vezetője a király.



A király a közösség szakrális személye, aki tudja és látja az Utat.
Szellemi rend, kormányzói rend, gazdasági rend, szolgaság mind őt követi.
A király pap és katona, bíró és miniszter, a föld és az arany ura, a szolgák
parancsolója. De semmi sem az övé, mert ő több, mint pap, katona,
kormányzó, gazdag ember és parancsoló. A király a kocsihajtó. A vezető az
Úton, amelyen az emberiség közösen az eredethez, az isteni létbe visszatér.
A király ezt a reintegrációt nem tetteivel és szavaival, hanem létével vezeti,
semmi egyébbel. A király életében minden a király létének szakrális
fensőbbségén múlik. A király nem parancsoló és cselekvő és nem
gondolkozó és nem keres új igazságokat és nem kutatja a szellemet és nem
tanul és nem szerez tudást. A király nem tesz egyebet, mint: művel.
Szakrálisan műveli önmagát, hogy fénye fényesebb, értelme értelmesebb
legyen, hogy ez a fény és értelem szabadon és lenyűgözően sugározzon a
nép egészére, hogy példa legyen és világosság. Ez az antarjamin, a
kocsihajtó.
 

III. Uralom és hatalom
 

1. Az őskor és a történet
 

Az a céltalan, de összefüggő zaklatottság, amit történetnek neveznek, az
idő felszínén zajlik le. Céltalan, mert bár, különösen újabban, haladásnak
mondják, senki sem tudja, mi felé halad, hol a cél, mi az, mikor érik el, kik
és hogyan. Éppen ezért azt, hogy a történet haladás, olyan káprázatnak kell
tartani, amelyet a célját nem ismerő ember talált ki, hogy létének
értelmetlensége tartalmat nyerjen, ha ez a tartalom illúziószerű is. A történet
folyamatos zaklatottság, és az ember nem tud kilépni belőle. A lét egyetlen
ponton sem nyílik meg és egyetlen ponton sem oldódik fel. Mindig és
örökké ugyanazok a nehézségek, ugyanazok a gátak, ugyanazok a
veszélyek és ugyanazok a bilincsek: ugyanaz a csapda, amelybe jutott és
ugyanaz a zavar, amely zaklat. S ez a zaklatottság nemcsak folyamatos,
hanem összefüggő is. Az események egymásból következnek és egymást



törvényszerűen megelőzik és követik, sőt az események törvényszerűen
meg is ismétlődnek. Mindez az idő felszínén zajlik le, egy síkban, mialatt az
idő mélyén a lét változatlanul áll; ahogy az emberiség a föld felszínén
háborút üzen, békét köt, kereskedik, épít, siet, s ezalatt a föld mélyén az
ősgnejsz tömege érintetlen –; s ahogy az ember tudatával tájékozódik,
megfigyel, gondolkozik, erőfeszítéseket tesz, gyönyörködik, s ezalatt a
mélyben a tudattalan, mint az ősgnejsz, háborítatlan nyugalomban él.

Ez éppen a paradoxon, hogy a történetben, mialatt az idő felszínén
esemény eseményt ér, az idő mélyén semmi sem történik; az őskorban
pedig, mialatt úgy látszott, hogy semmi sem történik, mert nem volt
történet, az idő mélye megnyilatkozott. A történetnek csak élete van, léte
nincs; az élet az idő felszínén lezajló káprázat, háború, béke, szerelem,
állam, küzdelem, gyönyör, vagyon, hír – mindez értelem és cél nélkül,
mélység nélkül, igazi kapcsolat nélkül, igazság és szépség nélkül, mint
mulandó varázslat csak a felszínen tartozik össze, befelé értelmetlen, üres,
hiábavaló és lényegtelen. A történettelen őskor az eseményeket nem
egymáshoz kapcsolta, hanem mindazt, ami történt, az időtlenségből tudta és
látta feltörni – ahogy az őskori ember a föld ősgnejsz tömegének állandó
tudatában élt –, s ahogy a tudattalan mélységeivel megszakítatlan
kapcsolata volt. Annak, ami a felszínen történik, önálló jelentése nincs. A
felszínen csak az jelenik meg, ami már kilobban: az utolsó pillanat ez,
amikor már valami eltűnik. Az őskorban nem a felszín eseményeit, a
kilobbanásokat kapcsolták össze, hanem azt, ami láthatóan megjelent,
összekapcsolták a láthatatlannal. S így az összefüggés nem a sík
folyamatosság volt, hanem a jelenség tényleges oka: az idő mélyében, a
létben, a láthatatlanban.

A Véda az ősök útjáról és az istenek útjáról beszél. Az ősök útjára lép
halála után az elköltözött lélek, aki életében a vallás szokásait megtartotta
ugyan, nagy vétket nem követett el, könyörületes volt, és a törvényt
tisztelte, de nem ébredt fel, s így a káprázat világában kell maradnia.
Jótetteiért a jutalmat megkapja, a boldogságot elnyeri, de a világév
elteltével a szenvedésbe vissza kell térnie. – Az istenek útjára lép az a lélek,
aki emberi életét arra használta fel, hogy az éberséget megszerezze. Halála



után sem kívánkozik a boldogok közé, mert tudja, hogy a boldogságot
boldogtalanság követi, az üdvösséget szenvedés, az életet halál, az örömet
bánat, a világosságot sötétség itt a káprázat világában, mint Hérakleitosz
mondja, „az út fel és le ugyanaz”, s ahogy a kínaiak: ji jang, ji jin, egy
világos, egy sötét, egy jó, egy rossz, örökké s megállíthatatlanul. A lélek
túllép a boldogságot ígérő mennyországokon, eléri az atmant, a ragyogó
éberséget és az isteni értelem nyugalmát.

A történeti emberiség az ősök útján jár: a káprázatban, ahol jelentősége
van a jónak és a rossznak, a világosságnak és a sötétségnek, az Énnek és a
Tenek, a rokonszenvnek és az ellenszenvnek. Ez a pitrijána, a görög
hagyományban a hodosz makarón, a boldogok útja, mert ezen az úton az
ember a boldogságot keresi. A boldogság a felszínen van, s a történet nem
egyéb, mint a boldogság keresésének története. Az idő felszínén kell
maradnia, de amit elér, nem más, mint a szüntelen zaklatottság és
szenvedés. Az őskori emberiség az istenek útján jár, ahol annak, ami jó
vagy rossz, barát vagy ellenség, jin vagy jang, jelentősége nincs. Ez a
dévajána vagy a srutir dévah, a görög hagyományban a hodosz theón, mert
itt senki sem a boldogságot keresi, hanem az éberséget. A történet a
boldogságot kereső földi Én története; az őskor azért történettelen, mert
nem a boldogságot kereső földi Énnel, hanem az éberséget kereső
halhatatlan Énnel gondolt.

René Guénon azt mondja, hogy az őskori közösség az autorité
spirituelle, a történeti emberiség a pouvoir temporel jegyében élt és él. Az
autorité spirituelle a szellemi kinyilatkoztatás fensőbbsége; a pouvoir
temporel az erősebbnek az időben alkalmazott fölénye. Az előbbi átvitt
értelemben és egy szóval: az uralom; az utóbbi ugyanolyan értelemben: a
hatalom. Az uralom gyökere szellemi; lenyúlik az idő mélyébe; az
emberiséget az istenek útján vezeti; a boldogságot kereső Ének nyüzsgő
tömegére nincsen tekintettel, s így azt, ami az idő felszínén zajlik le, a
zaklatott és céltalan rohanást, figyelemre se méltatja. A hatalom gyökere
ezzel szemben földi és anyagi; mindig az erősebbé, mindig a felszínen
marad, a cél mindig a boldogság és a szereplő mindig az Én, és az
emberiséget mindig az ősök útján vezeti.



2. Homérosz és a filozófusok
 

Az az időpont, amelyet a történet kezdetének neveznek, időszámításunk
előtt a hatszázas év, amikor az emberiség az istenek útjáról letért és az ősök
útjára lépett. A történet az ősök útjának története; az istenek útján történet
nincs. Ez a hatszázas év a történet kezdete, az apokalipszis kezdete, az
emberi lét válságának kezdete, amikor a szellemi kinyilatkoztatás uralma
megszűnt, és az erősebbnek az időben alkalmazott fölénye lépett helyébe.

Ez az idő egybeesik a szellemi-papi kaszt lehanyatlásával és a
kormányzói-harcos-lovagi kaszt fölemelkedésével. Az istenek útja nem
egyéb, mint az az út, amelyen az emberiséget a brahman vezeti: az éberség
útja. Az ősök útja nem egyéb, mint az az út, amelyen az emberiséget a
lovagi rend, a ksátrija vezeti: a boldogság útja.

Kínában elmerül a tao, és Konfu-ce a Csün-ce, a lovag erényeit kezdi
hirdetni. Görögországban elmerül az orpheuszi hagyomány, és a lovagi élet
– a homéroszi látásmód előretörése – az életet átalakítja. Indiában fellép
Buddha, aki születése szerint ksátrija, és harcot indít a brahmanok ellen.
Egyiptomba betör a harcos elő-ázsiai nép, és az őskori papság
hagyományait megsemmisíti. Iránban az utolsó Zarathusztra még egyszer
megkísérli, hogy az egyre terjedő haoma-kultusznak határt szabjon, de
halála után gyorsan elfelejtik, és az ember az egyéni boldogságért kezd
rohanni.

A történeti ember egyáltalában nem értette, hogy a görög gondolkozók
miért hadakoztak oly kemény szavakkal Homérosz ellen, és Hérakleitosz
haragját csak azért nem merte érzelmi elfogultsággal magyarázni, mert
hiszen a homéroszi költemények ellen a többi között Xenophanész és
Platón éppen úgy küzdött. Homérosz költeményeiben ugyanaz jelentkezik,
mint Kung mester tanításában: a lovagi ember, szemben a szellemi
emberrel. Hérakleitosz, illetve Xenophanész és Platón nagyon jól látta,
hogy itt az emberi közösség létét fenyegető folyamat van indulóban: a
lovagi ember, aki a szellemi kaszt transzcendens kapcsolataival nem
rendelkezik, az eseményeket a felszínen kezdi látni és a felszínt kezdi
megítélni. Homérosszal elkezdődik a történet. Az a történet, amely azelőtt a



királyi beavatás egyik lényeges fejezete volt: a nagy Atyáknak, mint
példáknak és eszményképeknek, realizált ideáknak tevékenysége most
felszínes látványossággá válik és a nyilvánosság martaléka lesz. Ez a
látvány, amikor először megjelenik, csupa fény – még magával hozza az
őskor szellemét, s ezért ragyog. De már megszakította kapcsolatát a
szellemi emberrel. A lovag már függetlenítette magát, már saját külön
létében kezd tetszelegni, már megtagadja a szellemi renddel való
együttélést, és ami a legfontosabb: életében már a hatalom vágyát és képét
hordja, nem az uralomét.

Hérakleitosz és Xenophanész és Platón; akik a szellemi rend
hagyományának megtagadását Homéroszban közvetlenül látták és értették,
haraggal, szenvedéllyel, értelmes érveléssel, ki ahogy, erőfeszítést tettek az
ellen, hogy a szellemi ember uralma az erősebb ember hatalmává alakuljon
át. E gondolkozók tanításukkal a történetet igyekeztek megállítani és
megakadályozni: az értelmetlen, de szüntelen zaklatottságot.

Hérakleitosz helyzete Platónétól természetesen alapvető módon
különbözik. Hérakleitosz a szellemi rend tagja volt (baszileusz), szanszkrit
szóval: brahman, és egész lényével az őskor hagyományában élt. Platón
azonban már lovag, ksátrija, akinek érzülete és gondolata lehetett ugyan
szellemi, de lénye nem. Ezért Hérakleitosz sorsának párhuzama: Lao-ce.
Tudását leírja és elhallgat. Tehet többet? Nem. Platón sorsának párhuzama:
Konfu-ce, már nem az uralom, a vei vu-vei, a nemcselekvés, a szellem
embere, hanem a cselekvő tevékenységé. A ksátrija erről a tevékenységről
ismerhető meg mindig és mindenütt. A brahman a scientia sacra, a szent
tudás őre és kimondója. A ksátrija az ars regia, a kormányzás művészetének
végrehajtója. Platón gondolkozása nem scientia sacra volt, hanem ars regia.

3. Brahman és ksátrija
 

Azt a pillanatot, amikor az uralom és a hatalom ahelyett, hogy mint az
őskorban, egymást kiegészítené, egymással először szembekerül, csak úgy
lehet megérteni, ha az ember a lovagi kaszt emberét ismeri. A ksátrija a
hatalom légkörében annyira benne él, hogy a hatalom és az uralom között



nem tud különbséget tenni. Azt hiszi, hogy az uralom is aktív hatalom;
abban a hiszemben van, hogy a szellemi rend fölötte áll és neki parancsol.
Abban a meggyőződésben él, hogy ő a brahman kiszolgálója. Sejtelme
sincs arról, hogy a szakrális rendben minden kasztnak helye van és
helyének betöltése adja meg életének és sorsának teljességét és
kielégültségét. Nem látja, hogy az uralomnak semminemű földi,
alkalmazható, parancsszerű, gyakorlati vonatkozása nincs. Az uralom a
szellemi szó kinyilatkoztatása, a követéstől, a megvalósítástól, sőt a
tudomásulvételtől is teljesen függetlenül: – van. Mindezt a ksátrija nem is
értheti, hiszen azért ksátrija. Nem szellemi, hanem tevékeny ember, akiben
az uralkodó jelleg nem a szattva, a kiegyensúlyozott szellemi meggondolás,
hanem a tüzes tevékenység. Nem kontemplatív, hanem aktív. A lovagi
osztály nem a buddhinak, az intellektuális intuíciónak felel meg, hanem az
ahamkárának, az énteremtőnek. Ezért természete az aktív Én érvényesítése.
De mert a ksátrijában az értetlenség él, él az, ami minden lovagban meg
nem változtatható jellemvonás: a szellemi rend iránt érzett olthatatlan
ressentiment. Abban a hiszemben, hogy az uralom a hatalom fölött áll,
irigységében az uralmat is meg akarja szerezni, hogy Énje korlátlanul
parancsolhasson. Persze amit megszerez, az nem lehet az uralom, csak a
hatalom és mindig csakis a hatalom; a hatalom pedig amúgy is az övé. Az
uralom sohasem lehet az övé, mert a ksátrija sohasem lehet kívülálló,
érdektelen, személytelen, szenvedélytelen, kontemplatív. Sohasem érheti el
a vei vu veit, a nemcselekvést. Az autorité spirituelle-t és a pouvoir
temporelt összekeverni nem lehet, senki sem járhat egyszerre az ősök útján
és az istenek útján.

Időszámításunk előtt a hatszázas év körül a közösségben elkövetkezett
változás tevékeny tényezője a lovagi ressentiment. Ez dolgozik Konfu-
cében, a ksátrija Sákja Muniban, akit később Buddhának neveztek, s
Platónban. Ez volt a mexikói Akamipihtli király döntő tette, mint az indián
hagyomány följegyezte: a szellemi és kormányzói uralmat és hatalmat
egymástól elválasztotta. Az idő mélyével fenntartott kapcsolatot, amit a
brahman rend őrzött, megszakították. A világ eseményei nem a mélyből
lüktettek, hanem a felszínen maradtak. Ezeknek a felszínen úszó



jelenségeknek első eseményei az olyan költemények, mint az Iliász vagy az
Odüsszeia. Ez a történet kezdete.

Amit a ksátrija nem tud, hogy az uralomnak és a hatalomnak egymást ki
kell egészítenie úgy, ahogy a gondolat és a tett, a szellem és a tevékenység
egymást kiegészíti. Az emberi közösségben az emberi gondolatot és tettet
olyan emberfajta képviseli, amely soha, semmi körülmények között sem
lehet tevékeny. A tevékenységet pedig olyan ember képviseli, amely soha,
semmi körülmények között nem lehet meggondolt és szellemi és
kontemplatív. „Az Ég műve a világosság, a Föld műve a Termékenység –
írja a Li Ki –, és az embernek a földön a kettőt össze kell kapcsolnia, mert
csak a kettőből együtt fakad a közösségre áldás.” A szakrális szentnek és a
szakrális hérosznak a közösségben harmóniában kell élni, mert soha a szent
nem lehet hérosz, a hérosz nem lehet szent. Ha pedig a szent elbukik, el kell
buknia a hérosznak is – és ebben a bukásban elbukik a rend, a világtörvény
megbomlik és a közösség széthull. Az aktív ember soha nem válhat
kontemplatívvá, a kontemplatív nem válhat aktívvá: de ahhoz, hogy a
közösség a világtörvény, a dharma szerint éljen, mind a kettőre szükség
van. A brahman, a szellemi kaszt az isteni törvény uralmát őrzi: az egyedül
hiteles tudást, az éberséget. És: „minden jólét az igaz tudástól függ”, szól
Manu. „Ha a közösségből az igaz tudás kivész, egyetlen tett se lehet
termékeny, nem lehet törvényes, nem lehet még csak hasznos sem.” Ha az
isteni törvény uralma megszűnik, a közösség százezer darabra hull szét. A
birodalmakat nem az erő, nem a hatalom, nem a tevékenység tartja össze,
legyen a ksátrija mégoly nemes, mégoly bátor, igazságos, hősies. A
birodalmakat az isteni törvény uralma tartja össze, s a törvény abban az
emberben él, aki a szellemvilággal állandó kapcsolatban áll. A brahman
nem ember olyan értelemben, ahogy ember a közösség minden tagja: a
brahman az isteni szellem kinyilatkoztatásának eszköze, az uralom
hordozója. A főpap a logosz inkarnációja. Egyiptomban Toth isten nevét
viseli, Indiában a szellemi kaszt neve brahman, Brahman teremtő isten
nevéről. Mexikóban a főpap neve teotikutli, ami annyit jelent: Isten és Úr.

4. A ksátrija ressentiment. Az életrend megváltozik



 
Az uralom első feltétele: az alázat. Ezért kell a szellemi embernek

aszkétának lennie. Ezért kell életét önmegtagadásban eltöltenie, az Én
minden boldogság-szenvedélyéről lemondania, hogy az isteni szellem
megnyilatkozásának megértésére és kimondására alázatában alkalmassá
váljék. Aki az uralmat képviseli, annak az emberi céloktól távol kell
maradnia, szemlélődésben kell élnie, a szellemi világ eseményeivel
összhangban kell lennie, és a világ látható jeleinek valódi jelentését
ismernie kell. Tudnia kell az idő, a csillagos ég, az elemek változásának
jelentőségét, és az emberiség életét befolyásolnia kell azzal, hogy a
szertartásokat pontosan elvégzi, az áldozatokat meghozza, az ifjúságot
neveli, a kormányzói kasztot tanáccsal látja el, és az isteni akaratot az
emberiséggel közli.

A hatalomban ezzel szemben semmi transzcendens nincs. A hatalom az
emberi közösségben az emberi rend és igazság fenntartása, a jutalom és a
büntetés elosztása, a védelem és a támadás. A hatalom gyökere az
uralomban van, mert értelmet a cselekvésnek a gondolat ad. A hatalom
önmagában csak emberi. A ksátrija feladata, hogy a hatalmat és az uralmat
egyesítse. Az embernek az idők elején elkövetkezett bukásával, amikor
anyag és szellem, látható és láthatatlan elvált, elszakadt egymástól az
uralom és a hatalom is. Az uralom a szellemnek és a láthatatlannak felel
meg; a hatalom a láthatónak és az anyagnak. Az uralom nyugodt sugárzás,
mint a Napé; a hatalom működése tevékeny erőfeszítés, mint a sorsában
küzdő emberé. A ksátrija feladata, hogy az emberit az istenihez visszavigye
és az anyagot a szellemmel a közösségben ismét egyesítse: legyen
igazságos, büszke, önmegtagadó, hősies, előkelő, nemes, szigorú,
fáradhatatlan, legyen kormányzó és bíró és harcos.

Hogy az uralom és a hatalom elszakadásának azonnal milyen
következménye támadt, arra nem kell sok példát felhozni, elég az egy
Püthagoraszé. „Abban a pillanatban, amikor a középpont iránt való érzék
elvész, belép a felület érzéke.” A felület iránt való érzék teremti a történetet.
Az események ahelyett, hogy egyetlen központ irányító szelleméből
fakadtak volna, a felületen szétfolytak és iránytalanul hánykolódtak. Az



éber sors helyébe az értelmetlen zaklatottság lép. Püthagorasz megkísérelte
az őskori hagyomány szakrális szellemi lényeinek uralmát újra
helyreállítani: megkísérelte, hogy a közösség életét ismét a középponttól
függővé tegye. Brahmankasztot nevelt, amelyet a szakrális uralom titkaiba
beavatott. De erre akkor már sem az ember, sem az idő nem volt alkalmas.
A ksátrija ressentiment fellázadt, dühös szenvedélye a hatalom
tevékenységével az uralom minden szellemi megnyilatkozását
keresztülhúzta. Később ugyanez történt Empedoklésszel. Még később
Platónnal.

A föld túlsó oldalán ugyanaz történt Kínában. A Li Ki azt írja: „A béke és
a háború tennivalóját a hagyomány őrzi. Ha van kellő és alkalmas ember
arra, hogy a hagyományt megvalósítsa, a világ törvényével a kormányzat
összhangban áll; ha kellő és alkalmas ember nincs, a hagyomány feledésbe
merül.” Akkor már kellő és alkalmas ember nem volt; az emberiség a világ
törvényével összhangban élni nem tudott, és a hagyomány feledésbe merült.
„Egyetlen szó mindent elronthat. Egyetlen ember az államot megerősítheti.”
Az egyetlen szó mindent elrontott; ez a szó: a hatalom. De olyan egyetlen
ember, aki az egész államot megerősítette volna, már nem akadt többé.

A lovagi hatalom feltörése alapvető életrendbeli változást hozott a
közösségben. Az őskorban a mérvadó szó és a tisztelet az érett emberé és a
higgadt öregségé volt. Ez volt a példa. Most a fiatal, testileg erőteljes ember
részesült előnyben, mert a szellemi higgadtságra és érettségre senkinek sem
volt érzéke. A higgadtságot félretették, és helyébe a szenvedélyes mohóság
lépett. A meggondolás megszűnt, és helyét a lázongó forradalmiság követte.
A gondolatra már senki sem hallgatott, mert az eszménykép a forró vér lett.
A szattvát a radzsasz váltotta fel.

A szemlélődő nyugalom után a cselekvés heve következett. A tett erejét
kezdték csodálni. A közösség példaképe nem a világos értelmű, érdektelen
öreg bölcs lett, hanem a tevékenységében égő harcos.

A tudást, a nyugalmat, az önmegtagadást, az erényt felváltotta a becsvágy
és a dicsőség után való szomjúság. Azelőtt a magányos hallgatás volt az élet
legmagasabb színvonala; ennek felelt meg a szattva: a szellemi fölény;
ennek felelt meg a négy asrama közül a szannjaszin: a szent koldus. Most



minden a nyilvánosság felé kezdett tolongani: verseny, látvány, piaci vásár,
színház: felület, történet lett az emberi lét. Ez az agón, a homéroszi
életeszmény.

A brahman ősei istenek voltak; a ksátrija ősei már csak héroszok, vagyis
emberek.

A szellemi uralom jegyében az emberi közösség az égi közösség mása
volt: a nép. A hatalom jegyében a közösségben az uralom szavával eddig
megfékezett földi szenvedélyek és démonikus erők egyszerre
felszabadultak: egyszerre feltört a hiúság, a dicsőség, a hírnév, a becsvágy,
és az emberiséget tépdesni kezdte. Az őskori közösség alapja, amely
minden emberi élet alapja, az önmegtagadás, egy pillanat alatt eltűnt. Az
önmegtagadás helyét az Én hatalmi ösztöne foglalta el.

5.  A vadkan
 

Az őskori hagyományban a ksátrija jelképe a vadkan, ahogy a brahmané
a medve. A medve a nyugodt, a bölcs, a tanító állat. A vadkan a
szenvedélyes, mohó és megfékezhetetlen dúvad. Iránban a vadkannak tíz
inkarnációját ismerték: a szélvihart, az aranyszarvú bikát, a fehér lovat, a
hím tevét, a vaddisznót, a tizenöt éves erőteljes fiút, a sast, a kost, a
kecskebakot és a harcos katonát. A vadkan ereje ezekben a lényekben lobog
teljes tüzében. Hogy az ember ezt az ősi jelképet megértse, elég, ha
egyetlen megjelenését veszi elemzés alá. Ez a megjelenés legyen: a sas.

A sas az égboltozatot tartó négy arkangyal közül az egyik. Az első a Bika
(Aldebaran), a második az Oroszlán (Regulus), a harmadik a Sas (Antares),
a negyedik az Ember (Fomalhaut). A Sas csillagképe az, amit később és
más hagyományokban Skorpió néven ismernek. A Skorpió pedig a tüzes víz
otthona, Mars csillagképe, a hindu hagyományban megfelel a három guna
közül a radzsasznak, a tüzes szenvedélynek, az alkimista hagyományban
megfelel a sulphurnak, az égő elemnek. A hindu mitológiában a sas az
istenek királyának, Indrának volt a madara; Indra pedig az istenek között a
legfőbb ksátrija. A sas minden népnél a hatalom, a katona, a fegyveres erő,
a hadseregjelvénye. Ezért Zeusz és Jupiter madara, mert Zeuszé és Jupiteré



a hatalom. A lélek tulajdonságai közül megfelel az akaratnak, de az akarat
egymagában, ihlet nélkül nem teremtő erő.

Az analógiákból ennyi elég. Csak még annyit: Iránban a lovagi kaszt
neve khaetu. A szó hatalmat jelent, s egyik jelzője: verethragna, annyi mint
aki az ellenállást megtöri, aki rendet teremt. A harcos a khvarenahnak, a
tündöklő s égő világhatalomnak hordozója: a sulphur, a radzsasz, a tűz – a
sas; Mars, Arész, az erős és legyőzhetetlen. A khaetu azonban mindig külső
hatalom, csak az erő fizikai hatalma – azért a földön, a közösségben, az
államban a külsőség őre, a világegyetemben a csillagok külső rendjére
vigyáz. Egyiptomban a lovagok istene Széth, a vörös istenség, a zivatar, a
földrengés, a forgószél istene: a természeti erők jelképe. Széth szobrait
vörösre festették, mint Mexikóban Huiclopohtli szobrait, mert a vért
jelentették, a szenvedélyes tevékenységet, a vérontást, a háborút, az anyagi
erő megnyilatkozását, a sulphurt, a radzsaszt, szóval mindig az erősebbnek
az időben alkalmazott fölényét, vagyis: a sast – vagyis: a hatalmat.

Ha ez a hatalom szellemi sugallatától elszakad, irány és törvény nélkül
marad, és semmi egyéb, csak az értelmetlen erő korlátlan és zabolátlan
tevékenysége. Ha a ksátrija a brahmantól elválik, a sötétség rabja lesz. A
sötétség: a szenvedély, harag, vad erő; a háború: Széth Egyiptomban,
Huicilopohtli Mexikóban, Arész Görögországban, Mars Rómában, a
viszály, a forrongás, a lázadás, a felfordulás istenei. Ha a lovag magára
marad, a politika halálisteneit idézi. A hatalom egyetlen ismertetőjele az
erő; a hatalom az erősebbé. Ha nincs uralom, amely az erőt irányítja, a
hatalom gonosszá kell hogy váljon. Ez a gonosz sötétség a halálisten, az
állam szétmarcangolása, a nép boldogtalansága és a fényesség elpusztítása,
Széth: Ozirisz gyilkosa. A ksátrija a halálistenekkel szövetkezik a brahman
ellen. Ez a ksátrija ressentiment értelme.

6. A hatalom süllyedése
 

A világ rendjének fenntartásához az erő természetesen kevés, ahogy az
állam és a nép rendjének fenntartásához is kevés. A lovag elvakult
szenvedélyében ezt nem tudja, de nem is tudhatja; a ksátrija nem az, aki



tud, hanem aki elszántan cselekszik. A brahman az, aki helyette tud és lát és
gondolkozik. És ha az erő a rend fenntartásához kevés, de mégis az erőé a
szó, a rend felbomlik.

De amit a lovag szintén nem tud: kezében a hatalom csak igen rövid ideig
maradhat. Rövid virágzás után a lovagi világ minden népnél le kell tűnjön,
a hatalom lejjebb merül, s most már egyre méltatlanabbak kezére jut. Ami
merő politika, az merő cselekvés, szellem és meggondolás nélkül, az erő
alkalmazása, merő történet, lényegtelen és törvénytelen. A lovag a rend
fenntartására más módszert nem ismer, csak a fizikai erőt és a konvenciót.
És nem tudja, hogy „a külső erő minden körülmények között belső
ellenhatást vált ki. Mert ha a szó nem a szellemé, az erő alkalmazása csak
hatalmi aktus, és a hatalom viszályt, ellenkezést, gyűlöletet szít”.

Ha pedig a hatalom még lejjebb süllyed, a vaisja kezébe kerül: a polgár, a
kereskedő, az iparos, a földműves kezére. A gazdasági kaszt hatalma
azonban már nem a szenvedélyes és tüzes nyers erő, amely bármilyen
gonosz lehet, mégis sokszor nagyszerű. A polgár hatalma alattomos. A
polgár nem az erő jelképe. Nem bízik magában. Ezért ez a hatalom
képmutató machiavellizmus. „Ha a közönséges embert magára hagyják –
szól a Li Ki –, rosszat rosszra halmoz és semmitől sem retten vissza. Ha a
szellemi embert megpillantja, az elkövetett rosszat elkezdi dugdosni és
rejtegetni. Most igyekszik jó oldaláról megmutatkozni. A szellemi ember
azonban keresztüllát rajta. Mit használ a képmutatás? Olyan, mintha
egyszerre tíz szemmel nézne rád és tíz ujjal mutatna feléd: milyen komoly s
félelmetes dolog is ez!” A polgár szabadelvűnek, humánusnak akar látszani,
mialatt egyetlen célja van: az összes zsebeket kiforgatni. Már nem politikai,
hanem gazdasági hatalomról van szó. A ressentiment fokozódik, és minél
erősebb a humánum nyílt követése, annál kegyetlenebb a titkolt és rejtett
vagyonéhség.

A hatalom azonban itt sem áll meg. Konfu-ce azt mondja, hogy a lovagi
rend hatalma háromszáz évig, a gazdasági kaszt hatalma százötven évig
tart. A zuhanás üteme egyre gyorsabb. A hatalom minél lejjebb süllyed,
annál rövidebb életű. S mi történik aztán? A zavar folytatódik. A
zaklatottság nő, az egész céltalan és értelmetlen hánykolódás önmaga körül



kering. Vagyis: a történet zajlik tovább. A sudra kezében a hatalom
démonikussá válik. Ezt a démonikus hatalmi erőt hívják erőszaknak. A
lovag és a polgár helyébe a türannosz, a diktátor lép. Az erőszak az erőnek
nem fokozása, hanem eldurvulása. Az erő kozmikus megnyilatkozás, a
sulphur, a radzsasz megjelenése, amelynek van istene: Mars, Arész,
Huicilopohtli, Széth, Indra. Az erőszaknak nincs istene, csak felszabadított
démoni tömege. Az erőszak már nem hatalom, hanem merő egyéni önkény.
Az erőben van nemesség, szépség és nagyság; de az erő a képmutatásban
elveszett; most az erőszakban már csak gonosz, félelmetes és alacsonyrendű
ösztön forr.

IV. Brahma-pura
 

1. Az égi város és a földi város. A lét ősformája
 

A történeti ember azt tartja, hogy a város, amíg a barlangból, a sátorból, a
kalyibából, a tanyából, a faluból végre város lett, hosszú fejlődés útját járta
meg. Éppen úgy, ahogy a történeti ember azt tartja, a közösség kialakulását,
amíg a magányos barlanglakóból, a hordából, a törzsből végül az a
közösség lehetett, amit ismer, hosszú fejlődés előzte meg. Az őskori
hagyomány azt tanítja, hogy a közösség nem fejlődés eredménye; van
elsődleges őskollektívum, amely a kezdetek kezdetén is élt, ez az
őskollektívum: a nép. De van ősváros is, mert a város az emberi
közösségnek a kezdetek kezdetén is létformája volt.

Az égi várost, Isten városát minden őskori nép hagyománya ismerte.
Peruban Korikancsának hívták, és tiszta aranyból készült mása a főtemplom
titkos udvarában volt. Indiában Brahma-pura volt a neve: Brahma városa.
Kínában ez a Ta Csing, az égi város. Egyiptomban a város neve: Szmun.
Alexandriában Ogdoadnak hívták, s ez ugyanaz, mint a palesztinai
hagyomány Égi Jeruzsáleme.

A hagyomány a földi városok alapításának és építésének is különös
jelentőséget tulajdonított. Nem lehetett bárhol, bármikor, bárhogyan várost
építeni. A görög poliszokat éppen úgy szellemi törvények alapján építették,



mint a mexikói városokat, amelyek annyira hasonlítanak ahhoz a városhoz,
amely Atlantisz közepén épült; hasonlítanak Egyiptom és Babilon
városaihoz, a kínai és tibeti városokhoz, nem is szólva Urról és Ázsia
sivatagjaiban talált romvárosokról.

Az őskori hagyomány szerint a városnak két nagy analógiája van: az
egyik az égi város, a másik az emberi test. Mind a kettő tulajdonképpen
nem egyéb, mint a világegyetem mása, mikrokozmosz, ahogy a történeti
ember mondaná. A város kezdetben az égben volt, ami azt jelenti, hogy
anyagtalan szellemi őskép volt, és az első emberiséget a városépítésre az
angyalok, vagyis a szellemi erők tanították meg. Mert nem mindegy, hogy a
várost miképpen építik. A város a világ értékrendjének megnyilatkozása,
ezért építésének át nem hágható törvénye van. Aki várost ezeknek a
törvényeknek ismerete és megtartása nélkül építeni megkísérel, az köveket
hord össze egy helyre, de a kövek nem jelentik azt, hogy amit felépített, az
város. Az építés titkát az emberrel a szellemi erők közölték, és minden
városnak éppúgy saját, egyetlen titka van, mint minden embernek.

A második analógia az emberi test. Mert „az ember a természetnek nem
valamely tulajdonságát, vagy oldalát jelenti, hanem a világ egységének
értelmét”. A hindu hagyományban Brahma-purának, a júdeai
hagyományban Új Jeruzsálemnek, az alexandriai Ogdoadnak az az értelme
is van, hogy az emberben és az emberrel város épül. Az ember a
szellemváros képe, de az ember maga építi fel jó gondolatokkal, jó
szavakkal és jó tettekkel, mint az iráni hagyomány tanítja. S azáltal, hogy az
ember önmagát mint szellemvárost felépíti, ahogy a puszta és kietlen anyagi
természet közepén házakat emel, utcákat kövez, falakat, kapukat alkot,
templomokat és palotákat épít, és rendezett, törvényes közösséget szervez,
az ember tulajdonképpen az örök szellemvárost építi. Ogdoad sok
tekintetben nem is egyéb, mint az Égi Város, amelyet az egész emberiség
épít: minden jótett, jó gondolat, jó szó egy-egy tégla, amellyel az ember az
örök város építéséhez hozzájárul, amíg a város teljesen felépül, befejeződik,
s ha készen áll, az emberiség bevonul, hogy elfoglalja és benne lakjék. Az
örök város az örök élet helye, amelyet a megszabadult lelkek elfoglalnak, és
az örök életet ott, az égi város közösségében élik.



Az anyagi természetben épített városnak lehetőleg az égi város és a belső
lélek-város hű másának kell lennie. Külsőségekben éppen úgy, mint
szellemben. S az égi városnak mása volt a földön az első emberi település.
A város nem a tanyából és a faluból keletkezett, ideája a szellemvilágból
szállt alá, s a falu és a tanya készült a város mintájára. A falu
visszaképződött város, ahogy a tömeg visszaképződött nép, a vadember
visszaképződött szellemi ember. Meg kell szokni, hogy az archaikus ember
mindennek származását felülről veszi, vagyis azt, hogy a dolgokat valódi
eredetükben nézi.

2. A város és a szám. Architektúra
 

A városon a négyes szám, kivételesen, mint Ogdoad esetében, a nyolcas
szám uralkodik, de ebben az esetben a nyolc nem egyéb, mint a négy
kétszerese. Az égi városnak négy fala és négy kapuja van. A négy kapu
megfelel a négy elemnek: a levegőnek, a tűznek, a víznek és a földnek; a
négy égtájnak: keletnek, délnek, nyugatnak és északnak; a négy
korszaknak: az aranykornak, az ezüstkornak, a rézkornak és a vaskornak; a
négy évszaknak: a tavasznak, a nyárnak, az ősznek és a télnek. Ez a
hagyomány még későn, a római városok építésénél is élt, bár nem tudták
világosan, a kapukat miért nevezik porta aureának vagy porta argenteának.
Az égi város az ég közepén állt. A mozdulatlan öröklétet jelentette, s aki a
várost elhagyta, az időbe lépett.

A négy kapun át négy nyílegyenes út a város közepén fekvő térre
vezetett. A téren, a város közepén épült a város szíve, a szentély, a templom.
A templomban őrizték azt, ami a város magja, ami az egész közösség
értelme; azt, ami az egész közösséget egybetartja és megszenteli. A
középkorban ez volt az ereklye. Az archaikus időben a középponti magnak
nem kellett mindig látható dolognak lenni, ahogy Jeruzsálemben Salamon
templomában a látható frigyládát őrizték: a frigyládát Isten
parancsolataival, amely parancsolatokon nyugodott Isten és az ember
szövetsége, vagyis a szellem és a természet házassága. Mert a város nem
épülhetett bármilyen önkényesen megválasztott ponton – talán az anyagi



hasznosság céljának megfelelő helyen. A szakrális hely természete pedig
mindig arról ismerhető fel, hogy a föld valamely darabja a szellemnek
alkalmas élettársa-e, alkalmas földdarab-e ahhoz, hogy ott a szellemi erők
megnyilatkozzanak vagyis alkalmas-e arra, hogy a föld a szellemet
befogadhassa s az égi szellem házastársa legyen. A város létének és
virágzásának legelső feltétele éppen a szakrális hely, ahol égi jelekkel
ellátott hegy állt, forrás fakadt, vagy folyó folyt, vagy tengeri öböl nyílt. A
föld a jin, a szellem a jang. A föld az asszony; a szellem a férfi. Az
Apokalipszis Új Jeruzsálemet a Bárány menyasszonyának nevezi. Város
szakrális életet csak ott élhetett, ahol a szellemi erők a földdel házasságot
kötöttek, mert a város a világ mása, és a világ üteme az, ami benne az életet
kormányozza és fenntartja. Ji jin – ji jang, egy jin, egy jang – ahogy a
világegyetem szíve dobog, úgy kell dobogni a városban a közösség
szívének.

A város közepén a templomban az istenségnek és a népnek szövetségét
őrizték valamely formában: ez a közösség tulajdonképpeni helye, a
szentély. A szentély megfelel az emberi lényben a purusának, a halhatatlan
életszikrának; vagy a luznak, a halhatatlan és elpusztíthatatlan
csontszilánknak, amit minden ember magában tart, mert ebből a luzból nő
ki újra, ítéletkor az emberi test. A templomtól nincsen messze a lehetőleg
dombon vagy hegyen álló királyi palota. A királyi palotát a szellemi és
kormányzói kaszt tagjainak házai veszik körül. Itt van az ősök csarnoka és
itt vannak az istenek templomai. Minden városban kell, hogy élő víz
legyen, akár csak forrás; ha nincs élő víz, a víz jelenlétét mesterséges tó kell
jelképezze. Kell lenni a városban olyan templomnak, ahol az örök tüzet
ápolják. A tüzet rendesen leányok szolgálják. Athénben és Rómában éppen
úgy, mint Mexikóban vagy Kuzkóban.

A városban szabályosan elrendezve helyezték el a lakóházakat, a
műhelyeket, a bazárt, az üzleteket, a szállókat, a katonák laktanyáit, a
kereskedők, az iparosok és munkások lakásait. A kapuk mellett őrség állott.
A paloták körül kerteket műveltek virággal és lombos fákkal. A
tisztátalanokat és bűnösöket a városból eltávolították. Házakat csak
megszabott rendben építhettek, mert a ház nem egyéb, mint a város



kicsinyített képe: a házon éppen úgy, mint a városon a négyes szám
uralkodik. A különbség az őskori és a történeti ember között itt is megvan: a
történeti ember azt mondja, hogy a várost a házak sokasága teszi, az őskori
ember azt mondja, hogy először volt a város, és a ház nem egyéb, mint
kicsiny város, amelynek önálló léte csak anyagilag van, szellemileg nincs.
A szellem a nagy és egyetemes közösségben él. A különbség itt is, mint
egyebütt, alapvető.

3. A nyílt lét palladiuma. Város és vidék
 

Schuler azt írja, hogy a város a népek életében „a nyílt lét
tulajdonképpeni palladiuma”. – „Egy bölcs egyszer azt mondta, hogy
hatalmat csak vidéki ember fölött lehet gyakorolni... a város mélyebb
fogalmát a görög asztü szó mondja ki, ami jelentésben egyértelmű a római
vestisszel, és ruhát, leplet jelent, ellentétben a görög polisszal, amely
mindig politikai középpont volt... a város ezoterikus értelmét az indiai
városok is kimondják, amelyek alapjukba a szvasztikát építették.”

Az elvadult és vad lélek jelképe és megfelelése az erdő és az óceán; a
megszelídített és művelés alatt álló lélek jelképe és megfelelése a kert és a
szántóföld. A szellemivé vált léleknek a táj a természetben nem felel meg;
ez a teljesen kiművelt, – az anyagból teljesen kiemelkedett lélekkép: a
város. A vad lélek az erdőben és az óceánon tudattalanul él; a világosodó és
kinyíló lélek a kiművelés alatt álló földön él; az éber és a nyílt lélek a
városban él. Így érti Schuler, hogy a város a nyílt lét palladiuma, s így érti
azt, hogy hatalmat csak vidéki ember fölött lehet gyakorolni.

A városi embernek már nincs szüksége a hatalom korbácsára. Éber,
világos, nyílt és szabad. És – a városban élő ember soha, még a sötét
korszak végén sem süllyed el annyira, hogy ebből a nyíltságból és
szabadságból valami keveset meg ne őrizzen. A város ennek a nyílt és
szabad létnek ruhája és leple. Az archaikus városok egy részében e nyílt
isteni világosság többnyire istennő alakjában élt. Így élt a szent Trójában
Heléna, akit elrabolni a görög hadak eljöttek; így élt Athénban Pallasz
Athéné, Epheszoszban Artemisz. Az istennő a város szívében őrzött szikra,



aki a város létének transzcendens jelentőséget, vagyis tulajdonképpeni
értelmet adott. A templomok, szobrok, utcák, házak, falak az istennő ruhája
és dísze, ezért a város mélyebb lényét az asztü, a vestis szó mondja ki.

A városnak és a vidéknek ez az értelmezése az őskorban mindenütt
megtalálható, s még a történeti korban is élt egészen addig, amíg a
szentimentális rousseau-izmus az eredeti értékek rendjét megfordította.
Azóta az emberiség vakon hisz a vidéki életnek nemcsak
magasabbrendűségében, de elsődleges voltában is.

Az archaikus értelmezésről semmi sem beszél világosabban, mint a
Hiram-mítosz. Hiram a jeruzsálemi templom építőmestere, a világosságnak,
a Napistennek volt egyik emberi megjelenése. Ő volt az, aki a templom
megépítésébe a világ teremtésének titkát számok és arányok jelképében
belerejtette. A templom a tízes számra épült fel. A tízes szám a Mindent
jelenti. A templom, a mindenség jelképe, és a mindenség magja állott a
város középpontjában: aki az épületet megértette, az a világ keletkezésének
isteni titkát értette meg. Hiram volt az archaikus építőmesterek mitikus
alakja, aki egyetlen követ sem helyezett el anélkül, hogy annak ne lett volna
transzcendens értelme és jelentősége. A templom a világegyetemet
jelentette, s a város körülötte az örök várost, a szellemvárost, amelyben a
megszabadult és kinyílt és felébredt lelkek éltek.

A kései, de részben az őskori hagyományon nyugvó rózsakeresztes
tanítás azt mondja: „A város az első menny szelleméből született. Ez az első
menny az öröm helye, a lét ott öröm úgy, hogy egyetlen csepp keserűség
sincs benne. A szellem itt túl van az anyag befolyásán, túl van a földi
állapotokon, és mindazt a jót, amit a földi életben élt, teljesen magába szívta
és megnemesítette. Ez a nyugalom helye, s az élet minél nehezebb,
küzdelmesebb volt, az örömteli megnyugvás itt annál nagyobb. Ez az a
hely, ahol a lelkek gondolatai a Szent Várost építik. Csodálatos házak
emelkednek virágos utak és kertek között. Az Égi Város házainak minden
téglája a gondolatok szellem-finom anyagából készült. Ezek a házak
azonban ott éppen olyan valóságosak és megfoghatók, mint a földön az
anyagi házak.”



A város az átszellemült emberi közösség ősképe, amely közösség az
isteni törvény rendjében él. A város ezt a rendet, ezt a közös életet és ezt az
átszellemült létet fejezi ki, akár Égi Város, akár földi. Ha az ember
transzcendens oldaláról nézi: annak a közös léleknek arca, amely sok,
mégis egy. Az egyesítő. Az egyetemes és a szakrális lét, amelyben minden
lélek egy. Ennek az egyetemes létnek jelképe volt a lithosz empszükhosz – a
meglelkesült kő. Ez az a kő, amelyből az ember az üdvözültek városát építi,
de amely kő a földi város lelke is. Ha az ember a várost természeti oldaláról
nézi, akkor a város a Magna Mater, a védelmező, tápláló, gondoskodó
Anyaistennő. De az ember akár a transzcendens, akár a természet oldaláról
nézi, a város minden esetben az egyetemes, nyílt, az anyagtól elvált és
átszellemült lét helye.

De a város ugyanakkor a közösség létének helye is. A közösség létének
magától értetődő sokszólamúsága csak a városban bontakozhat ki. Ez a
sokszólamúság, ha eltorzul, bonyolultság; ha szellemi rendben él, a lét
szimfonikus teljessége. A bonyolult és megzavart közösség: a tömeg; a
tömeg lázong, tüntet, rabol, pusztít, zajong, tülekedik. A városban a
lefokozott kába szenvedély válik úrrá, s ez a közösséget s a várost is lassan
elemészti és felbontja. De ha a közösség éber világosságban él, akkor az
egyetemes és nyílt létet eléri. Ez a szimfonikus élet. A harmonikusan együtt
hangzó sokszólamúságból, a népből sugárzik az, amit Ramakrisna mondott,
amikor Benares kapuján belépett: „A tömény spiritualitás intenzitását érzem
áradni magamra.”

4. Ars regia
 

A város a közösség létének legmagasabb formája. Ezért építi a Napisten a
várost, Hiram, az isteni építőmester; ezért él középpontjában Heléna, az
isteni szépségű asszony; ezért mondják, hogy a város építésére az embert az
angyalok tanították; ezért a város a Bárány menyasszonya; ezért a földi
város az Égi város mása. A város az átszellemült emberi közösség
lakóhelye, a harmonikusan sokszólamú élet egyetemes és nyílt léte. S mert
a város az a hely, amelynek rendje és léte a földtől teljesen elvált, ahol a



kövekig minden anyag átszellemült, itt nincs mód többé az anyagi
természetben élő ember fölött gyakorolt hatalom alkalmazására. A várost
nem hatalommal kell kormányozni, hanem szellemmel vezetni. Ez az
átszellemült létnek megfelelő uralmi eszköz. Ezt nevezték a régiek ars
regiának, királyi művészetnek, mert nem szigor, nem büntetés volt, hanem
magas tudás: művészet.

Ars regia csak ott lehetséges, ahol az anyagi és földi erők korlátlan
hatalma megszűnt. Vidéken, ahol az úr a föld, a falu, a gazdaság, ott
lehetetlen, mert ott az anyagi és földi erők hatalma teljes. Vidéken az
anyagból még nem kiemelkedett és a szellemvilágból visszaképződő,
elkorcsosuló élet keveredik. Az élet nagyobbrészt anyagi erők befolyása
alatt áll, s így ennek megfelelően kormányozni is csak erővel, szigorral,
durván, vagyis hatalommal lehet.

A városban az anyagi és földi erők hatalma háttérbe szorul: a város a
szent hely, amelyet a szent fal vesz körül, és a várost az utcák kövezete az
anyagi földről levágja. A várost az isteni építőmester tanítása alapján a
földről elmetszik. Nem anyag többé. A földi erők hatalma itt megszűnik. A
város nem az anyagi erőknek, hanem a szellemnek szolgál: eszerint él, ez
kormányozza, ez az értelme, ezt jelenti a szívében élő istennő, aki a szellem
menyasszonya.

Aki az ars regiáról szóló tudást szóról szóra a mai nyelvre le kívánná
fordítani, a királyi művészet tulajdonképpeni metafizikai értelmét elvenné.
A jelképek, analógiák, mítoszok, természetfölötti kapcsolatok
elhomályosodnának, részben teljesen el is vesznének. Pedig amiről itt szó
van, az a jelképek, analógiák, mítoszok, metafizikai vonatkozások
szövevénye. A város a közösség sokszólamúságának teljes
megnyilatkozása, s az ars regia, amely a város életét vezeti és fenntartja,
éppen olyan sokszólamú, mint a lét, amelyet kormányoz. Az archaikus
kifejezés lefordításáról ezúttal le kell mondani. A képek, amelyekben a
régiek a királyi művészetet őrizték, maradjanak érintetlenek, és az ars regia
is maradjon az a misztérium, amelynek az őskori ember tudta.

A város alapításáról mítosz beszél. Ez a mítosz az alapítás értelmét őrzi.
Mert a vidék értelme mindig általános és mindenütt ugyanaz; de minden



város keletkezésének saját külön szubjektív és egyéni és egyszeri titka van.
Minden város egyetlen megbízatást teljesít, s ez az övé, mint az egyéni
embernél a sors vagy a jellem.

A mítosz hősi tett emlékét őrzi. A hérosz az idők kezdetén azon a helyen
a sárkányt legyőzte. Sárkányt legyőzni annyit jelent, mint az anyagi
természetet legyőzni: a földi szenvedélyeket, az anyag démonikus erőit. A
sárkány az élet fájának őre, a fa gyökerei között ül. Az élet fája a
természetfölötti, a metafizikai tudás és éberség – a világegyetem fája. A fa
istennője – a koré koszmou, a Világszűz, a Heszperiszek vagy Pallasz
Athéné, Andromeda vagy Ariadné. Aki a sárkányt legyőzi, az a szüzet
megszabadítja. Mert a szűz a sárkány rabságában a szörnyeteget kénytelen
szolgálni: a transzcendens Én, amíg nem szabadítják meg, az ember testi
létének alá van vetve.

A szűz megszabadítása és a sárkány elpusztítása nem egyéb, mint a
beavatásnak a világ misztikus erőire való alkalmazása. Aki a beavatást átéli,
a sárkányt önmagában legyőzi, a szüzet kiszabadítja, az Élet fájának ura
lesz. Az Élet fájának gyökerei között fakad az élet forrása, a kiapadhatatlan,
kristálytiszta víz, a halhatatlanság vize. Aki a beavatást a világ valóságában
alkalmazza, a szellemvilág alkotásában részt vesz, és tevékenyen
közreműködik abban, hogy a világot az anyagi erők uralma alól
felszabadítsa.

A sárkányt azonban a világban csak az győzheti le, aki előzőleg
önmagában legyőzte. A hérosz az az emberi lény, aki a beavatás
legveszélyesebb küszöbét átlépte, felszabadult és istenült. Istenülni pedig
annyit jelent, mint saját magát maradéktalanul az isteni erők rendelkezésére
bocsátani, hogy az ember a szellemi erők közvetlen megnyilatkozása
lehessen és legyen. Aki ezt elérte, az elérte: az Utat. Ez az, amit a kínai
hagyomány taónak nevez. Tao annyi, mint: nem cselekedni többet, nem
tenni többet semmit és a tevékenység szenvedélyét teljesen feladni, hogy az
ember magát fenntartás nélkül az isteni erők szolgálata alá tudja rendelni.
Aki a taót elérte, nem cselekszik többet; az istenség eszköze s az istenség
tetteinek végrehajtója. Ez a hérosz, az isteni szellem eszköze; ez a sárkány
legyőzője, Héraklész, Perszeusz, Thészeusz; a szűz megszabadítója; a hős,



aki az élet forrását megtalálta, a sivatagban vizet fakasztott s az élet vizéből
az emberiségnek inni adott.

Amikor a heroikus lélek a sárkányt legyőzte és a szüzet megszabadította,
a szűzzel házasságra lépett. A hős a Világszűzzel egyesült. A szűz a Világ
maga, az Anya, a Magna Mater. S a házasság a misztikus incestus, amikor a
hérosz saját anyját veszi feleségül. Ez a nagy visszafordulás jele: a
metanoia. A visszafordulás értelme, hogy a sárkány legyőzése után a hősi
lélek a szűzzel egyesülve: megfordul. Visszafordul az Anya felé. Nem
kifelé, hanem befelé, az eredet felé, a gyökerek felé, a szellem és az
istenség felé. Ez a misztikus incestus értelme: az anyagi természet
káprázataitól való elfordulás és a szellemvilágban való felébredés. A
szellemi valóságban való felébredés pedig annyi, hogy felébred benne az
isteni Én, az egyetemes emberi Én.

A város szívében ez a mitikus dráma él. Ez a városi lét transzcendens,
vagyis tulajdonképpeni értelme. Városban élni annyi, mint ennek a
misztériumnak részese lenni. A városi lét tulajdonképpen azt jelenti, hogy
az ember kollektív beavatásban vesz részt. A beavatás az ars regia, a királyi
művészet, amit azért neveznek így, mert a művész a hierarchia feje: a király.
Az ars regia azonban nem tevékenység; ennek éppen az ellenkezője. Ez a
misztikus drámában való részesedés. A király nem azért a kollektív dráma
és a beavatás mestere, mert ő irányítja, hanem azért, mert ő a heroikus lélek
példaképe és jelképe, aki a misztérium mozzanataiban az egész város
helyett áldoz, vagy imádkozik, vagy bűnbocsánatot tart, vezekel, gyón,
vagy ünnepel.

5. A város a történetben. Utópiák
 

A történeti időben a város látszólag éppen úgy elvesztette értelmét, mint
az uralom, vagy a hatalom, vagy a királyság, vagy a hierarchia, vagy a nép.
A város merő külsőséges együttlakás lett. A szakrális létet már senki sem
értette. Igaz, hogy csaknem minden időben voltak törekvések, amelyek az
őskori hagyomány szellemét valamely formában ápolták. A középkorban
igen sok ilyen törekvés volt, de egyiknek szerepe sem emelkedett túl a



gyanút keltő és rejtőzködő titkos társaságén. Ezekben a titkos társaságokban
egymást a szakrális városépítés titkaiba összeesküvésszerűen avatták be, és
az őskori városközösségnek csupán keretét vagy látszatát tartották fenn.

Hogy a város az emberi életben mit jelentett, arról beszél az, hogy ilyen
titkos társaság még a teljesen visszaképződött népi csoportoknál, a
primitíveknél is megtalálható. A magas élet színvonalától már sok ezer éve
elszakadtak, és az anyagi természetbe való lassú elmerülésük igen régen
tart. Ennek ellenére még csaknem minden pápua, néger és indián törzsben
vannak titkos férfiszövetségek, amelyeknek szabályain, szertartásain,
szavain, szokásain az archaikus városi lét misztériuma torz alakban
felismerhető. A különböző Nap-szövetségek az észak-amerikai indiánoknál
ezt jelentik; erre mutatnak az ausztráliai világszűz társaságok. Európában a
szabadkőművesség és ezzel rokon szövetségek a hagyományból ugyan
sokat megőriztek, de tevékenységük nagyobbára hatalmi helyzetek
megszerzésében merül ki.

Az ars regia másik nyoma a történeti korban az, amit Platón Politeiától
kezdve, Augustinus Civitas Dei-jén, Campanella Napállamán, Bacon Új
Atlantiszán, Morus Utópiáján át a legújabb mesterséges és absztrakt
közösség-konstrukciókig általában utópiáknak neveznek. Az utópia a
szellemi város építésének hagyományát tartja fenn, anélkül természetesen,
hogy erről sejtelme lenne, de főként anélkül, hogy az archaikus város
szakrális misztériumára emlékezne. Az utópia Platónnál és Augustinusnál
még nem felejtette el eredetét. Az újkortól kezdve azonban már értelmetlen
racionális konstrukciónál és naiv, irreális képzelődésnél nem egyéb. Az
utópista sajátságosképpen az emberi lét misztérium voltát akarja
felszámolni, azt, amin az emberi, s így a közösségi lét is nyugszik.

6. A város és a közösség Száhuja
 

A város az egyetemes emberi közösség megvalósulásának helye, de
tulajdonképpen nem hely, hanem a sokszólamú lét harmonikus, éber és nyílt
egysége. Ezért mondták a középkorban, hogy a város nem az Atya és nem a
Fiú, hanem a Szentlélekjegyében áll: nem a Teremtő, nem a Megváltó és



Fenntartó jegyében, hanem a lesüllyedt és szétszakadt világ újra
felemelkedésének és egyesülésének, a lét végső megoldásának jegyében.

Az archaikus Egyiptomban azt tanították, hogy a város a közösség
száhuja. Száhu az örök szellemtestet jelenti, a megdicsőült lényt, akinek
sikerült a reá bízott anyagot átszellemíteni és a reá eső természetet
megváltani. Az átszellemítés és megváltás nem az ember egyéni sorsának
feladata, csak egészen kivételesen. Az ember célja nem az, hogy önmagát
megváltsa. A megváltás az egyetemes emberiségnek egyszer s mindenkorra
közösen kiadott feladat, és csak közösen teljesíthető. Az egyetemes
emberiség feladata, hogy az egész földet visszavigye oda, ahonnan az idők
elején, az elanyagiasodáskor magával lerántotta. Az embernek az egész
természetet át kell szellemítenie.

Éberen és világosan ez az átszellemítés folyik a városban. A városban
minden élettevékenységnek jelen kell lennie, de mindegyiknek felfokozott
módon és az anyagtól már eloldva. Ezért a város az egész földi élet jelképe,
s ezért esik egybe ez a földi jelkép az égi jelképpel, az anyagi kő a lithosz
empszükhosz-szal, a földből épült város az égi várossal, a külső város a
belső várossal, Brahma-purával, Ogdoaddal és Ta Csinggel. A város az asa
intenzív helye. Itt gyűjtik az aranyat. A théleszmát. A király a város hérosza,
a sárkányölő Thészeusz és Héraklész és Hórusz és Brahma és Kecalkoatl,
ahogy a különböző hagyományok nevezik. A király a kvintesszenciális lét
hordozója. A városban az ősi lét ismét megvalósul: az első és isteni lét – az
egyetemes közösségben. Ezért a város a közösség száhuja, a közösség
halhatatlan, elmúlhatatlan, megdicsőült szellemteste. Ezért vágta el Hiram a
várost a földtől a négy fallal, és metszette le a földről az utcák kövezetével
és a házak padlózatával, hogy a város az anyagról leválasztható legyen és
teljes egészében fölemelkedhessen. A város egy test: a reintegrált közösség,
az egységbe visszatért sokaság teste, amely magát az anyagi világtól
elhatárolta, és minden oldalon zárt, csak fölfelé maradt nyílt.

V. A nép
 



1. Az őskollektívum
 

Az a gondolkozás, amelyet a történeti, főként az újkori ember
tudománynak nevez, a lét nagy tényeit az egyéni Én intellektusával, nem
pedig az egyetemes ember közvetlen intuíciójával igyekezett megérteni.
Mivel a kiindulást fordítva kezdte, fordított eredményhez is kellett jutnia.
Így alakult ki az a felfogás, hogy a lét eredete lent van; így alakult ki az
alulról felfelé való haladás vagy fejlődés gondolata.

Elég, ha az ember átgondolja azt, amit Saint-Martin arról a Newton-féle
gravitáció-törvényről mond, amely az egész újkori természetszemlélet meg
nem ingatható dogmája lett. A gravitáció törvénye alapvető félreértésből
fakadt. Newton azt mondja, hogy a fel nem függesztett és alá nem
támasztott tárgyak azért esnek le, mert azokat a föld nehézségi ereje vonzza.
Saint-Martin ezzel szemben azt mondja, hogy az erő poláris: a föld
vonzóerejével teljesen párhuzamos a tárgyaknak a centrum felé való
törekvése. A szabadesésben a föld középponti erejébe való visszatörekvés
éppen olyan jellegzetes, mint a középpont vonzása. A tárgyak nem merő
passzivitásból „hullanak vissza a földre”, hanem a középpontba való
visszatörekvés „aktivitásából”.

A zavar azonban sehol se nagyobb, mint abban a tudományban, amely az
egyéni Én intellektusának a leginkább ki volt szolgáltatva: a
társadalomtudományban. A közösség életében minden mozzanat az ember
belső életének egzakt analógiájára él és van, mert minden mozzanat a
pszichológiai világ pontos megfelelése. Minden jelenség csak
metafizikailag érthető. A tudomány ezzel szemben az emberi közösséget
hosszú fejlődés eredményének látja, s ez a közösség az élet úgynevezett
elemeiből tevődik össze: kezdetben volt a magányos vadember, aztán
következett a család, több családból alakult a törzs, a törzsből a nemzet és
így tovább: egészen az emberiségig. Mintha az emberi szervezetben először
keletkeztek volna külön-külön a sejtek, azok összeálltak volna
sejtcsoportokká, kifejlesztették volna a szerveket, s aztán valamely rendben
elhelyezkedve megvalósították volna az élőlényt.



Az őskori emberiség hagyománya tudta, hogy a közösség élő szervezet,
és keletkezése pillanatában, amely nem alulról, az anyagi természetből,
hanem felülről, a teremtő istenség gondolatából, az ideából indul, éppen
olyan egész, mint a legnagyobb kiterjedése idején. A közösség minden
pillanatban közösség: egy a sokban és sok az egyben; az az élő szervezet, az
a közösség, az az őskollektívum, amely a közösség ideájának az anyagi
természetben való realizálása: a nép.

A nép nem határozható meg, mert nem fogalom. A népet nem a közös
nyelv teszi: a közös nyelvet is a nép alkotja. A népet nem a közös sors teszi:
a közös sorsot is a nép alkotja. A népet nem a faj teszi: a faj a nép közös
életének élettani jele. A népet nem az együttlakás teszi: az együttlakás a nép
életének szükségszerű következménye. A népet nem a külsőségek teszik, a
nép maga minden külsőséget megelőz és minden egyébnek előfeltétele. A
nép a primér közösség létének ősképe. A nép az őskollektívum.

Azok, akik az archaikus világból valamit megsejtettek, de főként azok,
akik a hagyományt, ha csak töredékeiben is, de ismerték, legfőként azonban
azok, akik az újkori tudomány megállapításait elvetették és nyugodtan
intuíciójukra bízták magukat, az európaiak közül akár Böhme, akár Saint-
Martin, akár Baader, akár újabban igen sok tekintetben Goldberg, világosan
látták, hogy a nép nem kései, úgynevezett fejlődés eredménye, hanem
elsődleges élettény. Goldberg, ha tudományos szótárral is, de kifejezetten
hangsúlyozza, hogy a nép léte nemcsak hogy transzcendens eredetű, hanem
azt is, hogy a nép életében a legfontosabb tényeket: a nyelvet, a mítoszt, a
morált, a szokást, a törvényt másként mint transzcendens úton megérteni
nem lehet. „A nép léte nemcsak hogy az anyagi természetből nem
magyarázható, hanem a nép léte ellentmond mindannak, ami az anyagi
természetből való, vagy abból keletkezett.” – „A nép nem a természetből
keletkezett, hanem a természettel szemben áll.” A nép a közösség
egyetemes létformája: ahogy van individuális és univerzális ember, úgy van
természeti és univerzális közösség is. A nép pedig univerzális, más szóval
szellemi létforma. A nép létét mindig és minden esetben, ahogy ő mondja: a
teljesítmény felfokozott volta jellemzi. A sok ember együtt még nem nép; a
nép csak az a valódi közösség, amelyben az ember tevékenysége meg tud



hatványozódni és meg is hatványozódik. Metafizikai, vagyis egzakt
nyelven: a nép az a valódi közösség, ahol az egyéni ember létének
intenzitása felfokozódik, csakis és egyedül azért, mert a többivel együtt a
létnek olyan fokán áll, amely az egyéni létnél lemérhetetlenül intenzívebb:
világosabb, magasabb, szellemibb, primérebb. Egyéni ember soha nyelvet,
mítoszt, művészetet, morált alkotni nem tud és nem is tudhat. A nyelv, a
mítosz, a morál a nép alkotása: a közös lét intenzitásának virágzása és
kiragyogása. A népet a merő emberhalmaztól éppen ez választja el. A merő
sokaság, a tömeg az ember egyéni létének lefokozását jelenti, a nép, a
szellemi, a transzcendens eredetű ősközösség az ember egyéni létének
felfokozása. Aki tömegben él, az értelmileg, érzelmileg, tevékenységében,
tudásában, életének abszolút értékében lesüllyedt állapotban él. Aki viszont
a népben él, az értelmileg, érzelmileg, tevékenységében, tudásában,
életének abszolút értékében fölemelt állapotban él. Ennek a fölemelt létnek
megnyilatkozása a nyelv, a szokás, a mítosz, a rítus, a művészet, a morál. A
tömeg a merő számbeli sokaság, nem valódi közösség: csak véletlenül egy
nyelvet beszélő és egy helyen lakó emberek halmaza, különnemű és
anyagszerű. A valódi közösség, a nép, amelyet természetfölötti erő teremt és
tart egybe, az egynemű lények egysége.

Valószínű, hogy a történeti embernek, s így a tudománynak is,
népélménye azért nincsen, mert a történeti kor határa körül a népek
tömegekké lettek, és a nép létének transzcendens lehetősége megszűnt.
Ezért új mítosz nem keletkezett és nem keletkezhetett; a rítus lassan
külsőséggé, majd képmutatássá vált; a nyelvek nem mélyültek el és nem
szellemültek át többé, hanem ellenkezőleg: elszegényedtek és elszáradtak.
A nép feloszlott, és a lét intenzitásának színvonala is alászállt. A közösség
merő tömeggé vált, amelyben az emberi egyén élete ahelyett, hogy kinyílt
és felfokozódott volna, bezárult és lesüllyedt.

2. A király és a nép, a két pólus
 

A legelső, amit az archaikus népről, amely a történeti kor határán
bomlásnak indult és lassan teljesen széthullott, merő anyagi tömeggé lett,



tudni kell, hogy az emberi közösségben minden ember kivétel nélkül a nép
tagja, egyedül egyetlen lény nem: a király. A király a kocsihajtó, a nép a
kocsi; a király az atman, a nép a test; a király a lélek, a nép a természet; a
király a férfi, a jang, a nép az asszony, a jin. A király az ég és a szellem, a
nép a föld és a természet. A nép tagja a főpap, a pap, a katona, a kormányzó,
a lovag, a bíró, a kereskedő, a földműves, a munkás, a szolga. A nép az
emberi nem közössége, az együttélés primér egysége. A három kaszt a
hármas szám jegyében áll, s ezért a három kaszt együtt: az egész. A nép
azonban a négyes szám jegyében áll, s ezért a nép: a teljesség. Ezért az
archaikus birodalmak mind nem a három rend, hanem a négy égtáj
birodalmai: Kína, India, Peru, Irán, Egyiptom egyaránt, mert a négy az
egészen kívül a teljesség is. A nép az emberi közösség létének teljessége, a
hierarchia teljessége, amelynek feje és ura, férje és kocsihajtója a király.

A király és a nép a lét két pólusa, és a kettő összetartozik. Egyik a másik
nélkül éppen úgy nem gondolható el, ahogy nem gondolható el férfi nő
nélkül, sötétség világosság nélkül, ég föld nélkül. A király az Egy, aki
szemben áll a Sokkal; de a sok annyi, mint nép: Egy a király által, aki eggyé
teszi. Ezért lesz a nép teljessé. S az archaikus kor határán, amikor a nép
felbomlik, eltűnik a király is. Így kerül a királyság a brahman kezébe és
válik a királyság uralommá; így lesz később, mikor a ksátrija kerül fel,
merő hatalommá. Ha elvész a jang, vele együtt vész a jin. A lét üteme most
megáll: nincs többé ji jang – ji jin: egyszer jang, egyszer jin. A
gyújtópontok kialszanak, a lét intenzitása alábbszáll: a nép létének felemelt
szintje lesüllyed, az emberiség rendezetlen halmazzá válik. Ez az állapot az,
amelyet Hérakleitosz polloinak, sokaságnak nevez.

3. Az isteni epiphania
 

„Isten a barátságban kétszeresen van jelen mondja az iráni szent könyv –,
a társaságban háromszorosan van jelen; Isten a családban ötszörösen van
jelen, a testvérek között kilencszeresen van jelen; apa és fiú között
tízszeresen van jelen, az országban százszorosan van jelen, a népben
tízezerszeresen van jelen.”



Ennél pontosabban azt, hogy mi a nép, elmondani nem lehet. A nép nem
az egyszeres isteni jelenlét, ami az emberi Én, nem a kétszeres, ami a
barátság, nem a tízszeres, ami az apa és a fiú viszonya, nem a százszoros,
ami az egy országban lakók viszonya. A nép a százszor százszoros, vagyis
tízezerszeres isteni jelenlét. A dhajában, az országban csak százszorosan él,
de a daénában tízezerszeresen él. A nép Isten tízezerszeres jelenléte, vagyis
az emberiség tízezerszeres jelenléte Istenben. Mert azzal, hogy a népben
élek, az isteni létben nemcsak magam jelentem és képviselem magam,
hanem jelent engem és képvisel engem minden lény, aki velem együtt a
népben él, és én képviselem és jelentem mindazokat, akik velem együtt a
népben élnek. Ez az első: a nép a szakrális, éspedig a tízezerszeresen
szakrális közösség.

A második lépés pedig ez: az ember saját sorsát sem érti, saját létét sem
látja, mégis azt, ha álmosan és kábán is, de feltétlenül és mindig tudja, hogy
igazi Énje isteni arculat. Az ember soha nem tud olyan mélyre süllyedni,
ébersége soha annyira nem tud elsötétedni, hogy önmagában az isteni lény
jelenlétét ne érezné. Ezért alakult ki a történet folyamán az Istenről alkotott
kép úgy, hogy Isten személy, halhatatlan lélek, örök lény, mint az emberben
lakó atman vagy purusa vagy lélek vagy szellemi Én. Az archaikus korban
azonban tudták, hogy az ember szellemi Énjében élő Isten a sok arculat
közül csak egy, a másik arculat az, hogy Isten a közösségben él, és mint
közösség, éppen úgy él. Egy a sokban és sok az egyben, mint tízezer lény
együtt, egyetlen arcban. Hogyan lehet az, kérdezi Baader, hogy Isten az egy
Énben éppen úgy él, mint a közösségben? Igen, hogyan lehet az, hogy Isten
mint a közösség sokasága éppen úgy Isten, mint az egy Én? Úgy lehet, hogy
Isten egyetlen személy és számtalan sokaság is, és az egyik éppen úgy, mint
a másik. És ez a számtalan sokaság, ahol Isten ténylegesen él és van, és
amely sokaság éppen úgy az isteni arculat megnyilatkozása, mint az
egyetlen ember, ez a sokaság az igazi és a valódi közösség: a nép.

Ezért van a daéna-közösségben Isten tízezerszeresen jelen, ezért van az,
hogy a nép a lét felemelt voltát jelenti, hogy a nép az egyéni élethez képest
felfokozott lét, hogy a nép a szakrális közösség, mert a nép Isten arca és



jelenléte, de annál az arcnál, amely az emberi egyéni Énben nyilatkozik
meg, mérhetetlenül intenzívebb és valóságosabb.

Ez a király és a nép viszonyának értelme is. Mind a két lét szakrális,
mind a kettő isteni arc megnyilatkozása: a király az Egy – a nép a Tízezer, a
százszor száz, vagyis a sok. Az archaikus ember tudja, hogy az Egy a
legnagyobb szám, az Egy olyan nagy szám, amilyen csak a végtelen sok, a
megszámlálhatatlanul sok, a legtöbb, aminél több már nincs. Ez a legtöbb
egyenlő az Eggyel: a végtelen sok ugyanannyi, mint az Egy, mert mind a
kettő a legnagyobb. A királyi lét arcában és a nép létének arcában Isten két
legnagyobb arca nyilatkozik meg.

A harmadik lépés pedig a következő: a daénában élt lét nemcsak isteni
arculatot, isteni epiphaniát és Isten tízezerszeres jelenlétét, vagyis a
szakrális közösséget jelenti, hanem azt is, hogy a földön a királyt kivéve
minden ember számára az egyetlen törvényes lét rendje a népben élni, mert
a nép nem más, mint az égi közösség földi mása. Ez az égi közösség, amit
később görögül ekklésziának neveztek, ami nem egyéb, mint a
kiválasztottak közössége, a szellemi közösségnek, a lelkek örök
közösségének, az öröktől fogva tartó összetartozásnak pontos és hű mása.
Miként a földi Nílusnak az égi Nílus, a földi Gangesznek az égi Gangesz
felelt meg, ahogy a földnek is az égi föld, a tengernek az égi tenger, mert
mindennek, ami az anyagi természetben látható, szellemi elliptikus duálja
van, égi analógiája van, úgy felelt meg a földi népnek az égi nép, az égiek
szent közössége. A különbség csak az, hogy a föld, a tenger, a folyó, a
hegység, az ország, az égi megfelelés, őskép, idea – már megnyilatkozás. A
nép nem megnyilatkozás, hanem maga Isten, Isten arca, léte, lénye, mint a
király: csak nem ez az Egy-arc, hanem a Sok-arc, nem a jang, hanem a jin,
végül is nem a király, hanem: a nép.

4. A nép analógiái. Föld, asszony, jin, természet. A nép és a szám. A
tizenkét törzs
 

Az természetesen, hogy a nép a jin, a sötét elem, az asszony, a föld, a
passzív, nem merő metafora, ami esetleg mond valamit, de úgy tűnik, csak



látszatot és hasonlóságot. Az archaikus emberiség a népet azért mondta
földnek, mert a nép és az anyagi természet között megfelelés, vagyis
analógia van. Az analógia pedig nem a külső hasonlóságon nyugszik,
hanem azon a tényen, hogy ugyanannak a szellemi valóságnak a lét
különböző köreiben analóg megnyilatkozásai vannak. Azonos ideák
megnyilatkozásai között minden esetben törvényszerű megfelelés van. Az
archaikus ember semmit sem gondolt külsőségesen, mert mindent
metafizikusan, éberen látott. A hagyomány az őskori embert megtanította
arra, hogy a valóság megértése csak meta ta phüszika, a természeten túlról
lehetséges. Éppen ezért, amikor az őskorban a föld és a nép között az
analógiát meglátta, a nép és a jin, a nép és az asszony, a formálatlan, de
formáló elem között az analógiát felismerte, észrevette, hogy a nép az
anyagi természetnek felel meg. A nép a hierarchia ágya: a népben
nyilatkozik meg a világértékek rendje, és a nép hordja magában az értékek
rendjének az emberi létben való megfelelését. A nép tartja magában a
kasztokat: a szellemi, a tevékeny és a termékeny lét minőségeit – a három
gunát: a szattvát, a radzsaszt, a tamaszt. A nép fogadja magába a szellemi
uralom rendjét; a nép engedelmeskedik a tevékeny rend hatalmának, és a
nép él a természet termékenységében. A nép az emberi létnek az a
lehetősége, ahol és amelyben az értékek élhetnek és megvalósulhatnak,
kormányozhatnak és uralkodhatnak, növekedhetnek és virágozhatnak. A
nép a négy asrama, a négy életstádium megvalósításának helye: a brahma-
tanítványé, a családfőé, az erdei remetéé és az élet zarándokáé. A népben
nyilatkozik meg a nagy tíz, a tíz Amsapand és a tíz Szefirot. Az archaikus
emberiségben a nép törzsei vagy a tízes, vagy a hetes, vagy a négyes
számnak feleltek meg, éspedig nem azért, mert tíz, vagy hét, vagy a négy
egymástól különálló törzs különnemű embercsoportjai így alakítottak
egységet, hanem azért, mert a nép életében a kozmikus hierarchiának meg
kellett nyilatkozni, hogy a világértékekkel analóg életet élhessen. Peruban
és Egyiptomban a hármas és a tízes számok uralkodtak. Peruban a tízes
hierarchia megtartása oly pontos volt, hogy soha egy ajllu, egy tízszer tízes
közösség a mértéket egyetlen emberrel sem léphette át: ha a százas ajlluban
gyermek született, valakit azonnal más ajlluba helyeztek át. Babilonban,



Kaldeában, Palesztinában a tizenkettes hierarchia uralkodott: ezért volt
Júdeában tizenkét törzs, és felelt meg minden törzs a kozmikus állatkör
egy-egy jegyének. A tűzjegyek közül Júda törzse felelt meg az Oroszlánnak,
Iszakár a Kosnak, Zebulon a Nyilasnak; Júda köve volt a rubin, Iszakáré a
topáz, Zebuloné a smaragd; Júda bolygója volt a Nap, Iszakáré a Mars,
Zebuloné a Jupiter. Levegőjelű törzsek voltak: Efráim az Ikrek, Manassze a
Mérleg, Benjámin a Vízöntő megfelelői. Minden törzsnek állat, növény,
emberi foglalkozás, ruházat, természetéhez mért föld, tevékenység, feladat
felelt meg. Ugyanez a rend élt, más analógiák alapján Indiában, Kínában,
Tibetben és Mexikóban.

5. Daéna, az égi közösség
 

Ha az archaikus idő és a történeti kor határán a nép felbomlása magában
álló jelenség lett volna, azt lehetne mondani, hogy ez volt a legnagyobb
katasztrófa, ami az emberiséget földi életében egyáltalán valaha is érte. A
felbomlás azonban nem állt egyedül, sőt nincsen az emberi létnek olyan
területe, ahol a katasztrófa, a szó szoros értelmében a leszállás, ugyanabban
és ugyanolyan mértékben és ugyanúgy ne jelentkezett volna. A nép
felbomlásával teljesen egy időben rendült meg az emberiség örök
hierarchiája, kezdődött a kasztok viszálya; de a megrendülés csak azért
történhetett, mert – mint Konfu-ce mondja – a király nem volt király, a
szolga nem volt szolga, az apa nem volt apa, a fiú nem volt fiú. A király
azonban azért nem volt király többé, mert az archaikus emberiség ősi,
egyetlen metafizikája elhomályosodott, és kezdtek megjelenni az egyéni
úgynevezett filozófiák; ugyanakkor az emberi létben az egyetemes szellemi
Én ébersége egyre jobban elálmosodott, és az anyagi Én kába, érzéki tudata
vált uralkodóvá. Az ember isteni származásának tudata rohamosan eltűnik;
a beavatás merő külsőséggé lesz, majd külsőségeiben is titkos társaságokba
rejtőzik el. Ezeket a társaságokat a nyilvános és hivatalos kormányzói,
gazdasági és szolgai hatalmak üldözni kezdik. Az időtlenség az emberiség
életéből néhány nemzedék élete alatt tökéletesen elvész, és helyébe lép a
történeti tudat, a folyamatos zaklatottság. Az egység és az összefüggés



olyan szoros, hogy egyetlen jelenséget sem lehet megérteni anélkül, hogy
az ember valamennyit ne értené. S amikor itt most csak a nép felbomlásáról
van szó, rejtve a lét valamennyi tényezője ott szerepel: a közösség mellett a
metafizika, a hierarchia, a lélek, az éberség és a kaszt.

Az emberi közösség számára a nép léte teszi lehetővé azt, hogy legyen
mély és lényeges nyelve, legyen rítusa, legyen mítosza, legyen királya,
legyen hierarchikus életrendje és törvénye. A nép léte teszi lehetővé azért,
mert a nép az isteni szellem epiphaniája az emberi közösségben: az egyetlen
lehetséges epiphania, s ezért a nép a közösség egyetlen törvényes
létformája. A nép léte teszi lehetővé azt, hogy az ember egyéni élete
felfokozódjék és a természetfölötti valósággal érintkezésbe jusson. De – és
itt következik a meghatározó mozzanat – a nép léte másvalamit is lehetővé
tesz. A felfokozott, intenzív létben, amely az isteni szellem tízezerszeres
jelenléte, az ember nem az anyagi természetben él – nem az anyagba
elmerülten, vakon, az anyagi erőknek kiszolgáltatva, hanem az anyag fölött:
a természet fölött lebeg, mint aki a természetnek kezdettől fogva ura. És
ami az egészben a legfontosabb: az emberi létben az anyagi természet erői
az ember szolgálóivá lesznek. Az anyagi erők ebben a létben megolvadnak,
és elerőtlenednek, és veszedelmesen sötét hatalmukat az emberi természet
fölött elvesztik.

„A nép nem a természetből keletkezett, hanem a természettel szemben
áll.” A nép nem alulról fejlődött, hanem felülről szállt alá. A népnek
természeti megfelelője nincs: megfelelője – a daéna, az égi közösség, az
ekklészia, a kiválasztottak örök egysége. Ezért a nép nem a természetből
jött és nem a természetben van, hanem a szellemvilágból jött és a természet
ellen van, a természet fölött való uralomra és a természet megfékezésére.

Az anyagi természet törvényeinek hatása, ereje és érvénye nem állandó
és nem abszolút, kezdettől fogva egyforma és meg nem változtatható,
hanem mindig az ember elanyagiasodásának fokától és mértékétől függ.
Elképzelhető az emberi létnek olyan állapota, hogy az élet fölött egyedül és
csakis az anyag törvényei uralkodnak, s rajtuk kívül semmi egyébnek hatása
nincs. A sötét korszak végén az emberiség ehhez az állapothoz közel áll, és
ezt csaknem teljesen eléri. Az őskori életet azonban nem szabad ezzel a



mértékkel mérni. A történet előtti időben az anyagi, úgynevezett
természettörvényeknek az ember fölött aránytalanul kevesebb hatalma volt,
és minél régibb korról van szó, az anyagi természettörvények hatalma annál
kisebb, végül egy kezdeti ponton teljesen eltűnik. Az anyagi és szellemi
világ törvényeinek hatása mindig attól függ, hogy nem az egyes ember
külön-külön, hanem az emberiség egésze létét milyen Hatalmaktól és
milyen mértékben teszi függővé és milyen Hatalmaknak szolgál. Az
archaikus időszakban a nép vezetői, főként a király, az evolúciónak és
devolúciónak ezt a rendjét ismerték, és tudták, hogy a vezetőnek és a
kocsihajtónak legelső feladata az emberi életet nem az anyagi természet,
hanem a szellemi világegyetem Hatalmaitól függővé tenni. Ezt tette a
brahman, a szellemi rend, de mindenekfölött a hierarchia feje, a király. A
király volt az, aki az emberi életet a szellemvilágnak felajánlotta,
kiszolgáltatta és feláldozta, főként azáltal, hogy az emberi életben a
szellemvilág hierarchiájának mását fenntartotta, és a világértékek feltétlen
uralmára felügyelt.

A nép az az emberi közösség, amelynek létében az anyagi természet
törvényei megolvadnak, s amelyben az anyagi erők a szellemi uralom
légkörében megtörnek. A nép a közösség életének az a szakrális köre,
amelynek kerületét szentségtelen, alacsonyrendű anyagi erő nem lépheti át.
Ha pedig ilyen erő a kör kerületét mégis átlépi – az a nép vétke, amely az
elanyagiasodás bűnébe esett, s ezért vezekelnie kell. Erről a kollektív
bűnről – még ha a történeti embernek sejtelme sincs arról, hogy ez a
kollektív bűncselekmény mit is jelent – a különböző szent könyvek eleget
beszélnek. A jelentés ez: a nép a szellemi uralom törvényét megszegte, a
hierarchiát megsebezte, az isteni szellem iránt hűtlenséget és árulást
követett el. Ennek a bűnnek következménye azonnal jelentkezett abban,
hogy a nép köréből a szellemi erők visszavonultak, és a közösség bűnének
mértékében a kegyetlen, szellemtelen, vad, démoni anyagi erők hatalma alá
került. Így jelent meg mint az istenéhez hűtlen nép büntetése: a szükség, a
csapás, a járvány, az aszály, amit a népnek a királlyal együtt ismét áldozattal
és vezekléssel kellett jóvá tenni. A szellemi hierarchiát helyre kellett
állítania, mert ha ezt nem tette, az anyagi erők hatása egyre nőtt, egyre



nagyobb lett, és a nép egyre jobban a vak, részvétlen szükségszerűség
erőinek martaléka lett.

Ez a tudás Egyiptomban, Babilonban, Kaldeában, Júdeában, Kínában,
Mexikóban, Peruban, Indiában a hagyomány őreinek birtokában volt, s
utoljára a történeti kor küszöbén Görögországban Püthagorasznál
jelentkezett. Püthagorasz volt az utolsó őskori ember, aki a szakrális rend
helyreállításával a népet a felbomlástól meg akarta menteni. Tudta, hogy ez
csak egyetlen úton lehetséges: ha az anyagi természet erőit fokozatosan
hatálytalanítja, illetve, ha a szellemvilág erőit fokozatosan fölemeli és a
szellemi erőknek egyre nagyobb befolyást biztosít. Empedoklész kísérlete,
amely ugyanezt kívánta elérni, már reménytelen volt, a nép már a
természeti erők hatalma alatt állott. Platónnak pedig erről a tudásról,
minden valószínűség szerint, már sejtelme sem volt.

6. A nép visszaképződése. Zarathusztra
 

A történeti kor határán az őskori emberiség utolsó szakrális
szubjektumai, amikor Kínától Görögországig a közösség megmentéséről és
megújulásáról beszéltek, egészen jól látták, hogy az emberiségben az
anyagi erők egyre hatalmasabbakká válnak, s ezek a szellemi erőket egyre
hatálytalanabbakká teszik. És mert látták, hogy mi történik, tudták, hogy az
anyag vak erőit a nép kollektív vétke idézi elő. A szakrális körbe olyan sötét
hatalmak törtek be, amelyeknek tehetetlenül vissza kellett volna hullaniok,
ha a nép a szellemi értékek rendjében él. A nép felfokozott intenzitású
létébe vak erőknek behatolási lehetősége nem volt soha, s ha mégis egy-egy
fedetlenül hagyott résen valamelyik sötét erő betört, azt a szakrális lét ereje
visszataszította. Most úgy látszott, az egész nép egyszerre fedetlenné vált:
létének intenzitásából néhány év alatt annyit veszített, hogy nem tudott
ellenállni. S a szörnyű az volt, hogy a közösség katasztrófája az egyes
ember éberségének elhomályosodásával párhuzamosan következett be.
Mert az, ami a közösségben történt, csak a dolog egyik fele, a másik fele az,
ami az emberben történt. Ami kint van, az mindig párhuzamos azzal, ami
bent van. Ami fent van, szól Hermész Triszmegisztosz, ugyanaz, mint ami



lent van. Az emberben az éberséget a kába aluszékonyság kezdte felváltani.
A közösségben a népet a tömeg kezdte felváltani. Az egész emberiségben az
intenzív létet a lefokozott lét, a nyílt létet a lezárt élet kezdte felváltani.

Ebben a kába tömegben, amely lezárt és lefokozott életet kezdett élni, az
anyagi vak erők hatalma néhány év alatt megsokszorozódott. Olyan erők,
amelyekkel azelőtt törődni sem kellett, hirtelen megjelentek, és az élet
köreit egyre nagyobb mértékben kezdték meghódítani. A sötétség irtózatos
ütemben terjedt, a vakság nőtt, és az emberiség alig néhány év alatt már a
védekezés eszközeit is elfelejtette, sőt elvakult kábaságában megmentőit
sem ismerte fel többé, hanem azokat üldözni kezdte. Itt kezdődik az anyag
uralma az ember fölött, az úgynevezett fizikai törvények elsőbbsége a
szellemi törvények fölött, az anyagi természet hatalma az ember fölött: a
táplálkozás, a ruházkodás, a földművelés, az időjárás, a fizikai és vegyi
folyamatok döntő jelentőségének eredete mind itt van. A nép bűne volt,
hogy létének szakrális körét nem tartotta többé tisztán. A sötét erők
betörtek, és a népet elpusztították. A lét intenzitása elveszett, a közösség
felbomlott. Az emberiség megszűnt nép lenni: különnemű lények
összefüggéstelen halmazává lett. Ez a halmaz: a tömeg.

Az őskori ember végső erőfeszítése egyetlen népnél sem volt
megrendítőbb, mint az iráninál. Zarathusztra az archaikus szakrális személy
egész tudásával és természetfölötti erejével még egyszer megkísérelte a
népet visszarántani. Zarathusztra tudta, hogy ha az emberiség önmagát az
anyagi természet erőinek kiszolgáltatja és az anyagi erőknek az élet fölött a
hatalmat átengedi, ez a folyamat nem állítható meg többé. Az emberiség
teljesen anyagi természetté válik, élete merő biológiai jelenséggé lesz,
értelme mindössze állati gyakorlatiassággá alakul át, ösztöne animálissá,
léte fölött a nyers és otromba fizikai és kémiai törvények döntenek, és ami a
legkevésbé jóvátehető: a közösség maga is egyre jobban közeledik a
szellemtelen és értelmetlen tömeghez, először primitívvé lesz, barbárrá,
vademberré, aztán a lefelé vezető úton kezdi levetni még emberi alakját is,
egyre sötétebbé válik, visszakorcsosul, egyre gépiesebb, álmosabb, lustább,
amíg lefelé szállva elhagyja még a nemesebb állati lét köreit is.



Az iráni hagyományban a hangyának mindig különös jelentősége volt: a
hangya annak a közösségnek a képe, amely kezdetben szintén emberi,
szakrális, magasrendű nép volt, de a nép vétket követett el, s a vétket nem
tette jóvá. Így kellett tömeggé lennie, értelmetlen halmazzá felbomlania. Az
anyagi erők hatalma egyre nőtt, mindig vakultabb, alacsonyabb erőknek
egyre tehetetlenebbül engedelmeskedett, és a sötét erők szava egyre
nagyobb lett. Így vált meg a nép lassan az emberi alaktól, és vált rovarrá.
Ha valaki egyéni életében az éberségtől eltávolodik és egyre kábább lesz, a
külső sötétségbe érkezik: a középpontból a perifériába ér, és mindig
periférikusabb lesz. A legperiférikusabb létforma, a külső sötétség állati
jelképe: a kígyó – a megátkozott állat. Iránban tudnak arról, hogy a kígyó
lét visszakorcsosult emberi lét – olyan emberi lét, amely középpontját
teljesen elvesztette és merő kerületté, merő külsőséggé, merő külső
sötétséggé vált: ezért nincs a kígyónak sem szárnya, sem lába, az állat
alakja maga sem más, mint középpont nélküli kerület. Ha az ember
kollektíven korcsosul vissza és közösségben lép ki az emberi létből, rovarrá
kell lennie, nyüzsgő, gépszerű, rohanó, robotoló hangyává. A leszűkült,
egyre sötétebb, egyhangúbb lét egyre jobban visszaképződött. A hangyának
már nincsen sorsa, léte, a szakrális körről semmit sem tud, nem ismeri sem
Istent, sem a szellemet, sem a megszabadulást, sem az élet virágzását, sem
az örömet, sem a szépséget, csak a monoton rohanást, értelmetlen
kötelességet, gépies munkát a reménytelen szürke egyformaságban.

VI. A törvény
 

1. Az artha, a káma és a dharma
 

Rendezett közösségben az őskori hagyomány az emberi életnek három
célját és értelmét látja. Ez a három cél a három erkölcsi rendnek felel meg,
a három erkölcsi rend a három kasztnak felel meg, a három kaszt a lét
három minőségének felel meg, a három minőség háromféle törvényt tesz
lehetővé.



A rendezett közösségben az élet három célja az artha, a káma és a
dharma. Az artha körülbelül úgy fordítható, hogy haszon, nyereség, anyagi
gyarapodás. Semmi sem szól az ellen, hogy az arthát az ember ne állítsa
párhuzamba a három guna közül a tamasszal, az anyagi termékenységgel, a
kasztok közül pedig a vaisjával, a gazdasági kaszttal, a kereskedővel és a
földművessel. A három lehetséges erkölcsi rend közül pedig ennek felel
meg a pragmatikus morál. Az artha törvénye az a törvény, amely a népnek
hasznát, előnyét, gyarapodását kívánja biztosítani.

A káma fordítása nehezebb. Káma az, amiben szenvedély és érzés van,
ami örömet és kielégülést, testi és szellemi gyönyört hoz, s ezért az őskori
Indiában káma volt éppen úgy a szerelem, mint a művészet egy része, volt
káma-tudomány, amely az emberek gyönyörét és kielégülését szolgálta. A
kámának felel meg az eudaimonista morál. A lét három minősége közül a
káma a radzsasszal, a három kaszt közül a ksátrijával áll párhuzamban. Ha a
törvényt a káma hozza, akkor a cél, hogy az embernek örömet és kielégülést
szerezzen.

A dharma fordítása csaknem lehetetlen. Tulajdonképpen világtörvényt
jelent, de sorsot is, rendet is, mert dharmája van a világnak is, a népnek, az
országnak, az embernek, a családnak, minden dolognak – a történet sem
egyéb, mint a dharma megnyilatkozása, de a jellem is dharma, a cselekvés
ösztönzése is dharma, és a kozmikus világrend is dharma. Az a kaszt, amely
a dharmával párhuzamban áll: a brahman. A létnek az a minősége, amely
vele párhuzamban áll: a szattva, a kiegyensúlyozott értelem meggondolása.
A dharma erkölcsi analógiája: a normatív morál. Az a törvény, amelyet a
dharma hoz, egyetemes metafizikai és a kinyilatkoztatáson nyugszik. Ilyen
dharma-törvény a héber biblia tíz parancsolata és Mózes törvénykönyve,
Manu és Menesz és Csamuragga törvénye.

A történeti korban, amikor az emberi közösség egyetemes egysége
fajokra, nemzetiségekre, a nép egyetemessége pedig osztályokra szakadt,
természetszerűen nem hozhatnak más törvényt, mint olyat, amelyik vagy a
kielégülést, vagy a hasznot szolgálja, de mindig csak egy nemzet, egy faj,
egy osztály kielégülését vagy hasznát. S a történeti kornak így sejtelme
sincs arról, hogy nemcsak lehetséges és nemcsak van dharma-törvény,



hanem az tulajdonképpen az egyetlen és az abszolút. A kielégülést és az
örömet hozó törvény gyökere az érzésben és a szenvedélyben, a hasznot
hozó törvény gyökere az anyagi gyarapodás kívánságában van. Ezért a
káma-törvényt a ksátrija hozza, természetének, a radzsasznak megfelelően,
mert a lovag természete a szenvedélyes tevékenység. Az artha-törvényt
pedig a vaisja hozza, természetének, a tamasznak megfelelően.

A történeti ember nem gondol arra, hogy ami kielégülést vagy hasznot
hoz, az az idő felületén úszik, pillanathoz kötött és a legnagyobb mértékben
mulandó. Éppen ezért a káma és az artha törvénye törvénynek nem
tekinthető. Amíg csak kielégülésről és haszonról van szó, ideig-óráig
egészen jól megfelelhet. Mihelyt azonban már mélyebb dologról van szó:
szellemi jelentőségű döntésről, a közösség rendjéről, a káma és az artha
csődöt kell hogy mondjon, és csődöt is mond. Semmiféle közösséget olyan
törvénnyel, amelyet a kielégülés vagy a haszonvágy hoz, fenntartani nem
lehet. Ezért kell, hogy a történeti ember közössége az első lépésnél, a
törvényes rend megalkotásánál elbukjék. A történeti törvények mögött vagy
pragmatikus, vagy eudaimonista morál lappang, s azt vagy a szenvedély
(radzsasz), vagy a haszonvágy (tamasz) hozza, de sohasem a hierarchikus
és normatív morál, és sohasem a szellemi meggondolás (szattva).

A törvény csak akkor teremt rendet, a közösség életét csak akkor
szabályozza kielégítően, ha a közösség törvénye a világtörvényt fedi, vagyis
ha a közvetlen forrás: a dharma. A történeti kor határán így bukott el Konfu-
ce, aki a közösség sorsát a nemesi érzületre, a Csün-ce, a lovag, a ksátrija
tevékenységére kívánja bízni. Így bukott el Platón, aki szintén a ksátrijából
akart uralkodót teremteni. A ksátrija csak kielégülés-törvényt tud hozni; a
kielégülés-törvény pedig lehet nemes, komoly, szép, nagyszerű, de soha a
közösségben végleges rendet teremteni nem tud.

A történet későbbi korában pedig, amikor a nemesi érzület is kihűlt, és a
törvényeket a haszonvágy kívánta hozni, a közösség rendje még jobban
felbomlott. Nem lehet eléggé szánakozni azon, hogy a történeti kor végén,
részben avatatlan és haszonvágytól hajtott vaisjákból, részben hataloméhes,
türelmetlen, szenvedélyes ksátrijákból, de többnyire teljesen tudattalan
ösztönöktől megszállott sudrákból álló gyülekezet írott rendelkezéseket



hoz, s azt hiszi, hogy törvényt alkotott. Az eredmény természetesen nem
lehet más, csak az, ami ténylegesen bekövetkezett, hogy a közösség élete
egyre ziláltabbá, a kasztok között levő feszültség egyre veszedelmesebbé, a
közösség szelleme pedig egyre sötétebbé válik.

2. Törvény és kinyilatkoztatás
 

A lét értelme a világ teremtésével egykorú. Külön hangsúlyozni ezt nem
kell, hiszen a Teremtő a világot nem értelmetlenségből alkotta, hanem
éberen, s amikor a teremtés megnyilatkozott, vele együtt nyilatkozott meg a
teremtés értelme is. Ennek az értelemnek testet öltött alakja az ember, az
Első és Ősember, az egyetemes ember, az isteni értelem hordozója. Az
egyetemes ember a lét értelmét közvetlenül és éberen tudja, mert hiszen ez
az értelem ő maga. A lét értelméről való közvetlen és első tudás az, amit az
őskori hagyomány őriz, s amely az őskori népek metafizikájának lényege és
tartalma. Ez a sruti, amint a hindu hagyomány tanítja, a közvetlen
kinyilatkoztatás.

A világ teremtésének második mozzanata: a lét fenntartásáról való
gondoskodás. A lét fenntartásának szabálya, rendje, törvénye van. Csak
egyféleképpen tartható fenn, minden más esetben a lét szenved vagy sorvad
vagy romlik vagy sötétedik vagy fogy. A lét értelméről való tudást
közvetlenül követi a lét fenntartásáról szóló törvény. A törvény a második
mozzanat, a szmriti, amint a hindu hagyomány tanítja, az, ami kezdettől
fogva emlékezetes, amit meg kell tartani, hogy a lét fennmaradjon.

A létről szóló tudás és a lét fenntartására vonatkozó törvény szorosan
egybetartozik; a törvény mindig a lét értelmének tudásából fakad, és abból
kell hogy fakadjon. A törvénynek metafizikai alapja kell legyen. A törvény
csak akkor törvény, ha kinyilatkoztatás.

A törvény nemcsak az emberi közösségben élő lények együttélésének
szabályait mondja ki. Mindig a lét alapvető tulajdonságain épül fel, és
beszél a lélek sorsáról, a nevelésről, a nemek kötelességeiről, az étkezésről,
a ruházatról, az áldozatról, a halálról, az örök életről, a beavatásról, a
hierarchiáról, a túlvilági élet köreiről. A törvény az egyetemes lét törvénye,



amely a Teremtő értelmében mint a teremtés fenntartásának egyetlen helyes
lehetősége a teremtés pillanatában a teremtéssel együtt keletkezett. Ez az
egyetemes léttörvény, amely a léttel együtt nyilatkozott meg, az, amit a
hindu hagyomány dharmának hív.

Törvényeit minden őskori nép közvetlen kinyilatkoztatásként Isten
kezéből kapta, az egyiptomi éppúgy, mint a kínai, az iráni vagy a görög. A
törvény isteni kinyilatkoztatás, akár Manu könyve, akár a Tóra. Az istenség
maga közvetlenül közli, hogy mi a lét és hogyan kell fenntartani, mi az,
amit tenni kell és mi az, amit megtenni tilos; milyen rendet kell megtartani,
milyen embereket kell vezetőnek megtenni, milyen emberek uralkodjanak,
milyenek kezében legyen a hatalom, milyenek kezében a vagyon, milyenek
legyenek a munkások. Ez a törvény teljesen független attól, hogy az ember
szenvedélyeit kielégítik, vagy sem; teljesen független attól, hogy hasznos,
vagy sem. A törvény alapja nem a káma és nem az artha, hanem a dharma,
és a dharma nem egyéb, mint ez a törvény maga, messze minden emberi
kívánság és vágy fölött és haszon fölött. A dharma az a pont, ahol a törvény
és a lét kinyilatkoztatása egybeesik, ahol a létről szóló tudás törvénnyé
válik, s ahol a törvény maga nem egyéb, mint a létről szóló örök tudás.

3. Manu. A közösség szellemi rendje
 

A hindu Manu, az egyiptomi Menesz, a görög Minosz, a kínai Vang, a
mexikói Kecalkoatl, aki a kinyilatkoztatott törvényt följegyezte és az
emberiséggel közölte, tulajdonképpen nem más, mint: az Ember, az
egyetemes ember. Az isteni intelligencia. „Manu – szól a hindu
törvénykönyv – a szent ülésben elhelyezkedett, éberségét a legmagasabb
lényre irányította, s akkor mély tiszteletadás után az isteni bölcsesség
számára megnyilatkozván a következőképpen beszélt: Engedd meg, Világ
ura, hogy a szent törvényekre és a világ rendjére, az emberi közösség négy
fokozatára megtanítsalak, s arra, hogy miképpen kell követni a rendet ennek
és amannak. Mert csak te, a halandó lények közül egyedül te vagy az, aki
ennek igazi értelmét felfogod, hogy mi volt a világban az Egy és az Első,
mi a szertartások jelentősége, mit jelent a természetfölötti tudás, a Véda,



amelynek nincs határa, kimeríthetetlen és nem lehet eléggé tisztelni. –
Mikor Manu, akinek értelme kifogyhatatlan, az isteni bölcsességnek ezeket
a mély szavait felfogta, meghajolt és ezt a sokértelmű választ mondotta:
Hallja meg a világ azt, amit meg kell hallania.”

Az első, amit a bölcsesség Manuval közöl, hogy a világ kezdetben Isten
gondolatában nyugodott, mint a szellem képe. „Ez az egész, amit látsz, az
idők elején isteni képzelet volt, kiterjedése nem volt, sötétségbe burkolva
élt, észrevétlenül, az ész számára megmagyarázhatatlanul, megnyilatkozás
nélkül, mintha valaki álomba süllyesztette volna. Ekkor jelent meg
háborítatlan fenségében a mindenekfölött levő Erő, aki maga is láthatatlan,
és teremtette a világ öt elemét, aki a képzeletben elrejtett gondolatot
láthatóvá tette, és a sötétséget eloszlatta. Ő volt az, akihez az embert
értelme fűzi csupán, nem az ember érzéke, ő volt az, akinek nincs egyetlen
látható része sem, aki öröktől fogva volt, ő volt az, a Lélek, minden lény
lelke, akit egyetlen lény se foghat fel, ő nyilatkozott meg teljes
személyében.”

A megosztatlan ősi lét, az Egy így vált ketté: Lélekké és Világgá,
láthatatlan szellemi Énné és megnyilatkozott személlyé.

A második dolog, amit a bölcsesség Manuval közöl, hogy miképpen
keletkezett a három, a lét három minősége, a három guna.

Kezdetben a világ Egy volt: a Lélek, a Lét. Ennek az egynek jelképe a
gömb – az egység képe. Amikor a kettő keletkezett, a gömb elváltozott, az
egyetlen középpont kettévált: ez a tojás. A világtojás. „Ebben a tojásban
nyugodott a nagy Erő, a teremtő lélek egy egész világévig, mialatt nem tett
mást, csak gondolatait egymástól elválasztotta. S a tojás egyik feléből
alkotta az Eget, másik feléből a Földet... és alkotta az élő lelket, az isteni
szellem gondolatának első megnyilatkozását, a lét három minőségével: a
tiszta értelemmel, a szenvedélyes tevékenységgel és a sötét
termékenységgel.”

A világban megjelent három: a három guna az értelem, a szenvedély, a
termékenység; a szattva, a radzsasz és a tamasz, tulajdonképpen kettő: a
teremtő lélek és a megnyilatkozott világ feszültsége, a tojás két
gyújtópontja. De a kettő tulajdonképpen egy: az isteni szellem örök és



láthatatlan Énje. Az Énből lépett elő a lélek és a világ kettőssége, s a
kettősségből lépett elő a három: a lét három minősége, az értelem, a
szenvedély és a termékenység.

Az emberi létben az Egy az Én, a halhatatlan lélek; a kettő a két nem: a
férfi és a nő feszültsége; a három pedig a közösség. Ezért van a
közösségnek három rendje: a szellemi-papi rend, a lovagi-kormányzói rend
és a gazdasági rend. Ezért kell a közösség életében minden gondolatnak,
tevékenységnek, törekvésnek, mozzanatnak a lét valamelyik minőségével
kapcsolatot tartani; ezért kell a brahmannak felül állni és az uralmat
gyakorolni, mert ő képviseli az értelmet, ezért kell a ksátrijának
tevékenynek lenni, mert a szenvedélyt képviseli, ezért kell a vaisjának az
anyagi termékenységet művelni, mert a sötét termékenységösztönt
képviseli. Ezért nem vezetheti soha a közösséget a ksátrija tevékenysége, de
a vaisja termékenysége sem, mert létének minősége és köre sohasem lehet
az értelem. Ezért kell a tevékenységnek a kámával, a kielégüléssel, a
termékenységnek az arthával, a haszonnal kapcsolódnia. De ezért soha nem
mondhatja meg sem a káma, sem az artha, mi az, ami a közösséget vezesse.
A dharmával csak az értelem kapcsolódik, és csak a brahman tudja
megmondani, hogy a kinyilatkoztatott világtörvény alapján mi a helyes, mi
a helytelen, mi az, ami a közösséget vezesse, mi az, ami ne vezesse. Csak a
brahman lehet a hierarchia őre; csak a brahman tarthatja fenn az örök
értékek uralmát az emberi közösségben: a morált; csak a brahman taníthat
és nevelhet és vezethet, mert a dharma tudása az ő birtokában van; ő őrzi a
hagyományt, a létről és a lét rendjéről szóló kinyilatkoztatott tudást.

4. Szakrális megnyilatkozás. A törvény követése és megszegése
 

A dharma a teremtő szellem kinyilatkoztatott törvényes akarata, amely a
létet nemcsak teremtette, hanem rendjét fenn is kívánja tartani; s amely
egyedül tudja, mert csak egyedül tudhatja, mi ez a rend és miképpen
tartható fenn. Az őskor elején az isteni ember ezt a kinyilatkoztatást felfogta
és leírta. Ez a törvény eredete. Ez az egyetlen legitim törvény. Minden
dharmán kívül megállapított, törvénynek mondott rendelkezés csak emberi



önkény, akárhol és akárki hozta. Törvény csak egy van: az isteni szellem
kinyilatkoztatása. Az őskor legvégén utoljára ez a felfogás Platón
Nomoiában jelentkezik, s azóta eltűnt.

A törvény szava arról ismerhető fel, hogy mindig az anyagi természet
határvonalán túlról szól.

Manu azt mondja: „A tanító Isten földi képe; a test apja Brahman, a
Teremtő Szellem képe; a test anyja a Föld képe; az elsőszülött a Lélek képe.
Éppen ezért a tanítót, az apát, az anyát és a család elsőszülöttjét fokozott
tiszteletben kell részesíteni... Azt a sok fájdalmat és gondot, amit az apa és
az anya a gyermek születésénél és neveltetésénél átélt és amit elszenvedett,
száz év alatt sem lehet meghálálni. Minden embernek úgy kell cselekedni,
hogy a szülő és a tanító meg legyen vele elégedve... azok az imák a
legfontosabbak, amelyeket az ember a szülőkért és a tanítókért mond... mert
az apa, az anya és a tanító a három világot jelenti, a teremtő erő, az anyagi
természet és az örök szellem világát, és a három világ a három Védát
jelenti... az apa a garhapatja, a házasság tüze, az anya a daksina, a
szertartás tüze, a tanító az ahavanija, az áldozat tüze, és minden tüzek közül
ez a három az, amit a legjobban tisztelni kell.” „Ha az ember saját maga
családfővé lesz, és erről a háromról nem feledkezik meg, az uralmat mind a
három világban eléri: teste megdicsőül és istenivé lesz, a túlvilágon
szüntelen boldogságban fog élni. Ha anyját tiszteli, elnyeri az anyagi világ
örömeit, ha apját tiszteli, elnyeri az éteri világ örömeit, ha tanítóját tiszteli,
elnyeri az égi világok gyönyöreit.”

A törvény arról ismerhető fel, hogy az anyagi világ határvonalán túlról
szól. Nem a közösségi életben alkalmazott szigor, ami a ksátrija-törvény
jellemvonása; nem a törvény mögött meghúzódó nyereségvágy, mint a
vaisja-törvény jellemvonása; nem a meztelen erőszak értelmetlensége, ami
a sudra-törvény jellemvonása. A dharma-törvény nem parancsol, hanem
kinyilatkoztat. Nem azt mondja, hogy ez az, amit könyörtelenül meg kell
tenni, különben az embert bírsággal sújtja, börtönbe zárja vagy lenyakazza.
A dharmának nincsen szankciója. A dharma szakrális megnyilatkozás, amit
a teremtő szellem kimondott, és az ember szabadságában áll, hogy
megtartja, vagy sem. Ha megtartja, szól a törvény, ez az út vár reád:



növekszel, világosodsz, olyan lelkek körébe lépsz, akik hozzád hasonlóan
tiszták, komolyak, mélyek és isteniek. Ha nem tartja meg, ez az út vár reád:
egyre sötétebb leszel, lesüllyedsz a tisztátalan lelkek közé, és szenvedni
fogsz. A dharmában nincs kényszer és parancs. Mindenki megtarthatja,
vagy megszegheti, szabadságában áll, ám lássa, mi következik. És amit a
dharma mond, elkövetkezik. A törvény felelős embereknek nyilatkozik
meg, akik sorsuk fölött képesek éberen dönteni. A közösségnek is jogában
áll a dharmát megtartani vagy elvetni, a kinyilatkoztatás szavát
meghallgatni, és aszerint élni, vagy engedni a szenvedély vagy a
haszonvágy vagy a tudattalan ösztön szavának. De: ám lássa a közösség is!
Ha a dharmától eltér és a kinyilatkoztatott törvényt nem tartja meg, el fog
veszni a rendetlenségben és a reménytelen zavarban. Senki sem fogja
fölötte a szigorú büntetést végrehajtani. A büntetést a közösség maga hajtja
végre önmagán azzal, hogy a dharmától eltért, s az eltérés nem hozott mást,
mint felfordulást, szenvedést, szükséget, igazságtalanságot, vérengzést,
szüntelen küzdelmet, gondot és kétségbeesést.

5. A törvény az emberi közösséget a szellem elé állítja
 

A törvény még a sötét korszak jelentéktelennek látszó, merő anyagi
természetű rendelkezéseiben is megőrzött valamit ősi és eredeti jellegéből.
Ez a jelleg az, hogy az anyagi világot a szellemi világtól teszi függővé. A
törvény, még ha semmi egyéb, mint egyszerű rendelkezés, közönséges
parancs, az anyagi természetet akkor is valami értékben fensőbbrendűvel
szembesíti.

A sötét korszakban a káma és az artha törvényei ugyan
fensőbbrendűségüket már nem tudják másképpen kifejezni, csak
fenyegetőzéssel, mert hiszen a közösség kormányzatának eszközei között
egyetlen szellemi eszköz sincs, s az egész, mint Baader mondja, csupán
erőszak és konvenció. „A kormányzat szellemi tényezője fagypont alá
süllyedt.” Már nem érti senki, hogy megingathatatlan, éles és biztos
törvényre nem a hatalmi osztálynak van szüksége, hanem a közösség
minden tagjának, hiszen „a külső világ szabályozott törvényszerűsége a



lélek belső szabadságának feltétele” –, a sötét kor csak külső szabadságot
lát, és nem tudja, hogy az igazi szabadság a választás, az önuralom, az
önmegtagadás, az önfegyelem, vagyis a lélek szabadsága. A törvény jelenti
a közösség életében azt a meg nem másítható és abszolút rendet, amelyre az
emberi lélek vagy igent mond, vagy nemet, de szabadon és felelősen és
éberen. A törvény által válik az emberi lélek a közösségben szabaddá, teheti
azt, amit akar, és azt, amit elhatározott.

A törvény az embert az abszolút szellemvilág elé állítja, és élete minden
pillanatában felszólítja, hogy: igen, vagy nem. Alku nincs. Megkerülés?
Lehetetlen. Jössz, vagy maradsz? Vagy követsz, vagy ellenem vagy. S
ebben a felszólításban nincsen semmi anyagi. Ez az, amit még a mellékes
rendelkezésekből sem lehetett teljesen kiirtani. A törvény az embert
visszavonhatatlanul az értékek szellemvilága elé állítja és szüntelen
elhatározásra kényszeríti. Aki a törvényt megszegi vagy megkerüli,
közvetve a szellemvilágot tagadja meg. S a vétek értelme nem az, hogy
valakiknek kárt okoztam. A vétek az, hogy önmagamat a szellemvilággal
való kapcsolat alól kivontam.

6. Kollektív reintegráció. Sziddhata
 

A törvény végső értelme pedig a következő: aki a dharmát követi, az az
örök szellem kinyilatkoztatott szavát követi, nem kényszerből, hanem
szabadon, mert tudja, hogy a törvényt az ő javára s az ő érdekében
mondotta ki az idők elején a teremtő Lény.

Mi ez az érdek és mi ez a jó? Akárminek is nevezzék: reintegrációnak, az
ősi állapotba való visszatérésnek, megváltásnak, megszabadulásnak – csak
a szavak mások, a dolog maga egy. Mondják nirvánának és atmannak,
átszellemülésnek és üdvözülésnek. Mindegy. A törvény az isteni létbe való
fölemelkedés útját jelöli meg, és nyilatkoztatja ki. A törvény természetében
pedig a legfontosabb a közös fölemelkedés útja. Mert egyenként az életet
megnyitni csak egészen kivételesen lehet; az egyéni megváltás olyan
kegyelem, amit a Teremtő szelleme állandóan fenntart ugyan, de csak mint
lehetőséget, és csak végső esetben alkalmazza. A törvény értelmében az



isteni létbe egyénenként belépni nem lehet. Csak közösen, csak mint nép,
egyetemesen és kollektíven, más szóval: összegyűjtve és megtisztulva. A
törvény a lét ősi szellemi állapotába való visszatérés útjának megjelölése.
Ezért mondta ki a Teremtő szelleme az idők legelején a lét értelméről szóló
kinyilatkoztatás után azonnal: ez a lét, ez a lét értelme, ez az út a lét
egészébe vissza; ez az út ahhoz, hogy a világ ismét Egy legyen – szellem
legyen – Isten legyen.

A törvény kollektív reintegráció, a nép közös megdicsőülésének módját
mondja ki. Ezért nincsen szüksége szankcióra, fenyegetésre, büntetésre.
Amit a törvény kimond, az az emberiség közös java éppúgy, mint minden
ember egyéni java. De ebből a jóból nem származik kielégülés, vagy
haszon, vagy hatalom. Az egyetlen, ami ebből a jóból fakad: az élet
megnyílása, virágzása, megnyugvása és átszellemülése.

A törvény szavához semmi anyagi nem tapad, s amely törvényhez az
anyagi világnak csak egyetlen porszeme is tapad, az nem törvény, csupán
hatalmi aktus. A törvény semmi mással nem törődik, csak azzal, hogy az
ember az isteni létbe visszatérjen, de nem az egyes üdvözülésre szomjas
egyéni Én, hanem az egyetemes ember, a nép. A törvény nem az embernek
szól, hanem a népnek: az egyetemes emberiségnek. A törvény megszenteli
az életet, de csak azt az egyetlenegy életet, amelynek célja az isteni létbe
való fölemelkedés – a megszentelt életet aztán újra magába fogadja: minden
egyebet elereszt, hadd legyen a vad, anyagi, természeti, asztrális és démoni
erők zsákmánya, hadd legyen kiszolgáltatva ösztönöknek, homályos
vágyaknak, haszonnak, szenvedélyeknek. Ez az élet maga hagyta el az utat,
amit a Teremtő szellem az idők legelején kivétel nélkül mindenki számára
kimondott. A lét csak a törvény határvonalán belül törvényes. A dharma ez a
törvényes lét. Ami a dharmán kívül, a kinyilatkoztatáson kívül van, az az
anyagban lehet hasznos, az kielégíthet, az hozhat hatalmat, de törvénytelen.
Törvénytelen pedig azért, mert nem törvényes célja van.

A törvény a szakrális létről szóló kinyilatkoztatás. Megszeghető, még
büntetés sem jár érte; a megszegés az anyagi természetben esetleg sikerre is
vezethet: hatalmat hoz, vagyont, kielégülést, de aki a törvényt megszegi,
akár ember, akár nép, akár egyéni módon, akár közösen, önmagát a



szakrális létből kizárta. „A népek – szól Zarathusztra –, amelyek a reájuk
kötelező és megbízatásszerű törvényt elhanyagolták és azzal visszaéltek, azt
nem követték és nem tisztelték, istentelen népek, szolgaságba süllyedtek,
életük az erőszak és a megalázottság között hánykolódott, és helyzetükből
addig nem szabadulhattak, amíg meg nem törtek, amíg nem hullottak térdre
és nem imádkoztak megmentőjükért.”

Ami most elhangzott: sziddhanta. Sziddhanta pedig annyit jelent, hogy:
végleges értelem.
 

1943. augusztus – 1944. Február
 
 

Tisztelt Olvasó!
 

A Scientia sacra első részét, „az archaikus emberiség szellemi
hagyományát” Hamvas Béla – egy 1941-ben már publikált rövidebb
változata után – 1943-44-ben fogalmazta meg végleges formájában. A
könyv zárólapján található dátum valójában csak a kézirat végső
letisztázásának időpontját fedi. E munkát azonban évekig tartó szellemi
felkészülés előzte meg.

Hamvas Béla majd fél évig tartó oroszországi frontszolgálatból tért haza
1942 szeptemberében. A következő katonai behívóját 1944 tavaszán kapta
kézhez. Feltételezhető tehát, hogy a Scientia sacra első része
megalkotásának tényleges ideje a két szolgálat között eltelt másfél év.

Az archaikus, azaz a keresztény érát megelőző időszakot Hamvas a
teremtéstörténet hat napjának analógiájára építette föl: a nagyesszé hat
könyvből, a könyvek hat-hat fejezetből, a fejezetek hat-hat pontból állnak.

A Scientia sacra második részét, a kereszténységről szólót Hamvas 1960-
ban kezdte írni. A mű aritmológiai képlete ezúttal: a tizenkettes. Anyagát
tizenkét fő fejezetre tagolta, és minden fejezetet százhúsz-százhúsz
egységből (pontból) állóra tervezte. Elképzelését azonban csak az első négy
„könyv” esetében tudta valóra váltani. Az ötödik, (a kézirat tanúsága szerint



csak részleteiben kész) kötetet már Kemény Katalin állította össze a
hetvenes évek elején: Egységlogika címmel.

A további kötetek roppant terjedelmű előkészítő anyaga pedig a mai
napig feldolgozatlan. A kézzel írott jegyzetkötetek nem kész szövegeket,
hanem minden szerkesztést nélkülöző reflexiókat, idézeteket,
olvasónaplókat, személyes megjegyzéseket, gondolattöredékeket
tartalmaznak.

Terveink szerint a Scientia sacra második részének könyveit az
összkiadás következő (tízes sorszámú) kötetében publikáljuk. A kész
kötetek fejezetcímei:

1 A kereszténység és a hagyomány
2 Az Evangélium és a levelek
3 Az Antikrisztus
4 Az androgünosz
5 Egységlogika

 
A szerkesztő

 
 



 
 

A Hamvas Béla életmű-kiadás eddig megjelent kötetei:
 

l. kötet: (1990)
Anthologia humana – Ötezer év bölcsessége (Utánnyomva 1992-ben)

. kötet: (1991)
. Szilveszter – Bizonyos tekintetben

Ugyanis: Három kisregény.
3. kötet: (1992)

Patmosz I. Esszék. (Utánnyomva: 1993)
4. kötet: (1992)

Patmosz II. Esszék. (Utánnyomva: 1994)
5. kötet: (1993)

A babérligetkönyv – Hexakümion. Esszék.
6. kötet: (1994)

Tabula smaragdina – Mágia szutra
Kommentár Hermész Triszmegisztoszhoz

és a Tarothoz. 7. kötet: (1994)
Arkhai

 
 
 

*
 
 

Az életműkiadás még kapható kötetei a PONT Könyvesboltban. (Bp. V.
Mérleg u. 6.)

és a
Cartafilus terjesztésében

(Bp. VI. Szinyei Merse Pál u. 16.)
vásárolhatók meg

 



Tartalom

NEGYEDIK KÖNYV  A beavatás
Hermész Triszmegisztosz

1. Külső körülmények. Szerzőség
2. A hitelesség
3. A beavatás intézménye
4. Szertartások
5. A második születés
6. A beavatás élménye

II. Kommentár
1. A misztikus hegyibeszéd
2. Széth-hagyomány. A dialógus
3. Mágikus technika
4. Befelé és kifelé
5. Részletes magyarázatok
6. Az újjászületés

III. A hét bölcs
1. A hetes számról
2. A hetes és az epiphania
3. A beavatás fokozatai
4. A Mithras-misztérium
5. A fokozatok realizálása
6. A hetedik hatvány

IV. Mágikus lépcsők
1.  A lét színvonalának fölemelése



2. A beavatás fokozatainak és a túlvilági vándorlás
állomásainak azonossága

3. Túlvilág és egyetemes lét
4. A mester tevékenysége
5. Pillantás a Pert em Herura
6. A Szahu megalkotása

V. Természet és túlvilág
1. Pradzsápati. Szoláris és lunáris éberség
2. Túlvilági birodalmak
3. Primitív népek. Varázslat. Az Atyák
4. A Hold világa
5. Az Amduat
6. A pradzsápati tevékenységének értelme

VI. A lét egysége
1. A Véda tanítása
2. A négy kegyelem
3. Fokozatok
4. Csuang-ce
5. A szamadhi
6. A megvalósítás

ÖTÖDIK KÖNYV  Az analógia
I. A képnyelv

1.  Az őskor megértése a képnyelv megértésén múlik
2. A nyelv stádiumai
3. Az eredeti nyelv visszaszerzése a Pert em Heru

szerint
4. Az analógia és a közvetlen jelentés



5. Analógiás látás és gondolkozás
6. Hen kai pan és az analógia

II. Az asztrológia
1.   Az asztrológia a kozmikus analógiák archaikus

egysége
2. A megfelelések; horoszkóp és mandala
3. A csillagászátai év és a Nap-hérosz sorsa
4. A bolygók közvetlen jelentése
5. A konstelláció
6. Analógia és mágia

III. Az ikrek
1. A számelmélet
2. A szám az a lánc, amely a létező dolgokat

egybefűzi
3. A Kettő keletkezése az Egyből
4. A szakrális labdajáték, a pár, az ellentét, a duál, a

két pólus
5. Ahura Mazda és Ahriman
6. Az ellipitkus lét

IV. A három kaszt és a négy évszak
l. A Három. Az egyiptomi nagy Kilenc
2. Az AUM és az AUR jelentése
3. A három guna és a három kaszt
4. A Négy misztériuma. A Tetraktüsz. A kereszt. Jod-

Hé-Vau-Hé
5. Közelebbi és távolabbi analógiák a számelmélet

alapján



6. Az Egész, a teljes, a Minden. Szám és Idő.A négy
évszak, a négy korszak a négy elem és a négy életkor

V. A betegség
1. Az analógia és az univerzális intelligencia
2. A betegség és az ötös szám analógiája
3. A betegség és a hierarchiák
4. Az alacsonyabb rendűtől való függés törvénytelen

állapota
5. Archaikus gyógyítás
6. A szent váza

VI. A víz
1. Az analógia és az archaikus ember realizmusa.

Transzcendentális valóságlátás
2. A természet isteni és nem emberi ismeretet kíván
3. Thalész víz-metafizikája
4. Víz-istenek és a víz az egyes őskori egységekben
5. Bizonyos tekintetben az egyetlen elem
6. A létező világ kezdete

HATODIK KÖNYV  A király és a nép
I. Az archaikus közösség

1. Az őskori közösség hierarchiája. Hierarchia és
osztály

2. A brahman, a ksátrija és a vaisja
3. Hierarchiát helyreállító törekvések a történeti kor

határán
4. Hármas és négyes hierarchia
5. A kétszerszületett. A tisztátalan



6. A hierarchia és a négy juga
II. A kocsihajtó

l. A delphoi kocsihajtó. Antarjamin. Krisna
2. Az Egy megnyilatkozása az emberi életben
3. A Tao te king és a királyi beavatás
4. A beavatás és a hierarchia feje
5. Csuang-ce, Bhagavadgíta, Kohelet
6. A király létével irányítja az emberi közösség

reintegrációját
III. Uralom és hatalom

1. Az őskor és a történet
2. Homérosz és a filozófusok
3. Brahman és ksátrija
4. A ksátrija ressentiment. Az életrend megváltozik
5.  A vadkan
6. A hatalom süllyedése

IV. Brahma-pura
1. Az égi város és a földi város. A lét ősformája
2. A város és a szám. Architektúra
3. A nyílt lét palladiuma. Város és vidék
4. Ars regia
5. A város a történetben. Utópiák
6. A város és a közösség Száhuja

V. A nép
1. Az őskollektívum
2. A király és a nép, a két pólus



3. Az isteni epiphania
4. A nép analógiái. Föld, asszony, jin, természet. A

nép és a szám. A tizenkét törzs
5. Daéna, az égi közösség
6. A nép visszaképződése. Zarathusztra

VI. A törvény
1. Az artha, a káma és a dharma
2. Törvény és kinyilatkoztatás
3. Manu. A közösség szellemi rendje
4. Szakrális megnyilatkozás. A törvény követése és

megszegése
5. A törvény az emberi közösséget a szellem elé

állítja
6. Kollektív reintegráció. Sziddhata

Tisztelt Olvasó!
 



Table of Contents

NEGYEDIK KÖNYV A beavatás
Hermész Triszmegisztosz
II. Kommentár
III. A hét bölcs
IV. Mágikus lépcsők
V. Természet és túlvilág
VI. A lét egysége

ÖTÖDIK KÖNYV Az analógia
I. A képnyelv
II. Az asztrológia
III. Az ikrek
IV. A három kaszt és a négy évszak
V. A betegség
VI. A víz

HATODIK KÖNYV A király és a nép
I. Az archaikus közösség
II. A kocsihajtó
III. Uralom és hatalom
IV. Brahma-pura
V. A nép
VI. A törvény
Tisztelt Olvasó!

Tartalom


	NEGYEDIK KÖNYV A beavatás
	Hermész Triszmegisztosz
	II. Kommentár
	III. A hét bölcs
	IV. Mágikus lépcsők
	V. Természet és túlvilág
	VI. A lét egysége

	ÖTÖDIK KÖNYV Az analógia
	I. A képnyelv
	II. Az asztrológia
	III. Az ikrek
	IV. A három kaszt és a négy évszak
	V. A betegség
	VI. A víz

	HATODIK KÖNYV A király és a nép
	I. Az archaikus közösség
	II. A kocsihajtó
	III. Uralom és hatalom
	IV. Brahma-pura
	V. A nép
	VI. A törvény
	Tisztelt Olvasó!

	Tartalom

