





HAMVAS BELA

Scientia sacra

1. rész

Az O6skori emberiség szellemi
hagyomanya

(1943 - 1944)

2. kotet

2 kiadic

)

MEDIO KIADO



© Hamvas Béla Orokose, 2006
Kiadja a MEDIO Kiadai Kft.
Felelds kiadé: Dal Antal
Nyomas és kotés: Redlszisztéma Dabasi Nyomda Zrt.
Felelas vezetd: Berki Istvan
ISBN 9.: 963-9240-30-3
ISBN osszkiadas: 963 9240 28 1



TARTALOMJEGYZEK

II. KOTET
[V.KONYV
A BEAVATAS
|. Hermész Triszmegisztosz
1. Kulso koriilmények. Szerzéség ........ 15
2. Ahitelesség .................. e 19
3. A beavatas intézmeénye ............... 22
4. Szertartasok ......... ... ... 24
5. Amasodikszuletés ... ... ... .......... 25
6. A beavatds 6sélménye ................ 29
[[. Kontmentdir
1. A misztikus hegyibeszéd .............. 32
2. Széth-hagyomany. A dialégus ......... 36
3. Magikustechnika .................... 39
4, Befelééskifelé .............  eeseseens 42
5. Részletes magyardzatok .............. 45
6. Az Gjjasziletés ................ snsnas 48
[11. A hét bolcs
1. Ahetesszamrol ... .. ... 52
2. Ahetesés azepiphania ............... 54
3. A beavatas fokozatai ................. 59
4. A Mithrasz-misztérium ............... 66
5. A fokozatok realizalasa ............... 73

6. A hetedik hatvany ................... 75



IV. Migikus lépcsdk

1. A lét szinvonaldnak folemelése ........ 81
2. A beavatas fokozatainak és a tulvilagi
vandorlas allomasainak azonossaga ... .85
3. Talvilagi és egyetemes lét ............. 89
4. A mester tevékenysége .......... PR
5. Pillantas a Pertemherura ............. 100
6. A szahu megalkotasa ................ 106

V. Természet és tulvildg
1. Pradzsapati. Szolaris és lunaris éberség .110

2. Tulvilagi birodalmak ................ 115
3. Primitiv népek. Vardzslat. Az Atyak ...119
4. AHoldvildga ........... coscsasansas 124
5. AZAMAUAE ......cccc0cnc00annncan 127
6. A pradzsapati tevékenységének

Arteime ... ccccnccccncsnsessnsanasa 130

VI. A lét egqysége

l.LAVédatanitasa . ...........ccivvn... 135
2. Anégy kegvelem .......... A 138
3. Fokozatok ........ciiiiiriiiieas 143
4. CSUMEB-C8 ...ccccccccrcnrccrisesosns 148
5. Aszamadhi ......... ... 152

6. Amegvallsitds ..................... 154



V. KONYV

AZ ANALOGIA
I. A képnyelv

1. Az 6skor megértése a képnyelv

megértésénmulik ................... 159
2. Anyelvstddiumai .................. 161
3. Az eredeti nyelv visszaszerzése

a Pertem Heruszerint ............... 164
4. Az analogia és a kozvetlen jelentés ... .168
5. Analégias latas és gondolkozas ....... 171
6. Hen kai pan és az analogia .......... 175

II. Az asztrologia
1. Az asztrologia a kozmikus analégiak
archaikusegysége .................. 177
2. A megfelelések; horoszkop és mandala .179
3. A csillagdszati év és a Nap-hérosz sorsa 182

4. A bolygok kozvetlen jelentése ........ 185
5.Akonstellacié ........ ... 190
6. Analogiaésmagia .................. 192
[Il. Az ikrek

l.Aszamelmélet....................... 195
2. A szam az a lanc, amely

a létezd dolgokat egybeftizi .......... 198
3. A Ketto keletkezése az Egybdl ........ 200

4. A szakralis labdajaték, a par, az
cllentét, adudl, akétpélus ........... 203



5. Ahura Mazdaés Ahriman............ 206
6. Azelliptikuslét..................... 209

IV. A hirom kaszt és a négy évszak
1. A Harom. Az egyiptomi nagy Kilenc ..213

2. Az AUM és az AUR jelentése .........216
3. A harom guna és a harom kaszt ....... 218
4. A Négy misztériuma. A Tetraktusz.
A kereszt. Jod-Hé-Vau-Hé ........... 220
5. Kozelebbi és tavolabbi analogidk a
szamelméletalapjan ................. 224

6. Az Egész, a Teljes, a Minden. Szam és
IdS. A négy évszak, a négy korszak,

a négy elem és anégy életkor ......... 227
V. A betegség
1. Az analogia és az univerzalis
Intelli@encl s coccsasansansansacannas 232
2. A betegség és az 6tos szam analogiaja 235
3. A betegség és a hierarchidk ........... 238
4. Az alacsonyabb rend(tél valo fliggés
torvénytelen dllapota ................ 242
5. Archaikus gyogyitds ................ 244
6. Aszentvaza .......... ... 248
VI. A viz

1. Az analogia és az archaikus ember rea-
lizmusa. Transzcendentalis valosaglatas 251

2. A természet isteni és nem emberi
ismeretetkivan ..................... 253



3. Thalész viz-metafizikdja ............. 255
4. Vizistenek és a viz az egyes Oskori

egységekben ........ ... ... .. ... ... 258
5. Bizonyos tekintetben az egyetlen elem .262
6. A létezd vilag kezdete ............... 265
VI. KONYV
A KIRALY ES A NEP

I. Az archaikus kozosség
1. Az 6skori kozosség hierarchidja.

Hierarchiaésosztaly ................ 271
2. A brahman, a ksatrijaésavaisja ...... 275
3. Hierarchiat helyreallito torekvések a

torténeti kor hataran ................ 278
4. Hirmas és négyes hierarchia ......... 281
5. A kétszerszuletett. A tisztatalan ....... 285
6. A hierarchiaésanégyjuga ........... 289

[I. A kocsthajto
1. A delphoi kocsihajté. Antarjamin.

BIROTA & o2 e ains niaisin e sis ok amapnnsmans 291
2. Az Egy megnyilatkozdsa az emberi

CIOIDAN ccsescrcarancnncansansnsnsas 293
3. A Tao te king és a klralyl beavatas ....295
4. A beavatas és a hierarchia feje ........ 300

5. Csuang-ce, Bhagavad-gita, Kohelet . .. 304
6. A kirdly létével iranyitja az emberi
kozosség reintegraciojat ............ 306



I11. Uralom és hatalom
1. Az 6skor és a torténet. Osok és

istenekifja ..........cc00n0nnnnnnn 310
2. Homérosz és a filozéfusok ........... 313
3. Brahmanésksatrijja ................. 316
4. A ksatrija ressentiment. Az életrend

T L T S 320
5.Avadkan ..... A O e 324
6. A hatalom elsullyedése.

Machiavellizmus. Erészak ........... 326

IV. Brahma-piira

1. Az égi varos és a foldi varos. A lét

Osformdja ......c.cvviiiniiiiaiann 329
2. A varos és a szam. Architektura....... 332

3. A nyilt 1ét palladiuma. Varos és vidék.
Hiram. Az atszellemult k6zosség

Osképe....cccocccanecricccrcnnnanses 335
4 Arsregia.......ccicectierinnnsnnans 338
5. A vdros a torténetben. Utépidk ....... 343
6. A varos és a kozosség Szahuja ........ 345

V. A nép

1. Az 6skollektivum ................ ... 347
2. Akirdlyésanép,akétpolus ......... 351
3.Azisteniepiphania.................. 353

4. A nép analogiai. Fold, asszony, jin,
természet. A nép és a szam.
Atizenkéttorzs .............cnunnnn. 356



5. Daéna, az égi kozosség .............. 358
6. A nép visszaképzodése. Zarathusztra . .363

VI. A torvény
1. Az artha, akdimaésadharma ....... 368
2. Torvény és kinyilatkoztatas ......... 371
3. Manu. A kozosségi szellem rendje ....374
4. Szakralis megnyilatkozas. A torvény

kovetése és megszegése . ............ 377
5. A torvény az emberi kozosséget a
szellemelédllita.................... 380

6. A kollektiv reintegracié. Sziddhanta . . 381






NEGYEDIK KONYV

A beavatas



B




[. Hermész Triszmegisztosz

1.

Hermész Triszmegisztosz neve alatt az alexandri-
ai korszakbél néhdany parbeszéd és tobb toredék
maradt fenn. Az emlékek nyelve gorog, s ezért
eleinte azt hitték, hogy szerzojuk idészamitasunk
elején,'legfeljebb az elott egy-kétszaz évvel élt ale-
xandriai filoz6fus volt. A muvek tartalmara vo-
natkozolag pedig a csaknem egyonteti vélemény
szerint jellegzetes hellenisztikus szinkretista ma-
vekkel allunk szemben. Szinkretizmus ebben az
esetben azt jelenti, hogy az iré az egész ismert vi-
lag minden részébdl Alexandriaba aramloé kulon-
b6z6 nemiu szellemiségének erdszakolt egysége-
sitését kisérelte meg. A szinkretikus munkdja
ugyanis a szintetikusétol lényegében kulonbozik;
az el6bbi csak az anyagot hordja egybe, legfeljebb
osszefoltoz; az utébbi tényleges egységet teremt.

Ezt a régebbi dllaspontot médositani kell. Tob-
ben, akik kozott Mead a legjelentékenyebb, s aki-
nek a teozofiabol szarmazo tévedéseit leszamitva,
muve a legmegbizhatobb, a gorog szoveget nem-
csak egészen Osi, hanem a negyedik évezredig
visszanyulo egyiptomi beavatasi irat forditasanak
tartjdk. A gorog nyelv és a gnosztikushoz hason-
|6 terminologia az eredeti parbeszédeken valoszi-
nileg igen keveset valtoztatott. Alexandriaban ak-
kor egész sereg filoz6fus azon dolgozott, hogy a
konyvtar részére a fold minden archaikus emlékét

15



Osszegyujtse. A konyvtar iigynokei Kindig, India-
ig, Tibetig, Iranig, a Kaukazusig jartak; az alexand-
riai uralkodok koveteik utjan egész befolyasukat
felhasznaltdk, hogy egy-egy nevezetesebb kézira-
tot valamely kulfoldi udvar révén megszerezze-
nek. A miveket aztan gorogre forditottak és a
konyvtarban orizték. A szakrdlis személy €16 befo-
lyasa régen elveszett, és az 6skor szellemét mar
csak a konyv orizte. Az alexandriai konyvtar cél-
ja az volt, hogy az emberiség egész hagyomanyat
egy helyre gyujtse.

Feltehetl, hogy a gorog szoveg az eredetin, a
neveken kiviil, semmi lényegeset nem valtozta-
tott. A Hermész Triszmegisztosz név ilyen ale-
xandriai valtoztatas. Hermész eredetileg Toth volt.
Toth név alatt harom jelkép rejtézik: Toth egyipto-
mi istenség volt; Egyiptom legfébb papjanak neve
volt, mint Tibetben a Dalai Lama, Irdnban a Zara-
thusztra, Delphoiban a Puthia neve; Toth végul a
fopapi kaszt, illetve a beavatottak neve is volt.
A beavatds utan a pap és filozéfus felvette az is-
tenség neveét, Toth lett, mert az istenség szellemét
az emberiségben tevékenyen képviselte.

Amennyiben a szovegben a fordito valamit
megmasitott, ezt minden valésziniség szerint
annyira a mu szellemének megfeleléen tette,
hogy az atiiltetés hiiségében meg lehet bizni. A ne-
hézségek akkor még ilyen kérdésekben nem vol-
tak athidalhatatlanok; a gorog nyelv egyetemes
jellege az egyiptomi egyetemes nyelvet kovetni

16



tudta kitind megfelelésekkel. Ma, ha latin szove-
get francidra, spanyolra vagy plane olaszra kelle-
ne forditani, a nehézség aranytalanul nagyobb len-
ne, mert az univerzalis latint az individualis mo-
dern nyelvre kellene forditani. Ilyen esetben
éppen az veszne el, ami a legfontosabb: az uni-
verzalitas. Az univerzalitas egy nyelvben annyit
jelent, mint: képesség a vilag 6sszes dolgainak
megjelolésére. Ma legfeljebb diplomaéciai vagy tar-
salgdsi vagy irodalmi nyelvek élnek. Ezek a nyel-
vek univerzalis voltukat elvesztették, f6képpen
azonban elvesztették azt a képességiiket, hogy a
legmagasabb szellemi valosagokat meg tudjak ne-
vezni. A legmagasabb szellemi valosagokat ma is
gorog vagy latin szavakkal vagyunk kénytelenek
kifejezni.

Ami a szerzOség kérdését illeti, az teljesen jelen-
téktelen. A pdarbeszédeknek olyan egyéni szerzo-
je, mint amilyen ma barmely iratnak van, nem
volt. Az egyetemesség szelleme az ember egyéni
teljesitményére nem helyezett silyt, s azt nem is
volt hajlandé sem méltanyolni, sem megérteni.
Azsiaban, ott, ahol a hagyomany szelleme még
részben €16 valosag, mais igy van. Ha Indidban az
eurOpai utazoé zenés balladat hall és megtetszik
neki, a mu cimét megkérdezi. Amikor alkalma
van, mas eléadot is megkér arra, hogy a balladat
énekelje el. Az el6ado csakugyan elénekli, de az
europai elégedetlen. Nem ez volt az, szol, amit
régebben hallott. Mire a hinduk felvilagositjak,

17



hogy Indidban a zenemiinek és a versnek nincs
olyan szabadalmazott alakja, mint Nyugaton.
Az eléadok a miveket atkoltik, amellett a lényeg
mindig ugyanaz marad. Ez az atkoltés onkényre
vagy hitlenségre nem vezet. A kolti és zenei mdj,
biztositjak az eurdpait, ilyen alakban a szajhagyo-
manyban szaz és szaz évig élhet és él is anélkiil,
hogy annak szellemén barmit is valtoztassanak.

A homiéroszi rapszodidk elGadasa Gorogorszag-
ban hasonlo lehetett; ilyen lehetett a Nibelung-ének
és az Edddk eloadasa is. A hiségnek akkor nem
kiilsé jellege volt, mint a bett szerinti alak ma,
amelybdl a szellem oly sokszor tokéletesen elvész.
Abban az idoben az igazi hiiséget orizték, és egyes
rhapszodoszok hire azért volt nagyobb, mert el6-
adasuk a tobbiénél hitelesebb volt.

Az eredetiségnek, amire a mai individualis em-
ber eskuszik, semmi értelmeét sem talaltak volna.
Az 0si hagyomdny egy-egy miuve, amikor Alexan-
dridaba keriilt, olyan volt, mint az a templom, amit
esetleg még az ogorogok épitettek, késobb keresz-
tény misét tartottak benne, s ma a mohamedano-
ké. A vallasok megvaltoztak, a templom ugyanaz
maradt. A sz6, a nyelv, a kifejezés, a név megval-
tozott, a lényeges szellem ugyanaz maradt.

Hermész Triszmegisztosz nevén reank maradt
mivek legtobbjében az 6si szellem szabad szem-
mel lathat6. Az Gsi szellemre ulepedett alexand-
riai gorog pedig semmit sem torzitott, ahogy pél-
ddul nem torzitott a kései buddhista hagyomany

18



letilepedése az Gskori tibeti bon iratain vagy a ki-
nai T'ai I Csin Hua Cung Csii-n.

Annak a feltevésnek, hogy az iratokat Mane-
tho vagy mds egyiptomi fépap foglalta irdsba,
csak kiilsG érdekessége van, jelentdsége nincs.
Manethordl tgyszolvan semmit sem tudunk, s
ezek szerint szamunkra csak név, semmi egyéb.

2.
A gorog forditas hitelessége harom lényeges moz-
zanaton mulik: az els6 a metafizikai jelképekre, a
masodik az istenek neveire, a harmadik a mito-
szokra vonatkozik.

A metafizikai jelképeket szavak Orzik. A sza-
vak azonban nem a koznyelv szavai. Hermész
Triszmegisztosz értekezéseiben a metafizikai jel-
képeket 6rz6 sz6t logosznak hivjak. A logosz igét,
értelmet, kinyilatkoztatott szellemet jelent, sét
tobbes szamban a logoinak gyakran az az értelme
van, mint a szanszkrit sziifrdnak. Szavakba fog-
lalt metafizikai tétel. A logosz vonatkozasa min-
den esetben természetfolotti. A logosz igen sok
helyen egyenértéki a szanszkrit buddhival és az
irani csisztivel; ilyen esetekben misztikus intuici-
Ot és transzcendens éberséget jelent.

A logosz titka, hogy a dolgokat avatatlanok-
nak, avatatlanul és avatatlanok elott nem szabad
kijelenteni. Ha avatatlan mondja ki, a logosszal
rejtélyes valtozas torténik; sajitsagosan elerot-
lenedik és hatasat veszti. Nem ritkasag, hogy a

19



valodi értelem visszafordul; kiillonosen akkor, ha
valaki a logoszt egyéni érdekbdl kivanja felhasz-
nalni. A logosz tulajdonsiga nemcsak az, hogy a
be nem avatott kezében hatastalan, hanem az is,
~ha tiltott médon akarjdk felhasznalni, a kimondét
isteni-magikus erejénél fogva kiszamithatatlan
veszélybe dontheti.

A beavatas egyik célja éppen az, hogy a mes-
ter a tanulot a logosz titkara megtanitsa. Onzé ér-
dekbdl semmit sem szabad kimondani; aki isteni
szavakat konnyelmuien hasznal, l1étével jatszik, a
sz06 ellene fordul. A mester a tanitvanyt a logosz
misztériumaba avatja.

Azon a metafizikai helyen, ahol a logosz all,
pontosan ott keletkezik a mitosz. Az elsé megnyi-
latkozds minden esetben a metafizika. Amit a lo-
gosz mond, az tulajdonképpen a lathatatlan és
kimondhatatlan jelképe. Amit a mitosz mond,
szintén kimondhatatlan, de mar lathato. A Véda
szerint a metafizikai jelképet az ember a buddhi-
val, a misztikus intuicioval fogja fel, a mitosz ké-
peit a manasszal. A manasz belsé érzékelés, a l¢é-
leknek az Gsképekre valé érzékenysége. Guénon
forditisaban: sens interne. Logosz és mitosz
ugyanazt latja, de mas szervvel: a logoszt az em-
ber egycéniségfolotti univerzalis képességgel, a
mitoszt az univerzalis kollektiv képességgel latja.
Logosz és mitosz ugyanazt mondja: kimondatla-
nul és kimondhatatlanul.

A hitelesség masodik mozzanata az istenek

20



neveire vonatkozik. Az istenek, ha ezt gjabban
bosszantonak is taldljik, ugy, mint az algebrai
képletek, nem definidlhatok. Az istenek nem szi-
lard korvonalu és befejezett alakok. A misztikus
intuicié és a bels6 érzékenység (manasz) egyre
jabb és ujabb vonasokat és tulajdonsagokat 1it, s
ezekre Uj arcokat és neveket talal. A szakralis la-
tasra érzékeny ember theurgikusan lat. A theur-
gia teremtd tevékenység, szemben az tjkori teol6-
giaval, amely tudomdnyos ésszel egyszer s min-
denkorra érvényes, de absztrakt alakokat kivan
megallapitani.

A hitelesség harmadik mozzanata a mitikus
képekben valé latas. A nagy koltéi mivek, Dan-
te, Hérosz, Vergilius, Shakespeare miivei is tele
vannak ugynevezett meditacios képekkel, ame-
lvek barmikor felidézhetok s amelyeken a koltoi
mi tulajdonképpeni hatasa mulik. Ezeknek a ké-
peknek titka, hogy sajatsiagos belsé elvaltozast,
fordulatot, ugynevezett megtisztulast, katharzist
idéznek eld, s ezzel az emberi élet szinvonalat a
magasba tudjak lenditeni. E képek jelentésége,
hogy felriasztanak. Eberebbé tesznek. S ami a kol-
toi mdvekben é€l, fokozottabb mértékben él a mi-
toszokban. A mitosz tartalma az ébreszté kép, az
oskép, a meditacios kép. Ennek a képnek hatasa
egyetemes és kollektiv; senki magat e képek hata-
sa alol kitonni nem tudja. Hermész Triszmegisz-
tosz parbeszédeinek hitelessége azon muilik,
hogy megvan-e benniik a metafizikai jelkép, a

21



logosz; megvan-e az isteneknek egész létszertien
gazdag belsd szemlélete; megvan-e a mitikus me-
ditdcios kép. Hermész Triszmegisztosz parbeszé-
deiben mindharom mozzanat azonnal megtalal-
haté. A fordit6, aki a miiveket O-Egyiptom vala-
mely nyelvébdl hellenisztikus gorogre forditotta,
megmentette azt, ami ezekben a mivekben fon-
tos volt.

3.
A beavatas mindig valamely misztériumba valé
beavatas, de mar maga is misztérium.

Az 6skorban, amikor a beavatas intézmény;, és-
pedig az emberiség legfontosabb intézménye
volt, ez szabalyszeruen, szigoru kiulsoségek kozott
folyt le. Beavatds nélkul nemhogy fépap vagy ki-
raly vagy kancellar hivatalat nem foglalhatta el, de
még pap, katona, bird, orvos, hivatalnok sem lehe-
tett. Az altalinos kaszti beavatasokon kivil,
amely a fiatalembert tarsadalmi helyzetének értel-
mébe avatta, az éberebb lény kiilonosebb és ma-
gasabb tanitasban is részesult. Ez a tanitas iskola-
tél teljesen faggetlen volt. Az iskola mindossze
anyagi és mennyiségi, ugynevezett tudast adott; a
beavatas szellemi szinvonalat és éberséget. A Vé-
da az iskola tanitasat vidnyanak nevezi, a szellemi
szinvonalat és éberséget vidjanak. Ezt a megkii-
|onboztetést Iranban is, Kindban is, Tibetben is ép-
pen ugy megtették, mint Egyiptomban, Amerika-
ban, az orphikusoknal és a puthagoreusoknal. Ma

22



a beavatas tokéletesen elsikkadt, csak az iskola
maradt meg, s az elobbi rovasira egészségtelentil
megdagadt. Eppen, mert ma az ember csak vid-
nyaban (tudds, mennyiségi ismeret) részesiil,
szinvonalban és ¢éberségben (vidja) nem, a beava-
tast kozvetlenul nem is érti.

A kiindulopont az, hogy az embert érzékei az
anyagi vilaghoz kotik, és a valosagrol tapasztala-
ta s ¢lménye nincs. Csak €lete van; léte a sotétben
elrejtve lappang. Az ébercbb ember kordbban, az
almosabb késobben, de egyszer életében minden-
ki eljut életének hatarahoz, ha maskor nem, hala-
la pillanatiaban, egyszer szemét a valosagra ki kell
nvitnia. A halal és a beavatas egymassal rokon for-
dulat. Mert a beavatas haldl is, szuletés is. Halal az
anvagi természetben, szuletés a szellem vilagdaban.
A haldl az életet erészakosan megszakitja, s az
embernek az anyagi természettel vald, szukség-
szertinek latszo kapcsolatat megtori. A beavatds
ugyanezt teszi: az élet folytonossigdt mesterséges
beavatkozassal megszakitja és az érzékeknek a ter-
meszet felé valo iranyat megakadalyozza. Teszi
pedig ezt azért, hogy a mesterségesen megszaki-
tott életben tamadt résen at a lét betorhessen. Mai
szoval: a beavatds a természettel valé viszonyt
kulso, a mester dltal iranyitott modszerrel eltépi,
s a szakadas helyén a természetfolotti 1ét szelle-
mét az emberi lélekbe vezeti. A fordulat hellenisz-
tikus neve, amely valoszintleg az 6si orphikus-
puthagoreus hagyomanybél valo: metanoia. Jelent

23



pedig megforduldst. Ez a beavatas rokonsaga a
halillal; de ugyanakkor sziiletés. Egyes hagyoma-
nyok ujjasziiletésnek is nevezik.

Az ujjasziiletés néha beavatkozas nélkil is
bekovetkezik, amikor az ember éber misztikus in-
tuicigjatol vezetve Gnmagat moralisan, szellemi-
leg ¢s lelkileg kello médon el tudja késziteni.
Ez a metanoia azonban mindig csak részleges, €s
igy tokéletlen. Az 6skorban a megfeleloen éber fi-
atalembert a beavatasban mesterek részesitették.

4.

A beavatds jelentés kulsoségekkel jart. Attol a
perctdl kezdve, hogy a fiatal brahmacsarin - brah-
matanitvany — mestere ajtaja elott kezében tlizelo-
faval megjelent, a szertartasok hosszu soran kel-
lett végigmennie. A szertartas egyes mozzanata-
it ma jelképesen magyarazzak. A feltevés rossz.
A valo helyzet az, hogy a tanitvanyban torténo
belss folyamatnak a szellemvilagban és az anya-
gi természetben is pontos megfelelGje van. ,Ami
fent van, ugyanaz, mint ami lent van - sz6l Her-
mész Triszmegisztosz Tabula Smaragdindja —, ami
lent van, ugyanaz, mint ami fent van.”

A természetben ugyanaz torténik, mint ami a
szellemben, és a szellemben ugyanaz, mint ami a
lélekben. A szellemvilig eseményeinek termé-
szetes emberi megfeleldje: a szertartas. Ez az a
megfelelés, amit ma részben nem értenek, vagy
magianak tartanak. A tanitvany felébredésének

24



fokozatait a kiilséségekben is ki kell fejezni: ruha-
val, a ruha szinével, szabasaval, fejdisszel, maga-
tartdssal, a taplalkozas megvalasztasaval. Amikor
az egyiptomi tanitvany utolso, legnehezebb vizs-
galatat is megdllotta, a fopap koz0s étkezésen ven-
dégil latja. Ez az étkezés volt a sziintrophion, az
egyesito étel szertartasa, amikor Toth istenség
szellemének Grei az étel altal és az ételben egyesiil-
tek. Robmaban ennek az étkezésnek emléke a caena
romana. Ez a vacsora azonban az istenséggel valo
egyesiilés volt. Mert: ami lent van, ugyanaz, mint
ami fent van. A szellemvilagban az egyesito va-
csordval parhuzamos egyesités folyt le, €s a kozos
evés szertartisanak értelme ez volt, semmi mas.

-3
Az 6skori hagyoméany nem azt tanitja, amit soha
senki sem hallott, ami teljesen j, sajatos és kilo-
nos és éppen ezért megtanulasihoz hosszii idore
¢és eréfeszitésre van szukség. A hagyomany gon-
dolatai abszolit és 6rok gondolatok, amelyeket
az ember ¢s minden ember kozvetlenul tud és
ért, és amelyekre mindenki rdismer. A hagyo-
many hasonlithatatlanul fontosabbik része a
sruti, a kinyilatkoztatas, a vilaggal egytitt keletke-
zett. Nem ugy keletkezett, hogy valahol valaki az
egeszet leirta és toviabbadta. A kinyilatkoztatas a
Teremtoben a 1ét, az eredet, a cél, az értelem, a
valosag éber vilagossaga. Amikor a vilag kelet-
kezett, vele egyutt keletkezett a vilag eredetérdl,

25



létérdl, céljardl, értelmérdl, valésagardl szo16 tu-
das 1s, amely a Teremto szellemében a teremtés-
sel egy idében éber volt és vilagos. Ugyanakkor,
amikor a teremtd lélekben a legelsé teremté moz-
zanat célja, értelme, alakja, valésiga és az alkotds
mozzanataival piarhuzamos megértés tamadt,
megalakult az az éber emlékezet, amely a lélek-
nek azota sajitsaga. A gondolatokat a I¢lek meg-
Orizte. Mert a Lélek a Teremtd, a vilagokat alko-
to Lény.

Kinyilatkoztatasnak hivja a hagyomdny az el-
sO teremtésre vonatkozo elsé gondolatokat, a dol-
gok Osi értelmét, 6scéljat, a teremtés misztériu-
mat, a vilag életének torvényeit. Kinyilatkoztatas-
nak hivja azért, mert ezek a gondolatok a lét
kinyilasaval egyitt keletkeztek az idok legelején:
a teremtéssel egyttt nyiltak ki és valtak a lélekben
éberré. A lélek ezekre a gondolatokra mind em-
lékszik. Ezt az emlékezést hivjak a gorog misztéri-
umok anamnészisznek: a lét abszolut dolgaira valo
egyetemesen emberi 6semlékezetnek. Amikor az
anyagi természetben €16 ember az anamnészisz
segitségével ezekre az abszolut dolgokra felesz-
mél, ez az, amit az 6skorban ugy mondtak, hogy
a kinyilatkoztatast felfogta.

A kinyilatkoztatist meghallani és megragadni
nem valamilyen homalyos, kivaltsagosok szama-
ra fenntartott csoda. FelSle tudni és azt tudni nem
kell, hogy az ember valahonnan szerezze, tanul-
ja. A lélek magaban hordja természete szerint.

26



tuddsat ,,az éterbe irta” - az emberi szellembe ir-
ta. A kinyilatkoztatast Indiiban a hét risi fogta fel.
Kindban a Nagy Sarga Kiraly. Mexikoban Kecal-
koatl, a Tollas Kigyo, az emberiség tanitéja és
mestere.

A teremtés, a lét kezdete, értelme, célja, torvé-
nye mellett az embernek sziiletésétol fogva tu-
dott, a kezdetek kezdetébdl magaval hozott tu-
ddsa a beavatas is. Azt, hogy mi a beavatas, ép-
pen ugy nem kell tanitani, mint azt, hogy mi a
1ét, mi a lélek, mi az élet s mindennek mi az értel-
me és célja. A lélek legmélyébe agyazva él a tu-
das a beavatdsrol, a tudas arrol, hogy a természet
vilagossdgaba sziiletni nem elég — a foldi élet iga-
zi értelme és célja, hogy itt, ebben a sorsban, eb-
ben az énben, térben, idében, kozosségben meg
kell sziiletni még egyszer, meg kell sziletni ma-
sodszor, az anyagi vilagossagnal fényesebb vila-
gossagba.

A beavatas éppen olyan 6sélmény, mint a lét, a
Iélek, az élet, a sors, a valésag. Az archaikus em-
beriségben a beavatds a legfontosabb, az egész éle-
tet eldontd intézmény volt. Aki nem esett dt rajta,
az mindossze egyszer szuletett volt. Az ilyen lényt
nem lehetett komolyan venni: az anyagban szuny-
nyadé kdba testvér az, mint az allat vagy a no-
vény. Az igazi emberiség a kétszer sziletett (dvi-
dzsa), és az igazi kozosség ezeknek a kozossége.
Azoké, akiket beavattak, akiket felébresztettek, és
a kinyilatkoztatas részeseivé lettek. Ezeknek volt

28



Mindossze fel kell ra ébredni. A kinyilatkoztatds
tanitisa a legdltalanosabb és legkozvetlenebb tu-
das, amit mindenki anélkul, hogy feldle egyetlen
szOt is hallott volna, ismer. A kinyilatkoztatast
meghallani, megragadni, felfogni, megérteni - ch-
hez két mozzanatra van szikség: a logosz korcbe
kell emelkedni és ébernek kell lenni. A logosz ko-
rébe kell emelkedni, mert a kinyilatkoztatas csak
a logosszal értheté meg és foghato fel; a vilagot a
logosz teremtette, s aki a teremtés titkat érteru
akarja, annak tudnia kell, hogy a logosz, amely a
vildgot megalkotta, maga a kinyilatkoztatas. Ami
a vilagot teremtette, az az értelem, a vilagossag,
az akarat, az 6szton; gondolat, idea, szandék, gaz-
dagsag, tlz, erd, talaradas, hatalom, mérték, kép,
tudas, aldas, szeretet, ami éppen a logosz. Ezért
kell a logosz korébe emelkedni. Ugyanakkor vi-
szont ébernek is kell maradni. Mert a kinyilatkoz-
tatast nem a réveteg lélek fogja fel. ,, A hallhato ki-
nyilatkoztatast, mondja Bohme, mint belsé han-
got csak az éber ember éli at.”

A kinyilatkoztatas abszolut és 6rok gondolatai,
amelyekre minden ember emlékszik, amelyeket
mindenki kezdettol fogva és magyarazat nélkul
tud, az 6sélmények: a lét kezdete, a teremtés, a vi-
lag és az élet célja, a lét torvényei. Az egyiptomi
hagyomany azt mondja, hogy az &si emberiség-
ben Hermész Triszmegisztosz volt az, aki az ¢ber-
s¢gnek olyan fokan alit, hogy ,.a hallhato kinyi-
latkoztatast mint belsé hangot” atélte. Hermész

27



az életben szavuk, logoszuk a kormanyzatban, a
torvényben, az alkotisban; mint a Véda mondja:

az élet tovabbszovésében, Ezek voltak a Véda-
¢berek, az igazi emberek.

6.
Arra a kérdésre, hogy melyek a beavatas formai
mozzanatai, azt kell valaszolni:

- az elsd6 mozzanat a felelotlen és alvajaro élet-
ben merd anyagi célokért valo szenvedélyes tevé-
kenység;

— a masodik mozzanat a néha lassu, néha hir-
telen feleszmélés arra, ha az ember életét igy foly-
tatja, a semmibe szorja; ez a megtorpanas ¢s meg-
razkodtatas;

- a harmadik mozzanat a valsag; az ember még
egész lényével az anyagi vilaghoz tapad és ta-
nacstalanul kapkod olyan értékek felé, amelyek
mulhatatlanok és véglegesek; lassan elkezd latni
az anyagindl mélyebb viligokban, felébred, élete
megnyilik; a megnyilds és felébredés néha pillana-
tok alatt torténik meg s ilyenkor megvilagosodas-
nak hivjak;

- a negyedik mozzanat a hosszadalmas és ne-
héz kiizdelem, hogy az ember magar6l a mulan-
do6 anyagot lefejtse és Gnmagat a létben megszi-
larditsa;

- az Otodik mozzanat a megnyugvas abban,
hogy az anyagi természet feltételei kozott végleges
megszabadulds nincs; az ember 6nmaga megmen-

29



tésére iranyuld erdfeszitéseit és képességeit az
egyetemes emberiség szolgalatinak szenteli.

E nagy vonalakban felvizolt formai mozzana-
tok megértésekor senki sem titkolhatja el azt a
meglepetését, hogy ezekkel a mozzanatokkal
mads alakban, de csaknem ugyanabban az értelme-
zésben, de még inkdbb ezekre az 6si mozzanatok-
ra valé utaldssal mdr szamtalanszor taldlkozott.
Hiszen ez az, amit a szinpadon oly gyakran ltott,
amit egy zenemiben hallott, amit egy eposzban
vagy regényben olvasott. A létnek geometriailag
leegyszerdisitett titemeirdl van szé: ezek az alap-
formak, ez az alapképlet. Ez a tovabb le nem egy-
szerusithets abszolut alak. Mi ez az alak? A gond-
talan, felelGtlen és gatlastalan élet — a megrazkaod-
tatds valsaga —, a hirtelen feleszmélés arra, ami az
életen tul és felul van, és a lassu felhajlas ebbe a
magasabb létbe. Ez az alapképlet az, amin a tragé-
diak szerkezete nyugszik, ez a zenemuvek szer-
kezete, ez a regények és koltemények szerkezete,
de ez a festmények szerkezete, a szobrok és filoz6-
fidk szerkezete is: elindulni a természet alapjairol
- kiélesedni - a kritikus pontra elérkezni - a ka-
tharzist atélni és a vilagossagban kiegyenlitodni.
Minden alkotas, ami az ember kezébdl kikertil és
aminek szellemi tartalma van, ezeket az utemeket
Orzi: ezek a beavatas utemei - ezért mindaz, ami
az ember kezébdl kikerul, a beavatias 6sélményét
mondja el még egyszer. Mindennemu emberi szel-
lemi megnyilatkozas 6sképe a beavatas 6sélménye

30




alapjin torténik, és csak igy torténhetik. Minden
emberi alkotas az életet valsagba viszi, valsaggal
megtisztitja, végul megnyugtatja. Minden irodal-
mi, muavészi, filozofiai alkotds a beavatas halvany
masa - még a leghitvanyabb is magdban Orzi és
tartja és kifejezi a megrazkodtatas és megtisztulas
parancsait azzal, hogy olyan élményt kozol,
amely az emberbdl hasonlo fordulatot valtki. S a
mu minél dontébb és jelentdsebb, a beavatas 6sél-
ményét anndl vilagosabban fejezi ki, s az igazi be-
avatashoz anndl jobban hasonlit. llyen a beavatas
koézvetlen hataran allé mi a tragédia és a nagy ze-
ne. Nietzsche a tragédiat a zenébdl szarmaztatja.
L.ehet, hogy igaza van. De mindketto a beavatas
misztériumabol szarmazott: az emberi lelket vé-
gigvezeti egy sereg jelképes élményen - a jelképek
megfejtésének titka, hogy nem Oidipuszroél, Anti-
gonérol, Philoktétészrol, Aiaszrél van sz6, hanem
az emberi lélekrdl, arrdl a lélekrél, amelynek itt a
foldon sorsa van s e sorsot azért kapta, hogy feléb-
redjen. A lélek a sors e pontjan valsagba jut és meg
kell tisztulnia: fel kell ébrednie. A tragédia a hosi
lélek abrazolasa — tész héroikhész tiikhész episztaszisz
-, a zene sem mas. Es mind a kett jelképesen
ugyanazt mondja el, aminek vilagos megértését és
éber atélését a beavatds tanitja.

31



II. Kommentar

1.

A Corpus Hermeticum XIII. fejezetének cime:
Misztikus Hegyibeszéd. Hegyibeszédnek azért
hivjak, mert bar hegyrdl sz6 sincs, a hagyomany
a tanitvany beavatasat altalaban a Szent Hegyre
valé felkapaszkodas jelképével fejezi ki. , Epi tész
tou orousz metabaszedsz.” A hegy Gorogorszagban
az Olumposz, keleten a Sinai, Tabor, Iranban az
Albordi, Indidban a Meru. Eurépai, tibeti, ameri-
kai indian Szent Hegyek neve altalanosan ismert.

A dialégusnak két szerepl6je van: Toth és Her-
mész. Az el6bbi a tanitvany, az utébbi a mester.
Hermész segyiptomi név hellenizalt alakja. Errdl
a személyrdl csak annyit kell megjegyezni, hogy
amint az 6skorban mondottak, Szét nemzetségé-
bél szarmazott. Szét Adam és Eva harmadik fia, az
elsé emberiség harmadik sanja. Kdin a foldi ember,
az alulrdl felébredt lény, mint késobb a gnosz-
tikusok tanitottak: az elromlott egyhaz. Egyhaz
(ekklészia) alatt nem szambeli sokasagot értettek,
hanem a kivalasztottak spiritualis kozosségét.
A régiek kifejezései csaknem kivétel nélkil min-
den esetben spiritudlis esszenciakra vonatkoztak,
mint példaul a politheia is: nem allamot jelentett,
hanem mai kifejezéssel kollektiv psziichét. Kain a
foldies, anyagi ember megromlott spiritualitasa-
nak jelképe, akinek dldozati fustje a fold felé hajlik.
Abel a feliilré] jott ember, az égi egyhaz jelképe.

32



Kain gyilkossiga az 6sidokben, a primer emberi-
ségben elkovetett eseményre mutat, amikor az
anyagi ember az égi embert legyd&zte.

Szét, a harmadik fit sem az alulrél, sem a fe-
lilrol jott, hanem az igazi ember, sem ordog, sem
angyal, hanem az ember, a kozéplény, a huma-
num jelképe. Szétben, bar az anyag az uralkodo,
de él a szellemvilagbol hozott nagy misztériumok
emléke. Szét nemzedéke nem rendelkezik Abel
égi természetével, de nincs meg benne Kain nehéz
anyagiassaga, moho és sotét hus-vér szenvedélye.
Szét utédai visszanvulnak Adam Kadmon vilaga-
ba. Ok az emberiség tanitoi és felébresztéi. Profé-
tak, torvényhozok, fopapok, patriarkak. Az 6skor
legismertebb Szét-utéda Hénoch, az apokalipti-
kus latnok. Szét nemzedéke a Fény Gsvényén a
vezetd; ,ezen az uton nem a tanitas maga a fon-
tos, hanem a tanitas altal felébresztett kiszamitha-
tatlan belso atalakulas”. Szét rendelkezik egyediil
azzal a tudassal, amely , megszamldlhatatlan tet-
ten, jelen, képen, jelképen at az Egységbe vissza-
vezet s amely érezni tudja, hogy az ember mit
veszt, ha az Egységen kivul é1”.

Kain, Abel, Szét neveken nem szabad szemé-
lyeket, még kevésbé torténeti személyeket érteni.
A nevek éppen ugy, mint a szavak, csaknem kivé-
tel nélkiil spiritudlis esszencidkat jeloltek meg.
Manu a hinduknal, Buddha, Bodhiszattva, Tulku
Indiaban és Tibetben, Zarathusztra Iranban, Toth
és Hermész Egyiptomban spiritualis esszencia

33



volt, nem pedig torténeti emberi én. A torténeti
ember ezeket az esszenciakat csak megszemélye-
sitette. Az esszencidk az emberekben inkarnaléd-
tak. Kain, Abel, Szét inkarndcioi pedig nem jelen-
tették azt, hogy Adéam és Eva gyermekeinek sze-
mélyes, individudlis énjei Gjra megszulettek,
hanem azt, hogy 6si és orok szellemi esszencia va-
lamely emberi lényben ismét foldi alakot oltott.

Hermész, mint a nagyon régi egyiptomi hagyo-
many tanitja, Szét nemzedékébol szarmazott, €s az
6zonviz utan 6 volt az, aki a kozmikus katasztro-
fa eloth tudast atmentette és elGszor tanitani kezd-
te. Hermész azota éppen olvan spiritualis esszen-
cia jelképe lett, mint amilyen Szét: a beavatott, aki
az 0si hermészi tanitast tovabbadta, abban Her-
mész inkarndlodott, az Hermész volt.

A dialégusban Hermész, a tanitvany Tothot
felvezeti az iniciacio szent hegyére. A tanitas mag-
ja: az ujjaszuletés. A parbeszéd természetesen a
beavatasnak csak egyetlen fokozata. Az elGbbi fo-
kozatokat: az elmélyedésrdl, a mordlis tisztasagrol
s2016 beszédeket feltételezi. Ezattal donté mozza-
natrél van sz6: a tanitvany a misztériumra felké-
sziilten most eldszor kell hogy szemét befelé for-
ditsa. Ez a metanoia fordulata. Az elmélyedésnek,
a ritusoknak, az onmegtartoztatasnak, a szigoru
moralis fegyclemnek onértéke tulajdonképpen
nincs. Mindez csak arra valo, hogy az embert a ne-
tathésziszre, az atlépésre, az anyagi vilagbdl a szel-
lemvilagba valé athelyezésre alkalmassa tegye.

34



A megvildgosodas az emberi lény takaréinak
tisztasdgatol fugg: a késanak és a majanak atlat-
szonak kell lennie. Ezért kell mordlisan tisztan él-
ni. Porphtriosz azt mondja: az istenek addig nem
jelennek meg, amig a lélek nem tiszta, vagyis
amig a démonokat az ember nem tizte el. A mo-
ralis fogadalom, a tisztasag, a sziizesség, az aszke-
zis arra valo, hogy az ember és az anyagi termé-
szet kapcsolatat meglazitsa és a természetfolotti
tapasztalatra érzékennyé tegye. A cél: az érzé-
kenység. Ezért mondja Pal apostol a Zsidokhoz irt
levelében: a hit altal elragadva. A hit sz6 mai alak-
jaban alapveté félreértésre ad alkalmat, s ez sza-
zadokig visszamenden az egész vallast fenekéig
felkavarta. A hit nem intellektualis vagy érzelmi
vagy barmilyen emberi szellemi vagy lelki tevé-
kenység: hanem természetfolotti tapasztalat és
emberfolotti érzékenység. , A hit nem all szemben
a tudassal, sz6l Saint-Martin, a hit magikus aktus,
nem tudds.”

A hit természetfolotti hangoltsag és érzékeny-
ség és nyiltsag és képesség arra, hogy az ember az
anyagi természeten tul fekvo vilagokban tajéko-
26djék. S ezért a gorog pisztiszt a hit 26 nemhogy
rosszul, de egyaltalaban nem fejezi ki. Pal apostol-
nak tanitdsa a hitr6l, amely tidvozit, a természet-
folotti hangoltsagra vonatkozik, nem a vak elhi-
vésre. A hit az a magasabb tapasztalat, amely az
embert a metanoiara, a nagy megfordulasra, a
metathésziszre, a nagy atlépésre alkalmassa teszi.

35



Ezért mondja Saint-Martin a hitet magidanak. A hi-
voben rejtett, mély, de donté eltolédas kovet-
kezik, mert ,az embernek, aki utjat Isten felé vet-
te, a fizikai sejtekig menden tokéletesen meg kell
valtoznia”.

2.

Az iniciacio nagy fordulata: a befelé valé megnyi-
lds. Ennek intellektualis elkészitése: az Egység-
élmény. Az Egységbdl érti meg a tanitvany a val-
tozatlan és megvaltozhatatlan, orok, halhatatlan
valosagot. Azok a mondatok, amelyek ebben az
értekezésben az Egy halhatatlan, 6rok voltarél
szolanak, behelyettesithetok lennének a Védanak
az dtmanrol, a Ji kingnek a [irdl, a Tao te kingnek
a tadrdl, a Kabbalianak az Egyrdl vagy az Alefrdl
sz0l6 részeibe. Ha az egységélmény elég erds, a
tanitvanyban halvany fény kezd derengeni arrdl,
hogy a testi szemével latott érzéki sokasig mer6
varazslat. A valésag: az Egy. Ebben a pillanatban
felkialt: ,Atyam, laitom a mindenséget, laitom 6n-
magamat a lathatatlanban.” Mire Hermész igy
szOl: ,Ez, fiam, az Gjjasziletés.”

Az iniciacié nem ezzel az értekezéssel kezdo6-
dik és nem ezzel végzodik. A befelé fordulas a leg-
nagyobb lépés — a donté kiiszob. De ahogy nem az
elsd, az utolsé sem. Itt a tulajdonképpeni lét kez-
dbédik. A hit”. A természetfolotti érzékenység
most ébred fel. A tanitvany csak most torte at a
zart életet és lépett a nyilt létbe.

36



A beavatds magikus technikdjanak elsé lépése
az, hogy a tanitviany egész figyelmét vilagon ki-
vill levé pontra iranyitsa. Ennek az extra-
mundalis pontra valé koncentraciénak hatasa az,
hogy ha az emberi tudat az egyre nagyobb fe-
szultség és szandékos fegyelmezés hatasa alatt az
érzéki valosagtol egy pillanatban végre elszakad,
legyen mibe kapaszkodnia. A vilagon kivul levé
pontra sziikség van, mert az érzékek vilagabdl az
embert csak az ragadhatja ki, ami ténylegesen az
érzékek vilagan kivil fekszik. ,Csak ami az éntol
teljesen és tokéletesen kulonbozik, az szabadithat
meg és szabadithat fel.” A pillanat jelentosége
hallatlan, a lélek egész sorsara kihatéan mély,
donto és alapvets. Mert az emberben nem vala-
mi 1) és eddig nem ismert tudas nyilik meg, ha-
nem megnyilik a , lélekbe irt legelsé tudas™ az a
bizonyos tudds, amit Hermész Triszmegisztosz
+az éterbe irt”. A lélek ebben a tudasban felesz-
mél lényének eredetére és igazi valésagara. Fel-
ébred arra, hogy ,,az ember csak masolat, az ere-
deti: Isten”. Ez a szent tudas és ez a szent tudo-
many. Ez minden beavatis eleje és vége és
tulajdonképpeni értelme. Ez az, amit Indidban
adhjdtma-vidjdinak neveznek. Manu azt mondja:
+AKi ezt a tudast nem ismeri, annak minden tet-
te és gondolata beluil ures... Csak aki ezt a tudast
ismeri, az vezethet eredményesen hadsereget,
az mondhat itéletet igazsagosan, az uralkodhat
dicsoségesen.”

37



éncknek is lehet nevezni. A tudatos, testi, nappa-
li, tapasztalati, individualis én alatt levét tudat
alatt, kollektiv énnek kell mondani; ez az, amit a
modern pszichologia ismer. Az individudlis én
folott levd: az univerzalis En; ezt a modern pszi-
cholégia nem ismeri.

Amit a modern pszichologia nem tud s ami fo-
l6tt nem uralkodik, amit az 6skor mesterei ellen-
ben nagyon is tudtak: a vikuum pillanatiban az
inicidltban nem a tudat alatti, hanem a tudat folot-
ti Ent kell sz6hoz juttatni. Az extramundalis pont-
ra azért van szuikség, hogy amikor az emberben a
vakuum megnyilik s amikor maga alol a talajt el-
veszti, ez a vilagon kivul fekvo abszolat pont ma-
gahoz rantsa. llyen pont hijan a tudat folytonos-
sdgdnak megszakadasa belathatatlan veszély len-
ne. Az 6skori mester magikus technikdja tudja
ezt; ismeri a modszert, amellyel az emberben a
tudat folotti, a szubjektiv Ent, a felsébbrendi Ent,
a pratjagdtmat, az ,isten”-t fel lehet ébreszteni. Ha
a tudat alatti én tor eld, ez a legtobb esetben vég-
zetes; ha a tudat folotti En tor elé: ez az Gjjdszii-
letés. A tudat folotti En pedig a szubjektiv szel-
lem. Mert amit az inicidcio céloz, az, hogy az em-
beri lelket az anyagi természet zart kotelékébdl, a
szamszarabol, a szukségbdl kiszabaditsa és az
egyetemes létet szaimara megnyissa. Ez a kaival-
jam, az s Egy realizalasa, a vilagegyetem egysé-
gébe valo beleolvadas.

Az egyetemes létbe csak a szubjektiv tudat

40



< ¥

Az aszketikus taz és a vilagon kivil levo pontra
val6 koncentrdcié az emberi lelket lassan az ér-
z¢ki vilagrol lefejti. A nagy lépés, amikor a le-
olvadas olyan mérvet olt, hogy a lélek az anyagi
természetrdl leszakad. Ebben a percben a lélek
az anyagi vilagot, amelyet az egyetlen valosag-
nak tartott, liaba al6l elveszti. Az iniciacio elso és
legnehezebb pillanata ez: a vakuum. A lelket az
anyagi vilagbdl kitépték. Az érzéki vilagbol
kilép. A tudatnak nincs mibe kapaszkodnia.
A kulso tapasztalat megall. Ez a tudatszakadas
pillanata.

Most, hogy a tudat folytonossiga megszakadt,
a résen at szohoz jut benne az, ami a tudatnal cle-
mibb. Eurépdban ezt a mozzanatot tévesen értel-
mezték s ezt helyre kell igazitani. Ugy tiintették
tel, mintha itt a tudatalatti vilag torne be - de
mindenesetre a ,tudattalan”. A hiba az, hogy a
tudattal szemben csak annak tikorkonstrukcidjat,
a tudattalant vették fel. A tudat az anyagi vilag-
hoz tartozo szerv. A tudattalan legnagyobb része
azonban szintén az. Ez a tudat alatti én. Ez a
szamszara-En, a Vandorlé, a Tévelygo - ez éppen
az, akitol a beavatas alkalmaval az aszkéta meg
akar szabadulni. A tudat folytonossaganak meg-
szakadasakor nemcsak a tudatalatti, hanem a tu-
datfolotti En is betor. A tudaton kiviil ugyanis
van valami, ami folotte, és van valami, ami alatta
van. A konnyebbség kedvéért ezeket a valamiket

39



folotti En léphet. Ez az En az univerzilis szellem
hordozdja, a mindentudd, az éber, a vilagossag -
az ,isteni”. Ez az En nem tapad az anyag sotét
képeihez és az ismétlés emlékeihez, a tévelygés-
hez, mint a tudat alatti. A hindu hagyomany
megkulonboztetése ezen a helyen a kovetkezo:
a bhéda-buddhi a sokasagban él és a sokasagot lat-
ja; az abhéda-buddhi a sokasagon tul az Egyben él
és az Egységet latja. Ez az intellektudlis intuicié
két fajtaja. Az abhéda-buddhi az elsodleges. Ez
az Oslatas. Hen panta einai, mondja Hérakleitosz.
Ez a beavatott latasa, ez az isteni latas, a termé-
szetfolotti, a valosagos, az abszolut, az igaz, az
orok, az éber, a szakralis latas. Ezt a szakralis ab-
szolut latast hivja az archaikus gorog nyelv
thedrianak. Ez a bolcsesség, a tisztanlatas, az is-
tenlitas. Az ember ldtja és elolvassa a titkot, amit
Hermész Triszmegisztosz az éterbe irt. Ez a ta-va,
a misztikus mélylatas, amint a tibetiek mondjak.

Az En a vilagon kiviili pontra valé koncentra-
i utjan az anyagi természetbdl kirepul és a vila-
gon kivil fekvé ponton megnyugszik. Innen, er-
rél a pontrdl a léleknek most mar vilagos és ki-
gyulladt betekintése van 6nmagaba és a vilagba.
Megszabadult. Mindazt, ami torténik, megjelenik,
van, ellendrizni tudja. Van mértéke. Van logosza.
- Mert a logosz az archaikus gorog nyelvén mér-
téket is jelent. A vilagon kivul all és nincs érde-
kelve tobbé. Fluggetlen tavlata van, és biztos mér-
téke. Ezt jelenti a tao, a Kozép, a logosz, a viz, az

41



apeiron. A lélek onmagardl az anyagi természetet
lefejtette s az anyagbol 6nmagat kiemelte.

4.

Nemcsak Hermész Triszmegisztosz értekezése,
hanem a hagyomany minden irata, amikor ember-
rol szol és az ember szot kiejti, soha, egyetlenegy-
szer sem beszél az individualis énrol. Az ember
mindig az ember, éspedig nem az altalanos ember,
a mindenki, hanem az egyetemes ember, a liomo
aeternus, akinek az individualis €n csak részleges
megjelenése éppen ugy, ahogy megjelenése ennck
a torténeti korok emberisége, a sok nemzet, nép és
faj. Ezt a tényt nem szabad elfelejteni. Az ember
sz0 nem azt jelenti, hogy cz altalaban és kivétel
nélkul mindenkire, hanem azt, hogy az 6rok em-
berre vonatkozik. Az 6skori antropologia nem az
adott és a torténeti idében €16 embert (dzsiva) lat-
ja, hanem a homo aeternust.

A masodik megjegyzés szintén fontos. A befe-
Ié fordulds nem azt jelenti, hogy a kifelével ellen-
kezé irdnyba. Az extramundalis pontrél szol6 kép
a megértést megkonnyiti. A lélek az érzéki termé-
szettOl elfordul: elkezd azon til latni - ugy, ahogy
az értelem tal lat az egyes dolgokon és osszefug-
géseket tud megallapitani — ugy, ahogy az intui-
ci6, amely villaimszerden vilagosszefuggéseket lit
meg. Elkezd ala és folé és belélatni. Mert az em-
berfolotti En, az 6rok Ember, a halhatatlan 1élek,
az emberben €16 isteni En nem beliil van, hanem

42



A jelen percben errdl csak ennyit: az onfegye-
lem, a lemondas, a bojt, az aszketikus gyakorlat,
az ima, a meditacio és a beavatast elokészitd egyéb
eljaras az, amit az alkimistak tiznek hivnak;
szanszkrit nyelven: tapasz, onmegtagado langolas.
Az aszketikus élet nem egyéb, mint az emberi lé-
lekben a tz kozmogoéniai elemének felkeltése.
A taz az, ami a vilagegyetemben a dolgokat ,,te-
remt”. A tiiz, Hérakleitosz és Jakob Bohme tiize,
illetve a logosz, a vilagokat teremts elem.

Az aszkéta magaban a tuzet fellobbantja, s az
emeészteni kezdi. Kozben egész erejét a vilagtol
fliggetlen pontra iranyitja. A pont elementaris 6s-
kép. llyen 6skép Thalész vize Anaximandrosz ape-
ironja, Plithagorasz szima, Konfu-ce Kozépje, Lao-ce
tadja. A filozofiatorténet ezeket az extramundalis
Osképeket principiumoknak nevezi. Principiumrél
520 sincs. Az 6sképek nem elvek, hanem értelmek.
Az értelmek pedig nem allnak kulon: ,,minden
értelem magaban tartja az Osszes tobbit” (Saint-
Martin). Az elementaris 6sképek logoszok, vagy
ahogy a hinduk mondjak: mahduvdkjdk, az 6rok bol-
csesség nagy szavai, teremtd elemek, hicroi logoi,
mint a puthagoreusok tartottik. , Szent tiz”-gon-
dolatok. Nem principiumok, mert nem allnak egy-
mastol elkulonitve, fliggetlentl és nincsen egye-
diildllé jellegiik. Ertelmiik csak egyiittesen a ,,dol-
gok teljességében” (pléréma) van, mert a dolgok
teljessége az, ahol a vilag minden idedja, az in-
telligibilis kozmosz minden archetipusa egytitt él.

38



beliil, felil, kivil. Ez a mag, a rejtett lény. A bel-
s nem a kiilsé tiikorkonstrukcidja, hanem az ér-
z€k és természetfolotti vilag.

Ha most valaki a lélek elfordulasaval az 6rok
embert, az univerzalis Ent magaban folfedezi és
onmagaban realizalni kezdi, a kozmikus tudat
benne foldereng. Ez a tudat nem a tudat alatti és
tudat folotti, hanem az ,isteni ember”, vagy a
.felsobbrendi ember” lappango lehetosége. A tu-
dat folderengése nemcsak szemléletet jelent, ha-
nem magatartast is, példat is, ideat is, 6sztonzést
1s, vilagossagot 1s. A kozmikus tudat az emberi
élet szinvonalat folemeli Ggy, hogy az anyagi ter-
mészetbdl kitépi és a létbe atviszi. Az autondm
anyagi ember a természetben, az életben egocent-
rikus; a beavatas utan az ember a szellemi vilag-
ban theocentrikus; ez a theon6m, az orok ember.

[gy jut el az ember a nagy lépéshez, amit a her-
metikus értekezések miisztérion meganak nevez-
nek. A beavatds elsé foka a tanulas; a mdsodik
fok: a latomds, az 6rok ember vizidja; a harmadik
fok: a részesedés. Az individualis én az 6rok em-
berrel egybeolvad. Ez a vikuum negativ megraz-
kodtatasa utan a pléroma - a lét teltségének pozi-
tiv élménye. Csak akiben a kozmikus tudat ébe-
ren él, jut el ide, ahol a sors megoldodik és
feloldodik - liiszisz tész heimarmenész. Ez a beava-
tas nagy eredménye.

A tanitvanynak elsé lépésekor valasztania kel-
lett a foldi gyonyordk utja (pravritti-marga) és a

43



szent at (nivritti-marga) kozott. A szent utat va-
lasztotta. A gyonyorrdl le kellett mondania. A fol-
di énnek az aszkézis tizében, a tapaszban, az 6n-
megtagadasban el kellett égnie. Most a szent tt
megnyilt. Az anyagi természethez ragadt sors ré-
la leolvadt. Ez az élmény olyan intenziv, hogy
minden utana kovetkezé mozzanat ebbél indul
ki. Ez az ujjaszuletés. Ez a miisztérion mega, a
misztériumok legnagyobbika. Ez a szellemi em-
ber életének kezdete. Ez a megrazkodtatas, ami-
rol Platéon azt mondja, hogy a filozéfia kezdete:
mert a thaumadzein sz6 ezt a megrendult felébre-
dést jelenti, nem pedig, mint az ujkori tudomany
hiszi, az egyszera ,,csodalkozast”.

A beavatott elott végul megnyilik az anyagi
természet ziirzavaros és feluletes, nyelveken, fa-
jokon, nemzetcken nyugvoé kozossége folott az wj,
egyetemes emberi kozosség. A hermetikus ha-
gyomany ezt az uj, ,az isteni szellemben talalko-
26" kozosséget logoszfajnak nevezi. A logoszfaj
emberei Tothok és Hermészek és Bodhiszattvak
és tulkuk - Szét utédai. Szamukra a kozosség
alapja nem faj, nyelv, nemzet, vér, hanem min-
dennél mélyebb és elsédlegesebb: egyutt vannak
kezdettol fogva az isteni szellemben, 6sszekotve
az orok szalaival, megszentelve a logosz miszté-
riumdban. Az emberi kézosségek felbomlanak,
nemcsak a haldalban, hanem az idében is. Mulan-
dé kozosségek ezek, nem valédi egységek, csak
az Egy tokéletlen masolatai. A nagy kozosség, a

44



logoszfaj kozossége: az egység az orok szellem-
ben. Ez az abszolut, a valésdgos, a meg- és felold-
hatatlan: az ekklészia.

5.

A részletekre vonatkozo magyarazatok a kovet-
kezok: a Triszmegisztosz elnevezés az elsé Her-
meészre vonatkozott, aki a vizozon elotti ostudast
atmentette és a viz6zon utani emberiségnek el6-
szOr tanitotta. Ugyvanakkor azonban a Triszme-
gisztosz beavatasi fok, éspedig a beavatasi fokok
legmagasabbika.

Az ,anyag, amely az érzékeken tul van” a pri-
mer termeészet, a még nem elanyagiasodott ter-
meszet.

Az Isten fia kifejezés valoszinileg gnosztikus
eredetl. Keleten a Vilag fia, a Vilagegyetem fia
alakjaban hasznalatos.

+E fajnak tanitasa nincs, de ha 6 akarja, Isten
emlékezetét helyredllitja.” A logoszfajrél van
s20. A logoszt nem lehet tanitani. A beavatis nem
tanitas. Amit az ember megtanulhat, csak anyagi
tudds, szanszkrit nyelven vidnyd, tibeti nyelven
rtogszpa. A beavatds viszont felébreszt; az éber-
ség szanszkrit nyelven vidj4, tibeti nyelven rtog-
pasz. A tudas konyvbdl merithetd, szobaban, asz-
tal mellett elsajatithaté. Az éberség nehéz és ve-
szélyes aszketikus eljarasok dtjan csak vezets -
Hermész, guru - segitségével szerezhetd meg.

»Olyan testté valtozom, amely nem halhat meg

45



soha.” Ezt a halhatatlan testet hivjak Egyiptomban
szahunak. A Kabbala szerint az emberi testben a
gerinc kozepén elpusztithatatlan kis csont van, ez
a halhatatlan test csirdja, s a test feltimadasakor
ebbdl sarjad ki.

. Almodik alva, de dlomtalan” — célzis a tudat
magasabb allapotara. Ez az, amit késobb sokszo-
rosan eksztazisnak hivtak. Az ember olyan, mint-
ha almodna, mert az anyagi valésag szamara el-
veszett, de nem almodik, hanem: lat.

A Véda-szmriti harom gundja: a tamasz, a ra-
dzsasz és a szattva tulajdonképpen harom beavata-
si fokozat. Amikor az ember elmerul a sotét, sara
anyagban, a tamasz uralkodik rajta; mikor a tiz
benne kigyullad, a radzsasz szenvedélye ég; mi-
kor atlépett a misztériumok legnagyobbikan, ez a
szattva allapota.

Puthagorasz fokozatai: az elsé az elGkésziilet -
a gondolkozas atszellemitése; a masodik a meg-
tisztulds - ez a moralis fegyelem, a tapasz, az asz-
kézis; a harmadik a tokéletesség —~ ez mar ezoteri-
kus fok; a negyedik a theophania -~ az isteni erdk
realizdldsa: a megval6sulas.

A befelé fordulas értelmezéséhez: az egyéni
torekvés, az individudlis becsviagy, ha tanulas-
ban, alkotasban, cselekvésben nyilatkozik meg,
mindig az anyagi ember szintjén marad, legfel-
jebb a tobbi embert megel6zi. Muavészek, al-
lamférfiak, gondolkozok fejthetnek ki olyan te-
vékenységet, amellyel minden él6lényt maguk

46



mogott hagynak, s igy, mint mondjak, korukat
megelozik. Az utina kovetkezé nemzedékek
azonban elérik. Miért? Mert az individualis tevé-
kenység soha az anyagi és torténeti szintrdl fol-
emelkedni nem tud.

A befelé fordulas, helyesebben: a természet-
folotti vilag felé fordulas irdanya nem a torténeti at-
tal parhuzamos, hanem arra merdleges. Ez az uni-
verzalis torekvés, amely vertikalis kiemelkedést
jelent. A logoszfaj emberei torténetfolotti lények,
akik az idobol vertikalisan kitornek és a termé-
szetfolotti vilag egységében élnek. Ez az ekklészia.

A Corpus hermeticumnak a tizenkét hohérrdl
(a beavatas tizenkét akadalyardl: tudatlansag,
csuggedés, mértéktelenség, érzékiség, igaztalan-
sdg, bujasdg, csalds, irigység, alnoksag, harag, el-
hamarkodottsag, gonoszsag) szolo képe betekin-
tést nyujt a beavatas belsé munkdjinak hatirtalan
bonyolultsagaba és nehézségébe.

Az individuaci6é tulajdonképpen nem egyéb,
mint hogy: az embernek sok idére van szuksége.
Annyira, hogy barmennyi folott rendelkezzék
is, mindig kevés, s ez mindig ,id6 elott” elfogy.
A beavatas az id6t meghosszabbitja, a léleknek
megmutatja, hogy lénye id6folotti, 6rok és halha-
tatlan. E pillanattol kezdve a lélek nem fullad tob-
bé ki abban a reménytelen sietségben, hogy o6n-
magat utolérje. Nem all tobbé az egy helyben si-
etés szornyu allapotaban. Tudja, hogy nem késhet
el és nem késett el.

47



A Tizenketté nem egyéb, mint az anyagi vi-
ldgban élt élet jelképe: a Zodiakus. A Tiz pedig a
természetfolotti vildg: Iranban tiz amsaszpand
van, Judedban tiz szefiroth; Puthagorasz szam-
rendszere tizes. Egyiptomban tiz a teljesség jel-
képe. A Tizenketto és a Tiz egymassal olyan vi-
szonyban all, mint a vilag (az anyagi természet) és
a szellem (abszolutum). Itt a kor négyszogesitéseé-
nek okkult problémaja.

6.
Az Ember pasztora, Poimandrész, a hermetikus
hagyomany legjelentékenyebb értekezése, a gene-
zisvizioja. Az értekezés XXI. pontjanak passzusa,
amely az ujjasziletéssel kapcsolatban a szulokrdl
beszél, részletesebb magyarazatot kivan.

Az oskor antropologiai szemlélete univerzalis.
Ennek értelme mai szavakkal az, hogy csak a kaba-
sagban elmerilt lényt tekintette individualis lény-
nek és énnek. Akiben az éberség csak egy kevéssé
is felvillant, azt mar egyetemes kategoriakban latta
s értette meg. Ugy, mint az 6rok szellem valamely
megnyilatkozasat. Az individudlis én semmiféle
szellemnek, semmiféle logosznak, Gsvalosagnak
nem megnyilatkozdsa, csupan szamszira-jelenség,
a sokasag tévelygo zirzavarabol valaki. Az indivi-
duilis ént le kell vetni, egyetemessé kell valni, hogy
az ember szellemi lény legyen és lehessen.

Az OGskori kaszt sem egyéb, mint az orok szel-
lemiség egy-egy kategoridja. A kaszti beavatas ezt

48



a kasztok tagjaiban tudatositotta. A szellemi-papi
kasztnak, a harcos-kormanyzoi kasztnak, a gazda-
sagi kasztnak kiilon beavatasa volt, de mindegyik
részeslilt az egyctemes beavatasban is - Indiaban
a Véda tanitasaban, Judeaban a Biblia és a Kabbala
tanitasiban, Egyiptomban a hermetikus beavatas-
ban. Az archaikus Gorogorszagban Orpheusz és
Puthagorasz megkisérelték, hogy a nagy oskori
beavatasi eljarast meghonositsak. Az elso filozofi-
ai teoriak ennek a torekvésnek a visszhangjai. Pla-
ton ebben a sorban az utolso; az 6 szemében azon-
ban mar nem egészen vilagos, hogy mirol is van
sz0 6s mi az, amit akar, sot, amit akarnia kellene.

A kasztbeli, foglalkozasbeli, hivatasbeli be-
avatasoktol kulonbozik az, amit Szétnek, logosz-
fajnak, Hermésznek, tulkunak, bodhiszattvanak
neveztek. Itt a szakralis szubjektum felébresztésé-
rol van szo. A szakralis szubjektumnak egészen
szorosan kapcsolodnia kellett a masik szakralis
szubjektumhoz. Az 6skorban egyéni megnyilat-
kozdasok nem voltak. Minden szellemiség egyete-
mes volt, ami azt jelenti, hogy a természetfolott
egységben talilkozott a masikkal, egycébkeént
nem volt értelme.

A tanitvany mesterét nem egyéni Ennek latja,
¢li, tapasztalja, hanem gurunak, vezetonek, Her-
meésznek, isteninkarnacionak, az egyetemes szel-
lem abszolut megnyilatkozasanak. Hermesz, a ve-
zeto pedig nem tanitd, hanem, és ez a fontos: nem-
20 apa - az, aki a tanitvany igazi lényét a vilagra

49



hozza. Errél az oldalrdl Székratész babamester-
ségére is egészen 1) fény esik. Szokratész is Her-
mész-inkarndcid, aki tanitvanyainak lelkét a vilag-
ra segiti, holott ez benne mar egyaltaliban nem
tudatos. Elég kiilonosen hangzik. De aki a hagyo-
mdny irataival foglalkozik, annak a mainal sokkal-
ta intenzivebb nyelvet meg kell szoknia.

Indiaban, Iranban, Tibetben a guru apa-anya.
A tanitvany, amikor a misztériumok legnagyob-
bikdanak kuszobét atlépi: meghal és ujjaszuletik.
Meghal, ami annyit jelent, hogy a természeti sor-
baél kilép. Apja nem apja tobbé, anyja nem anyja
tobbé, mert 6 mar nem az a lény, aki természeti
apa és anya szulotte. Apja a guru, a szellemi ve-
zet6. Hermész. Anyja egyes misztériumokban
Szophia. Ezért az ujjasziletett, ha Szophia fia: a
Sz{izt6l sziletett. Ha lzisz fia, akkor az Istenanya-
tol sziiletett. Az lzisz-fok egyébként a beavatisok
soraban egyike a legmagasabbaknak. Ennek felel
meg az archaikus Gorogorszagban az eleusziszi
Démétér fokozat. Indidban az anva Mija vagy
Sakt. Tibetben Vadzsrajogini, az aszkétak védons-
tenndje. A beavatott Iélek a nagy anyaistennd,
Magna Mater lednya lesz - gorog széval: Per-
szephond, Leanya pedig azért, mert még a kései
kozépkorban is a lelket menyasszonynak hivtik:
varakozonak és vigyakozonak, az égi volegeény
kedvesének. Ezek mind olvan intenziv képek,
amelyek a beavatas élményébdl kozvetlenl fa-
kadnak.



Amikor a tanitvany égi és szellemi szulOktol Gj-
jaszuletik, G nevet is nyer. A névadas jelentosége
kulonosen nagy. Mert valakit elnevezni annyi,
mint rea a hatalmat kiterjeszteni. A megszolitas
ébresztést jelent. Akit nevén hivok, azt folkeltem,
s akit megnevezek, az az enyém”. , A név altal
uralkodom rajta.” A név megvalasztasa, mint a ki-
ralyoknal és szerzeteseknél, nem onkényes. A név
altal az ember az univerzalis szellembe kapcsolo-
dik, individualis énjérdl lemond és az egyetemes
szellemet, amit a név jelent, képviselni, folytatni és
fenntartani kivanja. Ezért veszik fel a szerzetesek
a szentek neveit. Ezért veszik fel a kiralyok elode-
ik kozul annak a nevét, akinek szellemében ural-
kodni akarnak. A beavatott individualis énjét tel-
jesen felszivja és atalakitja és folemeli és megval-
toztatja. A hagyomany a beavatatlant az asszony
fianak nevezi, a beavatottat Isten fidnak vagy a Vi-
ldg fidnak. A természeti sziiletéssel szemben az uj-
jasziiletést Istentdl valé szuletésnek is mondjak.
I’al apostolnal ez a kulonbség a természetes ember
és az égi ember kozott. Az gjjaszuletés pedig a tu-
lajdonképpeni szuletés: ousziodiész geneszisz. Amint
Janos apostol mondja: ,, Azt mondom nektek, aki
nem sziiletett meg felilrdl, nem fogja meglatni Is-
ten birodalmat.”

Ezzel most mar az egész hermetikus értekezésre
1j fény esik. A hermetikus hagyomany, Szét nem-
zedékének tuddsa: a felulrdl valo szuletés titkanak
ismerete. Ezt tanitja a Misztikus Hegyibeszéd is.

51



igazsaga nincs. A hatalmat az uralom szellemé-
nek kell szentesitenie. Es ha nem szentesiti, a ha-
talom szellemtelen, igazsagtalan, értelmetlen és
gonosz. A hatalmat az uralom igazolja; mert az
uralom Orzi a tevékenység gyakorlasara adott
magasabb megbizatast. A hatalom és az uralom
az anyagi természetben s igy az ember torténeti
kozosségében egymast sohasem fedi: ez a kor-
manyzat és a kormanyzas megoldhatatlan valsa-
ga s gyogyithatatlan sebe.

Amikor a beavatasrol szol6 értekezés kirdly-
rol, baszileuszrol, radzsardl beszél, nem a foldi
hatalom manifesztacidjat és megszemélyesitojét,
az orszagok kiralyat, hanem az uralom kiralyat
érti. A kirdlyi szellemet. A kiralyi szellem nem
anyagi eredeti. Az ember el6szor halando szii-
loktO] szuletik: ez a természeti ember; amikor az
ember ujjaszuletik, csak az Apatél sziletik a Szii-
zies Hét torvénye szerint. Az anyagi szuletés leg-
feljebb hatalmat ad; a szellemi szuletés adja meg
az uralmat, az igazi kirdlysagot: nem az orszag és
a nép folott, hanem a természet és a vildg folott.

MindenckelGtt ezt kellett megérteni. Igy lehet
most a Szazies Hét rejtélyes kifejezésének magya-
razatara térni.

A hét szizies szam. Athéné Parthenosz, a Sza-
zies Athéné szama a hetes volt. Az Akropoliszon
az Erekhtheion hét kariatiddja is jelzi. A gnosz-
tikusok Szophidjanak szama szintén a hetes.
Szophia palesztinai neve Holima és szama szintén

53



ismert tobbi hetes bolcscsoport, amelynek jelké-
pe a csillagos égen a Goncol szekerének hét csil-
laga és a hét bolygo, nem ténvlegesen €10 torténe-
ti személyek hetes kollégiumat jelenti. A hét
bolcs emberi rang, amelyet valaki akkor érel, ha
lényének ereje, fénye, megszentelt volta a k6zon-
séges emberi szinvonalon messze tilemelkedik,
s akiben a hetedik gyertya langra lobban. A hét
torvénye szerint gjjaszuletett lény az, akiben az
anyagi és természeti és asztralis és tobbi ének ko-
zott a kozépen az ember legmélvebb és legragyo-
gOobb csillaga kigyullad. A hetes nem azt jelenti,
hogy véletleniil éppen hét béles élt, nem jelent
onkényesen megallapitott szamot, mert a hét
meég a beavatatlan szamara i1s valamiképpen,
mint a harmas és a tizes, jelképes értelmu. A go-
rog hagyomanyban a hét bolcs neve alatt tiz-ti-
zenkét Oskori személyiség neveét ismerjuk. Az in-
diai hagyomany szerint a hét bolcs intézmény
volt, mint a szenatus; szédzadokon at az allamok
¢s az orszagok folott dllt, mint a legfelsobb ta-
nacs. A risik tizenkét évenként osszegyiiltek és
hatarozatokat hoztak.

A hét boleshoz tartozni az 6skorban annyit
jelentett, mint valamilyen magas beavatasi fokot
elérni. Indidban a Szent Tandcshoz egy idében
hetven brahman tartozott, s a tanacs tagja csak
olyan beavatott lehetett, akit egész kiilonos vizs-
galat ala vetettek. Az egyik feljegyzés szerint a ta-
nacsba csak hetven ¢éven feluli férfit valasztottak,

55



akinek azonban el6bb férfierejét igazolnia kellett.
Ha a templomi szGztdl fia szuletett, azt kosarba
tették és a folyora eresztették. A kosdr sorsait
megfigyelték: ha a viz a templom oldalara sodor-
ta, a gyermeket kiulonos gonddal nevelték és a
legnagyobb titokba is beavattak. Ha a kosar a
masik partra ért, a gyermekbdl csandala lett.
Egyiptomban, mint Mézes torténete 1s bizonyit-
ja, hasonlé szokasnak hodoltak.

A hét bolcs egyikének lenni annyit jelentett,
mint a beavatas hetedik fokdra érkezni. Ez az,
amit a puthagoreusok a ,, megvalésulds”-nak ne-
veztek. Ez az epiphania, az isteni er6k megvalosu-
lasa. E fokozaton azt kell érteni, hogy az ember
nem merul ki a személyes én teljesitményeiben: a
szellemi elmélyedésben, az aszketikus gyakorla-
tokban, a meditaciokban, hanem a torténetbe és az
emberiség 1étébe tevékenyen beleavatkozik. A hét
bolcs az ,egyetemes” ember, aki a vilig alkotai-
sdban, vagy ahogy a Véda mondja, ,tovabbszo-
vésében” részt vesz. Tandcsokat adott a kiralynak
és a kormanyzatnak, mint Indiaban, Iranban, Ju-
dedban, Egyiptomban. Uj vdrosok ¢s dllamok
szamadra torvényeket alkotott, mint Gorogorszag-
ban Szolon és Biasz. Adott esetekben az uralom
mellett a hatalmat is atvette, mint Pherekudész.
Pilithagorasz iskoldja nem volt egy¢b, mint a tanit-
vanyokat a beavatdis hetedik fokara emelni: hogy
felszabadult egyetemes emberi képességeiket a
gyogyitisban, a tudomanyban, a tarsadalomban,

56



a hét. A Szizies Athéné, Szophia, Hohma, a Vi-
lagsziz - Koré Koszmou - nem anyatol sziletett.
A Hét torvénye szerint valo szuletés nem anyatol
valo sziletés; Pallasz Athéné apjanak, Zeusznak
fejébol pattant ki. Az istenné a gondolatban fo-
gamzott, és ugy lép a vilagba, mint a gondolat.

A Kabbala egy fejezete a hétagu gyertyatarto
misztikus értelmét mondja el. Minden gyertya az
ember egy-egy énjét jelképezi. Jobbrol az elsé a
nehéz anyagi test; a masodik az udgynevezett
idegtest; a harmadik a testhez tartozo Gselem, a
tudattalan. Balrol az elso az asztréltest, a masodik
a lélek, a harmadik a szellem. A kozépen, a két
harmas csoport kozott all az isteni En, az isteni
szikra, a halhatatlan Lang.

A Kabbala azt mondja, hogy hat énje minden-
kinek van. A hetedik, a kozépen allo halhatatlan
isteni szikra azonban nem mindenkiben ég. S aki-
ben ég is, éppen csak hogy parazslik, az emberi
lény legmélyén, alig pislikol. A beavatas az em-
ber ¢njeit sorra lefejti és a mélyen nyugvo szikrat
langra lobbantja. A hetedik, a Teremtd lényébdal
valo langocskat felszabaditja. Ez a hetedik, kozé-
pen allé gyertya, az igazi ember lényének jelképe.
Amikor az ember a hét torvénye szerint szuletik,
a hetedik gyertya kigyul.

2.

Az archaikus Gorogorszag hét bolcse, az irani
csiradzsivi, a hindu szapta risi és a hagyomanybol

54



II1. A hét bolcs

1.

Az 6si egyiptomi hagyomanybdl fakadé alexand-
riai eredeti, de annal sokkalta régibb az Uralom
litjarol szolo értekezés — Hé basziliké hodosz -,
amelynek Indidban a radzsa-joga felel meg, azt
mondja, hogy az ember el6szor halandé szulok-
tol, apatodl és anyatol, nehéz anyagi testben, foldi
sorsba sziletik; masodszor azonban egyediil az
Apatdl, szellemben és lélekben a Szizies Hét tor-
vénye szerint. Ez az ujjaszuletés.

Az Uralom 1itja, illetve a radzsa-joga az ura-
lomrdél sz6l, és nem a hatalomrél. A baszileusz, il-
letve a radzsa sz6 hasznalata itt is, mint az 6sko-
ri hagyomanyban kivétel nélkil minden esetben
jelképes, és mint a hagyomanyban mindeniitt,
nem az egyéni énre, hanem az 6rok emberre vo-
natkozik. A kiraly a kirdlyi lélek, az elsé lélek,
akit a Teremté alkotott, éspedig azért, hogy a ter-
mészeten uralkodjék. Az emberi lélek Gsallapota-
ban Adam Kadmon, az isteni intelligencia, a ter-
meszet ura.

Az uralom szellemi tevékenység, és a hatalom
politikai gyakorlatatol feltétlenil elvalasztando.
A hatalom nem egyéb, mint a sokasag viligaban
a sokasdg féken tartasa a torvény erejével, fegy-
verrel, er6szakkal, ahogy éppen lehet, s ahogy a
kényszer, az ananké parancsolja. A hatalom me-
ro anyagi tett, s onmagaban sem értelme, sem

52



a koltészetben, a zenében, a vallasban és az dllam
korményzatidban megvalositsdk. A puthagoreu-
sok Nagy-Gorogorszagban ilyen hétbolcs-szena-
tust akartak alapitani, allamok, nemzetek, fajok,
vallasok folott alloé univerzalis szellemi tanacsot,
amelyet, mint a hindu feljegyzés mondja, nem kot
semmi foldi kapocs, s igy az emberiség ugyét sza-
badon és elfogulatlanul lehet intézni. Puthagorasz
nyoman Platon is ezt az egyetemes emberi kor-
manyzo6 emberfajt akarta folnevelni: a filozofus ki-
ralyt, aki nem volt egyéb, mint az 6skori hét bolcs:
az emberiség szelleme és feje.

Egyiptomban a hetes szam jele az emberfey
volt. A Sziizies Athéné Zeusz fejébdl pattant elo.

A beavatdsnak azt a fokat, amelyet az Gskor-
ban megvalositisnak neveztek, az ember meg-
kozelitéen csak ugy értheti meg, ha elgondolja,
hogy a beavatas alkalmdval a tudasban valé szu-
letés — noera geneszisz = utan az emberi Iélek orok-
re és végleg megnyugodott. Eredetéhez vissza-
tért: a Teremtohoz. Anyagi létét levetette s nyu-
godtan, csendesen, elvonultan virja, mig ideje
elérkezik, nchéz anyagi testét levetheti, és meg-
szabadulhat. E turelmes béke magainya, tavol a
nylizsgo zurzavartol és a szukségtol, ami a szam-
szdara és az ananké, tavol az emberiség kozos ¢€s
egyéni hullamzo sorsitol, ez az tdvozaltség at-
szellemilt allapotanak eléesarnoka. S amikor a
maganyos béke boldogsagabol valakit elhivnak
s a vilagba visszakérnck, ez nem hasonlithato

57



annak az embernek hivatasihoz, aki az anyagi
természet sOtét 0sztoneiben, egyéni becsvigyban,
zavaros szenvedélyben, elfogultsagokban, korla-
tokban, alacsony szellemben, éretlen és tisztatalan
lélek gozos felhGiben teljesen elmertilt. Az ilyen
természeti lény szamara a hatalom csabito és
édes. Mert minél hatalmasabb, szenvedélyeit, 6sz-
toneit, becsvagyat annal jobban kiélheti. Ez az
ember alulrél jott, és igy jutott a hatalomhoz.
A beavatott felulrol jon. A beavatottat a hatalom
nem vonzza. Aki az uralmat elnyerte, annak a ha-
talom mar teher. A békés maganyt nem hagyja el
szivesen. A zurzavar €s a sziikség vilagaba nem
szivesen tér vissza. De amikor visszatér, a hatal-
mat atveszi, mert az anyagi természetben €l6 em-
beriséget kormanyozni csak a hatalom erejével le-
het, elhivatasat ¢és tevékenységét az emberiség
irant érzett Kotelességtudatbdl és felelGsségbdl te-
szi. A hatalom gyakorlasa nala nem szenvedély,
nem a becsvagy alma és célja, hanem: ritudlis ko-
telesség. A hindu hagyomany karmanak hivja.
A vailasos vezeklés egy neme. S nem az ember-
nek tartozik vele, hanem Istennek. Az emberi sor-
sot, miutin mar megszabadult téle, gjra tudato-
san magara veszi. Higgadtan, tavolrol, tavlatbol,
szenvedélytelenul itél és cselekszik. Elfogultsiga
nincs. Nem 1l fel a nemzeti, faji, az egyéni jonak
és rossznak. Egvetlen torekvése van: mit tenne az
G helyében a Teremto Isten. Azt teszi. Ha a nép-
nek nem tetszik, vagy vallat von és elmegy, vagy

28



igy szO0l: ezt kell tenni, kegyelem nincs, végre kell
hajtani. Az archaikus torvényhozok szelleme:
az egyiptomi Menész, a hindu Manu, a krétai
Minosz, a babiloni Csamuragga, a kinai Nagy
Sarga Kiraly ilyen, mintha idegen csillagzatrol jott
szellemek lettek volna, semmi egyebet nem lattak
és nem 1s akartak latni, csak az igazsagot. Ez a
torvény szelleme -~ amely nem humanus, nem
részrehajld, nem lagy. Viszont annal magasabb.
A bolcs mar eltavozott, de ha az életbe ujra visz-
szatér, dldozatot vallal, s akkor az aldozatot meg
1s hozza, tokéletesen és maradéktalanul, hibat-
lanul, mint az abszoltiit ember: a homio acternus.

3.
A beavatas hatalmas mivének megértésére alig
lehetne valami alkalmasabb, mint a hét bolcs pél-
ddja. A beavatasnak az emberi életben egyediilal-
I6an donto jelentésége van. A nagy ma, amit az
alkimistak magnum opusnak, a szellemi ember
megteremtésének neveznek, hallatlan bonyolult,
hosszas, nehéz és magasrend. Ehhez hasonlé
erOfeszitést a torténeti emberiség nem ismer.
Az ember igazi lényét, alkimista nyelven szélva,
olvasztokemencébe dobta: életre-haldlra, vissza-
vonhatatlan elhatarozdssal, hogy ~ ismét alkimis-
ta nyelven - az aranyat magabol kiolvassza.
Az arany nem egy¢b, mint a halhatatlan szikra, a
hetedik Lang, az isteni En. Tekintet nélkul arra,
hogy a munka hénapokig vagy évekig tart, hogy

59



le kell mondania, 6nmaggat teljesen a beavatast ve-
zetd mester ala kell rendelnie, csaladjatol el kell
szakadnia, kinos és veszélyes onelemzéseket kell
folytatnia, egyetlen cél felé kell torekednie s csak
egy célt szabad latnia.

Mint a hagyomany egyéb tertletein, a megér-
tés itt is jelképeken mulik. A jelképek osszessége
nem talalhaté meg egyetlen hagyomanyban.
Az 6skorban minden bizonnyal Indiaban is, Kina-
ban is, Egyiptomban is, s6t Peruban, Yucatanban
és Mexikoban hidnytalan tudas folott rendelkez-
tek. A hagyomany oOreinek Egyiptomban egészen
biztosan tobb, talan valamennyi archaikus szinté-
zis egybevetése alapjan egyetemes ismereteik vol-
tak. A hagyomanynak mai alakjaban ez a tanita-
sa is, mint a tobbi, hézagos. Folyamatosan ossze-
fugeo, teljes képet nyerni csak tobb nép, vallas,
Oskori egység elemeinek egybegyujtésével lehet.
S itt is dllanddan fenndll az a veszély, hogy vala-
mely részletet az ember tévesen értelmez, eltorzit
vagy félremagyaraz.

Egyetlen dolog egészen biztos: a hét bolcs el-
nevezése alatt a beavatas hét fokozata rejtozik.
S a hét fokozat az anyagi természetben €16 embe-
ri léleknek az isteni lélektol valo hétszeres tavol-
sagat jelenti. A Kabbala hét gyertyajanak megfej-
tése ez: kezdetben teremté Isten az emberi lelket,
a halhatatlan szikrat, az 6rok Ent. Mindaz, amit
az ember magdn hord, ennck az Ennek csak ta-
kardja vagy kisugarzasa, elhomdlyosodasa vagy

60



elanyagiasodasa. Az életbdl valé elkoltdzés utan
e takarok lefoszlanak, s e kisugdrziasok meg-
szinnek. A talvilagi vandorlas alatt az emberi
lényrdl lassan minden burok lehull, mert mind-
egyik mulandé: a Teremtohoz csak a halhatatlan
En tér vissza. Amikor a tanitviany a beavatds ut-
jat jarja, csaknem ugyanazokon a lépcsokon kell
felhagnia, mint a léleknek a halal utan. Ez a be-
avatas hatartalan veszélye, hogy az ember csak
akkor szulethet ujja, ha elobb meghal. A halal k-
szobén at kell Iépnie, s a meghalast el kell szen-
vednie. Egyiptomban e ritualis haldlnak megren-
ditd kulsosége volt. A tanitvanyt kell6 elGkészités
utan kriptdba zartak és mesterségesen gy befo-
lyasoltiak, hogy a nagy kiiszob atlépését atélje.
A Mithras-misztérium és az eleusziszi misztéri-
um ennek az dskori beavatasnak enyhébb alakja.

A halhatatlan szikra elsé kisugarzasa a szel-
lem, mdsodik kisugarzasa a lélek. A szellem és a
Iélek a szikraval egyiitt az asztraltest burkaban él.
Ez az asztraltest az, amely a halal pillanataban az
emberbdl kilép, és a lathatatlan vilagban vandor-
lasat megkezdi. A beavatottnak kiilon meg kell
ismernie a szellem természetet, a lelek természe-
tét, az asztraltest természetét. Es kiilon mind-
egyikrdl fel kell ismernie, amint a Véda mondja:
nem ez, nem ez. Meg kell tanulnia, hogy a szelle-
met, a lelket igazi lényével ne tévessze Gssze és
ne kovesse el az azonositas (adhjisza) hibajat.
Nem ez, nem ez — ami annyit jelent: igazi Enem

61



nem ez. Az igazi En minéségeken, alakokon tiil
van, megfoghatatlan, megérthetetlen, lathatatlan.
De ez az, aki az igazi valosag, akihez képest a
tobbi mind csak madja — varazslat, kaprazat, bu-
rok, takaro. A foldi életbdl ugy latszik, mintha ez
az igazi En lenne a legtavolabb? Miért? Mert a
foldi lét varazslat és a foldi élet csupa Osszeté-
vesztés (adhpisza). A foldi ember azonositja ma-
gdt, éspedig kényszerbdl és szukségbdl (ananké)
azonositja magat a nehéz anyagi testtel, a termé-
szettel, az idegtesttel, a tudattalan emlékezettel,
az asztriltesttel, a I¢lekkel, a szellemmel. Holott
ez mind csak terheltség. A beavatottnak ezeket
az osszetévesztéscket mind fel kell ismernie. Meg
kell értenie, hogy az igazi En van a legkdzelebb.
Ez az igazi En 6 maga.

A felismerés nem nyugodt, személytelen,
érdektelen, elméleti vagy szemlélodo tevékeny-
ség, hanem az 0sszes erok legmagasabb foku ero-
feszitése. Minden réteg €s minden takaro és min-
den én kuszobén orség all. Ez az orség a daimon.
A daimon a sors ore. A daiménokat az oskori
hagyomany a bolygdokroél nevezte el. Nem véletle-
niil. Az ember hét koron at sullyedt az anyagi 1ét-
be, s hét koron at kell visszatérnie. Ez a hét kor a
vildgegyetemben a bolygok hét korének felel meg.
Ezen alapszik az asztrologia. De a vilagegyetem
és az emberi lélek nincs kulon. Az egész vilag
teremtése az emberi szivben tortént - mondja
egy hermetikus értekezés. A Hold a fizikai test

62



(phiiszikon), a Merkir az értelem és a feltaldlas
(hermeneutikon), a Vénusz a lélektest (epithiimeti-
kon), amit a hinduk prandnak hivnak, a Nap az ér-
zékelés (aiszthétikon), a Mars az életero (thiimikon),
a Jupiter a cselekvés (praktikon), a Szaturnusz a
gondolkozds és szemlélet (theoretikon, logisztikon).

Az els6 harom réteg: a nehéz test, az idegtest
és a tudattalan felszamolasa, atvilagitasa és at-
szellemitése a konnyebbik feladat. Ez a harom ré-
teg Jazabb, ruhaszertibb, a foldi léthez tartozik, s
ez az, amit a halal az emberrol amugy is leol-
vaszt. A felszamolads azonban itt sem jar nehéz-
ség n¢lkul. A mesternek hatartalan 6vatossagra
és figyelemre van szuksége, hogy a tanitvany ut-
jat figvelemmel tudja kisérni. Minden Iépést
elemzés, dlomfejtés, vizsgalat el6z meg. Az em-
ber igy, ahogy a foldon é€l, csak prima materia. Ez a
természeti ember, a benne 6sszekevert zlirzava-
ros elemekkel. A mester maga sem tudja, belul
mi rejtézik. A beavatdsra varo tanitvdany terme-
szetesen még kevésbé. De az 6skor csalhatatlan
maodszert taldlt, amely az ember elementiris 1é-
nyvének titkat folfedi. Ez a modszer az emberi ké-
pességek és a bolygok kozott levo Osszefuggés.
Az Osszefuggds alapja a hetes szam. Ez a Kabbala
hét gyertydja, a hétszeres aut, amit az ember meg-
tett, amig nehéz anyagga valt, s amit meg kell
tennie, ha eredetéhez vissza akar térni. Az asztro-
l6gia megmutatja, hogy az emberi lélek milyen
aton szallott ald. Ha a mester ezt az utat latja,

63



meg tudja mondani, milyen utat kell megtennie
visszafelé. De meg tudja mondani azt is, hol, mi-
lyen daimoénnal fog talalkozni, hol, milyen harcot
kell vivnia, milyen mélységek folott kell athalad-
nia. Az asztrologia nem egyszeri karakterologia,
mint azt a modern pszicholdgia alapjan hinni Je-
hetne. Kozmikus antropolégia — a pszichologia
természettudomianyos, vagy akar szellemtudo-
manyos sikjan teljesen érthetetlen és értelmetlen.
Csak a legnagyobb és legmélyebb osszefliggés-
ben érthetd, de ott nélkulozhetetlen.

A beavatottnak meg kell ismerkednie daimon-
jaival, hogy le tudja azokat kiizdeni. Ez a klizde-
lem a mitoszt sokat foglalkoztatta, s ¢ mitikus
kulséségekkel a hagyomanyt at- és atszotték.
Az 6skori mitosz tele van a Iélek és a daimén har-
canak leirdsaval. E kuzdelem maga azonban
cseppet sem festdi, vonzo, irodalmi vagy szinpa-
di. A daimoén, mint Indiaban mondjak, a I¢lek
karmikus angyala, a lelket nem ereszti vissza.
A sors Ore az embert arra kényszeriti, hogy az
¢letet az 6 parancsa szerint ¢lje. S ha valaki meg
akar szokni elGle, bosszut all. A mitosz ilyen
bosszuallé daiménrdl is eleget beszél. A kiizde-
lem teljesen belsd, teljesen lathatatlan és teljesen
a beavatas magikus technikdjan mulik. A tech-
nikat magat konnyt megnevezni. Annal kony-
nyebb, mert ahol az ember sorsaban nehézséggel
all szemben, minden esetben egyetlenegy valami
menti meg. Ez az egyetlenegy: a szo. A logosz.

64



A daimoént is a logosz fékezi meg. A s26 elhang-
zasara visszavonul és enged. Ha a tanitvany a
daimoént felismeri és megnevezi, az szolgdaja lesz.
Az erdfeszités egyetlen pillanatra sem valik
lathatova. Belil folyik le, a mesteren és a tanitva-
nyon kivil senki sem lat és nem tud semmit.
A befelé fordulas, a belsé latas és érzékenység ki-
fejlesztése minden beavatast megel6z6 elemi tu-
das. A tanitvanynak legeloszor azt kell megtanul-
nia, hogy a kifelé nézés és kifelé latas fedi az iste-
ni vilagbdl valo leszallast; ez a katabazisz, a nehéz
anyagi vilagba valo leereszkedés a hét kozmikus
koron at, amig a foldre elérkezett, a legsotétebb,
legnehezebb és legkilso korbe, az anyagba, a kiil-
sO sotétségbe. Ez a bukds, a zuhanas. Ez a kifelé
valo nézés az ember isteni itjaval ellenkezé, ma-
sodlagos, megzavart latas. Amig az ember nem
tud befelé nézni, az anabazisz, a felfelé vezeto qt
nem nyilik meg, arra nem Iéphet. Addig a sotét-
ségtél nem tud megszabadulni. Az adhjaszak
(Osszetévesztések) legvégzetesebbike a kulso la-
tast primernek és az anyagi természet sotétscgét
vilagossagnak tartani. S az ember e kilso vilag-
ban annyira megvakult, hogy belul mar nem lat
semmit. A tanitvany legelss Iépése a primer bel-
sO latast visszaszerezni. Még mielétt a beavatads
megkezdodik, a tanitvany Horusz szavaival igy
fordul mesteréhez, Hermész Triszmegisztoszhoz:
.Jottem, hogy szemeimet megkeressem.”

65



4.

A hét bolygo korét a hermetikus hagyomany a
Teremto hét Iélegzetének (hepta epithiimala) neve-
zi. S ha az ember tudja, hogy ez a hét lélegzet nem
egyeb, mint a hangsor hét hangja, a szivarvany
hét szine, a beavatas hét Iépcsdje, mar nem fog ne-
hezére esni a Mithras-misztérium hét fokozatat is
ebben az osszefiiggésben megértenie.

A Mithras-misztérium kulséségei szintén je-
lentékenyek, ha nem is olyan megrazoak, mint az
egyiptomi beavatis szertartasos mozzanatai.
A hét fokozatot hét egymasbol befelé nyilo bar-
lang jelképezi. Az ut befelé nyilik - a kulso vilag-
gal ellentétes iranyba: a kulso sotétségbol a belso
fénybe.

Az elsé fokozat a tanitvanyt a foldrdl elragad-
ja s a levegdbe folemeli. Ez az cksztazis legels6
lépése; eksztazis annyit jelent: a tudat kitagulasa.
Onkivilet, vagyis az anyagi énbél valé kilépés.
A masodik fokozat a levegobol a bolygok korébe
valo atlépés. A harmadik lépés, amikor a tanit-
vany a bolygok korébdal is kilép és a Sarkesillag-
hoz érkezik. A negyedik lépcson a vezetést a Nap
veszi at. A Nap az égi vilagossag. Az otodik lép-
csOn a beavatasra varo taldlkozik a Sors-sziizek-
kel. Ezek a néi alakok daimonok és moirdk, de ro-
konsdgot tartanak Athéné Parthenosszal, S5zo-
phiaval, Hohmaval, az isteni sztizzel. A hatodik
fokon az emberi Iélek talalkozik a Sarkcsillag oré-
vel. A hetedik fok az eksztizis legmagasabb foka,

66



a tudat teljes atemelése és atlendiilése az isteni vi-
lagba: a Sarkesillagon tal levé vilagfolotti szféra-
ba. Mithras isten megjelenik és a visszatéré embe-
ri lelket fogadja. Ez a megvaltas.

A Mithras-misztérium hét lépcsije csaknem
azonos a kézépkori Bonaventura hét kontempla-
cids fokozataval és az 6si hindu joga vaszistha hét
fokaval, de Jamblikhosz hét kozmikus szférdjaval,
illetve a lét hierarchidival is.

Az elso fokrdl sok mondanivalo nincs. Ez az
anyagi és foldi vilag. Amit az emberi lélek itt lat
és tapasztal s amit ebben a nehéz természeti élet-
ben mindenki onkéntelenul az egyetlen valosag-
nak tart, az az érzékek vilaga: a dolgok, a targyak,
a jelenségek sokasdga, a szemmel lathato, fullel
hallhato, kézzel tapinthaté anyag.

A masodik fok ennél mélyebb. Ez az intellek-
tualis szemlélet. Az értelmu latas. Az ember értel-
mével latja az érzcéki dolgok, targyak, jelenségek
kozott levd kapcesolatot és Osszefuggést. Ameny-
nyiben hasonlosdgot, kulonbozést allapit meg,
azt mar nem érzékeivel teszi, hanem értelmes
gondolkozasiaval. A dolgok torvényszeruseégét,
kiszamithatésagat is az értelem latja. Ez a logisz-
tikon-lépcsd, az ésszera gondolkozas lépcsije.

A masodik fokra minden ember eljut, aki csak
nem él teljesen vakon a kiilsé sotétségben. Ossze-
fuggést, hasonlésagot, kilonbozést, torvénysze-
riséget minden éber értelmu ember lat. A harma-
dik fok azonban mar aranytalanul ritka. Itt mar

67



nem az értelem lat, hanem a belsé érzék. Szanszk-
rit szoval: a manasz. Guénon ezt a szot sens interne-
nel forditja. A belsé latas ezen a fokon kezdodik.
Amikor Hoérusz azt mondja: jottem, hogy szeme-
imet megkeressem — itt kezd keresni.

A belsé érzék latasat téves lenne pszichologia-
inak nevezni. A manasz nemcsak litas, hanem a
képek allandé termelése i1s. Ahogy az érzék
nemcesak kiilsé latas, hanem anyagi kaprazat is; az
értelem nem egyéb, mint értelmi kapcsolatok és
osszefuggések teremtése is. Esetleg - gyakran -
még ott is, ahol kép, értelmi osszefuggés, dolog
egyaltaliban nincs. A manaszbol képek aradnak,
mintha az dlomnak és a képzeletnek allandé ko-
zéppontja lenne, s innen ¢rthetetlen és felfogha-
tatlan latomasok, mint a forrasbél, megdllithatat-
lanul folynanak.

Az elsé fokozaton valo latds a legkevésbé meg-
bizhat6. Az eurépai gondolkozék java is meger-
tette azt, hogy az érzéki latasnak a valésiaghoz
nem sok koze van. Az anyagi vilag meré varazs-
lat, amibol semmi sem igaz. A masodik fok vala-
mivel igazabb. Mintha valami derengeni kezdene:
az egyseég, a tiszta szellemi taviat eloérzete, ami
éppen az ésszerd gondolkozasban nyilatkozik
meg. Az emberi ész azonban mégiscsak derenggés.
A harmadik fok ismét redlisabb. A j6zan ész és az
érzékek szamara érthetetlen és értelmetlen képek
az emberi sors tulajdonképpeni urai. Mert az em-
ber folott igazi hatalma nem az érzéki képnek,

68



nem az ésszertségnek, hanem a belsé képvilag-
nak van. A manasz vilagaban torténnek a vég-
zetes Osszetévesztések. Itt azonosulnak és valnak
el nem az ésszel megfoghaté tények, hanem az
észfolotti, megfoghatatlan, alomszerd alakok,
amelyekkel az emberi én magat folytonosan azo-
nositja. Itt élnek az emlékezet képei, éspedig nem-
csak a személyes egyéni életben, hanem az egész
emberiség életében kozosen szerzett emlékek.
Az érzelmek éppen az ellenérizhetetlen vonzal-
mak és ellenszenvek hatasara itt alakulnak ki, s
ezek a képek, érzelmek, osztonzések, azonosula-
sok, Osszetévesztések azok, amelyek az embert
sorsaban vezetik.

A manasz kore hasonlithatatlanul realisabb,
mint akar az érzékeké, akar az észé. Annyival re-
alisabb, amennyivel az dlom igazabb, mint az ¢b-
renlét s amennyivel a lélek igazabb, mint a test.
A manasz korében levo képek egy részének
ugyan még van lefelé anyagi vonatkozaisa, egy ré-
szének azonban mar csak felfelé, szellemi vonat-
kozdsa van. A manasznak az anyagi természet
mar csak jelek rendszere, amellyel 6nmagat kife-
jezi és megérti. A belsé érzék énje pedig elfogulat-
lanul, biztos tavlatban itél az anyagi természet
eseményei folott. A joslat, a tavolbalatas, a tavol-
baérzés, az eloérzet ebbol a korbol valo. Az érzé-
kek kore teljesen individuilis; teljesen az egyéni
én fuggvénye. Az értelem kore mar egyeteme-
sebb. A manasz kore kezd egyre univerzalisabb

69



lenni. A belsé vilag képeinek jelentésége mar
minden ember szamara kozos, ahogy kozos az
alom és a képzelet vilaganak minden képe.

A mitosz az egyetemességnek még magasabb
fokan all. Ez a negyedik fok a manasznal is reali-
sabb, mélyebb és intenzivebb. A mitosz vilaganak
érvényessége nemcsak az egész emberiségre, ha-
nem minden idore és a lét minden fokara kiterjed.
Az érzék nem ismer mast, csak az anyagi vilag
targyait és jelenségeit; az €sz nem ismer mast,
csak az Osszefuggéseket és a természet torvénye-
it; a manasz nem ismer mast, csak az emberiség
életében gyjtott emlékeket s az emlékekbdl le-
szurt tapasztalatokat. A mitosz mar tullép az em-
beriségen. A mitikus latas mar ismeri a démono-
kat, az isteneket, az angyalokat, a szornyeket, a
tulvilagot, a halottakat, a meg nem szuletett lé-
nyeket. A mitosz végtelentl vilagosabb, intelli-
gensebb, éberebb, érzékenyebb, mint az érzék,
vagy az ész, vagy a belso érzék.

Az otodik fok az ideak vilaga és az idealatas.
Az idedknak a mitosszal ugyanolyan viszonya
van, mint az értelemnek az érzéki tapasztalattal.
Az anyagi természetben €16 ember abban a hi-
szemben van, hogy az egyetlen val6sag az érzéki
tapasztalat; ehhez képest mar az értelem is elvont.
Es amennyiben az anyagi természetben ¢él6 ember
valamilyen uton-moédon fogalmat szerez a mi-
toszrol és az idearol, a mitoszt 1s, az ideat 1s abszt-
rakinak taldlja. Ez egyike azoknak a jellegzetes

70



osszetévesztéseknek, amelyek a kiilsé sotétségben
¢16 embert jellemzik. Az értelem nem egyéb, mint
az érzéki vilag alapelveinek, torvényeinek felis-
merése ¢s belatasa; az idea nem egyeb, mint a mi-
tosz kozmikus képvilagiban az alapelvek és a tor-
vények felismerése. Az idea ezenkivil az egész
kozmikus képvilagot visszavezeti azok forrasa-
hoz. Az ideak nem elsapadt mitoszok, mint mon-
dani szeretik, hanem a mitoszok felbontott, le-
szallt és intenzitisukat vesztett ideak. A mitosz
még teljes egészében képszeri. Az ideaban mar
kép nincs; ami olyan, mintha képszerti lenne, az
mar a kristdlytiszta: alak. Az idea ebbdl a szem-
pontbdl: a ragyogo alak. A mitosznal univerza-
lisabb, szellemibb, primerebb, magasabb és vi-
lagosabb.

A kovetkezG fokon, a hatodikon mindazt, amit
az elébbi ot 1épcsoén az emberi lélek tapasztalt ol-
dott dllapotban, mint lassu, nyugodt lebegést, el-
tindé korvonalakkal, mar alig képszerden, csak
mint a vilagoskék égen a még vilagosabb tundok-
16, derengd ezustfehér parat latja. Ebben a korben,
amit egyeb alkalmas kifejezés hijan okkult kornek
vagy a tiszta szellem elécsarnokanak lehet nevez-
ni, az emberi lélek csoddlkozé megrendiiléssel
tapasztalja minden értelmek felbomlasat. Mert a
lépcsOkon atélt vilagokat az értelem, ha nehezen
15, kovetnu tudja. Meg tudja érteni a manasz, a
mitosz, az idea vilagat. Itt most minden értelem
csodot mond. De az értelemmel parhuzamosan

71



mukods szemlélet is tehetetlen. Mert a képeket a
manasz, a mitosz, még az idea vilagaban is fel tud-
ta fogni és rogziteni tudta. Itt, az okkult vilagban
az értelem szamara felfoghatatlan és a szemlélet
szamara elérhetetlen anyagtalan lebegés kellos ko-
zepében a lélek tajékozatlanul all: nem lat sem for-
mat, sem ésszeraséget, sem hatarozott iranyt, sem
célt, csak intenziv fényességben még intenzivebb
korvonaltalan, valtozo, tindoklé sugartesteknek
latsz6, konnyl imbolygast.

S a hetedik fokon még ez is eltinik. Ez a lat-
vanytalan és értelemtelen ragyogas: az abszolut.
Nincs test, nincs alak, nincs mozgds, nincs valto-
zds, nincs beldtas, nincs én, csak az elébbi fokok-
nal mérhetetlentil mélyebb és athatébb Jét. S a lé-
lek minél feljebb lép, annal konnyebb, magat
annal otthonosabban ¢rzi, anndl boldogabb, de-
raltebb, csendesebb. Most végil megnyugszik.
Az okkult vilagban mar megkonnyebbiilten Iéleg-
zett fel: a lebegd sugarzasban mar kozel érezte
otthonat. Most az abszolut valtozastalan, alakta-
lan, hatdrtalan, mozdulatlan létben tudja, hogy
megérkezett, Itt végul el tudja magat ereszteni.
S ami megrendito: nem olvad el. Az abszolut ko-
re olyan intenziv lét, hogy semmi negativum itt
nem eshet: nincs feloldodas, nincs eltiinés, nincs
felszivodds. Ez az a kor, ahol minden: van. Ez a
sugdrzo lét teltsége, az athato lét kiegyenlitett
nyugalma. Ez az abszolut valésag, az, amubdl a lé-
lek van s ami maga a lélek.

72



O

A baszileusz és a radzsa utja nem olyan egysze-
r, sima és diadalmas, mint amilyennek az a ha-
gyomany értekezésel alapjan és elso pillanatra
tinik. Hiszen ami szavakban végleg megfogal-
mazva az utokorra jutott, nem a kiraly: ut rész-
letes leirasa. Nem is lehet; minden ember utja
mas — minden emberi sorsban mas veszély fenye-
get — mas er6k mas helyen élnek mas indulattal -
a rejtett csapdak masutt huzoédnak €s a megre-
keszto falak masutt meredeznek. Az utat csak az
érti meg, aki tudja, hogy az: szubjektiv, ami any-
nyit jelent, hogy a lélek utja tulajdonképpen nem
egyeb, mint maga a lélek; amikor a lélek halad,
onmagan halad; az utat megvilagosité fény a lé-
lek onfénye; a cél sem mas, mint a lélek maga; s
amikor elérte, onmagat érte el. De a legnagyobb
nehézség nem ez.

Az uton érintett korokben és birodalmakban,
mint az érzéki, az értelmi, a manasz, a mitosz, az
idea, az okkult viligokban a lélek atalakul, felve-
szi a vilag jellegét és természetét. Az ut nem olyan
vandorlas, ahol a vandor mindig és mindentitt
ugyanaz a személy. Az at metamorfézis; és min-
den korben fenndll az a veszély, hogy a tehetetlen
lélek végleg dtalakul ¢és megreked és megall.
Az érzéki vilagtol valo elszakadas elsé jele, szol
egy hermetikus értekezés, hogy a lélek démonna
valtozik.” Az anyagi vilagban anyagga lesz, az ér-
telmi vilagban értelemmé, a manasz vilagaban

73



allampolgar, a hivatasat betolté kézonséges em-
ber; a masodik az az ember, aki életét valamely cél
érdekében feldldozza (purohita); a harmadik, aki
testi 1ényét megfékezi (fakir); a negyedik, az erdo6-
be vonult remete (szannjdszin); az 6todik a minden
vagyonat elajindékozo, minden emberi koteléket
megszakité zarandok (nirdnisz); a hatodik a tokeé-
letes passzivitasba vonulé szemlélodo (jogin); a he-
tedik az, akit a plithagoreusok tigy ismertek, mint
aki az epiphaniat, a megvalésitast, az isteni szel-
lem realizaldsat éli, ez a brahmudtma. A brahmatma
jelvénye a bambuszbot hét csoméval: a hét csomo
a beavatas hét foka. Minden fok elérése kiilon
nagy feladat. De minden fok 6nmagaban is meg-
all. Az emberek legnagyobb része sohasem lesz és
nem is lehet mads, mint grihasztha; de fakir keve-
scbb él, mint purohita; nirvanisz még kevesebb,
mint szannjaszin; és brahmatma még sokkal keve-
sebb, mint jogin. Ez mar csak azért is igy van, mert
a beavatias mestere a legtobb embert elutasitja.
.~Ha valakiben a megszabadulas vagya korabban
é¢bred fel, mint ahogy annak ideje elérkezett,
mondja Manu torvénykonyve, és az uton felfelé
indul, torekvésének eredménye, hogy a sotétség-
be csak annal mélyebben zuhan ala.”

6.
Amiért életiinkben olyan keveset érunk el, mond-
ja Baader, azért van, mert nem tudjuk 6nmagun-
kat a hetedik hatvanyra emelni. A torténeti ember,

75



dlomképpé, a mitosz vilagaban daiménikus lény-
nyé. De még ez sem a legnagyobb veszély.

A legnagyobb veszély az, hogy, amint a kozép-
korban még tudtak, ,ahany lépést teszel Isten fe-
lé, annyi Iépést tesz feléd a Satan”. Metafizikai
nyelven: a vilagossag felé vezeté aton megtett
minden lépés mélyebb sotétséget idéz.

A beavatando tanitvany e veszedelmeket nem
ismeri. Tanitas errél nem szol. Sehol ezt le nem ir-
tak. Senki soha nem mondta. Nem is mondhaté
el, nem 1s irhato le, nem is tanithato. Ez a beava-
tas mesterének személyes tudasa, és atadhatatlan.
A mester a tanitvany sorsat magara veszi, végig-
¢éli, a tanitvany helyett lat, szenved, démonokat
harit el, vigyaz és orkodik. Ez az, amit a hagyo-
many tugy mond, hogy a mester az Apa, s amikor
a tanitvany ujjaszaletik, egyvedul az Apatél, szel-
lemben ¢s lélekben sziiletik Gjja.

Azok az értekezések, amelyek a fokokat és a ré-
tegeket vagy hierarchidkat és birodalimakat leirjak,
nem a beavatiasra viro tanitvany atjaval foglal-
koznak, hanem csak a vilag hét szinét, hét hangjat,
hét napjat, a hét bolygot, a hét gyertya értelmét
kozlik. Arrdl, hogy ez a hét 1épcsé miként érheté
el, nem beszélnek. A torténeti ember, amikor itt
jatszva elérhetd vagy talan éppen megtanulhaté
hét iskolaosztalyt sejt, csalodik. A hét fokozat In-
diaban a természetes embern kozosségbol kiveze-
té merdleges ut hét lépesjének is megfelel. Az el-
sO fok: a csaladfo (grihasztha), a csaladalapito, az

74



kiulonosen az ujkori, s még kulonosebben a mo-
dern, magara hagyatva, elhanyagoltan, létének lé-
nyege felol tudatlansagban élve nem is érti, mit
jelent az, ha valaki onmagat hétszer megszorozza
onmagaval. A beavatas intézményét a mero anya-
gi tudas helyettesiti. A tanult anyag, barmilyen
legyen is, hatvanyra nem emel. A tanulas kulsé
tevékenység. A kulsé pedig a vilagok kozott az,
amelyik a legmélyebben van, a legsuribb, a legne-
hezebb; ez a kulsd sotétség. A tanultsag sem
egyéb, mint a homaly egy neme.

A beavatds, amikor a kirdlyok utjan végigve-
zet, a radzsa-jogaba beavat — amikor a Szuzies
Hét torvénye szerint a természeti embert megol
s a szellemi ember ujjasziiletését elokésziti, nem
tanit és nem oktat és nem nevel. A beavatas az
emberi lélek visszavezetése 6nmagdaba és Gsalla-
potdba: a Iélek eredend6 uralmi tudatanak, kira-
lyi természetének felébresztése. A hét fokozat az
emberi lélek kiszabaditasa a planetaris sorsbél, a
hét bolygé korébdl; a sors hét uranak, a hét dai-
moénnak legy6zése. Ez az 6slényeg megszuletése
- ousziodész geneszisz. Ez a hét hatvany. Az, hogy
az ember onmagat hétszer megszorozza onma-
gaval, annyit jelent, hogy hét valsagos kiiszobon
at onmaga erejét, vilagossagat, éberségét, 1étét
meghétszerezi; hét lépcsot halad folfelé, ugyan-
azt a hét lépcsit, amit lefelé tett, amig az anyagi
természetben elsiillyedt. Onmagat hétszerte sza-
badabba, képességeit hétszerte hatasosabba és

76



gazdagabba teszi. Szellemét hétszerte vilagosab-
ba, lelkét hétszerte érzékenyebbé, értelmét hét-
szerte élesebbé, érzelmeit hétszerte melegebbé,
képzeletét hétszerte dusabba, misztikus intuicio-
jat hétszerte mélyebbé teszi.

A beavatas utja azért veszélyes és valsagos,
mert ami a beavataskor torténik, végtelenul at-
latsz6. A nehézség abban van, hogy egyszeru.
A valsag abban van, hogy az eredeti természettol
az ember tal messze tavozott. Mert amit meg kell
szerezni, az nem valami idegen és kulonos, ha-
nem magatol értetédo és természetes. A beavatas,
amint Sankara irja: , A lélek kaba tévelygésének
értelmét felfedi és onmaganak szabad és halha-
tatlan voltat felismeri.” Az egyszerd és termé-
szetes ¢s magatol értetédo az, hogy tulajdonkép-
pen semmit sem kell tenni: ,a megszabadulas
nem szavak és gondolatok és tevékenység ered-
ménye”. ,,A megszabadulast sem viltozis sem
tevékenység nem idézheti elS... a megszabadulas
nem érheté el; ez a szabadsag az ember igazi
Enjének igazi lényében val6sagosan, 6roktdl fog-
va él és megvan és nem valami, amit ki kell ktiz-
deni.” ,,Az ember igazi Enjét nem lehet szemlél6-
dés ala vetni, tevékenység ala vetni, megvaltoz-
tatds ala vetni — mert akkor ez az En valaminek
targya lenne, annak a valaminek, ami szemlél, te-
vékeny, valtoztat. Az En pedig éppen az abszolut
szemely, soha targgya nem teheté szubjektum.”

Sankara szavai azt mondjak: amikor az ember

77



magat hétszer 6nmagdaval megszorozza, a képek,
az almok, az ideak, az értelmek kaprazatiban azt
hiszi, hogy e tevékenység a megszabadulishoz
vezet. Nem. E tevékenység egészen mashova ve-
zet. A tétlenséghez vezet; a megnyugvashoz; a
valtozasoktol valo tartézkodashoz; a nem gondol-
kodashoz; az erdfeszitések megszintetéséhez.
A megszabadulas nem valtoztatas, gondolkozas,
erokifejtés, tevékenység eredménye, hanem fel-
eszmélés arra, hogy minden gondolkozas fogsag,
minden gondolat csapda, minden eréfeszités bi-
lincs, amely a megszabadulas atjaban all. Meg-
szabadulni csak ugy tudok, ha minden aktivitast
levetek, érzéket, értelmet, gondolkozast, képzele-
tet, intuiciot, cselekvést magamrol lefejtek, a hét
daimén korébdl kilépek, a vilagot mint nem-léte-
z0 varazslatot elvetem, és a valosag kozvetlen la-
tasat (szaksatakara), ami az emberi lélek eredendé
latasa, helyreallitom.

A torténeti ember nem gyéz eleget csodal-
kozni azon, hogy az 6skori hagyomany jelenté-
keny szavai, a beavatas szavai is kivétel nélkul
mind jelképesek. Jelentésuk szerint valami egé-
szen masra vonatkoznak, mint amit mondani lat-
szanak, és masfelé mutatnak, mint amit ugy
tanik, jeleznek. E jelképes nyelv pontosan meg-
mutatja azt, amit Sankara mond: beszélnek te-
vékenységrol, valtozasrol, atalakulasrol, tokéle-
tesedésrol, vilagossagrol, lépcsokrol, fokozatok-
rol. Minden sz6 jelképes. Tulajdonképpen semmi

/8



sem torténik, csak a homdlyba merilt lélek on-
magdt onmagarol alkotott képeivel osszetévesz-
ti. Megszabadulni annyit jelent, mint a képeket
nem osszetéveszteni, st annyit, mint nem képze-
|6dni. Megszabadulni annyi, mint ,,a lélek tévely-
gésének értelmét folfedni és onmaga szabad, hal-
hatatlan voltat felismerni”. A kiralyok utja, hodosz
basziliké ugyanaz, mint amit a kozépkori misz-
tikusok via negativinak neveztek. Ez a metanoia, a
metathészisz. Ez a mahdjana. Ez a tao. Az Ut.
De ez az at, amely minden dtra valo lépéstdl tar-
tozkodik. Hét Iépcsore kell az embernek fellép-
nie, amig el tudja érni, hogy mar nem lép sehova
- amikor pedig tudja, hogy nem kell lépnie seho-
vd, megérkezett és megszabadult. Hétszer kell az
embernek onmagat onmagaval megszoroznia,
amig megérti, hogy minden tevékenységet meg
kell sziintetnie — s amikor feleszmélt arra, hogy
nincs teenddje, megszabadult.

Csiradzsivi, szapta risi, a hét bolcs szellemi rang-
ja ez a szabadsdg. Aki onmagat a hetedik hat-
vanyra emeli, sokat elér — mindent elér. Eléri a
megszabadulast. Eléri azt a szabadsagot, ami
oroktol fogva az ové, s azt a halhatatlansagot, ami
oroktol fogva 6 maga. Elén pedig ugy, hogy uta-
na sem nyul, mert tudja, hogy ez benne van ¢s
benne volt és ez benne az igazi En.

A hét bolcs beavatasi foka az emberi életnek
nem végso célja. A megszabadult ember tudja, ha
szabadsagat onmaganak megtartja, hogy élvezze,

79



elveszti, mert szabadsaganak fogsagaba esik.
A hét bolcs torvényt hoz, kormanyoz, gondolko-
zik. Ez az epiphania fokozata, amikor az ember
tevékenységével isteni ercket valosit meg. Ahogy
Indiaban mondjak: mar nem koti semmi foldi ka-
pocs. Egyszer mar eltavozott, de most visszatért,
s ¢lete az emberiségé. A hét bolcs kozé kertilni
nem az életsors befejezését jelenti, hanem az iga-
zi tevékenység kezdetét.



IV. Magikus lépcsék

1.
Csak az, szol Manu, aki az osszes allomasok
mindegyikén éberen, erejének teljes latba veté-
sével és elszantan athaladt, tekintheté megszaba-
dultnak.

Az 6skori beavatasokrol valami keveset tanult
torténeti ember, amennyit tud, abbol azt hiszi: a
kiindulas az anyagi természetben élt élet, és azt,
hogy a végso cél osszefugg valamiképpen a meg-
valtas, az idvozilés, a boldogsag, az 6rok élet, a
halhatatlansag kevéssé értheté képeivel. Afeldl
azonban, amir6l Manu beszél, hogy az 6sszes al-
lomasok mindegyikén at kell haladni, sét: éberen,
az erok teljes latbavetésével és elszantan - sem-
minemu tudassal sem rendelkezik. Elvétve éltek
misztikusok, akik e fokozatokrol beszéltek; gon-
dolataik azonban nemhogy adltalanossa nem val-
tak, a legtobbszor még érthetové sem. Amikor
pedig gjabban a lélektan a misztikusokat magya-
razni Kezdte, az alapveto félreértések egész sora
merilt fel. A 1élektan azt hitte, hogy a misztiku-
sok lépesoje az individualis én tokéletességi foka.
Ez a magyarazat teljes egészében és minden
fenntartds nélkiil rossz. A lépcso a misztikusok-
nal, az 6skorban még inkabb, nem az egyéni én
tokéletességének, hanem a lét magasabb szinvo-
nalara valo felemelkedésnek mértéke. A lépcsok
Iélektanilag egyaltalaban nem is értheték. Nem

81



pszichologiarol, hanem metafizikarol van szé.
A gondolat kozéppontjaban nem az egyéni én all,
hanem a lét; nem az individualis, hanem az egye-
temes ember. Az allomasok tulajdonképpen ma-
gasabb életfeladatokba val6 beavatast jelentenek.

Hogy a gondolat konnyebben értheté legyen:
az anyagi természetben €l6 embernek, akinek sor-
sat a csalad, a hivatds, a testhez kotott 6rom s a
kiilsGségekkel jaro becsvagy teljesen betolti, ma-
gasabb beavatasra sziiksége nincs. Léte kulono-
sebb éberséget nem igényel. A hindu hagyomany
az anvagi természetben €l6 ember altalanos fo-
kozatat ¢grihaszthinak, csaladfonek nevezi. Ez a fo-
kozat az anyagi természetnek teljes egészében
megfelel. Amirdl sz6 van: egészség, szaporodas,
taplalkozas, kozosség, tiszta erkolcs, izlés, huma-
nitds. Egészen kevés onfegyelem, komolysag, jo-
zan ész, szocialis érzék maris elegendo.

Mihelyt azonban az ember életével szemben
magasabb igényt tamaszt, azonnal felmeriil, nem
az a kérdés, hogy a tudast miképpen szerzi meg.
A tudds tiirelemmel és szorgalommal megszerez-
het. Ami nehezebb, az a magasabb igény kielé-
gitésére alkalmas magasabb szinvonal. Aki a csa-
ladfénél tobb 6hajt lenni, annak nem elég tobbet
tudni. Annak a lét magasabb fokara kell lépni.
A 1ét magasabb fokara valé lépés azonban az
anyagi természetbdol nem kovetkezik. A természet-
ben hatalom van, eré van, tehetség van, ratermett-
ség van, lugyesség van — de magasabb létszinvonal

82



nincs. A természeti ember azt hiszi, hogy a veze-
tO, a pap, a katona, a korméanyzo, a kiraly, a tudos,
a kolto titka a tehetség vagy a képesség vagy az
er0. Hiszi pedig azért, mert az élet megértéséhez
az anyagi természet és a természetben levé eleme-
ken kivil mads mérték folott nem rendelkezik.
Semmiféle tehetséggel, semmiféle erével a maga-
sabb szinvonal nem szerezhetd meg. Aki életével
szemben magasabb igényt tamaszt, az onmagatol
tobbet kovetel és nehezebben kielégithetd, annak
az anyagl természet szinvonalat el kell hagyni és
feljebb kell 1épni. S arra a kérdésre, hogy a tudast
e feljebb Iépéshez miként szerzi meg, a valasz: a lé-
pést csak a beavatds révén teheti meg.

A beavatas csak metafizikailag érthets. Mert
ahogy itt nincsen szo6 az ismeretek gyarapitasa-
rol, nagyobb miiveltségroél, testi vagy szellemi
er0k kifejlesztésérdl, mesterség megtanulasaral,
ami a természetbdl konnyen kovetkezhetik -
éppen ugy nincsen sz6 az emberi lény pszicho-
l6gial énjének tokéletesitésérol sem. A beavatas
lépcsoi magikus lépcsok, amelyek az anvagi ter-
mészet folott levs vilagba vezetnek. Es min-
denkinek, aki sajat életétdl az altalanosan elfo-
gadottaknal és gyakoroltaknal tobbet kovetel,
annak ezekre a lépcsokre fel kell lépni. Ha nem
lép fel s a magasabb létszinvonal tevékenysége-
inek egyikébe mégis belefog: pappa, tanitéva,
koltové, kormanyzova, harcos katonava lesz -
semmiféle eredményt nem ér el, tevékenységével

83



csak zavart kelt, munkdja lényegtelen és hidaba-
valo és értelmetlen ¢és értéktelen.

A beavatdas magikus lépcsGjére valo fellépés
azt jelenti, hogy a beavatott a 1ét egyetemesebb
korébe lép. Az Gskori hagyomany ezt a lépést
ujjasziiletésnek hivja. Minden kaszt minden tag-
ja ezen a beavatason at kell essék, kivéve a legal-
s0, a sudra tagjait. Ezért a magasabb kasztokban
¢él6 lények, akik a magasabb életfeladatok elvég-
zésére hivatottak, a Iét magasabb szinvonalara
kellett Iépjenek, kétszer szulettek. Kétszer sziile-
tett, szanszkrit nyelven dvidzsa, a foldmauves is, a
keresked®d is, az iparos is, nemhogy a katona, a bi-
ro, a kormanyzo vagy a pap. Mindenkit, aki az
anyagi természet animalis igényeinél tobbet ki-
van, be kell avatni. Es az ember minél tébbet ki-
van, anndl tobb magikus lépcson kell fellépnie.
Aki el akarja érni a legmagasabb emberi szinvo-
nalat, azt, amelyen onmagan keresztiil isteni eré-
ket valosit meg és az abszolut szellemet realizal-
ja, annak valamennyi lépcson fel kell Iépnie, mas
szoval: az anyagi természettdl teljesen el kell
szakadnia. Ez az ember mar nincs kotve hiva-
tashoz. Ez a brahmdima, mint a hindu hagyomany
mondja, tevékenységének korébe vonhatja a
miuivészetet, a proféciat, a tanitast, az allamkor-
manyzast — mindegy: mert barmibe fog, minden
tettében abszolut szellemi erok nyilatkoznak
meg. Ez az ember, mint Manu mondja, megszaba-
dult, s erre mondja, hogy: csak az, aki az Osszes

84



allomdasok mindegyikén éberen, erejének teljes
latbavetésével ¢s elszantan dthaladt, az tekinthe-
té6 megszabadultnak.

2.
A magikus lépcsok, amelyekre a beavatdsra varé
tanitvanynak fel kell lépnie, minden 6skori ha-
gyomany egyontetd tanitisa szerint azonosak
azokkal az allomasokkal, amelyeket a foldi termé-
szetbol eltavozo halott léleknek a talvilagon meg
kell tennie.

A magyarazatnak ezuttal igen alaposnak kell
lennie, nemcsak azért, mert a hagyomany e tani-
tasarol 1gen sok, részben igen ostoba véleményt
alkottak, hanem azért is, mert sehol az 6skori ha-
gyomany szelleméhez olyan kozel Iépni nem le-
het, mint éppen itt. Miel6tt azonban a hagyomany
tanitasarol egyetlen sz6 is esne, a kuszob élmé-
nyét kell megérteni. A megértésnek latszolagos
akadalya, hogy aki dtélte, annak nincs sziiksége
ra, aki pedig nem élte at, azt errdl felvilagositani
lehetetlen. Az akadaly azonban csak latszolagos.
A kuiszob élménye nincs kotve életkorhoz, nem-
hez, miiveltséghez, intelligencidhoz. A kiiszob él-
ményét minden lélek kozvetleniil ismeri s arrdl
emléket oriz, nem ugyan individualis énjének em-
léhezetében, nem személyes életében gyijtott tu-
dattalan tapasztalataban, hanem 6rok és egyete-
mes Enjében.

Ez a mindenkiben €16, bar elhomalyosult 6rék

85



és egyetemes En azokra a kiiszobokre, amelyeket
a vallasos hagyomany bukasnak, blinbeesésnek,
felébredésnek, az anyag sotét elfeledettségébdl
valoé kilépésnek hiv, kozvetlentl raismer.

Sajatsagosképpen az emberi lélek az 6rok em-
ber életsorsanak allomasait emlékezetében orzi.
Valamilyen rejtett képességgel fel tudja fogni,
hogy mi torténik, amikor az ember sziiletik és
amikor meghal. Mintha személyesen és kozvetle-
nil dtélte volna, annyira, hogy amikor a lélekvan-
dorlas gondolatdrdél hall, a gondolat szamara csep-
pet sem idegen. A szuletésrdl és a halalrél min-
denki tart magdban nemcsak élményt, hanem ugy
tlinik, személyes tapasztalatot is, és ami az egész-
ben a legkiilontsebb, ez a tapasztalat minden em-
bernél azonos.

A kiszob olyan zokkend, amely az 6sszes kiil-
sO és belsé korulmények hirtelen és tokéletes és
gyokeres megvdltozasat jelenti; az emberi lény
egyetlen lathatatlan, elenyészien kicsiny pontja-
nak kivételével minden kapcsolat, vonatkozas,
kornyezet, irany, allapot egészen rovid idS, néha
csak pillanat alatt annyira eltinik, és az, ami he-
lyére lép, olyan gyokeresen és tokéletesen uj, szo-
katlan, idegen és félelmetes, hogy a valtozas radi-
kdlis és varatlan volta még annak az egészen ki-
csiny magnak létét is veszélyezteti. A kuiszob az a
zokkend, amelyet a Iélek akkor €l at, amikor vilag-
bél vilagba lép, az egyik vilagbol a masik vilagba,
amikor vagy megsziiletik és az elfeledettség siri

86



homdlyabdl felébred, vagy amikor meghal és az
anyagi természetbsl kilép. Kornyezet, életvi-
szony, kapcsolat, allapot, tudat, szemlélet, mind-
ez egyik percr6l a masikra megsziinik és a lélek-
magot a megsemmistilés szele érinti. Mindazt,
amit véglegesnek és megbizhatonak hitt, laba alol
egy lathatatlan hatalom elrantja, és a lelket a lezu-
hanas veszélye fenyegeti. Az anyagi vildgban azo-
nositotta magat az anyagi testtel, amelynek léte
anyagi feltételektol fuggott. Most ezek az anyagi
feltételek kisérteties modon eloszlottak és a lélek
abban a hiszemben van, ha a feltételek eltiintek,
neki is meg kell semmisiilnie. A megrazkodtatas
ereje oly nagy, hogy egész lénye, azt az egyetlen
kicsiny pontot, a kozéppontot, a lélek legbelso
magvat kivéve a félelemtdl és a borzalomtdl az
ajultsag egy nemeébe sullyed.

Ez a kiiszob lefelé hajlo ive. A felfelé hajlo iv az,
hogy az elenyészden kicsiny pontbél, amely soha
nem valtozik, meg nem rendiil, nem fél, nem bor-
zad, még csak nem is csodidlkozik, amely nyugodt
és megzavarhatatlan és biztos, a vilagossag kezd
sugdrozni. A tudat nem tér vissza; a tudat a sze-
mélyes én szerve, s eloszlott. Valami mas, az eléb-
bi tudatndl szélesebb, egyetemesebb kezd kibon-
takozni. A kibontakozisba még belejatszik az
anyagi természetben szerzett tapasztalatok sok
szazmillidja. E tapasztalatok azonban egyre hal-
vanyodnak, de ugy, ahogy a borban a sz616 cuk-
ra édességébdl veszit, azonban szesszé alakul at.

87



Mindabbdl, amit az ember anyagi életében atélt,
csak a tomény kivonat marad meg: a Jét magasabb
fokan. Az egyéni énrdl valoé tudat is elparelog. En-
nek emlcke eleinte mint a megtett ut teljesitmé-
nyének élménye €l; aztan az ut emléke is elho-
malyosodik, s a lélek 6nmagat mint az egyetemes
ember létének allomasat érti meg. De még ez is el-
oszlik, vagy ami ugyanaz: ez az eml€k is megsura-
sodik és toményebbé valik. A kilonallas, a kilon
lét lehetosége, ami az individualitas, fokozatosan
megszinik. A lathatatlan, elenyészoen kicsiny
mag, minél vilagosabb és éberebb, annal egyete-
mesebb korbe emelkedik s az egyetemes létbe an-
ndl intenzivebben kapcsolodik. A kiulon lét Jassu
feladdsaval l1épést tart az egyre mélyulod szubjek-
tivizalodds. Az utolsé fokozat az abszolut szubjek-
tum az abszolut Iétben: ez a Iélek abszoluat helye.

Minden kuiszobélmény, amit az ember életében
atélhet, kisebb vagy nagyobb mértékben a haldl-
kiiszob ¢lményével rokon. Rokon azért, mert az
Gskori hagyomany értelmében a kiiszob is éppen
ugy, mint az életbdl valo elkoltozés, tulajdon-
képpen ,kilépés a fénybe”, ahogy Egyiptomban
mondtak: az emberi Iétbol az egyetemes létbe va-
16 atlépés. Ez az allapot, amit dltalaban eksztazis-
nak hivnak. A kiiszob maga a re-sfan, a vilagossa-
got és a sotétséget, a természetet és a tulvilagot, az
életet €s a létet elvialaszto hatarvonal. A re-stau ha-
taran kuizd egymassal Horusz, a fény és Szét, az éj-
szaka. Az emberi I¢lek a nap, a sotétségbdl kilép,

88



amikor megszuletik, és a nappalbél kilép, amikor
meghal = amikor keleten folkel és nyugaton le-
nyugszik. A sziiletésnek nehézsége nincs, mert az
emberi lélek az anyag elfeledettségébil nem hoz
magaval semmit; a nechéz és valsagos kuszob a
halal, amikor a léleknek a létbe az életet at kell
emelnie: a megszerzett vilagossagot és éberséget.
Egyetlenegy igazi kiiszob van csak: a halalktiszob.
Itt azonban a hagyomany szerint az embert nem
varja olyasvalami, amit mar itt a foldon ne lehet-
ne tudni és elore latni. Ami az embert varja, az
ugyanaz, mint amit itt €l, csak megmeérhetetlenul
felfokozva, s ez: a lét. A létre készulni lehet. Ké-
szulni lehet ugy, hogy az ember a létet mar életé-
ben megkozeliti, sot megvalositja. A beavatas ma-
gikus 1épcsoi azok a kiiszobok és fokozatok, ame-
lyeken az ember életében is felléphet. Felléphet
pedig ugy, hogy amikor meghal és testi lényét le-
veti, a haldl szamara mar nem lesz egyeéb, mint a
beavatas utolsé magikus lépcsije.

Az 6skori hagyomdny a beavatds magikus lép-
csoit azokkal az dllomasokkal, amelyeket az elkol-
tozott 1éleknek a talvilagon meyg kell tennie, azért
azonositja, mert a magikus lépcsok is, az elkolto-
zOtt 1élek talvilagi dllomasai is az anyagi termé-
szetbdl az egyetemes Iétbe vezetnek.

3.

Minden misztérium, minden misztikus élmdény és
az egész beavatas a tilvilag és az egyetemes lét

89



azonositasan nyugszik. A lét magasabb fokat clér-
~ niannyi, mint a talvilag bizonyos allomasat elér-
ni. A beavatdsra varoé tanitvany ugyanazt az utat
teszi meg, mint az emberi lélek, amikor az anya-
gi természetbdl eltavozik.

Ezt a tanitast a torténeti ember csak igen nehe-
zen érti meg. Elete olyan zirt, ami azt jelenti,
hogy a természet és a tulvilag kozott fekvo hatar-
vonal, a re-sztau, az élet és a lét kozott levo kiszob
szamara olyan akadaly, amelynek atlépésére val-
lalkozni nem tud. A kérdés, ami ezen a helyen fel-
mertil, az, vajon a hatarvonal legyo6zhetetlen aka-
dallya a beavatas intézményének elhanyagolasa
kovetkeztében valt-e, s az élet azért zarult le eny-
nyire, mert azt az eljarast, amely megnyitotta vol-
na, lassan elfelejtették; vagy pedig elébb az élet
zarult le annyira, hogy megnyitdsara tobbé gon-
dolni sem lehetett, s a beavatds intézménye azért
szunt meg. Mindenesetre a torténeti korban a be-
avatas, illetve a kiiszob éber atlépése s a lét maga-
sabb fokdra valo elszant folemelkedés csak elvét-
ve tortént meg, foként szenteknél és misztikusok-
nal, kivételesen koltoknél és muavészeknél - de ott
is ugy, hogy az illeté a legtobb esetben azt, ami
vele torténik, egyaltaldiban nem értette, s arrdl,
hogy a lét és a tulvilag tulajdonképpen egy, sejtel-
me sem volt.

A torténeti korbol az ismert nagy eksztazis és
epopteia élmények az elragadtatast, az 6nkivuletet,
a természetfolotti latast valami egészen kulonds,

90



ritka, rendkivili jelenségnek mondjik. A lét erdi
felé megnyilast s ami ezzel jart: az egyéni én és a
hozza tartozo tudat kialvasat altalaban inkabb
patolog jelenségnek tartjak. Az archaikus korszak-
ban, a mainal hasonlithatatlanul nyiltabb és vila-
gosabb, levegbsebb és éberebb életben az embert
a lét ereje teljesen athatotta. A nyilt létben a tulvi-
lagot az élettol az a félelmetes kiiszob, ami késGbb
tamadt, nem valasztotta el. Ez az 1d6 az, amelyrdl
a mitosz azt mondja, hogy az istenek és az em-
berek egytitt éltek. Ez volt az az 1d6, amikor a tal-
vilagra lépett elkoltozottekkel a kapcsolat nem
szunt meg véglegesen és visszavonhatatlanul.
Az ember az anyagi természetben dllandoé tudata-
ban volt annak, hogy ez a hely, ahol él, és az a
mod, ahogy ¢l, az egyetemes létnek csak egészen
kicsiny és leszukitett része. A halal nem egyéb,
mint az a valsag és csod, amit a testtel magat azo-
nosité Iéleknek okvetleniil el kell szenvednie. De a
csodot, amit itt az idoben és térben at kell élnie, azt
az 1do- és térfolotti 1ét koveti. S azzal, hogy ennek
tudataban élt, sot azzal, hogy ennek tudataban a
lét felé vezeto lépcsokre lépett, a valsagot enyhi-
tette. A beavatas volt részben a zart életben élt
ember felébresztése, részben a lezart hatarok atto-
rése. A ketté ugyanis nemcsak parhuzamos, ha-
nem egy és ugyanaz. Az ébredés magasabb létfok-
ra emel és egyuttal nyiltabb létet hoz. Arra a fok-
ra emel, ahol az egyetemes lét szellemébol nézve
az anyagi természetben élt élet és a tulvilagi élet

91



kozott mindossze intenzitaskiilonbség van: a ter-
mészeti €let sziikebb, éretlenebb, korlatoltabb, te-
hetetlenebb, almosabb, kdbabb, zavarosabb, értel-
metlenebb; a tulvilagi élet szabadabb, vildgosabb,
tagabb, értelmesebb.

A beavatdsnak és a talvilagi kiiszob atlépésé-
nek azonossaga a kovetkezo: mind a két valtozas
teljesen egyontetii abban, hogy a lélek a targyi vi-
lag kaprazat voltat ismeri fel, és belatja, hogy az
egyetlen valésag a szubjektum, a spiritudlis En,
maga a lélek. Mind a két kuszob jelentosége az,
hogy az emberi l€lek a €t olyan feltételel kozé ke-
rul, hogy az anyagj, természeti, kiilso, adott, dolo-
gl vilag tokéletes dlomszertuségere és varazslat
voltara felébred — aminek természetes kiegészits-
je, hogy a szellemi, létszerq, szubjektiv, abszolut
En valosagat belatni kénytelen. Beavatas és halal
egyarant a varazslatot oszlatja el ¢és feltarja a lét
igazi valosagat: a Iét szubjektiv-spiritudlis lényét.
Schuler szavaival: a 16t nem a talvilag - a kvint-
esszencidlis élet: a halottak. Ezt a megkulonbozte-
tést nem lehet elég komolyan venni. A beavatas és
az elkoltozés nem azt jelenti, hogy az emberi I¢lek
redlisabb kornyezetbe és természetbe 1ép at; a kor-
nyezet és a természet éppen az, ami kaprazat és
eloszlik. A lét magasabb fokdan természet, targy,
dolog, anyag, kulsé egydltalin nincs masként,
csak mint a szubjektiv lélek varazslata. A beava-
tasban modszeresen, spiritudlis eljaras kovetkez-
tében az ember erre a tényre feleszmél; a halalban

92



erre végzetszerten fel kell eszmélnie. S a talvila-
gon az embert nem az itt tapasztalt vilaghoz ha-
sonlé magasabb természet és kornyezet fogadja;
ami az embert fogadja, az a kényszerii felismerés,
hogy semminema kiilsé valésag nincs. Ami van
és ami a valosdg és az egyetlen valosag, az a spi-
ritudlis En. A szubjektum. Ezért mondja Schuler,
hogy a tilvildag nem a kvintesszencialis élet —
Schuler a létet nevezi igy —, a kvintesszencialis lét
a halottak. A tilvilag nem objektiv, hanem szub-
jektiv vilag, nem targyi és a dolgok, hanem alanyi
és a szubjektumok vilaga, és a halottak lényén ki-
vl a talvilagon egyaltalan semmi sincs. Az egész
tulvilag semmi egy€b, mint a halottak szubjektivi-
tasa. De nemcsak a tulvilag ilyen szubjektivitas,
hanem a lét magasabb foka is az. Az emberi lélek,
amikor a beavatas lépcsoit atéli, vagy amikor el-
koltozik, alapveté valtozason esik at: a kilsé és
targyi vildgbol onmagt kitépve taldlja. Kénytelen
feleszmélni arra, hogy a kiilsé és targyi vilag min-
dig is valotlan volt, és sohasem is volt semmi
egyeb, mint lefokozott éberségi Iétben sajat lényé-
nek varazslata.

A hagyomdnyt azonban félre kell értenie annak,
aki az egyiptomi Pert em heru, Hermész Trisz-
megisztosz, a Zohar, a hindu Véda, a tibeti Bardo
todol és mas Gskori szentkonyv tanitasat ugy ma-
gyarazza, hogy a targyi, kiils6, dologi természet az
ember egyéni énjének varazslata. Errdl sz6 sincs.
Annal is inkdbb, mert az egyéni, individualis én

93



maga sem egyéb kiprazatndl, amely a beavatas
klisz6bén, részben az elkoltozés lépcsdjén végleg
eloszlik. A kdprdzat az Atman kdprazata, madjd, az
egyetemes emberi lélek, az 6rok ember kdprazata.
A varazslatot éppen ezért az egyéni én el sem tud-
ja oszlatni. Az eloszlatast 6nmaga feloszlatasaval
kellene kezdenie - az ahamkdra, az éncsinalo felszi-
vasaval, amely ahamkadra nemcsak az emberi éne-
ket, hanem a dologi éneket, vagyis a targyakat is
csinalja. Ez éppen az, ami lehetetlen. A varazslat
felszamolasanak az univerzilis Enbél, az 6rok em-
beri lélekbdl kell kiindulnia. Az abszolut belatast
az abszolut szubjektumnak kell megtennie. Az in-
dividuadlis én maga is természeti alkotas. Teremt-
mény, ahogy a szentkonyvek mondjak. Az 6rok
szubjektumnak csak varazslata. Individualitas,
sokszeruség, dlomkép, kaprazat. S a beavatas lép-
csGin éppen gy, mint az elkoltozéskor az elsé és
legfélelmetesebb Iépés éppen annak az egyéni én-
nek megsemmisitése. A kiiszob elsé lépése az
egyéni én, az ahamkara uralmi helyzetét kell meg-
ingassa, ¢s az atmant, az 6rok Ent kell sz6hoz jut-
tatnia. Ez a lényeg. E nélkul a lépés nélkil a beava-
tas reménytelen. Ezért reménytelen a modern Eu-
ropaban mindennemu beavatasi kisérlet. A létbe
csak az individualitas pusztulasa utan lehet lépni:
mert a lét egyetemes. S amikor az egyéni én, a
kdprazat-személyiség megsemmisul, a Iélek lassan
feleszmél a valosdg-személyiségre, az , isteni En”-
re, a szubjektumra.



A talvilag nem olyan értelemben vett vilag,
mint az anyagi természet, hanem az abszolut és
univerzalis szubjektum kulonbozé fokan valo
realizdlodas. A tilvildgon nincs mas, csak sze-
mély, spiritualitds, szubjektum, lélek: az éberség
kulonbozo fokain, ami annyit jelent, hogy: a meg-
valésulas kulonbozé fokain, ami viszont annyit
jelent, hogy: a tokéletes, kvintesszencialis lét rea-
lizalasanak kulonboz6 fokain: a homalyosan de-
rengd allapottol kezdve egészen a tiindokloen
éber vildgossagig.

4.
Csak igy és ilyen korulmények kozott és eloz-
mények utdn van remény arra, hogy a torténeti
ember a beavatas magikus lépcsSinek értelmét fel-
fogja. Csak ilyen elokészités utan értheti meg az
oskori hagyomany kifejezéseit, mint ,,az emberi
kapcsolatok megszakitisa” - ,a test levetése” -
~az érzéki vilag felszamolasa”. E kifejezésekben az
emberi lény magjat, a halhatatlan Ent koriilvevé
takardk kozul a kilsok lefejtésérdl van szo. Ezek a
kiilso takarok: az érzéki-testi, ma ugy mondanak,
hogy a biologiai lény, az idegrendszer, végiil: a
pszicholégiai lény, vagyis a tudat, az egyéni I¢lek-
hez kapcsolodo személyes tudattalan, az emlé-
kezet, érzet- és képzetvilag, ész, képzelet. Ez a ha-
rom egyutt az ugynevezett tapasztalati én. Ez az,
amit néhany szaz év 6ta embernek tartottak, ab-
ban a hiszemben, hogy az ember semmu egyéb,

95



mint testiség, idegrendszer és pszichologiai lény.
A beavatas elsé nagy lépcsojének célja, hogy ezt a
tapasztalati ént egyeduralmi helyzetében megin-
gassa. Az elsO célnak azért kell ennek lennie, mert
amig a lélek 6nmagat a tapasztalati énnel 6sszeté-
veszti, addig a lét korei felé zart kell hogy marad-
jon. De az elsé célnak azért is ennck kell lennie,
mert ezt a Iépést az ember egyedul megtenni nem
tudja. Ha mar a halhatatlan En széhoz jutott, va-
gyis a lét felé megnyilt, mar tovabb tudja vinni 6n-
magat. A tapasztalati ént azonban beltilrdl torkon
ragadni nem lehet. Olyan mesterre van sziikség,
aki ezt , feltlr6l” tudja megtenni.

Beavatast az 6skor mester nélkil nem tudott el-
képzelni, mert nem is lehet elképzelni. A mester
tudasa nem egyéni. Elodeitdl kapta, s ezek ismét
elodeiktdl. Indiaban azt mondjak, Manu volt az,
aki az 6zonviz elotti korszakbdl ezt a tudast at-
mentette; Egyiptomban ugyanezt a személyt hel-
lenisztikus nevén Hermész Triszmegisztosznak
hivtak; Mexikoban Kecalkoatl volt. A jideai ha-
gyomany azt mondja, hogy a beavatdst elészor
Gzét hirdette, Adam és Eva harmadik fia. Mas
hagyomany azt tartja, hogy erre a tudasra az em-
bert az angyalok tanitottak. A tudas maga minden
dskori népnél a legmagasabb papsdg, a szellemi
kaszt, a Zarathusztra, a Toth, a Manu titka volt.

Hogy miért kell a beavatas valsagos lépcsojén
a tanitvany mellett mesternek alliua, a vilasz nem
kulonosebben nehéz. Ahhoz a mozzanathoz,

96



hogy valami, barmi, az emberben megvilagosod-
j€k, mindig a masodik mozzanatra van szukség,
Az érzetek, képzetek, benyomasok, érzések,
szandékok, ha az emberbe akadalytalanul és it-
kozés nélkiil lépnek be és ki, az ember azokrol tu-
domast nem szerez. A tudat az a hatar, ahol ez az
arnyalati zavar fellép: ahol minden kifelé és befe-
lé futd osztonzés alig észreveheten megtorik,
mint a viz felszinén a fénysugar. Ez a torés, ar-
nyalati megzavarodas, ez az 6sztonzések titjaban
bekovetkez6, nem mérhetéen aproé késedelem és
zokkeno az a bizonyos ,masodik” mozzanat,
amely szukséges ahhoz, hogy valami tudatossa
valjék, hogy az ember arra a valamire feleszmél-
jen. A modern lélektan ezt a mozzanatot apper-
cepcionak nevezi.

Ha ez az apro kis torés nem lenne s a nem mér-
hetéen kicsiny gatlas kovetkeztében az ember a
benyomasokat és osztonzéseket toretlenul fogad-
na be és bocsatana ki, az egész élet tudattalanul
jatszddna le. A tudat a kiilso és belsd Osztonzések
kozott all, és feladata, hogy a sugarakat megtorje
s ezdltal a lelket eszméletre ébressze. A tudat a
diszkontinuitis szerve.

Amikor az emberben a diszkontinuitas e folya-
matossaga megszakad, az alvasban és az jjulas-
ban ébersége is kialszik. A feladat tehit az, hogy
az emberben valami vagy valaki az ¢berséget a
tudat megsziinésekor is fenntartsa, vagyis azt a
bizonyos masodik mozzanatot, amely a dolgokra

97



valé feleszméléshez okvetlentil szukséges, atve-
gye és fenntartsa.

Késébb, amikor tudatat a beavatott maga is ki
tudja kapcsolni és az eksztazis kiillonbo6z6 fokoza-
tait éberen at tudja €élni, a masodik mozzanatot on-
maga is a tapasztalati én tudatanak szintjérol bel-
jebb tudja vonni a spiritudlis En éberségébe, s igy
onmagat még a legmélyebb szamddhi allapotaban
sem vesziti el. Szamadhinak hivja a hindu hagyo-
many a tudat teljes kikapcsolasat. Amig azonban
az ember a diszkontinuitas folytonossagat felfuig-
geszteni nem tudja, de az valamely korilmény ko-
vetkeztében mégis megszakad, ez konnyen tény-
leges halalla valhat. Ezért kell a tanitvany mellett
olyan mesternek allni, aki a tudat megszakadasa-
nak ideje alatt a tanitvany folott sajat éberségével
Orkodik ugy, hogy annak tudatat a sajatjaval behe-
lyettesiti. Ez a mozzanat természetesen olyan bo-
nyolult, kényes, merész és annyi koriiltekintést,
érzéket, intuiciot kovetel, amit a torténeti kor értel-
mével felfogni csaknem lehetetlen.

A tapasztalati én abszolut helyzetének megin-
gatdsa az a feladat, amit a beavatas mesterének a
tanitvanyon végre kell hajtania, hogy a zart élet-
bél kiszabaditsa. Fel kell ébresztenie a tapasztala-
ti én alatt, mogott és folott él6 mélyebb, dltalino-
sabb lényt, hogy a tanitvany beldssa kiilsé énjé-
nek alacsonyrendi és mulandé voltat, minden
erejét arra osszpontositsa, hogy onmagat az érzé-
ki énnel ne azonositsa tobbé.

98



A beavatkozas az ember legtimadhatobb
pontjan, a tudaton keresztil torténik. A mester a
tanitvanyt a tudaton keresztiil olyan befolyasok
ala veti, amelyek lassan-lassan megingatjak. A tu-
dat megbizhatatlansaga halvanyan elkezd benne
derengeni. A befolyas igen veszedelmes és kocka-
zatos. Amit a mester el akar érni: a tanitvany tu-
datanak folytonossagat meg akarja szakitani.
Meg akarja szakitani pedig azért, hogy atélje azt
az allapotot, amikor tudata nincs. Ez az az allapot,
amit az ember a halal pillanataban €l at. Ez a fe-
lelmetes és rettenetes perc, amikor az ember tu-
data megszunik, és ugvanakkor az ugynevezett
kiilsé vilag 1s megszinik, az anyagi természet a
tudattal egyutt egyszerten elparolog. Ha a tanit-
vany tudatinak folytonossdgdt a mester megsza-
kitotta, a beavatasra varé megeérti, hogy amikor a
tudat révén a természeti vilagot valosagnak litta
¢s onmaga természeti énjét latta valosagosnak, tu-
lajdonképpen olyan hajora szdllt, amelynek el-
stillyedése holtbizonyos. A test ez a haj6, amely
megmenthetetlenul elvész: huassal, csonttal, vér-
rel, idegekkel, tudattal, ésszel, szenveddélyekkel.
Amig csak mondtak, nem hitte el. Nem is hihette
el. De amikor a tudatszakadast atélte, most mar
nem kell elhinnie. Most mar tudja.

A tudat megszakitisanak muavelete hallatlanul
kényes; az 6skori hagyomany, amikor itt a halalt
emliti, egyaltalan nem hasznal foloslegesen nagy
szot. Az emberben ilyenkor pontosan ugyanaz a

99



végzetes torés kovetkezik el, ami a haldl percében.
S a torés utan valo feleszmélés, ami az Gjjasziiletés,
a hagyomany nyelvén: a nem természeti apatol és
anyatol az orokkévalo szellem rendje szerint valé
sziiletés, ez az igazi kilépés a vilagba. Ez a kifeje-
z6és sem mértéktelenil talzé sz6hasznalat.

Ehhez mérten a beavatas elsé nagy kiiszobé-
nek atlépése olyan tudast kovetel, amelyrdl a tor-
téneti embernek sejtelme sincs. Az ember, a lélek,
a szellem, a vilag, a valésag olyan ismeretére van
szlikség, amelyet a torténeti ember régen elvesz-
tett s amelynek toredékeit most kezdik Gsszegyj-
teni. S amig az ember az archaikus antropologiat
legalabb nagy korvonalaiban nem ismeri, addig a
beavatas részletei és technikaja fel6l hallgatni kell.

o,

A lét megnyitasa és a halal kozott levo kapcesolat
feljogosit arra, hogy az ember az 6skorbdl fenn-
maradt halotti konyvek alapjan a mdgikus lép-
csOkre néhany pillantast vessen. Ezeknek a halotti
konyveknek torténeti formai az 6kori és kozépko-
ri katabaziszok, leszallasok, tulviligi utazasok:
Dante, Ardai Viraf, Odiisszeusz, Aeneas tulvilag-
élményei. A mexikoi Popol Vuh-on és a tibeti Bardo
Todolon kivul a legfontosabb ilyen 6skori emlék a
Pert em heru, a ,Kilépés a fénybe”, az egyiptomi
Halottak konyve.

A katabaszisz, vagyis leszallas kifejezése kony-
nyen félreértésre vezethet. Tulajdonképpeni lefelé

100



valo szallasrol itt sz6 sincs. Ugyanigy lehetne
haszndlni az anabaszisz, a felszallas szot is. Nem-
csak azért, mert mint Hérakleitosz mondja, ,,az at
lefelé és felfelé ugyanaz”, hanem azért is, mert a
halal utan a léleknek mindent 4jbél és elejérdl kell
kezdenie a lét olyan korében, ahol a le vagy fel ira-
nya teljesen viszonylagos.

Az elkoltozott lélek elso kiiszobe: a re-stau, a
vilagossag ¢s a sotétség hatdra, amelyen keresz-
tul az ember a nappalbdl kilép. A kilépés valsa-
gos voltat a lélek ébersége donti el. A léleknek
magat Ozirisszel kell azonositania, a Nappal, aki
keleten mindennap megsziletik és nyugaton
mindennap meghal, de éberségét sohasem vesz-
ti el. Ozirisz az istenség, ,,aki gyulolte az alvdst és
a kabasagot megvetette”. O az orok éber. A hal-
hatatlan En jelképe. Ozirisszé lett a lélek a re-
staun atlépve, ha éberen litja, hogy mi var rea.
Mi az, ami rea var? A lélek egyik pillanatrdl a
masikra nem tudja levetni elvardzsolt dllapotat.
Tovabbra is kaprazik és az altala almodott képek
valosagaban hisz. Ezek a képek most félelmetes
szornyek és ragadozok, amelyek megtamadjak.
Kigyok és krokodilusok nyuzsognek koros-kortil,
és labat, karjat, fejét le akarjak harapni.

A Halottak konyvének feladata, hogy a talvi-
lagra lépett lényre vigyazzon. A Halottak kony-
ve helyettesiti a mestert. A legeslegelss teendg,
hogy a lélek szdjat megnyissak. Miért? Vissza kell
adni neki a szot. Szon az a sz06 értendd, amit a

101



hindu hagyomany mantranak, a kései hermeti-
kusok logosznak mondtak. A mantra nem va-
razsszo, mint a torténeti ember hiszi. Ez a magi-
kus képesség: ,mondani”. Beszélni. Kapcsolodni.
Athelyezédni. Ami ugyanaz: szeretni. A beszéd
mindig a masikkal valé beszéd: megnyilas és ole-
lés. A megnyilas és olelés, szeretet és kapcsolodas
pedig kinyilds: intenzitas; ez pedig nem egyéb,
mint: éberség. A szo6 altal az ember éberséghez
jut. Ez a mantra jelentosége. A szent mondasok,
az imak, amelyeket a Halottak konyve az elkolto-
zOtt szajaba ad, a lelket ajultsagabol felriasztjak.
Megrazzak, nehogy a krokodilusok, a kigyok -
sajat kaprazatai - hatalmukba keritsék. A szo az,
ami felkelti a lélek emlékezetét és emlékezetében
a beavatds élményét; a sz6 az, ami felkelti a szi-
vet. A szivet meg kell 6riznie, mert a sziv az égi
tudat, a szeretet székhelye. Amikor a szornyeteg
el akarja rabolni, ezt a mantriat mondja: ,,Ez a sziv
Oziriszé. Ne engedd, hogy szivemet elvegyék.
Ne engedd, hogy megsebesitsen.”

A szorny Ozirisz nevének emlitésére vissza-
vonul.

Most a szornyek megtamadjdk a sz6t. Ez a leg-
nagyobb veszély. Mert a sz6 képességével tudja a
Iélek a dolgokat és lényeket megnevezni, és a
megnevezeés az a magikus aktus, amellyel folottiik
uralmat szerez. A sz6 nyitja meg azt a rejtelmes fo-
lyamatot, amely az életben és a létben egyarant a
legfontosabb: ha az ember a dolgot vagy a lényt a

102



még nem realizalodott: . amely még nem lépett a
vilagra”. A lélek ezt a felismerést a sz6 segitségé-
vel teszi. A szo a lélek valodi teste: ,, Az én ruhdm
a te igéd, Ra istenem!”

A Pert em heru fejezetel kozott igen sok mant-
ra, illetve logosz van kigyomaras, krokodiltima-
das, skorpiocsipés ellen. A torténeti ember e mant-
rak el6tt tanacstalanul all, mert nemigen tudja el-
képzelni, miért kell a halottakat skorpidcsipés
ellen megvédeni. Miért kell a félelmetes Rerek
kigyot eltizni? Miért kell Selket istenndvel, a csu-
nya féreglénnyel harcolni? Miért kell megkiizde-
ni Apeppel, Ra isten ellenségével? A skorpid, a
szorny, a Kigyo nem egyéb, mint a kdaprazat,
amely a lélek éberségét a tulvilagon is kikezdi.
A mantra ereje e kiprazatokat eloszlatja.

Most kovetkezik a lélek metamorfozisa. L6-
tussza valtozik, bennu madarra valtozik, fecské-
vé, kigyova. Ujabb kisértés, djabb veszedelem.
Ujabb lépcsd. A kinyitott szij megmenti. Késébb
hajoval taldlkozik. A feladat, hogy a hajé minden
részét meg kell neveznie. Megszolal az arboc, a
kormdny, a vitorla, a pad, s a léleknek a neveket
ki kell mondania. A lélek végighalad a karma ska-
ldin: mindegyiket fel kell ismernie s mindegyiket
meg kell neveznie. Mit jelent ez? Roviden azt,
hogy: jaj a léleknek, amely valamely lépcson meg-
reked. Az tiustént elvaltozik lotussza vagy kigyo-
va vagy skorpiova, ahogy az idok elején elval-
tozott anyagi természetté. A mantra hatalma az,

104



szoval megérinti, annak valédi arca és értelme
kénytelen megnyilatkozni. Mit jelent az, hogy a
valédi arc és értelem megnyilatkozik? Azt, hogy
kaprazat volta leleplezédik. Az 6skori hagyomany
minden részletjelensége az egyetlenegy metafizi-
kai kozépponti élményhez kapcsolédik, arra
megy vissza és abbdl érthets. Ez az egyetlenegy él-
mény: a lét valosaga a lélek; ami a lelken kiviil len-
ni latszik, kaprazat, a lélek lefokozott voltanak
varazslata. A sz6 az az eszkoz, amely ezt az 6s-
tényt feltirja. Ezt a sz6t a hindu hagyomany
mantra-vidjinak, éberségfakaszto szonak mondja.
E szavak tuddsa a hermetikus hagyomanyban a
Nagy Titkok Rejtélye: Musztérion Mega. Mikor az
emberi lélek, akar az anyagi természetben, akdr a
tulvilagi létben a szo birtokdban valamit vagy va-
lakit megnevez, annak kaprazat volta azonnal el6-
tanik. Ez a logosz, a mantra titka. ,,Az én lelkem
eljott, mondja a talvilagi vandorlé a Pert em
heruban, atyjaval beszélt és O, a Nagy Hatalmas
megmentette 6t a nyolc krokodilustél. Ismerem
dket neveik szerint.” Mas lépcson pedig igy szol:
A vilag dolgai mind kezem tenyerén szulettek; s
azok is, amelyek nem léptek a vilagra, hanem még
bennem vannak.” ,Az én ruhdm a te igéd, R4 iste-
nem!” A lélek felismeri, hogy a dolgokat 6 terem-
ti. Semminek téle fuggetlen léte nincs. A vilag a
lélek alkotasa: , A dolgok kezem tenyerén sziilet-
tek.” Es a lélekben még a vilagok szamtalan lehe-
tOsége nyugszik: szamtalan kép, gondolat, amely

103



spiritudlis testben, halhatatlan alakban €l, és a khu,
a hetedik gyertya kigyulladt, a tagok sorra isteniil-
nek. Minden tagot istenség 6riz. A haj Nué, a szem
Hathoré, a ful Ap'uaté. A tagok a mantrak hatalma
alatt istenségekké valnak.

6.
A beavatas magikus lépcséinek elseje a legfélelme-
tesebb: a re-stau, a haldlvonalon valé atlépés, a ta-
pasztalati éntdl valé elszakadas. A legnehezebb
azonban az, amely egyike a legutolséknak. A leg-
nehezebb mdr csak azért is, mert itt semmiféle
mester tobbé nem segithet. Ezt az embernek egy-
maganak, timogatas és tanacs nélkiil kell megten-
nie. Hogy a megértés konnyebb legyen, az ember-
nek emlékezetébe kell idéznie az archaikus meta-
fizika alapgondolatiat arrdl, hogy az egyetlen
valosdg a Iélek, s mindaz, ami a lelken kiviil van,
vardazslat. A tdlviligon a karma skdldin végzet-
szeruen vandorl6 emberi lélek ugyanazt az utat te-
szi meg, mint amit a beavataskor a mester vezeté-
se alatt a tanitvany. Amig a lélek a szahut nem
tudta kifejleszteni, és amig a khuja nincsen meg
(a khu a hetedik gyertya, a ,, diadalmas és ragyogé
¢berség”), addig allandéan abban a veszélyben fo-
rog, hogy a kaprazatok ujra elragadjdk, onmagat
elkezdi ujra Osszetéveszteni sajat alomképeivel,
cbersége elhomalyosodik ¢€s léte lefokozodik. Eb-
ben a helyzetben a lélek egyre kinosabb sorsban
vandorol tovabb, amig egyre jobban sullyedve az

106



hogy a lépcsé karmajellegét belitja, felismeri,
hogy csak lépcss, dllomds, fokozat. Kaprazat.
Nem megallni! Sehol se megrekedni! A sz6 az
tsszes kapukat kinyitja és az Osszes varazslatokat
eloszlatja. A sz6 a vilag legnagyobb hatalma.
A sz0 a vilagossag. A sz0 az éberség.

A végso cél az, hogy a lélek a Nab-er tcher fokat
elérje. Ez a fok annyit jelent, hogy: a Mindenség
Ura. Mert az elsé ember, mint Adam Kadmon, a
természet kiralya volt. Ozinszt hivjak igy, amikor
Szét, a kiilsé sotétség feldarabolta, de [zisz a tago-
kat osszeszedte és Osszerakta. A Mindenség Ura
az, aki az anyag suru és sotét elfeledettségeben
feldarabolodott, vagyis a sokszertuségben 6nma-
gat a dolgokkal és lényekkel osszetévesztette. Mai
szoval: individualizalodott. [zisz azonban, aki az
elsé természet, Hohma, Szophia, Sakti, a tagokat
osszeszedte, s Ozirisz feltimadt. Most a lélek v
testbe koltozott, az elobbinél tokéletesebb alakba.
Ezt hivjdk szdhunak. Ez az elmulhatatlan szellem-
test, amely a tudds és az uralom fokara lépett.
A szahu rejtett kapcsolatban dll a széval. Minden
éber sz0 tokéletesiti. Az anyagi természetben, a
foldon mondott imak a szahut folemelik. Ezért
kell a halottakért imadkozni.

Ugyanakkor kigyullad az emberben a lélek fé-
nye, a kl — mert a talvildgon a lélek onfényében
lat. A tilvilag a szubjektivitas és a szubjektum vila-
ga, ahol az egyediili tajékozodas a lélek cbersége.
Most, hogy a lélek mar szahuban, elmulhatatlan

105



Jalvilagba” érkezik, a ,birdk” elé, akik itélkeznek
folotte. Az itélet sz€lsG esetben az is lehet, hogy a
lélek a kiilsé sotétségre” vettetik, ami annyi,
mint: sajat kivetitett képeiben benne ragad. Ez az
exteriorizacid vagy extraverzid; ha ez az allapot
visszavonhatatlan, a hagyomany és a hagyoma-
nyon alapulé misztika a masodik haldlnak hivja.
Ez az, amikor a lélek sajat képeiben feloldadik, fel-
oszlik és megsemmisiil. Eredetét elfelejti, elhoma-
lyosodik, lassan elsotétiil, amig teljesen kialszik.

Ha azonban a lélek mar a szahut elérte, igy
szol: ,Egyike vagyok a nagy Khuknak, akik
egylitt laknak az istenek Khuival. Alakom olyan,
mint az 6 alakjuk, amikor a sotétségbdl kilépnek
¢s kiragy ognak En vagyok a szellemtest. En va-
gyok a szahu.” - ,Elkészult bennem a tokéletes
khu, aki Ozirisz napjan megszolalt és az 6rok élet-
re feltaimadt.” A lélek a Sekhet-Aura oszlopsora-
hoz érkezik. Ez Ozirisz hazanak kapuja. A hazhoz
Iépesok és kiiszobok vezetnek. Minden kiiszobon
Or all. A léleknek az 6roket neviikon kell szélita-
nia. ,Utamat megtettem. Ismerlek téged ¢s isme-
rem nevedet és ismerem annak az istennek nevét,
aki read vigyaz.” A kuszobok, az Aritok a Hallga-
tag Sziv hazdba vezetnek. Végil a lélek elérkezik
Ozirisz titkos szobdjaba.

Az a felismerés, amit a tilvilagon vandorlé
lélek, vagy ami ugyanaz, a beavatott itt, a Hallga-
tag Sziv legbelsé rejtekén tesz, nem taldlja felké-
szuletlentil. Minden lépcson el kellett mondania,

107



ki kellett ejtenie az odaillé mantra-vidjat, a feléb-
reszto igét, s az ige felébresztette: kitiint, hogy a
lépcsd is, az Orség is kaprazat. Most, a rejtekhelyen
sajatsagosképpen a teljestlés fogadja. Meg akart
nyilni, s most megnyilt. Fel akart ébredni, s most
felébredt. A zart élet falait at akarta torni, s most
attorte azokat. A kiszoboket at akarta Iépni, s ime
most mar nincsen el6tte tobb kiiszob. Ez a nyilt 1ét.
+Az ég nyitva, a fold nyitva, kelet nyitva, nyugat
nyitva, az ég dél felé nyitva, észak felé nyitva.”
Nincs tobb akadaly. A lélek valosagara feleszmél.
Feleszmél arra, hogy az egyetlen valosag. A lét ki-
rilya. , En vagyok az istenek megkoronazott kira-
lya, én vagyok az, aki nem hal meg tobbé, aki nem
ismeri a romlast és aki halhatatlanna lett.”

A lélek a nyilt létben, amikor felismeri, hogy a
lét korondzott kiralya s amikor igy szol: , ,nem lé-
pek az istenek seregébe”, megteszi a legnagyobb
¢s legnehezebb lépést, megszabadul a leghatal-
masabb kaprazattol: az istenek képeitdl. Felébred
arra, hogy kaprazat volt, anyagi, érzéki valosag,
kaprazat volt a démonok és szornyek serege, a
sok kiiszob - most pedig megtudja, hogy kdpra-
zat volt az istenek képe is. Halhatatlan éberségé-
ben téren és idon til, az 6rok vilagossagban, a
csendben, a Hallgatag Sziv rejtekén igy szol: JEn
vagyok a Tegnap, En vagyok a Ma, En vagyok a
Holnap, megvan a hatalmam arra, hogy masod-
szor is megsziilessek, En vagyok a rejtett isteni lé-
lek, aki az isteneket teremtette.” Mar tudja, hogy

108



egyetlen valésag van: a Iélek. Ez a lélek 6 maga.
Ez a lélek a vilag és a 1ét és a vilagossag. Es a lélek
az Egy. Ami rajta kivil van, az kdprazat és valot-
lan. Kaprazat a dolgok és lények sokasaga, a sok-
szeruség, az ének nylizsgése, a démonok serege.
De kaprazat az istenek serege is: ,En vagyok az
isteni lélek, aki az isteneket teremtette.”

En vagyok az, aki létiiket a vilagba varazso-
lom. Ez a varazslat azonban kabasag. A lélek lat-
ja, hogy a varazslatoknak csak kaba allapotban iil
fel. Most felébredt és kinyilt.

A beavatas vallasos folyamat. Minden lépést
az istenek nevében és az istenek védelme alatt
kell megtenni. Mikor az utolsé 1épést teszi, a be-
avatott felismeri, hogy az isteneken a lélek sajat
legmagasabb eréit, képességeit, szellemének leg-
ragyogobb sugarait, kaprazatanak tundoklé ké-
peit értette. Vallasfolotti dllapotba érkezett, a Lét
Egységébe. A lélek otthonaba visszatért. Ebben az
Egyben nincs kilon élet. Az istenek a mozdulat-
lansdg, a gyonyoriség, a szépség, a nagysag, az
erd, a fény képei, a képek vezették az aton, ami-
kor folemelkedett és megtisztult és megszente-
l6dott. Most az Egyben kitlint, hogy a nagy és
szent és Orok halhatatlan lélek varazslatai voltak.
Egy valosag van: a lélek. Tér, idS, miilt, jové, je-
len, élet, halal, vandorlds mind a lélek dlma s va-
razslata. Az istenség se mas. ,En vagyok a Teg-
nap, €én vagyok a Ma, én vagyok a Holnap... én
vagyok az orok lélek, aki az isteneket teremtette.”

109



ugyanez. A halottkultusz értelme minden 6skori
népnél ugyanaz. Egyiptomban, gy tanik, a ter-
mészet élete a halottaké mellett egészen elho-
malyosodik: a Iét sulypontja nem itt van, hanem
talnan.

A kapcsolatot a talvildggal azért kellett fenn-
tartani, hogy az élet ne zaruljon le, az er6k onnan
ide s innen oda gatlastalanul sugarozzanak, va-
gyis hogy az €16k a halottaktdl, az 6sok az uté-
doktdl, az apdk a gyermekektdl ne szakadjanak
el. Azért, hogy a tilvilagiak tudasukat és erejiiket
az €lok rendelkezésére tudjak bocsatani? Nem.
Ez mar masodrenda fontossagu volt. A torténe-
ti ember, akinek a nyilt létr6l éppen csak hogy
sejtelme van, nehezen tudja elképzeini, hogy az
Oskor szamara a lét nyiltsaganak fenntartasa mit
jelentett. Nehezen képzeli el azért, mert az élet-
nek azt a megszentelt, magas, vilagos és éber fo-
kat, amit az 6skor élt, nem ismeri. Ennek az élet-
nek titka az, hogy a torténetinél hasonlithatatla-
nul nyiltabb. Az életet megnyitni pedig annyit
jelent, mint a halottak szellemével valé kapcsola-
tot fenntartani.

A pradzsapati fokozatardl egyelére a kovet-
kezGket Ichet mondani: az 6skor az emanaciot és
a kreaturat gondosan és hatarozottan megkulon-
boztette: a kisugdrzas lényét és a teremtett Iényt.
Az elobbi a Nagy Isten kisugarzasa, a teremtés se-
gito eszkoze. A hagyomadny tiz emandciot ismert;
az emanaciok testet oltése a tiz arkangyal. A tiz

111



V. Természet és tulvilag

1

Az Gskori hagyomadny azt tanitja, hogy az ember
a beavatas magas fokan olyan tudast szerezhet,
amely a halottak vilagaval valé érintkezésre ké-
pessé teszi. Indiaban a beavatasnak ezt a fokat
pradzsapatinak hivtak, Iranban amsaszpandnak,
Judeaban szefirothnak. Az egyiptomi elnevezés
nem maradt fenn, csak az bizonyos, hogy ez a fo-
kozat itt is, mint a tavol-keleti hagyomanyban,
kapcsolatban allt a szamsor tizes szamaval. Ilyen
értelemben vette at a tudast Puthagorasz, s a tani-
tas ndla az ezoterikusok misztériuma volt.

A halottak vildgaval valé érintkezés alapja és
értelme mindentitt az, amit az 6skor fenntartani
mindig szuikségesnek ¢és természetesnek talalt: a
Iét nyiltsaga. A tilvilag az anyagi természetben
¢lt élet kiegészitGje. A lét csak akkor volt nyiltnak
mondhato, ha a két vilag kozott a kapesolat fenn-
allott. Es ha a tulvilaggal csak a magas tudasba
beavatott volt képes a kapcsolatot fenntartani, az
érintkezést szamos ritusban a kézonséges élet is
dpolta. Romaban még a csaszarok alatt is a cirku-
szi jatékok, a kocsiverseny, a furdé, a caena roma-
na, mint Schuler irja, olyan szertartas volt, amely-
nek értelme a lét nyiltsaganak fenntartasa. De a la-
resek, Judeaban a patriarkdk, Iranban a fravasik,
Indiaban a pitrik, Kinaban az 6sok, Mexikoban és
Peruban a halottak tiszteletének jelentdsége is

110



arkangyal jelképe az elsé tiz szam. E tiz lényen
kiviil minden mas lény, alak, dolog mar nem ki-
sugdrzas, hanem teremtmény. Ezeknek a Nagy Is-
tennel mar nem kozvetlen, hanem kozvetett vi-
szonya van. A pradzsapati, amsaszpand, szefi-
roth a beavatasnak az a foka, amikor az emberi
Iélek teremtmény voltit levetette, és kozvetlenul
a Teremto Szellembe valo visszatérés elétt all.

Tiz pradzsapati van. Az irani és heber hagyo-
many, késébb a gnosztikus irodalom e tiz szam-
nak kilonbozo elnevezést talalt. Aki a létnek abba
a korcbe lépett, amelyben lényét teljesen a vilagot
alkoto és kormanyzo szellem rendelkezésére
tudja bocsatani, sajat énjétol eltavolodott, szenve-
délyeirdl lemondott, egyéni vagya, kivansaga, cél-
ja tobbé nincs, teremtett léleknek tobbé nem te-
kinthetd. Kisugdarzassa lett, kozvetlen eszkoz: ez a
pradzsapati, az amsaszpand, a szefiroth.

A halottakkal val6é kapcsolatot a pradzsapati
tartja fenn és csak neki szabad fenntartani.
Az életnek ezt a helyzetét csak az a lélek foglal-
hatja el, aki maga megnemesedett ¢s felébredt.
Ez a mahamudrd, az ugynevezett Fenséges Sz¢k, a
Nagy Magatartas, a vilaiguralmi helyzet. Mert a
pradzsapati olyan tudas birtokdban van, amely a
halottak vilagabol azt az erét emeli at, amelyiket
akarja. A pradzsapati ezért tandcsaival az ural-
kodo kiraly mellett all, a kozosségben a tanitast, a
biraskodast, a vallast, a kormdnyzatot iranyitja.

A halottak vilagaval a torvényes kapcsolatot a

112



pradzsapati orzi. A tudast azonban mas is megta-
nulhatja. Ennek az embernek a talvilaggal valo
érintkezése azonban torvényellenes. Ez a vardzs-
16. A fekete magus. Ez az, aki megtisztulatlanul,
fel nem ébredve mindossze a technikai eljarast sa-
jatitotta el, és a tdlvilagi erdket gyakran egyéni
célra haszndlja fel.

Késobbi 1épés lenne ugyan, de a pradzsdpati
megértésére hadd keruljon elébbre a kovetkeza:
kulonbséget kell tenni szoldris és lundris éberség
kozott. A lundris éberség intenziv érzékenység az
okkult vilagban: olyan korben, amelyben sem
lénynek, sem eronek, sem targynak, sem vonatko-
zasnak, osztonzésnek hatarozott iranya, mérteke,
alakja nincs. A lunans érzékenység a dolgokat az
értelem korén kivil tudja latni és felfogni anélkiil,
hogy azokat megértené, benyomasszertien, deren-
g0 sejtelemmel. Ez a félhomalyban levé tapaszta-
lat biztossaga, mint a vak tapintasa. — A szolaris
¢berség az intellektudlis intuiciéo érzékenysége,
amely nyit, kapcsol, atlat, vezet, markol, 6sszefltig-
gést teremt, keresztulvilagit és a dolgok fenekére
lit. Eles, gyors, mint a nyil, felvillands, abszolut,
vildgos és tuzes.

A lunaris és szolaris, a Hold-éberség és a Nap-
éberség kozott a legfontosabb kalonbség, hogy a
lunarisnak nincs, a szolarisnak van: logosza. Ezért
a szolans éberség ,logikus”, a lunaris nem az.
Az eldbbi vilagosan lat és minden lépését meg tud-
ja indokolni, kovetkezetes, értelemszerti, abszolut

113



belathato és intelligens. Ezzel egyutt jar az arany-
lag konnyen kifejezhet6, megnevezhetd, elmond-
hato szellemi tartalom. Ez az, ami , logikus”. A Ju-
ndris Cberség képei, Osszefuiggései homalyosak,
rejtettek, ,,okkultak”, alig érthetdk, csak igen nehe-
zen kozolhetdk, és sohasem tartanak kapcsolatot
az értelemmel.

A pradzsapati fokozat a lundris és szolaris
¢berség egységének megvalosulasa. Okkult ké-
pességeivel kutat, tijékozodik, sejt, tapogatozik,
érez és szimatol; intelligencidjaval markol, it és
uralkodik. Sejtelem ¢s logika egyutt: érzékeit a lét
lathatatlan koéreibe az dlom konnytségével nyujt-
ja ki, s ezzel szerzi meg ott, a bizonytalansiagban
a szukséges holdfényszera érzékelést; de semmi
folotte hatalmat nyerni nem tud, semmi el nem
csabitja, el nem kapraztatja, el nem buavoll, mert
tapasztalatait tindokloé értelméncek korébe vonja
¢s sugdarzo tudasaval leleplezi.

A beavatasnak csak ez a foka képes arra, hogy
bintetlenul a halottak vilagaval kapcsolatot tart-
son fenn: az okkult 6sztén és a vilagos értelem
egyutt, a Hold és a Nap vilagelemeinck egysége.
Ezért hivtik Egyiptomban a fépapot a Nap és a
Hold fianak. A Nap jelképe a jobb szem, a Holdé
a bal szem: a Nap és a Hold fia pedig a két szem
kozott az orr folott, a homlokcesont alatt lakik a
halhatatlan lélek. Egyiptomban a homlok kozepén
a beavatas magas fokat elért papok arany kigyot
viseltek: az éberség jelképét. Ez a pradzsapati.

114



A dévajanin haladé lélek nyilegyenesen és
konnyen folemelkedik. A foldi életben, a beavatas-
kor, éberségét feltamasztottak. Meg tudta tenni
a legnagyobbat, amire a lélek képes: a halal kii-
szObét ¢beren lépte at. ,Nem felejtette el nevét”,
ahogy az egyiptomiak mondjak. Mert a sotétség-
ben az ott lakoknak nincs neviik. Ezekre mondja a
Pert em heru: ,,Nem mint halott tavozott el innen,
mint €16 tavozott el innen.” Tibetben a haldoklo
mellé a lama azért ul le s azért olvassa fel a Bardo
Todolt, hogy benne az éberséget fenntartsa, hogy
.mint ¢lé tavozzon el innen”, hogy ne zuhanjon
ajultsigba, s ne legyen a sotétség martaléka.

A pitrijanan halado lélek, aki foldi életében ka-
ba életet élt, aki a beavatast csak tokéletlenul sa-
jatitotta el, szenvedélyeknek hodolt, tapasztalati
énjével magat vakon Osszetévesztette, az a halal
kiliszobén osszeroskad. , Nevét elfelejti.”

A sotétségbe kertil. A sotétségben lakoknak
nincs nevik. A kiiszobon szornyetegek taimadjak
meg. A mexikoi Halottak konyve azt tanitja, hogy
kigyok ¢s alligatorok rohannak el6. Szélvész ta-
mad. Tikkaszto forrosag fogadja. A lélek rettegve
menekul, de észreveszi, hogy liba visszafelé for-
dult. Egyiptomban démonok tamadnak fel, és az
elkoltozott tagjait leharapjak.

Azt, aki foldi életében nemes volt, joszivi, rész-
vevo, onzetlen, azt a rémek nem kinozzak: a bol-
dogok birodalmaba kertil. A talvilagi bir6 szivét
megméri, mint Egyiptomban mondjdk, s aztan a

116



2.

A talvilag birodalmait az 6skor minden népe csak-
nem teljesen egyformadn latta. Azt a két kort, amit
a Véda az istenek atjanak és az 6sok utjanak nevez,
minden hagyomany elvalasztotta. Az istenek ttja
a beavatott, felébredt lélek egyenes folemelkedése
a halhatatlan oroklétbe, ahol Brahmannal egyestil,
vagyis atmanna valik. Ez a lélek felébredt, a vilag-
folyamatbol egyszer s mindenkorra kikapcsolodik,
mert a léttolotti létbe hazateért. Ez a dévajana.

Az a lélek, aki az 6s0k utjan jar, az anyagi ter-
meészettel tovabbra is kapcsolatban marad. Ez a pit-
rijana. Az 6sok utja. Az 6sok helye a tulvilagon a
Hold, a héber hagyomanyban a Seol, a mexikéiban
a Tlalokan, az egyiptomiban az Amduat, az archa-
ikus gorog hagyomanyban a Hadész. Az elkolto-
zottek itt lunaris éberségben élnek, lefokozott lét-
ben, derengd dllapotban, , mint az illatok”, ahogy
Hérakleitosz mondja. A tudat kialvdsa utan a lélek
meég egy ideig a testben marad, hogy a tulvilagi
vandorlisra alkalmas konnyl asztraltestet Kifej-
lessze, s csak akkor tavozik el. Ez az id6 az egyip-
tomi és a héber hagyomany szerint harom vagy
harom és fél nap. Egyiptomban azt tanitottdk,
hogy ez alatt az idé alatt a lélek foldi életét még
egyszer végigéli, de visszafelé. A lélek jelképe ez
alatt az idé alatt a kétarcu fej.

Mikor az asztraltest kifejlodott, az elkoltozott a
re-staun, a sotétség és vilagossag hatarvonalan at-
halad és a nappalbdl kilép.

115



Nagy Nyugati Paradicsomba szall. S ez a Sekhet-
hetepet. A gorogok szerint a Heszperiszek kertje, a
tibetiek szerint a csenrézi. Ezt az orszdgot minden
oskori hagyomdny nyugaton latta. A lélek jotette-
inek gyltimolcseit élvezi. A paradicsomi boldogsag
azonban nem hatartalan és kimerithetetlen. Ez a
lélek nem szabadult meg a kdprazattol. Az élet
korforgasaba ismét vissza kell térnie. Mikor jotet-
teinek tokéje elfogyott, a vilag korforgasaban tjra
részt kell vennie. Jotett, nemesség, részvét, ala-
mizsna, vallasos élet nem szabadit meg; egyediil
és csakis: az éberség; a felismerés, hogy az embe-
r1 Iéleknek magja az Orok és halhatatlan lélek —a
kaprazatokat levetni, az osszetévesztésekbdl mind-
orokre kigyogyulni. Semmiféle talvilagi paradi-
csomi allapot nem végleges. A lélek nem szaba-
dult meg, s a kaprazat abba a nylizsgésbe, ami az
¢let, yjra visszaszivja.

A feleldtlenek, 6nz0k, gonoszak, szenvedélye-
sek, rosszindulatiiak, akik bant bunre halmoztak,
azok az alviligba keriilnek. Az alvildg a termé-
szetfolotti vildg legalso foka; ez az, amely az anya-
gi természethez a legkozelebb all és azzal kozvet-
lentil érintkezik. Itt élnek azok a lelkek, akiknek
lénye még anyagi vonatkozdssal van tele. Még él-
nek bennuk a vagyak, a szenvedélyek, allandéan
a természet hataran settenkednek, ha lehet, be-be-
lépnek, elvandorolnak oda, ahol nagyokat ettek és
ittak, ahol vagyonukat elrejtették, ahol hazuk volt,
ahol gaztetteket kovettek el.

1 i I



A tilvilagi lények tilnyomé tobbsége ilyen, a
legalso korben, a Hadészben €16 lélek. A torténe-
ti id6ben az ember abban a hiszemben van, hogy
ezek azok a lelkek, akiket a hagyomany 6soknek
nevez. Errol szo sincs. A torténeti ido, ha a ha-
gyomdnyt megérteni megkisérli, mindig ugyan-
azt a hibat koveti el: minden alkalommal az in-
dividudlis ént veszi alapul. Az éskor gondol-
kozdsanak alapja pedig az egyetemes En. Nem a
dzsiva, hartem az dtman, nem a tapasztalati embe-
ri egyén, hanem a2 orok ember, a homo aeternus.
Amikor a hagyomidny 6sokrél beszél, nem az em-
beri egyének 6seirdl killon-kulon, hanem az em-
beriség Oseire, az egyetemes ember apjaira és
anyjaira gondol.

A pradzsapati tudasanak kicsiny toredékét a
hindu Agroucsada Parikcsat megorizte, Ez az emlék
azt mondja: , A pitrik az 6sok lelkei, akik az anya-
g1 természet korén kivul élnek, az emberekkel lat-
hatatlan, de allando6 kapcsolatban vannak és a tul-
vilag erdit a fold felé iranyitjak.” - , Az 1d0k kez-
detén a pitrik fellazadtak a Teremté ellen, és a Iét
tokéletességét elvesztették. A lelkek egy része az-
Ota a foldi életen keresztiil a létbe visszatért; egy
része a foldi életet leélte, de nem tudott megsza-
badulni; ezekre, ha ez a vilagév letelik és uj vilag
keletkezik, 4j élet var. A lelkeknek egy része
azonban még nem sziletett meg, mert nem zu-
hant az anyagba. Van ugy, hogy ezek kozil egy-
egy a foldon emberi alakban megjelenhet mint

118



nagy kiraly, vezér, proféta vagy bolcs. A lelkek
nagyobbik része azonban még nem vett magara
foldi sorsot. Ezek a szellemek az emberiség életé-
nek Orel, az emberiség apjai.” Az Gskori hagyo-
many ezeket a lelkeket nevezi pitriknek, vagyis az
emberi nem atyjainak. Ezck a lelkek, akik az em-
berekben a magas gondolatokat keltik, akik a né-
pek sorsat iranyitjak, akik az ihlet urai és a profe-
tikus sugallatokat 6sztonzik.

A pradzsapati tudasa éppen az, hogy a szola-
ris €s lunaris ¢berség egységével a pitnik, az atyak
inspiracioja és a kozonséges talvilagi lény oszton-
zése kozott kiulonbséget tud tenni. Ez az, amit a
varizslo és a fekete magus nem tud. A varazslo,
éppen mert csak lunarisan éber, a megkulonboz-
tetésnek nem ura.

Az 6s6k nem az emberi egyéni ¢n 6sel, hanem
az emberiség apjai és gondviseldi, magas és tisz-
ta lelkek, az emberinél mérhetetlentil mélyebb tu-
dassal. A pradzsapati ezeknek az apdknak szelle-
mével teremt kapcsolatot és ezt az érintkezést
apolja és tartja fenn. Espedig azért, hogy az embe-
riség a jo atydk védelme alatt alljon. Mert ha az
ember az atyak szellemétdl elszakad, az anyagban
laké démonikus erdk uralma ala kerul. Ez kovet-
kezett el a torténeti kor kezdetén.

3.
A talvilagi kapcsolat megteremtésének eljarasat
némely primitiv nép megorizte. A primitiv nép, a

119



magas szellemiség visszakorcsosult, csonka tore-
déke, mint amilyen a néger vagy az indian, a ma-
1aj vagy a papua, a lét megnyitasanak szertartasat
torz formaban tartotta fenn. A szertartas a legtobb
esetben vardzsloi elemekkel van tele, s a fekete
magiahoz kozelebb dll, mint a pradzsdpati ritusa-
hoz. Két ilyen magikus szertartis megemlitése
elegendd: az egyiket egy észak-amerikai torzs, a
masikat Kelet-Tibet nomad népe 6rzi.

Az észak-amerikai feketeldbu indidn torzsnél,
ha az egész torzset érinté kiulonosen fontos kér-
désben kell donteni, a varazslé megkérdezi a szel-
lemeket. A szertartas nyilvanos, és az egész falu
jelen van. A sator kozepén alig négyzetméternyi
helyet embermagassagu colopokkel vesznek ko-
rul, s a colopoket felul kihegyezik. A varazslo, mi-
kor a torzs népe osszegyult, belép. Segédei meg-
kotozik, szijakkal korulcsavarnjak, annyira, hogy
moccanni sem tud. Allatbérbe varrjak és a colo-
pokon kiviil hanyatt fektetik a foldre. Ekkor meg-
szolal az idéz6 ének, sipokkal €s csengettytuvel
kisérve. A megkotozott és bevarrt varazslo a szel-
lemeket elkezdi hivni, mindig hangosabban és
strgetobben. A zene és ének hangja erésbodik.
A varazslo egyszerre csak felugrik. Senki sem ¢érti,
hogyan csindlja. Eleinte kisebb ugrdsokat tesz a
colopokkel kivert tér koril, de az ugrdsok egyre
nagyobbak lesznek. Lehetetlennek latszik, de igy
van. Koézben a torzs szamadra alig értheto nyelven
folyton a szellemeket hivja. A legidosebbek azt

120



mondjak, hogy a nép régi nyelvén beszél; egyes
szavakra még emlékeznek, nagyapjuk ajkarol hal-
lottak. A tanc egyre vadabb, végiil a varizslo
egyetlen ugrdssal az embermagassiagu colopokon
atveti magat és a belso térben talpra esik. Teljesen
hihetetlen! Most a sator felsé nyilasan zdrzavaros
hangok eszeveszett kialtozasa hangzik. Szél zug,
a karok recsegnek, a satorlap megfeszil, mintha
orkdn tépné. A hangok ugyanazon a nyelven
uvoltoznek, mint a varazslo. Kérdeznek és fe-
lelnek, a varazslo szaporan hadar, a szellemek va-
laszolnak. Egyszerre csak csontig hato kialtas har-
san fel. A varazslot valamilyen erd folemeli a
sator felsé nyilasdaig. A kovetkezo pillanatban
csend. A varazslo pedig ott csting a sator nyilasa-
ba kapaszkodva, anyaszult meztelentl. A szertar-
tds utan a torzs vénel osszegyulnek és meghall-
gatjak, hogy az 6sok mit uzentek.

A masik idézo szertartas Kelet-Tibetbdl valo.
A kulséségek itt: a nagy zenekar, sippal, kurttel,
dobbal, a varazslo segédeibal allo énekkar. A va-
razslé nagy tomeg kozepén széken ul. Néhany
segédje ritualis léptekkel tincolva jarja korul.
A ngagsz-pa, a magus reszketni kezd, ismeretlen
nyelven hadar, nyog, sohajtozik. A nézok ugy
latjak, mintha érzékfolott erok ruhdjat tépdesnék
¢és tagjait szaggatnak. A helyiséget idegen han-
gok toltik be. Gyakran megjelenik a delog, az aszt-
raltest, aki a foldre visszatér és sorsat elmondja.
Bar a varazslo az érintkezést nem vele kivanja

121



viaskodnak egymassal, hogy az €16 testet melyik
foglalja el. Van egy démoni fajzat, Tibetben Iéleg-
zetrabloknak hivjak Oket, amely a lélegzetet elra-
bolja (a pranat, vagyis a szellemlélegzést). A Ha-
dészben €16 asztralis lényekben ugyanis csillapit-
hatatlan életéhség ég mindarra, ami az élettel
kapcsolatos, és arra magukat szégyenteleniil ra-
vetik. De semmire sem sévarognak annyira, mint
a kiontott vérre: ahol vér folyik, oda az asztralis
lények milliéi gytilnek. Az 6skori primitivek ve-
res aldozatait, az azték emberaldozatokat tobbek
kozott azért tartottak, hogy ezeket a démonokat
kiengeszteljék és joindulatu segitségiiket meg-
nyerjék. Baader az ilyen eltévedt szertartasok fe-
|61 azon a véleményen van, hogy a véres tomeg-
aldozatokat tobbnyire torzsszervezetek hozzak,
és nemzeti kozosségeknek szovetsége ez a sotét-
ség hatalmaival. A valédi dldozat szertartasaval
valé visszaélés. Mexikéban ennek a megallapitas-
nak helyessége azonnal felismerhets. Kicsiny
nemzetiségek, hogy uralomra tegyenek szert,
szovetséget kotottek a Politikai Halalistenekkel:
mert a hatalmi 6szton inspiratorai minden eset-
ben haldlistenck. A nagy szellemistenek éppen
ugy, mint az atydk, az 6sok, nem ismernek sem
nemzeti, sem mas részrehajlast. A Politikai Halal-
istenek 0sztonzésel mindig vérontasra vezetnek:
forradalmakra, haborukra, viszalyokra, gyilkos-
sagokra. Az Atydk oOsztonzései a békét és az
egyetemes emberiség javat szolgaljak.

123



folvenni, nem tzheti el. Mert akkor a tobbi is
megharagszik, megneheztel, és valamennyi szel-
lem elmegy. Végul megjelenik az a szellem, aki a
feltett kérdésre valaszolni tud. A ngagsz-pa ki-
mondja a mantrat, a varazsigét, és a szellemnek
valaszolnia kell.

E szertartasok groteszk kilsoségei megtévesz-
toek. Az ember hajlando feltételezni, hogy az
egész ugyefogyott csepuragasnal alig tobb. A va-
16 helyzet az, hogy itt elkorcsosult alakban az tor-
ténik, amit Indiaban, Egyiptomban, Kinaban, Ti-
betben tudatatvitel néven ismertek, s amely tu-
datatvitel technikaja a halottakkal valé érintkezés
alapja volt. Némely oskori irat, foként a tibeti
Pho-va, kelloképpen tajckoztat arrél, hogy ilyen-
kor mi torténik. A beavatott olyan mester vezeté-
se alatt, aki az atvitelt minden részletében isme-
ri, a halott lelket megidézi, tudatat atveszi és
ilyen moédon abba, amit tudni 6hajt, betekintést
nyer. A beavatas lépcséit megjarni mester, guru
nélkul mindig veszedelmes. A Pho-vat tzni mes-
ter nélkiil lehetetlen. Az emberi Iéleknek lépésrol
Iépésre meg kell tennie azt az utat, amit a halott-
nak: at kell lépnie a re-staun, magara kell vonni
az asztralis démonokat, a mantrakat kell6 helyen
kell kimondania, kiillonben mint mondjak: testét
mas szellemek foglaljdk el s 6 a halottak vilaga-
ban reked. A szertartas annal veszedelmesebb,
mert az asztralis szellemek egy része a Pho-vit
megszimatolja. Az asztralis lelkek odagytilnek és

122



4.
A halottak vilagaval valoé kapcsolat felvételének
megtanulhaté eljarasa van. Ezt az eljarast az 6sko-
ri beavatottak ismerték, még Plithagorasz is tu-
dott réla, és valoszintleg tanitotta is. Az eljaras al-
kalmazasat megel6z6 tudast koriilbelil a kovet-
kezokben lehetne dsszefoglalni:

A halottak vilagdba valo atlépés tudatatvitel-
le]l torténik. A tudatatvitel mozzanatai azonosak
az elkoltozés mozzanataival. A beavatottnak
azonban ébernek kell maradnia, vagyis azt a bi-
zonyos masodik mozzanatot, a vilagossigot
fenn kell tartania. Ezt a bonyolult eljarast, mint
minden erd- ¢és képesség- és tehetségmegnyilat-
kozast az 6skori hagyomany a néi principium-
mal kototte ossze. A nd, a Sakti, a produktiv és a
produkdlt, vagyis a teremtett vilag arngje. A te-
remtett erék kvintesszenciaja. A beavatottnak te-
hat olyan saktit - erét, képességet - kell megsze-
reznie, amely feladataban segiti. A pradzsapati
fokozat a legmagasabb ndi istenségekhez fordul:
a Sakti nagy ¢és fényes alakjaihoz, magdhoz a Bol-
csességhez, Szophidhoz, A varazslo ¢s a magus
nem valogat, Barmilyen eré timogatasat nyeri el,
megelégszik. Az alacsonyrend( varazslaterok
alakjait hivtak Tibetben ddkininek, Mexikéban
cinapipiltinnek, Peruban huifakinak. A néphit eze-
ket az inkarnaciokat boszorkanyoknak hivija.
Ezek a természetfolotti kvintesszenciak, Kinaban
a pok segitik a varazslot abban, hogy a talvilagi

124



lelkekkel érintkezést taldljon s azoknak segitségé-
vel az ember képességét meghalado tetteket vég-
rehajtson. Az archaikus Gorogorszagban e va-
razslatok urndje Hekaté istenno volt. Az istennét
nok szolgaltik és az Argonautdak torténetébdl
Médeianak, a Hekaté-papnonek varazslatairol al-
talaban mindenki tud. Hekaté a lunaris vilag ki-
ralyndje, a talvilag asztralis korének, a Hadész-
nek nagy hatalma.

A varazslo elso teendoje ilyen dakinit, vagy
cinapipiltint, vagy huitakat rabeszélni és meg-
héditani, hogy a po-lélek, a lunaris é o ren-
delkezésére alljon. Naropa, a nevezetes tibeti
ngagsz-pa életrajza részletekbe menden foglalko-
zik a varazslo faradozasainak leirasaval, a szertar-
tasokkal, imakkal, idéz6 mantrakkal, amig végiil
a dakini rendelkezésére allott. Naropa végul is
egy meggyilkolt mahamudra ddkinijét, vagyis va-
razsloképességét szerezte meg. Amikor a beava-
tott ezt a fokot eléri, sziddhivé lesz. A sziddhi is-
mertetdjele, hogy a Holdanya, Hekaté korében
otthonos. Lundris ¢bersége van. Mar tullépett az
emberi koron, de az istenek korébe még nem
érkezett el. Mar természetfolotti képessége van,
de képességeit még nem tudja az egyetemes em-
beriségnek szentelni. A hirom fok: az emberi
(manava), a magikus (sziddhi) és az isteni (divja)
kozott még csak a masodikat érte el. A varazslo -
a szufi hagyomany araffnak nevezi - azonban, ha
a sotétség utjan jar, ha fekete magus akar lenni és

125



5.

E beldtasok alapjan most mar nem tanik kilonos-
nek, ha a hagyomany azt mondja, hogy a pra-
dzsdpati feladata a talvilagon €16 lelkekkel valé
kapcsolat fenntartisa volt. A beavatas kiterjedt
arra, hogy a tanitvanyt a tudatatvitelre megtanit-
sa és a tulvilag természetét vele megismertesse.
A tulvilagon €16 lénynek is van teste, az azonban
levego-tiizszerq, légies, éterikus, asztralis. Ami-
kor Hérakleitosz azt mondja: psziikhai oszmontai
kat" Haidén — ezt érti: a lelkeknek a Hadészben
asztralis érzékenységuk van: étertestben élnek.
A tulvilag azonban nemcsak a Hadész. Az éber-
ség kulonbozo fokozatainak megfelels kulonbozé
birodalmakat a beavatottnak mind ismernie kell.
A tulvilagon csak az egymassal rokon fokon ébe-
rck élhetnek egyitt, sot csak azok latjak egymast.
Amikor az ¢l6 emberi tudat lunaris éberségével
tapogatozni kezd, természetesen el6szor a legal-
s birodalomban kutat. S ez éppen a legveszedel-
mesebb hely. Itt kavarognak az elveszett lelkek, a
lazado szellemek, az anyagiassag szenvedélyében
élok, a tisztitotiz-lelkek, az elementaris démonok,
az anyagdémonok, bestialis, gonosztevo, véreng-
20 lények, akiket minden vilag kirekesztett, és itt
torvényen kiviili létet élnek.

Az Oskori hagyomany egyes emlékei, foként
az indiai Agroucsada Parikcsai hangsulyozza,
hogy ezck az asztralis démonok megmérhetet-
leniil gonoszabbak és elvetemiiltebbek azoknal

127



az emberi lelkeknél, akik itéletre keriiltek, vagyis
a pokolban, a gyehennaban szenvednek. Abbé
Constant a Kabbala ritka mivei nyomdn azt
mondja, hogy ezeket az atmoszféraszer testben
¢é16 Iényeket csak a vilagegyetem lélegzete moz-
gatja, az anyag azonban redjuk ellenallhatatlan
hatassal van. Mindig a fold felé torekszenek és itt
keresnek tevékenységet. Almokba furakodnak,
odasereglenek, ahol biintényt kovettek el. A koz-
mikus sugarzasokban azonban lassan eloszlanak.
Azok a lelkek, amelyek a foldon elkovetett nagy
bineiket nem vezckelték le, korcs alakban go-
nosztevok lelkein éloskodnek. Constant ezeket
embrioknak hivja. Rokonsiguk a po-lelkekkel ké-
zenfekvo. Az asztrdlis Iények nagy tobbsége a
fold l1égkorét sohasem hagyhatja el és nem léphe-
ti at. Larva alakban sinylédnek és sovarognak, f6-
ként a melegre ¢s a vérre. Ezek a larvak menekiil-
nek a vildgossag eldl, és ,,az intelligencia egyetlen
felvillanasa elegend6 ahhoz, hogy 6sszeroskad-
janak és a vilagegyetem feneketlen sotétségeiben
elmeriuljenek”.

Sampson egyiptomi €s alexandriai iratok alap-
jan azt mondja, hogy a foldet a sotét korszakok-
ban, foként haboruk és forradalmak kozben és
utan ezek az elvetemult asztralis lények drasztjak
el. Néha megtorténik, hogy a bukott angyalok is
a foldre lépnek. Soha nem jonnek a sotétség ha-
talmainak hatdrozott felhatalmazasa és megbi-
zasa nélkul. Ezek a lények az ugynevezett nagy

128



torténeti alakok, akik a rendet felforgatjak, a né-
peket egymasra uszitjak, haborukat idéznek,
vért ontanak, millickat nyomoritanak meg ¢és
pusztitanak el, dontenek szegénységbe, tesznek
foldonfutéva. Ezek a tisztatalan és szégyentelen
ordogi lények, mint a hagyomany antropologiaja
tanitja, a teremtésben az egyeduliek, akikbdl a
halhatatlan és 6rok isteni szikra, az El6 Lang hi-
anyzik. Hogyan és mikor vesztették el, azt a ha-
gyomany nem mondja. Ezeket a lényeket hivja az
irani szent konyv Ahriman seregének, drugok-
nak. Ezek a hindu riksaszdk és gandharvak. Ezek
Tiphon hivei, Szét szolgai, az engedetlenség, a
b(in és arulas gyermekei, akiket Hénoch nephilim-
nek nevez.

Ha az Atyak ereje a foldon nem elég nagy, és
az 6sok nem tudjdk az embereket elég vilagos-
sdggal elarasztani, az engedetlenség ¢és bun
gyermekei keriilnek uralomra. A pradzsapati te-
vékenysége, hogy a sotétség hatalmait megfékez-
ze az Atyak segitségével. Emberi eré ehhez ke-
vés. Az egész emberiséy egylittvéve sem tud el-
Gzni egyetlen talvilagi befolyast sem. A befolyas
az ember szamara megfoghatatlan és elérhetet-
len, de foként a befolyds hatalmasabb, mint az
ember. A pradzsapati, az amsaszpand, a sze-
firoth az egyedili, aki az Atyakkal kapcsolatban
all és az Atyakat arra kérheti, hogy a sotétség ha-
talmait megfékezzék. A pradzsapati tudja azt,
amit a beavatottnak mindjart az elsé lépcson meg

129



kell tanulnia, hogy a létben sohasem all szemben
emberekkel. Az emberek az anyagi természetben
¢16 tehetetlen lelkek, akiknek tevékenységét ha-
talmak iranyitjadk. Aki a fold sorsaba bele akar
avatkozni, akar vezetni akar, akdr tanacsokat ad,
akar tanit, az nem az emberekkel all szemben,
hanem hatalmakkal. Es a sotét hatalmakat nem
emberi erd fékezi meg, hanem a vilagossag Urai.
A pradzsdpati a vilagossag hatalmainak, az
Atyaknak papja.

6.
A halal kiiszobének atlépése utan, mondja a Veé-
da, el6szor minden lélek a Holdba szall. Aki
szellemtelen, kaba, almos életet élt, az a Holdbél
eso alakjaban a foldre visszahull. Aki éber életet
élt, azt a Hold atereszti, és felszall Brahmanhoz,
hogy vele egyesuiljon.

A Hold jelképének megértése most mar nem
kiilondsebben nehéz. Ez az Amduat, a Tlalokan,
a Seol. A mexikéi hagyomany Tlalokanjat, viz-til-
vilagat nem szoktak nagyon érteni. Nem értik azt
sem, hogy miért volt Mexikéban oly nagy a Tla-
lok-tisztelet, Tlalok az esdisten, a vizisten neve, az
indian Okeanosz. Nem értik az egyiptomi Nilus-
kultuszt, az Eufratesz-, a Gangesz-, a Brahmaput-
ra-, a Jang-Ce-kultuszt sem és az 6skori népek
viztiszteletét, Thalész metafizikdjat, amely szerint
az élet szulbanyja a viz. A Véda megfelels helyé-
nek bevonasa a helyzetet eléggé tisztizza. A viza

130



nem sOvarog masra, csak a természetfolotti hata-
lom gyakorlatara, ezen a sziddhifokon megall.
Megnyugszik abban, hogy az okkult eroket tet-
szése szerint felszabaditja vagy lekoti.

A sziddhi az Atydkkal nem tud kapcsolatot
teremteni. Az Atyak nem bocsatkoznak alacsony
és sotét muveletekbe. A lelkek, amelyekkel a
sziddhi érintkezést tud felvenni s amelyek rendel-
kezésére allanak, a Hadészban, a lunaris alvilag-
ban é16 asztralis démonok, nekiidaimonész, ahogy
a gorogok mondottik, a po-lelkek, mint a kinaiak
tartottak. A természetfolotti er6k haszndlata a
pradzsapatinal theurgikus; a varazslonal csak
magikus. Ezt a kulonbséget ismételten ¢s teljes
nyomatékkal hangsulyozni kell. A theurgia a ter-
‘meészetfolotti képességek megszerzése, hogy az
emberi lélek az istenek vilagossagaban és nagysa-
gaban részesuljon és ezt a vilagossagot és nagysa-
got az egyetemes emberiségre sugarozza. A ma-
gia az emberi én érdekeit szolgalja, véedelmet ke-
res, el6z, kivaltsagot biztosit, tamad. A theurgia
eredménye az, hogy a pradzsapati magat a vila-
gossag szellemével veszi korul és lényét emberfo-
l6tti fénnyel itatja at. Az Atyak szelleme, mond-
ja Manu, ha a beavatott egyszer megidézte Oket, a
beavatottat lathatatlanul koveti, éspedig minde-
nuveé; az Atydk minden atjara elkisérik, és ha le-
il, mellette foglalnak helyet.” - A magust viszont
Hekaté sotét lényei kovetik.

126



termékenységhez el nem engedhetéen szukséges
oselem. De a viz tobb. A viz ,,az ég aldasa”. A tul-
vildgra lépett lélek mint aldas a foldre visszahull.
A mexikéi, egyiptomi, irdni, kinai, hindu esé-
kultusznak szoros kapcsolata van a halottak kul-
tuszaval, és az esovarazslatoknak kapcsolatuk
van a tulvilaggal. A viztisztelet a halottak, illetve
az Atyak tiszteletének egy neme: Tlalok, az eséis-
ten a Tlalokan, a Hadész Hold-szférajanak ura.
A Hold és a viz kapcsolata pedig mashonnan is
eléggé vilagos. Az asztrologia ennek lényegi 6sz-
szefuggéseit jol ismeri. Az esé a tulvilag dldasa:
beldle fakad az élet, a buza, a kukorica, a rizs, a
gyumolcs. Belole fakad az élet fenntartasahoz
szukséges taplalék. A vizbol, vagyis a halottakbdl,
végiil is a Holdbdl, més szoval a Hadészbdl, az
0s0kbol. Az 6sok, az el6dok esé alakjaban, tapla-
Iék alakjaban térnek vissza. Ez az értelme a mexi-
koéi és perui kukoricakultusznak és az egyiptomi
és gorog buzakultusznak. A vizben az 6skor nem
anyagot latott, hanem vilagalkoté 6selemet, sot a
termékenység, az dldas, a kegyelem elemét. A viz
az égben lakozott, ezért mondjak az egyiptomiak,
hogy ,.az él6 viz, amelynek hazdja a menny”. Ez a
szemlélet all a flirdés ritusa mogott is, még oly ké-
sei idokben is, mint a mohamedan kor.

A Hold vilaga, a Viz-paradicsom, ahogy Mexi-
koban hivtak, nem egyéb, mint a lunaris éberség
vilaga. Hogy ez milyen kapcsolatban all a terem-
t6 er6k kvintesszencidjaval, arrol mar volt szo.

131



Ez a vilag a tulajdonképpeni produktiv vilag, a
Sakti kore. S ha az ember ezt j6l dtgondolja, nem
fog kiilonosebben nehezére esni az archaikus
szemlélet egyik fontos mozzanatat, a né metafizi-
kai helyét errdl az oldalrdl is latni.

A Viz-paradicsomban, vagyis a Tlalokanban, a
Holdban nyugszanak azok a teremté és termé-
keny erok, amelyeket tijjabban Goethe vizidjanak
nyoman a Miitter, az Anyak vilagaként ismernek.
[gy valik egész mélységében érthetévé nemcsak
az, hogy a Hold, a Sakti, az Anyak, a Termékeny-
ség volt az, amit az 6skori népek tiszteltek és amit
kultusszal vettek koril, nem pedig a légkon tiine-
mény, ami az es6 — hanem az is, hogy a Hold jel-
képe hozta kozel az archaikus korban az 6sszes
nagy istennéket, Artemiszt, Hérat, Démétért,
Perszephonét, Hekatét Gorogorszagban, lziszt,
Nutot és a tobbit Egyiptomban, és az osszes isten-
noket Mexikéban, Peruban, Indidban, Iranban, Ti-
betben ¢és Kinaban.

Ebben az osszefuggésben azonban megvilago-
sodik valami mas is. Korulbelil szaz éve kiillonos
jelentGséget tulajdonitanak a Bachofen dltal leirt
6si asszonyvilagnak; tobben feltételezték, hogy
ez az Osi asszonyvildg mint matriarchatus a tor-
ténetelotti korban valésag volt. llyen formaban
ez természetesen absztrakt és naiv. A tény bel6-
le az, hogy a foldi életben egész hosszu idoszak
alatt a lunaris éberség az uralkodo, s a mitosz az
ugynevezett lemurokrol alkotott képével errdl is

132



tud. A talvilagi létben pedig egészen nagy biro-
dalomban ugyanaz a lunaris éberség élt; ennek
az éberségnek az asszonyi lény, a produktiv, a
termékeny, az Anya - végiil is a Hold felel meg.
A viz. Matriarchatusrdl, vagyis asszonyuralom-
rol kar beszélni. Amirol azonban beszélni kell, az
az éberségnek holdszeru, derengd, félhomalyos
volta, amely minden anyagi és szellemi meg-
nyilatkozasban, joslatban, inspiracioban, intuici-
oban éppen ugy, mint a novekedésben, fejlodés-
ben, okkult médon benne rejtézik. Okkult mo-
don azért, mert ez a kor az okkultnak sajatos
vilaghelye.

Ha mar most az ember arra gondol, hogy a
huitaka, a dikini, Hekaté, vagyvis a po-lélek a ho-
malyos, de annal termékenyebb anyai lélekvilag,
ismét masként: az Izisz fatylaval vagy Maja faty-
laval leboritott vilag, Iélek, ember, lény egy pon-
ton mind taldlkozik, egészen konnyen elképzelhe-
t6, hogy ezt a pontot az archaikus hagyomany a
termékeny élet kvintesszenciajanak tartotta, Sak-
tinak nevezte és jelképévé a Holdat tette.

Az, hogy a Véda azt mondja: elkoltozése utdn
el6szor minden lélek a Holdba szall, azt jelenti:
a talvilagra valo lépés elso idoszakaban a lélek-
nek az elsé iddben lundris ébersége van. Az pe-
dig, hogy a Véda azt mondja: az almos és kdba
lelkek a Holdbdl es6 alakjaban a foldre visszatér-
nek, azt jelenti: azok a lelkek, amelyeket a termeé-
kenység Anya-szelleme nem ereszt el, azoknak

133



mint termékenységerdknek a természetben valé
tevékenysége ujra meg kell nyilatkozzon: ezek a
lelkek azok, akik mint Anydk az életet fenntartjak.

A magus és a pradzsapati kozott levo kilonb-
ség ezzel teljesen megvilagosodott. A magus a
dakini, a po-lélek, Hekaté, a Hold vilagaban ma-
rad. Az Anyak vilagaban. A pradzsipati ezen a
vilagon tilemelkedik és a pitrik, a fravasik, a pat-
riarkdk, a huan-lélek szolaris vilagaba emelkedik
és a két vilagot osszekapcsolja. Persze nem sza-
bad hinni, hogy itt értékfokozatok vannak a vila-
gok, az Anyak és az Atyak kozott. A po és a huan
két polus, mint a jin és a jang, a Nap és a Hold.
A két vilagelem csak megnyilatkozasaban ketto, a
valosagban a Nap és a Hold hazassagaban él és
Egy. A pradzsapati a magus folott all, nem azért,
mert a szolaris éberséget realizalta, hanem mert a
két polust egyesitette.

134



VI A lét egysége

|

A beavatds célja a lét egységének helyredllitisa.
De nem annak a létnek egységét kell helyredllita-
ni, amelyet az egyéni ember sziiletésével, hanem
azt, amelyet a homo aeternus az elanyagiasodas
hitlenségével vesztett el. Mert amikor az egyéni
ember megsziletik, nem a lét egységébdl, hanem
az anyag elfeledettségének sotétségébil 1ép ki, ab-
bol az dllapotbdl, amelyben az anyag sotétségével
voltegy. A lét egységét nem az egyéni ember, ha-
nem az orok egyetemes emberiség az idok kezde-
tén jatszotta el, amikor az isteni létbol lezuhant és
ébersége elhomalyosodott.

Arra a kérdésre, hogy mi az elszakadas ter-
mészete és mi az, ami elszakadt és mitdl szakadt
el, az archaikus hagyomany azt tanitja: az 6rok
ember igazi lényét elvesztette és anyagi, termé-
szeti ént vett fel, ezzel az énnel téveszti magat
Ossze s ezzel azonositja magat. Ennek a téves
azonositasnak eredménye, hogy nem az egy-
séges, egyetemes emberi énben, hanem a soka-
sagban, egyénekre szakadva él. A megkulonboz-
tetést a Véda két szoval teszi meg. Az 6rok em-
beri lény: az atman; az egyéni lény: a dzsiva.
Az Osszetévesztés oka az éberség lefokozodasa,
a tiszta szellem megzavarodasa, az almossag,
aluszékonysag, kdbasag, amely az oriilet egy ne-
me, abhimana.

135



A beavatads célja, hogy az emberben ezt az
abhimanat eloszlassa, a kabasagot megszuntesse,
dlmossagdabol felébressze, a szellem megzavaro-
dasat eltuntesse és az ¢éberséget eredeti allapota-
ba visszaemelje. A beavatott igy fel tud eszmélni
arra, hogy kulon egyéni énje nem egy¢éb, mint ha-
mis Osszetévesztés. Kulon egyéni én nincs, csak a
lefokozodott létben latszik Ggy, mintha lenne.
Csak egyetlenegy emberi lény van, az orok, a hal-
hatatlan ember, az atman. Ez a valosag. Ami raj-
ta kivul lenni latszik, az varazslat. Az egész anya-
gi természet, minden dolgaval, targyaval, lényé-
vel, a csillagokkal, a fakkal, az allatokkal, a
szellemekkel, démonokkal, az istenekkel, az élet-
tel, a szuletéssel, a haldllal - mindez kaprazat.
A valosag az egyetlen, valtozatlan, mozdulatlan
létezo: a lélek, az isteni Lény, az atman.

Az archaikus hagyomany megkulonboztetése,
az egyéni énnek és a halhatatlan lénynek elva-
lasztdsa tavolrol sem jelenti azt, hogy itt két ku-
lonallé vilagelemrdl van sz6. Az egyéni én nem
vilagelem, hanem madjd, vardzslat, a halhatatlan
lény lefokozott éberségének abhimandja, orulet-
szeri megzavarodasa. Csak egy lét van és csak
egyctlen Iétezé6 van. Az archaikus hagyomany,
nemcsak a Véda, nemcsak a Ji king, nemcsak Hé-
rakleitosz, nemcsak Platéon, nemcsak a Kabbala,
hanem az egyiptomi, irani, tibeti, perui, mexikoi
hagyomany is az advaitat vallja, advaita pedig
annyit jelent, hogy: nem ketto, hanem egy. Hen

136



En vagyok az 4tman, aki , kisebb, mint a rizs sze-
me, kisebb, mint a daraszem, kisebb, mint a mus-
tar szeme, kisebb, mint a mustarmag szemének
szeme, az ¢én lelkem, aki szivemben él, nagyobb,
mint a fold, nagyobb, mint a vilagtér, nagyobb,
mint az ég, nagyobb, mint az 6sszes vilagok. Ez a
mindenhatd, mindentudé, mindent érzékelo,
mindent atfogo, hallgatag, gondtalan, ez az én
lelkem, aki szivem mélyén lakik, ez az Atman, és

Atmannéa leszek, ha innen eltivozom. Aki ezt
tudja, tobbé nem kételkedik.”

2.

A hagyomany srutija, kinyilatkoztatasszeri tani-
tisa az, hogy beavataskor tulajdonképpen nem
torténik semmi, csak a lefokozott éberség felrez-
zenése, ez a felrezzenés az abhimanat, az orulet-
szeri megzavarodast eltizi, az ember valodi 1é-
nyére, az atmanra feleszmél és a kiaprazat beteg-
ségébil meggyogyul. Ez a tanitds az abszolat, a
megbizhato, a sabda.

A megbizhatd, abszolut tanitist, a srutit a
szmriti egésziti ki. Ez a szmriti a kezdettdl fogva
emlékezetes, mar nem megbizhato, nem kinyilat-
koztatasszeru, vagyis asabda. Ez a tanitds, amely
az egyes népek hagyomanyaiban mds és mas
képekhez, mitoszokhoz, élményekhez, nevekhez,
istenekhez, véleményekhez kapcsolodik. A szmri-
ti a kinvilatkoztatas alkalmazasa. A beavatasrol
$z0l0 tanitas és tudas a lépcsokrdl, a fokozatokral,

138



panta einai. Amikor tehat a beavatdsra varé tanit-
vany az egységet megérti, a valésagra feleszmél,
az Oruletszerd kdbasagot leveti, nem a kettébdl
tér vissza az egybe, hanem beldtja, hogy amit ket-
tonek latott, amit lefokozott éberségében egyéni
énnek és halhatatlan lénynek kulon nézett, az
nem kett6, hanem egy. Es itt nincs sz6 valami-
lyen 1), nem tapasztalt és a lét elérend6 fokozata-
rol. Tulajdonképpen semmi sem torténik. , Egye-
sck azt mondjak, ira Sankara Védanta-kommen-
tarjdban, hogy a szent konyv a halhatatlan
lényhez vezeté utrél szol és valami magasabbra
vonatkozik. Ez a felfogas téves. A halhatatlan
lényhez nem lehet elérkezni... ahol az ember
van, oda nem lehet cljutni.” Az dtmant nem kell
elérni. Miért? Mert az atman maga az ember.
Az embernek nem igazi Iénye, mert nincs igazi és
nem igazi. Csak egy van, és ez az atman, csak fel
kell rd eszmélni, de a feleszmélés sem olyasvala-
mi, ami alatt valami torténik. Semmi sem torté-
nik, csak a halhatatlan lény onmagaval valo azo-
nossagat felismeri, onmaganak egyetlen valosa-
gara ébred. A beavatas az az ido ¢és eljaras, ami
alatt ,nem torténik semmi”, az a felismerés,
hogy: én vagyok a halhatatlan lény. En vagyok az
atman, aki mindig voltam, akinek kaprazata ez a
vilag és élet, aki nem szulettem, nem vagyok em-
beri testben, akinek nincsenek érzékei, érzelmei,
gondolatai, képei, almai, csak orok és valtozatlan
léte. En vagyok ,,a szivben kinyilé l6tuszvirag”.

137



a gyakorlatokrol, aszkézisrdl, a rengeteg 520, kép,
érzelem, élmény, gondolat mar mind csak alkal-
mazasa, kezdettol fogva emlékezetes ugyan, de
nem megbizhaté. A beavatas fokai népek, hagyo-
manyok, iskoldk, mesterek, tanitvanyok szerint
kilonboznek. Mindenutt ugyanaz torténik, va-
gyis az, hogy nem torténik semmi. Az ember nem
érheti el az atmant, mert az ember maga az
atman. Ennek a felismerésnek kaprazata, kiilsosé-
ge, alakja, atja a szmriti.

A beavatas célja a lét egységének helyrealli-
tasa. A helyredllitas ugy torténik, hogy az embe-
ri lélek sajat lényére felébred és feleszmél arra,
hogy a lét egyetlenegy, egy létezé van, egyetlen
valésag, 6 maga, a halhatatlan lény. A szmriti
szerint a legmélyebb mélység, az éberség teljes
kialvasa, az anyag sotétségében valé szunnyadas
az a kép, amelyben az emberi lélek sziiletése elott
tartozkodott. Mikor a lélek a természetbe Iépett,
vagyis amikor megszuletett, az elso Iépést a fel-
¢ébredés felé mar megtette. Az anyag elfeledettsé-
gében, téren és idon kivil, viligossagon és ké-
pességeken kivil, tudattalanul, elfelejtve, élette-
lentil a nemlét hataran allt, olyan torvényen
kiviili dallapotban, mint az asztrilis démonok,
amelyek a halhatatlan szikrat elvesztették. Mikor
a lélek a természetbe lép, a 16t ajandékainak egész
sordt kapja: rendelkezik idé f6lott, hogy vilagos-
sagat visszaszerezze; tér folott, amely megszam-
lalhatatlan képesség gyujtopontja és iranyitoja: az

139



érzékeké, az érzelmeké, a gondolkozasé, az aka-
raté, az 0sztoné, a tudaté. A tér és az 1do és az én
a lélek eszkoze, hogy benntuik és altaluk éberségét
visszaszerezze és meg tudja tenni azt a felrezze-
nést, amely alatt ,tulajdonképpen nem torténik
semmi”.

A sziletés az elsé lépés az elvesztett egység
felé, mint ahogy a halal az utolso. Az embern élet,
a sors, az €n potolhatatlanul jelentékeny volta az,
hogy az éberséget itt, most, ebben a térben és id6-
ben és ezzel az énnel, ebben az anyagi természe-
ti alakban, testben, érzékekkel, tehetségekkel
kell megszereznie és kell a 1ét egységébe, a valo-
sagba, a halhatatlan lélekbe visszatérnie. Ez a le-
hetdség és alkalom. Tobb nincs. A beavatas nem
egyéb, mint hogy az embert errdl felvilagositsa.
A beavatas ezért nem emberi, természeti, foldi
tudas, hanem érzékfolotti vilagossag. A kegyel-
mek, amelyek az ember szamara megnyilnak: a
tér, az ido és az én. A negyedik: a beavatasrol sz6-
16 tudas. Igy adatott az ember kezébe minden
mod, lehetoség és eszkoz arra, hogy visszatérhes-
sen és Osi, eredeti helyét elfoglalhassa. Megnyil-
nak szamara az osszes képességek, amelyeknek
hordozéja a tapasztalati En; megnyilik szamara a
képességek gyakorlasara alkalmas hely: a tér; a
képességek gyakorlasanak folyamatossagara és a
kibontakozas lehetoségére: az id6; végiil a cél tu-
data, mértéke, modja, iranya, értelme és lényege:
a beavatasrol szolo tanitas - a negyedik kegyelem.

140



A beavatas az élet értelmérdl sz6l6 tanitds, az
élet céljarol, az énnek mint eszkoéznek alkalmaza-
sarol, hogy az ember a lét egységét helyre tudja
allitani és elvesztett 6si allapotaba vissza tudjon
térni, vagy ahogy a Véda mondja: halhatatlan lé-
nyének valésagara fel tudjon eszmélni.

A kezdettol fogva emlékezetes hagyomany azt
mondja, hogy a lét egységének helyreallitasa két-
féleképpen érhetd el: kozosségben vagy egyénileg.
A kozosségben helyredllitott egységes lét szertar-
tasat hivjak dldozatnak. Nem mintha az egyénileg
helyredllitott egység megszerzésének modja nem
lenne aldozat. Aldozat ez is, de nem szertartasos,
hanem atvitt értelemben az. Az egyéni médszert,
a meditaciot, az aszkézist, a gyakorlatot, az éber-
ség megszerzésére iranyulo erdfeszitéseket nem
szokas aldozatnak tekinteni.

Az dldozat misztériumaban ,,mindnyajan éle-
tiink tulajdonképpeni értelmét elérjuk: a Iét egy-
ségébe léplink, az Egy tulajdonsagaiban részesii-
link, folemelkedunk a térfolotti, idofolotti 1étbe,
minden erék kozéppontjiba”. Baader azt mond-
ja, hogy az 6rok ember, amikor az idok elején lé-
tének torvényét megszegte, onmagat megfertoz-
te, ez a fertdzés az egész természetre kiterjedt.
Ezért rantotta magdval az ember az egész ter-
mészetet a sotétségbe. Az dldozat a lét torvényes
dllapotaba valé visszatérést el6késziti. Az ember
és vele egyltt az egész természeti lét a foldi vér-
be suillyedt. Amikor a pap az dldozati allat ereit

141



megnyitja és a vért kibocsatja, ez a vérontds az
emberre visszahat, mert a vérbe stillyedt lélek fel-
szabadul. Az aldozat az a spiritudlis aktus, ami-
kor kozvetve a kiontott allati vérhez kotott allati
lélek felszall s az emberi vérhez kotott lelket ma-
gaval emeli. Az emberi vérben levo lélek feléb-
reszthetové valik, és az 1t a 1ét felé megnyilik.
Az aldozat az jjdszuletés elokészitése. Ebben a
misztériumban az emberiség kozosen vesz részt.

A visszatérés, az ujjasziletés, a lét egységének
helyredllitasa, a reintegracié, a divinacio - kiilon-
bozo elnevezés arra az egyetlenegy eseményre.
Az 6skor az dldozaton kivil igen sok olyan mé-
dot ismert, amely ezt a reintegraciot elokészitet-
te, részben meg is valositotta, Az emberiség ko-
zos életének nagy mozzanatai, a szertartasok, a
dharma, a vilagtorvény megtartisa, a kasztok ko-
telességeinek teljesitése, a szolgilat mind ilyen
reintegracios torekvés. De olyan merd szokdsnak
latsz6 jelenségek, mint a kozos jatékok, a kozos
lakomadk, az Gnnepek, a furddk, a hazassag, a
szlletés, a halal szabalyai és szertartasai és tor-
vényei mind egy iranyba mutatnak: a gyokerek
kozott itt mindenutt misztériumok élnek; s e
misztériumok értelme: a 1ét egységét helyreallita-
ni. Minden ilyen ugynevezett szokas, mint az al-
dozat, azért rendkivuli, azért természetellenes,
anyagellenes, azért Gnnepi és magas értelmq,
mert a szokds végrehajtasakor ugyanugy, mint
az aldozatban, spiritualis er6k szabadulnak fel,

142



ezek az anyagrol levalasztanak s a lét egységébe
valo visszatérést elkészitik. llyen spiritudlis erék
szabadulnak fel a misztériumokban, a ko6zo6s
énekben, a mexikdiak labdajatékaban. Ez a szin-
haz misztériumanak alapja is. A spiritualis erét a
hellenisztikus gorogség théleszmdnak hivta; a thé-
leszma a kvintesszencialis élet, mondja Schuler.
A sz6 maga a feleinbol ered, amely befejezést és
beavatast jelent. Es ,,az egész vilag minden dol-
ganak apja a Théleszma”, szo6l Hermész Trisz-
megisztosz. Az aldozat vagy a magas értelma
szokds, a misztérium, a kozos ének, a szakralis ja-
ték, mikor a théleszmat felszabaditja és megvalo-
sitja, a kozosséget kollektivan beavatja. Ilyen pil-
lanatban az emberi életben megjelenik az isteni
lét egysége — az egyetemes, ragyogo, éber lét,
Horusz, a szarnyas Nap, Kecalkoatl, a tollas ki-
gy6. A szarnyas Nap a léleknap, a lélek fényének
jelképe. A tollas kigyo6 a meglelkesitett anyag jel-
képe: mert a kigy6 az anyagot, a szarny és a toll
a lelket jelenti. Minden aldozat, minden szakralis
szokas és jaték az anyaggal valé kapcsolatot
meglazitja s a sotétséghez valé vonatkozast fel-
oldja. Teszi pedig ezt észfolotti és érthetetlen moé-
don, ami éppen a misztérium.

3.
A beavatas egyéni utja a meditacio, az aszkézis,
az onmegtagadas, a kotelesség teljesitése, a tor-
vény megtartasa — de sohasem onmagaért, hanem

143



mindig éberen és céltudatosan és vildgosan az
egyetlenegyért.

A dhjina négy fokozatot allapit meg: az elsé a
vivéka — a megkiilonboztetés; a masodik a vicsdra
- a meditacio; a harmadik a priti - az elmélyedés;
a negyedik a szuklui - a kegyelem. Az elsé fokon
az ember megtanulja a lényegesnek és lényeg-
telennek megkulonboztetését. A kozépponti gon-
dolat itt is az atman és a dzsiva elvdlasztasa.
A masodik fokon megtanul a kulso, az érzéki vi-
lagtol elfordulni. A harmadik fokon megtanul a
belso uton jarni; ez az a fok, amelyen a veszedel-
mes belsé kiiszobokon kell atlépnie. A negyedik
fokon hozzaszokik a lélek 6sdllapotahoz, a gatlas-
talan, nyilt, szabad lét gyonyoraségéhez, az udvo-
zult boldogsaghoz.

A sziufi szintén négy fokozatot tanit. Az elsé
a Hasta, az emberiség; ezen a fokon az ember le-
veti egyéni, faji, nemzeti, torzsi, ugynevezett kol-
lektiv kotelékeit, és megtanulja, hogy az egész
emberiség egy, és ennck az egyetlen emberi-
ségnek ajanlja fel magat. A kollektivum sotétségé-
b6l az univerzalitas viligossiagidba emelkedik.
A masodik fokozat a Taregut, a hatalom birtoka.
Az ember olyan szellemi erdket gyijt és olyan
erok birtokdba jut, amelyek képessé teszik a tob-
bi folott valé hatalom gyakorlasara. Torvényt hoz
és kormdnyoz és parancsol. A harmadik fokozat
az Araff; ezen emberfolotti képességekre tesz
szert. A természet hatarai szamara nem hatarok

144



tobbé. Szabadon érintkezik a talvildggal és az
Atydkkal. A negyedik fokozat a Hagegut, a szent-
ség, az arhat allapota; az ember 6nmagaban a lé-
lek Gsdllapotat, a halhatatlan és 6rok szellemet
realizalta.

Az Agroucsada Parikcsai harom lépcsét tanit: az
els6 a vezetd, a guru. Ez a tanitd, a kormanyzo, a
beavatas mestere, az i1fjusag vezére, a tanacsado.
A masodik a szellemidézo, a jos, a magus, aki em-
berfolotti képességekkel rendelkezik. A harmadik
a vilag Osszes erdinek mestere, a Sakti ura, az
inkarnalodott istenség. Ez az, amit a Véda a meg-
valtas elotti allapotnak, aisvarjamnak, vilagura-
lomnak nevez.

Plthagorasz két nagy fokot tanitott. Az elsén
a tevékeny élet erényeirdl volt sz6; ezt az exo-
terikusok sajatitottdk el. A masodikon a szellemi
¢let erényeirdl beszélt; ezeket csak azoknak tani-
totta, akiket lakdszobaiba eresztett, az ezoteriku-
soknak. Hieroklész azt mondja, hogy a tulajdon-
képpeni beavatas csak ez utébbi volt.

Tudni kellett az istenck segitségérol és segitsé-
gul hivasarol: |, Ne tedd kezedet munkara soha,
mig elGbb az istenckhez nem imadkoztal, hogy
ahhoz, amit meg akarsz kezdeni, hozzajirulja-
nak.” ,Ha ezt megtanultad, meg fogod ismerni az
emberek ¢és a halhatatlan istenek titkat”, ,és azt,
hogy a kulonbozo6 dolgok milyen nagyok, milyen
jelentéséguk van, mi a lényeguk és mi az, ami
Gket 0sszekoti; ugyanugy meg fogod érteni, mi a

145



vilagegyetem torvénye, mi a természete s mi az,
ami minden dologban egy és ugyanaz - igy aztan
nem fogsz tobbé hinni abban, amit nem kell hin-
ned, s ezen a vilagon semmi sem lesz homalyos
elotted.”

Ezutan kovetkezett a nagy tanitds a sorsrél, a
heimarmenérol. ,,A sors az, ami az embereket meg-
vakitja és j06zan eszuket elveszi.” A beavatds nem
egyéb, mint liiszisz tész heimarmenész — a sors bi-
lincseibdl valé feloldas. Mi ez a heimarmené?
Az ének értelmetlentil nyuzsgo sokasaga, az érde-
kek, osztonok, szenvedélyek rendetlensége, visza-
lya - ez az emberi lélck Sruletszeri megzavaroda-
sa, amikor azonosit, Osszetéveszt, kabasdagiban
alomképeket néz valosagnak, egyéni énje szama-
ra hirt, vagyont, dicséséget sovarog, harcol, kiizd,
lohol - s az emberek, amint Puthagorasz tovabb
mondja: ,mint szornya sargomolyagok hentereg-
nek ide-oda és orokké szamtalan bajjal titkoznek ~
szuletésiiktol fogva végzetes zavar uldozi oket
mindenttt s hajtja 6ket fel-ala - és senki sem érti
mirdl van sz6, mi az értelme — ahelyett, hogy a
megszabaduldsért konyorognének, azt kovetelik,
hagyjak oket utjukon robogni, azt, hogy kitérjenek
nekik és szolgdljak oket. — O, Zeusz Atyank! Ha
akarod, az emberiséget meg tudod szabaditani e
szorongatod gonosztél.”

Ez a heimarmené. Ez a szamszara. Ez az oru-
letszerii megzavarodasbol szarmazo felfordulas,
amely a kaba létben a lefokozott éberségii ének

146



megoldhatatlan viszdlya. ,Vigyazz - kialt fel
aztan Plthagorasz —, az ember isteni eredeti!”
Az ember nem kéba én, nem nyiizsgd rovar, fel-
adata nem az, hogy ebben a heimarmenében hirt,
vagyont, hatalmat, gyonyort gytjtson, mindig si-
essen, izzadjon, dolgozzon, lihegjen. Az ember
igazi lénye az, hogy isteni - mozdulatlan, megza-
varhatatlan, 6rok, halhatatlan. Csak koriil kell
nézni. A természet békéje, a csillagok harmoénia-
ja, a vilagrend, a lélek legbelsé csendje, tisztasa-
ga mind arrdl beszél, hogy a zavart egyediil az
ember teremti. ,A szent természet a leginkabb
rejtett titkot is folfedi = megmutatja neked misz-
tériumat, s konnyen megteheted azt, amit elren-
deltem.”

Mit rendelt el Puthagorasz? A heimarmenébdl
valé kigyogyulist. A felébredést. Az abhimina
eloszlatasat, hogy az ember tudja: &tman vagyok,
én vagyok a valosag, az egyetlen létez6, az Egy -
a halhatatlan 1ét. Rajtam kiviil minden kaprazat.
E rémképeket dlmossagomban latom. ,,S ha lel-
ked meggyogyul, minden rossztél és ziarzavartol
megszabadulsz - az élet minden dolgaban az
éber értelem vezessen, az, amely felilrdl jon s
amelynek gyepldje kezedben kell legyen - ha
pedig igy, ilyen élet utan halando testedet leve-
ted, a tiszta fénybe érkezel, isten leszel, halhatat-
lan, orokélet és a halalnak nem lesz tobbé hatal-
ma folotted.”

147



4.

Azt, hogy a Véda-sruti kinyilatkoztatiasszeru tani-
tisa minden kezdettdl fogva emlékezetes hagyo-
many alapja, bizonyitani nem kell. Annyira on-
magdaban vilagos ez, hogy még parhuzamokat
sem érdemes vonni. Egyetlen példa a sok szaz ko-
ziil legyen elég. Ez a példa Csuang-ce és a taorol
52010 tanitas.

Mit tanit a Véda? Hogy a dzsivat és az atmant
meg kell kulonboztetni. A dzsiva az egyéni én,
kaprazat; az atman a halhatatlan lény, a valosag,
A dzsiva a sokszertiség, az atman az Egy. Ami
sokszerinek, dolognak, targynak latszik, az nem
igaz, hanem vardazslat. , A hatarok nem a lélekbdél
keletkeztek, szol Csuang-ce, a szavak allando és
szigoru értelmének magyardzata nincs a létben.
A megkiilonboztetést az egyéni én teszi.” A jobb
és a bal, a rész és az egész, a kivul és a belul, a ha-
tas és az ellenhatas csak a személyes én szamara
van. ,A sokasag és a kulonbozés szempontjabol
vannak az egyes szervek, mint a madj és az epe, az
egyes tartomanyok, mint Csu és Yue; az egyete-
messég szempontjabol nézve minden dolog és
lény Egy.” ,,A nem én allaspontjarél nézve a dol-
gok egyaltalan nincsenek. A dolgok csak az én
allaspontjarol lathatok.” A nem én, az altalanos én,
az egyetemes én szempontjabol nincsenek megku-
lonboztetések. A kettd szemben all. De ,.az az al-
lapot, amelyben a nem én és az én mar egymassal
nem all szemben, a lét sarokpontja”. ,,Az oskoriak

148



tuddsukat a végsé sarokpontig vezették.” ,Az
aranykorban az emberek csendesen tildogéltek, és
nem tudtik, mit tesznek-vesznek; elmentek, és
nem tudtik, hova; szdjuk tele volt étellel, boldo-
gok voltak, boriket szelloztették és sétaltak. Ez
volt az, amit életnek hivtak egész addig, amig
megérkeztek a szentek, akik aztin a szokasokat
osszhangba hoztik, a viselkedést megrendszaba-
lyoztak, erkolcsi torvényeket szerkesztettek, a vi-
lagot ezek szerint tancoltattik, hogy a sziveket
megvigasztaljak. S akkor az emberek elkezdtek si-
etni és rohanni és az akadalyokon attorni, hajszol-
tak a tudast, elkezdtek veszekedni, vitatkozni, a
haszonra vadaszni, amig aztan nem lehetett tobbé
megallni. Ez mind a szentek vétke.”

Amig a lét egy, nincs szukség szabalyra, tor-
vényre; nincs szukség josagra; nincs szikség
szentekre. A lét egységének ereje olyan nagy,
hogy az emberek csak sétiltak, és szajuk mégis te-
le volt étellel, és boldogok voltak. Amikor pedig
eljottek a szentek és hoztdk a jot és a torvényt, el-
hoztak a megkulonboztetéseket. Az egység meg-
szunt. A létet felosztottak jora és rosszra, északra
és délre, keletre és nyugatra. A hatarokkal egyitt
pedig elhoztak az ént, a tulajdont, a szenvedélyt,
az Osztont, a személyes vagyakat, célokat, és ak-
kor az emberek egyszerre elkezdtek sietni és ro-
hanni és a hatarokon attorni és a szabalyok ellen
lazadozni, és keletkezett a viszaly, a haboru, ke-
letkezett a sok nézet, vilagszemlélet, a sok faj, a

149



sok vallds, a sok nemzet, a sok torzs, a sok osztaly,
amelynek érdeke és szenvedélye mind itkozott.
A lét egysége darabokra tort. Ez mind a szentek
vétke. Az erkolcs vétke. A hatarok vétke. Az ének
vétke. ,A hatirok pem a létbol keletkeznek... a
megkilonboztetést a személyes én teszi.” A so-
kasag €és a kiillonbozés szempontjabél vannak az
egyes szervek... az egyetemesség szempontjabol
minden dolog és lény Egy.” Az egyetemesség pe-
dig alét. - :

.van sziiksége g rablonak erkolcsre? Hogyne
lenne szuiksége ra! Erkolcs nélkal meg se tud moz-
dulni. Osztonszeriien megérzi, hogy hol dugtak el
valamit: ez benne a tehetség; be kell tornie: ez ben-
ne a batorsag; el kell menekiilnie: ez benne a kote-
lesség; tudnia kell, Hogy sikeril, vagy sem: ez ben-
ne a bolcsesség; osztozkodnia kell: ez benne a be-
csiilet. Teljesen ki van zarva, hogy aki az ot erény
folott nem rendelkezik, az kivalo rablo lehessen.”

Es: ,amig a szentek nemzedéke nem fog kihal-
ni, addig a kivalo rablék is élni fognak”. A szen-
tek és a rablok egymast kiegészitik: a szent hivja
el6 a rablét, a rablo a szentet. Gyakran ugyan-
abban az egy személyben. Miért? Mert mind a
kettd hatdrokat szab, mind a kettonek erkolcse
van, kivalosaga, kulonbozése, kiemelkedése.
Egyik sem él az Egyben, az egyetemesben, ahol
nincs hatar, nincs Kilonbség, hanem minden egy.

+A létben €16 lény gondtalanul és félelem nél-
kiil cselekszik. Jogos-jogtalan, szép-csunya nem

150



érdekli. Oréme az, ha a féldén mindenki a javakat
élvezi. Békéje az, ha mindenkivel szabadon érint-
kezhet. Ha az ilyen ember elkoltozik, a nép meg-
siratja, mint a gyermek, ha anyjat vesztiel.” Ez a
lét egységében €16 lény, aki az egyetemessel azo-
nos. ,Aki az egyetemessel azonos, annak nincs
énje. Mivel nincs egyéni énje, a l1étet nem tekinti
magdantulajdonnak.” Nem haz hatirokat, nem
szerkeszt torvényeket, nem vailasztja el a j6t és
a rosszat, az igazat és a nem igazat, a szépet és
a csunyat, a jobbat és a balt, nem valasztja el az
éneket, a nemzeteket, a nyelveket, a tartomanyo-
kat, a szantofoldeket. A hatirok nem a 16tbdl
keletkeznek... a megkllonboztetést a személyes
¢én teszi... a nem én allaspontjarol nézve egymas-
tol kiilonbozé dolgok egydltaliban nincsenck.”
Es hogy az ember a 16t egységét helyredllitsa,
nem kell tennie semmit. Nem kell loholnia és kin-
l6dnia. Amikor a Iét egysége helyreall, , tulajdon-
képpen nem torténik semmi”. Hagyni kell és ak-
kor onmagatol minden rendbe jon. A lovaszrol
52010 kis hasonlat azt mondja: a lovdsz kotelessé-
ge minden artalmas dolog tavol tartasa. Egyéb
semmi. ,Aki természetét vilagi tanuldssal javita-
ni akarja, hogy az 6sallapotot elérje, aki szenvedé-
lyeit vilagi tanulassal szabalyozni akarja, hogy vi-
lagosan lasson, az bolond és megcsalt.” - En-
gedd el magad, hogy szellemed az érzéki vilagon
talemelkedhessen; gyfijtsd erédet oda, ahol
anyaggal nem titkozik; a dolgokat ereszd utjukra

151



szabadon, és ne tdrd magadban az én gondola-
tait: meglatod, a vilag rendje helyreall.”

.}
Azt az allapotot, amikor az ember 6nmagdaban a
lét egységét helyreallitotta, a hindu hagyomany
szamdadhinak nevezi. A szamadhi a meditacio
legmagasabb foka és dllapota, amikor az ember
tudatdt teljesen kikapcsolja, alkalmat ad a 1élek-
nek arra, hogy a kdprazat vilagarol levdljék és
ébersége megnyilatkozzék. A tudat folotti allapot
megvalositisa, a Brahma-vidja, a legmagasabb
istenscég éberségénck atélése. Ebben az allapot-
ban a lélek onmaga valésaganak igazsagara éb-
red, arra, hogy a valosag egyetlenegy valosag,
hogy halhatatlan és orok és végtelen. , Az atman-
ra valo feleszmélés nem jelenti azt, hogy az em-
ber valamivé vagy valakivé lesz; nem jelenti azt,
hogy tettekkel, torekvéssel, fegyelmezésscl elér-
je. A feleszmélés az emberi torekvéstol teljesen
fuggetlen. Nem lehet kutatis eredménye, nem le-
het rd hatni tudassal és kegyes cselekedetekkel.
Még maga az irds is csak annyiban segitség, hogy
az Oruletszerd megzavarodasbol szarmazo hasa-
dast és homalyt eltuntesse, illetve eloszlassa.”
A kinyilatkoztatis maga, a Véda sem idézheti a
16t egységében valo teljes éberséget. Csak: nem
nélkilozheto, és ahogy Csuang-ce mondja: min-
den akadalyozé mozzanatot tavol tart. A lélek-
nek maganak kell feleszmélnie, s ami ebben a

152



kellben a misztérium, hogy a kell is, a feleszmé-
Iés is olyasvalami, ami nem torténik, nem esik
meg, mert amikor az ember felébred, ,,nem torté-
nik semmi”.

A szamadhiban, amit gorog szoval az eksztazis
legmagasabb fokanak, epopteidanak neveznek,
amit aztan késobb a hellenisztikus korban methé
néphaliosznak, a szaraz tiz mamoranak mondtak,
s amely szdraz tiiz Hérakleitosz szerint is a foldon
€10 1élek éberségének felso foka, az ember izelitot
nyer az atman orok békéjerdl, elcsendesult nyu-
galmarol, megzavarhatatlan és végleges boldogsa-
garol. Ez az udvozultség. ,Ez a valdsag abszolut
értelemben, a legmagasabb, az orok, a valtozaso-
kon tulemelkedett, a jollakott, kielégult, osztatlan,
természete szerint Gnmagaban fényes és ragyogo
I6t, amelyben nincs jo és rossz, nincs hatas és ellen-
hatds, nincs mualt és jovo, ez az anyagtalan, termé-
szetfolott dllapot: a megvaltas (moksa).”

A realizalt Iétnek nincs attributuma. Az isteni
Iélek erOinek természettolott, de a termdészettel
kapcsolatban allé megnyilatkozasai az istenek.
Ezek az istenek a Hatalmak ¢és a Nevek. De ha a
lélek a megvaltast eléri, a Hatalmakon és a Neve-
ken tulemelkedik. Az Gskori hagyoméanyokban a
lélek legmagasabb allapotanak nem volt neve.
A Kabbala azt mondja, hogy Jehova - Jod Hé Vau
H¢é négy bettje — az Osszes isteni tulajdonsagok
egyuttesét jelentette, de még az Egységen felil
levé megnevezhetetlen, megfoghatatlan abszoluit

153



létet. A hindu hagyomany szerint az atmannak
nincs neve; ezt a szot: atman, a legmagasabb isten-
ség, aki mar nem erd, Hatalom és Név: Brahman
adta a lélek 6sallapotanak, a létnek. Ez a nevekkel
megszolithatatlan istenség az, akir6l Diontisziosz
Areopagita beszél, s az 6 m(ve hozta at a kozép-
kori Eurépaba a mindsithetetlen, megfoghatatlan,
egyetemes lét 6skori hagyomanyat.

A szamadhi dllapotaban realizalt foldi Iélek: az
arhat, aki abban a tudatban él, hogy ideiglenesen
még vannak erdi, képességei, tulajdonsagai, de
ezek nem jelentik tobbé énjét. Mar csak eszkozok,
ahogy eszkoz maga az én is. Az arhat a 1ét teljes
egységében €él, a kaivaljamban. Ez a megszaba-
dulds, a megvaltas, az udvoziiltség, a hazatért
Iélek = buddha: a tokéletesen felébredett. A lélek
mindazt, ami nem lélek, ami nem valésag, ami
csak mdjd, kdprazat, név, levetette. A meghataro-
20 tényezOokbdl, az updadhikbél kiemelkedett. Elér-
te a tomény, tiszta, ragyogo létet, a théleszmat, a
kvintesszencialis ¢letet (szanszkrit szoval: rasza),
elérte a boldogsagot, mert ez a kvintesszencidlis
Iét a boldogsag,

6.
Ha az ember a lélek legmagasabb éberségét életé-
ben egyszer elérte és ebben az allapotban feloldoé-
dik, az anyagi természetbe nem térhet vissza tob-
bé, az intenziv élmény az élet hatdran atemeli.
Ez a mirvikalpaszamadhi allapota. Az az ember, aki

154



az éberséget elérte és az anyagi termeészetbe visz-
szatér, arhat, és mar nem emberi én tobbé, hanem
az Osi ember, a homo aeternus eredeti allapotanak,
az isteni értelemnek realizdlasa. Ez az ember meg-
valdsitotta a Nagy Miivet, ahogy a hermetikus ha-
gyomany tanitja. Elszakadt a Foldanyatol, a
Magna Matertdl és a Bolcsességgel, Szophiaval,
az LEgi Sziizzel lépett hazassagra. Szophia a be-
avatott lélek anyja, kedvese és felesége és leanya.
A beavatas nagy mive befejez6dott. Elérte a fo-
kot, amikor, mint a Tabula Smaragdina mondja:
~apja a nap, anyja a hold, a leveg6 hordozta mé-
hében, a fold taplalja” - felébredt benne a szolars
és lundris éberség, teste levegové, vagyis szellem-
testté, szahuva lett, és a fold taplalja: ideiglenesen
még itt él. Ez az ember az, akinek ,ereje érintet-
len, ha a foldbe visszafordul”. Ertelme: szabadon
cselekedhet, gondolkozhat, Gizheti tevékenységét,
a tanitast, vagy a kormanyzast, vagy a vezetést -
ereje mar érintetlen. Nincsenek gatlasai, szenve-
délyei, elGitéletei, egyéni vagyai, titkolt 6sztonei.
Nincs énje masként, csak mint eszkoz, amelyen
keresztill az anyagi természetben él6 emberek
vilagaval érintkezik. Realizalta a dharmakdjat, az
udvozulés létalakjat: ragyog benne az egyetemes
lény (dharmadhdtu), a tikorfényes Bolcsesség (ak-
sobhja), a vilagot megszépitd (ratnaszambhava), az
értelem vilagossaga (Amitabha) és a valtozasok
folott uralkodé Hatalom (amoghasziddhi). Mert a
beavatott nem énmagat valésitja meg, hanem az

155



isteni 6rok, halhatatlan, tokéletes lényt és 1étet. |s-
ten fia: a természetfolotti erGket kozvetiti,

Minden beavatas célja az, hogy az embert a 1ét
egységébe emelje, s a divinacié utjdn a célhoz
megérkezett, a megvaltott, a megszabadult, a lét
egységét helyredllitott ember aztan az életbe visz-
szatérjen és ott az emberiséget magahoz emelje:
igy tanitja a Véda, a tao, Hermész Triszmegisz-
tosz, a Kabbala, Zarathusztra, Puthagorasz és az
egész oskori hagyomany.

156



OTODIK KONYV
Az analégia






I. A képnyelv

1.

Kései torténeti korszakaban az ember hajlandé
feltételezni, hogy mindaz, ami a nyelvben kép, az
disz, nem tartozik nyelvének lényegéhez, és ha
szEép is, bizonyos tekintetben folosleges. Ezért
tartjdk a nyelv képeit merd hasonlatnak és virag-
nak, jatéknak és komolytalannak. Ezért lett a kol-
toi nyelv az értelmi és koznyelvvel szemben ma-
sodlagos. Az ember a torténeti korszakban mar
nem tudja, hogy amit ma koltészetnek nevez, az
az ember Oskordaban s igy 6si eredeti allapotaban
természetes megnyilatkozas volt: a magasabb in-
tenzitasu létnek magasabb intenzitasti megnyilat-
kozasa; éppen ezért a koltoi nyelv a mai értelmi és
kéznyelvnél nemcsak eredetibb és elsodlege-
sebb, hanem igazabb és teljesebb is. Mint mond-
jak: a koltészet az emberiség anyanyelve. De
ahogy ezt a mondatot is mindossze szépnek tart-
jak és nem valosagosnak, mindossze képnek és
nem lényegnek, abban benne van a torténeti em-
bernek egész bizalmatlansaga és értetlensége az
osnyelvvel szemben, és a koltol nyelvet hamis-
nak, természetellenesen megszépitd nyelvnek, fel-
fokozottnak, talan dagalyosnak és fellengzonek,
de mindenesetre tilzonak tartja, mert nem érti azt
az intenziv létet, amelynek ez magatol értetédo
megnyilatkozasa volt.

Egész sereg példat lehetne hozni arra, hogy a

159



torténeti nyelvben még meglévs, de mar élettelen
képek az Gskorban miként voltak, nem mint ma
mondanak: értelemhordozé lényegek, hanem:
kozvetlen jelentések, amelyeknek mar az értelem
is csak leszarmazott jaruléka volt. Mert az, amit a
nyelvben értelemnek hivnak, sohasem kozvetlen.
Kozvetlen az idea, az az orok valami, amit a nyelv
megeérint és kimond. llyen médon el lehetne mon-
dani, hogy 6skori nyelven szélva, a kard sz6 az is-
teni szo fényével, kétéliségével, hegyével, vesze-
delmes voltaval, azzal, hogy tamad és véd, hogy
az abszolut aktivitas eszkoze, az uralom eszkoze,
az €let és a halal ura. De hamisan fogna fel az, aki
azt hinné, hogy itt szimbolumrél van sz6. A kard
és a sz0 kozott levé viszony nem szimbolikus, va-
gyls a jelentés nem burkolt, hanem kozvetlen.
Az ostor annyi, mint fegyelem, torvény, szabdly -
korbdccsal 6riznek benntuinket, mondja Héraklei-
tosz. A szog hiiség, a szemuveg kdprazat, a ke-
reszt fény, a kor tokéletesség, a kéz béke és testveé-
riség és szeretet, a csillag a megdicséult lélek, az
arany bolcsesség, az eziist tudas, a kék igazsdg, a
z0ld halhatatlan ifjisdg, a voros szeretet. gy van
kozvetlen jelentése a szineknek, az emberi tagok-
nak, az dllatoknak, a névényeknek, a virigoknak,
a hdzi eszkozoknek. A torténeti ember azt hinné,
¢z a jelentés a masodlagos, a mesterséges, a kései
és a koltoi, holott €z a jelentés az elsGdleges, a ter-
meészetes, az 0s1 és a kozvetlen.

A képnyelv megértésén mulik az egész 6skori

160



ember, az egész Oskori emberiség és az egész Os-
kor megértése. Aki az oskor irott emlékeiben, a ké-
pekben mindossze koltoi tulzast lat, folosleges
szEépitést vagy talan gyermeki kedély megnyilat-
kozasat, annak helyzete reménytelen. Az 6skori
emberbdl megérteni semmit sem fog és nem tud.
S aki még ehhez feltételezs, hogy a torténeti kor
absztrakt és szdraz nyelve a képnyelvnél tokélete-
sebb és a mai embernek a képnyelvhez le kell
ereszkednie, az a helyzetet forditva latja, és éppen
azt nem tudja felfogni, amu itt a donto.

2.

Vazlatosan és néhany szoval, mivel ezattal bé-
vebb magyardzatra szukség nincsen, meg kell je-
16Ini a nyelvnek azokat az dllomasait, amelyeket
az Oskor 6ta a torténeti korig érintett. Ezek az al-
lomasok: 1. az ésnyelv, 2. az idea-nyelv, 3. a szim-
bélum-nyelv, 4. a mitosz-nyelv, 5. a koltéi nyelv,
6. a koznyelv (népnyelv), 7. az absztrakt (fogalmi)
nyelv. Az egyes dllomasok az ember metafizikai
érettségével, szellemének univerzalis voltaval, vé-
gul és végeredményiikben a beavatasi fokokkal
esnek egybe.

A fogalmi nyelv absztrakt. A szavak nem a
valésaggal, hanem a mesterségesen szerkesztett
észvildggal dllnak vonatkozasban. A fogalomnak
nincs tartalma, csak ésszertsége: rovidités, képlet,
formula, amelynek a dologgal valé kapcsolata
nem realis, hanem megegyezésen nyugszik. llyen

161



fogalom a torténeti kor filozéfidjanak, tudomanya-
nak és allamkormanyzatanak legtobb szava. A fo-
galom tulajdonképpeni jelentését elvesztette: beliil
tures. Ez a gépesitett sz6, amely a lét feliletén al-
kalmazott tettek végrehajtasira megfelel és tartal-
matlansaganal fogva kittinGen lehet vele dolgoz-
ni, de mint a gép, lényegtelen és tires.

A koznyelv a népnyelv, foként a mese, a nép-
koltészet nyelve, egyenetlen, kiegyensilyozatlan:
bizonyos vonasokban gazdag, bizonyos vonatko-
zasokban szegény, de szinvonala olykor meglehe-
tésen alacsony, és az egyetemes nyelvtdl néha ta-
volabb all, mint a fogalmi nyelv, mert konnyen
vesz fel egyéni vonasokat, tajszolast, kozhelyeket,
konnyen merevedik, konnyen elhal, megritkul és
megromlik.

A koltéi nyelv a népnyelv intenziv foka. Az Gs-
nyelv ereje nem a népnyelvben maradt meg,
hanem a koltéi nyelvben. A koltéi nyelv az 6s-
nyelvhez mérhetetleniil kozelebb all, mint a koz-
nyelv. A képnyelvet, amivel a nép jatékosan ba-
nik, de amit igazan sohasem ért, a koltéi nyelv el-
kezdi kozvetlen jelentésnek latni. A koltéi nyelv
azonban még kiegyensulyozatlanabb, mint a
népnyelv, mert itt minden az egyéni jellegtol
flugg. A Véda himnuszaitél, Orpheusz dalaitél és
Pindarosztol kezdve a merdé hangzatokbol llo
koltészetig végigtekintve béven van alkalom
egyéni megkulonboztetéseket tenni. A torténeti
korszak Eurépaban Homérosztol kezdve a képet

162



az ember érzéseit, gondolatait megvilagité ma-
sodlagos eszkoznek fogja fel, s ezzel elarulja,
hogy a kép jellegét nem érti. Nem tudja, hogy az
elsé a kép, amely az ember egészét megragadja, s
csak aztan kovetkezik az érzelem, a gondolat, a
hangulat, amelyet a kép az emberben fakaszt. En-
nek a megforditasnak jellegzetes alakja a kolte-
szetben az ugynevezett hasonlat, amely a koz-
nyelvbe mint ures frazis sullyed el. A hasonlat
Osszetéveszti a kiilsot és a belsot, azt hiszi, hogy a
képpel kell megvilagitania, s a képet kulsonek lat-
ja, holott a kép a belso, s ez az, amit meg kell vi-
lagitani.

A mitosz nyelvében ilyen tévedés nincs. A mi-
tosz pontosan tudja, hogy mi van beliil és mi van
kivil, és tudja, hogy a nyelvi megnyilatkozas
egyetlen lehetésége a kivetités.

A szimbolum-nyelv elszakad a kulséségtol, az
idea-nyelv elszakad az észtdl. Eppen ezért ez a
két megnyilatkozas magasabb rendi, mint a mi-
tosz, amely mindig tekintettel van a kulsére is, az
észre is. A szimbolum, ugy latszik, elrejti azt, amit
kimond, és kimondja azt, amit elrejt. Ebben a pa-
radox magatartasban van sajatos varazsa, s ez a
varazs az, ami az 6snyelvhez mar hasonlatossa te-
szi. Az idea-nyelv viszont az észfolotti értelem
megnyilatkozdsa: mar megfoghatatlan, egyszeri,
kivételes, abszolut, pillanathoz kotott és meg nem
ismételhetd. Az 6skori szent konyvek és a torténe-
ti kor kivételes nagy koltGinek és gondolkozoinak

163



ritka néhany helye ezt az idea-nyelvet beszéli:
az elementdris megnyilatkozis abszolut nyelvét.

Az Osnyelv sem ész, sem értelem, sem kiilsé
vagy belsé érzék szamara nem hozzaférhetd és
nem felfoghato elemi kinyilatkoztatas. Az 6skor-
ban ilyen nyelv volt, mint a feljegyzések mondjik,
a josok, a bolcsek, a szentek, a szakralis szubjek-
tumok nyelve. Az anyagi természetben é16 ember
ezt a nyelvet csak mint az eksztatikus elragadta-
tds megnyilatkozasat tudja megérteni, amikor ,,az
emberen keresztil magasabb hatalmak nyilatkoz-
nak meg”. Az 6snyelv arrol ismerheto fel, hogy a
szavakat eredeti jelentéstikben, eredeti intenzita-
sukban, eredeti teremto feszultségukben €s sugar-
z0 hatalmukban mondja ki.

Az abszolut megnyilatkozas, amikor leszall és
az értelmet eléri, ideava lesz; amikor mar kapcso-
l6dik a kiils6hoz, szimbolumma; amikor a kép és
az ész kezd benne megjelenni, mitosszd; amikor
az idea, a szimbélum és a mitosz elhalvanyodik,
lesz koltéi nyelvvé; amikor a koltéi nyelv is elsa-
pad, keletkezik a koznyelv, s amikor a koznyelv
tartalmai is elvesznek, alakul ki a fogalmi nyelv.

3.
A Pert em heru forditisa sz6 szerint: Nappalbdl
valo kilépés. Elsésorban a Halottak konyve volt,
a talvilagra lépett lélek vezetoje, azé a léleké, aki
az életbdl a tulvilagra lép. De azt az utat, amit a
léleknek és minden léleknek haldla utan minden

164



koralmények kozott meg kell tennie, azt meg-
teheti a lélek sajat elhatirozdsabdl itt, az anyagi
természetben is. Ezért a Pert em heru nemcsak a
Halottak konyve, hanem a beavatasé is; a beava-
tasra varakozonak éppen ugy ki kell lépnie az
életbdl, és a sotétség kiiszobeit éppen ugy at kell
lépnie, mint az elkoltozottnek. A talvilagi utés a
beavatds atja azonos: mind a ketté a nappalbdl
valo kilépés, az anyagi vilag kaprazatanak foko-
zatos leépitése és a természetfolotti, anyagtalan
valésagban valo lassu felébredés.

Ha az ember a Pert em heruhoz ezzel a megér-
téssel kozeledik, a konyv olyan misztériumokat
fog feltarni, amelyek enélkil sohasem lennének
megkozelitheték. E misztériumok kozul az utol-
sOk éppen azok, amelyek a nyelvre mint az éber
szellem megnyilatkozasdra vonatkoznak. Mert
a szellem a beavatas fokain, vagy ami ugyanaz, az
elkoltozott emberi lélek a tilvilag kiszobein, ha
helyes uton jar, egyre vilagosabba és fényesebbé
valik. A konyv azt mondja: , Egyre hasonlébb lesz
az €16, napfényes levegohoz.” A valtozas, amelyen
dtesik, nem tokéletesedés. A lélek nem lesz tobb és
nagyobb, szélesebb, mélyebb, ragyogobb és is-
tenibb. A lélek mindossze visszanyeri sajat Osi
Iényét, amelyet az anyagi természetbe valé merii-
Iésével elvesztett. Az ember visszakapja eredeti
ég1 természetét, s a Pert em heru a lehetd legpon-
tosabb konyv arrdl, hogy az egyes kiiszobokon az

- L]

ember miképpen szerzi vissza eredeti szerveit, égi

165



szivét, égi tagjait, szellemu alakjat, 6rok testét, a
szahut, égi értelmét = miképpen kapja meg tjra
halhatatlan nevét, amelyet elvesztett, és miképpen
nyeri vissza égi beszédét.

A kiiszobok, amelyeken a léleknek at kell ha-
ladnia, kérdésszeriek ¢és kétértelmiek. Minden
kiiszob lépcso: vagy fel, vagy le. Vagy a sOtétség,
vagy a vilagossag felé. Az ember vagy megteszi a
Iépést felfelé, s akkor 6si allapotahoz kozeledik,
vagy nem tudja megtenni, s akkor az anyagi so-
tétségbe még mélyebbre zuhan. Az ut fel vagy le;
de ugyanakkor be vagy ki. Mert a felfelé vezet6 ut
befelé, a lefelé vezetd ut kifelé vezet. Befele van a
felfelé, és erre van a fény és az éberség és a szel-
lem és az isteni lét; kifelé van a lefelé, s erre van a
sotétség, a kabasag és az anyag. A belso uton leg-
feltil van az isteni ember, az isteni intelligencia; a
kiilsé aton legalul van az anyagi természet leg-
kiils6 burka: a kiilso sotétség. A Pert em heru ezt
a két végso helyet két isteni névvel jeloli meg: az
égi ember, az éberség, az isten, ,aki irtézik az al-
vastol”, a Nap istene, Ozirisz; a kulso sotétség, a
kabasag, az anyag: Szét.

Az embernek Szét vilagabol Ozirisz vilagaba
kell eljutni, akdr, ha mint a foldrél elkoltozott lé-
lek, a talvildg kiiszobein halad at, akdr, ha mint
a beavatasra varakozo, a beavatas fokain lép fel-
felé. S az elsé fokon, a kulsé sotétség fokdn az,
amit nyelvnek nevez, sotét és kulsé valami, ami-
nek a lélek megnyilatkozasahoz semmi koze.

166



Ez a nyelv, amely csupa frazis, kozhely, szélam,
fecsegés — a fellileten usz6 s azonnal elparolgo 1é-
nyegtelen, lires szobeszéd. Ez a kéznyelv. A 1é-
leknek azonban vissza kell szereznie eredeti
nyelvét. A talvilag minden kiiszobén, a beavatas
minden fokan, ha sikerrel atlépte, éberebbé lesz:
s min€él éberebb lesz, annal mélyebb valosag nyi-
lik meg benne, s annal mélyebb valésag nyilatko-
zik meg szamara. _

A lélek elejétol vegig képek kozott vandorol.
Minden kiiszobon kép fogadja: kigyo, krokodil,
skorpio, rovar, madar, vadkan — esetleg istenné
vagy isten. A lélek kisértése, hogy tehetetleniil és
végzetesen azza valtozik, amit megkivan. Igy val-
tozott anyagga az 6siddk elején, amikor az anya-
got megkivanta, s igy vdltozik most lassan vissza
szellemmé, ha lénye mélyébdl igazan a szellemet
kivanja. Ezért allnak a kliszobokon képek: hogy a
lelket megkisértsék és elcsabitsak. Igy dllnak sor-
ra: a harmatos 16tuszvirdg, Ptah isten, a bennu ma-
dar, a langolo tiazlélek, a fecske, a kigyo.

Most a lélek mar mérhetetleniil magasabb fo-
kon all, mint amikor elindult. Akkor a kiilsé sotét-
ségben élt, teljesen vakon. Most mar lat. Akkor
nyelve csak a zavaros és értelmetlen fecsegés volt;
most mar a képeket meg tudja ismerni és meg
tudja 6ket szolitani. Ez mar a képnyelv: a koltoi,
a mitikus, a szimb6lum nyelve. Az emberi lélek
mar megérett arra az éberségre, hogy ne az érzé-
ki anyag sokszeruségébe meritlve ezt a sokszeru

167



tartalmatlansagot, hanem a valésagot latva a ké-
pek realitasiat mondja ki.

Amikor a beavatott az Ozirisz-fokot eléri, va-
gyis amikor az elkoltozott elérkezik Oziriszhez,
beszall a napbarkdba és az istenséggel egybeol-
vad - tiindoklo viligossagga valtozik, a képnyelv
is megszunik, mert a képek is az abszolut lét tel-
jességébe olvadnak fel. Az 6rok test, a szihu kép-
folotti, alakfolott. A szihu nyelve pedig a szellem
elemi teremté megnyilatkozasa.

4.
A nyelv csak a lét két végletén allhat meg kép nél-
kiil: egészen alul, ahol vagy csak fogalom, vagy
ures beszéd; és egészen felul, ahol képfolott, ele-
mi teremté megnyilatkozas. A lét kozbeeso kore-
iben a nyelvnek képszertnek kell lennie. A kép az,
ami megjeloli és kimondja, hogy az érzekekkel ta-
pasztalhato dolog, a lathaté lény, a természet je-
lensége és eseménye nem az eredeti. Az eredeti: az
idea. Az, amelynek a lény, a dolog, a jelenség és az
esemény masolata. Képe. A torténeti ember, aki a
nyelvben levo képet merd disznek érzi és tartja,
nem érti mar, hogy a kép az eredetire valo vissza-
utalas. A kard visszautalas a sz6 teremto és ural-
kodé hatalmara; az ostor utalas a fegyelemre és a
torvényre; a pillango utalas a Iélekre; a szog utalas
a hiaségre. Minden ember arc, tag, testrész, min-
den virag, madar, allat, minden szin, hang vissza-
utal az eredetre: a tagok, az allatok, a viragok, a

168



szinek idedjara. Mert az idedban van a valosag
kozvetlen jelentése és megnyilatkozasa. Eppen
ezért a torténeti ember, ha a képet disznek ¢és fo-
loslegesnek tartja, a nyelv lényegét mar nem ért.
A nyelv lényege nem az, hogy a dolgok kozott ha-
sonlésagokat mond ki, hanem az, hogy a vilag
dolgai kozott levo analdgidkat feltarja. A kép értel-
me nem a koltoi hasonlat, hanem az, hogy: meta-
fizikai analogia.

Az analogia elsésorban megfelelést, egymasba
esést, osszefuiggest jelent, de olyan osszefliggést,
amely a természet folé utal és a kozos eredet felé
mutat. A sz0 és a kard kozott analégia van; ahogy
analogia van a szog és a hliség, a voros szin és a
szeretet, a kéz és a béke kozott. Ez az osszefuggés
és ez az utalas ¢l kozvetlenil minden Gskori
nyelvben, és ha valaki ennek az dsszefuggésnek és
utalasnak jelentéségét nem érti, nem értheti meg
az 6skori embernek a torténeti embertdl valo lé-
nyeges kiilonbségét: az 6skori ember az analogia-
kat kozvetlenil latta, élte, kimondta, allandoan j
analogidkat fedezett fel, i) képeket latott meg s in-
tuicidja szamara allandéan 4) meg ) Osszefuggé-
sek tarultak fel. Az 6skori nyelvben levé képek
nem koltéi hasonlatok, hanem az 6sképeknek, a
platoni értelemben vett ideiknak, ami nem egyéb,
mint a transzcendentalis intelligencia, tartalmai-
nak megfelelései.

A nyelv ma is tele van képekkel, ezek a képek
azonban a torténeti ember szamdra éppen az

169



ellenkezdjét jelentik annak, amit az éskori ember
szamadra: ma megkerilést latnak benne, akkor pe-
dig éppen kozvetlenséget. Ez az 6skor megértésé-
nek legnagyobb akadilya. Nemcsak az egyes
mondatokban valé képek, hanem a mitoszok,
szimbolumok kifogyhatatlansdga a torténeti em-
ber szamara az 6skor megnyilatkozasait megfog-
hatatlannd teszik. Nem tudja, hogyan lehet népek
torténetét, tudomanyt, kozmogoniat, metafizikat
szemléletesen elmondani. Gyanakodva fogadja
Heérodotosz torténet konyveit éppen ugy, mint
Thalész vagy Parmenidész metafizikajat, a Bun-
dehes teremtéstorténetét, a Ji king vagy az upani-
sadok vilaigmagyarazatat. Hitetlentil veszi el6 az
Otestamentum Genezisét, sot lenézi, mert a szim-
bélum és a mitosz, az idea és a kép irant valé ér-
zékét elvesztette. Nem tudja, hogy ezek a mito-
szok és képek, idedk és szimbolumok mérhetetle-
niil egzaktabbak, mint a fogalmi vagy a koznyelv
ténymegallapitasai és meghatarozasai. Egzaktab-
bak, mert az analégidn nyugszanak.

Az analégia torvényét a Hermész Triszme-
gisztosznak tulajdonitott Tabula Smaragdina
mondja ki: ,Az, ami fent van, az ugyanaz, mint
ami lent van; ami lent van, az ugyanaz, mint ami
fent van.” Ez a torvény €l a kinai szent konyvek-
ben éppen ugy, mint a Védaban, a Kabbaldban, a
plithagoreusoknal és Hérakleitosznal, amikor igy
szol: ,az ut fel és le ugyanaz”; ,,Hadész és Dionu-
szosz egy”; ,,a halandé halhatatlan, a halhatatlan

170



halando, annak élete ebben halal, ennek halala ab-
ban élet”. Lények, események és jelenségek kozott
hianytalan kapcsolat és meg nem szakithato o6sz-
szefuggés van annyira, hogy az egyik a masikkal
felcserélhet6. Ami lent van, nem mas, mint ami
fent van - az anyagi természet élete nem egyéb,
mint a kozmikus élet masa, s a kozmikus vilag
nem egyéb, mint a szellemvildg masa. A dolgokat
nem akkor értem meg, ha a dolgokat elkulonitem
és onmagukban nézve meghatirozom, hanem ha
latom, hogy egymassal Osszefuiggenek, és olyan
szakadatlan sorban dllanak, amely az eredethez ér.

.

Az Oskori képnyelvet nem szabad Gsszetéveszte-
ni a mai koltér hasonlatnyelvvel. A mai koltoi
hasonlatnyelv mogott a dolgok kozott levo kulso
hasonlosagra épitett érzéki meghigyelés all. Az 6s-
kori nyelv az analégian épult fel, az analdgia
pedig a dolgok belsé azonossagat latja: azonos-
sagot a kulonbségben és kulonbséget az azonos-
sagban. Az analogias latas és gondolkozas alapja
metafizikai. Mert az analégia a dolgok kozott le-
vO érzékfolotti azonossag - az also, anyagi vilag-
ban levd latszat ellenére a fels, szellemi vildgban
az azonossag, mert: ami fent van, ugyanaz, mint
ami lent van. Az ut fel és le ugyanaz.

Ha adott esetbdl kellene kiindulni és az ana-
l6gids gondolkozast megérteni, nem lehetne al-
kalmasabb példat talalni, mint azt, amit a Védatol

171



Swedenborgig minden érzékfolotti tapasztalatra
érz¢keny szem tudott: az emberi Iény szimbolika-
jat. A vilagegyetem, szol az anal6gids gondolko-
zas, nem egy¢b, mint ember, és az ember nem
egyéb, mint a vilagegyetem. Kései, kozhelyszerd,
csaknem tres alakban ez a mikrokozmosz és a
makrokozmosz osszefuggése, amint mondjak: az
ember a kis vilag, a vilag a nagy ember.

A Li-ki azt mondja: ,Ha a kiralyi székben hi-
vatott ember il és belGle életado szellem sugar-
zik, az emberek kozott nincs betegség, a hazial-
latokat nem tamadja jarvany, a gabonat nem lepi
el a gyom és a rozsda, a tartomanyok hercegei
nem viszalykodnak, és a nép kozott nincsen
sziikség blintetésre.” , Ha pedig az emberek ko-
zott fellép a betegség, a hazidllatok kozott a jar-
vany, a gabonat ellepi a gyom és rozsda — azért
van, mert az ég csillagai nem jarjak torvényes ut-
jukat, de hogy az ég csillagai nem jarjak torvé-
nyes utjukat, azért van, mert a templomok csar-
nokait elhanyagoljak.”

[me az analégia. Ime a dolgok kozott levé ér-
zékfolotti azonossdag, amelyet csak egyetlen pon-
ton zavarjanak meg, az egész azonnal megzava-
rodik. A templom csarnokait elhanyagoljak - ke-
letkezik a jarvany, a betegség, a rossz termés; a
csillagok megvaltoztatjak palyajukat. Miért? Mert
a haziillatok élete, az ember egészsége, a termés,
a csillagjaras kozott rejtett azonossag van.

Az analogia az emberi lény korén belul teljesen

172



kibonthat6é. Az a valami, amit egyéni jellegnek,
karakternek, individuumnak, oszthatatlannak
hivnak, hatarozott testi alakban lathaté. Ennek az
alaknak sulya, szine, keménysége, csontozata,
izomzata, haja, szeme, arca, bore van. Minden
kiilso jellegben van valami rejtett egyontetuség,
amely a beszédben, a hangban, a cselekvésben
megnyilatkozik. Ezen az egyontetuségen alap-
szik a fiziognomia, ezen alapszik a kironémia, a
kéz tudomanya, mert a kéz alakjabdl, szinébdl,
keménységébol, a tenyér vonalaibol, az ujjak
hosszusagabol, a korom alakjabél az ember ép-
pen ugy felismerhetd, mint irdsabél, arcabdl, ja-
rasabol. De az arc, kéz, iras, alkat, alak visszautal
a lényre magdra. Minden megnyilatkozas kozott
analégia van. De a lény belso élete kozott és a
kornyezet, valamint a kozosség kiilso, torténeti
léte kozott is analégia van. Bizonyos k6zosség-
nek bizonyos emberi lények felelnek meg, és bi-
zonyos emberi lényeknek bizonyos tarsadalmi
formdk. A tobbi kozott, amiként az egyes ember-
ben viszonylik egymdshoz a kdbasag és az éber-
ség, pontosan ugyanolyan viszonyban allanak
kivil a tarsadalmi rendek. A tarsadalmi hierar-
chia az emberi lélekben a vilagossag rendjének
felel meg,.

Itt azonban még nincs vége. Az emberi lélek-
nek az ember testi alkata felel meg, s az ember
lényének az emben kozosség kollektiv élete.
A kozosség kollektiv alkata azonban nem lehet

173



mas, mint az a sors, amit a kozosség él, vagyis a
kollektiv karakter mindig fedni fogja a kollek-
tivum torténetét. A kollektivum torténete azonban
fedi nemcsak a f6ldon elfoglalt helyzetét, hanem
kapcsolatban all a kozmikus konstellaciokkal,
mint a Li-ki mondja, a csillagok palydjaval. Analé-
gia van az egyes ember lélekvilaga, testi élete, a
kozosség sorsa, €letrendje, torténete s a csillagok
jarasa kozott. De a csillagok jarasa is utal a még
felsobbre: az ideak vilagara és a szellemvilagra.

Az analogia azt jelenti, hogy ami fent van, az
ugyanaz, mint ami lent van: az ember szemébdl a
csillagok néznek, s az ember tenyerében kozmikus
vonalak futnak, s a haziallatok egészségében és a
termés boscégében a nép életének rendje nyilatko-
zik meg, ¢és a templom csarnokdn latszik, hogy
mélté vagy méltatlan kiraly uralkodik.

[lyen médon mar az analogia kozvetlenul ért-
hetové lesz. Analogiat latni, folfedni, megérteni és
kimondani annyit jelent, mint a vilagot elmulha-
tatlansagaban, Orok osszefuggéseiben, megvaltoz-
tathatatlan Gsszetartozasaban latni. Ezért lehet az
egyiket a masikkal felcserélni, mindegyik kép a
masik dolog képe: a szem a csillagok képe s a pil-
lango a lélek képe s a tenyéren futd vonalak a vi-
lagegyetem mozgasanak képe s az arc az egyéni-
ség képe s a kozosség az ember belso életrendjé-
nek képe. A képnyelv ezekben a képekben é€l,
ezekkel a képekkel él, mert az 6skori ember eze-
ket a képeket latja.

174



6.

Arra a kérdésre, hogy melyik az a metafizika,
amelyben az anal6gias litas, illetve az 6skori kép-
nyelv nyugszik, a valasz igen egyszerd és rovid:
a metafizika hen kai pan, egy és minden, vagyis
hogy minden egy. Ez az advaita. A minden egy
metafizikaja nemcsak Hérakleitosz, Parmenidész,
Puthagorasz titka, nemcsak az egyiptomiak, a
Kabbala, a Véda, a Ji king titka; a minden egy me-
tafizikdja az egész oskor hallgatolagosan elfoga-
dott, magatol értetodo metafizikaja, amelybol
minden gondolat kiindul, s amely felé minden
gondolat visszamutat.

A képnyelv abbol indul ki, hogy minden egy.
Az, ami fent van, ugyanaz, mint ami lent van.
Az ut fel és le ugyanaz. Miért? Mert hen panta
einai = minden egy. Azért cserélhetok fel az ele-
mek. Minden csere az egységen belil torténik.
Ami van, az ennek az Egynek a része. Az embe-
ri arc éppen ugy ezt az Egyet jelenti, mint a te-
nyér vonala vagy a kézzel vont irds vagy a lélek
természete vagy a kozosség életrendje vagy a ga-
bonatermés, a kiraly uralkodasanak értéke, a csil-
lagok palydja. Minden egy. A Iélek pillango és a
kereszt fény; a hal az ember megmentdje és az
arany bolcsesség. Mert minden egy. A vonatko-
zas egycébként nem lehetne megfelelés, vagyis
nem lehetne analogia, rejtett azonossag a felszi-
nen latszo kulonbségekben. A képek ezt a rejtett
azonossagot mondjak ki, s ezért nem hasonlatok.

175



A lélek nem olyan, mint a pillangé, hanem a lélek
pillango, mert a lélek és a pillang6 kozott analo-
gia van. A kettd egy. De a harom is egy és az 6t is
egy és a szaz is egy és a csillagok szazezre is egy;
a csillagok szazezre nem olyan, mint az emberi
lélek, hanem az egész vilagegyetem és az embe-
ri lélek kozott analégia van, mert a kilsé latszat
ellenére a vilag ¢és a lélek Egy.

A nyelv a torténeti korszakban barmennyire
elromlott és barmennyire is elvesztette kapcsola-
tat a metafizikaval, germinalisan még 6rzi a képe-
ket, ha nincs is méd arra, hogy ezek a képek ere-
deti jelentésuket visszanyerjék. A torténeti ember-
ben nem az a végzetes, hogy gatlasa van, hanem
az, hogy gatlasa van a természetes és 6si igazsag
felé - sajatsagos kényszer folytan éppen azt nem
tudja megragadni, ami létének igazi tartalma.
Ezért nem tudja megragadni az 6skori képek ér-
telmét s ezért nem érti a képnyelvet. Viszont ezért
marad szdmdra az egész 6skor zart és tilos terulet.

176



II. Az asztrologia

1.

Asztrologianak ujabban az eredeti asztrologia
aranylag szuk részét, az emberi egyén jellegére
¢s sorsara vonatkozo fejezeteit, a horoszkopiat
hivjak. Ebben a formaban ugyan ez teljesen hibas,
de még igy is kitlinik, hogy az asztrolégia az az
archaikus szintézis, amely az analégiat vilagmé-
retekben kifejti és egzakt médon alkalmazza.
Az asztrologia metafizikija az, ami az Oskor
egyetlen metafizikdja: minden egy. Es ahogyan
ezt a metafizikat a Tabula Smaragdina tételére -
az, ami fent van, ugyanaz, mint ami lent van - fel-
épitl, s ahogy a vilag keletkezéscre, a fold geolo-
giai alakulasara éppen tgy, mint a népek, az osz-
talyok, a nemzetek s az egész emberiség torténe-
tére, az ember egyéni sorsara, egyen alkatara
vonatkoztatja, egyetlen alapvetéo gondolatot
mond ki: az analogiat.

A horoszkopia térhoditasara, részben félrema-
gyvarazasdra clég példa van, s ennek kovetkezté-
ben ugy tlnhetne, hogy itt principiumokroél van
sz0, s az asztrologia nem egyéb, mint olyan oko-
zati sor, amely ezekbdl a kozmikus principiu-
mokbol indul ki. Ez mdr az asztrologia modern
szcientifikus alakjdban, s mint ilyen, fenntartds
nélkil rossz. Az asztrolégianak nincsenek princi-
piumai: elsé elvei, elsé Iényegei. Az asztrologia-
ban minden egy. Ennek a minden egynek csak

177



mds megfogalmazasa az, hogy ami fent van,
ugyanaz, mint ami lent van, vagyis mds megfo-
galmazdsa az analogidnak. Az a feltevés, amely
szerint az asztrologiaban a foldi lényeket és ese-
ményeket a bolygok kozmikus sugdrzasa hata-
rozza meg, teljesen elesik. A meghatarozas, szci-
entifikus széval a determindcio fogalmarél egyéb-
ként azonnal felismerheté az az ujkori tudomany,
amely az asztrologiat a maga képére atteremteni
megkisérelte. Nincsen sz6 kozmikus determindci-
orol. De nincsen sz6 arrdl sem, hogy az asztrolo-
giaval kapcsolatban lépten-nyomon olyasmit em-
litsenek meg: az asztrologia az 6kori geocentrikus
szemlélet alapjan all, agymond: az 6skori embe-
riség azt hitte, hogy a Nap forog a Fold kordil,
nem a Fold a Nap korul. Erre vonatkozoélag le-
gyen elég ennyi: a kozel-keleti hagyomany az
asztrologia felfedeziének és megalapitojanak
Hénochot tartotta. Hénoch konyvében pedig
megtalalhatok azok a részek, amelyek kifejezetten
arra utalnak, hogy a Naprendszer kozéppontja-
ban a Nap all és minden bolygo a Nap koriil ke-
ring. A dolgot azonban félreérti, aki azt hiszi,
hogy itt akdr a geocentrikus, akar a heliocentrikus
rendszerelképzeléseknek barminemi fontossaga
van. El6szor is az 6skor nem a kozmikus rendszer
anyagi tényszeriségét tartotta fontosnak, mint
ahogy a torténetben sem az évszamokat és az
adatokat, vagyis a kulséséget. Amit fontosnak tar-
tott, itt az, hogy a Foldnek a vilagegyetemben

178



matrixjellege van: a Fold minden kozmikus égi-
test Osképe. Kozépponti helyzete nem azért van,
mert a tobbi koriilotte forog, hanem azért, mert a
Fold az 6sminta és az 6sanya. Minden égitest |é-
te csak a Fold 1étébadl értheté meg teljesen. Ebben
a szemléletben az, hogy valamely bolygoé milyen
asztronomiai helyzetet foglal el, s az, hogy moz-
dulatlanul all vagy kering, teljesen jelentéktelen.
Masodszor pedig sem ez, sem az, sem emez, sem
amaz figyelemre se mélté, mert mint mar szo volt
rola: az asztrologia nem principiumokrol, kozmi-
kus er6kozpontokrol, sugarzasokrél vagy hata-
sokrol, végul is nem determindacioroél szol, hanem
az analogiarol, vagyis arrol, hogy ami fent van,
ugyanaz, mint ami lent van. Ezt az analogiat az
asztrologia vilagtavlatokban és képszeraen tanit-
ja. A képek, amelyeket hasznal, az allatkor jegyei
¢és a bolygok, amelyeknek a vilagot alkoto és kor-
manyzo ideakkal valo analogidjat az asztrologia
intuitiven felismerte, és az analégiak rendszerét
részletesen Kidolgozta.

2.

Minden egy. A dolgok csak abban kulonboznek,
hogy létuk mindsége, 1étiik modja, a 1étben elfog-
lalt helyuk mas. Ez az, amiben egymastol eltér-
nek. Es mindaz, ami a vilagegyetemben €l €s van,
szukségképpen egybetartozik és a nagy egésszel
kapcsolatban all.

Az embernek megszamlalhatatlan tettre, jelre,

179



jelképre, médiumra van szuiksége, hogy az Egy-
hez vissza tudjon térni, hogy at tudja érezni azt a
veszteséget, amit az Egytol valo tavolsiga miatt el
kell szenvednie: ezért a Teremto az embernek az
erok sokasagat adta.

Az asztrologia abbdl indul ki, hogy minden
egy. Tudja, hogy a lények és a dolgok egymastol
csak a lét moédjaiban kulonboznek. Azt tanitja,
hogy minden dolog és lény sziikségképpen az
egyhez tartozik és az eggyel kapcsolatban all.
Ezért az asztrologia figyelmét azoknak a tettek-
nek, jeleknek, jelképeknek és médiumoknak sok-
szerlisége felé forditja, amelyekre az embernek
sziiksége van, hogy helyzetét felismerje és az egy-
ségbe vissza tudjon térni. Az asztrologia felhasz-
ndlja az er6knek ¢s a képességeknek az emberben
levo sokasagat, hogy az analogiakat vilagosan las-
sa, 6s az analogia segitségével az egységbe tarto-
zas tudatdt és ¢lményét felébressze. Kifejezetten
hangsulyozza, hogy , minden fizikai és érzékelhe-
té Iény és dolog a szellemvilag lenyomata és a
szellemviligban tortént folyamatok ismétlése”.
A bolygok mozgasa, az allatkor jegyeinek kerin-
gése az idedk vilagara utal: mert a mozgasok és
keringések értelme ott van. A megfelelések a lé-
nyek alkatanak és a kozmikus helyzetnek analé-
gidjdval korantsem meriilnek ki. Megfelelés van a
taplalék, a novényzet, a fold asvanyi osszetétele,
az emberi tehetség, a tarsadalmi helyzet, a torté-
neti pillanat, az asztralis légkor, a szin, a szam, a

180



hang, a héfok, a para kozott. A megfelelések sza-
ma végtelen. Minden lény és dolog megfelel mas
lénynek és dolognak, és ez megfelel ezernyi foldi,
kozmikus, asztrdlis, idedlis lénynek és dolognak.

Erre a lényeget érintd, de rovid felvilagosi-
tisra azért van szukség, nehogy valakinek egy
pillanatra is eszébe jusson az gjkori, részben a ko-
zépkori horoszkopiat az archaikus asztrologidval
osszetéveszteni, még kevésbé azonositani. Az 6s-
kori asztrologia az az archaikus szintézis, amely-
nek egyetlen titka, értelme, mondanivaléja és
tanitasa van: a vilagban levé minden lény, allat,
novény, asvany, madar, démon, rovar, elem
bolygo-analogiaja.

A horoszkop akdr emberi Iényre, akar népre,
orszagra, akar a torténet eseményére vonatkoz-
z¢k, nem a foldi lénynek, népnek, eseménynek a
csillagoktol, vagyis a csillagok helyzetétol valo
fliggdségét mutatja. A horoszkop tulajdonkép-
pen: mandala. A mandala a vilig képének rajza,
amelyben azonban benne rejtozik a lét értelme is.
A mandala olyan képrejtvény, amelynek értelmi
megoldasa, illetve az anyagi természetben €16 em-
ber értelme szamara hozzatérheto jelentése nincs.
A mandala csak a transzcendens intellektus sza-
madra érthetd. Rendesen kor alakba rajzolt néhany
dbra: él6 alak képe vagy geometriai figura, betq,
szam, szimbolikus forma, dllat-, novény- vagy
viragkép, rozsa, l6tusz, Kinaban krizantém, Mexi-
koban ddlia. A mandalat a misztikus intuicio latja

181



meg, és meditaciok alkalmdval szemléletébe a
misztikus intuicié meriil el. A mandala szemléle-
tébe meriilve az ember az anyagi természetben
hasznalt tudatabol kikapcsolodik €s a transzcen-
dens értelmek vilagaba helyezddik at. Ilyen man-
dala a horoszkop, amely az allatkor jegyeit és a
bolygdk helyzetét abrazolja. E jelkép ember tu-
dattal meg se kozelithetd, vagy ha igen, semmi
egyéb, mint valamely pillanat asztronomiai képe.
Valodi értelme csak akkor bontakozik ki, ha vala-
ki az allatkor €s a bolygok képeit az analogiak so-
raba allitja.

3.
Az a hit, hogy a természeti kozmikus helyzet az
elsddleges, és a csillagok allasanak, az allatkor ke-
ringésénck és a bolygok mozgasanak tovabbi fel-
fedhetd értelme nincs, abban a pillanatban meg-
ddl, ha valaki a kovetkezoket gondolja el: az aszt-
ronOmiai év akkor végzodik, illetve kezdodik,
amikor a Nap mélypontjit elérte, vagyis amikor a
legrovidebb: a Nyilas csillagkép 30. fokan, és at-
lép a Bak csillagképbe (december 21.). A Nap
most fokozatosan emelkedik, a napok egyre
hosszabbodnak. Van 1d6, amikor az emelkedés
rohamossa lesz, amikor a Nap a Kosba lép, vagyis
tavasz kezdetén (marcius 21.). A Nap legma-
gasabb pontjat az lkrek végeén éri el, s a Rikban
ismét stillyedni kezd (janius 21.). A sullyedés ro-
hamossa lesz a Mérlegben, vagyis amikor beall az

182



Osz (szeptember 21.). llyen médon ér el ismét a
Nyilas (Kentaur) 30. fokara, s akkor ismét emelke-
dik. Igy valtakoznak a tél, a tavasz, a nyar és az
0sz. Az évszakok forgasat az Gskori mitologia
kapcsolatba hozza az emberisten sorsdval. A Bak-
ban szuletik, abban a pillanatban, amikor a Nap
emelkedni kezd; megdics6ul a rohamos emelke-
dés idején, tavasszal; a sotétség szellemétol azon-
ban haldlos sebet kap és hullani kezd, amikor a
Rakban a napok rovidulni kezdenek; a harom at-
kozott sotét jel: a Mérleg, a Skorpio és a Kentaur
— ez a harom nap, amelyet az emberisten a sirban,
a sOtétségben tolt, hogy a Bakban tjra megsziiles-
sck ¢s ismét felemelked)ék.

Az ujkorban szokassa lett az emberisten mi-
toszat masodlagosnak nézni és mint a kozmikus
évszakvaltozasok illusztraciéjat magyarazni.
Most nincs sz6 arrél, hogy a csillagok jardsa kove-
ti az emberisten sorsat, vagy az emberisten mito-
sza csak szép képsorozat, amely a Nap emelkedé-
sét és sullyedését szemléletessé teszi. Nincs sz6
rola egyrészt azért, mert a Naphérosz sorsa nem
az asztronomia jelenségeire alkalmazott hasonlat,
hanem mitosz, vagyis 6skép, és az Gskori népek-
nek az a hasonlat-gondolkozas, amely ,olyan,
mintha”, teljesen ismeretlen és idegen volt.
De nincsen szo rola masrészt azért sem, mert itt
nem elsédlegesen vagy masodlagosan asztrono-
miai vagy mitologiai jelenségekrdl van szo, ha-
nem analogiardl. Errdl egyébként mar volt sz6, s

183



kitint, hogy torténetileg az istenember sorsa a ha-
sonlithatatlanul régibb és lényegben hasonlitha-
tatlanul fontosabb. Ezen a helyen elég, ha az em-
ber ismételten az analégidra utal és azt mondja,
hogy az évszakok forgdsa, a Nap titja és az embe-
ri sors kOzott osszefuggés van. Mds ember az, aki
abban az idében sziiletik, amit a mitosz hirom so-
tét honapnak nevez (szeptember 21. - december
21.), és mas ember az, aki a harom rohamos vila-
gosodads idején (marcius 21. - junius 21.) sziletik.
Miért? Nem asztralis determinaltsiga folytan, ha-
nem azért, mert az emberisten sorsat minden él6
embernek kovetnie kell, éppen ugy, ahogy kove-
ti az emberisten sorsat a csillagok jarasa és a koz-
mikus év: olyan fenntartas nélkul, olyan magatol
értetddo természetességgel, ahogy kovetnie kell
az ¢évszakok valtozasat: kovetnie, atélnie, elvisel-
nie és elszenvednie. Minden ember mas ponton,
mads vonatkozasban kapcsolédik az asztronomiai
évbe, illetve az emberisten sorsaba, s igy elszen-
vedésének maodja, természete, foka ¢s mélysége is
mas ¢s mas. Az emberi Iét feltétele az, hogy az év-
szakok fizikai valtozasat el kell szenvednie; de ¢p-
pen olyan feltétele, hogy a Naphérosz sorsit is el
kell viselnie. A fizikai kozmosz és a mitikus vilag
kozott analégia van, és ezt az ember, ha 6nmaga-
ban nem is tapasztalja, mert ébersége tulsagosan
lefokozott, a természetben tapasztalnia kell
A Napnak az évben tizenkét dllomasa van, amely
allomasokon at kell haladnia, amig szuletésétol

184



“halalaig, illetve Gjjasziletéséig elérkezik. A négy
nagy allomads: a Bak - a sziiletés, a Kos - a megdi-
csOtilés, a Rak — a megsebesiilés, a Mérleg — a
visszahanyatlas. A masodik négy allomas: a Viz-
onto, a Bika, az Oroszlan ¢és a Skorpio, azok a je-
lek, amelyeket az asztrologia szilardaknak nevez.
Ezekben a jelekben a Nap helyzetét dllandositja: a
Vizontoben az emelkedést, a Bikdaban a vilagossa-
got, az Oroszlanban a lehullast, a Skorpioban a
sotétséget. A harmadik négy nagy allomas a val-
tozasok jele: a Halakban valtozik at fényességgé,
az Ikrekben gy6z6bol legy6zotté, az Aratosziz-
ben fényességbdl sotétségeé, a Kentaurban halott-
bol ismét élove.

4.

Az allatkor jegyeinek értelme allando, mert a
nagy fizikai vildgegyetem és az ennek megfele-
16 kozmikus esemdény: a Napisten sorsa olyan
adott, meg nem vdltoztathato valésag, amelybe
minden lény és dolog belesziletik. Az asztro-
l6gia valtozo elemer a bolygdk, éspedig a hét
bolygo: a Nap, a Hold, a Merkuar, a Vénusz, a
Mars, a Jupiter, a Szaturnusz. Az ujabban telfe-
dezett bolygoknak, az Uranusznak és a Neptu-
nusznak csak a modern asztrologia tulajdonit je-
lentoséget, s ez egész terjedelmében kérdéssze-
ri. Elég, ha az analogidak kozul az ember ezuttal
csak néhanyat vesz el6.

A Szaturnusz a léleknek az az allapota, amikor

185



Osi teljességébdl és szellemi helyzetébdl lezuhan-
va, eltemetve fekidt az anyag sotét elfeledettségé-
ben. A Jupiter megfelel a lélek elsé allapotanak,
amikor felébred: a nagy patriarchilis nyugalom-
nak, a derids békének. A Mars megfelel a harcok-
nak, a haboruknak, a kiizdelemnek, az egyéni
ének viszdlyanak: a hatalomért, a vagyonért, a
hirnévért valé szenvedélyes és kiméletlen ro-
handsnak. A Szaturnusz az éskor, a Jupiter az
aranykor, a Mars a vaskor. A Vénusz megfelel a
viragzo tenyészetnek és a vilagbékének: az embe-
riség testvériségének és az anyagi valdésag atszel-
lemilésének. A Merkir megfelel az égi intelligen-
cia dicsoségeének, a szellemi ember végso diadala-
nak, annak, hogy az ember mint az anyag és a
szellem kozott allo kozvetitd feladatat megoldja.
A Hold megfelel annak, hogy az emberi szellem
utolsé el6tti helyzetében még nem tud teljesen
onallo lenni, csak tukor, az 6sfénynek csak befo-
gadoja. A Nap megfelel annak a végso allapot-
nak, amikor az ember a vilagossagba visszatért.

Masik megfelelés: a szaturnuszi korszak a fol-
don a ko, a terméketlenség, az élettelenség kora,
a geologiai 6skor; a jupiteri kor az elsoé ¢l6lények
megjelenése; a marsi kor az 6rias allatok, a vé-
rengz06 hullok kora; a Vénusz korszaka az emlos-
allatok megjelenése; a Merkir az emberi intelli-
genciat hozza.

Ismét mas megfelelés: a Nap az Gskori fényben
a léleknek a vilagossaggal valé azonossdga; a

186



Hold a vilagossagtol valé elvalds; a Merkaur jelé-
ben a lélek megsziiletik mint ember, mint értelmi
lény a foldon; a Vénusz, amikor az emberben fel-
ébred a kivansdg és a szenvedély, hogy a nagy
Egységbe visszatérjen, ezért a Vénusz az egyesii-
lés jele: a szerelemé, a baratsagé, a kozosségé; a
Mars a sors kuzdelmeit hozza, azt, hogy az em-
bernek a benne levé szellemért helyt kell allnia s
azt keresztiil kell vinnie; a Jupiter koraban az em-
ber megbékul és megnyugszik: megnyilnak a
nagy ¢s mély tavlatok - ez a hazassag, a csalad-
alapitas, a gyermekek nevelésének korszaka; a
Szaturnusz koraban az ember megérik a bolcses-
ségre - ¢z a derus oregség, a csendes, maganyos
és szenvedélytelen nyugalom kora, amikor az
ember a végso dolgokat megérti.

Az analogiakbol ennyi legyen elég. Ebbdl ép-
pen eléggé kitinik, mi az, amirdl sz6 van. Az aszt-
rologia képei az emberi értelem szimdra nem ki-
merithetd, csak tobbé-kevésbé megragadhato
megfelelések, amelyeknek mélyén kozvetlen je-
lentések, mas szoval: idedk nyugszanak. A lélek
clso teremtésekor ezeket az ideakat kozvetlenal
latta; masodik teremtése, vagyis az anyagba va-
|6 elmeriilése utan, a sotétségbdl valo felébrede-
se utan az idedkat csak homadlyosan sejti s csak a
kivételes ember, a szakralis szubjektum szavaira
fedezi fel ujra. Masodik teremtésekor az ele-
mekkel elkeveredett, de mar elfelejtette, hogy az
elemeknek mi a nevuk és milyenek. Hét fokon

187



zuhant ald, amig a sotét elfeledettségbe merult,
most hét fokon kell djra visszaemelkednie. Ez a
hét fok, a hét szféra, a vilag hét kore, a hét boly-
g0. Itt Iépked felfelé, nehezen, akadozva a Iélek,
mint Platon mondja: minden lélek kapcsolatban
all az orok csillagok egyikével. A Szaturnusz ne-
héz erdi lehuzzak, a Jupiter er6i megallasra csa-
bitjdk, a Mars erdi szenvedélyes talzasokra, az
onzo érdekek elérésére késztetik, a Vénusz erdi
élvezetekkel kotik meg, a Merkur erGi gyakran
tévitra vezetik, a Hold er6i kdaprazatokkal draszt-
jak el. A Szaturnusz erdi viszont meggondolast,
¢leslatast, faradhatatlan szivossagot és megtorhe-
tetlen kitartdst adnak; a Jupiter eréi folényt, hu-
mort, tiirelmet; a Mars eré6i tuzet, lelkestiltséget,
tetterOt; a Vénusz eroi bizalmat, egészséget, tar-
sakat; a Merkur er6i észt, tijékozottsagot, mozgé-
konysagot; a Hold eréi j6 testi alkatot, j6 idege-
ket, erés képzeletet hoznak.

Az analogidk nem dllnak meg ott, hogy a vi-
ldgegyetemet és az embert vonatkozasba hozzak.
A Szaturnusz idedjanak megfelel az 6regség, a ko,
a sOtét szin, a magany, a tavlat, a szigorusag, a tu-
relem, a munka; a Jupiter idedjanak megfelel a
nedvesség, a férfikor, a kék szin, a csalad, a kozos-
ség, a tirsalgas, az dllamélet, a tanitas és a tanulds;
a Szaturnusznak ugyanakkor megfelel a tarsadal-
mi rendek kozil a szolgasag, a munkds, a ba-
nyasz, a foldmuives - a mavészek kozil az épitész
és a szobrasz, mert folddel és kével dolgozik -, a

188



szellemi emberek kozul az aszkéta, a misztikus és
a filozofus, mert ezek maganyos emberek. A Vé-
nusznak a tarsadalmi rendek kozul megfelel a ke-
reskedd, a mavészek kozul a festd, a foglalkoza-
sok kozul mindegyik, amelyik diszitéssel, szinek-
kel foglalkozik: a kertész, a fodrasz, a néi szabo,
az ¢kszerész, az 6tvos - ahogy a Merkurnak meg-
felel a mavészek kozul az ird, a szonok, a szinész,
a foglalkozasok kozil a bankar, az ujsagiro, az
ugyvéd — a Jupiternek megfelel a hivatalnok, a bi-
ro, a tanito, a pap.

Ha egy orszagban jupiteri uralkodo lép tron-
ra, jupiteri eroket sugaroz, csendes humort, joté-
kony felsobbséget, igazsagszeretetet, becsuletet,
a csalad kultuszat, a kozélet tisztasagat. Ha sza-
turnuszi jellegd uralkodo lép trénra, az orszag-
ban urra lesz a fosvénység, a kemény onzés, a
szOfukarsdg, az emberek baratsagtalanok, sze-
génység terjed el, és az Osszes magas allasokat
szivtelen oregek foglaljdk el. Ha marsi jellegi
uralkodo Iép a trénra, a nép harcias lesz, a szot a
katondk viszik, haboruba keverednek, belul la-
zongdasok tornek ki, az erészakos tulkapasok na-
pirenden vannak, a hazaséletet elhanyagoljik és
az utcai nok elszaporodnak.

Ez termdészetesen mar messze tal van azon,
amit az tjkori horoszkopia tanit; ez a nagy kozmi-
kus analogidk megfeleléseinek alkalmazasa.

189



5.

Anélkul, hogy még csak egyetlen lépés is tortén-
ne az Oskori asztrologia teljes rendszerének kifej-
tésére, mégis meg kell kisérelni megérteni azt,
ami az asztrologiai képeket alkalmazhatokka te-
szi. Arrél van sz6, amit asztrologiai konstellicié-
nak, vagyis a csillagok allasanak, vagyis egymas
kozott valé viszonydnak neveznek. Ez a konstel-
lacio az, amely igen egyszer( szadmitasok alapjan
konnyen felvdzolhaté, és mint a mandala, a vilag
¢letének egy pillanatdt rejtvény alakjaban megor-
zi. A bolygok nem elemek, hanem idedk elemi jel-
képei; az allatkor jegyei pedig azok a kozmikus
helyek, amelyeken at ezek az elemek vandorol-
nak, ¢s minden jegvben mas jelentésuk van. Ez a
konstellacio egyik része. A masodik rész, amilyen
viszonyban a bolygdk egy bizonyos vilagpillanat-
ban allanak. Ezt a viszonyt fejezi ki a horoszkop.

A képnek harom megfejtése van: az elso a fény-
kép — a masodperc képe; a masodik a rajz - vagyis
a festmény, a pillanat képe; a harmadik - a horosz-
kop, a vilaghelyzet abszolat képe. A mdsodperc a
vilag feluletén aszik, jelentéktelen, merd kulsoség,
hamis, érzéki és kdaprazatszerq; a fénykép soha-
sem ad arcot, csak a masodperc arcat. A pillanat
magasabb rend; a pillanat megragadja az anyagi
természetben élt élet egészét és azon til 1s mutat;
ezért a muvészi rajz vagy festmény a lélek mély-
ségdében és igazsagaban adja az arcot. A harmadik
kép a horoszkop, amely a vilaghelyzetet tarja fel,

190



6.

Aki csak egyszer vett kezébe asztrologiai kony-
vet és csak futélagosan pillantott bele, megutkoz-
ve lathatta a bolygdok megfeleléseinek hosszu so-
rat, miképpen all a bolygo vonatkozasban szin-
nel, fémmel, napszakkal, geometriai abraval,
szammal, a hét egyik napjaval, szovet anyagaval,
dragakovel, bizonyos allattal, bizonyos hellyel és
kornyezettel. Meguitkozott rajta és babonanak
tartotta, mert nem értette, hogy mi ezeknek az
analogiaknak az értelme. Az analégiak magyara-
zatat természetesen az ujkori asztrologusok a leg-
ritkabb esetben tudjak, s ezért sziikséges, hogy az
ember az analogidkat ezen a ponton is felfedje.

Az archaikus Oskorban a papsag egy részének
hivatasa volt, hogy az Atydkkal valo kapcsolatot
fenntartsa. Az Atyak - Indidban a pitrik, Irdnban
a fravasik, Kindban az Osok - tartozkodasi helye
az asztralis vilagkor: az, ahova az elkoltozott lélek
is kerul. Ebb6l a korbdl az elkoltozottek és az
Atydk szellemei bizonyos szertartisokkal meg-
idézhetdk és veluk kapcsolat tarthato fenn. Akar
joslat, akdr tandcsadds, akar tanitas, akar gyogyi-
tas, akar egycb célbol az Atyakat tevékenységre le-
het kérni, ennek a kérésnek azonban torvényes,
hallatlanul szigora ritualis rendje van. Ez a rend
az analogian nyugszik.

A papnak, aki az Atydk szellemét vagy az el-
koltozottek kozil barkit megidézni kivan, el6-
szOr is meg kell valasztania a helyet és az idé6t.

192



az arcot transzcendens vonatkozasban, az idedk-
kal valo kapcsolatiban. A fényképnek mint ma-
sodpercnek nincs analégidja: ez az egyéni én on-
magdaban, megfelelés nélkul, egyediil, metafizikat-
lanul, mint értelem nélkili kép. A festményben az
analégiak sora megnyilik; a pillanatban az anyag
és a lélek és a szellem, a lathato vilag és az értel-
mek vildga egymassal vonatkozasba 1ép. A ho-
roszkOp az osszes analogiakat kimondja: az idea-
két, az elemekét, az anyagét, a lélekét, a sors vona-
laét, az intelligenciaét, a kedélyét, a képességekét.
Ezért a horoszkop a vildghelyzetet egész mélysé-
gében és nagysagaban kimondja.

Ezért a horoszkép mandala: vilagrejtvény,
orok kép, abszoluat értelem.

Nincs sziikség arra, hogy a hatvanfokos, ki-
lencvenfokos, szaznyolcvan fokos viszonylatokat
itt az ember részleteiben targyalja. Vannak kézi-
konyvek, amelyek ezt megteszik, néha egész he-
lyes érzékkel, nem is gépies, szcientifikus-deter-
mindcios értelmezésben. Azokrol az Gjkori értel-
mezésekrol, amelyek ,,j6” és , rossz” kapcsolatok
leirasaban meriilnek ki, persze nincsen sz6 - az
ilyen asztrologia mers kuruzslds, csupdn babonas
csillagjéslas. A horoszkép j6n és rosszon messze
tal van: tul kellemes életen, szerencsén, j6léten,
hirnéven, amit mond, az az ember 6rok sorsa €és
orok arca - az egyetlen, megismételhetetlen,
oszthatatlan és eltorolhetetlen lény.

191



Ha a hely arra alkalmas, hogy a szertartast szer-
dai napon végezze el, és a kornyezet is ezt hang-
sulyozza, tudnia kell, hogy a szerdai nap a Mer-
kur jegyében all. A Merkur vagy a korai, vagy a
kései orakat kedveli, a napkelte korul vagy a ke-
sO délutani idoket. A Merkur szine a sarga, szo-
vetanyaga az egészen konnyi gyolcs, féme a hi-
gany. Merkuri ruhaba kell 6ltoznie és olyan gya-
rat kell ujjara haznia, amelyben merkuri ko,
krizolit vagy krizofraz csillog, merkuri madar
tollabol készult diszt kell viselnie és merkuri al-
lat borébol késziilt szonyegre kell lépnie. Mas
szovetet, fémet, dragakovet, virdgot, allatbort kell
valasztania vasarnap, a Nap napjan, mast hétfon,
a Hold napjan. Hogy mi az osszefliggés e szinek,
napok, helyek, fémek, dragakovek kozott, azt
csak az tudja, aki valaszt tud adni arra, hogy az
analégia mit jelent. ,A mindenség gyokerében az
analogia all, a rejtett, titkos osszefuggés a dolgok
kozott. Az analégia a magia alapja is.”

Abbé Constant a mult szazadban a hagyo-
many emlékei alapjan megkisérelte, hogy Tianai
Apollonioszt megidézze. E magikus megidézés
kiilsOségeit és lefolyasat részletesen megirta,
hogy milyen kilonos gonddal kellett megvalasz-
tania a helyet, a szertartas oltozetét, az allatbort,
a viragkoszorut, az ékszert - a megfelelés torvé-
nyei szerint a napot, a napszakot, az orat, a fé-
met. Kozben nem gyézi eleget hangsilyozni,
hogy e magikus szertartasban a legkisebb hiba a

193



szertartast végzore milyen végzetes lehet, hiszen
a megidézett asztralis lény olyan hatalom folott
rendelkezik, amely az anyagi természetben €16
ember erejének sok szdzszorosa. A magikus tevé-
kenységnek, holott az Gskor szabalyait mind
megtartotta, még igy is csaknem megsemmisité
hatasa volt.

Ez a példa elég ahhoz, hogy az ember megért-
se: az asztrologiai konyvekben megjelolt analogia
a fémek, a viragok, a szovetek, a szinek, a napok,
a szamok kozott nem jaték, még kevésbé babona.
Az asztrologia az archaikus ember szamara nem-
csak horoszkopia volt, hanem magikus gyakorlat
is. Es ezt a gyakorlatot éppen ugy, mint a jové-
belatast, az események kiszamitasat, az emberi
jellemeknek és tehetségeknek leolvasdsat, mint a
torténeti események megértését, az analégia ira-
nyitotta.

194



I11. Az ikrek

1.

A mitosz beszéli, hogy az emberiség az 6skor leg-
elején boldog elégedettségben, de teljes tudatlan-
sagban élt. Ebben a boldogsigban nem volt
egyéb, mint a fold legszebb allata. S az emberek
leanyai olyan szépek voltak, hogy még az angya-
lok is megkivantdak oket. A benniik felgyulladt
szenvedélynek néhanyan engedtek is és a foldre
szalltak. Ezek az angyalok aztan az embereket
megtanitottak az istenek tudasara, hogy kezukkel
eszkozoket készitsenek és hazakat épitsenek, a
vadon termd gabonat mesterségesen tiltessék, al-
latokat szeliditsenek; megtanitottak oket a t{iz
hasznalatara és a csillagok jarasanak megértésére.
De egyetlen tudas sem volt olyan nagy, mint az,
amelyik a szamokraol szolt.

A szamokrél sz6l6 tudomanyt, a szamelméletet
vagy szammisztikat vagy szammetafizikat az 6s-
kori népek kozul mindegyik ismerte. Peruban és
Yucatanban éppen tugy hasznaltik, mint Kinaban,
Tbetben, Indiaban, Iranban, Judeaban, Egyiptom-
ban. Eur6paba Puthagorasz hozta at és honositot-
ta meg; valoszintleg kései alakjat Platon részben
atvette. Archaikus formajat a héber Kabbala 6riz-
te meg mint a kaldeus, babiloni, egyiptomi ha-
gyomany egybefoglalt emlékét. Ujabban Court
de Gebelin, amikor a ciganyok joskartyajanak
ertelmét megfejtette, a kartya eredetét hajlando

195



volt visszavinni Hermész Triszmegisztoszig,
mondvan, hogy e jéslapok, mint a kinai jéspélci-
kdk, az emberiség elsé konyve. Ez a tarot, kései
alakjdban a tarokk, a kinai Ji kinggel, a perui cso-
maoirassal, a kipuval, az azték-maja képirdssal egy-
bevetve az archaikus szammetafizika korvonala-
it tényleg sejteti.

Az archaikus szam a torténeti emberiség
szamahoz ugy viszonyhk, mint az 6skori kép-
nyelv €s a torténeti ember fogalmi vagy koznyel-
ve. A torténeti ember szdmabdl az idea, a metafi-
zika, a kép, a tavlat, egyszoval: az analégia kive-
szett. Mers formula és absztrakt mennyiség lett.
Az archaikus szam pedig nemcsak hogy idedt és
képet jelent. A szam minden jelentések radixa.
Az emberi értelem az anyagi természetben csak
egyetlenegy ponton éri el az abszolutumot, s ez
az egyetlenegy pont: a szam. A szam az a kulcs,
amellyel a szellemi értelem az anyag minden tit-
kat ki tudja nyitni, s amellyel az anyagi értelem a
szellem titkait is kinyithatja. A szam az a nagy
kozvetitd, a végso intellektudlis, de mar érzé-
kelhet elemi valosag, amely a lathato és lathatat-
lan vildgokat Osszekoti. A szam a médium,
amelyben az anyag a szellem szamara s a szellem
az anyag szamdra megoldodik. A szam a rend, az
érték alapja; a szam minden torvény végso ér-
telme; szamokon nyugszik az emberi sors, a ko-
z0sség sorsa, a gondolkozas, a szépség, az igaz-
sag, a jolét, az egészség, a tudas. A szam az a

196



masra vissza nem vezethetd egyszerd elem,
amelyben az ember a vilag létével kozvetlenil
kapcsolatba Iép.

A héber nyelvben a szam szobol szarmazik a
beszéd és a konyv, és tulajdonképpen Isten hang-
Jat jelenti: az irds és a besz€lés nem egyéb, mint
szamolas, és a szam [sten irdsa és szava. A sza-
mokrol sz6l6 tudas annak az atmenetnek ismere-
te, ahol az érzékelhetd és tapasztalati valésag
tiszta szellemi valosdgga valik és atvaltodik, ahol
az analogidk véget érnek és megvaltozhatatlan
orok idedkka kristalyosodnak.

oA szamok nem idedk, hanem az idedk jelenté-
sei; a lények ereje nem a szamokban van, hanem
a szamok vannak az erékben, és a szamokat az
eroktol és az idedktol elvalasztani nem szabad, de
azokat veliik 0sszetéveszteni sem szabad.”

Plthagorasz volt az utolso Gskori ember, aki
ezt vilagosan tudta. Platonnal az ideak és szamok
¢s erok viszonyaban zavar lépett fel, és az 6skori
vilagossag elhomdlyosult. Azéta ez a tudas vég-
képp feledésbe ment, mig aztan az djkorban a
szam mero mennyiség, szamolhatosag lett, és
szellemi tartalmat elvesztette. Az a tudas, hogy a
szam isteni-szellemi-természeti hirmas jelentésé-
vel és gyokhelyzetével a Iét korei kozott levé kap-
csolatot fenntartja és iranyitja, eltint. Elkallédott a
tudas, hogy az analogia alapja: a szam. Ez a szam,
amit Puthagorasz harmonianak, Hérakleitosz lo-
gosznak nevezett — mert a logosz sz6 a tobbi kozt

197



két szamnak egymashoz valo viszonyat is kifejezi,
vagyis: mértéket jelent.

2.

A szamelméletre vetett egyetlen rovid pillantas
nem mond sokat. Az archaikus tudasban semmi
sincs, ami hamar értheto és atlathato. Az alkimia,
az asztrologia, a Ji king, a szankhja és minden ar-
chaikus szintézis igazi mélységeit és nagysagat
csak hosszas és bensGséges foglalkozas utan tarja
fel. S ez egyetlen Gskori egységre sem vonatkozik
annyira, mint a szamelméletre. Elsé pillanatra
csak érdekes jatéknak latszik. Ha a torténeti ember
aztan behatobban foglalkozik vele, megzavarodik.
A gondolatmenetet nem tudja kovetni. Az ana-
I6gidkat nem érti. A metafizika komolysagaig ke-
vesen jutnak el. A teljes megértéshez talan senki.

Eckartshausen, a XVIII. szazad végén élt gon-
dolkozé volt az ujabb korban az, aki féként a
Kabbala ritka kényvei alapjan az 6skori szdmel-
méletet a lehetoségekhez képest helyreallitotta.
O volt az, aki a platoni gondolatot: ,a vildg az ide-
aknak a szamok szerint valé képmasa” megértette
és tudta, hogy: ,,az érzéki tapasztalat hamis kalku-
lus”. A szamelméletben Hermész Triszmegisztosz
nagy analogiatétele: az, ami fent van, ugyanaz,
mint ami lent van, igy hangzik: ,,Semmi sem je-
lentkezhet lent a vilagban alakban, ami fent ne len-
ne erd.” Ennek az eronek a jele a szam. Jele pedig
ugy, hogy kozvetlen jele, mert a szam jelzi azt az

198



erot, amely az alakot és az erét 6sszekoti, mas szo-
val: a szellemvilagot az anyagi természettel egybe-
kapcsolja. A szam a torvény, amely szerint a dol-
gok nemcsak megnyilatkoznak, hanem: vannak.
Ahogy a pilithagoreus Philolaosz irja: ,A szam az
uralkodé Osszekoto lanc, a nem teremtett és
oroktol fogva létezs, amely a dolgokat a vilagon
egybeftizi. A szamelmélet az a tudomany, amely
minden anyagi, de minden gondolhaté dolog
torvényeét is a szam értelmi haladvanya segitségé-
vel felfogja és megérti.” Mert a természet torvé-
nyei pontosan fedik a szam felfelé és lefelé mend
haladvanyat. A szamot nem az értelem alkotta: a
szam az 0si szellemi létezinek tiszta szellemi ké-
pe. Az idea ennek a képnek mar csak levonata.
A szam a szellemi valésagot azon a fokan fedi fel,
amikor még: erd, teremtsd akarat, megfoghatatlan
alkoté gondolat. Ami a dolgok alakjaban megnyi-
latkozik, az nem egyéb, mint ez az erd, ez az aka-
rat, a gondolat, de a haladvanynak mas-mas fo-
kan. Mert az erg, a teremté gondolat: az Egy. Ez az
Egy, amely a Minden. A minden egy. Ez a Hen kai
pan és a Hen panta einai. Ennek az elsé Egynek, az
Eronek hatasa és megnyilatkozasa van. Ez a hatas:
a Kettd. A hatas eredménye és kovetkezménye: az
Alak. Az alak a Harom. Az egész teremtett vilag
alapjaban a harmas szam nyugszik: az Er6 - az
Egy, a Hatas — a Ketto, az Alak — a Harom. A Ha-
rom minden testi és értelmi valosag alapszama.
Eckartshausen a kovetkezoket mondja: ,, A vilag

199



természetfolotti egyszer(i eré manifeszticidja.”
A viladg dolgai ugy tartoznak ossze, ahogy a dol-
gokban levo szamok haladvanya viszonylik az
egyszera erohoz, vagyis ahogy a dolgokban levé
szam viszonylik az Egyhez. , A szam az az eszkoz,
amellyel az értelem a vilag egészének Osszefuggé-
sét és egységét megérti. A szam azoknak a dolgok-
nak, amelyeket az ember targyaknak és ese-
ményeknek és jelenségeknek Idt, kezdete, és mivel
a dolgok kezdete, csak az értelmes lélek lathatja.”

oA szam az a médium, amellyel az ember az
isteni teremto tulajdonsagokat megismerheti. -
A szam az az eszkoz, amellyel az ember a terem-
tett vilagot és e vilagban levé viszonyokat a ma-
guk tisztasagaban szemlélheti. - A szam az a mé-
dium, amely az elemek keletkezését és azt, ami az
elemek alapjaban van, megmagyarazza. - A szam
az a médium, amely az anyagi vilagba rejtett er6-
ket felfedi.” A szamelméletet magdra a szimelmé-
letre alkalmazva a helyzet ez: ,Az Egy az er6; a
haladvany a hatds; a szam a kovetkezmény.” Igy
all a szdm maga is, mint minden létezd, a Harom
jegyében.

3.
Egyetlen, a szamelméleten nyugvé analdgias
elemzés az archaikus ember gondolkozasarol
tobbet fog tudni mondani, mint a szamelméletnek
barmilyen extenziv tovabbi magyarazata. Az elem-
zés targya legyen egyelore: a Ketto.

200



A torténeti ember a szamban csak mennyi-
séget lat, s ezért azt hiszi, hogy a ketté tobb, mint
az egy. Az archaikus ember, aki a szamban a
mennyiséget is a mindség és az idea haladvanya-
nak latja, tudja, hogy a legnagyobb szam az Egy.
A kettd nem kétszer annyi, hanem feleannyi.
Az Egy tulajdonképpen nem is szam. Az Egy az
egység. A lét és az abszolutum. Az elsé szam a
ketto, ez az els6 mennyiség — a sokasag elso je-
lentkezése. Az Egy a Forma, a Ketté az Anyag.
Ezért a Kettd a gonosz szama, az ellentété. Putha-
gorasz szerint az egy Apollon, a ketto a Viszaly.
A kettes a Binarius, a kigyo szama, a Rosszé.
A kettes a tudomany szama, a mesterséges és
szandékos elkiilonitésé, a szembenallasé. Piitha-
gorasz szerint a kettd nem egyéb, mint az Egy
megzavarodasa; ahogy a szintelen ragyogo fény
elsé megtorésébol és elhomalyosodasabol kelet-
kezik az elsé szin: a fehér — ami nem egyéb, mint
zavaros fény, ugy keletkezik a ragyogo6 Egybdl,
ha megtorik, a Kett6. Ha az Egy megtorik, ketté-
valik. A ketté nem két egy, hanem két fél - de a
két fél sohasem lehet djra Egy és nem valhat uj-
ra egységgé. Nagy misztériumnak kell elkovet-
keznie, hogy az Egység 4) fokon helyrealljon.
Ez a misztérium azonban a ketton tulvezet. Ez: a
Harom.

A ketto keletkezését a kovetkezoképpen lehet
elképzelni: az Egy a teljesség, az egész - az Egy
geometriai analogidja a Pont, amely ugyanakkor

201



kor és gomb. Ezért a vilagegyetemet sohasem
tudta senki geometriai szemlélettel masképpen
érzékelhetové tenni, mint az egy analogidival: a
ponttal, amely kor és gomb. A viligegyetem a te-
remté Isten manifesztacija és masa: analdgiaja.
Ezért a vilag is az az Egy, aki a Teremts; ezért
pont és kor és gomb, Egyben Egy.

A legelsé elvaltozas, amit a kor és a gomb és a
pont elszenved, hogy eltorzul. Ugy torzul el,
ahogy a szintelen fény megtorik, és keletkezik az
els6 megzavarodas, a fehér szin. Az eltorzulads
eredménye, hogy a kor és a gomb ellapul, és mivel
ellapult, kozéppontja kettévalt. Ez az ellipszis, il-
letve a tojas. Az ellipszisnek pedig nincs egy ko-
zéppontja, hanem két fokusza. Ez az a pillanat,
amikor a kor eltorzulva az egyetlen kozéppont-
jaban kettévalik, két fokussza. Ez a ketté keletke-
zése. Fokusznak hivjak az ellipszis két gyujtopont-
jat azért, mert a kor kozéppontja kiegyensulyozott,
nyugodt, orok fény pontja; amikor ez az Egy pont
kettévalik, a két pontban rogton feltamad a szen-
vedélyes kivansig a tokéletesség visszaszerzésére,
az Egység helyredllitisdra, s ettdl a szenvedélyes
kivansagtol a két pont langra gyullad. Ezért ezek
a gyujtopontok a fokuszok, az égo pontok. Eggyé
azonban nem lehetnek, hidba égnek egymasért.
Ahhoz, hogy a kozosségben, az Egyben ismét ta-
lalkozhassanak, a két pont langja kevés. Az egye-
sitOre is szuikség van. Ez azonban mar ismét a Ha-
rom misztériuma.

202



Az 6skori hagyomany szerint a Binarius azért
is a gonosz és a kigyo szama, mert a kigyo a ko-
zéppontjat elvesztett lény jelképe, s amikor a ki-
gyo farkdba harap, kozéppontot keres. Amit
azonban talal és amit korulzar, az nem kozép-
pont, hanem az tiresség. Ez az én jelképe. Es a ki-
gyo tulajdonképpen a kozéppontot nem is tudja
megfogni soha, mert amikor farkaba harap, 6
maga sohasem léphet a kozéppontba, mindig
csak a kor feltiletén marad. Ez a periféria. S ez (j-
ra az €n jelképe. Kozéppont csak egy van s ez az:
Egy. Minden lény kozéppontja: Egy. Minden
lény Enje: Isten. Ezért az Egytol valo elvilas utin
hidbavalo kisérlet kozéppontot keresni, foképp
kozéppontot alkotni megkisérelni: csak megra-
gadhatatlan Gr keletkezik és periféria. De az Gr és
a periféria egymashoz valé viszonyaban ugyan-
az, mint a két fokusz viszonya: mind a ketté egy-
gyé akar valni és nem tud. Ahhoz, hogy a ketté
ismét egyesiiljon és taldlkozzék, a periféria és az
tr ereje kevés - valami Gjnak kell jonni, hogy a
ketto egyestilhessen. S ez ismét a Harom miszté-
riuma.

4.
A Kabbala azt mondja, hogy a lelkeket foldi ut-
jukra parosaval kuldik el, mindenkinek van pirja,
akivel az anyagi természetben a fokuszok sorsat at
kell élnie, égni kell, langolni kell az egyesilés
szenvedélyében és az eggyé valas kivansaganak

203



szomjusagaban. Ezt a kettészakadt és egyesulést
keresd életet jelképezi a mexikoi szakrilis lab-
dajaték. A labdajatékot ketten jatsszak. Mind a
ketten korben allanak, a korbdl kilépni nem sza-
bad, s a két kor egymassal csak keriiletének egyet-
len pontjan érintkezik. A korben futkosnak ko-
roskoriil, elore-hatra, a kozéppontbdl ki és vissza,
s az egyik korbdl a masikba tollal diszitett labdat
dobalnak. Ez a labda olyan, mint az egyik lélekbdl
a masikba dobott sz6, mint az egymast osszekot-
ni akaro szenvedély, mint a kivansag. De csak
uzenet a masik korbol. A ket kor tulajdonképpen
a két fokusz nagyitott alakja: a kozépponttalan
kétpontusag, ami a férfi és nd viszonya, a talal-
kozas minden reménye nélkiil. A labda az egyik
fokuszbol a masikba repiil, visszadobjak, elkap-
jak, ujra visszadobjak. Nem talalkozhatnak.
A korbdl nem szabad kilépni. Nem lehet kilépni.
Mindegyik kor olyan, mint amilyet a kigyo6 alkot,
amikor farkdba harap: pont és felulet. Mert az
egyes korok sem Egyek, hanem mindegyik Ketto.
Sem az ember onmagdval, sem a férfi a ndvel,
sem az egyik fokusz a masikkal nem taldlkozhat.
Az egyetlen, amit tehetnek, hogy egymadsnak
tizennek. Ahogy a tollas labdat egymasnak dobil-
jak. Jol tudjdk, hogy ketten tulajdonképpen és
valahol egyek és valamikor egyek voltak és egyek
lesznek, olyan egyek, mint amilyen egy a labda,
amit dobalnak. A tollas labda ugyanaz, mint a tol-
las kigyo, vagyis nem egyéb, mint a meglelkesitett

204



anyag. Mert a kigy6 az anyag, a toll a lélek jelképe
— ezért a madar lélekjelkép és lélekanalogia, és a
mexikoi tollruhdk, tollfejdiszek a papok és fiatal
ledanyok és a halottak disze volt, mindazoké, akik
a lélekkel mélyebb kapcsolatban alltak, mint a
tobbiek.

A par a kettonek nem egyetlen megnyilatkoza-
sa. KettG az ellentét, ketto az eredeti és a masolat,
kettd a két iker, a két nem, a kettosség, az egyik és
a masik, a pont és az ellenpont, a dual, a két po-
lus. A par minden kettés megnyilatkozas kozul a
legkozelebb van az egyhez. ,A par ugyanabban
az idében kelt ki ugyanabbdl a tojasbol: az Egy
két gyermeke, az Egy, amelybdl két langnyelv
csap elo.”

Ezt hivja a hindu hagyomany Purusa és Prak-
ritinak, a kinai hagyomany jang és jinnek. Ez a Si-
va és a Sakti. Egyiptomban Ozirisz és Ré: Ozirisz
leszallt a Tattuba és ott talilkozott Ré lelkével; a
két ,isten megolelte egymast, és ebben a pillanat-
ban sziilettek az isteni ikrek”.

De ugyanolyan ikrek Izisz és Nephtiisz, a
kett6s Maati, a vilag szuldanyjanak ikeralakja.
A hermetikus hagyomanyban a Nap az értelem
jelképe s a Nap ikre a Hold, a Hold az a bizonyos
masik Nap. Peruban a két zemi éppen Ggy, mint
Mexikoban a szakralis jatékban, taldlkozik, s ez a
jaték a dramai tinc. A pdros tancok mindenutt a
Napnak és a Holdnak mint égi ikreknek talal-
kozdsa és feszultsége és ellentéte és harmonidja

205



és kiegyenlitése és mindenutt az egy megketto-
zodése.

5.

Iranban Zurvan ikreket szult. Zurvan a hindu Va-
runa és a gorog Uranosz. Az ikrek: Ahura Mazda,
a vilagossag és Ahriman, a sotétség. Kezdetben
teremté Isten a mennyet és a foldet. Ezekben az
ikrekben taldalkozik a ketté minden ellentétével,
feszultségével, parossagaval, duplasagaval, min-
den nehézségével és kétségével. A jemdban, az ik-
rekben fejezodik ki teljesen, hogy a ketto az Egy
két fele, mint Siva és Sakti, jang és jin, Nap és
Hold, Ozirisz és Ré. Mert ami 6roktél fogva volt,
van és lesz, az csakis az Egy. Ami nem egy, az
mar ennek az Egynek masodpéldanya. Az irani
hagyomanyban a maetha ez az egyszeru. Az egy-
szerd az €gi O0skép, az orok. Ami szuletett és é€l,
mar dupla: mar kettd, mar a kép és a lény, mar a
minta és az alak. Es ez minden analégia alapja.
Analégia annyit jelent, mint foldi lény és dolog
és jelenség, amely az égi-szelleminek megfelel.
A megfelelést hivjak analogianak.

A gorogoknél az idea az 6skép, az eredeti, a
minta; az eidolon a masolat, az alak, a leszarma-
zott. Idea és eid6lon viszonya az, ami az analogi-
aban megfelelés az egyik és a masik jelenség ko-
zott. Minden formanak van ezoterikus dupli-
katuma, s minden lénynek van ezoterikus dualja
- ez az, amit Egyiptomban kdnak hivtak. A ka az

206



elliptikus dudllélek; hieroglifdja a két folemelt
kéz. Ez az, amirdl a Kabbala beszél, amikor azt
mondja, hogy a lelkeket a vilagba parosaval kiil-
dik, ez az, amit egyes hagyomanyok asztraltest-
nek neveznek, ez a hindu sziitksma-sarira, a szub-
tilis szellemtest, ez az, amit korcs formaban a pri-
mitiv népek megériztek mint magas tudas
elhomalyosodott alakjat: a totemben. Az analogi-
aban a kettd torvénye nyilatkozik meg, mert az
ember, amikor megfelelést 1at, folfedezi, hogy az
egyik az idea, a masik az eiddlon, az 6skép és a
masolat.

Ez a ketts oltott testet a perui zemiben, az ira-
ni jemdban, a hindu asvinokban, a gorog dioszku-
rokban, a rémai geminiben. Mindegyik szo azt je-
lenti, hogy: ikrek. Az ikrek ellentét is, pér is, fél is,
egyik a masiknak a dudlja, egyik a masiknak az
idedja, s ha egyik az idea, a masik az eiddlon, ha
a masik az idea, az egyik az eidodlon, az eredeti és
a masolat, az 6skép és a duplikatum, allandéan
ugy ugrdl egyikbdl a masikba és vissza, munt a
mexikoi szakralis jatékban a tollas labda. Ahogy
a férfinak a né egyszer anya, egyszer leany; a n6-
nek a férfi egyszer apa, egyszer fia. Ez minden
foldi viszony kettdssége és kétértelmusége és két-
élisége; rejtélyes megduplazodas, amelynek ér-
telme azonban, hogy a lény nem kétszer olyan
erds lett, hanem csak fele olyan erds, mert nem le-
het eléggé hangsulyozni, hogy a ketté nem tobb,
hanem kevesebb, mint az egy, és a ketto a viszaly

207



szama - ezért a paros szakralis harci jatékok, a
gladiatorjatékok —, a kettdé nem egyéb, mint az egy
megzavarodasa, a tisztatalan szam, a felbomlas
szama, az elalvasé, a meg nem engedett aktivita-
sé, amely onkényesen elvilik és az egybdl kilép.
Az irani ikertestvérek, Ahura Mazda és Ahri-
man e vildgnak ezt a kettds voltat jelentik. Mind-
egyik istenség nagy szellemi sereg — légio — folott
rendelkezik. Ahura Mazda segit6 szellemei a daé-
nak, Ahriman szellemei a drugok. Minden daéna-
nak drug felel meg mint annak ikre. Ahogy min-
den emberben él daéna és €]l drug és egyik a ma-
siknak elliptikus dudlja, és az emberek egymasnak
daéndk és drugok, mint barat, testvér, fér, feleség,
gyermek. A lét dllandéan luktet a két polus kozott,
¢és hol ez, hol az - j1 jang )i jin, igy mondja a kinai:
egy fénysugdr, egy sotétségbe valo elmerulés. Egy
felragyogas, egy elhomalyosodas. Egy kigyulas,
egy elalvas. Egy igen - egy nem. Egy pozitiv - egy
negativ; egy nap - egy €); egy tél - egy nydr; egy
vonzas - egy taszitias. Az 6si Egyben, a korben,
amelynek egy kozéppontja van, az egy kozép-
pontban ult az erdk osszessége mint sajit teltsége.
Amikor az Egy kore ellipszissé torzult, az Egy Ket-
tové valt, az egy kozéppontbol két fokusz keletke-
zett. Az er6 kulonvilt, az egyik magnetikussa lett,
a masik elektromossa. A magnetikus vonzo, huzo,
a jin, a nGi, a sotét, meleg, Sakti, [zisz; az elektro-
mos az aktiv, a tamado, a jang, a fény, a hideg, a
férfi Siva, Ozirisz. Igy a meleg sotétség és a hideg

208



vilagossag kozott leng a lét: ji jang ji jin, egy igen,
egy nem, Ozirisz-1zisz, Ahura Mazda-Ahriman,
daéna-drug. Ezért a lét olyan, mint az ikrek, olyan,
mint Janus, kétarcu, olyan, mint a kettosfeja balta.
Tézis és antitézis, pravritti-nivritti, kitagulas-ossze-
huzodas, szarga-apavarga, kilégzés-belégzés, evolu-
cié-involicio, integracio-dezintegracio, formacio-
disszolucio.

6.

A Ketté az Egy elsé haladvanya, s igy az elso
szam. Az Egy az egész, a kettd az elso tort, mert
a kettdé nem kétszer egy, hanem az egy fele.
De hogy a két fél tényleg két fél legyen, vagyis
egyetlen pdr és a ketto egylitt ismét egy legyen, az
lehetetlen: a kettében levé egyik és masik tulaj-
donképpen kevesebb, mint az Egy fele. Igazi tort.
Olyan tort, amely sohasem lehet tobbé egész. Ez a
kettd negativ oldala.

A kettonek van azonban pozitiv oldala is.
Amikor a kigyo farkaba harap és megkisérli, hogy
onmagdaban kozéppontot alkosson, tulajdonkép-
pen az egészet eléri: ez azonban a hamis és Ellen-
Egy. Nem az egész, hanem annak csak latszata,
Az eiddlon, nem pedig az idea. Ez a felulet és az
altala koralzart Gr kettéssége. Ez a kép az embe-
ri én jelképe: a felulettel bezart hamis kézéppont.

A kettd pozitiv oldala és pozitiv tevékenysége,
amikor ezt a hamis feltuletet attori és ezt a hamis
pontot kioldja és felszabaditja. A farkaba harapé

209



kigyo jelképe a zirt élet jelképe, mert a zart élet-
ben nyugszik az én a felilettel korilzarva az ar-
ben. A ketté aktivitasa pedig, hogy a zart élet
megnyilik és kinyilik, és az életben valé kapcsola-
tok sok szaza helyredll, az ingamozgas megindul
az én és én kozott, mint a zemijatékokban Peru-
ban, a gladidtorjatékokban Romaban, a péros tan-
cokban, a mexikéi szakralis labdajatékban.

A jemdk, a dioszkurok, az ikrek tevékenysége
a bezart ént kiszabaditja és a zart életet megnyitja.
Mert az én a hamis pont, amely nem ég: ahhoz,
hogy valaki éljen, égnie kell, fokussza kell lennie,
meg kell gyulladnia és gyujtania kell. At kell élnie
a gyujtopontlétet, hogy aztan ismét kozéppontta
lehessen, vagyis az Egybe ismét beleolvadhasson.
Ahura Mazdanak és Ahrimannak, az osikreknek
ez a masik, az elobbivel teljesen egyenértéki jelen-
tése. A masik jelentése, mert a ketté annyi, mint
kettl és két jelentése van: két oldala, két értelme,
kettds tevékenysége. Az ikrek kettdssége itt felsza-
badulds. A mexikai labdajaték megértéséhez ez is
hozzatartozik. Az ember zart egypontusagabol ki-
lép és kapcsolatba keril elliptikus dudljaval,
gyujt és gyullad, és a lang, mert a toll a lingot is je-
lenti, az egyik gyujtopontrol a masikra szall és ug-
rik: ji jang ji jin; egy férfi, egy ng; egy bal, egy jobb;
egy vilagos, egy sotét; egy meleg, egy hideg.

A férfi énnek meg kell gyulladnia egy noi
énen, és a noi énnek a férfi énen, mert ha zart ma-
rad, sohasem lép viszonyba a kettovel, nem éghet

210



el és nem valhat soha Eggyé: 6rokre pont marad
és feltlet, 6rokre kettd marad.

Csak a kettdn lehet a kettd ismét egész: Kastor
és Pollux jelképe, a baratsage, az ikreké€; ez a pola-
rizalt élet titka, kényszere és feladata, hogy a zart
énnek polussa kell lennie és tiizet kell fognia. Ez a
nasz jelentosége: csak a ketto egyitt, kettosségben
érheti el azt az Egyet, amelynek mar nincs két pé-
lusa, hanem egyetlen kozéppontja. A kinai €s a
hindu, a szufi és a mexikoi, a tibeti és a perui asz-
kézis éberen és vilagosan alkalmazza ezt a polari-
zalast, amennyiben onmagat allanddan saroknak,
polusnak, gyajtopontnak, fokusznak, ellentétnek
allitja, hogy elérje a polusmentes, ellentétmentes
abszolut Egy adllapotat, a vu veit, a tadt. A kett a
nyilt és kinyilt élet jelképe, és amikor az 6skori ki-
raly vagy fépap az orszagot és a népet Istennek
felajanlotta, a népet Istennel polarizilta: Isten a
nép ¢gi pdrja, felsd fokusza. Isten tiize gyujtja a
népet, ahogy a férfi tiize a nét, a barat tuze a bara-
tot. Igy lesz a nép Isten népe: Isten panja, Isten ara-
ja. [gy lesz a nép az isteni idea eidélonja: az erede-
ti 6skép masolata. Igy lesz a nép Isten elliptikus
dudlja - ikre. Mert a kettd az, ami megtori a hamis
kozéppont koré vont feluletet. A gyara ennek a
hamis ponti, vagyis kozépponttalan, meré felu-
letnek jelképe, a gyira a farkaba harapo kigyo
analogidja. A jegygyuari nem egyéb, mint az em-
beri Ennek, amely a gytricsere idejéig kozép-
ponttalan, merd felulet volt, kozéppontot adni,

211



ugy, hogy fokussza tenni és meggyujtani: az em-
beri ént elliptikus dudlld tenni. A nének kozép-
pontja a férfi és a férfinak kézéppontja a né lett,
ahogy az ikreknél Kastor kozéppontja Pollux és
Pollux kozéppontja Kastor.

Mindannak, ami a ketté korébe tartozik, kettds
jelentése van és mindaz, ami kettd, az embernek
mind a két életére vonatkozik; ezért mindannak,
ami ketto és mind a két életre vonatkozik, orok-
jellege van. Ezért a kétnemiiség az oroklét jelképe,
ahogy a kétéla balta és a kétéla kard és a kétarcu
Janus és az Ikrek az orok élet képei. A szoma, a
théleszma, a manna jelentik ezt az 6roklétet, ahol
a ketto, a foldi élet és a talvilagi élet, az élet és a
lét, az ido és az orok taldlkozik.

212



IV. A hiarom kaszt és a négy évszak

1.

Az elsé szam a kettd, az Egység elsé haladvanya.
A ketto az Egyhez képest deficit, mert nem egyéb,
mint az egység megfelezése. Ez az illegitim
szam. A gonosz szama; mert a gonosznak az Egy-
ség idegen és elviselhetetlen. A kettd pedig az
Egybe soha vissza nem térhet és ujra egységgé
nem valhat. Ahhoz, hogy a kettében levo ellentét
és feszultség, kétség és kettGsség és szembenallas
feloldodjék, nem az Egységbe kell visszatérni, ha-
nem az Egy ujabb haladvanyaba kell 1épni. Ez az
uj haladvany: a harom.

A harom a tézis, az antitézis és a szintézis.
Az Apa, az Anya és a Gyermek. Ozirisz, 1zisz és
Horusz. A harmat mondja ki a hindu szent szotag;:
az A, az U és az M, a bettsor els6, kozépso és utol-
sO betdje, az ¢let, az ellentmondas és a kiegyenli-
tés; az igen, a nem ¢és az osszefuggés. Az Egy az
erd, a kettd az anyag, a harom az ido szama. A ket-
tészakadt két tort és f¢él rész a haromban talalkozik
ujra, 4j egységben, kiegyenlitve. A harom a pola-
ris feszultség feloldodasa: a harom a kozosség sza-
ma, ahol a kettészakadt lények ismét taldlkozhat-
nak és egésszé valhatnak.

Vannak hagyoméanyok, amelyek az Egyre
épultek fel; ilyen elsésorban a hindu hagyomany,
mindenekfolott a Véda. Vannak hagyomanyok,
amelyek a kettore épiltek, ilyen Mexiko és Iran.

213



Haromra épilt fel az egyiptomi hagyomany.
Az egyiptomi hagyomany nem egyéb, mint a ha-
romban levs erdk felélesztése és kibontasa.

Egyiptomban az emberi élet alapjit a harom-
ban lattik: az ember nem egyéb, mint haromszor
harom. Az els0 a chat, az anyagi test. A masodik
a ka - ez a kettd, az asztralis dual, aki a halal utan
a testet elhagyja, de a testhez mindig visszatér.
A fold kaja osszel a foldet elhagyja, tavasszal uj-
ra megjelenik s a foldet feltimasztja. Az ember-
ben levé haromnak megfelel: a ba. A ba a tollas lé-
lek, a repkedd, éneklo lény, a testhez tartozo ma-
darlélek. Ez volt az elsé harom.

A masodik harom: az ab, a chaibit és a ren. Az ab
a sziv. Itt hordja az ember sorsat, itt kiizd meg a jo
s a rossz. A szivet teszik a talvilagon a mérlegre,
a masik serpenydbe egy szl tollat ejtenek. A toll
lélekanaldgia, mint Mexikoban. Ha a sziv tiszta,
konny(, mint a toll. A tilvilagon a mérleget negy-
venkét bird figyeli. Negyvenkét betibdl all a
Kabbala szerint Isten legnagyobb neve. Negyven-
két napig olvassa az elkoltozott ember mellett a la-
ma Tibetben a Bardo Todolt. Negyvenkét lépcso
vezet fel Mexikoban a Nap legszentebb templo-
mahoz. Negyvenkét lapbol dll az egyiptomi tarot
(Toth negyvenkét elveszett konyve), a hermetikus
hagyomany nagy titka.

A chaibit az arnyék. Nemcsak a test arnyeka, ha-
nem a lélekben sététen hagyott rész is, amelyet Ozi-
risz fénye, az éberség nem jart at; ez a tudattalan,

214



amit az ember az anyag elfeledett sotétségébdl
hozott, de életében nem vildgitott at. A chaibit
nem valik el az embertdl; a talvilagra is elkiséri és
drny€k marad, sotétség, tudattalan, homaly, kaba-
sag. A ren a Név. A név nem pusztan annyi, hogy
valakit Sebestyénnek vagy Kristofnak hivnak.
A Név a logoszban valo részesedés. A névtelen
ember annyl, mint akit a lelkek kozosségébe s igy
az orok €letbe nem vesznek fel. Nincs hogyan
szolitani. Az ember nevét orangyalatol, védoszel-
lemétol, védoistenétol kapja: a magasabb lény és
az ember egy nevet visel, mert az ember a védo-
isten elliptikus duadlja, s a név az a harmadik,
amely a kettot osszekoti. A név a szakralis sz,
amelyen Isten az embert hivja.

A harmadik harom: a cliu, a szechem és a szdhu.
A chu a chaibit dudlja: nem az arnyék, hanem a
Tindokls. A chu az, ami az emberben az Eber,
mig a chaibit, az arnyék az, ami az emberben az
Alvajaro. Ez az emberben levé Nap. Aki egészen
chu, az Ozirisz, éberség. A chu az isteni intel-
ligencia, a vilag rendezs, megértd, teremto, lato
hatalma. A chu az alkimistdk aranya és az aszt-
rologusok napja és Puthagorasz Apollonja. Sem-
mi sem olyan fontos, mint az, hogy a chunak az
ember életében milyen szerepe van. Ha az anya-
2i természetbe beleragad, akkor az ember na-
gyobbik fele chaibit marad, vagyis arnyék. Ha az
anyagbol megszabadult és a természet kapra-
zatan keresztillatott, chu lett, vagyis fényesen

215



ragyogo, amit a Véda buddhinak hiv: éber érte-
lemnek.

A chu rokonsagot tart a purusaval és a kozép-
kori Eckhart Fiinkleinjével, mert ez az égi szikra,
a kis lang, aki az embert allandéan Isten létére és
az ember eredetének isteni voltara figyelmezteti.
A chu a lelkiismeret is. Az orokmécses, amit a
vallasos szokas akar a halottak emlékére, akar
egy€b alkalomra gyujt, nem egyéb, mint a chu
felébresztése.

A szechem a ka elliptikus dudlja: az égi test, az
orok alak, az emberi lény idedja. Az emberi lény
ennek a szechemnek csak eidélonja, masolata, el-
anyagiasodott és eltorzult alakja. A szechemmel
talalkozik az ember, amikor a tilvilag hidjan at-
lép - abban az esetben, ha visszaszerezte elvesz-
tett 1steni szarmazasahoz valo jogat.

A szahu az egész ember osképe test, lelki,
szellemi, asztrdlis lényével, egész sorsdval, indivi-
duum jellegével, egyszeriségében és oszthatatlan-
sagaban mint Egy, mint a Nagy Egy masa -, a leg-
magasabb egység: hairomszor hirom.

2.
Az egyiptomi Nagy Kilenc értelme, hogy az egész
viligrendszer alapjdban a Harmas szam harom
haladvanya fekszik. Ez a harom a hdarom halad-
vanyban a szellem és az anyag minden viszonyit
kimeriti. Eppen ezért mondja a hindu hagyo-
many, hogy az életnek harom minésége van. Ez a

216



hiarom guna: a szatfva, a radzsasz és a tamasz.
A szattva a kiegyensulyozott belatasbol fakado
harmonikus boldogsdg; a radzsasz a szenvedély
tizében égod tevékenység; a tamasz a rest és vak
tenyészet. A lét e harom mindsége tavoli, de bizo-
nyos tekintetben analég kapcsolatban all az alki-
mia harom elemével: a sallal, a sulphurral és a
merkurral. A sal a vilagos, kristalyos elem; a sul-
phur a ttiizesen langol6; a merkur a mindent felol-
dé, mozgékony és hangzo. Tavoli kapcsolat ez;
mert az archaikus egységek jelképei egymast so-
hasem fedik; a megfelelés analéogia. Mar csak
azért is analogia, mert a szattva és a sal szine a fe-
hér, a radzsasz és a sulphur szine a voros, a ta-
masz és a merkur szine fekete. A fehér, a voros és
a fekete egymashoz ugy viszonylik, mint a hindu
szent szotagban az A, az U ¢s az M: a kezdet, a
kozép és a vég; az akcio, a reakcio és a kiegyenli-
tés; az erd, a hatas és a kovetkezmény; a tér, az
1dé és a teremtés; a puthagoreusok szerint a sors,
a szuikségszerQség és a rend. Az alkimia szent
szOtaga az AUR annyit jelent, mint ragyogo nap-
fény - ez az a fény, ami az élet igazi tartalma, ami
konnyd és illand, aminek stritése, gyujtése az al-
kimista igazi feladata, s amit éppen ugy gydlijt,
mint az archaikus kultusz az asat.

A harom a kettészakadt Iét egyesitése, a viszily
kibékitése, a két nem talilkozasa a naszban, az
egymastol elszakadt emberi ¢ének talalkozasa és
visszatérése a kozosségbe. Ezért a harom az elso

217



reintegracié szama, amikor az ember és az élet az
emberiség nagy kollektiv egységében ujra eggyé
valik; a masodik reintegracio szama a hét, a szel-
lemi egység, a hét bolcs; a harmadik reintegracié
szama a tiz, az istenember fokozata, a legmaga-
sabb fok. Mert a reintegraciét, az embernek Os-
eredeti allapotaba valo visszatérését és az isteni
intelligenciaval valé egyesiilését a harmas szam
iranyitja.

Az élet harom mindsége, a szattva, a radzsasz
és a tamasz megfelel a Kabbala harom harmasa-
nak: a szellemi harmasnak, az égi harmasnak és
az elemi hirmasnak. A szamok vilagaban pedig
az egyjegyu alapszamok a szellemi vilag dolgai-
nak, a kétjegy tizes szamok az égi vilag dolgai-
nak, a haromjegy szazas szamok az elemi vilag
dolgainak felelnek meg.

3.
A hirom jelentése: az Egység — az Egybdl valo ki-
lépés - az Egybe valo visszatérés. Ezért a harom a
kollektivum szima, az emberiségé. S ezért a ha-
rom guna pontosan megfelel a hirom kasztnak, il-
letve az alkimista harom elemnek: a szattva, a fe-
hér, a sal, a kiegyensilyozott belatisbol fakado
harmonikus boldogsag megfelel a szellemi kaszt-
nak; a radzsasz, a voros, a sulphur, a szenvedély
tlizében égo tevékenység megfelel a kormanyzaoi,
harcos, lovagi kasztnak; a tamasz, a fekete, a rest
és vak tenyészet megfelel a gazdasagi kasztnak.

218



Ez a harom kaszt, a brahman, a ksatrija és a vaisja az
emberi kozosség, az emberiség egysége, amely az
élet hirom mindsége szerint rendezddik el és
amely e harom fokozatra épilt fel. A brahman, a
szellemi kaszt analogidja a fej, a gondolat, az ideg-
szubsztancia, a sal; a ksatrija, a kormanyzoé-lovagi
kaszt anal6gidja a torzs, a sziv, a tevékenység, a
vér, a tlz; a vaisja, a gazdasagi kaszt analogidja a
lab, az alsotest, mert ez a test anyagi része, ez a fe-
kete, a tenyészet.

A harmas szam alapjan fejti meg Saint-Martin
a tiz els6 szamjegyet. A tiszta szellemi szamok
(szattva-szamok): 1, 4, 7, 8, 10; a kevert, aktiv,
zavaros szamok (radzsasz): 2, 5; az anyagi
(tamasz) szamok: 3, 6, 9. Az emberi kozosség a
természetben az anyag korébe tartozik, ezért sza-
ma a harom.

A szellemi kaszt a kiegyensilyozott belatasbol
fakadé harmonikus boldogsag hordozdja; ez
nem azt jelenti, amint a torténeti ember gondol-
nd, hogy mivel a Iét e tulajdonsdgat hordozza, ezt
a maga szamdra haszndlja fel. A szattva nem
magdantulajdon, hanem a lét tulajdonsaga, amely-
nek a szellemi kaszt 6re és kisugarzdja. Ugyan-
ugy sugdrozza a ksatrija az erét, a tuzet, a tevé-
kenységet és ugyanugy sugarozza a vaisja a ter-
mékenységet. A brahman teszi az emberiséget
kiegyensulyozotta, meggondolttd, szellemivé és
boldogga; a ksatrija teszi tevékennyé, igazsagos-
sa, erosseé és hatalmassa; a vaisja, amennyiben a

219



fold gazdagsagat elosztja, hozza az anyagi jolétet
és tunteti el a sziikséget.

A 1ét minGségei kozul az egyik sohasem allhat
meg a masik nélkil, ahogy a harmas szamban a
lényeg a harom mint egész szam, amelyben kiuilon
elemeknek 6néllosiga nincs. A harom tulajdonsa-
ga, hanem is Egy, de egész, amelyben a ketto ve-
szélyes dezintegralt feszultsége megoldodott.
Ezért kell, hogy a harom a kozosség szama le-
gyen: a rendezett kozosségé, amelyet a dharma,
vagyis a vilag torvénye kormanyoz. S ezért az Os-
kor minden kozossége a harmas szamon nyugo-
dott, mas széval minden archaikus kozosségnek
harom kasztja volt.

4.
A puthagoreusok azt mondtik, hogy olyan em-
ber, aki az Egység kovetkezd haladvanyat meg
tudta volna érteni, még nem sziiletett. Nem volt
még emberi lény, aki a hirombdél a négyet meg
tudta volna magyarazni. Az Egyen nincs mit
érteni; ez az, ami logikai evidencia. Bizonyitasra
nem szorul, magyarazatra még kevésbé. A kettd,
ahogy az alkimia és a hermetikus hagyomany
tanitja: a materia prima erészakos kettévalasztasa.
Ezért jelképezi a sot, a salt a kettévagott kor, a fol-
det a csticsan allo kettévagott haromszog. A ket-
tO0 a szakadds, a romlds, az elvalas, a felezés sza-
ma. A harom ennek a kettészakadt két félnek qj
egésze. S ugy tinik, hogy itt a haladvanyok sora

220



bevégzédhet: az egész qjra helyredllt. De nem.
A harom utdn kovetkezik a négy. A legnagyobb
misztérium, az érthetetlen és megrendité 1) ha-
ladvany, amit soha senki meg nem értett és senki
meg nem magyarazott. A négy keletkezése a ha-
rombo] olyan irraciondlis, olyan meglepd, olyan
kiszamithatatlan, amit csak emberfolotti értelem
foghat fel. Ezért volt a puthagoreusoknal a Négy
- a tetraktiisz - az isteni szellem jelképe, s ezért
kellett annak, akit a puthagoreusok ezoterikusai-
nak, beavatottjainak korébe felvettek, a Négyes
szamra megeskudnie.

Hogy a torténeti ember csak homalyosan is fo-
galmat nyerjen arrél, amit a négy az archaikus
ember szamara jelentett, részletesebb elemzésre
van sziikség. Mindenki tudja, mi a kereszt, mi a
szvasztika, a keresztben all6, egymast metszo két
vonal, a vonalak végén visszahajlo agakkal. Ez a
kor négy egyenlo részre vagva. A négy is egész.
Egész, mint a harom, de masként egész. A négy
részre vagott kor és a szvasztika az archaikus kor-
ban az 6rok jelképe volt. Az 6rok mozgas, az 6rok
korforgas, az orok élet jelképe.

A kereszt vizszintes vonala a fold szinével par-
huzamosan fut és jelenti a fold felszinét. A kereszt
fuggodleges vonala, amely a vizszintes vonalat
kozépen metszi, jelenti a fold felszinvonalanak
attorését. Ez a vertikalis vonal, amely a fold szinét
keresztulmetszi, akar alulrdl felfelé halad, akar
felilrdl lefelé, a foldbe hatol és a fold egységét

221



megbontja. Ugy latszik, mintha a kereszt a ketté
) jelképe lenne: két vonalrél van sz6, a vizszin-
tesrdl és a fuggdlegesrol. De nem kettdrdl van sz,
hanem négyrdl, mert a keresztnek négy szarnya
van. A négy szarny négyfelé mutat: keletre, nyu-
gatra, északra és délre. Jobbra, balra, fel és le.
A négy égtaj felé, ami azt jelenti, hogy az egész vi-
lagon minden iranyba, mert a négy €gtaj nem
egyéb, mint a szélrozsa leegyszerusitése, illetve a
szélrozsa nem egyéb, mint a négy egtaj kibovite-
se. Mert csak négy égtdj van.

A harmasban az Egységnek az Egeész-tulaj-
donsaga diadalmaskodik, mert a harom azzal,
hogy a kettét legyozi, 4) Egésszé valik. A Négy-
ben az Egység 1) tulajdonsaga it at. Ez az qj tu-
lajdonsag: a Teljesség. Ezért a négy égtdj nem-
csak az egész vilagot jelenti, hanem a teljes vila-
got: a beteljesedett vilagot, a maradéktalan és az
orok vildgot. Ennek az orok és teljes vildgnak jel-
képe a kereszt, amely Osszekapcsolja a vizszint-
est a fuggolegessel, a foldet az éggel, az 1d6t az
orokkel, a természetet a természetfolottivel.
Ezért hivtak az 6skorban Kinat, Egyiptomot, Pe-
rut a Négy Egtdj Birodalmanak. A teljesség biro-
dalmadnak. Ezért eskudott az uralkodé, amikor
az uralmat a nép folott atvette ugy, hogy mind a
négy égtaj szellemét taniként idézte. Ez az esku-
formula maradt meg primitiv formaban az indi-
anoknal, akik a tanacskozas pipafustjét a négy
égtaj felé fujtak, s azoknal a népeknél, akiknél a

222



koronazas alkalmaval a kiraly kardjaval a négy
vilagtaj felé sujtott.

A Kabbalaban Isten teljes neve négy betibdl
allt. Ez az a név, amit a maganhangzokkal Jehova-
nak mondanak: Jod-Hé-Vau-Hé. Ez a négy vilag-
ta) teljességét jelenti. A geometridban: a pont, a
vonal, a sik és a test. A fizikaban a tér harom di-
menzidja és az ido.

Az aritmologia egyébként azt tanitja, hogy a
harmas utdn a négyes érthetetlen csoda, Isten tit-
ka, soha fel nem foghat6. Ezzel a négyessel tulaj-
donképpen minden tovabbi haladvany lehetGsé-
ge megsziinik. Nincs tobb szam. Az Egy minden
toviabbi haladvanya ebbdl a négybdl levezethetd.
Az ot nem egyéb, mint ketté és harom; a hat ha-
rom és harom; a hét harom és négy; a nyolc négy
¢és négy; a kilenc haromszor harom; a tiz pedig is-
mét a legnagyobb titkok egyike: az elsé négy
szam osszege: egy plusz kettd plusz harom plusz
négy egyenlo tiz. Tobb szam pedig sem égen,
sem foldon nincs, mert a tizes, a hiiszas, a har-
MIncas, a szazas, az ezres szamok az elso tiz ha-
ladvanyainak megismétlodései a lét kilonbozé
koreiben.

A négy tér: a lathatatlan ég, ahol a Teremto
szellemisten lakik - az éter, ahol a csillagok és az
angyalok laknak - a levegé tere, ahol a foldtdl
megszabadulni nem tudoé s az ujjasziletésre vard
halottak lelkei laknak - végul a fold, ahol az él6lé-
nyek laknak. E négy tér folott az égboltozatot négy

223



arkangyal tartja, a tavasz, a nydr, az 6sz, a tél an-
gyala, a négy nagy viligsarok, az Aldebaran, a
Regulus, az Antares és a Fomalhaut - a Bika, az
Oroszlan, a Skorpid és a Vizontd csillagképeiben.
Indidban az élet reintegraciojanak négy foka van,
a négy asrama: a brahmacsarja — a brahmanno-
vendék, a grihaszta - a csaladfs, a vanapraszta -
az erdei remete, a szannjaszin — a minden foldi va-
gyonat elhagyo zarandok. Az orphikusoknal a né-
gyes szam teljesség-természete abban fejezédik ki,
hogy a Négy a legfelsobb szellemi lény kétnema-
ségének jelképe, s a négy jelzi az emberi vilagban
azt a fokozatot, amikor valaki nemiségét teljesen
legyGzte, ,,nok kozott no, férhak kozott férfi tud
lenni”.

-
Ezen az uton csak néhany lépést kell tovabbmen-
ni, s az ember, ha futélagosan is, mégis valame-
lyes képet szerez arrdl, miképpen gyokerezett az
archaikus analogiak rendjében az aritmolégia.
Nemcsak a puthagoreus és az orphikus hagyo-
manyban, hanem Mexikéban, Kindban és Judea-
ban is a szdm els6 anyagi megjelenésének a han-
got tartottdk. A hangok harmoénidja és diszhar-
monidja a szamokon alapszik. A zene, mondja
Saint-Martin, nem egy¢b, mint szamolas, s amikor
az emberi lélek a zenében gyonyorkodik, nem
tesz egyebet, mint tudattalanul a szamok halad-
vanyait koveti. Nyugodtan lehet mondani, hogy

224



a lélek ilyenkor a szamokon tancol, mert a tanc
alapja éppen ugy a szam, mint a muzsikaé vagy a
szobraszaté vagy az épitészeté vagy a koltészeté;
vagy a kristalyoké a novények leveleié, a virdgo-
ké, a szineké. Az emberi test, amikor tancol, az
aranyoknak megfelelé mozgast tesz: szamokat él
at és mond ki. Hogy az épitészet a szamokon
nyugszik, egészen természetes, nemcsak azért,
mert az €pitészet a zenével bels6 kapcsolatban all,
hanem azért is, mert az aranvokat, az egyes anya-
gokban levé torvényeket, a sulyt, a minGséget, a
harmonidt figyelembe kell vennie. Az épitészet
éppen Ggy szamolas, mint a gondolatrendszerek
felépitése, vagy az allamrend megalkotasa, vagy
az eposz, a drama és a koltemény. A szamokat
semmiféle emberi tevékenység nem nélkulozheti.
Van koltemény, amely a harmas szamra épuil fel,
van, amely a négyesre. A drama teljes egészében
a kettd fesziltségén alapszik, mert a drama fe-
szultsége a dialégus, a parbeszéd. Az 6sdrama a
mexikoéi labdajaték. Az emberi test éppugy szam-
aranyoknak megnyilatkozdsa, mint a zenemd.
Mindenki tudja, milyen aranyban all a 1ab hosz-
szusdga a torzsével, a fej hosszusaga a karéval, a
ldbfej és az arasz kozott levd ardny éppen olyan
torvényes, mint az arany az arc egyes részei ko-
zott. Minden jelenség gyokerében a szam all,
mondja PPlithagorasz.

Ha az ember aztin még tovabb 6hajt menni,
folfedheti a szam és az 1d6 kozott levé viszonyt.

225



Az idOnek az a sajatsiga, hogy a tizes szimmal
nem harmonizal. Az idé a ketts, a harom és a
négy bonyolult kombindcidja, s ezért mértéke
csak a hat és a tizenkettd lehet. Viszont van 1do,
mint amilyen a Hold ideje, amelynek uralkodo
szama a hét. Ezért van kétféle 1d6, Nap-ido és
Hold-idg, s e kettd egymast sohasem fedi. Hogy
ez a kétféle idé miképpen jelentkezik az emberi
sorsban, arrol az archaikus korban sokat tudtak s
ujabban ismét kezdik sejteni.

A ndi lényen altalaban a Hold-id6 uralkodik,
és a noi lény altalaban a Hold szamaival harmo-
nizal. De a férfi életében a hetes szamnak szintén
donté szerepe van. A hetes nemcsak a reintegra-
ciot, a szellemvilagba valo felemelkedést szaba-
lyozza, hanem a sors ritmusa is: hét. Ez a hetes
harmonizdl a hét bolygoval, s a csillagok vilaga
szintén nem egyéb, mint a szam kozvetlen meg-
nyilatkozasa, mint a zene, a koltészet, a tinc vagy
az épiilet.

A vilagegyetem roppant tér, amelyben minden
a szamok rendje alapjan torténik. A viligegyetem
szamrendje alél azonban a Fold sem kivétel, és
mindenki, aki az elemekrdél valamit hallott, tudja,
hogy ezek az elemek egymashoz a szam haladva-
nyai szerint viszonylanak. Hogy aztan ezeknek az
elemeknek szamtermészete az elemek kristalyo-
sodasaban is megnyilatkozik, az magatol értetd-
dik. Magatol értetddik, bar a kulcsot még eddig
nem sikerilt megtalalni.

226



De sehol a szamnak olyan donté szerepe nincs,
mint a lélek vilagaban. Természetesen nem a mo-
dern lélektan felfogdsa szerint, amely a farkaba
harap6 kigyo Iélektana: a feluleté s belul az tires-
ségé. A belsé és a kiilsé viszonyat a szam iranyit-
ja: a lélek és a testi alak kozott levo osszefuggés a
szamon alapszik. De a belsé tulajdonsagok is ugy
tartoznak oOssze és ugy valnak szét, ahogy a sza-
mok, s ezek a szamok mindig megfelelnek azok-
nak a szamoknak, amelyek az ember szuletésének
pillanatiban az égbolton mint az allatkor jegyei és
a bolygok allottak. Mert ami fent van, az ugyan-
az, mint ami lent van. A szam iranyitja az ember
sorsat, foként az involuciot, az Egyhez valo visz-
szatérését. S ahogy az involicio és az evolucid
egybeesik, ez mar nem egyéb, mint a ketté - az
involucio és az evolucié kiegészulése a harom-
ban: az Egészben. Az Egész utan az ember eléri a
Teljességet. A Teljesség nem egyéb, mint a Négy.
A Négy utin még egy lépés van: a Minden.
A Minden szdma a Tiz. Ez a harom lépés, amit a
léleknek, hogy Enjét elérje, hogy Eggyé legyen,
hogy Istenhez visszatérjen, meg kell tennie.
A harmas fokozas torvénye ez, amely alol a vilag-
ban kivétel nincs.

6.
A Négy a Harom és a Tiz kozott all; a Harom az
Egész, a Tiza Minden, s a ketto kozott van: a Tel-
jes. Ez a Négy. De a négyes a kettével és a harom-

227



mal egyiitt az id6 szama. Igy jelenti a négyes a tel-
jes id6t. Ezért van négy évszak: tél, tavasz, nyir,
Osz. Ezért van négy korszak: aranykor, ezustkor,
rézkor, vaskor. A négy évszak és a négy korszak
analogiaja vilagos: az aranykor a tavasz, a kezdet,
a viragzas — az ezustkor a nyar, a kibontakozas, az
érlelés — a rézkor az 0sz, a szuret, a betakaritas, a
kihiilés — a vaskor a tél, a megmerevedés, a sotét-
ség, az alvas. A gyermekkor, az ifjukor, az érett
kor és az oregkor. A tavasz megfelel keletnek és a
reggelnek; a nyar megfelel délnek, annak az id6-
nek, amikor a Nap tetépontjara ér; az 6sz megfe-
lel a délutannak és nyugatnak; a tél megfelel az é-
szakanak és északnak. A négy évszak megfelel a
négy elemnek: a tavasz a levegonek, a nyar a tiz-
nek, az 6sz a viznek, a tél a foldnek. A levegé
megfelel az embernek, a tiiz az allatnak, a viz a
novénynek, a fold az asvanynak. A levegd megfe-
lel az ember isteni Enjének, a tiz a szellemnek, a
viz a I¢leknek, a fold az anyagi testnek. Minden-
képpen a Teljesség,.

A hindu hagyomany azt tanitja, hogy az
aranykor, a krita-juga négyezer istenévig tart. Egy
istenév haromszazhatvanezer Napév. Az istenek
az emberek kozott tartzkodnak, az emberek ko-
zott egyenldség van, a tulajdont és az Ent nem
ismerik, dllandéan béségben és deriben élnek.
Az élolények testvérek. Fofoglalkozasuk a Véda
tanulmdnyozasa és a tapasz, az onmegtagadas.
Az élet alapérzése az orom. Hiba, bin és rossz

228



nincs. Az egész emberiség egy nyelvet beszél,
amit az istenek, az allatok, a madarak, a nové-
nyek is értenek. Mindenki elégedett, igazmondé
¢s tanult. Az emberi lények az istenekhez hason-
l6an szépek, eroteljesek, egészségesek, mert a be-
tegség a foldon ismeretlen. Az atlagos élettartam
négyezer év,

A masodik kor a tréta-juga, az ezustkor. Az
emberek atlagos életkora haromezer év. Megjele-
nik a szenvedés, a betegség és a biin. De 6nmeg-
tagadassal és az isteni tudasba valo6 elmeriiléssel
még le tudjik gy6zni. Az emberek mar nem olyan
szépek, mint az aranykorban voltak. Az emberi-
ség testvérisége megsziinik, mar két kaszt van: a
szellemi és a nem szellemi. Az élGlények is elvil-
tak, az ember a tobbi lény nagy kozosségébdl ki-
lép. Az igazsag ereje csokken, és megjelenik a ha-
zugsag. Az istenek még a foldon laknak, de mar
tavoli hegységeket, maganyos erddket, tengeri
szikldkat keresnek. A jolét és boség szin6félben
van, megjelenik az éhség és a szegénység.

A harmadik kor a dvapara-juga. Az emberek
¢letkora atlagosan kétezer év. A dvapara-juga két-
ezer istenévig tart. A Véda egyes emberek szama-
ra tilossa vdlik. Az onmegtagadast mind keveseb-
ben tartjik az élet legnagyobb feladatanak. Az is-
tenek a foldrdl eltavoznak. A sziikség, az éhség és
a szegénység egyre no. Az emberiség mar harom
kasztra oszlik. Megjelenik a pénz, a jogtalansag, a
tudatos kegyetlenség. Az aldozat és a ritus mar

229



csak a szellemi kaszt kivdltsaga. Az elsé korban a
betegség szellemi volt, és csak az értelem megza-
varoddsa, a fej homalya volt; a masodik korban
kiterjedt a tagokra. Most, a harmadik korban a be-
tegség mar ellepte a torzset és testi lett.

A negyedik kor a kali-juga, a sotét kor, a vas-
kor. Az emberek dtlagos élettartama ezer évtol le-
felé egyre csokken; a korszak végén mar nem
tobb, mint tiz esztend6: Az emberek egyre jobban
osszezsugorodnak, egyre kisebbek, véznabbak,
csunyabbak lesznek. A korszak végén mar az
egymeteres magassagot sem érik el, a nék harom-
éves korukban anyakka lesznek s 6téves koruk-
ban elviragzanak. A Védat senki sem olvassa tob-
bé, s az onmegtagadast senki sem gyakorolja,
mindenki eszeveszetten rohan, hogy gyomrat
megtoltse, mert a fold ura az éhség és a sziikség
lett. A kasztok megszinnek, mert mindenki
kaszttalannd, kitaszitottd lesz. Az igazsagot nem
ismerik tobbé. A féldon borzaszté haboruk
diithongenek, és az er6szaknal és kegyetlenségnél
csak az egyes emberek irigysége, kapzsisiga, ér-
z¢kisége és romlottsiaga nagyobb. A betegség mar
kiterjed az egész testre és mindig tjabb kinos,
szOrnyu nyavalyak lépnek fel, amelyekben az em-
berek évek hosszu soran at szenvednek, amig
Osszeaszva és félig megrothadva meghalnak.
A vallastalansag altalanos, az istenekrél senki
sem akar tudni, az egész szellem képmutatissa
lesz. A miveltség alahanyatlik, a j6lneveltség és a

230



j6 modor kihal. Az emberek szenvedélvtol elva-
kultan legdzoljak egymast. A hizassagok uralko-
do hangja a viszily lesz. A baratsig ismeretlenné
valik, és az emberiséget nagy jarvanyok tizedelik.
A belso és kulso tisztatalansag nyoman szellemi
elsotétedés ¢s utalatos kilsé megjelenés valik al-
talanossa. A vilag korforgasa lezarul.

A kali-juga végén azonban néhanyan ismét
megtaldljdk a Védat, elkezdik olvasni és elkezde-
nek onmegtagado életet élni. Az, amit az ember
belsé vilagossagban elér, a kulsGben is jelentkez-
ni kezd: az élettartam meghosszabbodik, az alak
€s az arc megszépul, az ember kezdi megeérteni és
megtartani az igazsagot, a jogot, elkezdik az eré-
szakot, a kapzsisagot, az irigységet kikiiszobolni,
baratsagok keletkeznek, a hazassagok boldogab-
bakka vdlnak. A tél ismét atlép a tavaszba, az
oregség megifjodik, a sotétség kidertiil, a fold bé-
vebben ontja kincseit, s a kali-juga eléri a krita-
jugdt, a vaskorbél aranykor lesz.

231



V. A betegség

P
A torténeti ember egyes analogidkat esetleg kony-
nyen megért, sot az archaikus ember analogias
gondolkozdsdt is néha kovetni tudja. De sem ma-
ga analogidkat alkotni nem tud, sem az analogids
gondolkozast magaéva tenni nem képes. Amit tud
és amire képes, az mindossze a hasonlat, ezt pedig
ugynevezett koltéi alakjaban alkalmazza; ami vi-
szont azt jelenti, hogy szamara a hasonlatnak hite-
les jelentése nincs. Analogiat latni és analogiasan
gondolkozni csak univerzalis intelligenciaval le-
het, vagyis sem individudlis, sem kollektiv intelli-
genciaval nem lehet. Aki nem éber értelemmel ki-
vdn analogiakat megallapitani, legfeljebb a hason-
latig jut el. A torténeti embernek ahhoz, hogy
analogiakat mondjon ki, eszkoze nincs. A torténe-
ti nyelv az analdgiara alkalmatlan. A nyelvnek
nincsenek jelképel, nincs mitoszereje, nem eléggé
kozmikus, nem univerzdilis, nem metafizikus,
egyszoval nem éber. A kozépkor 6ta a szimbélum
is fokozatosan hattérbe szorul, és a nyelv legmaga-
sabb, legszabadabb és legvilagosabb fokit a meta-
fordban éri el. A metafora azonban a koznyelvben
frazissa valik. Ahol egyetemesebb jelekre van
szuikség s ahol még a mélyebb metafizikai tarta-
lom él, ott a torténeti ember kénytelen archaikus
szavakat hasznalni. A nyelv hovatovabb megszii-
nik az analogidk tarhaza lenni és elszegényedik.

232



Ez az Gjkori, ugynevezett kijbzanodott nyelv, és az
Oskori analogia egész erejében és mélységében
csak kivételes nagy koltoknel él.

A torténeti ember szamara csaknem érthetet-
len az dllatok és az istenek analogiaja. Nem tud-
ja kovetni azt a gondolatot, amely az allati lény-
ben a lét kvintesszencidjanak valamely jelképét
laha - ugyanazt a jelképet, amelynek hordozdja
az istenség. Nem latja, hogy a Nap korébe tarto-
20 allatok, mint az oroszlan, a bator, nyilt, heroi-
kus lélek jelképei. A kasztok jelképei szintén le-
hetnek dllatok is: a brahman-szellemi kaszt jelké-
pe a medve, a keltdknadl és az indianoknal éppen
gy, mint Indidban; a lovagi-kormanyzoéi kaszt
jelképe a vadkan; a gazdasagi kaszt jelképe a ter-
mékenység és boség allata, a hasznos allat, a disz-
no; a kaszttalan szolga jelképe a kutya. De az iste-
neknek novényanal6gidik is vannak: van Nap-vi-
rag, Hold-virdg, van virdaga és novénye minden
egyiptomi, gorog, irani, hindu, kinai, mexikoi,
kelta, perui istenségnek. Gorogorszigban a tolgy
Zeusz-jelkép, a babér Apollon-jelkép, az olaj Pal-
lasz Athéné jelképe, Iranban a liliom Bahmané, a
legfobb amsaszpandé, a voros jazmin Ahura
Mazda, a rézsa Din.

Az analogia az élet egyetlen tertiletérdl sem hi-
anyzik. A ruhdk analégidjanal alig van komo-
lyabb, s ez nemcsak az egyes kasztok oltozetén
latszik, hanem az egyes emberi rangok kulsé
megjelenésén is. ,Aki a logosz értelmében €l -

233



mondja az alexandriai feljegyzés -, annak kozmi-
kus jelekkel ellatott ruhat kell viselnie.” A kozép-
korban mar latvanyos és komolytalan lett az égi
jelekkel diszitett bo palast, amit azok az irani, kal-
deus és babiloniai asztrologusok hordtak, akik az
Atyak szellemével kapcsolatban allottak. Az 6s-
kori hagyomany szerint minden népnél szent ru-
hadarab volt az ov, a hindu koszti, amely ,,a léleg-
zetet szabalyozta, s igy az embert a lélegzet altal
osszekototte istennel”. Ezért az ovre akasztottak
azt, amit mindenképpen meg akartak 6rizni (ké-
sei, visszasiillyedt emlék, hogy az indian ovére
akasztja a skalpot és a békepipat), és a tanitva-
nyok mestereik szavat oveikre irtak. Az 6v alatti
és Ov folotti részek elvalasztasa, amire a torténe-
ti ember gondolna, mar moralizadlé s igy elég la-
pos magyarazat: az ov Isten és ember szovetségé-
nek jele volt, az 6vet a halott magaval vitte a sir-
ba. Az ételek anal6giairol kulon kellene szélni,
foként azért, hogy miért voltak egyes ételek bizo-
nyos létfokon él6 emberek szamara tilosak és mi-
ért voltak egyes ételek tisztatalanok.

Bizonyos létfokon €16 embernek nem volt sza-
bad érintkeznie a rea veszedelmes lét koreivel -
ez pedig nem azt jelentette, hogy nem volt sza-
bad egyes emberekkel kozosségben élni, hanem
azt, hogy a létnek ezt az egész korét kertilnie kel-
lett: e korbe tartozé novényt, dllatot, embert,
ételt, gondolatot. Ezért voltak égi ételek és démo-
ni ételek, anyagi ételek és tisztatalan ételek, s

234



ezért volt analogia Gorogorszagban a buza és
Démétér, Mexikéban a kukorica és Kenteotl is-
tenné kozott: ha az ember kenyeret evett, belé-
pett Démétér és Kenteotl vilagaba és az analogi-
ik ezreit idézte. Igy volt analégidja a torténet
minden eseményének a csillagos égen éppen
tigy, mint a madarak repulésében és az aldozati
allat beleiben és a legmagasabb szellemi korok-
ben. Ezért voltak josok és asztrologusok, akik a
kozmikus helyzetet, a madarak repulését s az al-
dozati allatok beleit kutattak, és ott olvasni tud-
tak. Az allatok husa éppen ugy tudott gyogyita-
ni, mint az, hogy az emberekben folébresztettek
bizonyos allati vagy isteni tulajdonsagot. Ugyan-
ilyen gyogyito hatasuk volt egyes novényeknek
és dsvanyoknak is — a lét egyes koreit meger0si-
tették és felszabaditottak. De ugyanilyen hataso-
kat ismertek Indidban, Kinaban és Tibetben ¢ép-
pen ugy, mint Egyiptomban és Mexikoban mas
iranyokban is. Toth titka volt Egyiptomban a szin
¢s a hang és a szo6 és az illat, amely 6Ini tudott -
de az az illat és hang és sz6 és szin is, amely ha-
lottakat fel tudott taimasztani.

2.
A torténeti ember azt gondolja, hogy az, amit be-
tegségnek nevez, a legkiilsé, nehéz anyagi réteg-
bl megérthetd és gyogyithaté. Tény az, hogy a
torténeti ember még a legkulsé, nehéz anyagi
életben élt életével sem tud mihez fogni és nem

235



tud vele elkésziilni. Mélyebb rétegekrdl nem is
szolva. Mar a pszicholodgiai és tarsadalmi korok-
ben teljes tajékozatlansaggal kiizd, az asztrilis és
szellemi koroket pedig nem is sejti. A betegség-
nek egészen elenyészo része a feluleten levo ne-
héz anyagi burok betegsége. Tulnyomoé részben
mélyebbrdl fakad, s a mélységet megérteni mas-
képpen, mint analogidaval nem lehet.

Hogy a betegségre magdra egészen egyeteme-
sen es természetesen, a lényeget éppen csak érint-
ve, némi vildgossag deriiljon, meg kell taldlni a
betegség szamat. A betegség szama: az ot.

Az ot ugyanabban a viszonyban all a tizzel,
mint a ketté az eggyel. Megfelezi, kettészeli, elva-
lasztja. A kettd az eggyel szemben a viszdly, a
kétség, a szakadas szama. Az ot a tizzel szemben
ugyanaz. Az egységnek az a haladvanya, amely
tilhaladt az 6sszes lehetéségeken, a tizes szam-
ban elérte a legmagasabbat, a Mindent. Mert a tiz
nem egyéb, mint visszatérés a Mindenhez. Az ot
ezt a Mindent kettétori. Egyiptomban az o6tos
szam hieroglifdja a szamarfej volt, a szamar pe-
dig Szét allata, és a kulsé sotétséget jelenti.
Az otosben jelentkezik a vilagnak az a gonosz és
timado ereje, amellyel Szét megolte Oziriszt, és
feldarabolta. Az ot az ellentmondas, az ellentét, a
Minden megbontasanak és lerontasanak szama.
A Vizdzon ota a jelenkor az 6todik korszak,
hindu elnevezéssel a Jamaraszana, forrasa mind-
annak, ami elaggott, nehéz, halalos, tele gonddal,

236



sotét, szenveds. Egyiptomi tudds szerint az 6t6-
dik korszak ura Szét, és Szét egyik jelentése az ot-
szog: a feneketlen mélység, a duat, az alvilag.
A Kabbala szerint az 6tos szam teszi az embert
képessé arra, hogy rosszat tegyen. Ha csak a né-
gyest ismerné, egyenlé lenne az istenekkel.
Saint-Martin szerint az o6tos a balvanyok és a
romlas szama.

A betegség nem egyéb, mint az 6tos szam
uralma az emberen: az ember a Minden analégi-
aja, az ot ennek a Mindennek a megfelezése és
kettétorése. Az ot felidézi a kiilsé sotétséget és
megmozditja az alvilagot. Az 6tés hozza a gyen-
geséget és a romlast, a gondot, a fajdalmat, a gor-
csot, a kinokat. Az 6t az embert szétmarcangolja,
mint Szét Oziriszt. Persze nem gy, hogy az 6tos
szam az er0kozpont, ahonnan a romlas sugdrzik.
Az 6t mindannak, ami betegség, fajdalom, gorcs,
sOtétség, értelemmel még kovethetd analogias jel-
képe. A dolgok tovibbi osszefuggései az ember
szamdra mar kovethetetlenek. Az 6tos tulajdon-
képpen nagy és erGszakos katabaziszt jelent -
olyan alvildgba valo leszallast, amelyet nem az
¢let kuszobét atlépo lélek él at, sem a beavatas
nagy lépcsdit atélo tanitvany, hanem amit kisér-
tésszertien idéz a sotétség démonikus hatalma, s
amit természetellenesen és felkészuletleniil kell
az embernek atélnie. Eppen ezért a betegség ro-
konsagot tart a beavatassal és a meghalassal is: az
ember olyan ajtokon lép be, amelyek él6 ember

237



szamadra tilosak - csak egy esetben szabadok, ha
azt szakralis tudasért, éberségért teszi.

A beteg olyan tapasztalatokat szerez, amelyek
kivétel nélkil torvényellenesek és amelyeket az
élet szellemei nem engedélyeztek. Ezért van a be-
tegség kapcsolatban a binnel és a gonosszal. A be-
tegség a tisztatalan sotétségbe vezet, a vétkes ho-
malyba, Szét vilagaba, a Hadészbe, a Seolba, ahol
tiltott médon blinos érintkezést folytat a gonosz
hatalmakkal, s ezek a gonosz hatalmak megmeér-
gezik, csabitjdk, fogva tartjdk. Minden betegség-
ben van valami csdbito, ami a tehetetlen lelket ki-
vancsiva teszi: olyan borzongaté élményekkel ke-
csegtet, amilyenckrol az egészséges leleknek
sejtelme sincs és nem is lehet. De boldog az, aki a
blinos kivancsisagbol taimadt vagyaknak nem en-
ged és nem szédil meg a reszketés borzongato
gyonyoreitol, amit a sotétség igér: az ajultsagoktol,
a roskadozo6 gyengeségtol, a félelmetes megraz-
kédtatasoktol, a természetellenesen felfokozott, de
tisztatalan életérzéstol, a kisérteties remegéstol, a
betegség hatalmainak lassu dagasztasatol, amely-
ben a lélek csak akkor tudja mér pokoli 6romét lel-
ni, ha az egészséges, vilagos élet szépségét és
nagysagat teljesen elfelejtette.

3.
Ezek utdn az inkdbb dltalanos szavak utan, ame-
lyek eléggé alahuztik, hogy a betegség nem kivé-
tel, nem elszigetelt valami és nem olyasmi, amit

238



az emberi ¢letbdl ki lehet Gzni - legaldbbis nem
olyan médon, ahogy ezt a torténeti korban, foként
az ujkorban gondoljdk -, konnyt belatni, mi az,
ami a betegségben az anvagi test burkin messze
tullép, mas szoval: miért van és miért kell minden
betegség okanak és eredetének messze az anyagi
test hatdrain tal fekiidnie. A hangsily kalonos
modon €s egész hatarozottan arra esik, hogy ez
minden betegségre és kivétel nélkil minden, az
emberi lényt érinté tdmadé és gyengitd dllapotra
vonatkozik. Az emberi testen egyetlen tisztirds és
egyetlen karcoldas sem eshet meg az anyagi ter-
mészetbdl értheté és magyarazhaté okbol. Mert
az, amit véletlennek hivnak, démonikus hatalom
¢s a sorsnak éppen olyan ereje és tényezdje, mint
barmelyik mas: a véletlen az a daimén, amely a
torvénybe betor és azt olyan pontokon, ahol ép-
pen tudja, megbontja, olyasvalamivé teszi, ami-
nek latszolag sem el6zménye, sem kovetkezmé-
nye nincs.

A betegség sohasem lehet valamely szerv el-
szigetelt betegsége, hanem mindig az egész életet,
vagyis az egész embert érinti. A betegség szama
az Ot, az ot pedig a romlds és a gonosz szama.
A legkozelebbi analégia a lélek. Persze nem az a
lélek, amit pszichének hivnak, nem az dtman, de
még csak a dzsiva sem, hanem a toll-lélek, a ma-
dar, akit Egyiptomban binak hivtak, az elroppe-
né thiimosz, aki teljesen bele van néve a prandba,
a lélegzetbe, vagyis az anyagi és szerves testbe, és

239



csak a test rothaddsa utdn repul vissza a paradi-
csomba az Elet fjara. Ez a lélek olyan érzékeny,
mint a toll; az idegszalakban lakik, de érzékeny-
sége nemcsak kifelé iranyul, hanem fokozottabb
mértékben befelé is. Az emberi tudat nappali ko-
re szamara hozzaférhetetlen helyekrdl nyeri élmé-
nyeit s ezeket az idegeknek tovabbadja. A testi be-
tegséget az idegeken at a ba iranyitja, illetve hoz-
za. De honnan hozza?

A f6ld kozvetlen korében laknak azok az elkol-
tozott lények, amelyek az anyagi természettol
nem tudnak elszakadni és mindig azt remélik,
hogy visszatérhetnek. Ezek a sotét és botor hit
kényszerében €10 lelkek, akik az anankét, a szuik-
séget nem tudtak legyozny, s igy Oruletszeri meg-
zavarodasban, abhimandban szenvednek. Itt ké-
valyognak szuntelenul mint kisértetek, és a legki-
scbb alkalmat és lehetoséget is felhaszndljak
arra, hogy az ¢let dolgaiba beleavatkozzanak,
hogy ezzel 6nmagukkal az élet latszatat elhitessék
- mert foldi jelenlétiikben is latszatlét volt az, amit
¢ltek, s a kettG kozott most se tudnak kulonbséget
tenni. A Kabbala ezeket a lelkeket embriéknak
hivja, olyan korcs lényeknek, amelyek masok éle-
tén él6skbdnek. A ba innen nyeri benyomasainak
nagy részét, mert ez a vilag fekszik hozza legko-
zelebb. Ez a vilag vetiti képeit az Almok tobbségé-
ben az emberi tudatra.

Ezen a kozvetlen asztrdlis koron tal, a tigabb
asztralis térben élnek a démonikus erdk és a sors

240



hatalmai, az elGbbieknél mérhetetlentil éberebbek:
angyali és satani erdk és Iények, minden élet jo és
rossz jelenségének feltétlen urai. A ba ezt a vilagot
mar nem latja kozvetlenul, ha az osztonzéseket,
parancsokat, utasitasokat allandoan kapja is. A ba
kiilonosen érzékeny a sors hét korének hét urdra -
ez a hét ur az, akiket az asztrologia analogiarend-
szere a hét bolygonak nevez. Mind a hét bolygo-
nak és az dllatkér mind a tizenkét jegyének az em-
beri test egy-egy része felel meg. A Kosnak a fej, a
Bikanak a nyak, a Ikreknek a tadé, a két kar és a
vall, a Raknak a gyomor és igy tovabb. A Napnak
a szem, a hatrész, az arc, a homlok és a vér: a
Holdnak a nydlka, a gyomor; a Merkurnak a kar,
a motorikus idegpalya, az agyveld és igy tovabb.
A csillagos égen a bolygok vandorlasanak megfe-
leld konstellaciok analégiaban allnak a foldi anya-
gok elvaltozasaval és az emberi test elviltozasaval
is. A sors hét ura kildi az egészséget és a betegsé-
get. Minden dr csak sajat birodalmaban dr: a Nap
a hatfajast, a szivbajt, a szembaijt idézi el6, a Hold
a gyomorbaijt, az emésztési zavart, idegbait, érzel-
mi megzavarodast, a Szaturnusz a koszvényt, re-
umat, csuzt, csontbetegségeket, fogfajast, csontto-
rést, lassu, emészto, kinos sorvadasokat.

Az asztralis Koron til a betegség eredete ko-
vethetetlen. Az oskori szakralis szubjektumok
rendelkeztek tudassal és intuicioval, amellyel a
rossz eredetét egészen a gyokerig, egészen az otos
szam alapjaig tudtak kovetni. Ez a tény vilagosan

241



laithaté azokbdl a gyogyitasokbdl, amelyeket
ezek a szakralis szubjektumok nem kivételesen,
hanem egész természetesen végrehajtottak. Az ar-
chaikus beavatott mesterek, Toth és Aszklépiosz
papjai ismerték a betegség gyokerét. Ami a torté-
neti korra maradt, mindossze annyi, hogy a testi
betegség gyokereit az ember a sors hatalmaiig ko-
veini tudja.

4.
Az emberi test betegsége annak a kozmikus vi-
lagténynek felel meg, hogy az Egy haladvanyai-
nak sordn eléri a romlast és azt érinti. A betegség
nem az anyagi testben keletkezik, hanem elérhe-
tetlen szellemi szféraban, innen szall le a sors ko-
reibe és az eredeti szellemi szféraban keletkezett
egyetemes zavar valamely korben realizdlodik.
Innen szdll le tovabb az anyagi vilagot kozvet-
lenul kortlvevd korbe, és csak innen az emberi
lélekbe: a 1élek tovabbadja a képzeletnek, a tudat-
talannak, végiil az idegeknek, és az idegeken at
keletkezik az a szervi elvaltozds, amit beteg-
ségnek hivnak. Baader azt mondja, hogy a beteg-
ség az emberi test torvényes dllapotianak elveszté-
se és atképzodése a torvénytelen allapotba: a be-
teg ember nem ideaktol fugg és nem téluk kapja
a fényt és az erGt, hanem fligg az idedk ellentété-
tol, Paracelsus szavaval: az evestrumoktol kapja a
sOtétséget és a leromldst. Igy tehdt a betegség
a magasabb rendiinek az alacsonyabb renditdl

242



valé abnormis fluggését fejezi ki — az ember le-
fokozddik, sajat Iétéhez méltatlan - az anyag valik
rajta uralkodova, vagy ami még rosszabb: az
anyagban laké nehéz sotétség. A Kabbala tanitasa
szerint a betegség a szandékos rosszakarat ered-
ménye - a szand¢ékos belépés az 6tos szam korébe.
Mert sohasem a testi betegség az elsGdleges.
Ugyanaz a viszony, irja Al Ghazali, ami a test és az
arnyék kozott van, ugyanaz van a spiritualis és az
anyagi vilag kozott. Az archaikus korban senkinek
sem jutott volna eszébe az arnyék betegségérdl
beszélni. ElGszor megnézték, hogy a test milyen
allapotban van, az igazi test, vagyis a lathatatlan.
S ezzel természetesen egyenértékd, hogy senkinek
sem jutott volna eszébe mero kiilsé eszkozok bir-
tokdban oly reményeket taplalni, hogy a beteg-
séget az anyagi ¢letbdl teljesen szamizni lehet.
A betegségek egy része olyan életrend eredménye,
amely a helyes életrendbe valo visszatéréssel j6-
viteheto és kiktiszibolhets. Van azonban beteg-
ség, amely bizonyos hatarozott arculata és bélye-
ge a sors elkeriilhetetlenségének és ennek kovet-
kezménye. Ez magdbol az individudlis 1étbal
fakad ¢s csak akkor oldodik fel, ha az individua-
lis 16t az egyetemesben ujra feloldodik. Hiszen az
emberi 1ét sem egyéb, mint magasabb renda spi-
ritudlis lénynek az alacsonyabb rendd anyagi
erOktol valé abnormis figgése. Ez a betegség a le-
hetd legszorosabban azzal fligg 6ssze, amit a ha-
gyvomany elanyagiasodasnak, az Egységbol valo

243



kiszakaddsnak, bilnbeesésnek vagy eredendd
binnek nevez.

o,

Az Oskori emberiség a betegséget lényegében
masképpen értette meg, mint a torténeti emberi-
ség, s éppen ezért a gyogyitasnak is lényegesen
mas modszerei folott rendelkezett. A legelso teen-
dé mindig az volt, hogy meg kellett allapitani, a
betegség a 1ét melyik korébdl indul. Ha az idegek
korébdl indul, mas a betegség természete, arany-
lag egyszeriibb, simabb, feluletesebb, konnyeb-
ben gyogyithatd, mert csak az anyag szinén uszik.
Ha a lélekbdl (thiimosz, ba, prdna) fakad, mas gyo-
gyitdsi eljarast kell alkalmazni, mint ha a fold koz-
vetlen szférajabol indul, vagyis ha az ugynevezett
hadészi, alvilagi inspirdacidju betegségrdl van
sz0. [smét mds gyogyitast kell alkalmazni, ha az
asztralis korbdl fakad, és a gyogyitisnak egysze-
riien nincs lehetosége és értelme, ha az ember sor-
sanak, anyagi inkarnacidjdnak természetes kovet-
kezménye. Ilyenkor a gyogyité egyetlen koteles-
sége az emberben a vildgossagot, az erdt és az
éberséget felnyitni, hogy sorsit elviselje. A beteg-
ség az emberhez tartozik, mint sorsanak otodik
fejezete.

A gyogyszer igen sok esetben allati vagy no-
vényi vagy asvanyi anyag. A megvalasztast min-
dig az analégias gondolkozas iranyitja. Az allati és
novényi és dsvanyi anyagok hatisa analog a lét

244



egyes koreivel, asztrologiai nyelven szolva: a no-
vényi, allati és asvanyl anyagok asztralis hatalmak
uralma alatt allanak; az alkimia nyelvén szolva pe-
dig: az anyagok mindig metafizikai esszencidkat
képviselnek. A Nap-betegségeket a Nap erejének
novelésével kell gyogyitani. Ha csak feliileti beteg-
ségrol van szo, elég a feliiletre hatni. Ha a betegség
melyebbrdl fakad, tartosabb hatasu gyogyszerre
van sziikség. Az idegek és a lélek (thiimosz) beteg-
ségeénél gyakorta hasznaltak a szakralis alvast, igy
Egyiptomban, Indiaban, Tibetben, s még a torténe-
ti 1id6 emlékezetébe esik az Aszklépiosz szentélyé-
ben, Epidauroszban alkalmazott gyégyitas. Kellé
elOkészités utan, amely nagyobbara az volt, hogy
Aszklépiosz papjai bizonyos képek felkeltésével a
betegben bizonyos lappango eréket szabaditottak
fel, a beteg a szentélyben lefekiidt és aludt. Alma-
ban a felkeltett képek hatasa kibontakozott. A gyo-
gyulas rendesen almokkal jart egyutt. A hagyo-
many szerint Egyiptomban ez volt a gyogyitas
legaltalanosabb maodja.

A gyogyité személy természetesen éppoly ke-
véssé volt kozombos, mint mas: nem mindenki
orvos, aki raciondlis értelmével bizonyos kiil-
soségeket gépiesen megtanul. S itt a legtobb eset-
ben ismeét az alkimia vagy az asztroldgia analogi-
ait hasznaltdk fel, hogy valakirdl megdllapitsdk,
van-e benne elég gyogyité erd. A gyogyitas a
személyes lelki, szellemi, asztralis és misztikus
hatasok nélkil teljesen reménytelen; a tisztatalan

245



ember, a kapzsi, az 6nzd, az irigy, a hig, az ostoba
a beteget csak még betegebbé teszi. A gyogyitas a
lehetd legszemélyesebb hatas, még akkor is, ha az
novényi vagy asvinyi anyag kozvetitésével torté-
nik, és személyes lelki és asztralis és misztikus er6-
ket visz at az orvosbol a betegbe. Az 6skorban
csak olyan beavatott gyogyithatott, aki onmaga-
ban az egészség istenségének er6it megtanulta re-
alizalni és nem sajat emberi képességeit sugaroz-
ta, hanem az isteni erét. Volt olyan beavatott, nem
is ritkdn, aki az isteni erst olyan intenziven élte,
hogy kézfeltevéssel tudott gyogyitani. S ilyenkor
senkinek sem jutott eszébe az orvosnak halalkod-
ni vagy csodarol beszéln.

A gyogyitas magas eszkoze volt a mantra - az
ige, a hatalmi sz6. Késébb varazsmondatnak hiv-
tak, de a mantranak a varazslathoz semmi koze.
Az ige feltimasztotta a betegben szunnyado
egészségerot, és a parazita démonikus hatalmat el
tudta Gzni. Mantra hatdsa volt egyes fémeknek és
drigakoveknek és mozdulatoknak is. Az Ossze-
fuggés ismét analogids. A kozépkor végeén a beteg
filet ugy gyogyitottik, hogy imat irtak le s a pa-
pirost a flilbe dugtdk; ez mar értelmetlenné valt,
groteszk csokevénye volt az 6skori szertartasnak,
és sok tekintetben hasonlit a legujabb kori orvos-
lashoz, amely a betegnek kémiai készitményeket
ad s a gyOgyulast ettdl varja.

A legmélyebb gyogyitas, amikor a betegség
eredete tilnyulik még a sors korein is, a vallasos

246



gyogyitas volt. Minden betegség a katabaszisz egy
neme, vagyis alvilagi és démonikus érintkezés.
A beteg azonban nem éber értelmével szall az al-
vilagba, mint a beavatasra varé tanitvény, hanem
elvakult gyonyorre, uralomra, élvezetre vagyoé
szenvedéllyel. S ezért minden betegségben része
van a szégyentelen életéhségnek, amely az embert
a sOtétség hatalmainak kiszolgaltatja. A betegség
ezért egyben biin és blinhGdés és buntetés, ha a lé-
lek nem is tud réla. Ezért kell a mély gyokeri be-
tegségeket fokozottabban, mint az enyhébbeket, a
legmélyebb metafizikai er6kben, a vallasban gyé-
gyitani. Mert amirél sz6 van, hogy a rossz kata-
baziszt j6 anabazissza kell forditani. Erre néha elég
a mantra alkalmazasa; néha elég a szakralis alvas;
néha hosszabb és alaposabb eljarasra van sziikség.
Mert minden gyogyitas felébresztés, persze ott,
ahol lehet és kell ébreszteni, a rejtett Iélekben és
szellemi birodalmakban. Az egyetlen gyogyszer a
viligossag. Az a vildgossag, amit a lélek onmaga
kell hogy fakasszon 6nmagdabél és onmagdban. Es
a gyogyitasnak sohasem szabad negativnak lenni.
Nem egeszséges még az, aki a betegségek korén
Kivil all. Az egészség valami pozitivum: a foldi
életben a legnagyobb testi pozitivum. Uj erdket
kell felszabaditani és az életet el kell mélyiteni. Eb-
bdl a szempontbdl a betegségnek Gsztokéld hata-
sa van: mélyebb életre és nagyobb vildgossagra
kényszerit. A helyes gyogyitds utan az ember
egészségesebb, mint azelott volt.

247



Az anal6gia azt mondja, hogy minden beteg-
ség részesedés a szenvedo isten sorsaban. Az em-
ber az Isten sorsat vialaszthatja éber elhatirozas-
sal, s akkor a szenvedds, a betegség, barmilyen le-
gyen is, csak az anyagi test koreire vonatkozik,
mélyebb és magasabb részt nem érint: az ember
beliil, l1élekben és szellemben egész, érintetlen,
cgészséges marad. Ha az ember az isteni sorsot
nem vallalja, tiltakozik; mivel tiltakozik, negativ,
s mivel negativ, éppen mély és magas szellemé-
ben és lelkében kell szenvednie. A betegség ere-
dete minden esetben tilvezet az anyagi szerve-
zeten és minden esetben metafizikai természeti.
Ha az ember tudja, hogy szenvednie kell, mert a
szenvedo isten sorsabol részt kell vallalnia, az is-
ten sorsat magdra vette — az méltoésagot, nyugal-
mat, biztossdgot és mindenekfolott viligossigot
hoz. Ha pedig a lélek vildgos, a test minden rom-
lasan mosolyog.

6.
Az emberi test maga is analogia: a teremtett vilag
minden egészénck analogidja. Az emberi test ana-
l6gidja pedig: a szent vaza.

A kozépkorbdl még emlékezetes a Grdl mi-
tosza, s még a mai emberben is él néha kulonos,
tavoli sejtelem, amikor 6si gorog, egyiptomi, ki-
nai, perui vazakat lat; és érti is meg nem is, hogy
ennck az edénynek valamilyen rejtett értelme és
jelképe van. Peruban a vazakészitést beavatott

248



asszonyok végezték: a munkat bojt, tisztialkodas,
furdés, aszketikus ima elozte meg, s a készités
szakralis titok volt, éppen ugy, mint az anyag
megvalasztasa, a festék keverése, az égetés.

A vazakészités alkimista tevékenység volt: az
emberkészités jelképe, mert az embert is agyagbol
teremtették és alakitottak. A vaza a szent edény,
amelynek tartalma a sz6ma, az élet szubsztancia-
ja, a lét, a théleszma, az 6rok és halhatatlan lény.
A szent edényt az emberre biztak, hogy benne
gyiijtse a szent folyadékot, a bort vagy az olajat
vagy a szent anyagot: a buzat vagy az aranyat, s
ezzel a vilag udvosségét novelje, a vilagot gazda-
gabba és fényesebbé tegye. A vaza az asa gyjto-
medencéje, amely az isteni adomanyok gyujtéseé-
re valé - ezt mondja el a Gral mitosza, errdl beszél
alakjdnak szépségével és megjelenésének miszti-
kus jelentoségével a gorog, a kinai, a perui, az
egyiptomi, a mexikoi vaza.

Az ember a szent edényt nem mindig arany-
nval és borral vagy buzival tolti meg, s ha az
edénybe olyasvalami is kerul, ami nem asa, nem
az orok és a halhatatlan lényhez mélto, akkor az
oda nem valé szenvedély vagy vigy vagy kivan-
sag vagy akara vagy emlék a vaza tartalmat meg-
erjeszti és megrontja. Ez a romlas a betegség.
Az archaikus szertartas ilyenkor a vazat a templo-
mokba vitte, gondosan megtisztitotta, a templom-
ban a pap illatos fustolokkel a szent anyag befo-
gadasdra ujra alkalmassa tette. A nagy misztikus

249



edények, mint a Gral, Snmaguktol megtisztultak,
az évnek ugyanazon a napjan megteltek tjra szak-
ralis vérrel. A vaza tisztitasa, friss vizzel valo meg-
toltése, a friss virag belehelyezese az 6si szertartas-
nak mar kezd6dé elhomdlyosodasa, de a ritus ma-
gas volta még mindig érezheté benne. A virdg a
lélek jelképe, s a lélek a vazaban levd vizbdl €l - a
testben a vér altal él: a vérbol taplalkozik, ahogy a
virag a vizet szivja. A virag a testben ¢€lo lélek, a
test pedig a szent vaza, amely a szakralis folyadék
edénye, az életad6 nedvesség tartdja, hogy benne
a virag nyiljon és illatozzék.

250



VI A viz

1.

Az analégia az archaikus ember realizmusa. Az 6s-
kori emberben megvolt az a képesség, hogy a dol-
gok lathatatlan szellemi osszefliiggését ldssa; ezek
az osszefuggések megfelelések: az alacsonyabb és
a magasabb, az érzéki és az érzékfolotti, a toldi és
az asztralis, az anyagi és az anyagtalan kozott. , A
dolgok az idoben és a térben — sz6l a Kabbala - az-
altal keletkeznek, hogy az isteni dicsoségrol leval-
nak. A levalt dolgok aztan lassan elsullyednek; ele-
inte még emlékeznek eredetiikre, de aztan mindig
nehezebbek és athatolhatatlanabbak lesznek; végiil
az anyagban teljesen elmerulnek.” Az ember az 6s-
korban még emlékezett az idedkra, amelyekrdl a
dolgok az idok kezdetén leszakadtak; késébb az
ideat mar csak a kivételes ember latta, s egyediil 6
volt annak a tudasnak, hogy a dolgoknak felsé ere-
dete és megfelelése van, a birtokaban. Aztan ez a
tudds is elhomalyosodott, és az ember azt kezdte
hinni, hogy az anyagi vildg egymagdban All.
Az ember ébersége homalyba stllyedt. Nappali tu-
datival az ember az analogiakat mar nem latta.
A megfelelésekrdl az éberségnek ma is van tudo-
masa: az ember dlmaban vagy az ihlet és a sugal-
lat perceiben, mikor éberen é€l, ezekben a megfele-
Iésekben lat. Ujkori szavakkal sz6lva: a tudattalan
ma 1s analogiakban gondolkozik. A nappali tudat
azonban teljesen a nehéz anyagba merult.

251



Az Gskori embernél az a sajatsagos, mintha so-
hasem a dolgot magat latnd, hanem a dolog ma-
ga olyan, mint a rés az érzéki vilag slrin szovott
takaréjan - ezen keresztil a dolog mogott levot s
a mogotte levot, ismét a mogotte levot, egymas
utan és egymasbol a megfoghatatlan tavolsagokig
megjelenni latja. Az egymashoz kapcsolodo s
egyre melyulo megfelelésekben és osszefuggések-
ben élt az, amit az 6skori ember realitasnak latott.
Ez volt a valosag: a dolgok egymasba nyilo és
egymasnak megfelelo végtelen sora, amely sor-
ban az érzékkel tapasztalhaté valami csak a kul-
sO6 ponton és felszinen helyezkedett el, 6nmaga-
ban azonban sem értelme, sem realitisa nem volt.
A lényeket, az eseményeket, a targyakat az 6sko-
ri ember metafizikai tavlatban belsé mélységben
végigtekintette és szellemi latasa az ideakig és az
istenekig meg sem dllt, de meg sem tudott allni.
Ezért volt az idedknak tényleges realitisuk, s
ezért voltak az istenek ténylegesen jelenlevo lé-
nyek: mert az ember litta 6ket. Az Gskori ember
az anyagi dolgokban nemcsak azt litta, amik, ha-
nem azt is, amit jelentettek. A jelentés mogott
azonban ennek megfeleld ) jelentés allt, s
emaogott ismét vjabb jelentés.

Ujabban megkisérelték Swedenborg anal6gids
latasa alapjan az 6skor egyes jelképeit megkozeli-
teni. A jelképeket olvasva kiderul, hogy az egyip-
tomi faraé homlokan levé kigyo éberséget jelent.
~Legyetek éberek, mint a kigyo.” Az a tény, hogy

252



ez a kigy6 az uralkodé homlokén van, azt jelenti:
az éber bolcsesség nem oncél, hanem az emberek
javat szolgalja. Mert a homlok az emberek irdnt
valé jéindulat jelképe. A bolcs kiraly éberen
gondjat viseli alattvaléinak. A kigyét korulvevé
fejdisz, amely a nyakat koriilfogja és a mellig ér,
azt jelenti, hogy a joakarat nem all meg a fejnél, va-
gyis a gondolatnal, hanem ténylegesen meg is va-
16sul a testi vilagban.

Amikor Hérakleitosz azt mondja, hogy a latha-
tatlan 6sszhang erésebb a lathatonal, azt mondja:
a dontdé a dolgok kozott levo lathatatlan kapcso-
lat, mert ez a mélységbe megy, mig a lathato 6ssz-
hang csak a feltileten uszik. A dolgok igazi lénye-
gét a lathatatlan mérték, a logosz hatarozza meg,
mert minden lathaté dolog végtelen lathatatlan
osszefliggésnek csak kiilsé felulete. Az ember a
vilagot nem akkor ismeri, ha felszinét litja, ha-
nem ha az osszefuggd megfelelések lancolatat az
idedkig, az istenekig, a metafizikai abszolutumig
megeérti.

/£
Az Oskori ember flilében kiulonosen hangzana,
ha valaki azt mondana, hogy mivel valamit lat,
mar ismeri. Az érzéki tapasztalat csak annyi, hogy
valaminek felszines jelenségét pillanatnyilag meg-
allapitom, egyéb semmi. Ha valaki a Nilust latja,
csak latja, de még nem ismeri. Ahhoz, hogy vala-
ki tudja is, hogy mi a Nilus, tudnia kell: ez a Nilus

253



itt a f6ldon az égi Nilus masa. Ahogy ez a sivatag
az égi sivatag masa, a tenger az égi tenger masa, a
Gangesz és a Brahmaputra és a Jangce-kiang és a
Fudzsijama az égi folyOk és a hegyek madsa, s
ahogy az egész fold az égi fold masa, s ahogy a
foldi ember az égi elliptikus dudl méasa. A dolgo-
kat csak az ismeri, aki tudja, hogy az eredeti a lat-
hatatlan metafizikai vilagban van, s aki a dolgokat
csak érzékeivel latja, a felszintuiket érinti. Az ar-
chaikus ember analogidkban élte at a foldrajzot
éppen ugy, mint az anatomiat, a kozmologiat, és a
kémiat éppugy, mint a fizikat, a pszicholégiarol
nem is szolva. Az analogias latas transzcenden-
talis realizmus, amely az érzéki dolgok természet-
folotti és tapasztalaton tuli megfeleléseiben élt.
A természet Iényegét az érzékek nem is érintik. Hé
phiiszisz theian ga kai ouk anthrépinén endechetai gno-
szin, mondja Philolaosz: a természet isteni és nem
emberi ismeretet kivan. Isteni pedig annyi, mint
érzékfolotti, vagyis metafizikai. Az érzéki tapasz-
talat a hamis kalkulus. Semmit a természetben a
metafizikai, az isteni ismeret nélkil megérteni
nem lehet.

A torténeti idObol visszafelé nézve az ember az
Oskori jelenségekkel szemben csaknem pontosan
ugyanugy all, mint az alom jelképeivel. Az dlom
i1s dllandéan hasznal allati ¢s novényi és kozmi-
kus jelképeket, olyan eseményeket, amelyeknek
atvitt értelmét és megfelelését az ember homalyo-
san sejti - hall szavakat, atél megrazkodtatasokat,

254



taldlkozik elkoltozottekkel és démonokkal. Az Gs-
kori ember a vildgot ugy értelmezte, ahogy az
ember almai értelmezik ma: a dolgok transzcen-
dens mélységében. Ez a transzcendens litds, amit
a gorog a theorein-theoria széval fejez ki, a meré
érzéki latdsnal mérhetetlenul egzaktabb, lénye-
gesebb, mélyebb és redlisabb. A szellemi tertileten
valo tudas pedig, ahogy Saint-Martin mondja, az
anyagi teriileten valé tudasnal végtelenil biz-
tosabb.

3

A Szokratész el6tt élt gorog gondolkozokat az wj-
kor naiv természetfilozéfusoknak tartja. Kezdet-
legesnek taldlja, hogy az egyik gondolkozo a vila-
got a vizbol szarmaztatja, a masik a levegobdl, a
harmadik a tizbdl, a negyedik a homalyos apei-
ronbo6l. Nem is taldlhatja masnak, mert az ujkori
ember a vizrdl azt hiszi, hogy az a viz, amit érzé-
keivel tapasztal, és atliz, alevegé azatiizés aza
levegs, amit az anyagi természetben lat. Ilyenfor-
man nem nehéz eldonteni, hogy melyik ember a
primitivebb: az, aki a vilagot metafizikai latassal
jelképesen gondolja el, vagy az, aki azt hiszi, hogy
csak anyagi és megfoghaté dolgok vannak.
A SzlOkratész elott élt gondolkozok metafizikusok
voltak, akik ugyanazt gondoltak és tudtak, amit
Philolaosz: a természet isteni és nem emberi isme-
retet kivan. Istenit, ami azt jelenti, hogy transz-
cendenset, s ami viszont azt jelenti, hogy az elem,

255



amelybdl a vilagot szarmaztatjak, méreteiben le-
nylgozo, mélységeiben lemérhetetlen kozmikus
analogia alapjan értheté meg.

Ha valaki Thalész archaikus vizmetafizikajat
legalabb korvonalaiban helyredllitani megkisérel-
né, csakhamar arra a belatasra jutna, hogy itt sem
kezdetlegességrol, sem naivitdsroél sz6 sincs. Bizo-
nyos idé mulva pedig kénytelen lenne megdllapi-
tani, hogy batorsagban, mélységben, szépségben
és igazsagban Thalész egyetemes vizviligihoz az
ujkori metafizikak kozul egyetlenegy sem hason-
lithato.

Az elozetes megértést ajanlatos ezuttal is a
szamelmélettel kezdeni. Mert a szam, mint a pu-
thagoreus Philolaosz mondja, az az uralkodo 6sz-
szekoto lanc, amely a teremtett vilagtol fuggetlen,
s amely a dolgokat beliil osszefizi. Tiszta szelle-
mi modon a szam jelzi az anyagi természet és az
idea kapcsolatat azon a ponton, ahol az idea ép-
pen anyagiva lesz. A szamelmélet azt tanitja,
hogy a viz szama: a hat.

A magyarazat a kovetkezdé: a dolgok keletke-
z6sét és anyagi megvalosuldsit nézve az ésanyag-
Oslényeg-Oskezdet, az elsé I1épés az anyagi meg-
valosulds felé: a fény. A fény: az Egy. Az Egy el-
sO tevékenysdége a vonzds. Ez a ketts. A vonzas az
anyagi természetben mint oxigén jelentkezik.
A masodik jelenség a taszitas. Ez a harom. A ta-
szitds a természetben megfelel a hidrogénnek.
A vonzas és a taszitas egyesul és teljes lesz. Ez a

256



négy. Az oxigén és a hidrogén egyesiilése lég-
nemi anyag. A légnemi anyag szama a négy.
Az oxigén és a hidrogén osszekeveredik és meg-
gyullad. A gyulladas, a t(iz: az 6t. A meggyulladt
hidrogén és oxigén kettévalik. Mert az 6t6s szam
az elvdlasztoé és a felbontd. Az anyag a szellemtol
elvalik. A szellemi rész felszall, az anyagi rész le-
ulepszik. Ez a letilepedett rész: a viz. A viz: a hat.
A viz bazisa a tiiz, a tiz bazisa a légnemu anyag,
a légnemii anyag bazisa a fény. Ezeken a baziso-
kon nyugszik a viz, az elsé tényleges, megfogha-
to anyag. A légnemi elemek felrobbanasabol ke-
letkezett és csapodott le és oltott testet. Ezért
mondja Thalész, hogy a vilag 6sanyaga és elsé
anyaga a viz.

A vizet Bohme is ugy érti meg, hogy roppant
katasztrofa eredménye: a vildgegyetemben miko-
do Otos szam ereje, a szétvalaszto a légnemi gazo-
kat felrobbantotta. Az elégett anyag tulajdonkép-
pen a viz. A viz Osszetett anyag: a hatos Osszetett
szdm. Az elemi viz a fold alapja, a fold bazisa a
viz, ahogy a viz bazisa a tiz és a tz bazisa a lég-
nemi anyag, a légnem( bazisa az elsé anyag
megnyilatkozas, az 6sanyag: a fény. A viz elégett
anyag. Baader parhuzamot von a lélek zuhanasa,
az angyalok bukasa, az ember biinbeesése és a viz
keletkezése kozott. Ezek kozott az események
kozott megfelelés van. Mindegyik eseményben
az 6tos szam exploziv, robbanto, szétvilaszto te-
vékenysége a dontd, amely elvalasztotta a hiséges

257



és a hitlen lelkeket, az isteni és a lazad6 angya-
lokat, a paradicsomi boldogsagot és az embert,
végil a légnem és tiznema lathatatlan termé-
szetet az anyagi természettol. A viz a testet oltés
elsé foka.

De Bohme mast is mond. A légnemuii felrobba-
nasakor a szellemi és az anyagi vilag elvalik. Igy
tulajdonképpen kétféle viz keletkezik: a felso és
égi viz, a szellemi viz — az idea; de az anyagi, az
alsé viz is, az eidolon. Ezért van égi tenger és van-
nak égi forrasok és van égi Nilus, Ganga, Brahma-
putra. Ezért van élet vize. A foldi viz az égi viz-
nek csak masa, ez a nehéz anyagi viz, amely a ga-
zok felrobbanasakor tehetetlenul lehullott és a
mélységeket megtoltotte. De a tiz és a meleg ha-
tasara ez is megmozdul, s mint para vagy goz
vagy kod vagy felhé ismét megprébal folemel-
kedni. Stlya azonban lehtizza s tjra lezuhan. De a
viz orokké felkivankozik, 6rokké parolog s 6rok-
ké visszaesik. Ez a viz korforgasa, mint a bolygok
és a lények és az id6 6rokos keringése, s a bolygok
és a lények és az id6 e keringést az 6sviztdl tanul-
tak, sajat vizszeriséguktol tanultak, mert minden
anyagi eredetében vizszera.

Ezért mondta Thalész, hogy a vilag 6sanyaga
a viz,

4.
Iranban a viz szellemét, Izedjét Abannak hivtak.
Aban volt az id6 kirdlya is. Mert az id6 nem

258



egyéb, mint viz, ugy folyik és buzog ismeretlen
forrasbol, olyan visszatarthatatlan - ,senki sem
léphet kétszer ugyanabba a folyéba”, mondja Hé-
rakleitosz. Az idé az a lathatatlan viz, amelyben a
vildg léte folyik, amelyben mindnyadjunk léte ol-
dott allapotban aramlik. A lathaté viz, a patak, a
folyo, a to, a tenger ennek az idonek csak nehéz
anyagi testben valé megjelenése és megfelelése.
Analogiaja. ,A lathaté vilag a lathatatlannak
csak lenyomata és utanzata.” Ez a lenyomat és
utanzat az anyagi viz, az élet taplaléka, fenntarto-
ja, az Elet Anyja. A lathaté vizben is a lét van, ol-
dott dllapotban. A viz a levegé és a fény elliptikus
dudlja - vagyis felesége. Iranban Ahura Mazda el-
sO szerelme Arduiszur volt, aki a viz erejének is-
tenndje, a Vizistennd, az Elet Anyja. A viz nem
mas, mint a szellem elanyagiasodasanak a fény
utan kovetkezo elsé foka. Mint anyagi szellem a
no jelképe ¢s analogidja, Iranban Ainyahita isten-
no: a testet Oltés, a sziiletés és az gjjasziletés isten-
noje. Egyiptomban az Gsvizbsl, Nunbdl sziiletett
Ptah, az alkoto és teremtd. Ptah és Nun hazassaga-
bél sziletett az elsé Nap: a Viz-Nap. Mert amikor
a vilag 6si elsé allapotiban viz volt, semmi
egyéb, amikor még minden élolény a vizben volt,
akkor a legfébb isten, Visnu is, Indidban még hal
volt, és a Nap sem lehetett mas, mint Viz-Nap. Pe-
ruban ezt a Viz-Napot Atonatiuhnak hivtik, s ez
a Nap volt az, amely a vizhalalt, az 6zonvizet el6-
idézte. Peruban egyébként a viz a gazdagsag jele.

259



A naptarban a tizedik napot jelezték a vizzel: ma-
sik jelentése a termékenység és a bOség szaruja.
Ezért allott minden vizistenség kapcsolatban az
asszonnyal, a fold termékenységével és a 6 ter-
méssel. Ezért volt az esékultusz kozéppontjaban
Irdnban Bahman, az elsé amsaszpand, akit a Hold
és a viz alakjaban tiszteltek. Ezért volt Mexikéban
Tlalok az esé istene, Kenteotl, a kukoricaasszony
férje. Tlalok, az esg, a sperma termékenyitette meg
a szerelmes Kenteotl istennét. De Tlalok nemcsak
esOisten volt. Tlalokannak hivtik a viz-alvilagot, a
viz-Hadészt, ahonnan a forrasok fakadnak, és
Tlalok volt az elkoltozott lelkek ura, amely lelkek
a foldre visszatértek es6 alakjaban, hogy a foldet
megtermékenyitsék. Err0l az upanisadok részlete-
sen beszélnek. A hindu Tlalok volt a Hold, ahol
ugyanugy, mint Mexikéban a Tlalokanban, laktak
a halottak. A megtermékenyité esé onnan hullott.
Egyetlen elem sem teszi a foldet annyira asava,
mint a viz, annyira alkalmassa arra, hogy szép le-
gyen, gazdag, termékeny, 6romet, idvosséget fa-
kasszon. A viznek az anyagi vilagban az a jelentd-
sége van, ami az emberi létben az asszonynak: a
lagy elem, a taplalo, az érzelem, a mély, az atlatha-
tatlan, a kénnyen zavarodé, de ugyanolyan kony-
nyen tisztuld, az udits, a veszélyes, a tukorsima és
a viharos, a biibdjosan vonzé, az, aki tele van rej-
tett édességekkel és szornyekkel.

Az archaikus mitologidk kozelrdl ismerték
ezeket a vizlényeket: Gorogorszagban Proteusz,

260



Haliosz Gerén, a tengeri sés vizek orege, Nére-
usz, Okeanosz, Poszeidon a fSistenek ~ de sok
szaz vizi lénnyel élnek egyiitt, lednyokkal, asszo-
nyokkal, férfiakkal, lovakkal, szornyetegekkel,
sarkanyokkal.

A viz eszkatologiajat az asztrologia a kovetke-
zoképpen latja: az allatkornek harom vizjele van:
a Rak, a Skorpioé és a Halak. A Rdik elsésorban
édesviz, a lassu patakok, a tavak vize, amelyben
rengeteg €l0lény nyuzsog, ez a nadasokkal és sas-
sal korulvett, nagyobbara mocsaras, zoldes, opa-
lizal6é langyos viz, az ingovany, valamennyi viz
kozott a legpuhdbb. A Skorpi6 a tuzes, a voros, a
forro, az aktiv, a parolgo, heves és mard, feldiihi-
tett, szenvedélyes viz. A Halak a huvos, a kék, a
kristalyosan atlatszo tengerviz, az éteri viz, Aph-
rodité Urania vize.

A harom jel harom ideanak, harom kedélyal-
lapotnak, hairom emberfajtanak, harom szellemi-
ségnek, harom latasnak, hirom életrendnek felel
meg. A Rdk a matriarchdlis jel, s az ingovany a
matriarchatus vize. A Skorpié az apokaliptikus
itélet vize, az elvalasztas forré vize. A Halak a
kék viz, a kék pedig nem egyéb, mint Schuler
szerint az anyagi vilag legelss szine, az izzds leg-
elso foka - a vilag a kezdetek kezdetén kékben
ragyog fel: a mennybolt és a tenger. A Halak a
szuzies leany, a Skorpi6 a szenvedélyes asszony,
a Rak a taplalé anya. Mindharom a Foldistenné
képe: a Halak vizébdl sziiletett a szépség és a

261



virag, a Skorpiobol a szenvedély és a bor, a Rak-
b6l a gondoskodas és a kenyér.

5.
+A négy — szol Thalész —, amely oly sok szébe-
széd targya, amelynek elsejét viznek nevezziik, s
amelyet bizonyos tekintetben az egyetlen elem-
nek tartunk, az, ami a foldi dolgokat 6sszekoti,
egyesiti és egymassal 0sszekeveri.”

A Négy, amelyrol Thalész azt mondja, hogy
oly sok szoébeszéd targya, poluthriiléta tettara, a
négy elem: a levegg, a tiiz, a fold és a viz. Ezek ko-
zul az elsé és bizonyos tekintetben az egyetlen a
viz. Miért? Nem nehéz megérteni. Mert ahogy a
férfi lényébdl keletkezett a n6i, amely lény idében
késobbi, de idealitasban s éppen ezért az abszolu-
tumban az elGbbi, pontosan gy keletkezett a le-
vegObdl és a tizbol az idében késobbi, de az ide-
alitasban elébbi elem, a viz. Ezért id6ben a leveg6
és a tlz a viz bazisa; az abszolutumban azonban
a bazis: a viz. A viz ezért az 6sanyag, az anya-
anyag, amelybsl minden sziiletett, az elemek ko-
zOtt az asszony, az anya, a szuld. Ezért mondja
Thalész, hogy az elemek elseje a viz.

Bizonyos tekintetben az egyetlen, sz6l tovabb
Thalész: mert a viz az egyetlen elem, amely mind
a négy tulajdonsagaival rendelkezik, a legmozgé-
konyabb, a legalakithatobb, legkonnyebben cse-
rél halmazallapotot, legkonnyebben vilik levegd-
vé és tazzé és folddé. Es ha a viz 6sképe analég is

262



az asszonnyal, a férfi tulajdonsagait is dlland6an
magdban tartja. A viz az anya, beldle sziletik az
¢let, de a masik oldalon a szdraz foldre a viz ugy
hull, mint a kigyult méhbe a sperma, és a foldet
megtermékenyiti. Ezért az alkimia haromféle vi-
zet ismer: himnema spermavizet, nébnemd szulé
es tapldlo vizet, és az androgun vizet, amelyben
ferfi és no kiegyenlitodik, és nemfolottivé valik.
Ez az aqua ignificata volt, az égé viz, a tuz-viz,
amit az asztrologia Skorpiénak nevez. Ez a viz-
nek és a logosznak, az ég6 szellemnek, az igének,
a gondolatnak, a teremté tiznek a talalkozésa.
Annak a tanitvanynak, aki a vizbeavatas utjat
jarta — s Thalész bizonyosan ezt tanitotta —, a him-
nema vizbdl el6szor nonema vizet kellett készi-
tenie s aztan a kettot egyesitenie kellett nem-
folotti vizzé, hogy hasonlé legyen az 6svizhez és
a Teremtohoz, akinek a viz csak anyagi jelképe,
mert a Teremto a viz altal teremtette az elemeket,
a foldet, a lényeket, és az idok elején, amikor az
¢let még a Teremté gondolatiban aludt és nem
volt semmi egyéb, mint a Teremté szelleme,
amely a sotét vizek folott lebegett. , Az Urnak lel-
ke taplalta a vizeket.” Mert a beavatis nem
egy€b, mint reintegracio, vagyis az eredeti 6sdl-
lapotba valo6 visszatérés: aki a vizbeavatas utjan
jar, annak fel kell szamolnia a , vizek elvilasz-
tasat a vizektol”. Mert a szentkonyv azt mondja:
~Legyen kiterjesztett uralom a viz folott, amely
elvalasztja a vizeket a vizektsl.” Igy vilt el a viz-

263



tol az ég - a levegd és tz, az elsé sz6, a logosz. A
beavatisra varé tanitvinynak a tiizet és a levegdt
és a vizet ujra egyesitenie kellett, hogy helyre
tudja allitani az Egyet.

Minden elem alkalmas arra, hogy belGle meta-
fizikat bontsanak ki és az analogiakkal a vilag tel-
jes megértését elérjék — de egyetlen elem sem al-
kalmasabb, mint a viz, mar csak azért is, mert az
élet végtelenul vizszerubb, mint amilyen levego-
vagy tazszeru. Az élet termékeny €s anyai €s ér-
z€keny, és nincs €lolény, amelynek testi lénye ne
lenne tilnyomo részben viz. Theiosz hiidor ouden
esztin, mondja Zoszimosz: az isteni viz nélkiil nin-
csen semmi. Az egyik arca férfias, a masik noies,
az egyik arca az oroklét: a tenger, a masik a meg-
allithatatlan élet: a foly6. Ezért volt a rejtélyes
szellemi Osviz, a mare philosophorum, az alkimia
oseleme: a szellem vize. Az élet vize, az orok for-
rds. Ahriman, a sotétség kigyo alakban megjelent
a foldon és megolte a termékenységet. De még
mielGtt megolhette volna, Ahura Mazda megte-
remtette az Elet Vizét.

Egyiptomban a harmas szam uralkodik és
harom vizet ismertek: az égi, foldi és alvilagi vi-
zet. Amikor a Sziriusz csillag hajnalban megje-
lent, julius 17-én, a hdrom viz egyesult, és a Nilus
aradasa megindult. A harom viz a néi: az alvila-
gi, a termékeny, az anyak vize; a férfi a foldi, a te-
vékeny viz; az androgiin az égi viz, az élet vize, a
vizidea, az Osviz. Az a viz, amit az ember iszik,

264



ami a Nilusban folyik, amelyben a tengeri lények
élnek, az az Gsvizhez ugy viszonylik, mint az élet
az ideahoz, a masolat az eredetihez. Iranban hét
vizet kiilonboztettek meg: a novények, a hegyek
vizét, az izzadsagot, az esot, a sperma vizét, a
nyalat és a vizeletet. A Kabbala azt tanitja, hogy a
viz az az elem, amely a vilag részeit 0sszekoti és
egyesiti és egyben tartja, vagyis lényegében azt
mondja, amit Thalész. Samaim, az ég6 viz volt az,
ami a vildg tizét, amely a folddel hidba akart
egyesiilni, ég és fold kozott kozvetitette: a viz
kapcsolta 0ssze az ég tuzét a tehetetlen folddel, s
azota is az ég a folddel a vizen at érintkezik. A viz
taplalja a foldet, termékenyiti meg, s a viz az élet
fenntartdja: a viz az, amely az emberi lényre ra-
gadt szennyet feloldja és lemossa. Halade miisztai!
- tengerbe miisztészek, mondja a gorog misztéri-
um: a vizben megflirodve az ember megujul,
mert a flird0 a test beavatasa és megtisztulasa.

6.
Hiidor einai arkhén ton ontén - a viz a létezé vilag
kezdete. De arkhé nem azt jelenti, hogy az Osa-
nyag, amibdél minden készult, hanem jelenti azt,
hogy az 6sszubsztancia, amely minden létezd lé-
nyege, az eredet, a diinamisz, az elsé Hatalom, az
Egy. Minden létezd élet els6 Hatalma, minden
lény eredete, 6sszekotd, fenntartd, taplalé szub-
sztancidja. Az élet a felileten mozog, hullamzik,
folyik, arad, liiktet, habzik, az idében valtozik,

265



nyugtalan, szenvedélyes, rohan, minden pillanat-
ban mas - de a mélységben nyugodt, dllando és
valtozatlan, az 6rokben dllhatatos és végleges.
Az élet az id6 felszinén tszik - a lét az id6 mélyé-
ben van. Az élet a hullamz6 viz és a siet6 foly6; a
lét a tiikorsima és mozdulatlan tenger. Az embe-
ri torténet folyonak latszik, mintha valahol fa-
kadt volna s valahova igyekezne — de az emberi
lét tenger, mert oroktdl fogva volt és van és lesz.
Ami torténik, az csak az 6cedn felszine, itt ring,
hullamzik, kering. A lényeg azonban az 6cean
mélye, az atlatsz6, nyugodt, tiszta mélység.
Mintha hullamok hegye és volgye, aramok orvé-
nye lenne mindaz, ami torténik; de minden el-
csendesedik és kisimul. Meriilj a vizbe - sz6l a
Véda -, és meg fogod latni az isteni Majat. Meg-
latod, hogy csak a felszinen van mozgas és valto-
zas, hullam és nyugtalansag, 6rvény és habfodor.
Csak a felszinen van maja, kaprazat, varazslat.
Csak a felszinen van id6. Bent, az 6cedn mélyén
nincs hullaim, nincs orvény, nincs vardzslat,
nincs id6, csak orok dllandosag és megvaltozha-
tatlan lét.

Azt, ami van, lehet nézni az idében mint fo-
ly6t, mint varazslatot, mint méjat, mintha valahol
fakadt volna s mintha valamely iranyba sietne.
De azt, ami a vilagban van, lehet nézni az idé mé-
lyében mint a nyugalom, a megvaltoztathatatlan
lét megnyilatkozasat. Ha valaki a vilagot folyonak
latja, az idé felszinén ldtja s akkor torténetet lat.

266



Azt latja, hogy minden halad, mozog, viltozik, si-
et, akar, célja van, amelyhez kozeledik vagy
amelytél tavolodik. Ha valaki a vilagot 6ceannak
latja, akkor nem lat folyamatos torténetet, nem lat
haladast, mozgast, hanem latja az 6cean mélysé-
geinek megnyilatkozasait, az 6si valésagokat, a
kezdeteket, az archét, a dunamiszt, magat az Oce-
ant, az Egyet s ennek az egynek arcat. Aki az id6
felszinén jar, torténetben él, valtozasban, és nin-
csen sejtelme a meélységekrol, amelyek alatta nyil-
nak — a maja varazslataban él. Aki az 1do mélyén
jar, a torténet tolott €l, vagy a torténeten kivul
vagy azon belil a nyugalomban, és szemtdl szem-
ben dll az 6rok Egy valosagaval. A viz benne van
abban is, hogy torténet és kaprazat és mozgas és
foly6; de benne van abban is, hogy id6 mélye, al-
land6sag, nyugalom, 6cean. A viz mindenben ott
van. Theiosz hiidor ouden esztin: az isteni viz nélkiil
nincsen semmi. A viz a létezd vilag kezdete: arkhé
[on ontén. A torténet is viz, az orok is viz, mert az
ido felszine is viz, mélysége is viz. Az emberben
liktet a vér 6cednja, ahogy a fold vére, a tenger
liktet, s liiktet az éter és orvénylik és kering: az
idoben, az 6cednban, a felszinen, a kaprazatban.
Beliil, mélyen nincs liiktetés, nincs orvény, csak
valtozatlan 6rok Egy.

267



-




HATODIK KONYV

A kiraly és a nép






[. Az archaikus kozosség

1.

Az Oskorrol szolva a torténeti korral, az ujkorral
¢és a jelenkorral valé 6sszehasonlitast az ember
barmennyire kerulje is, vannak esetek, amikor
nem mellézheti. Ha az 6sszehasonlitast megteszi,
konnyen szemrehanyast idéz. Az osszehasonlitas
ugy hangzik, mint a vad a torténeti emberiség el-
len. Errél persze nem lehet sz6. A torténeti em-
beriség itt nem mint értékben tobb vagy kevesebb
szerepel, hanem mint szamunkra az ismeroés alap,
amelyen az archaikus kozosség rajza megjelenhet.
Az osszehasonlitas tehat nem értékelés, hanem
modszertani fogas. Mert ha valaki az archaikus
kozosségrol szolva azt mondand, hogy az éskori
emberiség hierarchidban élt, aztan magyarazatba
fogna, a hierarchia analégidiba és elemzésébe,
minden oOsszehasonlitas nélkil, az gjkori ember
nem értené meg. A helyzet azonnal mas, ha azzal
kezdi, hogy az tujkori kdzosség alapjait feltirja; a
materidlis alapokon nyugvoé természet- illetve tar-
sadalomtudomany gyokereit, a politikai, a jogi, a
torvénykezési torekvést megmutatja, rovidesen
kideriilne, hogy mind egyetlenegy alapon all: a
természeten. ng aztan, ha a természetre épitett
kozosséget sikerult néhany alapvets vonallal fel-
vazolni és az elvalaszté vonalat meghuzni, ki-
derul: az archaikus kozosség alapja nem a termé-
szet, hanem a szellemi hierarchia.

271



Az ujkori ember ilyen korilmények kozott
kénytelen tudomasul venni nemcsak azt, hogy
voltak kozosségek, amelyeknek életrendje egészen
més volt, mint amilyen a jelenkori. Igy a hierarchia
lényegét is megértené, sot talan még azt is, hogy a
hierarchidra épitett tairsadalom a természetre épi-
tett tarsadalomnal talan magasabb rend.

A jelenkori kozosséget osztalyokra szoktak ta-
golni. Az osztalyok: a paraszt, a munkas, az ipa-
ros, a polgar, az intellektualis k6zéposztaly, a szi-
letési €és pénzarisztokracia: az uralkodo osztily.
Ezeknek az osztilyoknak szellemi értékrendje
nincs. A tagozodas, mint mondjak, természettdl
alakult igy és természetes. Ami csak mas kifejezés
arra, hogy az anyagi természet életrendjének,
amelyet az tjkori ember kovet és helyesnek tart,
megfelel. Ezzel az osztalyozassal az Gjkori ember
a természet rendjét maga folott elismeri, és hallga-
tolagosan a természetnek azt a torvényét fogadja
el, hogy a sorrendet és az értékfokozatokat mindig
az erOsebb donti el. Amig az arisztokrata az eré-
sebb, az az uralkod6 osztaly; ha a polgar, akkor az;
ha a paraszt vagy a munkas az erésebb, akkor az
az uralkodd. Az erésebb néha egyszersmind a sza-
mosabb. Ez a természet rendjére épitett kozosség,

A hierarchikus kozosség eredetét nem alulrél
veszi, rendjét nem alulrdl épiti és 1étét nem az
anyagi természetre alapitja. A hierarchikus ko-
zosség kozmikus és metafizikai értékeken, embe-
ren kivul dllé magasabb szellemi valésagokon

272



nem felépiil, hanem azoktdl fiigg és azoknak
megfeleléen tagozodik. A kozosségnek nem alap-
ja van, hanem feltétele, és nem az a fontos, ami
alul van, hanem ami feliil, s nem az, amin nyug-
szik, hanem amitdl fliigg s aminek megnyilatkoza-
sa. Az értékekrdl az archaikus metafizika tanita-
sa sz0l. Az értékeknek szellemi, minden vonatko-
zastol tuggetlen jelképei a szamok. Ezért ha valaki
arra a kérdésre, hogy az 6skori kozosség milyen
rendre épult fel, egzakt médon vélaszolni akar,
azt kell felelnie: a szamok rendjére.

Plithagorasz és Orpheusz ebben a tekintetben
ugyanazt vallja, mint a beavatott egyiptomi
papsdg, az irdni ko6z0sség alapja éppen ugy a tiz
amsaszpand, mint a palesztinai kozosségé a tiz
szefiroth, a hindu kozosségé a tiz pradzsipati.
Ami nem jelenti azt, hogy a kozosség alapszama
a tizes. A tizes szam az Egész-Minden-Teljes ké-
pe. Ennek a jelnek anyagi megnyilatkozasa: a vi-
lag. A vilagnak emberi megnyilatkozasa pedig: a
kozosség. A kozosség alapsziama, a harom: az
Egész, a négy: a Teljes, a hét: a Teremtés és a tiz:
a Minden. De a kozosségben valamennyi szam
megvan és ¢él, Es természetesen megvan és ¢l a
szam elso megfoghatdé alakjaban mint: idea. Pla-
ton szerint a kozosség alapja az idea, s a kozosség
nem is egyeb, mint az ideak alkalmazasa. A 1élek-
tan, az antropologia, a metafizika, az asztrologia,
a geometria, az alkimia ezeknek az alaplényegek-
nek a lét kulonbozo koreiben valé alkalmazasa.

273



Az alaplényegek azonban természetiiket minden
korben megtartjak. Ezért van a lét killonb6z6 ko-
rei kozott analdgia. Analégia van a lélektan és a
tirsadalomtan és az asztrolégia és az alkimia ko-
zott. A metafizika Ggy hivja, hogy szattva-ez a
kiegyenlitett, a szenvedélyek folott allo meg-
nyugvas; a szattva megfelel a lélekben a budd-
hinak, az emberi értelem legmagasabb fokanak; a
fémek kozott megfelel az aranynak, a bolygok
kozil a Napnak, a kozosségben megfelel a szel-
lemi kasztnak: a brahmannak. A metafizika agy
hivja, hogy radzsasz — ez a szenvedélyes tevé-
kenység, a létnek masra vissza nem vezethetd
minodsége. A radzsasz megfelel az énnek, a fémek
kozott az alkimia sulphuranak; a kozmikus erék
kozott a Marsnak, a kozosségben a kormanyzo, a
tevékeny, a harcos lovagi kasztnak, a ksatrijanak.

A hierarchidk vilagtényeknek felelnek meg;:
létkoroknek, asztralis szellemeknek, fémeknek.
A kaszt eredetileg hierarchia volt, csak mikor me-
tafizikai kapcsolatait elvesztette, a rokon létkorok-
kel valé viszonya megszint, s ezért az analogia
elhomalyosult. Most gy tiint, mintha természe-
ti lenne. Az ujkori osztalytagozodasrol tévesen hi-
szik, hogy az mer6ben a természet rendjén nyug-
szik ¢és a természetbdl nétt. Az Gjkori osztalyta-
gozodds sok tekintetben nem egyéb, mint olyan
hicrarchia, amelyben az eredeti értékfokozatokra
mdr senki sem emlékszik.

274



2.

A hierarchikus kozosségben nem az alap a fontos,
hanem az Oskép, amelynek megnyilatkozasa.
Az Oskép és az idea, amelynek jelképe a szam, a
lét minden korében megnyilatkozik. Ezért van a
kozosség életrendje és a bolygok kozt levé kozmi-
kus rend és a lélek rendje és a fémek rendje kozott
megfelelés, vagyis analdgia.

Ha a kozosségben a vezeto a szellemi ember és
a szellemi emberé az uralom, ez pontosan megfe-
lel annak, hogy az egyes ember életében és sorsa-
ban az iranyité hatalom és tulajdonsag a vilagos
értelem. Ha a kozosségben a vezetd a tevékeny
ember, ez megfelel annak, hogy az egyes ember
¢letében az iranyité hatalom és tulajdonsag a te-
vékeny szenvedély. Ha a kozosségben az uralom
a gazdasagi rendé, ez megfelel annak, hogy az
egyes ember életében az irdanyité hatalom a ha-
szon, a szerzés, az anyag tulbecsiilése. Ha a ko-
zOsségben az uralom a szolgasagé, megfelel an-
nak, hogy az egyes emberben az iranyito hatalom
a tudattalan.

Ha a szellemi osztaly uralkodik, az egyes em-
ber sorsat a viligos értelem kormanyozza, az al-
lam formaja a kiralysag; a rend megfelel a meta-
fizikai rendnek, a moralitas az abszolut értékeken
nyugszik, a tagozodas hierarchikus. Ha a tevé-
keny osztaly uralkodik, a tevékenység szenvedé-
lye viszi az allamot is, és ez a hoditoé allam; a mo-
ral a lovagi moral, a tagozodast a lovagi erények

275



fogjdk megszabni. Ha a gazdasagi osztaly uralko-
dik, az egyes ember sorsdt a gazdagodas és a va-
gyonszerzés kormanyozza, az allam formdja a
polgarsag; az uralkodé mordl, hogy a gazdag em-
bernek igaza van, a szegény embernek nincs iga-
za. Ha a szolgasag uralkodik, az emberi sors ki
van szolgaltatva a tudattalan eréknek, s az embert
ezek az er6k onkényesen befolyasoljik, az allam
formadja az onkényuralom; az uralkodé moral a
gyulolet minden egyéni kiemelkedés ellen.
Teljesen ki van zarva, hogy az emberi k6z0s-
ség polgari €életrendben éljen, és ugyanakkor az
ember sorsat a vilagos értelem vezethesse; ahogy
teljesen ki van zdrva az is, hogy az allamforma az
onkényuralom legyen és a kozosségben a szelle-
mi moralitas uralkodhasson. Kivételesen, egyes
emberi egyéncknek az egyetemes torvényszeru-
séget sikeriilhet megtorni, de ha széhoz jutnak,
sohasem cselekszenek és beszélnek a kozosséggel
osszhangzasban. Ha a kozosségben a szolgasag
uralkodik, abban a pillanatban az egyes emberck
sorsa folott a vezetést a vak tudattalan vette at, s
abban a pillanatban az értelmes sz6 ugy hangzik
el, mintha a kozosség egységének megbontasa
lenne, forradalminak hangzik minden elszant
cselekvés, csakis azért, mert az életrend tudatta-
lanna valt, és a tudattalan nem tir meg semnut,
csak ami homalyos és osztonszera. Ha a k6zos-
ségben a szolgasag uralkodik, az emberiség az ér-
tékek rendjén kivual all; léte olyan, mint a meg

276



nem sziiletettség egy neme: visszasiillyed az
anyag elfeledettségébe és sotétségébe. Ilyen ko-
rulmények kozott a kozosség teljes egészén elarad
az anyag elfeledettsége: a tudattalan. Az egyes
embernek legnagyobb erdfeszitésébe keril vila-
gosan gondolkozni. Ami a hierarchikus k6zosség-
ben természetes és magatol értetédo: az értelem,
az itt most kKivételes lesz. Az értelmes ember itt a
kozosséggel szemben all, mert a kozosség ho-
malyban él, az értelem vilagossagat nem fogja fel,
csak érzi, hogy mas, mint 6, s ezért gyaloli s uldo-
zi. A szolgasagnak a lélek tudattalan allapota fe-
lel meg, s ha a szolgasag uralomra jut, a lélek tu-
dattalansaga sorshatalomma lesz.

A hierarchia nem egyéb, mint az archaikus
metafizikdra alapitott tudas alkalmazasa az em-
beri kozosségre. Az, hogy az egyes emberi jel-
legek uralméanak egyes kasztok uralma felel
meg. Az emberiség pedig nem akkor boldog és
nyugodt, ha szenvedélyek tépdesik, ha anyagias-
sa valik, nem akkor rendezett, aranyos, kiegyen-
sulyozott, ha a tudattalan er6k marcangoljik, ha-
nem akkor, ha a vilagos értelem kormanyozza.
Eppen ezért jozan dolog az értelemre hallgatni: az
értelmes ember vegye at a vezetést, a tevékeny
ember kormanyozzon, a gazdasagi ember marad-
jon a gazdasagnal és gyarapodjon, a szolgasag pe-
dig szolgaljon. Ez igy megfelel a vilag egyetemes
rendjének, nemcsak a kozosségben, hanem az
egyéni ember sorsaban, a lIélekben, a morélban, az

277



allamban, a fémek kozott és az idedk vilagaban.
A kozosség rendje a vilag meg nem valtoztathato
értékrendjén nyugszik. Ez a hierarchia.

3.

A hierarchia nem onkényes emberi értéksor, ha-
nem a lét szakralis értékeinek rendje. Idoszamita-
sunk elott a hatszazas év koriil a lét e szakralis
értékeinek rendjében zavar tamadt. Kung-ce
szavai szerint a szakralis rend az, hogy ,,a kiraly
legyen kirdly, a szolga legyen szolga”. A rend az,
hogy mindenki legyen az, aki, azon a helyen,
ahol van. A zavar abban tamadt, hogy a kiraly el-
kezdett nem kirdly és a szolga nem szolga lenni.
Az ember egyszerre elkezdett mas lenni, mint
aki, mds helyen, mint ahol allt. A hierarchia kez-
dett megbomlani. Az 6skor hatardn allé Kinaban
a hierarchia helyreallitasat ketten kisérelték meg;:
Lao-ce és Kung-ce. Ez volt az az id6, amikor az
Ut, a tao elveszett, s az emberiség Iéte elkezdett
merd élet lenni. Az élet az, ami az anyagi terme-
szetbol fakad, csakis biologiai jelenség, semmi
mas. , Ha nincs tao, jon az élet” - mondja Lao-ce.
De a dolgok itt nem alltak meg. Kezdddik a visz-
szafejl6dés, az elkorcsosulds, a szellemtelenedés,
a primitivizalodas. Az élet is elkezd fagyni. ,Ha
nincs élet, jon a szeretet.” Tovabb: , Ha nincs sze-
retet, jon az erkolces.” - ,,Az erkolcs nem egyéb,
mint kényszer. Az ember kényszerbdl hisz és
kényszerbdl ha.”

278



Az Ut meré latszat; a szellem csak maszk.
A vilag a szellem litszatabdl indul ki, s itt kezd6-
dik a felfordulas.” Lao-ce azt mondta, hogy az ér-
tékek rendjét a nemcselekvéssel kell helyreallita-
ni. Nem irdanyitani, nem beleavatkozni, hanem
hagyni, hogy a dolgok maguktoél ismét megtalal-
jak magukat és helytiket. , A magas életnek nincs
szandéka és nem cselekszik.” Annak, hogy az élet
ismét lét legyen, annak, hogy az, ami zart, ismét
Kinyiljon, viragozzon, megnyugodjon és olyan
rendezett legyen, mint az Eg orok rendje, egyetlen
modja van csak: hagyni, hogy a magas erék az
életet ismét szabadon athassak. , A tao nem cse-
lekszik ~ de semmi sem marad megtétlenil.”
~Ha a kiraly és a herceg hasznalni tudnd, minden
dolog onmagatdl irdnyulna.” Szenvedélytelen-
nek, vagytalannak, kivansag nélkiilinek kell len-
ni; nem szabad beleavatkozni, nem szabad tevé-
kenykedni. ,A vildg szellem, amivel nem lehet
cselekedni; aki cselekszi, elrontja.” ,,Amiért a vi-
lig elromlott, azért van, mert az uralkodok til so-
kat cselekszenek.”

Konfu-ce a tevékenységet valasztotta. Sokat ta-
nult, tanitvanyokat gyGjtott, allast vallalt, minisz-
ter volt — beszélt, tanitott, dolgozott. Uralkodoi
hazaknal jart és a kirdlyokat igyekezett meggy6z-
ni, hogy az allamkorményzas lényege az erkolcs.
Azt mondta, hogy a rendet csak a kiin-ce, a tevé-
keny nemes és bolcs ember tudja helyreallitani, aki
onmegtagadassal magat teljesen a kozosségnek

279



szenteli. Kung és Lao utdn a kinai hagyomany ket-
tészakadt. Kung tanitvanyai a tao hiveit babonds
metafizikusoknak és irrealis fantasztiknak nevez-
ték. A realis kovetelmény: a tett, a beavatkozas, a
tevékenység, mert elvégre a j6érzési ember a rom-
last nem nézheti tétleniil. Lao hivei Kung-ce tanit-
vanyait kigunyoltik. Csuang-ce Kung mestert igy
leckézteti meg: ,Mondd csak, Kiu, igazén nem
vagy képes kihivo viselkedésedrdl leszokni, hogy
végre tisztességes ember légy?... Arra sem vagy
képes, hogy egyetlen nemzedék szenvedését hor-
dozzad és szunteleniil ezer nemzedék gondjaval
torédsz... Eszedet vesztetted? Gondolkozni tani-
tasz? Minden gondolkozas baj forrasa; minden te-
vékenység zavar forrasa. A bolcs ember csak ak-
kor cselekszik, ha muszaj, de akkor sem torédik
vele, sikertl vagy sem. Tetteire csak a kevély és
onhitt ember helyez sialyt.”

Lao-ce a hierarchia legmagasabb pontjarol be-
sz€l. A tao a nemcselekvés, amely tevékenység,
nélkul hat. Ez a 1ét intenzitasa, a nyilt 1ét ereje.
De az id6 akkor mar elmalt, hogy a nyilt 1ét hata-
sat a kozosségben kibonthassa; ez a torténet kez-
dete, az élet kora, a zart s az egyre jobban lezarulo
Iété. Kung-ce tevékenysége pedig a kormanyzoi
rend cselekvo szenvedélyének megnyilatkozasa.
A kormanyzo, a kiin-ce, a gorog arisztosz, a hin-
du ksatrija az életet nem tudja maskeént elképzel-
ni, csak mint sziintelen tevékenységet. Lao-ce tad-
jaban az 6skori kirdlysig Utja jelentkezik még

280



egyszer, ahogy a fold tilso oldalan, Puthagorasz-
ndl még egyszer fellobban az orpheuszi Gsi szel-
lemi uralom hagyomanya: a kormanyzat nem a
tevékenységen, hanem egyedil a szellemi hata-
son mulik. Konfu-ce tanitasaban és tevékenységé-
ben mar a ksatrija jelentkezik, mint a fold talsoé ol-
dalan Platonndl: a szenvedélyes kivansag, hogy a
kozosség rendjét cselekvéssel helyreallitsa. Lao-ce
tadjanak el kellett veszni, mert a k6zosség mar
nem értette, s az id6 megvaltozott. Kung-ce tani-
tasa pedig, mint Platoné, eleve hibas volt: soha a
lovagi rend a kozosséget vezetni nem tudta, mert
erre nem is alkalmas. Aki a kozosséget vezetni
tudta volna, azt az idé méar nem fogadta el, akit
pedig az ido6 szolitott, az a kbzosség vezetésére
természeténél fogva mindig alkalmatlan volt ¢és
az 1s maradt.

Ez az adott helyzet pontosan jelzi, hogy a ko-
z0sség életében a hierarchia mit jelent: torvény-
szerli, transzcendens eredetd értékek rendjet,
amelyet ha a kozosség megtagad, sajat Iétének
torvényét tagadja meg, de amelyet ha elveszit,
semminemi erdfeszitéssel és tevékenyseggel
visszaszerezni nem tudja.

4.
Az inka hagyomanyban Vicsama isten a teremtés-
kor harom tojast dobott a foldre: egy aranvat, egy
ezustot és egy vasat. Az aranybol keltek ki a szel-
lemi rend tagjai, az eziistbdl a lovagi rend tagjai,

281



a vasbodl a gazdasagi rend tagjai. A hirom tojas
pontosan megfelel a hindu hagyomdany hirom
gundajanak: a meggondolt szellemnek (szattva), a
tiizes tevékenységnek (radzsasz) és az anyagi ter-
mékenységnek (tamasz). Ez a kozosség létének
harom kore: a szakralis, a kulturalis és a naturilis;
ez a moral harom fokozata: a dharma, a kiama és
az artha, az egyetemes torvényen alapulé moral,
az élvezet mordlja és a haszon moralja; ez az alki-
mia hdrom eleme: a sal, a sulphur és a merkur -
roviden, ez a lét visszavezethetetlen és primer ha-
rom értéke és mindsége, amin a hierarchia, a ko-
20sség életének rendje nyugszik.

A szellemi rend életének értelme a vilagtorvény
megragadasa. Ez az els6 rend, mert a vildgtorvény,
a dharma tudasa nélkil az emberi kézosség nem
emberi, hanem gyulevész csocselék. A szellemi
rend az igazsag ore, a szellemi rend 6rzi a hagyo-
manyt, a szellemi rend teszi alkalmassa az em-
beriséget arra, hogy életével az isteni Iétben ré-
szesuljon. A brahman az aldozé, aki az istenség-
gel valo kapcsolat folytonossagat fenntartja, aki
az embert Isten elGtt s az Istent az ember elGtt
képviseli.

A ksatrija nem a dharmadt, hanem a kamit je-
lenti, az 6romet, az élet mozgékonysagat, szine-
it, érzéseit, szenvedélyeit. A lovag nem a szellem,
hanem a heroikus lélek. A lélek, amikor a foldtdl
elszakad, elsé elvaltozasaban hésiessé valik. Ez a
sulphur, a tiz, ez a szabad és égé lobogas, a

282



ksatrija. Ha a lovagi rend a brahmantél eloldé-
dik, sadrdva, szolgava lesz. A lovag hierarchikus
léte kizarja a despotizmust. Foldi eszk6zokkel 6
szerez érvényt a vilagtorvénynek, amely mindig
szellemi. A lovag jelképe a kard; a kard nem mas,
mint a logosz, a sz6, a cselekvé ige, a szellem
megnyilatkozasa, de a tevékenység vilagaban,
mert a kard az abszolut aktivitas jelképe. A kard
a tevékeny sz6 eszkoze, amit a lovag a szellemi
kaszttol kap mint szakralis eszkozt, hogy vele a
torvényt megvédje.

A vaisja a gazdasagi rend, az artha, a haszon
rendje, az anyaggal érintkezik, a foldet muveli, az
élet eszkozeit késziti, kereskedik. Feladata, hogy
az életben az anyagi boéséget és termékenységet
fenntartsa. Ezért a tamasz, a sotét és rejtélyes
anyagi termékenység hordozéja. A vaisja a kotott
rend: koti a tulajdon, a vagyon, a haszon, a fold;
ez a nehéz, a foldszerq, az anyag) kaszt.

Az 6skori hagyomany a négyes szamra alapi-
tott hierarchiat is ismeri. Ezt az értékrendet a négy
juga, a négy vildgkorszak analogiajaval érti meg.
Az aranykornak megfelel a brahman: az isteni Iét-
tel valo teljes egység, az abszolut szellemi uralom.
Az ezistkornak megfelel a ksatrija: amikor fellép
az emberi En kilon akarata, a szenvedély. A réz-
xornak megfelel a vaisja: amikor az ember mar
elanyagiasodik, de még a dharma rendjében él.
A vaskornak megfelel a sadra: a szolgasag.

Kinaban a kirdlynak négy segédje van: Si Tu, a

283



tanitas mestere, aki a tavaszt jelenti - Si Ma, a kard
mestere, aki a nyarat jelenti - Si Kan, a foldek mes-
tere, aki az Gszt jelenti - Si Kung, a munka meste-
re, aki a telet jelenti. Mert a szolgasag, a sudra,
ahogy a hindu hagyomany mondja, csak a munka
mestere, semmi egyéb.

A négyes szamnak felel meg az 6skori kozos-
ség vertikdlis rendje, a négy asrama. A négy asra-
ma az egyes ember életsorsanak korén belul az
élet négy alapveto értékfokozata.

Az elsé fok a tanitvany, a brahmacsarja. Brah-
ma-tanitvanynak hivjiak, mert minden ifji a tani-
to pap kozvetitésével tulajdonképpen Brahman-
tol, a legmagasabb istenségtdl tanul.

A masodik fok a grilasztha, a csaladf6. Amikor
valaki megtanulta azt, amit az emberi lénynek
meg kellett tanulnia, az életet tovabbszovi, csala-
dot alapit, az dllam kormanyzasdban részt vesz,
aszerint hogy melyik kaszt tagja, pap, kormany-
26, kereskedd, foldmives, mesterségét gyakorol-
ja, tokéletesiti és gyermeket nevel. Az emberek
tébbsége feljebb sohasem kivankozik. Az emberi
sors itt a grihasztha fokozatan is lehet tokéletes,
szep €s teljes.

Ha azonban magasabb fokozatot 6hajt elérni,
az erdobe vonul. Ez a winaprasztha, az erdei reme-
te. Idejét szemlélodéssel, tovabb tanuldssal és asz-
ketikus gyakorlatokkal tolti.

Ha még feljebb kivankozik, minden vagyonit
elajindékozza, daréeruhit olt, a vezeklo csészéjét,

284



egyetlen tulajdonat 6vére akasztja és vandorol.
Az ut arkaban alszik és konyoradomanyokbdl
¢l. Rendesen még nevét is megvaltoztatja. Ez a
szannjaszin.

5.
Az emberi kozosségnek harom értékfoka van, s

ezck az értékek a vilag egyetemes szakrilis rend-
jének felelnek meg. A beavatott kozosségnek
nem tagja a szolgasag, a sudra. A szolgasagrol
egyetlen archaikus torvénykonyv sem ugy be-
5261, hogy az a kozosségnek egyenjogti része. Pla-
ton is csak mellékesen emliti meg, mint Manu.
A sudra irant a magasabb kasztok magatartasa: a
tavlat és a konyorulet. A sudra az eszkoz, Brah-
man isten ldba, az anyagtol még nem szakadt el
teljesen. Ezt a megkulonboztetést Manu torvény-
konyve azzal teszi meg, hogy azt mondja: a ko-
z0sség tagja csak a dvidzsa, a kétszer szuletett em-
ber. Az egyszer sziletett csak az anyagban sziile-
tik, és a szakralis kozosségnek tagja nem lehet.
Az archaikus kozosségnek alig van ténye, amit a
torténeti ember kevésbé ért, mint a sudra kizara-
sat az dldozati rendbdl. A meg nem értés oka
mindenekelott az, hogy a torténeti ember a hie-
rarchia irant eltompult, és nem tudja, hogy a
szakralis életrendnek nem emberi, hanem transz-
cendens eredete van. A masodik ok nem metafi-
zikai, hanem tarsadalmi és lélektani természeti.
A torténeti ember lefokozott éberségében nem

285



hajland6 és nem is képes megérteni, hogy szuk-
ségképpen minden emberi kozosségnek kell
hogy legyen és van is sudraja: tisztatalanja, kiko-
zositettje. Minden tarsadalom, kivétel nélkiil, tor-
vényes és torvénytelen tagokbal all.

A szakralis 6skori rend a sudrat eszkoznek tart-
ja: anyagnak, amellyel valamit végrehajt és meg-
tesz. A lovagi kozosségben, mint Platonéban is, a
tisztatalanok a rabszolgak, akiknek a kozos sors
irdnyitasaban szavuk nincs. A polgari, gazdasagi
kozosségben a tisztatalanok az ugynevezett | sze-
gények”, akiknek nincs modjuk, hogy a kozosség-
ben mint a nagy gazdasagi vallalkozasban tevéke-
nyen részt vegyenek, s ezért nincs szavuk. Végul
a kevert kozosségben a tisztatalansag valami val-
tozo és hatarozatlan valami, amit néha vallasfele-
kezethez, néha nemzetiséghez, néha fajhoz, néha
politikai magatartashoz igyekeznek kapcsolni. Ki-
kozositett mindig van, akarhogyan is hivjak: pro-
testansnak, hugenottanak, proletirnak, burzsoa-
nak, zsidonak vagy masnak. Minden kozosségnek
van ,tisztatalanja”, csak a nem hierarchikus ko-
zOsseg a tisztatalansag bélyegét egy bizonyos em-
beri csoportra nem az egyetemes rend, hanem a
torténeti szenvedély értelmében uti ra.

Az Gskori kozosségben a brahman, a ksatrija, a
vaisja a szakralis rend tagjai, mert e kasztok tagjai
nem csupan az anyagban szuletnek meg mint test,
hanem a beavatas révén még egyszer az isteni ér-
telem rendjében. Ezért lehet a kozosség tagja csak

286



kétszer sziletett: dvidzsa. Beavataskor az ember
megtudja, hogy nem az alap a fontos, amin all, ha-
nem a szellemi szdl, amin fugg. Megtanulja, hogy
- mint Manu mondja -, Jobb a vilagra egyaltala-
ban még se sziletni, mint benne alacsonyrendq,
vak, ostoba, értelmetlen, zavaros életet élni s a
nagy igazsagok tudasaban nem részesulni.”

Beavataskor az ember megtanulja testét tisztan
tartani, az egyszeru ételeket elkésziteni, az egész-
ség szabalyaira ugyelni, a karos és taplalo ételeket
megkulonboztetni, a tiszta erkolcsre vigyazni,
szellemben elmélyedni, meditalni, a komoly sz6-
ra hallgatni, az anyag és az érzékek csabitasatol
6vakodni. Az ember megtanulja, hogy a testileg
tiszta élet osszefugg az erkolcsileg tiszta s ez a
szellemileg tiszta élettel. Megtanul higgadtan és
értelmesen beszélni, mert ,minden értelem, esz-
me, szandék, terv, érzelem, tudas, mind beszéd-
be Oltozve jelentkezik. Aki a beszédet nem becsti-
li, nem tanulja, nem fejezi ki magat roviden, oko-
san, szépen, egyszeriien, komolyan, az semmit
sem ért és nem is vehet komolyan.”

Az emberiségnek pedig minden idében van
része, amely ezeket a torvényeket magara kotele-
zOonek nem ismeri el. Ezt nevezi a hindu hagyo-
many csandaldnak, kaszton kiviilinek. Csak az
Oszton szavdra hallgat, az illemmel nem torédik,
a tisztasaggal, az erkolcsi érintetlenséggel szintén
nem, a szokasokat, az udvariassagot nem tiszteli.
Elragadtatja magat, indulatos, alacsony vagyak

287



rabsagaban é€l, s ezért még csak szégyent sem
érez, testi vagyait kicli, s6t még kérkedik is azzal,
hogy gatlasai nincsenek, szennyes szavakat, dur-
va és bardolatlan hangot hasznal. Ezt az embert
nem az értékek rendje itéli arra, hogy a szakrilis
kozosségnek tagja ne lehessen. Ez az ember maga
helyezi magat torvényen kiviil. Nem azért tiszta-
talan, mert ezt valamely torvénykonyv onkénye-
sen igy dllapitotta meg, hanem azért, mert ez az
ember a tisztatalansigban van otthon, oda valg,
ez a vilaghelye ¢és ott érzi magat j6l. Csak egyszer
szuletik, az anyagban, s ezzel tokéletesen meg is
van elégedve, és magasabb rendbe valo folemel-
kedés vagya benne fel nem ébred. A szellem ma-
gasrendGségérol sejtelme sincs, és ha réla hall, hi-
tetleniil all, vagy gunyolodik. Eletének magas cél-
ja a bo taplilkozas és a hosszu alvas, mint a
kutyanak. Ezért volt az 6skorban jelképe a tiszta-
talan és szégyentelen allat: a kutya.

A beavatas Iényege végul is semmi mas, mint
az a belatas, hogy a magasabb rendu élet alapja:
az onmegtagadas. Ez a tapasz, az onmegtagadas
avatja az emberi életet szakralissa. Sez az, amit a
csandala nem ért és nem akar érteni, amit nem
hisz és nem tud elhinni. A csandala az 6sztondket
szabadon ki akarja élni. Ezért valik tisztatalanna.
A hierarchikus kozosség szava ezért: a torvény; a
csandala szava ezért: a korlatlan kiélés.

Ennek a tomegnek jelenléte a kozosség szama-
ra allando veszély, és a kozosséget csak a szakralis

288



rend gondos fenntartasa 6rzi meg, hogy a sotét
tisztatalansag lent maradjon, lenyomva, féken
tartva, mert ha a tisztatalansag feltor, iszapjaban
az egész kozosség elmertl és megfullad. A tiszta-
talansagot az egyes embernek onmagaban és a
kozosségnek a tarsadalmi rendben szigorian fé-
ken kell tartania, mert jaj annak, amelyben a tisz-
tatalan szohoz jut, és szazszor jaj annak a kozos-
ségnek, amelyben a tisztatalan, aki nem ismeri a
szellemet, a fuggoséget, aki nem litja az értékren-
det, vezetove valik.

6.

Amukor a Li-ki azt mondja: ,,a rendezett kozosség
jele, ha a miniszter haséges, a hivatalnok megbiz-
hato, a nép Gszinte, a munkas egyszeri, a keres-
kedé becsiiletes, a leany szuzies, az asszony ala-
zatos”, tulajdonképpen hierarchiat mond ki.
Amikor Lao-ce a ta6t, Zarathusztra az asat, Platéon
az alétheidt, Puthagorasz a szamok orok rendjét,
Manu és a Véda a ritat kimondja, tulajdonképpen
mindegyik hierarchiat mond ki. A hierarchia
nincs egyetlen alakhoz kotve. Az egyik a hairom
gunan épul fel, a masik a négy korszakon, a har-
madik a kettes szamon. Egyiptomban a kozosség
a Tizen nyugodott, mint Irdnban a tiz amsasz-
pandon és PPalesztindban a tiz szefirothon.

A hierarchia a Véda-szmriti szerint nem egy-
szerre alakult ki. Az aranykorban a Iét arany volt, és
csak szellemi ember, brahman élt. Az ezustkorban

289



szuletett a ksatrija, a lovag. A rézkorban sziiletett
a vaisja, a gazdasagi kaszt embere. A vaskorban,
a kali-jugdban, a sotét korszakban szuletett a
sudra. A kasztoknak szerepe éppen ezért csak a
kali-jugdban lenne, de a sotét kor éppen a rendet-
lenség és az értékek felbomlasanak kora, amikor
a lelkek nem sajat kasztjukba szuletnek, és nem
ott élnek, ahol természetiik szerint helyuk lenne.
A korszak végén az egész emberiség kaszttalanna
lesz, és a kozOsség teljes egészében tisztatalanna
valik. Ennek a korszaknak kezdete volt az idGsza-
mitasunk el6tti hatszazas év.

290



I1. A kocsihajto

1.

Az archaikus kor legvégérdl Delphoiban szobor
maradt rednk. A szobrot dltaliban a delphoi ko-
csihajtonak nevezik. Csaknem bokaig éré hosszu
ruhdban fiatal férfi all, mintha kezében gyeplot
tartana; ruhdjanak redoi olyan szabdlyosak, mint
az oszlop vdjatai; magatartasa nyilegyenes, arcan
a tudds és az erd ul. Egyetlen 6skori szobor se
mond ennyit szemével, ezzel a holtbiztos, felh6t-
lenul tiszta pillantdssal. A szobor nyilegyenessé-
ge és hajthatatlansaga a szemben ér tetGpontra.
Hajthatatlan? Igen. Mert 6 a hajté. A kocsihajto.
Semmi lagy vagy engedékeny, puha vagy érzel-
mes ebben a szemben nincs. De az értelem nem
hasonlithaté ahhoz az emberi értelemhez sem,
amelyben mindig van valami szamitas, érdek, vi-
szonylagos és En. Ez a teljesen éber értelem toké-
letes biztossdga. Nem az ember hajt, nem a test,
nem a kéz; a szem a kocsihajto.

A mavész, aki a szobrot faragta, valosziniileg
mar nem allt a szellemi kaszt utasitasainak befo-
lyasa alatt, mint ahogy a mivészek Egyiptomban
vagy Mexikéban vagy Judeaban a szellemi kaszt
utasitasara alkottak. De a szobrasz még nem valt
vilagiva - klasszikussa, mint mondani szoktak -,
mert ihlete tisztan szellemi.

Afeldl, hogy ki ez a kocsihajto, pillanatig sem
lehet kétség. ,, A belsé kocsihajto, sz6l a Véda, aki

291



ezt a vilagot és a talvilagot és az Osszes vilagokat
beliilr6l iranyitja.” Szanszkrit széval: antarjamin.
Zarathusztra igy sz6l: , En vagyok a fépap, az, aki
a legelso kocsit hajtom, az elsé ember.” Irani nyel-
ven: ratha eszthar. Sankara irja: ,, Tulajdonsagainal
fogva az istenek birodalmdaban éppen ugy, mint a
foldon, 6 a kocsihajto.” Es hozzateszi: , Csak az at-
man, a halhatatlan En lehet az, aki a belsé kocsi-
hajto.” A Katha-upanisad: , Tudd meg, hogy ko-
csihajtoé vagy s anyagi tested a kocsi.” A Zohar:
+A természet a kocsi, az égi ember a kocsihajto.”
Az égi ember az isteni értelem.” Ez az isteni érte-
lem Toth, Hermész, Mercurius, Manu, Kecalkoatl,
Manko Kapak. ,, A kormanyzas - sz6l a Li-ki - ko-
csihajtds. A szellem ereje a gyepl, hogy az uralko-
do6 a népet vezesse; a hivatalnok a ham, a buntetés
az ostor. Az Eg Fia a kocsihaijté. A vezér és a ta-
nacsado a jobb és a bal kéz.” Peruban, Egyiptom-
ban és Indidban csaknem egyforma kulséségek
kozott vonult fel a kirdly nagy unnepeken: kocsin,
kezében gyepld, folotte négyszogleti baldachin,
laba alatt kor alaku szonyeg, az allatkor tizenkét és
a Hold dllatkorének huszonnyolc képével, s az
epész képet kerék fogta koril, ami nem egyéb,
mint a kereszt (szvasztika), az 6rok korforgas jel-
képe, a vilag elmulhatatlansaganak jele: négy-
oldalt a négy évszak és a négy korszak: az arany-
, az ezust-, a réz- és a vaskor képe, és a teton a
vilagbéke harangja.

Minden valGszinlség szerint nem a képek

292



véletlen egyezésérdl van sz, anndl is inkabb, mert
nem képekrdl van sz6. Az 6skorban semmi sem a
képen, hanem az értelmen muilik, az értelem meg
az anal6gian, vagyis a lét koreinek megfelelésén.
Az analogia az, hogy él a foldon lény, aki a foldi
¢let gyeplojét kezében tartja és az élet kocsijat hajt-
ja. Ez az antarjamin, a kocsihajto: az égi értelem,
Hermész, Toth, Kecalkoatl, ez a ratha eszthar, Ma-
nu: az Ember, az egyetemes isteni ember, az 6si és
orok és els ember: az isteni intelligencia. O a nyil-

egyenes, éber, w]agos aki a tudas és az ero, aki
hajthatatlan, mert 6 a kocsihajto. A test, a termé-
szet, az anyag, a fold, az allam, a nép a kocsi. Az
értelem a kocsihajto, az, aki nem ismeri a lagy ér-
zelmeket, a hit Ent, a személyes érdeket, az 6nzé
szamitast. O az abszolit szem: a latas, a felhétlen,

holtbiztos, lankadatlan és oszlopegyenes ¢berség.

O az dtman, a halhatatlan En, az istenek birodal-
mdaban és a foldon 6 a kocsihajté: folotte a csillagos
¢g, korulotte a korszakok és évszakok orok vilto-
zasa, 0 azonban az allhatatos, megmozdithatatlan,
befolydsolhatatlan tudas. O az Eg Fia, a kormany-
zas, a kocsihajtas. Folotte a vilagbéke harangja
sz0l, mert az értelem nem ismeri a viszdlyt, a ket-
tGsséget, a szakadast, a haborat, a széthangzast. Ez
az antarjamin, a kocsihajto.

2.
A kocsihajto a kirdly. A vezetésnek két megnyilat-
Kozdsa van: az uralom és a hatalom. Az uralom a

293



nem cselekvs szellemi vezetés; a hatalom a te-
vékeny vezetés. A kocsihajté tal van uralmon és
tal van hatalmon. A szellemi uralmat a szellemi
rend, a brahman gyakorolja; a tevékeny uralmat
a kormanyzoi rend, a ksatrja gyakorolja. A kiraly
tobb mint brahman és tobb mint ksatrija; a kiraly
vezetése tobb mint szellemi és nem cselekvd, tobb
mint tevékeny. A kocsihajté az Eg Fia, aki a foldi
rendbdl kiemelkedik, mint az oszlop, egyediil,
massal osszehasonlithatatlanul, aki csak éberség
és értelem és tudas és er6. Aki csak néz és lat,
mint a delphoi kocsihajté. Kinaban azt mondjdk:
délnek néz. Délnek nézni annyi, mint élni. A ki-
raly az a lény a foldon, aki €l; hozza képest min-
denki mar csak anyag és eszkoz, gyeplo vagy os-
tor, jobb vagy bal kéz. O a szem. Az uralom és a
hatalom mar ketts, mar viszdly és fokozat, az
Egynek csak két fele. A kirdly az Egy — a megma-
gyarazhatatlan és megkozelithetetlen, emberi ér-
telem folott allé égi értelem megnyilatkozasa, a
piramis csucsan allo legmagasabb kékocka,
amelynek ellentéte és pélusa nincs: vagyis pélu-
sa a vilag maga, a természet, a nép. A kirdly a sok-
kal szemben 4ll6 egyetlen Egy, a Koézéppont és a
Sziv és a Fej.

Nem a nép, a sokasag, a fold az érthetds és ter-
mészetes, és nem az Egy, a kirdly az érthetetlen és
természetellenes. Ahogy nem a vilagegyetem, a
természet, a csillagok, a lelkek sokasdga az érthe-
to, és az Egy Isten az érthetetlen. Az Egy Isten a

294



természetes, magatol értetddo, és a csillagok és
lelkek sokasaga csoddlatos, kulonos, nem magatol
értet6d6. Mert az Egy az, aki és ami: van. O a lét,
az Egy — amihez és akihez képest minden egyéb
mar esetleges. A kirdly: van. A kirdly a természe-
tes. A kirdly az értelmes, magatol értetodo és vila-
gos, mert 6 az Egy és hozza képest a népek soka-
saga, a kasztok és rendek, szavak és torvények,
torténet, események mar alarendelt és mellékes
esetlegességek. Ami a kiralyon kivil van, csak a
kocsi, a kerék, a gyeplo, a 16. Oa kocsihajto.

Az ujkorban a legtobb, amit egy kiraly maga-
r6l mondani tudott, hogy: az dllam én vagyok.
Ez teljesen hamis. Hamis pedig azert, mert ki-
csiny és kevés. A kirdly tobb, mint az dllam, any-
nyival, amennyivel Isten tobb, mint a vilag. A ki-
raly az a szakralis személy, akinek viszonya az al-
lammal az, ami Istennek a teremtett vilaggal.
Kirdly nélkiil az emberiség , sokadalom”, mint
Hérakleitosz mondja, és az emberi élet értelmet-
len zavar.

3.
A Tao te kingrol a torténeti ember azt tartja, hogy
filozofia vagy jogarendszer, vagy a legjobb eset-
ben metafizika, de mindenképpen ugy érti, hogy
az az Ut, amit a tao jelent, mindenkinek ttja lehet.
Mintha erre az utra barkinek jogaban allna lépni,
s mintha barki, barmikor megtehetné, hogy erre
az utra lépjen. A hiba forrasa, ami masutt és sok

295



helyen: a torténeti embernek a hierarchia irdnt
nincs érzéke; az emberi rangok kozott nem tud
kulonbséget tenni. Ezért fejlodott ki az egyenlGség
gondolata, amely a kozosség értékrendjét vég-
képp aldasta. Mert a tarsadalmi kulonbségeket
nem az egyenléség gondolata rombolta le, hanem
az emberi életben levo értékrangok irant valé
érzéketlenség kovetkeztében minden ember rang-
jat vesztette, s kulsOleg egyenlové lett a tobbivel,
mialatt szellemi Enjének kiilonbsége megmaradt.
A torténeti ember azt hiszi, hogy a tao olyan ut,
amelyre barki rdléphet s amelyen barki jarhat.

A tao a kirdly atja; az az ut, amelyen a kocsi-
hajté a kocsit vezeti. A Tao te king a kirdlyi beava-
tas konyve. Aszketikus tanitasa, jogaja, filozofia-
ja, metafizikdja masodrendia. A tadban nagyobb
titokrol van s26. A tao az emberiség titja, a kocsi-
hajté utja; csak a beavatott kirdly léphet ra, és csak
a kirdly jarhat rajta.

A kirdlyban az az érthetetlen és megmagyaraz-
hatatlan rejtély jelenik meg, amely a foldon él6
minden lénytdl és dologtol oly megrendité médon
kiilonbozik, hogy amikor az ember vele szembe-
keriil, értelmének épségében vagy tapasztalatanak
hiteles voltaban kezd kételkedni. Semmi a foldon
hozza nem hasonlit, semmi az 6 létét igazolni nem
tudja; sot a foldi lét az, amit elétte igazolni kell, és
a lények, dolgok sokasaga az, ami az 6 megjelené-
sére értelmét egyszerre elveszti. ,,Az ember nézi és
nem latja; neve: az egyenl6. Az ember fulel és nem

296



hallja: neve a nem érzékelheté. Az ember fogja ¢és
nem tartja, neve: a minden folott levé... Szintelen
cselekszik és meg nem nevezhets... alaktalan
alaknak hivjak ¢és lathato lathatatlannak... jelen-
ség, de megjelenés nélkul.” Amit a kirdlynak el6-
szor meg kell tudnia, hogy az egész foldi létben
tényleges realitasa csak neki van. A kirdly viszo-
nya a folddel és a néppel, az egész anyagi termé-
szettel ugyanaz, ami a lélek viszonya a testtel; az,
ami az isteni, halhatatlan En viszonya a mulandé
foldi Ennel. Csak az dtman a valésdg, az 4tman a
|ét, a tobbi elmulik, kdprazat, valétlan, dlom, va-
razslat. Csak a lélek a redlis, a test mulando kép.
Csak a kirdly val6sdgos, a nép, az dllam, a soka-
sag, a fold olyan, mint a testi valosag. A kiraly a
nép halhatatlan Enje, a kirdly az orszag lelke, a ki-
raly a valésag: az antarjamin, a belsé kocsihajto.
.Ha a nép fia meghal - irja a Li-ki -, azt mondjdk:
meghalt. Semmi tobb. Ha a hivatalnok meghal, azt
mondjak: nem kap tobb fizetést. Ha a hatalmasok
kozul valaki meghal, azt mondjdk: ki kell j6zanod-
ni. Ha a kiraly meghal, ez az 6sszeomlas.”
,Négy nagysdg van a vilagon: az Eg, a Fold, a
tao, s a negyedik a kiraly.” A kirdly nem cselek-
szik. A kiraly van. O a lét: az 4&tman - a halhatat-
lan 16t és En, az antarjamin, az isteni ember jelen-
léte a foldon. ,, A vilagot cselekvéssel meghadita-
ni? Még senkinek sem sikerult. A vilag szellemi
dolog, amivel nem lehet cselekedni. Aki cselekszi,
elrontja; aki megtartja, elveszti.” Ez a masodik,

297



amit a kiradlynak tudni kell. ,,A magas létnek nincs
szandéka ¢és nem cselekszik. Az alacsony élet csu-
pa szandék és csak cselekszik, cselekszik.” , Az al-
lam kormanyzasahoz fegyelem kell; a harci fegy-
verhez erds gyakorlat kell; de a kirdlysdgot az te-
remti, aki minden tevékenységtdl tavol all.”

Ez a Tao te king mondanivaléja. Ez a kirdly-
sag. Ez a kiralyi beavatas. Tudjad meg, te vagy a
kiraly, a kocsihajto, és hozzad képest semminek
és senkinek ezen a foldon valésaga nincs. Te
vagy a Lét. Te vagy a realitas. Te vagy a halhatat-
lan, isteni lélek, az egyetlen személy, az egyetlen
szubjektum. Es tudjad meg, hogy feladatod csak
egy van: lenni. ,Délnek fordulni és nézni.” Min-
dent latnod kell, mindent tudnod kell - de nem
jelentésekbdl és besugoktol és kémektdl. Tudnod
kell gy, hogy el6bb tudod, még miel6tt megtor-
ténik. Te vagy az éber ~ te jarsz az aton, te ve-
zetsz. A vezetés nem tevékenység. A vezetés a lét
maga. A kocsihajtas nem cselekvés. A kocsihajtas
annyi, mint az aton jarni, s az uton jarni annyi,
mint lenni - teljes éberséggel, napfényes isteni
értelemmel lenni. Az, hogy egyediil te vagy az,
aki: van, te vagy az, aki lat, te vagy az, aki tud, az
tesz téged erdvé. Ez az erd nem cselekvés. Ez a
sugdrzo lét. A te fényedben ragyog a nép; a te
er0dbdl €l az orszdg; a te parancsodra né a gyi-
molcs és a gabona; a te szavadra kel és nyugszik
a nap. De nem szabad tenned semmit és monda-
nod semmit, csak adni, de csak magadat. Ez az,

298



amit gy hivnak, hogy: dldas. Te vagy az dldas a
foldon, az isteni értelem feloldé érintése. ,,Az Eg
tadja: aldani.”

Ami pedig nem tao, az értelmetlen, oriletsze-
rd zavar. ,,Az uton kivill minden uttalan.” Ha az
élet az atrdl letér, az egész életet elveszti. Tor-
vény? , Minél tobb tilos dolog van, a nép szegény-
sége annal nagyobb.” Gazdagsag? , A jolétnek mi-
nél tobb eszkodze van, az allamban annal nagyobb
a zavar.” Muveltség? ,Minél tobb tigyes ember
van, annal tobb az ellentmondas.” ,,Minél tobb a
torvény és a rendelet, annal tobb a tolvaj és a rab-
16.” ,Hogy a nép nehezen vezethetd, azért van,
mert sokat tud. Ezért aki orszagat tudassal vezet;,
orszaganak rabloja; aki orszagat nemtudassal ve-
zeti, orszaganak aldasa. Aki ezt a kett6t ismeri, az
Eg torvényét megtalalta.” ,, Amiért a folyok és a ta-
vak a volgyek hodolatat fogadni tudjak, azért van,
mert tudnak alul maradni. Ezért 6k a kirdlyok.”

A tao nem torvény, nem jog, nem uralom, nem
hatalom, nem gyakorlat, nem beszélnivalé, nem
kimondhaté. Tao annyi, mint Ut. A Lét titja. A tao
annyi, mint: lenni - artatlanul, gondtalanul, gyer-
mekien, egyszerten, kozvetlenil lenni. , Az egész
vildg azt mondja, hogy a tao nagyszeru. De ugy
latszik, megvalositisra nem alkalmas. Eppen az
benne a nagyszeri, hogy megvalésitasra nem al-
kalmas. Mert az alkalmazhatésag elaprozodasra
vezet. Harom kincs van: a szeretet... az elége-
dettség... és az aldzat. A szeretet teszi az embert

299



batorra; az elégedettség teszi az embert nagylel-
klivé; az alazat teszi az embert képessé arra, hogy

uralkodjon”

4.

A beavatasnak a szellemi és kormanyzéi rendben
is donto jelentosége van. A beavatas a masodik,
az igazi szuletés. Beavatds nélkul az ember csak
egyszer sziletik, mint az allat vagy a szolga. A be-
avatas altal részesedik az ember a vilagtorvény, a
dharma tudasaban, vagyis felébred: nem az ér-
zéki, hanem a természetfolotti vilagban, vagyis az
ember igazi vilagaban. A beavatis misztéri-
umaban a lélek azon a metamorfézison esik at,
amelyen az emberi test az anyaméhben: a csirabol
autoném ElSlény lesz, amennyiben megérlelodik
annak a tudatnak elviselésére, hogy isteni szar-
mazasa van és halhatatlan.

A kiralyi beavatas azonban a szellemi és kor-
manyzoi rend beavatasandl hatartalanul fonto-
sabb. Egyetlen léleknek sem kell abbél az emb-
riondlis allapotbol, amelyben az anyagi termé-
szetben ¢l, olyan jelentékeny és nagy utat
megtenni. Igaz, hogy a kirdlyi lélek természeti
szuletésének pillanatatol fogva minden mas fol-
di lélektdl kulonbozik. Ezt a kozmikus helyzet vi-
lagosan jelzi és mutatja. A kiralyi léleknek mar
fogamzasat is jelek el6zik meg. Nem minden idé
alkalmas arra, hogy kiraly fogamzasara alkalmas
legyen. A szakralis idészakokrol, amelyeket a

300



Nap, a Vénusz, a Jupiter elsésorban, masodsor-
ban a Hold, a Merkur, a Mars, a Szaturnusz hely-
zete jelez, a kirdlyi lélek apjanak és anyjanak is
tudomasa van. Fontos, hogy a sziiletés olyan id6-
szakra essen, amikor a Nap palydja felfelé halad,
december 21. és janius 21. kozott levo idore, és
hogy a Hold is novekvoben legyen. Hogy a Mer-
kar a Naptol ne legyen tul tavol vagy hozza ne
legyen tul kozel. A bolygok koziil egy se halad-
jon visszafelé. Ez a sziiletésnek azonban csak
asztrologiai elofeltétele. Fontos a szuilok taplalko-
zasa éppugy, mint a kornyezet, foként az anya
kornyezete. Vegye koril sok novény, lehetsleg
viragzo, de nem bodito illata novény. Kornyeze-
tében legyen sok fiatal és szép ember, kellemes,
de nem kihivoé és diszes ruhaban.

A kirdlyi lélek sziiletésének pillanatatol fogva
minden ember folott all. Egyiptomban a szahut,
az Orok és halhatatlan testet az ember haldla utan
lemérhetetlen erdfeszitéssel tudja csak megsze-
rezni: aszkézissel, onmegtagadassal, tanulassal.
A kirdly az egyetlen foldi lény, aki foldi 1étét is a
szahuban, a halhatatlan és orok testben éli. Ez a
balzsamozas és a mumia 6si értelme. Nem akar-
milyen testet tartottak meg az 6rok idok szama-
ra, csak a szahut. A tulajdonképpeni beavatas a
gyermekkor végével kezdodik. A beavatas ira-
nyitoja mindig a fopap. S az elsG, amit az ifja ki-
ralynak meg kell tanulnia az, amivel mas beava-
tas végzidik: meg kell tudnia isteni szarmazasat.

301



A torténelem és az eposz Gsi formdjaban nem
egyéb, mint a hagyomdny, amelyet az ifju kirdly
szamadra készitettek, hogy beldle a nagy 6sok ter-
meészetét és tetteit megismerje. Torténete csak a
kiralyoknak van, s az 6skori emberben szanalom
ébredne, ha a torténeti korban, féként az djkor-
ban a kilonbo6z6 torténetek sokasagat lama. A ki-
ralyok torténetén kivil mas torténetnek semmi-
féle jelentosége nincs.

A beavatas nagy tudasa, amit a Li-ki igy mond:
Az Eg Fiatol egész a legkdzonségesebb emberig
mindenkire ugyanaz a torvény érvényes: az em-
ber miivelése. Mert hiszen az, hogy valakinek
gyokerei rendetlenek és agai rendesek legyenek,
teljesen ki van zdrva. Az, hogy valaki a fontosat ne
vegye komolyan, de viszont a lényegtelent komo-
lyan vegye, lehetetlen. A gyokereken kell kezdeni
és azon, hogy valaki a dolgokat komolyan vegye.
Ez az, amit 6sidékben tudasnak neveztek.” ,,Mit
jelent az ember mivelése? Az emberi élet helyes
haszndlata. Az ember mavelése az élet helyes
hasznalatin mulik. A helyes haszndlat pedig, mint
az 6skor mesterei mondtik, mindossze ennyi: so-
hase altasd magad.”

A beavatds senkinél sem olyan fontos, mint a
kiralynal: senkire sem érvényes annyira az, hogy
az egyetlen lényeges az ember mavelése, mint a
kirdlyra. A kirdly egyebet se tesz, csak miveli
magat: egyre jobban érti nagy 6seinek jellemét és
tetteit; egyre meélyebben latja a vilag torvényeit;

302



egyre viligosabb elGtte a lét minden eltakart
rejtélye; egyre jobban érti 5nmagaban a halhatat-
lan En titokzatos ragyogasat; egyre kozelebb lép
az isteni értelem vilagossagdhoz; egyszoéval:
egyre ¢berebb. Mar meg tudja szerezni azt a ha-
tartalan tiszteletet a benne laké isteni En irdnt,
amivel alattvaléi adoznak neki. Mar érti, hogy a
hédolat nem az emberi kicsiny testi Ent illeti, ha-
nem az istenséget; de mar érti azt is, hogy az
egész orszagban 6 az egyetlen, akiben a lélek is-
teni volta a testi megnyilatkozas isteni voltaval
egybeesik — hogy a kiraly szahu, orok test, halha-
tatlan megnyilatkozasban él. S ezért ezerszeresen
kell tisztelni 6nmagat és ezerszeresen kell vi-
gyaznia minden szavara, tettére és gondolatara.
Egész létét annak a gondolatnak kell athatnia: Is-
ten lakik bennem és ehhez az Istenhez mélténak
kell lennem, mert én vagyok az. Anyam a Fold
maga volt, Apim az Eg, én vagyok az Eg fia.
Mindenki engem vesz példanak. Szavam tor-
vény; gondolatom befolyasolja alattvaléim tette-
it és dlmait. Tetteim ereje szaz és szaz évre kihat.
Egyetlen hibam szazezer ember boldogtalansagat
idézheti és milliok konnyét fakaszthatja. , Az em-
beri létben a legtobb: uralkodni. Uralkodni pedig
annyit jelent, mint torvényszerten élni.” A ki-
raly, mint Egyiptomban mondték, Istennek a fol-
don €16 képmasa, a kiraly Isten fidnak szuletik és
haldla utdn egyenesen a Legmagasabb Lényhez
tér vissza. A kiralysag ezért csak foldi hivatal;

303



6 az allam ura, személyében azonban tébb: 6 a hi-
erarchia, a szakralis vilagrend feje.

5.
Az Gskorbdl a Tao te kingen kiviil egész sereg
olyan kirdlyi beavatas maradt reank, mint a
Szunahszepa, a Kohelet, a Bhagavad-gita, de nin-
csen archaikus szent konyv, amelynek a kiralyi
beavatassal vonatkozasa ne lenne. A szakralis
konyvek mind a szellemi rend mivei, s a szelle-
mi rend elsésorban nem mads, mint a kiraly koz-
vetlen szolgdlata. A torténeti és az ajkori emberi-
ség abban a hiszemben van, hogy a vilagban az
elsédleges az anyagi természet; de ha nem ezt hi-
szi, akkor meg van gy6zoédve réla, hogy az elséd-
leges a szellem. A szellemi rend, a brahman tud-
ja, hogy nem a szellem az elsédleges, a legfobb és
a legtobb, hiszen akkor 6 lenne a hierarchia leg-
magasabb pontjan, a piramis csucsan. A szellem
nem primer. A primer a szellemen tul levo: Egy,
a tao, az Eg - az abszolut, a szellemfolotti, érthe-
tetlen, megfoghatatlan szubjektum: az atman, a
lélek-En, a halhatatlan isteni lény. , Nem érted? -
kérdezi Csuang-ce. - Nem is értheted, mert szel-
lemi uton akarod megfogni.” ,Akirdl az emberi
dolgok leperegnek, annak égi természete van.
Akinek pedig az Eg erdi segitenek, az az Eg fia.”
Ez az Eg az érthetetlen és megfoghatatlan és szel-
lemfolott els6 Egy - ez az elsddleges, ez a hierar-
chia legfelsdbb csticsa. Oriiltek, akik megkisérlik,

304



hogy megismerjék: ,,Aki értelmével tisztelettel
megall az el6tt, ami megismerhetetlen, az elérte.”
+~Amit szavakkal meg lehet jelolni s amit tudassal
ki lehet meriteni és meg lehet ismerni, az csak do-
log, s ezért a dolgok vilagahoz tartozik.”

A kiraly a hierarchia feje, s amikor a foldon a
népen uralkodik, szakralis tevékenységét folytat-
ja: dldozatot hoz. Az uralkodas a kiraly onmegta-
gadasa és lemondasa. A kiraly az atman, a lélek,
a lélek pedig természete szerint nem cselekvo és
nem tevékeny, szamara a tett szenvedés. A kiraly-
nak beavataskor azt a fokot kell elérnie, hogy sza-
mara minden tevékenység szenvedés legyen,
hogy 6 maga ne legyen mas, csak a tiszta, abszo-
lut, mozdulatlan, felhétlen, ragyogo lét. Azt a fo-
kot kell elérnie, hogy mint uralkodonak az ural-
kodds onmegtagadas és aldozat legyen: turelmes
lemondas és szenvedés, hogy amikor uralkodik,
akkor zavartalan és szabad nyugalmarol és az élet
¢lvezetérdl lemondjon.

Ez minden kirdlyi beavatas legnagyobb tanita-
sa és mondanivaloja: a Bhagavad-gitaé, a Kohe-
leté, a Szunahszephaé, a Tao te kingé. ,Add fel a
cselekvés szenvedélyét - szol a Bhagavad-
gitaban Krisna, az isten, a kocsihajto -, és ha
mégis cselekedned kell, gondold ezt: szenvedést
vallaltam, de kotelességbdl és dldozatbol megte-
szem.” A tett nem dicséség, nem hoz hirt, csak
szenvedést: mondj le arrdl, hogy tetteiddel gyo-
zOl vagy vesztesz, vagy nagy leszel vagy kicsiny.

305



.Hiusag, minden hiasag - irja a Kohelet -, nagy
muveket alkottam, épitettem, kerteket tiltettem,
szolgakat gyqjtottem, aranyat, ezustot, foldet...
hiusag, a szél elsuhané fuvallata az egész, sem-
miség, levegdre valé vadaszat.”

Az igazi udvariassag nem torédik az embe-
rekkel; az igazi igazsag nem torédik a részletek-
kel; az igazi bolcsesség nem sz0 terveket; az iga-
zi szerctet nem elfogult.” ,Aki a népet szereti, a
népet tonkreteszi.” ,, Aki a haborut igazsagos bé-
kével fejezi be, az a kivetkezé haborut késziti
eld.” Mit kell a kirdlynak tennie? ,Amikor a Sar-
ga Fold Ura egy pasztorfiut megkérdezett, ez igy
szolt: az allam kormanyzasa olyan, mint a lovak
Orzése. Egyszera dolog: tavol tartani azt, ami a lo-
vaknak art. Semmui tobb.”

6.
Megértettem, hogy a Nagy Ut nem rejtélyes.”
Nincs benne semmi titok, nem nehéz, nem homa-
lyos, nem bonyolult. Mindéssze ennyi: az Uton
jarni. Az Uton jarni pedig annyi, mint tisztinak
lenni, jbakarénak, nem elfogultnak, nem szenve-
délyesnek, hanem egyszertanek, nyugodtnak, bé-
késnek, értelmesnek. Ez a legkonnyebb, mert ez
az Eg és a Fold orok torvényeivel egybehangzik.
Ahol az 6rok torvények érvényben vannak és él-
nek, az a kiralysag. ,Ha rend és torvény uralko-
dik - szo6l a Li-ki -, és a szellem €], azt nevezik ki-
ralysagnak. S a rendért, a torvényeért, a szellemért,

306



a tisztasagért, a békéért, az emberek értelmes éle-
téért a kirdly felelGs, egyediil a kirdly, mas senki.”
.Ha a rendelkezések nem érik el a kelld hatast, az
az uralkodo hibdja.” Még tobb: ,,Ha az ég csillagai
nem keringenek szabalyosan, azért torténik, mert
a kirdlyi palotdban rendetlenség valt urrd.” A ki-
raly a rendért és az emberek erkolcséért éppugy
felel, mint a j6 termésért és a miniszterek becsi-
letéért és a harcosok batorsagaért és az asszonyok
termékenységéért. A Seng Te volt az 6si Kindaban
az eleven €16 szellemi erd, amely folott a kiraly
rendelkezett. , Az Eg Fidnak életén muilik, hogy az
emberek erkolcsosek és tisztak legyenek, a hazi-
allatok kozott ne pusztitson jarvany, a gabona
béven teremjen, a hubéres kormanyzoé hercegek
kozott ne legyen viszaly és a népet ne kelljen bun-
tetni.” Az orszag élete az egyetlen kozépponttol,
a Létez6 magjatol, a kirdlytol fuggott, ahogy a vi-
lag Iéte az egyetlen Egy Teremtotol fugg.

A kirdly a megujulds ore. Orkodik afolott,
hogy mindaz, ami feltulet és kilsé, anyag és kip-
rdzat, a lényegrdl levaljon, de a lélek megmarad-
jon, er6s0djon és Gsi otthonaba, az isteni létbe
visszatérjen. A kirdly orkodik afolott, hogy ,.a
kiils6 ember vesszen el, de a belsé megujuljon”.
Ezért kell tigyelnie a csillagok jarasara éppugy,
mint a miniszterek rendelkezéseire s a papok al-
dozataira. A kiraly jelképe Egyiptomban a kettés
korona: kormanyzo és pap, tevékeny és szellemi,
az uralom és a hatalom kozos egy ura. Neve nem

307



Ozirisz, nem Szét, hanem: Hoérusz. Isteni meg-
jelenés 6, akinek a kiralysag csak vallalt emberi
sorsa, feladata és elhivatasa. Peruban a kirdly
homlokan kardot viselt. A kard pedig nem a ha-
talom jelképe, hanem azé a hatalomé, amit az
uralom megszentelt. Ez a szellemivé valt erd.
A kard logoszjelkép: de a tevékeny rend logosza,
mert a kormanyzoi rend karddal 6rzi és miveli
a foldet, ahogy a szellemi rend széval teszi
ugyanezt.

A kocsihajto végso értelme pedig ez: az iddk
elején az anyagba zuhant lelkek szamara készi-
tette az Eg az Utat, hogy akik vissza akarnak tér-
ni, azok visszatérhessenck. Az Ut egyedul csak
egészen kivételesen jarhato: az Eg maganyos Ent
vissza nem fogad, csak kegyelemképpen. A rein-
tegracio csak kozosen torténhet, mert kozosen, a
Jseregekkel” tortént az elpartolas és a zuhands.
A kozosségnek az Uton a vezetdje a kirdly.

A kirdly a kozosség szakralis személye, aki tud-
ja és litja az Utat. Szellemi rend, kormanyzéi rend,
gazdasagi rend, szolgasiag mind 6t koveti. A kirdly
pap és katona, biré és miniszter, a fold ¢és az arany
ura, a szolgdk parancsoldja. De semmi sem az 6vé,
mert 6 tobb, mint pap, katona, kormanyzé, gaz-
dag ember és parancsolo. A kirdly a kocsihajté.
A vezets az Uton, amelyen az emberiség kozosen
az eredethez, az isteni létbe visszatér. A kirdly ezt
a reintegraciot nem tetteivel és szavaival, hanem
Iétével vezeti, semmi egyébbel. A kirdly életében

308



minden a kirdly létének szakrilis fensGbbségén
mulik. A kirdly nem parancsol6 és cselekvi és
nem gondolkozoé és nem keres 4j igazsagokat és
nem kutatja a szellemet és nem tanul és nem sze-
rez tudast. A kirdly nem tesz egyebet, mint: ma-
vel. Szakrdlisan miveli 6nmagat, hogy fénye fé-
nyesebb, értelme értelmesebb legyen, hogy ez a
fény és értelem szabadon és lenytligozéen sugaroz-
zon a nép egészeére, hogy példa legyen és vilagos-
sag. Ez az antarjamin, a kocsihajté.



I11. Uralom és hatalom

1.
Az a céltalan, de Gsszefliggo zaklatottsdag, amit tor-
ténetnek neveznek, az ido felszinén zajlik le. Cél-
talan, mert bar, kiilonosen ujabban, haladasnak
mondjak, senki sem tudja, mi felé halad, hol a cél,
mi az, mikor érik el, kik és hogyan. Eppen ezért
azt, hogy a torténet haladas, olyan kaprazatnak
kell tartani, amelyet a céljat nem ismeré ember
talalt ki, hogy létének értelmetlensége tartalmat
nyerjen, ha ez a tartalom illtziészer is. A torténet
folyamatos zaklatottsag, és az ember nem tud
kilépni belGle. A lét egyetlen ponton sem nyilik
meg ¢és egyetlen ponton sem oldodik fel. Mindig
és orokké ugyanazok a nehézségek, ugyanazok a
gatak, ugyanazok a veszélyek és ugyanazok a
bilincsek: ugyanaz a csapda, amelybe jutott és
ugyanaz a zavar, amely zaklat. S ez a zaklatottsig
nemcsak folyamatos, hanem oOsszefliggd is.
Az események egymasbol kovetkeznek és egy-
mast torvényszeraen megelozik és kovetik, sét az
események torvényszeriien meg is ismétlédnek.
Mindez az id0 felszinén zajlik le, egy sikban, mi-
alatt az id6 mélyén a Iét valtozatlanul all - ahogy
az emberiség a fold felszinén haborut tizen, békét
kot, kereskedik, épit, siet, s ezalatt a fold mélyén
az Osgndjsz tomege ¢érintetlen - s ahogy az ember
tudataval tajékozodik, megfigyel, gondolkozik,
erOfeszitéseket tesz, gyonyorkodik, s ezalatt a

310



mélyben a tudattalan, mint az 6sgndjsz, haboritat-
lan nyugalomban é€].

Ez éppen a paradoxon, hogy a torténetben, mi-
alatt az idé felszinén esemény eseményt ér, az id6
mélyén semmi sem torténik; az Gskorban pedig,
mialatt ugy latszott, hogy semmi sem torténik,
mert nem volt torténet, az idé mélye megnyilatko-
zott. A torténetnek csak élete van, léte nincs; az
élet az 1do felszinén lezajlo kaprazat, haboru, bé-
ke, szerelem, allam, klizdelem, gyonyor, vagvon,
hir — mindez értelem és cél nélkiil, mélység nélkil,
igazi kapcsolat nélkul, igazsag és szépség nélkul,
mint mulando varazslat csak a felszinen tartozik
ossze, befelé értelmetlen, ares, hiabavalo és lé-
nyegtelen. A torténettelen 6skor az eseményeket
nem egymadshoz kapcsolta, hanem mindazt, ami
tortént, az idGtlenségbdl tudta és latta feltorm,
ahogy az dskori ember a fold 6sgndjsz tomegének
allando6 tudataban élt, s ahogy a tudattalan mély-
ségeivel megszakitatlan kapcsolata volt. Annak,
ami a felszinen torténik, ondllé jelentése nincs.
A felszinen csak az jelenik meg, ami mar kilobban:
az utolso pillanat ez, amikor mar valami eltGnik.
Az 6skorban nem a felszin eseményeit, a kilobba-
ndsokat kapcsoltik ossze, hanem azt, ami latha-
toan megjelent, osszekapcsoltik a lathatatlannal.
S igy az Osszefliggés nem a sik folyamatossag volt,
hanem a jelenség tényleges oka: az idé mélyében,
a létben, a lathatatlanban.

A Véda az 6sok utardl és az istenek utjarol

311



beszél. Az 6s0k atjara lép haldla utan az elkolto-
zOtt lélek, aki életében a vallds szokasait megtar-
totta ugyan, nagy vétket nem kovetett el, konyort-
letes volt és a torvényt tisztelte, de nem ébredt fel,
s igy a kaprazat vilagaban kell maradnia. Jotette-
iért a jutalmat megkapja, a boldogsagot elnyeri, de
a vilageév elteltével a szenvedésbe vissza kell tér-
nie, - Az istenek utjara lép az a lélek, aki emberi
életét arra hasznalta fel, hogy az éberséget meg-
szerezze, Halala utan sem kivankozik a boldogok
kOzé, mert tudja, hogy a boldogsagot boldogtalan-
sag koveti, az idvosséget szenvedés, az életet ha-
lal, az 6romet banat, a vilagossagot sotétség — itt a
kaprazat vilagaban, mint Hérakleitosz mondja,
,az ut fel és le ugyanaz”, s ahogy a kinaiak: ji jang
ji jin, egy vilagos, egy sotét, egy jO, egy rossz, orok-
ké s megallithatatlanul. A lélek tdllép a boldogsa-
got igéréo mennyorszagokon, eléri az atmant, a ra-
gyogo ¢berséget €s az isteni értelem nyugalmat.
A torténeti emberiség az 6sok utjan jar: a kap-
razatban, ahol jelentésége van a jonak €s a rossz-
nak, a vildgossagnak és a sotétségnek, az Ennek
¢s a Tenek, a rokonszenvnek és az ellenszenvnek.
Ez a pitrijdna, a gorog hagyomanyban a hodosz
makaron, a boldogok utja, mert ezen az uton az
ember a boldogsagot keresi. A boldogsag a felszi-
nen van, s a térténet nem egyéb, mint a boldogsag
keresésének torténcte. Az 1do felszinén kell ma-
radnia, de amit elér, nem mas, mint a szuntelen
zaklatottsag és szenvedés. Az Gskori emberiség az

312



istenek utjan jar, ahol annak, ami j6 vagy rossz,
barit vagy ellenség, jin vagy jang, jelentésége
nincs. Ez a dévajina vagy a srutir dévah, a gorog
hagyomanyban a hodosz theén, mert itt senki sem
a boldogsagot keresi, hanem az ¢éberséget. A tor-
ténet a boldogsagot keresé foldi En torténete; az
Oskor azért torténettelen, mert nem a boldogsagot
keresé foldi Ennel, hanem az éberséget keresé
halhatatlan Ennel gondolt.

René Guénon azt mondja, hogy az 6skori ko-
z0sség az autorité spirituelle, a torténeti emberiség
a pouvoir temporel jegyeben élt és él. Az autonité
spirituelle a szellemi kinyilatkoztatas fensobbsége;
a pouvoir temporel az erésebbnek az i1doben alkal-
mazott folénye. Az elGbbi atvitt értelemben és egy
szoval: az uralom; az utobbi ugyanolyan értelem-
ben: a hatalom. Az uralom gyokere szellemi; le-
nyulik az idé mélyébe; az emberiséget az istenek
utidn vezeti; a boldogsigot keresé Enek nyuizsgo
tomegére nincsen tekintettel, s igy azt, ami az idé
felszinén zajlik le, a zaklatott és céltalan rohanast,
figyelemre se méltatja. A hatalom gyokere ezzel
szemben foldi és anyagi; mindig az erésebbé, min-
dig a felszinen marad, a cél mindig a boldogsag ¢s
a szerepl mindig az En, és az emberiséget mindig
az OsOk utjan vezeti.

2,
Az az idGpont, amelyet a torténet kezdeténck
neveznek, idészamitasunk elott a hatszazas év,

313



amikor az emberiség az istenek utjaroél letért és az
GsOk utjara lépett. A torténet az 6sok utjanak tor-
ténete; az istenek Gtjan torténet nincs. Ez a hatsza-
zas év a torténet kezdete, az apokalipszis kezde-
te, az emberi lét valsiganak kezdete, amikor a
szellemi kinyilatkoztatas uralma megszint, és az
erGsebbnek az idoben alkalmazott folénye lépett
helyébe.

Ez az1d0 egybeesik a szellemi-papi kaszt leha-
nyatlasaval és a kormanyzoéi-harcos-lovagi kaszt
folemelkedésével. Az istenek tja nem egyéb, mint
az az ut, amelyen az emberiséget a brahman veze-
ti: az ¢berség utja. Az 6sok utja nem egyéb, mint
az az ut, amelyen az emberiséget a lovagi rend, a
ksatrija vezeti: a boldogsag tta.

Kinaban elmerul a tao, és Konfu-ce a kiin-ce, a
lovag erényeit kezdi hirdetni. Gorégorszagban el-
meriil az orpheuszi hagyomany, és a lovagi élet,
Homérosszal az élen, az életet atalakitja. Indiaban
felléep Buddha, aki sziiletése szerint ksatrija, €s
harcot indit a brahmanok ellen. Egyiptomba betor
a harcos elé-azsiai nép és az Gskori papsag hagyo-
manyait megsemmisiti. Irinban az utolsé Zara-
thusztra még egyszer megkisérli, hogy az egyre
terjed haomakultusznak hatart szabjon, de hala-
la utan gyorsan elfelejtik, és az ember az egyéni
boldogsagért kezd rohanni.

A torténeti ember egyaltaliban nem értette,
hogy a gorég gondolkozok miért hadakoztak oly
kemény szavakkal Homérosz ellen, és Hérakleitosz

314



haragjat csak azért nem merte érzelmi elfogult-
saggal magyarazni, mert hiszen a homéroszi kol-
temények ellen a tobbi kozott Xenophanész és
Platon éppen ugy kiizdott. A homéroszi koltemeé-
nyekben ugyanaz jelentkezik, mint Kung mester
tanitasaban: a lovagi ember, szemben a szellemi
emberrel. Hérakleitosz, Xenophanész és Platon
nagyon jol latta, hogy itt az emberi k6zosség létét
fenyegeto folyamat indul el: a lovagi ember, aki a
szellemi kaszt transzcendens kapcsolataival nem
rendelkezik, az eseményeket a felszinen kezdi lat-
ni és a felszint kezdi megitélni. Homérosszal el-
kezdodik a torténet. Az a torténet, amely azelott
a kirdlyi beavatas egyik lényeges fejezete volt: a
nagy Atydknak mint példiknak és eszményké-
peknek, realizilt idedknak tevékenysége most fel-
szines latvanyossaggd valik és a nyilvanossag
martaléka lesz. Ez a latvany, amikor elészor meg-
jelenik, csupa fény = még magdval hozza az 6skor
szellemdét, s ezért ragyog. De mar megszakitotta
kapcsolatat a szellemi emberrel. A lovag mar fug-
getlenitette magat, mar sajat kulon létében kezd
tetszelegni, mar megtagadja a szellemi renddel
valoé egyuttélést, és ami a legfontosabb: életében
mar a hatalom vagyat és képét hordja, nem az
uralomeét.

Hérakleitosz és Xenophanész és Platon, akik a
szellemi rend hagyomanyanak megtagadasat Ho-
méroszban kozvetlenul lattak és értették, harag-
gal, szenveddllyel, értelmes érveléssel, ki ahogy,

315



erbfeszitést tettek az ellen, hogy a szellemi ember
uralma az erésebb ember hatalmava alakuljon ét.
E gondolkozok tanitasukkal a torténetet igyekez-
tek megallitani és megakadalyozni: az értelmetlen,
szuntelen zaklatottsagot.

Heérakleitosz helyzete Platonétol természetesen
alapvetdé moédon kulonbozik. Hérakleitosz a szel-
lemi rend tagja volt (baszileusz), szanszkrit széval:
brahman, és egész lényével az 6skor hagyoma-
nyaban é€lt. Platon azonban mar lovag, ksatrija,
akinek érzulete és gondolata lehetett ugyan szel-
lemi, de lénye nem. Ezért Hérakleitosz sorsanak
parhuzama: Lao-ce. Tudasat leirja és elhallgat. Te-
het tobbet? Nem. Platon sorsdanak parhuzama:
Kung-ce, mar nem az uralom, a vei-vu-vei, a nem
cselekvés, a szellem embere, hanem a cselekvo te-
vékenységé. A ksatrija errél a tevékenységrol
ismerheté meg mindig és mindenutt. A brahman
a scientia sacra, a szent tudas ore és kimonddja.
A ksatrija az ars regia, a kormanyzas miivészeté-
nek végrehajtoja. Platon gondolkozasa nem sci-
entia sacra volt, hanem ars regia.

3.
Azt a pillanatot, amikor az uralom és a hatalom
ahelyett, hogy mint az G6skorban, egymast Kki-
egészitené, egymassal eloszor szembekertil, csak
agy lehet megérteni, ha az ember a lovagi kaszt
emberét ismeri. A ksatrija a hatalom Iégkorében
annyira benne él, hogy a hatalom és az uralom

316



kozott nem tud kulonbséget tenni. Azt hiszi, hogy
az uralom is aktiv hatalom; abban a hiszemben
van, hogy a szellemi rend folotte all és neki paran-
csol. Abban a meggydzddésben él, hogy 6 a brah-
man kiszolgaloja. Sejtelme sincs arrdl, hogy a
szakralis rendben minden kasztnak helye van
¢s helyének betoltése adja meg életének és sor-
sinak teljességét és kielégultségét. Nem latja,
hogy az uralomnak semminemt foldi, alkalmaz-
hatd, parancsszeri, gyakorlati vonatkozasa nincs.
Az uralom a szellemi sz6 Kinyilatkoztatasa, a ko-
vetéstol, a megvalositastol, s6t a tudomasulve-
teltdl is teljesen fuggetleniil: van. Mindezt a
ksatrija nem is értheti, hiszen azért ksatrija. Nem
szellemi, hanem tevékeny ember, akiben az ural-
kodé jelleg nem a szattva, a kiegyensulyozott
szellemi meggondolas, hanem a tuzes tevékeny-
ség. Nem kontemplativ, hanem aktiv. A lovagi
osztdly nem a buddhinak, az intellektudlis intui-
cionak felel meg, hanem az ahamkiranak, az
énteremtdnek. Ezért természete az aktiv En érvé-
nyesitése. De mert a ksatrijaban az értetlenség él,
¢l az, ami minden lovagban meg nem valtoztat-
hato jellemvonas: a szellemi rend irant érzett olt-
hatatlan ressentiment. Abban a hiszemben, hogy
az uralom a hatalom folott all, irigységében az
uralmat is meg akarja szerezni, hogy Enje korlat-
lanul parancsolhasson. ersze amit megszerez, az
nem lehet az uralom, csak a hatalom és mindig
csakis a hatalom; a hatalom pedig amugy is az

317



Ové. Az uralom sohasem lehet az 6vé, mert a
ksatrija sohasem lehet kiviilallo, érdektelen, sze-
mélytelen, szenvedélytelen, kontemplativ. Soha-
sem €rheti el a vei-vu-veit, a cselekvé nem-cselek-
vést. Az autorité spirituelle-t és a pouvoir temporelt
osszekeverni nem lehet, senki sem jarhat egyszer-
re az 6sok atjan és az istenek utjan.

[dOszamitasunk elott a hatszdazas év korul a
kozosségben elkovetkezett valtozas tevékeny te-
nyezdje a lovagi ressentiment. Ez dolgozik Kung-
cében, a ksatrija Sakjamuniban, akit késobb Budd-
hanak neveztek, Platonban. Ez volt a mexikéi
Akamipihtli kirdly donté tette, mint az indian
hagyomany foljegyezte: a szellemi és kormanyzéi
uralmat és hatalmat egymastél elvalasztotta.
Az id0 mélyével fenntartott kapcsolatot, amit a
brahman rend Orzott, megszakitottak. A vildg
eseményei nem a mélybdl luktettek, hanem a fel-
szinen maradtak. Ezeknek a felszinen uszé je-
lenségeknek elsé eseményei az olyan koltemé-
nyek, mint az lliasz vagy az Odusszeia. Ez a torté-
net kezdete.

Amit a ksatrija nem tud, hogy az uralomnak
¢s a hatalomnak egymast ki kell egészitenie ugy,
ahogy a gondolat és a tett, a szellem és a tevé-
kenység egymast kiegésziti. Az emberi kozos-
ségben az emberi gondolatot és tettet olyan em-
berfajta képviseli, amely soha, semmi korulmé-
nyek kozott sem lehet tevékeny. A tevékenységet
pedig olyan ember képviseli, amely soha, semmi

318



xorulmények kozott nem lehet meggondolt és
szellemi és kontemplativ. , Az Eg mive a viligos-
sdg, a Fold mive a Termékenység - irja a Li-ki -,
¢s az embernek a foldon a kettot 6ssze kell kap-
csolnia, mert csak a kettobol egyutt fakad a kozos-
ségre aldas.” A szakralis szentnek és a szakrilis
hérosznak a kozosségben harméniaban kell élni,
mert soha a szent nem lehet hérosz, a hérosz nem
lehet szent. Ha pedig a szent elbukik, el kell buk-
nia a hérosznak is - és ebben a bukasban elbukik
a rend, a vilagtorvény megbomlik és a kozosség
széthull. Az aktiv ember soha nem valhat kon-
templativva, a kontemplativ nem valhat aktivva:
de ahhoz, hogy a kozosség a vilagtorveny, a dhar-
ma szerint €ljen, mind a kettoére szukség van.
A brahman, a szellemi kaszt az isteni torvény
uralmat 6rzi: az egyedul hiteles tudast, az ébersé-
get. Es: ,minden jolét az igaz tudastol figg”, szol
Manu. ,Ha a kozosségbdl az igaz tudas kivész,
egyetlen tett se lehet termékeny, nem lehet tor-
vényes, nem lehet még csak hasznos sem.” Ha
az isteni torvény uralma megszanik, a kozosség
szazezer darabra hull szét. A birodalmakat nem
az erd, nem a hatalom, nem a tevékenység tartja
Ossze, legyen a ksatrija mégoly nemes, mégoly ba-
tor, igazsagos, hosies. A birodalmakat az isteni
torvény uralma tartja 6ssze, s a torvény abban az
emberben él, aki a szellemvilaggal allandé kap-
csolatban dll. A brahman nem ember olyan érte-
lemben, ahogy ember a kozosség minden tagja: a

319



brahman az isteni szellem kinyilatkoztatisianak
eszkoze, az uralom hordozdja. A fépap a logosz
inkarnacigja. Egyiptomban Toth isten nevét vise-
li, Indidban a szellemi kaszt neve brahman,
Brahman teremté isten nevérdl. Mexikoban a f6-
pap neve teotikutli, ami annyit jelent: Isten és Ur.

4.

Az uralom elsé feltétele: az alazat. Ezért kell a szel-
lemi embernek aszkétanak lenni. Ezért kell életét
dnmegtagaddsban eltolteni, az En minden bol-
dogsagszenvedélyérdl lemondani, hogy az isteni
szellem megnyilatkozdasdnak megértésére és ki-
mondasara alazataban alkalmassa legyen. Aki az
uralmat képviseli, annak az emberi céloktol tavol
kell maradnia, szemlélGdésben kell élnie, a szelle-
mi vildg eseményeivel dsszhangban kell lennie, és
a vildg lathato jeleinek valodi jelentéscét ismernie
kell. Tudnia kell az id6, a csillagos ¢g, az elemek
viltozasanak jelentéségét, és az emberiséy életét
befolyasolnia kell azzal, hogy a szertartisokat
pontosan elvégzi, az aldozatokat meghozza, az if-
jusdagot neveli, a kormanyzoi kasztot tanaccsal lat-
ja el, és az isteni akaratot az emberiséggel kozli.

A hatalomban ezzel szemben semmi transz-
cendens nincs. A hatalom az emberi kozosségben
az emberi rend és igazsag fenntartdsa, a jutalom
és a buntetés elosztasa, a védelem ¢s a tamadas.
A hatalom gyokere az uralomban van, mert ér-
telmet a cselekvésnek a gondolat ad. A hatalom

320



onmagaban csak emberi. A ksatrija feladata,
hogy a hatalmat és az uralmat cgyesitse. Az em-
bernek az idék elején elkovetkezett bukasaval,
amikor anyag és szellem, lathato és lathatatlan el-
valt, szakadt el egymastol az uralom és a hatalom
is. Az uralom a szellemnek és a lathatatlannak fe-
lel meg; a hatalom a lathatonak és az anyagnak.
Az uralom nyugodt sugarzas, mint a Napé; a ha-
talom mikodése tevékeny erofeszités, mint a sor-
saban kiizd6 emberé. A ksatrija feladata, hogy az
emberit az istenihez visszavigye és az anyagot a
szellemmel a kozosségben ismét egyesitse: legyen
igazsagos, biiszke, onmegtagado, hosies, elokels,
nemes, szigoru, faradhatatlan, legyen kormanyzo
¢s biro és harcos.

Hogy az uralom és a hatalom elszakadasanak
azonnal milyen kovetkezménye tamadt, arra nem
kell sok példat felhozni, elég az egy Puthagoraszé.
.~Abban a pillanatban, amikor a kozéppont irant
valo érzék elvész, belép a felulet érzéke.” A felu-
let irant valo érzék teremti a torténetet. Az esemé-
nyek ahelyett, hogy egyetlen kozpont iranyité
szellemébol fakadtak volna, a feltileten szétfolytak
¢s iranytalanul hanykolodtak. Az éber sors helyé-
be az értelmetlen zaklatottsag lép. Puthagorasz
megkisérelte az 6skori hagyomany szakralis szel-
lemi lényeinek uralmat ujra helyreallitani: meg-
kisérelte, hogy a kozosség életét ismét a kozép-
ponttdl fuggdvé tegye. Brahman kasztot nevelt,
amelyet a szakralis uralom titkaiba beavatott.

321



De erre akkor mar sem az ember, sem az id6 nem
volt alkalmas. A ksatrija ressentiment fellazadt du-
hos szenvedélye a hatalom tevékenységével az
uralom minden szellemi megnyilatkozasat keresz-
tillhiazta, Késébb ugyanez tortént Empedoklész-
szel. Még késébb Platonnal.

A told talso oldalin ugyanaz tortént Kinaban.
A Li-ki azt irja: ,A béke és a hiaboru tennivalojat
a hagyomany 6rzi. Ha van kellé és alkalmas em-
ber arra, hogy a hagyomanyt megvalésitsa, a vi-
lag torvényével a kormdnyzat 6sszhangban all; ha
kell6 és alkalmas ember nincs, a hagyomadny fe-
ledésbe meril.” Akkor mar kell6 és alkalmas
ember nem volt; az emberiség a vilag torvényével
osszhangban élni nem tudott, és a hagyomany
feledésbe merult. , Egyetlen sz6 mindent elront-
hat. Egyetlen ember az allamot megerdsitheti.”
Az egyetlen sz6 mindent elrontott; ez a sz6: a ha-
talom. De olyan egyetlen ember, aki az egész al-
lamot megerdésitette volna, mar nem akadt tobbé.

A lovagi hatalom feltorése a kozosségben
alapveté életrendbeli valtozast hozott. Az Gskor-
ban a mérvado szo és a tisztelet az érett emberé
és a higgadt oregségé volt. Ez volt a példa. Most
a fiatal, testileg eroteljes ember részesilt elony-
ben, mert a szellemi higgadtsagra és érettségre
senkinek sem volt érzéke. A higgadtsagot félre-
tették, és helyébe a szenvedélyes mohosag lépett.
A meggondolas megszunt, és helyét a lazongo
forradalmisag kovette. A gondolatra mar senki

322



sem hallgatott, mert az eszménykép a forrd vér
lett. A szattvat a radzsasz valtotta fel.

A szemlél6dé nyugalom utan a cselekvés heve
kovetkezett. A tett erejét kezdték csodalni. A ko-
z0sség példaképe nem a vilagos értelmdi, érdekte-
len Oreg bolcs lett, hanem a tevékenységében égd
harcos.

A tuddst, a nyugalmat, az Snmegtagadast, az
erényt felvaltotta a becsvagy és a dicséség utan
valé szomjusag. Azelott a maganyos hallgatas
volt az élet legmagasabb szinvonala; ennek felelt
meg a szattva: a szellemi folény; ennek felelt meg
a négy asrama kozil a szannjdszin: a szent kol-
dus. Most minden a nyilvanossag felé kezdett to-
longani: verseny, latvany, piaci vasar, szinhaz: fe-
lulet, torténet lett az emberi lét. Ez az agon, a ho-
meéroszi €életeszmény.

A brahman ései istenek voltak; a ksatrija dsei
mar csak héroszok, vagyis emberek. A szelle-
mi uralom jegyében az emberi kozosség az égi
kozosség masa volt: a nép. A hatalom jegyében a
kozosségben az uralom szavaval eddig megféke-
zett foldi szenvedélyek és démonikus erdk egy-
szerre felszabadultak: egyszerre feltort a hiusag,
a dicsoség, a hirnév, a becsvagy, és az emberisé-
get tépdesni kezdte. Az oskori kdzosség alapja,
amely minden emberi élet alapja, az 6nmegtaga-
das, egy pillanat alatt eltiint. Az 6nmegtagadas
helyét az En hatalmi 6sztone foglalta el.

323



5.

Az 6skori hagyomanyban a ksatrija jelképe a vad-
kan, ahogy a brahmané a medve. A medve a nyu-
godt, a bolcs, a tanito dllat. A vadkan a szenvedé-
lyes, moho és megfékezhetetlen duvad. Iranban a
vadkannak tiz inkarnaciéjat ismerték: a szélvi-
hart, az aranyszarviu bikadt, a fehér lovat, a him te-
vét, a vaddisznot, a tizenot éves erdteljes fiut, a
sast, a kost, a kecskebakot és a harcos katonat.
A vadkan ereje ezekben a lényekben lobog teljes
tiizében. Hogy az ember ezt az 6si jelképet meg-
értse, elég, ha egyetlen megjelenését veszi elem-
zés ala. Ez a megjelenés legyen: a sas.

A sas az égboltozatot tarto négy arkangyal
kozil az egyik. Az elso a Bika (Aldebaran), a
masodik az Oroszlan (Regulus), a harmadik a
Sas (Antares), a negyedik az Ember (Fomalhaut).
A Sas csillagképe az, amit késobb és mas hagyo-
manyokban Skorpio néven ismernek. A Skorpio
pedig a tiizes viz otthona, Mars csillagképe, a
hindu hagyomanyban megfelel a harom guna
koziil a radzsasznak, a tuzes szenvedélynek, az
alkimista hagyomanyban megfelel a sulphurnak,
az égo elemnek. A hindu mitolégiaban a sas az
istenek kirdlyanak, Indrianak volt a madara;
Indra pedig az istenek kozott a legfébb ksatrija.
A sas minden népnél a hatalom, a katona, a fegy-
veres erd, a hadsereg jelvénye. Ezért Zeusz és
Jupiter madara, mert Zeuszé ¢és Jupiteré a hata-
lom. A lélek tulajdonsagai kozil megfelel az

324



akaratnak, de az akarat egymagaban, ihlet nél-
kiil nem teremtoé eré.

Az analogiakbol ennyi elég. Csak még annyit:
[ranban a lovagi kaszt neve khaetu. A sz6 hatalmat
jelent, s egyik jelzoje: verethragna, vagyis aki az el-
lenallast megtori, aki rendet teremt. A harcos a
khvarenahnak, a tindoklo s égd vilaghatalomnak
hordozdja: a sulphur, a radzsasz, a tuz — a sas,
Mars, Arész, az er0s és legyozhetetlen. A khaetu
azonban mindig kiils6 hatalom, mint csak az erd
fizikai hatalma, azért a f6ldon, a kozosségben, az
allamban a kiils6ség ore, ahogy a vilagegyetem-
ben a csillagok kiilsé rendjére vigyaz. Egyiptom-
ban a lovagok istene Szét, a voros istenség, a zi-
vatar, a foldrengés, a forgoszél istene: a termeésze-
ti erok jelképe. Szét szobrait vorosre festették,
mint Mexikéban Huiclopohtli szobrait, mert a
vért jelentették, a szenvedélyes tevékenységet, a
vérontast, a haborut, az anyagi eré megnyilatko-
z4sat, a sulphurt, a radzsaszt, széval mindig az
er6sebbnek az idében alkalmazott folényét, va-
gyis: a sast - vagyis: a hatalmat.

Ha ez a hatalom szellemi sugallatitol elszakad,
irdny és torvény nélkiil marad, és semmi egyéb,
csak az értelmetlen eré korlatlan és zabolatlan te-
vékenysége. Ha a ksatrija a brahmantdl elvilik, a
sotétség rabja lesz. A sotétség: a szenvedély, ha-
rag, vad er6; a habori: Szét Egyiptomban, Hui-
cilopohtli Mexikéban, Arész Gorogorszagban,
Mars Romaban, a viszaly, a forrongas, a lazadas,

325



a felfordulas istenei. Ha a lovag magara marad, a
politika haldlisteneit idézi. A hatalom egyetlen is-
mertetojele az erd; a hatalom az erdsebbé. Ha
nincs uralom, amely az erét iranyitja, a hatalom
gonossza kell hogy valjon. Ez a gonosz sotétség,
a haldlisten, az allam szétmarcangolasa, a nép
boldogtalansaga és a fényesség elpusztitasa, Szét:
Ozirisz gyilkosa. A ksatrija a halalistenekkel sz6-
vetkezik a brahman ellen. Ez a ksatrija ressenti-
ment értelme.

6.
A vilag rendjének fenntartasihoz az er6 termeésze-
tesen kevés, ahogy az allam és a nép rendjének
fenntartasahoz is kevés. A lovag elvakult szenve-
délyében ezt nem tudja, de nem is tudhatja; a
ksatrija nem az, aki tud, hanem aki elszantan cse-
lekszik. A brahman az, aki helyette tud és lat és
gondolkozik. Es ha az eré a rend fenntartasiahoz
kevés, de mégis az eréé a sz0, a rend felbomlik.
De amit a lovag szintén nem tud: kezében a hata-
lom csak igen rovid ideig maradhat. Rovid virag-
z4s utan a lovagi vilag minden népnél le kell tan-
jon, a hatalom lejjebb meril, s most mar egyre
méltatlanabbak kezére jut. Ami merd politika, az
mero cselekvés, szellem és meggondolas nélkil,
az er0 alkalmazdsa, merd torténet, lényegtelen és
torvénytelen. A lovag a rend fenntartisira mas
modszert nem ismer, csak a fizikai erét és a kon-
venciot. Es nem tudja, hogy ,.a kiilsé er6 minden

326



korulmények kozott belsé ellenhatast valt ki.
Mert ha a sz6 nem a szellemé, az er6 alkalmaza-
sa csak hatalmi aktus és a hatalom viszalyt, ellen-
kezést, gyaloletet szit”.

Ha pedig a hatalom még lejjebb siillyed, a vais-
ja kezébe kerul: a polgar, a kereskedod, az iparos,
a foldmiives kezére. A gazdasagi kaszt hatalma
azonban mar nem a szenvedélyes és tuizes nyers
erd, amely barmilyen gonosz lehet, mégis sokszor
nagyszert. A polgar hatalma alattomos. A polgar
nem az erd jelképe. Nem bizik magdban. Ezért ez
a hatalom képmutaté machiavellizmus. , Ha a ko-
zonséges embert magara hagyjak - szol a Li-ki -,
rosszat rosszra halmoz és semmitél sem retten
vissza. Ha a szellemi embert megpillantja, az el-
kovetett rosszat elkezdi dugdosni és rejtegetni.
Most igyekszik j6 oldalarél megmutatkozni.
A szellemi ember azonban keresztiillat rajta. Mit
hasznal a képmutatas? Olyan, mintha egyszerre
tiz szemmel nézne rad és tiz ujjal mutatna feléd:
milyen komoly s félelmetes dolog is ez!” A polgar
szabadelvinek, humanusnak akar latszani, mia-
latt egyetlen célja van: az 6sszes zsebeket kiforgat-
ni. Mar nem politikai, hanem gazdasagi hatalom-
rol van sz6. A ressentiment fokozodik, és minél
erésebb a humanum nyilt kovetése, annal kegyet-
lenebb a titkolt és rejtett vagyonéhség.

A hatalom azonban itt sem all meg. Kung-ce
azt mondja, hogy a lovagi rend hatalma harom-
szaz évig, a gazdasagl kaszt hatalma szazotven

327



évig tart. A zuhanas liteme egyre gyorsabb. A ha-
talom minél lejjebb sullyed, annal rovidebb életii.
S mi torténik aztan? A zavar folytatodik. A zakla-
tottsag no, az egész céltalan és értelmetlen hany-
kolédds onmaga korul kering. Vagyis: a torténet
zajlik tovabb. A sudra kezében a hatalom démo-
nikussd valik. Ezt a démonikus hatalmi erét hiv-
jak erészaknak. A lovag és a polgar helyébe a
tirannosz, a diktator lép. Az erészak az eronek
nem fokozasa, hanem eldurvulasa. Az eré kozmi-
kus megnyilatkozas, a sulphur, a radzsasz megje-
lenése, amelynek van istene: Mars, Arész, Huiclo-
pohtli, 5zét, Indra. Az erészaknak nincs istene,
csak felszabaditott démoni tomege. Az erészak
mar nem hatalom, hanem merdé egyéni onkény.
Az er6ben van nemesség, szépség és nagysag; de
az erd a képmutatasban elveszett; most az eré-
szakban mar csak gonosz, félelmetes és alacsony-
rendd 0szton forr.

328



IV. Brahma-pura

1.

A torténeti ember azt tartja, hogy a varos, amig a
barlangbdl, a satorbdl, a kalyibabdl, a tanyabdél, a
falubol végre varos lett, hosszu fejlédés utjat jarta
meg. Eppen tigy, ahogy a torténeti ember azt tart-
ja, a kozosség kialakulasat, amig a maganyos bar-
langlakobol, a hordabdl, a torzsbél végul az a ko-
zosség lehetett, amit ismer, hosszu fejlodés elozte
meg. Az 6skori hagyomany azt tanitja, hogy a ko-
z0sség nem fejlodés eredménye; van elsodleges
oskollektivum, amely a kezdetek kezdetén is élt,
ez az oskollektivum: a nép. De van 6svaros is,
mert a varos az emberi kozosségnek a kezdetek
kezdetén is létformadja volt.

Az égi vdrost, Isten varosat minden 6skori nép
hagyomanya ismerte. Peruban Korikancsanak
hivtak, ¢s tiszta aranybol készult masa a f6temp-
lom titkos udvaraban volt. Indiaban Brahma-pu-
ra volt a neve: Brahma véarosa. Kindban ez a Ta
Csing, az égi varos. Egyiptomban a varos neve:
Szmun. Alexandridban Ogdoadnak hivtik, s ez
ugyanaz, mint a palesztinai hagyomany Egi Je-
ruzsaleme.

A hagyomany a foldi varosok alapitasanak
és épitésének is kulonos jelentoséget tulajdo-
nitott. Nem lehetett barhol, barmikor, barho-
gyan varost épiteni. A gorog poliszokat éppen
ugy szellemi torvények alapjan épitették, mint a

329



mexikoi varosokat, amelyek annyira hasonlitanak
ahhoz a varoshoz, amely Atlantisz kozepén épilt;
hasonlitanak Egyiptom és Babilon vdrosaihoz, a
kinai és tibeti varosokhoz, nem is szolva Urrél, és
az Azsia sivatagjaiban talalt romvarosokrol.

Az 6skori hagyomany szerint a varosnak két
nagy analogiadja van: az egyik az égi varos, a ma-
sik az emberi test. Mind a kett6 tulajdonképpen
nem egyéb, mint a vilagegyetem masa, mikrokoz-
mosz, ahogy a torténeti ember mondana. A varos
kezdetben az égben volt, ami azt jelenti, hogy
anyagtalan szellemi 6skép volt, és az els6 embe-
riséget a varosépitésre az angyalok, vagyis a szel-
lemi erék tanitottik meg. Mert nem mindegy,
hogy a varost miképpen épitik. A varos a vilag ér-
tékrendjének megnyilatkozasa, ezért épitésének
at nem haghato torvénye van. Aki varost ezeknek
a torvényeknek ismerete és megtartasa nélkiil épi-
teni megkisérel, az koveket hord 6ssze egy hely-
re, de a kovek nem jelentik azt, hogy amit felépi-
tett, az varos. Az épités titkat aZ emberrel a szel-
lemi erék kozolték, és minden varosnak éppugy
sajat, egyetlen titka van, mint minden embernek.

A masodik analégia az emberi test. Mert ,az
ember a természetnek nem valamely tulajdonsa-
gat, vagy oldalat jelenti, hanem a vilag egységénck
értelmét”. A hindu hagyomanyban Brahma-pura-
nak, a jadeai hagyomanyban Uj Jeruzsdlemnek, az
alexandriai Ogdoadnak az az értelme is van, hogy
az emberben és az emberrel varos épul. Az ember

330



a szellemvaros képe, de az ember maga épiti fel j6
gondolatokkal, jo szavakkal és jotettekkel, mint az
irdni hagyomany tanitja. S azaltal, hogy az ember
onmagat mint szellemvarost felépiti, ahogy a
puszta €s kietlen anyagi természet kozepén haza-
kat emel, utcdkat kovez, falakat, kapukat alkot,
templomokat és palotakat épit, és rendezett, torveé-
nyes kozosséget szervez, az ember tulajdonkép-
pen az orok szellemvarost épiti. Ogdoad sok te-
kintetben nem is egyéb, mint az Egi Varos, ame-
lyet az egész emberiség épit: minden jotett, j6
gondolat, )6 sz6 egy-egy tégla, amellyel az ember
az Orok varos épitéséhez hozzajarul, amig a varos
teljesen felépiil, befejezodik, s ha készen all, az em-
beriség bevonul, hogy elfoglalja és benne lakjék.
Az Orok varos az orok élet helye, amelyet a meg-
szabadult lelkek elfoglalnak, és az 6rok életet ott,
az égi varos kozosségében élik.

Az anyagi természetben épitett varosnak lehe-
téleg az égi varos és a belsé lélekvaros hii masanak
kell lenni. Kiilséségekben éppen tgy, mint szel-
lemben. S az égi varosnak masa volt a foldon az el-
s6 emberi teleptilés. A varos nem a tanyabol és a
falubol keletkezett, idedja a szellemvilagbol szallt
ald, s a falu és a tanya készilt a varos mintajara. A
falu visszaképzodott varos, ahogy a tomeg vissza-
képz6dott nép, a vadember visszaképzodott szel-
lemi ember. Meg kell szokni, hogy az archaikus
ember mindennek szarmazasat felulrol veszi, va-
gyis azt, hogy a dolgokat valodi eredetukben nézi.

331



2.
A varoson a négyes szam, kivételesen, mint
Ogdoad esetében, a nyolcas szam uralkodik, de
ebben az esetben a nyolc nem egyéb, mint a négy
kétszerese. Az égi varosnak négy fala és négy ka-
puja van. A négy kapu megfelel a négy elemnek:
a levegdnek, a tiznek, a viznek és a foldnek; a
négy égtajnak: keletnek, délnek, nyugatnak és
északnak; a négy korszaknak: az aranykornak, az
ezuistkornak, a rézkornak és a vaskornak; a négy
évszaknak: a tavasznak, a nyarnak, az 6sznek és
a télnek. Ez a hagyomany még késon, a romai va-
rosok épitésénél is €lt, bar nem tudtak vildgosan,
a kapukat miért nevezik porta aurednak vagy por-
ta argentednak. Az égi varos az ég kozepén Allt.
A mozdulatlan oroklétet jelentette, s aki a varost
elhagyta, az idobe lépett.

A négy kapun at négy nyilegyenes ut a viros
kozepén fekvo térre vezetett. A téren, a varos ko-
zepén épiult a vdros szive, a szentély, a templom.
A templomban Oriztck azt, ami a varos magja,
ami az egész kozosség értelme; azt, ami az egész
kizosséget egybetartja és megszenteli. A kozép-
korban ez volt az ereklye. Az archaikus idében a
kozépponti magnak nem kellett mindig lathato
dolognak lenni, ahogy Jeruzsalemben Salamon
templomdban a lathato frigyladat orizték: a frigy-
ladat Isten parancsolataival, amely parancsola-
tokon nyugodott Isten €s az ember szovetsége,
vagyis a szellem és a természet hazassaga. Mert a

332



varos nem épiulhetett barmilyen onkényesen
megvalasztott ponton - talan az anyagi hasznos-
sag célianak megfelelo helyen. A szakralis hely
természete pedig mindig arrél ismerheto6 fel, hogy
a fold valamely darabja a szellemnek alkalmas
élettarsa-e, alkalmas folddarab-e ahhoz, hogy ott
a szellemi er6k megnyilatkozzanak - vagyis al-
kalmas-e arra, hogy a fold a szellemet befogad-
hassa s az égi szellem hazastirsa legyen. A varos
létének és viragzasanak legelsé feltétele éppen a
szakralis hely, ahol égi jelekkel ellatott hegy allt,
forrds fakadt, vagy folyo folyt, vagy tengeri 6bol
nyilt. A fold a jin, a szellem a jang. A fold az asz-
szony, a szellem a férfi. Az Apokalipszis Uj Je-
ruzsalemet a Barany menyasszonyanak nevezi.
Varos szakrailis életet csak ott élhetett, ahol a szel-
lemi erok a folddel hazassagot kotottek, mert a
varos a vilag masa, és a vilag uteme az, ami ben-
ne az €letet kormanyozza és fenntartja. Ji jin ji
jang, egy jin, egy jang — ahogy a vilagegyetem szi-
ve dobog, ugy kell dobogni a varosban a k6z0s-
ség szivének.

A varos kozepén a templomban az istenségnek
és a népnek szovetségét 6rizték valamely forma-
ban: ez a kozosség tulajdonképpeni helye, a szen-

‘tély. A szentély megfclel az emberi lényben a
purusdinak, a halhatatlan életszikranak; vagy a
luznak, a halhatatlan és elpusztithatatlan csontszi-
linknak, amit minden ember magaban tart, mert
ebbdl a luzbdl nd ki jra, itéletkor, az emberi test.

333



A templomtél nincsen messze a lehetoleg dom-
bon vagy hegyen allo kirdlyi palota. A kirdlyi pa-
lotat a szellemi és kormanyz6i kaszt tagjainak ha-
zai veszik korul. Itt van az 6sok csarnoka, és itt
vannak az istenek templomai. Minden varosban
kell hogy él6 viz legyen, akar csak forras; ha nincs
él6 viz, a viz jelenlétét mesterséges to kell jelkeé-
pezze. Kell lenni a varosban olyan templomnak,
ahol az orok tiizet apoljak. A tizet rendesen lea-
nyok szolgaljak. Athénben és Romaban éppen
ugy, mint Mexikoban vagy Kuzkoban.

A varosban szabalyosan elrendezve helyezték
el a lakéhazakat, a mihelyeket, a bazart, az uz-
leteket, a szallokat, a katonak laktanyait, a keres-
keddk, az iparosok és munkadsok lakasait. A ka-
puk mellett 6rség allott. A palotak koril kerteket
muveltek virdggal és lombos fakkal. A tisztatala-
nokat és blinosoket a varosbol eltavolitottak. Ha-
zakat csak megszabott rendben épithettek, mert a
hdz nem egyéb, mint a varos kicsinyitett képe: a
hdzon éppen tgy, mint a varoson, a négyes szam
uralkodik. A kiilonbség az 6skori és a torténeti
ember kozott itt is megvan: a torténeti ember azt
mondja, hogy a vdrost a hazak sokasaga teszi, az
Oskori ember azt mondja, hogy el6szor volt a va-
ros, és a hiaz nem egyéb, mint kicsiny vdros,
amelynek 6nallé léte csak anyagilag van, szelle-
mileg nincs. A szellem a nagy és egyetemes ko-
zosségben él. A kulonbség itt is, mint egyebiitt,
alapveto.

334



3.

Schuler azt irja, hogy a viros a népek életében ,a
nyilt 1ét tulajdonképpeni palladiuma”. - Egy
boles egyszer azt mondta, hogy hatalmat csak vi-
déki ember folott lehet gyakorolni... A varos mé-
lyebb fogalmat a gorog asztii sz6 mondja ki, ami
jelentésben egyértelmi a romai vestisszel, és ru-
hat, leplet jelent, ellentétben a gorog polisszal,
amely mindig politikai kozéppont volt... A véros
ezoterikus értelmét az indiai varosok is kimond-
jak, amelyek alapjukba a szvasztikat épitették.”

Az elvadult és vad lélek jelképe és megfelelé-
se az erdd €s az ocean; a megszeliditett és mave-
lés alatt allo lélek jelképe és megfelelése a kert és
a szantofold. A szellemivé valt Iéleknek a ti) a ter-
mészetben nem felel meg; ez a teljesen kimuvelt,
az anyagbdl teljesen kiemelkedett lélekkép: a va-
ros. A vad lélek az erdOben és az 6ceanon tudat-
talanul él; a vildgosodé és kinyilé lélek a kimtive-
lés alatt all6 foldon él; az éber és a nyilt lélek a va-
rosban él. Igy érti Schuler, hogy a véros a nyilt 1ét
palladiuma, s igy érti azt, hogy hatalmat csak vi-
déki ember folott lehet gyakorolni.

A véarosi embernek mar nincs sziiksége a hata-
lom korbacsara. Eber, vildgos, nyilt és szabad. Es a
varosban €l6 ember soha, még a sotét korszak vé-
gén sem siillyed el annyira, hogy ebbdl a nyiltsag-
bl és szabadsagbol valami keveset meg ne Oriz-
zen. A varos ennek a nyilt és szabad létnek ruhaja
és leple. Az archaikus varosok egy részében e nyilt

335



isteni vildgossag tobbnyire istenné alakjiban élt.
[gy €It a szent Tréjaban Heléna, akit elrabolni a
gorog hadak eljottek; igy élt Athénban Pallasz
Athéné, Epheszoszban Artemisz. Az istennd a
varos szivében Orzott szikra, aki a varos létének
transzcendens jelentéséget, vagyis tulajdonkép-
peni értelmet adott. A templomok, szobrok, utcdk,
hazak, falak az istenné ruhdja és disze, ezért a va-
ros mélyebb lényét az asztii, a vestis sz6 mondja ki.

A varosnak és a vidéknek ez az értelmezése az
oskorban mindenutt megtaldlhat6, s még a tor-
téneti korban is ¢€lt egészen addig, amig a szenti-
mentalis rousseau-izmus az eredeti értékek rend-
jét megforditotta. Azota az emberiség vakon hisz
a vidéki életnek nemcsak magasabbrendiségé-
ben, de elsédleges voltaban is.

Az archaikus értelmezésrol semmi sem beszél
vilagosabban, mint a Hiram-mitosz. Hiram a je-
ruzsdlemi templom épitémestere, a vilagossignak,
a Napistennek volt egyik emberi megjelenése.
O volt az, aki a templom megépitésébe a vilig
teremtésének titkat szamok és aranyok jelképében
belerejtette. A templom a tizes szamra épult fel.
A tizes szam a Mindent jelenti. A templom, a min-
denség jelképe, és mint a mindenség magja allott
a varos kozéppontjaban: aki az épiletet megér-
tette, az a vilag keletkezésének isteni titkat értette
meg. Hiram volt az archaikus épitomesterek miti-
kus alakja, aki egyetlen kovet sem helyezett el
anélkiil, hogy annak ne lett volna transzcendens

336



értelme és jelentGsége. A templom a vilagegyete-
met jelentette, s a varos korulotte az orok varost, a
szellemvarost, amelyben a megszabadult és ki-
nyilt és felébredt lelkek éltek.

A kései, de részben az 6skori hagyomanyon
nyugvo rozsakeresztes tanitas azt mondja: A va-
ros az elsé menny szellemébdl sziiletett. Ez az elsé
menny az 6rom helye, a 1ét ott 6rom ugy, hogy
egyetlen csepp kesertiség sincs benne. A szellem
itt tal van az anyag befolyasan, til van a foldi al-
lapotokon, és mindazt a jo6t, amit a foldi életben
élt, teljesen magaba szivta és megnemesitette. Ez a
nyugalom helye s az élet minél nehezebb, kuzdel-
mesebb volt, az 6romteli megnyugvas itt annal na-
gyobb. Ez az a hely, ahol a lelkek gondolatai a
Szent Varost épitik. Csodalatos hazak emelkednek
virdgos utak és kertek kozott. Az Egi Varos haza-
inak minden tégldja a gondolatok szellemfinom
anyagdabol készult. Ezek a hazak azonban ott ép-
pen olyan valosagosak és megfoghatok, mint a fol-
don az anyagi hazak.”

A viéros az atszellemult emberi kozosség Os-
képe, amely kozosség az isteni torvény rendjé