Arturo Reghini

IL SANTO IMPERO °

Potentissimo Sovrano Gran Commendatore e Gran Maestro, Ff.. Car.: della Risp.: Loggia
XX Settembre e Visitatori.

Conformemente alle prescrizioni dei rituali tradizionali massonici, le pareti di questo Tempio,
che rappresenta I'Universo, sono adorne delle tre statue di Ercole, Minerva e Venere. A queste tre
divinita della nostra antica religione corrispondono tre attributi di cui esse sono come il simbolo e
la personificazione: la forza, o meglio la potenza, la potesta, la virtt romanamente intesa; la Sa-
pienza e I'Amore. Sono questi i simbolici pilastri dai quali secondo il catechismo muratorio & sor-
retta la loggia.

E queste tre stesse parole:

Fecemi la divina potestate,
La somma sapienza e il primo amore

vide Dante al sommo d'una porta, all'inizio di quel «cammino alto e silvestre», che dalla «selva
selvaggia» e dalla «perduta gente» dovea condurlo all'iniziazione nel Paradiso terrestre prima e al-
I'indiamento vero e proprio nel Paradiso poi. E poiché, secondo I'antico detto ermetico, quello che e
in alto corrisponde a quello che & in basso e viceversa, sopra questi tre pilastri: amore, saggezza e
potesta si regge non soltanto 1'Universo, non soltanto il tempio massonico che ne € il simbolo, ma
anche ogni impero ed ogni societa ben costituita; ed un altro grande italiano, di cui si pubblica ora
per la prima volta nel testo originale italiano un‘importante opera, Fra Tommaso Campanella (Del
senso delle cose e della Magia - Laterza, Bari, 1925) nella sua Citta del Sole subito dopo lo stesso
Capo supremo chiamato Metafizio pone tre Principi collaterali, Pon, Sin, Mor che vuol dire Pote-
sta, Sapienza e Amore. La tradizione massonica ed i piu grandi italiani con essa, afferman dunque
la necessita a ben governare di unire alla Potenza la Saggezza e I'Amore.

E diciamo saggezza o sapienza e non scienza a ben indicare che il genere di conoscenza di cui la
Potesta abbisogna non € gia la scienza, o I'insieme delle scienze umane, ma la scienza delle cose
sacre, la scienza sacerdotale, appannaggio dei veri sacerdoti e di quelle religioni in cui si tramanda
e si perpetua non una semplice liturgia rituale, non una vuota erudizione teologale, ma una effetti-
va, piena conoscenza dei sacri misteri. In tal caso la sapienza religiosa e la sapienza filosofica con-
cordano e si identificano: in caso diverso la religione si manifesta impari al suo compito e la fun-
zione di soccorrere e scortare l'autorita imperiale spetta alla sola autorita filosofica.

Al tempo di Dante e secondo il giudizio di Dante, la gerarchia della Chiesa Romana non si tro-
vava all'altezza di tale compito, avendo tralignato ed essendosi corrotta. Ecco come lo stesso San
Pietro si esprime al riguardo:

Se io mi trascoloro,
Non ti meravigliar; che, dicend'io,
Vedrai trascolorar tutti costoro,

Quegli che usurpa in terra il luogo mio,
Il luogo mio, il luogo mio, che vaca

* Pubblicato nella rivista «Era Nuova», 1925.



Nella presenza del Figliuol di Dio;

Fatto ha del cimitero mio cloaca
Del sangue e della puzza; onde il perverso
Che cadde di quassu, laggiu si placa.

(Par. XXVII, 19-28)

Conseguentemente il grande imperialista, perseguitato ed esiliato dalla parte guelfa, sosteneva
I'Impero nel suo secolare e fatale conflitto con la Chiesa. Nel De Monarchia Dante, asserendo e
dimostrando la necessita, la fatalita ed il diritto dell'lmpero romano universale, si opponeva reci-
samente alle pretese di predominio ed anche di semplice ingerenza papale, affermando che I'autori-
ta imperiale dipende direttamente da Dio (De Monarchia, I11, 13, 16) e che i due luminari (il Sole e
la Luna che figurano anche nei nostri Templi), non rappresentano il Papa e I'lmperatore, la Chiesa e
I'lmpero (e quindi non si puo, con tal illegittimo paragone, fare brillare I'imperatore di luce rifles-
sa), ma che, ad ogni modo pur ammettendolo, la Luna non dipende dal Sole (De Monarchia, 1lI, 4),
e che I'lmperatore deve al Papa reverenza filiale e non piu (De Monarchia, 11, 4, 16).

Per conseguenza l'autorita civile, imperiale, doveva essere assolutamente sovrana rispetto al-
l'autorita religiosa, ed ogni partecipazione della Chiesa al potere temporale doveva essere assolu-
tamente negata e distrutta. Percio Dante malediva Costantino, a cui attribuiva la rovina del mondo,
per avere con la sua maleagurata donazione (Dante non sapeva che si trattava di un falso storico
per dare valore giuridico all'appropriazione indebita perpetrata) abbandonato Roma alla Chiesa
(Par. XX, 60), e malediva la «confusione dei reggimenti» dannosa tanto all'autorita spirituale della
Chiesa che al benessere dell'Impero. E per aver voluto, auspicato e profetato con tanta passione e
tenacia la caduta del potere temporale dei Papi, bene e degno Dante che nell'anniversario del XX
Settembre il pensiero degli italiani e specialmente dei massoni italiani si innalzi riconoscente verso
di lui, profeta della nostra stirpe.

Ma non bastava a Dante togliere alla Chiesa il diretto dominio temporale. Egli mirava a sottrarre
I'lmpero da ogni ingerenza e dipendenza dall'autorita della Chiesa. Per lui I'lmpero era il fme ulti-
mo della civilta umana, era necessario alla felicita del mondo, perché soltanto un governo universa-
le ed unico poteva assicurare la pace universale come era avvenuto al tempo di Augusto, e se il po-
polo romano aveva conquistato I'impero cio era avvenuto di pieno diritto, per volonta di Dio, per-
ché per natura il popolo romano era destinato ad imperare. «Non da forza fu principalmente preso
(I'lmpero) per la Romana gente, ma da divina provvidenza che e sopra ogni ragione. E in cio s'ac-
corda Virgilio nel primo dell'Eneide, quando dice: in persona di Dio parlando: A costoro (cioé alli
Romani) né termine di cose né di tempo pongo; a loro ho dato imperio senza fine. La forza dunque
non fu cagion movente, siccome credea chi cavillava, ma fu cagione strumentale, siccome sono i
colpi del martello cagione del coltello, e I'anima del fabbro é cagione efficiente e movente; e cosi
non forza, ma ragione, e ancora divina, é stata cagione del Romano imperio.» (Il Convivio, 1V, 4).

Per conseguenza l'autorita imperiale procede direttamente da Dio, e la Chiesa non ha il potere di
conferire all'imperatore l'autorita che egli possiede, perché tale potere dovrebbe riceverlo «da Dio,
0 da se stessa, o da un altro imperatore o dall'universale assenso dei mortali» (De Mon. 1ll, 14),
tutte possibilita e pretese che Dante confuta, togliendo alla Chiesa il diritto e la possibilita di eserci-
tare un'autorita sopra l'imperatore anche attraverso I'adescamento del suffragio popolare. Del resto,
osserva Dante, lo stesso Gesu, lasciandosi condannare dal giudice imperiale ne riconobbe la legit-
tima giurisdizione (De Mon. 1l, 13); come pure la Chiesa, accettando la donazione di Costantino,
ammetteva implicitamente di essere a lui sottoposta.



Concludendo e rimandando il lettore che desideri saperne di piu alle «opere minori» di Dante
(che sono grandi nonostante I'epiteto che le designa), e specialmente al De Monarchia (che la
Chiesa ha posto all'indice), possiamo con tutta sicurezza affermare che Dante voleva che l'autorita
imperiale fosse assolutamente sovrana, immune ed indipendente da ogni influenza, ingerenza e
consacrazione religiosa. E percio la caduta del potere temporale dei Papi che oggi si commemora
rappresenta solo I'inizio della attuazione di quella sovranita imperiale che Dante auspicava e profe-
tava.

L'autorita imperiale, per quanto dipendente direttamente da Dio, per quanto rigorosamente sepa-
rata da quella religiosa, nella concezione di Dante non veniva pero abbandonata a se stessa. Essa
doveva congiungersi alla autorita filosofica, affinché la Potesta assistita dalla Sapienza potesse fe-
licemente governare. Ecco quanto scrive egli in proposito: «E non repugna [l'autorita filosofica] al-
la imperiale autoritade: ma quella sanza questa é pericolosa; e questa sanza quella é quasi debile,
non per sé, ma per la disordinanza de la gente: si ché I'una coll'altra congiunta, utilissime e pie-
nissime sono d'ogni vigore. E pero si scrive in quello di Sapienza: Amate lo lume della Sapienza,
voi tutti che siete dinanzi a' populi; cioé a dire: Congiungasi la filosofica autoritade con la impe-
riale, a bene e perfettamente reggere. Oh miseri che al presente reggete! e oh miserrimi che retti
siete! ché nulla filosofica autoritade si congiunge con li vostri reggimenti, né per propio studio né
per consiglio; si ché a tutti si pud dire quella parola de lo Ecclesiaste: Guai a te, terra, lo cui re €
fanciullo, e li cui principi la domane mangiano; e a nulla terra si puo dire quella che seguita: Bea-
ta la terra lo cui re e nobile e li cui principi cibano in suo tempo, a bisogno e non a lussuria! Pone-
tevi mente, nemici di Dio, a' fianchi, voi che le verghe de' reggimenti d'ltalia prese avete; e dico a
voi, Carlo e Federigo regi, e a voi altri principi e tiranni -; e guardate chi a lato vi siede per con-
siglio, e annumerate quante volte lo die di questo fine della umana vita (la vita felice) per li vostri
consiglieri v'e additato! Meglio sarebbe a voi come rondine volare basso, che come nibbio altissi-
me rote fare sopra le cose vilissime.» (Convivio, IV, 6. Dante stesso commenta questo passo piu ol-
tre, vedi: Convivio, 1V, 16).

Quale sia la filosofica autorita che & necessario congiungasi alla imperiale a bene e perfettamen-
te reggere ¢ facile determinare e risulta dallo stesso Convivio; poiché Dante stesso dice: «Dico e af-
fermo che la Donna di cui io innamorai appresso lo primo amore, fu la bellissima e onestissima fi-
glia dello Imperadore dell'universo, alla quale Pittagora pose nome filosofia.» Ed altrove dice, ri-
ferendosi appunto alle parole ed al concetto di Pitagora che filosofia € «amistanza a sapienza».

E che dalla scuola italica, anche in questo, egli dovesse ispirarsi si poteva presumere ricordando
che il suo iniziatore era il pitagorico Virgilio, il poeta imperiale, che lo aveva lasciato soltanto per
affidarlo direttamente alla protezione di Beatrice, ossia dunque alla filosofia pitagoricamente intesa
e che essendo la figlia dell'imperadore dell'universo, da cui il romano impero, per il fine della uma-
na felicita, & voluto, merita evidentemente ed eminentemente il nome di Beatrice.

La concezione imperiale dantesca, come del resto ogni concezione monarchica e gerarchica tra-
dizionale, si basa sopra la concezione monistica iniziatica dell'universo. Alla monade pitagorica
corrisponde politicamente I'unicita e I'unita dell'autorita somma di governo, ossia la monarchia nel
senso etimologico del termine. Questa concezione iniziatica, attuata in Occidente dal grande genio
di Cesare, tanto esaltato da Dante, ed il cui nome designa ancor oggi, sin nelle lingue barbariche
(Kaiser, Tsar) I'imperatore, minata eppoi distrutta dai barbari e dai cristiani, affiorante fatalmente
nel Medio Evo, seguita e propugnata da tutte le associazioni e correnti iniziatiche dell'Occidente,
sta alla base anche delle concezioni sociali della sapienza orientale ed estremo orientale. 1l concetto
musulmano del Califfato, quello hindu di Chakravarti, quello imperiale cinese e giapponese ne so-
no le pit notevoli manifestazioni.



Nell'antica tradizione puramente muratoria questo concetto & adombrato nel simbolismo sociale
del tempio della sapienza alla cui costruzione lavorano i Liberi Muratori. E per I'lmpero e contro la
Chiesa lavoravano e combattevano i Templari, istituiti per la liberazione del Tempio, distrutti dalla
Chiesa Cattolica per questo motivo (e non per i pretesti addotti ad infamarli e renderli invisi), e di
cui il 30.. grado della gerarchia del Rito Scozzese Antico ed Accettato continua la tradizione ritua-
le. L'impero fu l'aspirazione e la meta anche dei Rosa-Croce. Nella famosa Confessio attribuita ad
Andrea Valentino é detto che «un governo dovra essere istituito in Europa come quello di Damear
in Arabia, dove soltanto dei savii governano», concetto che, se non ¢ preso dalla Generale Riforma
dell'Universo dai Sette Savii della Grecia e da altri letterati pubblicato di ordine di Apollo conte-
nuta nel Ragguaglio di Parnaso del Boccalini, € certo assai affine ad esso.

Ed anche oggi in varie di quelle organizzazioni che si riattaccano con piu 0 meno genuino diritto
e derivazione ai Rosa Croce il capo dell'Ordine € denominato: Imperator.

Nella Massoneria «scozzese» il concetto del «Santo Impero», oltre ad apparire nel modo su in-
dicato nel 18... e nel 30.. grado si trova anche al vertice della piramide (che ne e il simbolo mura-
torio) poiché sopra di esso si basano il 32.-. ed il 33.. grado. | Principi del Real Segreto che for-
mano il Concistoro del 32.. grado dell'attuale gerarchia, e che prima del 1786 costituivano il 25.-.
ed ultimo grado del Rito di Perfezione, rappresentano infatti la grande armata che deve scendere in
campo per liberare il Tempio di Gerusalemme dalle mani degli infedeli, e per costituire il Santo
Impero, che non ¢ altro, secondo dicono antichi rituali, che il Regno della Ragione, della Verita e
della Giustizia. E le Costituzioni del 1786, sulle quali si basano tutti i Supremi Consigli del mondo,
sanciscono la tradizione scozzese del «Santo Impero» persino nella terminologia gerarchica deno-
minando Sovrano Gran Commendatore (Commander) il Capo del Supremo Consiglio, Gran Mini-
stro di Stato, Gran Segretario del Santo Impero, Gran Tesoriere del Santo Impero, i Sommi Digni-
tari ed Ufficiali.

Napoleone I, «nostro fratello e protettore dell'Ordine», come ci dicono i Rituali Scozzesi del
primo Supremo Consiglio d'ltalia (1805), riesumando le legioni e le aquile, ricostituendo I'lmpero,
infrenando sotto la sua autorita quella del Papa, dando al figlio il nome augurale di Re di Roma, fa-
cendo solennemente celebrare nel 1813 il centenario della distruzione dei Templari, mostrava la
sua comprensione del compito da attuare, e parve quasi ispirarsi alla tradizione imperiale dantesca
quando al momento della incoronazione, con gesto meditato tolse dalle mani del sacerdote offician-
te la corona ferrea e se la pose in capo con le sue stesse mani affermando che Dio (e non un‘altra
qualsiasi autoritad) gliela aveva data. E si mostrava conscio del carattere del Rito Scozzese favoren-
done lo sviluppo e I'azione ed onorandone la filosofica autorita.

Se dobbiamo prestar fede a quanto racconta Samuel Paul Rosen (un ebreo polacco che dopo es-
ser passato per tutti i gradi della Massoneria si ribelld contro di essa e fece traffico dei suoi secreti,
autentici o no), la Massoneria non si sarebbe limitata ad una platonica aspirazione, ma avrebbe ad-
dirittura lavorato alla realizzazione dell'impero universale con capitale Roma. Ad ogni modo, a
quanto dice il Rosen nel suo libro: L'Ennemie Sociale - Histoire documentée de la Franc-
Maconnerie de 1717 a 1890 en France, en Belgique et en Italie. Paris 1890, presta fede il gesuita
Mgr. Léon Meurin, il quale nel suo libro: La Franc-Magonnerie, Synagogue de Satan - Paris 1893
riporta e fa suo, come capo d'accusa contro la Massoneria, l'istruzione data al Generale Garibaldi,
e quella data a S. A. R. il Principe di Galles.

Riportiamo testualmente anche noi dalla pagina 264 della versione italiana del libro del Meurin
(La Frammassoneria, Sinagoga di Satana per Monsignore Leone Meurin S. /. Arcivescovo - Ve-
scovo di Port-Louis, versione del Sac. Angelo Acquarone - Siena, presso I'Ufficio della "Biblioteca
del Clero" - 1895, Costituisce il vol. VII della "Biblioteca del Clero"): «Dopo aver rovesciato il po-



tere temporale del Papa, del nostro nemico infame e mortale coll'aiuto dell'ltalia e della Francia,
noi indeboliremo la Francia, sostegno del suo potere spirituale, coll'aiuto della nostra potenza e con
quella dell’Allemagna.

E un giorno verra cui dopo la divisione integrale dell'Europa in due Imperi, I'Alemanno d'occi-
dente e il Russo d'Oriente, la Massoneria li unira in un solo, con Roma a capitale dell'Universo in-
tero». Questo il piano satanico della «setta» denunciato dal massone rinnegato Rosen e dall'autenti-
co e fedel gesuita Meurin, cui dedicheremo una piccola parentesi.

Questo Mr. Meurin, e stato il piu sapiente teorico della scuola antimassonica del Hieron, di Pa-
ray-le-Monial, secondo il quale College historique du Hieron, la Massoneria non é altro che della
Cabala, ed uno strumento del semitismo. Uno studioso serio, I'ebraista Paul Vulliaud nel suo libro
su La Kabbale Juive (1923), vol I, pag. 302-307, ha dimostrato che Mgr. Meurin, maestro e dotto-
re dell'Hiéron, e redattore del "Novissimum Organum™ era una poderosissima bestia, nonostante
che anche a lui spettassero le felicitazioni che il P. Dehon, consultore della Congregazione dell'In-
dice, aveva rivolto ai redattori dell'Hieron. A quanto dice il Vulliaud ci sarebbe molto da aggiunge-
re. Questo per esempio: il Meurin riporta come genuina leggenda di Hiram (pure alterandola per
meglio servirsene nella sua diffamazione) una variante della leggenda di Hiram che egli prende da
un altro diffamatore clericale e cioe dal Saint-Albin (Alex. de) - Les Francs-Macgons, 1862, che ne
tratta per una ventina di pagine dicendo di averla presa dalla massoneria di adozione, mentre invece
essa non esiste né nella massoneria di adozione, né in quella ordinaria, essendo semplicemente con-
tenuta in una novella di Gérard de Nerval, che essendo passato all'Oriente eterno alcuni anni prima
non poteva dare del ladro e del bugiardo al cattolico diffamatore della Massoneria. Sull'interpreta-
zione di questa leggenda spuria debitamente alterata dal Saint-Albin, e poi dal Meurin e dal Taxil
(e male auguratamente riprodotta dal De Castro e dal Bacci senza farne la storia), poggia la requisi-
toria contro la massoneria dell'onesto e sapiente campione della Societa di Gesu. Per chiudere que-
sta parentesi diremo ancora che questo gesuita, e con lui tutti gli scrittori antimassonici della «set-
ta» clericale, caccia le alte strida a proposito della interpretazione data in massoneria alla parola
Tubalcain (possessio orbis), ignorando evidentemente che é esattamente quella che ne danno San-
t'Isidoro e San Girolamo, come chiunque pud immediatamente verificare consultando la Patrologia
del Migne (Vol. 82 e Vol. 23). Dopodiché e lecito arguire che se gli altri volumi della "Biblioteca
del Clero" sono di questa forza, si va piuttosto maluccio anche in fatto di semplice erudizione.

Chiusa la parentesi, e torniamo a noi.

Sia 0 non sia giustificata I'accusa d'imperialismo rivolta al nostro grande fratello Giuseppe Gari-
baldi, possiamo constatare che, pur volendo fare di Roma la Capitale d'ltalia e forse di un governo
unico che estendesse la sua autorita su tutto il mondo, sotto forma di Impero come Dante auspica-
va, 0 di Alleanza universale dei popoli o di confederazione europea, I'aspirazione verso una terza
Roma, sede di un organismo statale universale, non andava certamente, in Dante, Mazzini e Gari-
baldi a scapito dell'amore di patria, che per la grandezza di Roma e d'ltalia questi grandi Italiani
soffersero, lavorarono e lottarono in modo cosi ardente e puro che pochi potranno avere eguagliato,
sorpassato nessuno. E ci sia lecito affermare che anche noi sentiamo potentemente I'amore per la
nostra patria, che non intendiamo sacrificare in nessuna maniera ed a nessuna autorita, pure senten-
do che non si deve e non si puo nel suo stesso interesse e per la sua stessa gloria astrarre dai biso-
gni e dai destini dell'intera umanita, che vorremmo vedere governata da un potere universale ed u-
nico, savio e benefico, designato nella tradizione dello scozzesismo col nome di Santo Impero.

Non é per opportunita che seguiamo questa linea imperialistica, poiché se oggi da molti si parla
di impero noi possiamo mostrare di avere precorso i tempi, ed i fratelli ben ricorderanno le nostre
parole ed i nostri atti sino da molti anni or sono. Ma noi non pretendiamo ad alcuna originalita, par-
liamo come massoni scozzesi cui tocca in sorte oggi interpretare ed esporre la nostra tradizione, ed

5



agire e parlare inspirandosi e subordinandosi ad essa, alla tradizione scozzese, che concorda perfet-
tamente con la tradizione pitagorica, romana, dantesca.

La necessita di sostituire al Chaos europeo e mondiale un unico governo, che liberi I'Europa ed
il mondo dalle spaventose conseguenze di una nuova conflagrazione, che puo scaturire dalle com-
petizioni dei varii stati in cui I'Europa e divisa, comincia ad essere universalmente sentita. L'Occi-
dente aspira a ricostituire la sua unita, cui forse sono legate anche le sorti della sua civilta. E poiché
questa deriva dalla civilta che I'impero romano estese nella sua universalita al mondo allora cono-
sciuto, ed é in fondo ancora civilta romana, sembra abbastanza giustificato di riportarsi a Roma da
cui essa scaturi, e venne attuata e diffusa, come a suo centro e perno.

Naturalmente la nostra aspirazione tradizionale ed iniziatica al «Santo Impero» non ha nulla a
che fare con le correnti di carattere universale, che poggiano sopra concezioni profane di natura
prevalentemente economica, come il socialismo ed il bolscevismo ed altre correnti e movimenti
sorti ed inspirati da paesi stranieri; ma in simil modo non ha nulla a che fare con i movimenti che
vorrebbero instaurare un impero a beneficio di un determinato popolo, come la Germania ha tenta-
to, e come dicesi sia voluto dai «Savi anziani di Sion», e non ha nulla a che fare con quegli impe-
rialisti che sognano un impero limitato alla porzione cattolica dell'Occidente, per uso e consumo
della Compagnia di Gesu. Pensare di ricostituire I'impero con l'aiuto di quelle correnti che lo di-
strussero, che lo vollero distruggere e della distruzione menarono e menan vanto, ci sembra un‘as-
surdita. La Chiesa che secondo Machiavelli fu causa della mancata costituzione d'ltalia a nazione,
quando Francia, Inghilterra, Germania, Spagna a nazione si costituivano, e fu causa quindi della
gravissima inferiorita nostra di fronte alle altre nazioni per il ritardo secolare della nostra costitu-
zione a nazione unita ed indipendente, ritardo di cui anche oggi scontiamo amaramente le conse-
guenze, la Chiesa che ci ha avversato in tutti i modi durante tutto il periodo del nostro risorgimen-
to, non puo servire a costituire I'impero. Se lo facesse lo farebbe collo scopo di fare il suo interesse,
e non il nostro. Ed in vero essa mira ad un impero puramente latino. Mentre noi massoni pensiamo
a tutta la cristianita, a tutto I'Occidente, che occorre unificare, fortificare ed innalzare, ridando pie-
na e libera manifestazione a tutte le antiche energie del suo genio, soffocate ma non distrutte con la
caduta dell'impero romano.

Ed infine, ancora una volta ripetiamo con Dante che l'autorita imperiale deve essere sovrana, in-
dipendente dall'autorita religiosa, e congiunta invece all'autorita filosofica, ossia alla sapienza che
solo I'iniziazione puo dare.



