
Jgíszló (síndrás

A TANTRIKUS JÓGA^

Bevezetés ■ „Tantra” és „jóga” ■ A jóga szemléleti háttere ■ A tantra-jóga mint a „hatalom 
jógája” ■ Tantrizmus és szexualitás ■ Sakti és sákta: a szexuális bipolaritás ■ A kundalini és 
a csakrák ■ A realizáció a tantrikus szimbolika fényében ■ A vira útja és a divja útja ■ A 
posztmortális alternatívák és a halhatatlanság kivívása ■ A halál utáni megvalósítás mint 
tantrikus specifikum ■ A buddhista tantrajána ■ A tigrislovaglás ■ A „tantrikus” pro­
paganda és a tantrizmus exkluzivitása ■ A tantrikus praxis alapfeltételei ■ A tantrikus teó- 
ria és a tantrikus praxis

A
 tantrikus jógának mint témakórnek nem kell külón aktualitást adni. En- 
nek a kérdéskórnek az aktualitását éppen az adja, ami minden lényegi és 
alapvetó kérdésnek aktualitást ad - vagyis minden olyan kérdésnek, ami az em­

ber alanyi létére irányul, alanyi létével foglalkozik, s amivel kapcsolatban az értet- 
lenség, a félreértés, a jó- vagy a rosszhiszemü félremagyarázás általánossá vált.

„Tantra” és „jóga”

A „tantrikus jóga”-ósszetétel megértése érdekében mindenekelótt azt kell 
megvilágítanunk, hogy mit jelent a „jóga’ és mit jelent a „tantra”; továbbá hogy 
milyen létszemléleti és elvi alapok szükségesek ahhoz, hogy a tantrikus jógáról 
kialakított képünk - akár teoretikus vonatkozásban, akár egy praxisra való eló- 
készület jegyében - megfeleljen a valóságnak.

A tantra szanszkrit szó, és annyit jelent: „kiterjesztés”. A „kiterjesztés” a tant­
rikus jóga vonatkozásában arra vonatkozik, hogy a tantrát mint elvet és mint 
gyakorlatot az emberi lét minden szférájára ki lehet és ki kell terjeszteni. Maga a 
„tantra” kifejezés szorosan véve és tórténelmileg csak a hinduizmushoz, a budd- 
hizmushoz és a dzsainizmushoz kapcsolódik, mindazonáltal a tantrizmus mint 
szemlélet átvitt, de hasonlóképpen szoros értelemben olyan vallásokban is meg- 
jelenik, mint amilyen a taoizmus vagy az úgynevezett univerzizmus (vagyis a 
külónbózó kínai hagyományok együttese), valamint a bon (bón). Egészen más

* László András tantrizmus tematikájú elóadásai alapján szerkesztette: Buji Ferenc.



ósszefüggések szempontjából a tantra kiterjesztett értelméhez még olyan irány- 
zatok is hozzákapcsolhatók, amelyek inkàbb a nyugati vagy a kôzel-keleti vilàg- 
ban terjedtek el, mint példâul elsôsorban a hermetizmus, amely szorosan véve, 
de kôzônséges értelmét kitágítva valóban a tantrizmus egy változatának te- 
kinthetô. Sot korántsem alaptalan az a feltételezés, amely szerint az azték tradi- 
ciónak is volt egy tantrikus vonulata.

Ha a ^óga" terminus megfelelô fordítását keressük, akkor nem elégedhetünk 
meg azzal a szokásos és szótári értelmezéssel, amely szerint maga a kifejezés a 
”7M/"gybkre vezethetô vissza, és ennek megfelelôen „leigázás”, „megfékezés”, 
„ôsszekôtés” stb. jelentései lehetnek. Ertelmileg leghelyesebb a gôrôg askésis szô- 
val kapcsolatba hozni: eredetileg és valójában ugyanis az aszkézis a szellemi meg- 
valósításra irányuló gyakorlást jelenti. Eppígy a jóga célja is minden esetben egy 
olyan cél, amelyet a szó legszigorúbb értelmében metafizikainak kell nevezni:1 a 
metafizikai megvalósítás, egészen pontosan metafizikai ¿'wmegvalósítás, mégpe- 
dig abban az értelemben, hogy a tudat magában a metafizikumban gyókerezik, 
és a tudatban véghezvitt visszavezetés (lat. reductio) az ember alanyiságát vezeti 
vissza ahhoz az egyetemes alanyisághoz, amely túl van a létesült világon, túl van 
minden létesült szférán. A jóga mint abszolút ónmegvalósítás tehát nemcsak az 
emberi világból emeli ki az embert, hanem általában a létesültek világából is, és 
egy, az emberen belül megnyíló ôsvényen keresztül a lét léten túl i Centrumához 
vezeti.

1 A metafizikának mint olyannak alapvetoen két értelmezési lehetósége van. Maga a ta me­
ta ta physika kifejezés egyszerñen arta vonatkozik, ami túl van mindenféle létesülésen. Eppen 
ezért a „metafizika” egyik - és alacsonyabb rendíi - értelme szerint egyszerñen a természeten tú- 
liságra utal, míg magasabb értelme szerint arra vonatkozik, ami minden létesülton, minden lé- 
tezon, minden entitáson túl van. Filozófiatórténeti vonatkozásban természetesen a „metafizika” 
kifejezést nemcsak ebben az értelemben használták; egyrészt a filozófia egyik ágát jelentette, 
másrészt egy filozófiai metódust takart.

Ennek fényében külónósen nyilvánvalóvá válik az, hogy a „jóga” kifejezést 
rendszerint mennyire felelótlenül használják. Alig végez néhány testgyakorlatot 
az ember, máris úgy képzeli, hogy a jóga útját járja - holott a jógát már régeb- 
ben is egyfajta pra/óga, „elójóga” elózte meg, amely a tulajdonképpeni jógához 
vezetó elókészület útja volt. A jelenkorban pedig az ember már annyira eltávo- 
lodott az eredeti princípiumoktól, hogy még a prajóga sem végezhetó kózvetle- 
nül, hanem ahhoz is hosszadalmas elókészító múveletekre van szükség. Magától 
értetódik azonban, hogy teoretikus tisztázatlanság és zavar mellett szó sem lehet 
semmiféle praxis elkezdéséról vagy folytatásáról.

♦ 2 ♦



A JÓGA SZEMLÉLETI HÁTTERE

A jógához egy meglehetósen szigorú szemléleti és elméleti háttér kapcso- 
lódik, amelyrôl a népszerûsitô és propagandisztikus irodalom - függedenül at- 
tól, hogy nyugatiak vagy keletiek terjesztik - rendszerint nem hajlandó tudo- 
mást venni. Ha azonban a jógával komolyan akarunk foglalkozni, vagyis ha a 
valóságnak megfelelo képet akarunk kialakítani a jógáról, akkor fei kell ismer- 
nünk, hogy egyáltalán nem közömbös az a létszemlélet, amely a jóga szemléleti 
hátterét alkotja.

Ha meg akarjuk érteni a jóga szemléleti hátterét, akkor amit legeloször is fei 
kell számolnunk, az az elsö kettosség, nevezetesen a tudat és a lét kettossége - füg- 
getlenül attól, hogy ebben a relációban a tudat vagy a lét kap elsôbbséget. A jó­
ga szemléletében a tudat - kiterjesztett értelmében - általában azt is magában 
foglalja, amit „tudatalattinak” vagy „tudatfelettinek” szokás nevezni. Ebben a 
kiterjesztett értelemben a tudat és a lét egybeesik, vagyis ugyanaz. Tudati lét 
van, és sem a tudat, sem a lét nem határozza meg a másikat. A lét tudati lét, 
másféle lét nines, s ilyen módon tudattól elválasztott létról beszélni teljesen ér- 
telmetlen. Maga az objektivitás sem tudattól független, hanem tudati objektivi- 
tás. Minden folyamat tudatfolyamatra, tudati alanyiságra, szubjektivitásra vezet- 
hetó vissza. Ezeknek a tudati viszonylatoknak a különbözo fokozatai a meg- 
valósítás során egyre erósebben és intenzívebben realizálhatók.

Ha ezen a vonalon továbbmegyünk, akkor a helyesen értelmezett szub- 
jektivizmus szintén elengedhetetlen elvi bázissá válik. Ez végsó soron azt jelenti, 
hogy ha az Alanyt - egyes szám elsó személyben fogalmazva - Onmagammal, 
En-Magammal azonosítom, akkor ebben az esetben az egész létben egyetlen 
Alany van. Természetesen szó sem lehet az egyetlen Alany személyes onma­
gammal való azonosításáról. Sok személy, sok individuális személy van, de csu- 
pán egyetlen Alany, mely azonban lehetóségeinek teljessége és egyetemessége 
tekintetében mintegy nines kibontakoztatva, mert az Alany centrális állapota az 
átélésben nem nyilatkozik meg olyan mértékben és olyan eróvel, ahogyan — tu- 
lajdonképpen normálisan — meg kellene nyilatkoznia. Ezt a szemléletet, mely az 
Alany egyetlenségét tételezi, a filozófia szolipszizmusnak nevezi. A jóga megér- 
téséhez a szolipszizmus elvi felvétele nélkülózhetetlen — máskülónben az ónma- 
gamban rejló abszolút metafizikai kózéppont megvalósításáról nem is lehetne 
beszélni. Ha pedig a szolipszizmust még szigorúbban akarjuk meghatározni, ak­
kor mágikus szolipszizmusnak kell neveznünk. A mágia a lét feletti hatalmat és 
uralmat jelenti. Ez nemesak azt foglalja magában, hogy a végsó és abszolút álla- 
pot megvalósítható, s hogy ez a megvalósítás egyedül rajtam múlik, hanem egy- 
úttal azt is, hogy e megvalósítási folyamatba semmiféle más külsó szellemi hata-

♦ 3 ♦



lorn nem avatkozhat bele. Ebbôl a szempontból nézve például annak a kérdés- 
nek a felvetése, hogy van-e Isten vagy nines, értelmeden: Isten egy olyan po- 
tencialitás, amely az Alany végsô, hatalmi teljességét jelenti, s 1ère ilyen módon 
megvalósításának függvénye.

A TANTRA-JÓGA MINT A „HATALOM JÓGÁJA”

E vonalak mentén továbbhaladva keil visszatérnünk a tantrához, amelynek 
ugyan vannak vallási lecsapódásai, de elsôsorban a metafizikai megvalósítással, 
vagyis a jógával hozható kapcsolatba.2

2 A tantrizmus egyáltalán nem érdektelen tórténeti hátteréról ezúttal nem beszélhetünk. 
Ennek a kérdéskórnek rendkívül kiterjedt irodalma van, azonban sajnálatos módon e könyvek 
tekintélyes része hibás beállítottságú.

A tantrikus jógát ,,a hatalom jógájának" kell nevezni. Noha a hatalmi princí- 
pium a jóga többi változatában is szerepet játszik, a cantrikus jógában azonban 
kivételesen megnô a jelentôsége, s ezért a jóga szóban forgó irányzata akár ,,a ha- 
talom kiterjesztésének jógája” never is viselheti. Tehát kitüntetetten mágikus ka- 
rakterü útról van szó - olyan útról, amely az összes lehetséges út között a legne- 
hezebben járható, ugyanakkor pedig egyre inkább bekövetkezik az a helyzet, 
hogy az ember számára ez lesz az egyetlen nyieva maradt út.

Mit jelent ez a fentebb említett „hatalmi kiterjesztés”, és miben különbözik a 
tantra-jóga azoktól a jógairányzatoktól, amelyekben ez a hatalmi jelleg nem lé- 
pett elôtérbe? Ahhoz, hogy ezekre a kérdésekre válaszolhassunk, egy rövid kité- 
rot kell tennünk.

A tantrikus szemlélet - és tulajdonképpen minden spiricuális szemlélet - a 
szükségszerú vagy esetleges evolúcióval és az e gondolatra épülo evolúciós el- 
méletekkel szemben az involúció realitását fogadja el, vagyis azt, hogy az ember 
és a tudat az idoben általánosan nem emelkedik, hanem süllyed. Mint ahogy 
ninesen semmilyen felfelé vezetô tórvényszerúség, éppúgy ninesen semmilyen 
felfelé vezetô esetlegesség sem. A felemelkedés csak tudatos, csak akaratlagos és 
csak szabad lehet. Ami a szükségszerûséggel vagy esetlegességgel, illetve e kettô 
valamilyen kombinációjával van kapcsolatban, az hosszú távon mindig a ha- 
nyatlást, az alászállást szolgálja.

A keleci doktrínák integráns eleme a sotét korszakról, vagyis a kali-jugáró\ 
szóló tanítás. A kali-juga a voltaképpeni torténelemmel kezdodik, és ahhoz a Kr. 
e. 3102-es dátumhoz kötheto, amikor Krisna elhagyta a földi-emberi létformát 
- még ha ez inkább csak egy irányadó dátum is. A kali-juga tehát a szorosan

♦ 4 ♦



vett tôrténelemmel kezdôdik, és a tôrténelemben elôrehaladva egyre inkàbb ér- 
vényre jutnak jellegzetességei, egyre inkàbb elôrehalad egy elsôtétülési folyamat 
- nem külôn a tudatban és külôn a vilàgban, hanem egyszerre a tudati létben és 
a tudati világban. Ez az alászállás a jógában és a jógára való elôkészület során 
alakul át felemelkedéssé. A jógában tehát már egy akaratlagos és sa/át akcióról 
van szó. A kal¿-/ugát megelôzô korszakokban a lét- és tudatstruktûra nagymér- 
tékben lehetôvé tette, hogy mindaz, amivel az ember a szellemi ónmegvalósítás 
során kontaktusba került, eleve az emelkedést segitse elô, vagy ha nem ilyen 
volt, akkor kônnyedén ilyenné lehetett tenni. Ahogyan a kali-juga egyre inkàbb 
elôrehalad, ùgy kell egyre inkább kiterjeszteni a megvalósítás eszkôzeit. Mint- 
hogy a jôga éppen az életfolyamatoknak és életterületeknek, illetve a tudati ter- 
rénumoknak az átalakítására irányul, olyan életterületeket kell bevonni az átala- 
kítás folyamatába, amelyek kôzônséges formâjukban nem segitik elô a megvalô- 
sítást, sot ellentétesek a megvalósítási tôrekvésekkel. Vagyis míg az ùgynevezett 
nem-tantrikus jógák csakis olyan területekre irányulnak, amelyek eleve elô- 
segitik az emelkedést, a tantrikus utak tulajdonképpen fokozatosan minden te- 
rületet birtokukba vesznek. Igy példâul a tantra olyan életterületeket is hatalmi 
kôrébe vont, mint a harc és a harci mûvészetek. Mig ugyanis kôzônségesen a 
harcot a hozzá kapcsolódó indulatok miatt egy olyan bensô aktivitâs kiséri, 
amely diametrálisan szemben áll a realizációval, a bensô neutralitással àthatott 
harc — anélkül, hogy ez erôcsôkkenéssel járna — végül is a szellemi emelkedés 
szolgálatába állítható.

TANTRIZMUS ÉS SZEXUALITÁS

Ami a tantrizmussal kapcsolatban általánosan kôzismert, az a megvalósítás és 
a szexualitâs ôsszekapcsolàsa. Hogy ez mennyiben igaz és mit jelent, arról külôn 
kell szôlnunk.

Számos mitológiában - példâul az ügynevezett dñz/ro^M-mítoszban is - 
megjelenik az a gondolât, hogy az ember egy primordiális és még nem materia- 
lizált állapotában androgynos volt, vagyis egy olyan lény, aki nem félig férfi és fé- 
lig nô, hanem mind a két nemet teljes egészében magában foglalja. A mitosz 
szerint az Olümposzt ostromlô Æ^ro^wM-embereket az apollôni istenek ketté- 
vágták, s mivel azota a két félbevágott lény egymás keresésével van elfoglalva, az 
Olümposzt nem tudjàk birtokukba venni. Maga a latin sexus szó is a secare, 
„szétvágni” szóból származik, tehát a szétvágottsággal függ ossze, és ennek meg- 
felelôen a szexualitâs és a szexuális unió eredeti rendeltetése az lenne, hogy a két 
lény ismét létrehozza az androgynost, és legitim módon birtokába vegye az Olüm-

♦ 5 ♦



poszt. Kôzônségesen azonban a szexualitás nem ebbe az irânyba mutât, vagyis 
nem segiti elô a szellemi megvalósulást, hanem a belsô orientádót más irányba 
fordítva kilejezetten akadályozza a realizációt.

A tantrikus utak egy sajátos bensó hozzáállás kialakításával lehetové tették, 
hogy eredeti tendeltetésének, az androgynos restaurációjának értelmében maga a 
szexualitás is úttá, méghozzá mágikus úttá válhasson, kiküszôbôlve a szexualitás- 
nak mindazon vonásait, amelyek az útról való eltereléssel függenek ossze.

Természetesen mind a hindú, mind a buddhista tantrizmusban kiemelkedô 
szerepet játszik az a lelki-szellemi állapot, amit mámornak lehet nevezni. A má- 
mor bizonyos dionüszoszi utakban is komoly jelentoséget nyert, ugyanis ezek is 
rendelkeztek tantrikus aspektussal. A mámort éppúgy el lehet érni bor fogyasz- 
tásával, mint haré által vagy a szexualitás gyakorlásával. A tantrikus vagy tantri­
kus karakterú utaknál korántsem az volt a feladat, hogy a mámorelemet lecsok- 
kentsék, hanem ellenkezôleg, hogy a végtelenbe fokozzák — de az éberség 
ugyancsak végtelenbe fokozása mellett. A mámor végtelenítése és az éberség vég- 
telenítése együtt és egyszerre: ennek a csaknem lehetetlen vállalkozásnak a vég- 
hezvitelére vállalkozott a tantrikus úton járó jógi. Másképpen megfogalmazva ez 
a legmagasabb rendu emberi tevékenység, nevezetesen a plenitudinális kon- 
centráció-meditáció-kontempláció hármas egységének osszekapcsolása az em­
beri létrendhez kapcsolódó legmagasabb intenzitású átélésekkel, amelyek éppen 
a szexualitással vagy a harccal függenek ossze.

A tantrikus utak ez a kettôt igyekeznek ôsszekôtni és egyesíteni: a legma­
gasabb rendu emberi tevékenységet és a legintenzívebb átélési lehetoségeket. 
Enélkül a szexualitás és a haré nem a felszabadulás érdekében fog mükodni, ha­
nem a létesülési orvénybe való fokozott belekótést fogja szolgálni, ugyanis a 
mámor kôzônségesen teljesen ellentétes az éberséggel, és jelenléte magától érte- 
tôdôen oltja ki az éberségi elemet. De ugyanekkora esélye van annak is, hogy a 
praxis során megelevenedo hüvos nyugalom gátolja meg a mámorra irányuló 
erok felfokozódását. E két erot tehát úgy kell ôsszekôtni, hogy a megvalósítási 
processzus folyamán egyik ereje se csokkenjen.

Természetesen a realizáció kôrébe vont haré és szexualitás szélsoséges példák. 
Távolabbról a tantrizmus kôrébe tartoznak olyan partikuláris utak vagy leheto- 
ségek is, mint például a teaszertartások útja vagy a virágrendezés (ikebana). 
Mindaz, ami általában nem segítette elô a megvalósítást, sot megfelelo kontroll 
híján annak ellenében mûkôdôtt, most az út érdekében eszkôzzé lett. A 
tantrizmus ezt úgy fogalmazza meg, hogy ez ,,a mérgek elixírré változtatása”. 
Azt, ami kôzônségesen halálos méreg, gyógyszerré, sot élteto erové lehet ala- 
kítani. S mivel az idok folyamán egyre tobb folyamat válik negativisztikussá, va-

♦ 6 ♦



gyis olyanná, ami az emberi ónmegvalósítás ellenében hat, a tantrikus irányza- 
tok aktualitása az idók folyamán fokozatosan nóvekszik.

A ka/i-jugában elórehaladva, kórülbelül a jelenkorban lassan már a tisztán 
gnosztikus, tehát transzcendentális képességek is egyre inkább olyan degenerá- 
ción mennek kereszcül, hogy kózónségesen akadályaivá válnak a megvalósítás- 
nak. Ez mindenekelótt a gondolkozásra vonatkozik, amely pedig — bármilyen 
úcról is legyen szó - ónmagában a legkézenfekvóbb eszkóze a megvalósításnak. 
A gondolkozás funkcionális átalakítása minden irányzatban az elsó feladat, és ez 
alól nincs kivétel. Régebben a gondolkozást nem lehecett tantrikus jellegünek 
tekinteni; ma azonban a gondolkozás olyan mélyreható átalakuláson ment ke- 
resztül, és - fóképpen racionális-diszkurzív formájában (nem is beszélve a gon­
dolkozás alatti automatikus-asszociatív gondolkozásról) - annyira testhez kó- 
tótté vált, hogy kózónséges formájában már inkább negatívumnak, mint pozití- 
vumnak tekinthetó — vagyis olyan erónek, amelynek immár nem uraként élem 
át ónmagamat, hanem sokkal inkább elszenvedójeként.

SAKTI ÉS SÁKTA: A SZEXUÁLIS BIPOLARITÁS

A tantrizmussal kapcsolatban bizonyos alapfogalmakat feltétlenül tisztázni 
kell. Az egyik ilyen fogalom a sakti. A szó indogermán etimológiája nagyon ke- 
véssé tisztázott. Szorosan vett jelentése az, hogy „hatalom” és „eró”. A sakti egy 
olyan tudat- és léteró, egy olyan tudati és létbeli hatalom, amely minden terem- 
tési, fenntartási és átváltoztatási processzust megelóz, s ugyanakkor mindegyik- 
ben megjelenik. De éppígy megjelenik a sakti a megismerésben is mint a meg- 
ismerés alapját jelentó eró. A tantrikus szimbolikában a saktit nónemúnek te- 
kintik. Az, aki a saktit birtokolja, a hímnemú sákta. A sákta az, akié a sakti: az 
uralkodó, vagyis a hatalom birtoklója.3 A sákta voltaképpen Siva. A tantrikus 
úton járó jógi feladata az, hogy a saktit fokozatos birtokba vétele révén egyesítse 
Sivával. A birtokba nem vett sakti, vagyis hatalom fékevesztett, bomlasztó és 
tomboló eróként jelenik meg, amelynek a szimbóluma a tigris. A sakti magával 
a kali-jugával is ósszefügg, hiszen a saktit képviseló egyik istennó neve Kálí, ami 
„feketét”, „sótétet” jelent. Kálí a destrukciónak és a pusztításnak a princípiumát 
reprezentálja, és a sakti uralatlan formájában éppen ezzel függ óssze. A tantra- 
jógi célja a sakti feletti uralom megszerzése, vagy másképpen megfogalmazva egy

3 Mivel az uralom principiálisan felette áll a hatalomnak, uralomnak a hatalom feletti ha- 
talmat nevezzük.

*7*



sajátos pozíció, nevezetesen a sákta pozíciójának megvalósítása - amely az ura- 
lom birtokosának a pozíciója. Ebból is látható, hogy miután a saktit — részben 
szimbolikus értelemben, részben egy mélyebb belátás alapján - a feminitással 
hoztuk osszefüggésbe, itt nem puszcán biológiai megalapozottságú kettósségról 
van szó, hanem olyan kettósségról, amely ontikus természetü, a lét mélyén gyö- 
kerezik, s amely valamilyen módon a világ minden szférájában, minden síkján 
megnyilvánul. Ez a kettósség a létbeli teljességben úgy jelenik meg, mint a szel- 
lem (purusa) és a létesült világ (prak...tí) kettóssége. Biológiailag ugyanis csak 
nagyon gyenge lábakon álló érveket lehet felhozni annak bizonyítására, hogy a 
szexualitásnak, vagyis a biológiai bipolaritásnak miért kell fennállnia. A biológi­
ai bipolaritás szükségszerú volta pusztán a biológia síkján valójában nem tá- 
masztható alá, és az ezzel kapcsolatos érvelés kifejezetten utólagosság be- 
nyomását kelti. A világban levó nemi bipolaritás a lét, a tudati lét teljességének 
felel meg, amely szintén bipolárisan tagozódik, és az egységen belüdi dualitást je- 
lenti. Az egység helyreállítása egyszersmind a megvalósítás teljességét is magában 
foglalja. Tehát minél primordiálisabb egy létforma, annál inkább lehet szexuális 
bipolaritásról beszélni - s ez is alátámasztja azt, hogy a nagyon egyszerú élolé- 
nyek, amelyeknél a nemi bipolaritás még nem található meg, sosem voltak elsö- 
rendüek, hanem mindig egy involúciós folyamat végsó produktumait alkották. 
Tehát minél inkább elmosódik a szexuális bipolaritás, minél inkább eltünnek a 
nemek kózótti kvalitatív külónbségek, annál inkább lehet egy involúciós leépü- 
léssel számolni. A szexuális bipolaritás azonban az embernél rendes kö- 
rülmények kózótt megvan, és a tantrikus irányzatokban ezt nagyon nagy mér- 
tékben figyelembe is vették. Noha ezúttal nem merülhetünk bele a részletekbe, 
azt azonban ki kell jelenteni, hogy a tantrikus praxis során mindenekelótt a saját 
nem teljes megvalósítását kell végrehajtani, vagyis a férfinak teljesen férfinak, a 
nónek pedig minél inkább nónek kell lennie. A bipoláris egységet ugyanis nem a 
két nem fokozatos kózeledése hozza Iérre, hanem a két nem teljes szeparációt 
kóvetó „ósszerobbanása”.

A KUNDALINI' ES A CSAKRÄK

A tantrikus joga iränyzatainak egy bizonyos köre a saktit egy kigyoval szim- 
bolizälja, amelyet kundalini ndginak, „összetekeredett kigyonak” neveznek. A 
kigyo neve a szanszkritban ndga, de minthogy a sakti nönemü, a. saktit szimboli- 
zälo kigyo is nönemü, s igy ndgi a neve, mig a kundalini az „összetekeredett” je- 
lentesü kundali nönemü alakja. Ez a kundalini ndgi a saktit, a hatalmat, az eröt:

♦ 8 ♦



a minden létesülést megelôzô létesítés, a fenntartás és a transzmucáció erejét 
szimbolizálja.

A tantrikus jóga a létállapotok köreit csakrákkai, kerekekkel, vagy más- 
képpen padmacsakrákkzl, lótuszkerekekkel szimbolizálja. A padmacsakrák a vilá- 
gok, vagyis a lókák megfelelôi, s így alapjában véve egy-egy csakrából az egész 
létben csak egyetlenegy van.4 Ha azonban az egyes emberre vonatkoztatjuk, va­
gyis mintegy lokal izáljuk oket (noha lényegük szerint nem térbeliek), akkor a 
padmacsakrák tulajdonképpen a lókák, vagyis a világok bejárataivá válnak: raj- 
tuk keresztül, kontemplálásuk révén a nekik megfelelo világokba, létállapotokba 
mint saját állapotokba lehet bejutni. Éppen ezért a csakrák^t sosem szabad egy- 
szerü eroközpontoknak vagy energia-továbbítókozpontoknak tekinteni. A 
csakrák szimbólumok, valóságtartalmuk szerint pedig bejáratok.

4 Itt érdemes megjegyeznünk, hogy a latín locus és a szanszkrit lóka indogermán alapon 
etimológiai és szemantikai rokonságban áll egymással: mindkét kifejezés világokra, helyekre, ál- 
lapotokra, illetve tudatállapotokra mint világokra vonatkozik.

5 Ez alatt idónként ábrázolni szoktak még egy kisebb, másodrendñ padmacsakrák. is, a 
nyolclevelü mánipitr csakrát.

A csakrák száma különbözo szimbolikáknak megfeleloen tetszoleges lehet. 
Mindazonáltal hét elsorendü csakrátíA szokás beszélni, s ezeket a lótusz szi- 
romleveleivel, illetve e sziromlevelek számával szimbolizálják. Legalul a négy- 
levelü múládhára padmacsakra helyezkedik el; ezt követi a hatlevelü svádhisthá- 
na padmacsakra', a kôvetkezô a tízlevelü manipúra padmacsakra', ezután követke- 
zik a tizenkét leveltí anáhata padmacsakra,5 majd a tizenhat levelü visudha vagy 
visudpadmacsakra', a két utolsó pedig a kétlevelü ádzsnyá padmacsakra és végül 
az ezerlevelü szahaszrára padmacsakra.

A lótuszkerekek szimbólumok: a létállapotok alapszimbólumai. Nem véletlen, 
hogy az emberi létállapottal oly szoros ôsszefüggésben lévo negyedik anáhata 
csakra tizenkét leveltí, s ilyen módon szoros szimbolikus kapcsolatban áll a zodi- 
ákus alapvetô jelentôségû tizenkettes beosztásával.

A tantrikus szimbolizmus kôvetkezô fontos fogalma a nádí. A nádí „folyo- 
sót”, „vezetéket”, „csatornát” vagy „folyamot” jelent. Bizonyos leírások szerint 
az emberi létállapottal négyszázharminckétezer nádí hozható ôsszefüggésbe, s 
így - újra csak jelképesen - az emberi testtel kapcsolatban is négyszázharminc­
kétezer nádíró\ beszélnek, amelyek közül azonban kitüntetett jelentosége csak 
hetvenkétezernek van. Ezek közül is kiemelkedik három: a gerincoszlop mentén 
baloldalt elhelyezkedô lunáris nádí, az idá, a gerincoszlop mentén jobboldalt el-

»9»



helyezkedô szoláris nádí, a píngala,6 valamint a lunaritást és a szolaritást egyesíto 
kôzépsô nádí, a szusumná. Ez utóbbi - minthogy túl van az ida és a píngala unió 
dualista, kettôs egységén is - a realizáció feltétlen és abszolút csatornája, s így a 
létbôl kivezeto útnak felel meg.

6 Bizonyos ábrázolásokon e két nádí a gerincoszlop kôrül sajátos fonadékot alkotva jelenik 
meg.

A nádíkb^n mint csatornákban áramlik csókkentett intenzitással aprána, va- 
gyis az életszellem. A prána annak a szellemnek a neve, amely az életerôt generál- 
ja. A prána tehát nem maga ez az életero, hanem az a szellem, amely a vitális 
eroket generálja. Éppen ezért a kôzônséges lélegzés, bármennyire is szabályozott 
legyen, sohasem tekintheto pránajámának. A práná/áma egy funkcionálisan 
élové tett szellemi állapotot jelent, s ugyan osszefüggésben áll fizikai hordozójá- 
val, a lélegzéssel, de semmiképpen nem azonos vele, és a lélegzés nem teheto 
pránájámává pusztán bizonyos szabályok betartása által. Az idá és a pingalá 
nádíbm a - jelképesen felfogott - áramlás minimális, a szusumná nádiban pedig 
általánosan egyáltalán nincsen áramlás. Ilyen módon az osszes tobbi nádí be\ü\ 
van a lét kôrén, és a szusumná az egyetlen olyan nádí, amely kivezet a létbôl, sot 
kivezet a lét és nemlét külônbôzôségének és egységének kôrébôl is. A kundalini 
nágmab mint a sakti megfelelôjének, vagyis mint saktinágínak — amely a négy- 
levelû múládhára csakra mélyén ôsszetekeredett àllapotban alszik, és a jelképes 
ábrázolás szerint saját farkát a szusumná nádiba dugva elzárja onmaga elôl az utat 
- ezen a csatornân keresztül kell felemelkednie, hogy a legfelsô padmacsakrában 
trónoló sáktával, vagyis a sakti urával és birtoklójával, Sivával egyesülhessen.

A REALIZÁCIÓ A TANTRIKUS SZIMBOLIKA FÉNYÉBEN

A realizációnak külônbôzô fokozatai vannak, s ezek mind az életszellem akti- 
vációjára irányulnak. A voltaképpeni megvalósítás, vagyis a valóban metafizikai 
megvalósítás azonban túlmutat az életszellem aktivációján, és ki akar lépni a lé- 
tesülések, sot a tiszta lét és nemlét kôrébôl is. A metafizikai megvalósítás eseté- 
ben tehát egy egészen más természetû megvalósításnak kell végbemennie, mint 
ami a kundaliní-nágí emelkedésével szimbolizált folyamat során végbemegy.

A tantrikus jógairányzatokban megfogalmazott végsô cél az, hogy a sákta tô- 
kéletesen birtokba vegye a saktK, s ilyen módon kialakuljon az abszolút egység. 
A tantrikus szimbolizmus ezt úgy fogalmazza meg, hogy a jôginak fel kell éb- 
resztenie az alvo kundalini nágít, hogy az megszüntesse ônnôn kundali, vagyis

♦ 10«



összetekeredett voltát.7 Ehhez a kígyónak eloször is ki kell húznia a farkát a 
szusumná nádiból, mert ezáltal teszi lehetóvé önmaga számára, hogy felemelked- 
jék. Minthogy azonban esszenciálisan alulról felfelé irányuló realizáció nines, 
lényegében ezúttal sem alulról felfelé irányuló megvalósítás megy végbe. A meg­
valósítás regulátora minden esetben a sákta léte, illetve az, hogy sákta a világ és a 
világban lekötött sakti felé fordul. A kígyó azért emelkedik fel, mert Siva van - 
mégpedig az ál talán os „levés” kategóriáit meghaladó létet birtokolva van. A 
kundalini nágí azért tud felemelkedni, mert lényege szerint fent van. Ha nem 
lenne eleve fent, sohasem tudna felemelkedni. A felemelkedés felülrol vezérelten 
megy végbe, mert lényege szerint alulról való felemelkedés nines.8 Ilyen módon 
Siva az, aki a sakti felé fordul, ô az, aki mintegy magához emeli a saktit, noha 
Siva - habár szimbolisztikailag csak a legfelsó csakránA áll kapcsolatban - tu- 
lajdonképpen minden állapotban, vagyis minden csakrákan és lókdoan jelen 
van.

7 A „kundalinijóga éppen ezért pontatlan kifejezés, mert a realizáció során a kígyó össze­
tekeredett volta megszíinik.

8 A tradicionális szemlélet egyebek között ezért is utasítja el az evolúciós felfogást.

A realizáló tudat Siva és a sakti relációjában van jelen. Ez pedig azt jelenti, 
hogy ami a csakráknak megfeleló világok között mozog, az tulajdonképpen nem 
a saktit reprezentáló kundalini nágí, hanem egy reláció, illetve egy relációval va­
ló identifikáció. Ez az, ami alászáll vagy felemelkedik, ez az, ami a realizáció fo- 
lyamán áthalad avilágokon (amelyek ilyen módon a realizáció lépesóit jelentik).

A világok azonban nemesak lépcsóket jelentenek, hanem egyúttal vonzásko- 
röknek is megfelelnek, vagyis olyan negativisztikus lehetóségeket reprezentálnak, 
amelyekbe - az individualitás különbözo mérvü megórzésével vagy elveszítésével 
párhuzamosan - bele lehet zuhanni és bele lehet olvadni. A realizációnak ugya­
nis nem a lókák átélése a célja, hanem transzcendálásuk. Éppen ezért az úgy- 
nevezett ZoAzZtudományok a metafizikai tudásnak csupán kiegészítései. A lókák a 
meditációs állapotokat elhagyva, a meditációs állapotokból visszatérve tanulmá- 
nyozhatók - mintegy rálátva ezekre az állapotokra, felülrol áthatva óket. Ilyen 
módon a Ä^tudomänyoknak van bizonyos értékük és érvényük, de ez az érték 
és érvény nem centrális, nem lényegi, hanem csupán melléktermékszerü. A 
lókák tehát tanulmányozhatók, sót tanulmányozásuk rendkívül érdekes lehet, a 
velük kapcsolatos ismeretek pedig felhasználhatók és figyelembe vehetók - esz- 
szenciálisak azonban sohasem lehetnek. Ami esszenciális, az a lókák!nó\ a 
ZdÁzzfelettiség értelmében vett ZdÁzmélküliségbe való átmenet. Az igazi megvalósí- 
tó csupán áthalad a Zo'AZkon, de nem kapcsolódik egyikhez sem. Uralja az adott

♦ 11 ♦



létállapotot, majd túllép rajta, hogy végül minden lókán túljutva nemcsak 
lókésvara, vagyis az adott lóka és a lókák ósszességének ura legyen, hanem 
lókálókésvara is, vagyis a lókálóka (lóka-alókd), a lóka és a Wdnélküliség együttes 
ura. O az igazi megvalósító.

A különbözo lókák a szanszára koréhez tartoznak. A legfelsó, alulról hetedik 
szahaszrára padmacsakra, az ezerlevelü lótuszkerék jelenti a lét határát. Ennek a 
neve brahmalóka. A brahmalóka tulajdonképpen lókakletú lóka: nem tartozik a 
világok koréhez, vagy másképp fogalmazva a szanszára és a nirvána határát je­
lenti - egy olyan határt, amely a kózéppontban van. Ezért lehet a „határ urá- 
nak” nevezni azt, aki a kózépponthoz eljut.

Bizonyos szimbolikák a szahaszrára padmacsakra fölött - elsósorban a Budd- 
ha-alakok ábrázolásánál - még egy kicsapódó lángot is ábrázolnak. Ez a szanszá­
ra abszolút elhagyása, a szanszárát éltetó láng ellobbanása. Ez a nirvána, a de- 
flammatio transcendentalis, vagyis a transzcendentális ellobbanás.9 Az ellobbanás 
egyszersmind abszolút Onmagamhoz való visszavezetésemet is jelenti. Ami ek- 
kor ellobban, az önnön mássá levésem lángja. Ha azonban a jógi még a létben 
akar maradni, akkor ezek a láng- és kígyóerók visszatérnek az anáhata csakrába, 
vagyis az emberi lókáxxak, a mánava- vagy naralókának megfeleló csakrába.

9 A nirvana ugyanis nem egyszerüen kialvás, hanem ellobbanás, vagyis egy láng utolsó fel- 
lobbanása kózvetlenül kialvását megelózóen.

10 A nara szónak egyebek között „ember” jelentése is van (narasinha például azt jelenti: 
„emberoroszlán”).

11 Az „állat” jelentésü szanszkrit tirjak észrevehetóen rokonságban áll az úgyszintén „állat” 
jelentésü német Tierrel és görög térionnak

12 A naralókát, vagyis az emberi világot nem szabad osszetéveszteni a naraka-iókával, vagyis 
a poklok világával, amelynek másik szanszkrit neve a pápalóka.

Ha a csakrák sorrendjét fentról lefelé kóvetjük, akkor a kózvetlenül a szahasz­
rára padmacsakra alatt elhelyezkedó kédevelü csakra az istenek világának, a déva- 
lókának felel meg. Az ez alatti tizenhat levelü padmacsakra az asura-lókáva\ kap- 
csolatos, az asura pedig approximative titáni létállapotot jelent. Ezután kóvetkezik 
az anáhata csakra, amelynek a mánava- vagy naralóka, az emberi világ a megfele- 
lóje.10 Ez alatt található a tízlevelú manipúra-csakrával szimbolizált tir/aklóka, az 
állatvilág lokája.11 Ez alatt áll a prétáknak, a démonoknak a világa (különös mó- 
don a démonok világa ósszefüggésben van a nóvényvilággal, hiszen a démon nem 
okvetlenül gonosz démon; jó démonok is vannak). Ez alatt van a naraka-lóka, a 
poklok és a sátáni lények világa, amely az ásványvilággal áll kapcsolatban.12

Egy kiegészító szimbolika szerint minden csakrában minden csakra jelen van, 
minden lókában minden lóka jelen van (a csakrák illetve lókák száma ilyen mó-

♦ 12»



don végül is hét a hetedik hatványon), és külön-külön mindegyik csakràkw, va- 
lamint a minden egyes csakrâban jelenlévô összes többi csakrában jelen van, Si­
va, a sákta.

A jelenlegi emberi világot a poklok világának megfeleló legalsó csakrábm, 
tehát a négylevelü múládhára csakrábín megnyilatkozó emberi világgal lehet 
ósszefüggésbe hozni - amelyet azonban bensó természete szerint nem a szusum- 
nába.n él át az ember, hanem a perifériális nádik által. Saját világát az ember te­
hát a legalsó csakrába.n, de azon belül is a negyedik, tizenkét levelü anáhata- 
csakrában, perifériális nádik által éli át. Ez a poklok világába behelyezett emberi 
létállapot, vagyis az, amit az ember általánosan ónmagában és ónmaga kórül ta- 
pasztalhat. Ez a lóka az, amiben az ember jelenleg él.13 Vagyis az ember jelenleg 
az anáhata-csakrának. megfeleló naralókábm él, de ez az emberi létállapot egy 
mineralizált állapotba van belehelyezve, és ez a mineralizált állapot nem más, 
mint annak külsó arculata, amit pokolnak vagy pokloknak nevezhetünk. Egy 
mineralizált létállapotba belehelyezett emberi létállapot periferiálisan - vagyis 
nem a realizáció vonalán - átélve: ez az a lóka- vagy más szempontból padma- 
csakra-átélés, amely a jelenlegi ember létállapota. A jelenlegi emberi világ tehát 
nem emberi világ. Az igazi emberi világ ugyanis a negyedik csakra átélése lenne a 
negyedik csakrábm. Ez volna az emberi világ bensó és bensón is túli lényegi mi- 
volta szerint.

13 Többek között ebból is világosan látható, hogy mennyire gyermeteg az az elképzelés, 
amely szerint a jóginak egyszerüen mintegy csakrátíA csakráa. kell „húznia” a kundalini nágñ a 
gerincoszlop mentén.

A nágí által reprezentált sakti: májásakti, vagyis a mágiának a saktija.. Más 
sakti voltaképpen nincs is, de az egyes specializált megjelenítésekben a legkülón- 
bózóbb funkcióknak lehetnek sakti]M és rz7Áíz-aspektusai, s ilyen módon a sakti- 
sákta-reláció minden létformában, minden létezóben megjelenik. Lényegileg 
azonban csak májásakti van, és a tiszta májásakti a .w^í/nak a - hogy úgy mond- 
juk - prototipikus formája. A realizáció során a sakti és a sákta egyesülése, va­
gyis a sakti teljes birtokbavétele a sákta részéról egyre teljesebbé válik. Itt lénye­
gileg ugyanaz a folyamat megy végbe, amit más oldalról úgy lehetne leírni, mint 
onmagam fokozatos kózeledését onmagam felé. Ahogy e kózeledés során onma­
gam egyre inkább birtokba veszem ónmagamat, éppúgy Siva-aspektusom is fo- 
kozatosan birtokba veszi tóE/'-aspektusomat a realizáció tantrikus doktrínája 
szerint. Ez a birtokbavétel tulajdonképpen tehát egy redukció, amelyben ónma­
gamat ónmagamhoz vezetem vissza: a májá feletti hatalom {sakti) egyre inkább 
az uralkodó birtokába kerül. Voltaképpen a sákta sohasem veszíti el a saktit, ez

♦ 13 »



azonban a létesülések kórében nem így jelenik meg. A létesülések kórében a 
sakti és a sákta egymástól el van választva, ahogyan személyes ónmagam is el van 
választva alanyi Onmagamtól. Ez természetesen nem azt jelenti, hogy a sze­
mélyes ónmagam és alanyi Onmagam minden további nélkül megfeleltethetó a 
ízü^hnak és a sáktának, hiszen itt a valóság teljességének két egészen más érte- 
lemben vett megkózelítéséról van szó. Tehát nem lehet minden további nélkül 
arról beszélni, hogy a saját személy megfelel a .wAr/nak, az Alany pedig a 
sáktának. Ez egy ilyen vulgarizált beállításban nem lenne igaz. Valójában azon­
ban e két egészen más szinten és dimenzióban végbemenó megkózelítésben 
ugyanaz az ónegyesító processzus fejezódik ki. Ha ugyanis nem lenne bennem 
szétszakítva a sakti és a sákta,'4 akkor máris a lét mágusa, mágikus ura lennék. A 
hatalom ugyanis éppúgy megvan, mint ahogy az uralkodói valóság is megvan, s 
ezeknek egyszerüen találkozniuk kell. Es ez teljesen más oldalról azt jelenti, 
hogy ónmagamnak ónmagam mal egyesülnóm kell.

Az egyesülés - a nász és a konjunkció - csupán azért mehet végbe, mert lé- 
nyegileg soha meg sem szúnt. A konjunkció azért jóhet létre, mert noha meg- 
szúnt, de igazán, a veritas legmélyebb, esszenciális értelme szerint mégsem szúnt 
meg.15 Az újraegyesítés során derül ki ugyanis, hogy az elszakadás és az eltávolo- 
dás soha nem valósult meg, s hogy e soha fel nem bomlott egység minden fokát 
a tudati lét birtokolja, mert a tudati létben mindezek a fokozatok benne van- 
nak: az egység éppen végbemenó megtagadása és megszúnése vagy az eltávolo- 
dás maximuma éppúgy megvan benne, mint a helyreállás vagy a soha fel nem 
bomlott egység. A tudati létben minden egyszerre esedékesen van jelen - és a 
megvalósításnak éppen ez az értelme. Mert csak az valósulhat meg, ami - ismét 
csak essentialiter - soha meg sem szúnt.

14 Ezt a szétszakítást az ember tulajdonképpen még nem emberi és nem személyes létállapo- 
tokban hajtotta végre.

15 Ezért mondta egy alkalommal Douglas Harding, hogy nemcsak arról van szó, hogy min­
den út Rómába vezet, hanem mélyebbre nézve az is kiderül, hogy sohasem hagytuk el Rómát - 
és éppen ezért vezethet minden út Rómába. Ha ugyanis igazán elhagytuk volna, soha nem tér- 
hetnénk vissza.

A VÍRA ÚTJA ÉS A DIVJA ÚTJA

A tantrikus praxis alapvetóen két utat ismert: a vira, vagyis a félisteni rangú 
hós útját és a div/a, vagyis az isteni rangú ember útját.

♦ 14 ♦



A vira16 útján a saktit egy éló, konkrét no reprezentálja, aki a realizáció során 
egy „dakinf nevú szellemi létformát képvisel. A dákiní a szanszkrit nyelvben 
egyszerre jelent „tündért” és „boszorkányt”, de mindenekelótt egy olyan lényre 
utal, aki a saktit reprezentálja. A dákinít — és rajta keresztül a saktit - képviseló 
no r\eve jóginí. K jóginí tehát nem egy nói jógi, mint ezt némelyek hiszik, ha- 
nem a jógi úton járó társa. Onmagában álló jóginí nincs, és már pusztán elvi 
alapon sem lehet, hiszen a jóginí csak akkor lebet jóginí, ha képes prezentálni a 
saktit. Míg ugyanis ó a saktit prezentálja, a jógi Sivát. A jóginak egy konkrét nói 
kiegészító, vagyis jóginí nélkül is lehet saktija, ugyanis képes arra, hogy ónma- 
gából extrahálja a saktit, majd az ónmagából extrahált saktit mint szellemi, tes- 
tetlen hatalmat és erót világsaktiként megragadja. A tantrikus jógában az ilyen 
jógit div/ának, divinális embernek, vagyis istenembernek nevezik. A diija útja 
tehát az egyedülálló ember útja: azé a jógié, aki megtalálta onmagában a másik 
nemet, azt egy bensó szellemi szeparáció folyamán ónmagától elválasztotta, tel­
jesen elkülónítette, végül pedig mint világ-saktival, egyesült vele. Tehát míg az 
utak egyikében, a diija útjában egy egyedülálló realizáció megy végbe (noha a 
rejtett világpolaritás egyesítése itt is megtórténik), addig a vira útján a saktinak 
konkrét, látható reprezentánsa van, vagyis a polaritás két konkrét személyben je- 
lenik meg.

16 A ,,hós” jelentésü szanszkrit vira etimológiai és szemantikai kapcsolatban áll az ugyancsak 
„hós” jelentésü görög Aöwszal (hiszen az osgörögben a héros még véros volt) és a „férfi” jelentésü 
latín wrrel.

Minden jóga sivai út, ami azt jelenti, hogy a jóga a három isteni arculat 
(Brahmá, Visnu, Siva) kózül Sivával van a legszorosabb kapcsolatban; éppen 
ezért az indiai szemlélet Sivát tekinti az ósszes jógairányzat urának, vagyis Jógés- 
vara'nak. A tantrikus utak pedig még szorosabban kapcsolódnak a sivai princí- 
piumhoz. Ennek ellenére a tantrán belül is van úgynevezett vaisnava tantra 
(visnui tantra) és saivia tantra (sivai tantra), és a kettó megkülónbóztetése hoz- 
závetólegesen megfelel a daksinácsárának, vagyis a jobb kéz útjának, illetve a 
vámacsdrának, vagyis a bal kéz útjának. A hangsúlyozottan rituális jellegú jobb 
kéz útján járó divja inkább a pozitivisztikus, kreativ isteni erókkel áll kap­
csolatban, s ennek megfelelóen mindig hajlik egyfajta heteroteizmusra. A balke- 
zes tantrizmus határozottan sivai karakterú és autoteisztikus útján járó a vira ez- 
zel szemben a negativisztikus, reduktiv isteni erókkel áll ósszefüggésben - vagyis 
pontosan a sivai princípiummal. A bal kéz ugyanis Indiában a távoltartásnak, az 
elutasításnak a keze. Igy például a magasabb kasztok kórében senki nem vett bal 
kézzel ételt a szájába. A bal kéz ugyanis nem az elfogadás, hanem az elhárítás ke-

♦ 15»



ze. A bal kéz útján azonban éppen azzal kell élni, amit kôzônségesen el kellene 
hárítani, és amit kôzônségesen el is kell hárítani. Kôzônségesen - de a megvaló- 
sítás vonalán nincs kôzônséges élet, és a kôzônséges feltételek sem érvényesek 
tôbbé. Amit kôzônségesen el kellene utasítani, azt vámácsárinként magamhoz 
kell vennem. Természetesen az élet kôzônséges dimenziói kôzôtt ezek elutasí- 
tandók, de ha a megvalósítást onmagam feladatává tettem, akkor nem az élet 
kôzônséges dimenziói szerint akarok élni, mert akkor onmagam által meghatá- 
rozott kotelezettségeim vannak. Mert a megvalósítás általában és kôzônségesen, 
in abstracto nem feladatom - hanem csak akkor az, ha feladatommá tettem. Ek- 
kor már valóban a feladatom. A megvalósítás vonalán semmi olyan nem merül 
fel, ami a „kellene” kategóriájába tartozna. Sot teljesen dilettánsak azok a meg- 
fogalmazások, amelyek úgy állítják be, mintha a transzcenzió tulajdonképpen 
feladat lenne. A transzcenzió csak abban az esetben feladat, ha feladatommá te- 
szem. Attól a pillanattól kezdve valóban feladat, addig azonban nem. A megva­
lósítás ugyanis a megvalósítandó vonatkozásában semmiféle tobbletet nem je- 
lent: a centralitásnak nincs szüksége arra, hogy megvalósuljon.

Az egyre fokozódó elsotétedés korszakában az életnek és az általános emberi 
kôrülményeknek egyre tobb olyan vonása kerül elotérbe, amelyek a metafizikai 
realizáció szempontjából elhárítandókká válnak, vagyis az ellentéterok szolgála- 
tába kerülnek. S miután lassan minden elhárítandóvá, elutasítandóvá válik, és 
még azok a képességek is egyre inkább a megvalósítás ellenében kezdenek mü- 
kodni, amelyek valamikor a megvalósítás szolgálatában álltak, azt lehet monda- 
ni, hogy a tantra egyre aktuálisabbá válik. Az aranykort a tiszta védai hagyo- 
mány, a véda-sruti primátusa jellemezte. Az ezüstkort már a.sm...ti, a másodla- 
gos hagyomány fémjelezte. Az érckorban a sm...ti egyik sajátos részét alkotó 
puránák kerültek elotérbe. A vas- vagy ólomkorban, vagyis a jelenlegi sotét kor- 
ban a tantrák és az ágamák kerülnek elso helyre - mégpedig azért, mert a tant- 
rák tulajdonképpen már a védák elott idokben is a legradikálisabb tradicionális 
vonulatát képezték a metafizikai realizációnak. A tantrák éppen azért tudnak 
még a sotét korban is funkcionálni és érvényes metódust kínálni, mert gyokere- 
ik a védikus idôket megelôzô korszakokba nyúlnak. A tantra sotét korszakbeli 
aktualitását azonban nagyon óvatosan kell kezelni, hiszen a tantrikus utak rejtik 
magukban a legtobb veszélyt; ráadásul pedig éppen ezek az utak a legnehe- 
zebbek. A tantrikus utak mindig is sokkal nehezebbek voltak, mint az egyéb 
utak - viszont az egyéb utak mára teljesen járhatatlanokká váltak. Tehát a leg- 
nehezebb út maradt meg viszonylag járhatónak, míg a kevésbé nehezek ma már 
teljesen járhatatlanok.

♦ 16 ♦



A POSZTMORTÁLIS ALTERNATÍVÁK ÉS A HALHATATLANSÁG KIVfVÄSA

A tantrikus szemlélet a halhatatlanság és a szabadsàg szemlélete, mert egy 
olyan útnak az elvi alapjàt jelenti, amely a halhatatlanságra és a szabadságra irá- 
nyul.

A halandósággal és halhatatlansággal kapcsolatban a külônféle vilâgnézetek 
az alábbi három lehetôséget kínálják :

1. Bizonyos szemléletek — mint amilyen példâul a materializmus — a hal- 
hatatlanságot explicit módon tagadják.

2. Bizonyos szemléletek - példâul a külônféle vallásos szemléletek - a hal- 
hatatlanságot feltétlennek tekintik.

3. Bizonyos irányzatok - igy példâul az okkultizmus különbözo formái - a 
reinkarnáció tôrvényébe vetik hitüket.1

A jôgikus és tantrikus szemlélet szerint azonban a halált kôvetô lehetôségek 
alternativ módon merülnek fei. A halál éppúgy túlélhetó tudatosan, mint ahogy 
a halálban ki is aludhat a perszonalitásba süllyedt és a testi feltételekhez kötodo 
tudat. S az emberek nagy része számára - nevezetesen azok számára, akik nem 
hajtottak végre semmiféle belsó átalakítást saját tudati struktúrájukon belül - 
éppen ez utóbbi lehetoség aktualizálódik: nekik a halál egy testi felbomláshoz 
hasonló lassú tudati felbomlást jelent. Ezért nevezi például éppen a tantra a kö- 
zônséges embert pzwwnak, vagyis „áldozati állatnak”. Ez azt jelenti, hogy a kö- 
zônséges ember sorsa analógiában áll az áldozati állat sorsával; abban hasonlít rá, 
hogy individuálisan nem rendelkezik a halál tudatos túlélésére felhasználható 
erókkel. Az, hogy valaki túl tudja-e élni a halált, nem morális kérdés, nem juta- 
lom kérdése, hanem szellemi erók függvénye.

A halál túlélésével kapcsolatban háromféle lehetoség van :

1. A halál tudatos túlélése, amely után azonban mégis kialszik a tudat (az 
idóbeliség itt természetesen nem földi értelemben jelentkezik).

2. A relativ halhatatlanság, amelynek in tempore, vagyis az idóben sem kez- 
dete, sem vége nincsen.

17 Itt kell megjegyezni, hogy noha a keleti szemléleteket rendszeresen ósszefüggésbe hozzák 
a reinkarnációval, ez egy fundamentális tévedés. A magas szintü keleti vallások és tanítások soha 
nem tanítottak szükségszerñ reinkarnációt, csupán bizonyos tendenciák, emberi tórekvések re­
generativ visszatérését az emberi létformába. Tehát nem az individuum, hanem bizonyos ten­
denciák, erók regenerációjáról illerve visszatéréséról van szó, s ebben az ósszefüggésben akár bi­
zonyos okkult órókletességról is beszélhetünk, amely a materiális órókletességet is befolyásol- 
hatja.

» 17»



3. Az abszolút halhatatlanság, mely idótlen órókkévalóság. E halhatatlanság 
azért nevezendó abszolútnak, mere nem a létesültek korén belül valósul 
meg. Aki eléri, az a lét centrumává és ennek révén a lét urává válik. Ez a 
centrális és abszolút állapot az abszolút halhatatlanság és az abszolút sza- 
badság állapota - noha itt még az „állapot” szó is csupán hasonlatszerúen 
alkalmazható.

A halál utáni lehetóségek a jóga és a tantrizmus szerint tehát az ember lelki- 
szellemi, elsósorban azonban szellemi eróitól függenek, amelyeket viszont az ál- 
talános életvezetés, a halált kózvetlenül megelózó idószak szellemi ébersége és a 
halál pillanatának minósége határoz meg.

Természeténél fogva az ember nem rendelkezik a halál túlélésének lehetósé- 
gével; erre csak akkor nyílik lehetósége, ha meg tudja valósítani a tudati eróknek 
a testi funkciók, testi feltételek nélküli fenntartását. Mindazok, akik a tudat- 
funkciók kérdését elmélyültebb vizsgálat alá vették, jól tudják, hogy a test - a 
kózponti idegrendszer, az agy és az agykéreg - nem végez tudati funkciókat, 
még ha az agyi funkciók áttételes módon kétségtelenül hordozói is a tudatfo- 
lyamatoknak. Ez ónmagában véve természetes. Ami viszont már sokkal kevésbé 
természetes, és ami az alászállottságon belüli külon alászállottsággal függ óssze, 
az az, hogy a tudatfunkciók mintegy „beleomlottak” az agyi funkciókba, s en­
nek kôvetkeztében mintha csak ósszenóttek volna velük. Mintha a lovasnak a ló 
nem egyszerúen hordozója lenne, hanem ósszenótt volna a lóval. Az elókészító 
utak gyakorlatai egyebek kózótt éppen arra irányulnak, hogy a tudatfunkci- 
óknak ezt a kényszerú ósszefüggését megszüntessék. Az agyi funkcióknak a hor- 
dozó szerepét kell betólteniük, de nem a tudatfunkciókkal való ósszenóttség ér- 
telmében.

A halál túlélésének, a relatív vagy abszolút halhatatlanságnak az ember ala- 
nyiságában, vagyis személyiségén túli belsó elvében kell megvalósulnia; és éppen 
ez az élet egyik alapvetó feladata. Azt ugyanis, hogy a halhatatlanság mellékes, 
senki nem gondolhatja komolyan. Aki ezen az állásponton van, az nem érti a 
problémát, nem látja meg az alternatívát. Aki megérti, hogy miról van szó, és 
aki felismeri a halhatatlanság kérdésének voltaképpeni tétjét, annak számára ez 
nem lehet érdektelen. Annak számára az a fontos, hogy megkózelítsen egy rea- 
lizációs utat - sót az ilyen ember számára ez minden egyébnél lényegesebb lesz. 
Eppen ezért az embernek nagyon fontos ónmagán belül tisztáznia azt, hogy éle- 
tében melyik elvet részesíti elónyben: az „inkább élni” elvét vagy a „tobb mint 
élet" elvét. S ha az ember felismer valamit ónmagában, ami az élet és a halál ket- 
tósségén túl van, akkor választása nem lehet kétséges.

♦ 18 ♦



Aki magát pusztán testi lénynek tekinti, azt a test sorsa nemcsak egyszeruen 
befolyásolja, hanem teljes egészében meg is határozza: testének leépülése ot 
mint személyt is megszünteti. A másik lehetoség: felismer magában valamit, ami 
nincs alávetve sem az életnek, sem a halálnak. Ez még nem azt jelenti, hogy 
onmagában ezt az állapotot stabilizálta is, s ezzel a halhatatlanságot is megsze- 
rezte, hanem pusztán annyit jelent, hogy el induit egy olyan úton, amely végül 
esetleg lehetové teszi számára a halhatatlanság kivívását.

A HALÁL UTÁNI MEGVALÓSÍTÁS MINT TANTRIKUS SPECIFIKUM

A tanítások általában három változatát külônbôztetik meg a felszabadulásnak 
illetve felébredésnek. A fôldi élet folyamán végbemeno felszabadulást dzsívan 
muktinak, az ilyen módon megszabadult embert pedig dzsívan muktának neve- 
zik. A halál utáni felszabadulást vidéha muktinak, az ekkor felszabadult embert 
pedig vidéha muktának. nevezik. Harmadik lehetôségként a dzsívavidéha mukti 
pedig egy határhelyzetben, magában a halál pillanatában tôrténô felszabadulást 
jelent, s a halálban felszabadult embert dzsívavidéha muktának nevezik.

A halál utáni megvalósítás a nem tantrikus utak kôrébôl szigorúan ki volt re- 
kesztve. Az erre vonatkozó tanítások általában arra utaltak, hogy a megvalósítási 
processzusok csak a halálig gyakorolhatók, azután már nem, ugyanis a halál 
után már nincsenek korrekciós lehetôségek. Ez az úgynevezett nem tantrikus 
megvalósítási utakra vonatkozóan teljes mértékben így is van. A tantrikus irány­
zatok esetében azonban más a helyzet, ezek ugyanis mindhárom megvalósítási 
formât magukban foglalták, ami pedig azt jelenti, hogy a vidéha mukti leheto- 
ségére irányuló metodikákat kizárólag a tantrikus utak birtokolták. A Bardo- 
todol, a tibetiek halottaskonyve tulajdonképpen egy ilyen déva/ánára és vidéha 
muktira irányuló realizáció doktrinális foglalata azok számára, akik már életük- 
ben átmentek bizonyos bardo-beavatásokon, s ezáltal elôkészitették a halál utáni 
lehetôségek megvalósítását.

A BUDDHISTA TANTRAJÁNA

A buddhizmus két alapformája a hínajána és a mahájána buddhizmus. Ez 
utóbbi tantrikus változatának neve a vadzsrajána: gyémántvillámjogar-hordozó.18

18 A szanszkrit vajra egyszerre jelenti azt, hogy „gyémánt”, „villám” és „jogar”; ajana pedig 
annyit jelent, hogy „hordozó”.

♦ 19»



A vadzsrajána másik neve a tantra/ána. A tantra/ána a tulajdonképpeni budd­
hista tantrizmus.

Noha a buddhista tantra/ána nem vezethetô le a hindú tantrizmusból, vagyis 
a buddhista tantra/ána nem a hindú tantrizmusból jött létre, ennek ellenére szo- 
ros kapcsolat van közöttük. E szoros kapcsolat abból fakad, hogy mindkét 
tantrizmus egy olyan tantrikus ósforrásból, ósvonulatból származik, amely jelen 
volt mindkét tradíció hátterében, és a hindú hagyományon belül a hindú 
tantrizmust, a buddhista hagyományon belül pedig a buddhista tantrizmust 
eredményezte. Ugyanis minden tantrának egy tantrikus háttérhagyomány az 
alapja - egy olyan háttérhagyomány, amely bár heterodoxnak tünik, a legmé- 
lyebb/legmagasabb értelemben vett ortodoxiának felel meg.

A hindú tantrizmus és a buddhista tantra/ána egyfelól szorosan ósszefügg, 
másfelól határozott külônbségek is megállapíthatók közöttük. A hindú 
tantrizmus tengelyében a szexualitás, pontosabban az úttá tett szexualitás áll.1 A 
buddhista tantrajánában a megismerésnek van kitüntetettebb szerepe. Ugyan ha­
tározott szexuális szimbolizmussal rendelkezik, ez a szimbolizmus azonban sok- 
kal több és mélyebb vonatkozást mutât egy transzcenzionális és transz- 
cendentális megismeréssel, mint magával akonkrét szexualitással.

A buddhista tantrizmusban a sakti megfelelôje rendszerint a pradzsnyá. A 
pradzsnyát nem lehet lefordítani, de azt fejezi ki, ami a transzcendentális megis- 
merést annak elôfeltételeként megelôzi. A pradzsnyá tehát még nem megisme- 
rés, hanem az, ami lehetôvé teszi a megismerést: minden megismerésnek és 
minden transzcendentális megismerésnek az alapja, a gyökere és az elofeltétele. 
S e tekintetben ugyanolyan természetü, mint a sakti. Azt lehetne mondani, 
hogy a sakti egyik arculata apradzsnyá, mint ahogy azt is mondhatjuk, hogy a

19 A félreértések eloszlatása miatt itt keil legszögeznünk, hogy aszexuális szellemi út nem lé- 
tezett soha, és nem is fog létezni soha. A legszigorúbb aszkézisre alapított utak sem szexustala- 
nok. Teljesen elhibázott lenne az a realizációs megoldás, amely mintegy végletesen aszexualizál- 
ni kívánná saját metodikáját. Ez nem azt jelenti, hogy mindegyik szellemi út esetében jelentósé­
ge lett volna a szoros értelemben vett szexualitásnak. Természetesen voltak olyan irányzatok, 
amelyekben a szorosan vett szexualitás semmiféle szerepet nem kapott - de áttételesen még 
ezekben az utakban is volt valamilyen szerepe, hiszen a purusa és a prakriti egyesítése, a prakriti 
felvétele a purusába minden megvalósítás lényege. Tehát minden megvalósítás eleve kapcsolat- 
ban áll a szexussal, vagyis azzal, ami a földi-emberi világban mint szexus és szexualitás jelenik 
meg, s ennekkiterjesztett vonatkozásai minden úton belül megjelentek. Némely úton pedig - 
mint amilyen éppen a hindú tantrizmus - még a szorosan vett szexualitás is külön szerepet ka­
pott.

♦ 20»



pradzsnyá egyik arculata a sakti - és a sakti csak egy megismerésre centráltabb 
szemléletben kapta a pradzsnyá nevet.

Ha a buddhista tantrizmusban a sakti megfelelôje a pradzsnyá, akkor a sákta 
megfelelôje az upája. Az upája vulgáris szófejtéssel egy olyan dologra utal, ami 
valami mellett és alatt van, de magasabb rátekintésbol mélyebbre hatolva egy 
olyan létet fejez ki, ami valami felett van. Az upája tehát bázis, mégpedig a 
pradzsnyá bázisa. Az upája az a megingathatatlan alap, ami nemcsak alul van, 
hanem felül is ott van. Az upája az a kikezdhetetlen alap, amire a pradzsnyá irá- 
nyul, és kizárólag a pradzsnyá és az upája egyesülésével valósul meg a transzcen- 
dentális megismerésnek az a foka, amely végül is a felébredést eredményezi.

Egy további külônbség a két tantrajána kôzôtt abban ragadható meg, hogy 
míg a tantrizmus hindú változatában a tevôlegesség nagyobb szerepet kap, a 
buddhista tantrajána bizonyos értelemben inaktívabb. Igy például kisebb szere­
pet kap benne a szorosan vett szexualitás - de ez egyáltalán nem azt jelenti, 
mintha ez a buddhista tantrikus utaknál teljesen elsikkadna (mint ahogy néme- 
lyek szeretnék ezt beállítani, mert valamilyen enigmatikus okból úgy vélik, hogy 
ha a szexualitás in concreto szerepet kap, akkor az szükségképpen a lényeg elho- 
mályosodásához vezet).

A TIGRISLOVAGLÁS

Fôképpen a buddhista tantrajána vonatkozásában, némely tekintetben azon- 
ban a taoizmushoz kapcsolódó tantrával osszefüggésben, leginkább pedig e ket- 
to osszekapcsolódásának vonalán jelenik meg a „tigris meglovaglásának” szim- 
bolikája mint a legradikálisabb tantra egyik kifejezôdése. Julius Evola egyik 
kônyvének címe éppen ezt jelenti: Cavalcare la tigre, vagyis szó szerint „meglo- 
vagolni a tigrist”.20 A tigris, mint ahogy fentebb már szó volt rola, a létesitô erok 
féminin aspektusának fékevesztett változatát, vagyis a féktelen saktit szimbo- 
lizálja. E tigrissel külónféle vonatkozásokban lehet az ember: attól kezdve, hogy 
jelen van az életében, de mivel nem látja, rejtett méreggé válva folyamatosan 
toxikálja, egészen addig elmenoen, hogy már nem jelent számára semmiléle ártó 
erôt, s ilyen értelemben mint tigris eltunik az életéból, az ember és a tigris kô­
zôtt a viszonyok hierarchiájával lehet számolni. Elvileg lehetséges olyan szint is, 
amikor a tigrist le lehet gyôzni vagy a tigristol el lehet menekülni. A tigris meg-

20 Cavalcare la tigre. Orientamenti esistenziali per un’epoca Pella dissoluzione (Milano: 
Edizione di Vanni Scheiwiller, 1963).

♦ 21 ♦



lovaglásának esete a szóban forgó szimbolisztika keretén belül arra utal, amikor 
a realizádó ósvényén halado ember meglátja a tigrist, találkozik vele, azonban 
sem legyózni nem tudja, sem pedig elmenekülni nem tud elóle. Birtokában van 
azonban egy képességnek, amivel él is: felül a tigris hátára, és a vágtató tigrist 
még vadabb vágtatásra ósztónzi, majd pedig irányítani kezdi. Egy bizonyos 
szimbolisztika szerint végül elérkezik az a pillanat, amikor a tigris ósszeroskad, 
és akkor meg kell ólni. Egy másik, talán még ennél is magasabb perspektívát 
nyitó szimbolisztikában azonban a tigris egyre inkább irányíthatóvá válik, végül 
pedig mintegy megszelídül és hordozójává lesz a jóginak. Ekkor az a fenyegetó 
és pusztító ellenséges eró, amely nemcsak az élet kioltására tór, hanem az életfe- 
lettire irányuló erók megsemmisítésére is, a megvalósítás szolgálatába áll: azon 
az úton válik meglovaglójának és megszelídítójének hordozójává, amely a meg­
valósítás útja.

Az ember életében a tigris meglovaglásának a legkülónfélébb esetei jelen- 
hetnek meg. Evola az imént említett kónyvében leginkább a — hogy úgy mond- 
juk - „kulturális tigrisekról” beszél. A müvészeti irányzatok kórében ilyen tigris 
volt például a dadaizmus. Evola, aki a dadaizmus alapítói kózé tartozott, talán 
egyedüliként volt képes arra, hogy a dadaizmusban ne csak meglássa a tigrist, 
hanem meg is lovagolja a dadaizmus tigrisét. Egykor a filozófiai irányzatokra és 
szellemi orientációkra nem volt jellemzó a tigrisszerúség. Nem pusztító erók 
voltak. A XX. században azonban olyan irányzatok jelentek meg, amelyekben 
markánsan jelent meg ez a tigrisszerúség. Hogy egy-egy irányzat, jelenség vagy 
eró ónmagában véve alkalmas-e arra, hogy meglovagolják, az azon múlik, hogy 
milyen kvalitásokat reprezentál. A hinduizmusban és a buddhizmusban jelenik 
meg a triguna, vagyis a három ósminóség tana. A három guna kózül a legmaga- 
sabb a tiszta szellem i lényeget képviseló sativa; ez alatt helyezkedik el az izzó lel- 
kiállapotot képviseló radzsas; legalul pedig a sótét tenyészetnek, a tompaságnak, 
az inercialitásnak és a tómegnek, majd pedig a megszúnésnek megfeleló tamas. 
Voltaképpen csak azok a tigrisek, csak azok a .wAízmcgnyilvánulások lovagolha- 
tók meg, amelyek a sattva és a radzsas határától a radzsas és a tamas határáig ter- 
jednek. Azok a tigriserók, amelyek tamasszerüek, meglovagolhatatlanok és nem 
is lovagolandók meg. Tehát míg egy szélsóséges irányzat vagy egy szenvedély 
meglovagolható, addig a butaság és a tompultság már nem lovagolható meg. 
Vannak ugyanis olyan tigrisalakzatok, amelyeknél nem a meglovagolás, hanem 
a megolés az egyetlen alkalmazható szimbolizmus, vagyis amelyekhez csak a kiik- 
tatás az egyetlen adekvát viszonyulási lehetóség. A nietzscheiánizmusban vagy az 
egzisztenciális filozófiában megragadható a tigriselem; ugyanezt azonban már 
nem lehet elmondani a materializmus vagy a posztmarxizmus vonatkozásában.

♦ 22»



Nem azért, mert ezek ártatlanok, hanem azért, mert annyira alacsonyrendûek, 
annyira a Wwzzs-principiummal függenek ôssze, hogy már kezelhetetlenek. Ezért 
ami tigrisként meglovagolhatatlan, azt ki kell iktatni.

A „TANTRIKUS” PROPAGANDA ÉS A TANTRIZMUS EXKLUZIVITÁSA

Végsô soron minden ember képes metafizikai ónmegvalósításra - de csak 
végsô soron. Ebbôl a konkrét emberre vonatkozó konzekvenciâkat nem lehet le- 
vonni. Ez pusztán annyit jelent, hogy az emberi létforma eleve hordoz ilyen irá- 
nyù lehetôségeket, s bizonyos feltételek már egyszerûen az emberi létformâval 
adottak - de hogy minden elôzetes feltétel meglegyen, ahhoz az emberi létfor- 
mán belül kivételes kvalitások megszerzésére vagy birtoklására van szükség.

Nagyon sajnálatos, hogy a jelenkorban már keleti - indiai és ùjabban tibeti - 
„guruk” is járják a világot, hogy külônféle utakat propagáljanak. Ugy látszik, 
hogy már az a puszta tény, hogy keletiek, és az adott a témáról informative tud- 
nak valant it, külônôsen szuggesztív hatással van a nyugati emberre. Pedig ha 
egyszer valaki tud valamit, teljesen mindegy, hogy azt honnan tudja; ha tudja, 
teljesen mindegy, hogy - példâul - villamoson ballotta vagy egy keleti mestertôl 
tanulta.

Amit konjunkturális szempontbôl elônyôsen népszerûsiteni lehetett, azt nép- 
szerûsitették is. Éppen ezért a mai világban járó úgynevezett „jógikról” India 
zárt, exkluziv kôreiben a legrosszabb vélemény alakult ki. Azt, hogy valaki ezen 
a téren tévutat képvisel, abbôl lehet csalhatatlan pontossággal megállapítani, 
hogy az általa képviselt ôsvényt mindenki számára minden további nélkül jàrha- 
tónak tartja; ebben az esetben nyilvánvalóan tévútról van szó, s ez alól kivétel 
nem lehet. Ez ugyanis éppen az emberi minôségnek a megtagadását jelenti - 
márpedig az emberi kvalitásoknak ebben az ósszefüggésben ósszehasonlíthatat- 
lanul nagyobb jelentóségük van, mint általában az életben. Éppen a kevésbé lát- 
ványos külônbségek azok, amiknek a jelentósége hallatlanul felfokozódik.

A szellemi élet minden formája minden elképzelhetó vonatkozásában hie- 
rarchikus. Ilyen módon a szellemi ónmegvalósításnak is egy belsó hierarchiája 
van, mely a kôzônséges emberi állapotoktól az Abszolútum megvalósításáig hie- 
rarchikus képet ad. S mivel az emberek hierarchikus princípiumok szerint kü- 
lônbôznek egymástól, a jóga szemlélete sem ismer el semmiféle emberi egyenló- 
séget. Csupán egységet ismer, s nem egyenlóséget - egységet, amely azonban 
csak az állapotokon kívüli centrális, kózépponti abszolút állapot megvalósításá- 
val áll helyre.

♦ 23»



A TANTRIKUS PRAXIS ALAPFELTÉTELEI

Illusztratív szempontból néhány szót szeretnék szólni azokról a feltételekról, 
amelyek az elókészítés elókészítésének fázisában, vagyis a prajóga szintjén ren- 
delkeznek elengedhetetlen fontossággal. Ezt a fázist nevezi a tantrikus szim- 
bolika ,,a bilincsek széttórésének”.

A tantrikus irányzatokban meg kell haladni minden emocionalitást. A mai 
pszichológiai szóhasználat értelmében az emóció az érzés degenerált állapotát je- 
lenti, egyfajta belsó szétszóródottságot. Az emocional i tás meghaladása pedig azt 
jelenti, hogy elószór a negatív, majd a pozitív emóciókat kell felszámolni. Tehát 
a tantrikus úton az emocionalitás egy felszámolási folyamat során már a kezdeti 
stádiumban meghaladottá válik - és itt valóban a „meghaladottság” a legponto- 
sabb kilejezés, mert nem egyszerúen egy kiiktatást takar, hanem a negatív és po­
zitív emóciók szintjén való túllépést.

Még lényegesebb elófeltétel a félelem megsemmisítése. A félelem tantrikus 
szempontból az egyik legsúlyosabb akadály, éppen ezért a félelem megszün- 
tetését a lét minden síkjára ki kell terjeszteni. Az elvektól, a gondolatoktól, az 
érzésektól, az állatoktól, az emberektól, a természeti eróktól, a magasabb ha- 
talmaktól való félelem - egyszóval a félelem minden formája elvetendó.

Külónós módon még az életet meghatározó szabályok meghaladása is szüksé- 
gessé válik. A valóban spirituális szellemi szemlélet - külónósen pedig a jóga és a 
tantrikus jóga - a moralitást egészen más szempontból értékeli, mint ahogy az 
például a vallásoknál szokásos. A moralitásban egy bensó intuíciónak kell mü- 
kódnie, és a kodifikált morális szabályok a bensó intuitív dóntések szempontjá- 
ból csupán a tájékozódást szolgálhatják. Vagyis a tantrikus moral irás szempont- 
jából mindaz helyes, mindazt meg lehet és meg kell tenni, ami a metafizikai 
ónmegvalósítást elósegíti, és mindaz helytelen és mindazt kerülni kell, ami ezt 
akadályozza. Ezen kívül más morális szabály nincs. Az ósszes szabály csak a fi- 
gyelem felhívásának szerepét szolgálja.21 Annak, akiben bensó fény él, akiben a 
felelósség a lét egészével egybeesó elveken nyugszik, az elmondottakon kívül 
nincs szüksége más irányelvre. Vagy az abszolúciót szolgálja valami - és akkor 
meg kell tenni; vagy akadályozza az abszolúciót — és akkor el kell kerülni. Ami

21 Meg kell jegyeznünk, hogy ez a tétel ebben a formájában nem érvényes azokra az embe- 
rekre, akik nem az On-megvalósítás útját járják. Az ilyen emberek számára a szabályok paran- 
csolatok, amelyeket meg kell tartaniuk, amelyeket kóvetniük kell, sót az ilyen embereket végso 
soron akár rá is kell kényszeríteni arra, hogy betartsák a szabályokat.

♦ 24»



pedig e téren közömbösnek látszik, azt még mélyebb konszideráció tárgyává keil 
tenni, hogy a dontés intuitiv, szabad és akaratlagos lehessen.

A TANTRIKUS TEORIA ÉS A TANTRIKUS PRAXIS

A jóga s azon belül a tantrikus jóga szinte kimerithetetlen téma, hiszen már 
pusztán teoretikus része is óriási elótanulmányokat igényel. Azonban azt hi- 
szem, hogy bizonyos irányadó, meghatározó szempontokat röviden is fel lehet 
villantani azok elótt, akik csak nagyon keveset hallottak erról.

Ma az onátalakítás kérdése pszichológiai és egzisztenciális dimenziókban 
gyakran felvetódik. Az ilyen jellegú ismeretek azonban nem járulnak hozzá a tá- 
vol-keleti realizádós osvényekben megfogalmazott alapelvek világosabb megér- 
téséhez. A tantrizmust és a jógát semmiféle olyan szempontból nem lehet meg- 
érteni, amely nem magában ebben a körben, vagyis nem a megvalósítás elvének 
és gyakorlatának korén belül merül fel. Ahogy a jógának és a tantrizmusnak 
nem lehetséges olyan pszichológiai interpretációja, amely valóban irányadó le- 
hetne, éppúgy a társadalmi vagy torténeti szempontokból sem vezethetók le 
olyan elvek, amelyek ezen a területen biztos eligazítást nyújthatnának.

A szellemi szférában a pszichológia inautentikussá válik, mert megpróbálja a 
szellemit a psziché szintjére csökkentve értelmezni — vagyis azon a szinten, ahol 
a szellem alanyiságát figyelmen kívül hagyhatja. A pszichológiai megkozelítés a 
szubjektumban legfeljebb annyit lát, hogy a pszichikum a világot - amely a 
pszichológia szerint eleve adott - saját projekcióinak megfelelóen módosítja. 
Ezzel szemben az a szemlélet, amely a jógának is sajátja, nem a világ módosítá- 
sának lehetóségét tételezi a perszonál is akarat számára, hanem ennél összehason- 
líthatatlanul többet: azt valija, hogy az egész világ létének avagy nemlétének 
meghatározása az Alany hatalmi korébe tartozik. E szemlélet szerint ugyanis 
nincsen a felfogó tudat létén kívüli objektivitás. Maga az objektivitás is a tudati 
lét korébe tartozik. Van objektiv világ - de nem a tudattól függetlenül.

Ha valaki a jógában azt látja meg, amire a jóga irányul, akkor azt is belátja, 
hogy ez a szemlélet elvitathatatlan és integráns elemét alkotja a jógának. Termé- 
szetesen ahhoz, hogy az ember a jobb kozérzet érdekében testgyakorlatokat vé- 
gezzen, nem szükséges jóga, de az efféle praxisnak nincs is semmi köze a jógá- 
hoz, és csak névlegesen függ össze vele. Ez az osszefüggés azonban, mely a köz- 
vélemény szintjén mintegy megalapozottságot nyert, inkább akadályozza az 
egész kérdéskor megértését, semmint irányadó lenne.

A személyes, perszonális ember hatalmi korébe nem tartozik bele a világ. 
Nem uralkodik a világ felett, és a világ - úgy tünik - nélküle is fennáll. Ez 
azonban a perszonális lefokozottságból származik, illetve azokból a kifordult 
szemléletekból, amelyek e lefokozott állapotnak a sajátosságai. Ennek egyik leg-

»25»



eklatánsabb példája az, hogy az ember azt tartja valóságosnak, amivel szemben 
tehetetlen, és minél tehetetlenebb valamivel szemben, azt annál valóságosabb- 
nak tartja. A kózónséges ember a láthatóságot, külónósen pedig a tapinthatósá- 
got tartja a valóság legfóbb kritériumának: „Ha látom, elhiszem. Ha tapintom, 
elhiszem...” Pedig sokkal helyesebb lenne, ha azt tartaná a legvalóságosabbnak, 
ami leginkább a hatalmában van. Az efféle funkcionális és tartalmi kifordult- 
ságok eredményezik azt, hogy a kózónséges ember az észleleti világot — mint- 
hogy azzal szemben tehetetlen - kilejezetten reálisnak tartja: olyannyira reális- 
nak, hogy az már tole függetlenül is fennáll. Kétségtelen, hogy a kózónséges 
vagy perszonális tudat sem teremtóként, sem fenntartóként nem éli át ónmagát. 
Es ez valóban így is van; az ember kózónséges tudatállapotában az észleleti vilá­
got nem úgy éli át, mint saját teremtményét. Ez azonban pusztán annyit jelent, 
hogy ónmaga teremtói aktivitását mintegy elveszítette. Ha úgy érzi, hogy amit 
maga kórül tapasztal, azt más hatalom létesítette és az más hatalom által áll 
fenn, akkor ez azt jelenti, hogy saját eróit nem saját eróiként fogja fel. Ettól füg­
getlenül azonban a kózónséges észleleti világ is az észlelés révén van - csakhogy 
ebben az esetben a teremtói aktivitás tudata nem jelenik meg a tudatosság kóré- 
ben. Vagyis az, hogy az ember nem tud saját teremtói potencial i tásáról, nem cá- 
folata a szolipszizmusnak, hanem egy arra irányuló figyelmeztetés, hogy a 
szolipszisztikus helyzetet meg kell valósítania, s ónmagát maradéktalanul a te- 
remtó, a fenntartó és az átalakító hatalom pozíciójába kell redukálnia - vagyis 
nem abba a helyzetbe, ami az erók elveszítettségével függ óssze, hanem abba a 
pozícióba, ami megfelel a valóságos helyzetnek.

Az, hogy perszonális szinten az ember nem éli át magát teremtónek, és a vi­
lágot ilyen módon függetlennek tartja ónmagától, csaknem természetes. Ez 
azonban azzal függ óssze, hogy saját tudatával kapcsolatban nem rendelkezik a 
szükséges intuíciókkal. Ha az ember élesen figyeli saját tapasztalati világát, ak­
kor ezekhez az intuíciókhoz tulajdonképpen minden külónósebb elótanulmány 
nélkül is eljtithat. Ha elfogulatlanul és minden külónósebb világnézeti megszo- 
rítás nélkül élesen megfigyeli a kórülótte lévó világot, akkor felébredhet benne 
az az intuíció, amely a világ és ónmaga létének helyes reládóját feltárja. Ugyan- 
ennek a relációnak a tételezése a jógának és a tantrikus jógának is integráns ele- 
mét alkotja; sót annak érdekében, hogy valaki ónmagában tudati, létbeli átalakí- 
tásokat haj tson végre, ez a szemlélet - elófeltétel.

A padmacsakráV^dí, a nónemü kígyóhatalommal és a sáktávd kapcsolatos 
doktrínakórben valójában egy egységnek, sót - minthogy itt egy emberfeletti 
léptékü egységfogalomról van szó - egy egység feletti egységnek a helyreállításáról 
van szó. Ez az egység mindig dnmagam egysége. Ez az, amire mindig vissza kell

♦ 26 ♦



térni, bármennyire is eltávolodunk tôle a mitologikus és szimbolikus megfo- 
galmazások során: mindig vissza kell kanyarodnunk ahhoz, hogy végso soron 
mindig onmagamról van szó. Nem ónmagunkról — mere egy ilyen megfogal- 
mazás csak elvenné a kérdés élét —, hanem Onmagamról, de nem személy sze- 
rinti onmagamról, hanem Alany szerinti onmagamról. Ha az ember nem képes 
mintegy fehérizzáson tartani azt a gondolatot, hogy „rajtam múlik minden”, 
óhatatlanul eltévelyedik. S ha ez bekóvetkezik, tóbbé sem racionális, sem ennél 
magasabb értelme nem lesz annak, am it a kozmológiáról, a metafizikumról, 
mindenekelôtt azonban amit az ónmegvalósításról lehet mondani.

»27»


