
IF .ojâij

i • \ 1 W

II ' w­
... f •V



SEBİL YAYINLARI Nu 
DİZGİ - TASHİH 
KAPAK 
OFSET HAZIRLIK
BASKI-CİLD

YAYINA HAZIRLAYAN

: 253 
; Ömer Faruk Demireşik 
: Altınoluk Grafik / Halil Ermiş 
: Altınoluk Grafik / Mustafa Erguvan 
: Bayrak Yayımcılık-Matbaacılık
Davutpaşa Cd. Nu: 14/2 Topkapı/lst. 

: Ali İhsan Bahadır

©Copyright Sebil Yayınevi 
ISBN 980-975-580-034-9

İSTANBUL 2010



Kadir MISIROĞLU

İSLÂM 
DÜNYA

• • • • • •

GORUŞU
İKİNCİ BASIM

SEBİL YAYINEVİ
Tunusbağı cad. Nu: 2/10 Doğancılar 

ÜSKÜDAR-İSTANBUL 
Tel: 0216 553 51 51

www.sebilyayinevi.com



KISALTMALAR

a.g.e. : adı geçen eser
a.g.m. : adı geçen makale
a.y : aynı yerde
vd. : ve devamı
s. : sayı
sh. : sahife
c. : cild
bkz. : bakınız
ilh. : ilâ âhır
k.s. : kaddese sırrahu’l-aziz
r.a. : radıyallâhu anh
v. : vefâtı
h. : hicrî
m. : milâdî
trc. : tercüme eden
a.s. : aleyhissalâtu vesselâm 
DİA : Diyanet İslâm Ansiklopedisi



İNNE'D-DÎNE İNDELLAHİ’L-İŞLÂM
‘'Muhakkak ki, Allah Katında Din, İslâm’dır.” 

(Sûre-i Âl-i Imran, âyet: 19)



JU
X

Art 'JÂ^

/,rt J*9’
/J* J-:-1 ışz

û/j CihJ t>Jj )>/, i f>.
*U>I 4İ*4u£> £İ/L»-z 7^

ö-w—oxi‘J
y/J> -V' >

<U/ c/L»' Jx> 
X

MJ‘> \ Û

40İ t> ^«İ2J U

Lâtinize metni için karşı sayfaya bakınız.



Mukaddime Niyetiyle...

NİYAZ

EY LÜTUF VE KEREMİ SONSUZ OLAN ALLAH’IM, 
NUR-İ MUHAMMEDİ HÜRMETİNE;

MİLLETİMİZİ ASLÎ HÜVİYETİNE ÇEVİR! 
MİLLETİMİZİ ASLÎ HÜVİYETİNE ÇEVİR! 
MİLLETİMİZİ ASLÎ HÜVİYETİNE ÇEVİR!

BU FAKİR U PÜRTAKSİR KULUNU DA LÜTFEN VE 
KEREMEN O MÜBÂREK OLUŞTAN HİSSEMEND EYLE!.. 

LİSÂNINDAN NAHAK SÖZ SADIR OLMASINDAN ONU 
BERÎ KIL VE İZHAR EYLEDİĞİ HİS VE FİKİRLERE 

FEYYÂZ BİR TESELSÜL BEREKETİ İHSAN EYLE!..

YÂ MÜTEKELLİM, YÂ ALLAH!..
YÂ MUÎN U YÂ ALLAH!.. 
YÂ LATÎF U YÂ ALLAH!..



MÜELLİFİN (YAZARIN) YAYINLANMIŞ ESERLERİ

• BİR MAZLUM PADİŞAH: SULTAN ABDÜLHAMİD (2007)
• MALKOÇOĞLU KARDEŞLER (Târihi Roman) (2007)
• CEM SULTANIN PAPAĞANI (Târihî Roman) (2006)
• BİR MAZLUM PADİŞAH: SULTAN ABDÜLAZİZ (2006)
• ZAĞANOS PAŞA (Târihî Roman) (2006)
• BİR MAZLUM PADİŞAH: SULTAN VAHİDEDDİN (2005)
• HAYAT FELSEFESİ YAHUD YAŞAMAK SANATI (2005)
• DÜZMECE MUSTAFA (Târihî Roman) (2005)
• KAVUKLU İHTİLÂLCİ (Târihî Roman) (2005)
• İTHAFLI FIKRALAR (2005)
• FİLİSTİN DRAMI’NIN DÜŞÜNDÜRDÜKLERİ (2004)
• GURBET İÇİNDE GURBET (Hâtırât)(2004)
• ÜÇ HİLAFETÇİ ŞAHSİYET (1995)
• ÂŞIKLAR ÖLMEZ!.. (1994)
• GEÇMİŞ GÜNÜ ELERKEN (Hâtırât) C. I (1993)
• GEÇMİŞ GÜNÜ ELERKEN (Hâtırat) C. II (1995)
• BİN UYDURMA KELİMEYİ BOYKOT (1993)
• İSLÂM YAZISINA DÂİR (1993)
• ÜSTÂD NECİP FÂZIL’A DÂİR (1993)
• Geçmiş ve Geleceği ile HİLÂFET (1993)
• CEMRE (Şiir) (1992)
• HİCRET (Hâtırât) (1990)
• İSLÂMCI GENÇLİĞİN EL KİTABI (1981)
• KANLI DÜĞÜN (Târihî Roman) (1972)
• UZUNCA SEVİNDİK (Târihî Roman) (1973)
• KIRIK KILIÇ (Târihî Roman) (1973) 
•ALİ ŞÜKRÜ BEY (1978)
• LOZAN ZAFER Mİ, HEZİMET Mİ? C. I (1965)
• LOZAN ZAFER Mİ, HEZİMET Mİ? C. II (1974)
• LOZAN ZAFER Mİ, HEZİMET Mİ? C. III (1977)
• OSMANOĞULLARI’NIN DRAMI (1974)
• MUSUL MES'ELESİ ve IRAK TÜRKLERİ (1972)
• MOSKOF MEZÂLİMİ C. I (1970)
• MOSKOF MEZÂLİMİ C. II (1970)
• AMERİKA’DA ZENCİ MÜSLÜMANLIK HAREKETİ (1967)
• KURTULUŞ SAVAŞINDA SARIKLI MÜCÂHİDLER (1967)
• YUNAN MEZÂLİMİ (TÜRK’ÜN SİYAH KİTABI) (1966)
• MACAR İHTİLÂLİ (1966)



Müellif (2000)



HER HAKKI MAHFUZDUR 
(ALL RIGHTS RESERVED)



“VE MEN LEMYAHKÛM BİMÂ 
ENZELALLÂHU

FE ÜLÂİKE HUMU’L-KÂFİRÛN”

Meâli: Kim Allah’ın indirdiği ile hükmetmezse, 
işte onlar, kâfirlerin tâ kendileridir!. 

(Mâide Sûresi, 44. âyet)





İÇİNDEKİLER

ÖNSÖZ............................................................................................... 15

BİRİNCİ BÖLÜM
DÜNYA GÖRÜŞÜ

A- DÜNYA GÖRÜŞÜ NEDİR?.......................................................... 22
B- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ........................................................... 31

a- Din............................................................................................ 39
b- Tarih..........................................................................................39
c- Dil ve Edebiyat......................................................................... 42

İKİNCİ BÖLÜM .
İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

I- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜNÜN FÂRİK VASIFLARI....................51
A- İLAHİLİK..................................................................................53
B- DÜALİZM................................................................................ 79

II- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜNÜN PRENSİPLERİ
1- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜNÜN MÜCERRED

VEYA FELSEFÎ PRENSİPLERİ..............................................91
A- İRÂDECİLİK veya VOLANTARİZM PRENSİPİ .......................95

a- Beşerî İrâdenin Mahiyyeti ve Hududları.............................97
b- Beşerî İrâde Üzerindeki Muhtemel Tesirler...................... 109
c- Dînin Sunduğu Tesellî........................................................119
d- Mahrumiyetler Karşısında Tasavvufî

Telâfî ve Tedâvî Yolları..................................................... 134
e- Netice................................................................................139

B- ÂLEMŞÜMÛLLÛK veya ÜNİVERSALİZM PRENSİPİ......... 143
C- TECRİD veya İDEALİZM PRENSİPİ ................................... 157



D- İNSÂNİYETÇİLİK veya HÜMANİZM PRENSİPİ...................179
a- insanın Mâhiyeti......................................  179
b- Kölelik ve Câriye Meselesi............................................... 192
c- İnsan Hakları.................................................................... 200

aa- Azınlık Hakları............................................................ 209
bb- Hayvan Hakları.......................................................... 216
cc- Çevreyi Koruma......................................................... 220

E- GERÇEKÇİLİK veya REALİZM PRENSİPİ......................... 227
a- İslâm Fıtrat Dinidir............................................................ 229
b- Maslahat Meselesi........................................................... 237

F- İLİMCİLİK veya SİYANTİZM PRENSİPİ...............................249
G- AKILCILIK veya RASYONALİZM PRENSİPİ....................... 265
H- İYİMSERLİK veya OPTİMİZM PRENSİPİ........................... 275

2- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜNÜN MÜŞAHHAS 
veya AMELÎ PRENSİPLERİ.................................................. 285

A- TEADDÎLİK veya DİNAMİZM PRENSİPİ.............................287
B- İÇTİMAİLİK veya SOSYAL ADÂLET PRENSİPİ.................... 299

a- İman................................................................................. 300
b- Nefis Tezkiyesi................................................................. 301
c- Zekât................................................................................ 304
d- lııfak..................................................................................306

C- NİZAM PRENSİPİ................................................................ 315
D- ADÂLET PRENSİPİ.............................................................. 331

a- Idâre................................................................................. 333
b- Kazâ (Yargı)..................................................................... 336
c- Beşerî Münâsebetler........................................................ 341

E- HÜRRİYET PRENSİPİ ........................................................ 345
a- Kölelik ve Esaret.............................................................. 354
b- Dâru'l-Harb....................................................................... 359
c- Kaza ve Kader................................................................. 361

F- CİHAD PRENSİPİ................................................................. 373
G- AHLÂK PRENSİPİ................................................................ 397

a- İslâm Ahlâkı İlâhî Menşelidir............................................408
b- İslâm’da Ahlâk, Akla Dayanır........................................... 413
c- İslâm Ahlâkı, Diğergamlık Esasına Müsteniddir...............416
d- İslâm Ahlâkı, Sosyal Ağırlıklıdır........................................418
e- İslâm’da Ahlâk, Ferdî Vakar ve Haysiyeti Koruyucudur...420

H- FİİLÎ KISTAS PRENSİPİ....................................................... 425
TOPRAK................................................................................458
ŞEMAİL..................................................................................461

SON SÖZ.........................................................................................465
ŞAHISLAR İNDEKSİ........................................................................475



ÖNSÖZ

uMe vcûdiyet im izi n 
derinliklerinden yelen ve bize 

ölümsüz olduğumuzu bildiren bir 
sadâ vardır kİ, bu bizde fecellî 
eden Allah’ın irşad sadâsıdır.”

Paskal

Bu eserin mevzuunu teşkil eden İslâmî prensipleri ilk defa ola­
rak kırk sene evvel “Amerika'da Zenci Müslümanlık Hareketi"1 
isimli eserimizde zencilen Müslümanlığa celbeden esbâb-ı mûcibe 
olarak ele almış ve gayet kısa bir surette yazmıştık. Daha sonra 
İslâm dâvası yolunda yürüyen gençlerimizin tezadlarına şâhid 
oldukça, bu gibi zaafların İslâm’ın temel umdelerinin (prensiplerinin) 
lâyıkıyla hazmedilememiş olmasından doğduğunu fark etmiş ve

e1 İslanbul,I967, Sebil Yayınevi.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

bıı sebeple haftalık Sebil dergimizde2 zaman zaman bu mevzuları 
dalıa tafsilâtlı bir sûretfe kaleme almıştık. O yazıların gördüğü 
alâka sebebiyle, hazin gurbet maceramız sırasındaki3 4 nâmiisait 
şartlara rağmen, yarım kalmış bu yazıları kitaplaştırmak ve bâzı 
ilâvelerle birlikte İslamcı gençliğe derli toplu bir şekilde sunmak 
isledik. Bıı arzumuzu 1981 yılında Frankfurt’ta "İslâmcı Gençliğin 
El Kitabı" adıyla yayınlanan eserimizde, gerçekleştirdik. Buna 
muazzez dinimizin, bir "Dünya görüşü” olarak kavranmasına 
yardımcı olabilmek maksadıyla İslâmcı gençliğe âid olan bir çok 
meseleyle birlikte bu yazılan da dercettik?

Aradan geçen otuz seneye yakın bir zaman zarfında görülmüştür 
ki; temel İslâmî prensiplerin kavranmasında ve hazmedilmesindeki 
kifayetsizlik sebebiyle İslâmî cephede hizmet veren kimselerin 
bir kısmının gerek fikirlerinde ve gerekse hareketlerinde ortaya 
çıkan tczadlar hoş görülemez bir noktaya varmıştır. Gerçekten 
İslâm’ın saltanatı men etliği5 (I), cumhûriyetî emrettiği (!) Osmanlı

2 Bkz. 2 Ocak 1976 tarihinde başlayıp 249 sayı çıkarabildiğimiz haftalık Sebil 
Dergisi'nin mııhtelif sayılarında “İslâm Dünya Görüşü” hakkında yazdığımız yazılar.

3 Tafsîlât için bkz: Kadir Mısırofılu- Gurbet İçinde Gurbet, İstanbul, 2004.
4 Frankfurt, 1981, Sebil Yayınevi
5 I lakikalle Islâm, sallanalı ne emreder ve ne de men eder. Zira O, idârede şekil 

hususunda ümmeti serbest bırakmıştır. Bunıın mânâsı, siyâsî idâre şeklinin maslaha­
ta, yani ahvâlin gereğine göre gerçekleştirilmesi hakkında sarih bir cevazdır.

Saltanatın, İslâm tarafından rnen edilmemiş olduğuna dâir, bu idâre şekline 
şiddetle muarız olan Şiilerln kendilerine metbu addettikleri Hazret-i Ali'den bir misal 
verelim:

O

O büyük salıabîye, vefalı yaklaştığı bir demde:
“-Senden sonra Hazret-i Hasan'a biat edelim mi?” diye sorulmuş. O da: 
“ Bunu size ne emrederim ve ne de men ederim!.? buyurmuştur.
Islâm'da saltanat, yani devlet reisliğinin babadan eğla geçmesi men edilmiş 

olsaydı Hazret-i Ali böyle bir karşılık verir miydi?
Doğrusu şudur ki, İslâm'da siyâsî sistem olarak “şekil" değil, “ruh” veya "muh- 

tevâ” emredilmiştir Bu da dert âmir hükümde te2âhür eder:
a-Alıkâm-ı Şer'iyye'nin tenfîzi: Yani Şeriat hükümlerinin fiilen tatbiki 
b-Eınânetin ehline tevdii: Yani âmme selahiyet ve iktidarının kullanılmasını 

icab ettiren mevki ve memuriyetlere adam tâyininde ehliyete itibar olunması. 
c-Şfırâ ile karar verilmesi: bunları yerine getiren bir siyâsî kadroya karşı, idâre 

edilenler için de bir dördüncü şart olarak
d-Blai gereklidir. Yani vâciptir ki, bu da munzam bir “seçim” demektir. 
Yukarıdaki şartları hâiz olan bir idâre ne suretle işbaşına gelmiş olursa olsun,



KADİR MISIROĞLU

Devleli'nin bir İslâm devleti olmadığı (!), hatla İslâm’ın devleti tan­
zim dâvası gülmediği veya Zülkarneyn'in putperest “İskender-i 
Kebir” olduğu gibi tarihle ilgili sayısız yanlış hükmün yanı sıra 
Din’in öz muhtevasına aykırı olarak Musevî ve Hıristiyanların da 
-Peygamberimizi ve Yüce Kur’ân’ı kabul etmeseler bile- cennete 
girecekleri6, bazı âyetlerin tarihsel (!) olduğu7, hükümlerinin mevziî 
ve geçici bulunduğu tarzında serdedilen ve burada tadadı imkân­
sız, -üstelik maalesef pek çoğu- kasdî olan yanlışlar sebebiyle bu 
esere önce “Tarihten Günümüze Tahrif Hareketleri” başlığı 
altında bir kısım ilâve etmek ihtiyacını hissettik. Fakat yazma işi 
ilerledikçe bu iki bahsin eserin hacmini anormal derecede geniş­
lettiğini görünce bunları ayrı ayrı iki kitap hâlinde okuyucuya 
sunmanın daha doğru olacağını düşündük ve öyle de yaptık. Bu 
yüzden -mevzû itibariyle- bir bütünlük arz eden bu iki eserin bir­
likle mütalaasının gereğini okuyucularımıza bilhassa hatırlatmak 
ve tavsiye etmek istiyoruz.

Bununla beraber “İslâm Dünya Görüşü” adıyla telif edilmiş 
bulunan işbu eserde de, zaman zaman bazı tahrif hareketlerine

ana ilaal, ümmet için vâcibtir. Halta kılıç zoruyla işbaşına geçmiş olsa bilek. (Fazla 
bilgi için blct; Kadir Mısıroglu- Geçmişi ve Geleceği ile Hilafet, İstanbul, 1994)

6 Buna sadece bir misal olmak üzere, şu satırları dikkatinize arz aidim:
Yazar, Bakara Sûresi 62. 3yet-i kerimenin mealini naklelliklen sonra:
"Bu dyet-i kerime, çok kimsenin peşinen vehmettiklerinin ue ideolojilerini 

dîne dayandırmayı yeğleyen ue bu sebepten ötürü de dinci denilen, saldırgan 
ham aşırı grupların da yoymağa çalıştıklarının aksine, Cennel'in yalnızca 
Müslümanlaro tanınmış bir imtiyaz olmadığını ue Yahudiler, I hri&tiyanlar ile 
Sabitlerde Allah’a ue âhire! gününe inananların ue iyi işlerde bulunanların 
da Cennet’e dâhil olup korku ue hüzünden âzâde olacaklarım açıkça beyân 
etmekte ue müjdelemektedir.u denilmektedir. (Prof. Dr. Ahtned Yüksel Özemre- 
İslâm’da Aklın Önemi ve Siniri, İstanbul, 1998. sh: 177)

Şu herzeler de ayn: yazara aittir:
“...Burada ermişten maksad İse, Allah'a ermiş, yani Onun huzuruna dâuet 

ue kabın' edilmiş, bir başka deyişle tıpkı Hazret-i Muhamnted (s.a ) Efendimiz 
gibi Miraç olayını yaşamış kimsedir. Miraç olayını yaşayan kimse ise, h’ûhânifer 
Zümresi mensubu olur. “ (a.g.e., sh. 113 vd.)

“Miraç nasip olur da, tekrarlanırsa kulun da ünsiyeti artar; ue bu olay ona 
artık olağan gelmeğe başlar. Hatta bam euliyânın «istediği ân Cenâbı ilakk’ın 
huzuruna Miraç edebilmesi» ruhsatı dahî vardır.” (a.g.e.. sh: 115)

7 Bkz: Bir kısım Ankara Üniversitesi İlâhiyal Fakültesi profesörlerince yayımla­
nan "İslâmiyât" isimli derginin birçok sayısında yer almış olan makaleler...



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

âid görüşlere temas mecburiyeti hâsı) olmuş ve bu gibi meselele­
rin tafsilâtı “Tarihten Günümüze Tahrif Hareketleri" adındaki 
diğer esere havale edilmekle beraber gayet muhtasar bir surette 
burada da bazı sapık görüşlere işaret edilmesine lüzum hissetmiş 
olduğumuz görülecektir.

Aslında ehl-i sünnet çizgisine aykırı görüşlerin, evveliyetle -az 
da olsa ınevcud olan- gerçek din âlimlerimizce cevaplandırılması 
gerekirdi. Bunu uzun zaman bekledik. Lâkin kifayetsiz birkaç 
yayından” başka ortaya ciddî bir cevabî eser konulamadığından 
biz, Osınaıılı ölçüsünde bir münevver olarak din, tarih ve edebi­
yat sahalarındaki umûmî malumatımıza istinâden bu muhtasar 
cevablara eserimizde yer vermeyi vicdanî bir borç addettik. Zira 
bu gibi meselelerin ele alındığı ikinci eserimizde görüleceği üzere, 
bu yanlışların çoğu dağdaki çobanların bile fark edip yadırgaya­
cağı temci dînî esaslarla ilgilidir. Yani bunların çoğu asırlardan 
beri üzerinde ittifak edilmiş hususlara dâirdir. Üstelik İslâm'da 
bâtılı, bâtıl olarak tanımanın; hakkı, hak olarak tanımaktan evvel 
gerekmesi sebebiyle8 9 sadece “İslâm Dünya Görüşü ’ nü anlatmakla 
iktifa etmek islemedik.

Gerçi Trabzon'daki bazı gayretli hemşerilerimin yayınlamaya 
başladıkları “Keylıan Dergisf'nden gelen hâhişkâr talep üzerine 
“İslam Diîrıya Görüşü”nü daha şümullü bir surette ele alıp yaz­
maya başlamış bulunmaktayız.10 Bu serî yazılarda da İslâm Dünya 
Görüşü’ne aykırı beyânlarla vâkî olan tahrif cüretkârlıklarını ele

8 B;ı yayınlar, değerli arkadaşımız Ebubekir Sifil'in musırrâr.e yazıları İle Meh­
met Oruç “Diyalog Tuzağı" (İstanbul. 2004) ve Prof. Dr. Yümni Sezer- Diyalog 
İhaneti, (İslanbııl, 2096) isimli eserleri ile birkaç günübirlik makaleden ibarettir ki, 
böyle makalelerin bir kısm: da "Ehl-i Sünneti Müdafaa ve Bidatleri Tenkid" isimli 
bir eserde (İslanbııl, 2005) toplanmıştır.

9 "Kiın ki Tağutu (Allah’tan başkasını) inkâr eder ve Allah'a iman ederse, şüp­
hesiz ki, sağlam bir kulpa (tırva-i vüskâ) sanlmış olur.” (Bakara Sûresi, âyel: 256)

"Kırn, Yahudi ue Hıristiyanların küfründe (kâfir olduklarında) şüphe eder, 
onların mezhebinin sahih olduğunu söylerse, iman etmiş olmaz!.. ” (Abdütaziz 
b. Abdullah e.l-Râcilıî Şerh-i Nevâkız veTİslâm)

10 Bkz: Üç uydu bir yayınlanan bu derginin Aralık 2005 tarihli yayınlanan ilk 
sayısından itibaren aynı adlı serî yazılar.



KADİR MISIROĞLU ----------------------------------------------------

iilmak plânımız dâhiiindedir. Fakat böyle iıç ayda bir yayınlanan 
bir dergide bu mevzuun layık-ı veçhile vaz’ı, uzun bir zaman alacağı 
düşüncesiyle gençlerimizin bir an evvel ikazı maksadıyla meseleyi 
tarihî seyri ile de ele alarak böyle müstakil iki eser olarak ortaya 
koymak mecburiyeti hâsıl oldu.

Her ne kadar insan beyni için mücerı edleri kavramak, müşah­
hasları kavramak kadar kolay değilse de -hiç olmazsa İslâm’ı dâva 
eder bir tavır içinde olanların- hizmetlerinde kifayetsiz kalmamaları 
için bu hususta belli bir seviyeye ulaşmaları şarttır. Unutmamak 
gerektir ki, İslâm’da üssü’l-esâs olan, gayba imandır11: Pek çok 
dînî mesele ve hassaten iman umdeleri miicerreddir. Bunların 
da birtakım yeni muarızlan vardır ki, bunlar evveliyetle bir kısım 
sapık filozoflar11 12 ve onların müfsid düşünceleridir. Bu sebepledir 
ki, “İslâm Dünya Görüşü”nü daha geniş ve zengin misallerle ve 
daha kolay anlaşılır bir şekilde, unıûmî efkâra sunarken okuyucuyu 
sıkmamak maksadıyla felsefî görüşlere de muhtasar bir sûrelte 
temas etmek yoluna gittik. Bunu bir zarûret addettik.

Bu zarureti karşılamak üzere kaleme alınmış olan işbu eser, 
-lahdis-i nîmet kabîlinden söylemek gerekirse- mevzuunda ilktir.13 
Çünkü İslâm’ın gerek mücerred ve gerekse müşahhas prensiple­
rini çeşitli ilnı-i kelâm, fıkıh ve siyer kitaplarında bulmak kabilse 
de bunların derli toplu bir sûrette bir araya getirilmiş olduğu bir 
eser mevcud değildir. Belki varsa da bizim görmemiş olduğumuzu 
söylemek herhalde daha doğru olur.

11 Bakara Sûresi, âyet: 3.
12 "Filos”, dos: "sofia" ise hikmet demektir. Bu iki yunanca kelimeden türetil­

miş bulunan "filozof" ise "hikmet sever" manasınadır. Milattan altı asır öncesine 
kadar filozoflara "hakim" karşılığı olar. "sagesse" denilirdi. Sagesse, bizdeki hikmet 
ınBnâsır.adır. İlk olarak Pisagor (Pythagore), bu kelimeyi ulûhiyele lâyık görerek 
daha mülevâzî olan filozof kelimesini kullanmış ve bunu herkese tavsiye etmiştir. 
Sonraları Eflatun ve Aristo tarafından o zamanlar müstakil bir ilim olan siyâsîyât da 
felsefe ile birleştirildi. Böylece filozoflar tıp dâhi! zamanlarının her ilmine âşinâ bir 
sima olarak ortaya çıktılar.

13 Gerçi "Mecelle-1 Ahkâm-ı Adliye" adıyla bilinen eski Medenî Kanunumuz’da 
umûmî hükümler 99 madde hâlinde tertip ve tanzim olunmuştur. Fakat bunlar, sırf 
İslâm Dünya Görüşü'nün bir kısmı olan muamelâta dâirdir. O



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Filhakika İslâm şehidi Seyyid Kutub merhûmıın, aynen 
bizim gibi adlandırılmış, yani "İslâm'ın Dünya Görüşü” ismiyle 
merhum Ali Arslan Hocaefendi tarafından dilimize kazandırıl­
mış bir eseri mevcuddur.14 Fakat bu eser, sistematiği itibariyle 
hatalıdır. Zira içine doldurulmuş bulunan bilgiler, birtakım temel 
prensiplere irca edilerek ele alınmamış bulunduğundan dağınıklık 
arz etmekledir. Bu durum, onun ismiyle muhtevası arasında hiç 
şüphesiz bir tezaddır. Mıırteza Mutahharî’nin “Tevhîdî Dünya 
Görüşü”15 isimli eseri ise, uzunca bir makale hacminde olması 
sebebiyle son derece kifayetsizdir.

Dünya görüşü, hayat ve Kâinât’ı mevcudiyet ve işleyiş 
itibariyle birtakım umûmî prensiplerin ışığı altında değerlendi­
ren bir görüş demektir. Böyle bir görüş, müieârifelerle (ishali 
gerekmeyen temel hakikatlerle) başlayıp kendi içinde tezada 
düşmeksizin bir tefekkür ve lelıassüs sistemi oluşturur ki; bunda 
aynı zamanda insan müfekkiresi için vârid-i hatır olan her 
suâle bir cevâp verilmiş olması lâzım gelir. Bir görüşü, Dünya 
göıüşii kılan asıl müessirin, şu genişlikteki muhtevanın ayın 
zamanda tczadsız olmasıdır. Bu açıdan bakıldığında, “İslâm 
Dünya Görüşü” insanlık fikir tarihinde tek ve emsalsizdir.

Elinde, gerçek vâzıı (koyucusu) ilmi mutlak olan Cen&b-ı 
Hakk’ın olduğu bir Dünya görüşü bulunan müslüman toplulukların 
bugün içine düştükleri perişanlığın sebebi, bu yazılarda hulasaten 
anlatılacak olan fikrî muhtevanın lâyıkıyla anlaşılıp hazmedile- 
rnemiş olmasından veya böyle iken zamanla ondan uzaklaşılmış 
bulunmasından başka bir şey değildir.16

14 Seyyid Kııhıb- (Tercüme: Ali Aslanb İslâm'ın Dünya Görüşü, İstanbul, 1970.
15 Mıırteza Ayetullâh Mııiahhari- Tevhidi Dünya Görüşü, (İstanbul, 1981) ve 

yine aynı yazarın "Kur’ân (la İnsan”, (Ankara, 1984) isimli eseri...
16 Bu gerçeği, sapıklığa sürüklenmeden Önce ya2dı§: “Zulmetten Nura" isimli 

değerli eserinde Şemseddin Gii nal tay uzun uzun ve haklı esbâb-ı müdirelerle 
anladıktan sonra şöyle demektedir:

‘Müslüman lar dinlerinde hakîkaten âlim oldukları zaman bütün Dünya 
kaııimleri amamda âlim idiler. Bütün âlemin önderi İdiler. Şeriatın sırlarını 
bilmemek hastalığına tutulunca artık hakîkî meucûdiyetlerini muhafaza edeme- 
yarak hezimete uğradılar.” (a.g.e. İstanbul 1998, $h. 149)



KADİR MISIROĞLU ------------------------------------------ ------------------------

Bu demektir ki, bugün İslâm Alemi'rıin içinde bulunduğu 
ahlâkî, siyâsî, iktisâdî... ilh. perişanlıktan kurtulabilmesi için 
lâzım gelen ilk şart, İslâm’ı yeniden ve doğru olarak anlamak, 
onun lâyerrıût (ölümsüz) prensiplerini günümüz maslahatıyla 
te’lif etmek dirayetini gösterebilmektir. Bu ise; İslâm Âlemi’ııde 
birinci derecede gerçek âlimlerin ve dürüst idareci kadroların bir 
mükellefiyetidir. Zamanımızda -henüz kifayetli olmasa da- bu 
istikamette bir gelişme müşahede olunmaktadır. İleride izah edi­
leceği üzere globalleşen dünyamızda, Hıristiyan Batı Alemi’nce 
“İslamafobi” adı altında "İslâm”ın “düşman” ilân edilmesinin 
asıl sâiki bu gelişmedir.

Diğer taraftan unutmamak lâzımdır ki, her fiil, bir his veya 
düşünce zemininde vukua gelir. Zemin yanlışsa varılacak netice 
de hak ve hayır olamaz!.. Diğer taraftan İslâmî tefekkür zemininde 
bııgiin İslâm Alemi çapında müşahede olunmakta olan gelişme ve 
dinamizm; hâriçteki düşman faaliyetinin hızlanıp giriftleşmesini 
intaç etmiş bulunmaktadır. Dünya sîyâsî edebiyatında “İslamafobi” 
(İslâm korkusu) adıyla yeni bir mefhumun mevcudiyeti bu gerçeğin 
aldatmaz bir şahididir.

İnsanlık fikir tarihinde bütün beşerî faaliyetlerde temel sai­
kın bir fikr-i sâîb, yani hak; ve amel-i sâib, yani hayra ulaşmak 
olduğu bir bedahettir. Bu iki gaye ise, sırf beşerî akılla husûle 
gelmez. Akıl, hakka ve hayra ulaşmakta kifâyetli olsaydı, akıllı 
adamlar hiç suç işlemez veya her suç işleyenin akılsız sayılması 
lâzım gelirdi. Bu demektir ki, aklın kifayetsizliğini giderecek bir 
başka müessire ihtiyaç vardır. O da vahy-i İlâhîden başka bir şey 
olamaz. Çünkü ondan gayn bütün müessirler, aklın dunundadır 
(aşağısındadır). Aklı aşan ve ona, acze düştüğü her yerde yardım 
eden ancak vahy-i İlâhîdir ki, bu lâzime Cenâb-ı Hakk’ın beşere 
nebiler göndermek sûretiyle yardım etmesi ve bu yardımı, ilk insan 
Hazret-i Âdem'le başlatmış olmasıyla sabittir. İşte bu sebepledir 
ki, vahye dayanan ve muhtevası, İlâhî bir sıyânetle günümüze 
kadar korunmuş bulunan “İslâm Dünya Görüşü” müslümarılar 
ve hattâ bütün insanlık için yegâne kurtuluş çaresidir. O, tufanda



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Nuh’un gemisi gibidir, Mıızdarip beşeriyet için yegâne ve tek 
çaredir. Elverir ki, doğru olarak anlaşılabilsîn ve beşerî irâde, iman 
saikıyla onun ulvî prensiplerine lâyıkıyla râm olabilsin!..

Nâçiz eserimiz, böyle muazzam bir gayenin gerçekleşmesi 
hususunda hac yolcusu bir karıncanın mütevâzî tavrı gibidir. Cenâb-ı 
Hak, dilerse dağlara fare» farelere dağ doğurtur. Bizimse beşer 
olarak vazifemiz elbette ve sırf esbaba tevessülden ibarettir.

Allahtı Azîmiişşan, câmiü’l-ezdâd bulunduğundan Kâinat’ta 
zıdlığın bertaraf edilemeyeceğini iman berraklığında kavramış ve 
kabullenmiş bulunmamıza rağmen, şu niyet ve gayretimiz mudili 
(dalâlete götüren) sıfat-ı ilâhiyesinin tecellisine muhatab olanların 
daima mevcud olacağını bilmekle beraber zıdlar arasındaki galebe 
kavgasında İslâm'a revaç sağlamaya çalışmaktan ibarettir. Bundan 
başka bir niyetimizin olmadığı Ailahu Azîmüşşan'a malumdur. Bu 
maksadkı giriştiğimiz yolda o yüce varlıktan murâd-ı ilâhiyesine 
muvafık düşen İslâmî galebe yolundaki hizmetlerden bize de bir 
hisse takdir buyurması niyâzıyla sözlerimize son verirken değerli 
okuyucularımıza da Allah'ın rahmet, bereket ve atıfeti ile muamele 
buyurmasını ııiyaz ediyoruz.

Ve minellâhi’t-levfîk.

13 Eylül 2007 
(I Ramazan 1428) 

ÜSKÜDAR-İSTANBUL

___________________________________________________



BİRİNCİ BÖLÜM

DÜNYA GÖRÜŞÜ

A- DÜNYA GÖRÜŞÜ NEDİR?

Dünya görüşü, insan hayal ve havsalası dâhilinde 
akla gelebilen, her suâle cevabı olan bir görüş demektir. 
Ancak bir görüşün, kâmil bir Dünya görüşü sayılabilmesi 
için sadece her suali cevaplandırmış olması yelmez, bir de 
bu cevapların, kendi içinde tezatsız, mantıkî bir teselsül 
hâlinde, sistemli ve ahenkli olması lâzımdır. Bu ahenk ise, 
o görüşün kendisine temel olarak aldığı prensiplerle mîzân 
edilmesi hâlinde mevzuubahistir. Yoksa bütün izahlarında 
kendi temel prensiplerine sâdık kalmayan bir görüş, kâmil 
bir Dünya görüşü olamaz!..

Dünya görüşü, insan ve Kâinat için mevzuubahis olabi­
len hiçbir mes’eleyi hâriçte bırakmamalı, hepsi hakkında bir 
hüküm ve îzâh ortaya koymalıdır. Yâni müşahede edilen ve 
edilemeyen Âlemlere âid olmak üzere insan aklına gelebilen



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

her suale cevap vermelidir. Meselâ tedkîk ve müşâhede sahası 
dışında olan -faraza- bir melek, cin, cennet, cehennem., illi, 
gibi mefhûmlar hakkında da bir Dünya görüşünün mutlaka 
bir lıükınü ırıevcCıd olmak mecburiyeti vardır. Bunlarda as- 
loları doğruluk veya yanlışlık değil, tezadsızlıktır. Bununla 
beraber bir mantıkî teselsül ve ondaki tezadsızlık, bir görüşün 
"Dünya görüşü" sayılması için kâfi ise de, onun hak, yani 
savalı (doğru) telâkki edilmesini icab ettirmez. Çünkü birçok 
bâtıl görüşün de kendine mahsus bir mantığı vardır ki buna 
“diyalektik" (cedel) denilmektedir. Bu mantık, kendisine esas 
ittihaz ettiği müteârifeler (posttilalar) yani akla uygunluğu 
sebebiyle tartışmasız kabul edilmiş prensipler üzerine bina 
edilmiş okluğundan, vâsıl olunan neticelerin doğruluk ve 
tezadszıhğı da bu poslülalara nazaran gerçekleşir.

Dünya görüşü, sırf bütün Dünyaya yayılmış ve pek çok 
kimse tarafından benimsenmiş olan bir görüş de demek değildir. 
Zîıâ birtakım bâtıl telâkkiler ve hurafeler bile bütün insanlık 
çapında yaygın olmakla beraber, bunlar ne bir Dünya görüşü, 
ne de böyle bir görüşün bir parçası olmak vasfını hâizdirler. 
Meselâ, uğursuzluk inancı, bütün insanlık Aleminde vardır. 
Bir rus da, İngiliz de, herhangi bir uğursuzluktan (şeametten) 
bahsederken yere vurur, "Şeytan kulağına kurşun!..” der veya 
bu mealde bir söz söyler. Hıristiyanlık Âlemi’nde on üçüncü 
havârînin Uazrct-i İsa’yı ihbar etmiş olmasından doğan ve 
yüzyıllardır devam eden bir inanışla, on üç rakamı uğursuz 
sayılır. Otellerde odalara ve asansörlere numara verirken bile 
on üç rakamını allarlar.

Müslüman olan bir insanın -hele o bir münevver ise- İslâm'ı, 
bir Dünya görüşü vasfında kavraması zarûrîdir. İslâm’ın ana 
prensipleri itibariyle hayat, Kâinat ve insanın mâhiyetini nasıl 
îzâh ettiğini bilmesi gerekir. İslâm’ı anlayıp hazmetmekte en 
temel mes’ele budur.



KADİR MISIROĞLU 

Bir çocuk, etrafında cereyan eden hâdiseleri henüz kavra­
maya başladığı anda yakınındaki büyüklere basit kelimelerle, 
müşahhas mes’eleler kadar birtakım miicerred mefhumlar 
hakkında da sualler sormaya başlar. "Namaz nasıl kılınır, ab- 
dest nasıl alınır?” gibi müşahhas dînî suallerin yanında Allah, 
melek, uhrevî Âlem., ilh. gibi mücerred ve gayr-i müşahhas 
mefhûm ve mes'eleler hakkında da suâller sorar. Etrafındakiler 
bu mefhûmlar hakkında gerekli izahatta bulunmak hususun­
daki kifayetsizlikleri sebebiyle ya suâl soran çocuğu azarlayıp 
susturur veyahut da onu birtakım basit îzâhlarla tatmin etmeye 
çalışırlar. Çocuğun yaşı ilerledikçe böyle mücerred mefhûmlarla 
alâkalı tecessüsü artar ve bu hususta zihnine vârid olan suâller, 
ştimûl ve mâhiyet itibâriyle gelişip ağırlaşır. Çünkü her vasıflı 
insan zihnî birtakım mücerred suallere fıtrî bir alâka duyar. 
Bu alâka izâh ettiğimiz veçhile çocukluk yaşında başlayıp bir 
insanda, o yaşadığı müddetçe devam eder. Bu bakımdan ev­
vel emirde, hayat ve Kâinat ile ona hâkim ve içinde meknûz 
bulunan mücerred hakikatlerin kavranması, daha çocuk yaşta 
bile insan beyninin tatmin edilmesi için gerekli ve ehemmiyetli 
bir mesele olarak karşımıza çıkar.

Çocukluktan itibaren böyle mücerred suâllere aldığımız 
cevaplar hakîkate ulaşmak için -az çok- bir mânâ ifâde etse 
de gerçekte o îzâhların yüklendiği mânâ ile onların mutlak 
mâhiyetleri arasında azîm bir fark olduğu muhakkaktır. 
Meselâ, yetişkin insanların bile Allah hakkında îmân ettik­
leri birtakım sıfatlardan anladıkları ile o sıfatların Cenâb-ı 
Hak katındaki mutlak mâhiyetleri arasında büyük bir fark 
vardır. Bu farkı ifâde etmek üzere çeşitli tasavvufî görüş­
lerin17 ortaya konulmuş bulunduğu bir gerçektir. Çünkü

17 Cenâb-ı Hakk’ın “Vücûd” şifalının mâhiyeti ile müşahede edegeldiğimiz 
âlemdeki "Vucûd" mefhûmu arasındaki farkı anlayış ve îzâh edişten doğmuş bulunan 
iki lasavvufî lelâkkî, bu hususla ilk akla gelebilen bir misaldir. Bunlar Şeyh i Ekber 
(invâıu ile yâd edilegelen Muhyiddîn-i Arabi'nin temsil etliği “Vahdet-i Viicûd’’ ile 0



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

insan beyni müşahede edilen Âlemden edindiği intibalarla 
düşünür. Hakikate ulaşmak için de bunları kıyâsa medar 
olan birer vâsıta olarak kullanır. Bu suretle müşâhede edi­
len Âlemle “Âlem-i gayb” ve ondaki hakikatler arasında 
belki de sırf bir “lâfız berâberliği"nden ibâret bir neticeye 
ulaşılır. Meselâ, Allah hakkındaki “vücûd” veyâ “ilim” gibi 
sıfatların mııhtevâsını, insanlar maddî Âlemden aldıkları in­
tibalarla doldurageldiği, fakat bunların Allah’taki “mutlak" 

mâhiyetlerinin bilinemeyeceği gerçeğini Zât-ı Bârİ hakkında 
“muhalefetim lil havadis” yâni sonradan yaradılmış hiçbir 
şeye benzememek sıfatı ile ikmâl ve telâfiye çalışırlar.

Bu gibi trıes’eleler hakkında münevver bir müslüman, 
çocuklar veya câhiller seviyesinde bilgilerle mücehhez ise, 
bu hiç de hoş karşılanmaz. Böyle olmakla berâber, maâle- 
sef zamânımızda müslüman münevverlerin ekseriyeti, bu 
gibi mes’elelerle lâyıkıyla meşgul olamamaktan dolayı bu 
durumdadır.lM

O

'‘Mticeddid-î l:.t(-î Sûm” yfınl ikinci binin yenîlcyicisi şifalıyla meşlıûr olan İnıâm-ı 
Rablıâııî Hazretlerinin orUıya koyduğu “Vahdet-i Şülıîîd"dur.Vahdel-l vücikI anla­
yışına göre Âlemdeki varlıklar (eşyâ), Allah’ın isim ve sıfat tecellîleri ile vilcud bulmuş 
îzâfî varlıklardır. Bir nevî gölge gibidirler. Bu görüşün, “her varlığı yaratıcıdan bir 
parça addeden” Panteizmle karıştırılması tehlikesinden dolayı Imanı-ı Rabbani 
varlıklardaki vahdeti “şıılıûd” cihetini ön plâna çıkararak ifade etmiştir. Yoksa bu 
iki görüş arasında, öyle siyahla beyaz gibi büyük bir fark yoktur.

Itnatıı-ı Kabiıâm'niıı, vahdet i vücud görüşüne muhalefetinin sebebi, O'nıın 
yaşadığı devirde Hindistan'da Ekber Şah (1S56-1605) adında bir serserinin -tıpkı 
bugün bazı hâinlerin yapmaya çalıştıkları gibi- üç dini (ıMüslümanlık, Hıristiyanlık ve 
Zerdüştlük) birleşi irmeye çalışmakta olmasıydı. Çünkü Panteizm Hindistan’da hâlâ 
pek yaygın olan b:r bâtıl görüştür.

1H Ülkemizde Müslüman camiaya mensup münevverler arasında İslâm’ın en 
temel esaslarının bile lâytkı ile kavranmamış bulunduğunu gösteren misaller pek 
çoktur. Biz, burada müktesepleri itibariyle böyle bir sığlık kendileri için afv edilmez 
derecede vahim bir hala olan şahıslardan bir-iki misale temasla iktifa etmek istiyoruz:

Tarih ilminde ordinaryüslük derecesine yükselmiş bulunan Zeki Velidî Togaıı, 
gençlik yıllarında dînî meselelerde bir mübâlâtsi2hğa sürüklenmiş ve bu durum, dindar 
olan ailesi nezdinde biiyük bir huzursuzluğa sebep olarak kendisi akrabalan arasında 
âdeta husûsî bir muhakemeye mâruz kalmıştır. Bu durum, O’nun hatıralarında 
(Zeki Velklî Togan- Hâtıralar, İstanbul, 1969, sh: 92 vd.) tafsilâtıyla anlatılmaktadır.



KADtR MISIROĞLU -------------------------------------------------

Esasen, vasıflı bir münevverin dimağı dahî bu gibi mü-

Ancak bu muhakeme edilmeye sebep olan meselelerden biri de Kur’ân-ı Kerim'de 
kıssası naklolunan “Z<ilkameyn"in, Makedonya!) putperest "İsl«*ıı<ler-i Kebir*' ol­
duğunu zannetmesi meselesiymiş. Çünkü MakedonyalI İskender de başına giydiği 
miğferden dolayı -aynı zamanda- “Zül kar ney n” yani iki boynuzlu olarak anılır. Hadi 
diyelim ki, o zamanlar genç olduğu için bu 2an sebebiyle Kur’âıfdakı kıssaların, 
tarihî vakalara rruıtâbakatı üzerinde sürç-i lisan etmiştir. Fakat çok daha sonra artık 
kâmil bir yaşa gelmiş ve bütün Dünya ilim âleminde tanınarak bir şöhret hâline 
ulaşmış bulunduğu bir zamanda bile aynı iddiayı tekrarlaması (a.g.e., sh: 589 vd.) 
câlib-i dikkattir. Şöyle ki;

Kur'ân-ı Kerim’i, Fin lisanına tercüme etmekte olan Prof. Piınonof, diğer bir­
çok müsliiman âlimle birlikte kendisine de Berlin'de elli yedi suâl tevcih etmiş. Zeki 
Velidî Togan, bunların ekserisinin kendisinin anlamadığı mevzulara âil olduğunu 
(ay.) beyândan sonra:

“-Ben. O’na Islâm teolojisini bilmem!.. Kıır'ân tefsirlerini değil, ancak bunun 
tercümelerini okudum. Âyetlerin nüzul sebeplerini, hâdiseleri bilemem. Kıır’ân’ı 
yalnız arabça bilen biri şifalıyla üstün körü anlarım." (a.y.) dedikten sonra, sorulan 
suâllerden birinin, yine de Zülkameyn'e müteallik olması sebebiyle bıı ve benzeri 
birkaç suali nasıl cevaplandırdığını anlatmaktadır kİ, O’nun bu sözleri, heııı tarihçi 
olması ve hem de Müslüman bir kimse bulunması selıebıyle akıllara durgunluk vere­
cek derecede büyük bir gaflır. Zira O hâlâ, İskender-! Kebir ile Zülkurneyrı'in ayrı 
ayrı iki şahsiyet olduğundan habersiz bulunduğunu sayfalar dolduran mütalaalarıyla 
ortaya koymuş bulunmakladır. Üstelik putperest bir kimsenin, pulpereslliğe eri şid­
detli bir şekilde karşı olan Kur’ân-ı Kerim tarafından güya lekrim edilmesini, Islâm’a 
zil veçlrkhı bir mantıkla müdafaa etmekledir. Fakal Ondan ne beklenebilir kl?l..

Tâ 1914 yılında Türkistan'dan yazıp gönderdiği bir makalesi, Bilgi Mecmuası’ııın 
yedinci sayısında yayınlanmıştır. Bu makalenin:

'Teokrûfrzm, Türkler için boş belâsı bir zihniyedir. Biz, Garb Medeniye- 
İi'na iltihak ederken İslâmiyet de ona uymalıdır. Zâien Türkler, tarihte her 
vakit saltanatı hilâfetten ayırmışlardır. Kur'ân'ın ahkâmı, dünyevî ahkâmla 
tâdil edilmelidir!..” gibi imanla bağdaşması İmkânı olmayan sözleri ihtiva elliğini, 
yine kendisi nakletmekte ve Türkiye'ye döndükten sonra bu makalesi sebebiyle M. 
Kemal Paşa tarafından takdir olunduğunu, uzun uzun hikâye etmiş bulunmaktadır, 
(a.g.e., sh: 123 vd.)

Fakal daha hazini, O, Türkiye’ye yerleştikten ve Türkiye'de Şarkiyat sahasında 
otorite tanındıktan sonra yazdığı “Tarihte Usûl" isimli eserinde de aynı fikirleri daha 
da çirkin olarak tekrarlamıştır, (a.g.e., İstanbul, 1950, sh; XXI, 165, 183) Üstelik 
bu iltibas (karıştırma) dolayısıyla yaptığı teviller, O’nun, Islâm’ın öz mâhiyetinden 
habersiz olduğunu gös:emnektedir.

Gerçi Şark Dünyası’nda "İskendemâme" adıyla birçok eser telif edilmiş, bun­
larda İskender*! Kebîr e hayal mahsulü olarak fethetmediği yerler fethettirilmiş ve 
kendisi tevhid ehli bir kimse olarak gösterilmiştir. Meşhur Acem şâiri Finlevsî'nin 
“Şehname ’sinc kadar intikal etmiş bulunan bu görüşler, -aslında- halk arasında câri 
efsânevî fikirlerden başka bir şey değildir.

Kur'ân-ı Kerim’de Zülkameyn'den bahsedilmiş olması, Yahudilerin Haz- 
ret-i Peygamber'e bu hususta bir sual sormuş olmaları sebebiyledir. Yahudiler, 
Tevrat'ta bu ismin bir kere geçmiş olması dolayısıyla, Hazreli Peygamberin bu



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

cerred meseleler hakkındaki izahlarla kolay kolay tatmin 
olmaz. Hele o, İslâm’ı müdâfaa eden bir münevverse

mesule hakkımla bir şey söyleyemeyeceğini düşünerek vahye muhatub o yüce 
varlığı, gfıyâ müşkil vaziyetle bırakmak istemişlerdi. Bir kere Tevrat’la ismi geçen 
şalısın, İskender-î Kebir olması tarlhen asla mümkün değildir. Çünkü Tevrat, 
MakedonyalI İskender'den asırlarca önce nazil olmuştur. Bıı yüzdendir ki. Elma- 
lı’h Haindi Yazır, bu mesele üzerinde uzun uzadıya izahatta bulunurken, âyetin 
sebeb-İ nlızıılü olan sual dikkate alındığında Kur'ûn-ı Kerim’de zikredilen Ziilkar- 
neyn'iıı, MakedonyalI İskender ulamayacağım mantık ve tarih itibariyle sarih, 
bir suretle beyân etmiştir (Ifamdt Yazır- Hak Dini, Kur’ûn Dili, c:5, sh: 3276) 

İskender’in gerçek hüviyeti, Konyak Vehbi Efendî'nin "Hulâsatu'I Beyân ii 
Tetsîri’l-Kur'fın” isimli eseritliıı S. cildinin 3165. sahifesinde beyân olunduğu üzere, 
tamamen başka bir şahıstır. Şöyle kİ:

"Âyette beyân olunun İskender, liuzret-i İbrahim zamanında Yemen‘dr 
Himyer kabilesinden sıılih bir kimsedir. O’na salâhı sebebiyle, Allah Teâlıı her 
murâdını vermiştir- I kılla gece ve gündüz İskender için müsavi ve yeryüzünde 
yürümek, O’nmı Içiıı gayet kolay olduğu Hazret-i Ali’den menfidir. Rûnıiyyu'l- 
Asıl olun İskender, Aristo'nun talebelerinden bir racul-1 fâcirdir. Gerçi birçok 
yerleri, nıemâlikinc (mülklerine) rubfla tahin teshirine almışsa da Kur’ân'da 
beyân olunun ne CciKİb ı l lakk'tn senâ ettiği İskender bu değildir.

İskender in memâllkl, magri h ve meşrrık cihetlerine Imtklad ettiğinden 
«İskender I Zülkanıeynv denilmiştir. *

"Vaktiyle Yemen'de hükümet eden dayızadesi, veziri Hızır -tıleylıtsselâm- 
İle Şark ve Gttrb'ı dolaşıp halkı tevhide davet etti." (Ahmet Rıfat Efendi Lügal-i 
Tarihiye ve Cnğrnliye., İstanbul, 1299, c: I, sh: 163-164)

Son zamanlarda yayınlanan oldukça hacimli bir eser (İskender Türe- Ziilkur- 
ne.yıı, Kur’ân'da Uzaya Seyahati Anlatılan İnsan, İstanbul, 2002) bu iltibası reddet­
mekle beraber O'ııuıı seyahatini Uzay’a yapmış olduğunu iddia etmektedir.

İsketıdcr-i Kebirle Zülkanıeyn'in birbirlerine karıştırılmasına bazı Kur’ân 
meallerinde dahî rasllanıııakladır: Meselâ A. Fikri Yavuz, (Kur'ân-ı Kerim ve Meâl- 
I Âlîsi (3. Basım), İstanbul, 1967, sin 303 ve 304)’de Kehl Sûresi’nin 83. ve 84. 
âyetlerini şöyle mânâlandırmışlır:

“Ey Rasulüın, bir ile sana Zii'l-kameyn'dcn (haber) soruyorlar, (müşrikler 
seni imtihan etmek için). De ki: «Sîze ondan bir haber anlatacağım. Gerçekten 
biz, Zü'l-Karneyn’i (Rıım hükümdarı İskender'i), yeryüzünde iktidar sahibi yaptık, 
ve ona (gayesine ulaşmak için) istediği her şeyden bir vâsıta (sebep) verdik.”

Bu meseledeki yanlışlığın tefsirlerde başka şekilleri de mevcuddur. Meselâ 
Ömer Rıza Doğrul, ”Zülkarneyn"in Zerdüşt, yani ateşperest İran hükümdarı Dara 
olduğunu iddia etmektedir. (Bkz; Ömer Rıza D oğrul-Tanr. Buyruğu, İstanbul, 1947, 
sh: 491)

Tarihle ilgili yanlışlarsa saymakla bitmez. Bunlara da tek bir misal verelim:
Mâruf tarih profesörü I tatil İnalcık:
"Rum Ortodoks Kllise.si’ne eküınenlik hakkı tanınırsa İstanbul Vatikan gibi mi 

olur?" suâline karşı şu cevabı vermiştir:
"Evvelâ haklarınızdan vazgeçiyorsunuz, Lozan'la Patriğin statüsü tâyin 

edilmiştir. Lozan’a bir delik açıyorsunuz. Ruhban okulu da patrikliğin bu 
dâvaları için bir basamaktır." (Bkz: 24 Ekim 2005 tarihli Milliyet Gazetesi)



KAGİR MISlROĞI..U -------------------------------------------------

kcirşısına az çok bilgili bir münkir çıktığı zaman, onu ikrıâ 
edecek veyâ en azından ilzâm edecek (susturacak) derecede 
bıı meselelere vâkıf olması gerekir.*9 Hâlbuki zamanımızda

Hazretin I..O2an Muâhedesi metnini okumamış okluğu anlaşılıyor. Zira orada 
Patrikhâne’nln adı bile geçmez.

Bıı mesele bir hayli görüşülmüş olduğu hâlde, hiçbir karar alınmadan müzâke­
reden kaldırılmıştır. Buna göre eski statü berdevamdır. Orada da ekiimeııildik -sır: 
dînî sahada- mevcuddur.

Bu tipik misüle ilâveten, birkaç beyânı daha dikkatlerinize arz etmek istiyoruz:
“Hu yolla «Devlet sistemini değiştirecek-» deniyorsa, buna bir ciddi sebep 

bulmak gerekir. İslâmiyet, deulete bir şablon gittirmediğine göre, Fethullah 
Giilcıt Hw:ut:fendit devlet sistemini neden değiştirmek istesin!..’’ (Bkz: Meli­
nitti Niyazi Özdemir- Hocaelendi’nin Talihsizliği, Zaman Gazetesi, 28.06.1999 
tarihli nüsha)

*...Çünkü İslâm, devlet öngörmemiştir. İnsanoğlu. Dünya'ya gönderildi­
ğinde bir devlet projesi İçinde gönderilmedi. Allah’ın devlet diye bir önermesi 
olduğuna inanmıyorum. Kur'ân’da da böyle bir önermesi olmadığı kesin. Ama 
buna karşılık kolektif yaşam, Allah'ın öngörüsüdür." (Ömer l.ütfi Mete» Mahir 
Kayıuık-Dcıin Devlet, İstanbul, 2006, sh: 11)

İslâm’ın devlet vakıasıyla bir ilgisinin olmadığını söylemek, İlâhî emirlerin kuv­
veden fille çıkmasının siyâsî otorite ile değil, cemaat vâsıtasıyla gerçekleşmesi lâzım 
geldiğini Itabul dineldir. Islâm böyle anlaşılınca, onıın lâiklikle bağdaşmasına hiçbir 
engel kalmayacaktır. Bıı görüşlerin, İslâm’ın lâiklikle bağdaştırılması maksadına 
bağlı olarak izhar edildiği şüphesizdir.

19 Bıı vesileyle İslâm’ı müdafaa etmek şevk ve heyecanı ile hareket edecek 
gençlere üzerinde konuşulacak mesele hakkında kifâyetli bir bilgiye sahip olmadıkça 
müdâfaaya teşebbüs etmemelerini tavsiye ederiz. Zira şahsî bir kusur olaıı acizlikle­
riyle, İslâm’a zarar verilmesine sebep olurlar.

Diğer taraftan unutulmamalıdır ki, müsliimanlar tarih boyunca İslâm’a muarız 
olanlara karşı İlmî mücâdelelerden daima muzaffer çıkmışlar ve hiçbir zaman mağlub 
olmamışlardır. Bunun fikir tarihinde sayısız misallerinden bir tanesini ibrel olmak 
üzere arz etmek istiyoruz:

Irıgilizler, Hindistan'a yerleşmeye başladıklarında bu kıtada ilk ve ciddî mukave­
meti müslümanlardan görmüş (1857 isyanında olduğu gibi) ve bıı karşı koymanın da 
İslâm inançlarından doğduğunu fark etmekte gecikmemişlerdir. Islâm’ın, bu eserde 
daha sonra anlatılacağı üzere büyük bir ehemmiyeti hâiz bir "hürriyet” prensipi 
vard:r. O derecede ki, farz-ı ayn olan Cuma namazının ifâ edilebilmesi için aranar. 
şartlardan biri de "hürriyef'tir.

İııgilizler, Hindistan’da silâh kuvvetiyle istilâ hareketine girişmişken, sırf askerî 
giicîin orada tutunmak için kâfi gelmeyeceğini, aynı zamanda İslâmî inançları sars­
mak lâzım geldiğini fark etmişler ve İslâm aleyhine sayısız neşriyat yaptırmışlardır. 
Hatla bu vesileyle ifâde edelim ki, hep böyle hâsımâne bir üslupla hareket etmemiş, 
mıislümanian ifsad için bir üniversite dahî kurmuşlardır. Zira bir millete ihanetin en 
mükemmel kılıfı mektep açmaktır. Bugün Fazİurrahınan gibi sapık, sözde İslâm 
âlimlerinin zubûr sebebi bu sûrelle kurulmuş olan Alî Garb Ünlversilesî’dir. Bu 
üniversitenin profesörlerinden Feyzi Ali Asgar adında bir mülhidi (ateisti), elli sene



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

bazıları kasden, diğer bazıları da -cehâletleri sebebiyle- kaş 
yaparken göz çıkarmak kabilinden temel İslâmî esaslara aykırı 
fikir serdetmekte hayret edecek bir derecede fütursuzluk ser­
gilemektedir.

Gc£^B

evvel, yani talebeliği? nizde İslaııbul Üniversitesi EdebiyaL Fakültesinde dinlemiş ve 
O nun sapık fikirlerine açıkça meydan okumuş, halta O nun, konferansını yanda 
kesip kaçmasına sebep olıııuşluk.

Islâm'ın temel tefekkür ve tahassüs yapısını bozmak için İngilizler’in yaptırdıkları 
ncşriyâlın en ebemmiyelli aktörlerinden biri Ralıib Feıuler'di. Onun Islâm aleyhine 
olmak üzere beyân elliği fikirleri çürütmek maksadıyla 1854 yılı Nisan ayında Hin* 
distan'ııı Ekberâhâd şehrinde, kalalıalık bir topluluk huzurunda İlmî bir ınünâzâra 
cereyan etmiştir. Bunu Hare Ktıhınetııllâlı-i llindî adında bir Islâm âlimi talelı elmiş 
ve Feıuler'l ıniinâznrayı kabul mecburiyetinde bırakmıştı. Mübârizleriıı ikisi de Hıris­
tiyanlığı çok iyi bilen kimselerdi. Hatla Rahmetullalı-i Hindi, Incil'e rakibinden daha 
lazla vâkıf olduğunu, münakaşa esnasında O’nuıı unuttuğu bazı şeyleri hatırlatmak 
süreliyle göstermiştir.

Bıı münâzarada, münâkaşaya esas olan meseleler “Kur'âırı KeriuıMekl ııesilı, 
İııt.iriıı tahrifi, teslis ve Mtıhamıned alcybisselaın’nı nübüvveti" gibi meselelerdi. 
Münâkaşa, müslllınan ve İngiliz entelektüel bir kalabalığın huzurunda iki gün siirnıtiş 
ve fakat son iki mesele müzâkere edilememiştir. Bunun sebebi. Papaz FeiKİer’iıı 
mağlûbiyeti açıkça görülecek bir sûrelle toplantıyı terk etmiş olmasıydı. Fakat ne 
hazindir kİ, Rahip Fcncler bunca şâhkl huzurunda vâkî olan bu münâkaşayı, bilâhare 
tahrif ederek "Beyânıı’l Hak” adıyla yayınlamıştır. Rahmetullab-i Hindide cevâben 
işin gerçeğini "İzhâru’l-llâik" adıyla telif elliği bir eserle orlaya koymuş ve bu eser. 
Sultan Abdiilaziz merhumun teşviki ile Osmanlıcaya tercüme edilmiştir.

İngiliz Hâresini ve onların güdümündeki papazlan küçük düşürüp perişan eden 
l)U ilmi Ziller, hiç şüphesiz Hindistan'da büyük âlim ve mutasavvıf Şah Veliyyııllah 
Oelıtevî'nin başlattığı ilini faaliyetin ve O nun Tiirkçemize de intikal elmiş bulunan 
‘'IHiccetüllâlıiTBAIIğa** isiınll muazzam eserinin husûle getirdiği bir netice idi. (Taf­
silât için: Meşhur Hind âlimlerinden Delhi'li "Rahmetullâh-i Hindî"n:n “İzhâru'İ- 
Hak" isimli eserine bakınız. Bu hrisliyânî iddialara verilmiş aklî ve İlmî delilleri ihtiva 
eden hacimli bir eserdir. Bu eserin tercemesi, Sönmez Neşriyât taralından 1972'de 
İstanbul'da basılmıştır. Sır! lâlin asd’.ı harflerimizle okur-yazar olar. gençlerimize 
tavsiye olunur.)

Ayıtı şekilde ehl-i sünnet akâioine muhalif kimselerle de İslâm âlimleri böyle 
zaman zaman ilınî miibârezeye girişmiş ve bunların hepsinden de ahnları ak olarak 
çıkmışlardır. Bunlara da bir misal olmak üzere Prof. Dr. Bekir TopaJoğlu’nun ‘‘Ke­
lâm İlmi-Girlş" (İstanbul. 1981) adlı eserinin sonunda ek hâlinde yayınlanmış olan 
(sh. 317 vd.) “Siinnî-Şiî Htifâkına Doğru” serlevhalı kısma bakılabilir. Burada Iran 
hükümdarı Şalı Alııııed'in huzurunda Ehl-I sünnet âlimi Ebu’l-Berekât es-Süveydî 
İle şiî ahundları arasında cereyan eden münâkaşadan nasıl büyük bir zaferle çıktığı 
ibretle müşahede olunmakladır.



B- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ
İslâm’ı bir Dünya görüşü hâlinde kavramanın lüzum ve 

ihtiyacı, günümüzde daha da fazla bir hayatî ehemmiyet arz 
etmektedir. Zira bugün ortalıkta şüyu bulan “hoşgörü” (tesâ- 
müh) kelimesiyle başlayıp “semavî dînler arasında diyalog” 

unvanıyla inkişâf eden tarihî bir ihanet tezgahlanmaktadır. Yerli 
ve yabancı birtakım aktörler tarafından yürütülen bu ihanet, 
Kur’ân-ı Kerîm’in muâmelâta âid ahkâmını muattal kılmak 
gayesi yanında bir de îtikâdî esaslarda en câhil bir müslümanın 
dahî fark edebileceği bir sapıklığa doğru ilerlemektedir. Diğer 
bir güruh ise, bir kısım ilâhı beyânların “alemşümulluk” vasfını 
münâkaşaya açmaktadır. Bunlar bazı âyetlerin târihî ve binne- 
tice mahallî olduğu iddiasıyla dehşet verici bir itikadı lezebzübe 
(karışıklığa) doğru dört nala gitmektedirler. Bu gibi insanlar, 
Cenâb-ı Allâh’ın Peygamber Aleyhisselatu vesselâm’a dahî 
tanımadığı bir salâhiyeti kullanarak ahkâm-ı ilâhiyyede tadilât 
cüretinde bulunmaktadırlar ki, bu gibi sapıklıklar, daha geniş 
bir surette evvelce zikretmiş olduğumuz “Tarihten Günümüze 
Tahrif Hareketleri” ismiyle daha sonra yazılacak olan eserde 
ele alınıp değerlendirilecektir.

Burada sadece şunu söyleyelim ki, ülkemizde hem de 
ilahiyat profesörü geçinen birtakım dalâlet ehli zevat, Ankara 
Üniversitesi’nde kadrolaşarak ortaya Kur’ân-ı Kerim için “tarih­

sellik” adıyla bir sapık dâva atmış bulunmaktadırlar. Bunların



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

yayınladıkları üç aylık “İslâmiyât” isimli dergiyi tedkik edenler, 
burada Kur’ân âyetlerinin pek çoğunun âlemşümûl karakterinin 
sarahatle inkâr edildiğini ve bazı âyetlerin sadece Arap Kav- 
mi'ne veyahud Ası-ı Saadet müslümanlarına münhasır olduğu 
yolunda Ehl-i Sünnet İtikadı ile bağdaşmayan çeşitli beyânlara 
şâhid olacaklardır. Bunları ayrı ayrı tâdâd ve cevaplandırmak, 
burada saded dışı olduğundan bu ve benzeri tahrif hareketlerini 
tafsilâtlıca daha sonra yazılacak olan zikrettiğimiz “Tarihten 
Günümüze Tahrif Hareketleri” iinvanlı eserimize talik ederek 
şimdilik bu kadar bir işaretle iktifa ediyoruz.

Bu eserde İslâm'ın mücerred prensiplerini birtakım felsefî 
görüşlerin frenkçe adları ile adlandırıp tahlil etmemizden dolayı 
bu gayretimiz, İslâm tefekkürünü -evvelce ifâde etmiş olduğumuz 
üzere- felsefî bir zernîne oturtma veya felsefî dayanaklarla izah 
etme arayışı şeklinde anlaşılmamalıdır. Zîrâ İslâm'da felsefe 
yoktur. Çünkü felsefe sırf akla, İslâm ise hem akla, hem de 
nakle dayanır.20 Nakle dayanan bir tefekkür sistemi ile felse­
fe arasında gaye ve hedef itibariyle ayniyet olsa da, metod 
ve vâsıta itibariyle esaslı bir fark mevcuddur. Buna rağmen 
yaygın olan “İslâm Felsefesi” tâbiri ile İslâm Âlemi'nde, 
İslâm tefekkürü içinde yetişmiş filozofların veya tefekküründe 
felsefeye ağırlık vermiş olanların görüşleri kastedilir. Yoksa

20 ”...felsc/cnin ilmi olan mâbadattabia veya metafizik de İlm i Kelâm tybi 
zât ve sıfatı Rârî'de.n (Allah'ın zât ue sıfatlarından) mebde ve meâd (başlangıç 
ve. varılacak yer) itibariyle masnûâlın (yaratıkların) ahvâlinden bahistir. Şu 
kadar ki, mabadaftabia (metafizik, felsefe) mahzâ (sırf) kanun-ı ukul (akıllar) 
iizere bahsetmekle, kamını Islâm'a nıuvâfık olup olmadığına bakmaz, İlm-i 
Kelâm bilâkis. Kanun-i Islâm yani İslâm'ın mebnâsı (dayanağı) olan risâlet. kü- 
liib-i semâviye (semavi kitaplar) ha'sü ba'de'l-meut gibi din-ı İslâm'da kat'iyetle. 
hükmokınan din ve millet tesmiye olunan (isimlendirilen) tarlkat-ı şer'ıyyeye 
mutabık b:r tarzda cereyana hizmet eder. Kanun-i felsefide ukûl-i kaasıran (kısır 
akılların) fıkr u nazarına istinaden kat'iyyat-ı şer'iyyeye muhâfelet değil, bilâkis 
kaityyât-ı mezkııreye tamamıyla muuafakat vardır. İlm-i Kelâm'da aslolan Kitap 
ve sünnete temessük (bağlıhkjtür. İşte İlm-i Tevhid veya Kelâm ile mabada (ta­
blanın ayrıldığı nokta budur. Filvaki İlm-i Kelâm ite mabadattabiamn dâire-i 
şümulleri, mutlakları (yâyeleri) birdir. Ancak tarîk (usul) itibariyle aralarında 
fark nardır...” (İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlm-i Kelâm. İstanbul, 1341, sh: 3)



KADİR M1SIR0ĞLU 

İslâm, felsefeye müsâiddir mânâsında değildir?1 Meselâ İslâm 
da -belli ölçüde- rasyonalist, yâni akılcıdır. İslâm’da akla bir 
had tâyin edilmiş ve o vahye dayanan teblîğâtın muhtevası ile 
terbiye edilmiştir. Gerçekten Islâm'ın akılcılığı, -ileride tafsîlâtı 
ile anlatılacağı üzere- rasyonalistlerin aklı -adetâ- mâbud yapan, 
aklın kudretini hudutsuz kabul eden görüşten farklıdır. İslâm’ın 
felsefî prensipleri derken, bu prensiplerin mücerredlikleri ön 
plâna çıkanlmak istenmiştir. Yâni bunların amelî ve tatbikî 
değil; mücerred ve nazarî prensipler olduğu gerçeği tebarüz 
ettirilmeye çalışılmıştır. Bununla beraber felsefî düşüncelerin 
tamamen yanlış olduğu da söylenemez.21 22 Zira filozoflar hayat

21 Bu husustaki umûmî kanaat bu olmakla beraber, farklı görüşler ileri sürenler 
de vardır. Meselâ Elmalı'h Hamdı Efendi, İslâmiyet'teki fikir hürriyeti sebebiyle 
felsefenin İslâmî muhillerde daha müsaid bir zemin bulabileceği görüşündedir. Batı 
Âlemi’nde ilim ve felsefe ile kilise arasındaki târihî mücâdele hatırlanırsa haklı nîlü 
görünen bu görüş, hiç şüphesiz doğru değildir. Öyle olsa, İslâm Âlemi’nde daha fazla 
felsefî cereyan vukû bulması gerekmez miydi? Hâlbuki İslâm Âlemi’nde "hakim" ve 
"mutasavvıf mütefekkir" olarak tavsifi kabil olan sayısız eşhâsa muhalifi, filozof 
kabul edilenler el-Kindî, Fârâbî, İbn-I Sînâ gibi mahdııd insanlardır.

Elmalı ’h. hu bâhdakl uzun mülâlaaları arasında.-
"...demek oluyor ki, edydn-ı şâire (şâir dinler) içinde daima garip kalmış 

olan /else/e, İslâmiyet'te aradığım bulacaktır," demektedir, (Bkz: Elmalı'h 
Hamdl- Mefâllb ve Mezâhib, İstanbul, 1341, sh: 20)

Bu vesile ile işâret edilmesi gereken bir mesele de şudur: Filozofların her 
söyledikleri yanlış olacak değil ya!.. Onların fikirlerinde de -hiç şüphesiz- birçok 
doğrular vardır. Halta bu fikirlerin bazıları onlardan asırlarca evvel İslâm âlimleri 
israfından ortaya konulmuştu. Bu meseleyi, tafsilâtıyla anlamak isleyenler İsmail 
Hakkı İzmlrll’nin “İslâm Mütefekkirleri ile Garb Mütefekkirleri Arasında Mukayese" 
(Ankara. 1978) isimli esere bakabilirler.

Bu benzerlikler, bîr aşırma olabileceği gibi kendiliğinden de vâkî olmuş olabilir. 
Mesela Descartes'in "Cogito ergo sum” yani "Düşünüyorum, o halde vanm ” 
tarzında meşhur olan sözü, Muhyiddln İbnü'l-Arabînin "el-Hulga fi'l-Hikme" 
{Felsefede Yeterlik) isimli eserinde ifade ettiği "Bir kimsenin her şeyden şüphe 
edebileceği hâlde kendi varlığından şüphe edemeyeceği" tarzındaki görüşün aynıdır. 
(Prof. Dr. Nihad Keklik- Türk Islâm Felsefesi, Kubbe altı Akademi Mecmuası, s; 3, 
Temmuz 1975. sh: 57)

Yukarıda zikri geçen "Mukayese" isimli eserde bunun gibi yüzlerce misal mev- 
cuddur.

22 Filozofların hemen hepsi Cenâb-ı Hakk'ın varlığı ve sıfatları hakkında îmal-i 
fikr etmişlerdir. Bunların bir kısmı inkârda karar kıldığı hâlde, pek çoğu da birtakım 
aklî delillerle varlıkların teselsülünde mecbûrî ve varlığı kendinden olan, yani yara­
tılmış olma ihtiyacından berî bir ilk varlığa inanmışlardır. Bu maksadla tervîc edip 
lıenimsedikleri deliller şöyle sıralanabilir:



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ve Kâinât'ı müşahedelerindeki isabet nisbetinde doğruya vâsıl 
olabilmektedirler. Ancak yegâne vâsıtaları, kifayetsizliği sâbit 
olan “akıl” olduğu için hem eşyâ ve hâdisâtta meknuz olan 
gerçekleri kavramakta ve hem de bunlar üzerindeki îmâl-i fikr 
edişlerinde -çoğu kere- yanlışa sürüklenmekten kurtulamazlar. 
Bundan dolayıdır ki, filozoflar kendilerinden evvelki meslekdaş- 
larını tekzîb edegeldikleri hâlde, enbiya silsilesinin birbirlerini 
te'yid ettikleri müşâhede olunmaktadır.

a- Varitle Delili (Dclll-1 Viicftbî)
Bir şeyin varlığına hükmetmek için onun hakkındaki fikrin varlığından hareket 

etmek gerekir. Bir ilâh tasavvuru, insanlık tarihi boyunca dâima mevcud olagelmiştir. 
Bunu nıiîlhid (aleisl) olanlar bile kabul etmektedirler. Ezelde varlığı kendinden kaaim 
bir varlık olmasa. Âlemin ”lılç”len ve kör bir tesadüfle ortaya çıkması gerekirdi. Bu 
ise, Âlemdeki mükemmellik sebebiyle aklen muhaldir.

Büyük mütefekkir İsmail fennî Ertıığrul (1855-1946) bu hususta şu câlib-l 
dikl<at misali vermektedir:

"Farz edelim kİ; sizin bir bağınız uar. Onun etrafına sıra İle birçok fidanlar 
diktiriliniz. Ulr gün oraya gittiniz ve bu fidanların ötede beride bazılarının 
devrilmiş olduğunu gördünüz. Bunun sebebini sorduğunuz vakit, bahçıvan size 
şiddetli bîr fırtına çıkıp bunları devirdiğini söyledi. Bu cevabı kabul edersiniz. 
Fakat başka bir gün yine gittiniz, /irfanların sıra İle meselâ dördü yerlerinde 
olduğu hâlde beşincisi hep yıkılmış, yine dördü bırakılmış, beşincisi devrilmiş 
olarak gördünüz ve bunun sebebini sorduğunuzda bahçıvan size aynı ceuabı 
verdi. Buna inamr mısınız?İnanmayacağınız ve bunu bir kimsenin kötü niyetine 
atfedeceğiniz şüphesizdir. Çünkü evvelki uak'a tesâdüfe hamledilirse de bu asla 
edilemez. Zira bu defa İşin içine hesap girmiştir." (İsmail Fenni Ertuğrul- İman 
Hakikatleri, İstanbul. 1978. sh: 21 vd.)

Bu delili ilk olarak ortaya koyan İtalyan filozofu Sakıt Anselm (1033-1109)'dlr. 
Sonradan Descartes (1596-1650) ve Spinoza (1632-1677) ve daha başka filozoflar 
da bu delil ile Allah’ın varlığını isbat yoluna gitmişlerdir.

b- KÂbıtU Delili (Delili Kevnı)
Varlık Delili’nin aklî zarûretler ve bedahetlere dayanmasına mukabil. Kâinat 

delili vak’aların mâhiyetlerinin araştırılması ve i1Je*Jer!r. kavranması maksadı ile 
girişilecek tecrübe (deney) ve istidlallere dayandırılmaktadır. Yani illiyet (causality) 
prensibi açısından Âlemin varlığının araştırılmasına dayanmaktadır.

Bur.a göre. Âlemde var olan hareket, mutlaka bir muharrikin (hareket ettiricinin) 
eseridir. Bunun bir yerden başlayabilmesi için bir iik hareket ettiricinin mevcudiyeti ak­
len zardadır. Bu da Allah’tır. Bu fikri ilk olarak ortaya keyar. Aristo’dur. Diğer taraftan 
her varlık, ya mümkün, ya da vâcib olarak mevcuddur. Başka bir ihtimal yoktur.

"Vâclb viicud”, varlığı kendinden olan varlıktır, "mümkün", var olmak için 
başka bir haricî sebebe muhtaç olandır. Bu hârici vücud da kendi cinsinden, yani 
“mümkün" olursa, onun için de diğer bir hâricî sebep tasavvuru zarûrîdir. Böylece 
bu farazi düşünceler sonsuza kadar devam eder kİ, bu, aklen kabul edilemez.



KADİR MIS1ROĞLU 

Bu yüzden felsefî düşüncelerin İslâm ile mîzan olunarak 
doğruların yanlışlardan tefrik edilmesi her vasıflı Müslüman için 
bir lâzımedir ki, bizim de bu eserde -okuyucuları ağır felsefî 
meselelerle yormamak için- muhtasar bir sûrette bunu yapma­
ya çalışmış olduğumuz görülecektir. Çünkü sırf akla dayanan 
felsefe, insanoğlunu kıymet hükümleri itibariyle tatmin etmek 
imkânından mahrumdur. Felsefî görüşler, şahsî ve tezatlarla 
doludur. Yani eksik ve kifayetsizdirler.

Gerçek bu olduğu hâlde yukarıda işaret edilmiş olan 
“hoşgörü" taraftarlarıyla “Kur'ân’da Tarihsellik" iddiasın­
da bulunanların İslâm tefekkürünü felsefî bir zemin üstüne 
oturtmak ve aklı esas alarak nakli tahrif etmek gayreti 
peşinde koştukları söylenebilir. Onlar aklı, naklin hikme­
tine vukûf istikametinde kullanacakları yerde, kendi nakıs 
akıllarını kullanarak İslâm'ı bâtıl ve sakîm bir zeminde yeni 
bir hüviyete büründürmek istemektedirler. Biri çıkıp onlara 
Kur’ân'a bu tarzda müdahalenin ateşle oynamak olduğunu 
ihtar etmezse, ki -umûmî olarak etmiyor- bunun sevk-i 
kaderle vâzı-ı şeriat olan Allah tarafından vâkî olacağından 
şüphe etmemek gerekir.

c- Gâye Delili
Kâinât’a hâkim olan nizam, intizam ve işleyişi doğru olarak kavrayan herkes, 

bunun bir gayeye matuf bulunduğunu kavramakta güçlük çekmez. 0‘nurı nâzım, 
hâkim, kaadir ve zîşuur bir varlık tarafından plânlanmış okluğundan şüphe etmez. 
Çünkü kör bir kuvvetin, böyle mükemmel bir âlem vücuda getirebilmesi muhaldir.

Bu delil: Descartes, Paskal ve Kant gibi fjlozoflarca tenkld edilmişse de ekse­
riyetle kabul görmüştür.

cl-Ahlâkî Delil
Bu delili ortaya koyan Alman filozofu Kant (1724-180<1)'tır. O, bundan evvel 

zikrettiğimiz delilleri külliyen reddetmiş olmasına rağmen, ateist değildir. Saf akhn 
(püre reason) gücü hakkında şüphede olan Kant. Allah hakkındaki bilgiye (mârife- 
tullûh’a) ahlâkı, delil ittihaz etmiştir. O’na göre, ahlâk kanunları bize yabancı gelen 
birtakım zorlayıcı emirler ve nehiyler topluluğudur. Hâlbuki insanoğlu lezzet veren 
ve sevindirene meyyaldir. Buna rağmen ahlâk kanunları, iradeyi yorucu ve kendine 
ağır gelen bir tavra zorlamaktadır. Bu zorlamanın bir kuvvetten sâdır olması gerek­
mektedir. O kuvvet, insan badesini ahlâk kanunlarına uymaya zorlayıcı bir otorite 
sahibidir. Zorlayıcı bir otoritenin sahibi olan bu kuvvet “Allah”ın la kendisidir.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Felsefeye sırf akıl hâkimdir. Akıl ise, İslâm nazarında kifa­
yetsiz ve nâkıs kabul olunur. Böyle olduğu hâlde mesûliyetin 
iki aslî şartından biri "âkil” (akıllı) olmaktır.

Beşerî tefekkür ve tecessüsün kâmil insanda -fıtrî olarak- 
iki temel hedefi vardır:

a-Fikr-i Sâib. Doğru fikir, yani hakka ulaşmak.

b-Amel-i Sâib. Bu da doğru amele, yani hayra ulaşmak 
demektir.

Aklı, hududsuz bir kuvvete sahip telâkkî edenler, akıl sa­
hiplerinin hiçbir suç işlememesi lâzım geldiğini kabul etmek 
mecburiyetindedirler. Öyle ya, mâdem akıl, şu iki beşerî hedefe 
ulaşmaya muktedir ve sâlih bir vâsıtadır, o hâlde akıllı bir adam 
neden suç işlesin? Neden fâsit bir amelin fâili olsun. Hâlbuki 
bütün beşerî sistemler, suçluya ceza verirken onun akıl sıhhatine 
sahib olduğunu kabul ederler. Melekât-ı akliyyenin îkâ edilen 
cürüm esnasında selbolmuş bulunduğuna kanaat getirilirse 
fâile ceza verilmez. Bu demektir ki, ceza vermenin mantıkî 
sebebi, failin âkil, yani akıl sahibi olduğunu ve bu aklın sıhhat 
üzere bulunduğunu kabulleniştir. Bu takdirde hem aklın amel-i 
sâibe, yani hayra ulaşmaya kâfi ve sâlih bir vâsıta olduğuna 
inanmak, hem de buna rağmen ona fâsid amelinden dolayı 
ceza vermek bir tezattır. İslâm ise, aklın kifayetsizliğini kabul 
etmekle bu tezattan berîdir.

Gerçekten akıl, -ileride tafsilâtıyla anlatılacağı üzere- Ehl-i 
Sünnet îtikadmca Allah'ın sırf varlığını idrâk etmek hususunda 
kifayetli ise de bundan ötesi için kifayetsiz kabul olunur. O, 
vahyin yardımına muhtaçtır. Bu yardım olmazsa, idrak kemâle 
erememekte ve sahibi tezatlara sürüklenmekten kurtulama- 
maktadır.

®Buna rağmen İslâm, aklın kudretini son noktasına kadar 
mâkul ve meşrû saymanın yanında, onun istiâb edemeyeceği 

________________________________________________________



KADİR MISIR OĞLU -------------------------------------------------

Âlemler hakkında da hüküm verdiğinde, kendisini hakikate 
vâsıl olmak için yegâne ve kâfî bir vâsıta olarak görmez. Sırf 
akıl, bütün hâdisât ve mevcudatı idrâk ve izahta kifayetsiz kabul 
edilir. Çünkü bütün beşerî melekelerin kudret ve kabiliyetleri 
hududlu olduğu hâlde hakikatler Âlemi, haya) ve havsalaya 
sığmayacak derecede sonsuz bir muhtevadadır. Selâhiyet ve 
iktidarı hudutlu olan bir vasıta ile sonsuz bir Âlemin idrâk ve
ihata olunamayacağını kabul etmek mantıkî bir zarûrettir.

Akıl, vahyin hikmetine -belli bir nisbette- vukîıf için şüphesiz 
değerlidir. Fakat nâkâfîolduğu da inkâr olunamaz. Nitekim bu 
hakikati şâir şöyle Hazmetmiştir:

“İdrâk-i meâlî23 bu küçük akla gerekmez

Zirâ bu terâzû bu kadar sıkleti çekmez.”

Ziya Paşa

Bir müslüman, İslâm’ın muhtevâsını -müşahhas hükümler 
kadar mücerred îzâhları îtibâriyle de- doğru olarak kavramak 
mecburiyetindedir. Zîrâ İslâm'ın kendi hakîkatlerini şümûllen- 
dirmek İçin vâsıtası olan “tebliğ” faaliyetinde sırf antitezlere 
âid eksikler ve yanlışlara vukuf ile ihticâc olunamaz. Çünkü 
-İslâm’ın tebliğinde “muhâtabı iknâ” ve “Hakk’a celbetmek” 
esas bir gaye olduğundan; yanlışı bertarafın arkasından, doğ­
runun ortaya konulması şarttır. Aksi hâlde insan idrâki “nihi- 
lizm”e24, yani neticesiz bir boşluğa itilmiş olur!.. O takdirde 
de Prof. Dr. Ferid Kam’ın dediği gibi:

"Dinsiz bir adam, gayet karanlık bir gecede fırtı­
naya tutulmuş, yelkensiz, aümensiz, safrasız bir gemi 
gibi bu ummân-ı havadisin emuâc-ı müthişesi (hâdise-

23 Meâlî: Ulviyyât, yücelikler. Sıklet; Ağırlık.
24 Nihilizm, İlimde hakikatin, ahlakta ise herhangi bir mecburiyetin olmadığına 

inanan, daha doğrusu hiçbir şeye İnanmayan filozofların meslekidir. (Fazla bilgi için 
bkz; Melun e d Ali Aynî- Reybîlik, Bedbinlik, Lâilâhîlik Nedir?, İstanbul, 1928)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

lerin müthiş dalgalanması) arasında çalkalanır durur. 
Nihayet sâhil-i selâmete ermeden dehşetli bir kayaya 
çarpıp parça parça olur!..

Din gittiği dakika insanın gözüne siyah bir gözlük 
takılır. Dünya insanın nazarında bir zindan-ı belâ kesilir; 
bütün meucûdâtı simsiyah görmeye başlar; âfâk (ufuklar) bir 
kemend-i âteşin gibi boğazına geçmek için dakika bedakika 
dariaşır. Kalb, her türlü mezâyâ-yi insaniyeaen tearrîeder 
(inşânı meziyetlerden uzaklaşır). ”25

İslâm, kendi Dünya görüşüne girişin ilk adımı olan Keli- 
me-i Tevhîd’de önce “Lâ ilahe” diyerek yanlış ilâh anlayışını 
nefyeder. Bunun hemen arkasından hâsıl olan boşluğu “İl- 

lâllâlı” diyerek doğru olan ile doldurur. Şâir mes’elelerde de 
İslâmî olan metod bııdur. Bu gerçek, İslâmî hükümlerin kanun 
maddeleri hâline getirilmesi sûretiyle ortaya çıkmış bulunan 
“Mecelle-yi Ahkâm-ı Adliyye”de “Def’-i mcfâsîd, celb-i 

menâfiden evlâdır.” sûretinde ifâde edilmiştir. Yâni kötülük 
ve yanlışların ortadan kaldırılması, doğruyu ikâmeden evvel 
gelir. Lâkin yanlış ve bâtıl olanı, doğru bir teşhis ve değerlen­
dirme için, önce "hak"kın tanınması, buna dâir kıstasların elde 
edilmesi lâzımdır. Bu sebepledir ki, bu eserle birlikte tahrif 
hareketlerine âid bilgileri de ele almak ve ayrıca kitaplaştırmak 
ihtiyacını hissettik.

Her görüş, kendi müntesiplerinden -hiç olmazsa onu 
dâvâ edenlerinin- o görüşü mükemmel olarak kavramış 
olmalarını şart koşar. Sistemli bir düşünce olan İslâm 
da, kendi mensublarının -bilhassa münevver kısmının- bu 
mükemmellikte olmasını bekler. İslâmî bilgilerin tatbik 
sahasına intikâlinden evvel onların nazarî muhtevâsıyla 
tebliğ ve telkîni şarttır. Bu vazîfeyi icrâ edecek olanların,

25 Prof. Dr. Ferid Kam- Dînî, Felsefi Musahabelerden naklen A. Hamdi 
Akseki, a.g.e., sh: 110.



KADİR MIStROĞLU

tam bir muvaffakiyet için mutlak surette şu üç ilimde 
evveliyetle -hatırı sayılır bir seviyede- malumat sahibi 
olmaları gerekir:

a- Din: Müdâfaa edilecek gerçeklerin muhtevasını doğ­
ru olarak tâyin için birinci derecede ehemmiyetli olan dînî 
bilgilerdir. Dini doğru olarak bilmek, O'nu temel ilmî ve fikrî 
esaslarıyla kavramak, müdâfaa edilecek fikriyatın muhtevâsında 
yanlış ve tezatlardan kurtulmak için şarttır. Aksi halde doğru 
sanılan birtakım yanlışların telkîn edilmesiyle kaş yaparken 
göz çıkarılmış olur.

Burada “doğru” veya “hak” mefhumları için indî ve şahsî 
görüşlerden kurtularak Allâh'ın beyânını ölçü olarak kullan­
mak mecbûriyeti vardır. Esasen İslâm’da îmân, İlâhî beyâna 
teslîm olarakCenâb-ı Hakk’ı te’yîd ve Onun hükmünü kabûl 
ile vücûd bulduğu hâlde, küfür bunun aksi bir tavır ile sabit 
olmaktadır. Yâni Cenâb-ı Hakk’ın hak olarak bildirdiğini hak, 
bâtıl olarak ifâde buyurduğunu da bâtıl telâkkî etmek, îmân; 
bunun aksi ise küfürdür. Bu temel esâsı muhafaza edebilmek 
için, ilâhı emirlerde tecellî eden hakikatler manzumesini dakîk 
ve tereddüde mahal bırakmayacak bir surette kavramış olmak 
şarttır. Dîni doğru olarak anlamaktan maksadımız budur.

b- Târih: Müdâfaa edilecek görüşün târihten çıkarılacak 
kıymet hükümleriyle desteklenebilmesi ve âdetâ müşahhas bir 
hâle getirilebilmesi için “târih ilmi”ne ihtiyaç vardır. Esâsen 
yeni bir görüş getiren her içtimâî hareket, târihi kendine göre 
tefsîr etmiş, kendi zuhûrunun haklı sebeplerini târihten çıkar­
maya çalışmıştır. Bu da yeni bir görüş ortaya koymak isteyen 
hemen herkesin başvurduğu bir lâzımedir. Hiçbir sistem, 
bundan müstağni kalamaz.

Nitekim hidâyet rehberimiz olan Kurân-ı Kerim de geçmiş 
peygamberlerin ümmetlerinden misaller vererek, doğru yolda 
yürüyenlerin nasıl saâdete nâil olduklarını, yanlış prensipler



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

tatbîk edenlerin de ne suretle felâkete dûçâr olduklarını bize 
bir ders-i ibret olarak sunmaktadır. Böyle târihten çıkarılmış 
esbâb-ı mûcibelere, Kurân-ı Kerîm’in pek çok yerinde rast­
lıyoruz. Gerçekten onun takriben bin âyeti, târihî kıssalara 
âiddir. İslâmiyet, zuhûrundan itibâren ebedî yeni bir görüş 
olduğundan Cenâb-ı Allâh, aynı metodun icabı olarak geçmiş 
ümmetlerin geleceğe ders ve ibret olacak pek çok macerasına 
temas buyurmuştur.2'''

Bir görüşün kendi haklılığını isbat için tarihî vukuâtı birta­
kım temel umdelerle değerlendirmesinden “Tarih Felsefesi" 
adıyla bir ilim dalı ortaya çıkmıştır ki, bunun müessisi meşhur 
İslâm âlimi İbn-i Haldun’dur.* 27

Biz de aynı zaı ûret ile târihi, bir malzeme olarak inancımızın 
müdâfaasında kullanmalıyız. Üstelik bizim için -millet olarak- bu 
keyfiyet, fazladan bir müsâidlik arz eder. Çünkü millî târihimizin 
en ihtişamlı safahatı, O’nun İslâm ile yoğrulmuş ve millî kuvvet 
ve kudretin tamamen İslâmî gâyeye tahsîs edilmiş olduğu son 
bin yıldır. Eğer faraza bir İran gibi İslâm'dan evvel cihanşümûl 
bir devlet iken, İslâm'dan sonra bu Âlem içinde tâlî bir mevkîye 
düşmüş bulunsaydık tarihi, îmânımız için müessir bir vâsıta 
olarak kullanma şansına bu derecede sahib olamazdık.

2<* “llııblbim; de kİ: Yeryüzünde gezin, (dolaşın) da günahkârların sonu nice 
olmuş görün." (Nemi Sûresi. 69) veya:

"Kalbini tcsblt vv tatmin için, sana peygamberlerin haberlerinden her 
çeşidini kıssa olarak anlatıyoruz." (Hûd Sûresi, 120)

27 1332 yılında Tunus'ta doğmuş, 1406 yılında Kahire’de vefat etmiş olan 
İbıı llaldun, Endülüs. Tunus ve Mısır'da birçok yüksek memuriyetlerde bulunarak 
oldukça maceralı bir hayat sürmüştür. Târihî hâdiselerin derûnî sebepleri üzerinde 
durarak "Tarih Felsefesi” çığırır.: açmış olan büyük bir âlim ve İslâm mütefekkiridir. 
Görüşlerini aksettiren asıl eseri, 7 cild’ik "Kltabu'l-İber" isimli umûmî tarihin mu­
kaddimesinde yer almaktadır. Bu eser, "Mukaddime-ı İbn-i Haldun" diye meşhur 
olmuştur. Devlet telâkkisinde uzviyetçi (biyolojik) görüşü benimseyen İbn-i Haldun, 
târihî vakaların çeşitli içtimâi âmilleri üzerinde durarak birçok batı müfekkirine 
tekaddüm etmiş ve onların mübeşşiri olmuştur. Başta Nâima olmak üzere, yerli ve 
yabancı tarihçilerin pek çoğu O'nun derin tesirlerini taşımaktadırlar. (Daha fazla 
bilgi için bkz; Ziyaeddiıı Fahri Fındıkoğlu-H. Ziya Ülken- İbn-1 Haldun, İstanbul, 
1940)



KADİR M1S1ROĞLU 

Gerçekten İrânlılar, İslâm’dan evvel Persler, Medler 
ve Sâsânîler devirlerinde cihanşümûl bir kudret ve dirayet 
göstermiş oldukları hâlde İslâm’a dâhil olduktan sonra 
aynı zahirî kudreti -coğrafî mevkîleri îcâbı olarak- izhâr 
edememenin sıkıntısıyla karşılaşmışlardır. Bundan dolayı 
“Şia”yı benimsemiş ve tarih boyunca İslâm Âlemi’ni şiîleş- 
tirerek bu Âlemin başı olmak gâyesi peşinde koşmuştur.28 
Bizimse böyle bir handikapımız yoktur.

Bir kere İslâm’ı kılıç zoru olmadan kabul etmiş tek mil­
letiz. Çünkü İslâm’dan önce de cihangirlik meyli taşımamıza 
ilâveten “şövalyelik ahlâkı”na benzer bir fazîlet ile de muttasıf 
bulunmakta idik. Bu hususiyetlerimiz, İslâm’ın bütün Âlem’e 
yayılmak istikâmetindeki temel gâyesine, yâni cihad umdesi ile 
ahlâkî değerlerine mutabık ve muvâfık düşmüş ve bizi İslâm­
laşmanın hemen arkasından, bu Âlem’in önce ordusu2’, yâni 
yılmaz bir müdâfîi, daha sonra da -takriben bin yıl- liderliğini 
deruhte etmek gibi bir büyük ve şerefli mevkîe yükseltmiştir. Bu 
yüzden millî mefâhir nâmına iftihar edebileceğimiz her şeyin 
vukuunda İslâm'ın payı inkâr edilemez.30 Bu sebeple bizim için 
îmânımızı dâvâ etmede tarihi malzeme olarak kullanmanın 
mümtaz bir müessiriyeti vardır.

Tarih ilmi, İslâmî hükümlerin doğru anlaşılabilmesi için 
de vazgeçilmez bir vâsıtadır. Bir kere âyet-i kerîmelerin nüzul

28 Tafsilât İçin bkz: Tâhir Hâşlmî Balcıoğlu- Türk Tarihinde Mezhep Cereyan- 
lan. İstanbul, 1940.

29 Gerçekten Harun Reşidin cğl’J Halife Mutasını -v. 227 h.-842 m.), çeşit’I 
Türk bölgelerinden toplulukları celb ederek bunlar İçin Bağdadin yüz kü'omelre 
kuzeyince "Samerra” şehrini kurcu ve Hilâfet merkezini oraya nakletti. Ordusunu 
tamamen Türkler’den teşkil ettiği gibi onların cengâverlikleri bozulması endişesiyle 
şelıvetl; arap kızları ile evlenmelerini yasakladı.

30 Milletimizin uzun asırlar boyunca İslâm’ı müdâfaa ve muhafaza hususunda 
bezlettiğl himmet ve gayret umûmî bir kabul ve takdire mazhar olduğu mâlunvi 
âlemdir. Lâkin unutmamak gerektir ki. muhafazasına hizmet ettiğimiz İslâın da 
bizim milliyetimizin devam ve bekâ âmili olmuştur. Bu gerçek, aslen Turânî oldukları 
hâlde Bulgarlar, Macarlar ve Finlilerin Türklük câmiasından kopup yabancılaşmış 
olmaları ile sâblllir.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

sebeblerini bilmek, tarih bilmeyi icab ettirir. Bu ise, âyetlerin 
doğru anlaşılmasını temin eden en müessir vâsıtalardan biridir. 
Diğer taraftan İslâm Dünya Görüşü’nün Kur’ân-ı Kerim’den 
sonraki ikinci kaynağını teşkil eden “Sünnet”in de yanlıştan 
beri bir sûrette öğrenilebilmesi için tarih bilgisine ihtiyaç vardır. 
Bu ihtiyaç sebebiyledir ki, İslâm âlimleri “siyer” adıyla bir ilim 
tedvin etmişlerdir. Bu ilmin muhtevası, tamamen tarihtir. Ayrıca 
hadis râvîlerinin hayatları da onların -bu rivayet dışında- akıl, 
hafıza kuvveti ve ahlâkî durumları itibariyle incelenmiş ve bu 
faaliyetten “nakdu'r-rîcâl" denilen hadîse yardımcı bir ilim 
doğmuştur.31 Bu ilmin muhtevasındaki bütün bilgiler de tarih 
ilminin çerçevesi içindedir.

c- Dil vc Edebiyat: İşte bunca esbâb-ı mûcibeyi güzel 
ve doğru ifâde edebilmek için de edebiyat ve dile hâkimiyet 
son derece mühimdir.32 Zîrâ kabiliyetsiz bir satıcının elinde 
çok güze) bir malın bile hakîkî kıymetini bulması mümkün 
değildir. Üstelik bu keyfiyet, dinde -felâket veya saâdet nokta-i 
nazarından- daha büyük bir ehemmiyet arz ettiği için Kur’ân-ı 
Kerim’de İlâhî bir emir sûretinde yer almıştır.33 Zîrâ inançlar, 
kelimeler ve onlarla teşekkül ettirilen cümlelerle vâkî ve zahir

31 Peygamber -aleyhissalâtu vesselâm-'dan hadîs-i şerif rlvâyei edenlerin bu 
şahsî durumlarına flöre, hadisler, kıymet ve hükümleri, yani hükme medar olmaları 
itibariyle yirmiden fazla kategoriye ayrılırlar: Sahih, hasen, garib, zâif, muallak, 
miirsel. muallel, şaz. nıünker, metruk. mevzu, ilh..

"Hadisd Zalf: hadis-İ sahihteki şartları hâiz olmayan, meselâ râuıleri arasında 
kizb (yatan) ile ueya adâletslzlikle veya kesret-i galat (çokça hata yapmak) ile veya 
bidat ve cehalet ile mâruf bir kimse bulunan ueya şüzuzdan (kaide dışı kalanlardan) 
nekâretten /nıünker, yani zayıf râvinin sika/güuenilir rou'.ye karşı tek kahyadan) 
sâllm bulunmayan hadistir. Muallak, mürsel, mu'dal, munkatı'. müdeîtes, muallel, 
şaz, nıünker, metruk olan hadisler bu kabildendir." (Ömer Nasuhî Bilmen- Hukuk-ı 
İsîâmiyye ve Islahht-ı Fıkhiyye Kamusu, c: 1, İstanbul. 1949. sh: 24)

Tarih ilmi, bugün bile hâdiselere âmil olan şahsiyetleri, bıraktıkları vesikalar ve 
hâtıradan itibariyle ciddî bir sûrette süzgeçten geçirerek hadis ilmindeki şu mükem­
melliğe ulaşabilmiş delildir.

32 Nitekim hadîs-i şerifte “İnne mlnel beyani lesihran” (Buhârî, Tıb, 51) buyru­
larak güzel sözün sihirleyid beyânına işaret edilmiştir.

X "(İnsanları) Rabbiniu yoluna hikmetle, güzel öğütle dâvet eti..." (Nahl 
Sûresi, âyel 125)



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

olur. Bir cümlede kelime farkıyla hüküm alt-üst olabilir. Dün­
ya ve Âhiret saâdetini temine medâr olan îmân, kelimeler ve 
cümleler ile tezahür eder. Kalb ile tasdîkde aleniyet yoktur. 
Kalbde teşekkül eden imanın sair insanların indinde geçerliliği 
içinse aleniyet şarttır. Bu aleniyeti gerçekleştirmemiş olanlar 
cemiyette mümin olarak muâmele göremezler. Bu sebepledir 
ki, din, kalb ile tasdik edilenin -dilsizlik gibi herhangi bir fiilî 
manî yoksa- mutlaka dil ile de ikrarını bekler ve îmân, ancak 
bu suretle tamamlanmış olur. Lisânın ehemmiyetini anlamak 
için sırf bu misal bile kâfidir.

Diğer taraftan yukarıda tarih ilmi için söylediğimiz gibi, 
dil ve edebiyat da gerek Kur’ân-ı Kerim’in ve gerekse hadîs-i 
şeriflerin yüklendiği mânâyı doğru anlamak için vazgeçilmez 
bir yardımcıdır. Bundan dolayıdır ki, dil ve edebiyat ile ilgili 
pek çok İslâmî ilim oluşturulmuş ve bunlar “âlî ilimler" (âlet 
ilimleri) adıyla yâd olunmuşlardır. Sarf, nahiv ve belâğât gibi 
ilimlerin yardımı olmasa, gerek âyet-i kerîmelerin ve gerekse 
hadîs-i şeriflerin doğru olarak anlaşılması -âdeta- imkânsızlaşır?4

34 Bu biıkmün doğruluğunun kavranması için larlhî bir vak’a nakledelim: 
Sultmı IV. Murad (1623-1640) zamanında müteşerrî (şeriat ehli) medreselilerle 

mutasavvıf Sivâsîler arasında dehşetli bir münakaşa cereyan elrnişlh,
Bunlardan biri devrin şeyhülislâmı ve kazaskerinin de -hakem olarak- hazır 

bulunmasıyla Padişahın huzurunda vâkî olmuştur. Şöyle ki:
Sultan IV. Murad, Sivâsî Hazrelleri’ne:
"'Eşyanın teşbihi kal (söz) ile midir, hâl ile midir?" diye sorar. Hazret dahî: 
"'Kal iledir; lillâhi’l-hamd bizim dervişlerimizden işitenler vardır!.." diye cevap 

verir.
Sonra Kadızâde’yi davet edip der ki:
“•Kadıoğl-, Sivâsî’ye eşyanın teşbihinden sordum; iledir, dervişlerimizden 

işitenler vardır.» dedi, öyle midir?"
Kadızâde:
‘■-Hayır Padişahım!.. Hak Teâtâ. Kur an-ı Keriminde «Cem? eşya teşbihtedir; 

lâkin siz teşbihlerini anlamazsınız ve işitmezsiniz.» (fsra Sûresi, âyet 44) diye nas- 
setmiş iken, Sivâsî Efendi'nin «Aniarız ve işitiriz.*» demesi, nass-ı Kur’An’ı inkârdır, 
küfürdür!..” diye cevap verir.

Padişah. Sivâsî Efendi'yi dâvet edip:
"-Kadıoglu, senin hakkında «Nass-ı Kur an'ı inkâr elli, kâfir oldu.» diyor, sen 

ne dersin?" der.
"-Padişahım, bu herif câhil ve Kur’ân’m tefsirinden gâfil bir inatçı kimsedir.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Çünkü Kâinât’ın muhtevi bulunduğu bütün hakâik, “kelâm” 
sûretinde beşerî idrâke sunulduğuna göre, Kur an mânâ te­
kasüfü ve icaz ile mâlâmâl (dopdolu) olan engin muhtevası dil 
ve edebiyata vâkıf olunmadan nasıl anlaşılabilir?!. Âyetlerin 
muhtevalarının bir petekten bal süzercesine berrak ve vazıh 
hükümler hâline ifrağı ve anlaşılması ancak lügat, gramer ve 
belâğât gibi ilimler sayesinde mümkün olabilir. Bu keyfiyet 
de canlı bir varlık olan lisanın aynı zamanda târihî seyrine 
vukuf ile gerçekleşebilir. İslâmî ilimler arasında her lisan gibi 
Arapça'nın da mâruz bulunduğu ve hatta onda mevcud her 
kelimenin tabî olduğu gelişmeyi kavramak için “i’lâl" adıyla

Her ne kadar ilzam elsem, kabul etmeyecektir. Şeyhülislâmı ve kazaskerleri düvel 
buyurulı, huzurlarında mürafaa olalım.” der.

“-Şeyhülislâm ve kazaskerler dâvet olunur; mâcera naklolunur. Şeyhülislam 
Yahya Efendi:

'‘•Padişahım!.. Kadızâde Efendi câlz kİ, bizden garaz anlar. Saray hocası 
İmamımız Şamlı Hüseyin Efeıull bir (Azıl kimsedir. Hakem nasbedlniz; aralarını 
fasletsin; blzler dahî temyiz edelim!.." der.

Illiseyht Efendi dAvet olunup hakem nasbolunur ve Sivâsî Efeııdl'ye hitap 
edip:

"-MüddeAuız nedir?" diye sorar. Hazret dahî:
"-Eşyanın teşbihi kal İledir; erbâb-ı mükâşefe İşitirler." der.
Kaclızâde'ye hitap edip:
"-Siz ne dersiniz?" dedikte:
"•Hak TeAlA Kur'Aıı’da; «Eşyanın teşbihini siz İşitmezsiniz.” der iken, bunların 

«İşitiriz!” demesi, nass-ı Kur’An a rnuhâllf efkârdır ve küfürdür, deriz." deyince, 
Sivâsî Efendi buyurur ki:

‘‘-Mâlum oldu kİ. Kur an ın tefsirinden bihaber imişsin; zira bu âyet-l kerîmede 
hitap kefereyedir; Aın (umûmî) olduğu takdirde dahî selb-i umûmdur; umûmu selb 
değildir. Yani cümlenin İşitip anlamadığından bazılarının işitip anlamamaları lâzım 
gelmez; mantık dahî okumadın mı? SAlibe-i kü’liyenin (umûmî menfîleştirmenin) nâ- 
kizl (nakzedeni) ınûcibe i cüziyedir-, cümleniz çınlamaz; bazınız anlayıp işitir, demektir. 
Böyle Ayetler Kur'ân da çoktur; ezcümle ulerr.â-yı eh!-: sünnet ruyetullâhe kâlldirler. 
«Yüzler vardır ki, o gün ışıl ışıl panldayacaktır. Rabl erine bakacaklardır (O nu 
göreceklerdir).” ((Kıyâıne Sûresi, âyet 22-23) âyet-i kerimesi ve '‘Ondördünde cyt 
gördüğünüz gibi Kabbiniz! de göreceksiniz.” nadîs-i şerifi deliliyle... (BuhArî. 
Mevâkît 16. 26. Tefsir 50/1, Tevhîd 24; Müslim. Mesâcid 211; Tirmizî. Cennet 16, 
17; Ebû Dûvûd, Sünnet 19; İbn-i Mâce, Mukaddime 13)

MâhAzâ Kur’An’da «O'ııu gözler idrâk edemez, gözleri O idrâk eder; öyle 
lâtif ve öyle hablr O!...» (En âm Sûresi, âyet 103) buyurdular, yani mecmûan gözler 
görmez, bazıları görür demektir.” dediklerinde Hüseyin Efendi dahî:



KADİR M1SIROĞLU

bir ilim geliştirilmiştir* 35 ki, bu da hem târihî ve hem de edebî 
bir tefekkür seviyesi ile elde edilebilir.

Bütün bunlara ilâveten şunu da söylemeliyiz ki, İslâm’ı dâva 
eden bir kimse aynı zamanda felsefî cereyanları da iyi bilmeli­
dir. Zira İslâm'ın asıl muârızları36, eskiden beri birtakım felsefî

"•«Ve Süleyman, Davud'a vâris olup ey nâs, dedi: Bize Mantıkuiiayr (kuş 
dili) tâlim buyuruldu. Hem bize her şeyden verildi. Şüphesiz ki, bu her hâlde 
o fazl-ı mübin...» (Nemi Sûresi, âyet 16), «Hatla karınca deresi üzerine vardık* 
lannda bir karınca şöyle dedi: Ey karıncalar!.. Haydin meskenlerinize girin, 
Süleyman ve ordusu sizi fark etmeyerek kırıp geçirmesin!..» (Nemi Sûresi, âyet 
IS) âyetleri dahî eşyanın teşbihleri kal ile olduğuna delildir; zira mecmu enbiyâ ve 
evliya kal İle olan teşbihlerini bilirler ve işitirler. Makam-ı imlinanda (başa kakma, 
mııâheze) bir fâide olmamak lâzım gelir. Padişahım, Slvâsî Efendi Hazretleri âlim 
ve fâzıl ve her sözü haktır. Husûsen ol âyel-i kerimede olan keliınâllan ve bu âyetler 
r.iimle müfessirlerin sözlerine muvafıktır.” deyince Şeyhülislâm ve sadreyn (Anadolu 
ve Rumeli Kazaskerleri) dahî "Hüseyin Efendi nin sözleri haklır!,.” diye ie’yid ve 
te’kil elliler.

Sıılian IV. Mıırad Han:
"-Kadıoglıı yine mi fesahat!.? diye tekdir ve tevbih ettiklerinde, Sivâsî Haz- 

retlerl:
"-Padişahım!., İmam-ı Müslim İbn-I Abdullah Ibnl Ömer’in rivâyet elliği »Bir 

Müs/ümnnt tekfir eden kendi kâfir ofur.a (Bkz. Ehû D&vûd, Sünnet, 15/4687) 
hadîsi ile küfür kendine lâzım gelip aleifevr (derhal) huzurunuzda tecdıd-i iman lâzım 
gelir." eledikte Şeyhülislâm dahî:

"-Fnkahâ da hadîs-i şerifle amel edip tekfire zâhip olmuşlardır!..” dedi. Padişah-ı 
zarif dahî Sivas Efendi Hazretlerine hilap edip:

"•Kadıoğlu’na tecdid-i iman ettiriniz!.." deyip onlar dahî lelkin-i ke)imeteyn-i 
şehâdeteyn ve tecdid-i iman ettirdiler." (Bkz: Osman Ergin- Balıkesirli Abdülaziz 
Mecdi Tolun, Hayalı ve Şahsiyeli, İstanbul, 1942, sh: 306 vd. veya aynı müellifin 
"Türkiye Maarif Tarihi” isimli beş cildlik eserinin I. cild, sh: 199)

35 t’lâl İlmi: İllet harfleri denilen ve kelime içinde bulunan "elif, vav, ye” harfli 
bir fiilin kendi şekli ile aldığı şekle nasıl girdiğini bir kaideye bağlama. (Meselâ: 
«kâle'nin aslı», «kavele» iken: vav müteharrik, mâkabli mefluh okluğu için «vav», 
•ya-ya kalbolarak «kavele=kâle«, -yakvîlu®yakûlü” olması gibi.) Bkz: Ferit Develi ing­
in- Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lügat, İstanbul, Ankara. 2007, «i’liîl” maddesi.

36 İslâmiyet. Suriye ve İrak havalisine şâmil hâ!e geldikler, sonra burada birtakım 
eski kültürlerin bakiyesi ile karşılaştı. Bur.a ilâveten topu topu yüzyıllık bir müddeti 
olan Emevî saltanatının sonlarına doğru eski yunan ilimleri (ulûm-i kadîme)n:n 
eserleri Arapça’ya lerceme edilmeye başlanmış ve bu faaüyel Abbasî halifelerinden 
el-Me'mtın ve Harun-ı Reşid devirlerinde kemale ermiş bulunduğundan İslâm 
akaidinin safiyeti bozulmaya yüz tutarak birtakım felsefî görüşler ortaya konulmaya 
başlanmıştır. Bunun ilk mümessili "Ebu’l-Hükemâ” (hakimlerin, yani filozofların 
babası) Unvanıyla maruf olan el-Kindî (v. 252 h.- 866 m.)’dir. Bundan bir asır sonra 
Farabî. ondan bir asır sonra da îbn-i Sînâ zuhur etmiştir. (Fazla bilgi için bkz: 
Şemseddin Günaltay- Antik Felsefenin İslâm Dünyasfna Girişi. İstanbul, 2001)



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

görüşler olduğu gibi, yeni muarızları yine bazı sapık filozoflardır. 
Bilhassa “Pozitivizm*’37 ve ondan türemiş “TarihîMaddecilik’’,

Bunların fikirleri revaç buldukça, Ehl-i Sünnet âlimleri rahatsızlık duymaya 
başlamış ve bu rahatsızlık sebebiyle ilk ciddî aksülamel "Hüccetti'1-İslâm" (verdiği 
hükümler, İslâm İçin senet teşkil eden) ünvânı ile şöhret yapmış bulunan İıtıanvı 
Gazali tarafından gerçekleştirilmiştir.

luımn-ı Gazâlî. kadim yunan felsefesi de dâhil olmak üzere, bu filozofların 
fikirlerini İslâm ile mizan ederek, kendilerini üç noktada tekfir etmiş, yani onların 
küfrüne hükmetmiştir. Bunlar:

n-Âlemlıı Kadim Olması: Felsefe, âlem:, kadîm (varlığının başlangıcı olmayan) 
kabul etmektedir ki, hu, İslâm’a ters düşen bir iddiadır. Zira İslâm nazarında, kadim 
olan tek varlık, varlığı vâcib olan Allahtı Teâlâ’dır. Ondan gayrı her şey “hft<!ls"tir. 
Yani varlığı sonradan meydana gelmiştir.

b-l laşrln CismÛııî Olmayacağı: Filozoflara göre, bu Dünya hayatından sonra 
beşer hayatı İçin ikinci bir hayat vardır. Fakat bu ikinci hayat, cismânî değil, rfıhânî 
olarak gerçekleşecektir. İııuuıvt Gazali’ye göre, -ki, doğru olan da budur- bu görüş, 
sarahaten İslâmî esaslara muhaliftir. Bu, ınûlekîdini kâfir yapar.

«-.-Allah'ın Cilz'lyyâtı Bilmediği Hususu: Filozoflara göre, Allah’ın ilmi, bu 
âlemde câri olan fiillerin ctîz’tyyahna şâmil değildir. Allah'ın, Kâinât'ın (emel işleyişi 
hakkında külli ve umumî bilgisi rnevcııd olmakla beraber bu bilgi teferruata şâmil 
değildir. Hâlbuki İslâm’a göre, Cenâb-ı Hak, “llm-l kul" sahibidir. Avâmî bir tâbirle, 
karanlık bir gecede kara bir laş Üzerinde yürüyen bir kara karıncadan haberdardır. 
Hloznflann bu görüşü de. İslâm’ın Allah ve O’nun sıfatları halikındaki esaslara aykırı 
olmak İtibariyle küfrü mûclblir.

Iıunııı-ı Gazâlî (vefâlı h. 505, m. 1111) “Tehâfütü'bFelâslfe" adıyla meşhur 
olan eserinde bu görüşleri ortaya atmıştır. ("Tehâfüt” sürçme veya bir hatayı düzel­
tirken yeni bir hataya sürüklenmek demektir.)

Daha sonra Endülüs âlimlerinden, Aristo hayranı olan Ibnü’r-Rüştl (1126-119H) 
İmânı-ı Gazatî'ye cevAbeu “Telıâfiitft't-Tehâftit*' isimli bir eser telif ederek İnınm-ı 
Gaznlî’ye cevap vermiştir. Buna da Sultan Fâtih devri âlimlerinden Mustafa Mııs- 
lilıkklln Efendi, "1‘ehfıfütii’l-Tdıâfütü'l-Felâslfe" ismiyle cevap vermiştir. Tafsilât 
için bkz: Mübalıut Tiirker- Üç Tehâfüt Bakımından Felsefe ve Din Münâsebeti, 
Ankara. 1956.

37 Pozitivizm: Fransız filozofu Atıguste Comte (1798-1857) tarafından tesis 
edilmiş olan bir felsefî meslektir. Metafizik gerçekleri külliyen reddeder. Pozitivistlere 
göre, duyu organları ile kabiî-i kontrol olmayan bir şeyin hakikati yoktur. Hâlbuki 
mahdud bir tecrübe neticesinde vâsıl olduğu gerçeği tamim (umCmileştirmek) 
suretiyle kendi prensipi ile tezada düşer. Meselâ r.ormal basır.ç altında bir saf suyu 
kaynatarak buharlaşma ânındaki suhCnete. meselâ ICO santigrat derece der. Scr.ra 
başka suları tecrübe eder Fakat bütün sulan laboratuarda kontrol etmesine imkân 
yoktur. Böyle olduğu hâlde:

"-Bütün saf sular, normal basınç altında yüz derece (yar.! hep aynı) hararette 
buharlaşır!..’’ der. Bu faaliyet, laboratuarda elde edilen neticenin -tâbir caizse- zihin 
laboratuarında devam ve ikmal ettirilmesidir. Zira "Şu, su falan derecede buharla- 

®şır!.." demekle "Bütün sular için" bunu iddia etmek aynı değildir. Bunlar ayrı ayrı 
hükümlerdir. İkinci hüküm. Pozitivizmin kendisine temel ittihaz ettiği başlangıçtaki 
hüküm ile tezad halindedir.

GcÇ^)________________________________________________________



KADİR M1SIROĞLU

zamanımız dinsizleri için âdeta bir alâmet-i farikadır. Bunlar, 
bilhassa seçkin kimseleri büyük ölçüde dalâlete sürüklemektedir. 
Bu gibi sapık görüşlere karşı mücehhez olmak, İslâm’ı dâva 
eden herkes için ehemmiyetli bir tazimedir?"

Aynı şekilde maddenin hususiyetleri içinde "zarûri" derler ki, bu da laboratuar­
dan istihraç edilemez.

Auguste Comte, insanlığın fikrî gelişimini:
□•Teolojik Devir
b-Metafizik Devir
C-Pozttİf Devir
sürelinde üç satha addederek buna “Üç Hâl Kanunu" adını vermiştir ki, bu izah 

tarihî gerçekler önünde tamamen yanlıştır.
İnsanı putlaştırarak ona “büyük varlık" (Grand Etre) diyen Auguste Comte, 

sonradan Hıristiyanlığa karşı yeni bir din kurmaya kalkışmıştır ki, kocası hapiste 
olan bir kadına âşık olduğundan, bu sapık dinde kadınlar âdeta llâhlaştırılmıştır.

Bu kadının adı Clotll de Vaux'tur. Aııguste Comte bu kadını kaybettikten sonra 
tecenrıün einıiş ve kendisini Sein Nehri'ne atmış, kurtarılıp tımarhaneye yatırılmıştır. 
“İnsanlık Dini” veya “Pozitif Dîn” adıyla kurmaya çalıştığı dinin bir de ilmihâlini 
yazmıştır ki, bu eser, "Pozitivizmin İlmihâli" ünvânıyla Dr. Gâllp Ataç tarafından 
dilimize de çevrilmiş ve Millî Eğitim Bakanlığınca yayınlanmıştır. (Ankara, 1934)

Conıtc'uıı kurduğu bu din (!) revaç buknadıysa da, fikirlerinin 19. asır Rönesan­
s'ında bir hayli taraftan zuhur etmiştir.

Gerçi Materyalist görüşlerin tarihi pek eskidir. Kadım yunan filozofu Demokrit 
(Dcmokrhos)’tan beri (M. Ö. 460-370) birçok materyalist görüş sahibi filozof ortaya 
çıkmıştır. Fakat denilebilir ki, bu bâtıl telâkki Comte'dan sonra âlemşümul bir 
mâhiyet kazanmıştır.

Auguste Comte, kurduğu ve Allah yerine insanı oturduğu "din"e dâvet mak­
sadıyla Tanzimatçı Mustafa Reşid Paşa ya bir mektup göndermiştir. (Bkz: Sabri 
Esad Slyavuşyil- Tanzimat'ın Fransız Efkâr-ı Umûmiyeslnde Uyandırdığı Akisler, 
İstanbul, 1940. sh: 4)

Bundan takriben otuz sene sonra Auguste Comteun Türkiye'de temsilciliğini 
yapan Beşlr Fuad (1852-1887) kısacık ömründe pek çok eser vermiş fevkalâde zeki 
bir insan olmakla beraber intihar etmiştir.

Bizim şaşkınlar güruhu “Jön Türklef’imiz de ekseriyetle Fransa'da faaliyet 
gösterdikleri için başta Ahmet Rıza olmak üzere, ekseriyetle bu materyalist cere­
yana kapılmışlardı. Filibeli Ahmed Hilmi Bey (1865-1914) de onları îkaz sadedinde 
"Allah’ı İnkâr Mümkün müdür?! Yahud Huzur-i Fende Mesâlik-i Küfür" adıyla 
(İstanbul, 1327) bir eser yazıp neşretmıştir.

Aslında okuyucularımızın bütün materyalist telâkkileri Öğrenerek bunların 
buliâr.ını işba: etmek için uğraşmalarına gerek yoktur. Çünkü bu işi, değerli bir 
âlim olan İsmail Fennî Ertuğrul “Maddlyyun Mezhebinin İznılhlâll" (İstanbul, 
1928) isimli eserinde yapmıştır. Üstelik de yalr.ız antitez çürütmesi şeklinde değil!.. 
Vaktiyle İmâm-ı Gazali nin "Tehâfütü'l-Felâslfe" isimli eseriyle yaptığı hizmeti 
ikmal mâhiyetinde olmak üzere Gazalî'den sonraki bütün materyalist ve lâdînî felsefî 
görüşleri de, İslâm ile mizan ederek bihakkın çürütmüş bulunmakladır. Bu âlimâne 
eserin yalnız Latin asıllı harflerimizle okur yazar olanlar için iki cilt hâlinde Sebil 
Yayın evi'm izden 1996 yılında yayınlanmış bulunduğunu hatırlatmak isteriz.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Evvelce ifâde etmiş olduğumuz üzere, bir Dünya görü­
şü, hayat ve Kâinat’ın tamâmını izah etmeli ve bu izahta 
yalnız şâhid olduğumuz Âlemle bağlı kalmayıp, insan aklına 
gelebilen her suâle cevap verebilmek, bu cevaplar da ken­
disine temel aldığı prensiplerle mîzan edildiğinde tezatsız 
olmalıdır, İşte böyle olan Dünya görüşleri arasında İslâm’ı 
diğerlerinden farklı ve mümtaz kılan vasıflar nelerdir? Ko­
münizm, sosyalizm, liberalizm, kapitalizm gibi bütün beşerî 
sistemlerin, birtakım temel umdeleri olduğu gibi; Budizm, 
Brahmanizm, Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslâmiyet gibi her 
dînin de kendisine mahsus birtakım temel prensipleri, kıymet 
hükümleri, hak veya bâtıl için koymuş olduğu kıstaslar vardır. 
Fakat bu kıstaslar, İslâm hâricinde kalan bütün sistemlerde 
hayatın tamamını nizamlayıp hükme bağlamak iddiasında 
değildir.3'’ Buna mukâbil İslâm, bir fertten sâdır olan fiilleri 
sekiz kategoriye ayırmış ve hiçbir beşerî fiilin bu kategoriler 
dışında kalmasına müsaade etmemiştir, “ef’âl-i mükellefin" 
denilen, yani âkil ve bâliğ olup da kendisi için mes’uliyet 
mevzubahs olan bir fertten sâdır olacak bütün fiilleri haram, 
helâl, vâcib, sünnet, müstehab, mekrûh.. ilh. gibi gruplar 
altında toplayarak mümkün ve muhtemel her davranışı bir 
değerlendirme ile tezatsız bir hükme raptetmiştir.

Diğer taraftan bir zamanlar kendisi de materyalist felsefeye inanmış bulunan 
Hilmi Ziya Ülken, bilâhare bu sapık görüşten rücû ettiği gibi aleyhine de “Tarihi 
Maddeciliğe- Reddiye” (İstanbul, 1951) ismiyle âlimâne bir kitap yazmıştır.

Aziz okuyucularımıza zikrettiğimiz şu iki esere ilâveten birde tizdeki din. düşman­
larından Celâl Nûri Bcy’in “Tarih-I istikbal" is:mli bâtıl fikirlerle mâlâmâl eserine 
cevap olmak üzere Filibeli Ahmed Hilmi’nin "Huzur-i Akl u Fende Maddlyyun 
Meslek-) Dalâle.ti”r.i (İstanbul. 1332) tavsiye edelim. Bu eserler, materyalist ve lâdînî 
görüşlerin, bir münevver seviyesinde red ve cerhi için gerekli aklî delilleri ihtivâ ettiği 
cihetle zamanımız münevverlerinin fazla yorulmadan bu sapık görüşlerin butlanını 
kavramaları için bu eserleri tetkik etmeleri kâfidir.

39 Gerçeklen hepsi de güyâ beşerî saadeti temin gayesi güden felsefî sistemler 
ve semâvî veya beşeri dinler, insan vakıasının sırf bir tek temayülünü dikkate alıp 
tatmin ermeye çalışırlar:



KADİR MISIROĞLU

İslâm’ın hayatî faaliyetlerin tamamını, şu izah ettiğimiz sûretle, 
tanzim etmek gibi aslî husûsiyeti sebebiyle O’nun “Lâiklik”le 
bağdaştınlmasında (!) başlangıçtan itibaren büyük bir müşkiiâtla 
karşılaşılmıştır. Bu sebepledir ki, şu talihsiz lâiklik prensipi, 
1924'ten sonra fiilen tatbik mevkiine konulmuş olduğu hâlde, 
Anayasamda ancak 1937 yılında idhal edilebilmiştir. Lâkin 
o günden beri, herkesin işine geldiği gibi anlamakta devam 
ettiği bu muallâk muhtevalı kelime, devlet-millet gerginliğinin 
odak noktasını teşkil ermiştir.

Demokrasiye geçişle birlikte halkın hissiyâtının -nisbî 
bir surette de olsa- kaale alınmak mecburiyeti, onun “mut­
lak İslâm karşıtı" vasıf ve tatbikinde törpülenmeler husule 
getirmiştir ve bu durum da fiilî kargaşa ve gerginliğin artmasına 
sebep olmuştur. Halk irâdesi ile işbaşına gelen iktidarların ard 
arda ihtilâllerle karşılaşmış olmaları da hep bu gerginliğin bir 
tezahürü olarak ortaya çıkmıştır.

Lâikliğin -hele bizdeki şekli ile- İslâm'la telifinin imkânsızlığı, 
müteaddit tecrübe ile sâbit olunca, nihayet onun bazı ahkâmı

Meselâ btıtün materyalist görüşlerde insanın sadece biyolojik varlığı dikkate 
alınır ve onun ihtiyaçları giderilmeye çalışılır.

Musevîlikte bugünkü şekliyle aynen böyledir. Hıristiyanlık İse, İnsanoğlunun 
şefkat ve merhamet cihelini dikkate alır. Incil'deki “Sağ yanağına bir tokat atana sol 
yanağını çeviri." Nassı bu hususiyetin en bilinen örneğidir.

Beşerî dinlerden Budizm, insanların sırf elemleriyle ilgilenmekteyse de onların 
âmillerini bertaraf etmeye yarayacak emirler ve yasaklar vaz etmez.

Felsefî sistemler de böyledir. Âdeta tek kanatlı kuş gibidirler.
Meselâ M.Ö. 435 yılında doğmuş bulunan Yunan filozofu Aristib. insan saa­

detini zevk ve lezzetle kâim görmüş, lezzet ve haz veren her şeyi hak (doğru), hayır 
ve meşrû olduğunu iddia ermiştir. Aristo’dan okumuş. fakat bilâhare üstadından 
Öğrendiği ahlâk kaidelerini değiştirmiştir.

Daha sonra M.Ö. 340 yılında Sisam Adası’nda doğmuş bulunan Epiktir de haz 
ve lezzete müstenid ahlakı menfaate tahvil ederek benimsemiştir. O‘na göre de, 
"lezzet” hayr-i âlâ. yani en üstün bir hayırdır.

Bu görüşün daha sonraki asırlarda da İngiliz filozofu Bentom (1748-1832) ve 
Stııart Mili (1806-1873) gibi başka mümessilleri de zuhur etmiştir. Bunlara göre sa- 
Adel, şahsî menfaati teminle kaimdir. Başka birinin veya umûmun menfaati nâmına 
fedakârlık etmek, yani diğergâmlık hatadır.

Sadece İslâm Dünya Görüşü'dür ki, insan vâkıasını -ileride görüleceği üzere- 
“ruh” ve "beden" olarak iki veçhe ile eJe alıp yönlendirmiştir.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

muattal kılarak laikçilik yolunda ilerlemenin güçlüğü fark edilmiş 
ve bu sebeple dinin muhtevasını sakatlatmak maksadıyla 
sakîm bir fikrî cereyan başlatılmıştır. Bu cereyana ister “dinde 
reform”, isterse de “dini modernleştirme" deyiniz, bu, İlâhî 
hükümleri tağyir gibi, insanı İslâm’dan çıkaran bir asrî irtidat- 
tan başka bir şey değildir.

Bu bâtıl dâvanın “Bremen Mızıkacıları”™ andıran 
meş um tellâlları. "ınüslüman”, hatta “İslâm’ı çok iyi bilen 
kimseler” olduklarını ilân edip dursalar da, onlar hakkındaki 
çıplak gerçek budur!..

Biz şimdi de İslâm’ın diğer din ve sistemlerle müştereklik 
arz edebilen husûsiyetlerini değil, bilâkis farklılıklarını, bu 
farklılıkları doğuran temel prensiplerini, yani Dünya görüşü 
itibariyle, insan, hayat ve Kâinatı nasıl îzâh edip değerlendir­
diğini anlatmak istiyoruz.

___________________________________________________



İKİNCİ BÖLÜM

İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

I-İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜNÜN FÂRİK VASIFLARI

Bir tarif, meşhur olan ifâde ile söylemek gerekirse, “Ef- 
râdım câmî, ağyarını mânî" olmalıdır. Yani tarif, kendisine 
âid bütün unsurları içine almalı, kendisine âid olmayanları da 
mutlak bir surette dışarıda bırakmalıdır. Buna göre, İslâm Dünya 
görüşünün kâmil bir tarifine ulaşmak için her şeyden önce, onu 
başka Dünya görüşlerinden ayırd eden, onlardan farklı kılan 
hususiyetlerinin neler olduğunu bilmek gerekir. İslâm’ın, başka 
Dünya görüşlerinde bulunmayan, onlardan tefevvuk (üstünlük) 
ve temayüzünü sağlayan -kanaatimizce- iki temel vasfı vardır. 
Bunlar, “ilâhîlik” ve “dualizm” (iki vechelilik)'dir.





A- İLAHİLİK
İslâm Dünya Görüşü, menşei itibariyle İlâhîdir. Bundan 

dolayıdır ki. İslâm’da Cenâb-ı Hakk’dan birçok mahalde "Şâri’-i 
Âzam” diye bahsedilir. Bu, şer’î gerçeklerin vaz'-ı İlâhî olduğu 
noktasını tebarüz ettirmek îcâb ettiğinde bilhassa kullanılan bir 
sıfattır. Şârî, şeriat (kanun ve nizam) koyan demektir.

İslâm'ın rûhuna nüfuz edemeyen veyâ onu kasıtlı bir 
sûrette tahfif gayesi güden batıkların, İslâm’ı ifâde için çoğu 
kere kullandıkları “Muhammedanizm” tâbirinin gerçekle hiç­
bir alâkası yoktur. O derecede ki, İslâm Dünya Görüşü’nün 
azametli muhtevâsını vücûda getiren hükümlere, Peygamber 
-aleyhissalâtü vesselâm- Hazretlerinin bile bir dahli tasavvur 
olunamaz. Sünnette vâkî olanlar da "şerh ve îzâh”tan ibâretttir. 
Bizzat peygamber bile ahkâm vaz’ına aslâ mezun bulunmayan 
bir “mübelliğ” yâni tebliğciden ibarettir.40

Buna göre müctehidler için söylenecek söz de -Peygamber 
-aleyhissalâtü vesselâm- tarafından vâkî olan şerh ve îzâhın 
dûnunda kalmak şartıyla- aynı mâhiyettedir.41 Bu istikâmette 
yapılanlar belki umûmî hükümlerin husûsî hâle getirilmek üzere 
teferruâta, doğru olarak aksettirilmesinden ibarettir. Lâkin bu 
faaliyet, öyle “keyfe mâ yeşâ” yani, herkesin canı istediği gibi

40 "Peygamberin üzerinde tebliğden başka (hiçbir vazife) yoktur." (Mâide 
Sûresi. âyel 99)

"Allah'ın dininden başka bir din mİ arzu ediyorlar? Oysa göklerde ve yerde 
kim varsa, ister istemez O’na teslim olmuştur, O’na döneceklerdir." (Al-l İmrân 
Süresi, âyet 83)

"Kim, İslâm'dan başka bir din ararsa, bilsin kİ, kendisinden (böyle bir din) 
asla kabul edilmeyecek ve o, âhirette ziyan edenlerden olacaktır," (Ahi İmrân 
Sûresi, âyet 85)

"Bütün dinlerden üstün kılmak üzere. Peygamberini hidâyet ve hak din ile 
gönderen O'dur. Şâhid olarak Allah yeter.'1 (Fetih Sûresi, âyet 28)

41 "İçtlhad: Fer’iyydta, yani ibâdet ve muâmelâta müteallik bir hükrn-i 
şer’tyl delilinden Istlnbat (çekip çıkarmak) için tam takati sar/ etmektir. Bu gibi 
fer’f hükümleri delillerinden Istlnbat eden zâta da «müçtehkl»denh. Ahkom-ı 
asllyede. yani İtikat meselelerinde Içtihad cart değildir. Onlar kat'iy yattandır." 
(Ö. Nasuhi Bilmen- a.g.e., sh: 11)

____________________________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

olmayıp şer’î ve İlmî ölçüler hassasiyetle korunarak gerçekleş­
tirilir. 1,2 Bu faaliyetteki metod ise, ka2uistik, yani mes'elecidir.

12 Bunu kavrayabilmek için Imam-ı A’jam Hazretlerinin hayatından bir vak’a 
zikredelim:

Şia'nın benimsediği on iki imamdan biri olan M uh amme d Bakır, ehl-i beyden 
okluğu hâlde -bugünkü Şiiler gibi- Hazret-i Ebûbekir, Hazret-i Ömer ve Hazret-i 
Osman hakkında kötü bir söz söylememiş, hiç kimsenin söylemesine de müsaade 
etmemiştir. Bu zâtla Ebû Hande arasında geçen bir vak’a şöyledir:

“Muhammed Bûkır. gâyet derin bilgi sahici idi. Anlaşıldığına göre Ebû 
Haniftı, ehl-i rey ue kıyastan olacak onaya çıkmaya başladığı ilk zamanlarda 
onunla görüşmüş ıw buluşmuştur. Ve ilk defa bu bu/uşma/an da, Ebû Hanlfe- 
’nln Medine'yi ziyareti sırasında Medine'de olmuştur. Zira rluâyet olunduğuna 
göre Muhammeıl Bâktr, tik görüşmelerinde O’na:

"Sen ceddim Rasûlulîâh'ın dinini ue hadislerini kıyasla değiştirlyormuş- 
sım?!" demiş. Ebû llanifede:

"-Allah korusun, böyle bir şey nasıl olur?” demiş.
“-Belki değiştirdin."
“'Lâyık olduğunuz makamınıza oturunuz, ben de bana yakışır şekilde yerime 

oturayım, zira benim size hür met hn uar, hayatında ashâbı arasında muhterem 
olan ceddiniz hürmetine, sîzlere hürmet etmeye hepimiz borçluyuz."

Bunun üzerine Mtdıatıımed Bûkır oturdu, Ebû Hanİfede O’nun önüne diz 
çöktü. Ve arada şu konuşma cereyan etti. Ebû Hanlfe:

“•Size üç suâlim uar, onlara cevap lütfedin."diye söze başladı. Evvelâ: 
"-Kadın mı zayıftır, erkek mİ?" '
"-Kadın.”
"-Kadının mirasta hissesi kaç?"
"•Adam İki hisse (ılıyor, kadın bir hissel..”
“•Bu ceddin Rasûiullâh’ın kaull, değil mi? Eğer ben atanın dinini bozmuş 

olsam, kıyasa göre: erkeğin hissesini bir, kadının hissesini İki yapardım. Çünkü 
kadın zayıftır, kazanç yollan azdır; erkek kuuuetlidir, çak çalışır, çok kazanır, 
nasıl olsa geçinir. Fakat ben kıyas yapmıyorum, nasla amel ediyorum."

"•Namaz mı daha faziletlidir, yoksa oruç mu?"
"-Namaz daha faziletlidir."
“•Atanın kavli böyledir. Eğer ben onun dinini bozmuş olsam, kadın hayız- 

dan temizlendikten sonra, kıyasa göre: namazını kaza etmesini emrederdim. 
Orucunu kaza ettirmezdim. Fakat ben kıyasla böyle bir şey yapıyor muyum?”

Uçüncüsü:
“ Beall mi ogha pistir, yoksa meni mi?"
"-Beuil daha pistir ”
"-Eğer ben atarım dinin! kıyaslanmış değiştirmiş olsam, kıyasa göre-, 

betiliden gusül yapılmasını, meniden acdest alınmasını emrederdim. Fakat 
ben hadîse aykırı rey kullanarak, kıyGS yaparak ceddin Rasûlullâh'm dinini 
değiştirmekten Allah’ıma sığınırım. Böyle şeyden Allah beni korusun..**

Bunun üzerine Muhanımed Bâktr ayağa kalktı. Ebû Hanifeyl kucakladı 
ue alnından öptü." (Bkz: Muhammed Ebû Zehra- Ebû Hanife, (tere: Osman 
Keskioğlu), Ankara. 20Û5, sh: 93 vd.)

Çünkü O, bu misallerle hakkında nass (Kitab ve sünnetten delil) olan yerde kıyas



KADİR MISIROĞLU 

İleride “Adalet Prensipi" izâh edilirken görüleceği üzere İslâm 
hukukçuları hayatî her faaliyeti, bütün ihtimalleri derpîş ederek 
(dikkate alarak) ayrı ayrı hükme bağlamışlardır. Bu durum, 
umûmî bir hüküm olarak konulmuş bir kaidenin içine her biri 
diğerinden az-çok farklılık arz eden sonsuz vukuatı doldurmaya 
nazaran adalete yaklaşmak itibariyle çok daha isabetlidir. Ancak 
hükümlerin gelişip genişlemesini sağladığı cihetle tatbikatçının 
bunların içinden çıkması güçleşirse de İslâm onu da, hükmü, 
ihtilâfa bakan kadıya değil, bir ilim adamı olan müftüye ver­
dirmek suretiyle telâfi yoluna gitmiştir.43

Dünya görüşleri içinde ilâhîlik vasfını hâiz olma yönünden 
İslâm tektir. Bu, İslâm'ın diğer dinlerden farklı olarak hâiz

yapmadığını, delili bulunmayan meseleleri, delili bulunan meselelere benzeterek 
kıyas yaptığını söylemiş oluyordu.

1954 yılında İstanbul Hukuk Fakültesine henüz henüz kaydolmuş bir takibe 
iken, a zaman Esas Teşkilât Hukuku (Anayasa) derslerine gelen ve bu dersin daha 
ziyâde “tarihçe1' kısmını anlatan merhum Ord. Prof. Dr. Ali Fuat! Başgil hocamız­
la aramızda geçen bir münakaşaya burada temas etmek isterim:

Merlıûmun o zamanki ders takrirleri bize teksir edilerek dağıtılmıştı. Bunlarda 
İslam Hukukunda esas teşkilât meseleleri anlatılırken. İslâmiyet'in 5'ûrlye ve ha- 
vûllsine yayılmasından sonra burada Roma Hukuku'nun formüllü usûl-l mulıâ- 
kemesinin tatbikatıyla karşılaşıldığı ue bunun benimsenip alındığı** söyleniyordu 
Zira Roma Hukuku'nda hâkim ihtilâli tespit ettikten sonra meseleyi hukuk âlimi olan 
"pretftr"e sorar, tıpkı İslâm Hukukunda “kadf’nın "müftüwye sorması gibi...

Roma Hukuku ile İslâm Hukuku arasında tatbikat bakımından ortaya çıkan 
şu benzerliği daha önce aynı fakültede Roma Hukuku okutmuş olan alman âlimi 
Schıvarz, kitabında mütekabil tesirlerden ziyâde, benzer gelişme şartları ile izah 
ederken, bizim daha lise sıralanrıdayken tanıyıp sevdiğimiz Başgîl Hoca'nın böyle 
yazması bizde haklı bir infiâle sebep olmuştu.

O zaman "amelî kur" denilen tatbikat derslerinden birinde kendilerine bayağı 
hazırlanıp gelerek yaptığımız itirazlar, bu yanlışı doğrultmaya kâıî gelmemişse de 
merhumla sonradan bir hoca-talebe münâsebetlerinden çok daha yakın bir sûrelte 
anlaşma ve dost olmamızı sağlamışı:.

Bu vesile ile şunu da söyleyeyim ki. ülkemizde İslâmî anlayış ve bu anlayış: 
fiilen temsil sahasında pek çak gelişme kaydedilmiştir. Bugün merhumun "Din 
ve Lâiklik" kitabını okuyanlar pek çok eksik ve tâvizkâr bulabilirler. Ancak o gün 
o kadarını söylemek bile büyük bir kahramanlıktı. Bu gerçek, merhumun fikirleri 
yüzünden, şu nâçiz satırların yazarı gibi 27 Mayıs*ta İstanbul Harbiyesi’nde hücre 
hapsine mâruz bırakılmış olmasıyla sâbittir. 0 gün binbir güçlükle söylenenler, 
bugün daha fazlasının söylenebilmesini mümkün kılmıştır. Bugün ve 
de durum aynıdır.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

olduğu bir husûsiyettir. Bizce İslâm Dünya Görüşü’nün bir 
numaralı fârik vasfı budur.

İslâm Dünya Görüşü, en temel vasıf itibariyle İlâhîdir. 
Çünkü kaynağı, iim-i küll sahibi olan Cenâb-ı Hakk’ın inzâl 
buyurduğu Kur’ân-ı Kerim’dir. Onunsa, Allah kelâmı olduğu 
hususunda en küçük bir şüphe ve tereddüde asla mahal yoktur. 
Bunun birkaç aklî delilini arz edelim:

Milletler bütün müsbet ilimlerde vâsıl oldukları seviyeyi 
göstermek üzere ülkelerinin en değerli âlimlerini toplayarak 
birer ansiklopedi vücûda getirirler. Bununla Dünyâya karşı 
-adetâ- övünürler. Ancak bizdeki gibi tercüme ansiklopedilerle 
ihticâc edilmeyen bu ülkelerde en son İlmî terakkîye mâkes 
ansiklopediler her yıl ilâve bir cild çıkarırlar. Bunun sebebi 
sonradan vâkî olan keşiflerle o ansiklopedinin yürüyen ilmî 
çalışmalara tetâbukunu sağlamaktır. Ancak bu ilâve ciltler 
tedkîk edildiğinde görülür ki; çoğu zamanda evvelce söylenmiş 
olan sözlerin bir kısmı yeni keşiflerle tekzibe uğramış olduğu 
cihetle tashih edilir.

Böyle en değerli âlimlerin yazdığı bir ansiklopedide yer alan 
fennî gerçekler bile sene be sene yayınlanan ilâve cildlerle tashih 
edilmekteyken Kur’ân, -temâs eylediği fennî gerçekler itibariy­
le- bin dört yüz yıldan beri te’yid olunagelmiş, hiç bir hususta 
-hâşâ- tekzibe uğratılamamıştır. Hattâ, zaman zaman doğru kabûl 
edilen bir takım fennî gerçeklerin Kur’ân-ı Kerîm'e aykırılığı ilim 
adamlarınca daha sonra vâkî keşiflerle tashih olunmuştur.

Bunun tipik bir misâli Yâsin Sûresinde Güneş’in “müs- 
tekarn”nın lâm harf-i tarifiyle “limustakarrin" olarak44 vârid

44 Bu "müstakar" kelimesinin "limüstekarrin" süratinde vârid elmasından 
El malili Hamdl Yazır. şu neticeleri çıkarmaktadır;

‘...Miistekarr, mimli rnasdar, lsm-1 zaman, Ism4 mekân olabildiği, *Lâm»!a 
da birkaç mânâya geldiği cihetle bu ifâde müteaddit mânâlara sâdıktır:

Evvelâ, Güneş kendisi için takdir ve tahsis edilmiş bir istikrar sebebiyle,



KADİR MISIR O Ğ L U -------------------------------------------------

olmasıdır. Buradaki “li”, “ilâ” mânâsınadır. Bu da, Güneş’in 
hareket hâlinde bulunduğu gerçeğini ortaya çıkarmaktadır. 
Hâlbuki bu, bir zamanlar umûmen kabûl edilmiş bulunan Güneş 
sabit ve bütün seyyârelerin onun etrafında dönmekte oldukları 
görüşüne aykırıdır. Ancak zamanla bu görüşün yanlışlığı isbat 
edilerek artık Kur'ân-ı Kerîm’in Güneş’e hareket izafe eden 
görüşü teeyyüd etmiştir. Bugür. herkesin kabul ettiği görüş de 
budur. Bugünkü astronomi ilmine göre Güneş bir doğru çizgi 
üzerinde hareket etmekte ve gitgide soğumaktadır. “Solar 
Apeks” denilen bir noktaya vâsıl olduğunda bu soğuma had 
safhaya varacak ve bir sobadan çıkarılan kor hâlindeki taş 
kömürlerinin soğuyunca parçalanmasına benzer bir fizikî oluşla 
parçalanacaktır. Kur’ân-ı Kerîm de: “İzeşşemsii küvvirat” 
(=Güneş dağılıp parçalandığında)'*5 ibaresiyle bu gerçeğe, bin 
dört yüz yıl önce işâret buyurmuştur. Güneş'in bu hareketi­
nin o güne kadar anlaşılamaması bu hareketin bütün Güneş 
Sistemi’ne topyekûn şümûlü sebebiyledir. Çünkü hareketin 
kavranabilmesi için sâbit olan bir şeyle kıyas imkânı mevcûd 
olmalıdır. Yoksa kavranamaz.

yani sâbli bir karar, muntazam bfr kaanun tle cereyan eder. Hesabstz, sersen, 
kör bir tesûdüf İle değil.

Sâ niyeti, bir İstikrar İçin, yarıl kendi âleminde bir karar ve muvâzene 
husule getirmek hikmet ve gâyeslyle yahud nihayet bir sükûna erip durmak 
için cereyan ediyor.

Sâlisen, lsm-i zaman olduğuna göre, kendine mahsus bir İstikrar zamanı 
için, yani duracağı bir vakte, bir ecel-i müsemmâya kadar cereyan eder kİ, bu 
vakit »izeşşemsu kuuulrat» vaktidir.

Hâblan, lsm-l mekân olduğuna göre, kendine hoss bir istikrar mahalline 
mahsus, yani yerinde sâbit olarak cereyan eder, mihverinde döner, yahud 
kendisinin karargâhı olan âiemin menâfi! için cereyân eder. 3u mânâda vatana 
hizmet İçin bîr teşvik de vardır. Nlhâyet birinci "Lanı» !ıa mânâsına olmak 
üzere şu mânâ da vardır; kendisi için bir İstikrar noktasına doğru gitmektedir. 
Tatbiki birkaç veçhile izaha muhtemil bulunan bu mânâya göre, Şems'in diğer 
bir merkeze doğru hareket etmekte bulunduğu da anlaşılabiliyor. Nitekim bir 
hadîs I şerifte de »Müstekarruhâ Tahte'l-Arş; Şems'in miistekam Arş’tn 
altındadır.» diye vârld olmuştur." (ElmaJı'h Muhammed Hamdi- a.g.e., C: VI, 
sh: 4030)

4S Tekvîr Sûresi, âyet 1.

____________________________________________________________________



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Diğer taraftan Peygamber -aleyhissalâtu vesselam-, 
Güneş’in bu hareketi için: “miistekarruhâ tahte’l-arş" yâni 
“Onun müstekarn, (sükûnet bulacağı yer)arşın altındadır." 
buyurmuştur.'16

Diğer taraftan Kur an-ı Kerim’de geleceğe âid de birçok 
beyân mevcuddur ki, bunlar da bildirilmiş olduğu şekilde ger­
çekleşmiştir. Buna dâir de bir misal zikredelim:

Peygamber -aleyhissalâtu vesselâm-’ın Mekke Döneminde 
Bizans’la İranlılar arasında bir harp vukûa gelmiş ve Bizans 
ordusu mağlup olmuştu. Ateşperest bir topluluğun (İran) Ehl-i 
Kitab’a karşı bu galebesine üzülen peygamberi Kur an-ı Kerîm 
şöyle tesellî ediyordu:

“Elif, Lam, Mim. Kumlar (Romalılar) mağlup oldu, yakın 
bir yerde. Hâlbuki onlar bu yenilmelerinin ardından gâlib 
olacaklar; birkaç yd içinde...”47

Çok geçmeden âyet-i kerime ile önceden haber verilen 
müjde, aynen zııhûra geldi. Yani yeni bir harbi Bizans kazandı. 
Hatta Rıımlar’ın sonradan galip gelmelerine mebnî Hazret-i 
Ebûbekir, önceden vukû bulan bahis ve taahhüd mûcibince 
yüz deve kazandı.

Peygamberin mucizeleri arasında ise, gâibe veya geleceğe 
âid olan pek çok misal vardır:

“Hazret-i Abbas esir edildiği uakit Efendimiz ona:

"-Fidye vererek nefsini kurtar. Sen mal sahibisin." 
buyurmuş, Hazret-i Abbas:

"-Malım yoktur." demiş.

Efendimiz:

46 BulıArf, Tefsir, 36.
47 Rum Sûresi, ûyet 1-<I.



KADİR MISIROĞLU --------------------------------------------------

“-Ümmü Fadi’m yanına koyduğun mal nerededir? 
Seninle beraber kimse yok idi. Sen:

«-Eğer savaşta isabet almış olursam, şu kadarı Fadi’m 
ve şu kadarı Abdullah’ın olsun.» dedin." buyurması üze­
rine, Hazret-i Abbas:

“-Seni hak ile gönderen Allah’a yemin ederim ki. 
bunu benden başka kimse bilmezdi. Sen elbette Allah’ın 
Rasûlüsün.” diyerek İslâm'ı kabul etmiştir.

İran Şahı Hüsrev Perviz kendisine gönderilen Hazret- 
i Peygamberin mektubunu yırtıp atmış, Yemen’de valisi 
olan Bazan'a:

“Şu Hicaz tarafında peygamberlik iddia eden adamı 
bana gönder!" şeklinde bir mektup yazmıştı. Bunun üzerine 
Bazan, Rasûl-i Ekrem’e:

"Hemen Kisra’nm yanına varasın!.." diye bir mektup 
yazıp bunu iki memurla Medine-i Münevvere’ye gönderdi. 
Hazret-i Peygamber ertesi günü gelen vahiy üzerine Bazan’ın 
memurlarına Perviz'i oğlu Şiruye’nln o gece katlettiğini 
haber verdi. Bu haber doğru çıkınca Bazan ve maiyetinde 
bulunan kimseler hep imana geldiler.

Rasûl-i Ekrem, Ammar bin Yasir’e:

“-Seni yoldan sapan bir fırka öldürecek ve sonraki 
rızkın sulu süt olacak!,.” buyurmuştu. Hakîkaten Ammar 
bin Yâsir'e Sıffîn Muharebesi'nde Hazret-i Ali tarafında 
olduğu hâlde yaralandı. Kölesinden su istedi. Kölesi bir 
bardak süt verdi. Ammar. bardağa bakıp tekbir getirdikten 
sonra:

“-Sadakte yâ Rasûlallâh!.." dedi ve o esnâda rûhunu 
teslim etti.



m.-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Hazret-i Peygamber, hastalığı şiddetlendiği esnada 
ruhunu teslim etti.

Hazret-i Peygamber hastalığı şiddetlendiği esnada 
muhterem kızları Fâtımatu’z-Zehrâ’ya:

“-Ehl-i beytimden en önce benim yanıma sen gelecek­
sin. " buyurmuştu. Hazret-i Fâtıma, Hazret-i Peygamber'in 
irtihalinden sonra ancak altı ay berhayat kaldı.”’8

Kur an-ı Kerim’in vahiy mahsulü ve tükenmez bir mucize 
kaynağı olduğunu teyid eden gerçekler ve Peygamber -aleyhis- 
selâm-’ın mucizeleri ciltlerle yazılsa bitmez!.. Yazılmıştır da... 
Bilhassa Kur'ân-ı Kerim hakkında “tükenmez bir mucize 
kaynağı” dememizin sebebi ilimler terakki ettikçe ve hassaten 
Kâinât’ın sırlarına âid bilgiler geliştikçe Kur’ân'ın bilebildiğimiz 
mûcizeleri de çoğalmaktadır. Sırf bir fikir vermek kabilinden 
bunlardan bir-ikisine daha temas edelim:

1400 yıl evvel nazil olan Kur’ân-ı Kerim’de Kâinât’ın her 
an genişlemekte olduğu şu âyet-i kerime ile açıkça beyân 
olunmuştur:

"Ve Evren’i (göğü) kuvvetimizle binâ ettik (kurduk), 
muhakkak ki, oııu genişletmekteyiz.”49

İnsanlık önce felsefî düşünce içinde, sonra da müstakil bir 
ilim olan Fizik’te Kâinât’ın sonsuz olup olmadığını araştırmış 
ve beşer tarihinin en mütefekkir dimağlarının bir kısmı sonsuz, 
diğer bir kısmı ise mahdud olduğuna hükmederek bu hususta 
ittifak edememişlerdir. Kur an-ı Kerim ise. her an genişlemekte 
olan dinamik bir Kâinattan bahsetmiştir.

20. asrın başında Edwin Hubble, gelişmiş teleskoplarla 
yaptığı gözlemler sonunda yıldız kümelerinin birbirlerinden hızla

®48 İsmail 1-eıtnî Ertuğrul- a.g.e, sh: 282.
49 Zâriyât Sûresi, âyet 47.

________________________________________________________



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

uzaklaştıklarını müşahede etmiş ve böylece dinamik, genişleyen 

bir Kâinat gerçeğine ulaşmıştır. Daha sonra Eînstein’ın bulduğu 

(E=mc2)!i0 formülünden hareket eden Rus fizikçisi Aleksandre

5D Kâinftt'ın her an genişlemekte olduğunu beyan eden âyetin yukarıda 
nakledilen meâlinde açıkça görüldüğü üzere "Evreni kuvvetimizle bina ettik." 
buyrulmak tadır Bu beyân "kuvvet kullanarak değil, kuvvetle mücehhez olarak" 
demektir. Bu da gücün, kuvvetin yani enerjinin atom çekirdeğine teksifi bir surette 
yerleşmiş olduğu gerçeğine tam: tamın» mutâbıkur.

Einstein’in ‘‘İzafiyet Teorisinin özü olan E»mc* formülü enerjinin kütle ile ışık 
hızının karesi çarpımına eşit olduğunu ifade etmektedir. Buna göre kütle veya mad­
de, enerjinin muayyen bir kalıpta tekasüfünün eseridir. Tersine bir ameliye ile atom 
parçalandığında müthiş bir enerji açığa çıkmakta ve madde ortadan kalkmaktadır. 
Bu sebeple maddenin varlığı Izâfî kahul edilmektedir.

Bütün bu gerçekler, bir tasavvuf! telâkki olan “ vahdet-» viicud" görüşündeki 
maddî varlıklara âid gerçeklerin fennî bir sûrette izahından başka bir şey değildir. 
Zira vahdet-i vücud telâkkisinde bütün maddî varlıkların vücudu "mutlak" değil, 
“izâfi" kaimi olunur. Vüçud-i mutlak sadece Cenâb-ı Hakka âid vücııddıır.

Zira İbn-i Aral»! İle tasavvufa girmiş olan "âyân-ı s âh ite" tâbiri varlıkların bu 
âlemdeki vücudlarinin izâfî olduğunu ifade eder. Çünkü âyân~ı sâbite varlıkların Al­
lah nezdindekl hakikatleridir. Bunlar Itan-i İlâhîde sâhii olan "yoklaradır. Bu mânâda 
onlara “mümkün" de denir.

Âyân-ı sâbllelerln ilm-l İlâhîde sübutunu gerektiren teceNiiye "feyz-i nkdes", 
hunların istidatlarına göre hâriçteki zuhurlarını ıcab ettiren tecelliye İse "(eyz-i 
mukaddes" tâbir olunur.

İlm-i Arabî ye göre blitün varlıklar (mükevvenâlj üç safhada hârici filemde zfıhir 
olurlar.

1- Birinci safhada varlıklar, hiitün eşya birbirlerinden ayırd edilmeksizin ve bir 
farklılaşmaya tabî olmaksızın (bilâ temeyyüz) Allah'ın ilminde külli bir bilgi olarak 
mevcııddurlar. Bu safhaya “şuun-i sâbite" veya "taayyün-i evvel" (vahdetteki ilk 
iezâhiir) denilir.

2- îkinci safhada varlıklar yine Allah'ın ilminde ve fakat birbirlerinden ayrılmış 
ve farklılaşmış olarak (bi’t-temeyyüz veTmufassal) mevcuddurlar. Bu safhada onlara 
"âyân-ı sâbite" veya “taayyün-i sânî" denilir.

3- Oçüncü safhada bütün varlıklar dış âlemde tecellî ve zuhur ederler kİ, buna da 
"taayyün-) hârici’’ denilir. Artık varlıklar "âyân-ı hâriciye" halindedirler. Bu suretle 
yaratma (halk) gerçekleşmiş olur. Ayân-ı sâbitenin âlemde tecellî ve tezahüründen ihâret 
olan varlıkların kendilerine mahsus bir vücudlan yoktur. Vücud tektir. O da Allah’ın 
mutlak olan vücududur. Varlıklar, Allah’ın oluş sim i-a tecellisinden ve bu esnada 
varlığının d:şa taşmasından (fezeyantndan) ibaret olup süratlerde tezahür eden bir nevî 
gölgeden başka bir şey değildir. Buna gör2 âyân-ı sâbitenin kendisi "bâtın", "siiref'i 
zahirdir. Zira âlemde "âyân-ı sâbite" olarak mevcud değildir ve olmamıştır.

Bu tasavvuf! görüş, Eflatunun "İdeler Âlemi" fikrine benzerse de, ondan çok 
farklıdır. Böyle olmakla beraber bazıları bu iki görüşü bağdaştırmaya çalışmış ve. 
ortaya "Neveflâtuniyye" yahut "Neo Plâtonizm" denilen bir görüş çıkmıştır.

Maddî varlıklann fizîkî olarak aslında tekâsüf elmiş enerjiden ibaret olduğunu ve onun 
çerçevesi kırılınca, yani atomlar parçalanınca ortaya müthiş bir enerji çıkarak maddenin



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Friedınann, Edwin Hubble'in bu keşfini te’yid etmiştir. Fakat 
hiç kimsenin itiraz edemeyeceği bir şekilde Kâinât’m bir tek 
atomdan başlayarak gitgide genişlediğini, bu genişlemenin 
hâlen de devam etmekte olduğunu ortaya atan Belçikalı papaz 
ve ilim adamı Georges Lemaitre’dir. Georges Lemaitre'nin 
bu keşfine önce itiraz eden Einstein (1879-1955) da bilâhare 
yanıldığını itiraf ederek bu neticeyi kabul etmiştir.

Birçok tecrübe ile te'yid olunan bu görüş, artık insanlığın 
ittifak etmiş olduğu İlmî bir gerçektir. Bu durum karşısında 
Hazret-i Peygamber'in vahiy olmaksızın bu gerçeği bilebilmesi

yok oklumu çıerçeftiııi Elnstulnlıı "izafiyet Teorisi" dolayısıyla anlatmaya başlamışken 
verdiğimiz lxı tasavvufî izahalı burada bırakarak esas mevzumuza dönelim:

"Bilytik patlamadan sonra bu kadar çok maddenin, yerçekimi kuvvetinin 
tesiriyle birbirinin üzerine kapanmadan, bu kadar geniş bir alanda, bu ka­
dar büyük bir hızla birbirinden uzaklaşması «Büyük Patlamamdaki kuvvetin 
olağanüstülüğünü göstermektedir. Bu kuvuet sayesinde Evren genişlemekte 
ve madde birbirini çekip yeniden kapanmaktan kurtulmaktadır. Bu kuvvet 
hem çok büyüktür, hem de Allah’ın üstün bilgisiyle çok İnce bir şekilde 
uyarlanmıştır. Bu kuvvet eğer zayıf olsaydı, gezegenler oluşmadan madde 
birbirini çekerek kapanacak ve ne galaksiler, ne Dünyamız, ne de hayat 
oluşacaktı. Eğer patlamadaki kuvvet daha şiddetli olsaydı; madde o kadar 
büyük bir alana yayılacaktı ki, yine ne galaksiler, ne Dünya'mız, ne de hayat 
olacaktı. Bir fizikçinin çok güzel bir benzetmesine göre; bu patlamanın 
galaksilerin, Dünyamızın, hayatın oluşacağı şekilde ayarlanması ihtimali, 
bir kurşun kalemi havaya attığımızda, sivri ucu üzerinde durması kadar bile 
değildir. Allah, bu patlamayla hem kudretinin büyüklüğünü, hem kendisi­
nin zişuur olarak ilk andan İtibaren nasıl her şeyi ayarladığını göstermekte, 
ayrıca mesajı Kur’ân’da bu oluşumları anlatarak Kur'ân'ın kendi mesajı 
olduğunu da ispat etmektedir.

Böylcae Kur’ân, tek bir âyette, 1900’lü yıllardan önce Evren "İn genişlediğini 
söyleyen tek kitap olma mûcizesini göstermekte, aynı zamanda aynı âyetle 
maddenin kuvvetle (mücehhez olarak) yaratıldığına işaret ederek büyük muci­
zesini daha da güçlendir mektedir.

E-mc* formülünden. ışığın hızının büyüklüğünden dolayı atomun içinde 
depolanmış olağanüstü enerjinin varlığı anlaşi'mış ve atom santrallerinden, 
atom bombalarına kadar yeni buluşlar, bu formülün mantığına dayanılarak 
yapılmıştır. Einstein’a kadar düşünürler, maddeyi hareketsiz ve harekette ise 
bu hareketsiz maddenin bir tür itme sağlanarak sebep olduğunu savunmuşlar­
dır. Leibniz (1646 1716), Allah'ın hareketi maddede meknuz olarak yarattığını 
(hareketin, maddenin içyapıstndan kaynaklandığını) söyleyerek maddenin 
enerjiye indirgenebilir olduğu fikrine yaklaşmıştır; ama bilim dünyasında bu 
buluşun tam anlamıyla ortaya konuşu, formülüyle Einstein'a dittir.” (Kur'ân, 
Hiç Tükenmeyen Mucize, (Heyet). İstanbul, 2002, sh: 30 vd.)



KADİR M1SIROĞLU -------------------------------------------------

için, bugünkü seviyede teleskoplara sahip olması gerekmez 
iniydi? O’nun yaşadığı devirdeki İlmî seviye ile bu gerçeğin 
bilinmesinin imkânsızlığı, Kur’ân'ın İlâhî menşeli olduğunu 
göstermiyor mu? Ummandan bir katre nev’inden bu gerçeğe 
bir misal daha verelim.

Kur’ân-ı Kerim'de:

“Hayır, yıldızların düştükleri yere yemin ederim. Eğer bilir­
seniz, bu gerçekten büyük bir yemindir."51 buyrulmaktadır.

Bugünkü astronomide yıldızların içine girip kayboldukları 
kara delikler artık bilinen bir gerçektir. Çıplak gözle görülme­
yen bu delikleri, Peygamber, acaba hangi teleskopla görmüş 
olacaktı da bu sözü kendiliğinden söyleyecekti?!

Aynı şekilde diğer bir âyet-i kerimede de:

“Birbirleriyle uyumlu bir şekilde (tabakalar hâlinde) 
yedi göğü yaratmış olan O’dur. Merhametli olan (Allâh)’ın 
yaratmasında hiçbir uygunsuzluk göremezsin. Gözü(nü) 
çevir bir bak, herhangi bir çarpıklık görebiliyor musun?”52 
buyrulmaktadır.

Bu gerçek de, bugünkü astronominin te'yid ettiği bir hu­
sustur. Kur’ân-ı Kerim bu gerçeğe Talak Sûresi, 13. âyetinde 
de temas etmektedir.

Dünyamızın en yakın katmanı Troposfer'dir. Bunun ka­
lınlığı yeryüzünden itibaren Ekvatordaki 12 km, kutuplarda ise 
6 km’dir. Hava hâdiseleri bu tabakanın 3-4 km'lik kısmında 
cereyan etmektedir.

İkinci tabaka Ozonosfer’dir. Bu ozon tabakası olarak da 
bilinir. Bu tabakanın, Güneş ışınlarının canlılara öldürücü bir 
tesiri olan mor ötesi ışınlarını yuttuğu bilinmektedir.

51 Vakıa Sûresi, âyet 75-76.
52 Mülk Sûresi, âyet 3.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Fezanın üçüncü katı Stratosferdir. Bu tabaka, yeryüzünden 
başlayarak 50 km kadar yüksekliktedir. Bundan sonra Mezosfer, 
daha sonra Termosfer ve İyonosfer gelir. Bu sonuncu tabaka, 
radyo dalgalarını yansıttığı için yeryüzündeki haberleşmeyi 
mümkün kılmaktadır. Gökyüzündeki yedinci tabaka ise, Ek- 
zosfer’dir. Bu, yeryüzünden 10.000 km uzaklıktadır. Burada 
gaz oranları iyice azalmış ve iyonlara ayrılmıştır.

İşin câlib-i dikkat tarafı. Kur an-ı Kerim’de bu “yedi gök” 
tâbirinin yedi defa geçmiş olmasıdır.53

Şimdi Kur’ân-ı Kerim’in vahiy mahsûlü olmadığını iddia 
edenler, 1400 yıl evvel yaşamış ümmî (okumamış) bir Peygam­
berin bu gerçekleri nasıl olup da bilebildiğine bir izah getirmek 
mecburiyetinde değil midirler?!..

Kur an-ı Kerim’de insanların hesaba çekilmek üzere diril- 
tileceği bildirildikten sonra:

"Evet, parmak uçlarını dahî (yeniden) düzenlemeye gücü­
müz yeter."54 buyrulmaktadır.

Bu, ilk nazarda belâğata aykırı gibi görünür. Hâlbuki 
parmak uçlarının her insanda farklı ve âdeta bir kimlik kartı 
mâhiyetinde olduğu ancak 1856 yılında, İngiliz bilim adamı 
Genn Ginsen tarafından ortaya konuşabilmiştir.

"Parmak ucu öyle bir kimlik kartıdır ki, aynı yumurta 
ikizlerinde bile farklıdır. Bu kimlik kartı asla sahtekârlık 
kabul etmez, elimizi değdirdiğimiz birçok eşyaya sahtekârlık 
kabul etmeyecek şekilde imzamızı atar. Hiç kimse de bu 
imzamızı taklit edemez. Bu mührümüzün ne taklidi, nede 
inkârı söz konusudur. Ömür boyu bu mührü hiç kaybetmeden

53 1) Bakara Sûresi, âyet 27, 2) İsra Sûresi, âyet 44, 3) Mü’minûn Sûresi, âyet 
86, 4) Fussilet Sûresi, âyet 12, 5) Talak Sûresi, âyet 12, 6) Mülk Sûresi, âyet 3, 7) 
Nuh^Sûresi, âyet 15.

54 Kıyâmet Sûresi, âyet 4.



KADİR MISIROĞLU 

yanımızda taşırız. Üst deri yanmalarından ve yaralanmalar 
dan yaşlanarak vücudumuzun şekil değiştirmesine kadar 
tiim etkenler (âmiller) mührümüzün orjinalliğini bozmaz. 
İki santimetrekarelik bir alanda milyarlarca değişik deseni, 
silinmez çizgiler hâlinde bir mühür gibi işleyen Yaratıcımız 
ne kadar da büyük bir kudrete sahiptir. ”ss

Son bir misal ile bu bahsi bitirelim. Cenâ'ü-ı Hak “Demir’in 
Dünya'mıza indirildiğini”* 56 beyân buyurmaktadır. Bu günkü 
müsbet ilme göre, Dünya'nın ilk oluşum ânındaki sıcaklık bile 
demirin ortaya çıkması için kâfi değildi. Hatta Güneş ve benzeri 
yıldızlar bile buna kifâyet edecek bir sıcaklığa sahip değildir. 
Bu sebeple O'nun sadece Dünya'mıza değil, Güneş sistemine 
bile hâriçten indirilmiş olduğu söylenebilir.

Demir’in sayı değeri 26’dır. Bu Arapçadaki demir karşılığı 
olan “hadîd” kelimesinin ebcedidir. Şâyân-ı hayrettir ki, de­
mirin atom değeri de 26’dır. Üstelik Kur’ân-ı Kerim’de Hadid 
Sûresinin başındaki besmele de âyet kabul edildiği takdirde 
O’nun zikredildiği âyet de 26. âyettir.

Böyle misalleri çoğaltmak mümkündür. Ancak bizim burada 
ifâde etmek istediğimiz husus; bin dört yüz yıldan beri vâki 
olan her yeni keşfin Kur’ân’ı, teyid edegelmiş olması keyfi­
yetidir. Burada zikredilenler ümmî (okumamış, yazmamış) bir 
peygamber vâsıtasıyla insanlığa sunulan bu büyük kitabın İlâhî 
menşeli olduğunu -red ve cerhi imkânsız bir sûrette- ortaya 
koyan gerçeklerden sadece bir kaçıdır.

Kur’ân-ı Kerim'in temas ettiği fennî gerçeklerin o günden 
beri vâkî olan keşiflerle te’yid olunduğunu, yazdığı “İslâm 
Meydan Okuyor” isimli âlimâne eseriyle ispat eden pakistanlı 
âlim Vâhiduddin Han da şöyle diyor:

ss Kuran. Hiç Tükenmeyen Hazine, sh: 208.
56 Hadîd Sûresi, âyet 25.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

"...Bizler, Tevrat ve Incil’in de Kur'ân-ı Kerim gibi İlâ­
hî kitaplardan olduklarına inanıyoruz. Bunun için, bu iki 
kitapta İlâhî ilimlerden iktibaslar bulunmaktadır. Ne var 
ki, bunların ilk hakîkî nüshaları ve sözleri kaybolmuştur. 
Bu yüzden, bu iki İlâhî kitabın, bir dilden başka bir dile 
tercüme ameliyelerine uğrayarak iki bin senenin geçme­
siyle ve asıi önemli olan şeyin, -Amerikan bilgini Gressy 
Morrison'un tefsirine göre*’1 İlâhî nüshalarının, en çok 
uğradıkları beşeri tahrif (Human Interpolation) ameliyele- 
riyle, hakikî İncil ile asrımızın Incil’i arasında müthiş bir 
fark meydana gelmiştir.

Birçok tahriflere uğramaları sonucunda bu kitaplar 
kıymetlerini kaybedince, Yüce Allah, kitabının «yeni bir 
baskısı«nı beşeriyete göndermişti. Bu kitap da, Kur’ârı-ı 
Kerim ’di. İşte bu kitap, gerçekliğinin ue kemâlinin bütün­
lüğüyle, eski kitaplarda ancak kısa ve titrek parıltılarından 
başka bir şey kalmayan bütün üstün vasıf ve özellikleri 
taşımaktadır.

Ben, işte burada, Kur'ân-ı Kerim’in gerçek oluşu hak- 
kındaki delillerimden üçüncü delil olarak, bu özelliği ele 
alacağım. Kur'ân-ı Kerim bugünkü ilerleme ve kalkınma 
asrından on dört asır önce inmiştir. Fakat, O'nun getir­
miş olduğu şeylerden herhangi birini, insanlardan hiçbiri 
iptal edememiştir. Ancak Kur'ân-ı Kerim, eğer insan sözü 
ve uydurması olaydı, şu âna kadar aynı şekilde kalması 
imkânsız olurdu.

Kur'ân-ı Kerim, insanların, tabiattan pek az bir şey 
bildiği bir asırda inmiştir. Onlar, yağmurun gökten indiğini,

57 (Man Does not Stand Alone, p, 120.) Şurası muhakkaktır ki, İnciller, Hazret-l 
İsa'nın hayatında yazılmamıştır. Yazılan İnciller, Hazret-l İsa’nın -aleyhisselâm- gö­
ğe çıkmasından ancak yarım asır sonra yazılmıştır. Tevrat da. son olarak, Babllll 
Slbbî zamanında yazılmıştır. (M.ö. 586-538). (Vahldüddln Han)



KADİR MISJROĞLU -------------------------------------------------

göğün de yeryüzünün tavanı olduğunu görüyor ve yıldız­
ları, gök kubbeye çakılmış gümüşten parlak çiviler veya 
fezaya asılmış kandiller zannediyorlardı. Eski Hindliler, 
Yeryiizü'nün «ana inek»in boynuzundan birinin üzerinde 
bulunduğuna ve ineğin, yeryüzünü bir boynuzundan diğer 
boynuzuna aktarırken Dünya'mızda yer sarsıntıları meyda­
na gelmekte olduğuna inanıyordu.53 Copernic (1473-1543) 
gelip de, Güneş'in harekette bulunduğu hakkındaki fikrini 
açıklayıncaya kadar, Güneş'in hareketsiz olarak yerinde 
sabit kaldığını Dünya’mızm da onun etrafında döndüğünü 
savunuyordu.

İşte böylece ilim yavaş yavaş ilerlemiş ve insanda tecrübe 
ve araştırma gücü artmış, sonunda, birçok sırları aydınlığa 
kavuşmuştur. Bugün, ilmin muhtelif şubeleri hakkındaki 
bilgilerimizden herhangi bir parçası yoktur ki, ona eski 
bakışlarımız kökünden tamamıyla değişmemiş olsun. Bu
da, eski asırlardaki inançların baştan başa bâtıl olduğunu 
isbat etmektedir.

Bu gerçek açık olarak ifade ediyor ki, gerçekliği tüm 
olarak devam eden hiçbir insan sözü yoktur. Çünkü insan her 
zaman kendi asrındaki inanç ve ilimlerden öğrenilen şeyleri 
bilmiş ve konuşmuştur. O, sözler ister şuur, ister şuuraltı 
dâiresi içinde çıkmış olsun, kendi zamanında bulmuş ve 
görmüş olduğu şeyleri anlatır. Bu yüzden, zamanlardan bir 
zaman sonra elimize aldığımız bir kitabın, bütün alanlarda 
meydana gelen yeni buluşlara göre her tarafında yanlışlar 
ve hatalarla dolu olduğunu görüyoruz.

Ancak Kur'ân-ı Kerim, bu kaideden baştan başa müs­
tesnadır. Çünkü O, eski asırlarda da olduğu gibi haktır ve

53 Bu hurâfe İnancı, Arabistan yarımadası halkı ve ba2i kiillürlü sayılan kimseler 
arasında da yaygın bir durumdadır. Hâlbuki, günümüzün umûmî kültür akımı, bu 
gibi hurafelere aslâ yer vermemektedir. (Vahldüddün Han)

________________________________________________________ C^D



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

bütün söylediklerinde doğrudur. Üzerinden uzun asırlar 
geçmiş olmasına rağmen, sözlerinde en küçük bir değişme 
ııe tahrif uâkîolmamıştır. Bu da, onun menbamın, ezelî ve 
ebedî çok iyi bilen müthiş bir akıl olduğuna başlı başına bir 
delil sayılır ki, o müthiş akıl, bütün hakikatleri, en son ve 
en gerçek şekilleriyle bilmektedir. Ve gene O’nun ilmi ve 
bilgisi, zaman, mekân hâller değişimi kanunlarına boyun 
eğmez. Eğer o sözler, ilim ve görüşleri mahdud bir insan­
dan çıkmış olsaydı, kendi istikbâlinde her insan sözünün 
uğradığı gibi zaman denen mefhum O'nu daha asırlarca 
evvel iptal eder ve ortadan kaldırırdı.

Kur’ân-ı Kerim’in taşıdığı büyük uazifenin hakîkî 
mihueri Âhiret saâdetidir. Böylece o, bizim modern ilim 
ve fenlerimizden herhangi birinin dâiresine giremez. An­
cak o insana işlerin hakikatinden bahsederken, insanla 
ilgili her şeye değinmektedir. Bu da, çok ince bir mesele 
olduğundan, hakîkaten çok tehlikeli bir durumdur. Çünkü 
herhangi bir müşkil hakkında câhil veya mâlumâtı noksan 
olan bir kinişe, bu müşkülden -kısa bile olsa- söz sahibi 
olmaya cüret ederse, olaylar ve hakikatlerle ilgisi olmayan 
kelime veya deyimleri kullandığı bu konuşmasında onum 
köstekleneceği muhakkaktır.

Buna bir misal vermek lâzım gelirse, Aristo'yu göste­
rebiliriz. Aristo, erkeğin kadından daha evvei ve daha eski 
olduğunu isbata çalışırken.- "Kadının ağzındaki dişlerin, 
erkeğin dişlerinden daha az olduğunu’’ söylüyor. Hâlbuki 
herkesçe biliniyor ki, bu sözün, antropoloji ilmiyle hiçbir 
ilgisi olmadığı gibi, söz sahibinin de, bu iiimden çok câhil 
olduğunu ifade etmektedir. Çünkü dişlerin sayısı, kadın 
ve erkeğin her ikisinde de birdir. Fakat şu veya bu yönden 
değinmiş olduğu bütün modern ilimlerde bile, ilmin şu ana 
kadar Kur’ân-ı Kerim’in, yukarıdaki gibi câhil bir adamın 
uydurması olduğunu isbat edecek tek bir kelime bulama-



KADİR M1S1R0ĞLU 

yışı hakîkaten müthiş değil midir?Bu da, onun tabiatüstü 
bir varlığın sözü olduğunun apaçık ifadesidir. O varlık ki, 
hiçbir kimse bir şey bilmezken, her şeyi pek iyi biliyordu ve 
gene o, ilimlerin ilerlemesine rağmen insanların bu modern 
asırda bile bilemediği her şeyi biliyordu.

Ben burada, Kur'ân-ı Kerim’in şimdiye kadar bilinmeyen 
ve ancak asrımızda öğrenilen pek çok gerçekleri ihtiva etti­
ğine açıktan açığa delâlet eden bazı misaller vereceğim.

Bu bahse girmeden önce, şunu da hemen söyleyeyim 
ki, Kur'ân-ı Kerim’in kelime ve lâfızlarının, yeni buluşlara 
tıpatıp uyması, modern ilmin mevzuu bahis olan vak'alarm 
sırlarım çözmüş olmasına, o mevzudaki Kur'ân işaretlerini 
tefsire elverişli maddelerin de elimizde gâyet bol olmasına 
bağlıdır. Fakat Kur’ân’da herhangi bir hususta, istikbali 
araştırırken, modern ilmin ortaya koyduğu gerçekleri 
tamamıyla veya bir parçasını iptal ettiğini görürsek, bu, 
Kur’ân-ı Kerim’in gerçekliğine asla halel getiremez. Ancak 
bu demektir kİ, Kur’ân’ın mânâsını tefsire çalışan kimse, 
oradaki husûsî bir işâreti yorumlama teşebbüsünde aldanmış 
ve hayata düşmüştür. Ben şuna büyük bir inançla inanıyorum 
kİ, önümüzdeki İlmî buluşlar, Kur’ân’ın işaretlerini daha 
çok izah eder bir durumda ve onun gizli mânâlarını daha 
fazla açıklar bir şekilde olacaktır. ”59 demekte ve bugün sabit 
olan fennî gerçeklerle Kur’ân-ı Kerim’in beyânları arasındaki 
mutabakatı sayısız misalle ortaya koymaktadır.60

Fakat ne hacet!.. Kur’ân-ı Kerim, O’nun İlâhî menşeli 
olduğuna inanmayanlara ondört asırdan beri şöyle meydan 
okumaktadır:

59 Vahîdüddln Han- İslâm Meydan Okuyor, İstanbul, 1996, sh: 232-236.
60 Vahidüddin Han- a.g.e., 236-261.
Bu hususla lam ve doyurucu bilgi edinmek isteyenler Vahhlüddln Han'ın bu 

eserine ilâveten bir de şu değerli eseri mütalaa etmelidirler: Kur'ân Araştırmaları 
Grupu- Kur’ân; Hiç Tükenmeyen Mûcize, İstanbul, 2002. ©



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“...ve eğer kulumuza (yani peygambere) ceste ceste 
indirdiğimiz Kur’ân’dan şüphede iseniz, haydi O’nun 
ayarında bir sûre meydana getirin ve Allah’tan başka gü­
vendiklerinizin hepsini çağırın!.. Eğer sâdıksanız (samimi 
iseniz) bunu yapın!.. Yok yapamazsanız -ki, hiçbir zaman 
yapamayacaksınız- o hâlde çırası insanlarla taşlar olan o 
ateşten sakının, o kâfirler için hazırlandı.’*61

Diğer bir âyet-i kerîmede ise:

“De ki bütün insanlar ve cinnıler bu Kur’ân’ın mislini 
getirmek üzere toplanıp ittifak etseler, onun mislini, ben­
zerini (meydana) getiremezler. Yekdiğerlerine yardımcı 
olsalar da yine getiremezler.’*62 buyrulmaktadır.

Bu mümkün olsaydı, belâğat ve fesahatıyla Arapça’ya Arap 
ediplerinden daha ziyade vâkıf binlerce Cizvit papazı varken, 
İslâm’ı yok etmek için (!) asırlarca haçlı orduları sevk etmeye 
lüzum kalır mıydı?!.. Yüzyıllardan beri bunca can ve ma) zâyî 
etmeye ne gerek vardı?! Oturup îcaz ve fesahat itibariyle Kur’ân-ı 
Kerim’in bir sûresini tanzir etseler (benzerini yapsalarjdi ya!..

Tarih böyle bir şeye cür’et edildiğine şâhidlik etmiyor.

Menşe’ bakımından Yahudilik ve Hıristiyanlık da İlâhîdir. 
Hâlbuki İslâm’ın, başka Dünya görüşlerinden farklı, kendisine 
münhasır husûsiyetlerini sayarken ilk olarak ilâhîlik vasfını 
zikrediyoruz. Fakat “Yahudilik ve Hıristiyanlık da İlâhîdir, 
bu, sadece İslâm’a mahsus bir hususiyet değildir.” iddiasına 
cevaben deriz ki; Hıristiyanlık ve Yahudilik semavî birer din 
oldukları hâlde, bir Dünya görüşü değildirler. Bunun sebebi, 
hayat ve Kâinat’ın tamamını îzah dâvâsı gütmemeleridir.

Meselâ Hıristiyanlık, hayat-ı ictimâiyyeyi nizâmlamak, 
tanzim etmek veya izah etmekle kendini mükellef addetmez.

61 Bakara Sûresi, âyet 23-24.
62 Isrâ Sûresi, âyet 88.



KADİR misiroğlu 

Bu sebepledir ki, Onun -İslâm’dan farklı olarak- “lâiklik’le 
bağdaşmasına hiçbir engel yoktur. Zira ahlâk kaideleri dışın­
da, Incil’in aslında da hukuk ve muamelât yoktur. Çünkü her 
peygamberin vazîfe ve selâhiyetleri aynı değildir. Onlar bazen 
zaman ve mekân, bazen de mevzû itibariyle tahdîde uğrarlar. 
Mekân itibariyle tahdîde uğrayan peygamberler muayyen bir 
kavme gelmişlerdir. Mevzû itibariyle tahdîde uğrarlarsa bütün bir 
Kainât’ı îzah eden bir görüş getirmezler. İnanca âid temel esaslar 
aynı olmakla beraber, muamelât hükümleri beşer hayatında 
kaydedilen terakkiye muvâzî olmak üzere eksik veya farklı vâkî 
olmuştur. Hıristiyanlıkta ahlâk kaideleri dışında ictimâî (sosyal) 
kaaide olmaması sebebiyle O’nun tanzim ettiği saha dardır. 
Üstelik ilahilik vasfını taşısa dahî bugün mensuhtur/’3 Onun

63 İslâm hukukunda dahî mevzuubahs olan bu "nesih", yani bir hükmü ortadan 
kaldırmak veya değiştirmek, âlimler taralından en çok münakaşa edilmiş bir mesele­
dir. Hâlbuki bu keyfiyet, vahiy devrine âid olup Kur'ân-ı Kerim'de (bkz: Şfırâ Sûresi, 
âyet 13) açıkça beyân buyrulmuştur. Bu geçici hir hükmün mer’lyyelinin (yürürlüğü­
nün) son bulduğunu bildirmekleri ıbârellir. Bu da dört sûrelle vâkî ohnuşlur:

1- Kilabın, Kliab yani Kur’ân âyeti ile neshi,
2- SOnnetin Sünnet ile neshi. Mut’a Nikâhında olduğu gibi...
3- Sünneiin Kifab ile neshi. Kıble değişikliğinde olduğu gibi...
4- Kılabın sünnet ile neshi. Müellefe-I kulûb meselesinde olduğu gibi... (Tafsilât, 

için bla: Ekrem Buğra Ekinci- İslâm Hukuku ve Önceld Şeriatler, İstanbul, 2003, 
sh: 19 vd.)

Bu değerli müellif, ad) geçen eserinde eski şeriatlerin Islâm nazarında dıın imla­
nın uzun uzun inceledikten sonra:

"(Jnııimî kaynaklarda geçen »İslâm Hukuku eski şeriatleri neshe t iniştir.» 
sözünün mânâsı, bugün elde mevcud olan mukaddes metinlerdeki hükümleri 
neshettiğidlr. Çünkü Islâm akaidinde bu metinlerin orijinal metinler olmadığı 
kabul edilir. Yoksa orijinal metinlerin külliyen neshi sâzkonusu değildir. Ni­
tekim bu görüşü İleri sürenler bile eski şeriat/ere âid bazı hükümlerin, İslâm 
I hıkuku'nda da muteber olduğunu kabul ederler."

“Eski ilâh: hukuk sistemlerinin deli! olup olmayacağı meselesi tabletiyle İs­
lâm hukukunun daha çok teşekkül devresi !:e ilgilidir. Islâm ülkesinde yaşayan 
gayr-i Müslimler de esas itibariyle İslâm Hukuku'na tâbidir. Ancak bunlara belli 
sahalarda kendi hukuklarının uygulanması yönünde imtiyaz tanınabilir ve tarih 
boyunca da böyle olmuştur. Gayr-ı Müslimler ahuâl-l şahsiye denilen şahıs, âlle 
ne miras hukuku sahasında kendi rûhânî meclislerine ueya kendi dinlerinden 
hakemlere gidebilirler. Dâuâlannı İslâm mahkemelerine de getirebilirler, ancak 
hu takdirde uygulanacak hukuk, esas itibariyle İslâm Hukuku'dur. Bununla 
beraber kendi dinlerine göre geçerli olan şarap ue domuz ahm-satınıları.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

vâzıı olan Cenâb-ı Hak tarafından bi'set-i Muhammediye ile 
mer'iyetten kaldırılmıştır. Menşe' bakımından bilinen şekliyle 
İlâhî olma meziyetini kaybetmiş, tahrifata uğramıştır. Ayrıca 
o, aslî muhtevası itibariyle de nakıstı. Hâlbuki Kur’ân-ı Kerim, 
İlâhî irâdenin nihâî izhârı olduğu cihetle tam ve mükemmel

şâhldsiz. İdde isiz ue mahremleriyle evlilikleri. uasiyetîer: isiâm mahkemesince 
muteber kabul edilir. Bunun dışında kdan hususlarda kendilerine tatbik edilen 
cezalar, Tevrat’ta bildirilmiş otsa bile frecm» kısas gibi) bunlara kendi dinlerinin 
hükümleriyle hükmedilmiş saydmaz. Bu hükümler, menşei Teurat'ta elmasına
rağmen artık İslâm hukuku hükmü hâline gelmiştir, yürürlük ve etkinliğini bu 
hukuktan almaktadır. Çünkü cezâ hukuku hükümleri, kamu düzenini ilgilendi­
ren hükümlerdir." demekte (a.g.e., sh: 23 vd) ve ilâve çimektedir:

"Netice itibariyle İslâm Hukuku eski şeriatlere dit hükümlerden:
l-Buzıkınııı aynen kabul etmiştir. Bunların bir kısmı hukukun umûmî 

prensipleridir. Cezâ I arın şahsîliği, anne ue babaya iyi muamele, mülkiyet hakkı­
na suygı gibi. Ulr kısmı da Han (hanımına zina isnadı ve akablndeki lânetleşme). 
kısas, recm cezâsı, /âlz alıp uenne yasağı, iki kızkardeşle aynı anda euli olmama, 
leş, kan ue domuz «il yememe, sünnet olma gibi hükümlerdir.

^ihızıhınnı değiştirerek veya geliştirerek kabul etmiştir. Taaddüd-I 
Zeucdt, kasâme, rııehr, oruç. hac. kurban gibi...

3-B<ızıl«nm İşe neshetmİştir. Oğul varken kızların vâris olmaması, kardeş 
ue yeğenlerle eulenebllme, ganimet malının kullanılamaması, hırsızın ve borç­
lunun köle yapılması, sebt gününün mukaddeslisi gibi...

İlâhî hukuk sistemlerinin hükümlerinin birbirine benzemesi, birbirini etki­
lemesi gâyet tabiîdir. Bunun sebebini de, bu hukuk sistemlerinin arkasındaki 
müşterek kaynakta, or/inde aramak lâzımdır. Bu müşterek kaynak dindir, dola­
yısıyla İlâhî uahiydlr. Öyleyse bir dine âit olduğu sâblt bulunan hukukî hüküm­
lerin bîr başka İlâhî hukuk sisteminde de tatbike medar olması mümkündür. 
Çünkü hepsinde de şârî. hukuk koyucu müşterektir. Ancak zamanın gereği ve 
İnsanların maslahatı gereği birtakım hükümlerin alınmaması veya değiştirilmesi 
de tabiîdir. Kur an ve sünnetin, geldiği zaman câri bulunan hukuk prensipleri ve 
örflerden bazılurmı aynen veya değiştirip geliştirerek kabul ettiği görülmektedir. 
Bu hukuk prensiplerinin çoğu eski şerlatlerden kaynaklanmakladır; teamüller 
de o devirde insanlığın varmış olduğu mükemmel seviyeyi gösterir. Esas mak­
sadı adaletin tecellîsi olun Islâm hukuku, geldiği devirdeki veya daha önceki 
hukuki ue teâmüîl hükümlerden bazılarını açışça reddediyorsa, bunların tahrif 
veya ketmedilnr.ş ya da artık adaleti tecellî ettirmekten uzak hükümler olduğu 
düşünülebilir. Ya da naslarm, insanlığı dana ileri bir seviyeye götürme sâtkiyle
sevkedildiğine hükmedilebilir. Yine de eski mukaddes metinlerdeki hükümlerle 
İslâm hukukundckiler arasında şaşırtıcı benzerlikler vardır. Eğer Tevrat ue 
İncirin orijinal nüshaları İle bunlardan önceki mukaddes metinler bugün elde 
olsaydı. Islâm hukukuyla bunlar arasında şüphesiz çok daha fazla benzerlik 
ue paralellik bulunduğu görülecekti. Bu benzerlikler san zamanlarda yaygın­
laşan Kuron’ın tarihselliği faraziyesine de cevap teşkil eder." (a.g.e.. 320 vd.)

Daha fazla bilgi için ayrıca bkz: Ömer Nasûhî Bilmen- a.g.e., c: I, sh: 96 vd.



KADİR MISİROCLU -------------------------------------------------

olduğu gibi ayrıca İlâhî bir sıyânetle bin dört yüz yıldan beri 
tahriften masun kalmış, yani korunmuş ve korunacaktır.64

Şu izah edilen husûsiyet sebebiyle Peygamberlerin dere­
celeri bir ve aynı kabul edilmez. Onlardan bazıları “miirselîn” 
diye anılırken diğer bazıları "ulu’l-azm" sıfatı ile zikrolunur. 
Bazıları müstakil şeriat sahibi, yani “rasûl” iken, diğer bazıları 
sadece “nebî” yani peygamberdir.

Şu târihî bir gerçektir ki, Hıristiyanlık bugün aslıyla alâkasız 
bir mâhiyet iktisâb etmiştir. Yahudiler, Hazret-i İsa'dan takriben 
dört-beş yüz sene sonra şeytanî bir ifsad ile onu vahdaniyetten 
uzaklaştırıp tanınmaz bir hâle getirmişlerdir. Târihte “İkonalar 
kavgası" denilen ve kiliselere heykel ve resmin girmesiyle 
Hazret-i İsa’ya ulûhiyet îzâfe edilmesini intâc eden bu dînî ve 
fikrî münâkaşalar mevzûmuz haricindedir.65

64 “Kur'ûn-ı Kerîm'i hakîkaten biz inzal ettik ve O’ım ııuıthdcu muhafaza 

edecek olan da blzlzî.." (Hicr Sûresi, âyet 9)
65 Hıristiyanların ellerindeki Incil 66 küçük kitapçıktan oluşmaktadır. Bunların 

39‘u Yahııdilerin “mukaddes” addettikleri metinlerdir. Yahudiler kendilerine âld bu 
kışına "Tanah” derler. Tanah’takl beş kitabı Hazret-i Mûs&’ya izâle ederek “Tura” 
(Tevrat) adıyla anarlar. Yahudi tarihi de dâhil olmak üzere bu kitapla bir ilahı ınesaj 
olmak vasfıyla bağdaşmayacak pek çok hüküm mevcuddur. Yahudiler kendilerine 
Ald uları ve 39 kitapçıktan oluşan "Eski Ahid” (Old TeslamenlJ’e I lazret-l İsa'nın 
mesajı denilerek İlâve edilen 27 kitapçığı (“Yeni Alıld’*- New Toslan ıen t) uydurma 
kabul ederek reddederler.

Bu 27 kitapçık, meşhur dört İncirle, bunlara eklenmiş 23 küçük kitaptan ibâret- 
lir. Lügat mânâsı itibariyle “Müjde" demek olan İncirler Hazret-i İsa’nın vefâiından 
yıllar sonra Matyus, Markos, Luka ve Yuhanna adlarındaki şahıslar tarafından 
yazılmış olduğundan dolayı onların adlan ile anılır.

Ne bunlar ve ne de Havariler ve bu dinin ilk zamanlarında yaşamış insanlar olan 
diğer kitapçıkların yazarlardın İlâhî mesajı Hazret-i İsa’dan dinledikleri gibi aynen 
/nitelmiş olduklar: söylenemez.

Esasen kısa bir müddet zarfında birbirinden farklı Incil nüshaları o kadar ço­
ğalmıştır ki. M. S. 325 yılında bunun içir. İznik’te bir kcnsîl toplanmış ve bu farklı 
nüshalar incelenerek yukarıda adı geçen dört aded: doğru kabul olunarak diğerleri 
yakılmıştır. Ancak uydurma (apokrif) kabul olunarak imha edilen nüshalardan bazi­
tin tam metin hâlinde (Barnabas İncili gibi) hâlâ mevcuddur. Bazıları da zamanımıza 
kadar kısmen ulaşabilmiştir.

Diğer taraftan elde bulunan İnciller ve hatta Hazret-î İsa'nın şahsiyeti ve yaşadı­
ğı hayat hâlâ münakaşalıdır. (Bkz: Ünlü Alman dergisi Der Spicyel'in 31 Ocak 1966 
l.ırih ve 6 numaralı sayısından itibaren yayınlanmış olan "Jesus Küııig der Juden" 

_________________________________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Asrımızda da Hıristiyanlığa ikinci bir büyük oyun daha 
oynanmakladırlar ki; o da Yahova Şâhidliği’dir. Yahova 
Şahidliği, “aslında Incil’i Tevrat’a göre îzah eden bir 
harekedir. Yahudiler, Yahova Şahidliği hareketi ile Hı­
ristiyanlığın muhtevasını bir kere daha bozmaktadırlar. 
Hıristiyanlar büyük bir gafletle her Incil'in başına muharref 
Tevrat'ı yerleştirmiş ve ona “Eski Ahid", Incil’e ise, “Yeni 
Ahid" adını vermişlerdir. Bu da Yahova Şahidliği ihanetinin 
zeminini oluşturmuştur/’6

İşte bu sebeble Tevrat'la Incil'i bir mütalaa etsek dahî, gene 
de Hıristiyanlığın bir Dünya görüşü olarak kabûlü mümkün 
olmaz. Çünkü Tevrat da hayat ve Kâinât'ın tamamını tanzim 
ve izah edecek bir mâhiyeti hâiz değildir. Onun hakkında da 
Hıristiyanlıkla ilgili olarak söylediğimiz bütün bu mütalaalar 
aynen geçeriidir. Bu husus, biraz aşağıda bir başka vesileyle 
daha geniş bir surette İzah edilecektir.

Peygamberlerin güttükleri gaye, temel ve öz itibariyle bir 
ve aynı ise de aralarında çeşitli farklar mevcuddur. Meselâ 
Hazret-i îsa -aleyhisselâm- mevzuu itibâriyle tahdide tâbi 
peygamberlerden biridir. Hıristiyanlıkta ana gâye, rûhâniyeti 
ikâme ve kalbi tasfiyedir. Bunun için Hıristiyanlık’ta tamâmen 
ruhçu (spritııalist) bir görüş hâkimdir. İslâm’da ise, ne zaman 
ve mekân ve ne de mevzu itibâriyle bir tahdîd mevcuddur. O, 
hayatın tamâmını nizamlar ve Kâinât’ı beşer idrâkinin ufkuna 
kadar muhteşem bir izaha kavuşturur. İslâm'daki bu genişlik 
o derecededir ki, Peygamber -aleyhissalâtü vesselâm-: *

O

ser’evhah yaz: serisi...) Bunun yanında Hazret-i Peygamber’in muhatab olduğu 
vahyin ânında tespit edildiği, hayar.nın ise siyer kitaplarında açıkça görüldüğü ü2ere 
teferruatı ile zabt ve ilâhı bir sıyan etle (korunarak) zamanımıza kadar -ihtilafsız bir 
sûrette- intikal ettiği tarihin şehâdeti ile sâbittir.

Bu hususta fazla bilgi edinmek isteyenler, şu eserlere bakabilirler:
Prof. Dr. Hikmet Tanyu- Yehova Şâhidleri, Ankara. 1980 veya bir heyet 

tarafından hazırlanan "Gerçeği Bilelim: Yahova Şâhîtlerine Nasıl Cevap Verme­
liyiz?" (İstanbul, 1971) adlı eser.



KADİR MISIROĞLU 

"Âdem rûh ile toprak arasında iken ben nebi idim.” 
buyurmuştur.67 68

Diğer taraftan Hâzret-i Peygamber -sallâllâhu aleyhi ve 
sellem- “Rasûlü’s-sekaleyn”dir. Yâni ins ü cinnin (insanlar ve 
cinlerin) peygamberidir. İnsanlar ve cinlere şâmil bir nübüvvet ve 
ıisâlet sahibidir. Ne insanlardan, ne de cinlerden ona muhatab 
olmakta istisnâ edilmiş, gelmiş ve .gelecek hiçbir zî-şuur varlık 
yoktur. Bundan dolayı bütün ins ü cinn, ümmet-i Muhammed'dir. 
Umûmî olarak “Ümmet-i Muhammed” tâbirinden anlaşılan, 
Rasûlullâh’ın dâvetini kabul edenlerdir. Hâlbuki ilmî olarak, 
bütün beşeriyet ve cinn Âlemi, ümmet-i Muhammed’dir. Ancak 
davete icabet edenlere "ümmet-i icâbe”, davete icabet etme­
yenlere “ümmet-i gayri icâbe” veya “ümmet-i davet” denir. 
Bu sebepledir ki, Hazret-i Peygamberin diğer bir yâd edilişi de, 
“Rasûliissakaleyn” yani “insan ne cinlerin peygamberi "dir.

Bütün ins ü cinn ümmet-i Muhammed’dir, çünkü davete 
ınuhatabdır. Buna göre risâlet-i Muhammediye mekân itiba­
riyle de, zî-şuur varlıkların yaşadığı bütün mekânı şümulüne 
alır. Ekvatordan kutuplara kadar bütün insanlığa hitâb eder 
ve bu hitap kıyamete kadar sürecektir. Âyet-i kerimelerde 
şöyle buyrulur:

“Biz seni bütün insanlara ancak miijdeleyici ve uyarıcı 
olarak gönderdik; fakat insanların çoğu bunu bilmezler.”66

“De ki: «Ey insanlar! Muhakkak ki ben, göklerin ve 
yerin sahibi olan Allâh'ın, hepiniz için gönderdiği pey­
gamberiyim!..”69

Rasûlullâh -aleyhissalâtü vesselâm- şöyle buyurmuştur:

“Ben bütün insanlara ve cinlere gönderildim.’'70

67Tirmizî. Menâkıb, 1.
68 Sebe Sûresi, âyel 28.
69 A'râf Sûresi, âyet 158.
70 Ahmed b. Hanbel, V, 145; Beyhakî, Şuab, 11,177. e



------------------------------------------  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Risâlet-i Muhammediyye, mevzuu itibariyle de hudut- 
landırılmamıştır. Öteki dinlerin hiç birinde -semavî olsalar 

bile- bu mükemmellik ve muhteva genişliği yoktur. Çünkü, 
beşeriyyetin katettiği ictimâî gelişme seyrine tabî olarak Cenâb-ı 
Rabbü’l-Âlemîn, Âdem -aleyhisselâm-'dan itibaren başlamış 

olan tebligatını şümûllendirmiş ve mükemmelleştirmiştir. Bu 
yönden Hıristiyanlar, Allah’ın fiilinde böyle bir gelişme olduğu 
iddiasını, daha evvel bu terakkîden mahrum bulunması gerek­
tiği yolunda bir îtirâz ile reddederler. Hâlbuki O ezelden beri 
ne ise hep O’dur. Terakkî, İlâhî irâdenin beşeriyet Alemine 
aksettirilişinde vâkî olmuştur. Bu, bir muallimin mübtedî bir 
talebeye bilgilerini takdîm ederken kullandığı tedriç metoduna 
benzer bir keyfiyettir. Demek ki, hâdisenin şu sûretle vârid 
olması, muhatabın istîdâd ve iktidar itibâriyle kaydettiği terakkî 
ile âhenkli bir metodun İcâbıdır.7'

Defaalle ifade etmiş olduğumuz üzere, İslâm, mevzûu itibariyle 

de bir tahdide tâbî değildir. Hayat ve Kâinât’ın tâmâmına dâir

71 Öteden beri lıırisliyiinlar, Kıır'an'ın sSir semavî kitaplardan icazkâr ve gelirdi- 
ği ahkâm itibariyle üstün ve daha mütekâmil olduğu yolundaki İslâmî görüşe, "bunlar 
Allah'ın fiili olduğuna göre Allah’ta tekâmül düşünülemeyeceği cihetle abestir." diye 
İtiraz edegeltnişlerdir. Hâlbuki bu İtiraz bâtıldır. Zira âlim bir adamın bir câhile İlmî 
bir meseleyi onun seviyesine indirerek anlatması, O’nun kudreti ve İlmî kifayeti 
husûsunda bir aczin eseri olmayıp fiilini muhatabına göre -iradî olarak- bizzat 
ayarlaması neticesidir. Allahtı Azimuşşân da Âdem aleyhlsselam'dan itibaren ıtikâda 
müteallik bütün meseleleri aynı muhteva İle tebliğ buyurmuş olduğu halde sosyal 
meselelerde muluıtebı olaıı beşeriyetin kaydettiği terakkiye tâbi bir tedriç metodu 
takip etmiştir.

Buradan beşeriyetin tekâmülünün devam ettiği yolundaki bir iddia :1e yen: bir 
din ve peygamber ihtiyacı ileri sürülemez. Zira her tekâmül, nihayetsiz değildir. 
Varlıklar zevalden kemâle ve sonra da kemâlden zevale doğru ebedî bir tebeddülat 
içindedirler. Bu demektir ki. kemâl bir yerde durur. Meselâ bir çocuk beş yaşınca 
giydiği ayakkabı veya elbiseyi, on yaşında, on yaşındaki elbiseyi de yirmi yaşında 
giyemez. Hâl böyleyketı, 25-30 yaşındayken giydiğini ömrünün sonuna kadar 
giyebilir. Zira vücud gelişimini bu yaşlarda tamamlamış bulunur. Bütün tekâmülleri 
de bu mantıkla mîzan etmek lâzımdır.

_________________________________________________________________________



KADİR MISIR O Ğ L U -------------------------------------------------

izahları vardır.72 Hiçbir şeyi bir kıymet hükmüne bağlamaksızm 
alâkası dışına itmemiştir.73 Belki bu istikâmetteki bâzı hükümlerin

Allahtı Azımüşşân, İslâm’dan sonra din ve peygamber göndermeyeceğini 
beyân buyurduğundan, İslâm'ın kıyâmete kadar vâki olacak beşerî terakkilere cevap 
verecek bir muhtevada vaz’ olunmuş bulunduğu mutlak bir gerçektir. Bu sebepledir 
ki, İslâm temel umdelerinin ışığı altında dinamik olan hayalın getirdiği yenilikleri bir 
"Ictlhad" kapısı açarak o mantığa oturtulması veya o mantıkla değerlendirilmesi 
hususunda bir imkân bahşetmiştir.

Yukarıdan beri serdedilen akiî ve dînî şu gerçeklere itibar etmeyerek hâlâ 
Hıristiyan ve Müsavi olarak da cennete girilebileceğini ve esli ilâhı olan bu iki dinin 
neshedilmediğini, yani hükümden düşürülmediğini iddia eden bedbahtlar az değil­
dir. Bu gayr-i İslâmî düşüncenin mürevvici olan ve her nasılsa din âlimi (!) sayılmış 
bulunan bu dalâlet güruhunun ağa-babası Ömer Fevzi Mardin adında bir sapık 
şahsiyedir. O’nıın "Müslüman Olmayanların Din Durumları" (İstanbul-1952) isimli 
bâtıl fikirlerle mâlâmâl (dopdolu) eserini (!) tedkik edenler burada Hıristiyanlığın ve 
Musevîliğin İslâm tarafından hükümsüz kılındığını reddeden görüşlerle, karşılaşırlar. 
Bu bâtıl dâvânın Bahaddin Sağlam gibi yaşayan bir çok yeni mürevvicleri de vardır. 
Bu sonuncusu, üstelik yalan ve yanlış beyânlarla geçmiş birçok büyük âlimi bâtıl 
dâvâsına şâhid göstermek ve hatta İncil’in bugünkü hâliyle merî ve bir mucize oklu­
ğunu iddia etmek bedbahtlığına sürüklenmekten kurtulamamıştır. (Bkz: Bahaddin 
Sağlam- İlmî ve Edebî Açıdan İncil, İstanbul, 2004)

Bunlar, hiç düşünmüyorlar ki, Hıristiyanlık ve Musevîliğin bugünkü muhtevâsı 
ile vâkî olacak bir inançla cennete gitmek mümkün olsa idi, Kur’ân ın nüzülüne ve 
Mııhammed -aleyhisselâm-ın biseline aklen ve mantıken lüzum hâsıl olur muydu? 
Yoksa Cenâb-ı Hakk a hâşâ gereksiz bir fiil, yani abesle iştigâl gilji bir töhmeti mi 
tevcih etmek istiyorlar!.. Bu gibi meselelere ileride yazılacak olan "Tarihten Günü­
müze Tahrif Hareketleri” isimli eserimizde gerekli cevaplar verileceğinden burada 
bu kadarcık bir izahla iktifa ediyoruz.

72 "işte biz, her şeyi açık açık anlattık/' (İsrâ Sûresi, âyet 12)
"Andnlsun ki, biz, Öğüt alsınlar diye, bu Kur’an'da insanlara her türlü 

misali verdik.” (Zümer Sûresi, âyet 27)
73 İşbu hükmümüz bazı temel îtikâdî esaslarla bağdaşmaz gibi telâkki oluna­

bilirse de bu doğru değildir. Şöyle ki; Ehl-i Sünnet akaidinin temel esasları şöyle 
sıralanabilir:

a- Cencb-ı Hakk’ın varlığını, birliğini (ehadiyet) kabul ile O'nu şânına yakışma­
yacak ef’al ve evsaftan tenzih etmek.

b- Yüce bir yaratıcının varlığına. Allah ve Onun Rasûlü’nün tavsif buyurduğu 
şekilde iman etmek.

c- Müleşâbih âyetler hakkınca -bilhassa avam içir.- beşerin arzın: kabın, kavlen 
ve kalben imsak etmek, yani susmak ve kalben dahî his ve fikretmekten sakınmak, 

d* Kur'ân-ı Kerim’de ve hadîslerde beyân olunan iîe iktifa ederek tanmm.uk, yani 
derinleştirme ve tafsîiatlandırma yoluna gitmemek.

Dikkat edilirse, bu son iki madde, beşerî tefekküre ve binnetice akla hııdud tâyin 
etmektedir. Ancak bu, bir kısım meseleleri hükme bağlamamak değil, Cenâb-ı Hak- 
k’ın bildirdiği ile iktifa etmek demektir. Aksi hâlde rasyonalistler gibi akla hudutsuz 
bir kudret izafe edilmiş olurdu. Hâlbuki aklın, İslâm'da, sonsuz gerçekler karşısında 
"nâkıs" olduğu evvelce ve defaatle izah olunmuştur.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Kur'ân’ın ezberlenme mecbûriyeti dolayısıyla teksifi, yani çok 
umûmî hükümler suretinde vârid olması, o umûmî hükümlere 
hâkim olan öz ve mantığın sabit kalması sûretiyle ictihadlarla 
daha da genişletilme ve şümûllendirilme ihtiyâcını doğurmuştur. 
O derecede ki, yeni zuhûr eden birtakım oluşların da hâriçte 
kalmaması için -ehline- “ictihad” kapısı kıyâmete kadar açık 
tutulmuştur. İşte İslâm'ı, eşsiz bir Dünya görüşü yapan husus, 
mevzuu itibariyle de bu hiçbir tahdîde tâbî kılınmamış olması 
keyfiyetidir. İslâm Dünya görüşünün mevzuu itibariyle tahdid 
edilmemiş olmasının neticesidir ki, insan beyni için akla 
gelebilen her suâle cevabı vardır ve bu cevaplar da kendisine 
temel aldığı prensiplerle son derece ahenklidir, yani hiçbir 
tenâkuz ihtiva etmez.

Diğer taraftan bazı Dünya görüşleri, hatta Dünya görüşü 
olmayıp da hayatın bir parçasını tahlil ve tanzim etmek dâvasıyla 
ortaya çıkan bazı felsefî görüşler, her şeyi bir tek sebeble îzâh 
ederler. Bunlara “monist teoriler” denir, İslâm ise, Kâinat ve 
hâdisâtın îzâhında düalisttir. İslâm'ı, diğer Dünya görüşlerinden 
ayırmaya medar olan ve kendine has fârik vasıfların “ilâhîlik”- 
ten sonra, İkincisi de işte bu “düalizm”dir.

Meselâ “Miraç llâdlsesl”nde. Cenâb-ı Hak. RasûluLâh'ı “Mescld-i Haram”- 
dan, "Mescid-1 Aksa "ya götürdüğünü (esrâ) İsrâ Sûresi’nde beyân buyurmaktadır. 
Bu sarih hüküm karşısında, âyel ve hadislerde beyân olunanla iktifa etmeyerek 
(yetinmeyerek) bıı "götürmenin nasıl olduğu” yolundaki zihnî faaliyet taammuktur 
ve men edilmiştir. Zira bu hususta muhayyile ile varılacak zannî ve hayâlî hükümlerin 
bir mesnetten mahrum olmaktan maadâ. hatadan berî olması da mümkün değildir.



B- DÜALİZM
İslâm nazarında, bu Âlem zıtlar üzerine halk edilmiştir. 

Hak-bâtıl; fânî-bâkî, soğuk-sıcak, aydınlık-karanlık vb. gibi bu 
Âlemde her şey, zıddı ile kâim telâkkî olunur. Allâhu Azimüş- 
şân'ın esmâ-i İlâhîsinin tecellîsiyle vücud bulan Kâinat’ta bu 
zıtlıkların, bertaraf edilmesi imkânsızdır. Zira bu ilâhî tâyinle 
tahakkuk etmiş teme! bir hususiyettir. Bilindiği üzere Allah, 
sıfatları itibariyle "câmiu’l-ezdâd"dır, yani zıd sıfatların sahibidir. 
“Hayy" (yaşatan) da O'nun sıfatıdır, “mümît" (öldüren) de... 
“Hâdî” (hidâyet veren) de O'nın sıfatıdır, “mudili” (dalâlete 
sevk eden) de...

Mâsivâullâh, yani sonradan yaratılmış her şey, İlâhî 
sıfatların tecellî terkibi ile vücud bulduğundan bu “zıtlık", 
Kâinât’ın temel bir hususiyetidir. Sıfat da zât hakîkati gibi ezelî 
ve ebedî olduğundan bu zıtlık, Âlem var olduğu müddetçe 
bakîdir, bertaraf edilemez.

Böyle olması sebebiyledir ki, “hayrihî ve şerrihî minallâ- 
hi teâlâ” bir iman umdesidir. Yani hayır da, şer de Allah’ın 
“Hâlık" sıfatı ile bir fiile dâhil olmasıyla vücuda gelir. Rızası 
sadece hayırda, iradesi ise hem hayırda ve hem de şerde olan 
Cenâb-ı Hak, âlemin işleyişini zıt keyfiyetler sûretiyle takdir 
buyurmuş ve Kâinât'ı o sûretle şekillendirmiştir. Nitekim âyet-i 
kerimede:

"Biz herşeyi çift yarattık...”74 buyrulur. Erkek-dişi. so- 
ğuk-sıcak, güzel-çirkin, vs... Velhâsıl bu Âlemde zıtlık hem asıl 
ve hem de ebedîdir.

Her Dünya görüşü, idrâk sahibi olanları kendisine muhâtab 
alır. İslâm’ın mes’ûliyet tevcih ettiği idrâk sahibi varlıklar, 
insanlar ve cinlerdir. İnsan ve cinlerin idrâki, gerçeği, ancak

74 Zâriyât Sûresi, âyet 49.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

zıtlıklar sayesinde kavrayabilecek bir vasıfta yaratılmıştır. Zıtlık 
(kontrast) ne kadar netse idrâk o kadar berraktır. Siyah bir 
tahtanın üzerine biri beyaz, biri gri iki çizgi çekilse, zeminle 
tezadı tam olan beyaz çizgi tabiîdir ki, daha net görülür. Karda 
yürüyen beyaz tavşanı ise en keskin gözler bile göremeyebilir. 
İslâm, ikâme ettiği sistemin ve getirdiği Dünya görüşünün 
îzâhırıı yaparken bu şe'niyeti (realiteyi) dikkate alır ve izahlarını 
zıtlar üzerine binâ eder. Çünkü İslâm nazarında mes'ûl ve 
muhâtab olanların idrâki, ancak zıddıyla kavramak kâbiliyyet 
ve iktidarıyla mücehhezdir. İslâm’da, Allah hakkmdaki teme) 
inanç da bu görüşü îcâb ettirecek bir mâhiyettedir:

İslâm'a göre, Allah, "Câmiu’l-EzdâtTdır. Yâni, zıt sıfatları 
varlığında cem eylemiştir. Meşhûd olan Âlemimizde zıt sıfatlar 
bir arada bulunamayıp birbirlerini vely ederlerken, yâni ortadan 
kaldırmak temayülü ile muttasıf iken Zât-ı İlâhî'de bunlar -tâbir 
caizse- sükûnet halindedirler. Adetâ birbirlerini meknûzdurlar. 
Tıpkı, elektrikte mevcûd olan ve alıcı cihâzın ıstîdâdına göre 
tezahür eden, birbirine zıt “soğutma” ve “ısıtma" keyfiyetleri gibi. 
Tezâhür sahasında bunlar aynı meltânda bulunsalar birbirlerini 
vely ederlerken, (birbirlerinin yerini alırken) menşelerinde böyle 
bir hususiyet görülmez.

Bunun sebebi, bu Âlem'de bir aynileşme temâyülünün 
mevcud olmasıdır. Bu da varlığın aslının “tek" olmasının 
neticesidir. Meselâ odanın bir kenarına bir koku şişesi boşaltsak, 
o odadaki her hava zerreciği eşit miktarda bir kokuya sahip 
oluncaya kadar bunu çok ihtiva edenden az ihtiva edene doğru 
bir geçişme cereyan eder. Zerreler koku itibariyle eşitlenene 
kadar bu geçişme devam eder. Bir bardak suya biraz şeker 
veya tuz atsak yine zerreler eşitlenene kadar aynı geçişme 
devam eder.

İnsan beyni bu Âlemden aldığı intibalarla düşünmek ve 
hakikate ulaşmak istîdâdında olduğundan Cenâb-ı Hak, kendi



KADİR MIS1ROĞLU 

ind-i ilâhiyyesindekl gerçeklerin, bu Âlemde insan kavrayışı 
seviyesine indirilmiş tezâhürlerini halk etmiştir. Bu sebepledir ki, 
beşerî düşünce “zaman” ve “mekân” ile mukayyed bulunduğu 
hâlde, zaman ve mekânla mukayyed olmayan Zâl-ı İlâhîyi kabûl 
ve ikrar hususunda mes’ûliyetimiz vardır. Çünkü şu suretle 
sabit olmaktadır ki, zî-şuur olan ins ü cin. zaman ve mekân 
içinden elde ettiği intibalarla zamansız ve mekansız bir Âlemin 
hakikatlerine -alâ kaderi’l-imkân- (imkân nispetinde) ancak 
eserden müessire intikâl edebilmek kudretine sahiptir.

İlâhî irâdenin bu Âlemdeki nakışlarını, birkaç günlük 
ömrü olan kelebeğin renk cümbüşü kanatlarından, semâvâtı 
süsleyen sonsuz yıldızlara kadar, makro ve mikro Âlemler'in 
ulaşılabilen gerçeklerini, Allâh’a îmân için bir lâboratuvar 
titizliğiyle kullanabilmek, dînî literatürde (edebiyatta) “tahkîkî 
îmân” olarak adlandırılagelmiştir.75

75 Bıı I ahlâkî İmana ulaşmanın İslâmî olan usul v« yollarını, büyük mütefekkir 
İsmail Fennî Efendi şöyle hülbsâ etmektedir:

"Varlık, yani uücud ikiye ayrılır; Vâcib uücud, mümkün uücud.
Vâcib uücud demek, yokluğunu düşünmek İmkânsız olan, varlığı zarûrf 

meucuddur. Vâcib, ya bizâtihî (kendiliğinden) olur, ya da bigayrihî (kendi 
dışında, başka bir şeyle) olur. Vâcib bizâtlhi, başka herhangi bir şey değil, bizzat 
kendisi nazar ı itibara alınmak sûretiyle yok farz edilmeni muhal olan şeydir. 
Vâcib bigayrlhi, başka bir şey kendisine izû/e edilmek sûretiyle yokluğu düşü­
nüldüğünde bizi muhale götüren şeydir. Meselâ; yanıcı ve yakıcı kulinetlerin bir 
araya gelmesi neticesinde yanma bizatihi olmayan; bigayrihî bir uâciptir. Yani 
kendisinden başka şeylerin bir araya gelmesi ile uücud bulmuş bir uâcibtir.

Mümkün uücud demek, yokluğunu da, varlığını da farz etmek muhale 
götürmeyen, varlığı da, yokluğu da zarûrî olmayan, vücudu ile adem-i vücudu 
(yokluğu) müsavi olan şeydir.

Bir varlık me'jcudsa. bu varlık ya vâcib veya mümkündür. Eğer varlık vacip 
ise. matlub hâsı i olmuştur. 3u ucdik da, varlığı kendinden olan Allah’tır.

Şayet varlık mümkün ise, mümkünün bir vâcib vücuda son bulması zaru­
ridir. Çünkü bizzat mümkün olanların her cin illete (sebebe) muhtaçtır. Bu 
illetin gerek aynı istikamette sonsuz oiarak devam etmesi, gerek nihayeti de 
olsa devir yoluyla meydana gelmesi muhaldir. Zira aynı şey kendi kendisinin 
hem illeti, hem de mâlülü olamaz. Yani hem sebebi, hem de müsebbibi 
olamaz.

Allah'ın uâcib uücud olduğu kelâm kitaplarında mütekellirnlerce çeşitli 
yollardan işba t olunmuştur:

a-Hudûs Tarîki: Bu âlem, madde İle sûretlerden mürekkeptir. Madde ve



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bu böyle olmakla beraber, İslâm nazarında Kâinât, -hayır 
ve şer- bütün mevcudâtı ile İlâhî sıfatların bir tecellîsinden 
veya bunların terkibinden ibâret olup, zamanlı ve mekânlı 
Âlemimizde Zât tecellîsi mevcûd değildir. Zîrâ bu Âlem, Zât 
tecellîye müsâit ve mütehammil bir vasıfta yaratılmamıştır. 
Bunun için Allah'ın Zât'ı -ins ü cinn için- gayr-i kâbil-i idrâk ve

sûre.*, her ikisi de hâdis, yom evvelce yek iken sonradan meydana gelmedir. 
Hâdis olan her şey akıl ö/çıi/erine göre. bir muhdis (yaraucı)in vücuduna muh­
taçtır. Binâenaleyh âlem efe bir tnuhdise muhtaçtır. Bu muhdis de Allah Teâlâ 
hazretleridir.

b-İmkân Tarîki: Bu âlem mümkün uücudlardan meydana gelmiştir. 
Böylece mümkün olan şeylerin vücudunu ademine tercih ederek anları uiicuda 
getirecek bir nıüreccih, rntîcid, bir müessir lâzımdır. İşte bu rnüreccih, mûcld, 
müessir Vâcıb ’leâlâ Hazretleridir.

Birbirlerinin sebep ue neticesi olan mümkünât, rnâziye doğru nihayetsiz 
bir silsile teşkil edemez. Bu, silsilenin ondan hâriç bir uâelbte sona ermesi 
zaruridir. Meselâ, bilfarz diyelim ki, bizim Dünya'ya gelişimize ana-babanuza 
sebep olmuştur. Onlara da ana-babaları...Bu sûretle ancak bir noktaya kadar 
gidilebilir. Bu noktada durmak ve hakîkî müsebbibi kabul etmek gerekir. Bu 
hakîkî milsebblb de Allah Teâlâ Hazretleridir.

c-Hîkmet ue Maslahat ya hu d İnâyet-i İlâhiye Tarîki; Bu âlemde akh ue 
hakimleri (filozofları) hayrette bırakan sayısız menfaatler, hikmetler, birtakım 
maslahatlara tamamıyla uygun vâsıtalar görüyoruz. Bu âlemde abes yoktur. 
Her şey yerli yerinde yaratılmıştır. Meselâ hiç kimse diyemez ki, benim gö­
züm niye kaşımın altında yaratılmış da ayağımın altında yaratılmamış. Veya 
kollarım iki tane de bir değil. Veyahut ayaklarım niye başımda değil. Bütün 
bunların tesâdilfi olarak bu kadur mükemmel surette yaratılmış olmasını akl-ı 
selim* kabul edemez. Binâenaleyh bunlar mutlaka bir Sârıi-i Hakim’in (hikmet 
sahibi yaratıcının) kudretinin eserleridir. Bu Sâni-Î Hakim de Allah Teâlâ'dır.

d-İhtlrâ ve İbdâ Tarîki: Aynı topraklar üzerinde bulunan aynı haua ue ışığa 
mâruz oîa»ı ve aynı su ile sulanon çiçekler, ağaçlar ue diğer nebâtâtta muhtelif 
şekiller renkler görülüyor, türlü türlü kokular, lezzetler hissediliyor. Bunlar 
bazen birbirlerine tamumen muhali/ olabiliyor, aynı maddelerden bu kadar 
muhtelif ve mütenevvi şeylerin husule gelmesi mutlaka bir Sâni-İ Hakîm'in 
kudretinin eseri olduğunda akl-ı selim aslâ şek ue şüphe edemez.

Bu delili biraz daha açalım: Biz, bu âlemdeki eşyanın hepsinin vâcıb bir 
vücuda sahip olmayıp mümkün olduğunu, yan; vücudiarsnı başka bir şeyden 
aldığım görüyoruz. Hatla ileride ceyâ.n edileceği veçhile, cugür, cisimlerin 
hepsinin kuvuetten neş’et ettiğini de bitiyoruz. Eğer bu vâdb vücud olmasaydı, 
eşyanın bir aralık hiçten yani hiçbir meucud ue kuvvet olmaksızın meydana 
geldiğini kabul etmek zarureti ortayG çıkacaktı. Hâlbuki hiç hiçtir, yoktur; on­
dan bir şey vücuda gelmez.”(Bkz: İsmail Fennî Ertuğrul- İman Esasları Hakkında 
Suâllere Cevaplar (Kiiçiik Kitapta Büyük Mevzular), İstanbul, 1978, sh: vd. Ayrıca 
tafsilât için aynı müellifin "Materyalizmin İflâsı ve İslâm", c: I. (İstanbul, 1996) isimli 
eserine de bakılabilir.



KADİR MIS1R0ĞLU ----------------------------------------------------

ihatadır. Gaybdır. Çünkü O'rıun Zât’ını bilmeye medar olabilecek 
intibaları yaşadığımız Âlemde edinmemiz mümkün değildir. 
Ancak sıfat tecellîlerinden hareketle, Zât’ının varlığını kabûl 
ediyor ve bu kabulde de O'nun “Zât Hakîkati"nin keyfiyetini 
kendisine havale ediyoruz.

Evvelce temas etmiş olduğumuz gibi bu gerçeği ifâde 
için İslâm itikadında Allah’ın sıfatları arasında “muhâlefetün 
li'l-havâdis” yâni sonradan yaratılmış olan hiçbir şeye 
benzememek sıfat ve prensipi mevcuddur. Diğer taraftan 
Allah’ın Vücûd, Kelâm, Semî, Basar ilh... gibi sıfatlarının da 
bu Âlemdeki minyatür tezâhürlerinden O’na intikâl ve O’nu 
kabul mevkiinde bulunmamıza rağmen, bunların bizim idrâk 
seviyemize indirilmiş, bu sıfatların birer tezahürü olduğunu, 
asıllarının ise ilm-i ilâhî’ye havâle edilmesi gereği derpîş 
edilegelmiştir.

Meselâ “vücûd" sıfât-ı ilâhiyyesi, Allah için bu 
Âlemdekinden farklılığı ifâde edebilmek üzere “vücfıd-i 
mutlak” olarak yâd edilir. Bizim tanıyabildiğimiz vücûd, 
“vücûd-ı mukayyed” veya “vücud-i izâfî” iken, Allâh’ın 
Vücûd’u yâni varlığıyla bizim Âlemimizdeki varlıklar 
sâdece isimde müştereklik arz edip, mâhiyette hayal 
ötesi bir derecede farklıdır. İşte bu misâlde görüldüğü 
gibi, Allâh’ın, bu Âlemi vücûda getiren sıfat tecellîlerini 
-belli ölçüde- kavrayabilen insanoğlu îmânen bunların 
Zât-ı İlâhiyye’deki mutlak mâhiyetleri hakkında, aklı 
selâhiyetli saymayıp sükûtu ihtiyâr eder. Daha ziyâde 
tasavvufî telâkkînin bize sunduğu bu görüşte, İslâm’ın 
insan müfekkiresi için vârid-i hâtır olan her suâle bir cevap 
sahibi olduğu yolundaki temel görüşe zıt değildir. Zîrâ 
bu keyfiyet, Zât-ı İlâhî’yi hüküm dışı bırakmak olmayıp 
O’nun mutlak olarak kavranamayacağı yolunda -yine 
de- bir hüküm demektir.



İSLÂM DÜNYÂ GÖRÜŞÜ

Bütün bu söylediklerimizin, Kur’ânî mesnedi Hazret-i 
Musa’nın Cenâb-ı Hakk’ı Zât tecellîsiyle görüp kavramak 
hususundaki talebine verilmiş olan “Len terânî" (Beni 
göremezsin) hükmü ve o Ulu'l-Azm Peygamberin, bir dağa 
vâkî, küçük bir Zât tecellîsi karşısında düşüp bayılması 
hadisesidir.76 77 Bu, bizim Dünya’mızda yüz vattlık bir ampule 
-faraza- bin vattlık bir cereyan verip onu patlatmaya benzer 
ki, Dünya nizâmını ve beşerî idrâki berhava eder. Bunun 
beşerî hayattaki örneği meczublardır.

Gerçekten meczûblar da, İlâhî cezbe karşısında aklı zaafa 
uğramış, fakat kalbi âleminde dâimâ Cenâb-ı Hakk'a bağlı olan 
kimselerdir. Beşerî hayat için ekseriyâ yadırganacak bir tavra 
sürüklenmişlerse de, kalbî idrâk ve müşahedeleri itibariyle pek 
çok sıradan insanı aşmışlardır. Onlar, vâsıl oldukları noktada 
irâde ve ihtiyarları, idrâk ve iz’ânları tahammülü aşan bir voltaja 
tutulmuş gibidir. Zât tecellî ve benzeri gerçekler karşısındaki 
aczin, beşerî hayattaki misâllerinden biri de budur.

İnsan, sıfat tecellîleriyle vücûda gelmiş olan Kâinat’ta 
mümtaz bir mâhiyet arz eder.” Bu mümtâziyet, Zât-ı İlâhî'de 
meknûz olan sıfatların -sadece “bekâ” ve “hâlık” sıfatları ha-

76 llazret-1 Musa, Cenâb-ı Hakk’ı görmek isteyince:
“Sen beni göremezsin, lâkin dağa bak, eğer yerinde durursa sen de beni 

görürsün.** (Araf Sûresi, ayet 143) cevabını almıştı. Sonra İlâhî tecellînin heybetin­
den dağ parça parça oldu. Ilazret-I Mûsâ da istiğrak galebesiyle bayılıp düşiü.

Bazı müessirler, bu âyet-i kerimenin rûyetullâhın vukû‘ bulmayacağına delil 
olamayacağını söylemişlerdir. Çünkü rû’yel (germe) başka, ihâta başkadır. İhata 
demek olan idrâk başkadır

Nitekim Hadîs-i Şerifte:
“Ayın oncrorduncü gecesi karnen gördüğünüz gibi Rabbiniz*. göreceksiniz." 

buyrulmuşlar. Bıı görüş, elbetteki or.u idrâk ve ihâta değildir.
Ehl-i Sünnet itikadınsa Cenâb-ı Hak, âhirette mümin kulları tarafından görüle­

cek. fakat ihata olunamayacaktır. Buna göre, âhiretteki kul selâhiyel ve iktidarı, bu 
Dünya‘dakinden farklı olacaktır. Böyle gerçekleri kabul edebilmemiz için Cenâb-ı 
Hak, Dünya hayatında beşere “rüyâ görme hâlini’’ bir beyyine (deli) başlangıcı) 
olarak ihsan buyurmuştur.

77 “Biz, hakîkaten insanı ahsen-i takvim (en güzel bir sûrette) üzere yarattık.“ 
(Tin Sûresi, âyel 4)



KADİR MIS1ROĞLU -------------------------------------------------

riç olmak üzere- tamamından nasîb almış tek varlık olmasıyla 
sabittir. Bundan dolayıdır ki, insan “eşref-i ınalılûkât” yani 
varlıkların en şereflisi addolunur. Kâinat da aynı suretle bütün 
sıfatların tecellî terkıbleriyle vücûda gelmiş bulunduğundan, 
Kâinat ve insan arasındaki bu benzerlik dolayısıyla Âdemoğlu 
bir “Zübde-i Kâinat” (Kâinât’ın özü) olarak kabul edilmektedir. 
Aynı hakîkat, tasavvuf edebiyatında insanın “Âlem-i Sağîr” 
(küçük Âlem) olarak kabul edilmesini intâc eylemiştir. Bundan 
dolayıdır ki, Divan Edebiyatının dev şâiri Şeyh Gâlib;

“Hoşça bak zâtına kim, zübde-i âlemsin sen

Merdûm-i dîde-i ekvan olan âdemsin sen!..”7" demiştir.

Bütün bu telâkkilerin tabiî bir neticesi ise, insanın hayır- 
şer gibi zıt tecellîlerle mücehhez bulunmasıdır. Beşerin, Dünya 
hayâtının kendisi için bir imtihan vasfını taşımasının tabiî icâbı 
olan bu keyfiyet beşerî fiillerin değerlendirilmesinde temel bir 
İslâmî kıstastır. Bu sebepledir ki, İslâm, insanların davranışları 
altında yatan sebebleri .sadece bir âmile hasretmez ve onu tek 
bir veçheyle îzâh etmez. Bütün ferdî ve içtimâî müessirleri bir­
likte göz önünde bulundurur. Bu âmillerin hepsine ehemmiyeti 
derecesinde bir kıymet takdîr eder.

Meselâ Yahudi filozof Freud (1856-1939), cinsiyet sevk- 
ı tabiîsini keşfetmiş, bunun insan şahsiyetindeki tesirini, 
değerini kavramış ve insan hayatını sadece bu sebebe isti­
naden izah etmeye kalkışmıştır. Freud'un bu tesbiti, asgarî 
hadde yanlış olmamakla beraber onu şümûllendirmekteki 
lıadsiz-hududsuz tavrı sebebiyle, başlangıcında doğru iken 
nihayette yanlış bir muhtevaya dönüşmüştür, O derecede ki, 
Inrdî davranışların da içtimâi davranışların da altında yatan 
yegâne müessirin, tek ve nihâî sebebinin cinsiyet sevk-ı 
tabiîsi olduğunu iddia etmeye kadar gitmiştir. Anasından

78 Zübde: Öz, çekirdek. Merdum: İnsan. Dîde: Göz. Ekvân: Varlıklar.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

süt emen bir çocuktan, devletler arasındaki harplere kadar 
her vakıayı cinsiyet sevk-i tabiîsinin îcab ve ihtiyacı ile îzâh 
edecek kadar saçmalamıştır. Freud, bu yönden beşeriyeti 
alçaltan, insanın haysiyetini, hayvan seviyesinin altına dü­
şüren7’, onu sadece biyolojik bir yapı olarak gören ve bu 
biyolojik yapıya hâkim olan unsuru, tek bir âmille îzâh eden 
nakıs ve bâtıl bir görüşün sahibidir."0

İslâm ise, böyle hatâlardan berîdir. Bütün müessirleri, 
hayatın bir parçası kabul edip lâyık olduğu had ile tahdid eder. 
Ona îcab edenden daha fazla bir ehemmiyet atfetmez. Bu 
misal, diğer benzer felsefî görüşlerin de mâhiyetini kavraya- 
bilmemiz için yeterlidir. Çünkü İslâm dışındaki tüm sistemler 
beşerî idrâk mahsûlüdür. Bu idrâk ve onun netîcesi olan ilim 
de hududludur. İlâhî ilim ise, hakîkatin gizli-âşikâr künhüne 
şâmil bulunduğundan ekmeldir. Nâkıs beşerî ilmin ortaya 
koyduğu sistemler de, mantîken ve zarûreten -tabiî olarak- in­
san ihtiyaçlarını karşılamak ve gerçeklere ulaşmak husûsunda 
kifayetsizliğe mahkûmdur.

İslâm dışı sistemler, madde veya mânâdan sadece birine 
ağırlık vermişlerdir. Kapitalizm ve komünizm gibi sistemler, 
insanın ruhî tarafını görmezler. İnsanı ruh ve mâneviyâttan ârî, 
sırf bir biyolojik yapı olarak telâkkî ederler. Dualist bir görüş 
sahibi olan İslâm ise, rûh ve cesedi beraber mütâlaa eder. 
Günümüz Yahudî ve Hıristiyanlan da rûh ile beden arasındaki 
dengeyi muhafaza edememiş ve maddî îcablara gereğinden 
fazla bir ehemmiyet atfetmek gibi beşeri bedbaht eden dehşetli

” Âra! Süresi. 179. âyet-: kerimede. “Belhum edal" (yani hayvandan aşağı] 
beyânı mevcuddur.

Freud. cinsî arzuların her türlü kayıddan âzâde bir sûrette gerçekleşmemesi 
hâlinde bu arzuların şuuraltında birikerek insanı hasta ettiğini kabul ile bunun için 
"psikanaliz0 adıyla bir (edâvî usûlü ortaya koymuştur. Tuhaftır ki, insanlığı ifsad 
eden bütün felsefî görüşler hep Freud gibi aslen Yahudi olan filozofların eseridir. 
Danvin, Kari Marks. Auguste Comte, Durkheim ve emsâll gibi...



KADİR MIS1ROĞLU 

bir yanlışa sürüklenmişlerdir.g1 İslâm ise Dünya ve Âhiret, rûh 

ve beden, madde ve mânâ dengesini muhafaza ederek mûtedil 

bir yolda yürümeğe devam etmiştir.

fll Bundan takriben kırk sene evvel Almanya'da işçilere konferans vermek 
için bulunuyordum. O sırada görüşüp konuştuğum üniversite talebelerinden birisi 
başından geçen câlib-: dikkat bir vak’a anlattı ki. o Batı Alemi’nde artık düzeltilemez 
hâle gelmiş bulunan maddî icab ve ihtiyaçların galebesiyle manevî hayatın iflâsına 
en güze! bir misaldir.

Bu talebe, üniversite tahsili İçir, gittiği Almanya'da önce lisân Öğrenmek maksa­
dıyla Goethe Er.slilüsü’ne gönderilmiş. Türkiye'den dînî bilgilerden mahrum olarak 
Almanya'ya gitmiş olan bu delikanlı -biraz da an’anevî olarak- domıız etinin nıüslü- 
rnanlara haram olduğunu, yenmesinin çeşitli mahzurlarını duymuş bulunuyormuş. 
Bundan dolayı enstitü idarecilerine;

"-Ben, sizin yemeklerinizi yemem, siz domuz eti kullanırsınız. Bana ayrı bir 
yemek imkânı tanımalısınız!"- diye diretmiş. Tabiî BatılJar’ın yemeklerini yemenin 
sadece domuz eti cihetiyle mahzurlu olmadığını henüz bilmiyormuş. Onun için bu 
noktada ısrar etmiş, idareciler bu ısrarı taramayınca kendisini enstitünün müdürüne 
götürmüşler. Müdür de lürk delikanlısının isteğini kabul etmemiş ve fazladan olarak:

"-Buradan bu kadar lürk lalebesi geldi, geçti. Hiç kimse İniyle bir itirazda 
bulunmadı. Sen bunu nereden çıkardın?" diye çıkışınca, o sırada müdürün yanında 
bulunan bir arkadaşı, işe müdâhale etmiş ve:

"-Müdür bey!.." demiş. "Bu çocuğa haksızlık ediyorsunuz. O inançlarını korumak 
ve o isi ikâmette yaşamak istiyor. Bu bizim Avrupahlann yapamadığı bir iş. Geçen­
lerde papalığın gazetesinde bir makâle okudum. Orada deniliyordu kİ, «BU (yani Ba- 
lıliılar) teknik terakkide ilerledikçe dinimizden uzaklaştık, bencil ve materyalist olduk. 
Mâneviydiırrnz dumura uğradı. Maddî terakki İle maneviyâtı birlikte yürütemedik. 
Fakat şu sıralarda bu teknik terakkiye Türkler ayak uydurmaya çalışıyorlar. Onlar, 
her şeyi dinleri ile te 'lif etme gayreti İçindedirler. Eğer bu gayretleri sebebiyle teknik 
terakkiyi gerçekleştirirler ve buna rağmen de maneviyâtlarını da muhafaza ederlerse 
başta biz Avnıpahlar olmak üzere bütün Dünyâda Örnek teşkil edeceklerdir.»

"Ben hu çocukta da papalık gazetesinde temas edilen aynı hususiyeti miişâhede 
ettim. Geçen yıl Türkiye'ye gitmiştim. Her arabanın üstünde “maşallah” diye bir 
kelime yazılıydı. Ben bunu önce bir şirket adı zannettim. Hâlbuki öyle değilmiş. 
Bindiğim taksinin şoförü kontak anahtarını Allah'ın adını anarak (besmeleyi 
kasdediyor) çevirdi. Ona bunun mânasını sordum. Her İşe Allah'ın adını anarak 
başladıklarını anlar.:. Sonra O'ndan öğrendim ki, Türkler yeni bir araba aldıklarında 
kurban kesip or.un kanlan üzerinden arabayı geçirir ve bu süretle müstakbelde bir 
kaza yapmamaları için duâ ederlermiş. Böyle bir milletin bir ferdi olan bu çocuğa 
müsamaha etmelisiniz." dedi.

Bu izahat üzerine müdür, revirde yatan hastalara âid yemekten o çocuğa da 
verilmesini emretmiş. Zira hastalara sıhhi olmadığı düşüncesiyle domuz eti veril­
mezmiş.

Gerçekten başta Almanlar olmak üzere bütün Batıklar, domuz etinin mah­
zurlarını çok İyi bilirler. “Schueinflash un d Gesundheit" (Domuz Eti ve Sağlık) 
İsimli Almanca bir kitap kütüphânemde mahfuz bulunmaktadır. Bunda domuz etinin 
mahzurları bizim bildiğimizden çok daha fazlası ile anlatılmaktadır.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Demek ki İslâm, bu monist teoriler karşısında insan ta­
biatının “müsbet-menfî" iki veçhesini dâima dikkate almak 
suretiyle, düalist bir görüş ortaya koymuştur. Bu, kâinatı îzâh 
edişteki zıtlıkları kabııl gibi, insan hayâtını değerlendirmek 
ve yönlendirmekte de bu sûretle tezahür eder. Gerçekten bir 
mü’min, hayatı, ilâhı tâyinle vâkî olan zıtlıklar üzere kaaim 
kabul eder. İslâm, insanı hak ve hayrın galebesi için çalışmak 
mükellefiyetiyle vazifelendirirken zıtlıklardan menfilikleri yok 
etmekle mükellef tutmaz. Çünkü yok olmayacağı, bunun

Türk Milleti, zihniyet itibariyle asırlardan beri tamamen İslâm İle hemhâl olmuş 
ve her doğruyu kabul hususunda "Hikmet, müminin kayıp mahdırl" düstûrunu 
benimsemişti. Binâenaleyh her yeni ve fakat doğru olan, maslahat icabı bulunan 
şeyi kabulde tereddüd etmezdi. Ancak kendisine teklif edilen her yeıd fiilî tavır ve 
düşünceyi de İslâm İle mîzan ederek ona mutâbakatl sâblt olmadıkça aslâ içine sindi­
rip benlnısemezdl. Üzerinde vâkî bir cebir ile İslâm'a mutâbakatl Isbat ve bu sûretle 
vicdûnı tatmin olunmayan bîr husûsta itaati temin olunsa bile içindeki muhâlefet 
bâkî kalır ve eline geçecek İlk fırsatta İslâm’a uygunluğu isbat edilememiş olan bir 
usûl ve esâsı, ona ınııtûbık olan bir diğeri İle tebdil etmek arzusunu içinde dâinıâ 
muhafaza ederdi id, bu dıınıın el'ûıı da -az çok- ayındır.

Bugün hâlâ bu gerçeği görmekten gâfil "lâiktik zorbalarTnuı aksine Sultan 
Abdüllıaınkl mefhûmun Taıızlm ât sonrası icabından olarak Dâhiliye vekilliğine 
getirdiği rurıı asıllı Sava Paşa, bu gerçeği her Türkiye idârecislnin kulağına küpe 
edineceği vasıfta şöyle ifade etmektedir;

"... İşle bütün bunlar içindir kİ, bu ınütevâzî mesâiyi (İslâm Hukukuna dâir 
yazdığı eseri) yeni bir görüş ufku açacağından iftihar duyarak Avrupa ulemâsının 
ıttılâına arzediyor ve bununla dikkat nazarlarını Muhammedi hukûkun menâbiine 
(menbâlarına) ve bu hukûkun ne sûrede vücûda geldiği husûsuna çekebileceğimizi 
(iıııid ediyoruz.

Teb'aları arasında birçok ınûslüınan bulunan siyâsî devlet ricâli bu kitapla Islâm 
İçtimâi teşkilâtının bütün esaslı kaidelerini muhtevi bulacaklardır.

Bugün Fransa’nın mukadderatını idâre edenler meşgalelerinden vakit ayırarak 
bu kitaba bir göz atacak olurlarsa. Muhammedi olan akvâmın (kavimlerin) idaresi 
için lâzım olan sırn, iki hakikat şeklinde tebarüz etmiş bulacaklardır ki, bu İki hakikat, 
Cezayir Müslünmnîarı'mn ne sûretle idâre edilmeleri lâzım olduğu yolunda umûmî 
efkârı ve ınatbCâîı işgal etmeye başlayan mes elenin çözülmesine yel açacaktır. Bu 
hakikatlerin nelerden ibârel bulunduğu şu sûrede telhis «özet) olunabilir:

1-Müslüman, ne kadar itikadı zayıf olursa olsun, din değiştirmediği takdirde 
hiçbir hâdisenin sıhhata muharriri olup olmadığına o hâdise islâmîleştirilmedlkçe 
inanmaz. Zira rnüslümana göre bir şeyin sıhhate mukarrln (doğruya yakın) bulun­
ması ve onun doğru telâkki edilebilmesi için muhakkak sûrette dînen emredilmiş 
bulunması, Allah'ın kelâmına veya Peygamberin sünnetine, yani dinin bu İki temel 
taşından birisine istinad ettirilmiş olmalan lâzımdır.



KADİR MISIROĞLU

bir hilkat vakıası ve fıtrat îcâbı olduğu. İslâm’da malum bir 
hakikattir. Ancak bunların menfî olanlarının müessiriyyetini 
asgarî hadde indirmeye, müsbet olanların müessiriyetini 
ise azamiye yükseltecek emirler ve nehiyler (yasaklar) vaz’ 
eder ki, İslâm nazarında “terbiye" de bu demektir. Hatta 
sadece insanda değil, Kâinât'ta dahî zıt keyfiyetlerden her­
hangi birini mutlak mânâsı ile yok etmek muhal ve böyle bir 
teşebbüs abesle iştigaldir. Zira her keyfiyet bir veya birkaç 
esma tecellîsine ma’kes olduğu ve “esmâ” ise “zât” gibi 
ebedî bulunduğu cihetle bertaraf edilemez. Bunlar arasındaki 
mücadele ancak ve ancak "galebe nöbetleşmesi" maksa­
dına bağlıdır. Meselâ kâfirler her ne kadar giiçlü-kuvvetli 
olsalar da imanı (İslâm’ı) yok edemezler. Müminler de küfür 
ve ilhada karşı aynı durumdadırlar.

Diğer taraftan her varlık fânîlikle mahkûm olduğundan 
ya kemalden zevâle veya zevalden kemale ebedî bir değişme 
hâlindedir. Bu değişme tedrîcendir ve her kategorideki 
varlık için bunun sürati veya vâdesi farklıdır. Bunların 
bazılarında vâde, gece-gündüz, yaz-kış nöbetleşmesinde 
olduğu gibi bilinir. Diğer bazılarında ise, iman-küfür

2-Bütün kaziyelerin (hükümlerin) îslâmîleştirilmek süreliyle dîrıî temellere istiııâd 
ettirilmesi ve bin netice bu hakikatlerin yalnız kabulü değil, ayııt zamandu riâyet 
olunması mecburiyeti altına sokulması da, Muhammedi Kanun‘daki rııenbâlarnı 
rnebzûliyeti (bolluğu) dolayısıyla güç bir mesele değildir.

Müslüman da şâir fertler gibi günahkâr olabileceği gibi, cürüm İşlemek suretiyle 
insanların en bayağı derecesine de düşebilir. Fekat bütün bunlara rağmen yine 
müslüman olarak kalır. İslâmiyet'te hakîkî surette din değiştirmek âdetâ meçhuldür. 
Müslüman, isiâmî’eştirilmemiş olan bir kanuna mutavaat ederek, kendi kudret ve 
kuvvetini gösteremediği müddetçe bu kanuna zâhirî şekilde mutavaat (itaat) edebil::. 
Kanunun esaslı bir kaidesine gere bu cebir altında bulunma keyfiyeti, din değiştirme 
keyfiyetini ortadan tamamen kaldırır. Kucretlendiğir.i hisseder etmezdir ki, Allah’ın 
Kelâmına ve Peygamber‘in Sünnetine istinad ettiği isbat edilememiş bulunan bir 
kanuna itaatler, uzaklaşmak, müslüman için farz olur.

Cebir kâıdesiyle müslüman vicdanı her nevî şiddete karşı himaye edilmiş, 
şâir dinlerde olduğu gibi din uğrunda ölüm, asgarî hadde indirilerek din değiştirme 
lıusûsu da imkânsız bir hâle konulmuştur.” (Sava Paşa* ‘'İslam liukûku Nazariyâtı 
Hakkında Bir Etti d", C: 1, Ankara, 1955, sh. 14-15)

Ne diyelim, bizim lâikçi çığırtkanların kulakları çınlasın!..



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

galebesinde olduğu gibi bilinemez. Ancak sezilebilir!.. 
Tabiî, “İlm-i Ledün”"2 sahibi bazı insanlar bu hususta 
istisna teşkil ederler.

82 İlm-i Ledün: Kulun gayretiyle elde edilmiş olmayıp Cenâb-î Hakk’ın bizzat 
lütfettiği ilimdir. Peygamber aleyhisselâm bu ilimden Hazret-î Ebubekir ve Hazret-İ 
Ali’ye birazcık lütfetmiş bulunduğundan (arikatler silsile olarak bu iki büyük sahabiye 
müntehi olurlar. Kur’ân-t Kerim’de şöyle buyurulmaktadır:

“Kullarımızdan bir kul buldular. Biz, O’na (Hızır’a) katımızdan rahmet ver­
dik ve taralımızdan O'na (gayba dâir) bir ilim öğrettik.” (Kehf Sûresi, âyet 65)



II-İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜNÜN PRENSİPLERİ

İslâm, -izah etmiş olduğumuz üzere- diğer Dünya görüşleri­
ne benzeyen husûsiyetlerine ilâveten, “ilâhîlik" ve "dualizm” 
gibi iki temel husûsiyet ile onlardan tamamen ayrılır. Başka 
Dünya görüşlerinden bu iki temel prensiple ayrılan İslâm 
Dünya görüşünün muhtevasına hâkim olan ve diğer Dünya 
görüşleriyle bazen tamamen bazen de kısmen mutabık olan 
ana esasları iki kısımda mütalaa edilebilir. Bunların bir kısmı 
tamamen mücerred yâni nazarî, bir kısmı tatbikî yani amelîdir. 
Bu yönden onları ikiye ayırıp gruplandırabiliriz. İleride geniş 
bir şekilde izah edecek olduğumuz bu prensipler şöyledir:

1- İslâm Dünya Görüşünün Mücerred Prensipleri

Bunları hülâsaten şu şekilde sıralayabiliriz:

A-İrâdecilik veya Volantarizm Prensipi: İslâm, insan ve 
cin neslini kendilerine ezelde verilmiş bir irâde sebebiyle mes ’ûl 
addeder. Onların fiillerinde belli seviyede cüz’î bir irâde kabul 
eder ve hiçbir beşerî fiilde onlan mecbûrî fâil saymaz.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

B-Alemşümûllıik veya Üniversalizm Prensipi: İslâm'ın 
bütün Kâinât’ı onun tamamına şâmil bir sûrette izâh vaz’ 
etmiş olması, davetini muayyen ve dar bir mekânla talıdid 
etmemesidir.

C-Tecric! veya İdealizm Prensipi: İslâm’ın bütün müşah­
has hâdiselere mücerred bir gâye ve ifâde izafe ederek onları 
yüceltmesi ve bir nevî manevileştirme yolur.a gitmesidir.

D-Insaniyetçilik veya Hümanizm Prensipi: Bu prensip, 
İslâm'ın hükümlerinin kavimler, coğrafyalar ve kültürler üstü bir 
mantıkla vaz edilmiş olmasını ifâde eder. Dar, ırkî veya kültürel 
muhtevalar çerçevesini aşarak bütün insanlığı “Benî Âdem” 
olarak tek bir ailenin fertleri gibi telâkki etmesi demektir.

E-Gerçekçilik veya Realizm Prensipi: İslâm prensip­
lerinin insan seâdetini temine medar olacak hükümlerinde 
realiteyi (şe’niyeti) dikkate alması ve bu bakımdan tatbik imkânı 
olmayan ütopik (hayâli) sistemlerden ayrılmasını ifâde eder. 
Diğer taraftan insan tabiatının değişmeyip hep aynı kalan 
husûsiyetlerine göre hükümler koyduğundan bunlar zaman 
ve mekân değişikliğiyle muallâkta kalmayıp ehemmiyetlerini 
devam ettirirler. Bu bakımdan İslâmî hükümler için eskimek 
mevzûbahs değildir.

F-İlimcilik veya Siyantizm Prensipi: Bu prensip, ilmi 
(science), her şeyi hâlle muktedir ve -adetâ- ilâh addeden 
siyantizm'den farklı olarak, ilmin metbû kabul ve teşvik edil­
mesini ifade eder.

G-Akılcılık veya Rasyonalizm Prensipi: Bu prensip,
felsefede olduğu gibi aklı, hakikate ulaşmak içir, yegâne vâsıta 
addetmek veya Rasyonalizmdeki gibi ona sonsuz bir kudret 
izafe etmek yerine onu nakle yardımcı kabul etmekten ibârettir. 
Zira İslâm, tekrim eylediği akit, nakli anlamak için zarûrî bir 
vâsıta kabul eder.

H-İyimserlik veya Optimizm Prensipi: İslâm’ın, insan



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

gönlüne ilkah ettiği duygularla, her tecellîde bir hayır tarafı 
görecek bakış tarzını hâkim kılmasıdır. Diğer taraftan İslâm, 
Kâinat’ta huzur sükûn ve âhengin galebesini kabul eder. Al­
lah'ın Zât’ında ise Rahmet-i İlâhiyye’nin Gadab-ı İlâhiyye’yi 
aştığını ilân eder.

2- İslâm Dünya Görüşünün Müşahhas,
Amelî veya Ahlâkî Prensipleri

Bunları da şöyle sıralayabiliriz:

A- Teaddîlik veya Dinamizm Prensipı: İslâm, bir hareket 
ve faaliyet dînidir. Bazı Uzak Doğu felsefeleri gibi Dünya’dan 
el çekmiş bir atâlet ve miskinlik dîni değildir.

B- İçtimailik veya Sosyal Adalet Prensipi: İslâm’ın 
hükümlerinde dâima cemiyet ve sosyal adaleti ön plâna alan 
ictimâî bir din olması keyfiyetini ifâde eder.

C- Nizam Prensipi: İslâm, nizâmın ihmâline ve anarşiye 
aslâ müsâade etmeyen, ferdi ve cemiyeti hassas bir surette 
tanzim eden bir dindir.

D- Adalet Prensipi: Adâleti tekrîm ederek onun huzur ve 
saâdet için ne büyük bir müessir olduğunu belirtmekle kalmaz, 
bunu sağlayacak emirler ve nehiyleri Dünya’da hiç bir beşerî 
sistemde hâlâ ulaşılamamış olan bir seviyede ortaya koyar,

E- Hürriyet Prensipi: İslâm, mesul tuttuğu insanı Allâh’- 
ın çizdiği sınırlar içinde hür kabul eder. Mes uliyetin kaynağı 
irâdeye âid bu hürriyettir. Bu irâde ve ihtiyarı ancak "tabiî 
hukuk" denilen hakların ihlâline sebebiyet.vermeyecek bir 
surette tahdîd eder. Bu sebepledir ki, İslâm'ı kabulde cebri 
(zorlamayı) reddeder.

F- Cihad Prensipi: İslâm, muhtevâsındaki gerçeklerin 
kabul ve tatbik olunmasını te'mine medar olan her türlü fiili



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

"cihad" mefhumuna dâhil addeder. Silâhlı mücâdeleye ise, 
sadece muayyen sebeplerle cevaz verdiği gibi onun en has­
sas adalet ölçüleri ile icrasını emreder. Üstelik bunu “küçük 
cihad”, nefisle mücâdeleyi ise “büyük cihad” olarak kabul 
edip böylece düsturlaştırır.

G-Ahlâk Prensipi: Denilebilir ki, İslâm’ın vahdaniyet, 
yani yaratıcının birliği dâvasından sonra en temel gayesi ah­
lâkî zirveleşmeyi temin etmektir. O derecede ki, Peygamber 
-aleyhissalâtu vesselam- bi’setini (gönderilişini) buna münhasır 
olmak üzere ifade buyruimuştur ki83, bu hiç şüphesiz ehem­
miyet tezâhürü içindir.

H- Fiilî Kıstas Prensipi: İslâm, tatbikî misalleri olmayan 
ütopik bir nazariye değildir. Kendi prensiplerinin tatbikâtım 
Peygamber -aleyhissalâtü vesselâm-’ın hayatında en güzel bir 
surette misâllendirir ve müşahhaslaştırır. Peygamberin bütün 
davranışları ideal tatbikat için İslâm literatüründe (edebiyatında) 
fiilî bir kıstas olarak kullanılır.

Şimdi bu prensipleri iki grup hâlinde ve teker teker îzâh 
etmeye çalışalım;

lu Hadîs-l şerifte: "Ben, mekâriml ahlâkı fen üstün ahlâkı) tamamlamak fçln 
gönderildim.” buyruimuştur. (Mu vatta, Hüsnul-Hulk, 8)



V

1- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜNÜN MÜCERRED 
veya FELSEFÎ PRENSİPLERİ

A- İRADECİLİK veya VOLANTARİZM PRENSİPİ

İslâm’ın insan vakıasına bakışta onda fıtraten meknûz olarak 
gördüğü aslî husûsiyetlerden biri de “irâde sahibi olmak” 
keyfiyetidir. Bu husus beşerî mes’ûliyetin kaynağını -daha emin 
bir tâbirle söylemek gerekirse- temel iki saikından birini teşkil 
eden akla istinad eder. O iki saik “âkil” ve “bâliğ” olmaktır. 
Ancak İslâm'da tefekkürün teşvîk edilmiş olması8'1 sebebiyledir 
ki; bu irâdenin mâhiyeti ve hududları üzerinde İslâm âlimleri 
pek geniş bir sûrette îmâl-i fikr etmişler ve bunların neticesi 
olarak ortaya birbirinden farklı görüşler koymuşlardır. Kuldaki 
bu irâdenin “irâde-i cüz'iyye” olarak isimlendirilişi bile, bunun 
Allâh’a mahsûs olan küllî irâde karşısında cüz’î, yâni çok küçük 
olduğu gerçeğini ortaya koyduğu halde bâzı âlimler bunun

Kur’ân-ı Kerim’de pek çok kereler, “Ya ulû’l-elbâb” (Ey akıl sahipleri) hitâb-ı 
llAlıîsl yanında “Efelâ ya'kilûn" (akıl etmezler mi?) gibi hitaplarla, insanların düşün­
meye dâvet olunduğu görülmektedir. Ayrıca Peygamber -aleyhisselâm- MLâ ibâdete 
ke*l*tefekkürM (Tefekkür gibi ibâdet olamaz!..) (Ali el-Müttakî, Keriz, XVI, 121) 
buyurarak aklı kullanmayı en üstün bir ibâdet olarak tahsln etmiştir.
____________________________________________________________________



ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

rolünü alabildiğince genişleterek kulu -adetâ- Cenâb-ı Hakka 
mahsûs olan "fâil-i muhtar” olmak vasfına yaklaştırmışlar ve 
insanı fiilinin -hâşâ- halikı gibi görmüşlerdir. Buna mukâbil 
diğer bazıları da müthiş bir tefrîd ile kulu fiillerinde -iradesiz 
ve mecbûrî bir fâil- mevkiinde telâkki etmişlerdir.85

Beşerî irâdenin mâhiyeti ve hududlan hususunda vâkî 
olan uzun münâkaşaların neticesinde bu ıfrad ve tefrîd 
görüşler revaç bulmamış mûtedil bir yol benimsenmiştir ki, 
bu da Ehl-i Siinnet’in görüşüdür. Buna göre ise, beşerî fiil 
iki irâde ile gerçekleşir. Faaliyet kula, hâlıkıyet ise Allah'a 
âiddir. Ehl-i Sünnet’e göre, kader, “mutlak" ve “mukayyet” 
veya “muallak” olarak ikiye ayrılır ve bunların her biri 
hakkındaki değerlendirme farklıdır. Yani'kulun mesuliyeti, 
mukayyed kadere taalluk eder. Çünkü bu kategorideki fiillerin 
kulun dilemesi ile halkolunur. Bu görüş, eserimizde çeşitli 
vesilelerle teferruatı ile anlatılmıştır.

H‘* Hakikate vâsıl olmak hususunda aklın rolünü takdirden birçok farklı görüşler 
daha doğrusu mezhepler zuhur etmiştir kİ, bunların ilki “Mûtezlle'‘dir. Bu mezhep, 
“Tabiîn”den IIasan-1 Basrî'rıın (v. 110 h.-728 m.) talebelerinden olan Vâsıl b. Ata 
(v. 131 h.-748 m.) tarafından tesis edilmiştir. Hocasından ayrılmış, yani îtizal etmiş 
olduğundan O’nun kurduğu îtikâdi mezhebe "Mûtezile” denilmiştir.

Bu mezhep mensupları nassı kabul etmekle beraber akla gereğinden fazla 
ehemmiyet atfederler. Umûmiyetle yabana kültürlerin ve bilhassa Yunan felsefesi­
nin tesiri altında kaldıkları kabul olunur.

Müleşftbih, yani zahirine hamli kaabll olmayan âyetleri akıl kanunlarına mugayir 
görerek onları aklı esas alarak tevil ederler.

Emevilere baş kaldırdığı için öldürülmüş olan Cehm b. Safvan er-Râsibî'ye 
izafe edilen “Cebriye Mezhebinde ise. beşerî irâde tamamen inkâr edilir. Bunlara 
göre insanda irâde ve ihtiyar yoktur. İnsanların bütün fiillerini, failin talebi olmaksızın 
Allah yaratır. Tıpkı hayvanlarda, hatta cansızlarda olduğu gibi 'Taş düştü ”, “Bitki, 
çiçek açt: ” ve “Ağaç meyve verdi." dediğimizde, o oluş; taşa, çiçeğe veya ağaca 
nisbeî edilir. Sevap ve günahın insana nisbet edilmesi de böy'edır. Dinin bütün 
mükellefiyetleri cebirdir. Kul. fiilini cebren î:â eder, derler.

Bu görüşün tam aksine, kaderi inkâr ederek mahlûku, fiilinin “Hâlık“j telâkki 
eden “Kaderiye”. Ilaccac tarafından hicri 80 senesinde idam olunarak ortadan 
kaldırılmış olan Mabed el-Cühenî tarafından ortaya konulmuştur ki, bunların hepsi 
de bâtıldır. Çünkü bu görüşler doğru olsaydı, Cenâb-ı Hakk’ın iyi amellere mükâfatı 
kötü amellere ise.. ceza vermesi -hâşâ- mantıksız olurdu. Doğru olan Ehl-i Sünnet 
yolu ve hu yolda tesis edilmiş olan “Eş’arî" ve “Mâturfdî*’ mezhepleridir.



KADİR MIS1R0ĞLU 

Lâkin, red ve cerhi imkânsız olan bir İslâmî gerçek şudur 
ki; mes uliyetin kaynağı ins ü cinde -az veya çok- mutlaka 
mevcûd olan irâdedir. Gerçekten bu vasıf itibariyle insanlarla 
müştereklik arzeden, mahlûkat içinde sadece cinlerdir. Bundan 
dolayıdır ki; onlar da insanlar gibi Allah'a inkıyad husûsunda 
mükellef ve mes’ûl bir mevkîde bulunmaktadırlar.

Diğer taraftan mükâfat veya mücâzât için zîşuur olmak 
yanında bu iki kategori varlığı mümtaz ve mesul kılan “irâde" 
diğer birçok hususiyetle birlikte onlara İlâhî bir mevhibe olarak 
ezelde verilmiştir.

a- Beşerî İrâdenin Mâhiyeti V e Hududları

Bu temel görüş ışığında insanların ilk yaratılışına âid îtikâdî 
esaslar tahlîl edildiğinde şu gerçekler ortaya çıkar:

Allahtı Azîmuşşân yegâne fâil-i muhtardır. Ezelde yalnız 
kendisi vardı. Sonra, böyle bir Âlem murâd edip bütün varlıklara 
İlâhî sıfatlarının tecellisi ile vücûd vermiştir. Bütün sonradan ve 
mükemmellik itibariyle kademeli olarak yaradılmış olanların 
leşkîl ettiği Âlemin zirvesine de mükerrem bir varlık olarak 
insanı oturtmuştur. Bu keyfiyet, insanın eşref-i mahlûkat olması 
kadar aynı zamanda Âlemin ona müsahhar, yani emrine âmâde 
kılınmasını da ifâde eder.86

Fâil-i muhtar olan Allâhu Azîmuşşân, her varlığı ve onun 
bünyesindeki unsurları belli bir maksad için yaratmış ve onlara

86 ’ O, yerde ne varsa hepsini sizin için yarattı. Sonra (kendine kas bir 
şekilde) semaya yöneldi, onu yedi gök olarak yaratıp düzenledi 'tanzim etti). O, 
her şeyi hakkıyla bitendir.*' (Bakara Sûresi, âyet 29)

“Allah, o Allâh dır ki, gökleri ve yeri yaratmıştır. Gökten su indirerek 
onunla size rızık olmak üzere çeşitli mahsuller çıkarmış ve emri ile denizde 
yüzmek İçin gemileri sizin buyruğunuza vermiştir. Nehirleri de size mtısahhar 
kılmıştır.

Yörüngelerinde yürüyüp giden Güneş'i ve ayı, size musahlıar kılmış; gecey­
le gündüzü de, yine sizin için müsahhar kılmıştır." (İbrahim Sûresi, âyet 32-33)



ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

o maksadı gerçekleştirmeye sâlih (müsâid, uygun) bîr yapı ve 
iktidar lütfetmiştir. Bütün mahlûkatta mevcûd ve İlâhî tâyine 
dayanan bu umıımî hususiyetlere dinde “âdetullâh” veya 
“sünııetullâh” adı verilir. Bunlar değişmez ve değiştirilemezler.07 
Beşerî ilmin -bilhassa materyalist ağırlıklı olan kısmında- murâd-ı 
İlâhîye dayanan ve bütün Âlemde ebediyyen carî olan bu temel 
prensipler “tabiat kânunları” olarak adlandırılır. Cenâb-ı Hak, 
insan idrâkine sığabilen Âlemde carî olan murâd-ı ilâhiyesini 
sebeplere rabt etmiş ve insan idrâkini de gerçeklere sebep-netîce 
münâsebeti içinde intikâl edebilecek bir iktidâr ile techîz etmiştir. 
Olgun müminler, ön plândaki sebep ve neticeler üzerinde 
îmâl-i fikrederken bile sebepler zincirinin nihâyetinde murâd-ı 
İlâhînin mevcûd olduğunu aslâ hatırdan çıkarmazlar. Nitekim 
Peygamber -aleyhissalâtu vesselâm-:

“Allâh bir şeyi murâd ettiği zaman esbabını halkeder. ” 
buyurmuştur.

Müsbet İlimlerse, tevâlî eden araştırmalar neticesinde 
eşyada meknûz ve murâd-ı İlâhîye dayanan husûsiyetleri 
keşfede keşfede bir terakkiye âmil olsalar da onların vâsıl olduğu 
netice -bugün bile- bu hususiyetlerin ancak Allah'a malum 
olan vüs’ati yanında yine de çok cüz’î kalmaktadır.87 88 Meselâ 
daha düne kadar her ferdin âdeta bir nüfus kağıdı gibi şahsî 
ve münhasır husûsiyetierinin -parmak izine- mahsûs olduğu 
sanılırdı. Bugün ise DNA moleküllerinin sırrı çözülmüş ve 
bunlardan parmak izlerine nazaran daha ileri derecede ferde 

87 Bu hakikatin Kur'öni mesnedini ihtivâ ecen âyetlerden biri şudur: 
"Allâh’ın, ötedenberl süregelen kânunu budur. Allâh'ın kânununda asla bir 

değişiklik bulamazsın." (Fetih Sûresi, âyet 23)
8 Habiblnı; söyle: »Bütün denizler, bütün bahr-i muhitler (bilfarz) mürekkeb 

olsa ve onlara bir misltni de İlâve etsek; Rabbimin kelimeleri hitâm bulmadan 
evvel o denizden mürekkeb biterdi." (Kehf Sûresi, âyet 109)

Aynı hususta başka bir âyet-i kerimede de şöyle buyrulur:
"Yeryiiziindekl bütün ağaçlar kalem, denizler mürekkep olsa, o mürekkep 

bittikten sonra yedi deniz imdada gelse, yine kellmât-ı İlâhiye yazılıp tükenmez­
di." (Lokman Sûresi, âyel 27)



KADİR M1S1ROĞLU

âid inhisârî husûsiyetlerin tesbîti imkân dâhiline girmiştir. 
Acaba bu “mâlum”un arkasında da başka hangi “meçlıûl”ler 
vardır!?. Zîrâ İlmî çalışmalar göstermiştir ki eşyâ-yı tabîiyyenin 
husûsiyetlerine âid her yeni keşif -adetâ- birçok başka meçhullere 
kapı açmaktadır. Nitekim âyet-i kerîmede;

“İnsanlara ufuklarda ve kendi nefislerinde âyetlerimizi 
göstereceğiz ki; onun (Kur’an'ın) gerçek olduğu, onlara 
iyice açıklanmış olsun. Rabb’inin her şeye şâhid olması, 
yetmez mi?,,,w buyrulmuştur.89 90

Bu demektir ki, İlmî keşifler arttıkça, Kur’ân-ı Kerîm’den 
vâkıf olabildiğimiz mûcizeler de çoğalacaktır!

Müsbet ilimlerin bu gelişmesi kıyâmet kopmasından az 
önce mûcizât-ı enbiyâ seviyesine yakın bir noktaya kadar 
yükselecek ve bu noktada îmânî esasların bir “teklif” olma 
keyfiyeti âdeta ortadan kalkacağından hayat ve Kâinât 
yeniden nizâmlanmak üzere nihayete erecektir!

Meselâ Hazret-i îsâ -aleyhisselâm- ölüyü diriltmişse bu - 
velev muvakkat bir zaman için bile olsa- kıyâmet kopmasından

89 Fussilet Sûresi, âyet 53.
90 Bin dört yüzyıl evvel nâzil olmuş bulunan Kur'ân-ı Kerîm, kendi tâbiri ve l.evh- 

l Mallfuz’daki muhtevasıyla “Yaş ve kuru bu âlemde gerçek nâmnın ııe varsa 
hepsini muhtevidir.” (Bkz: En'am Sûresi, âyet 59)

Kur'an-ı Kerîm’in bu husûslyetiyle alâkalı olarak târihî bir vak a zikretmek 
İsleriz:

Said Halim Paşa sadrazam iken (sadrazamlığı 1914-18) kendisiyle görüşen bir 
Ingiliz diplomatı, bilvesile ona şu suâli tevcîh etmiştir:

“-Paşa Hazretleri! Müsliimanlar bütün hakikatlerin ve bu arada fennî gerçeklerin 
Kur’arfda mevcCd olduğunu iddia eder dururlar. Lâkin bir gerçeği biz Batılılar keşf 
«dip ortaya koymadıkça da Kur’ân’dan çıkarıp gösterememektedirler. Benim aklım 
buna hep takılmaktadır. Acaba siz ne dersiniz, böyle midir?"

Sald Halim Paşa. Mısır’da büyüdüğü, Arapça’ya vâkıf olduğu, devrin icâbı 
isîâm’ı cîdukca iyi bildiği halde kendine gere bir izahatta bulunmuş, ancak serdelliği 
fikirler İngiliz Gip’cmatır.ca kabule şâyân görülmemiştir. Bu duruma canı sıkılan 
Sadrazam Halim Paşa, Osmanlı Meclis-i Mebusân’ına telefon ederek o zaman 
meclisle pek çok olan din âlimlerinden birinin acele sadârete gönderilmesini taleb 
diniştir. Bu sûretle celb edilen hocanın verdiği cevaplar da İngiliz diplomatını tatmin 
«Imeyince Sald Halim Paşa, İngiliz'den ertesi güne kadar kendilerine müsâade 
(•dilmesi ricâsmda bulunup meclisten gönderilen hocaya da:



___________________________  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

az önce bu, tıbben mümkün hâle gelecektir. Böyle bir keyfiyet 
“îmân’’ı aklen ve mantıken mecbûrî hâle getireceğinden 
mükâfat veya mücâzâtın gereği -belli ölçüde- bertaraf olmuş 
bulunacaktır.

Diğer taraftan Cenâb-ı Hakk'ın -velev esbâbda tecellî

"-Dm âlimi olan 'sertsin!.. Başka dm âlimlerini de sen benden iyi tanırsın. Bunlar 
içince dosîunrjzu tatmin edebilecek bir izahatta bulunabilecek her kim var ise, cnu 
arayıp bul ve yarın benim yanıma getir!,.” demiştir.

Bu hoca erendi, bu iş için kalkıp Yalova'nın Reşadiye Köyünde oturan Nakşı 
meşâyihinden Şeyh ŞerAfeddîn Hazretlerinin nezri; ne gitmiş. Şeyh ŞerAfeddîn 
Efendi, Şeyh ŞAmü'le birlikte Türkiye'ye gelip yerleşmiş olan cemaattendi. Sultan 
Itaş ad, yerleştikleri köydeki hazîne arâzîsini onlara tahsis etmiş bulunduğundan bu 
köye “ReşAdlye" (şimdiki Güney Köyü) adı verilmişti. 1930 yılında vâkî olan “Me­
nemen Vnk‘nsı”nda uzun bir müddet hapis yatmış ve nihâyet berâat etmiş bulunan 
Şeyh ŞerAfeddîn Efendi, o zaman ziyaretine gelen hocadan durumu öğrenince 
onıı köyünde bir akşam ınlsâfir edip ertesi gün sabah namazıyla birlikte bir faytona 
binip öğlen üzeri birlikte Cağaloğlıı'ndaki Sadâret'e gelmiştir. İngiliz diplomatı iekrAr 
huzfıra celbedilip suâlini tekrarlaması istenmiş, söylenenleri evvelce zikrettiğimiz gibi 
dinleyen Şeyh ŞerAfeddîn Elendi demiş ki:

"-Evel, Kıır'ân-t Kerîrn'de kıyâmete kadar vâkî olacak fennî keşiflerin hepsi 
mevcüddıtr. Çünkü O, bir ,*KltAlı-ı KAinAf’hr. Bu gerçeklerin Sİ2 Balıklar fiilen ortaya 
çıkarmadıkça bir müsli’ıman tarafından Kur’ân-ı Kerîm’den çıkarılıp gösterilemediği 
de doğrudur. Ama bunun üç sebebi vardır ki; size bunların ikisini söyleyebilirim. 
Oçünciisü siz Balıhlar'ırı aleyhine olduğundan onu söylemek nezâkete aykırı olur."

İngiliz diplomat, her üç sebebin de söylenmesinde ısrar edince Şeyh ŞerAfeddîn 
llnzreilerl buyurmuşlar ki:

'-Kıır'?m-ı Kerîm’de fennî hakikatlere temâs “sarâhaf'le değil “delâlet” «be­
liyledir. Bunun birinci sebebi eğer bu gerçekler sarahat cihetiyle olsaydı Kıır’fm'm 
hacmi alabildiğine genişleyeceğinden onun ezberlenmesi imkânsızlaşıldı. Hâlbuki 
şâir semavî kitapların başına gelen tahrif hâdisesinin Kur'ân için vâki olmama se­
beplerinden biri de bıı ezberlenme keyfiyetidir. Yazının yaygın olmadığı bir zamanda 
tahrif, ancak bu suretle önlenebilirdi."

İngiliz diplomat:
“-Eh. " deyip pek tatmin olmamış gibi görünmüş. Şeyh ŞerAfeddîn Hazretleri 

devamla:
‘ -Fakat asıl sebep bu değildir. Eğer k-yâmeta kadar mer'iyyeri murâd-ı i'.âhî 

iktizâsı olan Kur'ân-ı Kerim, fennî gerçeklere sarahat cihetiyle temas etmiş olsaydı 
asırlardan beri mü'min ve müslım olan insanların çoğu, zamanlarındaki fennî terakki 
seviyesi itibariyle onları kabûle yaklaşmayı? inkâr ederler ve îmân dâiresinden çıkar­
lardı. Bu gerçekleri onlar fiilen isbât edildikten sonra bunlara celâlet eden âyetleri bu 
yolda telâkki edenler inkâr yerine bilâkis îmanlarının kuvvetlenmesi gibi bir netice 
elde ederler."

Şeyh ŞerAfeddîn Efendi, üçüncü sebebi zikretmeyi nezâkete aykırı telâkki 
ettiğinden mâzıır görülmesini taleb ettiyse de İngiliz diplomatın ısrârıyla onu da şu 
şekilde ortaya koymuştur:



KADİR M1S1ROĞLU

ettirmek sûretiyle de olsa- kendi mutlak irâdesiyle bizzat 
lâyin ettiği hususlar ins ü cin için mes’ûliyet zemininde bir rol 
oynamaz. Yâni mükâfât veya mücâzâtı gerektirmez. Bunlar 
Allah’ın -daha ziyâde Âhirette- tecellî edecek olan "âdil” 
sıfatının îcâbı olarak ancak kulun mes’ûliyet hududlarının 
tâyininde mîzâna girecektir. Çünkü Cenâb-ı Hak, Kur'ânî bir 
beyân ile sabit olduğu üzere ins ü cir.ni tâkatinden fazlası için 
ınes ûl tutmaz.91 Takatin oluşmasında -müsbet veya menfî- rol 
oynayan İlâhî tâyinler mes'ûliyetin derecesinde -muhakkak * I

"-Kur’ân-t Kerîm, zikrettiğim şu İki sebep yüzünden fennî gerçeklere “sarahat" 
yerine ‘'delâlet” tarîkiyle temas etmiş olduğundan bıı gerçekleri herkes anlayıp 
kavrayamaz. Lâkin bunları siz Batıklar tecrübe edilir ve ısbatlanır hâle getirmeden 
de bilenler vardır. Bunlar ilimde "ritafth sahibi” olan ve zâhirî İlimler kadar ledüıınî 
İlimlere de vâkıf kimselerdir. Lâkin onlara bildiklerini söylemek husûsuııda müsâade 
yoktur. Bunun sebebi de Dünya hayatının sa’y (çalışma) esasına rnüslenid olan aslî 
nizamı muhafaza okluğu kadar aynı zamanda siz Batılılar* ın her fennî keşfi egoistçe 
kendi emelleriniz istikâmetinde ve başka milletlerin aleyhine kullanmanızdır. Sizin 
Kur'ân’dun çıkarılacak bir fennî keşfe vâkıf olmanız engellenemeyeceği içindir ki bu 
lıize yasaklanmıştır/’ deyince Ingiliz diplomat bunun bir "balıûnc” olduğu yolunda 
kirazda bulunmuş ve onu iknâ etmenin mümkün olmadığını gören Şeyh Şerâfeddftt
I lazre ileri şu sözleri söylemeye mecbûr kalmıştır.

“-Bak ekselansi Ben de Kur’ân'ın delâlet cihetiyle lemâs ettiği fennî gerçeklerin 
köffesine bir İlâhî mevhıbe olarak vâkıf olanlardanım. İstesem size kıyâmete kadar 
vâid olacak bütün fennî keşifleri tâdâd edebilirim. Lâldn bunu yapmak benim İçin 
mânevi bir intihâr olur. Ancak gerçeğin bu söylediğim gibi olduğunu kabûl edebilme­
niz için size başka hârika bir bilgi sunabilirim." İngiliz diplomat:

"-Meselâ ne gibi." diye suâl edince Şeyh Şerâfeddîn Hazretleri:
“-Sizin ceddinizi tâ Âdem aleyhisselâm’a kadar sayabilirim." karşılığını ver­

miştir. İngiliz’in itirâzı üzerine de onun ceddini yukanya doğru saymaya başlayınca 
Ingiliz diplomat:

"-Dur! Bir dakika... Sen bunları nereden biliyorsun!? Yedinci göbekten öteye 
ben dahî bilmem.” dedi. Söylenenlerin doğruluğunu teyid makâmındaki bu cevâba 
mukabeleleri Şeyh Şerâfeddîn Hazretleri devamla:

"-Ben sâde bunu değil, sizden Dünyaya gelmiş ve gelecek olanları da kıyâmete 
kadar sayabilirim." diyerek, karşısındaki İngiliz’in ör.ce çocuklarını sonra ‘.orunlarını, 
daha sor.ra da r.er.üz Dünyâya gelmemiş c!an neslinin İngilizce isimlerini takır takır 
saymaya başlayınca İngiliz diplomat Sadrâzam'a dönerek:

"-Paşa Hazretleri! Ben sizden bir dir. âlimi istedim, siz bana bir sihirbaz getirdi­
niz" diyerek kendisi için mantîken mecbûrî hâle gelmiş olan hidâyetten kaçınmış ve 
bunun ilâhî takdire bağlı bulunduğu gerçeğine yeni bir misâl olmuştur.

Seksen-doksan sene evvel gerçekleşmiş olan bu târihî vak’a, Allâh’ın luluf ve ke­
remi munzam olduğunda beşerî ilim ve irâdenin ne raddelere kadar nafiz olabildiğini 
gösteren câlib-i dikkat bir misâldir.

91 Bakara Sûresi, âyet 286.



------------------------------------------  tSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ki- bir nisbete ulaşmak için mîzâna dâhil olacaktır. Çünkü 
Cenâb-ı Hak münâsebât-ı ictimâiyyenin vâkî olabilmesi için 
insanlara “lâtîf” sıfatının eseri olan mevhibeleri aynı miktarda 
vermemiştir. Adâlet-i İlâhiye icabı olarak beşerî mes’ûliyette 
fıtrî ve fiilî iktidar kıstastır. Yani mes’ûliyetin bu mevhibelere 
nisbeti, İlâhî adalet icâbıdır.

Meselâ merkezî Afrika’da Dünyâ’ya gelmiş ibtidâî 
kavimlere mensûb bir insanın dînî hakîkatleri kabul 
hususundaki mes'ûliyyeti, şartlan onunla mukayese 
edilemeyecek derecede müsâid bir başka medenî ülkedeki 
insanla bir ve aynı olamaz!..

Âlemdeki bu farklılık sadece benî beşer efradı arasında 
olmayıp bütün varlıklara şâmildir ve Kâinât’ı bilebildiğimiz 
hususiyetleriyle mümkün kılan temel sâıklerden biri de bu 
ihtilâftır. Gerçekten sahih olduğu vasıflar itibariyle varlıklar 
cemâdâttan insana kadar birbirinden farklı kategoriler teşkil 
ettikleri gibi92 bunların her biri kendi içinde de kademeler 
hâlinde sllsilelenirler. Belki bir kategorinin en alt kademesinde 
bulunanla en üst kademesindekiler arasındaki fark, iki kategori 
arasındaki farktan büyüktür. Meselâ insan en alt kademede 
“Belhüm adali” (hayvandan aşağı) sıfatını müstehak bir 
derekeden, “feııâfillâh” ve “bekâbillâh” derecelerine kadar 
uzanan bir teselsül ve kademeleniş arz eder.93

92 Bunlardan “insiin“a kadar olan üç kategorisine “mevâlîd-İ selâse” denir ki, 
bunlar cemâdât (cansızlar), nebâtât ve hayvanâttır.

93 Tasavvufta “seyr-i sülük” denilen nefsi tasfiye ile Halck’a yükselme dört 
safhadır:

a-Seyr-i ilallâh: Seyir, tarikatta muayyen usuller dâiresinde maneviyatta yük­
selmeyi ifade eder. Bu kelimenin lügat mânâsı; yürümek, hareket etmek demektir. 
Manevî yükselişin bu birinci merhalesi, sâîikin. yani tasavvuf! terbiye yoluna girmiş 
olanın kaiettiği ilk merhaleyi ifade eder. Kalbter. âlem-i imkâna a:d ne varsa, silin­
mesiyle hedefe varılır ki. buna ’’Velâyet-i Suğrâ" denilir. Yani velayette bu, birinci 
merhaledir. Vâsıl olunan noktadaki makamın adı ise, "fenâ fillâh”, yani Allah’ta 
fâni olmaktır.

Seyr-i ilallâh. iki nevidir. Bunların birine, "seyr-i âfâkî”; diğerine ise "seyr-i 
enfüsî” denilir. “Seyr-i Afâkt’ye “suluk*. “seyr-i enfüsT'ye ise cezbe denilir.

b-Seyr-l fillAlı: Buna, seyr-i sülükte ikinci merhale olması dolayısıyla "sefer-i



KADİR MISIR O Ğ L U ------------------------------------------------------------------

Mu’minler bütün varlıklara şâmil olan bu farklılıkların 
giderilemeyeceğini îtikâdî bir esas olarak benimsemişlerdir. 
Çünkü ihtilâf (farklı olma) Âlem’in temel varlık sebeplerinden 

biri ve O’nun düzen ve işleyişini temin eden asıl müessirdir.

Cenâb-ı Hakk’ın ruhlara onların yaratılışı ânında:

"-Elestü birabbiküm?”94 Yâni "Ben sizin Rabbiniz değil 
miyim?" diye sorduğu ve ruhların da:

NÂnî" veya "cem" denilir. Bu merhaleyi yaşayanlar, “ufk-i âiâ"ya erişerek bütün 
beşerî sıfatları mahvetmiş olanlardır. Bu merhalenin sonunda sâlike ledün ilmi 
verilir. Bu durumda olanların makamına ise, ‘‘bekâ biUah” denilir.

c-Seyr-i maallâh: Buna da seyr-l sülükte üçüncü merhale olması dolayısıyla 
“sefer-i sâlis" ya da "fark ba'de’l-cem" denilir. Bu merhale, Allah İle olan seyri 
İfade eder ki, bu takdirde ikilik şâibesi ortadan kalkar. Bundan dolayı buna Hazrei-l 
Peygamber'in Miraç esnasında vâsıl olduğu makamın ad» olan "Makam-ı Kaabc 
Kavse yu ev Ednâ" adı verilir. Bu da, yayın iki ucu arası veya daha azı demektir. 

d-Seyr-l aııillâh; Buna da ”sefer-i râbî” denildiği gibi "felvin ba‘de’t-temkin’’ 
adı da verilir. Mâhiyeti İse. vahdetten tekrar kesrete dönüşlür. Bu dönüş, lâliplcıtn 
terbiye ve irş&dı içindir. Gerçek mürşid i kâmiller, bu dördüncü seferi tamamlamış 
olanlardır. Bu, tıpkı mektep bitirip muallim olan bir kimsenin talebelerine bîr şey 
Öğretirken öğrendiklerinin çoğunu bilmiyormuş gibi davranarak bir tedrfc usûlüne 
riâyet edişleri gibidir. Bu merhaleyi tamamlamış olanlara “miinlehî-i kâini)" denilir. 
Zira kulun yükselişi buraya kadardır.

Bunlardan başka Âlemde iki türlü seyir vâkîdir:
1- NüzÛlî Seyir: Mukayyed vücudun hıısûle gelmesi için mutlak vücudun âlern-i 

imkâna nüzulüne bu ad verilir. En dûn (aşağı) mevkide cemadai (cansızlar) bulunmak 
üzere, bu seyirle sırasıyla nebatat, hayvânât ve ins (insanlar) zuhura gelir, zâlıir ve 
ıneşhtıd olur. Bu seyir, insan mertebesine kadardır.

2- Urûcî Seyir: Bu da mukayyed olan varlıkların geldikleri yere doğru yükseliş 
seyridir. Cem&dâttan (cansız varlıklar) nebâtâta, neb&tâttan hayvanata, hayvanatlan 
İnsan bedenine doğru cevherlerin seyridir. Bu, bir damlanın denize düşmesine 
benzer.

Bu aynı zamanda bir yukarıdaki no::a izah ettiğimiz "Mevâlid-i Selûse” hakika­
tinin tecellisidir. Bunların birincisine "kavs-i nüzul” (iniş kavsi), İkincisine İse “kavs-1 
ııruc" (yükseliş kavsi) denilir. Çünkü varlık âlemi, bir dâire gibi düşünülse, onun bir 
parçası üzerindeki bir nokta “âlem-i gayb” farz edilse, or.un en uzağındaki nokla, 
merkezden geçen doğrunun yayı kestiği yerdir ki, burası cemâdâhn makamıdır. Bu 
suretle iki yay parçasına ayrılmış olan dâirenin bir tarafında mükemmellik, yani 
Allah'a yakınlık itibariyle cemâdâttan başlayarak varlıklar yer alırken, diğer tarafında 
da bunun aksi suretinde varlıklar sıralanarak insana vâsıl olur. Ondan sonra ise. 
yukarıda izah edilmiş olan seyir başlar. Bu sebeple o kavislerden birine iniş kavsi 
(kavs-i ııiizûlî), diğerine ise yükseliş kavsi (kavs-i urûcî) denilir.

94 Bkz. Araf Sûresi, âyet 172.

____________________________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖKÜŞÜ

“-Belâ!" yâni "Evet” cevâbını vermiş bulundukları îtikâdî 
bir esastır. Bundan dolayıdır ki mu minler:

“Ne zamandan beri müslümansın?” suâline:

“-Kâlû belâ'dan beri." diyerek cevap verirler.

“Bezm-i elest” de denilen bu hâdisenin oluş ânı, Allâh ile 
rûhlar arasında gerçekleşen bir "ahid” demektir. Ahid içinse 
iki taraf şart olduğu gibi bir raahhüd altına girmek husûsunda 
bunların aynı zamanda irâde sahibi de bulunmaları gerekir, 
Allah’ın fâil-i muhtar bir sûrette Âlem’i yaratmasıyla sabit 
olan irâdesine mukâbeleten kulda bir irâde olmasaydı onun 
tarafından akde ehil kabul olunarak kendisine böyle bir suâl 
tevcih olmazdı.

Diğer taraftan istidrat kabilinden şu hususu da ifâde 
edelim kİ rûhlar Âleminde vâkî olan bu rubûbiyyet ve abdiyyet 
muahedesi Hacerü’l-Esved'e yazılmış ve beşerin cennete 
istihkak ile gelmesi ve bu sûrelle daha fazla şereflendirilmesi 
murâd-ı ilâhiyesi sebebiyle Âdem -aleyhisselâm- mâhut zelleye 
sürüklenip Dünyaya gönderilince bu mukavelenin yazılı olduğu 
Hacerii’I-Esved de arkasından Dünya’ya gönderilmiştir. Hac 
programı içinde Hacerii’l-Esved’in istilâmı -âdeta- ondaki 
imzânın yenilenmesi kabilinden ezeldeki akdin tazelenmesinden 
veya teyidinden ibarettir.95

Bu keyfiyet kulun rûhlar Âleminde bile irâde sahibi, hak 
ve vecibelere ehil bir varlık olduğunun kabûlünü mecburî kılar. 
Ancak bu irâdenin mâhiyeti nedir ve hududları nelerdir? İşte 
asıl tahlil ve tâyini gereken mes’ele budur.

95 Gerçekten şu îtikâtli bir esastır ki. BeytuJâh. Arş-ı Âlâ'dakl Beyt-i Mâmur'un 
-teknik tâbiriyle söylemek gerekirse- izdüşümünde bulunmaktadır. Beyt-i Mâmûr, 
ezelde cennette bulunuyordu. Melekler, onu daimî bir sûrette tavaf ettikleri gibi o, 
beden elbisesine büründüğü anda Âdem -aleyhisselâm-’a da metâf (tavaf yeri) ol­
muştur. Sonra I lazret-i Âdem, mâhud zelle sebebiyle Dünyâya gönderilince Beyt-1 

Mâmûr do arkasından Mekke'de bugün Beytullâh’ın bulunduğu mahalle İnzal buyu-



KADİR M1S1ROĞLU 

Diğer taraftan Şeytan da Âdem'e beden elbisesi giydirildikten 
sonra ona secde etmesi husûsundaki Rabbânî emre, fâsid bir 
kıyasla inkıyâd etmeyerek irâde ve ihtiyar sahibi olduğunu 
göstermiştir.’6 Şeytan, meleklerin hocası olmasına rağmen melek 
değil, cin soyundandır. İşte bu îtikâdî esas cinlerin de insanlar 
gibi ezelde -diğer pek çok mevhibe-i ilahiye yanında- irâde 
ile de techîz edilmiş bulundukları gerçeğinin kabûlünü ortaya 
koyar. Bundan dolayıdır ki; mâsivâullâh içinde iki mümtaz 
kategori teşkil eden ins ü cinden başkaları için mes’ûliyet 
ınevzu-i bahs değildir.

Allâh ilm-i küll sahibidir. Bu Onun olmuş ve olacak her 
şeyi bilmesi demektir. Bu îtikâdî gerçeğin zaman ve mekânla 
ıııukayyed olan insan idrâkine sığması imkânsızdır. Zîrâ bir 
şeyin olmadan evvel bilinmesi onun sâbit ve takdîr edilmiş 
bulunduğunu zannettirir. Hâlbuki gerçek böyle değildir.

Allâhu Azîmuşşân, bâzı oluşlara kendi mutlak irâdesiyle 
Amil olduğu halde diğer bazılarını kulun istemesine havale 
elmiş ve kula verdiği cüz’î irâde ile bunları -hayır veya şer- 
gerçekleştirmesini murâd etmiştir. Bu demektir ki kul, sahib 
olduğu irâde sebebiyle belli bir hareket sahası içinde muhtardır. 
Dilediğini yapabilir. Ancak kulun irâdesi mahsûlü olarak 
ortaya çıkan her fiil de "mahlûk” olduğu ve kulda “hâhk” 
sıfatı bulunmadığından Mevlâ-yı Müteâl, kulun irâde ve ihtiyar 
İle tercih ettiğini halk eder. Yâni beşerî fiillerde "fâiliyyet”

itilir,uçtur. Adem ve nesli bir cennet hâtırası olmak üzere cnu tavaf ediyorlardı. Bu 
durum. Nuh Tûfâm’na kadar devam etmiş ve suya gark olmaması lç:n bu defa Arş-ı 
Alâ’ya ret okunmuştur. Lâklr. bütün insanlığa ondan hâtıra bir cüz'iyyât baki kalsın 
düşüncesiyle Hacerii’İ-Esved Dünya da bırakılmıştır. Bugün Beytullâh’ın kuzeybatı 
kullarındaki hatem. Beyt-i Mâmûr’a dâhildi. Mekkeliler tarafından yeniden inşâ 
edildiğinde imkânları yetmediğinden bu “Hatem” denilen kısım hâriçte kalmıştır. 
Ancak vaktiyle bu mekân Beyt-i Mâmûr'a dâhil bulunduğundan tavaf buranın 
dışından dolaşmak sûretiyle icra edilmektedir.

96 Şeytanın itirazının özü şuydu: Kendisinin dumansız ateşten, Hazret-İ Âdem ­
in ise topraktan yaratılmış olduğunu ileri sürerek ateşin toprağa (âikiyyetl sebebiyle 
ı*ııivedilen secdeyi yapmaktan istinkâf etmiştir.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ve “hâlikıyyet" gibi iki sıfat cem olmuş olur. Lâkin Cenâb-ı 
Hakk'ın ilm-i küll ile bunları bilmesi bizzat takdîr ve tayin etmiş 
olması mânâsında değildir. O, kulun ne yapacağını bilir. Bu 
biliş, Allâh katında zaman ve mekân olmadığından dolayı pek 
tabiîdir. Bu, tıpkı bir kulun fiili zaman içinde gerçekleştikten 
sonra bilmesi derecesinde kolaydır.

Diğer taraftan kul, her istediği fiili -o fiil iktidarı dâhilinde 
görülse bile- bazen gerçekleştiremeyebilir. Bu, beşerî irâdeye 
İlâhî irâdenin “hâlikıyyet” sıfatıyla inzimam etmemesinin 
bir neticesidir. Kul için kader, yâni olacakların mutlak irâde 
ile ezelde takdîr olunması keyfiyeti bilinemez. Ancak zaman 
içinde kaderin gerçekleşmesi yâni “kaza” hâline gelmesiyle 
anlaşılır. Bu, insanın zamanlı bir Alemde yaşamasından ve 
idrâkinin zaman ve mekân kaydı dışında sıfırlanmasından 
doğan bir keyfiyettir. Ayrıca bu keyfiyet aynı zamanda İlâhî 
bir merhametin de îcabıdır. Zîrâ insanlar olacakları evvelden 
bilselerdi bahtiyar olabilmelerine ve hayâtın çeşitli cilveleriyle 
avunup huzur bulmalarına imkân olmazdı. Bu, o derecededir ki; 
meselâ bir trafik kazasında can verecek olan kimsenin o vâkıânın 
gerçekleşeceği âna kadar endişeden salim olabilmesi kaderin 
bu mechûliyyeti sayesindedir. Buna ilâveten kader bilinebilseydi 
fiiller o bilginin ışığı altında şekil ve mâhiyet değiştirir ve bu da 
kul için Dünyâ hayâtını bir “imtihan âlemi” olmaktan çıkarır 
ve nizam altüst olurdu. Meselâ bir adam öleceği zamânı daha 
önceden bilebilseydi ölmeden az evvel ne kadar hasmı varsa 
hepsini öldürmeye kalkışabilir veyâ yapmayacağı birçok işleri 
gerçekleştirmeye teşebbüs ederdi.

Bütün bu söylediklerimizi misâllendirerek daha vâzıh 
bir hâle getirmek istersek diyebiliriz ki, küllî irâde -lâ teşbih 
velâ temsil- meselâ şehir cereyanına benzer. O merkezden 
kesik olsa, kulun odasındaki lâmbayı yakmak için düğmeye 
basması hiçbir netîce hâsıl etmez. Beşerî irâdenin talebinin 
gerçekleşebilmesi için İlâhî irâdenin o fiile mutlâk bir surette 



1. A DIR MISIROĞLU 

ve evveliyetle inzimam etmesi gerekir. Bu sebepledir ki, hayır 
ve şer bütün fiillerde İlâhî irâde mutlaka mevcûddur. Kur’ân-ı 
Kerîm’de Allah’ın müsâadesi olmadan her hangi bir ağaçtan 
her hangi bir yaprağın düşmeyeceği yolundaki İlâhî beyân” 
• la bu gerçeği te’yîd eder.

Otuz üç derece ile kademelendirerek -gûya- bir beşerî 
lerakkî sistemi ortaya koymuş bulunan masonlar da on 
sekizinci dereceye kadar bu İtikadı taşıyabilirler. Ancak bundan 
vazgeçip “Deizm" diye adlandırılan görüşü benimsemedikçe on 
dokuzuncu derece ve daha yukarısına terfî edemezler. Deizm, 
ilâhı irâdenin Kâinât’ın yaradılış ânında aynen bütün semavî 
dinlerde olduğu gibi mutlak bir şümûl ile carî bulunduğunu kabul 
edip yaradılıştan sonra bu irâdenin bilâhare yaratılmış olanların 
(eşkîl etmiş olduğu Âlem (mâsivâ)’le alâkasının kesildiği yolunda 
bir görüştür. Onlar Cenâb-ı Hakk ı “Kâinâtın Ulu Mimarı” 
diye yâd ederler. Bundan dolayı sembolleri, mîmarlara mahsûs 
pergel, cetvel gibi âlet edevattır. Nasıl bir mîmâr bir binâyı istediği 
şekilde plânlayıp inşâ ettikten sonra onun bilâhare kullanılış 
ve işleyişiyle ilgisiz kalırsa, Cenâb-ı Hak da Kâinât karşısında 
aynı durumdadır. Bu demektir ki; on dokuz veyâ daha yüksek 
derecedeki masonlar İslâm nazarında “münkir"dirler.

İns ü cinnin âmil olabildiği bütün vukuat ve şuûnât 
(ıealiteler)’ta İlâhî irâdenin mevcûd olduğunun söylenmesi bütün 
bu fiillere Allah’ın razı olduğu şeklinde anlaşılmamalıdır. Bu, 
belki “müsâade" veya “ruhsat" kelimesiyle îzâh olunabilir. 
Zîrâ Cenâb-ı Hakk’ın irâdesi her şeyde mevcûd olduğu halde 
rızâsı sadece ve sadece hayırdadır. Böyleyken icâbında kulun 
şerri murâd edip irâdesini o yolda kullanmasına müsâade 
etmesi Dünya hayâtının bir imtihan Âlemi olmasının ve

97 "Gaybın anahtarları Allâh’ın yanındadır; onları O’ndan başkası bilmez. 
O. karada ve denizde ne varsa bilir; O’nun ilmi dışında bir yaprak bile düşmez. 
O yerin karanlıklan içindeki tek bir tâneyi dahî bilir. Yaş ve kuru ne varsa 
hepsi apaçık bir kitaptadır.” (En’am Sûresi, âyet 59)



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

netîceten mükâfât ve mücâzâtın mantıkî bir îcâbıdır. Aksi hâlde 
cennet ve cehennemi yaratmak abes olurdu. Abesle iştigâlin 
ise, Cenâb-ı Hak hakkında caiz olmayacağı aşikârdır. Çünkü 
O’nun sıfatlarından biri de “müteal” yâni idrâk ve ilıâtâsı 
imkânsız bir mükemmelliktir. Kul âmil olmak istediği halde 
ilâhı irâdenin adem-i inzimamı sebebiyle gerçekleşmemiş olan 
fiilden dolayı tecziye edilse isyân ve îtirâzı mantıklı olurdu. Bu 
nükte şu misâlle daha anlaşılır bir hâle gelir sanırız:

Bir babanın çocuğunu “oynasın eğlensin" diye bir oyuncak 
almak üzere bunları satan bir yere götürdüğünü düşünelim. 
Evlâdına -hiç şüphesiz- merhamet ve muhabbeti olan o baba, 
çocuğun bir tercih yapmasından önce ona dükkândaki bütün 
oyuncakların menfaat ve mazarratlarını anlatmak ister. “Şu, hiçbir 
riski olmadan güzelce oynayıp neşeleneceğin bir oyuncaktır, 
bunun elini kesmek, ötekinin arkadaşlarının gözünü çıkarmak 
ihtimâli vardır.” gibi her oyuncağın husûsiyetini çocuğuna 
gereği kadar anlatır. Ondan sonra da kendisine dükkânın 
hudutları içinde bir tercih hakkı tanır. Çocuk, bütün bu îkâz 
ve irşâdlara rağmen mazarratlı bir oyuncak seçtiği takdirde 
dilerse parasını vererek çocuğun irâdesinin yöneldiği gayeyi 
gerçekleştirmesine imkân verir, dilemezse parayı vermeyerek 
onun irâdesini akînı bırakır.

İşte küllî irâde sahibi olan Cenâb-ı Hak karşısında bütün 
mahlûkat ve bu arada hassaten Âdemoğlu, misâlimizdeki çocuğa 
benzer. Dikkat edilirse murâdını gerçekleştirmek hususunda 
sâhib olduğu zâtı irâde tek başına kâfî gelmediği gibi o irâdenin 
gerçekleşebileceği saha da mahduddur.

Park kenarlarında köpeklerini gezdiren insanlar vardır. 
Bu köpeklerin, ucu sahibinin elinde olan bir ipi olur. Sahibi, 
dilerse bu ipi bir-iki metre, dilerse beş-altı metre olarak tâyin
ve tesbît eder. Köpeğin bu ipi uzatıp-kısaltmak hususunda bir 
iktidarı olmadığı gibi o, bundan dolayı muaheze de edilemez.



KADİR MISIROĞLU 

Ancak sahibiyle arasındaki mesâfeyi onun önünde, arkasında 
veya sağında, solunda kullanabilmek gibi bir ihtiyara mâliktir. 
Sahibi, köpeğin bu ihtiyârı kullanışına nadiren müdâhale 
eder. İşte kuldaki cüz’î irâde bu kabilden ve fakat hududları 
kat’î ve nazarî olarak önceden bilinemeyen, sırf vukuatın 
gerçekleşmesiyle anlaşılabilen bir tahdîde tâbidir. Bu da İlâhî 
takdire dayandığından değişmez ve değiştirilemez.

Bununla beraber değişmez ve değiştirilemez olan takdırâta 
rağmen şu cüzî irâde üzerinde de bilinebilen ve bilinemeyen pek 
çok müessirin mevcûd olduğu muhakkaktır. Bu müessirlerin 
irâdenin artıp eksilmesinde ve yönlendirilmesinde oynadığı 
-çok kere keşfi imkânsız- rollere de temas etmek gerekir.

Gerçekten irâde üzerine bu temas ettiğimiz munzam 
müessirlerin -bihakkın- tâdâdı imkânsızdır. Biz kimisi şahsî ve 
iktisâbî, kimisiyse hâricî ve ictimâî olan bu müessirlerin belli 
başlılarına temâs ile iktifa edeceğiz.

b-Beşerî İrâde Üzerindeki Muhtemel Müessirler
İnsanın maddî Âlemdeki ilk sermâyesi olan ve baba tarafından 

ana rahmine bırakılan nutfe-i meneviyyenin helâl veyâ haram 
gıdadan teşekkül etmiş ve rahme besmele ile gönderilmiş olup 
olmamasının, ana baba arasında bu münâsebetin meşrûiyyet 
zemînini oluşturan nikâhın mevcûd bulunup bulunmamasının, o 
nutfeden vücûda gelecek “insan”ın kaderi, karakteri, tahassüs 
ve tefekkürü üzerinde çoğu tesbît edilemeyen pek çok tesirler 
icrâ ettiği inkâr olunamaz. Meselâ, nikâhsızlar arasındaki bir 
münâsebetten doğmuş olan bir çocuğun şuuraltı, -en azından 
beşerî kınama sâikiyle- bu gerçeğin kendisini muzdarip kılan 
buhranlarıyla dolu olacağından bunların onun tefekkür, tahassüs 
ve -binnetîce- irâdesine aksetmemesi imkânsızdır.

Bilinen bir gerçektir ki; her âilede ilk çocuk daha mahcûb 
________________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ve hayâlı olur. Bu, ana-babanın birbirleriyle henüz tam 
mânâsıyla senli-benli olamayıp hayâ hislerinin galebesiyle 
îzâh edilir. Buna mukabil, ailede son çocuğun daha serbest 
-tâbir yerindeyse- daha açıkgöz bir hâlet-i rûhiye arzettiği 
pek çok müşahede edilegelmiştir. Ceninin ana rahmindeki 
mâcerâsının başlangıcında varlığının ilk zahirî sebebini teşkîl 
eden ebeveynindeki rûh hâlinden bile hissedar olduğu, böylece 
sabit olmaktadır. Bu keyfiyetin onur, ileride ortaya çıkacak 
olan rûhî temayüllerine müessiriyyeti inkâr olunamaz. Buna 
ilâveten his ve fikirlerin irâde izhârından evvel olduğu ve onun 
şekillenmesinde bir rol oynadığı da hesaba katılınca beşerî 
irâdenin böyle belli belirsiz birçok tesirlere tâbî bulunduğu 
gerçeği ortaya çıkar.

Bu müessirlerden biri de ana-babadan cenine veraset 
yoluyla intikâl eden beden yapısı ve karakterle ilgili hususlardır. 
Bilindiği üzere henüz ruşeym (döllenmiş yumurta) hâlinde iken 
o küçücük varlık otuzbini anadan, otuzbini de babadan olmak 
üzere cem’an atmış bin husûsiyeti tevarüs eder. Bunların 
onun ilerdeki davranışlarına zemîn teşkîl edeceği husûsu da 
dikkatten uzak tutulmamalıdır. Bütün davranışların ise, irâde 
eseri olduğu muhakkaktır.

Bir başka müessir de iklîm ve beslenmedir. Dünyada “tarih 
felsefesi" çığırını açmış bulunan büyük âlim, İbn-i Haldun, 
ferd ve cemiyet üzerinde bu iki âmilin müessiriyeti üzerinde 
“Kitâbul-İber” isimli umûmî târihinin mukadderr.esin-de uzun 
uzun durmuş ve çok haklı görüşler ortaya atmıştır. Biz burada 
şu kadarını söyleyelim ki, dağlık bir arazide doğup büyüyen 
insanların çevik, hareketli ve cesur; ovada veya engebesiz çöl 
iklîminde yetişenlerin ise mütereddid, -çoğu kere- âtıl veya az 
hareketli oldukları herkes tarafından müşâhede edilebilir bir 
gerçektir. Diğer taraftan gökyüzünün umûmiyetle açık ve berrak 
olduğu bir ildîmde yetişen insanların diğergâm, hayal ve hisse 
mütemayil, hikmete tâlib, şâir meşreb olmalarına mukâbil, 



KADİR MIS1ROĞLU -------------------------------------------------

gökyüzü kapalı ve kasvetli iklîmlerde yetişenlerin umûmiyle 
egoist, akılcı ve bedbin bir halet-i rûhiye arz ettikleri de inkâr 
olunamaz. Doğu ve Batı Âleminde yaşayan insanların umûmî 
temayülleri arasında sathî bir mukayese bu gerçeği kavramak 
için kâfidir.

Buna ilâveten gıdaların insan karakteri, dolayısıyla irâde 
ve ihtiyarları üzerindeki rr.üessiriyeti ise, İslâm’ın helâl-haram 
gibi hükümlerle bir gıda rejimi ihdas etmiş olmasıyla sabittir. 
Bunun en mâruf misâli hayvanlar içinde dişisini kıskanmamasıyla 
bilinen domuzun, etinin yenmesinin yasaklanışıdır. Bu tahrîm 
edişle domuzdaki şu husûsiyetin insanlara intikâlinin önlenmek 
istendiği herkesin bildiği bir gerçektir. Çinlilerin uyuşukluğunu 
asırlar içinde sırf pirinçle beslenmiş bulunmalarıyla, Kırımlılar'ın 
yola mukâvemetini at eti yemiş olmalarıyla, Karadenizliler'in 
kavgacılıklarını sarp arazîleri kadar beslenmelerine balık ve 
mısır gibi gıdâların hâkimiyyeti ile îzâh etmek yanlış olmasa 
gerektir.

Diğer taraftan dâimî bir sûrette hayvânî gıdalarla beslenmenin 
vücûdda vahşet ve cevvâliyeti, nebâtî gıdâlarla beslenmenin ise 
hilmiyyet ve mülâyemeti tevlîd eylediği İslâm Âleminde öteden 
beri bilinen bir gerçektir. Etle beslenen hayvanların vahşet ve 
cevvâliyetlerine mukâbil otla beslenenlerin âtıl ve halim selim 
oluşları herkesin kolayca müşahede edebileceği bir vâkıadır. 
Bugün kobaylar üzerinde yapılan tecrübelerle müşâhede edilen 
ve sabit olan şu hususiyet sebebiyledir ki, tasavvuf yolunda 
yürüyenler, manevî terakkî için başvurdukları usûllerden biri 
olan “riyâzât”98 esnâsında hayvânî gıda tüketmekten ictinâb 
ederler. Gıdâların bu müessiriyyeti bugün batı Âleminde 
“Gastronomi" (beslenme) adıyla yeni bir ilim olarak arîz-amîk 
İncelenmektedir.

Riyâzât. nefis terbiyesi için yiyip içmeyi azaltmak demektir.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Gerçekten beslenmenin bu ehemmiyeti zamanımızda, 
kendilerini Âdem’in değil, şeytanın şhfâdı kabul eden Yahudiler’in, 
bu sahada bütün insanlığa karşı müthiş bir ihanet hâlinde 
olmaları sebebiyle daha da artmış bulunmaktadır.”

” Düııyâ’dn çpclh ticâretinin birinci elleri Yahııdi'er'dir. Zira biirün insanlığın 
düşmanı olan yahudinin istismar ve ihanet vâsıtalarından biri de gıdâdıı*. Çünkü hir 
mal pahaîansa ve o mal meselâ tekstil olsa insanlar, eski elbiseleriyle bir müddet 
idâre edip pahalı olan bir kumaşı almayabilirler. Ama gıdada bu mümkün değildir. 
Bu yüzdendir ki; yahudi ne yapıp yapıp gıdâ ticâretini âlemşümul bir surette eline 
geçirmiştir. Bu. eskiden gıdada sırf "karaborsa" şansının fazlaca mevcudiyeti 
dolayısıyla idi. Bugün buna bir başka müessir de eklenmiştir: "Emllkaiör" veya 
Memilsiifer"ler.

Batı Âlemi‘nde sanâyi inkılâbı başlayıp da insanların alışverişe ayıracakları 
zaman azalınca Yahudi zekâsı, bunların bozulmalarını Önleyecek birtakım katkı 
maddeleri îcâcl etmeye başlamıştır ki, bunlara Almanca emilkatör, İngilizce emilsüfer 
denilmektedir. Bir kimse onbeş günde bîr alışveriş yapsa, bu gıdâların bozulmaması 
İçin îcâd edilmiş bulunan bu katkı maddelerinden yahudi, insanlımı çeşitti süratlerde 
zehirlemek için istifâde etmekledir. Şöyle ki:

İnsan karakterinin teşekkülünde beslenme ve ildim aslî sebeplerdendir. İslâmi­
yet'in bir gıdâ rejimi vaz etmiş olması bu gerçeklen dolayıdır. Eskiden Osmanlı'da 
Talarlar posta milvezzii (dağıtıcısı) İdiler. Bunun sebebi o milletin târih boyunca al 
etiyle beslenmesi ve blnnefîce yola mukaavim olmasıdır. Çinlilerin târih boyunca bir 
salyangoz gibi kabuğuna çekilerek vatanlarında âtıl bir süratle yaşamaları onların 
asırlardır pirinçle beslenmiş olmalarımın eseridir. Bunu bilen müslümanlar, "rlyâzat” 
esnâsında hayvânî gıdâ yemezler. Çünkü hayvânî gıdâ, hareketliliğe âmil ohııken, 
nebâtî gıdânın, hiimiyyeli (ahlâkta yumuşaklığı) artırdığım bilirler.

Ancak unutmamalıdır ki; ilâçlar da teksif edilmiş ve hazan da hirbirlerine ka­
rıştırılmış gıdâlardır. Bunların uzviyet ve bazen de hâlet-i rûhiye üzerindeki tesirleri 
miişâbede olunagelen bir gerçektir. Demek kİ: emilkatörler de aynı durumdadır. 
Meselâ "lıormcmhr etin erkeklerde erkeklik duygularını, kadınlarda ise kadınlık 
duygularını azaltarak bir nesil bereketsizliğine sebep olduğu bugün ispatlanmış bir 
keyfiyettir.

Yahııdiler emilkatörle -bilhassa- Alman Milleti'ne bir oyun oynamakta ve onları 
senede bir milyon civûrında nüfûs azalmasına mahkûm etmiş bulunmaktadırlar. Hiç­
bir Alman şu neticenin yahudi eseri bir uzun vâdede yok etme plânından doğduğunu 
bilmemektedir. Çünkü emilkatörler, gıdaların üzerine rakamla yazılmaktadır. Bu 
keyfiyet, beyne’l-milel kaanıın ve teâmüliere aykırıdır. Çünkü bir tüketici, tükettiği 
gıdânın neden îmâl edildiğini bilmek hakkına sahiptir. Hâl oöyleyken Yahudi, bu 
beynelmilel kaanunu çiğneyerek gıdânın üzerine "E" harfi koymakta ve bundan 
sonra bir rakam yazmaktadır. Bu rakamın arkasında r.e olduğunu bilen yoktur.

Kendisi ise, emilkatödü hiçbir gıdâyı tüketmez. Müslümanların "helâl" anlayışı­
na benzer "koşer" denilen bir kelimeyle yaftalanmamış olan bir gıdaya, Yahudiler 
aslâ ellerini sürmezler. Avrupa'da büyük marketlerde Yahudiler’in alışveriş etmesi 
için "koşer" markalı mallardan teşekkül ettirilmiş bölümler vardır.

Bizim bakımımızdansa emilkatörler bir helâliyet-harâmiyet, bir de sıhhate mûzır 
olup olmadıktan yönünden ehemmiyetlidir.



KADİR MTSIROĞLU --------------------------------------------------

Çocukluk ve gelişme çağında muhtâc olunan protein ve 
minerallerin kâfî derecede ve dengeli bir sûrette alınamama­
sının vücûdun maddî yapısına müessir olduğu kadar beyin 
fonksiyonlarına dahî te’sîr ettiği bu gün ilmin ortaya koyduğu 
gerçeklerdendir. Meselâ fosforu çok olan balık tüketmenin 
zekâ fonksiyonuna müsbet tesir ettiği, aksine dâimi ve sırf unlu 
mamullerle beslenmenin beyin üzerinde menfî bir rol oynadığı 
cidden düşünüp tahlîl etmeye değmez mi? Hiç şüphesiz, irâde 
izhârı, zekî bir insanla aptal bir insanda birbirinden çok farklı 
bir sûrette tezâhür eder.

Aslında fevkalâde geniş olan bu meseleye burada bu kadarcık bir özet bilgiyle 
temas ile iktifa ediyoruz. Fazla bilgi almak isteyenlere şu kitabı tavsiye ederiz: Fâtıma 
Mehlika Mısıroğhı, Yeşil Çevre ve İslâm, İstanbul 1994, Sebil Yayınlan.

Emilkatörlerln İnsan sıhhatine mû2ir olma keyfiyetine İlâveten bugün -yine bir 
yahudi İcadı olarak- “hormonlu yiyecek" belâsı zuhûr etmiştir. Hormonlu yiyecek­
lerin çok çeşitli mahzurları vardır kİ, bu da ülkemizde lâyık-ı veçhile bilinmemektedir. 
Aııcak birçok ülke hormonlu yiyecekler için bir yasak koymuş bulunmakladır ki, 
hu ekıetle selıepsiz değildir. Mesela AB dâhilinde hormonlu et t iikel iminin yasak 
olduğu bilinen bir keyfiyettir. Eğer bir et üreticisi hayvanlara hormona! müdâhale 
yapıyorsa üreltlği eti, “Üçüncü Dünyâ Ülkelerl”ne satabilir, bu serbesttir. Fakat 
kendi ülkesinde asla!.. Bu da Batı insanının egoistliğinin ve çifte standardının bir 
kızâhürüdür.

Bir başka misâl vermek gerekirse, bugün Amerika'da yerli çeşit mısır iireiil- 
ı öddedir. Bunlardan dördü hormonlu olması sebebiyle AB‘ye giremez. Böyle 
çeşidi gıda maddeleri için milletler, yaptıkları ilmi çalışmalar neticesinde yasaklar 
koymuşlardır. Türkiye ise. bu gelişmelerden habersizdir. Daha AB'ye girmeden bi­
zim gıda imâlatımızı kendi güdümlerine alan Batıklar, pancar ekimini yasaklanmaya 
doğru götürmektedirler. Gûyâ biz şeker fabrikalarımızda pancar yerine şeker kamışı 
kullanacakmışız. Hâlbuki Türkiye’de hiçbir şeker fabrikası şeker kamışı kullanmaya 
ıııüsâid değildir. Bunun neticesi şudur: Amerika'dan hormonlu mısır idhal edilmekte 
w bundan sağlık için son derece de mahzurlu glokojen elde edilerek şeker istihsali­
mizde kullanılmaktadır. Hâlbuki başkalarının sağlığa muzır addederek yasakladığı bir 
maddeden elde ettiğimiz şekerle halkımızı her gün zehirlemekteyiz.

Burada şunu da ifade edelim ki, hormonal müdâhaleyle elde edilen gıda mad­
delerinin muhtemel mahzurlarının kâmil manasıyla ortaya çıkması için iki-üç neslin 
onıı kullanması gerekmektedir. Bu cemekûr ki, bununla zehirlenme gayet y*vaş bir 
M’yir takip etmektedir.

Diğer taraftan hormonal müdâhaleyle elde edilen v* adına "hilmi" denilen 
tohumlar bir nevî yahudi tekelindedir. Zira genlerine müdahale olunarak elci/ edilen 
hormonlu bir bitkiden tohum elde edilememekte ve her defasında bunıın ynhudi- 
lı-rden ve yeniden temini icab etmekledir. Bütün Diinya'da bıı hususta bir tekel 
oluşturmuş bulunmasından dolayı yahudi, hormonlu gıdaların tohumlarını herkese 
alını fiyatına satmakta, bir de böyle bir istismâra vucûd vermektedir.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

İrâdenin şekillenmesinde hayatın içinde başladığı aileden 
cemiyete kadar, lehte-aleyhte haricî muhîtin müessiriyyeti de 
apaçık bir gerçektir. Buna tahsil ve tâbî olunan terbiyeyi de 
katmak lâzımdır.

Gerçekten, insan fıtratının hiçbir değişikliğe istidadı olmasa 
idi lügatlerde "terbiye” diye bir kelime mevcûd bulunmazdı.

Biyolojik verasete ilâveten “sosyolojik verâsef’in de irâde 
üzerindeki müessiriyetini anlamak için milletlerin belli başlı 
hususiyetleri arasındaki farklara bakmak yeterlidir. Meselâ 
Çingenelerdeki bazı davranış bozuklukları -hiç şüphesiz- bu 
sosyal verasetin eseridir.

Ceza hııkûku nazariyecileri içinde şâyân-ı dikkât bir mevkii 
olan İtalyan hukukçusu Lombroso, "Doğuştan Suçluluk” 
adıyla bir görüş sahibidir. Ona göre irâdelerini suç işlemek 
istikâmetinde izhâr edenler, buna biyolojik yapıları îcâbı olarak 
mecbûrdurlar. Aynen Freud misâlinde olduğu gibi başlangıçta 
doğru olan bir görüşü olabildiğince şümûllendirmekle yanlışa 
inkılâb ettirmiş bulunan Lombroso’nun görüşündeki hakikat 
şundan ibarettir. Meselâ, Hipopez bezi aşırı ifrazat yapan 
insanlar son derecede asabî olurlar. Böyleleri bu aşırılıktaki 
şiddet nisbetinde suça sürüklenirler. Meselâ, bir başkasının 
basit bir münâkaşa ile geçiştirebileceği bir ihtilâfı cinâyetle 
nihâyetlendirirler. Gayr-i kâbil-i tedâvî bir derde musâb olanlar 
bedbîn, hayâta karşı isteksiz ve hareketlerinde âtıl olurlar.

Biyolojik olarak "hünsâ" (erkekle-dişi arasında) durumundaki 
insanların bu keyfiyet irâde ve ihtiyarlarına büyük ölçüde 
akseder. Bunlar bedendeki gayr-ı tabiîliklerle ilgilidir.100 Hâlbuki 
bedenin tabiî olan bütün hususiyetlerinin de irâde üzerindeki

lu0 Bu gayr-ı tabiîliklerin İnsan şahsiyetinde ve dolayısıyla İrâdesi üzerinde en 
müessir olan keyfiyet -bilhassa erkekler için- cinsî münâsebete muktedir olamama 
hâlidir. Bunun sebebi de şudur:



KADİR MIS1R0ĞLU -------------------------------------------------

müessiriydi âşikârdır. Meselâ akıl, şehvet ve gazap gibi istîdât 
ve temayüller, herkeste aynı derecede şiddetli değildir. Bunlar, 
(erdin irâdesinin yönlenip şekillenmesinde rol oynadığı gibi 
hâricî tesirlere bağlı olarak da bu rolleri bir kat daha artar 
veya eksilir. Meselâ henüz tahsîl hayâtındaki bir gencin, sesi 
güzel olsa, hâricî teşvikler ona tahsilini bıraktırır. Bunun gibi 
sesi güzel olan hafızların -çoğu kez- ilim yolunda ilerlemeyerek 
gazelhanlıkta karar kıldıkları da bir gerçektir. Fizikî kuvveti 
yerinde delikanlılar da lise çağlarında -biraz da hâricî teşvik ve 
alâka sebebiyle- çoğu defâ işi kavgacılığa dökerek terk-i tahsîl 
ederler. Belki vücûd yapımızın rûh, karakter ve irâdemize in’ikâs 
eden fakat henüz keşfedilememiş olan başka husûsiyetleri de 
vardır. Erzurumlu İbrahim Hakkı “Mârifetnâme"sinde bütün 
vücûd organlarının karaktere, dolayısıyla irâdeye vâkî tesirlerini 
sayıp dökmüştür. Bunlarda bir mübâlağa payı olduğu düşünülse

İmâm-ı Gazâlî İnsan fıtratında üç temel sâik tesbît eder ve bunları: 
a-Kuwe-i akllyye
b-Kuvve-i gadabiye (bedeniye)
c-Kuvve-i şeheviye
sürelinde gruplandırarak bunların ifrâd, tefrîd ve îtidâl derecelerini tahlil ederek 

insana bu hususiyetlerde mûtedil olabilmenin yollarını ve föidelerini anlatmağa çalı­
dır. (fmânı-ı Gazâlî’ye göre kuvve-i akliyyenin ifrâtını “cerbeze", tefritini "gabâvel", 
İlklâlinl "hikmet"; kuvve-i gadabiyyenin ifrâtını "tehevvür”, tefritini "cebânct" yani 
korkaklık, mutedilini İse "şecaat"; kuvve-l şeheviyyenin ifrâtını "fiicûr", kirilini 
"dimûd", İtidalini ise "iffet" olarak adlandırmakta, İtidallerin fezâil (faziletler), ifrat 
ve tefritlerin ise rezâll, yani rezillik sebebi olduğunu anlatmaktadır.) Bu üç müessirin 
<le insan irâde ve ihtiyârı üzerindeki te'sîrleri gayr-ı kâbil-i inkârdır. Ancak bunların 
«il müessir olanı -kanaatimizce- şehvettir. Zîrâ onun çek köklü ve derîn bir saik teşkil 
ettiğini, bu hususta tatmin elmanın veya olmamanın müthiş ehemmiyetin; Şeyh-l 
Ekber Muhyiddîn-I Arabî "FusûsuTHlkem" İsimli eserinde Hazret-1 Peygamber*e 
tahsis ettiği bahiste hayret verici bir derinlikte tars;i ve hikâye etmekledir.

Onun bir kısmını ileride aynen nakletmiş olduğumuza görüşüne göre insandaki 
en köklü arzû. fânîiiğ! aşmak meylidir. Bu arzû, şuuraltı temayüllerinin en dehşet 
vericisidir, tnzâl ânıdır ki, insana kendinden yeni bir insanın vücûda geleceği hissi ile 
ı*ıı büyük tatminkârlığı sunar, tnzâl ânındaki zevkin beşerî ve nefsânî lezzetlerin en 
büyüğü olması, bu en köklü "fâniliği aşma meylPnln tatmininden dolayıdır. Belki 
hlr sanatkârın hiç olmazsa nâmını ibkâya medâr olacak eserini vücûda getirdikten 
sonra duyduğu haz da bu kategoride telâkki olunabilir. Bu sarih ve vazıh olmasa da 
şuuraltını doyurup tatmîn etmesiyle sâbîttir ve irâdenin şekillenip yönlendirilmesinde 
ınutlakâ büyük bir rol oynar.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

bile1'" yine de uzvî hususiyetlerin karakter ve -binnetîce- irâde 
üzerindeki belli ölçüde müessiriyetleri inkâr olunamaz.

Beşerî hukukta bu müessirler bilhassa taksirli suçlarda, 
yâni suç kastı taşımaksızın vâkî olan fiillerde, cezâ tâyininde 
-tespit edilebildiği ölçüde- dikkate alınır.

Bütün bu sayıp dökülenler göstermektedir ki, ilâhı mizanda 
mesuliyet veyâ mükâfatın temel sâiklerinden biri olan “irâde” 
üzerinde yağmur gibi radyasyona benzer belli belirsiz birçok 
müessir rol oynamaktadır.1"2 Bunların bir kısmı yukarıda 
zikrettiğimiz gibi beşerî hukukta bile dikkate alınırken İlâhî 
mizanda hesaba katılmamaları düşünülemez. Meselâ, içki 
içerek irâde ve ihtiyarının selb olması neticesi suç işleyen 
bir insan mazur görülmezken, gayr-ı iradî bir sûrette o hâle 
getirilen, -belli ölçüde- bir muâfiyete nail olur. İlâhî mizanda 
ise, ferdin kendi irâde ve ihtiyarı dışında kalan müessirler de 
onun mesuliyetinin haddini tâyinde elbette bir rol oynayacaktır. 
Yukarıda söylediğimiz gibi ferdi tâkatinden fazlası ile mükellef 
kılmayan Cenâb-ı RabbüTÂlemîn o ferdin irâde ve ihtiyân dışında

1,11 İlırAlıiı» Ilııkkı I lazrelktri'nin ıızviyyete ftid hususiyetleri bu suretle tahlil 
edişi onun nihfıyet tahmîn, tahayyül ve biraz da sosyal hayattaki müşahedelerine 
dayanmakladır. I IMbııki Alman Alimi Ernest Kreschmer, takribi on hin insan 
üzerinde laboratuar tecrübesi yaparak ortaya "Beden Yapısı ve Karakter" isimli 
tamamen ilmi bir eser koymuştur. Onun hütiin bir doktorluk hayâlını dolduran 
müşahedeleri sonunda vücûd bulan bu ilmi eser, sosyoloji âlimlerimizden Prof. Dr. 
Mümtaz Turhan tarafından dilimize kazandırılmış ve İstanbul Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi yayınları arasında 1949'da neşredilmiştir.

1(12 İrâde üzerindeki bu müessirleri -zahir ve bâtın- birçok veçheden dikkate 
alan bâzı mutasavvıflar, bunun rolünü alabildiğince küçülttüklerinden irâdeyi inkâr 
etmekle itham oltmagelmişlerdir. Bunlardan bîri de Osmanlı'nın son devirlerinde 
yaygın bir şöhret sahibi olar. Melâmî meşâyıhından Şeyh Muhammed Nurulara-
b'dır. Onun "ciiz'î irâ(le‘*y: inkâr etliği yolundaki dedikodu, Sultan Abdülmecid 
zamanında saraya kadar intikâl etmiş, pâdişâh da bu durumu merak ettiğinden 
kendisine belli ettirilmeden bir istintak yoluna gidilmiştir. O zamanki tâbirle mute- 
tayyıben yâni incitilmeden Şeyh in İstanbul’a getirtilmesi ve bir paşa konağında İlmî 
bir miibâheseye sokulması kararlaştırılmıştı. Pâdişâh da kafes arkasından bu sohbeti 
dinlemişti. I localar sağdan soldan lâfı bir hayli dolaştırıp gezdirdikten sonra bahsi 
irâde meselesine gelirmiş ve bu şöhretli Melârnî şeyhine bu hususta ne düşündüğü 
sorulmuştur.



KADİR M1S1ROĞLU -------------------------------------------------

var olan müessirleri elbette onun tâkatinin belirlenmesinde
hesaba katacaktır. Tıpkı kollan olmayan bir insanda abdestin 
bir taranın sâkıt olması gibi.

Beşeri irâde üzerinde daha böyle birçok müessirin rol oynadığı 
-az çok- bilinmektedir. Meselâ renkler!.. Kırmızı rengin öfkeye 
âmil olduğu çok bilinen bir gerçektir. Matadorların, kızdırmak 
istedikleri boğalara kırmızı şal göstermeleri bundandır. Meselâ 
yeşil renge bakan göz yorulmaz. Çünkü göz, bir sonsuza ve bir 
de yeşil renge bakarken uyum mecburiyetinde değildir. Bundan 
dolayı yorulmaz. Kütüphânelerde masaların yeşil renkli çuha 
ile örtülmesi bundandır. Hatta doktorlar normalde beyaz önlük 
giydikleri hâlde ameliyat esnasında bunun yeşil (cam göbeği) 
renklisini kullanırlar. Bu, gözleri çabuk yorulmasın diyedir.

Aynı şekilde “ses” ve “koku”nun da hissiyat, dolayısıyla 
irâde üzerindeki müessiriyeti inkâr olunamaz. Bazı sesler, insanı 
rahatsız edip bir gerginliğe sebep olurken, âhenkli seslerin huzur 
vericiliğini kavramak için mûsikîşinas olmaya gerek yoktur!.. 
Osmanlıların akıl hastalarını müzikle tedâvî etmeleri de bu 
gerçeğin onlar tarafından bilindiğini göstermektedir.

Ay, Güneş ve diğer seyyarelerin de, tabiat ve halta insan 
üzerindeki müessiriyetine âid bilgiler, insanlık tarihi kadar

Şeyh Muhammed Nûrularab demiştir kİ:
“-Kulda cüz’î bir irâde elbette mevcûddur. Mesûliyeiin kaynağı da budun Ancak 

herkesle ve her zaman değil. Meselâ ben elbette cüz î bir irâde sahibiyim. Lâkin, 
«:nr-i şâhâne ile geldim. Buradan kalkıp gitmek ise benim elimde değildir. Gelmeme 
âmil olan err.r-i pâdişâh! gitmem istikâmetinde sâdır olmadıkça buradan ayrılamam. 
Demek k:, burada irâdem -belli bir hususta- yek hükmündedir Ayııı şekilde huzûr-ı 
şâhânede bulunduğumdan dolay: yapabileceğim hareketler de tahdidlidir. Bâzı 
kimseler de aynen bu misâlde olduğu gibi dâimi bir surette Rab’lcrınin huzurunda 
bulunduğunun idrâki içinde yaşar. Beyle kimselerde cüz'î irâdenin var sayılıp-sayıl- 
ıııayacağını varın siz takdir edin.” demiş ve bu cevap pâdişâhın hoşuna gittiğinden 
Melâmî şeyhi Muhammed Nûrularab izaz ve ikrâm ile yerine havâle edilmiştir. 
Çünkü pâdişâhım o mecliste kafes arkasından mübâheseyi dinlemekte bulunduğu 
gerçeğini bilmeyen Şeyh Muhammed Nurularab'ın bu ifâdesi O’nun -belli ölçüde- 
pcrdelerin arkasına da vâkıf olduğunu göstermiştir.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

eskidir. Bunlarda zamanımızdaki "burç falı" misalinde olduğu 
gibi mübalağa edilmiş olsa da, -yine de- bir hakikat payı vardır.10-1 
Dünya’daki med-cezirin (gel-gitin), Ay’ın tesiri ile vukûa geldiği 
bir gerçektir. Buna ilâveten Amerika’da Dolunay zamanlarında 
suç işleme nispetinin arttığı tespit edilmiştir.

En lezzetli et, hayvanların sırtından elde edilir. Çünkü bu 
kısım, dâimi bir surette Güneş alır. En kalitesiz et ise, karın 
etleridir. Çünkü Güneş almaz!.. Güneşin bu tesirinin insanlara 
da şâmil olduğu inkâr edilemez. Meselâ bol güneşli Arabistan’da 
büluğ yaşı sekiz civarında iken, bu, İskandinav ülkesinde yirmi 
ikiye kadar çıkmaktadır. Ayrıca gece ve gündüzün uzun sürdüğü 
(kutuplarda altışar ay) kuzey memleketlerinde yaşayanlar 
melankolik olurlar!..

Bu demektir ki, beşerî hâlet-i rûhiye dolayısıyla irâde 
üzerinde rol oynayan sayısız müessir mevcuddur.

İşte mes’ûliyetin kaynağını teşkîi eden cüz’î irâde böyle bir 
mâhiyeti hâizdir. Ancak ne türlü müessire mâruz kalmış olursa

Şaılı Vnliyııllfilı Bilileri. "IIUccelullAlıri-Bâliğa" (Islâm Düşünce Rehberi) 
isimli meşhur eserinde Güneş vc diğer bazı yıldızların Yerküre üzerindeki bilinen 
tesirlerinden bahsettikten sonra:

">Ancak fakirlik ue zenginlik, kuraklık ue bolluk ve İnsanların başına gelen 
diğer olayların yıldızların hareketlerine bağlı olması, şeriatta sâbit bulunmayan 
şeylerdendir. Rasulullâh *sollâliâhu aleyhi ue sellem-, bu gibi şeylere dalınması­
nı yasaklamış ve şöyle buyurmuştur:

"Kim ilnvi nücumdan (astrolojiden) bir pay edinirse, o kişi büyücülükten 
(sihir) bir pay edinmiş olur.” (Ebû Dâuıtd, Tıbb, 2; İbn Mâce, Edeb, 28; Ahmed 
bin Hnnbel, I, 227)

O, "Palanca yıldızın doğmasvbatmas: sebebiyle bize yağmur yağdırıldı. “ gibi 
sözlere karşı şiddetli tepki gösterirdi. (Bkz: Buhârî, Megâzt. 35; Tirmizî, Tefsir, 
557A, Ahmed bin Hanbel, 1/İ08)

Ben, Allah Teâlâ, yıldızlara, insanları kuşatan hauar.-.r. (atmosferin) değiş­
mesi vâsıtasıyla kendilerinden bazı olayların kaynaklandığı birtakım özellikler 
vermemiştir demiyorum. Zira şeriat bunu gerektiren bir şey söylememiştir.

Bilindiği üzere Rasûlullâh -sallâîlâhu aleyhi ve seliem- kehânette bulunmayı 
yasaklamıştır. Kehânet, cinlerden haber vermektir. O -sallâîlâhu aleyhi ve 
sellem-, aynı zamanda kâhine gelip onu tasdik edenlerden uzak olduğunu ilân 
etmiştir. Sonra kâhinlerin durumlarından kendisine sorulduğu zaman onlar 
hakkında şu bilgiyi vermiştir:



I A DİK M1SIROĞLU -------------------------------------------------

ı dsnn onun az veya çok her insanda mevcûd olduğu İslâm’ın 
insan vakıasında kabul ettiği bir temel esastır.

Aslında cüz’î olan beşerî irâdenin bir de böyle -tesbît 
edilebilen ve edilemeyen- birçok müessire mâruz bulunmasının, 
İm hakikatlere vâkıf olan bir kimsede ye’s, tereddüt ve endîşeler 
lııısûle getirmemesi âdeta imkânsızdır. Bu bahisteki gerçeklerin 
tamamlanabilmesi için dînin bu ye’s. tereddüd ve endişelerden 
kurtulmaya medâr olacak tesellisinin ve buna ilâveten tasavvufî 
görüşlerdeki telâfî ve tedâvî çarelerinin de anlatılması gerekir.

c-Dînin Sunduğu Teselli

Hayat şartlarının tâ bebeklikten itibâren her ferde birtakım 
ı ıâiliyetler kadar mahrumiyetler ve külfetler de yüklediği 
malumdur. Bu külfetler ne kadar ağır olursa olsun onlara 
katlanıp isyan etmeyerek Cenâb-ı Hakk’a karşı “rızâ” hâlinde 
bulunabilmek dünyevî huzur ve sükûn için şarttır. Dîn, hayatı 
olduğu gibi kabul etmeyi emreder. Bununla beraber kaabil-i ıslâh 
< ilanları düzeltip iyileştirmek de dînin emirleri cümlesindendir. 
Peygamber -aleyhissalâtü vesselam-:

"-iki günü müsâuîolan ziyandadır."buyurmuşlardır.,<M 
Buna göre hayâtı bütün külfetleriyle olduğu gibi kabul ve 
lılnnetîce Allâh'tan râzı olmak atâleti îcâb ettirmez. Belki sırf 
zihnî ve kalbî huzûr için şarttır. Gerçekten Kur’ân-ı Kerîm de 
"İnsana çalışmasının karşılığından başka bir şey yoktur.”,ns 
umûmî hükmüyle çalışıp didinmeyi emreder. İnsan için bin bir 
mahrumiyete rağmen huzura ulaşabilmek, ancak dînin sunduğu

"Vfe’ekıer bulutlara İnerler ue semâda kararlaştırılan emirleri söyleşirler. 
Şeytanlar kulak hırsızlığı yapar ve duydukları yarım yamalak bilgilerin yanma 
Viir. yalan katarak kâhinlerin kalplerine atarlar." fBuhârî, Bed’ü'l-Halk, 6)" 
ı|«rnektedir. (Bkz: a.g.e., c.l. İslanbul, 2003. İstanbul, sh: 115.)

10,1 Ebû Nuaym, Hilye, VIII, 35.
105 Necm Sûresi, âyet 39.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

teselli ile mümkündür. Bunda lâyıkıyla muvaffakiyet için de 
dînî hislerin kuvvetli olması lâzımdır.

Meselâ doğuştan sakat olan bir insan, bedenî mâlûliyyetin 
hayâtına hükmeden ağırlığı karşısında teselliye nasıl nail olabilir? 
Eğer o sadece Dünyaya inanıyorsa gerçekten teselli bulması 
imkânsızdır. Böyle bir kimse Âhiret’e inanıyor, böyle mahrumiyetlerin 
Âhiret’teki mes’ûliyetini azaltacağını düşünebiliyorsa, Allah'tan razı 
olup sabretmenin bakî elan o Âlemde kendisini büyük bir mükâfata 
nail kılacağını düşünür ve bu durumda üzüntü yerine sevinç ve 
huzura ulaşır. Mahrumiyetini sabır, tevekkül ve rızâ sayesinde 
kendisi için bir kazanç kapısı olarak görmeye başlar. Elbetteki bu 
görüşe ulaşamayanlar buhran ve ızdıraplardan kurtulamazlar.

Buna mukabil, Dünya’ya bedenî bir arıza ile gelen bir 
kimse sırf Allâh’a îmân sayesinde pek çok teselli imkânına 
sahip olabilir. Rabb'in kullarına lütfettiği nimetlerin 
-hâşâ- onun bir borcu olarak gerçekleşmediğini106, onların,

106 Buna dair bir hatıramı nakledeyim:
27 Mayıs 1960 İhtilalinde I larbiye’de hücre hapsine lıkılmışlım. Burada cereyan 

eden bir vak’ayı, "Geçmiş Güııil Elerken” (c: II, sh: 81 vd.) isimli hatıratımdan 
naklen dikkatlerinize sunayım:

"... Allah’ın Nimetleri Kullarına -hâşâ- Borcu Değildir/,,
Ertesi gün sabah kahvaltısı verilirken yemek dağıtımına nezâret eden bir 

astsubay kulağıma eğilerek:
" Bugün burası boşaltılıyor, gözünüz aydtn!..” dedi.
Akıl edip ne surette boşaltıldığını sormadtm. Kendisine teşekkür ettim. 

Evvelce arz etmiş okluğum üzere astsubaylar, İhtilâl'i tasvib etmiyor ve bizimle 
aynı hlssiyâtı paylaşıyorlardı. Askerler çekilip gittikten sonra müjdeyi bütün hücre 
sâkinlertne duyurdum. Hepimiz sevince gark olduk. Mevkufların hepsi de o gün 
tahliye edilip serbest bırakılacağımızı sandı. Çünkü suç sayılabilecek bir fiili olan 
yoktu Herkes entipüften işlerden dolayı buraya getirilmişti. Bundan dalayt böyle 
düşünmekte mazurduk.

Öğleyi iple çektik. On İkiye kûdar gelen giden olmadı, Mesâinin saat öğle­
den sonra beşe kadar devam ettiği düşüncesi İle bir müddet daha teselli olduk. 
Lâkin bu vakit de dolduğu hâlde görünürde kimse yoktu. Artık astsubayın 
söylediğinin doğru olmadığına kanaat getirdik. Herkesin hücre hapsinden 
doğan ızdırabı bir kat daha arttı. Mevsim kış, günler kısa idi. Beklemekten 
ikindi namazı kılmayı geciktirmiştim. Kapıya uzun müddet uurduktan sonra 
abdest almam içirt açılmasını temin edebildim.

Kapıyı açan fspartah gardiyan askerdi. Bana dedi ki:



KADİR M1SIROĞLU

(Â;nâb-ı Hakkın kullarına karşılıksız bir ihsanı olduğunu 
O nun Rahman ve Rahim sıfatlarıyla bütün mahlûkâtı 
kuşattığını, mahrûmiyetlerinse mesuliyetlerden -belli 
ölçüde- muafiyet sebebi teşkil edebileceğini düşünür.

"-Ağabey, ben dışcnda top oynuyorum. Sen abdestinl a/ınca İçeriye gır. Ben 
sonra gelir kapıyı kapatırım!..”

Hücreler arasındaki koridordan lavaboya doğru yürümeye başladım. Bu 
lirada önünden geçmekte olduğum hücrelerden birinde hazır, bir İnilti ve 
ağlama sesi duydum. Gayrı îhttyârî durup dinledim, İçini burkuldu. Hücrenin 
sürgülü kapısı üzerinde -evvelce arz etmiş olduğum üzere- küçücük mandallı 
penceredğl açıp içeriye baktım. On altı-cn yedi yaşlarında, tüysüz, zayıf, çilli 
yüzlü bir çocuk ağlıyordu. Kendisine:

"•Ne ağlıyorsun?" diye bağırdım.
"•Allah aşkına şu kapıyı aç da koridora çıkayım, çıldıracağım!.. ” dedi.
Gayr-I Ihtiyârt kapının sürgülerini açtım. O anda Turhan Bulgurlu gibi 

bir zâbit denk gelse, benim de gardiyan askerin de karşılaşacağı felâketi aslâ 
düşünememiştim. Çocuk koridora çıkmakla gün ışığını görmüş olmuyordu. 
Dilnya bize bütünüyle kapalıydı. Burada şahsan an bir gün, altı saat kaldım. 
Hu müddet zarfında Fâruk Güuentürk'ün istin tâki dışında gün ışığı görmedim. 
I Uç kimse de görmemiştir.

Lavaboya doğru yoluma devam ettim. Bir başka koğuştan periyodik olarak 
«Tak! Tak!* diye sesler duydum. O koğuşun kapısındaki küçük pencereyi de 
uçtırn. İçerde benimle aynı hâdise sebebiyle buraya gelmiş olan Oktar Önder 
■ıdında bir Orman Fakü/tesl talebesi vardı. Eline bir liralık para almış, bir ka- 
fasına, bir de hücrenin kopısına uuruyordu. Kapı üzerindeki pencereclğl açınca 
yüzü bana dönük olduğu İçin O'nunla yüzyüze geldim. Buna rağmen beni 
görmüyor ue hâlâ aynı harekete devam ediyordu. Kendisine öfkeyle bağırdım: 

"Ulan sana ne oldu, delirdin mi?"
Derin bir uykudan uyanır gibi irkilerek gözlerini açtı ve beni hayretle süz­

dükten sonra ağlamaklı bir sesle:
"•Ne olacak bizim hâlimiz?! İşte astsubayın söylediği de yalan çıktı. Bunlar 

bizi ölüme terk ettiler!.." dedi ve daha bu İstikamette bazı şeyler söyleyerek 
boşalmaya çalıştı.

Ben de O'nu teselli ederek birkaç söz söyledim. Fakat euuelki çocuğun 
hâdisesi üzerine bu sahne de benim kuuve-i mâneuiyem üzerinde çok menfi b’.r 
tesir icra etti.

Boğazımın tıkandığını, kelimeleri kekelemekslzın söyleyemediğimi fark 
edince, oradan uzaklaşıp yoluma ceuam ettim. Tam lavaboya yaklaştığımı 
sırada bir başka hücreden ağlamak!: bir inilti duydum. Gayr-i ıht.’yâr? o hüc­
renin küçük pencereciğinl de aç:p baktım. İçindeki Lâtif adındaki bir esnaftı. 
Bu adam Tahtakale'de Rüstempaşa Câmi-l Şerlfl’nden Beyazıd'a doğru çıkan 
yokuşta kapı aralığı kadar bir yerde çaycılık yapıyormuş. Yeri c derece küçüktü 
ki, bir kimse içeride oturarak çay içemezdi. Ya dükkânın önündeki meydanda 
ayak üstü İçerler ya da o civardaki esnafa servis yapardı. Günlerden bir gün, 
bu kahveci Latifin dükkânı önünde ayaküstü çay İçmekte olan üç dört kişi 
arasında bir konuşma geçmiş.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Diğer insanlar ölçü alındığında bir mahrumiyet ifâdesi 
taşıyan kendindeki menfîliğin veya eksiklik ve ârızanın

Bu konuşmada müşterinin birisi, Pazar günü ihtilâl olacağından, bu sebeple 
sokağa çıkma pasağı konma Ihtlrnali bulunduğundan, şimdiden fazla ekrnek 
alma lüzumundan bahsetmiş. O zaman Demokratlar, mukabil bir ihtilâl ümidi 
taşıyorlardı. Bundan dolayı orada dikilenlerden birisi, konuşanların Demokrat 
olduğuna hükmetmiş olacak ki, onlar, toparlayıp Örfî /dâre'ye götürmeyi kah­
ramanlık saymış. Meğer bu adam polismiş. O zaman bir k:sım polisler, alelusul 
bir suçlu yakalayarak göze girmek gayret: peşinde koşuyorlardı. Lâkin bu polis, 
şu gayrette havsalaya sığmaz bir surette ileriye gitmişti. Yen! bir ihtilâl olaca­
ğından bahseden müşteriyi, kahvenin sahibi Lâtifi, bitişiğindeki ıckunyeciyi, 
O'nun dört-beş işçisini ue köyden henüz gelmiş, daha heybesini hile yere bırak­
mamış olan eniştesini mevkuflar kafilesine katmış ve böylece seklz-on kişilik 
güyâ bir suçlu grupumı yakalayarak askerler tarafından mükâfatlandırılmak 
gâyesl gütmüş.

Bunların hepsini de niçin ve nereden geldiklerini sormadan hücrelere 
tıkmışlar. O zaman öyleydi. Mahkeme kararı olmaksızın gözaltına alınmanın 
bir müddeti yoktu. Aylarca yatabilirdiniz. Nitekim şimdi İstanbul'da avukatlık 
yapmakta olan NAztttı Durmuşoğlu adındaki arkadaşımızın dosyası yanlışlıkla 
Yasstada'ya gittiğinden, bu yanlışlık anlaşıhncayo kadar bir seneden fazla hu 
hücrelerde ne Balmumcu Kışlasında yatmıştır.

Ağlayan Lâtife hışımla bağırdım:
"-Ne ağlıyorsun be/.. .Sen erkek değil misin?/"
Lâtif bu ihtarını üzerine sesini daha da yükselterek:
‘-Ağabey, benim sekiz çocuğum uar, günlük kazancımla bunların karnını 

zor doyuruyordum. Onbeş gündür buradayım. Kapımı açacak ve onlara bir kuru 
ekmek olsun verebilecek bir yakınım da yoktur. Eminim ki, benim çocuklarım 
şimdi açtır. Ben ağlamayayım da kimler ağlasın?!* dedi.

O'nu da teselli* edecek birkaç söz söylemeye çalıştım. Fakat daha evvelki oa- 
k’alara, bunun da inzimamıyla bir şey söylemek imkânını kaybettiğimi gördüm. 
Lavaboya doğru bir adım atmak İstedim. Düşer gibi oldum. Dizlerimin dermanı 
kesildi. Ayakta güçlükle durabiliyordum. Lavaboya abanarak bir miktar vakit 
geçirdim ve tefekküre daldım. Kader sırrı ue merhameH î/âhtyyeye müteveccih 
bir lıayll tefekkürden sonra, ânî birsûrelte silkinip bağırdım:

“-Ne ağlıyorsunuz?! Allah’ın nimetleri O’nun size borcu mudur?! Bunlardan 
biri üzerinizden eksildi diye feryada ne hakkınız var!.. Şimdi birinizin dişi ağrısa, 
kulağı ağrısa, gözü ağrısa, demez misiniz ki; keşke şu ağrı dinse de, şurada bir 
gün yerine bin gün yatsam!..." Daha bu istikamette birşok lâf söyledim.

O, günlerden beri çıt çıkarmaya korkan hücre sakinleri:
“■Yaşa, var ol!.. ” gibi yüksek sesle tezâhürâıa başladılar.
Herkesin kuuuel mâneutyesi düzeldi. Yüksek sesle birbirlerini teselliye 

medar olacak sözler söylediler.
Abdestimi alıp hücreme döndüm. İkindi namazımı edâ ettikten sonra 

herkesin duyacağı bir sesle duâ ettim.
‘•Âmin, âmin, âmin!..” sesleri hangarın her tarafında çınladı. O ânda 

zâbit terden birisi gelseydi, hepimizin hâli yaman olurdu. Allah’tan ortalıkta 
kimsecikler görünmedi.



KADİR MJS1R0ĞLU

aksine bir tecellî takdirinde belki de altında kalacağı bir 
ınes’ûliyet doğuracağı ihtimâlini göz önünde bulundurur.'"’ 
Bu hâlin kendisi için o mes’ûliyetten bir kurtuluş çâresi 
olma ihtimâlini hesâba katabilir. Kaderin meçhul olması 

keyfiyetinden hareketle bu menfî oluşun hikmetini Allah’a 
havale ederek vicdânını rahatlatır. Her oluşta mutlaka

Duadan sonra hücre sâkfn/erinden birisi sestendi:
"■Sen ne namazı kıldın?”
“•İkindi!.." dedim.
"-Akşam namazı da oldu, onu da kıl/.." diye karçı/tk verdi.
Akşam namazını bilirmiş, yatağımın üzerinde teşbih çekiyordum kİ; paldır 

küldür hücre kapılarının açıldığını ve dışarıda koşuşmalar olduğunu duydum. 
Biraz sonra benimkini de açtılar. Birkaç astsubay ue er, ellerinde listeler, isimler 
okuyorlar ue insanları birer birer hücrelerinden alarak hangarın kapısına da­
danmış bir cemseye dolduruyorlardı. Meğer o gün koğuşların boşalacağı şâylast 
doğruymuş, onımd, tahliye sürelinde değil, başka bir yere nakil şeklinde. Bunun 
İçin de, karanlığın bastırmasınt bekliyorlarmış. Göz kamaştıran farlar altında 
cemseye balık istifi gibi sıkı sıkıya doldurulduk. Arabanın her tarafını İyice ört­
tüler. Yolda biz etrafı görmemeliyiz, ktmse de bizt görmemeliymiş. Naklimizi 
karanlıkta bundan dolayı yapıyorlarmış. Böylece Balmumcu'ya geldik."

107 1957 yılında İlim Yayma Cemiyeti’nln İstanbul'daki merkezi Siıkeci’de 
Beşinci Vakıf Hanı'ndaydı. Birgün bu cemiyetin oradaki merkezine gittim. Maksa­
dım bazı Üniversite talebelerine burs temin etmekti. Orada şöyle bir hâdiseye şâhid 
oldum:

Çeşitli taleblerle oraya birçok kimse gelmişti. Başkanın henüz teşrif etmemiş 
olması sebebiyle beldeşiyorlardı. Bunlardan biri Konyak bakarkör bir gençti. Mâlum 
olduğu Üzere bakarkörlerin gözlerindeki ânza hareketlerine dikkat edilmedikçe 
anlaşılmaz. Bu genç Mısır'daki el-Ezher Üniversilesi'nde okuyormuş. İzinli olarak 
memleketine geldiğinde onu vaaz kürsüsüne çıkarmışlar. Vaazında zülf-i yâre 
dokunmuş olacak ki; bir müddet hapiste yatmış.. Çıktıktan sonra da kendisine yurt 
dışına çıkış müsâadesi verilmemiş olduğu cihetle İlim Yayma Cemiyet i'n in gözlerini 
ledâvî ettirmek maksadıyla belki bir çâre bulup bu İzni koparabileceği düşüncesiyle 
oraya gelmiş imiş.

Bir müddet sonra gelen ve masaya geçmiş olan o günkü cemiyet başkam adam­
cağıza bağınp çağırarak ders vermeye kailcş::. Kur’ân-ı Kerîm'den âyetin aslını da 
okuyarak:

“-Allâh, nefsiniz! tehlikeye atmayınız.’ demiyor mu? Ne diye zülı-i yâre do­
kunacak şekilde vaaz edip başım belâya sokuyorsun!..’1 diye biraz da yüksek sesle 
akıl verince, sakalı, latası ve takkesiyle hoca görünümündeki bu genç, başkanı iknâ 
etmeye çalışarak:

‘ -Benim için hapishâneyle dışarısının ne farkı var? Her ikisi de karanlık bir 
Alem. Ben de tehlikeyi göze alıp hakikati söylemesem, kimler söylesin.” deyince 
başkanın sesini yükseltip İtirazları çoğaltması üzerine birden aralarındaki muhavere 
şu şekli almıştır:



------------------------------------------  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

bir hayır bulunduğu yolundaki dînî hikmete sarılır. 
Kur’ân’ın ilk nazarda kötü görünen şeylerin binnetîce 
hayır olabileceği, iyi görülenlerin de şer çıkabileceği’08 
tarzındaki İlâhî beyânına dikkat eder. Etrâfında cereyân 
eden hâdiselere bu mantıkla baktığında zamanın ilerle­
mesiyle bâzı zâhirî tecellîler hakkındaki hükmün daha 
sonra değiştiğini görür ve bundan ders alır. Geçmişte 
de böyle vak’aların varlığını öğrenir ve bunların ders ve 
ibret dolu muhtevalarıyla tesellî bulur. Kur’ânî bir kıssa 
olan Mûsâ -aleyhisselâm- ile Hızır -aleyhisselâm-’ın 
beraber yolculuklarında vâkî olan tecellîler bu gerçeğin 
en câlib-i dikkat bir misâlidir. Hızır -aleyhisselâm-'ın 
kendilerini bir nehir veya gölden karşıdan karşıya parasız 
geçiren ihtiyarın gemisini delmesinin zahirde bir kötülük 
olduğu halde, kısa bir müddet sonra hayır olarak ortaya 
çıkmasından kalbî bir teyakkuz elde ederek şahsî durumu 
için red ve cerhi imkânsız bir emsâle ulaşır. Kıssanın

”-Blr dakika, bir dakika bey efendi! Acabâ beri yanlış bir yere mi geldim? Burası 
İllin Yayına Cemiyeti niıı merkezi değil mİ?

"-Evet İlim Yayına Cemiyeti Merkezi, ne var?
‘'-Peki. zâl-ı filinizde memleketle din adamı yetişsin diye kurulmuş bulunduğunu 

bildiğimiz bu cemiyetin başındaki bir kimse misiniz?
“-Evel, ben bu cemiyetin başkanıyırn. Ne demek istiyorsun?
"-Teşekkür ederim beyefendi. Bana çok büyük bir iyilik yaptınız. Anladım ki; bu 

Dünyânın çok câzip oyuncakları varmış. Onları görenler onlar sâdesinde ulaştıkları 
nefis rahatından kolay kolay vazgeçmeye râzı olamıyorlarmış. Öyle ya, koskoca 
İlim Yayma Ceıııiyetl'nitı başına müslümanlar arasında pek tabiî büyük bir gayret-l 
dîniyye sahibi bir kimse olması sebebiyle geçirilmiş bulunan zât-î âliniz ki, bana 
bu telkinlerde bulunuyorsunuz. Dernek ki, benim gözlerimin görmemesi hakkımda 
hayırlıymış. İrâdemdeki gayret-l dîniyyeyi, Dünyâ nimetlerine karşı gösterebildiğim 
istığr.âyı ben meğer gözlerimin âmâ olmasına borçluymuşum. Gözlerim görebilseydi 
ben de kimbikr hangi târ.î oyuncağın cazibesiyle haşr olacaktım.

Bu ânâ kadar gözlerimin germediğine müteeslren yaşamıştım. Buncan sonra 
bu mahrCmiyel benim için bir sevinç ve şükür kaynağı olacaktır. Meğer gözlerimin 
görmemesi ne büyük nimetmiş."

Bu sözleri söyleyen Ezherli talebe, başkanın îlirâz, istihfaf ve öfke dolu mukabe­
lesine aldırmaksızın. arkasını dönüp vakur adımlarla orayı terk etmiştir.

108 "...Olur Ici bir şey hoşunuza gitmezken, sizin için o hayırlı olur ve bir 
şeyi de sevdiğiniz halde o, hakkınızda şer olun Ali âh bUin siz bilemezsiniz.11 
(Bakara Sûresi, âyet 216)



KADİR MISIROĞLU

devamındaki oluşları da bu mantıkla mîzân eder.109 Böyle

109 Gerçeği daha bâriz bir surette kavramak için Kur'ânî bir kıssayı hatırlatalım!..
Malum olduğu üzere; Mûsa -aleyhisselâm- Hızır -aleyhisselâm- ile arkadaşlık 

ı'tmek istedi. Peygamberler Allah'ın bildirdiğini bilebilirler. Hızır -aleyhisselâm-‘a 
Kp Dünya nın sonuna kadar ömür verilmiş ve Ona "lediin ilini” ihsan edilmiştir. 
(Kehf Sûresi, âyet 65) Bundan dolayı Hızır -aleyhisselâm-. Mûsa -aleyhisselâm-'a 
kendisi ile arkadaşlık yapamayacağını, zira bazı hareketlerinin O'nn ters geleceğini 
söyledi. O da böyle hallerde kendine bir suâl sormamak va dinde bulundu. Boy'ece 
arkadaş olup, bir yola girdiler. Önlerine bir nehir veya göl geldi. Karşıdan karşıya 
geçmeler i için orada hazır bulunan ihtiyar bir kayıkçıya ricâda bulundular. Kendisine 
verecek paraları olmadığından, bu kayıkçı, onları rızâ-yı Bârî için karşıdan karşıya 
geçirdi. Akşam karanlığı bastırmak üzereydi. Kayıkçı yolcularını indirdikten sonra 
kayığını kıyıya çekmeye uğraşırken Hızır -aleyhisselâm- orada bir miktar oyalandı. 
Kayıkçı evinin yolunu tutunca da onun köhne kayığını, kocaman kaya parçalarıyla 
kırıp sakatlattı. Bu hâdiseyi seyreden Mûsa -aleyhisselâm- cam sıkıldı. Söz vermiş 
olmasına rağmen i'tizâr ile Hızır -aleyhisselâm-'ın bu yaptığının sebebini sordu. 
Çünkü kendilerini bilâhedel karşıya geçirerek iyilik etmiş olan bu ihtiyarın kayığını 
lıöylece sakatlatmak akla, mantığa aykırı ve zahir hâle nazaran yakışıksızdı.

Ilızır -aleyhisselâm-, Mûsa -aleyhisselâm-’a kendisine sual sormamak hıısûsun- 
daki taahhüdünü hatırlatmakla beraber, durumu izah etmekten geri kalmadı ve:

" Birkoç güne kadar bu beldede harb çıkacak. Hükümet “Barıa kızımdır" 
diyerek milletin elindeki atı, arabayı ve gemileri kendine alacak.- Bıına «teknlif- 
I harbiye» derler. Tekâlif i Harbiye heyeti, bu geminin başına geldiği zaman 
onu, şu sakatlığından dolayı beğenip almayacak. O da hayfece ihtiyar gemiciye 
kalmış olacak. Kendisi bunu alâ külli hâl (âmir edip işine devam edebilecek. 
Bu adamın yetim torunları vardır. Onlara bu geminin geliriyle bakmaktadır. 
Hem bu yetimlere bir iyilik olsun ue hem de ihtiyarın bize karşı hareketine bir 
karşılık teşkil etsin diye gemiyi sakatlattım’' dedi.

Yollarına devam eltiler. Ve güzergâhta bir köye misafir oldular. Köyde bir 
fiile kendilerini misafir etti. îzâz ve ikramda bulundu. Sabahleyin çıkıp giderken 
köy meydanında oynayan çocuklar arasında, bu ailenin oğullarım gördüler. Ilızır 
aleyhisselâm- kendilerine bunca iyilik etmiş olan bu hayırsever hilenin çocuklarının 

kafasını kopartıp onu öldürdü.
Mûsa -aleyhisselâm- Hızır’ın bu tavn karşısında yine darlardı. Binbir i'tizâr ile 

lııı yaptığının sebebini sordu. Hızır -aleyhisselâm- Ona vaadini hatırlatmakla beraber 
yine de sualini cevaplandırdı ve:

"Bu çocuk çok şerir cır insan olacaktı. dize iyilik etmiş olan o âile hu 
çocuk yüzünden rezil rüsvay olacak ve çok ızdırab çekecekti. Onu öldürecek 
kendilerini büyük bir belâdan kurtardım. Gençtirler; başka çocukta rı da olur 
Hayatları boyu ızdırcb çekmektense bu çocuğun ölümünden dolayı birkaç giin 
ağlayıp sızlamaları çok daha ehvendir.” dedi.

Yollarına d2vsm ettiler. Bir köyden geçiyorlardı ki, o köyün halkı çoluk çocuk 
büyük küçük kendilerini taş yağmuruna tuttular.

"•Hırsızlar, uğursuzlar, köyümüze niye geldiniz? Defolun.1” sayhalarıyla 
tc.hdidler savurdular. Bu esnâda Hızır -aleyhisselâm- o köyde yıkılmaya yiiz tutmuş 
olan bir bahçe duvarını alelacele taş yağmuru altında tamir edip düzeltti.

Mûsa -aleyhisselâm- son olarak bu yaptığının da sebebini izah etmesi talebinde 

____________________________________________________________________



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

hâdiselerle târihî vak'aların ibretle tahlilinde de pek çok 
karşılaşılır.,ıu

Her mü'min bilir ki, tecelli-i İlâhîye bu Âlem’de dört 
kategoride gerçekleşir;

a-Zâhiri de “hayır", bâtını da!..

b-Zâhiri de “kahır", bâtını da!..

c-Zâhiri “hayır”, bâtını “kahır” veya

d-Zâhiri “kahır”, bâtını “hayır”!..

Meselâ bir tüccarın iflâs etmesi bir kahır hâlidir. Fakat olabilir 
ki, müflis mâruz kaldığı felâket sebebiyle ahlâkını -hatta belki 
de îmânını- kazanır. Delâletten hidâyete nâil olur. Bu hususta 
sayısız misal zikredilebileceği gibi bunların pek çoklarını da 
her gün müşahede etmekteyiz.

Belki, sırf Dünyâ hayâtına inanan bir insan teselliye 
medar olacak hiçbir fikre ulaşılamaz iken dindar için böyle

bulundu ve hakîkalen I lızır'ın İşlerine akıl sır ermeyeceği düşüncesiyle, bu noktada 
birbirlerinden ayrılmalarını kabul elti. Hızır cevaben dedi ki;

"Senin da gördüğün gibi bu köyün halkı şerir insanlardır. Burada iyt bir 
insan vardı. O da öldü. Parasını bu şerirlerin eline geçmesin diye o duvarın 
arkasına saklamıştı. Duvar yıkılmaya yüz tutmuş olduğundan saklanmış olan 
para neredeyse meydana çıkacak ve bu kötü insanların eline geçecekti. Hâlbuki 
o adamın yetim çocukları vardır. Bunlar henüz çok küçüktürler. Bu şerirlerle 
mücadele ederek babalarının parasına sahip olamazlar. Duuarı tâmlr ettim ki, o 
yetimler büyüyüp güç kuvvet kazanıncaya kadar para saklı kalsın!"

110 Buna tipik bir misal zikredelim*.
Osmanlı Devleti’nı kuran "Kayı Han” aşireti, meşhur İslâm kahramanı Celâ- 

ledin-l llarzemşah maiyetinde Moğollarla vuruşa vuruşa Anadolu’ya gelmişlerdi. 
Bat-.ya yönelmeleri hiç şüphesiz bir kahır tecelli cian Megalar m galebesi sebebiy­
leydi. Böyle olmasa Orta Asya’da kalırlardı.

Önce ar.’anevî göç istikametine uyarak Suriye’ye yönelmişlerdi. Fakat reisleri 
Süleyman Şah ın Fırat Nehri’ni geçerken suya kapılıp Ölmesi üzerine: 

“-Bu yol bize uğursuz geldi!..’’ diyerek geriye dönüp Ahlat’a geldiler.
Burada Selçuklu Sultanına müracaat ederek uygun bir yere iskân edilmeleri 

talebinde bulundular. Taleplerinin kabulünü temin için de, muharipliklerini anlatarak 
devletin düşmanlarına karşı İşe yarayabilecek bir topluluk olduklarını söylediler. Bu 
sözleri dikkate alan Selçuklu Sultanı da onları Bizans hududundaki Söğüt’e yerle şiir- 
dİ. Muhtemelen mesafenin uzaklığı sebebyile bu karardan canları sıkılmıştı.



KADİR M [S IR OĞLU ----------------------------------------- :----------

sayısız dînî teselli ve telâfi imkânı mevcûddur. Uzvî eksikliğinin 
sıkıntılarından kurtulmak için kendini avundurup, ruhen tatmîn 
edecek başka bir meşgûliyete ağırlık verir. Bu, ilim, sanat 
veya ibâdet olabileceği gibi başka insanların hizmetlerine 
koşuşturmak şeklinde de tecellî edebilir. Sağ eli felç olan bir 
insanın zamanla sol elinin maharetleri arttığı, gözleri görmeyen 
bir insanın sese âid hafızasının kuvvetlendiği gibi eksikliğini, 
ulaştığı huzûr, sükûn ve tevekkül sayesinde başka bir vâsıta 
ile telâfiye yönelir.

Dünya hayatı fânî, Âhiret ise ebedî olduğuna nazaran fânî 
nâiliyet veya mahrûmiyetlerin asıl ebedî Âlem için oynadığı 
rolü mühimser. Böylece bir insan İlâhî takdire bağlı olan 
mahrumiyetinin mes’ûliyetini azalttığı düşüncesiyle* 111 teselli 
bulacağı gibi nâiliyetlerinin de bu mes’ûliyeti artırdığını hesâb 
ederek hayatını hak ve hayrın galebesi istikâmetinde daha verimli 
kılmaya meyleder. Hattâ o derecede ki; bu mahrûmiyetler 
başkalan için de ders, ibret ve tesellî kaynağı olmak yönünden 
sosyal bir rol oynar. Meselâ, birçok ibtilâlara uğrayan bir insan 
en büyük teselliyi peygamberlerin mârûz bulunduğu ibtilâları 
düşünerek elde eder. Belânın en şiddetlisinin peygamberlere, 
sonra evliyâullâha ve sonra derece derece iyi insanlara teveccüh 
etmesindeki hikmeti kavrar112 ve bundan sabır ve tevekkül 
sayesinde elde edeceği hasenâtın hayal edilmesindeki lezzetle 
sıkıntıları seâdete kalb etmeye muvaffak olur. Zîrâ insanı 
olgunlaştırmakta ızdırâbın oynadığı rol aşikârdır.

Hâlbuki bu sûrede ve şüphesiz sevk-i kacer’e hudud boylan onların tarihteki 
relerini oynayabilmeleri için er. müsaid bir yerdi. Cengâverliklerini İzhar için burası 
içerideki herhangi bir yerle kıyaslar.maycak derecede müsaiddi. Tarihle onların 
yükselişinde coğrafî âmillerin rolünü gösteren sayısız misal mevcuttur.

111 Çünkü Kur’ân-t Kerim'de, “Allah hiç kimseye takat getiremeyeceği şeyi 
teklif etmezi.." buyrulmaktadır. (Bakara Sûresi, âyet 286)

112 Aynı mâhiyette olmak üzere, hadîs-i şerifte, uEşeddü'lbe/â. afe'Lenbtyâ, 
ba'de euliyâ, sümme emsâl, sümme emsâl...” buyrulmuştur. Yani “belânın en 
şiddetlisi önce peygamberlerin, sonra evliyânın. sonra da onlara benzeyenlerin 
Üstüne (gelir)." demektir.
____________________________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Diğer taraftan peygamberlerin “mâsumîyyet” sıfatlarına 
rağmen birçok ibtilâiara mâruz bulunmalarından "belâların 
çoğunun istilıkâk ile olmadığı" gerçeğine ulaşır. Bir kulun İlâhî 
tâyinle memur olduğu vazifenin ağırlığı nisbetinde bu vazifeyi 
bihakkın ifâya muktedir olabileceği olgunluğa kavuşmak için bir 
ızdırâba dûçâr kılındığı gerçeğini kavrar. Izdırap kaynağı ibtilâlar 
üzerinde înıâl-i fikrederek halkın “Bir musibet bin nasihatten 
yeğdir.” darb-ı meseliyle anlatılmak istenen gerçeğe bihakkın 
vâsıl olur. Bu cümleden olmak üzere çeşitli hastalıklar ve ihtiyarlık 
husûsiyetlerinin insana acziyyetini kabûlistikâmetinde sağladığı 
faydayı görür. Bunların gençlik ve sıhhatli zamanlardaki nefs 
hâkimiyyetini zaafa uğrattığını ve böyle ibtilâlar sayesinde 
nefsine gâlip gelme şansının arttığını düşünür. Bu idrâk, ona 
huzur ve sükûn verir. Hâlinden razı olmayı telkin eder. Ayrıca 
dîn, sabredilip katlanılan ızdırapların günahlara kefaret olduğu 
yolundaki telkini İle de baha biçilmez bir teselli kaynağıdır. 
Günahsız bir kulda meselâ bir sabide tecellî eden kahrınsa her 
musibetin mutlaka istihkak ile olmayacağı yolundaki misâlin 
beynennâs müşahhas bir hâle gelmesi gibi bir hikmete mebnî 
olduğunu düşünebilir. Bu takdirde enbiyânın gerçekleşmesi 
matlub olan olgunluk için vâki ibtilâlanndaki hikmet burada 
bazen gerçekleşmeyebilir. Bu da o sabinin bilfarz bir depremde 
enkaz altında kalarak fecî bir ölüme mâruz bulunması gibi 
hâdiselerde düşünülebilir.

Unutmamak gerektir ki her oluş birçok varlığın kaderine âid 
bir ittisal (kesişme) noktasında vâki olur. Misâlimizdeki sabinin fecî 
ölümü sâdece kendisine müessir olmayıp kendisinden kullandığı 
eşyalara, arkadaşlarına, ana-babasına ve derece derece mâruz 
kaldığı fâciâya şâhid ve bununla ilgili olan pek çok şahıs ve 
varlığa müteallik bulunduğu muhakkaktır.113 Kaderin bu girift

113 “Bir de öyle bir fitneden (belâ ve musibetten) sakının kİ, sadece sizden 
zulmedenlere dokunmakla kalmaz (umûmî olur) ve bilin kit Allah'ın azabı çok 
şiddetlidir." (Enfal Sûresi, Ayel 25)



K A D İ R MIS1R O Ğ L U -------------------------------------------------

ağı içinde vâkî olan şeyler, misâlimizdeki hâdisenin İlâhî hikmet 
vönünü bihakkın kavrayıp tâyin etmek beşer idrâkinin iktidarı 
dâhilinde değildir.1,4 Ancak mümkün ve muhtemel bir kaç 
sebep ve netîce zikri ile hâdisenin Allah’a havale edilmesi en 

doğru bir îtikâdî esastır. Misâlimizdeki çocuğun, yaşasaydı şerir 
ve şakî olma ihtimâli ve bunun bertaraf edilmesi ile Âhiret’teki

114 Kelâm târihinde ehl-i sünnet îtikâdî mezheplerinden olan Eş'âriligin 
sultânına âld çok mâruf bir "thve-i Selâse" (üç kardeş) mes'elesi vardır. Bu İlâhî 
ı.ıkdirdeki hikmetleri kavramak husûsunda beşerî aczi ortaya koymak yönünden 
dikkat çekicidir:

Ebu’Mlasan el-Eş'ârî, kırk yaşına kadar aklı tervîc eden Mûtezüe Mezhebinde 
kılmış ve bu mezhebin mümtaz âlimleri arasında yer almıştır. Bir gün hocası ve Mû- 
h'zile ûstadlarından Ali el-Cübbâî’ye bir suâl tevcîb etti ve aldığı cevaplar kendisini 
bılmîn etmeyerek ayrılıp Eş’ârîlik Mezhebini kurdu.

Suâl şudur:
Kul hakkında hayırlı olanı yaratmanın Cenâb-ı Hak hakkında "vAclb” olduğunu 

Iddiâ eden Mfılezile Mezhebinin bu görüşünden şüphe eden Eş'ftrî, hocasına 
Mirclıi:

"-Bîri kâfir, diğeri sâlih mü'min, bir başkasıysa sabî iken ölmüş bulunan liç 
kardeş hakkında ne dersiniz?”

El-Cübbâî:
"-Sâlih mü'min, yüksek derecelere erişmiştir. Kâfir Ölen kardeşi ise azâba dfıçâr 

olmuştur. Sabî olarak veffti eden üçüncü kardeş ise ne mükâfâl ve ne de miicâzâl 
i|öıiir.” demiştir. Bundan sonra hoca ve talebe arasındaki mükâleme şu sfıretle 
ılevâm etmiştir:

"-Sabî olarak vefat eden, sâlih olan kardeşinin derecelerine ulaşmak istese 
Ccnâb-ı Hak buna izin verir mi?"

"-Hayır.1 Ona denilir ki; o derecelere fâal ile varılır, seninse tâatin yoktur."
"-Eğer çocuk. Yâ Rabbî! Bu durum benim kabahatimden dolayı değildir. Eğer 

beni yaşatsaydın sana itaat eder, birâderim gibi derecâta nâil olurdum." dese Cenâb- 
11 iakk’ın ona nasıl bir mukabelede bulunabileceğini tahmîn edersiniz?"

"-Cenâb-ı Hak ona yaşasaydı umduğu gibi taatte bulunmayıp isyân edeceğini 
ve bunun neticesinin de a2âba duçar olmak olacağım bildirerek kendisi için hayırlı 
olanı halk ettiğini yâni sabî iken canın: alarak onu bu durumdan kurtardığını beyân 
buyurur."

-Bu beyân karşısında hayâtın: kâfir olarak tamamlayan diğer kardeş Cenâb- 
ı Hakka "Ey merhametlilerin en merhametlisi olan Rabbim! Mâdem öyle, beni 
niçin kardeşim gibi sabi iken öldürüp de bu felâkete sürüklenmekten kurtarmadın?" 
yolunda bir îtirazda bulunsa. Cenâb-ı Hak buna karşı sizce ne buyurur?"

Bu noktada verecek cevâbı kalmayan Ciibbâî, muhâtabını ithâm ederek: 
"-Sen vesveseye tutuldun." diyerek cevap vermiştir. Eş’ârî ise:
"-Hayır ben vesveseye tutulmadım. Ancak Şeyhimizin söyleyecek sözü kalma­

dı. Anlaşılan akıl sepetinde pamuk bitmiş diyerek meclisi terk elmiş ve Mutezile’den 
(»yrılarak kendi ılikâdî görüşünü yaymaya başiamtştır.



ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

nâiliyyetleri hatıra gelebilen hikmetler olarak başta ana-babası 
olmak üzere bu ızdıraptan hissedâr olmak mevkiinde bulunan 
herkes için -yine de- bir teselli kaynağıdır.

Diğer taraftan başta hayat nîmeti olmak üzere Allah’ın 
nimetlerinin Onun “Lâtif” sıfatının eseri olduğu gerçeği 
de hatırdan uzak tutulmamalıdır. Bu sebepledir ki; Cenâb-ı 
Hak bâzı insanları daha cenin halindeyken öldürdüğü halde 
bazılarını yüzyıldan fazla yaşatmaktadır. Bunun hikmetlerinin 
biri de insanoğlunun vakti mechûl olan ölüm için her an hazır 
bulunmaya kendini mecbûr hissetmesidir. Genç yaşta ölümlerin 
diğer birçok hikmetlerine ilâveten temâs ettiğimiz bu noktası 
da insanoğluna gerekli derecede bir teyakkuz sahibi olması 
için Allah'ın bir lütfudur.

Diğer taraftan mahrûmiyetler, ferdin muvaffakiyetini 
güçleştireceğinden onun elde ettiği başarıların daha fazla mükâfatı 
gerektirmesinden de ayrıca bir teselliye ulaşılır. Meselâ, yetim bir 
çocuğun, yetimliğin gayr-ı müsâid şartlarına rağmen yükselebilmesi, 
böyle olmayanlara kıyâsen beşerî Alemde bile daha fazla takdir 
ve tahsîni icâb ettirir. Aynı şekilde âilevî ve içtimâi müessirlerin 
beşerî irâdeye menfî bir sûrette tesir ettiği bir muhitte yetişildiği 
halde hayatın müsbet bir yönde nizamlanabilmesi elbette daha 
çok takdîr edilir. Ağrı Dağı’nda muallimlik yapan bir kimsenin 
Şişli’de bir başka mektebe tâyini çıksa o, not baremini değiştirmez 
mi? Geldiği yerde pekiyi verdiği bir talebenin seviyesindeki 
bir çocuğa Şişli’de belki ancak orta verir. Bu, mahrûmiyet ve 
nâiliyetlerin hesaba katılmasından başka nedir?

c^°

Bugün yaşadığımız devrin şartlarından hepimiz şikâyetçiyiz. 
Bu şikâyetler İslâm ölçü alındığı takdirde, en had bir şekle 
vâsıl olmakta değil midir? Lâkin akıllı bir adam bütün bu 
güçlüklere rağmen salih bir kul olduğu takdirde şartlar müsâid 
olduğu zaman ve mekânlardaki emsallerinden daha fazla İlâhî 
takdire nâil olabileceğini düşünmez mi? Akıllı bir insan bunu



KADİR MIS1ROĞLU -------------------------------------------------

düşünerek zaman ve muhitinin menfiliklerinden -hiç olmazsa 
kendi hesabına- memnûn bile olabilir. Zîrâ bilir ki gayr-ı müsâid 
şartlarda az iyilik, müsâid şartlardaki çok iyilikten daha değerlidir. 
Ve yine bilir ki elde edilen bir neticenin şerefi ona ulaşmak için 
göğüslenen güçlükler derecesindedir. Güçlük ne kadar fazlaysa, 
şeref ve binnetice mükâfat da o kadar büyük olur.

Bu bir zihniyet meselesidir. Zihniyet ise, İslâm'ın hayat 
ve Kâinât’ı îzâh için koyduğu temel prensiblerden nasîb 
alındığı ölçüde mükemmele yaklaşır. Bu kemâli elde etmiş 
olanlar bütün menfilikleri müsbet yönde kullanacak bir görüş 
ve dirayete ulaşırlar. Tıpkı taaffün etmiş bir gübrenin ortalığa 
mikrop saçmaktayken onu kullanmasını bilen mahir bir 
bahçıvanın elinde bitkilere, ağaçlara tahsis olunarak ondan 
lezzetli meyveler ve besleyici çeşitli sebzeler veya rengârenk 
çiçekler elde edilmesi gibi...

Bu olgunluğa nâil olan insanlar yalnız kendilerini ihâtâ 
eden menfilikleri değil, irâdelerine arız olan herhangi bir sâikle 
sürüklendikleri günahlardan bile kârlı çıkabilme dirâyetini 
gösterirler. Bu keyfiyet, dehşetli bir nedamet sayesinde müspet 
amellerle ulaşılamayacak derecelere yükselmeyi dahî sağlayabilir. 
Bu durum, Dünyâ plânında sırf bir görüş berraklığı sayesinde 
gerçekleşebildiği halde Âhiret’teki karşılık, İlâhî bir nimet 
olarak kendiliğinden tecellî eder. Elverir ki, fert, hayatını İlâhî 
emirlere göre tanzim etmiş olsun. Bu ölçüyle yaşandığında 
mâruz kalınacak her mahrûmiyetin İlâhî ve ebedî nimetlerle 
mukabele göreceğinden şüphe edilemez. Meselâ, Allah yolunda 
yürüyen ve O'nun dîni galip gelsin diye çalışan bir adamın 
mâruz kalabileceği musibetlerin en büyüğü hayat nimetini 
kaybetmektir. Lâkin bu öyle bir ziyandır ki; sahibinin hakikat 
ölçüleriyle bakıldığında beşeriyyet için irtifâda zirve teşkil eden 
"peygamberlikken sonraki en yüce mevki olan “şehidlik’le 
taçlanması demektir. Bu da ebedî seâdete nâiliyyet için eri 
feyyâz bir sebep değil midir?



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bu demektir ki; kul hayâtını Cenâb-ı Hakk’ın emirleri 
istikâmetinde nizamlayıp o yolda yürüdüğü takdirde mâruz 
kalacağı her ziyan (!) aslında “kâr”dır.

Bu görüşe ulaşmak, hayatı, onu dolduran bütün vukûât ve 
şuunât itibârıyla öylesine güzel tecellîlerle süsler ki, böylelerinin 
nazarında artık bu Âlemde abes ve çirkin bir şey kalmaz. Böyle 
bir insan irâdî hatâlarından bile -yukarıdaki gübre misâlinden 
anlaşılacağı üzere- binnetîce kârlı çıkar.

Hakîkaten nedamete inkılâb ettirildiği takdirde bir günâhın 
bilfarz gurur veren bir sevaptan daha hayırlı olabildiği görülür. En 
büyük tâlih, menfî şartlarla haşir neşir olmadan evvel İslâmî bir 
yola girebilmektir. Bu şuur, eşi-dostu iyi seçmekten başlayarak 
Allâh karşısındaki mükellefiyetin mâhiyet ve gerekçelerini 
lâyıkıyla kavramaya yarayacak ilmî faâliyete kadar pek çok 
sûretleıde elde edilebilir.

t

Beşerî irâdenin tâbî olduğu inhinalar (eğilip bükülmeler), 
nâdiren ârıî ve tek müessirle gerçekleşirler. Yâni ayak yavaş 
yavaş kayar. Bu keyfiyet ekseriyâ belli bir veya birkaç müessirin 
uzun zaman içindeki tekerrürü ile tedricen gerçekleştiğinden 
menfiliklerden kaçınmak başlangıçta kolay, nihayette ise 
imkânsız denecek derecede zordur. Tıpkı kötü bir alışkanlığın 
kazanılması gibi... Bu alışkanlığın kazanılması istikâmetinde 
ilk adımlar atılırken rücû kolaydır. Sonra ise, bir örümcek ağı 
kadar zayıf olan irâdeyi bağlayıp yönlendiren o müessirler 
tekerrür sayesinde adetâ birer çelik halat kesilirler. Baş 
edilmeleri kolay kolay mümkün olmaz. Bu sebepledir ki, 
insan bu şartlanmaya sebep olacak müessirlerden uzak 
durmaya bakmalıdır. Dînin, nihayeti şiddetli menfîlikler 
olan bâzı hareketleri daha başlangıçtan yasaklaması bu 
hikmete mebnîdir. Erkeğin bir kadına alâka ile bakmasını 

®‘'göz zinası” suretinde telâkkî ettirerek ondan sakındırması 
gibi hükümler bu sebeple vârid olmuştur.

_______________________________________________________________________________________________________



KADİR M1S1ROĞLU -------------------------------------------------

Hayâtın gençlik mevsimi nefsânî arzuların şiddeti bakımından 
hakka ve hayra yönelmenin güç olması sebebiyle ayrıca bir 
kazanç mevsimidir. Nefsânî temayüllere ihtiyarlıkta onlar zaafa 
uğradıkları için galebe etmek daha kolay olduğu halde bu gençlikte 
olabildiğince güç bir iştir. Bu keyfiyet tabiatıyla gençlikte işlenen 
hayırların ve istikâmet sâhibi olmanın değerini de artırır.

Diğer taraftan menfî temayüller onları geliştirecek müessirlerle 
henüz baş edilemez hâle gelmiş bulunmadığından da gençlik 
bir şans ve talih mevsimidir. Gençlikte iyi tesirlerin carî olduğu 
muhitlere koşmak daha kolaydır. Bu nükteyi ifâde içindir ki, 
ecdadımız, “Ağaç yaş iken eğilir.” demiştir.

Bu demektir ki; hayâtı yönlendirmek hususunda gençlik 
kritik ve ehemmiyetli bir safhadır. Kıbleye dönen bir adam 
bulunduğu mekânda bir derece yanlışlık yapsa mekânın uzayıp 
Kabe’ye ulaştığı yerde bu bir derecelik açının -faraza- yüz km.lik 
bir sapma teşkil etmesi gibi zaman içinde gençlikteki küçük 
bir inhiraf da olgunluk yaşlarında insanı başlangıçta tahmin ve 
tasavvur edilemeyecek kadar uzak muhitlere götürür.

Bu gerçek sebebiyledir ki; din gençliğin kıymetinin bilinmesi 
lıusûsunda birçok müsmir telkinler ile ferdleri yönlendirmeye 
çalışır. Ayrıca “çocuk terbiyesi” husûsunda da ana-babayı 
ııhrevî mesuliyetinden âdeta dehşete düşürecek derecede 
ikâz eder."5

Diğer taraftan menfilikler nasıl onları geliştirecek hareket 
ve temayüllerin tekerrürleri ile takviye olur ve bir gün baş

113 Ar.a-babanın evlâd üzerinde şüphesiz pek çok hakkı vardır. Fakat evlâdlarır. 
t la ar.a-babalar üzerinde üç hakkı vardır. Bunlar:

a-Güzel isim takmak,
b-Dinini-diyânetini öğretmek,
c-Uvlendirmektir.
Dikkat edilirse, bunlar arasında onlara "miras bırakmak" gibi bir mükellefiyet 

yoktur. Böyle olduğu hâlde bugün ana-babalann evlâdlarına himmetlerinde birinci 
••ırayı mal-mülk meselesi teşkil etmektedir!.
____________________________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

edilemez hâle gelirse fıtratta mevcûd müsbet husûsiyetler 
de aynıdır. Bunun içindir ki; ibâdetler periyodik bir sûrette 
îfâ edilmek üzere emredilmiştir. Bu, bir ilâcı belli aralıklarla 
almaktaki mantığa benzer. Bu yüzden dîn, insan tabiatının kolay 
kolay değiştirilemeyeceği gerçeğini telkîn ederken bunun belli 
ölçüde imkân dahilinde olduğunu da göstermek üzere "irâde 
terbiyesi’’ne âid emirler ve nehiylerle ortaya aynı zamanda 
terbiyevî olan bir sistem koyar. Oruç bunun en güzel misâlidir. 
Bu faaliyetler neticesinde menfilikler yok edilememekle berâber 
onların köreltilmesi ve müessiriyetlerinin azaltılması sağlanır. 
Buna mukabil ferd ve cemiyetin faydasına olan hayırlı işler 
İlâhî mükâfatlarla teşvîk edilir. İnsan tabiatındaki müsbet 
temayüller de emredilmiş birtakım temrinlerle takviye olunarak 
geliştirilip bunların insan şahsiyetine hâkimiyeti sağlanmak 
gayesi güdülür.

d- Mahrumiyetler Karşısında Tasavvuf! 
Telâfi ve Tedâvî Yollan

Tasavvufî cereyanlar vukuat ve şuûnâta (realitelere) kader 
açısından bakmayı öğreterek aşırı sevinmek kadar üzülmeyi 
de asgarîye indirerek insanları fâidesiz bir takım telâşlardan 
kurtarır. Diğer taraftan şer’î ibâdetlere ilâveten evrâd ü ezkâr ile 
onları bir kat daha zırhlandırıp nefsânî temâyüller istikâmetinde 
gitmekten alıkoyar.

Herkes şer’î ibâdetler içinde -bizzarûre- Cenâb-ı Hakk’ı yâd 
eder, O'nun emrettiği ibâdetlerle ruhundaki müsbet temâyülleri 
takviye ettiği halde bu takviye tarikatlarda evrâd ü ezkâr ile 
bir kat daha artırılır. Tekrar, kalp ve dimağda yerleşmesi 
istenilenin pekişmesi için şarttır. Şu kadar aded ilâve zikrin 
belli periyotlarla icrâ edilmesi işte bu keyfiyet içindir. Bunu 
yaparken menfiliklerden kurtulamayanlara müteşerrî insanlarda 
vâkî olduğu gibi öfke ve nefretle bakmak yerine merhametle



KADİR M1SIROĞLU -------------------------------------------------

yaklaşmayı telkin eder. Öfke ve şiddet, muhatabı baş edemeyeceği 

bir otorite karşısında mecburî bir inkıyada tabî tutsa da içteki 
muhalefeti bertaraf etmez. Tasavvufsa zahirden ziyâde bâtınla 

uğraştığından günahkâra merhametle yaklaşmak, onun zahirini 
daha emin bir tabirle irâdesini düzeltmeden önce kalbini
yumuşatır.136 Orada muhalefetin şiddeti yerine nedametin tatlı 116 * *

116 Bu bize Cenâb-ı Hakk’ır. öğretdği bir metoddur. Zira o yüce varlık, Hazret-i 
Musa'yı Firavun a gönderirken:

"O’na, (Firavun» yumuşak söz (kavîen leyyinen) söyleyin!” buyurmuştur. 
(Tâhâ Sûresi, âyet 44}

Bu hususta fazla bilgi edinmek İsteyenler, şu esere bakabilirler: Ahmed Önkal- 
Rasûlullâh'ın İslâm'a Dâvet Metodu, Konya, 1983.

Bu metod, tarikat ve tasavvufun ruhunu teşkil eder. Gerçeklen tarikat ve tasav­
vuf! cereyanların bazı nâdânların iddia edegeldiğl üzere, Yüce İslâm şeraitine aykırı 
hiçbir noklası yoktur. Şöyle ki;

İstisnasız herkes İçin olan şer’î mükellefiyetler -merhamel-l İlâhiye îcâbı olarak- 
asgarîde I utulmuş, yani takat itibariyle en asgarî bir durumda olanlar ölçü ittihaz 
olunmuştur. Meselâ bir çocuğun kaldırabileceği bir yükü, farazâ bir pehlivana teklifte 
hiçbir mahzur yoktur. Buna mukabil ancak bir pehlivanın taşıyabileceği yükü bir 
çocuğa yOldemek adâlet ve insaf hâricidir. İşte en asgarîde tutulan şer'î mükelle­
fiyetlerden fazlasına İktidarı olanlara bu fazladan (nâfile, farz olmayan) ibâdetlerde 
bulunmaları için açılan müsaade kapısı "farikadır. Zira O, takvâ ölçüleri ile 
yaşamayı âmirdir. Müteşerrîler içinse ölçü *kfetvâ”dır. Fetvâ ile amel etmek herkesin 
vazifesidir. Takva ise, tâk&tça seçkinlerin...

Diğer taraftan, Peygamber -aleyhissalâlu vesselâm- bu Âlem’de dört kategori 
teşkil eden btr faaliyet îfâ etmiştir. Bunlar:

VKâinât’ın Hâlıkı'ndan ahkâm telâkki etmek, yani vahye muhatab olmak.
2- Bu ahkâmı şerh ve izah etmek, yani hadîs-i şeriflerle vârid olan içtihadlarda 

bulunmak,
3- Allah'lan telâkki edilen, hadîs-i şeriflerle şerh ve izah olunan ahkâmı tatbik 

ve Icrâ eylemek,
4- Ruhlarda tasarruf etmek, yani mânevi bir iktidar ile mücehhez olarak İslâmî 

emirleri ferdî olgunluk istikametinde kuvveden fille çıkarmak.
Peygamber -ateyhissalâtu vesse!âm-’dan sâdır olan ve bu dördüncü grupa giren 

hâdiselere bir-i iki misal verelim:
Hazret-i Peygamber. Mekke'den müfârakat buyurduğu (ayrıldığı) esnada Ebû 

Cehil. Hazret-i Ebûbekir ile Efendimizi yakalayıp geri getirene yiiz altın vaad 
etmişti. Bu vaad sebebiyle arkalarından seğinenlerden biri de Sürakâ adında bir 
müşrikti. Medine yolcularına, cr.-cnbeş metre mesafeye kadar yaklaşan Süraka'ya. 
Efendimiz o mübârek elleriyle işâret ederek:

"-Dur!.. Gelme!..” buyurdu.
Sürakâ, bu emri dinlemek istemedi. Fakat atının ayaklannın kuma battığını 

gördü. Attan inerek Efendimiz'e yaklaşmak İstedi. Bu defa da kendi ayaklarının 
kuma batması ile ilerleyemedi. İşle bu bir “lasamıf"lu.



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

meltemlerinin vücûd bulmasına zemîn hazırlar. Mutasavvıf, 
muahezeyi nefsine, müsamahayı gayra tevcih etmeyi öğrenmiş 
kimse dernektir.*'7 Tasavvufî ölçüler şeriatı hazmetmiş insanlar 
için vârid olduğundan böylelerinin, zâhirî amellerini düzeltmiş 
ve düzeltme sırasını iç Âlemine getirmiş kimseler olduklarını 

düşünmek gerekir. Aslolan da iç âlemdir. Çünkü zahirdeki 
amel ve irâdenin kökü ve kaynağı hisler ve fikirlerdir.

İrâde terbiyesi için o, henüz zaafa uğramadan önce 
iyi tesirlere kucak açmak ve onu menfiliklerin gelişmesine 
zemîn olan muhitlerden uzak tutmak ilk baş vurulacak 
lâzımedir.

Böyle Ur hâdise ele “Bedir Harbi”nde vûkî oldu. Harbin kızıştığı bir sırada 
Efendimiz, müşrikler üzerine bir avuç toprak attı. Kur'ân-ı Kerim'de:

“Uy Bedir Mııhârebesl’de buluna» miicâhldler, muhârebe esnasında lıelâk 
olaıı müşrikleri siz öldürmediniz. Lâklıı onları Allah kati eyledi. Ilabıblııı, sen 
<1« ınilşrildere doğru bir avuç laş parçası atmıştın. Fakat attığın zaman sen 
almadın; lâkin Allah attı.’’ buyurtrıaktadır. (Enfal Sûresi, âyet 17)

İşte tarikat şeyhleri, Peygamber -aleyhissalâtu vesselâm-'ın bıı gibi tasarruflarının 
vârisidirler. Bu selâhlyell hâiz olanların, tâyinleri seleflerinin şahsî arzusuyla olmayıp 
Peygamberle rûhâııi ınülâkât neticesinde ve O’nun izni iledir. Böyle olmayanlara 
"ııditeşeyyih” denilir kİ, bunlar kalplerde bir değişiklik husûle getirmeye, yani 
tasarrufa muktedir olamazlar.

117 Tasavvufî lelâkkî terin fârik vasfı nefisle mücâdeledir. Nefis İse. terbiye 
görmeden önce “eııımâre” denilen ve sâhibini kötülüklere zorlayan bir vasıftadır. 
Bununla mücâdeleye başlanınca da derece derece şu merhalelerden geçilir. Levvâ- 
ıııe (Kötülüğü Kınayan), Mülkime (ilim ve ilhâma mazhar), Mutmaînne (İtmi’nâna 
ermiş olan), R âdiye (Kâzı olan), Mcrdıyye (Râzı olunan) ve Safiye (Peygamberlerin 
nefisleri)...

Netsin bu suretle terbiye edilmesinde onun itham edilip aşağılanması demek 
olan "Levvame” derecesindeki faaliyetlerin çek ileriye götürülmesi Öteden beri ayrı 
bir tarikat olarak telâkki edilmiştir. Buna “Melâmilik” denilir.

Bir meletin: meselâ Ramazanda niyet etmeyerek bir günlük Ramazan orucunu 
kaza eur.ek ister. O gün alenen oruç yer ve bu sûrede insanların husûmetini celb 
eder. Çünkü başkalarının muhabbetini celbetmenin kendi nefsine hcş geleceği 
düşüncesiyle nefsin zıddına iş yapmayı prensfo edinir.

İşin aslı hu olduğu hakle bâzı gerçekten kusurlu olan müslümanlar da Melârr.tilği 
bir mâzeret sebebi olarak kullanırlar. Bu yüzdendir ki Melâmîliğin şöhreti Müslü­
manlar arasında pek iyi değildir. Diğer taraftan Melâmîlik tarikat olarak telâkki 

©edildiği halde aslında -daha ziyâde- bir meşreptir. O derecede kİ; şeriata en yakın bir 
tarikat olan Nakşîliğin bile Melâmî kolu mevcûddur. (Fazla bilgi için bkz: Abdulbâkî 
Gölpınarlı- Melâmîlik ve Melâmîler. İstanbul, 1931)



KADİR M1S1ROĞLU 

Meselâ bir sarhoş, henüz içmeye başlamadan evvel kendinde 
veya gayrda vâki olan hallerin daha önceki müşahedesiyle 
sarhoşluğun menfî âkıbetini iyice tartıp dökebilir. Lâkin bir 
defâ içmeye başladıktan sonra bu dirayeti kaybeder. İşte 
bütün menfiliklere sürüklenmelerde mevcûd olan bu gerçeğin 
zihne iyice yerleştirilebilmesi için hasta ziyaretinin sıhhate 
şükretme meylini artırdığı gibi cemiyetin bütün menfilikleri 
karşısında da ibret ve basiret dirayetini muhafaza etmelidir. 
Tasavvuf, insanlara bu görüş olgunluğunu kazandırır. Çünkü 
o hayâtın -takati müsâid olanlar için- “takva” ölçüleriyle 
ııizamlanmasını âmirdir.

Diğer taraftan Peygamber -aleyhissalâtu vesselâm-’ın 
tebligatında müşahede edilmekte olduğu gibi her ferde onun 
mizacına göre bir düzeltme ve yönlendirme metodu tatbik 
eder. Tarikatların çeşitlenmesi, mizaçlardaki farklılıklara göre 
bir telkin ve terbiye metodunun gerekli olmasındandır. Coşkun 
mizaçlı bir insan, Kâdirîlik’e meyleder ve bu tarikatın gösterdiği 
temrinlerle daha kolay terakki eder. Vakûr ve sâkin mizaçlı 
İnsanlar ise Nakşı tarikatında mizaçlarına bir paralellik görür 
ve bundan dolayı o tarîkatin temrin ve telkinlerine daha kolay 
râm olarak yükselme şansını elde eder'. Mürşid-i Kâmil, zahiri, 
hocalar tarafından düzeltilmiş olan müridini mizacı istikâmetinde 
bir mânevi terbiyenin haddesinden geçirir. Mizacın -yok 
edilmesi imkânsız olan- temel temâyüllerini nefsânî mecralar 
yerine ulvî gayelere tevcih eder. Muhâtablarına âdeta numaralı 
gözlükler veya şahsî hastalıklarına göre, münhasıran onlara 
âid reçeteler yazar.

Diğer taraftan kötülükleri zemmetmenin ve iyilikleri 
medhetmenin veyâ böyle bir havanın câri olduğu mu­
hitlerde dolaşmanın rûhta meydana getireceği tesirlere 
muhtaç olmayan hiç bir ferd yoktur. Ancak bu keyfiyet 
icra edilirken ders ve ibret noktasına ağırlık verilmeli, 
gıybet, ucûb, hased gibi menfiliklerden titiz bir surette



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

berî kalınabilmelidir. Bu ise, ancak tasavvuf! muhitlerde 
kazanılabilen takva ve edeb ölçüleriyle sağlanabilir.

Gerçeklen tekkelerin vazifelerini lâyıkıyla yapabildikleri 
zamanlarda onlar kâmil birer rûh sporu merkezi veyâ “edeb 
mektebi’’ durumunda idiler. Nice zamandan beri bu rollerini 
lâyıkıyla İfâ edebildikleri söylenemezse de bir şeyin tamâmı 
elde edilemiyorsa elde edilebilen kadarından da vazgeçmemek 
gerektiği kâidesine İtibâr olunmalıdır.118

Günahkâr insan yaralı bir kuş gibidir. Ona fayda verecek 
olan asıl müessir öfke değil, merhamettir. Bu duygu ise -daha 
ziyâde- tekkelerin müsamahakâr muhitinde elde edilebilir. Bu 
yüzden toplumumuzun pek çoğu dînen irâde zaaflarıyla malul 
olduğundan cemiyet içinde hastahânede dolaşan bir doktor 
hissiyâtı ile meşbû bulunmalıdır. Lâkin doktorun hastaya 
şefkati ve tedavi çârelerini sunması bir eğitim ve öğretim 
neticesi değil midir? Mânevi hastalıkların karşısında biz de bir 
eğitim ihtiyacındayız. Bu eğitimin özü mânevi terbiyedir. Bu 
da tasavvufun hâkim olduğu muhitlerin tesirine râm olmakla 
elde edilir. Bu yüzden Peygamber -aleyhissalâtü vesselam-:

"Din nasihattir. buyurmuş ve nasihatin mükerrerliği 
lüzûmuna işâret için de bu mübarek sözü üç kere tekrarla­
mıştır. Diğer taraftan o yüce Peygamber, "Kavga eden iki 
kardeşinizi görürseniz, zâlime de yardım edin, mazluma 
da..." buyurmuştur.

“-Zâlime nasıl yardım edebiliriz?” suâline karşı da:

“-Ellerini tutarak daha fazla zulmetmesine engel olarak!..” 
buyurmuştur!..* 119 120

1,8 "Mâ lâ yüdrikü külfühû İd yetrukü küllühû. "yani tamamı elde edilemeyen 
bir şevin elde edilebileninden vazgeçilmez!.. Bu bir İslâmî kaidedir.

119 Müslim. îmân 95.
120 Buhârî, Mezâlim 4; Ikrâh 6. Ayrıca bk. Tirmlzî, Fiten 68.



KADİR MISIROĞLU 

e-Netîce:

Bütün bu söylediklerimizi hülâsa edip maddeleştirecek 
olursak ortaya şu tablo çıkar:

1- Gerçek bir mümin irâdesini her şeyden önce Allâh’dan 
razı olmak istikâmetinde kullanmalıdır. Bu hissi kökleştirmek 
için de çok şükür ve hamd etmelidir. Şükür nîmet, hamd ise 
musîbet içindir. Bizzat Cenâb-ı Hak tarafından takdir edilmiş 
mahrûmiyetlerden şikâyet etmemeli, Dünya ve Ukbâyı bir 
bütün olarak düşünüp bunun ebedî Âlemdeki mes'ûliyeti 
azaltacağı görüşüyle tesellî bulmalıdır. İrâdeyi nâiliyetlerin 
doğuracağı mes uliyetten kurtulmak için büyük bir gayret ve 
dirayetle kullanmaya yönelmelidir. Bunun için de o istikâmette 
tesir icrâ edecek müessirlere, henüz o irâde zaafa uğramadan 
kucak açmalıdır.

2- Hayata ve onu ihâtâ eden bilcümle şartlara ibret nazarıyla 
bakıp oluşlann derûnî hikmetini Allah'a havâle etmelidir. Bu, 
hayat ve hâdiseleri kader perspektifinden değerlendirebilme 
dirayeti demektir. Bunun için İslâm’ı -alâ kaderi’l-inıkân- doğru 
olarak öğrenmeye ve hazmetmeye çalışmalıdır.

3- Kader perspektifinden bakılarak kabullenilen gerçeklerin 
ortaya koyduğu ağırlığa rızâ göstermekle berâber onların 
düzeltilmesine çalışmanın bir ferd için İlâhî bir borç olduğunu 
düşünmeli ve Dünyâ’ya bunu yapmaya muktedir olup 
olamadığımızın zâhire çıkması için gönderilmiş bulunduğumuzu 
hatırdan uzak tutmamalıdır. Bunun için ceriâzelerde bulunup, 
mezarlıkları, hastahâneleri ve benzeri mahrumiyet meşherlerini 
sık sık ziyaret etmeyi alışkanlık hâline getirmelidir. Peygamber 
-aleyhissalâtu vesselâm-; “Nasîhat isteyene ölüm yeter” 
buyurmuştur.121

121 "Ve kefâ bllmevtl u6lzen“, Yani sana vâiz olarak ölüm yeteri.. (Reyhakî, 
Şuab, VII, 353)



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

4-Kendisine, çoluk-çocuğuna ve tesirine tâbi olmak ihtimâli 
bulunan herkese karşı hak ve hayır olanın telkini ile mükellef 
bulunulduğu, bunun bir emr-i ilâhî olduğu gerçeğini hatırdan 
uzak tutmamalıdır. Bu faaliyetlerin umumî adı olan cihaddan 
geri kalmayarak bunda bir hisseye nail olunduğu takdirde 
hayatını kıyamete kadar imtidâd ettirebilmiş gibi iktisabının 
devam edeceğini düşünmelidir. İslâm'ın devamı Allâh’ın kefaleti 
altında olduğuna göre onun devamına medar olacak amellere 
katılmakla kıyamete kadar o feyyaz görüş sebebiyle iktisabı 
muhtemel bulunulan bütün hayırlardan hissemend olunacağı 
düşünülmelidir. Fâniliğe isyan ile dolu şuuraltını tatmine medar 
olan bu cilıâd faaliyetinin herkes üzerinde kat’î bir emir olduğu 
düşünülmelidir. Üstelik bâzı amellerde nisâb belli olduğu halde 
cihadda tnechûldür. Bundan dolayı cihâda müteallik mes'ûliyetin 
had ve hudûdunun bilinememesi yüzünden gayreti son hadde 
vardırmalıdır.

Gerçekten bir zekâtın nisâbı ve verilecek miktân belli 
olduğu halde Allâh yolunda mücâdelenin nisâbı ve nisbeti sarih 
olarak beyân olunmuş değildir. Acaba ne miktar bir hizmette 
bulunulursa mes’ûliyetten kurtulunacağını kimse bilemez!.. Bu, 
kulda meknuz olan ve aslâ lâyıkıyla ölçülüp biçilemeyen zahirî 
ve bâtınî nimetlerin mümkün kıldığı son had ile tahdîd edilmiş 
olan bir borçtur. O nimetlerin mâhiyetleri kadar yekûnunu da 
Allah’tan başka hakkıyla bilebilecek olan yoktur.

Eğer insanlar Uhrevî Âlem'in ebedîliğini lâyıkıyla takdîr 
edebilseler acaba fânî Dünyâ hayâtının huzûr, sükûn ve selâmetini 
temin için çalıştıklarının kaç katı Âhiret için çalışırlardı?122 Bu

122 Bu gerçeğin lâyıkı ile kavranması için târihi bir hâdiseyi dikkatlerinize 
sunaltm:

Haccâc-ı Zâlim, Emevîlerin Bağdad valisiydi. Tarihte zulmüyle şöhret sahibi 
olmuş bulunan bu adam dehâ derecesinde zeki bir kimseydi. Hatta devrinde müs- 
Ilımanlaşmış gayr-l arap unsurların Kur’ân-ı Kerim okumaktaki güçlüklerini görerek 
onun metnini harekelendiren budur.



KADİR MIS1ROĞLU

ölçüyle bakıldığında dünyevî faâliyetlerde kân âhirete âid 

olanlar, bir çerez kabilinden kalmaktadır. Bu noktayı İliç bir 

zaman hatırdan çıkarmamalı ve herkes “Hesâba çekilmeden

Zıılmii ayyuka çıkan bu adamı, birileri gelip nasihat elsin diye anasına şikayet 
etmişler. O da Haccâc-ı Zâlim’i çağırarak:

'■•Oğlum! Neden böyle herkese zulmediyor, önüne geleni asıp kesiyorsun. Bu işten 
vazgeç. Islâh-ı nets et!.. Hem tarihe kötü bir nâm salacaksın, hem de hıızîır-ı İlâhîde 
akıttığın mazlum kanlarından dolayı büyük bir rr.es’uliyet altına giriyorsun!..* dedi.

llaccâc-ı Zâlim binlerinin gelip kendisini anasına gammazladığım anladı ve: 
" Ana, sen bunu nereden biliyorsun, birileri sana gelip beni şikâyet mi etli­

ler?!”
Kadıncağız şikâyet edenleri söylese, onların da zulüm göreceğini düşünerek: 
"•Hayır, asla!" diye cevap verdi. "Ben sağdan-saldan duyuyorum."
Haccâc-ı Zâlim o sırada pencereden dışarıya baktı. Sarayın önünden geçmekte 

olan birini gördü. Elini çırpıp hizmetkârını çağırdı ve yoldan geçen adamı göstere­
rek:

"-Şu adamı al, buraya gel!" emrini verdi.
Biraz sonra esnaf kılıklı birisi karşısında el pençe divan duruyor ve korkusundan 

lir tir titriyordu. llaccac elini O’nun omzuna attı:
“-Korkma dürüst biriysen benden sana zarar gelmez. Şenle biraz konuşacağım. 

Konuşmamızı da şu anneme dinleteceğim!" dedi.
Adam:
"■Peki." dedi ve biraz sakinleşti. Haccâc sordu:
"-Sen hangi millettensin?"
Adam kemâli bir iftiharla:
"-Elhamdülillah müslümanım!..” dedi. Bundan sonra aralarındaki konuşma şu 

minval iizere devam etti.
"-Ne iş yaparsın?"
"-Zeytinciyim, pazarda zeytin alıp satanm."
"-Güzel, bana Dünya ile âhireti mukayese edebilir misin?"
"-Hayır, asla!.. Ben câhil biriyim. Beni okutmadılar. Böyle bir mııkâyese âlimle­

rin işidir. Ben bunu yapamam."
“•Canım, müslümanım!..'’ dedin. "Demek ki âhirete İmânın var. Dünyanınsa 

içinde yaşıyorsun. Her müslümantn iman ettiği âhiret hakkında az-çok bir fikri olur. 
Buna göre böyle bir mukâyese yapabilmelisin. Namaz kılmıyor, oruç tutmuyor 
musun?! Âmentü’ye imanın yek mu?"

Adam cevap verdi:
"•Elhamdülillah âmentüye de imanım var, namaz da k:lar:m. orııç da tutarım. 

Ama böyle bir mukâyeseyi yapmak din âliminin işidir. Ben bunu yapamam!...’’
Haccâc ısrar etil. Adam Özür dilemeye devam etti ve baktı ki, eğri-doğru bir 

cevap vermeden kurtuluş yok:
"-Âhiret sonsuz, hayal edilemeyecek kadar uçsuz bucaksız bir âlem... Dünyâ ise 

onun yanında bir sineğin konup kalkması kadar basit. Yani basit bir ân meselesi...
Haccac-ı Zalim:
"-0 mükemmel bir tarif. Demek iman ettiğimiz âhiret sonsuz bir âlem, Dünya 

hayatı bir sineğin konup kalkması kadar basit. Yani basit bir ân meselesi!.. Bu



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

evvel kendisini hesaba çekmelidir.”129

Bütün bu gerçekler muvacehesinde insanın sokaklara çıkıp 
bağırası gelir: “Ey insanlar uyanın!.. Ölüm var ölüm!" Allah 
bizi sadece kendisine kulluk edelim diye yarattı.124 Mal-mülk 
edinelim diye değil!..

demek değil midir kİ. âhiret âleminin saadeti de, felaketi de sonsuz. Dünyâ âleminin 
saadeti de, felaketi de kısadır. B:r an gibidir. Öyle m:?"

“-Evet, Öyledir efendim!"
"-Sen pazarda zenllneilik yapıyordun değil mi?" dedi ve zeylinle ilgili her şeyi 

sordu. Hyatından, Dünya'rııtı nerelerinde yetiştiğine; ne zaman çiçek açıp meyvesi­
nin ne zaman olgunlaştığına, hangi cinslerinden yağ çıkarıldığına, bu yağın o cinsin 
ne kadarından ne kadar elde edileceğine kadar... sorduğu her suâle muhatabının 
yanlışsız ve tereddütsüz bir şekilde bülbül gibi cevap vermesi üzerine:

“-Ooo, bravo mesleğinin ehliymişsin ve bak zeylinle İlgili her şeyi ne güzel 
bildin!.." dedi ve ona dînî suâller tevcih etmeye başladı:

"-Namazın bir vacibini söyle!":
M II

"-Abdestlıı bir sünnetini söyle I"

Adam bu ıniıtvâl Üzere sorulan her suâle:
"-Efendini, arz etnılşllın... Ben câhilim, beni okutmadılar, sağdan-soldan görüp 

öğrendiğim kadar dinimin emirlerini yerine getirmeye çalışıyorum." dedi.
Suâller böyle uzayıp hepsi de karşılıksız kalınca Haccâc-ı Zâlim bağırdı:
"-Be adam, seni zeytinciliğin mektebinde mi okuttular. Zeytinle ilgili her suâle 

cevap verdin. Hâlbuki saadeti de, felaketi de sonsuz, olan âhiret âleminde selamete 
ermek İçin o ııamazı, orucu... vs îfâ ediyorsun. Zeytinciliği İse, âhiret yanında bir an 
mesabesinde olan Dünya hayalının rahatına ulaşmak için îfa etmektesin. Eğer biraz 
evvel söylediğin gibi âhiret sonsuz.: lelaketl de, saadeti de nihayetsiz olduğuna; onun 
yanında Dünya hayalının bir an gibi kısa olduğuna hakkıyla inanmış bulun s ay din. şu 
narnazı-orucu. bu zeylinin öğrendiğinden yüz kat daha fazla öğrenmez miydin?!”

Adam cevap veren leyip başını eğdi.
Haccâc ellerini çırpıp:
“-Cellat!.." diye bağırdı. Gelen cellada*.
”-AI bu sahtekârın başım vur!.." diye emir verdi. Sonra arasına döndü. 
“-Anacağım, ben böyle sahtekârların başını vuruyorum, bir itirazın var mı?" 

deyince annesi bir karşılık veremeden sükût etti.
123 ‘7/âsibû en/üsekum kabie en tuhâsebû" {Hesaba çekilmeden önce, siz 

kendiniz: hesaba çekiniz!..) (Tirrnizî, Kıyamet. 25/2459)
Âyet-i kerimede şeyle buyrulur:
“Ey iman edenler! Allah'tan korkun ve herkes, yarına ne hazırladığına 

baksın. Allah'tan korkun, çünkü Allah, yaptıklarınızdan haberdardır.” (Haşr 
Sûresi, âyet 18)

124 “Ben cinleri de, İnsanları da (başka bir hikmetle değil) ancak bana kulluk 
etsinler diye yarattım.” (Zâriyât Sûresi, âyet 56)



B-ÂLEMŞÜMÛLLÜK veya
ÜNİVERSALİZM PRENSİP!

Dünya görüşü, evvelce de îzâh etmiş olduğumuz gibi insan 
hatırına gelebilen her suâle kendi içinde tezada düşmeksizin 
cevap verebilen ve böylece hayat ve Kâinât’ın tamâmını îzah 
edebilen bir görüş olduğuna göre o, bir kıymet hükümleri 
manzûmesi demektir. Bu manzume bütün Kâinât'a şâmil 
olduğu cihetle bir Dünya görüşünün ilk göze çarpan vasfı 
âlemşümûllüktür.

Bu temel görüş ışığında İslâm’ın engin muhtevâsı tahlil 
edildiğinde görülür ki; hiçbir Dünyâ görüşü âlemşümûllük 
vasfındaki mükemmellik itibariyle İslâm'la kıyâs olunamaz. 
Çünkü İslâm Dür.yâ görüşü "İlâhî" bir görüş olmak itibâriyle 
muhtevası, ilim ve ihâtası sonsuz olan Cenâb-ı Hak tarafından 
vaz ve tebliğ edilmiştir. Bu cihetle Hâlık'ın sâhib olduğu "ilm-i 
kiill” ve "ilm-i mutlak” ile -hâşâ- yarışabilecek, herhangi bir 
beşerî idrâk ve ihata tasavvur olunamaz. Bû keyfiyet, Allah 
hakkında kâmil bir idrâke ulaşmış olanlar için aklî ve mantıkî 
bir netîcedir.



rey--------------------------------------------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Gerçeklen İslâm, vaz ettiği hakikatler manzûmesini dâva 
ederken sâdece bir mekânı, bir zamânı veya bir topluluğu 
dikkate almaz. Bütün zamanlara, bütün mekânlara ve bütün 
insanlara hattâ cinlere şâmil olmak üzere hükümlerini onların 
hepsi için umûmî prensipler hâlinde ortaya koyan bir sistemdir. 
Allahtı Azîmuşşân’ın merhameti umûmî ve bütün mahlukâta 
şâmildir.

Kâinatı îzah sadedinde âlemşümul olan İslâm Dünya 
Görüşü bu vasfını insanı değerlendiriş ve yönlendirişinde de 
muhafaza eder.

İçtimaî görüşlerin hepsi ve hassaten İslâm, -aslında- insan 
içindir. Ona huzur ve saadet temini gâyesini güder. Lâkin 
bunların bazıları bu gâyeyi sırf Dünya’ya ve beşerin biyolojik 
ihtiyaçlarına hasrettiği halde bazıları Dünya ve Ukbâ’yı birlikte 
dikkate alır. Islâın, insanı istikâmetlendirirken onun önce 
Rabbi ye insanla, sonra da hayvan ve eşya île münâse­
betlerini tanzim eder. İslâm, beşikten mezara kadar insanın 
bütün tefekkür, tehassüs ve iradî fiillerini bir mantıkî tanzîme 
tâbî kılar. Onu ibâdet, muamelât ve ahlâkî davranışlarında 
mükemmele ulaştırma gâyesini güder. Bu bakımdan bütün 
beşeriyyeti yönlendirip mes’ûd kılmak isteyen İslâm Dünya 
Görüşü, şâir sistemlerde olduğu gibi muayyen insanları muhâtab 
alıp, bazılarını hâriçte bırakmak gibi bir nakîseden beridir.

Meselâ Yalıudîler, -evvelce nispetten izah edilmiş olduğu 
üzere- aslı ilâhî olmak itibariyle mutlaka âlemşümul olması 
gereken dinlerini, -çirkin bir tahrifat neticesi olarak- ırklarına 
tahsis etmişlerdir, Benî İsrail Kavmi’nden olmayan biri Mu­
sevî Şeriatı’na kabul olunmaz. Bugün Dünya'da Benî İsrail 
Kavmi’nden olmayıp da musevî inancında olan topluluklar 
vardır. Yahûdîler bunları kendilerinden saymazlar. Meselâ 

©Türk boylarından biri olan Hazarlar (Garâim Türkleri) de Mu­
sevî Şeriatı’na mensupturlar. Bunların bugün otuz ile elli bin



KADİR MISİROĞLU -------------------------------------------------

civârında oldukları tahmin ediliyor. Dünyanın her yanından 
Yahûdîler İsrail’e göç etmekteyken Hazar Mûsevîleri:

‘-Biz de sîzdeniz ve İsrail’e göç etmek istiyoruz." deseler 
bu, kabul edilmez. Çünkü onlara göre bir insanın mûsevî olması 
için mutlaka Benî İsrail soyundan gelmesi gerekir.

Aslı hak olan dinlerin hepsi de menşe’ itibariyle âlemşümul­
dur. Meselâ bir Hıristiyanlık dahî böyle, yani âlem şümuldür.’” 
Bu yüzden hristiyanlar, herkesi kendi dinlerine çekmeye çalış­
tıkları hâlde Yahûdîler böyle yapmazlar. Bu sebeple Yahûdîliğin 
cihanşümûl bir din olması mümkün değildir. Yahûdîler Benî 
İsrail’den olan herkesi Mûsevî Şeriatı içinde kabul ederler. 
Irkları dinlerine eşittir. Aynı ırktan olmayan biriyle aynı dinden 
olamazlar. Hattâ o derecede ki ırkın anadan teselsül ettiğine 
İnandıklarından babası yahudî olduğu halde anası başka bir 
kavimden olan bir kimseyi de yahudî saymaz, Mûsevî Cema­
ati’ne dâhil etmezler. Aksine, anası yahudî olan fakat babası 
başka bir kavimden olan kimseyi kendi dinlerinin şümulüne 
alırlar. Bu soyun babadan değil, anadan devam ettiğine 
inanmalarındandır. Irklar içinde Benî İsrail’in seçkin ve üstün 
bir yeri olduğuna inanırlar. Nitekim tahrif edilmiş Tevrat’ta 
Yahûdîler hakkında:

“Siz Rabbiniz olan Allah'ın oğullarısınız. Çünkü sen 
Rabbin olan Allah’a mukaddes bir kavimsin ve Rab bütün 
kavimlerden üstün olarak kendisine has bir kavim olmak 
üzere seni seçti.”12®

“Sizi bugün olduğu gibi bütün kavimlerin arasından 

seçtim.”12 * 127 şeklinde beyânlar vardır. Yine Tevrat’ın başka 
âyetlerinde veya cümlelerindeki:

12S Hıristiyanlık bu vasfına rağmen -evvelce izah edilmiş olduğu üzere- mevzu 
İtibariyle tahdide mâruz bulunduğundan kâmil bir Dünya Görüşü değildir.

1 ® Tesniye. bab 14, âyet 12.
127Tesniye, bablO, âyel 15.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“İşte, şimdi bildim ki; bütün Dünya’da Allâh yoktur. 
Ancak İsrâil’de vardır.”128

“Yeryüzü mahsulünü verdi. Allâh bizim Allah’ımız, bizi 
mübarek kılacaktır."’2’1 gibi ifâdeler, Yahûdîlerin Allah’ı sadece 
kendi kavimlerine tahsîs etmeleri sûretinde dinde yaptıkları 
korkunç tahrifi ortaya koymaktadır.

Yalıudîler kendi ırklarından olmayanı ikir.ci dereceden 
insan sayarlar.130 Bir Yahûdî’nin ırkdaşına yapması yasak 
olan şeylerin Yahûdî olmayan birine yapılmasını zarCırette 
helâl görürler.

“Diğer insanların dine ihtiyâcı yoktur. Çünkü Allâh onları 
biz hizmetimizde kullanalım diye yarattı ve emrimize tahsis etti." 
derler. Nasıl ki hayvanlar insanlığın istifâdesine sunulmuşsa, Yahûdî 
olmayanların da Yahûdîler’in istifâdesine sunulduğunu düşünürler. 
İrkçılığın temelinde de bu Yahûdî mantığı vardır. Yeryüzündeki en 
eski ırkçılar bunlardır. Tevrat'ta Peygamber Efendimiz’in geleceği 
müjdelendiği için onu bekleyen Yahudîler, sırf Benî İsrâil soyun­
dan gelmediği için Risâlet-i Muhammedi'yi kabûle yanaşmamak 
bahtsızlığını gösterdiler. Benî İsrâil'den olan peygamberleri kabul 
edip diğerlerini inkâr etliler. Hatta Davud ve Süleyman -aleyhi- 
messelâm-’ı da peygamber değil, melik kabul ederler.

Rahmeti bütün mahlukâtı ihata etmiş olan Allâh tarafın­
dan beşerin seâdet ve selâmetini temîne medar olmak üzere 
gönderilmiş bir sistemin yeryüzünde bir avuç insana mahsûs 
olması, onun dışındakilerin bu nimetten hariç tutulması aslâ 
mantıkî olmadığı gibi “Rabbü’l-âlemîn” olan Allah hakkında 
da câiz olamaz. Zira bu vaziyet, Allâh’m Rahman ve Rahîm 
sıfatlarıyla da bağdaşır bir hâl değildir.

128II. Krallar, bab 5, âyet 15.
129 Mezmurlar, bab 67, âyet 6.
130 Floş Hıristlyanlar da Yahudilerden pek farklı değillerdir. Bu husus, Amerika­

’da zenci Hırlsliyanlar için ayrı bir mezhep (Babtlst) kurulmuş olması ile sabittir.



KADİR misiroglu 

Yahûdîlikteki ilâh anlayışları tamamen millî bir tanrıya 
mütealliktir. Allah, yâni Yahova başka kimseyi değil sadece 
Yahûdî ırkından olanı alâkadar eder. Evet, diğer milletleri de 
Allah yaratmıştır, ama onu meselâ bir karınca ne kadar alâkadar 
ederse bunlar da o kadar alâkadar eder. Yahudi’nin dışındakiler, 
hizmetkâr varlıklardır. Dünya, yahûdîye aittir. Mülk yahûdiye, 
hattâ Allâh yahûdîye mahsustur. Onlardaki Allah telâkkisi bu- 
dur. Bugün Yahudilikte, kâmil bir Dünya görüşünün, semavî 
bir dînin, cih.ânşümûl mesajına mâkes bulmak muhaldir. Bu 
durum, Yahûdî din tahrifatının neticelerinden biridir.

Esasen Yahûdîler felsefeyi de başka milletleri ifsâd için 
alabildiğine kullanagelmişlerdir.131

Gerçekten beşeriyyeti alçaltan ne kadar sapık felsefî gö­
rüş varsa bunların her biri, bir yahûdî filozof tarafından ortaya 
atılmıştır. Şâyân-ı hayrettir ki kurucuları yahûdî olan bu sapık 
görüşlere Yahûdîler asla iltifat etmeyip bunları başka milletlere 
kabul ettirebilmek için dehşetli bir propaganda ağı kurmuşlardır. 
Ahlâkî kıymetleri katleden Freud’dan Kari Marks'a, Darwin’- 
den Durkheim'e kadar insanlığın başına belâ olan bütün felsefî 
görüşler Yahûdî filozoftan tarafından ortaya atılmıştır.

Bunlar arasında ırkların üstünlüğü iddiasını ortaya atan 
Comte de Gobineau da yahûdî asıllı bir Fransız'dır. Bu Fransız 
filozofu:

“-Milletlerin ulvîliği ya da süflîliği, şan ve şerefleri kavim- 
lerinden gelir.” der.

Menşei itibariyle İlâhî olan âlemşümûl bir dîni kendi kavmine 
tahsis etmiş olan Yahûdîler beynelmilelciliğe aykırı bir şekilde 
ırkçılığa, kavmiyetçiliğe kasden revaç vererek milletleri birbir- 
leriyle boğuşmaya sevk etmişler ve hâlen de etmektedirler.

131 Bu durum, insanlığı ifsad eden biltün sapık fikirli filozofların yahudi asıllı 
olmasıyla sâbittlr.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Buna mukabil İslâm ise, hangi ırk ve kavimden olursa olsun, 
Dünya’nın neresinde yaşarsa yaşasın beşeriyetin tamamını 
Hazret-i Mııhammed -sallâllâhu aleyhi ve sellem-’in tebliğine 
muhâtab görür1-12 ve -evvelce de temâs edildiği üzere- ümmet-i 
Mııhammed kabul eder. Bütün insanlığı “Âdemoğlu” telâk­
kisiyle hak ve mes'ûliyetler bakımından eşit telâkki etmekle 
Arab’ın Arab olmayana bir rüchâniyeti olmadığını sarahatle 
ilân eder. Hadîs-i şerifte:

“İnsanlar bir tarağın dişleri gibi müsavidir. ”,3S buyurulur. 
Âyet-i kerîmede de:

“Ey insanlar! Doğrusu biz sizi bir erkekle bir dişiden 
yarattık. Ve birbiriııizle tanışmanız için sizi kavimlere ve 

kabilelere ayırdık. Muhakkak ki, Allâh yanında en kıymetli 
olanınız, O’ııa karşı en çok takvâ13"1 sâhibi olanınızdır. Şüp­

hesiz Allah bilendir, her şeyden haberdardır.”132 133 * 135 buyurularak 
İslâm'ın insanlara getirdiği üstünlük miyârının îzâhı, ırk gibi 
mecburî ve elde olmayan bir müessir ile değil, insanın kısmen 
irâdesine bağlı olarak hâsıl olan Cenâb-ı Hakk’a yakınlık ve 
ittikâ iledir. Allâh katında muttaki olan, muttaki olmayandan 
-kavmiyet mevzubahis olmaksızın- üstündür. İrk, ancak fânî 
olan cesede âit bir keyfiyettir. Cesed, rûha giydirilmiş bir kılıftan 
ibarettir. Rûh ise ebedîdir ve onun bir ırkı da yoktur.

İslâm'ın kavmiyete bakış açısı, onu hadd-i lâyığında bir 
ehemmiyet atfetmek şeklindedir. Hangi ırktan olursa olsun 
insanların değişmeyen hususiyetleri vardır. Bir Asyalı da âşık

132 K'jr’ân-ı Kerim'de (Hazret-i Peygamber hakkında):
'‘(Resulüm'; Biz Seni Alemlere rahmet olarak gönderdik." (Enbiyâ Suresi, 

âyet 107) ve "Biz seni ancak bütün insanlara müjdeci ve (eğri yolun encamından) 
korkutucu olarak gönderdik." (Sebe Sûresi, âyet 2S) buyrulmaktadır.

133 Kud&î, Müsnedü'ş-Şihâb, I. 145.
13,1 Takva: Sevgiyle müşterek bir korkuyla Allâh’a yakınlık kazanarak kalbi 

mâsivâdan vikâye etmek üzere O’nun emir ve yasaklanna sımsıkı bağlanmaktır ki, 
bu da ahlâkî üstünlük demektir. Ahlâkın ise, kavmiyetle bir alâkası mevcud değildir.

135 Hucurât Sûresi, âyet 13.



KADİR MIS1ROĞLU ---------------------------------------------------- ■

olur, Amerikalı da âşık olur. Afrikalı bir zenci de nefret duyar, 
I-Yansız asili de nefret duyar. Bunlar bütün bir beşeriyetin müş­
terek olduğu husûsiyetlerdir. Tüm insanlığı kucaklayan İslâm, 
temel kaidelerini, bir kavimde mevcûd olan arızî, geçici veya 
kısmî hususiyetlere göre değil, bütün beşeriyette mevcûd olan 
.ıslı, fıtrî, yaradılıştan gelen temâyül ve ihtiyaçlara göre tâyin 
üder. Bundan dolayı da İslâm bîr fıtrat dînidir ve eskimez. Kâmil 
mânâda büyük ve âlemşümul bir nizâm yalnız İslâm’dır.

Bununla beraber İslâm, “kavmiyet” gerçeğini de ihmal 
ve gözardı etmez. Bir realite olarak kabul eder. Fakat onun 
hakkında bir değer ölçüsü koyar. Evvelce de zikretmiş olduğumuz 
üzere ırklardaki farklar, başlıca iki müessirle meydana gelir. 
Bunların biri “coğrafî âmiller", diğeri ise "beslenme"dir. Hattâ 
beslenmenin mizâca sirâyet eden farklı tezahürleri hayvanlarda 
bile görülür. Laboratuar tecrübeleriyle sâbittir ki, et ile beslenen 
hayvan hâl ve hareketlerinde daha yırtıcı, buna mukabil sebze 
İle beslenen hayvan daha sakin bir tavır sergilemektedir. Bu 
yüzdendir ki, mânevî terakkî yolunda ilerlemek üzere riyâzât 
yapanlar belli bir müddet hayvânî gıda yemezler. Çünkü hayvânî 
gıda vahşeti, nebâtî gıdâ ise hilmiyyeti artırır. Üstelik İslâm’da 
elle beslenen hayvanların etini yemek haramdır.

Irkların karakterini teşkil eden âmillere “tarihî tecrübeler" 
adıyla bir üçüncüsünü de ilâve edenler vardır. Bu tarihî tecrübeler 
“sosyal veraset” denilen bir hususta müessir olurlar. Meselâ 
Türkler İslâm’dan evvel de muharip bir millet idi. İslâm’la müşerref 
olduktan sonra ise, bu karakterlerini medeniyet hizmetine ve 
İnsanların hidâyetine âmil olacak bir istikamette yönlendirdiler. 
Osmanoğulları da denizlere, Avrupa’ya ve Bizans'a yakın bir yer 
olan Söğüt’te değil de meselâ Ağrı Dağı’nın eteklerinde yerleşmiş 
olsalardı belki de Dünya medeniyet târihindeki muhteşem 
İnkişâfı gösteremeyeceklerdi. Türkler'in İslâm Dünyasfnda lider 
görünmesi de başka müessirler yanında biraz da yaşadığı târihî 
lecrübeler neticesindedir. Asırlar içinden gelen birikim, sosyal



---------------------------------------- - İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ve târihî tecrübeler de coğrafî âmiller gibi zamanla insanın 
biyolojisine, genlerine kadar intikâl eder. Her ailenin, kızını 
kendi karakter ve temayüllerine uygun bir aileye vermek istemesi 
de bundandır. Örf, anlayış ve târihî tecrübeler itibâriyle çok 
farklı olan bir insana kız vermek istememek, o insanın Allah’ın 
yaratışı itibâriyle kötü olduğu mânâsına gelmez. İslâmiyet’te 
hıristiyanlıktaki gibi insanoğlunun doğuştan günahkâr olduğu 
fikri yoktur. Bilâkis herkesin İslâm fıtratı136 üzere, yani günahsız 
olarak doğduğu kabul edilir. İnsan doğumundan itibaren içinde 
yetiştiği çevrenin, âilesinden aldığı görgü ve terbiyenin te’sîri 
altındadır. Bu te'sîrler farklı olduğunda âilede imtizaç zorluğu 
meydana getirir.

Şer’î bir kâide olarak evlenenler arasında küfüv, yâni denklik 
şartı aranır. Bu denklik, ahlâkî, İktisadî, ictimâî bakımdan 
olacağı gibi bir de görgü bakımından gereklidir. Kibar, fevkalâde 
ince bir adamla, köy kültürüyle yetişmiş kaba-saba bir kadının 
anlaşması çok zordur. Kadın bir çay getirse, adamın önüne aslî 
alışkanlığına göre sert bir şekilde koyar. Bu ona göre çok tabiîdif, 
Fakat bu tavır kibar bir adama, kafasına vurulmuşçasına ağır 
gelir. İşte bu fark, sosyal veraset sebebiyledir. Yoksa insanın 
ırkından gelen bir husûsiyet değildir.

Sosyal veraset genlere kadar intikâl ettiği için bunun 
tezahürleri çocukta bile tecellî eder. “Dedesi koruk yemiş, 
torununun dişi kamaşmış.” tâbirinin işaret ettiği gerçek de 
budur. Bu sebeple Hazret-i Peygamber -sallâllâhu aleyhi ve 
sellem- bir hadîs-i şeriflerinde, “Tohumunuzu bıraktığınız 
rahme dikkat edin."1'’7 buyurmuşlardır. Asâletsiz, sosyal 
veraset itibâriyle menfî olan, bozuk bir nesilden gelen insanlann 
genlerine kadar işlenen bu husûsiyetler sebebiyle, şuur altında

,;,r’ Bir hadis-1 şerifte:
"Küllü meulûdln yûledu ale'l-fttrah" buyrulmuştur. Yani her doğan Islâm 

fıtratı üzeredir. (Buhârf, Cenâiz, 93)
n7 İbn-i Mâce, Nikâh, 46.



soyunun tesirlerine mâruz kalacağı ve bunun insan hal ve 
tavırları üzerinde belli derecede müessir olacağı bir hakikattir, 
l akat bu te’sir insan fiillerinde yüzde yüz belirleyici değildir. 
Soyu dürüst ve temiz olanlar -hiç şüphesiz- bu durumun müsbet 
tesiri altındadırlar. “Asalet mücbir sebeptir.” darb-ı meseli 
bu hakikati ifâde eder.

Namuslu bir âilenin çocuğu bir kötü yola giderken "Bu 
yaptıklarımı annem babam görse ve bilse, üzüntüden felç olurlar... 
vb.” şeklinde kalbine doğan asil duyguların müsbet te'sirinin 
avantajına sahip olur. Komünizm, bu sebeple aile ve asâlete 
düşmandır. Komünistler, insanın hiçbir asil duygusu, ahlâkî 
endişesi ve ulvî bağlan olmaması ve bu sâyede her edepsizlik 
ve süflîliği tabiî sayması için âile ve asâleti yıkmaya çalışırlar. 
Bu sebepledir ki komünist şâir Nâzım Hikmet bir şiirinde:

“Düşmanım asâlete kelimelerde bile” demiştir.

Irk bir vâkıadır. Sosyal veraset ve asâlet bir realitedir.138 
İslâmiyet bunları yok saymaz, ancak lüzûmu kadar ehemmiyet 
vererek bir nizâm altına alır. İslâmiyet ırka, kavimlere ve onların 
lıusûsiyetlerine gerektiği kadar kıymet atfeder ve onları, o 
ııisbette nazar-ı dikkate alır.139

Meselâ zekât dağıtanın, önce akraba ve hısımlarını son­
ra sırasıyla mahalle, köy, belde ilh. sâkinlerini tercih etmesi 
hususundaki dînî emir, âdemoğlunun rûhî temâyüllerinin kale 
alınması neticesidir. Bu keyfiyet dolayısıyladır ki, Peygamber 
aleyhissalâtu vesselam "euveliyetle Kureyş’ten olanlara şefaat 
edeceğini'1 bildirmiştir.

,3R Büyük devletimiz OsmanlI'nın yıkılışında en müessir rolü oynayan ırkçılığın 
ınfthiyelini ve Onun İslâm nazarındaki menfî rolünü tafsilâtıyla kavramak İçin M. 
Ertıığrul Düzdağ'ın “İslâm ve Irkçılık Mes’elesi” (İzmir. 1997) veya Ahmed Nâlm 
Halıanzâde'nin (Ömer Lütfl Zararsız) "Islâm'da Irkçılık ve Milliyetçilik*' (Ankara. 
1980) isimli eserlerine bakılabilir,

139 Fazla bilgi için bkz: Hilmi Ziya Ülken- Verâsel ve Cemiyel, İstanbul, 1957.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

İnsan irâdesine, dolayısıyla beşerî fiile yön veren mües­
sirler arasından “verâset"i, uzvî (organik), rûhî (psikolojik) ve 
İçtimaî (sosyolojik) veçheleriyle, bu hususta beyânda bulunmuş 
filozofların fikirlerini naklederek uzun uzun anlatmış olan Hilmi 
Ziya Ülken:

“...insanın içtimâi verasette görülen aslî birliği bir ta­
raftan istidatlar ve güçlerle -sanki terbiyeden müstakilmiş 
gibi »veraset» şeklini almakta, bir taraftan da bu İçtimaî 
verâset veya örfün yaratıcılığı, yani değerler ve normlarla 
-sanki verasetten müstakilmiş gibi- «terbiye» şeklini almak­
tadır. 0 zaman veraset ve terbiye, gerçekte olduklarından 
büsbütün farklı olarak birbirine karşı iki âlem hâlinde 
meydana çıkmaktadtr. Bu iki âlem, başka tâbirlerle uzviyet 
ve cemiyet veya gerçek ve ideal, beden ve ruh, madde ve 
mânâdırlar. ” demektedir.140

İnsanoğlunda en tabiî meyil ‘‘taklid temâyülü"dür. İnsanlar, 
birçok şeyi bu sayede öğrenirler. Bunun ilk vasatı da ailedir. 
Bu sebepledir ki, ana-babanın çocuklarına iyi örnek olmaları 
insan terbiyesinde fevkalâde ehemmiyetlidir.

Meşhur Alman terbiyecisi Salzmann (1744-1811) çocuk 
terbiyesine dâir yazdığı muhalled (klasik) bir esere “Yengeç 

Kitabı"141 adını vermiştir. Bunun sebebi, yengeçlerin öne doğru 
ilerlemeleri biyolojik olarak mümkünken geri geri yürümeleridir. 
Bu taklid meylinin eseridir ki, hayvanlarda bile görülmektedir. 
Salzmann, bununla çocuk terbiyesine telmih ve ana-babaya 
tarizde bulunmak istemiştir.

Âlemşümul bir din olan İslâmiyet’i Dünya görüşü kılan 
temel esaslardan birisinin de mevzuu itibariyle tahdide uğra-

140 Hilmi Ziya Ülken- a.g.e., sh: 213.
141 Türkçe’de birçok tercümesi olan bu eser, Sebil Yayınları arasında da mev- 

cuddur. (İstanbul, 1995)



ı ADÎR MISIROĞLU 

nıuması olduğunu daha önce de ifâde etmiştik. Bazı meseleleri 
I.ııizim edip de, bazı meseleleri, “Bunlar beni alâkadar etmez.” 
diyerek hâriçte bırakmak gibi bir keyfiyet, İslâm için mevzuu- 
lıuhis değildir. “Mevzu” itibâriyle mevcud olan bu umumîlik, 
“mekân” itibâriyle de vâkîdir.

Kutuplarda yaşayan bir Eskimo'dan, ekvatordaki bir 
zenciye kadar bütün insanlık, tebliğât-ı Muhammediyye’ye 
ıııuhâtabdır. Pek çok âyet-i kerîme “insâne" hitabıyla vârid 
olmuştur. Ağırlık insanda olmakla beraber cinler de zî-şuur 
ve irade sahibi olduklarından bu hitabın şümûlü içindedirler. 
İslâm bütün Âleme şâmil bir Dünya görüşüdür. Rasûlullâh 
I‘fendimizin bi’setinden itibaren gelmiş, gelecek bütün insan­
ini -hiç biri hariçte kalmamak üzere- bu tebligatın muhatabı­
dırlar. İslâm'da “Falan topluluk beni alâkadar etmez, onlar 
bizim sahâmızın dışındadır, biz onlara karışmayız." şeklinde 
bir düşünce tasavvur olunamaz. Âlemde yaşayan şuur sahibi 
bütün varlıklar İslâm’ın muhatabıdır. İslâm, onları bünyesine 
dâvet eder ve hayatlarını, ferdî ve içtimâî plânda tanzim eder. 
Koyduğu kâidelerde dâimâ bütün ins ü cinni ve onların fıtrî 
hususiyetlerini dikkate alır.

Âlemşümul bir sistem olan İslâm, “Kitâb” ve “Sünnet”e 

dayanır. Kitâb ve Sünnet kıyamete kadar devâm edeceği için 
bunlardan çıkarılmış hükümler demek olan ictihadların da 
yeni hükümlere duyulan ihtiyaçlar sebebiyle- İslâm’da çok 

mühim bir yeri vardır. İctihadlar sâyesinde ekvatordaki insa­
nın da kutuplardaki insanın da dînî ihtiyacı karşılanır. Bunun 
İçin İslâm, müctehidden hâsıl olacak ictihâd, hatalı dahî olsa 
ona bir sevâb atfetmekle içtihadı teşvîk etmiştir. Allah Rasûlü 
sallâllâhu aleyhi ve sellem-, ashabından Muaz bin Cebel - 

radıyallâhu anh-’ı Yemen'e gönderirken ona;

'‘-Orada ne ile hükmedeceksin” diye sorar.

Sahâbî de;



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“-Kuran ve Sünnet ile." der.

Peygamberimiz -sallâllâhu aleyhi ve sellem-; 

“-Peki, onlarda bulamazsan?" diye sorunca sahâbî:

"-O halde içtihadımla hükmederim.” diye cevap 
verir. Peygamber Efendimiz -sallâllâhu aleyhi ve sellem- 
, aldığı bu cevaptan memnûn olarak bu usûlü tensib 
buyurdular.1'12

Bugün İktisadî durumlar değişmiş, deniz hukuku, hava 
hukuku çıkmıştır. Bu gelişmeye paralel olarak ictihâdlar 
da değişiklik gösterir. Bunun için de İslâm hukûkunda 

' kazuistik, yani mes’ele mesele hüküm veren bir metod 
benimsenmiştir.

Bazı dinler -daha önce de temas edildiği üzere- muayyen 
bir topluluğa gelmiştir. Peygamberlerin bazılarının vazifeleri 
böylece tahdide uğradığı halde son peygamber Hazret-i Mıı- 

hammed Mustafâ -sallâllâhu aleyhi ve sellem-Efendimizin 
vazifesi mekân ve mevzuu itibariyle tahdide uğramayıp bütün 
Âleme ve bütün meselelere şâmildir. İşte bu onun bünyesindeki 
âlemşümul olmak keyfiyetini ifâde eder.

Mekân ve mevzuu itibariyle tahdide uğramayıp bütün Âlemi 
muhâtab aldığı için, ins ü cin bütün beşeriyet İslâm'ın dâvetine 
icabet etse de, etmese de ümmet-i Muhammed’dir. Çünkü Pey­
gamberlere periyodlar halinde Dünya’nın ömrü taksim edilmiş, 
Efendimizin risâlet vazifesiyle gönderilişinden kıyamete kadar 
olan zaman da O’na tahsis buyrulmuştur. Bugün -îmân ve inkâr 
edeniyle beraber- bütün beşeriyyet O’nun hükm-i nübüvveti al­
tındadır. "Ümmet-i gayr-i icâbe" de Ümmet-i Muhammed’dir. 

Fakat dâvete icabet etmemiş bir âsî evlâd hükmündedir.

142 Tîrmizî, Zekât 6.



Günümüzde Hıristiyan ve Yahudiler'in îmânı, hükümden 
kaldırılmış bir kânuna tabî olmakta inad eden bir kimseye benzer. 
I lâlâ eski bir cumhurbaşkanının devr-i iktidarını tahayyül edip 
de hâlihazırdaki cumhurbaşkanını reddederek:

"-Ben bunu tanımıyorum.” diyen biri ne kadar mantıkî bir 
İş yapmış olursa işte onların bu inadı da o kadar mantıkîdir. 
Hâlbuki reis-i cumhurluk devri biten biri, tedavülden kalkmış 
para gibidir. Bunun gibi, hükümden düşmüş bir dîni, devri bitmiş 
bir peygamberi, O'nun hükmünün câri olmadığı zamanlar için 
de kabul etmek, gerçek mânâda îmân ve doğru bir kabulleniş 
değildir. Onlar, bu sebeple ümmet-i gayr-i icâbedirler. Ümmet-i 
icâbe olanlar sadece “La ılâhe illallah Muhammedü'r-rasiîlullâh” 
diyenlerdir.

Üniversal prensiplerle hayatı tanzim edip bütün beşeriyyet 
ve Kâinât’ı îzâh eden İslâm nazarında insanlar, bir babanın 
evlâtları gibidir.Peygamber -aleyhissalâtu vesselam- kıyamete 
kadar gelecek bütün inananların reisi, vekîli ve halîfesidir. İslâm, 
bir cemiyetin teşekkülünde ırk ve coğrafya mefkuresini değil, 
îmânı temel prensib ittihâz eden bir sistemdir.

Beşeriyyete getirdiği kanunlar itibariyle İslâmiyet’te 
inananlar ve inanmayanlar dışında bir başka tefıîk (ayırım) 
mevcûd değildir. Her iki zümrenin de hukukunu tâyin et­
miştir. Beşeriyyeti mükellefiyetler ve haklar itibariyle tanzim 
eden İslâm Dünya Görüşünde ancak ve ancak inananlar ve 
inanmayanlar olarak iki “millet” kabul edilmiş, bunun dışında 
üçüncü bir grup, asla mevzubahis edilmemiştir. Onlar arasında 
da hak ve vecîbeleri dengeleyerek adâleti gözetmiştir. İslâm 
devletinde gayr-i müslimler, meselâ askerlik yapmak gibi bâzı 
mükellefiyetlerden berî olduklanndan bunun mukabilinde bir

'‘‘a Gerçeklen bir hadîs-i şerifte, “Elhalku kiillühüm iyâluflâh ...” buyrulmak- 
tadır kİ, “Mahlûkâtın tamamı, Allah’ın hâne halkı gibidir." mânâsına gelir. (Taherânî, 
Kebîr, X, 86)



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

vergi mükellefiyeti konularak denge sağlanmıştır. Gerçekten 
askerlik mükellefiyetinden beri olmak mukâbilinde İslâm şe- 
riatinde gayr-i müslimler için “cizye”’44 adlı bir vergi vardır. 
Aynı şey kadm-erkek mükellefiyet ve vecîbeleri arasında da 
vardır. Burada her iki cins için hak ve mükellefiyetler çeşitli 
hükümlerle dengelenmiştir ki, bu husus alâkalı bahislerde îzâh 
edilecektir.

144 Şer'i lisanda, adam başına veya topraktan (yahud onun hâsılatından) alınan 
vergiye ‘ Haraç" denir. Bunun adam başı alınanına "harac-ı ruûs” veya "cizye"; 
araziden alınana ise "harac-ı arazî" denilir.

"Harac-ı ruûs" veya "cizye" vücudu sağlam ve reşid olan gayr-l müslim er­
keklerden alınır. Bunlar Müslüman olursa vergi sâkıt olur. "Harac-ı arazîude ise, 
mükellef arazi olduğu için sahibinin müslüman olup olmaması bir değişikliğe sebep 
olmaz.



C-TECRİD veya İDEALİZM PRENSİPİ
Her insanın fıtratında -istisnasız- bir tecessüs mevcuddur. Bu 

tabiî ternâyül, Öğrenmenin temel sâikidir. Vasıtaları ise, hasseleri­
miz, yani duyu organlarımız ile akıl ve muhakeme kabiliyetidir.

Duyu organları (havas-ı hamse = beş duyu), hârici âlem­
den aldığı intibaları akıl ile mîzan edip Âlemin hususiyetleri 
hakkında az çok bir bilgiye ulaşmamızı sağlar. Lâkin metafizik145 
meselelerde böyle intibalar elde edilerek gerçeklere vâkıf olma 
imkânı mevcud değildir. Çünkü hasselerimizle kontrol edilebi­
lecek olan sadece maddî varlıklardır. Hâlbuki insanın tecessüsü 
maddî Âlem ile sınırlı değildir. O, nerden gelip nereye gittiğini, 
varlıkların nasıl vücuda gelmiş bulunduğunu ve bilginin mâhiyeti146

145 "Metafizik", sonradan gelen mânâsına “meta” ile “tabiat” demek olan 
"flzik”ten teşekkül ettirilmiş bir kelimedir. Önceleri âlimler -henüz ilimler gelişme­
miş ve tam olarak ihtisaslaşma meydana gelmemiş bulunduğundan- her mesele ile 
meşgul olurlardı. Bunlardan biri olan Aristo'nun eserlerinde felsefi düşüncelere en 
sonda yer verilmiş olmasından dolayı felsefeye “metafizik” denilmiştir. Bugün bu 
kelime “fizik ötesi” meseleler etrafındaki fikri faaliyet ve bıı hususta serdedilen 
düşünceleri ifade etmek üzere kullanılmaktadır.

146 Felsefede “epistemoloji*' adıyla bilinen “bilginin mâhiyeti" hakkında bir­
çok görüşler ortaya konulmuştur. Bunlar “dogmatik”, “agnostlsist” ve “Itlkadçı” 
ndı altında i'ıç gnıpa ayrılırlar.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

gibi müşahhas olmayan pek çok meseleyi de öğrenmek ister. 
Çünkü beşerî tecessüs, yani öğrenme merakı, müşâhede olu­
nan ve olunamayan âlemlere şâmildir. Bu merakı tatmin için 
filozofların binlerce yıldan beri imâl-i fikrederek çeşitli görüşler 
ortaya koymuş bulundukları mâlumdur. Onların sırf aklı kullana­
rak gerçekleştirdikleri bu faaliyete rağmen ins ü cinin -hem de 
Dünya ve Âhiret Âlemi'r.de- refah, saadet ve huzurunu temine 
medar olmak üzere vazedilmiş bulunan İslâm’ın böyle aslî bir 
beşerî ihtiyaca bigâne kalacağı düşünülebilir mi?! Elbette bir 
fıtrat dini olan İslâm, her ihtiyacı karşılayacak en mükemmel

Dogmatik görüşler “ıiiitıırallzm", “spirltuallzm” ve “idealizm” gibi kısımlara 
ayrılır. Materyalizm de dogmatik görüşlerdendir. Eflâtun ve Aristo’nun da dâhil 
olduğu Descartcs. Spiııoza, Leipnlz gibi dogmatik filozu Harın görüşüne göre, 
“mutlak gerçek** bilinebilir. Bunlar, hükümde müttefik olmalarına rağmen usulde 
blrbiıterinduı ı ayrılırlar.

Metafiziğin sırf varlıkların mâhiyetini araştıran kısmına "ontoloji” adı verilir. 
Burada "madde", “ruh” ve "hayat” meselelerinin mutlak mahiyetine vâkıf olun­
maya çalışılır.

Agnoslisisl gnıpa giren görüşler “septlslsm" (şüphecilik), "rölatlvlzın” ve 
"pozitivizm”dlr. Bunlar dogmatiklerin aksine “mutlak gerçek"e ulaşmanın İmkân­
sızlığını müdafaa ederler. Bu husustaki görüş birliğine rağmen aralarında pek çok 
fark vardır. Septikler bu âleınl btr rüya gibi kabul ederler. Her bilginin gerçekliğini 
şüphe ile karşılarlar.

Rölaiivistler -kİ. en meşhurları Kant’tır- “lenkidçiler” (critisizm) olarak da ad­
landırılırlar. Bunlar varlıkların gerçek mâhiyetleri ile değil, insan zihnine aksetmiş 
oldukları şekil ve suretlerde bilinebildlkterlni İddia ederler. Rölativistlere göre, insan, 
zaman ve mekân şartıyla mukayyed olan akıl ve tahassüsün eseri olan bir idrâke 
erişebilir.

Pozitivizmin birinci müdâfli ise. Auguste Comte’dur. Onun hakkında daha 
Önce özet bir bilgi sunmuş olduğumuz mâlumdur.

Ilikâdî görüş de “probabilizm" ve "pragmatizm" adıyla iki kısımdır. Bunlar 
orta bir yol benimsemişlerdir. Yani hakikate nisbı bir sûrette vâkıf olunabileceğine 
hâildirler.

İslâm âlimlerine göre ise. bu âlemde bilinebilecek ve bilinemeyecek gerçekler 
•»ardır Bilinebilecek olanlar hakkındaki bilgi mümeyyiz vasıflan itibariyle üç kategori 
(»işkil eder.

a-Âmiyâne Bilgi: Bu, sebepleri kavranamamış olan bilgidir. Bir çobanın şimşek 
çaktıktan sonra gök gürültüsünün vâki olacağını bilmesi gibi...

b-tlnıî Bilgi: Bu. sebep-netice münâsebeti kavranmış olan bilgidir. Yukarıdaki 
misalde şimşek çakmasının elektrik yüklü bulutların müsademesinden husûle gelen 
bir şerare olduğunun, bununla gürültü aynı anda vâki olduğu hâlde ışık ve sesin inti­
kalinde, onlar arasındaki hız farkından dolayı farklı zamanlarda idrâk olunduklarının 
bilinmesi gibi...



KADİR M1S1ROĞLU

.tmelî düsturları ve nazarî bilgileri ihtiva etmektedir. Üstelik 

bunlar, merhameti sonsuz olan Cenâb-ı Hakk’ın mutlak olan 
ilim ve hikmetine mâkestlrler.

İnsan idrâkinin mücerred veya müşahhas meselelere dâir

c-İrfaıı: Bu da hazmedilip şahsileştirilmiş olan bir bilgidir.
İslâm âlimleri "lrfan”ın üstünde bir bilgi kategorisi daha kabul ederler. Bu da 

“mârlfef'tir. MMârifet*'in çoğulu “Maâriftir. Eskiden Millî Eğitim Bakankğı’na 
“Maârif Vekâleti” denirdi. Çünkü kendini inançla yoğrulmuş bir bilgi öğretmekle 
mükellef addederdi. Mârifet de ü; kademedir. Bunlardan birinci kademe sebep- 
netice münâsebetinde ilk sebep olan Cenâb-ı Hakkın irâdesinin kavranmış olmasıyla 
îierçekleşlr. Eğer bir oluşta İlâhî irâdenin kavranmasına ilâveten bu irâdenin hangi 
esmâ veya sıfatların tecellisi ile gerçekleşmiş olduğu bilinirse, bu, marifetin ikinci ka­
demesidir. Üçüncü kademe ise, bundaki “murâd-ı ilâhı’1 nin bilinmesi ile gerçekleşir. 
Beşeri bilgi imkân» bu noktaya kadardır. Bundan öteye İnsanoğluna geçit yoktur. 
Çünkü insanların hakikate vusul için sahip oldukları tefekkür ve tahassüs imkânları 
ınahdud, gerçekler âlemi ise gayr-i mahduddur. Bunu anlamak için Filibeli Ah- 
nıed Hilmi Bey’ln "A'mâk-ı Hayal” isimli eserinden bir parçayı dikkatlerinize arz 
edelim:

Bu eserin bir adı da “Râctnin HâtıralarTdır. “Râcî” rüctl eden, yani dönen 
demektir. Râcî, Batı'da tahsil görmüş, pozitivlst ve materyalist fikirlerle yetişmiş 
bir gençtir, Sonra Türkiye'ye dönmüş ve öğrendikleriyle zihnine (akılan metafizik 
suâllere cevap bulamadığından fikrî buhrana sürüklenmiş bir gençtir, Bu durumda 
İken Akhisar'da mezarlık bekçiliği yapan rlcâl-l gaybden “Aynalı Baba" adında bir 
meczupla karşılaşır. Suâllerini O'na tevcih eder. O, kendisine ispirto ocağında bir 
kahve pişirir. Râcî kahvesini içerken Aynalı Baba ney çalar. Râcî uyuyakalır ve bir 
rüya görür. Suâlin cevabını bu rüyada bulur. Şimdi Bacı yı dinleyelim:

"İnsanın yegâne bilgisi, bir şey bilmediğini îtIraf ve tasdik etmektir. "
Aynalı ile bir hayli müddet birleşememiştim. İlk fırsatla Namazgâlı Mezarbğı’n- 

daki tek başına kaldığı kulübesine koşmuştum. İlk sözü:
“ Evlât! Nerede idin? Gözlerimizi yollarda bıraktın!" olmuştu.
M-Bu Dünya’nın hâli bazen böyle olur. Yoksa size yakın olmak şerefinden uzak 

olmak, cidden dayaklamayacak bir şey İdi.”
Cevabında bulundum. Biraz havadan, sudan konuştuktan sonra:
“•Ee erenler! Artık birer kahve içsek!..” diyerek âdeti üzere cezvesini ispirtoluğa 

koydu. Bol şekerli kahveleri içmeye başlamıştık:
Kendimi karıncalar arasında ve binlerce sokağı olan bir karınca yuvasında, 

karınca şeklinde buldum. Etrafı, şaşkın şaşkın bakarak incelemeye başladım. Karın­
calar dahî, çeşitli İçtimaî sır.ıf.ara ayrılmış insanlar gibi, kısımlara ayrılmıştı. Şu kadar 
diyebilirim ki, oradaki sınıflar insanlar arasındaki sınıflara benzemiyordu. Yuvadaki 
karıncalar, en az birkaç yüz bin kadar olsa gerek. Bunlar, beyler ve işçiler sınıfına 
ayrılmıştı. En tuhafı, maddî ve manevî her türlü ihtiyacı karşılayıp anlatmaya yetecek 
mükemmel bir dile sahip olmaları İdi. Yuvamızda mükemmel mektepler, zahire am­
barlan, yatakhâne, hapishâne, teneffüs ve yemek salonları, toplantı yerleri, hulâsâ 
pek gelişmiş bir cemiyet hayatı için gerekli bir evin, bir şehrin bütün debdebe ve 
gösterişi mevcud idi.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

tecessüsünü tatmin ve onun hem “hayır" ve hem de “hak”ka 
ulaşmasını gaye edinen İslâm’ın eşsiz bir Dünya görüşü olarak 
asıl mükemmelliği, O'nun -birinci derecede- tevhid inancında 
tezahür eder. Üstelik metafizik meseleler içinde, insanoğlunun 
en derin tecessüs noktasını -kendi varlığı da dâhil olmak üzere- 
içinde yaşadığı âlemin ne sûretle var olabildiği meselesi teşkil 
eder. İslâm’da ise, üssü l-esas olan imandır. Bunun ilk adımı, 
Allah'a “ehadiyet” sıfatı ile inanmaktır. Lâkin Kâinât'm “var 
edilmek ihtiyacından münezzeh olarak” bir “ilk sebep”le 
izahı, insanlık tarihinde umûmen mevcud olmakla beraber bu 
kâfî değildir. Zira varlıklarda müşahede edilen sonsuz hikmet­
ler, onu yaratanın hayal ötesi mükemmel ve tek olması, aklî 
ve vicdânî bir zaruret olduğu hâlde, mücerredi kavramaktaki 
güçlük sebebiyle insanlık -büyük ekseriyeti İle- o yüce varlığın 
vasfında hata edegelmiştir.

Bu şe’niyetin (realitenin) yanıltmasıyla sosyolojik olarak 
insanlık tarihinde ilk dinin “Animizm” (ruhlara tapma) olduğu 
sanılmış ve nihayet Max Muller’in kadîm hind kitapları “Ve-

Daha garibi şurası ki. karınca topluluğu. İnsanlara nisbetle çok ileri idi. Evvelâ 
karıncalardaki geçim diizcni ve çalışma usûlü insan lardakine nisbetle pek gelişmiş İdi. 
İktisat ve ev idâresi husûsunda ise beşeriyete nlsbetîe anlatılması mümkün olmayan 
bir gelişme farkı var. I Ahin karıncaların insanlara kat kat üstün olduğu cihet terbiye 
meselesidir. Karıncalar bu işte insanları çok geride bırakmışlardır. Adâlet dağılımı 
meselesinde dahî aynı düşünce tereddütsüz yürütülebilir. Bu sebeplerden dolayı, 
karınca yuvalarında mektep olarak kullanılan dâireler, yuvanın en seçme ve en 
büyük kısmını işgal ettiği halde, hapishaneler, sıhhata uygun olmakla beraber, pek 
küçük... Çünkü burada hapis cezasına çarptırılanlar hemen hemen yok gibi... Bir 
karıncada en birinci haslet, vazife hissidir. Bu his. her histen üstündür. Şahsî ihtiyaç 
ve arzular uğrunda vazifesini fedâ değil, vazitesi.nde tembellik eden karınca hemen 
hiç bulunmaz. Ben karınca beylerinden birinin oğlu imişim. Eğitim ve Öğretimim için 
işçi sınıfından yedi ihtiyar, yedi meşhur âlim babam tarafından, istişare neticesinde 
seçilmiş idi. Rıı yedi âlim yalnız yuvamız halk: arasında değil belki komşu yuvalar 
halkı arasında dahî İlim ve fazilet ile parmakla gösterilir idiler. Artık hayat merdive­
ninin son basamaklarına gelen bu ihtiyarlar, beni vatandaşlarıma faydalı hır eleman 
olmak, son olarak arkalarında hayırlı bir talebe yetiştirmek emeli İle çalışmakta 
idiler. İyi bir öğretim usûlü ile bana, az zamanda karınca cinsine nasib olan ilim ve 
fenlerin hemen hepsini öğretmiş bulunuyorlardı. Şimdi sık sık seyahatler yapıyor, 
okuduğum ve bildiklerimin tatbikatı İle uğraşıyorduk.



KADİR MISIROĞLU

dalar” üzerindeki araştırmaları sonucu ilk dinin “Vahdaniyet” 
(monoteizm) olduğu hususunda ittifak edilmiştir. Buna göre ilk

Uykudan uyandığım, hizmetçilerim tarafından hissedildiğinde, semiz bir kara­
fatma budu ile yarım buğdaydan ibaret sabah kahvaltısını getirdiler. Henüz yemeği 
bitirmiştim ki, yedi âlim hocamdan birisi yanıma geldi ve şu şekilde maksadını an­
latmaya başladı:

"-Ey Şehzâdem! Senenin hemen yarısında şehrimizin kuzey tarafına rastlayan 
wrt ve çorak arazide ne kadar garib tabiat hâdiselerinin meydana gelmekte oldu­
ğunu bilirsiniz. İki numaralı lise talebesine bu sene yaptırdığımız fennî gezilere dâir 
aldığımız son raporlarda şimdiye kadar âlimler! ihtilâflara düşüren hava durumunun 
yine başlamış ve her gün muntazam bir şekilde meydana gelmekle olduğu bildirili­
yor. Malumunuz olmak lâzımdır ki. günün bir kısmında Güneş, hayat veren ışınlarını 
kııvvelle yaymaya başladığı zamanlarda, berrak gökyüzünün birçok tarafları birden 
bire birtakım kalın ve düzensiz bulutlarla örtülüyor. Bu bulut parçalan, muhtelif 
zamanlarda yine yok oluyor. Acaba bu hava durumunun sebebi nedir?

Yüksek zâtınızın malûmudur ki, bu gibi tabiat hâdiseleri mantıkla, akıl denk­
lemleri ikî bilinemez ve bulunamaz. Herhâlde tecrübe ve incelemeye muhtaçtır. 
Wz»m müddetlen beri birçok meseleler hakkında sayısız tecrübe ve müşahedeler 
yapıldığını bilirsiniz. Nice tabiat bilmeceleri hallolundu. Bir hâlde ki, bugün onlara 
yüzde seksen, doksan hakikat nazarı ile bakılmak mümkündür. Lâkin bu garib hava 
hadisesini hâlâ doğru olarak halleden olmadı. Hocalarımızdan bir zât, bu hususta 
derin incelemelerini ortaya koyan bir konferans verecektir. Münasip görürseniz 
buyurunuz, biz de gidelim. Konferans arazi üzerinde verilecektir. Ve bunda bütün 
urla ve yüksek mektep talebesi bulunacaktır.”Büyük ve kalabalık bir toplulukla, 
lubaf yapıya sahip araziye doğru yola çıktık. Garib ve tuhafı şu ki, ben hem insan 
his ve bilgisi İle ve hem de karınca idrâki ile bezenmiş idim. Nihayet tuhaf araziye 
girmiştik. Bu yerlere karınca gözleri ile baktığım zaman, hakikaten düşünülecek 
ve konferanslar verilecek kadar tuhaf ve garib yapıya sahip olduğunu anlıyordum. 
I lâlbuki insan gözü ile baktığım zaman iki tarafı muntazam mağazalarla süslü, diız 
ve iri Napoli taşları ile döşenmiş bir geniş caddede bulunduğumuzu görüyordum. Şu 
İki his arasındaki büyük farkı, en büyük hayret duygulan ile düşünmeye koyulduğum 
/aman, labial âlimlerinden birisi bu garib arazi hakkında konferans vermeye başladı; 
diyordu ki:

"-Efendiler! En ziyâde dikkati çeken şey. bu büyük hücrelerin şekli ile aralarında­
ki kanalların düzgünlüğüdür. Hücreler yaklaş:k olarak cüz, çatlaklar ise hemen hepsi 
denilecek intizamla doğru, çizgilerle doludur. Bu intizamın sebebin:, âlimlerimiz bir 
liirlii keşfedemiyor Hâlbuki böyle el ile yapmaya benzer şeyler, tabiatta yoktur ve 
olamaz!"

Konferansın en tatlı bir yerine gelinmiş idi ki, birdenbire yüzbinleri geçer, dinleyi­
ciler arasında bir çığlıktır koptu. Gökyüzü açık... Yağmur düşmesi ile ölçülemeyecek 
olan müthiş bir su seli ve sıcak bir tufan bir anda binlerce kanncayı sürüklüyor, 
boğuyordu. Gökten yağan bu tufandan meydana gelen ve delice akan nehir veya 
nehirler, binlerce karıncayı perişan edip götürüyordu. Herkes bir tarafa kaçıyor­
du. Ben, bir dakika korku ve paniğe kapıldıktan sonra, bu garib tufanın sebebini 
anlamak hevesine düştüm. Yukarıdan hâlâ aralıklı sağanaklarla seller akmakla idi. 
Bu müthiş vak'aya, insan gözü ile baktığım zaman, gülmekten ve hayret etmekten 
kendimi alamadım:



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

insan olan Âdem -aleylıisselâm- ile başlayan İslâm, yani tevhid 
inancının Âhirzaman nebisine kadar çirkin bir tahrifle putçuluğa 
inkıiâb etmesi hep mücerred gerçekleri kavramak hususundaki 
bu beşerî zaaf sebebiyledir.1'*7

"Garib arazi" adı verilen caddede, bir kaldırım kenarında yer almışlık. Bulun­
duğumuz yerde bir kira arabası durmuş, arabacı keyifle uyuklamakta ve hayvanlar 
ise başlarına asılan torbalardan yem yemekte idi. Hayvanların her ikisi, anlaşmışlar 
gibi idrar yapmaya koyulmuşlardı. İşte zavallı karıncaları helâk eden sıcak tufan, bu 
hayvanların idrarından başka bir şey değildir.

Yuvalarda bütün ahâli. Ümitsizlik ve üzüntü içinde benim vefat işimle uğraşıyordu. 
Zira ben dahî orada vefat edenler arasında idim. Alimler ise garib arazide meydana 
gelen tufanın sebeplerini araştırmakla meşgul oluyorlardı. Nihayet en büyük tabiat 
âlimi öğretmenlerinden birisi, kütüphanesinde bulunan meşhur bir eserde bu sebebi 
keşfetti. Bu eserde deniliyordu ki:

"Garib arazide böyle kuvvetli bir mıknatıslık ve elektriklenme var ki, ara sıra 
birdenbire şiddetlenerek havayı yoğunlaştırıyor. En küçük bir arıza ile o bulutlardan 
tufan gibi seller boşanıyor.”

Ben bu açıklamayı işittiğim zaman, gözümün önüne yem yiyen yorgun beygirlerin 
İdrar yapmaları geldi de uzun (lir kahkaha salıverdim ve arkasından da uyandım."

147 Aslında insanoğlunda fıtrî olarak mevcud bulunan tek ve yüce yaratıcıya 
İnanma (rnârifetullâh) ırıeyll, başta Descartes olmak üzere birçok filozof tarafından 
da kabul edilmektedir. Fakat bunlardan bilhassa materyalist olanlar, ilk dinin vahiy 
mahsûlü olan vahdaniyet olarak değil de politeizm (çok tanrıcılık) sürelinde başladı­
ğını Iddiâ ederler ki, bu görüşün yanlışlığı bilhassa “İnka Medeniyeti*’ üzerinde son 
zamanlarda yapıları araştırmalarla s3bit olmuştur.

Bu filozofların bazıları dinlerin ilk şekli olarak "animizm"! görürler. Animizm, 
bülün maddî varlıklarda bir ruh bulunduğuna inanan ve onlara perestiş eden (lapan) 
bir kısım iptidâi insanların dînidir.

Aniınizrn’in ilk din olduğunu iddia edenlere göre, Animizm evvelâ Fetişizm, 
sonra Totemizm, daha sonra da Sembolizm şekline girmiş ve bu suretle insanlık 
tarihinde mitoloji (esatir) devri başlamıştır, insanlar, kuvvâ-yı tabiiyyeye birer şahsiyet 
izâfe ederek bunlara tapınışlardır. Evvelâ kaba putlara perestiş eden insanlar, sonra 
bu putların yerine heykeller ikâme eylemişlerdir.

İslâm Dünya Görüşü’ne göre ise, ilk din, ilk insan olan Âdem -aleyhisselâm- 
ile başlamış olan "Tevhid” (monoteizm) dini, yani İslâm’dır. İnkâr veya bozulma, 
fıtrat-ı asliyedeki inhiraflar ve mücerredi kavramaktaki kifayetsizlikler sebebiyle 
ortaya çıkmıştır.

Gerçekten "beşer, dağlarda yaşadığı bir zamanda bile Cihan'da âlî bir 
kuvvetin hükümran olduğuna iman etmek ihtiyacını hissetmiştir. Eşkâlin 
tahavuüıünden, fikrin necâbet ve redde tin den sarf-ı nazar edilse, bu hususta 
en âlim bir filozof İle -en câhil- bir anlmist (ruhlara tapan), bir fetişist (bazı 
eşyalara tapanlar, uesenîlik), bir totemlst (hayvanlara tapan) arasında hemen 
fark yok gibidir. Çünkü bunların hepsi de kalbinde olan ulvî bir hissin terce- 
mânı almaktan başka bir şey yapmıyorlar. Bir fetişistin ibâdet eylediği odun ue 
kemik parçası, kadim Mısırlılar’ın Özlrlst, İrârıflerin Hürmüzlerl, Ahrlmanlari; 
Geldânîlerin, Asûrîlerin Batileri; Yunânî ue Romalıların Jiipiterlerl; Çinlilerin



KADİR MJS1ROĞLU

Her müslümanın bildiği üzere iman esasları, Allah’a, me­
leklerine, kitaplarına, peygamberlerine, Âhiret gününe, kadere14"

Hyangları; Japonların Amenomu Nakanoşinokamileri; Hindiilerin Vlşnovslua- 
lan hep insanlarda fıtrî olan ulûhiyet fikrinin tev/id eylediği şeylerdir. Bu bâtıl 
dinlerirı hepsinde aslî ve müşterek bir fikrin, ulûhlyet fikrinin ıneucut olması 
hep vâzıh olarak delâlet ediyor ki, bunların hepsi de bir asla intihâ ediyor; 
hepsinin menba: bir olduğu hâlde asırlar seçtikçe a menbâ unutularak dalâlet 
meydan almıştır." (A. Hamdl Akseki- a.g.e.. $h: 194 vd.)

Esâsen birçok “Dinler Tarihi" âiirr.1 ve bu arada Maks Müller birçok tarihî 
delille bu gerçeği ispat etmiştir.

Fakat ne hâcet!.. Kur âr.-ı Kerim'de; “Hiçbir ümmet yoktur kİ, nezirden hâil 
olsun!.. (Yani kendilerine hakkı tebliğ edecek peygamber gelmemiş olan bir kavim 
yoktur; her kavme bir peygamber, bir mürşld ba’s olunmuştur.)“ buyrulmuşlur. 
(Ffttır Sûresi, âyet 24)

"Cl/ûhlyet fikri için beşerin idrâkinde dört suret olduğunu söyleyebiliriz:
1- 7'enzih,
2- Tevhİd,
3- Teşbİh,
4- İnkâr.
Tenzih fikri; Cenâb-ı Hakk’ı her türlü teşbîhâl ue rnahsûsâtırı hâricinde 

•/örmek ve bunları andıran her şeyi nefyetmektir. Fikr-i tenzihi, yalnız başına 
rııüsbet br şey ifade etmez.

Teşbih fikri; Allah Teâlâ'yı mahsûsât ve maddiyattan bir şeye benzetmektir 
ih» evvelkinin tamamı ile zıddıdır.

Fikr-i Tevhid ise, tenzih ve teşbihi hakikatin itidal noktasında toplamaktır.
“Allah htçblr şeye benzemez. O işitir ve bilir." (Şûrâ Sûresi, âyet II) 

ııass-ı kerîmi İle “Lâilâhe illallâh: Allah'tan başka tanrı yak!" hakikati bize 
tevhidi göstermektedir.

İşte bütün peygamberlerin dini olduğu nusus-ı Kur'âniye ile (Kur‘ân nasları 
ile} beyan buyurulan Din-f Hak ve Din-i Tevhid, ilk peygamber île başladığı 
hâlde bir müddet sonra Idrâk-i beşerde fikr-i teşbih husule gelmiş ve bunun 
neticesi olarak Allah Teâlâ’ya cismânî bir mevcudiyet ue şekil atfolunmuştur. 
Fikr-i teşbih de iki büyük sınıfa ayrılabilir:

lEşyaperestlik,
2-Âdemperestllk.
Eşyâperestlik, putperestlik demektir. Yukarıda izah olunduğu üzere dinler 

tarihi ile meşgul olan müelliflerden bir kısmına göre haktan inhiraf etmiş olan 
insanların bu inhirafına sebep, Allâh’a cismânî bir mevcudiyet ve şekil vermiş 
olmalarıdır ki, flkr-l teşbihtir. Hak dinden dönmüş olanlar ister evvelâ ruhâr.i- 
yât peşinde dolaşmış olsunlar, isterse doğrudan doğruya teşbih fikrine sapmış 
bulunsunlar, netice birdir.

Çünkü bir müddet geçtikten sonra en kaba şeylere perestiş başlamış ve bu 
perestiş tekimiI ede ede Âdemperestîye kadar vâsıl olmuştur. Âdemperestllk, ya 
bir insanı ulûhiyet mertebesine yükseltmek veyahut ulûhlyeti âdeme indirmek! 
âdeme hulul ettirmek sûrelerinde tecellî etmiştir. Hıristiyanlardaki İsa'nın 
ulûhlyeti fikri de bunun mahsûlüdür.” (A. Hamdl Akseki- a.g.e., sh: 289 vd) 

,’’8 ProL Dr. Hüseyin Atay, doktora tezinde *‘kader”in İman esaslarına dâhil



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ve öldükten sonra diriltilip hesaba çekileceğine inanmak üzere 
altıdır. Bunların hepsi de mücerred mefhum ve meselelerdir. 
Gerçi bunlar arasındaki "kitaplar" ve “peygamberler" mü­
şahede olunan Âlem’e âiddirler. Fakat bu müşahede imkânı 
kitapların nüzul, peygamberlerin ise ba’s zamanına denk gelen 
mahdud insan için mevzuubahstir. Üstelik her kavme mutlaka 
bir peygamber gönderilmiş bulunduğu ve bunların sayılarının 
-alâ rivayetin- yüz yirmi bin kadar olduğu hesaba katılırsa, bu 
hususta da mücerredliğin müşahhaslığa kat be kat galibiyetini 
kabul etmek mecburî bir hâle gelir. Ayrıca kitaplar arasında 
sırf Kur’ân-ı Kerim, asliyeti ile mahfuz, peygamberlerden ise, 
sadece âhirzaman nebisinin hayatına âid bilgiler mazbuttur.

O hâlde bütün iman esaslarının tecrid iklimine âid bu­
lunduğunu söylemekte tereddüt edilemez. Bu demektir ki, 
mücerred meseleler İslâm Dünya Görüşü’nün -âdeta- ruhu 
mesabesindedir. Bu husustaki zengin fikrî muhtevâ üç İlmî 
disiplinde müşâhede edilir. Bunlar:

a-İlm-i Tevhid14’

b-İlm-i Kelâm ve

c-Tasavvuf telâkkileridir.

İslâm coğrafyasının genişlemesi sonucunda çeşitli kavîmle- 
rin inanç ve örfleri ile karşılaşılması ve hassaten kadîm Yunan 
Felsefesfeserlerinin Arapça’ya tercüme edilmesiyle İslâm inanç­
larının safiyeti büyük bir tehlike ile karşı karşıya gelmiştir. İslâm 
âlimleri bu tehlikeye karşı asırlarca devam eden canhıraş bir fikrî 
faaliyetle dinin metafizik meseleleri üzerinde îmâl-i r'ikrederek

olmadığını iddia etmiştir. Fakat bu istisnaî ve sapık bîr görüştür. (Bkz: Hüseyin Atay- 
Kur’&n ve Hadis’te İman Esasları, Ankara, 1959)

149 Bu. sadece kelime-i tevhid "in şerh ve izahı ile meşgul olan bir ilimdir. 
Buna dâir ilk eser, İmam-ı A'zam hazretleri -tarafından gâyet muhtasar olarak 
“el-FıkhuTEkber” adıyla telif edilmiştir. (Bkz: Mustafa Öz- İmâm-ı A’zam'ın Beş 
Eseri, İstanbul, 1981)



KADİR MISIROĞLU 

ortaya eşsiz eserler koymuşlardır. Bunlarda asıl ehemmiyetli bir 
nokta olarak tevhid inancının korunmasına, müminlerin fikrî 
ve ahlâkî bakımdan yüceltilerek kemale erdirilmesine ağrılık 
vermişlerdir. Tevhid inancının korunması daha ziyade Kelâm 
ilmi sahasındaki çalışmalarla, fikrî ve ahlâkî kemalin temini 
ise, tasavvufî eserlerle sağlanmaya çalışılmıştır.

Tevhid, İslâm inancının özü ve temeli olması sebebiyle 
hassasiyetle korunması gereken bir rükün (prensip)dür. Cenâb-ı 
Hak, tevhide mugayir görüşleri şirk, yani Allah’a ortak koşma 
adıyla hasım ilân etmiş ve afvının şümulü hâricinde bırakmıştır.150 
Buna göre metafizik dînî meselelerin bir numaralısı olan Allah 
inancı -hulâsâ olarak- şöyle belirlenmiştir:

Allah, O’nun bütün sıfatlarını câmî "zât” ismidir. Arapçanın 
hiçbir kaidesi ile cem'ilenemez. İmlâda aksâm-ı muhtelifesi, 
yine O’na delâlet eder. Mesela bu mübârek kelimenin başın­
daki “elif” kaldırılsa, bakiyesi “lillâhi” okunur. Bu da O’na 
delâlet eder. Eliften sonraki “lâm” kaldırılsa, kalan parça 
“lehû” okunur. Bunun nisbeti de Allah’adır. İkinci “lâm” da 
kaldırılsa “hû” kalır. Bunun da O’na muzaf bir zamir olduğu 
herkesçe malumdur.

O “ehad" yani İkincisi olmayan “bir”dir. Varlığı ezelî ve 
ebedîdir. Varlığı kendinden kaimdir. Mâsivâullâh, yani Allah’tan 
başka varlıkların teşkil eylediği âlemde hiçbir şey O’nun eşi ve 
benzeri değildir ve olamaz!..15’ Kendisi, her ihtiyaçtan berî olup 
aksine bütün mahlûkât O’na muhtaçtır.152 İlmi, her şeyi mutlak 
olarak ihâta etmiş olup gücü her şeye kaadir ve şâmildir. Her

150 "tnnallâhe yağfinızzilnübe cemîa." Yani Cenâb-ı Hak. b'Jİiin günahları 
afv eder. (Zürr.er Sûresi, âyet 53} buyurmasına rağmen, şirkin istisna olduğu kal’îdlr. 
Zira Nisa Sûresi. 48. âyet-i kerimede şöyle buyrul maktadır:

''Doğrusu Allah, kendisine şirk koşulmasını bağışlamaz. Ondan başkasını 
İse diledlğlnlne bağışlar. Kim Allah'a ortak koşarsa pek büyük bir günah ile 
Ifllra etmiş olduğunda şüphe yoktur."

X*1 Şuarâ Sûresi, âyet 11.
152 Fâlır Sûresi, âyet 15.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

şeyi görücüdür.’M Her yerde hâzır ve nâzırdır, Ne istikamete 
bakılsa, yüzler O’na dönmüş olur.* 1S4 * Herkesin gizli ve aşikâr 
niyetinden haberdardır’51’’ ve insanoğluna şahdamanndan da­
ha yakındır.156 O, -hâşâ- bir cisim değildir, gözle görülemez.15’ 
Noksan sıfatlardan münezzehtir.'58 Hâsılı O, nasıl tasavvur 
olunabilirse, mutlaka ondan başka bir mâhiyettedir. Çünkü 
Onun ‘‘muhalefettin lil havâdis”, yani sonradan yaratılmış 
olan her şeyden farklı olmak aslî sıfatlarındandır. Doğmamış, 
doğurmamıştır.159 O, taabbüde lâyık yegâne varlıktır.160

15:,Şfırâ Sûresi, Ayet 12. Hac Sûresi, ayet 6.
154 Rakara Sûresi. Ayet 115.
15’’ Kat Sûresi. Ayet 16.
156 Kat Sûresi. Ayet 16
157 r-jı'aııı Sûresi. Ayet 103. Âhirelle Allah'ın görülebilmesi hususunda daha 

geniş bilgi İçin, elinizdeki eserin Hazrei-i Musa'nın Allah TeAlâ'yı görmek istemesi 
ile İlgili talebinin Izalı edildiği 76 numaralı dipnota müracaat edilebilir.

158 Araf Sûresi. Ayet 180.
,w İhlas Sûresi, Ayel 3.
160 IslAın Alimleri Cenâb-ı Hakk ın sıfatlarını "siibûiî” ve "zâti" olarak İkiye 

ayırmış ve şu sûrelle sıralamışlardır:
Allah’ın Sübûtî Sıkıtları
"Hayat” (Allah diridir). 
“İlim" (Allah’ı her şeyi bilendir), 
"Semi” lAllah her şeyi işitendir), 

"Basar" (Allah her şeyi görendir). 
“İrade" (Allah dilediğini yapandır), 
"Kudret" (Allah her şeye gücü yetendir), 
“Kelâm” (Allah konuşandır),
"Tekvin" (Allah yaratıcıdır).

Allah’ın Zâtı Sıfatlan
“Vücud” (Allah vardır)
“Kıdem" (Allah ezelidir, evveli yoktur)
"Bekâ" (Allah ebedîdir, sonu yoktur)
"Vahdaniyet" (Ailah birdir. O ndan başka ilâh yoktur)
“Muhalefetim lil llavâdis" (Allah, yaratılar.lar.n hiçbirine benzemez) 
“Kıyam bi Nefsîhî” (Allah, var olmak ve varağın: devam ettirmek için hiçbir 

şeye muhtaç değildir)
Cenâb-ı Hakk’ııı isimleri ise. pek çok olup bunlar.n doksan dokuz tanesi 

Kur'ân-ı Kerım’de zikredilmiştir. Bunlan 313e kadar çıkaranlar vardır. (Kureşî, 
el-Cevâhiru’l-Mijdie, sh: 12)

Meşhur İslâm âlimlerinden Fahreddin Râzî, Cenâb-ı Hakk'ın isimlerinin “dört 
bin- olduğunu bildirmektedir. (Fahreddin Râzî. el-Mefâtih, sh: 160 vd)

Kur'ân-ı Kerlm’de, "En güzel isimler Allah’ındır. O na bu isimlerle dua



KADİR MISIROĞI.U ----------------------------------------------------

İmam-ı A’zam hazretleri, Allah’ın zât ve sıfat hakikatlerini 
tevhid çerçevesinde şöyle ifade etmektedir:

“Tevhidin aslı, buna iman etmenin, en doğru yolu 
şudur: Allah’a, meleklerine, kitaplarına, peygamberlerine 
öldükten sonra dirilmeye, kadere, hayrın ve şerrin Allah'tan 
olduğuna, hesap, mizan, cennet ue cehenneme inandım, 
bunların hepsi de haktır, demek gerekir.

Yüce Allah, sayı yönüyle değil, ortağı olmaması yönüyle 
birdir. O, doğurmamış ue a'oğrulmamıştır, ona hiç bir şey denk 
değildir. O yarattıklarından hiç birine benzemez. İsimleri, 
zâtî ue fiilî sıfatlarıyla daima var olmuş ve var olacaktır.

Allah'ın zatî sıfatları; hayat, kudret, ilim, kelâm, semi’, 
basar ue irade sıfatlarıdır. Fiilî sıfatlar ise, tahlîk (yaratma), 
terzik (rızık verme), inşa (yapma), ibda (örneksiz yaratma) 
ve sun’ (san’atla yaratma) ve diğer fiilî sıfatlardır.

Allah, sıfatları ve isimleri ile varolmuş ue varolacaktır. 
Onun isim ue sıfatlarından hiç biri sonradan olma değildir. 
O ilmiyle daima bilir, ilim onun ezelde sıfatıdır. O kudretiyle 
daima kaadirdir, kudret onun ezelde sıfatıdır. Kelâmı ile 
konuşur, kelâm onun ezelde sıfatıdır. Yaratması ile daima 
hâliktır, yaratmak onun ezelde sıfatıdır. Fiili ile dâima fâ- 
ildir, fiil onun ezelde sıfatıdır. Fâil Allah’tır, fiil ise onun 
ezelde sıfatıdır: Yapılan şey, mahlûktur. Yüce Allah’ın fiili 
ise, mahluk değildir. Allah’ın ezeldeki sıfatları mahlûk ve 
sonradan olma değildir. Allah’ın sıfatlarının yaratılmış ve 
sonradan olduğunu söyleyen, yahut tereddüd eden veya 
şüphe eden kimse Yüce Allah’ı inkâr etmiş olur.

erlini" (A'raf Sûresi, âyet 180) buyrulmaktadır. Bu isimlerin bir kısmı ister "el-ÂIim” 
(sonsuz ilim sahibi) veya “el-Muhsin” gibi râU. isterse sıfat-ı müşebbehe veya nıasdar 
olsun, bunların hepsinde de bir vasıf ifade edildiği cihetle bunlar aslında ”sıfat”lır. 
Böyle olduğu hâlde "zât*'a delâletleri sebebi ile "esma" (isimler) olarak bilinirler. 
Bunlardan Cenâb-ı Hakk'ın kahır ve gadabına taalluk edenlere "celâlî". lütuf ve 
keremine müteallik olanlar ise "cemâli” sıfatlar denilir.
___________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Kur'dn-ı Kerim, Allah kelâmı olup, mushaflarda yazılı, 
kalplerde mahfuz, dil ile okunur ve Hz. Peygambere indi­
rilmiştir. Bizim Kur'ân-ı Kerim’i telâffuzumuz, yazmamız 
ve okumamız mahlûktur, fakat Kur'ân mahlûk değildir. 
Allah’ın Kur’ân'da belirttiği Musa ue diğer peygamberlerden, 
Firavun ue İblis’ten naklen uerdlği haberlerin hepsi Allah 
kelâmıdır, onlardan haber vermektedir. Allah'ın kelâmı 
mahlûk değildir, fakat Musa’nın ue diğer yaratılmışların 
kelâmı mahluktur. Kuran ise onların değil, Allah’ın kelâmı, 
kadîm ue ezelîdir.

Allah'ın “Allah, Musa’ya hitap etti’’161 âyetinde 
belirttiği gibi, Mûsâ, Allah'ın kelâmını işitti. Şüphesiz ki 
Allah, Mûsâ ile konuşmasından önce de, kelâm sıfatı ile 
muttasıftı. Yiice Allah yaratmadan da ezelde yaratıcı idi. 
Allah, Mûsâ'ya hitap ettiğinde, ezelde sıfatı olan kelâmı 
ile konuştu. "Onun sıfatlarının hepsi, mahlûkların sıfatla­
rından başkadır. O bilir, fakat bizim bildiğimiz gibi değil. 
O kaadirdir, fakat bizim gücümüzün yettiği gibi değil. O 
görür, fakat bizim görmemiz gibi değil. O işitir, fakat bizim 
işittiğimiz gibi değil. O konuşur, fakat bizim konuşmamız 
gibi değil. Biz uzuvlar ve harflerle konuşuruz. Oysa O, uzuu- 
suz ue harfsiz konuşur. Harfler mahlûktur, fakat Allah'ın 
kelâmı mahlûk değildir.

Allah bir şey (varlık) dir, fakat diğer şeyler gibi değildir. 
Onun varlığı cisim, cevher, araz, had, zıd, eş ve ortaktan 
uzaktır. Onun Kur’ân'da zikrettiği gibi eli, yüzü ue nefsi 
uardır. Allah’ın Kur’ân'da zikrettiği el, yüz ue nefs gibi 
şeyler, keyfiyetsiz sıfatlardır. Onun eli, kudreti veya nime­
tidir denilemez. Zira bu takdirde sıfat iptal edilmiş olur. 
Bu, Kaderiyye ve Mutezile'nin görüşüdür. Onun elinin, 
keyfiyetsiz sıfat olması gibi, gazabı ue rızası da keyfiyetsiz

161

________

Nisâ Sûresi, âyet 164.



KADİR M1S1ROĞLU 

sıfatlarından iki sıfattır.

Allah, eşyayı bir şeyden yaratmadı. Allah, eşyayı olu­
şundan önce, ezelde biliyordu. O, eşyayı takdir eden ue 
oluşturandır. Allah’ın dilemesi, ilmi, kazası, takdiri ue Levh-i 
Mahfuz'daki yazısı olmadan Dünya ue Âhirette hiç bir şey 
uâkî olmaz. Ancak onun Levh-i Mahfuz'daki yazısı, hüküm 
olarak değil, vasıf olarak yazılıdır. Kaza, kader ue diiemek, 
onun nasıl olduğu bilinemeyen sıfatlarındandır. Allah, 
yok olant yokluğu hâlinde yok olarak bilir, onu yarattığı 
zaman nasıl olacağını bilir. Var olanı, varlığı hâlinde uar 
olarak bilir, onun yokluğunun nasıl olacağını bilir. Allah 
ayakta duranın ayakta duruş hâlini, oturduğu zaman da 
oturuş hâlini bilir. Bütün bu durumlarda Allah'ın ilminde 
ne bir değişme, ne de sonradan olma bir şey hâsıl olmaz. 
Değişme ve ihtilâf yaratılanlarda olur.

Allah insanları küfür ve imandan hâlî olarak yaratmış, 
sonra onlara hitap ederek emretmiş ue nehyetmlştir. Kâfir 
olan, kendi fiili, hakkı inkâr ue reddetmesi ue Allah’ın 
yardımını kesmesiyle küfre sapmıştır. İman eden de kendi 
fiili, ikrârı, tasdiki ve Allah’ın muvaffakiyet ve yardımı ile 
îınan etmiştir.

Allah, Âdem'in neslini, sulbünden insan şeklinde 
çıkarmış, onlara akıl vermiş, hitap etmiş, imanı emredip, 
küfrü yasaklamıştır. Onlarda O’nun Rabb olduğunu ikrar 
etmişlerdir. Bu, onların imanıdır, işte onlar bu fıtrat üzerine 
doğarlar. Bundan sonra küfre sapan, bu fıtratı değiştirip 
bozmuş olur. İman ue tasdik eden de fıtratında sebat ue 
devam göstermiş olur.

Allah, kullarının hiç birini iman veya küfre zorla­
mamış, onları mü'min veya kâfir olarak yaratmamış­
ın-. Fakat onları şahıslar olarak yaratmıştır. İman ve 
küfür kulların fiilleridir. Allah, küfre sapanı, küfrü



------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

esnasında kâfir olarak bilir. O kimse daha sonra iman 
ederse, imanı hâlinde mü’min olarak bilir, ilmi ue sıfatı 
değişrneksizin onu sever.’’ır'2

Dikkat olunursa, bu derecede mücerred bir Allah te­
lâkkisi, Dünya görüşleri ve felsefî sistemler arasında sadece 
“İslâm Dünya Göriişü"ne mahsustur. Bu eşsizliği diğer iman 
esaslarında da müşahede etmek mümkün olmakla beraber 
biz bu kadarla iktifa ediyoruz. Ancak şunun da ifade edelim 
ki, mücerred altı iman esasına mukabil, beş olan amelî İslâm 
şartlarının birincisi de “şehâdef’tir ki, bu da yukarıda hülâsa 
edilmiş olan muhtevada mücerred olarak Allah’ı ve “tebliğ, 
sıdk, ismet, fetânet” ve “emânet” sıfatlarını hâiz olarak 
peygamberi kabul ve tasdikten ibarettir.

Kaldı ki, İslâm fiilî ve amelî bütün emirlerinde bile insanlara 
onların müşahhas varlığını aşan ilâve bir izah üslubuyla bütün bu 
fiilleri -âdeta- idealize eden sırrî bir muhatevaya büründürür.

Gerçekten her harekete besmele ile başlanması emri, kula, 
fiillerini murâd-ı İlâhî istikametine tevcih ve o yolda bir zihniyet 
kazandırmak içindir. İbâdetler şöyle dursun, en nefsânî fiiller, 
meselâ yemek yemekten cinsî münâsebete kadar hiçbir şey, 
bu İlâhî tanzimden hâriç tutulmamıştır.

Beşer hayatında en nefsânî bir fiil olan cinsî münâsebetin 
mücerred veçhesine âid olmak üzere büyük mutasavvıf Muh- 
yiddin-i Arabi'nin tahlil ve değerlendirmesinin bir parçasını 
dikkatlerinize sunalım:

..Şu hâlde insanın insanlığını meydana getiren «hay- 
vânî» ruhta Hak’ktn nefesi bâtın oldu. Bundan sonra Allah, 
insan için yine insan sureti üzere başka bir şahsı üretti, 
ona da kadın adını verdi. Kadın, kendi sureti üzere zâhir

,M Mustafa Öz- a.g.e., sh: 66 vd.



KADİR MISJROĞl.U -------------------------------------------------

olunca ona müştak oldu. Bu hâl, bir şeyin kendi nefsine 
iştiyak duymasıdır. Kadının, erkeğe vurgunluğu da bir şeyin 
kendi yurduna düşkünlüğüdür. Şu İzahımıza göre, insana 
kadın seudirildi, çünkü Allah da bizzat kendi sureti üzere 
lıalk ettiği kimseye muhabbet gösterdi; nârdan yarattığı 
meleklerin mevki ue mertebeleri daha yüce ve tabiî âlemden 
neş’et etmiş olmalarına rağmen bunları insana secde ettirdi. 
İşte erkekle kadın ve Hak ile insan arasındaki münasebet 
buradan başladı. Hâlbuki “sûret” münâsebet cihetinden 
en büyük ve en azametli ue mükemmel vâsıtadır. Çünkü 
sûret, tek olan uarlığı çiftleştirdi. Yani Hak'kın uücûdunu 
Ikileştirmeye sebep oldu. Nasıl ki, kadın da yaratılışıyla 
erkeği ikileştirdi ue onu kendine eş kıldı. Şu duruma göre 
Hak, erkek ue kadın olmak üzere bir üçlük meydana geldi. 
13u arada erkek, kadının kendi aslına iştiyakı kabilinden 
olarak, o da kendi aslı olan Rab’bına müştak oldu. Şu hâlde 
Allah kendi sûreti üzere olan kimseyi sevmekle beraber 
ona da kadını seudirdi. O hâlde erkeğin muhabbeti, hem 
kendi parçası olan kadına karşı, hem de kendisini yaratan 
Hak'ka karşı oldu. İşte bunun için Hazret-i Muhammed 
Aleyhisselâm »Bana kadın sevdirildi.» buyurdu. Çünkü 
kendi sevgisi, ancak Rab’binin sûretiyle ilgili olduğundan 
kendi nefsinden bahisle »Ben sevdim.» demedi. Bu sûretle 
kendi kadınına karşı olan sevgisini bile Allah'a nispet etti. 
Çünkü Hazret-i Peygamber, kadın sevgisini, Allah’ın kendi 
sûreti üzere olan mahlûkuna muhabbeti gibi İlâhî ahlâka 
uymak için dilemiştir.163

Erkek, kadını sevdiği için vuslat istedi. Yani muhab­
betteki vuslatın gâyesini diledi. Unsurlardan ibaret olan 
bu yaratılış sürerinde nikâhtan daha büyük vuslat yoktur.

163 Yani Allah nasıl kendi sûreti üzere yarattığı mahlûkuna müştak ise. kul da 
kı'tıdi benliğinden ayrılmış ve netice itibariyle kendi parçası olan kadını sevmekle 
İlâhî âdet ve ahlâka uygun harekel eder. (Mütercim)



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bundan dolayı şehuet duygusu vücudun bütün zerrelerine 
yayılır ve bu sebeple insan «vuslatm müteakip gusletmekle 
emrolunmuştur. Bedende şehuet hâsıl olunca, insan nasıl 
umûmî bir sarsıntı ile kendinden geçiyorsa, temizlik ve 
yıkanma mecburiyeti de o nispette umûmî oldu. Çünkü 
Allah gayreti yönünden kulun kendisinden başkasıyla 
zevk ve lezzet duymasını istemez. Şu hâle göre, insan 
(zevk ve şehvetle) kendinden geçtiği diğer bir insan vücu­
dunda Hak'kı görmek ve O’na dönmek için, bedenini gusl 
ile temizler. Çünkü bundan başka bir şey olmaz. Erkek 
(seugi esnasında) Hak’kı kadtnda görürse onun bu görüşü 
"münfail" de olur.

Fakat kadın, kendisinden zuhur etmiş olması bakımın­
dan Hak'kı kendi nefsinde görürse onu «fâil» de görmüş 
olur. Erkek kendisinden zuhûra gelmiş olan şeyin suretini 
hatırına getirmeden Hak’kt kendi nefsinde görürse, bu 
görüş; münfail ve vâsıtasız olarak Hak’tandır. Şu hâlde 
erkeğin Hak’ka âid görüşü, kadında daha tam ve kâmil 
olur. Çünkü o Hak’kı, hem «fâil», hem de «münfail» olması 
bakımından görür. Kendi nefsinden görüşü ise bilhassa 
erkeğin münfail olması dolayısıyladır. İşte bu sebeple Haz-
ret-i Muhammed -aleyhisselâm- Hak’km kadında bu tam 
görünüşünden dolayı kadına muhabbet etti. Çünkü Hak, 
maddeden ayrı olarak ebediyen görülmez. Zira Allah, zâtı 
itibariyle âlemlerden ganîdir. Demek ki, Hak’kı görüş, bu 
bakımdan imkânsız ve görünüş, ancak maddede mümkün 
olacağından Hakk'ın kadında görünüşü, şühûdun en büyük 
ve mükemmel derecesidir. Vuslatın en büyüğü ise kadın 
ile erkeğin çiftleşmesidir. Çünkü bu, Hak’km kendisine
bir halîfe seçmek için kendi sureti üzere yarattığı mahlûka 
karşı gösterdiği ilâhı teveccühün karşılığıdır. Âdem, bu 
vuslatta kendi nefsini görür. Allah, Âdem’i tesviye ve tâdil 
ile kemâle erdirdi. İlâhî nefesi ile kendi ruhundan O’na 



KADİR MISÎROĞLU 

üfledi. Böyle olunca Âdem'in zâhiri halk (madde), bâtını 
Hak oldu. Allah; bundan dolayı Âdem'i hu insanlık heykeli 
için “tedbir”ile vasıflandırdı. Çünkü Allah, işleri semâdan 
tedbir eder. Sema ise, arzın üstündedir. Arz da alçak alemin 
an alçağıdır. Çünkü o unsurların en aşağı tabakasıdır.

Hazret-i Muhammed, kadını “Nisa” kelimesiyle ifa­
de etti. Bu kelime müfred sıygası olmayan bir cemi'dir. 
Bundan dolayı Hazret-i Peygamber, "Sizin dünyanızdan, 
bana iiç şey sevdirildi: Nisa...” buyurdu, “mir’e" (yani 
müfred mânâsıyla bir kadın) demedi. Bu sözüyle yaratılışta 
kadının, erkekten sonra geldiğine işaretle tertibe riâyet etti. 
Çünkü Arap dilinde “nüs'et” masdarı te’hir (.geciktirme) 
mânâsınadır. Allah, Kur'ân’da "Geciktirme küfürde ziya- 
deliktir." buyurdu ve “nüs’et” kelimesini veresiye satmak’’ 
mânâsına kullandı. İşte bu suretle Hazret-i Peygamber de 
“mir’e”mânâsında “nisa” tâbirini kullandı. Şu hâle göre, 
sevdiği şeylere ancak derece ve mertebe sırasıyla muhabbet 
gösterdi. Çünkü bunlar muhakkak “infial” mahallidir. Şu 
hâlde erkek için kadın, Hak için tabiat gibidir. Öyle bir 
tabiat ki, erkek ona irade ile teveccüh ve Allah'ın emriyle 
onda âlemin sûretlerini fethetti. Bu öyle bir iradî teveccüh 
ve îlâhî emirdir ki, unsurdan müteşekkil suretler âleminde 
nikâh, nurdan halk olunmuş ruhlar âleminde himmet ue 
sözde mânayı bir neticeye bağlamak için mukaddeme ter­
tibi hükmündedir. Bunların hepsi, bu ayrı ayrı vecihlerden 
bir vecihte ilk ferdiyet'in nikâhıdır. Şu hâle göre, her kim 
kadına bu had dâhilinde muhabbet ederse, o muhabbet 
İlâhî bir sevgidir. Her kim onlara bilhassa tabiî şehuet yö­
nünden sevgi gösterirse, bu şehvetin ilmi onda eksik sayılır. 
Bu gibilere göre muhabbet, ruhsuz bir suret olur. Her ne 
kadar o suret, hakikatte ruhun kendisi ise de, o ruh kendi 
kadınlarına yahud herhangi bir kadına mutlak bir zevk ve 
lezzet duygusuyla yaklaşan kimseler için anlaşılmaz ve



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

bunlar kime muhabbet ettiklerini de anlayamazlar. Bunu 
idrak edip de (kime muhabbet ettiklerini), kendi dilleriyle 
söylemedikçe başkalarının câhil oldukları hakikî muhab­
bete kendi nefislerinde câhil olurlar. Nitekim ariflerden 
bazıları bu hakikati:

“-Halk katında benim âşık olduğum gerçekleşti. Ancak 
aşkımın kime karşı olduğunu bilemediler." mısralarıyla 
ifade etti.161 Bunun gibi câhil de zevkte nasip almak ci­
hetine muhabbet gösterdi ve bu itibarla kendisinden zevk 
alınacak mahalle karşı sevgi gösterdi ki, o da kadındır. 
Lâkin meselenin ruhu ondan uzak kaldı. Eğer kiminle 
zevk duyduğunu ve zevk duyanın kim olduğunu bilseydi 
(hakikatin iç yüzünü anlar) ve ilimde kâmil olurdu." ,6S

En nefsânî fiil olan cinsî münâsebetin böyle bir sırrî izahı 
olunca, diğer meseleleri, varın siz hesap edin!..

Meselâ amelî ve şahsî ibâdetlerin bir numaralısı olan namazı 
düşünün. Kıyamda kul “eliftir. Rükûda “dal”, secdede “mim" 
olur. Bu sûretle kul, “âdem" yazmış olmakta ve kulluğunu itiraf 
etmektedir. Namaza başlarken medlulündeki bütün ihtişamı 
müdrik olarak “Allâhuekber” diyerek O’ndan ma'da her şeyi 
arkaya attım mânâsına elleri kulaklara götürmek sûretiyle tekbir 
alıp O’na teveccüh etmenin derinliğini kolay kolay ihâtâ edebi­
lir miyiz?! Namazın her ânını ve her tavrını bu ölçüye vuralım. 
Secdede O’nu teşbih ve tenzih ederken neyi, nasıl ve ne ölçüde 
teşbih ve tenzih ettiğimizi düşür.ebilsek, secdemize ufuklar dolusu 
tefekkür sığar Bu sebepledir ki, namaz, kulun “miracı”dır.

164 Bıı mısralar, Mevlânâ'rr.r. Divart-ı Kebir'inde yazdı Arapça bir gazallncar.dir. 
Şeyhi Ekbcrin henüz genç yaşta olan büyük Mevlâ âşığı Mevlâna ile Konya ve Şa­
m’da görüştükleri ve onun İlâhî nefhalarını takdir ettikleri şüphesizdir. Şâhid olarak 
gösterdikleri bu parça, Şeyh-1 Ekber’le Mevlânâ arasındaki samimî münâsebetin bir 
delilidir. (Mütercim)

165 Muhylddln-l Arabî- (tere.- Nûrl Gençosman), Füsusu'l-Hikem, İstanbul, 
1956, sh: 282 vd.



KA DİK MIS1R0ĞLU 

İşte İslâm bütün müşahhaslarda ancak zevkan idrâk 
edilebilecek sır ve hikmetlerle mücerredin derin ve ürpertici 
idrakini yaşatarak, eşya ve hâdiselerin ideal gerçeğine ulaştıran 
ve bunu her sıfat ve seviyedeki insana iktidar ve istîdadınca 
lattıran yegâne sistemdir. Eşya ve hâdiselerde zihni tecridden 
uzaklaştırarak bâtınındaki mücerred hakikatleri gizlemek sû- 
retiyle müşahhas keyfiyetlerini dondurup katılaştıran şekil ve 
uslûblardan hazzetmez. Bu yüzden “resim” ve “heykel”e, 
mücerrede kıymış, insanı kaba şekil idrâkine mahkûm etmiş, 
iki cânî nazarıyla bakmıştır.

İslâm tefekkürü en büyük bir ibâdet telâkki etmek sûretiyle 
İnsan müfekkiresine keşfi bitmez ufuklar açar. Müşahhasla 
uğraşan bütün ilimlerin ardından koştuğu hakîkatlar ne kadar 
geniş ve hudutsuz olursa olsun tecessüs ve araştırma, nihayet 
maddî eşya ve vâkıaların imkânları ile sınırlıdır. Belki de felsefe, 
İnsan müfekkiresinin eşya ve vakıaların çizdiği hududlara bir 
İsyan meylinden doğmuştur.

Gerçekten denilebilir ki, felsefe, eşya ve vâkıalan izahta 
onlann maddî ve zahirî varlıklarını aşan bir usûl ve araştırma 
İklimi yarattığı için bir ferahlık getirmiştir. Fakat vâsıtası akıl 
ve nâdiren de hads (Bergson) olması dolayısıyla gerçekleri 
gayr-i mahdud olan bir sahada selâhiyet ve iktidarları mahdud 
olan vasıtalar mârifetiyle hakikat arayıcılığına çıktığı içindir ki, 
İnsanın dipsiz hakikat aşkını tatmin edecek gerçeklere kat’iyyen 
vâsıl olamamıştır. Aksine birbirini yıkmakla ömür ve enerjisini 
tüketen sistemleriyle, beşer idrakini yorup usandırmaktan başka 
bir işe yaramamış bir zihin jimnastiğinden ibâret kalmıştır.

Hâlbuki İslâm selâhiyetleri mahdud olan bu vasıtaların 
araştırma sahalarını da tahdid ettiği166 içindir ki, gerçek pe- 

166 İslâm, insan müfekkiresine sonsuz bir ufuk açmış olmasına rağmen, istisnâ 
olarak bazı bilgilerin elde edilemeyeceğini beyân buyurmuştur. Bunlar "tnugayye- 
l»At-ı hamse" yani “beş bilinmez’* olarak meşhurdur. (Lokman Sûresi, âyet 34)



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

şındeki hiç bir kimseyi inkisara uğratmayacak ideal ölçüleri 
ortaya koymuştur. Aklın duracağı yerden ötedeki gerçekleri 
nûranî ruh ve göniil kanatlarını ona lâyık kahramanların ula­
şabileceği güçlüklerin arkasına saklamıştır.’67 Bu suretle de

b Yağmurun ne zaman yağacağı,
2- Ana rahmindekinin mâhiyeti (erkek riîi, k:z mı ya da ileride said mi. şakı mi 

olacağı),
3- Bir kimsenin yarın ne kazanacağı,
4- N’e zaman, nerede öleceği.
5- Kıyametîn ne zaman kopacağı bilinemez.
Bunlar hakkında ancak bir tahminde bulunulabilir. Buna bir de Allah’ın zât 

hakikatinin bilinemeyeceğini eklemek lâzımdır. Ruhun mâhiyeti de höyledir. Onun 
hakkında da insanoğluna "az bilgi verildiği" beyân buyrulmuşum (İsrâ Sûresi, âyet 
85)

belse fe. asırlarca ruhun mâhiyetini araştırmış olmasına rağmen hiçbir netice el­
de edememiş, nihayet "apriori’’, yani kablî olarak varlığını kabul ile ondan münbais 
hâdiseler arasındaki illiyetlerle meşgul olmak yoluna dökülmüştür. Bugün psikoloji 
(rûhiyftt), âdeta bir laboratuar ilmi hâline gelmiş olup rûhî hâdiselerin le.zâhür ve 
illiyetlerini araştırmaktadır.

167 Bu kahramanlar, insan-ı kâmillerdir ki, bunlar da ancak tasavvuf? temrinlerle 
yetişirler. Tam bir insan-ı kâmil, Hazret-t Peygamberdir. Diğer "İnsan-ı kâmirler, 
O*nun vârisidirler, lakat insan-ı kâmil, halk arasında olgun insan, kâmil insan tavsifi 
İle alâkasızdır. İnsan-ı kâmil, tasavvuf terbiye usûlleri ile terakki ede ede Zât tecelliye 
mazhar olan kimsedir. Bu mefhum, çok eskilerden beri mevcud olmakla lıeraber 
Mııbylddhı İlmi Arahî tarafından sistemleştirilmişim O’na göre mutlak varlık, ilk 
mertebede (laayyiin-i evvel) elıadiyetinî vâhidiyele dönüştürerek varlıklara vücud 
vermiştir. Bunda ilk merhale "Nûr-1 Muhammedi" veya "HakikaH Mubammedl- 
ye" safhasıdır. Bütün mahlfıknt, "Nrtr-i Mnhammed»"den halk edilmiştir. Ehadiyet. 
"haklkat-l MııhammecHye"nin bâtını, “hakikat») Muhammediye” ise "ehadiyef’in 
zâhiridir. İnsan-ı kâmil, varlıkların bütün mertebelerine şâmil olduğundan "kevn-J 
câınî” veya “âlem-1 ekber" olarak da adlandırılır.

İnsan-ı kâmil. Allah'ın sıfatlarıyla muttasıf bir hâle gelmiş bir kimse demektir. 
Zira şeriat, tarikat, mârifet ve hakikat merhalelerini aşmış olan bir kimsedir.

Mııhylddin ilmi Arabi’nin muâkıplanndan Abdülkerim el-Cîlî’nin, bu mevzûda 
mufassal bir eseri mevcuddur. (Bkz: Abdülkerim el-Cîlî- İnsar.-ı Kâmil. Tere: Abdii- 
İa2)z Mecdi Tolıın. İstanbul, 2002)

Mâlum olduğu üzere, tasavvuf terbiyesi, r.efs: tasfiye (saîlaştırmak)cen ibâretdr. 
Nefsin ise. emmâre. levvâme. mülhlme. mutmaine, râdıye. merdıyye ve sâflye 
gibi merhale ve mertebeleri vardır. Âdem oğlunun kemâli, bu safhalardan geçerek 
vâs:l-> ilallâh olmakla gerçekleşir.

Bu netice bazı fiilî temrinlerle (fazladan ibâdetlerle) hâsseten. zikirle gerçekleşirse 
de. bunda ideal hedef, mücerred fikrî ve rûhî olgunluktur.

Zira bu olgunluğa akılla değil, ruh ve kalbin kemale erdirilmesi ile ulaşılır.
Tasavvufî yollardan Nakşibendiye’ye göre, ruhta altı lâtife vardır. Bunlardan 

biri, “halk" âlemine âid olan "nefs-i nâtıka”dır. Diğer beşi ise "emr" âlemine âid 
kalb, ruh, sır, hafi ve ahfâdır. Bunlara "letâif-i hamse" denilir.



KADİR MISIROĞLU

Rabbimiz, en mükemmel bir şekilde ve kendisine vâsıl olmak

Seyr fi sülükle önce emr âleminden olan lelâif-i hamsenin sırasıyla zikre iştiraki 
gerçekleştirilir. Yani kalb, ruh, sır, hafî, ahfâ denilen bu latifeler çalışmaya başlar. 
Sonra sıra “nefs-i nâtıka"ya gelir.

Bunların çalışma şeklini târif edecek olan kimseler, irşâda mezun mürşid-i kâ­
millerdir. Bunların çalışmasında en mühim unsur, sâlikin bunların zikrinde o bölgeye 
tekasüf edebilmesi ve dış Dünya ile irtibatını kesip kendi içine dönmesidir. Letâif bu 
gayrete bağlı olarak erken veya geç çalışmaya başlar. Ancak letâiiin çalıştırılması 
yegâne gaye değildir. O, şerh-i sadra, yani insanın göğsünün imar, ve itminan ile 
genişlemesine vâsıtadır.

Emr âlemine âid olan İetâlfin mahalli sadr; yanı göğüs kafesidir. Burada sol 
memenin iki parmak altında "kalb”, onun tam simetriği olan sağ memenin iki 
parmak altında "ruh”, sol memenin iki parmak üstünde “sırr”, onun simetriğinde 
sağda "hafi” ve hepsinin üstünde orta noktada "ahfâ” yer alır. Bu mahallerde 
vücudun kan ve sinir harekeliyle sessiz olarak yapılan zikre katılır hâle gelmesi, 
letâifin çalışması ve dolayısıyla şerh-i sadrın gerçekleşmesi demektir. Şerh-i sadır ile 
İmden zâklr (zikreden) hâle gelince insanın ihsana ermesi gerçekleşir. Çünkü hedef 
Ihsan, yani Allah’ı görüyormuş gibi ibâdet ve vuslat-ı İlâhiyedir.

“Mutasavvıfların çoğuna göre de bir bedende sadece bir tek nefis buhıınır; 
kötülüğü emretme (emmâre), kötülüğü kınama (fevvâtna), Itml'nâna erme 
(mutmainne), râzı olma (râzıye), râzı olunma fmerdıyycj gihl hususlar, bu 
tek olan nefsin sıfatlarıdır. Nefsin birçok nitelik, özellik, fiil, hâl, tezâhür ve 
tavırları mevcuttur.

...Esmâ tariki denilen tarikatlarda nefsin yedi mertebesi ve sıfatı olduğu 
kabul edilir ve bu mertebelere “akahe”, "a<vâw seb’a" adı verilir. Bu 
larikatlorda nefis terbiyesi (seyr u sülük), bu yedi mertebenin her birinde 
Allah'ın yerli isminden (lâ ilâhe illallâh, Allah, hû, hak, hay, kayyfım, kahhâr) 
birinin zikredilerek aşılması sûretiyle gerçekleştirilir. Meselâ “ne/s-i emmârc” 
mertebesindeki sâlik, kelime-i tevhidi mürşidin belirlediği sayıda zikreder. 
“Leuvâme" mertebesine ulaştığında isim değiştirilir, isnı-i celâli (Allah) zikret­
meye başlar. Müllıimede "hû” mutmain nede "hak” isimleri zikredilir. Sâlik 
yedinci İsmin (kahhâr) zikrine ulaştığında ne/s-i kâmile mertebesine gelmiş 
olur. Aynı şekilde yedili tasni/ bağlamında her mertebenin bir seyri (ilaliâh, 
alellâh, billâh, anillâh, fillâh, maallah, lillâh), âlemi (şehâdel, misâl, eruâh, 
ceberut, lâhut. nâsut, hakikat), hâli (zevk, şevk, aşk, vâsıl, hayret, fenâ fi'l- 
fenâ, beka bi'l-bekâ), mahalli (sadr, kalp, ruh, sır, sırru’s-sır, hafî, ahfâ), uâridi 
(şeriat, tcnkat, hakikat, mâdfef, uelâyer, sıddlkiyet, kurbet), şâhidi (teuhidd 
ef'âl, tevhidi sıfat, tevhid-i zât, cem’, hazreiü'bcem. cemu'l-cem, ohadiyyetü'h 
cem) ve nuru (mavi, sarı, kırmızı, siyah, yeşil, beyaz, renksizlik) vardır. Meselâ 
emmâre mertebesinde kesime tevhid-l zikreden sâlikin seyri "Haîlâh". âlemi 
“şehâdet”. hâli "zevk”, mahalli "sadr”, uâridi "şeriat”, şâhidi “tevhidi efâl", 
nûru "maui"dir. Mürşidin denetiminde emmâre mertebesini aşan sâlik leuuâme 
mertebesinde "isnı-i celâT’î İ2kretmeye başlodığtndo seyri “aleftâh,\ âlemi “mi­
sâl", hâli “şevk”, mahalli “kalp”, uâridi "tarikat ”, şâhidi "teuhld-i sıfat”, nuru 
“şart” olur. Sâlik, bu şekilde sülûkünü sürdürerek ne/s-i kâmile mertebesine 
ulaşır ve onun sülûkün nefisle alâkalı kısmını tamamladığı kabul edilir. “ (Bkz: 
DİA, Nefis Maddesi, c: 32, sh: 528)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

istidadıyla yarattığı insana kendi mutlak varlığı da dâhil olmak 
üzere bütün hakîkatların kapısını açık bırakmıştır. Sonra da 
bu hakikatlerin en basitinden en giriftine kadar U2VÎ ve rûhî 
temrinlerle ne tarzda elde edilebileceğini en sâde, mâ'kul ve 
pratik usûller içinde tâyin etmiştir. O tarzda ki, en şaşırtıcı sâde- 
likle en ürpertici derinliği lalettayin gibi görünen bir harekette 
birleştirerek en büyük sırları, insanoğluna en basit davranışlar 
içinde teklif ve takdim etmiştir.

Hülâsa olarak şunu söyleyelim ki, İslâm “zülcenâheyn" 
yani iki veçheli, iki kanatlıdır. Bunlardan biri nazarî, diğeri ise 
amelî veya müşahhastır.

Ancak iırıan esasları nazarî olduğu ve dinde üssü'l-esas 
(esasların esası) kabul edildiği için mücerredliğin, İslâm te­
fekküründe daha büyük bir ağırlığı mevcud olduğunu kabul 
etmek gerekir.

______________________________________________________________________________________



D-İNSANİYETÇÎLİK veya
HÜMANİZM PRENSİP!

a-însanın Mâhiyeti
İslâm Dünya Görüşü’ne nazaran Kâinat'ta abes yoktur?68 

O’nun her zerresi bir hikmete mebnî yaratılmış ve bu yaratılış 
gayesini gerçekleştirebilecek vasıflarla teçhiz olunmuştur. Bu 
cihazlanma sebebiyle varlıklar basitten mükemmele doğru 
bir kademeleşme (hiyerarşi) teşkil ederler. “İnsanoğlu”, bu 
hiyerarşinin zirve noktasındadır. Çünkü O, Kâinatın yegâne 
hükümrânı168 169 olan Yaratıcı’nm yeryüzünde vekîli veya Kur’- 
anî ifadeyle söylemek gerekirse “halîfesi” olmak üzere170 en 
mükemmel bir sûrette171 yaratılmıştır.

Bu murâd-ı ilâhtîcâbı olarak Âlem, insanoğluna musahhar 
kılınmış172, yani onun istifadesine sunulmuştur. Lâkin cennette 
yaratılmışken imtihan olunmak üzere173 Dünya ya gönderil-

168 Mülk Sûresi, âyet 4.
169 A'ref Sûresi. âyet 185.
170 Bakara Sûresi, âyet 30.
171 “Biz hakîkaten insanı ^ahsen-i takvim» üzere (en güzel bir sûrette) 

yarattık.11 (Tîn Sûresi, âyet 4)
172 "Hem göklerde ne var, yerde ne varsa (Allah) hepsini kendinden (bir 

lıılufl olarak sizin İçin musahhar kıldı.*' (Câsiye Sûresi, âyet 13)
173 "(Allah), sizi imtihana çekip amel bakımından hanginizin daha güzel 

olduğunu ortaya koymak İçin ölümü ve hayatı yaratı” (Mülk Sûresi, âyel 2)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

miştir. Bu imtihan olunma keyfiyeti ise, onun hayra da, şerre 
de mütemayil olmasını icab ettirmiştir.174 Bu sebepledir ki, 
insanoğlu birçok mümtaz sıfatın yanı sıra pek çok zaafla da 
malul kılınmıştır.

Ezcümle “bir damla sudan yaratıldığı” hâlde, Allah’a 
“apaçık hasım kesildiği”175, “pek aceleci olduğu”176, “ba­
şıboş bırakılacağını sandığı”177, “pek zâlim ve pek câhil 
bulunduğu”178, “nimetler karşısında şımardığı ve nankörlük 
ettiği”179, zira “zayıf yaratılmış olduğu”180 gibi birçok beşerî 
zaaf, yaratıcının beyânları ile sâbit bulunmaktadır. İnsanların 
çoğu bir imtihan Âlemi olan Dünya’da bu ve benzeri zaafların 
müşterek adı olan “nefs”in hâkimiyeti altında bir ömür sürerler. 
Bu sebepledir ki Cenâb-ı Hak:

“Celi âl iıu hakkı için, cinn u ins’ten birçoğunu cehennem 
için yarattık; onların öyle kalpleri vardır ki, onlarla duymaz­
lar (anlamazlar) ve öyle gözleri vardır ki, onlarla görmezler 
ve öyle kulakları vardır ki, onlarla işitmezler. İşe bunlar 
behâim (hayvan sürüleri) gibi, hatta daha şaşkındırlar. İşte 
bunlar, hep o gâfiller!..” buyurmaktadır.181

174 "Biz hakîkaten insanı «ahsan»! takvim» üzere (en güzel bir sûrette) yarat­
tık. Sonra da onu «esfel-l sâfilînde (aşağıların aşağısına) çevirdik.” (Tin Suresi, 
Ayet 4-5)

175 "İnsanı lılr nııtfeden yarattı. Bir de bakarsın o, natuk bir muhâsım 
(çenebaz bir tartışmacı) kesilmiştir.” (Nah! Sûresi, âyet 4)

176 "İnsan hayra duâ eder gibi şerre de dua eder ve insan pek aceleci 
olmuştur.” (İsrâ Sûresi, âyet 11)

1 7 "İnsan miihmcl (başıboş) bırakılacağını mı zannediyor!..” (Kıyams Sûresi, 
âye: 36)

178 "Evet, hiz o emâneti göklere, yere ve dağlara arz ettik. Onlar onu 
yüklenmeye yanaşmadılar, nndan korktular da onu insan yüklendi. O cidden 
çok zâlim, çok câlıll bulunuyor.** (Ahzâb Sûresi, âyet 36)

179 “Ve şâyed İnsana tarafımızdan bir rahmet (nimet) tattırır, sonra da onu 
ondan alıverirsek, şüphesiz kİ o, tamamen ümitsiz ve nankör kesilir...” (Hûd 
Sûresi, âyet 9)

180 "Allah sizden teklifleri hafifletmek istiyor, öyle ya İnsan zayıf yaratıl­
mıştır.” (Nısfı Sûresi, âyet 28)

181 A'raf Sûresi, âyet 179.



KADİR MISIROĞLU 

Demek oluyor ki, “insan gerçeği” iki veçhelidir. O, hay­
vandan daha aşağı düşebileceği gibi melekten üstün bir mevkie 
de yükselebilir. Bu, hayvandan aşağı düşmek, yani Kıır’ânî 
tâbirle “belluım edall” olmak, nefs hâkimiyetinde yaşamasının 
bir sonucu olduğu gibi182 meleklerden daha üstün bir mevki 
İhraz etmekte ona (r.efse) hâkimiyet suretiyle elde edilebilir. Bu 
İki, sükût ve itilâ noktası arasındaki azîm fark, “nefs" denilen 
canavarın ne müthiş bir düşman olduğunu göstermektedir. 
Öyle olmasa nefse gâlibiyet “melekten üstün bir derece ile 
taltifi" gerektirmezdi.183

Bununla beraber bütün bu zaaf ve kusurlara rağmen 
İnsanoğlu -zikretmiş olduğumuz üzere- varlıklar hiyerarşisinin 
zirvesinde yer almaktadır. Zira murâd-ı İlâhî icabı olarak onların

,NZ “Ben nefsimi tebrie elmem (temize çıkarmam). Çünkü nefs, dalına ve 
şiddetle kötülüğü emreder. Rabblmln rahmet edip koruduğu başkal..” (Yusuf 
Sûresi, ûyet 53)

1H3 Nefsin, sahibini kötülüğe sevk etmekteki şiddetini anlamak için târihî bir 
valfa nakledelim: Kur'ân-ı Kerim’de geçen Hârut ve Mânı t İsimli iki melek (Bakara 
Sûresi, âyet 96), insan süratinde Babîl'e İndirildiler. Bazı âlimler bunlara ûîd kıssanın 
krâlliyyftl cümlesinden olduğunu iddia etmekle beraber, biz vak’anın doğru olup 
olmamasından ziyâde vermek istediği ders sebebiyle bu kıssayı naklediyoruz,

“Arâisu’l-Mecâlis” nâm esere göre:
“Melekler, insanların yaptı klan fenâhklan görerek Yeryüzüne “halife" 

sı/atıylu gönderildiklerine itiraz etmişler ve kendilerinin bu gibi fenalıklardan 
ben olup, İtaatte kusurları olmadığı İddiasında bulunmuşlar. Cenâb ı Hak. 
onlara:

"•Eğer ben insanları müptelâ kıldığım nefsânî arzularla sizi de müptelâ 
kılsam, onların yaptıkları fenâlıklart siz de yaparsınız," demiş. Melekler:

“-Hâşâ, biz bundan sana sığınırız."cevabını vermişler.
Bunun üzerine tecrübe İçin içlerinden iki melek seçmeleri err,rotunmuş, 

liârut ve Mârut adlarında seçilen iki melek, İdris aleyhisselâm- zamanında 
Yeryüzüne gönderilmiş. Bunlar gündüzleri kâhinlik edip, geceleri ismi azam 
okuyarak göğe çıkarlarmış. Lâkın Zühre adında bir kadına âşık olmuşlar. Bu 
kadın onlara teslim olmak içir, Işre: ve kati: gibi her türlü /enâ âkları yapt:rm:ş 
ııe nihayet kendiiedr,der, ism.-i a'zarm da öğrenerek göğe çıkmaya muvaffak 
olmuş. Dünya'ya sihri bunlar getirmişler ue bunu muhataplarını İkaz şartıyla 
yaymışlardır.*

Aslında Hârut ve Mârut hakkındaki Kur’ânî ifâde bu beyâna muvâzî değildir. 
IJbkin nefsin şiddetine karşı, meleklerin dahî temkinlerini muhafaza edemeyecekleri 
yolundaki gerçeği tebarüz ettirmesi itibariyle bu vaka şu şekliyle bir söylenil de olsa, 
«lerçekten ibret vericidir.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

bir imtihana tabî olması hayra da, şerre de meyyal ve muktedir 
olmalarını gerektirmiştir.

Cenâb-ı Hak halk etmiş olduğu meleklerin sadece hayra 
meyyal ve muktedir olmalarına mukabil, bir de böyle iki veç­
heli varlıklar muıad etmiş ve bu maksadla insanlar ve cinleri 
yaratmıştır. İnsanlar, Cenâb-ı Hakk’ın “beka” ve “halik” 
sıfat-ı ilâhiyeleri hâriç olmak Ü2ere bütün İlâhî sıfatlardan -az 
veya çok- mutlaka bir tecellî ve nasîbe mazhar oldukları için 
“eşref-i ınahlûkât”1”4, yani mahlûkların en şereflisi olarak yâd 
olunurlar. Unutmamak gerektir ki, bu iki sıfatı (bekâ ve hâlik), 
Cenâb-ı Hak, zât-ı ulûhiyetine hasretmiş, onlardan mâsivâul- 
lâhtan hiçbir varlığa bir nasîb takdir etmemiştir. Fakat cinler 
bir de “vücud” sıfat-ı ilâhiyyesinin tecellîsinden mahrumdurlar. 
Bu sebeple insanın dûnunda bir mevkîleri vardır. Onlar ışık 
sür’atinde hareket edebilen -belki- sırf bir enerjiden ibarettirler.185 
İnsanlardan daha kalabalık oldukları için Kur*ân-ı Kerim ins u 
cinin her birlikte zikredilişinde cinler önce anılmışlardır.186

Böyle herhangi bir hususta harika bir meziyet sahibi 
olmak, bir varlığın insandan üstün sayılmasını icab ettirmez. 
Zira insanların muktedir olamayacağı bazı fevkalâde işler 
birçok hayvanlarda bile mevcuddur. Bu durum, onların yara­
tılış gayelerinin bir icâbıdır. Meselâ hiçbir kimyager ottan süt 
elde edemezken, bunu inekler kolaylıkla yapabilmektedirler. 
Arıların çiçek tozlarından (polen) bal imal etmesi de böyledir.187

ıs* Isrâ Sûresi, âyet 73.
18,1 Meşhur Müfessir Elmalıh Muhammed Hamdı Efendi, ’ind; bir beyânla- 

melekleri de "kuvvet” yani “enerji” olarak ifade etmektedir:
“...melek. yani müdrik ue muharrik bir kırjyet..." (Elmalılı M. Hamdı* a.g.e., 

sh: 252)
186 Rahman Sûresi. Ayet 33; Zariyât Sûresi, âyet 56; Nas Sûresi, âyet 6.
187 Yalnız hayvanlarda değil, bitkilerde ve hatta cemâdâd denilen cansızlarda 

bile öyle hârikulâde hususiyetler vardır ki, Allah yaratışındaki üstün sanat kudretinin 
birer tezâhürü olan bu keyfiyetler, Kur’ânî ifâdeyle birer “âyet" yani kudretullah de­
lilidirler. Burada, bunlardan tespit edilebilenlerin bile sayılıp dökülmesi imkânsızdır. 
Ziya Paşa İle birlikte:



KADİR MJS1ROĞLU --------------------------------------------------

Böyle olmakla beraber “insan” denilen varlık, güç ve meziyet 
yekûnu itibariyle hiçbir varlıkla kıyaslanamayacak derecede 
üstündür.

Bu sebepledir ki, Dünya’nın hâkimi ve galibi odur. Bütün 
sistemler onun için va’z olunmuştur. İlâhî bir sistem olan “İs- 
lâm"da da nihâî gâye, onun saadet ve selâmetini temindir. 
Hem de ruh ve beden olarak!.. Üstelik Dünya ve Ukbâ hayatı 
itibariyle!..

Daha önce izah edilmiş olduğu üzere. Cenâb-ı Hak lâyı- 
kıyla idrâk edilemeyecek bir mükemmelliğin sahibidir. Bunu 
ifade etmek üzere sıfatlarından biri de “müteal”dir. İnsanoğlu, 
Yeryüziî’nde bu mükemmelliğe vâris olmak üzere, Allah’ın 
“halîfe”si olarak yaratılmıştır. Bu keyfiyet, “insan”a atfedilecek 
şereflerin en büyüğüdür. Zira bu tevcih, yaratıcıya âiddir. Onun 
takdiridir. Hayret verici bir husustur ki, İslâm Dünya Görüşü'nde 
insana atfedilmiş olan değer ve şeref beşerî dinlerdeki “ilâh” 
mefhumuna atfedilen şereften bile kat be kat fazladır.

Gerçi beşerî ideolojiler içinde insanı “ilâh” addeden 
sapıklıklar da çok görülmüştür.188 Hâlâ da vardır. Lâkin bu 
sistemlerde insana atfedilen değer, -umûmî olarak- insan 
mefhumuna âid olmayıp sırf muayyen bir şahsa âiddir. Yani 
insan mefhumunun değil, muayyen şahısların putlaştınlmasıdır. 
Üstelik bir insanı yükseltirken onun milyonlarca hemcinsini 
şahısperestlikle alçaltmaktadır.

Hâlbuki İslâm’da yüceltilen insanın nev'idir. Âdem 
-aleyhisselâm-ın şahsında tekrim olunan bütün insanlıktır.

"■Subhdne men tahayyere fi sun'ihil-ukûl
Subhâne men bi kudretihı ya'cüzü'j-/ühıir' deyip susmak gerekir. Bu. 

"Akılları yaratışındaki hârikulâdeltklerle hayretle bırakanı (Allah’ı) teşbih 
ederim. İdrâkleri kudretinin fcâzı ile âctz bırakanı (Allah'ı) teşbih ederim." 
demektir.

188 Auguste Comte’un âhir Ömründe uydurduğu din (!) gibi... 

 



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bunun anlaşılabilmesi için önce bu husustaki Kur’ânî beyânı 
-meâlen- arz edelim:

'Ve düşün ki, Rabbin melâikeye (meleklere):

«Ben yerde muhakkak bir halife yaratacağım» dediği 
vakit:

«A!.. Orada fesad edecek ve kanlar dökecek bir mahlûk 
mu yaratacaksın, biz harrıdinle teşbih ve seni rakdîs edip 
dururken?» dediler.

«Her hâlde ben sizin bilemeyeceğiniz şeyler bilirim!..» 
buyurdu ve Âdem'e bütün esmayı (isimleri) tâlim eyledi; 
sonra o âlemîni melâikeye gösterip:

«Haydin dâuânızda sâdıksanız, bana şunları isimleriyle 
beraber haber verin!..» buyurdu.

«Sübhârısm yâ Rab!.. Bizim için senin bize bildirdiğinden 
başka ilim ne mümkün!.. O alîm-hakîm (olan)sen, şüphesiz 
sensin!..» dediler.

«Ey Âdem!.. Bunlara onları isimleriyle haber veri.» 
buyurdu. Bu emir üzerine Âdem onlara isimleriyle onları 
haber veriverince de buyurdu ki: «Demedim mi ben size, 
ben her hâlde semâvât u arzın (göklerin ve yerin) gaybını 
bilirim ue biliyorum, ne izhâr ediyorsunuz (açığa uuruyor- 
sunuz) da ketmeyliyordunuz (gizliyordunuz)?!»

Ve o vakit melâikeye: «Âdem için secde edin!» dedik, 
derhal secde ettiler. Ancak İblis dayattı, kibrine yediremedi, 
zâten kâfirlerden idi.

Ve dedik ki: «Yâ Âdem!.. Sen ve zevcen, cenneti mes­
ken edinin, ikiniz de ondan dilediğiniz yerde bol bol yeyin, 
fakat şu ağaca yaklaşmayın ki, haddi aşan zâlimlerden 
olmayasınız!..»
________________________________________________________



KADİR MISIROCLU 

Bunun üzerine şeytan onları oradan kaydırdı, ikisini 
de bulundukları nâz u naîm'den çıkardı. Biz de:

«Haydi» dedik, «Bazınız bazınıza düşman olarak inin 
ve size yer’de bir zamana (ölünceye) kadar bir karar ue bir 
nasip alma var!..»

Derken Âdem, Rabbinden birtakım kelimeler telâkki 
etti, yalvardı; O da teubesini kabul buyurup, ona yine baktı. 
Filhakika O’dur ancak öyle tevvâb, öyle rahim!.."™9

Şimdi de bu İlâhî beyândan çıkabilecek birkaç ehemmiyetli 
noktayı dikkatlerinize arz edelim:

1- İnsanoğlu’nun Yeryüzü'nde, mükemmelliğinin iâyıkıyia 
kavranması imkânsız olan Cenâb-ı Hak tarafından kendisine 
“halîfe”19" ilân olunması, O’nun eşref-i mahlûkât olmasının 
mutlak bir delilidir. Esâsan Dünya kuruldu kurulalı vâkî olan 
hâdiseler de bu gerçeğin fiilî birer ispatıdır. Bu sebeple bu 
hususta fazla söz söylemeye hacet yoktur.

2- İnsanoğlu’na atfedilen büyük şerefin bir te’yidi de me­
leklerin Âdem -aleyhisselâm-’a secde etmelerinin emredilmiş 
olmasıdır. Bu secdenin taabbüd mâhiyetinde olmadığını, sanırım 
hatırlatmaya lüzum yoktur. Zira aksi hâlde bu “şirk” olurdu ki, 
Cenâb-ı Hakk’ın bu husustaki hassâsiyeti, bu meşum fiili, engin 
afv ve merhametinin şümûlü dışında tutmasıyla sabittir.189 190 191

Biz, bir insanı pek çok beğenirsek, onun için “melek gibi" 
deriz. Yani ancak bazı müstesnâ insanları, meleklerin hususi­
yetlerine yaklaşmış kabul ederek “gibi” kelimesini kullanırız. 
Hâlbuki Cenâb-ı Hak, meleklere toptan Hazret-i Âdem'e secde

189 Bakara Sûresi, âyet 30-37. (Meâl ve lefslri için bkz: Elınalılı- a.g.e., sh: 
295 vd.)

190 Nakle!ligimiz âyet-i kerîme meallerinden maada En’âm Sûresi, 165. âyet-i 
kerîmede de: “O, sîzi yeryüzünde halifeler kılan (Allah)’tır." buyrulmakladır.

191 Nisâ Sûresi, âyet 48.

____________________________________________________________________



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

etmelerini emretmiştir. Bu, insanın cevher itibariyle melekten 
üstün olduğunu gösterir.

3- Görülüyor ki, insanın imtihanı daha ilk yaratılışında 
başlamıştır. Çünkü Cenâb-ı Hak, Hazret-i Âdem’e:

“-Yâ Âdem!.. Sen ve zevcen, cenneti mesken edinin!.. 
İkiniz de ondan dilediğiniz yerde bol bol yeyin, fakat şu 
ağaca yaklaşmayın ki, haddi aşan zâlimlerden olmayası­
nız!./’192 buyurmuştur.

Kanaat-i âcizânemize göre, bir imtihan şartı olan şu yasak 
da, insan’a atfedilen o yüksek şeref sebebiyle vârid olmuştur. 
Çünkü Cenâb-ı Hak, insanoğlunun böyle bir İlâhî lütuf eseri 
olarak cennette bulunmasındansa, oraya istihkak ile gelmesini 
arzu etmiş ve bu murâd-ı İlâhî sebebiyle Âdem -aleyhisselâm-, 
mâhud zelleye sürüklenip Dünya‘ya tard olunmuştur.

Babadan kalan bir mirasla zengin olan birisi, hiç kimse 
tarafından takdir edilmezken, o servet, kendi çalışmasının eseri 
olan bir kimseyi takdir etmeyen bulunmaz!.. Buna göre hak 
etmiş olarak cennette bulunmak, elbette daha ziyâde takdire 
değer olduğu gibi Allah’ın bunu böyle murâd edip halk etmesi 
de insana atfettiği değer ve şerefin bir neticesidir. Allahu ya- 
’lemu bissavâb (Doğrusunu ancak Allah bilir).

4- Cenâb-ı Hakk:
“...ve Âdem’e bütün esmayı (isimleri) tâlim eyledi; sonra 

o âlemini melâikeye gösterip:

«Haydin dâvânızda sâdıksanız, bana şunları isimleriyle 
beraber haber verin!..» buyurdu.

«Sübhânsın yâ Rab!.. Bizim için senin bize bildirdi* 
ğinden başka ilim ne mümkün!.. O aiîm-hakîm (olan) sen, 
şüphesiz sensin!.,» dediler.

192

_____
Bakara Sûresi, âyet 35.



KADİR M1SIROĞLU -------------------------------------------------

«Ey Âdem!.. Bunlara onları isimleriyle haber ver!,»A 
buyurdu. Bu emir üzerine Adem onlara isimleriyle onları 
haber veriverirıce de buyurdu ki: «Demedim mi ben size, ben 
her hâlde semâvât u arzın (göklerin ve yerin) gaybınj bilirim 
ve biliyorum, ne izhâr ediyorsunuz (açığa vuruyorsunuz) da 
ketmeyliyordunuz (gizliyordunuz)?!»44 buyurmuştur.193

Bu âyet-i kerîmelerden aşikâr bir surette anlaşılmaktadır 
ki, Dünya’mızdaki canlı varlıklar tek hücreli canlılardan baş­
layarak tabiî bir gelişme (evrim) ve istifa kanunu ile ortaya 
çıkmış değildir.

Yahudi filozof Darwin’le meşhur olmuş bulunan bu görüş, 
bâtıl olup üstelik aslında pek de eskidir. Bir kısım filozoflar, 
bu Âlem'de her şeyin tabiî illetlerin (sebeplerin) tesisiyle kendi 
kendine var olduklarını iddia ediyorlardı. Tekâmül nazariyesî, 
tabiatta her şeyin en basit ve ibtidâî bir hâlden başlayıp ted­
ricen terakki ederek kemâle ulaştığını, sonra da tekrar aynı 
tedrîc kanununa tâbi olarak inhilâl ettiğini iddia ederek bu eski 
görüşü te’yid ve takviye etmiştir,

Fransız âlimlerden Lamarck, 1809 yılında yayınladığı 
‘ Hayat İlminin Felsefesi” isimli eseriyle tekâmül nazariyesini 
hayvanların çeşitlenmesi (transformisme) mevzuunda ortaya 
atmış, daha sonra Darwın, “Türlerin Menşei” (1859) adındaki 
kitabıyla bu görüşü şümullendirmiştir. İngiliz filozofu Herbert 
Spencer ise, 1862‘den 1905 yılına kadar yayınladığı muhtelif 
eserlerle “Tabiî İstihale” (Evrim) nazariyesini Kâinat‘tâki her 
varlığa teşmil etmiştir.

Bugün Batı Âlemi’nde tamamen çöpe atılmış olan bu na­
zariye, ülkemizde bazı “din karşıtı" yarı münevverlerce matah 
bir şeymiş gibi harâretle tervîc olunmaktadır.194 İnsanların,

193 Bakara Sûresi, âyet 31-33.
194 Bunlara tek bir misal vermek gerekirse, “Başörtüsü" yasağının kaldınlması 

dolayısıyla “laikçilik dini” taraftarlarının feryâd u figan hâlinde başlattıkları tenkid 
ve tel'in kampanyasında Prof. Dr. Celâl Şengör'ün şu sözlerini hatırlatalım:



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

maymunların istihalesi sonucu ortaya çıkmış olması gibi195 bir 
garabet iddiası yüzünden Darwin’e münhasırmış gibi meşhur 
olmuş bu nazariyenin aslında müsbet hiçbir ciheti yoktur.

Bir kere fosiller üzerinde araştırma yapan tabiat âlimlerinin 
bütün buluşları bu nazariyeyi dâvâ edenleri tekzib etmiştir. 
“Maymun adam’* hikâyelerinin hiçbir İlmî delile dayanmadığı 
isbat edilmiştir. Zira insanlardaki 30.000 genin maymunlarla 
sadece 97'si, yani binde üçü karşılaştırılmışur. Cansız hücrelerin 
bir araya gelmesi ile hayatın (canlılığın) tesâdüfen başladığı 
isbat edilememiş bir ham hayaldir.

Son söz olarak diyebiliriz ki, tekâmül nazariyesine inanan 
pozitivist filozoflar, sadece duyu organlarına ve tecrübeye itibar 
ederler. Lâkin Kâinât'ta aklı aşan ve onu hayrette bırakan mü­
kemmellikten, eserinden daha mükemmel olan bir yaratıcının 
varlığına ulaşan müminler, aklî istidlâli sırf duyu organları ve 
tecrübeye hasretmezler. Çünkü ilâhı kudretin eserlerini kavra­
makla mükellef olduklarını düşünür ve hakikatin künhiine vâkıf 
olamayacakları gerçeğinin idrâki ile naklî ilmin, yani vahyin 
rehberliğini kabul ile ona ittibâ ederler.

Büyük alicime İsmail Fenni Efendi, bu nazariyeyi uzun 
uzun tahlil ve çürüttükten sonra şöyle diyor:

"Öğrenci Karşımızda Dinini Şakırdatacak:
Prof. Dr. Celâl Şengör, başörtüsüne serbestlik getirilmesi durumunda 

üniversite hocaları olarak buna tepki göstereceklerini söyledi. Şengör, «-Karşı­
mıza gelen öğrencilere din kitaplarında yazamayan şeyleri öğretiyoruz. Bunları 
öğrenmesini istiyoruz. Nuh Tufanının olmadığın:, İnsanların Âdem'le Havva­
’dan gelmediğim öğretiyoruz. Bunları sadece r.ot alması için değil, hayatına da 
yansıtması için öğretiyoruz. Ancak şimdi durum böyle değ:/. Türcanmı takan 
öğrenci, karşımıza dinim şakırdatarak ge/ecek.» şeklinde konuştu."

l9s Hâlbuki insanlar maymundan türemiş cim.aytp eksir.e maymunlar, cezalan- 
d'.nimış insanlardır. Öu hususu beyân ecen âyet-i kerimenin meâli şeyledir:

"Vaktâ İd, artık o nehyedildikleri şeylerden dolayı kızıp tecâvüz etmeye de 
başladılar (isyana koyuldular), biz de onlara •'Maymun olun keretalar!..» dedik 
ve o vakit Rabbin şu ahdi îlâın buyurdu: «Labüdd (mutlaka) kıyamet gününe 
kadar üzerlerine hep o kötü azabı peyleyecek kimse gönderecek!.. Şüphe yok 
kİ, Rabbin çok seri ikablı, yine şüphe yok kİ, O çok gafûr, çok rahimdir." (A'râf 
Sûresi, âyet 166-167)



KADİR MI SIR OĞLU -------------------------------------------------

“Zamanımızda Gustave LeBon gibi müsbet ilim âlimle­
rinin en mümtazlarından sayılmakta olan bir zâtın «Hayat ue 
nevilerin menşei hakkında kabul olunan nazariyelerin, bunları 
ileri süren üstadların selâhiyet ve itibarlarından başka itibarı 
yoktur.u dediğini unutmayalım. Şu hâlde kendimize bir neuî 
maymun azmanı nazariyle bakmaya hiçbir mecburiyetimiz 
yoktur. Âcizane fikrimize göre, insan kendisinin diğer hay­
vanların pek fazla üzerinde ue yeryüzündeki yaratılmışlara 
ue hatta tabiat kuvvetlerine hâkim, seçkin ue müstesna bir 
mahlûk olduğunu bilmeli ue hâiz olduğu mertebenin şeref 
ve ulviyetini takdir edip bu mertebeye lâyık olan yücelik ve 
faziletleri kazanmaya gayret sarfederek, hayvanlar (dört ayaklı 
hayvanlar) gibi sırf cismine âid menfaatlerinin sağlanması 
ile meşgul olmaktan çekinmelidir. Bu şeref ue imtiyazı hatır­
layıp, zikredip, düşünmediği takdirde dört ayaklı hayuanlar 
gibi mutlakuTinan (dizginleri salıverilmiş, başıboş) olarak 
yaşaması ue en rezilce fahişelikleri ve bu gibi işleri tabiî hal­
lerden sayması ve nihayet kuvvetin her şeyi yapmaya hak ve 
selâhiyet vereceği fikrine kapılarak, en gaddarca fecaatları 
övünme vesilesi görmesi tabiîdir."

“...insanı, vazifeleri ve mesuliyeti unutturan ve onu yırtıcı 
hayvanlardan aşağı bir dereceye düşüren şey bu fâsid fikirdir. 
Yukarıda açıklandığı gibi Amerika’nın bazı memleketlerinde 
tekâmül nazariyesinin okutulmasının men edilmesi, talebeyi 
Incil’in emrettiği dostluk ue kardeşlik esâsına uygun olarak 
terbiye ederek bu hastalıklı fikrin neticelerinden kurtarmak 
maksadına dayandığı, vicdan sahibi bazı âlimlerin vuku 
bulan beyânlarından açıkça anlaşılmıştır.”196

“Cenâb-t Allah'ın zâtının, akılların idrâkinin üzerinde 
olduğunu bilmekle beraber O’nun varlığının eserden mü­
essire intikal tarîki ile (esere bakıp, o eserdeki incelikleri

196 İsmail Fenni Ertuğrul- a.g.e., sh: 97-98.



m,-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

görüp düşünüp yaratıcıyı bulma) istidlal (delil çıkarma) 
eyleriz. Zaten insanı hayvanlardan ayıran şey de bu istid­
laldir. Tabiî hâdiseleri illet ue sebepleriyle îzaha çalışmakla 
beraber o sebeplere sebep olanın Cenâb-ı Hak olduğuna 
inanırız. Bu husustaki itikadımızın kat’ı delillere dayandı­
ğında şüphemiz de yoktur.V|97

Âcizane kanaatimizce Âdem -aleynisselâm-’ın mükerrem 
oluşu iki sebebe mebnîdir. Bunlar:

a-Ümmü’l-tTiahlûkât olan “Nûr-i Muhammedî"yi hâmil 
bulunması,

b-Cenâb-ı Hakk’ın O'na kendi ruhundan bir nefha üfürmüş 
olmasıdır.

İnsanoğluna şu iki sebeple muzaf olan (izâfe edilmiş bu­
lunan) büyük şeref ve itibar dînî hükümlerde birkaç sûrette 
tezâhür eder. Kısaca söylemek gerekirse;

1-Allah, insana o ölçüde bir kıymet ve şeref izafe etmiştir 
ki; her türlü imkân ve iktidara sahip olunsa bile, bir müminin, 
O’nnu inkâr eden kâfire cebir kullanmak sûretiyle iman dâi­
resine getirmesine cevaz vermemiştir.197 * 199

197 İsmail Fenni Ertıığrııl- a.y.
19H “Ben, O’ııa kendi ruhumdan nefhettlm.” (Hicr Sûresi, âyet 29) 
Bu ilâhı nefhaya “rııh-1 sultânı" denir ki, bilcümle insânî melekeler bununla 

faaliyette bulunurlar. Ruh-i Sultânı, uyku hâlinde bedeni terk eder. Bu sebeple 
uyuyan insanda melekeler gayr-i faaldir. Uyanma ânında avdet eder. İnsanda bir de 
"rulı-l hayvânî” vardır ki, o da uzviyetin faaliyet sebebidir. Bu, ölüm ânına kadar 
bedenle hep beraber olur. Onu hiç terk etmez.

Ar.a rahmindeki cenin yüzyirmi günü tamamlayınca ruhlar Alemi'nden bir ruh, 
melek refakatinde gönderilerek bir nevî radyasyon gibi bedene hj’.ül eder. Hâmile 
kadın o anda bir ürperti geçirir.

Yahudi Kiar.ctr.da ruhun beder.e hululü, doğum ânında. Hıristiyanlıkta ise yu­
murtanın döllenmesi esnasında (zigot) olduğu kabul olur.ur. Bu sebeple Yahudilerce 
ıskât-ı cenin (çocuk aldırma) câiz, hırisliyanlıkta ise aslâ câiz olmayıp cir.âyet sayılır. 

Ruhun cenine hululü esnasında refakatçi melek O’nun rızkı, eceli, said veya şakî 
® olduğu gibi mutlak kader îcâbt olan keyfiyetleri alnına yazar ki, halk arasında “alın 

yazısı” denilen budun

199 “Dinde ikrah (zorlama) yokl.." (Bakara Sûresi, âyet 256) 

 



KADİR MISIR OĞLU ---------------------------------------------------- ,

2-En günahkâr bir ferdin dahî günahkârlığının zikr ve ilâ­
nını “gıybet” nâmıyla günâh-ı kebâir’den (büyük günahlardan) 
saymıştır.200

3- Şahs-ı muayyenin taklidi suretiyle alaya alınması men 
edilmiştir.201

4- Beşerî münâsebetlerde adâletle muamele sıkı sıkıya 
emredilmiş, her türlü zulüm ve kötü muamele şiddetle men 
edilmiştir.202

5- Bütün müminleri Kâbe-i Muazzama'nın maddî ve ma­
nevî varlığına tevcih sûretiyle edasına memur kıldığı namazın 
sonunda duâ edilirken imamın Kâbe'ye arkasını, cemaate 
yüzünü dönmesi emir buyrulmuştur.

6- Kul hakkı, Allah’ın kendi hakkından üstün tutularak afv 
şümulü dışında bırakılmıştır.203

7- “Nefsini bilen Rabbini bilir.” hadîs-i şerifi ile Rabbin 
mutlak varlığına intikal için gidilen yolda önce ferdî varlık 
üzerine eğilmenin lüzumu da hep insanın şu ekremiyeti se­
bebiyle vârid olmuştur. Zira "Kâlnât'ı bilen kendini bilir.” 
denilmeyip, bu beyân, onun zübdesi (özü) olan insan hakkında 
vârid olmuştur.

8- İntihar şiddetle tahrim edilmiş, yani haram kılınmıştır.

Şüphe yok ki. bu zorlama, İslâm'a girip girmeme hususundadır. Yoksa bir 
müslümanın hür irâdesi ila müslümen olduktan sonra kâfir gibi yaşama hürriyeti 
yoktur. Fıkıhta "Ukûbât” müslümardann İslâmî kaideleri ihlâl eden fiilleri hakkır.caki 
cezalara âit bolümün adıdır.

200 "Ey iman edenleri.. Zannın birçoğundan çekinin; çünkü zarının bazısı 
vebaldir! Tecessüs de etmeyin, bazınız bazınızı gıybet de etmesin!.. Hiç arzu 
(■iler mİ kİ, biriniz kardeşinin ölü hâlinde etini yesin? Demek tiksindiniz.!.. O 
hâlde Allah'tan korkun, çünkü Allah tevvâb (tevbeleri çokça kabul eden)’dir, 
rahîm (çok merhametledir.” (Hucurât sûresi, âyet 12)

201 Hümeze Sûresi, âyet 1.
202 Bu durum ileride "Adâlet Prensip!" dolayısıyla tafsîlâlı ile anlatılacaktır.
203 Nisa Suresi, âyet 168.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bu şeref ve mümtaz sıfatlarla teçhiz edilmiş olmanın bir 
neticesidir ki, Âdem -aleyhisselâm-'m mâhud zelleye sürüklenişi 
dolayısıyla şeytan "Beni azdırışın hakkı için..."204 diyerek hata­
sını Cenâb-ı Hakk’a izafe ettiği hâlde, Âdem -aleyhisselâm-;

“«Rabbena!» dediler, «nefislerimize zulmettik; eğer 
sen bize mağfiret etmez, merhamet buyurmazsan, şüphe 
yok ki, hüsrana düşenlerden oluruz!..»"205 diyerek kusuru 
nefsine izafe etti.

Bunun üzerine Cenâb-ı Hak da;

"Buyurdu ki: «İniniz bazınız bazınıza düşman olarak!.. 
Size bir zamana kadar arz'da bir karargâh tutmak ve bir 
nasip almak mukadder!..»

Buyurdu kî: «Onda yaşayacaksınız vetonda öleceksiniz 
ve ondan çıkarılacaksınız!..»"206

9- İnsanoğluna atfedilem şeref ve ehemmiyetin bir gös­
tergesi de her ferde onun günahlarını ve sevaplarını yazmak 
üzere iki meleğin (kirâmen kâtibîn) tahsis edilmiş olmasıdır. 
Hayatı boyunca insanla beraber olan bu meleklere ilâveten 
bir de “hafaza melekleri*' mevcuddur.

10- İslâm nazarında insan o kadar değerlidir ki, Kur’ân-ı 
Kerim "nahak yere bir insanı öldürenin bütün insanları 
öldürmüş, bir tek hayatı kurtaranın da bütün insanları 
kurtarmak gibi olduğunu" beyân buyurmaktadır.207

b-Kölelik ve Câriye Meselesi
Âdemoğlu’na bu derece büyük şeref izafe eden İslâm Dün­

204 “«Kabhlm!» dedi. «Beni azdırmana (karşılık) kasem ederim kİ, her hâlde 
ben onlar için arz'da (günahları) süslü göstereceğim ve hepsini azdıracağım; 
ancak İçlerinden Ihlâs verilen kulların müstesna!..»“ (Hicr Suresi, âyet 39-40)

205 A raf Sûresi, âyet 23.
206 A'rftf Sûresi, fiye! 2.4-25.
207 Mâide Sûresi, âyet 32.



KADİR MIS1R O Ğ L U -------------------------------------- -----------

ya Görüşü’nde bir kısım erkekler için “kölelik” veya esaretle 
kadınlar için "câriyelik"in nasıl olup da yer almış bulunduğu 
katıra gelebilir. Çok ehemmiyetli olan bu mes’elenin cevabı 
aslında ilerideki bahisler arasında yer alacak olan “Hürriyet 
Prensipi" vesilesiyle verilecek olmakla beraber burada da 
kısaca bir izahatta bulunmak istiyoruz.

Unutmamak gerekir ki. köle ve câriye meselesi Harb 
hukukundan doğmuştur. Yukarıdaki âyet-i celîlede Âdem 
-aleyhisselâm-’ın Dünya’ya indirilişi dolayısıyla Cenâb-ı Hak, 
“Bazınız bazınıza düşman olarak inin!..” buyurduğuna 
nazaran Yeryüzü'nde beşerî çatışma, yani harb asla zail ol­
mayacak demektir. Esasen bu gerçek tarihin şehâdetiyle de 
sabittir. Harpte esir alınan kadın ve erkeklerin hakkaniyet 
ölçüleriyle bir statüye kavuşturulmaları insanoğlunun mükerrem 
olmasından çıkan mantıkî ve vicdânî bir mecburiyettir. İslâm 
<la bunu yapmıştır.

Ayrıca şunu da ifade etmek gerektir ki, İslâm Dünya Gö- 
ı üşü’nün vaz’ı esnasında kölelik ve câriye, insanlık tarihi kadar 
eski ve yerleşik bir müesseseydi. İslâm olsa olsa bu miiesse- 
senin ismini ibkâ etmekle itham olunabilir ki, bunun da hiçbir 
ehemmiyeti yoktur. Ancak yukarıda söylediğimiz gibi insanlar 
arasında harb ve darbin kıyamete kadar mukadder olmasına 
nazaran dâima hürriyetini kaybetmiş olan insanlar olacak ve 
bunlar için de bir hukukî statü gerekli bulunacaktır. Bu sebep­
ledir ki, Islâm sadece harplerin neticesi olan köleliği (harp esiri) 
kabul edip diğer köleleştirme şekillerini lağvetmiştir.

İslâm, bu müesseseyi kucağında bulmuş ve onu -hukûkî 
statüsünü değiştirerek - tedrîcen ortadan kaldırma yoluna 
gitmiştir. Bunun ehemmiyetini anlamak için Hazret-i Peygam­
berin içinde doğup büyüdüğü topluluğun o günkü ahvâlini bir 
nebze hatırlamak lâzımdır:

“Hazret-i Muhammed’in peygamberlikle gönderilme­
sine tekaddüm eden zamanlarda, Arap kavmi birkaç İsevî



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ve mûseuî kabileler müstesna oldukları hâlde, umûmiyet 
üzere kaba bir sürette putperestti ve evveli bilinmeyen 
zamandan beri vahşîce veya barbarca âdetlere bağlı bulu­
nuyordu. İnsan nev'inden bir cinsin ötekine fedâ edildiği; 
fakir babanın bir gün namusu çiğnenmek korkusuyla kız 
çocuklarını diri diri gömdüğü; kadınların esirliği; bir tek 
zamanda birden ziyâde kadın almak âdetinin hiçbir had 
ile mahdut olmaksızın cereyan ettiği, yani zevce sıfatıyla 
tutulan kadınların miktarı tahdia edilmiş olmadığı, hatta 
bir tek zamanda birden ziyade kocaya varmak âdeti bile 
mevcud ve pek hayâsızca zelîlâne câri olduğu görülüyordu. 
Sonsuz intikam teşneliği, hırs ve bunun korkunç ve müfrit 
neticeleri, savaşı ve kini kadınların harp meydanlarında 
emsali görülmemiş, işitilmemiş şenaatlere koyuldukları kısas 
usûlüne riâyette herkesin memur ve mükellef tutulduğu; 
gâstp ve şekâuet, gâsıp ve şakî işinde muvaffak ve muzaf­
fer olunca, haklı ve meşru sayıldığı her yerde hakkın ve 
kanunun yerine hilenin ve kuvvetin geçirildiği; memleketin 
ibâdetgâhı olan Kabe’nin avlusunda insan kurban etmeye 
kadar gidildiği görülüyordu: Hazret-i Muhammed’den 
evvel Arabistan böyle fecî bir hâlde idi.”206

208 “Harb ve Yağma: Aralıların hayat merıbaı harb ve yağma idi. Zira 
Arabistan, ahâlisini yaşatacak erzâkı yetiştiretneyerı bîr çöldü ue halk câhildi. 
Maişet. keçi, koyun ne deve sürülerine mütevakkıf olup hâlbuki Arapların 
hepsinde bu nıahdud dirlikler bile bulunmadığından, harp ue yağma geçinme 
uâsıtası ittiJıaü olunmuştu,- bir taraftan do câhil ue ahlâksızlık ganimet hırsını 
Arap seciyesinde kökleştirmişti.

Araplar arasında «karı doyası gülmek» de müstakar bir âdet olmuştu. Bir 
adam öldürülürse onun ödeş: veya kabilesi kaatl/inden İntikam alırdı. Maktulün 
Silesi, kaatili filhal ete geçiremez ue öia üremezse, ir. likam dâvasını gütmekten 
pazgeçuıezdi; kaatilııı yerme onun ailesine mensup bir şahıs Öldürülürdü ve bu 
yüzden kabileler arasında çekişmenin. vuruşmanın ardı arkası kesilmezdi.

Harp Esirleri: Araplar, harpte esir ettikleri adamların boyunlarına ip bağla­
yıp sürükler. sonra öldürürlerdi. Bunların kadınları ue çocukları da rnahuedi/lr 
yahut yakılırdı. (Mecırıâl Emsâl-i Germânî, Iran Tab'ı, sh: 343; Islâm Tarihi, I, 
513)

Düşmana Uyarken Hücumla Katliâm: Araplar, düşmanlarına uyurken 
ansızın hücum ederler ue ellerine kim geçerse öldürürlerdi. Düşmana böyle



KADİR MfSİROĞLU -------------------------------------------------

İslâmiyet bu fecî durumu düzeltip ideal bir seviyeye yük­
selttiği gibi köle ve câriyelerin statüsünün de onların sahipleri 
ile eşit bir duruma getirmiştir. Öyle ki, köle ve câriyeye sahip 
olmak, nîmet olmaktan çıkıp külfet hâline getirilmiştir.

saldırış pek mühlrn bir davranış sayılırdı, bunda ihtisas peydâ edenler şöhret 
kazanırlardı.

Diri Diri İnsan Yakmak: insanlar diri diri yakılırdı. Arap ümerâsından 
Etnr bin Hind'in kardeşi, Benî Temim tarafından kadoiurıduğu zaman. Anır 
kendi tarafından öldürülen her adama mukabil yüz kişi kılıçtan geçirmeye 
yemin etmişti. Fakat Benî Temim kaçmaya muvaffak olduğundan Arnr'ın eline 
ancak bunlara mensup bir kadın geçmişti. Bu kadın diri diri yakıldt. Bu hâdise 
mahallinde bir odamın dolşatığını gören Arrır, niçin dolaştığım sorduğunda, 
tıdarri; «Birkaç günden bert açım. Buradan duman yükseldiğini görünce yiyecek 
bir şey bulma ümidiyle geldim.» demişti. Arrır, bu adamın da yakılmasını emret­
ti, o da ateşlere atıldı. (İslâm Tarihi, I, sh: 507 ve ah tarafı)

Çocukların Ok Hedefi Yapılması: Çocuklar aklara hedef ittihaz edilirdi. 
Bir kabile, diğer hlr kabile ile muharebesinde çocuklarım rehine alarak bırak­
mıştı. Bunlar bir vâdlye götürülüp orada nişan gibi durdurulmuş, üzerlerine ok 
(itilmişti. Böylece ok hedefi yapılan çocuklar İçinde ölmeyenler, ertesi gün aynı 
muameleye duçar olurlar ue bu fecî öldürülüşleri birçok kimse oyun seyreder 
gibi temâşâ ederlerdi.

Öldürülecek Adama Evvelâ İşkence: Arapiar bir adamı öldürecekleri 
zumun evuelâ ellerini ue ayaklarını keserler, sonra onu ölünceye kadar bıra­
kırlardı. Bu feci âkı be te düçâr olmamak İçin kendilerini boğarak iri tJ/ıar eden 
tutsaklar görülmüştür.

Ölülerin Cesedlerinden Bile İntikam Alınması: Ölülerin elleri, ayakları, 
kulaklurı, burunları kesilirdi, gözleri uyulurdu. Ebû Sü/yan, Uhud Muharebe- 
sinde «Bugün Bedr'in intikamını aldık. Askerlerim, ölülerinizin (Müslümanların 
ölüleri) burunlarını, kulaklarını kestiler.» demişti. Bunları yapanlar kadınlardı; 
Kureyş kadınları Bedir muharebesinde maktul düşen akrabalarının intikamım 
almak için Uhud’da şehid olan Müslümanların ölülerine bu yolda tecâvüzlerde 
bulunmuşlardı. Hatta Hazret-İ Muaviye'nin anası Hlnd, şehitlerin âzâsından 
bir dizi yaparak boynuna takmıştı. Yine o kadın, Hazret’i Hanıza'nırı karnını 
deşmiş, ciğerini söküp çıkartmış, yemek İstemiş, fakat yutamanuştı.

Düşmanın Kafasından Şarap Kâsesi: Arapiar düşmanlarını ele geçirdik­
leri takdirde onların kafatasıyla şarap içmeye yemin ederlerdi. «Tabakat-ı lbn-t 
Esad« bur.un misallerini zikreder.

Rahim Parçalama.- Arapiar, hâmile kadıniarın rahimlerini parçalarlar 
ue bununla (/(ihar ederlerdi. Arap kahramanıcrından Mecazın reisi Arrır bin 
Tufeyl, bir seferinde gebe kadınların karınlarını deştiklerini, mızraklarıyla ra­
himlerini parçaladıklarını hikâye etmiştir. Cahiliyette kadınlar, erkeklerin malı 
addolunur, mal gibi bir erkekten diğer bir erkeğe devredilir, hatta kumarda 
para gibi ileri sürülürdü. Üvey ana-babanın mirası arasında bir mal gibi oğla 
intikal ederdi. Öz hemşirelerle izdivaca müsaade edilirdi. Kumar, İçki, zlrıa pek 
yayılmıştı; hatta Tai/ahâlisi Müslümanlığı kabul etmek için zina menmûlyetin- 
den Istlsnâlarını şart koşmak istemişlerdi.



------------------------------------------ tSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Kölelik ve cariyeliğin resmen ve kat’î bir sûrette ilgâ 
edilmeyip de böyle fiilen ve tedrîcen ortadan kaldırılması 
yoluna gidilmesinin birtakım sebepleri vardır ki, bunları şöyle 
sıralayabiliriz:

1- Hazret-i Peygamberin zamanında hem Doğu, hem de 
Batı Alemi’nde harp esirlerinin öldürülmeleri asıldı. Ancak 
gücü-kuvveti yerinde delikanlılarla güzel genç kızlar para ile 
satılmak üzere öldürülmekten istisnâ edilirdi. İslâm, esirleri 
öldürmeyi ve hatta onlara kötü muamele yapılmasını yasakladı. 
Köleliğin -sırf ismen de olsa- ibka edilmesinin birinci sebebi bu 
öldürme keyfiyetine karşı müessir bir tedbirdi.

2- Aynı gaye ile İslâm harp esirlerinin “fidye-i necât” 
(kurtuluş akçesi) verebileceklerini, âzâd etmeyi mecbûrî hâle 
getirmiştir. Bu da öldürülmelere karşı bir teşvik tedbiri olarak 
düşünülmüştür.

3-Dünya’nın bugünkü gibi globalleşmemiş olduğu, bey­
nelmilel anlaşmaların meçhul bulunduğu bir zamanda tek 
taraflı olarak köleliği ilgâ, karşı taraf bunu devam ettireceği 
için Müslümanların aleyhine bir netice doğururdu.

Bütün bu sebeplerle İslâm köleliğin şartlarını ıslâh ve âzâd 
sebeplerini çoğaltarak tedricî bir sûrette vâki olacak bir ilgâ 
yolunu tercih etmiştir.

Şöyle ki: Çeşitli günahlara karşı onlardan kurtulmak için 
köle âzâd edilmesi emredilmiş bulunduğu gibi her vesileyle 
hürriyetini kaybetmiş olanları eski statülerine kavuşturmak için 
gerekli fırsat zuhur ettikçe bu yola gidilmiştir. Meselâ Bedir’de 
esir edilen müşriklerden okuma-ya2ma bilenlerin on müslü-

Hayâsızlık o dereceye uarmıştı ki. ümerâdan sayılan Kays gibi bir şâir, am­
cazadesiyle uukû bulan gayr-i meşrû münâsebâtını tasulr etmekten çekinmemiş, 
onun bu bâbdaki kasidesi Kâbe'nln duvarına asılmıştı.” (Bkz: Prof. Dr. A, Reşid 
Tumagil, İslâiyel ve Milletler Hukuku, İstanbul, 1993 sh. 46 vd.)



KADİR MISIROĞLU --------------------------------------------------

inana bunu öğretmek mukabilinde âzâd edildikleri çok mâruf 
bir hâdisedir. Diğer taraftan İslâmiyet’i tercih eden köleler, 

hâiz oldukları haklar itibariyle Müslümanlarla eşit hukûkî bir 
statüye kavuşturulmuşlardır ki, Mekke ileri gelenlerinin İslâmî 
davet karşısındaki anutluklarının da bir sebebi budur.209 Bir 
kölenin, onun sahibinin giydiğini giymesi, yediğini yemesi ve 
mal edinip evlenebilmesi gibi hususlar ortada fiilen kölelik gibi 
bir husus bırakmamıştır.210

Nasıl başka türlü olabilir ki!.. Kur’ân-ı Kerim, insanlar 
arasında üstünlük sebebi olarak “takva”, yani iman ve ahlâk 
üstünlüğü dışında başkaca bir sebep veya husûsiyet kabul 
etmemektedir.

209 Gassântlerln kralı Cebele, İslâm'ı kabul ettikten sonra Halife Hazret-1 Öme­
r'e geldiği zaman, kendisine dikkatsizlikle çarpan bir arabı dövmüş olmak sebebiyle 
I lalife I İazret-i Ömer İşe müdâhale ile, bu taaddîslnden dolayı suçunu afvetmesinl 
yahut kısas hükmüne boyun eğmesini talep ettiğinden, Cebele;

"-Ben kralım!.. Bu arap İse avamdan bîr adamdır.” demiş, Hazret-I Ömer’­
den:

“-Bundan bir şey çıkmaz; ikiniz de müslümansınızl.." cevabını alması üzerine 
Rum Irnparatoru’na kaçmıştır. Halife, şu vak’anın bütün orduya bildirilmesini emret­
miştir; çünkü ne şehirde, ne ordugâhta hiç kimse amme işlerine bigâne kalamazdı.

Bu hadise, daha teferruatlı olarak şöyle nakledilmektedir:
Cebele bin el-Eyhem, Sûr iye'de büyük nüfuz sahibi olan rüesâdandı. Müslüman­

lığı kabul ederek Mekke’ye gelmişti. Tavaf esnasında bir adam nasılsa Cebele’nln 
ayağına basmış, Cebele adama bir tokat atmakla mukabele elmiş ve aynı muamele­
ye mâruz kalmıştı. Cebele, bu hareketten hiddetlenerek Hazret-i Ömer’e şikâyetle 
bulunmuş, Hazret-i Ömer, şikâyetini dinledikten sonra şu cevabı vermişti:

"-Ekliğinizi biçmişsiniz!..’’
Cebele bu cevaba hayret etmiş, mevkiinin icabı olarak, kendisine böyle bir 

muamelede bulunan adamın, idam ile cezalandırılması iktiza ettiğini söylemiş ve şu 
cevabı almıştı:

"-Câh’.Üyel zamanında vaziyet, dediğiniz gibiydi. Fakat İslâmiyet, insanlar 
arasındaki larkı izâle etti."

Cebele, şu mukabelede bulundu:
Müslümanlık hasep ve r.esep farkını itibar nazarına almayan bir din İse, ben 

bundan vazgeçerim."
Bunu müteâkip Cebele, gizlice İstanbul'a kaçmış, fakat Hazret-i Ömer, onun 

lıatın için adaleti tezli! elmemişli. (A. Reşid Tumagil, a.g.e., sh: 40-41)
210 Islâm'da harp esirlerine âid temel esaslar, bu sözümüzün doğruluğunu ispat 

eder. Bunun için ilerideki "Hürriyet Prensipline bakınız.



Gerçekten Cenâb-ı Hak:

İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“Ey insanlar!.. Biz, sizi bir erkekle bir dişiden yarattık, 
hem de sizi şûbe şûbe, kabile kabile yaptık ki, tanışasınız!.. 
Haberiniz olsun ki, Allah yanında ekreminiz (en itibarlınız, 
en şerefliniz) en takvalınızdır; her hâlde Allah alîm'dir, 
hahîr’dir.” buyurmaktadır.211

Bununla kavim ve kabileye dayanan üstünlük iddiasını, 
yani ırkçılığı şiddetle men etmişken, doğuştan .esareti tervîc 
etmesine imkân olabilir mi?!. “Köle” ve “câriye” kelimelerini 
ibkâ etmesi ise, vâkî olacak harplerde esir düşecek kimselerin 
hukukunu tanzim ihtiyacından başka bir sûrette izah edilemez. 
Bu arada harb esiri kadınların câriye olarak bir evde barın­
malarına dâir hükümse, onları zarûrî ihtiyaçlarını teminden 
âciz olarak ortalıkta kalıp toplumun ahlâkı için muhtemel bir 
tehlike teşkil etmelerini önlemek içindir.

İslâm nazarında hür ve köle arasındaki fark, sırf sosyal bir 
vakıanın eseri olan bir isimlendirişten ibarettir.

Gerçekten Ilazret-i Ömer zamanında İran istikametinde 
giden bir orduda muhasara edilen bir şehrin “eman aldık” 
diyerek teslim olmaları sonucunda, bu “eman"ın askerler ara­
sındaki bir köle tarafından verilmiş olduğu anlaşılmış ve buna 
itibar edilmiştir.212 İslâm tarihinde bunun pek çok misâli vardır213 
ki, ileride Hürriyet Prensipi dolayısıyla anlatılacaktır.

Cariyeliğe gelince, onlar için de, yine ileride izah edi­
leceği üzere birçok kurtuluş imkânı mevcuddur. Kaldı ki,

211 Huctırât Sûresi, âyel 13.
212 Mevlanâ Şiblî (Tere: Ömer Rıza Doğrul}- Islâm Tarihi, c: VII, ls:anbul, 

1928. sil: 192.
213 Meselâ Milte Harbinde. Peygamber Efendimizin âzâdk kölesi Zeyd bin 

Harise -radıyallâhıı anlr. ordu kumandanlığı yapmıştır.

©OsmanlIlarda ise köleler çeşitli memuriyetler deruhte ettikleri gibi bunlardan 
bazıları sadrazamlık bile yapmıştır. Meselâ Abdülmecid devri sadrazamlarından 
Koca Hüsrev Paşa bunlardan biridir.

GTprt) --------------------------------------------------------------------------------------------------------------------



KADİR MTSIROĞLU 

köle ve câriyelerin statüsü, bugünkü işçi sınıfına mensup 
insanlardan üstündür.

Batı Âlemi, kölelik müessesesini 19. Asra kadar en gayr-i 
insânî bir sûrette devam ettirdiği hâlde Peygamber -sallâllâhu 
aleyhi ve sellem- “İnsanlar, tarağın dişleri gibi eşittir.”214 
buyurarak hiçbir kimse için esareti kabul etmemiş, harb esir­
leri için de fidye verdikleri takdirde âzâd edilmelerini mecbûrî 
kılmıştır.

Kısacası İslâm Dünya Görüşünde insanlar yaratılıştan 
hür ve günahsız olup haklarını kullanmakta ve borçlarını ifâda 
müsavidirler. Bu husustaki istisnâlar ise modern hukukun da 
kabul ettiği gayr-i mümeyyiz olmak ve hacr altında bulunmak 
gibi istisnaî hâllere münhasırdır. İslâm, idarenin esaslarını 
“hürriyet, müsavat, kardeşlik ve adâlet” olarak vaz ederken 
Batı Âlemi’nin ahvâli de Arabistan'dan pek farklı değildi.21*

Bununla bereber modern hukuk dahî tarihten günümüze 
süıükleyegeldiği birtakım doğuştan imtiyazları hâlâ devam 
ettinnektedir. İngilizlerdeki "Lordluk” payesi gibi, Fransızlar- 
da ise “Dük”, “Düşes”, “Marki” ilh. Unvanların ifade ettiği 
“asalet” hâlâ doğuştan iktisab edilmektedir. Almanların da 
bunlara benzer bir “Von” Unvanları vardır ki, bu da doğuştan 
asaleti ifade etmektedir.

Diğer taraftan bugün nüfusu milyarın üstüne çıkmış bulu­
nan Hindistan’daki Hindu ekseriyette “Kast Sistemi” olarak 
bilinen doğuştan imtiyazlı sınıflar hâlâ devam etmektedir.

İslâm’da hiç kimse için bu ve benzeri imtiyaz asla kabul 
edilemez. 1400 seneden beri Allah huzurunda en yüksek içtimâi 
mevkii hâiz insanla en zayıf bir fert yan yana durduğu gibi, biri 
diğerinin ayaklarının arkasına secde etmektedir. * 215

2H Kudât, Müsnedü'ş-Slhâb, I, 145,
215 Bkz: Prof. Dr. A. Reşid Turnasil- a g.e.. sh: 24 vd.



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

İhtimal bundan dolayıdır ki, meşhur İngiliz Bernard Shaw:

"-Benim milletim demokraside çok ileri gitmiştir. Korkarım, 
biraz daha ileri giderse Müslüman olur.” demek mecburiyetini 
hissetmiştir.

Gerçekten İngilizler, Batı Âlemi’nde henüz insan haklarının 
mevzubahs bile edilmediği bir zamanda “Magna Carta’’yı216 
imza etmiş bir millet olmak itibareiyle hem büyük Fransız İhti- 
lâli’nden sonra ilân olunan “İnsan Hakları Beyannamesine 
ve hem de Birleşmiş Milletler Teşkilâtı tarafından vaz’ olunan 
“İnsan Hakları Beyannâmesi”ne tekaddüm etmişlerdir.

İhtimal bu sebepledir ki, ülkemizde genç kızlarımıza üni­
versite talebeliğine münhasır olmak üzere bir tesettür hürriyeti 
bahşedilmesi hengâmında İngiliz Başpiskoposu Rowan Willi- 
ams, İngiltere’de yaşayan Müslümanlar için şeriata dayalı bir 
hukukun tatbikini taleb ve bunun bir insan hakkı olduğunu 
iddia etmiştir.217

c- İnsan Haklan
“İnsan Haklan", insanların sırf insan olmaları sebebiyle 

doğuştan sahip oldukları birtakım temel haklan ifade eder, 
Batı Âlemi’nde bu haklar, siyasî otoritelere karşı uzun süren 
çetin bir mücâdele sonunda elde edilmişken218, İslâm, insan

2.6 “Mııgııa Curtıı", Lâtince "Büyiik Sözleşme" demektir. 1215 yılında 
Ingiltere Kralı Jolın İle Papa 111. İnnocent ve baronlar arasında yapılmış olan bir 
sözleşmedir. Bu sözleşme, o gur.e kadar kralın sonsuz olan selâhiyetlerini din ve 
halk karşısında tahdid etmekteydi. Bu sebepledir ki, İslâmiyet'ten habersiz olan veya 
O nu görmemezlikten gelen Batı Âlemi için halkın hak ve hürriyetlerin: tescil eden 
ilk vesika olarak kabul olunur.

2.7 Türkiye’de de büyük akisler uyandıran bu beyâna: için. 11 Şubat 2008 tarihli 
Türk gazetelerine bakılabilir.

Batı Âlemi’nde insanların sırf insan olmaları hasebiyle doğuştan birtakım 
haklara sahip oldukları düşüncesi, Islâm'ın bu hakları -Lalep vâki olmaksızın- iüt(edi­
şinden asırlarca sonradır.

Bir kere insanların diri diri ateşlerde yakılmaları ile hatırlanan "Engizisyon Me*



KADİR M1SIROĞLU -------------------------------------------------

denilen varlığın yeryüzünde Allah’ın bir “halîfe”si olmak üzere

zâlimi” bütün Ortaçağ Avrupası’na damgasını vurmuş olan onun bir nevî a lanı el-i 
farikası gibidir. Fikir ve vicdan hürriyeti itibariyle de Batı Âleminin ne durumda 
olduğunu anlamak için ‘'Dünya dönüyor, "dediği için Galile'nin muhakeme ve hap- 
sedilişirıl. İskenderiye Pslpokosunun emriyle 400.C00 kitabın yakılışmı (tafsilat için 
bkz. Adnmı Adı var- Tarih Boyunca İlim ve Dır., İstanbul 1944. c. 1. sh. 81 vd.).

Giordtırıo Hruno (1550-160C)’r.un Rcma’da yakıksır.i ve mezhebi ihtilâf sebebi 
île vâki olan "Sakıt Bartelemeo Katliamı’1™ hatırlamak kâfidir.

Siyâsi otoritenin hadslz-hudutsuz kudretin! tahdid etmenin ilk tezahürü. İngil­
tere'de L215 tarihli "Magna Carta" iledir. Bunu takiben 1628 tarihli "Petıtioıı of 
Kiglıls", 1679’dakl "Habeas Corpus Act" ve "Bili of Rlghts” (1689) ile "Act of 
Settleınent" (1701) gibi mütercimin tahdid vesikaları ile teb'aya birtakım haklar temin 
olunmuştur. Bu vesikalar Dünya’da anayasa çalışmalarının ilk tezahürü kabul olun­
maktadır. Hâlbuki bunlar, umûmî olarak İngiliz vatandaşlarına mahsustu. Bununla 
beraber daha sonra Amerika'da ortaya çıkan (1776) bu İstikametteki "beyannâme" 
İçin lılr kaynak rolü oynamışlardır.

Batı Âlemi nde İlk olarak İnsan haklarından -beynelmilel olarak- bahsederi vesika 
1789 tarihli "İnsan Haklan BeyannamesC'dir. Fenelon (1651-1715), Matıteskiyo 
(1689-1755), Volter (1694-1778) ve Jan-jak Russo (1712-1778) gibi filozof ve 
ekonomistlerin başlattıkları bir fikir cereyanının eseri olan bu vesika da, ne yazık kİ, 
bu vasfıyla devam edememiş, 1814 yılında âlemşümûl olmaktan çıkarılarak sadece 
Fransız vatandaşlarının haklarını temin eden bir hüviyete büründürülmüş, bunların 
da kralın bir lütfü okluğu kayıt altına alınmıştır.

Bu husustaki en son vesika İse, Fransa'da Şayyo Sarayı nda toplanan Birleşmiş 
Milletler Umûmî Heyetİ’nin 10 Aralık 1948 tarihinde muhalefetsiz, lakat sekiz 
müstenkif (çekimser) reyle kabul ettiği "İnsan Haklan Beyannamesi"dlr. 31 mad­
deden oluşan bu beyannâme İncelendiğinde açıkça görülür kİ, kentli değerlerinden 
ledakârlık yapmayan Batıklar, eşitlik ve ırklar arasında ayının yapmama hususunu 
daha birinci maddede kabul etmiş olmalarına rağmen, aksine bir tatbikata devam 
etmişlerdir.

Gerçeklen 1776 yılında Virginia insan Haklan Beyannâmesi'nl imzalamış olan 
Amerika’da zenci-beyaz ayrımı 1960’lara kadar sürmüş olduğu gibi Güney Afrika'da 
haşîn bir ırkçılık siyâseti de -âdeta- müesseseleştirilmlşllr.

1948 yılında kurulan "Avrupa Konseyi" ile demokrasi ve insan hakları ön plâna 
çıkarılmış ve 1950 yılında "Avrupa İnsan Haklan Sözleşmesi" imza edilmiştir.

Daha ziyâde medenî ve siyâsî hakları düzenleyen bu anlaşma çeşitli protokoller. 
Torir.o’da kabul edilen (1961) "Avrupa Sosyal Şam" ve "Maastrlcht Arılaşmasıy­
la çaiışardar için ilâve bir koruma getirilerek nihaî şeklini almıştır. Bu sûrctle garanti 
altına alınan haklar şunlardır:

"Yaşama hakkı, İşkenceye ve zulme, gayr-J insan; muâme/e veya cezaya tâbi 
tutulmama hakkı, köle hâlinde bulundurulmama hakki, zorla çalıştırılmama 
hakkı, kişi güvenliği hakkı, âdil ve tarafsız bîr mahkeme önünde mâkul bir 
süre içinde yargılanma hakkı, kanunsuz suç olamayacağı, cezaların geriye 
yürüyemeyeceği ve kişinin suçluluğu ispat edilinceye kadar masum addedile­
ceği İlkesi, özel yaşama, Ğlle hayatına ve haberleşmenin gizliliğine saygı hakkı, 
düşünce ve din özgürlüğü hakkı, toplanma, dernek ve sendika kurma hakkı, 
eulenme hakkı, etkin hak arama yollarına başuurma hakkt, ayrımcılığa tâbi



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

yaratılmış mükerrcm bir varlık2” olmasının bir gereği olarak 
-İlâhî bir lütuf ve mevhibe icabı- insanı bu haklara mazhar ve 
nail kılmıştır. Üstelik bütün Dünya’da kuvvetin yegâne “hak" 
kaynağı olarak kabul gördüğü ve güçlünün güçsüze her istediğini 
yapabilmesinin meşru (doğru) addedildiği bir zamanda!..

Ancak İslâm Dünya Görüşü’nde bu hakların, bugünkü 
terminoloji ile mevcudiyeti düşünülemez. Onlar maksad ve 
muhteva itibarıyla mevcud ve hatta hem mâhiyet ve hem de 
kendilerine atfedilen ehemmiyet itibariyle bugünkünden çok 
daha ilerdedirler.* 220 Zira Fransız mühtedîsi Roger Graudy'nin 
dediği gibi:

"Kur'ân, asırların önünde giden bir kitaptır."

İslâm Dünya Görüşünün iki aslî kaynağı mevcuttur: Ki­
tap ve Sünnet. Kıyas ve İcma, bu iki aslî kaynağa dayanmak 
mecburiyetindedir. İslâm Dünya Görüşünün, birinci kaynağı 
olan Kıır’ân-ı Kerîm’le Cenâb-ı Hakk’m bütün insanlığa hitab 
ettiğini ve onları “tek bir millet*’ kabul eylediğini görüyoruz.221 
Sonra da diğer bir âyet-i kerîmede:

"Hepiniz birlikte İslâm’a (veya barışa) girin.”222 buy- 
rulmaktadır. Burada İslâm’dan maksadın, sulh ve müsâlemet 
olduğu hususunda ittifak vardır.

Diğer taraftan Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem- bütün 

olmama hakkı, eğitim hakkı, mülkiyet hakkı, seyahat ve yerleşme hakkı, 
ahdî yükümlülükler sebebiyle hapis cezasına mâruz kalmama hakkı... Deuleıler 
bu hakleri yarrj: alanları İçinde bulunan herkese tanımayı kabul etmişlerdir.” 
(bkz. DİA. c. 22. sh. 325)

2,9 Tin Sûresi, âyet 4.
220 Bunu anlamak için İslâmî idare altında yaşayanlara kendi hukuklarını tatbik 

etme ha'tkımn verilmiş olmasını hatırlamak kâfidir.
221 Bakara Sûresi, âyet 213’te: “İnsanlar tek bir millet (ümmet) idi.*’ buyrul- 

makîadır.
222 Bakara Sûresi, âyet 208.
Evvelce izah edilmiş olduğu üzere bu dâveli kabul edenlere “ümmet-i icâbe”, 

etmeyenlere ise, “ümmet-i gayr*) İcâbe” veya “ümmei-J davet” denilmektedir.



KADİR MISJROĞLU -------------------------------------------------

insanlığı bir tek âile gibi telâkki ederek onların “lyâlullah””’ 
olduğunu bildirmektedir.

İslâm’da, Batı Âleminde olduğu gibi siyâsî otoriteyi elinde 
bulunduranlara karşı bir mücadele bayramı açarak birtakım haklar 
elde etmeye gerek duyulmamıştır. Bu haklar, İslâm Devleti’nde 
yaşayan insanlara, Allah tarafından bahşedilmiştir. Hiç kimsenin 
ihsanı değildir. Devleti idare edenler de müslüman olduklarına 
nazaran -kendi irâdeleri eseri olmayan bir hukuka- yani şeriat 
hükümlerine uymakla mükelleftirler. Bu sebepledir ki, en ideal 
hukuk devleti, İslâmî devlettir. Çünkü idareciler, kendi irâdeleri 
mahsûlü olmayan kanunlara (şeriate) riâyet hususunda mutlak 
bağımlı olup bu bağımlılığa adem-i riâyeti hâlinde hükmetme 
salâhiyetini kaybeder, yani hal' olunur. Bunun İslâm tarihindeki 
sayısız misallerinden bir kaçını zikredelim:

“Hazret-i Ebubekir halîfe seçildiğinde irâd ettiği hutbe 
şöyledir:

«Ey nâs!.. Sizin en iyiniz olmadığım hâlde sizin ba­
şınıza geçmiş bulunuyorum. Vazifemi yollu yolunda îfa 
edersem, bana yardım ediniz; yanılırsam bana doğru yolu 
gösteriniz. Doğruluk emânet; yalancılık hıyanettir, içiniz­
deki zayıf, hakkı alınıncaya kadar kuvvetlidir. İçinizdeki 
kavî, ondan, başkasının hakkı alınıncaya kadar zayıftır. 
Bir millet, Allah yolunda cihaddan fâriğ olursa, o millet, 
zillete düçâr olur.

Bir millette fenalık revaç bulursa, bütün o millet belâya 
uğrar. Ben Allâh ’a ve Peygambere itaat ettikçe, siz de bana 
itaat ediniz; ben Allah’a ve Peygamber'e isyan edersem, 
sizin bana itaatiniz lâzım gelmez. Haydin namazınıza! 
Cenâb-ı Hak cümlenizi rahmetine lâyık eylesin.»

223 "Bütün mahlûkat Allah'ın hâne halkı (liiâlullah)dır." (Kebir, X, 86)



------------------------------------------  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Tam bir hukuk devletinin ifâdesi olan bu sözlere şunu da 
ilâve edelim:

"Bir gün Hazret-i Ömer hutbe îrâd ederken, cemaat­
ten, fena yol tutacak, nefsanî heveslere kapılacak olursa, 
ne yapacaklarını sordu. Hazır bulunanlardan biri derhal 
ayağa kalkarak:

"-Seni kılıcımızla doğrulturuz!» dedi.

Hazret-i Ömer, bu sözü söyleyen adamın cesaretini de­
nemek için:

«-Benim hakkımda böyle bir söz söylemeye nasıl cür'et 
ediyorsun?» dedi ve:

«-Evet, evet bu sözü senin hakkında söylüyorum.” ceva­
bını aldı.

Hazret-i Ömer de şu sûretle mukabele etti:

«-Cenâb-ı Hakk'a çok şükür ki, yanlış yola sapacak olursam, 
milletim içinde beni kılıcıyla doğrultacak kimseler var.»"224

"Cebele bîıı el-Eyhem, Suriye'de büyük nüfuz sahibi olan 
rüesâdandı. Müslümanlığı kabul ederek Mekke’ye gelmişti. 
Tavaf esnasından bir adam nasılsa Cebele’nin eteğine basmış, 
Cebele adama bir tokat atmakla mukabele etmiş ve aynı mu­
ameleye mâruz kalmıştı. Cebele, bu hareketten hiddetlenerek 
Hazret-i Ömer'e şikâyette bulunmuş, Hazret-i Ömer şikâyeti 
dinledikten sonra şu cevabı vermişti:

«-Ektiğinizi biçmişsiniz.»

Cebele, bu cevaptan hayrete düşmüş, mevkiinin îcabı ola­
rak, kendisine böyle bir muâmelede bulunan adamın, idam ile 
cezalandırılması iktiza edeceğini söylemiş ve şu cevabı almıştı:

221 İslâm Tarihi, c. Vll’den naklen A, Reşid Turnagil- a.g.e., sh. 34.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

«-Câhiliyet zamanında vaziyet dediğiniz gibiydi. Fakat 
İslâmiyet, insanlar arasındaki farkı izâle etti.»

Cebele, şu mukabelede bulundu:

«-Müslümanlık hasep ve nesep farkını nazar-ı itibara 
almayan bir din ise. ben bundan vazgeçerim.»

Bu hadiseyi müteakip Cebele, gizlice İstanbul'a kaçmış fakat 
Hazret-i Ömer onun hatırı için adaleti tezlil etmemişti.”225

Bir misal de Osmanlı tarihinden verelim:

“Fâtih Sultan Mehmed Han, İstanbul’u fethettikten sonra 
Ayasofya’dan daha büyük bir câmi inşa ettirerek Bizans’ı geç­
mek istiyordu. Bunun için “Havâriyyun Kilisesinin olduğu 
yeri (bugünkü Fâtih Camii'nin olduğu yeri) seçmişti. Bu işi, 
devrin mîmarı, aslı âzatlı köle olan Atik Sinan’a havâle etmiş 
ve kendisine iki muazzam granit sütun vermişti. Mimar bu 
sütunların boylarını, diğer sütunlara eşitlemek için üçer arşın 
kesip kısaltmıştı. Buna kızan Fâtih, mimann kollarını kestirmiş 
o da derhal İstanbul kadısına koşarak şikâyette bulunmuştu.

Bundan sonrasını Beşir Çelebi’ye nispet edilen “Tevârih-i 
Âl-i Osman”dan (sh. 162-163) dinleyelim:

“Mimar kadıya:

"-Ben kâmil ve üstad bir mimar ve mühendis idim. Bu 
adam, iki direğimi keserek benim camimi niçin alçak ettin 
diye benim ellerimi kesti. Beni, benim ve âilemin hayatlarını 
kazanacak vasıtalarımdan mahrum etti. Ehil ve iyâlim açlıktan 
ölmeye mahkûmdurlar.»

Kadı, Fâtih'e dönerek sordu:

225

“-Ne dersin beyim? Bu adamın ellerini neden kestiniz?»

A. Reşid Turnagil- a.g.e., sh- 41.



------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Suçlu padişah cevap verdi:

"-Vallahi kadı efendi, bu adam, benim bir Mısır haracı 
değen direklerimi keserek câmimi bî-şöhret etti, câmiim alçak 
oldu. Ben de onun ellerini kestim. Bununla beraber emir, 
şer'-i şerifindir.»

Kadı, Fâtih'e hitap ederek konuştu:

"-Beyim, şöhret âfettir. Cami alçak olsa da, yüksek olsa 
da ibâdete mâni değildir. Senin taşın cevher bile olsa nihayet 
bir taştır. Fakat insan, melekten daha mükerremdir. Böyle bir 
adam, kırk yılda ancak yetişir. Sen, tehevvürle hakkında şer'î 
bir hüküm olmadan, bunun ellerini kesmişsin; kâr ve kesbin- 
den kalmıştır. Şimdiden sonra o ancak hatunuyla yatıp çocuk 
yapmaktan başka bir işe yaramaz. Onun evlât ve ensabının 
nafakalarını şer'an senin temin etmen lâzımdır. Mimar, dava­
sında ısrar ederse, şer’an senin ellerinin de kesilmesi lâzımdır. 
Şer’a uymayanların hakkından yine şer’ ile gelinir!»

Fâtih, kadının sorularını:

“-Beytülmâl-i müslimînden ona kâfî ulûfe tayin ederim.» 
şeklinde cevaplandırdı. Kadı, derhal kararını tefhim etti:

“-Hayır, beytülmâle (milletin hâzinesine) gadr edemezsiniz. 
Bu suçu siz işlediniz, sizi onu kendi paranızdan her gün onar 
akçe vermeye mahkûm ediyorum.»

Fâtih, bu hükmü dinledikten sonra:

“-Yirmişer akçe vereyim, amma o da bana hakkını helâl 
etsin.» dedi.

Mimar Sinan. Fâtih'in bu ikrar ve itirafına dayanamayarak 
yüksek sesle konuştu:

"-Dünya ve Âhiret’te helâl olsun!»



KADİR M1S1ROĞLU 

Mimar Sinan, günde yirmi akçenin hüccetini, Fâtih de 
kat’-ı alâka ve fasl-ı husûmet berâtını aldıktan sonra kadı ayağa 
kalkarak ve sedirdeki seccade üstünü göstererek:

"-Padişahım, hoş geldin! Demin, huzur-i şer'de bir suçlu 
sıfatıyla bulunuyordun; davacıyla beraber ayakta durman 
lâzımdı. Onun için sana tazim edemedik. Şimdi hürmet farz 
olmuştur. Buyurunuz şöyle...» dedi.

Fâtih, cübbesinin altındaki topuzu göstererek:

“-Kadı efendi...» dedi, «Eğer bu sultandır diye beni hi­
maye edip mimara gadretseydin, seni bu topuzla hurdahaş 
edecektim.»

Kadı da peş tahtasının yeşil örtüsünü kaldırarak altındaki 
yalın kılıcı gösterip cevabını verdi:

«-Eğer beyim, sen de şer'in verdiği hükmü kabul etmeyip, 
herhangi fena bir harekette bulunacak olsaydın, bu kılıçla senin 
hakkından gelecektim.»’’226

Islâm tarihini dolduran benzer binlerce hadise içinden 
dikkatlerinize sunduğumuz bu birkaç misalde tezahür eden 
“hukukun üstünlüğü" ve “insan haklarTna riâyetin mesnedi, 
kitap (Kur'ân) ve sünnettir. Gerçekten zulmü men eden ve 
adaleti emreden yüzlerce âyet ve hadis sayıp dökmek müm­
kündür.227 Fakat ve ne hâcet! İdâre edilenlerin, idâıe edenler 

226 Anonim Tevârih-i Âl-i Osmar.’dar. r.akler. İbrahim Hakkı Konyak- Tarih 
Hazînesi s. 2 (1 Aralık 1950) sh. 58; Ayrtca bkz: Arthıır Lhnbley David tarafından 
İngilizce olarak yazılıp ar.nesi S ar ah David tarafından Fransızca’ya tercüme ed-.ien 
Grammaire Turçuie. sh: 2C6-207; Necip Asım Binyunaki- Aybetü'l-Hakâyik, 
Sebîiurrcşâd, c: IV. 1953, 5: 128. sh: 137438.

227 Bunlardan misal kabilinden bir kaçır.’, zikredelim:
"Zulmün cezası, zulüm derecesinde ukubet (ceza, İşkencejdir." (Şûıâ Sûresi, 

Ayet 40)
"Allah zâlimleri sevmez.” (Âl-1 İmran Sûresi, âyet 59)
"Allah haddi aşanları, adaletten ayrılanlan sevmez." (Bakara Sûresi, âyet 

190)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

karşısında haklarını tespit veya tescil ile adâlet ve hakkâniyetin 
temel esaslarını ortaya koymak maksadıyla varolagelen yazılı 
anayasaların ilk örneğinin Hazret-i Peygamber tarafından ortaya 
konulmuş olması bu husustaki en muknî (ikna edici) delildir.

Hazret-i Peygamber’in Medine’ye hicretinden sonra sahabeden 
Enes l lazretleri’nin evinde toplanarak müzâkere ile tespit ve tanzim 
olunan bu anayasa 47 madde olup kendisinden bazen “kitap” ve bazen 
de “sahife" olarak bahsedilen bir metindir. 0 zaman kadar Araplar, 
kabile ve aşiretler hâlinde kendi başlarına buyruk yaşıyorlardı. Medine 
de şüphesiz böyleydi. Onları birleştirip “Medine Site Devleti”ni bir 
nevî “sosyal sözleşme” (contrat social) meydana getirmişti. Mufassal 
olmamakla beraber o günün şartlarında devleti idare edenler karşısında 
idare edilenlerin hak ve vazifeleri ile Medine Site Devletinde yaşayan 
müslümanlara ve bilâhare İslâm’ı kabul edecek olanlara (Madde 1) 
âid hak ve mükellefiyetleri tanzim eden bu anayasayla kaza ile icrâ 
ayrılmış22" ve azınlığın hakları da belirtilmiştir.

“Allah zııhnodcnlerl affetmez ve onlar» bir yol da göstermez.” (Nisû Sûresi, 
âyet 16R)

“İnsanlara zulmedenlere ve yeryüzünde zorbalık yapanlara yol yoktur. 
Onlar» elem rlolıı lıir nzup vardır.** (Şûrû Sûresi, âyet 42)

Bir de hadîs-1 şerif zikredelim:
“Kü/ür/e pâyldar olunabilir, fakat zulümle aslâ!" (Râzî)
22B "Hazret-i Muhammed, İslâm adliyesi sistemine, asrımızın hukukî di­

linde "kazû” kuvvetiyle "idâre" kuuuetinin birbirinden ayrılması denilen esâsf 
kaideyi sokmuştu. Peygamber. hükümetinin ilk zamanlarında bir uilâyete gön­
derdiği uâliye, kaza salâhiyetini de teudî ederdi. Sonraları idare âmirinden müs­
takil kadılar nasbettiği muhakkaktır. Müstakillen kaza vazifeleriyle muvazzaf 
memurların tâyinleri mücerret adâleti hükümrân kılmak ue kaza işlerini siyâsî 
ve idâri mülâhazalardan büsbütün âzâde olarak cereyan ettirmek lüzumundan 
ileri gelip gelmediğini baz: tahkik erbabı kot'î sûrette öğrenmek istemişler ve 
yaptıkları araştırmalar ve tahkik ve tedkikler neticesinde Ha2ret-i Muhaıhme- 
d’in bu lüzumu, öteden ben hissettiğine kanaat hâsıl eylemişlerdir. Hazretd 
Muhammed, hükümetinin ilk yıllarında Islâm havzasına geçen vilâyetlerin 
idâresi başına zamanlarının hukûkuna kemâliyle vâkıf dan ue hem bilhassa 
icrasına memur oldukları dînî irşat ve tâlim vazifesini, hem de bunlarla birlikte 
tdârî vazifeleri ve yeni Islâm memleketlerinde nihaî derecede kaza uazlfelerlni 
îfâ etmeye muktedir bulunan bilgili adamlar koymakla iktifaya mecbur olmuştu. 
Fakat sonraları, yani dinin galebesinden ue Hicaz memleketleri ve Cezîretü'l- 
Arab'ın şâir kıtaları ahâlisinin büyük ekseriyeti ihtidâ ettikten sonra, bu usûlü 
kökünden değiştirmiştir. Eğer bir vilâyetin ilhakını başaran ue o ullâyet başına



KADİR M1SIROĞLU --------------------------------------------------

Gerçekten o devirde Medine’de gayr-i müslim azınlık 
olarak sadece Yahudiler yaşıyordu. Zikri geçen anayasanın 
birçok maddesi, bu Yahudiler ile ilgilidir.

aa - Azınlık Hakları

Belki dünyanın hiçbir köşesinde “azınlık hakkı" diye bir 
mefhum mevcut bile değilken, Medine'de Hazret-i Peygamber 
tarafından ortaya konulan insanlık tarihindeki bu ilk anayasanın 
yarıya yakını, Yahudi azınlığın durumu ile ilgilidir. Bunlar:

"Madde 16- Yahudilerden bize tâbi olanlar, zulme uğra- 
maksızın ve onlara muarız olanlarla yardımlaşılmaksızın, yardım 
ve müzâharetimize hak kazanacaktır.

Madde 24- Yahudiler, Mü’minler gibi muharebe ettiği müddet­
çe, kendi harb masraflarını karşılamak mecburiyetindedirler.

Madde 25/a- Benû Avf Yahudileri, Mü’minlerle birlikte 
(İbn Hişam’da bu «ma'a» yani «ile» olarak, Ebû Ubeyd’de ise 
«min» yani «-den» olarak zikredilir.) bir ümmet (camia) teşkil 
ederler. Yahudilerin dinleri kendilerine, Mü’minlerin de dinleri 
kendilerinedir. Buna gerek mevlâları (idarecileri) ve gerekse 
bizzat kendileri dâhildir.

Madde 25/b. Yalnız kim ki, haksız bir fiil irtikâb eder veya 
bir cürüm îka eder, o sadece kendine ve âile efrâdına zarar 

( vermiş olacaktır.

Madde 26- Benû Neccar Yahudileri de Benû Avf Yahu­
dileri gibi aynı haklara sahip olacaklardır.

konulan mühim zat, başka bir vazifeye tâyin edilecek olursa, Hazret-i Peygam 
her bu vilâyete, yeni bir uâlî ue kumandan tayin ederken bir de ayrıca hâkim 
nasbederdi. Böylece mansub (tayin edilmiş) hâkimler ueya kadılar tamamıyla 
müstakil olup, îfâsına memur oldukları uazl/elerden dolayı doğrudan doğruya 
hükümet reisi olan* Peygamber'e tâbi idiler." (Sava Paşa- a.g.e. sh. 42)

c^a



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Madde 27- Benû Haris Yahudileri de Benû Avf Yahudileri 
gibi aynı haklara sahip olacaklardır.

Madde 28- Benû Sâide Yahudileri de Benû Avf Yahudileri 
gibi aynı haklara sahip olacaklardır.

Madde 29- Benû Cu’şem Yahudileri de Benû Avf Yahu­
dileri gibi aynı haklara sahip olacaklardır.

Madde 30- Benû Evs Yahudileri de Benû Avf Yahudileri 
gibi aynı haklara sahip olacaklardır.

Madde 31- Benû Sa’lebe Yahudileri de Benû Avf Yahu­
dileri gibi aynı haklara sahip olacaklardır. Yalnız kim ki, haksız 
bir fiil irtikâb eder veya bir cürüm îka eder, o sadece kendini 
ve aile efradını zarardîde etmiş olacaktır.

Madde 32- Cefne (ailesi), Sa’lebe’nin bir koludur; bu 
bakımdan Sa’lebeler gibi mülahaza olunacaklardır.

Madde 33- Benû Şııteybe de Benû Avf Yahudileri gibi 
aynı haklara sahip olacaklardır. (Kaidelere) muhakkak riâyet 
edilecek, bunlara aykırı hareket olunmayacaktır.

Madde 34- Sa’lebe’nin mevlâları da bizzat Sa’lebe gibi 
mülâhaza olunacaklardır.

Madde 35- Yahudilere sığınmış olan kimseler (Bitâne) 
bizzat Yahudiler gibi mülâhaza olunacaklardır.

Madde 3û/a- Bunlardan (Yahudilerden) hiç bir kimse 
(Müslümanlarla birlikte askerî bir sefere) Muhammed -sallallâhu 
aleyhi ve sellem-’in müsaadesi olmadan çıkmayacaktır.

Madde 36/b- Bir yaralamanın intikamını almak yasak 
edilemeyecektir. Muhakkak ki, bir kimse bir adam öldürecek 
olursa, kendini ve âile efradını mes’uliyet altına sokar; aksi 
hâlde haksızlık olacaktır. (Yâni bu kâideye riâyet etmeyen bir 



KADİR MISIROĞLU 

kimse, haksız vaziyette olacaktır,) Allah, bu yazıya en iyi riâyet 
edenlerle beraberdir.

Madde 37/a. (Bir harb vukuunda) Yahudilerin masrafları 
kendi üzerine, Müslümanların masrafı da kendi üzerinedir. 
Muhakkak ki, bu sahifede (yazıda) gösterilen kimselere karşı 
harb açanlara, onlar kendi aralarında yardımlaşacaklardır. 
Onlar arasında hayırhahlık ve iyi davranış bulunacaktır. (Ka­
idelere) muhakkak riâyet edilecek, bunlara aykırı hareketler 
olmayacaktır.

Madde 38- Yahudiler, Müslümanlarla birlikte, beraberce 
harb ettikleri müddetçe masrafta bulunacaklardır.

Madde 44- Onlar (yani Müslümanlar ve Yahudiler) ara­
sında Yesrib’e hücum edecek kimselere karşı yardımlaşma 
yapılacaktır.

Madde 45/a- Şayet onlar, (Müslümanlar tarafından) bir 
sulh akdetmeye veya bir sulh akdine iştirâke dâvet olunurlarsa, 
bunu doğrudan doğruya akdedecekler veya ona iştirak ede­
ceklerdir. Şâyet onlar (Yahudiler), (Müslümanlara) aynı şeyleri 
teklif edecek olurlarsa, Mü’minlere karşı aynı haklara sahip 
olacaklardır; din mevzuunda girişilen harbler müstesnadır.

Madde 45/b- Her bir zümre (gerek müdaafa ve gerekse şâir 
ihtiyaçlar hususunda) kendilerine âid mıntıkadan mesuldür.

Madde 46- Bu sahifede (yazıda) gösterilen kimseler için 
ihdas edilen şartlar, aynı şekilde Evs Yahudileri'ne, yani onların 
mevlâlarına ve bizzat kendi şahıslarına, bu sahifede (yazıda) 
gösterilen kimseler tararından sıkı ve tam bir muhafazakârlık 
ile tatbik olunur. (Kaidelere) muhakkak riâyet edilecek, bunlara 
aykırı hareket olmayacaktır ve haksız şekilde kazanç temin 
edenler, sadece kendi nefsine zarar vermiş olurlar. Allah bu 
sahifede (yazıda) gösterilen maddelere en doğru ve en mü­
kemmel riâyet edenlerle beraberdir.”



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Açıkça görülmektedir ki, 47 maddelik bu anayasanın 
yarısına yakını (22 maddesi) Medine’de bir azınlık olan Ya- 
hudiler’le ilgilidir. Bu maddeler, azınlık haklarını tereddüde 
mahal kalmayacak bir surette tayin ettiği gibi, aynı zamanda 
bir mukavele (ahidnâme) mahiyetindeydi. Cenâb-ı Hakk’ın 
“evfû bi'l-alıdi"229 yani "ahde riâyet edin, sözünüzde durun." 
emr-i İlâhîsi sebebiyle Müslümanlar tarih boyunca verdikleri 
söze ve attıkları imzaya sonuna kadar sâdık kaldıkları hâlde, 
Asr-ı Saâdet'te Yahudiler, daha sonra da Hıristiyanlar hemen 
dâima yeminlerini bozmuşlar ve imzaladıkları anlaşmaları 
nakzetmişlerdir.

Bunun sayısız tarihî örneğinden bir tekini zikredelim:

1414 yılında Osmanlı Padişahı II. Murad ile Macar Kralı 
Ladislas arasında on senelik bir adem-i tecâvüz (saldırmazlık) 
paktı imzalanmıştı. Ahdinden dönmeyeceğine dâir Ladislas,

229 isrft Sûresi, Ayet 34.
Ayrıca yapılan arılaşmalara rlftyeli emreden pek çok âyef-İ kerîme mevcutlun 
"... Allah, (ahitlerin! nakzederek) hıyânet işleyenleri sevmez?' (Enfal Sûresi, 

âyet 58)
"... Verdiğiniz sözü yerine getirin, çünkü (yaptığınız) her ahitten mes’ulsil- 

ııiiz?’ (İsrâ Sûresi, âyel 34) "Muâbede yaptığınızda Allâh’ın ahdini yerine getirin, 
Allâh'ı kendinize kefil ederek bağlandığınız yeminleri tekid ettikten snnra 
bozmayın. Çünkii llak Teâlâ yaptığınızı bilir." (Nahl Sûresi, âyet 91)

"Ey iınan edenler, yaptığınızın farkında olarak Allah ile Peygambere hıyanet 
etmeyin ve aranızda emanetlerinize hıyanet etmeyin?’ (Enfal Sûresi, âyel 27)

"O mü’mlnler ki, ... emânetlerine, ahitlerine riâyet ederler. (...) Dunlar o 
vârislerdir ki en yüksek cennete (Firdevs’e) vâris olurlar ve onlar orada dâim 
kalırlar." (Mü’minûn Sûresi, âyet 8-11)

”... Bunlarla (sizinle mııâhede yaptıktan sonra taahhütlerini larr.am:yle ifâ ede­
rek ondan hır şey eksilmeyen müşriklerle) muâhedenin müddeti tamamlanıncaya 
kadar mııâhede. ahkâmına riayet edin. Hak Teâlâ (ahit bozmaktan) sakınanları 
sever?’ (Tevbe Sûresi, âyet 4)

"... Onlar diiriist davrandıkça, siz de nnlara karşı dürüst davranın. Allah 
(ahit bozmaktan) sakınanları sever.” (Tevbe Suresi, âyet 8}

"... Bir millet, diğer bir milletten sayıca üstün olduğu için yeminlerinizi 
aldatma âleti yapıyorsunuz. Hak Teâlâ, sizi bununla deniyor." (Nahl Sûresi, 
âyet 92)

"... Kim 1<1, sözünü yerine getirir ve fenalıktan (haramdan) sakınır ise (bilsin 
ki) Allah sakınanları sever?’ (Âl-i İmran Sûresi, âyet 76)



KADİR MISIROÖLU 

İncil; II. Murad ise Kur’ân-ı Kerîm üzerine yemin etmişlerdi.

Bu anlaşmanın üzerinden henüz sadece on gün geçmişti 
ki, Papa’nın elçisi Julien Cesarini, Ladislas'a bu akdi bozmak 
husûsunda teslis üzerine yeniden yemin ettirmiş ve bunun için 
de “Kâfirlere (Türklere) verilen sözde durmanın dînen bir 
mecburiyet olmadığını” ilân etmiş ve buna istinaden Ladislas, 
Osmanlı ülkesine saldırmıştı. II. Murad ise yapılan anlaşmaya 
istinaden yerine oğlu Şehzade Mehmed i (Fâtih'i) bırakmışken 
bu saldırı üzerine tekrar saltanat makamına dönmeye mecbur 
kalmıştır. Bu muahede nakzine gerekçe olarak kullanılan şu 
-hâşâ- “kâfirler" sözüne rağmen onların birbirlerine karşı da 
böyle sayısız sâbıkaları vardır.230 Bu ahlâksızca tavırların ekseri­
yetinin Osmanlılara karşı vâki olduğu şüphesizdir. O Osmanlılar 
ki, dinî ve ırkî azınlıklara karşı hâlâ rekoru kınlamamış olan bir 
adâlet ve müsamaha ile tarihte mümtaz bir mevki sahibidirler. 
Bunu kavramak için bugün elimizde bulunan milyonlarca şer’ı 
mahkeme kararlarına sathî bir sûrette göz atmak bile kâfidir. 
Fakat ne hâcet, sadece şunu hatırlamak yetmez mi: Osmanlı, 
çok hukuklu bir devletti. Yani azınlıkların kendi aralarındaki 
dâvalara bakmak için husûsî mahkemeleri vardı. Elbette bu 
mahkemelerde câri olan şer’î kanunlar değildi.

Bugün insan hakları hususunda ileri gitmiş olmaları ile 
öğünen Batılı devletlerden herhangi biri, bünyesindeki azınlık­
ların ayrı bir hukuka tâbî olmasını kabul edebilir mi? Elbette ki, 
etmez. Bunu anlamak için -evvelce de temas etmiş olduğumuz 
üzere- İngiliz Başpiskoposu Rowan IVilliams'ın İngiltere’de 
yaşayan Müslümanların -hiç olmazsa- ahkâm-ı şahsiyyede şeriat 
hükümlerine tâbî olmalarına müsaade olunması yolundaki talebi 
üzerine, bu ülkede kopan kızılca kıyameti hatırlamak kâfîdir.

Bütün bu söylediklerimizin hülâsası olarak diyebiliriz ki,

230 Hıristiyanların bu muâhede nakzına dâir sayısız sabıkalarının tafsilâtı İçin bk. 
Prof. Dr» A. Reşid Tumagil* a.g.e., sh. 86 vd.



--------------------------------------------  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

İslâm devletinde yaşayan insanlar (azınlıklar dâhil) şu temel 
hakları hâizdir:

1- Can, mal, ırz emniyetini sağlamak, onlara tecâvüzden 
korumak, siyasî iktidarı elinde bulunduranların temel vazife­
leridir.

2- Hiç kimsenin anadilini kullanmasına karşı bir engel vaz’ 
olunamaz.

3- Herkes kanun karşısında eşit olduğu gibi dilediği inancı 
yaşamakta serbesttir. Bu hususta bir baskı tatbik olanamaz. 
İnanıp kabul ettiği kanuna göre muhakeme olunmak hakkını 
hâizdir.

4- Amme nizâmı gereği dışında kimsenin kıyafetine kan- 
şılamaz.

5- Eğitim (terbiye) ve öğretim serbest olup hiç kimse bundan 
mahrum edilemez.

6-Toplumda sırf mü’min-kâfir ayrımını kabul eden İslâm
Dünya Görüşü’ne göre gayr-i müslimler askere alınmazlar. 
Buna mukabil "cizye” adıyla bir vergi öderler. Bu aynen ka- 
dın-erkek hak ve mükellefiyetlerinde olduğu gibi, borçlar ve 
mükellefiyetler arasında gerekli olan denge ve adaletin icâbı 
olup güvenlikle ilgilidir.

7- İslâm devletinde gayr-i müslimler âmme (kamu) hizme­
tine kabul edilmez ve şehir içinde silâh taşıyamazlar. Onlara 
âmme intizâmı itibariyle güvenilememesinin bir sonucu olan 
bu durum, Osmanlılar’da 1339 tarihli Tanzimat Fermanı’yla 
değiştirilmiştir.

8- Müslim-gayr-i müslim herkes ülke dâhilinde dilediği yer­
de oturabilir. Buna karşı da sırf emniyet ve âmme nizamının 
korunması maksadıyla bâzı tahdidler konulabilir.



KADİR MISIROĞl.U 

9-Seyahat ve ticaret, herkes için serbesttir. Bunlara da âm­
me menfaati dışında hiçbir sûrette engel konulamaz. Bununla 
beraber sadece Müslümanların “Dârü’l-Harb”21' olan bir ülkeye 
yerleşmek üzere seyahat etmelerine müsaade edilmez.

10-İslâm Dünya Görüşüne göre zengin bir Müslüman’ın 
ihtiyaç fazlası malının kırkta birinin “zekât" adıyla her yıl fakir 
müslümanlara dağıtılması İlâhî emirdir (farzdır). Bilindiği üzere, 
bu, İslâm'ın beş teme! şartından biri olup zengin için "borç”, 
fakir miislüman için ise bir “hak”tır.

1 l-Usûl ve fürûa (ana-baba ve çocuklara) akrabaya, miskin 
(âciz)e, misafire ve yolda kalmışlara yardım etmek de Allah'ın 
insanlara varlıkları nispetinde yüklediği bir borçtur. Diğer ta­
raftan yukarıda sayılan kimseler içinse, bu durum, bir “hak”tır. 
Bu hususta azınlık, çoğunluk tefriki yapılamaz!

12- İslâm Dünya Görüşü'ne göre komşuların da birbirlerine 
karşı “hak ve mükellefiyetleri" vardır. Öyle ki, bu hak ve 
mükellefiyetler neredeyse onlan birbirlerine mirasçı kılacak 
derecede ehemmiyetlidir.231 232

13- İslâm Dünya Görüşünde irtidat (İslâm’dan dönme) 
hürriyeti yoktur. Mürted’e idam cezası verilirse de bu da hot 
be hot değildir. Muayyen bir usûle riâyet suretiyledir. Kısaaca 

231 Dârü’l-Harb. İslâm kanunlarının talbik edilmediği veya hiçbir zaman edil- 
memiş olduğu memleketler hakkında kullanılan bir tâbirdir. Bunun aksi, "Dârü’l- 
İslamadır.

232 Peygamber -saEa’lâhu aleyhi ve seEenv:
"Cebrail bana komşuya iyilik etmeyi tavsiye edip durdu. Neredeyse komşuyu 

komşuya mirasçı kdacak sandım." buyurmuşlardır. (Buhârî. Edeb 28; Müslim. Birr 
140-141: Ayrıca bkz: Tirmîzı, Birr. 23; tbn-i Mâce, Edeb 4)

Bu haklar -aslî olarak- beştir;
1 -Karşılaşıldığında selâmlaşmak,
2- Komşunun dâvetine icabet etmek,
3- Has [atandığında ziyaretine gitmek,
4- Hapşırdığında "yerhamükallâh" demek,
5- Cenazesinde bulunmak,
6- Nasihat isteyince nasihat vermek. (Buharı ve Müslim)



------------------------------------------ ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

söylemek gerekirse, önce ikna için gerekenler yapılır. Sonra 
hapsedilmek gibi tedbirlere başvurulur.

bb- Hayvan Hakları
İslâm Dünya Görüşünde tanzim olunan haklar sadece 

"insan”a mahsus değildir. Zira İslâm, insanoğlunun hayatını, 
Cenâb-ı Hak, kendi hemcinsleri, hayvanlar ve tabiat ile vâkî 
olabilecek bütün münâsebetleri -hak ve vazîfe veyahud da 
mükellefiyetler- itibariyle tanzim eder. Bu sebeple bu bahsi 
bitirmeden, insanların hayvanlara karşı mükellefiyetlerini, yani 
hayvan haklarını da bir nebze izah etmek istiyoruz.

Âdemoğlunun, Cenâb-ı Hakk'a karşı vazife ve mükel­
lefiyetlerine “hukûkullâlı” yani yaratıcının hakları denilir. 
İslâm nazarında en ehemmiyetli olan “hak mefhumu” 
budur. Bundan dolayı şâir Üsküdarlı Talat Bey merhum, 
hukuk tahsiline başlamak üzere olan oğlu için şu kıtayı 
yazıp söylemiştir:

“İlm-i hukuktan sana bir nebze söyleyeyim 
Takdir eder bu hükmü cümle zümre-i duhât 
Bir Zât-ı Hak bilinmelidir bir de Hakk-ı Zât 
Bakîsinin neticesi yok, hepsi türrehât"233

İslâm nazarında ehemmiyet itibarıyla ikinci sırada bulunan 
hak, insanın hemcinslerinin hakkıdır. Bu da “kul hakkı” olarak 
isimlendirilir ve Allâh’m onu yüce afvının dışında tutmuş olması 
yüzünden fevkalâde bir ehemmiyeti hâizdir.234

Bundan sonra ehemmiyet itibariyle de “hayvan hak­

233 Dulıât: Dâhiler. Türrehât: Boş, saçma.
234 “Kim bir kul hakkı yemişse derhal o kardeşi ile helalleşsin. Çünkü 

(kıyamet giinü) dirhem de geçmez dinar da... Böyle olunca o (hak yiyen) kişinin 
sevapları alınır o adama yüklenir. Eğer sevapları yoksa o hakkını yediği adamın 
günahları buna yüklenir." (Buhârî, Rikak, 48)



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

lan” gelir. Allah’ın bütün mahlûkatına karşı, merhametle 
muamele etmeleri insanlar üzerinde ebediyen carî ilâhı bir 
emirdir.

Kendilerinden istifâde caiz olan hayvanlara karşı 
merhametli davranmak, onları gereği gibi beslemek, 
çok yormayıp istirahatlarını temin etmek, Islâm’ın yüce 
emirlerindendir. Bu hususta Peygamber -sallallâhu aleyhi 
ve sellem-’den vârid olan bazı hadîs-i şerif ve davranış 
örneklerini dikkatlerinize arzedelim:

"Sehl İbni Rebî' îbni Amr el-Ensârî -radıyallahu anh- 
şöyle dedi:

Resûlullah -sallallâhu aleyhi ve sellem- karnı sırtına yapışmış 
(böğürleri göçmüş) bir devenin yanından geçti ve:

«-Konuşamayan bu hayvanlar hakkında Allah'tan korkun! 
Besili olarak binin, besili olarak kesip yiyin!” buyurdu. ”za5

"Rasûlullah -sallallâhu aleyhi ve sellem- ihtiyacını gidermek 
için Ensar'dan birinin bahçesine girdi, baktı ki, orada bir deve 
var. Deve, Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem-’i görünce 
inledi ve gözleri yaşardı. Peygamber -aleyhisselâm- devenin 
yanına gitti, hörgücünü ve kulaklarının arkasını şefkatle okşadı. 
Deve inlemesini kesti. Bunun üzerine Hazret-i Peygamber:

"-Bu devenin sahibi kimdir? Bu deve kimindir?” 
diye devenin sahibini aradı. Medinelilerden bir delikanlı 
çıkageldi ve;

“-Bu deve benimdir. Ey Allah’ın Resulü!" dedi.

Rasûlullah -sallallâhu aleyhi ve sellem- de:

‘-Allah'ın seni sahip kıldığı şu hayuan hakkında, Allah’- * 

235 Ebû Dâvud, Cihâd 44.

________________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

tan korkmuyor musun? O senin kendisini aç bıraktığını ue 
çok yorduğunu bana şikâyet ediyor.” buyurdu."236

"Enes -radıyallâhu anh- şöyle dedi:

Biz bir yerde konakladığımız zaman develerin yüklerini 
çözüp onları rahatlatmadan namaza durmazdık. "237

“Ebû Hureyre -radıyallâhu anh-’ten rivayet edildiğine göre 
Rasûlullah -sallallâhu aleyhi ve sellem- şöyle buyurdu:

"-Vaktiyle bir adam yolda giderken çok susadı. Bir kuyu 
buldu ue içine indi; su alıp dışarı çıktı. Bir de ne görsün, bir 
köpek, dili bir karış dışarıda soluyor ue susuzluktan nemli 
toprağı yalayıp duruyordu. Adam kendi kendine «bu köpek 
de tıpkı benim gibi pek susamış.» deyip hemen kuyuya indi, 
mestini su ile doldurdu ue mesti ağzına alarak yukarıya 
çıktı ve köpeği suladı. Onun bu hareketinden Allah Teâlâ 
hoşnut oldu ue adamı bağışladı.»

Buhârî’nin bir başka rivayetinde «Allah ondan mem­
nun oldu ue onu bağışlayıp cennetine koydu» beyânı yer 
almakladır.

Sahâbîler:

“-Ey Allah’ın Resûlii! Bizim için hayvanlardan dolayı da 
sevap var mı?” dediler. Rasûl-i Ekrem:

"-Her canlı sebebiyle sevap uardtr.” buyurdu.238

Buhârî ve Müslim'in diğer bir rivayetlerinde de şöyle 
denilmektedir:

‘‘-Susuzluktan ölmek üzere olan bir köpek bir kuyu­

236 Ebû Dâvud, Cihâd <14.
237 Ebû Dâvud, Cihâd 44.
238 Bııhârî, Müsâkat 9, Mezâlim 23. Edeb 27; Müslim, Selâm 153. Ayrıca bk. 

Ebû Dâvud, Cihâd 44; İbn-i Mâce, Edeb 8.



KADİR MISIROĞLU 

nun etrafında dolaşıp duruyordu. İsrailoğullanndan fâhişe 
bir kadtn onu gördü; hemen çizmesini çıkardı ve onunla 
köpek için kuyudan su çekerek onu suladı. Bu yüzden o 
kadtn bağışlandı."239

"Peygamber Efendimiz’in burada verdiği örnek karşısında, 
sahâbîlerden bazılarının, “hayvanlara iyilikten dolayı da sevap 
kazanabilir miyiz?” diye sormaları normaldir. Çünkü bu tür bir 
davranış, o günkü toplumda mevcut değildi. Âlemlere rahmet 
olarak gönderilmiş bulunan Sevgili Peygamberimiz, bu soruyu 
soranları ve onlar gibi düşünen bütün insanları ikaz ve irşad 
etmiş ve “her canlıdan dolayı sevap kazanılacağını” açık-se- 
çik ifade buyurmuştur. Hattâ bir hayvana bile iyilik etmekle, 
Allah'ın hoşnut edileceğini duyurmuştur.

Hadîsin öteki rivayetlerinde verilen bilgiler, durumu biraz 
daha aydınlatmakta, o köpeği sulayan kişinin veya günahkâr 
kadının cennete konulduğunu ve bu hareketi dolayısıyla Al­
lah'ın afvını kazandığını bildirmektedir. Demektir ki, Allah’ın 
yarattıklarına yapılacak iyilikler, birtakım günahlara kefâret 
olmaktadır."Mo

Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem- diğer bir hadîs-i 
şeriflerinde de “kedisini aç bırakarak onun ölümüne sebep olan 
bir kadının bu yüzden cehenneme gittiğini" bildirmişlerdir.

Bir seyahat esnasında bir kuşun yumurtladığı bir yerde 
durmuşlardı. Adamın biri kuşun yumurtalarını almış, kuş 
da kanatlarını çırpmaya başlamıştı. Bunun üzerine Hazret-i 
Peygamber, kuşun yumurtalarını alan kimseyi bulmuş ve o 
yumurtaları yerine koydurmuştu.24'

Bu İslâmî şuur ve ölçüler sebebiyledir ki, OsmanlI’dan kal­

239 Buhâri, Enbiyâ 54; Müslim, Selâm 1SS.
240 Riyâzü’s-Sâlihfn, c. 1, sh. 464
241 Ebû Dâvud. Tirmîzî.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ma binaların duvarlarında "kuş evleri” görülmektedir. Bunlar 
kuşların şiddetli yağmur ve soğuktan korunmaları için birer 
barınak olarak, o binalar inşa edilirken yapılmışlardır.

Diğer taraftan -âdeta- bir vakıf medeniyeti olan Osmanlıla- 
r’da göç zamanı gelip de göç edemeyen leylekler için vakıflar 
yapıldığı çok mâruftur.

cc- Çevreyi Koruma
İnsan hayatının idâmesi için vazgeçilemez bir şart olan 

"ekolojik denge”yi muhafaza, yani çevreyi korumak için en 
ziyâde gerekli olan, ihtiyaçları gidermekte israftan kaçınmak, 
yani iktisada riâyettir. Bu ise, İslâm’ın en aslî emirlerinden 
biridir. Allah Azîmüşşan:

“Yeyin, için ancak israftan kaçının.”212 buyurmakta ve 
“müsrifleri sevmediğini” ilân etmektedir. Alemlere rahmet 
olarak gönderilmiş olan Hazret-i Peygamber de:

"Bir derede abdest alıyorsanız bile iktisada riayet edi­
niz."2'1'1 buyurmuşlardır.

Bu emir, hiç şüphesiz iktisada riâyetin dâimî bir alışkanlık hâ­
linde yaşanması gerektiğini ifade etmektedir. Meşhur Gandi de:

"Basit (sâde) yaşa ki, diğer insanların da yaşama imkânı 
olsun." demiştir.

Bu demektir ki, “israf” başka insanların haklarına bir 
tecâvüzdür.

Sırf, insanoğlunu şahsî menfaate ve egoistliğe sevk eden 
aklın hâkimiyeti ile ilerleyen Batı Âlemi'nde Sanâyiin de 
gelişmesiyle “israfı teşvik” İktisadî hayatın vazgeçilmez bir

242 Araf Sûresi, âyet 31.
243 İbn-i Mâce, İkaıne 193.



KADİR MISIROĞLU

parçası olmuştur. Fakat onların "kullan ve at!” dürtüsü ile 
tüketimi teşvik etmeleri, bütün insanlığı bir felâkete doğru 
sürüklemektedir. Bu durumu, İngiltere’de fizik tahsil etmiş 
olan kızım, bu hususta yazdığı değerli eserinin giriş kısmında 
şöyle ifade etmektedir:

''Günümüzün en ehemmiyetli njeselelerinaen biri 
olan çevre kirliliği ue bunun kaçınılmaz neticesi olarak 
tabiî hayatın yok oluşu, ikinci Dünya Harbi'naen sonra 
sanayileşmenin gelişmesi ile hızlanmıştır. Batıda buna 
engel olmak isteyenler, tabiatı ue tabiî hayatı muha­
faza etmek gayesi ile çeşitli gruplar kurdular. 1979 
senesinde Herbert Gruhl ue Petra Kelly’nin böyle 250 
ekolojik (çeurebilim) enviromentalist (tabiatı koruma 
bilimi) grupu birleştirerek Almanya'da Die Grünen’i 
(Yeşiller) kurması ile “yeşillik” fikri siyasî bir hüviyete 
büründü. Bunu Fransa'da La Verts, Hollanda'da De 
Gröenen, Kanada ve İngiltere'de The Green Party'ler 
takip etti.

Seksenli yıllarda ise «Yeşil»olmayan partilerde içlerinde 
«Yeşil meselelere bakan bir grupu bulundurmak gereğini 
gördüler. Hattâ bazen samimî olarak, bazense sadece rey 
temini için kendilerinin de “en az Yeşiller kadar Yeşil” 
olduklarını iddia etmeye başladılar. Hâlbuki bunların «Ye­
şil» olabilmesi için bu iddiaların sözde kalmayıp harekete 
inkılâb etmesi gerekirdi.

Elli senelik bir zaman zarfında hiçbir tedbir al­
mamış olan sanayileşmemiş devletler, bundan sonra 
sadece «yeşil» kalarak da Dünya'nm kurtulmasını 
bekleyemezler. Zira önce şimdiye kadar yapılmış olan 
tahribâtın düzeltilmesi gerekir ki, bunlar trilyonluk 
harcamaları icab ettirir. Bu fatura, her geçen gün 
biraz daha artmaktadır. Delinen ozon tabakası, nük-



Islâm dünya görüşü

leer enerji santralleri patladığında veya atıklarından, 
bazı sanayilerden etrafa dağılan radyasyon, günde 
hektometrelerle kesilen, yakılan ormanlar, sanâyiin ue 
egzozların havaya bıraktığı zehirli gazlarla meydana 
gelen hava kirliliği, asit yağmuru, Dünya’nın ısınma­
sı, iklimlerin değişmesi, nehirlere, denizlere dökülen 
kimyevî, toksik ue radyoaktif atıklarla pislenen, ze­
hirlenen su kaynakları ve bu kaynaklarda, tabiatta 
nesilleri tükenen hayvanlar gibi büyük çaptaki «yeşil 
meseleler» devletlerin desteğini beklemektedir. "214

Bu felâkete doğru gidişin temel sebebi, tabiatın sırf bir 
maddî vâkıa olarak görülmesi ve onun metafizik vasıflarının 
kavranmaması veya inkâr edilmesidir. Hâlbuki Cenab-ı Hak:

“Yedi kat gök ve yer ve onlarda bulunanlar Allâh’ı 
teşbih ederler. O’ııu hamd ile teşbih etmeyen hiçbir şey 
yoktur. Fakat siz onların teşbihlerini anlayamazsınız.”* 24S * * 
buyurmaktadır.

Kur’ân-ı Kerîm’de buna benzer daha birçok âyet-i kerîme 
mevcuttur21'1 ki, bütün bunlar tabiattaki varlıkların sırf birer donuk 
(câmid) maddeden ibaret olmayıp onun bizim telâkkimize gayr-i 
müsâid bazı manevî vasıfları olduğunu göstermektedir.

Cenâb-ı Hak, bu âlemi mükemmel bir denge ile işler

2,4 F. Mehllka .Mısıroğlu- Yeşil. Çevre ve İslâm. İstanbul, 1994, sh. 13 vd.
24S İsrâ Sûresi, âyet <14.
2,c "Gökte ve yerde olanların, Güneş'in, Ay'ın, Yıldızların, dağların, 

ağaçların, hayvan ve İnsanların birçoğunun Allah’a secde ettiklerini görmez 
misiniz?” (Hac Sûresi, Ayet 18)

'‘Gövdesi olmayan bitkiler ve ağaçlar da Allah'a secde ederler.1* (Rahman 
Sûresi, âyet 6)

"Göklerde ve yerde olan kimselerin, sıra sıra uçan kuşların Allâh’ı teşbih 
ettiğini görmez misin? Onların her biri kendi niyaz ve teşbihini yaparlar.” (Nur 
Sûresi, âyet 41)

"Yerde yürüyen hayvan ve İki kanadıyla (havada) uçan kuşlar, ancak sizin 
gibi topluluklardır." (En'âm Sûresi, âyet 38)



KADİR M1S1ROĞLU 

vaziyette2'17 insanoğlunun emrine âmâde kılmış, İlâhî beyân 
üzere söylemek gerekirse, ona “müsahhar" kılmıştır. O yer­
yüzünde Allah’ın "halife”si ve “emânetçi”sidir. Bu emânete 
hıyanet etmeyip onu korumak, İslâm Dünya Görüşü’nün aslî 
emirlerindendir. Bilhassa sanayide ileri giden ve her an biraz 
daha bencilleşerek tabiatın imkânlarını egoistçe bir mirasyedi 
mantığı ile tüketen Batıklar, bütün insanlığı felâkete doğru sü­
rüklemektedir. Su ve hava kirliliği, yeşilin tahrip edilmesi, ozon 
tabakasının delinmesi, çalmaya başlayan felâket çanlarından 
başka bir şey değildir. Bu durumu Kur’ân-ı Kerîm asırlarca 
evvelden: "İnsanlara isabet eden bazı musibetlerin kendi 
yaptıklarının bir neticesi olduğunu’’2'18 bildirmekte ve:

“Karada ve denizde fesat zahir oldu (açığa çıktı), in­
sanların kendi elleriyle yapıp ettikleri yüzünden... Belki 
dönerler diye Allah yaptıklarının bazı kötü neticelerini 
onlara tattıracaktır.”* 249 buyurmaktadır.

İşte bugün, bir ceza gününe doğru gidilmekte olduğu belli 
olmuştur. Topraklar çoraklaşmakta, ozon tabakasının delinmesi 
sonucu küresel ısınma sebebiyle nehirlerin suyu azalmakta, göl­
ler kurumakta, sanayi artıkları ile havaküre, hattâ bütün tabiat 
kirlenmekte, ortalık kanserojen maddelerle dolmaktadır.

Hâlbuki İslâm’ın emirlerine riâyet olunsa, ahvâl böyle mi 
olurdu?!

Gerçekten Kur’ân-ı Kerîm israfı şiddetle men etmekte ve 
onu "şeytana kardeş olmak”la bir ilân etmektedir.250 Tabiatı 
tahrip şöyle dursun, onu imâr etmeyi emretmektedir.251 Bu emir

2,7 "Şüphe yok ki, biz her şeyi (dengeli) bir ölçüye göre yaratmışızdır." 
(Kamer Sûresi, âyet 49)

2’8 Şûrâ Sûresi, âyet 30.
249 Rûm Sûresi, âyet 41.
250 İsrâ Sûresi, âyet 26-30; Tâhâ Sûresi, âyet 81.
251 '‘Sizi yeryüzünde yaratıp orayı îmar etmenizi dileyen, Allah'tır.’' (Hud 

Suresi, âyet 61)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

o derecede ehemmiyetlidir ki, "insanların en hayırlısı, insanlara 
en çok faydalı olandır. ”232 buyurmuş olan Peygamber -sallallâhu 
aleyhi ve sellem- Efendimiz diğer bir hadîs-i şerifinde de:

"Kıyamet kopmaya yakınken, elinizde bir ağaç fidanı 
varsa ve onu dikmeye vakit bulabilirseniz, onu dikin."253 bu­
yurmuşlardır.

Böyle hadisler pek çoktur. Ez cümle:

“Kim bir ağaç dikerse, onun için Allah o ağaçtan hâsıl 
olan mahsûl kadar sevap yazar."234 * * 237

"Her kim boş, kuru ve çorak bir araziyi ihya ederse 
bu amelinden dolayı Allah tarafından mükâfatlandırılır. 
Herhangi bir canlı ondan faydalandıkça orayı ihya edene 
sadaka yazdır.’’233

"Müslümarılardan bir kimse bir ağaç dikerse, o ağaç­
tan yenen mahsul, mutlaka onun için sadakadır. Yine o 
ağaçtan çalman meyve de onun için sadakadır. Vahşi hay­
vanların yediği de sadakadır. Kuşların yediği de sadakadır. 
Herkesin ondan yiyip eksilttiği mahsul de onu dikene aid 
bir sadakadır."^''

"Hazret-i Peygamber’in hazırlattığı bir anlaşma metnine, 
Taif bölgesi vadilerinin de koruma altına alındığı ve orada bit­
ki örtüsünü tahrip etmenin, hayvan avlamanın yasaklandığı, 
bu yasağa uymayanların cezalandırılacağı bir madde olarak 
konulmuştur. "ZS7ki bu hareket, bugünkü “sit” anlayışının bir 
mübeşşiridir.

232 Suyû’.i, e/Câmiu’s-Sağir, II, 8.
233 Buhârî; Edebil'l-müfred, sh. 168.
2o4 Ahmed b. Hanbel, Müsned 415.
255 Mtlnavî. Feyzü'l-Kadir, 6/39.
256 Müslim, Miisâkat 7; Buharî, Edeb 27, Hars 1.
237 Muhammcd Hamidullah- Islâm Peygamberi, İstanbul, 2003, c.1, sh. 500.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

Hazret-i Ömer’in -radıyallâhu anh- hilafeti döneminde 
Sa’d b. Ebi Vakkas -radıyallâhu anh- bu emirnameyi esas 
tutarak yasağa uymayan birini cezalandırmıştır.25" Yine 
Hazret-i Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem- gölgesinde 
yolcuların, hayvanların gölgelendiği bir çöl bitkisi olan sidr 
ağacını kesmeyi yasaklamış ve kesene beddua etmiş ve 
lânetlemiştir.* 259

İktisada riâyet ederek yaşamak ve tabiatı tahrip etmeyip 
imara çalışmak hususundaki İslâmî emir ve tavsiyeler ve bun­
ların tatbikatına âid tarihî misaller pek çoktur.

Biz bunlardan, Asr-ı Saâdet Müslümanlarından sonra 
İslâm’ı en iyi bir surette anlamış ve tatbik etmiş olan Os- 
manlılar’dan da birkaç misal zikrederek bu bahse nihayet 
verelim:

Fâtih Sultan Mehmed Han Hazretleri’nin bir vakfiyesinde 
yer alan şu hükümler bakınız ne ibretlidir:

"İstanbul'un her sokağına ikişer kişi tâyin eyledim. Bunlar 
ki, ellerindeki bir kap içerisinde kireç tozu ve kömür külü olduğu 
halde günün belirli saatlerinde bu sokaklan gezerler. Bu sokaklara 
tükürenlerin, tükürükleri üzerine bu tozu dökerler ki, yevmiye 20’şer 
akçe alsunlar. Aynca 10 cerrah, 10 tabip ve 3 de yara sarıcı tâyin 
ve nasb eyledim. Bunlar ki, ayın belli günlerinde İstanbul’a çıkalar 
bilâ-istisna her kapuyu vuralar ve o evde hasta olup olmadığını 
soralar. Var ise şifası ya da mümkün ise, şifayâb olalar. Değilse 
kendilerinden hiç bir karşılık beklemeksizin Dârulaceze’ye kaldı­
rılarak orada salah bulduralar.

Maazallah herhangi bir gıda maddesi buhranı da vâki 
olabilir. Böyle bir hâl karşısında bırakmış olduğum 100 silâh, 
ehl-i erbâba verile. Bunlar ki, hayvanat-ı vahşiyenin yumurta

Z5R Ebû Dâvud, Menâsik 96.
259 Ebû Dâvud, Edeb, 159.



------------------------------------------ ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

veya yavruda olmadığı sıralarda Balkanlara çıkıp avlanalar ki, 
zinhar hastalarımızı gıdasız bırakmayalar."260 261

"İstanbul’da Kırkçeşme sularını Sarıyer ormanlarından 
uzun bir isâle hattı ile İstanbul’a taşıyan Mimar Sinan’ın boru 
hattının her iki tarafından 20'şer arşınlık (toplam 40 arşın) bir 
mesafe içinde bina, mandıra ve ahır yapımı ve gübre yığılması 
bir ferman ile yasak ilân edilmiştir. ”2aı

Bunlar, OsmanlIlarda çevre koruma ve temizliğe atfedilen 
ehemmiyet hususunda verilebilecek olan yüzlerce misalden 
sadece küçük birer örnektir.

260 İbrahim Özdemir, Miinir Yükselmiş - İslâm ve Çevre Sorunları, Ankara 
1995, sh. 126-127.

261 Nevzat Kor, İzzet Öztürk, Mehmet Borat - Çevre Kirlenmesinin Tarihi 
Gelişimi. İnsan ve Çevre, s.150 (K. Çeçen - Tarih Boyunca Türkler Tarafından 
Yapılan Su Tesisleri ve Tiirk Toplumunda Su Kültürü, İTÜ Vakıf Dergisi, Yıl 
1990, Sayı 2, sh. 15-26.



E- GERÇEKÇİLİK veya REALİZM
PRENSİPİ

İslâm Dünya Görüşünün gerçekçi (realist) olması, onun 
nihâî gayesinin tabiatı gereğidir. Bu gaye ise, sulh, sükûn, huzur 
ve saâdetin insan hâkimiyetinde gerçekleşmesi olarak hülâsa 
edilebilen amelî bir neticedir. Hem de sırf yaşadığımız fânî 
âleme mahsus olmayıp Dünya ve Ukba'ya şâmil bir sûretteL 
Üstelik insan, ruh ve bedenden ibaret olduğundan bu gâye, 
bunların her ikisini de şümulüne almıştır.

İslâm Dünya Görüşü’nün gerçekçilik vasfı. O’nun hem 
"esâsî” ve hem de “usûtî” hükümlerinde tezâhür eder.

Esâsı hükümlerde tezahürü, O’nun -hiç şüphesiz- bir fıtrat 
dini olmasının neticesidir. Gerçekten İslâm Dünya Görüşü, 
Cenâb-ı Hakk’ın küllî ilmine istinaden vaz’ edilmiş bulundu­
ğundan -başta insan olmak üzere- bütün mahlûkatın yaratılış 
gayesine ve bu gayeyi gerçekleştirmeye âid temayüllere göre 
vaz’ olunmuş bir emirler ve nehiyler mecmuasıdır. O, bir kısım



----------------------------------- Islâm dünya görüşü

menfî müessirlerle bozulmamış insan fıtratının kerih gördüğü 
her şeyi yasaklamış, makbul ve menfaatli gördüğü şeyleri de 
emretmiş olmasıyla bugünkü modern hukukta "Tabiî Hukuk 
Nazariyesi”ne2'i2 tamamen mutabık bir vasıftadır. İslâm'da 
âmir hüküm vasfındaki bütün emir ve nehiyler, fıtrat îcabına 
göre vârid olmuştur.

Üstelik fıtrat hakkında beşerî idrâkle künhü kavranama- 
yacak olan tabiî temayüllere âid İlâhî ve mutlak olan bir ilmin 
ma’kesidirler. Fıtratsa -esas mâhiyeti itibariyle-değişmeyip hep 
aynı kaldığından İslâmî emir ve nehiylerin onun taleplerine 
isabet ve uygunluğunda zamanla ve maslahata mutabakat 
itibariyle bir zaaf veya değer kaybı asla vârid olmaz! Bu durum 
-tâbir caizse- beşerî eserlerde klâsik (muhalled) addedilenlerin, 
zamanla değerlerini kaybetmeyerek geçerliliğini muhafaza etme­
lerine benzer. Böyle eserlerin gelip geçici vukuata âit olmayıp 
insan fıtratının değişmeyerek hep bâkî kalan husûsiyellerine 
ma’kes oldukları mâlûmdur. Meselâ meşhur İngiliz tiyatro 
yazarı Shakespeare’in2'13 eserleri böyledir. Çünkü bunlar kin,

262 Tiifsîlûl içil, bkz: l.ouis U: Fur (Tere: Nihat Erim)- Tabiî Hukuk Nnzariyesi 
ve Modern Doktrin, Ankara, 1940.

Bıı eser veya "Tabiî llnknk”a âkl herhangi bir eser incelendiğinde hayretle 
görülecektir ki. insanın değişmeyip hep aynı kalan fıtrî hususiyetlerinin hir kısmı 
•dine karşı yerleşik taassup sebebiyle- hâlâ görmemezlikten gelinmektedir. Meselâ 
kadın ve erkek, sanki fıtrî hususiyetleri itibariyle eşitmiş gibi mütalaa olunarak hak ve 
mükellefiyetler vaz’ olunmaktadır. Hâlbuki kadın vücudça zayıf, his itibariyle kuvvet­
lidir. Erkekse, bunun aksine bir yaratılıştadır. Kadın ve erkeği hak ve mükellefiyetler 
itibariyle eşil kabul ederek bir hukukî sistem vaz etmek 3atı Âlemi’ni çöküntüye 
götürmektedir. Aile temelinden sarsılmış ve nesil bereketsizliği ile ciddî b:r inkıraz 
baş göstermiştir. Elbette, çünkü kadının erkekle aynı şartlarda sosyal faaliyete 
katılması, or.un "analık” yapmasına ciddî bir engel teşkil etmektedir.

Bu sebepledir ki, yeryüzünde yegâr.e "Tabiî Hukuk”, İslâm Hukuku’dur. Çünkü 
O. sadece fıtrî ve reci olan hususiyetleri dikkate alır. Realiteye ters, indî faraziyelere 
itibar etmez!

263 Bu meşhur tiyatro yazarının kullandığı isim, kendinden Önce İngilizce’de 
mevcut olmadığı gibi kendinden sonra da hiç kimse tarafından kullanılmamıştır. 
Bir iddiaya göre, o aynen meşhur "Don Kişot’’ yazarı Cervantes gibi gizli bir 
müslümandır. Sırf kendini saklamak için İngilizce’de mevcut olmayan böyle bir isim 
kullanmıştır. Hir iddiaya göre, Shakespeare kelimesi, “Şeyh Pîr”den muharreftirL.



KADİR MISIR OĞLU ----------------------------------------------------

nefret, ihtiras ilh. gibi insan fıtratında hep devam edip gelen 
tabiî temayülleri kendine mevzû olarak seçmiştir.

Usûlî hükümlerde İslâm Dünya Görüşü’nün gerçekçiliği 
ise, onun fiilen tatbik edilmek üzere vaz' olunmuş bulunması­
nın neticesidir. Bunu teminen bazı hükümler “azîmet" diğer 
bazıları ise “ruhsat” olarak vaz’ olunmuştur. Meselâ bütün 
canlılarda neslin devamı, erkek ve dişi beraberliği kanununa 
tabî kılındığından, insanlar için evlilik bir emr-i İlâhîdir. Lâkin 
bazı ahvâlde evlilikte murad olan nesil devamı, tek evlilikle 
temin olunamayabilir. Bu takdirde ruhsat olarak ikinci bir 
evliliğe müsaade edilmiştir ki, bunların birincisi azîmet, İkincisi 
ise ruhsat îcâbıdır. Şu tek misalle anlatmak istediğimiz husus, 
İslâm Dünya Görüşü’nde “maslahat" denilen şe’nî (reel) 
icapların son derece dikkate alınmış olduğunu göstermektedir. 
Âmir hüküm vasfındaki bütün emirler umumî olduğu hâlde, 
ruhsat, insanlığın ancak yeni yeni idrak etmeye başladığı istisnaî 
durumlar ve azınlık haklarına mütealliktir.

Şimdi bunları biraz daha izah edelim:

a- İslâm Fıtrat Dinidir:

Evvelce de ifade etmiş olduğumuz üzere Kâinat’ta abes 
yoktur. Her varlık -hattâ onun her parçası- bir hikmete mebnî 
olarak yaratılmış ve o hikmeti gerçekleştirmeye sâlih (uygun) 
vasıflarla donatılmıştır.264 Bu, Yaratıcı’nın “müteâl" yani hayal 
ve havsalaya sığmayacak derecede mükemmel oluşunun tabiî 
bir neticesidir.

Meselâ erkek ve kadını ele alalım. Bunların yaratılış gayele­
rinden biri de nesillerinin devamıdır. Bunun için vücut yapıları ve 
tenasül uzuvları birbirlerini tamamlayacak sûrette halk edilmiştir.

264 '‘Kâinattaki nizam ve intizama dâir pek çak eser yayınlanmıştır. Bun- 
kırdaki bilgilere -tabiî ilimlerdeki gelişmelere bağlı olarak- her gün yenileri de 
eklenmektedir. Bu yüzden denilebilir ki, müspet İlim sahasındaki çatışmalar 
 



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Kadın vücudu, ayda bir tek yumurta meydana getirirken, erkek, 
tek bir inzal (boşalma) ânında rahme üç ilâ beş milyon sperm 

boşaltır. Hâlbuki bunların bir teki o yumurtayı dölleyebilecektir. 
Bu, İlâhî kudretin döllenmeyi şansa bırakmadığını göstermektedir. 
Yılan bile yumurtlayacağı zaman onların mahfuz kalması için bir 
dehliz arar. Ana rahmi de böyle bir dehlizdir, Kudret-i ilâhı kadını 

"akıl” vasıtasıyla Ycırahcı’nın san'at ve kudretini keşif faaliyetinden 
ibarettir. Bu hususta DNA keş/i ueya atmosferin, bir nevî defter l ânıâl gibi 
sonsuz bir ses ue göriintü deposu olduğunun anlaşılmasıyla ortaya çıkan In­
ternet, cihetteki son durak değildir. Bu keşiflerin sonu “mûclzât-ı enbiyâ "dır. 
Yani peygamberlerin mucize suretinde gerçekleştirdikleri harika şeyler, fennen 
kabil I (akilci ve tatbik hâle gelecek ue böylece Dünya hayatının “imtihan" olma 
vasfı zâll olacaktır.

Bunun neticesi Isa, yaratılış hikmeti İcâbı âlemin yok edilerek başlangıçtaki 
"adem "e döndürülmesi olacaktır.

Simdi, Kâinnt'takl nizam ue intizâma dâir yazılmış eserlerden küçük bir 
nakille bu söylediklerimizi teyid edelim.

Nem York İlim Akademisi eski başkanı A. Cressy Morrison'urı "İnsan Tek 
Başına Değildir. "adlı eserinde yer alan “Bir İlim Adamını Allah'a İnandıran 
Yedi Sebep" Unvanlı bahsi dikkatlerinize arzedellm:

"Aşağıdaki şu yedi sebep, şahsen beni Allah’ın varlığına İnandırmaktadır;
Birincisi.- Hiç değişmeyen o riyâzf kanunla ispat edebiliriz kİ; âlemimizin 

plânını yapım ve O’nu plâna göre meydana getiren büyük bir kurucu zekâ 
vardır.

Cebinize, birden ona kadar numaralanmış on tane bir kuruş koyun ve 
şöyle bir iyice de karıştırınız. Şimdi, bu kuruşları teker teker birden ona kadar 
numara sırası ile çekmeye çalışın, her aldığınız kuruşu da tekrar cebinize koyup 
paralan yeniden bir İyice karıştırın. Riyâzî olarak biliyoruz. kİ, İlk çekişte bir nu- 
maruh kuruşu çekmek ihtimaliniz onda birdir. Arka arkaya bir ve iki numaralı 
kuruşları çekine ihtimaliniz ise yüzde birdir. Bir, iki ue üç numaralıları mütea­
kiben çekmek ihtimaliniz ise binde birdir ve bu, böylece devam eder gider. Bu 
kuruşların hepsini sırası de birden ona kadar çekmek ise, inanılmayacak kadar 
uzak bir ihtimal, milyonda bir (on üzeri on) ihtimal olacaktır.

Aynı şekilde, yeryüzündeki hayat için o kadar çok riyazi ve kafi şartlara 
ihtiyaç cardır kî, bütün bu şartların sırf tesadüfi olarak tam gerekliği gibi 
olmalarına ihtimal yoktur.

Dünya, mihveri etrafında saatte bin mil yapar, eğer böyle olmayıp da saatte 
yüz mil yapacak kadar dönseydf. gündüz ve gece şimdi olduğundan daha uzun 
olacak, öyle olunca da her uzun gün, nebat nâmına ne varsa hepsini yakıp 
kauurccak, uzun gecelerde eğer kalırsa kalanını dondurup mahvedecekti.

Aynı şekilde, hayatımızın mernbaı olan Güneş’in dış tabakasında hararet on iki 
bin fahrenheittir. Dünya'mum Güneş’ten uzaklığı o şekildedir ki, sönmek bilme 
yen bu ateş, bizi tam karar ısıtıyor o kadar!.. Eğer Güneş’in bu harareti yarı yanya 
azalacak olsa, soğuktan donardık, yansı kadar fazla olsa hepimiz kavrulurduk.



KADİR MISIROĞLU

doğurmaya, erkeği ise doğurtmaya memur etmiş ve buna göre 
cihazlandırmıştır.

Cenin, ana rahminde dokuz ay, on günlük bir neşv ü nema 
mâcerası yaşar. Bu müddet, her canlıda farklıdır. Döllenmiş yumurta

Dünya'mum 23 derece bir meyil (le eğri durması, mevsimleri meydana ge 
(irmektedir. Eğer Dünya’ya böyle bîr meyil uerlimeseydl, okyanustan yükselen 
buharlar kuzey ve güneye akın ederler, kıtaları birer buz parçası yaparlardı.

Ay da Dünya'ya şimdiki mesafede atacağına, meselâ sadece elli bin mil 
ötede olsaydı, yeryüzünde'*! medd ü cezirler öyle müthiş olurdu kİ, bütün 
kıtalar günde iki defa su altında kalırdı. Oağlar bile kısa bir zamanda aşma 
aşına ortadan sr/fnfrciî.

Eğer Arz'm kabuğu on kademcik katın olsaydı, karbondioksitle oksijeni 
masseder (emer) ue bitki denen şeyden eser olmazdı. Yahut da dünyanın 
etrafındaki atmosfer tabakası daha İnce olsaydı her gün bizden uzakta yanıp 
tutuşan milyonlarca meteor, Dünya’mtzın her tarafına çarpar ue her yeri ateş­
ler, tutuşlururdu.

Bütün bunlardan ue daha bir sürü misâllerden anlıyoruz ki, Dünya üzerinde 
hayat tesadüfi değildir. Buna milyonda bir bile ihtimal yoktur.

İkincisi: Gâyesine ulaşabilmek İçin hayatın ne yapıp yapıp uar kuvveti ile 
imkânlar araştırması da, her şeyi içine alan o İlâhî hikmetin bir fezâhürüdür.

Can denen şey nedir? Şimdiye kadar bunu kimse tamamıyla anlayama­
mıştır. Ne ağırlığı, ne ent, ne boyu uar, fakat bir kudret olduğu muhakkak... 
Büyüyen bir kök, kayayı çatlatır. Bu kuvvet suyu da, toprağı da, havayı da 
fethet mlştir. 'Dört hayat unsuru (su, ateş, toprak ve hava) onun emri altındadır. 
Onların tertiplerini bozar ve tekrar birleştirir,

Hayat denen bu heykeltıraş, bütün yaşayan şeylere vücut verir; bir ressam­
dır, her ağacın her yaprağına bir şekil uerir ve her çiçeği boyar.

Hayat, bir müzisyendir; her kuşa aşk şarkısına nasıl söyleyeceğini, böcekle­
re bin bir ses müziği içinde nasıl anlaşacaklarını öğretmiştir.

Hayat, yüksek bir kimyagerdir; meyvelere, baharata tat, güllere koku uerir. 
Su İle karbonik asitten şeker ue odun yapar, bunu yaparken de mahlükâtın 
teneffüs etmesi için oksijeni serbest bırakır.

Âdeta görülmeyecek kadar küçük olan bir protoplazma damlasını düşünün; 
şeffaf, pelte gibi, hareket kabiliyeti olan ve Güneş'ten kudret alan bir şey... Bu 
bir tek hücre, bu şeffaf, bulanık damlacık, hayat denen şeyin tohumunu ihtiva 
etmektedir ue bu hayat; küçük küçük her yaşayan şeye geçirmek kudretîndedir. 
Bu damlacıktaki kudret ve kuvvet bütün nebat, hayvan ve insanların sahip 
olduğu kuuuetten dahc fazladır, çünkü bütün hayat ondan çıkmıştır. Bu hayatı 
yaratan, tabiat değildir. Ateş püsküren dağlarla tuzlu bir deniz böyle bir varlık 
yaratmaktan çok uzaktır.

Üçilnciisü: Hayvanlarda gördüğümüz anlatış, kendilerine yegâne destek 
alarak seuk-( tabiî denilen şeyi bahşeden İyi bir yaratan olduğunda hiç şüphe 
bırakmıyor.

Yauru salamon balığı yıllarca denizde kaldıktan sonra kendi öz uutanı olan 
nehre döner, hem de tam doğduğu ırmağın nehre döküldüğü kıyıya...



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

(zigot), otuz bin hususiyet anadan, otuz bin hususiyet de babadan 
alır. Bunu döllenme ânını takip eden ilk üç saniyede gerçekleştirir.

Onu, böyle noktası noktasına tam eski yerine getiren şey nedir? Eğer bu 
balığı alıp dtı aynı nehre dökülen başka bir ırmağa koyacak olursanız derhal 
yanlış bir yokla olduğunu anlayacak, tekrar gerisin geri dönerek asıl nehre 
çıkacak, sonra nehrin aktığı istikametin aksine dönerek doğduğu ırmağa doğru 
yol alacaktır.

Yılan balığının sırrını çözmek ise daha güç... insanı hayretten hayrete 
düşüren bu mahlûklar, nesil üretecek hâle geldik:er! zaman Dünya'nın her 
tarafındaki göl ue nehirlerden: Avrupa'daki fer de dâhi: o'mak. üzere binlerce 
mil, okyanusu aşarak kopup gelirler. Hepsi de Bermuda yakınlarındaki sonsuz 
derinliklere gelip, orada yavrular ve ölürler.

Sadece uçsuz bucaksız bir su içinde olduklarından başka bir şey bilmiyor­
larmış sanılan mini mini yavrular geristn geri yola çıkarlar. Sonunda da sadece 
ketıdi ana babalarının geldiği aynı sahile ulaşmakla kalmayıp oradan da ana* 
babasının yaşadığı nehre, göle yahud da gölcüklere giderler, öyle ki, su olan 
her yerde her zaman sürü sürü yıkın balığı uardır. Şimdiye kadar A urup ada 
hiç bir Amerikalı yıları balığına, Amerika sularında da hiçbir Aurupalı yılan 
balığına rastlanmamıştır. Hattâ Allah. Aurupalı yılan balıklarının ömrünü uzun 
yolculuklanna göre bir sene kudar yahut da biraz daha fazla uzatmıştır.

Bu kudar kuııuetll bir istikâmet hissinin menşei (çtktş yeri) nedir?
Bir eşek arısı; bir çekirgeyi alt eder. Toprakta bir çukur açar, iğnesi İle 

çekirgeyi öyle bir yerinden sokur kİ, böcek ölmez, fakat kendini kaybeder. Artık 
konserve edilmiş bir et gibidir. Sonra o şekilde yumurtlar ki, yaurular yumun 
tadan çıktığı zaman gıdalarım temin eden bu böceği öldürmeden ufak ufak 
koparıp ısırarak yiyecek vaziyettedirler. Ö/ü bir et yemek, yavrucuklar İçin ölüm 
demektir. Sonra ana uzaklara uçar ve ölür. Yavrularını hiç görmez. İlk eşek 
arısının da aynı şekilde hareket ettiği muhakkaktır. Yoksa şimdi yeryüzünde 
böyle bir hayuan mevcut olmazdı. Böyle esrarlı hareket ve teknikler, sonradan 
edinme ue intibak kelimeleriyle İzah edilemez. Bu, onlara bahşedilmiştir.

Dördüncüsü: İnsanda, hayuandakl sevk-i tabiîden daha fazla bir şey vardır: 
Muhâkeıne kabiliyeti. Başka hiç bir hayuan yoktur ki: ona kadar sayabilsin. 
Yahut da on adedinin mânâsını kavrayabilsin. Seuk-I tobii, bir flütten çıkan 
tek ses gibidir; güzel, fakat mahdud... Hâlbuki insan kafası, orkestrayı teşkil 
eden bütün müzik âletlerinden çıkan sesleri ihtiva eder. Bu dördüncü noktoyı 
anlamak için fazla uğraşmaya lüzum yok. Çok şükür ki, bu uaziyette olmamızı 
âlemşümul zekâdan bir nebze bize de vermiş olması İhtimali ile izah edecek 
kodar düşünme kabiliyetimiz var.

Beşincisi: Hayut için iâzım l’k şart, bugün bizim bildiğimiz, faka: Darvin'­
in bilmediği birtakım hadiseierce kendini göstermektedir. Meselâ gen harikası 
gibi... Bu ’>n” denen şeyler o kadar küçüktür ki, yeryilzündekl mevcut bütün 
canlıları meydana getiren genlerin hepsini bir araya tcplasak cir yüksüğü bile 
doldurmaz. Mikroskopla bile görülemeyen bu genler ue onların arkadaşları 
kromozomlar her canlı hücreye yerleşirler, bütün insan, hayvan ue bitkileri 
husûsiyetlendirirler. Bir yüksük, iki milyarı aşan (şimdi altı buçuk milyar) insan 
nüfusunun ayrı ayrı bütün ferdî hususiyetlerini içine alamayacak kadar küçük­
tür, ama bu husustaki hakikatler tereddüde mahal bırakmamaktadır.



KADİR MIS1ROĞLU

Sonra, rahim cidârına yapışarak ananın temiz kanı ile beslenmeye
başlar. Kur’ân-ı Kerîm bunu “alaka" yani "asılı duran" tâbiri ile

Pekâlâ, öyle İse “gen” denen bu şey nasıl olup da bir sürii ecdadın hususi­
yetlerini içinde gizliyor. Nasıl oluyor da bu kadar inanılmayacak kadar küçük 
bir yerde ayrı ayn her birinin psikolojisini muhafaza edebiliyor?!

işte buruda, geni İhtiva eden ue nesilden neslle geçiren hücrede asıl neşvü­
nema başlar. .Mikroskopla bile görülemeyen küçücük bir gen, içinde hapsedilen 
birkaç milyon atomun böyle yeryüzür.deki bütün hayat: kesin olarak idare 
edebilmesi keyfiyeti, sadece yaratıcı bir bilginden sâdır olabilecek derin bir İlim 
ve maharetin eseri olabilir, başka hiçbir nazariyeyle İzahına imkân yoktur.

Aİtıncısı: Tabiatın aldığı bazı tedbirler bizi, beriyi görerek evvelden ona gö­
re hazırlanarak çalışan, her şeyi bu kedar zekice idare edebilen bitip tükenmek 
bilmez bir zekânın uarhğını kabul etmeye mecbur etmektedir.

Seneler evvel Avustralya’da bir neuî Kakitos’tan çit yapmak istediler. 
Avustralya’da Kakltos düşmanı bir böcek olmadığından bitki dev adımlarıyla 
büyümeğe başladı.

AvustralyalIları telâşa düşüren bu gelişme sonunda Kakitoslar enine ue 
boyuna İngiltere büyüklüğünde bir sahayı kapladılar. Yolu üstüne rastlayan 
şehir ue kasaba halkını yerlerini bırakıp gitmeye mecbur ettiler, çiftliklerini 
mahvettiler. Buna bir çare bulmak İçin bütün böcek âlimleri dünyayı ali üst 
ettiler. Sonunda yalnız Kakitos üzerinde yaşayan ue başka bir şey yemeyen 
bir böcek buldular. Hem de bol bol ue süratle büyüyen ve Avustralya'da hiç 
düşmanı olmayan bir böcek. Çok geçmeden böcek bitkiye üstün geldi. Artık 
bugün Kakitos gayet mahdut bir sahadadır. Ve belâ olmaktan çıkmıştır. O 
kadar böcekten de ancak Kakltosu bir baskı alttnda tutmağa yetecek miktarda 
kalmıştır.

7 ahlatta böyle muvâzeneler, umumiyetle Önceden temin edilmiş bulun­
maktadır. Çok çabuk ve süratle gelişen böceklerin Dün ya'yı İstilâ etmemeleri 
nedendir? Çünkü onların insanlar gibi ciğerleri yoktur, teneffüs cihazları boru 
şeklindedir. Böcekler gelişip büyürlerken nefes boruları aynı şekilde bir gelişme 
göstermemektedir. Bundan dolayıdır kİ, daima küçük kalmaktadırlar. Böylece 
büyümeleri tahdid edilerek yollan üstüne bir engel konmuştur. Eğer onların vü­
cutça gelişmelerinin önüne geçllmeseydi, Dünya'da insan denen şey olamazdı. 
Aslan kadar kocaman bir eşek ansıyla karşılaştığınızı düşünün biri..

Yedtnctsh İnsanın Allah fikrini kavrayabilmesi bile başlı başına bir 
delildir.

Allah fikri, insanda mevcud ue Yeryiizü'nde insana mahsus İlâhî bir mele­
kenin, “muhayyile” denen melekenin mahsûlüdür. Bu melekenin kudret ue 
kuvveti sayesindedir ki. yalnız Insancğiu, görülmeyen şeylerin vadığma dâir 
deliller bulabilir. Bu kuvvetin, insanın önüne serdiği mazi ve istikbal (geçmiş 
ue gelecek) bütün zamanlan içine alan düşüncelerin ucu cucağı yoktur. Bü­
tün tasavvur ue maksatlardan çıkardığı delillerle “Ailah nerededir ue nedir?" 
büyük hakikatini sezebilir. Allah, her yerdedir ve her şeydedir. Fakat bize en 
yakın olduğu yer kalbimizdir. Bu, muhayyile zâulyesinden olduğu kadar İlmen 
ve fennen de doğrudur. Hazretd Davud’un dediği gibi, «Semautit Tanrının 
haşmetini ilân eder, gök kubbe de O'nun yaratmaktaki kudretini ispat eder.»“ 
(M. Rahmi Balaban- İlim, Ahlâk, İman - Ankara, 1984. sh. 186 vd.)



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ifade eder ve onun gelişme safhalarını, aynen bugünkü modern 
tıbbın kabul ettiği şekilde265 şöyle nakletmektedir;

“Şanım hakkı için biz, insanı çamurdan, bir sülâleden 
yarattık. Sonra onu oturaklı bir karargâhta bir nutfe (me­
ninin özü, damlacık) yaptık. Sonra o nutfeyi bir alaka (asılı 
duran) yarattık. Derken, o alaka'yı bir mudga (bir çiğnemlik 
el) yarattık. Derken, o mudga'yı bir takım kemik yarattık.

265 Dünyaya gelen İnsan yavrusu, cenin hâlinde İken annenin temiz kanıyla 
besleniyor. Fakat o doğunca bu meııh âdân ayrılmış olur. Şimdi ne yapacak? Ce- 
nab-ı Hak onun muhtaç olduğu gıdayı annesinin memesinde halk eder. Daha önce 
memesinden süt akmayan annenin vücudu yavru için en mükemmel gıdayı imal 
etmeye başlar. Babaların da memeleri vardır. Fakat hiçbir babanın memesi, çocuğu 
Dünyaya geldi diye süt İmâl etmez; daha doğrusu edemez. Çünkü Cenâb-ı Hak, 
çocuğun bu en âciz safhasında onu beslemek vazifesini anaya vermiştir.

Diğer taraftan meselâ yeni doğan bir kuzu, kimsenin öğretmesine hâcel kalma­
dan bir sürü koyun İçindeki anasını bulup memesini emmeye başlar. İnsan yavrusu 
bıınıı yapamaz. Bu aczi telâfi İçin Cenâb-ı Hak, anaya aşın bir merhamet ve hissilik 
vermiştir. Kur’ân’dakl cenine âid bilgilerin modern tıbba mutabakatını keşfedip 
Müslüman olan Prof. Dr. Mııurice Bucaille:

'Hâlâ hayalci doktrinlerin İtibar gördüğü bu 18. yüzyıldan bin küsur yıl 
önce İnsanlar Kur’ân İle tanışmışlardı. Onun, tnsarnn üreyişi konusundaki 
haberleri, sâde tâbirler İçerisinde temel gerçekleri ifade etmekteydi kİ, bunları 
keşfetmek İçin insanlar asırlarını vereceklerdir." demektedir. Onun bu husustaki 
eseri Türkçeye de çevrilmiştir. (Bkz. Maurice Bucaille- Tevrat, İnciller, Kur‘ân-ı 
Kerîm ve Bilim, trc. Prof. Dr. Suni Yıldırım, İstanbul 2005)

Kanadii'nın Toronfo Üniversitesi’nde anatomi profesörü olan ve Kur’ân’ın 
embriyoloji Üzerine söylediklerinin, bir insanın bilgisiyle 7. asırda söylenmesinin 
mümkün olmadığını söyleyen Keith C. Maore ise şöyle demektedir:

''Kur’ân ’ın insanın gelişimi üzerine söylediklerinin 7. yüzyılda söylenmesi­
ne İmkân yoktur. Hatla bundan bir asır önce bile bu bilgiler tam bilinmiyordu. 
Öu âyetleri ancak şu anda hakkıyla anlıyoruz, çünkü modern embriyolojinin 
gelişimi bu âyetleri anlamamıza İmkân tanımıştır.n

Gerçekten de tarihi incelediğimizde, insanın anne karnındaki gelişimini 
hiçbir yanlışa sapmadan ortaya koyan, bir tek Kur'ân'dır. insanın anne rah­
minde "ast tıp tutunan’’ bir merhale geçirdiğini söyleyen âyetleri ele alalım. 
Kur’ân dışında, tarih boyunca bu bilgiyi açıklamış olan tek bir kaynak bile 
gösterilemez. Ancak mikroskobun İcadı ue geliştirilmesi, fizyoloji, anatomi, 
embriyoloji alanındaki İlerlemelerin birleşimiyle insanoğlu bu bilgiyi çok yakır, 
tarihlerde bilimsel platformda öğrenmiştir." (Kur’ân. Hiç Tükenmeyen Mucize, 
İstanbul 2002. sh.198)

Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle buyrulmaktadır:
"işte bunlar Allah’ın delilleridir (âyetleridir). Bunları sana gerçek alarak 

okuyoruz. Öyleyse onlar Allah’tan ve delillerinden (âyetlerinden) sonra hangi 
söze inanıyorlar.” (Câsiye Sûresi, âyet 6)



KADİR MI S) R OĞLU -------------------------------------------------

Derken, o kemiklere bir et giydirdik. Sonra ona diğer 
bir hilkat neş’eti (bambaşka, çok güzel bir yaratılış) verdik! 
Fetebârekâllâhu ahsenü’l-hâlikîn (Bak, ne şanlı o Allah, 
yaratanların en güzeli!)”266

Bu, analık icabı olan aşırı merhamet ve hissîlik, hayat boyu 
devam ettiğinden kadının şahitliği, erkeğe nazaran yarı değere 
indirilmiştir. Çünkü evlât yetiştirmek husûsunda bir meziyet 
olan bu hissîlik, adâlet sahasında kadınların bir zaafı olarak 
tezahür eder. Çünkü bu hissîlik sebebiyle bütün kadınların 
suçluya veya mağdura acımaktan dolayı adaleti yanıltacak 
beyânlarda bulunmaları muhtemeldir.

Kadınların şahitlikleri hususundaki bu şer’î hüküm, onları 
alçaltmakla ilgisiz, sırf bir realist (gerçekçi) tavırdır.

Bunda yadırganacak bir şey yoktur. Zira şer’an erkek 
artistler ve ilk mektep muallimlerinin de ağızları yalana alışkın 
olduğundan şahitlikleri tam olmayıp bir nevî beyyine başlangı­
cı267 mahiyetindedir. Gayr-i Müslimlerin ise, müslim aleyhine 
şâhidlikleri şer’an aslâ câiz değildir. Bütün bunların kimseyi 
alçaltmakla alâkası olmayıp sırf adaleti gerçekleştirmek husu­
sundaki realist bir tutumun eseridir. Nitekim bugünkü hukukta 
da şahitlerde akrabalık ve husûmetli olmamak gibi şartların 
arandığı malumdur.

Erkeklerin sünnet edilmeleri dahî fıtrî bir îcab sebebiyledir. 
Zira âletin hassasiyetini azaltarak geç boşalmayı sağlar. Bu ise, 
döllenmeyi kolaylaştırır.

Cenâb-ı Hak. kadının nefsini şiddetli, fakat mesture ya­
ratmıştır. O. fiilî tahrikle uyanır. Erkeğin cinsî münâsebette

266 Mü'minûn Süresi, âyet 12-14.
267 "Şahidin âdil olması şarttır. Âdil, hasenâtı, seyyiâtına gâlil» olan kim­

sedir. Binâenaleyh rakkas ve maskara gibi nâmus ve mürüvveti muhil hâl ve 
hareketleri îtiyad eden eşhâsm ve kizb ile mâ'ruf olan kesânın (kimselerin) 
şehâdetleri makbul olmaz." (Mecelle- Madde 1705)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

-aşırılıkta belli olan- bir kaybı vardır. Bu durum, kadında ak­
sinedir ki. fâhişelerin cinsî münâsebet sebebiyle sağlıklarının 
bozulmaması ile sabittir. Bu yüzden erken boşalan erkeklerin 
çocuğu olmak ihtimali azdır. Hâlbuki geç boşalmada kadından 
kanala bir sıvı salgılanır ve bu sıvı, spermlerin hareketini ve 
binnetîce döllenmeyi kolaylaştırır.

Hıristiyanların -umûmîyetle- az çocuklu olmalarının sebebi 
budur!

Bugün sünnetin bir "koruyucu hekimlik” tedbiri olarak 
“kanser” ve hatta "Aids”i önleyici bir tedbir olduğu da ortaya 
çıkmıştır. Dünya'da Yahudiler ve Müslümanlarda kansere ya­
kalananlar en düşük seviyededir. Bunun sebebi de müslüman 
vc yahudi erkeklerinin sünnet olmalarıdır.

Kadın diğer taraftan, yavrusunu önce karnında, sonra da 
hâriçte besleyip büyütme külfeti yüzünden aile geçiminden muaf 
tutulmuştur. Bu sebepledir ki, aile hâricinde geçim mücâdele­
sine memur edilen erkekten hem ruhî (psikolojik) ve hem de 
bedenî olarak zayıf yaratılmıştır. Bu sebepledir ki, her kadın, 
hayatın çeşitli gailelerine karşı kendisini bir erkeğin himayesine 
muhtaç hisseder. Ancak şu âile geçiminden muâfiyet sebebiyle 
mirasta hissesi, erkek kardeşine nazaran yarımdır. Bunun bir 
sebebi de, evlilik umûmiyetle küfüv yani denk âileler arasında 
vâkî olduğundan, kadının kocasına itaat ve güveninin bir de 
iktisâdî müessirle takviye edilmek istenmesidir.

İslâm'ın şu gerçekçi tavrını kabul etmeyerek kadınlara 
hayatî mücâdele sahasını açan Batı Âlemi’nde hemen her 
milletin nüfusunun gün be gün azalmakta olması, bu tavrın 
kadın fıtratına tersliği sebebiyledir.

Bu demek değildir ki, İslâm kadınlara evlerinin dışını yasak 
etmiştir. Asla!.. İlim tahsili, kadına da erkek gibi farz kılınmıştır. 
Aslî bir sosyal faâliyet olan ticaret için bile kadınlara hiçbir



KADİR MISIROĞLU 

engel vaz olunmamıştır. Diğer taraftan kendi fıtrî hususiyetle­
rine uygun meslek edinmelerine karşı hiçbir şer’î manî mevcut 
değildir. Hattâ denilebilir ki, ilk mektep muallimliği ve kadın 
hastalıkları için kadınlar daha da müsaittirler.

Şu bir tek misal üzerinde serd ettiğimiz mütalâalar bile 
İslâm Dünya Görüşü'nün gerçekçi (realist) olduğunu ispata 
yeter. Hâl böyleyken bunu te'yid makamında, bir de İslâm'da 
maslahatın oynadığı role kısaca temas etmek istiyoruz.

b- Maslahat Meselesi:
İslâm nazarında “maslahat”, salâha ve hayra vesile olan 

keyfiyettir ki, bunun zıttı “mefsedet"tir.268

Bütün şer'î hükümler birer maslahata binâen vaz' olun­
muştur. Ancak bir maslahatın hüküm tesirine medar olabilmesi 
için dört şart gereklidir. Bunlar:

1- Maslahat kat’î olarak bilinmelidir. Zan veya ihtimal 
kâfi değildir.

2- Maslahat umûmî olmalıdır. Şahsî ve husûsî menfaatler 
maslahat kabul edilemezler.

3- Maslahat, mefsedetten hâlî ve muhtemel mefsedetten 
ehemmiyetli olmalıdır. «Def-i mefâsid (mefsedetler) celb-i 
menâfiden eulâdır.»269 hükmü meşhurdur.

4- Maslahatın şer’î nasslara delâleti mevcud olmalıdır. 
ıNassla reddedilen bir husus, mûteber maslahat addedilemez.

“Raiye (idare edilenlerinin idaresi maslahatla kâimdir.” 
Kaidesi, maslahatın nazar-ı itibara alınacağını gösterir. Masla­
hatlar, dînî ve dünyevî hususlarda olabileceği gibi “maslahat-ı

268 Ömer Nasuhi Bilmen- a.g.e. sh.202.
269 Mecelle, Madde 30.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

mûtebere”, “ınaslahat-ı mürsele” ve “maslahat-ı merdûde” 
gibi çeşitlere de ayrılırlar.

Bunlardan "maslahat-ı mürsele”; şeriatça ne kabul gören, 
ne de reddedilen maslahatlardır. Bunun delil olup olmadığı 
hususunda müçtehitler ihtilâf etmişlerdir.

“Maslahat-ı merdûde” ise. adından da anlaşılacağı üzere 
şer’an reddedilmiş maslahatları ifade eder. Zira o, bir mefsedet 
demektir.

Yukarıdaki vasıfları hâiz maslahatlar, şer'î hükümlerin 
müstenidâtıdır. Lâkin maslahat zamanla değişebilmektedir. 
Değişen maslahatlar muvacehesinde şer’î hükümlerin tatbikinde 
de bir değişiklik olur mu? Evet olur. Fakat keyfî olarak değil! 
Şer’î cevaz ölçüleri içinde kalmak şartıyla!..

Hâlbuki zamanımızda bazı müctehid taslakları, masla­
hat yerine hattâ çoğu kere mefsedetleri dikkate alarak nass 
sarâhatine rağmen fikirler ileri sürebilmektedirler. İşte size 
bunlardan bir-iki misâl:

“İslâm şeriatinde erkeğin miras hissesi, kadına nispetle 
bir misli fazladır. Ailenin hayatını temin erkeğe düştüğü 
surette böyle bir hüküm câri olabilir. Fakat hâl ve vaziyet 
değişir ve herhangi bir sebeple kadının da iştirakine ihtiyaç 
hâsıl olursa, onun da mirastan müsâuî hisse almasına ne 
mânî kalır?

Bununla din mi inkâr edilmiş veya imanın hükümleri 
mi bozulmuş olur? bilâkis İslâm şeriatının ahkâmı zama­
nın ve mekânın değişmesiyle âhenkli olmuş olur ve dinin 
mevzuatıyla İçtimaî tahavuüller telif edilerek din ve şeriat 
dâima mütevâzin bulunur.”270

' 2T° IIİIM!VİI1 Kâttın Kadri- İnsan Hakları Beyannamesl'nin İslâm Hukukuna
Göre İzahı, İstanbul» 1949, sh: 57.



KADİR M1S1ROĞLU -------------------------------------------------

"Bu mesele, «nas» ile âdet teâruz ettiği zaman hangisi 
tercih olunur? Dâuâsına taalluk eder. İmam Yûsuf'a göre 
âdetleri te’yid suretinde vârid olan naslar, itiyadın değiş­
mesiyle kaldırılabilir. Filhakika Arap âdetine göre uârid 
olan naslar vardır ki, herhangi bir Islâm kavminin Arap 
öderlerine ittibaı tecviz edilemez. Tesettür, yani örtünmek 
meselesi bunun bir misalidir. Kadınları örtünmeği âdet 
edinmemiş olan bir Islâm kavmi, âdetini muhafaza ermekle 
dinden çıkmış olmaz.

Hazret-i Ömer in «mut’a»'yı kaldırması ue «Bana mut'a 
ederi bir erkekle bir kadın getirecek olursanız, zina etmiş 
olmaları dolayısıyla recmederim.» demesi bunun başka 
bir delilidir.

Yine bu zâtın Peygamberimiz zamanında câri olan ve 
Kur'ân'ın bir âyetine dayanan bir idâri tedbir, -ki telif-i 
kulûbîne yani gönüllerinin hoş tutulmasına lüzum görülen 
bazı kimselere Beytülmâl'den uerilen tahsisâttır- bunu da 
kesmiş ve kendisine edilen bir itiraza da «O zaman bazı 
adamların gönüllerini hoş tutmağa lüzum görülmüş olabilir. 
Hâlbuki bugün İslâmiyet'i te'yid etmek için böyle bir şeye 
ihtiyaç kalmamıştır j> demişti. "Z71

"Şimdi zamanın ve mekânın inkılâplarına ue ihtiyaçla­
rına göre, işi kolaylaştırmak için, âdetlere dayanan «rıass» 
hükümlerinin, yani «Kur'an âyetlerinin bile kaldırılması 
mümkün iken bu usûlün İslam diyarının hemen hiç bir 
yerinde kabul ue tatbik edilmemiş bulunması dinin mahi­
yetinin hakkıyla anlaşılamamış ve Islâm şeriatının buna 
âid hükümlerinin yalnız kâğıt üzerinde kalmış olmasından 
başka neye atfolunabilir?”271 272

271 Hüseyin Kâzım Kadri- a.g.e., sh: 56.
272 ..



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Şimdi bu zırvalara ilâveten zamanımızın bir mücte- 
hid taslağından sâdır olmuş'bir yenisini dikkatlerinize 
sunalım:

"Buraya kadar verdiğim misallerin dışında Kur’an-ı 
Kerîm’de toplumun hukukî yapısıyla ilgili daha pek çok 
hüküm yer almakta ve devrimizin gelişmiş toplumlarında 
bunların bazen harfiyyen kabulleri hemen hemen imkânsız 
hâle gelmiş bulunmaktadır.

Meselâ günümüzün aydın, yüksek tahsilli hanımından, 
«Kur’ân’da var.» diye, kendi câhil biraderinin yarısı değe­
rinde şâhit sayılmasını bekleyemezsiniz.

Meselâ, kızlara, erkek kardeşlerinin yarısı kadar hisse 
tavsiye eden (!) âyete, Müslüman toplumun doktor, mühen­
dis, şirket patronu... olmuş kadınını râzı etmeniz mümkün 
değildir. «Onların adâlet adına yapılmış bu isyanları acaba 
Kur’ân’a mı yöneliktir.» denecek olursa, biz bu kanaatte 
olmadığımızı söylemek durumundayız. Kur’ân-ı Kerîm’- 
in 14 asır önceki mahallî değerlerini birer târihî gerçek 
olarak saklayıp asıl âlemşümul prensiplerini geçerli hâle 
getirebilmeliyiz. ’’27:‘

Ne dersiniz bu profesör unvanlı adamları "Hikmet-I Teşrî” 
ilminden habersiz kabul ederek sâdece “câhil” veya "gafil” 
kabul edebilir miyiz? Ama herhalde tereddüde mahal yoktur 
ki; “müslüman” kabul edemeyiz!,. Çünkü “sarih nass"ı red­
detmektedirler.

Dikkatlerinize arz ettiğimiz bu safsataların her iki yazarı 
da Hazret-i Ömer'in tatbikatını örnek göstererek güya onun

273 Bkz. Kıır'ân’da tarihsellik iddiasının kadrolaştırdığı profesör Unvanlı bâtıl 
yolcularının çıkardığı "İslâmiyet” isimli derginin Ocak-Mart 2004 tarihli nüshasında 
yayınlanan “Kur’ân-ı Kerîm’de Mahallî Hükümler Meselesi" isimli Prof. Mehmed 
Said Hatipoglu imzalı makale (shr 12).



KADİR MISfROĞLU 

yolunda yürümektedirler. Hâlbuki bu isnat doğru değildir. Zira 
Hazret-i Ömer cevaz-ı şer’îsi olmayan hiçbir iş yapmış değildir. 
Bunu da değerli âlim Ekrem Buğra Ekinci’nin mütalaaları ile 
cevaplandıralım:

"Hazret-i Ömer’in, müellefe-i kulûba, yani kalbi İslâ­
miyet’e ısındırılacak olanlara zekât uermemesinin delille­
rinden en önemlisi, ''Zekâtı müslümanlarm zenginlerinden 
alıp, müsîümanların fakirlerine ver!» mealindeki Muaz 
hadîsidir. Nitekim:

"-Müellefe-i kulûb ismi verilen bu gibi kimselere zekât 
verilmesi, âyet-i kerîmede emredilmiş iken, niye vermedin?» 
diye sorulunca, Hazret-i Ömer:

«-Gayrimüslimlerin kalblerini yumuşatmak emri, Allah’ın 
ua’d ettiği zafer ve gâlibiyet başlamadan evvel, onların azgın 
olduğu zamanda idi. Şimdi ise, müslümanlar kuuuetlenmiş, 
kâfirler mağlup ve âciz olmuştur. Şimdi bunların kalblerini 
ma! ile kazanmağa lüzum kalmamıştır.» dedi".

Ardından da müellefe-i kulübün gayrimüslimlerine zekât 
uerilmesi emrini nesh eden, yani yürürlük zamanının bitti­
ğini bildiren ve zekâtın, ancak mü’minlerin hakkı olduğunu 
bildiren âyeti (Bakara, 273) ve Muaz hadîsini okudu. Bunun 
üzerine bu âyetin nesh edilmiş olduğu ve artık müellefe-i 
kulûba zekât verilmeyeceği hususunda icmâ’ meydana gel­
di. Hazret-i Ömer'in hazîne emini olduğu o zaman halîfe 
Hazret-i Ebû Bekr idi ve bu içtihadı kabul etti. (Müellefe-i 
kulûb üç kısım olup, Hazret-i Peygamber zamanında yeni 
müslüman olan ve henüz müslüman olmayıp da kalbi İslâ­
miyet’e ısındırılmak gereken, ayrıca şerlerinden sakınılmak 
için kendilerine zekâttan pay verilen kimselerdi.)

Halîfe Ömer bin Abdilaziz’in müellefe-i kulûba tekrar 
zekât uermeye başladığı iddiasına gelince: Ömer bin Abdilaziz



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

böyle bir ödeme yapmıştır, ancak bunu beytü’l-mâlın zekât 
bölümünden değil, başka bölümünden ödemiştir. Nitekim 
ulemâdan, müellefe-i kulübün gayrimüslim olan sınıfına, 
zekâttan değil, ganimetlerin Hazret-i Peygamber'in hissesine 
düşen beşte birinden ödeme yapıldığını söyleyenler de vardı. 
Görülüyor ki, müellefe-i kulûb denilen kimselere ödeme 
yapılması değil, onlara zekât verilmesi yasak edilmiştir. 
Kaldı ki, pek çok fetihlerin yapıldığı ve kalabalık grupların 
müslüman oldukları Hazret-i Ömer zamanında, müeliefe-i 
kulûba zekât verilmesi ihtiyacı, Ömer bin Abdilaziz’in 
zamanından daha az değildi. Üstelik müellefe-i kulübün 
kimler oldukları da ihtilâf konusudur. İmam Şafiîgibi bir­
çok hukukçu, bunların yalnızca İslâm’a yeni girmiş kimseler 
olduğunu; ancak bugün kalmadığını söylemişlerdir. Ayrıca 
zekâtın verileceği yerlerden biri de âmil, yani zekât toplama 
memurudur. Kaynaklarda, zekât memurunun Hâşirnî veya 
gayrimüslim olması durumunda, bunların zekâttan bir şey 
alamayacaklarını tasrîh edilmiştir. Çünkü Hâşimîlere ve 
gayrimüslimlere zekât verilmez. Sünnet, âyetin hükmünü 
tahsis ve takyid etmiştir. Yine denilebilir ki, eskiden zekâtı 
devlet toplar ve îcab eden yerlere sarfederdi. Devletin zekât 
toplamadığı zamanlarda, insanların müellefe-i kulûbu tesbit 
etmesi çok zordur. Hâlbuki zekât, müslümanların her şart 
ve zeminde yerine getirmesi gereken bir vecibedir.

İslâm hukukuna göre, müslüman bir erkek, kitâbiyye 
(Ehl-i kitap, yani Yahudi veya Hıristiyan) bir kadınla ev­
lenebilir (Mâide, 5). Ancak Hazret-i Ömer, kitâbiyyelerle 
evlenenlerin çoğalmasının. Müslüman kadınların evlen­
mesini zorlaştıracağı ve kitâbiyyelerde müslümanların hoş 
karşılamayacakları bazı ahlâk düşüklükleri olabileceği gibi 
mülâhazalarla bu tür euliiikleri yasaklamıştır.2’4 Hükümdarın,

274 Ebû Hekr el-Cessâs- Ahkâmü'l-Kur'an, Thk: M. Sadık Kamhâvî. Dârü’l- 
Mushaf, Kahire, III / 321-322.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

maslahatı gözeterek, mubahları emretme veya yasaklama 
salâhiyeti vardır. Halkın bu yasağa uyması vecîbedir. Aksi 
takdirde o işi işlemek, kanuna uyulmadığı için suç teşkil 
eder.2™ Burada da Hazret-i Ömer’in maslahat prensibini, 
yani âmme menfaatini gözettiği anlaşılmaktadır. Kaldı ki, 
bu yasak, hükmün aslıyla alâkalı değildir; yani kitâbiyyelerle 
evlenmek mutlak olarak haram değildir.

Hazret-i Ömer’in kıtiık senesinde hadd-i sirkati tatbik 
etmemesinin en mühim sebebi, zaten hâdisenin isminden 
anlaşılmaktadır. Hadd cezaları, en ufak bir şüphe ile sâkıt 
olur. Kıtlık senelerinde vâki bir hırsızlığın, kıtlığın tazyikiyle 
olduğu düşünülerek cezadan vareste tutulması İslâm hukû- 
kunun umûmî prensiplerine aykırı olmadığı gibi; cezanın 
sonraki bir tarihe te’hir edilmiş olması da muhtemeldir. O 
hâlde bunun “nassı iptal”mânâsına gelmeyeceği aşikârdır. 
Kıtlık, cezanın infazı için gereken unsurların bulunmadığını 
gösterir. Kaldı ki, Hazret-i Muhammed'ln, kıtlık zamanla­
rında hadleri tatbik etmediğine dâir hadisler de vardır. Bütün 
bu hâdiselerde Hazret-i Ömer'in ictihadları yanında, Istinad 
ettiği sünnetten tatbikatlar da vardır. Hazret-i Ömer’in 
orijinal görüşü olarak lanse edilen ve tarihselcillğe delil 
gösterilen «iimmü veled»lerin (efendisinden çocuk doğuran 
câriyelerin) satılmasının men edilmesi ve bir defada verilen 
üç talâkın mûteber sayılması gibi hâdiseler ise, tamamen 
sünnet-i nebeuînin tatbiki ve bu hususta sahabenin icma'- 
ından ibarettir.'

273 Ulemâ cur.a delil olarak "Ey iman edenler! Allah'a, Rasulüııe ve sizden 
olan emir sahiplerine itaat edin.” metlindeki âyeti (Nisa, 59) esas almışlardır. Ni­
tekim “Allah'ın, sultan vasıtasıyla insanları kötü fiillerden oltkoyması. Kuranı 
Kerîm uasıtasıyla alıkoymasından dahc çoktur. (Yani sultanın yasakladıkları, 
Kur an ı KerîrrTîn yasakladıklarından daha çoktur.)" hadîsi meşhurdur. Ebu*l- 
I iaşen el-Mâverdî- Edebü'd Dünya ve’d-Din, Trc. S. Kip/A. Sönmez, İstanbul, 
1978. sh: 170; Hâdimî: Berîka-yı Ahmediyye, Haz: Said Kahraman, İstanbul, 
1988, 11/428, 111/43.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Hazret-i Peygamber’in, “Benden sonra sünnetime 
ve Hulefâ-yı Râşidîn’in sünnetine uyun. ”27r‘, “Ashâbtm 
gökdeki yıldızlar gibidir, hangisine uyarsanız doğru yola 
kavuşursunuz."1"7 ue “En hayırlı devir benim asrimdir. 
Sonra beni görenlerin, sonra onları görenlerin, sonra da 
onları görenlerin asrıdır. ”2’8 hadisleri, Sahâbe’nin, bilhassa 
da Hulefâ-yı Râşidîn’in görüşlerinin hukuken bizâtihi delil 
olduğunu göstermektedir. Bunlar, sonra gelen hukukçuların 
re’yi gibi değildir. Kaldt ki, Hazret-i Ömer'in tatbikâtında artık 
bir ictihad değil, icma' bahis mevzuudur. Ictihad olarak kabul 
edilse bile, sonrakilerin ictihad yapmalarını engelleyecek bir 
durum yoktur. Arıcak bu içtihadın nasslardan sarf-ı nazar ede­
rek yapılması elbette ki muhaldir. Çünkü, »Mevrid-i nassda, 
içtihada ınesağ yoktur.» Görülüyor ki, bu hâdiseler, modernist 
telâkkiyi desteklemeye pek de eluerişli değildir. Böyle olunca 
modernizmin ve historisizmin referansları, mensuplarının da 
zaman zaman itiraf etmek zorunda kaldıkları gibi, dinî ve hatta 
târihî olmaktan ziyâde, yalnızca aklî referanslar olmaktan 
öteye geçememektedir.

O hâlde İslâm hukuku değişmez uasıfta bir hukuk sistemi 
midir? Yoksa modernistlerin söylediği gibi, akıl ve zamanın 
ahlâkî telâkkilerini tatmin eden her değişikliğe elverişli midir? 
Hâsılı, bu değişmenin sahası ve sınırları nedir? Günümüzde 
«gelenekçiler» olarak adlandırılan klasik fukahâ ve bunların 
takipçileri olan hukukçular, İslâm hukukunda zamanın değiş­
mesiyle ahkâmın da değişmesine izin verildiği; ancak bu deği­
şikliğin ancak örf ile sabit hükümler için söz konusu olduğunu; 
prensip itibariyle nasslarla sabit hükümlerin değişmeyeceği;

276 Tirınlzî, il:» 16; ibn Mâce, Mukaddime 6; Ebû Dâvud, Sürme 5; Dârimî, 
Mukaddime: 6; Ahtned bin Hanbel, IV/126, 127.

277 Râmıız, 1/293, 11/450. (Ebû Nasr ve Beyhakî’den naklen)
278 Buhâri, Fczıiilül-Kslıâb, Şahâdâl 9, Rikak 7, Eym&n 27; Müslim, Fedâilü's- 

Sahâbe 212; Tirmisî, Filen 45, Şahâdâl 4; Ebû Dâvud, Sünne 10; İbn Mâce, Ahkâm 
27; Nesâî, Eyınân 29; Ahıned bin Hanbel, 1/378.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

müctehidin içtihadını, örf değişikliğini nazara alarak her zaman 
değiştirebileceği; mukallidlerin de ihtiyaç olduğunda, örfün 
değişmesiyle başka bir içtihadı taklid edebileceği hususunda 
müttefiktirler. Zamanın bozulması, yeni buluşlar, zaruret ue 
ihtiyaçlar da hep örfe mülhak sebeplerdir. İslâm hukukundaki 
yaygın kabul de bu yöndedir. Maamafih klâsik fukahâ arasında 
da bu değişmenin sınırını dar ve geniş tutma temayülünde 
olanlar da yok değildir. Sözgelişi bir tarafta menkul ve nakit 
para uakıflarına ceuaz veren İmam Züfer'in takipçisi ue Dünya 
Payitahtı'nın müftüsü Ebussuud Efendi ile, diğer tarafta, 
aynı çağda, büyük şehirlerin ihtiyaçlarından uzak, ücra bir 
Ege kasabasında yaşayan ue bu kaville zaif olduğu için fetva 
verilmesini doğru bulmayan İmam Birgiuîgibi."219

İktibas ettiğimiz bu tahlil ve değerlendirmeden açıkça 
anlaşıldığı üzere, İslâm Dünya Görüşü ve bunun tatbikatında 
maslahatın mevkii ve ehemmiyeti, akıl referans alarak tayin 
edildiği takdirde ortaya yukarıda birkaç misalini arz ettiğimiz 
sapıklıklar çıkmaktadır. Hâlbuki akıl, İslâm'ı kabul edip etme­
mek hususunda tamamen hür olduğu hâlde onu kabulden 
sonra naslarla (âyet ve hadislerle) bağlıdır. Hele İslâm adına bir 
hüküm ortaya koyarken bu bağımlılık hassasiyetle korunması 
gereken bir lâzımedir.

Böyle olduğu hâlde dinî bilgileri kıt veya İslâm'a bağlılıkları 
şüpheli olan hemen herkes bir münakaşada sırf bir slogan 
hâlinde öğrendikleri şu İslâmî prensibi ileri sürerler:

“Ezmânın tegayyürü ile ahkâmın tegayyürü inkâr 
olunamaz."279 280 Yani zamanın değişmesiyle hükümlerin de 
değişmesi gerekir.

279 Prof. Dr. Ekrem Buğra Ekinci- İslâm Hukuku’nda Değişmenin Sınırı, 
İstanbul. 2005. Buna ilâveten Murad Hâbzoğlu- Ahkâmda Değişim, (Rıhle Dergisi, 
İstanbul. 2008, s: 1, sh: 32 vd.) isimli makaleye bakılabilir.

ZN" Mecelle, Madde 39.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Hâlbuki bu İslâmî prensip, hakkında nass vârid olmayan 
meselelere kâbil-i tatbiktir. Zira hükmün değişen maslahat 
dolayısıyla yenilenmesi bir ictihad olur ve “Meurid-i nassta 
içtihada mesağ yoktur.” (Mecelle, Madde 14) hükmüne göre 
naslar, bu faaliyete mevzu ittihaz olunamaz.

Bunun gibi örf-âdet ve maslahatın rolünü tayin eden başka 
İslâmî kaideler de vardır. Bunların bir kısmını bir hukuk âbidesi 
olan Mecelle’den iktibasla dikkatlerinize arz edelim:

"Zaruretler memnu' olan şeyleri mubah kılar. ” 
(Madde 21)

"Zaruretler kendi miktarlarınca tâyin olunur.” (Madde 22)

"Bir özür için câiz olan şey, ol özrün zeuâliyle bâtıl 
olur." (Madde 23)

“Mânı zail oldukta memnu' audet eder." (Madde 24)

“Zarar-ı âmmı def’ için zarar-ı hâs ihtiyar olunur.” 
(Madde 26)

"Zarar-ı eşed, ehaf ile izâle olunur." (Madde 27)

“Ehuen-i şerreyn ihtiyar olunur.” (Madde 29)

"£)e/-i mefâsid celb-i merıâfi’den eulâdır.” (Madde 30) 
Yani kötülükleri def etmek, iyilikleri celb etmekten daha ter­
cihe şayandır.

"Zarar, bi-kaderi’l-imkân izâle olunur.” (Madde 31)

“Hacet umum: olsun, husûsî olsun; zaruret menzilesine 
tenzil olunur. ” (Madde 32)

“Âdet muhkemdir. ” (Madde 36) Yani âdet icabı olan şey, 
şart edilmiş gibi nazar-ı itibara alınır.

“Hâsın (insan/arınj isti'mâli (kullanması) bir hüccettir 
(delil) ki, onunla amel uâcib olur.” (Madde 37)



KADİR MISIROGLU 

"Âdeten mümteni’ (imkânsız) olan şey, hakikaten 
mümteni' gibidir." (Madde 38)

"Ezmânm tegayyürü ile ahkâmın tegayyürü inkâr 
olunamaz. ” (Madde 39)

“Âdet, ancak muttarid (deuamlı) yani gâlip oldukta 
muteber olur. ” (Madde 41)

"İtibar gâlib-i şayiadır, nâdire değil." (Madde 42)

"Örfen mâruf olan şey, şart kılınmış gibidir." 
(Madde 43)

“Örf ile tayin, nass ile tayin gibidir.” (Madde 45) ilh.

İslâm Hukuku'nun umumî prensiplerini birer vecize hâlinde 
99 maddede kanunlaştırmış bulunan Mecelle'den yukarıya alınan 
maddeler, örf, âdet ve maslahatın ne büyük bir rol oynadığını 
göstermektedir. Ancak bir örf, âdet veya maslahatın bu mad­
deler ve emsâlinde ifadesini bulan hukûkî rolü oynayabilmesi, 
yani mûteber olabilmesi, bu bahsin başında serd ettiğimiz dört 
vasfı hâiz bulunmasına bağlıdır. Bunların arasında örf, âdet ve 
maslahatın şer’î nasslardan herhangi birisiyle küllî veya cüz’î bir 
surette delâlet veya irtibat bulunmasının ehemmiyeti aşikârdır. 
Zamanımızdaki müctehid taslakları, örf, âdet ve maslahatın 
mûteberiyeti için bu ve diğer vasıfları dikkate almayarak onları 
gönüllerinin istediği gibi akılla medâr-ı hüküm addetmeleri 
İslâm Dünya Görüşü’nü tahriften başka bir mânâ ifade etmez 
ki, bu meseleyi, yazmayı plânladığımız ikinci kitaba bırakarak 
burada bu kadarcık bir izahatla iktifa ediyoruz.ZHI

Ancak burada şu kadarını söyleyelim ki. Hıristiyanlık'taki 
Luther rolünü oynamaya kalkışan bu müctehid taslakları, İlâhî

2R1 Şeriatte hükümlerin dayandığı maslahatları tespit maksadıyla “hikmet-i 
teşri" adıyla bir İlim tesis olunmuştur. (Tafsilât için bkz: İzzeddln Ibn Abdiisselâm- 
İslâmî Hükümlerin Esas ve Hikmetleri- KavâidüTAhkâm fi Mesâili'l-Enâm, İslanbul, 
2006, İz Yayıncılık)



----------------------------------- Islâm, dünya görüşü

bir sıyânetle (koruma ile) asla deforme olmamış (bozulmamış) 
bir dini (İslâm’ı) reforme etmek cür’etinde bulunmaktadırlar 
ki, bunun neticesi hem kendileri ve hem de sapıklığa sürükle­
dikleri insanlar için mutlak bir hüsrandır. Zirâ Allah’ın vaadi 
haktır ve O, vaat ettiği gibi dinini kıyamete kadar muhafaza 
edecektir.



F- İLİMCİLİK veya SİYANTİZM PRENSİPİ
İslâm Dünya Görüşünde ilme atfedilmiş olan büyük rağbet 

ve alâkanın anlatılacağı bu bahsi "ilimcilik” olarak isimlendi­
rirken bunu “veya Siyantizm” sûretinde tasrih edişimiz, yadır­
ganmamalıdır. Zira “siyans (science)”, ilim demektir. Bununla 
beraber felsefede “siyantizm (scientisme)" bu kökten türetilmiş 
olduğu hâlde ilme haddinden fazla bir kudret ve ehemmiyet 
atfeden görüşleri ifade eden bir ıstılahtır.282 Tabiatıyla o, bu 
mânâda ilmin İslâm'daki kıymet hükmü ile kabil-i telif değildir. 
Biz bu kelimeyi "ilimcilik”e, yani ilme ehemmiyet atfeden 
görüşe yakın olan lügavî mânâsıyla kullanıyoruz.

282 'Yer.! bir kelime olup takbihi mutazamnun olarak, evvelâ İlmin eşyayı 
(varlıktan) hakikatler! üzere bildirdiği mesâil-l hakikiyyenin cümlesini halk ettiği 
ue akLı beşerin bilcümle IhtlyacĞtmı İfâya kâfi olduğu fikri, saniyen ilmi fikir 
ue usûlün hayat-» akliye ue hayatlyyeye taclluk eden şeylerin kâffesine teşmil 
lâzım geleceği fikrî mânâlarında kullanılmış ve sonra da time en ziyade hüküm 
ue nüfuz atfedenlerin bazıları tarafından az çok daha uâsî bir mânâda olarak 
kabul edilmiştir ki, İlme bir krymet-i mutlaka uermekten ibârettir." (İsmail Fenni 
Eriuğrul- Lûgalçe-i Felsefe, İstanbul 1341, sh. 619)



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Gerçekten materyalist ve binnetice siyantist filozoflar ilme, 
eşya ve hâclisâta âid bütün hakikatlere zamanla mutlak bir vukuf 
sağlayabilecek bir kudret atfederler. Hatta bu görüş sebebiyle 
bir gün müspet ilimlerin tamamen dinin yerini alacağını dahî 
iddia ederler.2H:‘

Ülkemizde din karşıtı bazı kimselerin de bu hâm hayale 
kapıld'.kları görülmüş ve görülmektedir.28'' Devrinin münev­
verlerini sihr-i şiir ile idlâl eden Tevfik Fikret “Halûk’un 
Âmentüsii" şiirinde:
z

“Bir gün yapacak fen, şu siyah toprağı altun

Her şey mümkün kudret-i irfanla inandım” demektedir. 

Tabiatıyla, İslâm nazarında ilmin2** fevkalâde bir ehem-

2fU Bu görilşii, ancak Hıristiyanlığa uyacak bir surette ifade eden yerli bir yazar 
şöyle demekledir:

"Filhakika eğer din ancak ruhu itibarıyla beşeriyetin his ue kalbine hâkim 
olmakla kalsaydı, hiç şüphesiz kİ ilmin sahasına asla hücum etmeyecekti; belki 
de asırlarca beşerin dimağını yoran dini İlme, yahut ilmi dine hâkim kılmak 
ue nihayet ikisi arasındaki nizâı bir İtilâf İle bitirmek meselesi bugün meucud 
olmayacaktı. O zaman birçok dimağlar, din hakkında serinkanlı düşünecekler, 
dinlerin ilahiyatçıların şan ue şereflerini temin etmek İçin değil, bilâkis insanla­
rın bazı hlssî ve kalbi ihtiyaçlarını tatmin etmek için vücuda gelmiş müesseseler 
olduğunu görecekler ue bu ihtiyaçlar başka bir yoldan tatmin olununcaya 
kadar beşerî cemiyetlerin en müh im müesseselerinden biri olarak dinin 
bakî katacağına inanacaklardı. Fakat kuuuet elde etmek İsteyen her müesse­
se gibi din de bu his ue kalb sahasından çıkarak insanların düşünüşü, gündelik 
hayatı, cemiydin kanunları üzerine de hâkim olmaya başlayınca karşısında aklı 
ue sonra da tecrübe ve müşâhedeyi bulmuş, yani euuelâ felsefe ve sonra da 
ilim ile çarpışmıştır.” (Bkz: Abdülhak Adnan Adıvar- Tarih Boyunca İlim ve Din, 
İstanbul. 1944, sh; 8)

284 Tafsilât için bkz. İsmail Fennî Ertuğrul- Materyalizmin İflâsı ve İslâm, İstan­
bul. 1996 veya Prof. Dr. Süleyman Hayri Bolayır- Türkiye’ce Ruhçu ve Maddeci 
Görüşün Mücâdelesi, Ankara. 1995.

285 Bilgi üç kademedir:
a-Âmlyâne Bilgi: Bu sebepleri kavranmamış olan bilgidir. Bir câhilin şimşek 

çaktıktan bir müddet sonra gök gürleyeceğini bilmesi gibi... Bu tekerrürle öğrenilir, 
b-llmî Bilgi: Bu, sebep-nelice münâsebeti kavranmış olan bilgidir.
c-İrfan: Bu da hazmedilip şahsîleştirilmiş olan bilgidir.
Bunların üstünde (iç kademe hâlinde bir bilgi daha vardır W, buna da “mârifet" 

denir.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

miyeti olmakla beraber onun Kâinat'ta meknuz olan bütün 
hakikatlere ulaşabileceği kabul edilemez. Evvelce zikretmiş 
olduğumuz üzere âyetle sâbit olan “beş bilinmez” keyfiyet 
vardır. Bunlara Allah’ın “Zât hakikati” de ilâve edilmelidir.
Çünkü insanoğlu bunu düşünmekten men edilmiştir. Maddî 
âlemden aldığı intibalarla düşünen insan beyni, medâr-ı muka­
yese olacak bir intiba sâhibi olmadığı için Cenâb-ı Hakk’ın Zât 
hakikatini bilemez. Çünkü O’nun “muhalefetim li’I-havâdis” 
yani sonradan olan her şeyden farklı olmayı ifade eden bir sıfat-ı 
ilâhiyesi vardır. Peygamber -aleyhissalâtu vesselam- da “Nasıl 
tasauvur edebiliyorsanız ondan başka türlüdür. ” buyurarak 
bu husustaki imkânsızlığı ifade etmiş bulunmaktadır.

Bununla beraber ilmin efdali, yani en faziletlisi Allah'ı 
bilmektir. Ancak bu biliş, sıfat keyfiyetleri itibariyle ve beşer 
idrakine izâfetendir. Ondan sonra “murâd-ı ilâhî”yi bilmek 
gelir ki, bu da yaratıcının “âdetullah” veya “sünnetullah” 
denilen irâde izharındaki hikmet ve maksadı kavramaktır. 
Beşerî ilmin zirvesi budur. İslâm’da buna “maârif” yani mari­
fetler denir. Bu beşerî ilmin zirvesidir. Bütün bunlara ilâveten 
Cenab-ı Hak, rûh hakkında insanlara az bilgi verildiğini* 286, 
rûhun mahiyetine de vâkıf olunamayacağını bildirmiştir. Asır­
lardan beri, önce umûmî felsefe içinde sonra da müstakil bir 
ilim olarak (rûhiyât/psikoloji) rûhun mâhiyeti araştırılmışsa da 
bugün artık onun bilinemeyeceği kabul olunmuş ve psikoloji, 
ruhî hadiselerin sebep ve neticeleriyle fizyolojik ve psikolojik 
hâdiseler arasındaki iliiyeti araştıran -adetâ- bir laboratuar ilmi 
hâline gelmiştir.

Marifette birinci kademe, bir oluşta failin irâdesine ilâveten Allah’ın iradesinin 
de mevcudiyetini müdrik olmaktır. "Hayrfhî ue şerrlhf minallöhl teâlâ" inancı bunu 
gerektirir. Buna ilâveten bir oluşta tecellî eden esmâ-yı ilâhiyyeyi tanımak mârifelie 
ikinci kademedir. Üçüncü ve son kademe ise, oluştaki “murâd-ı ilâhiyye"yi bilmektir. 
Beşerî bilginin zirvesi ve nihâî hududu budur.

286 İsrâ Sûresi, âyet 85.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

İnsan fıtratında mevcud olan tabiî meyillerden biri de tecessüs 
ve bunun neticesi olan öğrenmedir. Bunu tatmin için o, akıl, 
his ve muhakeme kudretiyle teçhiz olunmuştur. Bu keyfiyetler 
âdemoğlunu mahlûkat içinde mümtaz bir mevkiye yükselten 
yegâne müessirlerdir. Fakat bunlar tek başına hakikate vüsûl 
için kâfî gelmediği gibi bir de tabî oldukları pek çok müessir, 
onların bu kifayetsizliklerini arttıran çeşitli zaaflar sûretinde 
tezahür eder. Bu sebepledir ki, insanoğluna Yaratıcı, vahiy 
suretiyle yardım etmiş ve bu yardımı ilk insan olan Âdem'le 
başlatmıştır. Bu İlâhî meşiyyet, yarattığı her varlığı herkesten 
iyi tanıyan Cenab-ı Hakk’ın şu beşerî acz ve kifayetsizliği te’- 
yidi demektir. Vahiyle insanoğluna vâki olan İlâhî yardım da 
mücerred hakikatler itibariyle hep aynı kalmış olmakla beraber 
onun kaydettiği tekâmül seyrine bağlı olarak içtimâî hükümler­
de âhir zaman nebîsiyle kemâle ulaşmıştır. Biz, ilmin değerini 
vahyin ortada tahriften masûn kalmış olarak mevcud olan son 
ve yegâne muhtevası ile ortaya koymaya çalışacağız.

Bir kere meşhûr-i âlem olarak İslâm’ın ilk emri “ikra" 
yani “oku”dıır.2"7 Okumaksa, ilmin elde ettiği mutaların 
(verilerin), nesilden nesile intikalini temin eden yegâne vası­
tadır. Böyle olmasaydı, insanlar geçmişteki İlmî muhtevadan 
habersiz olurlar ve her şeyi yeniden keşfetmek veya öğrenmek 
mecburiyetinde kalırlardı. Esâsen bu lâzime iledir ki, Kur’ân-ı 
Kerîm’de bine yakın âyet-i kerîme, geçmiş kavimlerin ibret 
alınacak kıssalarını nakletmektedir. Diğer taraftan pek çok 
âyet-i kerîme “Düşünmez misiniz?”, "Akı! etmez misiniz?" 
gibi çeşitli ikazlarla insanoğlunu düşünmeye dâvet etmektedir. 
Hem de bu ikazlar, te’kid-i istifhâmî. yani sual yoluyla mânâyı 
kuvvetlendirecek bir surette vârid olmuştur. Cenab-ı Hak, “Hiç 
bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?"“8 âyet-i kerîmesini 
de te’kîd-i istifhâmî yoluyla bildirerek âlimlerin üstünlüğünü 

287 Atak Sûresi, âyet 1.
288 Ztlmer Sûresi, âyet 9.



KADİR MISIROĞLU 

ifade buyurmuştur. Diğer taraftan Allâh’ın -sıfat itibariyle de 
olsa- ancak ilim yoluyla bilinebileceğini ifade için “Allah’tan 
ancak âlim kullan korkar.”28’ mealindeki âyet-i kerîmeyi inzal 
buyurmuştur. Çünkü kendisinden korkmak için Allah’ı lâyık) 
ile bilmek gerekir. Bu ise, ilim sayesinde mümkündür.

İlim tahsili, erkek ve kadın, her Müslüman için farz kılın­
mıştır. Hazret-i Peygamber’den bu âyet-i kerîmeleri te'yîden 
pek çok hadis vârid olmuştur. Bunlardan birkaçını dikkatleri­
nize sunalım:

“Dünyayı isteyen ilme sarılsın, âhireti isteyen ilme 
sarılsın, her ikisini de isteyen yine ilme sarılsın!"

"İlim ve hikmet Müslüman’ın yitik malıdır. Onu nerede 
bulursanız alınız. ”

“İlim Çin’de bile olsa arkasından koşunuz.” Buradaki 
Çin kelimesinden maksadın, en uzak bir mevki olduğundan 
şüphe yoktur.

“Beşikten mezara kadar ilmin arkasından koşunuz.” 

“İlim rütbesi, en yüksek rütbedir."

“Ümmetimin âlimleri, Benî İsrâil’in peygamberleri 
gibidir."

"Âlimin kalemlerinin mürekkepleri, şehitlerin kanla­
rından daha mübecceldir.”

“İlim elde etmek için seyahat edene Allah cennet yo­
lunu gösterir. ”

2Iİ9 Katır Sûresi, âyet 28.

"Aliâh'm yarattığı şeyler üzerinde bir saat düşünmek, 
altmış sene nâfile ibadetten daha üstündür.”

“İlme ve âlimlere hürmet eden, bana hürmet etmiş olur. ”



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“Kim ilim öğrenmek için yola çıkarsa, Allah Teâlâ 
ona cennet yolunu kolaylaştırır. Melekler, ilim öğre­
nenlerden hoşlandıkları için onlara kanat gererler. 
Göklerde ve yerde bulunan varlıklar, hatta sudaki 
balıklar bile âlimlerin bağışlanması için Allah'a yal­
varırlar. Bir âlimin sadece ibâdetle uğraşan bir kim­
seye üstünlüğü, ondöraüncü gecesinde Ay'ın, diğer 
yıldızlara üstünlüğü gibidir. Âlimler, peygamberlerin 
mirasçılarıdır. Peygamberler, altın-gümüş değil, sadece 
ilim miras bırakmışlardır. İşte bu ilim mirasına konan 
kimse, çok büyük bir kısmet kazanmış olur."200

Bu ve benzeri hadîs-i şerifler, lâyıkıyla yazılsa kocaman 
bir cilt teşkil eder.

İlmin, İslâm Dünya Görüşü’nde bu derecede teşvik ve 
terğib (rağbetlendirme) olunması sebebiyle, çocuklarını diri 
diri gömmekten kabileler arasında hiçbir İnsanî kaideye 
riâyet etmeksizin kavga ve yağmagirlik eksik olmayan 
iptidaî bir kavmin İslâm’la şereflendikten kısa bir müddet 
sonra ilim tarihinde mucizevî bir terakkiye âmil olmuştur 
ki, bu tarihin sayısız şehâdetleriyle sâbittir.

O derecede ki, bugünkü Batı Medeniyeti de kaydettiği te­
rakkiyi İslâm âlimlerine borçludur. Bunu kavramak için müspet 
ilimlerin temel mefhum ve ıstılahlarına sathî bir surette bakmak 
bile kâfidir. O takdirde görülecektir ki, bütün bu mefhum ve 
ıstılahların kelime olarak adları -az çok değişikliğe uğramış- 
Arapça’dır.290 291 Fakat ne hacet! Bu gerçeği birçok insaflı batılı 
âlim de kabul etmektedir.

290 Ebiı Drivııd. İlim, 1; Tirmîzî. İlim, 19.
291 Dr. Slgrlci Hunke'nin "Avrupa'nın Üzerine Doğan İslâm Güneşi" isimli 

hayret ve heyecanla okunacak eseri (İstanbul 1997). Arapça kelimelerin Almanca- 
’daki sayısi2 misali -hem de günlük hayata bile geçmiş olarak- nakletmektedir, (sh. 
25 vd.)

Eserin sonunda ise böyle kelimelerin alfabetik fihristi mevcuttur.



KADİR MISIROGLU -------------------------------------------------

Bunlardan biri olan Sigrid Hunke tafsilâtlı eserinde, 
Ortaçağın mutaassıp Batı Âlemi'nde sadece Venedik’in 
husûsî olarak müslümanlarla temasta bulunmasına mü­
saade edildiğini, bundan dolayı da Venediklilerin Şark 
ticareti dolayısıyla zenginleşirken İslâm kültür hamulesini 
de Batı’ya taşıdığını uzun uzun anlattıktan sonra eserini 
şu cümlelerle bitirmektedir:

“Doğu ile Batı arasındaki muntazam münâsebet­
lerin kesilmesi, vahim ve meş'um neticeler doğurdu. 
İslâm Dünyası’na karşı zihnen kendi içine kapanma, 
Aurupa’nm ekonomik ve kültürel gelişmesini asırlarca 
gerilere attı. Yasaklara ve resmî husûmete rağmen Batı, 
Arap Dünyasına ue Şark Ticaretine açıldığı ilk andan 
itibaren iktisâdı inkişafına başladı. Bu esnada Bati; 
teknik, sağlık, hijyen ve devlet organizasyonu bakımın­
dan İslâm Medeniyetinin umûmî kültür uarlıklarına 
yakınlık peydâ etti. Yauaş yauaş onun zihnî mirasını 
eline geçirdi, Bu sayede asırlarca süren bir uyuklama 
ve uyuşukluk devresinden kurtularak, nihayet kendi 
kanatlarıyla emsalsiz bir yükselişe doğru harekete 
başladı. Tabiatiyle Batı, Arap Medeniyetinden (aslında 
Islâm) yalnız ilim sahalarında değil, bu arada haya­
tın bütün sahalarında ve sana'tta da yaşayışını daha 
zengin, daha güzel, daha sıhhî, daha mes'ud yapan, 
sayısız küçiik, fakat mühim ilhamlar aldı.

Dinî husûmet ve taassup, milletlerin dâima en kötü 
yol göstericileri, hayat ve gelişmelerini engelleyen düş­
manları olmuşlardır. Milletler, sadece karşılıklı saygı ue 
faydalanma, bir Dünya yaklaşması ve dostâne rekabet 
içinde fevkalâde enerjik inkişaflara nâil olabilirler. Nefret 
ve yakınlığın, düşmanlık ve hayranlığın çizdiği acayip 
tarih, kin ue itimatsızlığa rağmen, Dünya'nm son derece 
istifade sağladığı İslam Medeniyeti ile Batı arasındaki bu



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

kitapta belirtilmesine çalışılan çok cepheli münâsebetleri 
en sonunda tasdike muktedir oldu."292

Şimdi de size İslâm Dünya Görüşü’nde ilme verilen bu 
değerin âmil olduğu neticelere dâir kısa bir değerlendirmeyi 
arz edelim:

“İslâm medeniyetini imha eden, kütüphaneleri yı­
kan Moğoliar bile Müslüman olur olmaz ilmin hâmisi 
oluyorlardı.

Mekke’ye gitmenin farz olması ue en uzak bir yerde 
de olsa bilmediklerini öğrenmek için seyahate kendilerini 
mecbur tutmak ue aldıkları memleketlerin her birine göre 
ayrı ayrı hükümler koymaya mecbur olmak gibi dinî sebep­
lerdir ki, İslâmları -Batlamyus’un coğrafyaya dâir yazmış 
olduğu kitabını daha görmeden- coğrafya ilmini uaz’ ve 
teduine saik olmuştur.2’-'

Günde beş vakit namazın farz olması, her yerde evkat-l 
şer'iyenin tâyini meselesini ortaya çıkarıyorve böylece İslâm- 
lar’ı Güneş’in ue Ay’ın hareketlerine dâir tetkikler yapmaya 
sevk ediyordu. İşte bütün dînî zarûretler ue îcablarla daha 
Milâdın Yedinci Asrı’nda iken Müslümanlar teşrî’, ahlâk, 
siyâset ue ticâret ile meşgul oldular. Riyâzî, felsefî ilimlerde 
araştırmalar ve incelemeler yaptılar. el-Mansur ue O’nun 
yolunda yürüyen el-Me’tnun ilim adamlarını ue mütercim­
lerini toplayarak kütüphâneler, medreseler, akademiler 
tesis ettiler.

Bunlar her şehirde herkese açıktı. Yunanca, Süryanice 
ue Sanskirit dilinden Arapçaya tercüme ettikleri kitapların 
ağırlığınca tercüme yapanlara alttn para verdiler. Bağdad ile 
diğer İslâm merkezleri ahlâk, fıkıh, siyâset, felsefe, hey’et, 

292 Sigrid Ihınke- a.g.e., sh. 461.
2,3 Cnrci Zeydan - Medeniyet-i İslâmiye Tarihi, İstanbul, C: 3, sh. 187, 189.



KADİR MISIROĞLU 

riyâziyât, tabilyyât, mûsikî, edebiyat ue içtimaiyat ve daha 
başka ilimlerin beşiği olmuştu. Dünya’nın her tarafından 
Bağdad, Kâhire ue Kurtuba’ya tahsil için talebe geliyordu.

Aurupa’ntn en ücra kösesinden gelen Hıristiyanlar, İs­
lâm medreselerine deuam ediyorlardı. Sonradan Hıristiyan 
kilisesinin reisliğine kadar yükselmiş olan birtakım adamlar, 
İslâm medreselerinde okumuşlardı.20’ Antakya ile Harran, 
doktorluk ilimlerinin en önemli tahsil merkezleri idi.

İslâmlar, Dünya'nın muhtelif merkezlerindeki bütün 
ilimleri öğrenmeyi dinlerinin icaplarından saydıkları için bu 
yoldaki çalışmaları ile az bir zamanda hem o ilimleri kendi 
dillerine çevirip memleketin her tarafına yaymışlar, hem asıl 
sahiplerini kat kat geçmişler, hem de o ilimlere yeni yeni 
kesifler ilâue ederek ue vurdukları damga ile bunların her 
biri İslâm medeniyetine has bir şekil almıştı.

Bundan dolayıdır kİ, Aurupalılar, Yunan ilimlerini 
yeniden canlandırmaya teşebbüs ettikleri zaman bunları 
İslâm boyası ile mezcedilmiş bir hâlde Arapça'dan nakl 
ue tercüme etmeye mecbur olmuşlardı. Reyli Ebu Bekir 
Mtıhammed ibni Zekeriyya er-Râzî’nin (vefatı: 923 M.) 
çiçek hastalığı ue kızamık hakkında yazdığı risalelerini 
bütün dünya okumuş ue istifade etmiştir. Râzî, tıbba âid 
200 risâle yazmış ve bunlardan bir kısmı Latinceye tercüme 
edilmiş ue 1510’da Venedik'te basılmıştır.

Râzî'den elli sene sonra şöhret olan Ali ibni Abbas’ın 
tıbba âid yazmış olduğu yirmi cila eser, 1227’de Latince’ye 
tercüme edilmiş ve 1523'teLiyon'da basılmıştır. Islâm hekim­
lerinden “er-Reis" umanını alan İbn-i Sina ile Ebü'l-Kasnn
ue daha yüzlerce büyük âlim zikredilebilir. Ebü’l-Kastm'ın 
mesâne taşını çıkarmak için yaptığı ameliyat, asrtmızda en

Z!M İkinci Papa Silvestr Kurtuba'da tahsil etmlşlir. (Emir Ali- Ruhıı'l-İslSın)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ileri gideri cerrahların, operatörlerin yaptıkları ameliyatın 
ayrn idi. İbn-i Sina'nın “el-Kanun”u asırlarca Avrupa'nın 
Darülfünunlarında (üniversitelerinde), Avrupa'nın tıp fakül­
telerinde okunduğu mâlûmdur. Birûnî'nln felsefe, riyâziyât, 
coğrafyo-yı riyazi, tabiiyyat, kimya, felsefe ve Hindistan'a âid 
yazdığı eserler hayret vericidir, ilim ve fennin her şûbesinde 
yazdıkları kütüphaneler dolusu kitapları ve yaptıkları yeni 
yeni keşifleri ile İslâm bilginleri beşeriyete ve medeniyetin 
yükselmesine en büyük hizmetleri yapmışlardır. ”295

Türk Filozofu Farabî, İbn-i Sina ile el-Kindî’nin, er-Râzî, 
İbn-i Riişıl, Gazali, Tûsî ve Musa Biraderler gibi dâhilerin 
muhalled eserleri, bir milleti bütün mânâsıyla yükseltecek, 
bir nesli her türlü terakkilere müstaid bir hâle getirecek 
prensipler ve usûllerle doludur. Bunların hepsi, hızını ve 
feyzini İslâm Dini’rıden almışlardır. Çünkü İslâm Dini, bu 
yolda çalışmaları en büyük ibâdet olmak üzere tavsif eder.

Şimdi bütün medreseleriyle, kütüphâneleriyle, rasathâ- 
neleriyle, tarihçileriyle, edebiyatıyla, sanatıyla, fabrikala­
rıyla Şark’ı bırakalım da diğer yerlere gidelim. Göreceğiz 
ki, durum oralarda do aynıdır. Saat rakkasım icat eden, 
Sicilya hükümdarları sarayında 800 batman ağırlığında 
gümüş bir levha üzerine Dünya’ntn oyma bir haritasını 
yaparak o zaman belli olan kısımlarını Arapça kaydeden 
bir Müslüman'dır. Sicilya Kralı İL Fredrik, Islâm filozofu 
İbn-i Riişd’ün çocuklarını sarayına alarak onlardan nebâtât, 
biyoloji okuyordu. Tabiî ilimlerde tecrübe usûlünü ilk önce 
vaz eden, bir Islâm âlimidir. Amerikalı meşhur Draper’in 
de itirafı veçhile asma saatlere rakkası ilk tatbik eden yine 
müslümanlardır. Astronomi ilminin, Avrupa’da intişarı 
Ferganalı Mehtned'in eserleri Lâtince’ye çevrildikten 

İlnı Nedim- «l-Hhrist; llayreddin- el-Alâm; İbn Esir- cild: V; Medeniyeti 
İslâmiye Tarihi, cilt: 3, İbn Ebi Useybia- Tabakatül-Etibbâ; Emir Ali- Rûhü'l-İslâm.



KADİR MIS1ROĞLU 

sonradır. Avrupa’da ilk rasathane Müslümarılar tarafın­
dan yapılmıştı. Ne yazık ki, müslümanların Endülüs'ten 
çıkarılmaları üzerine İspanyollar bunun ne işe yaradığını 
anlamayarak bu rasathaneyi çan kulesine çevirmişlerdi.

Eczacılık san’atmı ilk önce Müslümanlar icat ediyor. 
İlaç hazırlama kanunu onlardan intişar ediyor. Bir ilim 
olarak kimya, hiç şüphesiz müslümanların icadıdır. Tar­
suslu Ehu Musa Câbir asrî kimyanın hakîkî babasıdır. 
Onun kimya âleminde açtığı devir, Bristley ue Lavvez- 
ye’nin açtıkları devir kadar ehemmiyetlidir. Bugün dahî 
Avrupalılar şarkın bu büyük kimyagerinin usûllerinden 
istifade etmektedirler. Operatörlük ilmi, en yüksek inkişa­
fa nail olmuştu. Cerrâhî âletlerin kullanılışı, hicâbî haciz 
iltihabının keşfi, hamızı kibrit ile daha birçok şeyler ihtira 
eden, barutu birçok maksatlarda ve ağır şeyler atmak için 
kullanan İslâmlar’dır. Ticarette ve sanatta da hayatın 
şeklini değiştirecek kadar ileri gitmişlerdi. Paçavradan ve 
pamuktan kâğıt yapıyorlardı. Islâm fabrikalarında yapılan 
kâğıt, Ispanya’dan Fransa, İngiltere, İtalya ue Almanya’ya 
Miladın on üçüncü asrında gitmiştir.

İslâm memleketleri arasında ticâreti ve seyâhali temin 
için yollar açılmış, yollarda kuyular kazılmış, sarnıçlar yapıl­
mış, postalar tanzim edilmişti. Böylece Endülüs, Merakeş, 
Cezâyir, Tunus, Mısır, Sudan, Arabistan, İran, Rusya, Hin­
distan, Çin, Küfe, Basra, Suriye, Irak birbirine bağlandığı 
gibi bunların hepsi de Mekke ve Medine’ye bağlanmıştı.

Müslümanların vücûda getirdikleri muazzam şehirler, 
mektepler, medreseler, hastaneler ue sair ilim ue hayır mües- 
seseleri ue nefis sanatlar bilhassa Gırnata’da on üçüncü asrın 
başından on beşinci asrın ortalarına kadar en yüksek şâhikaya 
çıkmtştı. İslâm hâkimiyeti deurinde Talitla’da iki yüz bin nüfus 
bulunuyordu, İşbiliye'deyalnız ipek dokumaya mahsus “6.000"



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

tezgâh vardı. Umûmî ve husûsî mekteplere Müslümanlar 
fevkalâde önem veriyorlardı. Hakem İbn-i Abdurrahman'tn 
kijtüphânesinde 400.000 cild kitap uardı. Memleket Hıristiyan- 
!ara geçince Kardinal Aksiminis, Gırnata meydanlarında bir 
günde 80.000 cild kitap yakmıştı. Seyyahlardan İbn-i Bendi 
1140'ta Kahire’de yalnız riyâzî ve felekî ilimlere âid 60.000 
eser ve birisi Abdurrahman Sofi'ye âid iki kürre gördüğünü 
söyler. Müslümanlar, medeniyetin ya!ni2 bir şekli ile değil, her 
şûbesiyle meşgul olmuşlar ue bütün ilimlerde başkalarına olan 
üstünlüklerini mûsikide de göstermişlerdir.

Dünyanın her türlü güzelliklerinden ve zevklerinden 
meşrû bir surette faydalanmak Islâm’ın açık emirlerinden 
idi ve bunların birçoklarını AvrupalIlara öğreten Endülüs 
Müslümanları olmuştu. Temi2İik, İslâm’ın esas şartlarından idi. 
Bunun için Müslümanların, Avrupa’nın o zamanki mülevves 
ve kaba elbiselerini giymeleri mümkün değildi. Filhakika o 
zamanlar Avrupalılaşın elbise diye giydikleri şeyler, paçavra 
yığınlarından, müstekreh tufeyliyat yuvalarından başka bir 
şey değildi. Avrupaltlar keten ue pamuktan iç gömlekleri 
giymek usûlünü Islâmlar’dan öğrenmişlerdi.

İşte Hazret-i Muhammed’in tebliğ eylediği Müslüman­
lık; ilim, irfan, terakkî ve medeniyet sahasında böyle dev 
adımlarla yürür ue Dünya’yı yeni bir hayata kavuştururken 
Hıristiyanlık ue onu temsil edenler, ilim ve felsefeyi imhâ 
ediyor ve «Cehalet. sadâkatin anasıdır.» diyerek âlimleri
en büyük cezalara çarptırıyorlardı. Aurupa'da asırlarca 
süren tereddi devrinde Müslümanlık terakki ve teceddüdün
alemdarı olmuştu. Avrupa’da hakikî ilim adamları ateşlerde 
yakılırken, Aurupa cinlere seca'e ederken, paçaura parça­
larına ue kemiklere tapmıyorken İslâm memleketlerinde 
ilim ue irfan en yüksek hürmet ve itibarı görüyordu.

Aurupa, ancak on sekizinci asırda Hukuk-ı Beşer Be­
yannâmesi ile birtakım husûsî gayelerle îlân edilen fikir



KADİR MISIROĞLU

hürriyeti, vicdan hürriyeti, söz ve hareket hürriyeti Islâm’da 
on iki asır önce inkişaf etmişti.

Ne yazık ki, İslâm’ın vücûda getirdiği bu medeniyet, 
bir taraftan kendilerine Ehl-i Salîb (Haçlılar) adını veren bir 
sürü haydudun İslâm diyarına akurâne (kudurmuşçasına) 
saldırmalarıyla, diğer taraftan da Endülüs’ten çıkarılan 
Müslümanların yerlerini işgal eden Hıristiyanlar eli ile yok 
edilmişti. Müslümanlar Ispanya’yı bir cennete çevirmişlerdi, 
Hıristiyanlık onu bir çöle çevirdi. Müslümaniar, Ispanya'yı 
ilim uesan'at müesseseleriyle doldurmuşlardı, Hıristiyanlar 
eizze (azizler) ve tasvirlere ibâdet için kiliselere çevirdiler.

Müslümanların Ispanya'da vücuda getirdikleri irfan ateşe 
verilmişti. Müslüman olan erkeklerle kadınlar ve çocuklar 
hep birden öldürülmüş, yakılmış veya esir edilmişti. Kalabi­
lenler de Afrika sahillerine birer dilenci olarak düşmüştü. 
İlim ve irfan düşmanı olan papazların sevk ettikleri Ehl-i 
Salib sürülerinin Garbî ve Şimâlî Afrika’da yaptıkları vahşet 
de bunun aynı idi. Onlar da uğradıkları yerdeki kütüphâ- 
neleri yakıyor, irfan ve sanat merkezlerini birer harabeye 
çeviriyorlardı."296

296 HülSgu'nun Bagdad’a, Berberîlerin Mısır’a hücumları Maarii-i İslûmiye için 
nasıl bir (elete kasırgası olmuş ise, Ehl-i Salib'ln Sûriye'ye tehacümleri de o kadar 
ve belki onlardan daha ziyâde lahribât-ı ilmiye intaç eylemiştir. Hülâgıı, Bağdııd’a 
girdiyi zaman kitapların bir kısmını kerpiç makamında istimal ederek hayvanlarına ahır 
ve yemlik yaptırmış ve mütebakisini de Dicle Nehrine doldurtmuştu. Ehl-i Salip ise. 
Trablus Şam’ı zaptedir.ee Kont Bertam. Cihan Hırlstiyanlığı’n.ın bu lekeli kahramanı, 
üç milyon kitabı hâvi olan meşhur kütüphaneyi kamilen yakcırır.ıştır. ‘Emir Ali-Ömer 
Rıza Doğrul- RuhuTİsiâm: Corci Zeydan- Medeniyet-! Islârr.iye Tarihi. Sldyo- Tarih 
Hülâsatü* l-Arab)

"Ispanyol'a? Endülüs’e girdikleri zaman etlerine geçen kitapları kamilen yak’ 
mış, kütüphaneler! hak île yeksan etmiş, âsâr-ı medeniye nâmına ne gördü/erse 
kâffesini yakıp yıkmış, bir vakitler irfan ue medeniyetin zirue-ı kemâline l’tilâ 
etmiş (yükselmiş) olan Endülüs'ü, haşyetengiz bir harâbe-zâr-ı cehl ü (ağlayan 
câhil) taassuba çeuirmişlerdi. Avrupa müelliflerinden Conde’nın itiraf ettiği üzere, 
İspanyolların Endülüs'te yalnız umûmî meydanlarda yaktıkları kitapların miktarı 
bir milyonu tecauüz ediyordu. Müverrih Flâehir Kardinal İksmenes'in gayetle 
müzeyyen ve müzehheb ciltlerine bile acımayarak kendi eliyle elli binden ziyâde



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Mİslârn dini terakkiye engel olsaydı, İslâm en kuvuetli 
zamanında hu muazzam medeniyetin, ilim ue terakkinin 
her şubesinde akıllara hayret uerecek bir süratle görülen bu 
yükselmelerin meydana gelmesine imkân olur muydu?

İslâm memleketlerinin az bir zamanda ilim ue medeniyet 
alanında hu derece ileri gitmesi, İslâm Dini’nin ne suretle 
ibtidâî birtakım kauimleri birdenbire ibtidâîlikten kurta­
rarak fazıl bir medeniyet sahasına çıkardığım ue İslam'ın 
ruhunun bunu iktiza ettiğini göstermez mi?Islâm, bu yolda 
emir ue teşuik etmeseydi elbette bunların hiç birisi olmazdı. 
Bu, aynı zamanda, şunu da İzah eder kİ, Miislümanlar’m 
son asırlarda uğradıkları gerileme ue zaaf, ancak İslâm'ın 
bu asil ve hayat verici ruhundan, bu ilim ve ışık ruhundan, 
yine Aurupalılarm muhtelif şekil ue surette yaptıkları tazyik 
uç tesir ile, uzaklaşmış olmalarından ileri gelmiştir.

Müslümanlığın ilme, medeniyete, terakkiye düşman 
olduğunu rrıüslürnanlarırı hayat alanında başka milletlerle 
koşu yapabilmekten âciz bulunduklarım ikide birde ileri 
sürenler, Müslümanlığın hakikatini bilseler veyahud İslâm 
tarihini garazdan uzak olarak inceleselerdi, uerdikleri bu 
hükmün ne kadar yüz kızartıcı olduğunu anlamakta gecik­
mezlerdi. Sayın bir üstadın dediği gibi (M, Şemsettin Gii- 
naltay Zulmetten Nura) İlmî terakkiler hususunda Aurupa 
medeniyetinin Islâmlara borçlu bulunduğu minnettarlığı 
unutmak istemesi acınacak bir şeydir. Aurupa ue Ameri­
ka’nın en faziletli ve tarafsız fikir adamları, bu hakikati 
itiraf ettikleri halde taassup veya herhangi bir maksatla 
İslâm Dini’ni terakkiye engel gibi göstermek, öğle zamanı 
Güneş’i inkâr etmeye benzer. ”297

kitap yakınış olduğunu söylüyor.” (M. Şemseddin Günaltay- İslâm’da Fen ve Felsefi' 
makalesi)

297 A. Hamdi Akseki- İslâm Fıtrî, Tabiî ve Umumî Bir Dindir, İstanbul, 2004, 
sh. 47 vd.



KADİR MISIROĞLU

Müellif, târihî gerçeklere istinaden böyle diyorsa da, maa­
lesef bilhassa ülkemizde “Batılılaşma Hareketi”nin başladığı 
günden itibaren yüce İslâm Dini “mâni-i terakkî" (gelişmeye 
mani) olarak gösterilmiş ve bu asılsız iddia bugün bile bertaraf 
edilebilmiş değildir.

Batı Âlemi’nde -üstelik muharref Hıristiyanlık ve onun 
mutaassıb müntesibi papazlarla mücâdele sonunda- vâkî 
olabilen fikrî uyanış ve teknik terakkî karşısında Şark-Garb 
muhasebesini yapmaktan âci2 bazı yarı münevverlerimiz dehşetli 
bir aşağılık duygusuna kapılmış ve derin bir şüphe girdabına 
sürüklenmiştir. Hiç şüphesiz bir kısmı dış güçlerin telkin, 
teşvik ve hatta fiilî yardımlarının da rol oynadığı bu aşağılık 
duygusu, -çoğu bir ihânet eseri olan- askerî hezimetlerin de 
inzimamıyla gitgide dehhâmeleşerek, nihayet iş, millet nâmına 
icrâ-yı faaliyette bulunmak (!) mevkiindeki resmî ve selâhiyetli 
şahıslarca İslâmiyet düşman (!) ilân edilebilmiştir.

Bugün zihniyetleri -demokratik sebeplerle- “İslâm’a evet, 

fakat Şeriat’a hayır!” suretinde izah ve ifâde edilebilecek olan 
bir çok yarı münevverimizin şu tavnndaki samimiyetsizliğe 
mi, yoksa câhilliğe mi acımak veya kızmak lâzım geldiğini 
kestirmek cidden kolay değildir.

Demokrasiye geçişle birlikte, halkın dînî taleplerine karşı 
takındıkları menfî tavır ve bu tavırdaki inad ve ısrar onlara 
“iktidar"ı bir nevî “memnû (yasak) meyva” hâline getirmişse 
de, birtakım “derin güçler” ve “zinde kuvvetler”e âid ümid 
ve faaliyetleri hâlâ devam etmektedir. Ancak Dünya şartları 
muvacehesinde demokrasiye paydos çekemeyecekleri cihetle 
eninde sonunda milletin galip geleceği muhakkaktır. O zaman 
“şeriat”in İslâm’dan ayrı bir şey olmadığını herkes kabul ve 
itiraf mevkiinde kalacaktır.

Bu oluşta, ilmî gelişmeler ve keşiflerin de Kur’ân-ı Kerim’i 
le'yid edegeldiği gerçeğinin her safhada biraz daha bariz ve



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

harc-ı âlem bir duruma gelmesinin de müessir bir oynayacağı 
kanaatindeyiz.

Bu sebeple İslâm Dünya Görüşü’nün ilimle alâkasını 
anlattığımız bu bahse son verirken aşağıdaki iki hususu da 
belirtmek lâzımdır. Bunlar:

1- N’asslann (âyet ve hadislerin) her taalluku olan meselede 
zamanında bilinen veya ileride bilinecek olan İlmî gerçeklere 
harfiyen mutabık oluşu,

2- İslâm Dünya Görüşü’nün bütün zamanlar boyunca keş- 
fiyât ve İlmî terakkinin önünde bulunmasıdır.298

Şu iki keyfiyetin sarahatle ortaya çıkacağı yakın bir gelecekte 
İslâm'ın talihi ülkemizde ve hatta bütün Dünya 'da değişeceğini 
tahmin güç olmasa gerektir!

298 İslâm tarihi boyunca Müslümanların elde ettikleri harika başarıların tafsilâtına 
ulaşmak isteyenler şu eserlere bakabilirler: Prof. Dr. Seyyid Hüseyin Nasr- İslâm 
ve Bilim, İstanbul 2006: Prof. Dr. Fuad Sezgin- Islâm'da Bilim ve Teknik, Ankara, 
2007.



G-AKILCILIK veya RASYONALİZM
PRENSİPİ

Bundan evvelki bahiste ilimcilik prensibi dolayısıyla söylemiş 
olduğumuz gibi İslâm Dünya Görüşünde akla büyük bir değer 
atfedilmekle beraber bunun mâhiyeti felsefî bir ıstılah (terim) olan 
Rasyonalizm ile aynı değildir. Zira Rasyonalist filozoflar, varlık 
sebebi olmayan hiçbir şeyin mevcut olmadığına, mâkul (akledile- 
bilir) olmayan bir şeyin bulunmadığına inanırlar.2” Bu sebepten

299 "Akliye mezhebi ki, ilm-i mâba’dettablada (metafizikte) sebeb i vücûdu 
olmayan hiçbir şeyin mevcut olmadığına ve fiilen değilse de hükmen ma'kul 
olmayan bir şey bulunmadığına kafi olan mezhep (ekol). Yakını olan her mâ- 
rlfetin (bilişin) gayr-l kcbiM red, kalbı. bedihî (ispatı gerekmeyen) mebâdîden 
(ilkelerden) geldiğine ue bu mebâdınin nezice-i iâzimesi olduğuna havassın 
(hasselerin, duyum organlarının) hakikatin ancak kanşık ue nıuuakkc; bir 
manzarasını tedarik edebildiğine kail olan mezhep Tasauuurâ: ue mebûdî ı 
evueliyyenin menşei akıl olduğuna kail elan bu mezhep tecriıbiye mezhebi 
(Emrlpısme)'nin mukabilidir.”

”...Bilhassa ilahiyat ulemâsı nezdinde ancak akla itimat edilmek lâzım 
geleceğine ve akaid-l dînlyyede ancak aklın muuâfık-ı mantık ue nûr-ı marifet i 
tabiiye muceblnce kanaatbahş olduğunu, tasdik ettiği şeylerin kabıılü lâzım 
geldiğine kail olan mezhep kİ. buna Teoloji (Akliye-i Lâhutlye Mezhebi) tesmiye 
olunur. Bu mezhebe mensup olanlar, gerek kütüb-l mukaddeseyi (mukaddes



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

biz bıı kelimeyi şu felsefi mahiyetiyle değil, sırf akla atfedilen 
ehemmiyet mâhiyetindeki lügavî mânâsıyla kullanıyoruz.

İslâm nazarında aldın ehemmiyet derecesi, onun beşerî 
mesuliyetin iki sebebinden biri olarak kabul edilmesiyle sabit­
tir. Gerçekten İslâm nizamının hâkim olduğu bir ülkede bir 
insanın hukuken borçlarını ödemeye ve haklarını kullanmaya 
başlayabilmesi için gerekli olan şartların biri “bulûğ”, diğeri ise 
“akıf’dır. Yani “âkil” ve “baliğ” olmaktır. Hukukî ehliyet için 
İslâm’ın vaz' ettiği âkil olmak şartı, bütün hukuk sistemlerinde 
de mevcuttur. Tabiatıyla, ceza görmeye ehil olmaktada şu şart 
evveliyetlc dikkate alınır. Yani selîm muhakeme kabiliyeti olmayan 
bir suçluya ceza verilmeyip onu akıl hastanesine kapatmak gibi 
tedbirlere başvurulur. Elverir ki, selîm muhâkeme kabiliyetini 
sarhoşluk gibi arızî sebeplerle izâle etmiş olmasın!..

Bir suçluya akıl sıhhatine mâlik olmak şartı ile ceza veril­
mekte olması, aklın mâkul hareketlerde bulunmak için nâkâfi 
olduğunun şaşmaz bir delilidir. Zira bütün suçlar, aynı zamanda 
aklî olmayan fiillerdir.

İşte bu sebepledir ki akıl, İslâm’da fevkalâde bir ehem­
miyeti hâiz olmakla beraber “akl-ı nakıs” yani noksanlıkla 
mâlûl kabul edilir.* 300 Hattâ aklın yanılmasını önlemek için

kitapları) ue gerek akaid i faukattabia'yı (tablatüsîü inanışları), sırf akli teullâl 
İle izaha çalışır/ar." (bkz. İsmail Fennî Ertuğrul- Lügatçe-i Felsefe - İstanbul 1341 
sh. 575)

300 “Akıl” kelimesi, Arapça "ikaVden gelir. İkal ise, kalkmamas: için devenin 
dizine bağlanan İpin adıdır. Bu ip, develere çölde salma gezip bir tehlikeye mâruz 
kalmaması için bağlanır. İnsanda bu melekeye “akı!" denilmesi de, onun da sahibini 
tehlikelere sürüklenmekten koruyarak zabc u rabt eylemesinden dolayıdır.

İslâm âlimleri, aklı, “akl-ı meâş" ve "akl-i meâd" olarak ikiye taksim ederler. 
Akl-ı meâş, Dünya işlerini kavramaya medar olan akıldır ki, Hazret-i Peygamberin 
“Dünya işlerini siz daha İyi bilirsiniz!.. " {Müslim, Fedâil, 141) hadîs-i şerifiyle buna 
işaret edilmiştir.

Akl-i mead ise, Âhire! işlerini kavramaya medar olan akıldır ki, bunu akl-I meaş 
kavrayama/.



KADİR M1SIROĞLU ----------------------------------------------------

düşünmenin bir nevî metodolojisi olmak üzere “mantık”301 

adıyla bir ilim tesis edilmiştir. Bilinen gerçeklerden hareketle 
bilinmeyenlere ulaşmak üzere akıl yürütmenin, yani i’mâl-i 
fikr etmenin kaidelerini tanzim eden bu ilmî disiplin de aklın 
zaaflarını bertaraf etmeye kifayet etmemiştir.302 Çünkü mebde’

■M11 Kadim Yunan kültüründe, kendisinden evvelki "akıl yürütme” veya ınııhâ- 
keme usulleri üzerine vâki düşünceleri sistemleştirerek bir ilmi disiplin hâline getiren 
ilk lilozof Aristo'dur. Ona göre mantık, bir ilim değil, İlmî faaliyet için sadece bir 
alettir. Oınııı altı kitaptan ibaret olan mantığa dair eserleri, sonradan “Organnn” 
atlıyla tedvin edilmiş ve meşhur olmuştur.

Bütün Ortaçağ ilim hayatına damgasını vurmuş olan Aristo’nun eserleri, 
nıeşlııır tercüme faaliyetleri sırasında Arapça'ya tercüme edilmiş, çeşitli şerhlerle 
zenginleştirilip büyük bir kabul görmüştür. Hattâ hâlâ okunan “İsaguci" (Eisagoge) 
böyle şerhlerden biridir.

Fakat zamanla bilhassa gramerciler, mantık ilmi aleyhine güçlü bir muhalefet 
başlatmışlar ve aralarında Suyûtî gibi büyük âlimlerin de bulunduğu kimseler marn 
tıkla uğraşmayı haranı saymışlardır.

İniiiııı-1 Gazali*nin mantık ilmini Sünnî İslâm kelâmına sokmasıyla bu muhalefet 
zamanla ortadan kalkmıştır. Onu göre mantık ilminin dine ne müspet, ııe de menfî 
bir tesiri vardır. Zira mantıkta ele alınan meseleler, dinî olmadığından oıııın red veya 
inkârı gerekmez. (el-Münkız mine'd-Dalâ), sh. 26)

Mantık, delilleri bilinenden bilinmeyene ulaşma yollarını öğreten bir ilimdir. 
Bııııun için kıyas kullanır. Bu da iki türlü olur:

a-kiikra (türrıevarım/induction): Tam ve nakıs olarak ikiye ayrılır. Bu, bir 
tıiitüı 11‘ln parçalarından hareketle bütüne varıştır.

b-ktintac (lüındengelim/deduction): Umûmî hükümden husûsî lıüknıü çıkar­
maktır.

302 Kadirn Yunan'da meşhur sofistlerden Georgias bir talebeye hukuk ilmini 
öğretmek için bir ücret mukabilinde onunla anlaşmıştı. Ücretin yarısı peşin, diğer 
yarısı da talebenin ilk dâvayı kazanması hâlinde ödenecekti. Çünkü talebenin ilk 
dâvâyı kazanması bu ilmin kendisine mükemmel bir surette öğretilmiş okluğunu 
göstermiş olacaktı.

Tedris (öğretim) faaliyeti sona erince talebe ödediği yarı ücreti bu iş için kâfi 
addederek müteakip yarı Ücrete gerek olmadığını iddia elmiş ve bu sebeple ilk dâvâ 
hocasının kendisini şikâyeti üzerine onunla ortaya çıkmıştı.

Bu dâvada Georgias kendini şöyle müdafaa etmiştir:
"-Ben bu dâvâyı kazansam da, kaybetsem de talep ettiğim ücreti almam icab 

edecektir."
Hâkim:
"-Nedenmiş?'' diye sorunca da şu cevabı vermiştir:
"-Bu dâvâyı kazanırsam, vereceğiniz hükmün gereği olarak talep ettiğim parayı 

almam gerekir. Aksi hâlde vereceğiniz karar bir hüküm ifade etmeyecektir. Öyle ise, 
rıcdeıı muhakeme olunuyoruz?! Kaybedersem, o ilk dâvasını kazanmış olacak ve böy- 
lece borcun doğumu için anlaşmamızda ki şart böylece tahakkuk etmiş olacaktır. Aksi 
takdirde de mukavele hükümsüz kalmış olacaktır ki hukuken bu asla caiz görülemez.”



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

olarak bedahet ölçüsündeki gerçeklerden (mukaddemelerden) 
hareketle büyük ölçüde ”kıyas"ı kullanan mantık ilminde bu 
mebde’ gerçeklerinin (mukaddemelerin) doğruluğunda da 
aynı zaaf ve kifayetsizlikle ma’lûl olan akıl kullanılmaktadır. 
Bu sebepledir ki, ortada hâlâ pek çok mantıkî, fakat doğru 
olmayan felsefî görüş mevcut bulunmaktadır.303 Hâlbuki İslâm 
müçtehidleri de “kıyas” kullandıkları hâlde doğruya ulaşabil­
mektedirler. Çünkü onların i’mâl-i fikredişlerinde mebde' olan 
gerçekler, akıl terazisinin mahsûlü olmayıp beyân-ı İlâhîdir. 
Yani sübjektiflikten (enfüsîlikten) mutlak sûretle berî olan 
“vâhid-i kıyasîler”dir.

Kıyasta başlangıç olarak ele alınan hükmün doğruluğu ise 
"a priori" yani kablî olarak kabul edilir. Bu ise, îmân îcabıdır. 
İman, “kalb ile tasdik’’ olmakla beraber bu tasdikin mukad- 
demesi aklî istidlallerdir. İşte bu sebepledir ki, Peygamber 
-sallallâhu aleyhi ve sellem-:

“Kişinin dini aklıdır. Aklı olmayanın dini de yoktur. ”3M 
buyurmuştur.

Böyle olmakla beraber îmân esaslannda aklı aşan, hakikatine 
ulaşmak için onu acze mahkûm eden meseleler yok mudur?

Buna karşı talebesi de aynı mantıkî delillerle kendisini şöyle müdafaa etmiştir:
-Ben, bu dâyâyı kazansam da kaybetsern de davacının talep ettiği meblâğı 

ödemeyeceğim. Ödememem gerekecektir. Zira kazanırsam, kararınız gereği, 
kaybedersem de mukaveledeki şart tahakkuk etmemiş ve bitmelice borç doğmamış 
olacağı için ödeme yapmam gerekmeyecektir. Aksi hâlde İlk dâvayı kazanamamış 
olmama rağmen mevcut olmayan bir borcu Ödetmiş olursunuz ki bu da hukuken 
aslâ caiz olamaz!”

303 Mantığın veya akıl yürütmenin şu kifayetsizliğine er. mükemmel misal, sofist 
tlozoi-ardır. Onlar doğru olan veya doğru olduğu zannedilen birtakım mukaddeme­
ler! (külli önermeleri) kullanarak adam aldatmak veya menfaat remin etmek yoluna 
giderler. İstidlalin şeklî kaidelerine riâyet etmekle beraber vâsıl oldukları netice 
mugâlata ve safsatadır. Kadim Yunan filozofu Zenon’la başlayan Sofizm mesleğinde 
olanlar bu metodu kullanarak en kat'i bir bedahetten dahî şüphe edilebileceğini 
göstermek İsterler ve eğriyi doğruyu birbirinden ayırt etmenin aklen mümkün 
olmadığını iddia ederler.

3ü*Suyûtî, CVfrrıiu’s Sağîr, ili, S3S, Hadîs No; 4242.



KADİR MISIR O Ğ LU ----------------------------------------------------

Başta Allah'ın Zât hakikati olmak üzere pek çok îmân esâsı 
elhak böyledir. Şu gerçek, yukarıdaki hadîs-i şerife mugayir 
gibi görülürse de değildir. Şöyle ki:

Aynen Pozitivizm'de305 olduğu gibi akıl ve müşâhede sa­
hasına giren ve aklen kabil-i kontrol olan sayısız gerçek vardır. 
Müslümanlar, bunların incelenmesi sonunda, İlâhî emirlere hâ­
kim olan tezatsız ve istisnasız mâkuliyeti zihnen tamim ederek 
bütün İlâhî beyânlara teşmil ederler ve teslimiyete ulaşırlar.

■iı» > Pozitivizm, Au<|uste Comte tarafından ortaya konulmuş bir felsefî çjiiıiiştür 
ki, duyu organları (havâs-ı hamse/beş duyu) ile kabil-i kontrol olmayan hiçbir şeyin 
hakikatini kabul etmez. İslâm ise, insanları "gâilf'e imarı etmeye dâvel ettiğinden 
onun en büyük basmı budur. Diğer materyalist görüşlerin hepsinin kaynağı budur.

Pozitivizmin iki temel prensibi de kendi kendisi ile lezat halindedir. Bu pren­
sipler:

1- Küllilik
2- Zarurîtlk prensipleridir.
Şimdi Pozitivizmin islinad elliği bu iki teme) prensipte kendi kendisi ile nasıl 

müthiş bir tezat hâlinde olduğunu gösterelim:
Suyun buharlaşma derecesini lespit için lalıoratuarda normal basınç altında saf 

su kaynatılır. Belli hir derece-ı hararette buharlaştığı görülür. Sonra (ecrfüjeye de­
vamla bu hadise tekrarlanır. Bütün bu tecrübelerde sııyun hep aynı derece-i hararetle 
buharlaştığı görülür. Sonra bundan umûmî bir hüküm çıkarılarak, *Very(tefindeki 
saj sular normal basınç altında yüz derece hararette buharlaşır. ” denilir. Hâlbuki 
bölün suları denemeden bu umûmî hükmü kabul ederler. Bundan dolayı onların 
kullandıkları istikra’ya (tümevarıma) “İstikrâ-yı nâkıs" (eksik tümevarım) denilir.

Bu misale dilckat edilirse, bütün sular tecrübeye tabî İutulmarmşhr. Bu umumî 
hiikme nasıl olup da vâsıl olabildikleri sorulunca da pozilivisfler:

“■Binlerce suyu tecrübe ettikten sonra hepsinde aynı hususiyetlerin devam 
elliğini görünce ulaştığımız bu neticeyi zihin laboratuarında ta’mirn ellik, yani 
umûmîleşi irdik." derler.

Hâlbuki bu, onlar için bir tezattır. Zira laboratuarla olmayan bir hükmün doğru­
luğunu kabul etmezler.

Diğer taraftan dindarların yaptığı da aynen böyledir. Onlar da müşahede 
sahasına giren dînî emirlerdeki akla uygunluğun teselsül edip gittiğini görünce, bu 
ma’kuıiyetın akı) erdiremedikleri meselelerde de devam edeceğini kabul ve tasdik 
ederler. Pozitivisıler bu keyfiyeti kendileri için tabiî kabul ettikleri hâlde dindarlar için 
gayr-i aklî sayarak bütün metafizik gerçekleri reddederler.

Poziıivistler, eşya-y: tabiiyyece mevcud husûmetleri ve bunlar arasındaki farkları 
laboratuar tecrübeleri ile izah edemedikleri hâlde bunları “zarûrlyât" deyip kabul 
ederler. Meselâ buharlaşma veya özgül ağırlık farklarını yalnız tespitle iktifa ederler, 
fakat bunların sebeplerini araştırmazlar. Çünkü yaratılış hikmeti onların alâkaları dışın­
dadır. Bunun üzerinde zihnen bile i’mâl-i fikr etmezler. Hâlbuki onlara göre her kahul, 
lalıoraluar tecrübesi ile sâbil olmak gerekmektedir. Bu sebeple eşya-yı labiiyycnin hulkî 
(yaratılıştan gelen) husûsiyetlerini ”a priori” kabul edişleri de onlar için bir tezattır.



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Üstelik ilmin kaydettiği terakki de hep bu anlayışı teyid 
edegelrrıiştir. Buna dâir iki misal zikredersek, dindarların şu 
tutumlarının yadırganmasındaki abes daha iyi anlaşılır:

Kur an-ı Kerîm’de insanların tekrar ihya edilip hesaba 
çekileceği beyân olunurken:

“İnsan, kemiklerini kesin olarak bir araya toplayama- 

yacağımızı mı sanıyor? Evet, parmak uçlarını dahî düzen­

lemeye gücümüz yeter.”-”6 buyurulmaktadır.

Burada parmak uçlarından bahsedilmiş olması, belagata 
aykırı görülür. Çünkü hesaba çekilecek insanın kemik iskeleti 
bile yeniden ilıyâ olunduktan sonra ayrıca parmak uçlarının 
zikri zâ'ıd gibi görünür; hâlbuki bu bir hikmete mebnîdir. Lâkin 
yüz elli sene evveline kadar parmak uçlarında her insan için 
münhasır bir hususiyet bulunduğu bilinmiyordu. Bunu 1856 
yılında bir İngiliz âlimi olan Genn Ginsen keşfetmiştir. O 
tarihten beri bir insanın imza atmak yerine bir yere parmak 
basması kâfi görülmektedir.

Bunun gibi Kur an-ı Kerîm’de ancak yeni yeni keşiflerle 
hikmeti bilinebilen birçok beyân mevcuttur ki, bu bahse evvelce 
başka bir münasebetle az çok temas etmiş bulunduğumuzdan 
misalleri çoğaltma yoluna gitmiyoruz. İsteyenler bu gibi hususlar 
için bunların tafsilâtını anlatan eserlere müracaat edebilirler. 
Zira böyle eserler Türkçemizde az değildir. Biz, Peygamber 
-sallallâlıu aleyhi ve sellem-'in beyânlarından da o sözlerin 
vârid olduğu zamanlar için bilinmesi imkânsız olan, ancak 
zamanla vâkî keşifler sonunda anlaşılabilen bir-iki hususu 
daha arzedelinı.

Bir karasineğin içilecek bir suya bir kanadı değmişse, 
diğerinin batırılması bir Peygamber emridir. Bu gerçeği ifade

30 r.
_____  

Kıyamet Sûresi, âyet 3 4.



KADİR MISIROĞLU ----------------------------------------------------

eden hadîs-i şerîfin sıhhati üzerine 50-60 sene evvel Mısır’da 
din âlimleri ile mütefennin insanlar arasında uzun süren bir 
münakaşa cereyan etmiş ve netice olarak şu gerçek ortaya 
çıkmıştır:

Karasineklerin bir kanadı altında zehirli sporlar, diğer 
kanadı altında ise bu zehirli sporları izâle eden faydalı sporlar 
mevcuttur. Karasineğin içilecek suya, bir kanadı değdiği tak­
dirde onun zehirli sporları ihtiva eden kanat olmak ihtimali 
karşısında öteki kanadı da suya batiniırsa, muhtemel zehirlerin 
nötralize olması, yani tesirinin izâle edilmesi gerçekleşmiş olur. 
Bunu 1.400 sene evvel yaşamış ümmî bir peygamber, vahiyle 
kendisine bildirilmeksizin nasıl bilebilirdi?!

Diğer bir misal de şudur: Hadîs-i şeriflerde yüznumaraya 
giren insanların başlarının örtülü olması emredilmiştir. Bu­
nun ciddî bir hikmete mebnî olduğu da ancak asırlarca sonra 
anlaşılabilmiştir. Şöyle ki, yüznumara pis kokuların deveran 
ettiği bir yerdir. Kıllar ise, kokuyu emme ve muhafaza etme 
hassası bakımından son derece istidadlıdırlar. Güzel kokuyu 
sakala sürme âdeti de bu yüzdendir. Meselâ bir odada açık 
bir kap içinde tuz, diğer bir kap içersinde un bulundurulursa, 
belli bir müddet sonra tuz, havanın nemini emerek nemlendiği 
hâlde, un uzun müddet durumunu muhafaza eder. İşte tuzun 
havadaki nemi emme istidadı gibi kılların da kokuya karşı böyle 
bir vasfı mevcuttur.

Hazret-i Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem-, vücuduna 
dövme yaptıranlara lanet etmiştir. Bugün biz dövmenin insan­
dan insana cüzzam geçirdiğini ve “serum hepatit” denilen bir 
sarılık hastalığını bulaştırdığını biliyoruz. '

O yüce varlık: “Sirke ne güzel bir katıktır." buyurmuştur. 
Bugün sirkenin sadece iştah açıcı değil, aynı zamanda mikrop 
öldürücü olduğunu da artık biliyoruz. O bilhassa kullanıldığı marul 
gibi yeşil salatalıklardaki bakterileri tesirsiz hâle getirir.



__________________________  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Etobur hayvanların etlerinin yenmesi haramdır. Bununla 
İslâmiyet, tirişınli hastalıkları önlemiştik Türkiye'de bugün 
tirişinli hastalığa rastlanmamaktadır. Bunun sebebi İslâmiyet'in 
koruyucu hükümleridir.“Türkiye’de bu şerit, ancak İmroz 
Adası'nda bulunmuştur. Bilindiği gibi bu adada domuz 
yetiştirilen çiftlikler bulunmaktadır.”307

Abdest alırken kollar, abdest suyu dirseğe doğru akacak 
şekilde yıkanır. Bugün doktorlar da ellerini böyle yıkarlar. Çünkü 
bu takdirde mikroplar suyun son akış noktası olarak en çok 
kullanılan parmak uçlarında değil, dirsekte toplanır.

Bu hususta sayılıp dökülecek misaller sonsuzdur. Bütün 
bunlar İslâmî emir ve yasakların mesnedi olan İlmî sebeplerin 
hududunu günbegün genişletmektedir ki, bu durum herhangi 
bir zamanda yaşayanların aklen hikmetine vâkıf olamadıkları bir 
hükmü münakaşasın kabul etmelerinin ma’kuliyet sebebidir.

Bu bahsi bitirirken bir de İlâhî beyanlar karşısında İslâm 
âlimlerinin kullandıkları “tevil" meselesine temas edelim:

Her lisanda bir kelime üç sûrette kullanılır:

a-Hakikat,

b-Mecâz,

c-Kinâye.

Bu durum, hiç şüphesiz Arapça için de aynen vâriddir. 
Kur'ân-ı Kerim’in âyetlerinden hüküm ve mânâ istinbat edilirken 
(çıkarılırken) bu lisan hususiyetleriyle birlikte akıl ve muhakeme 
kullanılır. Lâkin “müteşâbih” denilen öyle âyetler vardır ki, 
onlar zahir mânâsına hamledilmeye müsâid değildirler.

307 Prof. Dr. Ekrem Kadir Unat- Bulaşıcı Hastalıklarla Savaş ve İslâm Dini, 
İstanbul 1975, slı. 'lO.



KABİR MISIROĞLU ----------------------------------------------------

Meselâ “Allah’ın eli, onların elinin üstündedir.”308 âyet-i 
kerimesinde Allah’a “el” izafe edilmesi imkânsız olduğundan, bu 
te’vil olunarak “kudret" sûretinde anlaşıldığı malumdur. Lâkin 
tefsirde âyetlerin yüklendiği mânâyı hemen ekseriyâ isabet 
mevzuubahs olduğu hâlde, tevilde asla bir kat’iyyet yoktur. 
Çünkü teville elde edilen netice akıl mahsulüdür. Akıl ise, bu 
gibi ifâdeler karşısında ihtimallerden birini kabul etmeyi icab 
ettirir. O ise vecihlerden sadece bindir. Binâenaleyh te’vil, 
tehlikeli bir iştir.

Cenâb-ı Hak, bu tehlikeyi şu âyet-i kerime ile beyân bu­
yurmaktadır;

“O mâbud-i hakimdir ki, senin üzerine Kur’ân’ı indir­
di. Ondan bir kısmı muhkem âyetlerdir kî, onlar o kitabın 
aslıdır. Diğer bir kısmı da müteşâbih âyetlerdir. Artık 
kalplerinde eğrilik bulunan kimseler fitne aramak ve onu 
te’vil arzusunda bulunmak için o kitaptan müteşâbih ola­
nına ittibâ ederler. Hâlbuki onun te’vilini Allah Teâlâ’dan 
başkası bilemez. İlimde rüsuh sahibi olanlar ise, «Biz ona 

iman ettik, hepsi de Rabbimizin cânibindendir.» derler. 
(Bunlan) tam akıllı zâtlardan başkası tezekkür edemez.”309

Bundan dolayıdır ki, Vehhâbîler, bu gibi müteşâbih âyetleri 
te’vil etmeyip onları olduğu gibi bırakırlar. Hatta te’vili küfür 
sayarlarsa da, doğru olan akla dayanan te villerin bir ihtimal 
olduğunu hesaba katmak ve kat’î ifâdelerden sakınmaktır. Çünkü 
akıl, evvelce de ifâde olunduğu gibi kâmil olmayıp nakıstır.

Kur’ân-ı Kerîm karşısında beşerî aklı âciz bırakan bir başka 
mesele de “hurûf-i mukattaa”dır. Bu tâbir, bazı sûrelerin 
başında bulunan tek tek harflerdir. Bunlar bir kelime teşkil 
etmeksizin sûrelerin başında bir veya birkaç harf olarak yer 

308 Fetih Sûresi, âyet 10.
309 Âl-i İmran Sûresi, âyet 7.



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

alırlar. Lâkin o harflerin okunuşu olarak değil, mürtesemi 
(resmi) suretinde mevcuddurlar. Bunu Lâtin harfleri ile şöyle 
izah edebiliriz: Meselâ yeni alfabede mevcud olan harflerden biri 
“b”dir. Ancak bu yazdığımız şekil onun mürtesemi (resmi)dir. 
Onun okunuşu ise, “be”dir. Bu mantıkla, Kur’ân harflerini 
düşününüz!.. Bunlar, bir kelimenin unsurları olmayıp sırf tek 
tek bazı harflerin mürtesemi bulunduğuna göre, bunların 
mânâsı nedir? Akıl, bu noktada da âcizdir. îslâm âlimleri bu 
“lıurûf-ı mukatt<ıa”nın, Allah ile O'nun Rasûlü arasında bir 
şifre olduğunu söyleyip sükûtu ihtiyar ederler.



H-İYİMSERLİK VEYA OPTİMİZM
PRENSİP!

İyimserlik veya kötümserlik her şeyden önce bir zihniyet 
meselesidir. Zihniyet ise psikolojik veya manevî bir zeminde 
vticud bulur. Bu sebepledir ki, ruhu, huzur ve sükûna ulaşama­
mış olanlar bu husustaki mahrumiyetleri nispetinde "bedbin” 
yani kötümserdir. Ruhun huzur ve sükûnu ise, insanın kalb ve 
dimağının tatminine bağlıdır. Buna da “iman" sayesinde ulaşılır. 
Çünkü îman, fizik ve metafizik âlemlere âid olmak üzere, insan 
tefekkür ve tahassüs melekelerinin taleplerine topyekûn ve 
muknî bir cevaptır. Kâinât’ın, yaratıcısında zirveleşen tezatsız 
bir kıymet hükümleri manzûmesi olarak, âlemin kördüğüm 
karışıldığı sûretinde telâkki edilmesinden doğarak beşerî ızdırap 
ve huzursuzluğu bertaraf eder. Fânîliğe isyan tabiî meylinden 
doğan tatminsizliği gidererek insana “Dâreyn" (iki âlem) yani 
Dünya ve âhiret ufku açar.

Ancak evvelce söylediklerimiz hatırlanırsa, kolayca anlaşılır 
ki, şu neticeyi hâsıl edebilecek vasıftaki îman, sadece İslâm ile 
sâbit olan imandır.



--------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bu sebepledir ki, Hazret-i Peygamber:

"RecâüTmü'mini min-îmânihî” yani “Mü’minin iyim­
serliği imandandır." buyurmuştur. Çünkü o, îman, Allah ve 
Kâinat hakkında en mükemmel bir idrâkin eseridir. Bundan 
dolayı da Cenab-ı Hak: “Kalbler ancak Allah’ın zikriyle 
tatmin olıır.”310 buyurmaktadır.

İyimserlik veya kötümserlik eşya ve hadiselerin müşahe­
desinde varılacak kıymet hükmünün oluşmasında en müessir 
bir âmildir. Meselâ yarısı dolu, diğer yarısı ise boş olan bir 
bardağa bakan bedbin kimseler “yarısı boş" derken, aksine 
nikbin yani iyimserler “yarısı dolu bir bardak" hükmünü verirler. 
Bu iki tespit de doğru olmakla beraber aralarındaki tek fark, 
zihniyetten doğan bir “takdim-te’hir” yani öne çıkarma ve 
geriye bırakmadır.

İslâm, böyle durumlarda dâimâ “yarısı dolu bir bardak" 
dedirten müspet (olumlu) bir zihniyet tesis eder. Nasıl mı? 
Kısaca îzah edelim:

Evveliyetle, insan idrâki karşısındaki en çetin mesele olan 
“kader” ve onun bir parçası olan kendi âkıbeti hakkında ümit- 
var olmayı icab ettiren bir inanışı emretmektedir. O’na göre 
“mutlak ye’s”, yani ümitsizlik küfürdür. Emir, “beyne’l-havfi 
ve’r-recâ” yani “korku ile ümit arasında" bulunmaktır. Diğer 
taraftan vâkî olacak günahlar için samimî bir tövbenin, hayat 
sonuna kadar daima kabul olunacağı da İlâhî vaadlerdendir.

Bir hadîs-i şerifte:

“Güneş batıdan doğmadan önce kim tevbe ederse, 
Allah, onun teubesini kabul eder." buyrulmuştur.311

Kâinatta olup biten her şey (şuûnât) ve varlıklar, İlâhî sıfat 
tecellîlerinin terkipleri ile vücud bulur. Bunlarsa, “celâlî” ve

310 Rn'd Sûresi, âyet 28.
3,1 Müslim. Zikr, 43.



KADİR MIS1ROĞLU 

“cemâlî” olmak üzere iki kategoridir. “Hayrın da şerrin de 
Allah'tan olduğu”nu söylerken kastedilen budur. Allah’ın iradesi 
her oluşta, rızâsı ise sadece hayırda mevcuddur. Lâkin bütün 
bu oluşumlarda galebe, cemâlî tecellîdedir. Bunun için hadîs-i 
kudsîde "Rahmetim gazabımı geçmiştir.”312 buyrulmuştur.

Bununla insanlara iyimser bir ufuk sunulmaktadır.

Ayrıca Allah, âyet-i kerîme’de:

“Kıtal (savaşmak) üzerinize yazıldı, gerçi o size hoş gel­
mez, fakat olur ki, siz bir şeyden hoşlanmazsınız, hâlbuki 
hakkınızda o bir hayırdır ve olur ki, bir şeyi seversiniz, 
hâlbuki o hakkınızda bir şerdir. Siz bilmezsiniz, Allah 

bilir.”313 buyurmak sûretiyle kahr içinde lütfunun veya lütuf 
içinde kahrının tecellî ihtimallerini hatırlatarak belâ ve musi­
betlere karşı mukavemet ve sabrı, lütuf ve ihsanlara karşı da 
azıp şımarmama his ve fikrini telkin etmiştir.

Böylece, her türlü belâ ve musibet karşısında va’d olu­
nan büyük ve edebî hayat yanında bu musibetlerin hiçliğini 
düşündüren tesellî ve ihtarlarla dolu büyük kitabı ile hayatın 
gailelerine karşı sabır ve mukavemet telkin eder. Allah’tan, 
hakkımızda dâima hayır murad etmesini niyaz eylemek ge­
rektiğini öğretir.

Rüyaların bile hayra yorulmasını emretmek suretiyle her 
işte “nikbin" bir hâlet-i rûhiyeye bağlanarak Allah'ın rahmet 
ve lütfundan ümitvar olmayı telkin eder. İnsanı kuşatan er. girift 
suâl ve endişeleri, er. belîğ ve veciz beyânlarla cevaplandırır. 
Böylece Kâinat'taki meselelerin tâbir-i mahsûsu ile zenci saçı 
hâlinde karışıp insan müfekkiresini muztarip kılmasını önler. 
Kısaca "Bir kere de azme(dip kendi irâdene düşen rolü ifâ

3,2 "Sebekat rahmeti ali gadcfat" kudsî hadistir. Kudsî hadis, mânâsı Allah'ları 
lafzı (kelime seçimi) Peygamberden olan hadîslir. (Buharı. Tevhid, 22; Müsllın, 
Tövbe, 14-16)

313 Bakara Sûresi, âyet 216.



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

e)ttîkten sonra artık Allah’a tevekkül et”314 diye emrederek 
sükûn ve saadete ulaştırır. İslâm’ın bu husustaki görüşü, bir 
döviz hâline konmak îcab etse kısaca şöyle denebilir:

“Allah var, keder yok!..”

İslâm'ın ne ölçüde nikbin bir görüş ufku gerektirdiğinin 
anlaşılması için, Peygamber Efendimiz Hazretlerinin hayat­
larından bir vak’ayı misâl olarak zikredelim. O, ashabı ile bir 
yola gidiyorlardı. Yolda kokmaya başlamış bir köpek cesedi 
vardı. Herkes burnunu tıkayarak oradan geçerken O, cesede 
yaklaşıp bakarak:

“-Bu köpeğin ne güzel inci gibi dişleri var, gördünüz mü?” 
diye buyurmuşlardır. İşte mü’min ölçüsü budur.

Bu meseleyi tam mânâsı ile kavramak için daha önce 
“Dînin Sunduğu Tesellî” ve “Mahrumiyetler Karşısında 

Tasavvuf? Telâfi ve Tedâvî Yollan” başlıkları ile yazdıklarımız 
hatırlanmalıdır.

Gerçekten tasavvufî görüş, insana bu bâbda daha da 
teselli ve iyimserlik sunmaktadır. Zîrâ günahkâr ve kusurluya ' 
karşı her yanlıştan dönmenin, bağışlanmanın ve düzelip 
doğru yola gelmenin mümkün olduğu anlayışı ile muamele 
etmek usûlü benimsenmiştir. Çok meşhur olan ve yanlışlıkla 
Mevlânâ’ya (1207-1273) atfedilen şu kıt’a, düzelip kurtulma 
şansının her ahvâlde mümkün olduğunu beliğ bir sûrette 
ifade etmektedir:

Bâzâ bâza her ân çi hestî bâza 

Ger kâfir ü gebr ü biitberestî bâzâ 
İn dergeh-i mâ d erge h-i nevmidî nîst 

Sad bâr eğer tevbe şikestî bâzâ

311 Âl i İınran Sûresi. <ıyel 159.



KADİR MJSIROĞLU

Yani:

Gel gel, yine gel, her ne olursan ol gel, 
Kâfir de, Mecûsî de, Putperest de olsan gel! 
Bizim dergâhımız ümitsizlik dergâhı değildir,
Teuheni yüz kerre bozmuş olsan yine gel!..

Bu kıranın aslında İranlı Ali adındaki bir şâire ait olduğu 
hâlde Mevlânâ’ya mâl edilişi, O’nun felsefe ve zihniyyetine 
uygunluğu sebebiyledir.

Bu bahsi bitirirken, Allâh’ın rahmetinin gadabına galip 
olmasının fiilî misallerinden şu iki hadîs-i şerifi dikkatlerinize 
arz edelim:

“Ebû Saîd Sa’d bin Mâlik bin Sinan el-Hudrî-radı yal- 
lâhu anh-’den rivayet edildiğine göre, Rasûlullâh -sallâllâhu 
aleyhi ve sellem- şöyle buyurdu:

Vaktiyle doksan dokuz kişiyi öldürmüş bir adam 
vardı. Bu zât yeryüzünde en büyük âlimin kim olduğunu 
soruşturdu. Ona bir rahibi gösterdiler. Bu adam rahibe 
giderek:

"-Doksan dokuz adam öldürdüm. Tevbe etsem olur 
mu?” diye sordu.

Kâhib:

"■Hayır, kabul olmaz!..” deyince adam, onu da öldürdü. 
Böylece öldürdüğü kimselerin sayısını yüz'e tamamladı. 
Sonra yine yeryüzünde en büyük âlimin kim olduğunu 
soruşturdu. Ona bir âlimi tavsiye ettiler. Onun yanma 
giderek, yüz kişiyi öldürdüğünü söyledi; teubesinin kabul 
olup olmayacağını sordu.



-------------------------------------------- ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

"-Elbette kabul olur. İnsanla tevbe arasına kim girebilir 
ki?! Sen falan yere git. Orada Allah Teâlâ’ya ibadet eden 
insanlar var. Sen de onlarla birlikte Allâh'a ibâdet et. Sakın 
memleketine dönme. Zira orası fenâ bir yerdir. ” dedi.

Adam, denilen yere gitmek üzere yola çıktı. Yarı yola 
varınca eceli yetti.

Rahmet melekleriyle azap melekleri, o adamı kimin 
alıp götüreceği hususunda tartışmaya başladılar.

Rahmet melekleri:

"-O adam tevbe ederek ve kalbiyle Allâh’a yönelerek 
yola düştü. ” dediler.

Azap melekleri ise;

"-0 adam hayatında hiç iyilik yapmadı ki!..” dediler.

Bu sırada insan kılığına girmiş bir melek çıkageldi. 
Melekler onu aralarında hakem tâyin ettiler.

Hakem olan rnelek:

"■Geldiği yerle gittiği yeri ölçün. Hangisine daha ya­
kınsa, adam o tarafa âidd'ır." dedi.

Melekler, iki mesafeyi ölçtüler. Gitmek istediği yerin 
daha yakın olduğunu gördüler. Bunun üzerine onu rahmet 
melekleri alıp götürdü."315

Sahîh-i Müslim'deki bir rivayete göre:

"O kimse iyi insanların yaşadığı köye bir karış daha 
yat-ın olduğundan oralı sayıldı.”

Sahih-i Müslim'deki bir başka rivayete göre ise;

Buhâıî. Enbiyâ, 54; Müslim, Tevbe, 46, 47, 48-



KADİR M İS IR OĞLU -------------------------------------------------

"Allah Teâlâ öteki köye uzaklaşmasını, beriki köye 
yaklaşmasını, meleklere de İki mesafenin arasını ölçmelerini 
emretti. Adamın beriki köye bir karış daha yakın olduğu 
görüldü. Bunun üzerine afu edildi.”316

Peygamber -aleyhissalâtu vesselâm-, Allah’ın izniyle, sair 
insanlardan farklı olarak zaman itibariyle geriye gidebildiği gibi 
ileriye de gidip olacakları olmuş gibi gererek anlatabilir. Bu suretle 
birçok beyân ve ihbarda bulunmuşlardır ki, onlardan biri şudur:

“ Mahşer günü bir kimsenin hasenat ve seyyiâtı hesaba 
çekilmiş. Amel defterindeki bir tek haseneye (sevaba) mukabil 
geri kalanların kâffeten seyyiât olduğu görülmüş. Bu sebeple 
cehenneme sevk olunmuş. Giderken aynı yolda Dünya'da iken 
dost olduğu bir kimseye rastlamış. Ve O’na:

“-Hayrola? Sen Dünya’da iken benim gibi âsî bir kimse 
değildin, bu yolda işin ne?!” diye sormuş.

Dostu demiş ki:

“-Doğru söylüyorsun, ama hasenat ve seyyiâtım hesap­
landığında bir seyyie (günah) fazla geldi. Anamdan, babamdan 
ve evlâtlarımdan bir hasene alarak cehenneme girmeden cen­
nete gitmek istedim. Hiçbiri bunu bana vermedi. Onları kendi 
başlarının derdine düşmüş buldum. Şimdi bir seyyie karşılığı 
kadar azab görmek üzere bu yoldayım!.."

Bunu duyan arkadaşı:

"-Biz seninle Dünya'da arkadaştık. Beni pek çok ikaz ederdin 
de ben dinlemezdim. Bak, şimdi benim bir tek haser.em var. 
Belki o da senin sayende oldu. Madem o bir tek hasene seni 
kurtarmaya yetiyor, onu sana vereyim de bari sen cehennem 
gitmekten kurtul!.." dedi.

316 Rlyâzu's-Sâlihîn, İstanbul, 2001, c: I, sh: 164 vd.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bunun üzerine Cenâb-ı Hak:

"-Ey kulum!.. Madem ki, sen o tek bir haseneni, bu dostuna 
verebildin, senin bütün seyyiâtını da afv ettim. Hadi birlikte 
cennete girin!.." buyurmuştur.

İşte afv ve merhameti böyle engin bir “Rabbü’l-Alemîn”e 
iman eden bir mü’min, nasıl bedbin (kötümser) olabilir! Esasen 
Cenâb-ı Hak, şöyle buyurmuyor mu?!

“De ki: Ey nefislerine karşı haksızlık yapmakta aşırı 
giden kullarım!.. Allah'ın rahmetinden ümit kesmeyin. 
Allah biitüıı günahları bağışlar. Çünkü O, yarlığayıcı ve 
bağışlayıcıdır. 17

Diğer bir âyet-i kerîmede de:

“Gerçek şu ki, kafir olanlardan başkası Allah'ın rah­
metinden ümit kesmez.”:UH

Allah’ın bu engin afv ve merhametini lâyıkıyla anlayabilmek 
için Peygamber -aleyhissalâtu vesselâm-’m şu hadîs-i şerifini 
de dikkatlerinize sunalım:

"Ömer bin el-Hattab -radıyallâhu anh- şöyle dedi:

“(Bir keresinde) Rasulullâh -sallâllâhu aleyhi ue sellem-'e 
(ayrı düştüğü) çocuğuna duyduğu özlemden dolayı rastla­
dığı her çocuğu kucaklayan, göğsüne bastırıp emziren bir 
kadının da aralarında bulunduğu bir esir grupu getirdiler. 
Rasûlullâh -sallâllâhu aleyhi ue sellem- çevresindekilere (o 
kadını işâretle):

“■Bu kadının çocuğunu ateşe atacağına ihtimal uerlr 
misiniz?0 diye sordu.

3,7 Zümer Sûresi, fiyet 53. 
’1Ifi Yusuf Sûresi, iiyet 87.

___________________



KADİR MIS1R0ĞLU —

“-Aslâ atmaz!.. ” dedik.

Bunun üzerine Hazret-i Peygamber:

“-işte Allah Teâlâ kullarına, bu kadının yavrusuna olan 
şefkatinden daha merhametlidir. ” buyurdu.319 *

Diğer bir hadîs-i şerif de şöyledir:

Ebû Hüreyre -radıyallâhu anh-’ten rivayet edildiğine 
göre, Rasûlullâh -sallâllâhu aleyhi uesellem-, Allah Tebâ- 
reke ue Tcâlâ'dan naklederek şöyle buyurmuştur:

“Bir kul günah işledi de, ((Allah'ım, günahımı bağışla!» 
dedi mi, Allah Tebâreke ue Teâlâ:

((Kulum bir günah işledi ue (fakat) günahı bağışlayacak 
ueya bu yüzden kendisini hesaba çekecek bir Rabbi oldu­
ğunu bildi.» der.

Sonra kul, tekrar günah işledi de, «Rabbim, günahımı 
bağışla!» dedi mi, Allah Tebâreke ue Teâlâ:

((Kulum bir günah işledi ue (fakat) günahı bağışlayacak 
veya bu yüzden kendisini hesaba çekecek bir Rabbi oldu­
ğunu bildi.» der.

Sonra kul, tekrar günah işledi de, «Rabbim, günahımı 
bağışla!» dedi mi, Allah Tebâreke ue Teâlâ:

«Kulum bir günah işledi ue (fakat) günahı bağışlayacak ueya 
bu yüzden kendisini hesaba çekecek bir Rabbi olduğunu bildi. 
Ben kulumu afu ettim, artık dilediğini yapsın.»” buyurur.321’

Ebû Hüreyre'den nakledilen başka bir hadîs-i şerifte de 
şöyle buyrulmuştur;

3,9 Bııhârî, Edeb, 18; Müslim, Tevbe, 22; ayrıca bkz: Ebû Dâvııcl, Cenâiz, 1:
Ibıı-i MAce, Zühd, 35.

’12H Buhârî, Tevhid, 35; Müslim, Tevbe, 29.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

"Canım kudret elinde olan Aliâh’a yemin olsun ki, 
siz hiç günah imlememiş olsaydınız, Allah sizi yok eder, 
yerinize günah işleyip Allah’tan bağtşlanma dileyecek bir 
millet getirir de onları bağışlardı. ”321

Bütün bıı söylenenler açıkça göstermektedir ki, gerçekten 
iman edip Müslüman olan hiçbir kimse bedbin (karamsar) ve 
ümitsiz olamaz!.. Aksine her ahvâl ve şerait akında iyimser, 
binâenaleyh ümitvar ve huzurlu olur!..

321 Müslim, Tevbe, 11.



2- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜNÜN
MÜŞAHHAS veya AMELÎ ve

AHLÂKÎ PRENSİPLERİ
İslâm Dünya Görüşü, sırf nazarî bir görüş değildir. O, 

tatbik olunmak ve bunun neticesinde Dünya ve Ukba (dâreyn) 
saadet ve selâmetini temin etmek maksadıyla vaz’ olunmuştur. 
Bununla beraber daha önce anlatılmış olduğu üzere, onun bir­
çok da nazarî prensibi mevcuttur. Fakat bunlar, benzer felsefî 
görüşlerden farklı olarak bir zihin jimnastiği olmak üzere değil, 
amelin mantığını (dialektiğini), daha doğrusu ruhunu teşkil 
etmek maksadıyla ortaya konulmuş bir “kıymet hükümleri 
ınanzûmesi”dir.

Unutmamak gerekir ki, her fiilin psikolojik veya fikrî bir 
âmili mevcuddur. İslâm Dünya Görüşünün nazari prensipleri, 
doğru amele zemin teşkil edecek bir zihniyet oluşturur. Çünkü 
nihâî gaye, ancak fiil ve amellerle gerçekleştirilebilecek olan 
beşerî huzur ve saadettir.



------------------------------------------  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bu bakımdan bu ikinci başlık altında anlatılacak olanlar, 
o nazarî prensiplerin -bir nevî- amele aksedişi demektir. Bu 
prensipler birer "diistûrıı’l-amel” yani hatt-ı hareket kaideleri 
olduklarından, aynı zamanda “ahlâkî”dirler. Bundan dolayıdır 
ki, serlevhada “amelî ve ahlâkî” ibaresini kullandık. Ancak 
bunların bir vasfının da ahlâkî olmasına rağmen ayrıca bir de 
“Ahlâk Prcnsipi” başlığı altında ahlâkî bahisleri ayrıca anlat­
mak lüzumunu hissettik. Zira İslâm Dünya Görüşünün ihtivâ 
ettiği hükümler üç kategori teşkil eder. Bunlar:

a-Akâid,

b-Muâınelât,

c-Ahlâk’tır.

İnsanoğlundan sâdır olabilecek fiiller sonsuzdur. Böyle 
olmakla beraber, onların da belli başlı prensipler altında grup­
landırılarak anlatılması için umumî prensiplere ircâ edilmeleri 
bir zarurettir.

Gerçi, usûl itibariyle kazuistik (meseleci) metodu benim­
semiş bulunan İslâm Hukuku’nda, ihtimaller derpîş edilerek 
(öne sürülerek) bunların her birinin ayrı ayrı hükme bağlanması 
esastır. Bundan dolayı ilmihaller ve fıkıh kitapları bu metodla 
tanzim edilegelmiştir. Fakat bizim bu eserde takip ettiğimiz gâye, 
İslâm’ın her meseleye dâir hükmünü tâdâd etmek yerine, onları 
temel prensiplere ircâ ederek bu prensiplerin mâkes olduğu 
birkaç örnekle yetinmek ve evveliyetle İslâmî hükümlere hâkim 
olan zihniyeti ortaya koymaktır. İslâm’ın, ancak bu suretle bir 
“Dünya Görüşü” olarak kavranabileceğine inandığımızdan, 
umumî bakışı temin maksadıyla meseleleri hükümlere hâkim 
prensipler itibariyle ele almayı uygun görüyoruz.



A- TEADDÎLİK veya DİNAMİZM PRENSİPİ
Denilir ki, faal ve hamleli (aktif ve dinamik) olmak, İslâm 

Dünya Görüşü’nün en ehemmiyetli bir prensibidir. Zira onun 
nazarında Dünya hayatı, insanoğluna Âhiret'i kazanmak için 
bahşedilmiştir. Yani burası, bir faaliyet ve kesb (kazanma) 
mahallidir. Kur’ân-ı Kerîm’de bunu ifade eden pek çok âyet-i 
kerîme mevcuttur.322

Bunlardan anlaşılmaktadır ki, Dünya hayatının var oluş 
sebebi “kimin daha güzel amel yapacağının denenme- 
si”dir.323 Peygamber -aleyhissalâtü vesselam- da "Dünya, 
âhirelin tarlasıdır.” buyurmuşlardır. Cenab-ı Hak ise dünya 
hayatının hâsıl-ı neticesinin sa’y ve kesbe bağlı olduğunu, “Size

322 "Fakat insan, onun Rabbi onu imtihan ettiği zaman..." (I'ncr Sûresi, 
âyel 15)

“...ve fakat onu imtihan ettiği vakit...” (Fecr Sûresi, âyet 16} 
"ve yemin olsun ki elbette sizi imtihan edeceğiz..." (Mubammed Suresi, âyet 31) 
"... Biz, onu imtihan ediyoruz...” (İnsan Sûresi, âyet 2) 
"... size verdiklerinden sizi imtihan etmek için...” (En’âm Sûresi, âyel 165) 
”... onları deneyelim, onların hangisi daha güzel amel yaptı...” (Kehf Sûresi, 

âyel 7)
323 "... Sizin hanginizin daha güzel amel elliğini denemek İçin..." (Mülk 

Sûresi, âyet 2)

_________________________________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

çalıştığınızın karşılığından başka bir şey yoktur.”324 İlâhî 
fermanıyla beyan buyurmuştur. Ne ölçüde dinamik bir surette 
çalışmak gerekliğini de Hazret-i Peygamber’in şu hadîs-i şerîfi 
ortaya koymakladır:

"Kimin iki günü müsâuî (geçmiş) ise o ziyandadır.’’

Terakkiyi bu ölçüde emretmekte olan bu din, Öteden beri 
“Tevekkül” ve “Kadere îman”ı emretmiş olması sebebiyle 
“atâlet"le ve "mâni-i terakki” olmakla itham olunagelmiştir, 
Hâlbuki bu, büyük bir bühtandır. Zira tevekkül, azimden sonra 
gerekli olan bir emirdir. Kur’ân-ı Kerîm'de.-

"Bir kere azmettin mi, artık Allah’a tevekkül et.”32S 
buyrulmaktadır. Bunun mânâsı, önce elden gelenin yapılması, 
ancak ondan sonrası için Allah’tan ümitvar olunmasıdır.326 Aksi 
takdirde kulu fiilinin halikı sanmak bedbahtlığına sürüklenmek 
mukadderdir. Hâlbuki mü'minler, Cenâb-ı Hakk’ın bu âlemi 
“esbâb alemi" olarak halk ettiğini hayır veya şer, her oluşta 
mutlak mevcut olan İlâhî iradenin bir kısım esbabda tecellî 
ettiğini, iman berraklığında kavramış ve kabullenmişlerdir, 
Kaderse, meçhul olup “kazâ” hâline gelmeden bilinemeye­
ceği cihetle, beşerî fiilin hidâyetinde hiçbir rol oynamaz. Zira 
onun insan iradesi dâhilindeki pek çok amel için “muallak’’ 
yani esbab karşısında değişken olduğu, imânî bir esas olarak 
bilinmektedir.327 O derecede ki, her canlı için mutlak olan 
ölüm bile İslâm nazarında "ecel-i kazâ" ve “ecel-i müsemmâ"

32<1 “Doğrusu insanın sa'yinden (amelinden) başkası kendisinin değil."
(Necm Sûresi, âyeı 39)

325 Âl-i Imran Sûresi, âyet 159.
326 Hazret-i Peygamber:
"Deueni Önce köstekle de sonra Allah'a teuekkül et" buyurmuştur.
327 Kulu fiilinde tamamen hür addeden “Mutezile Mezhebi" gibi onu fiilinde 

mecbur kabul eden "Cebriye MezhebE’nin de (fatalizm) İslâm nazarında merdıkl
olduğu» Ehl-i Sünnet İnancına göre, bir kısım fiillerin failin dilemesi ve esbâbıı 
levessülü sebebiyle halk edildiği, bundan dolayı da mükâfat ve mücâzâtın gerekil 
kılındığı evvelce izah edilmişti.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

olarak iki kısımdır. Ecel-i kazâ, esbaba tevessül, yani tedbire 
başvurularak atlatılabildiği hâlde, “ecel-i müsemınâ"dan 
kurtuluş çâresi yoktur. Çünkü her canlı için, hayatın bir son 
noktası İlâhî takdir icabıdır, yani mutlak kaderdir.

Gerçekten Kur’ân-ı Kerîm’de:

“Her canlı varlık ölümün lezzetini tadacaktır.”32* bııy- 
rulmakladır.

Bu demektir ki, her türlü istek için önce esbaba tevessül, 
yani sebeplere başvurma şarttır. Ondan sonra başvurulan “Te­
vekkül" ise, kalbî huzur için gereklidir. Bu da, Allah’ın Rezzâk, 
Halik, Rahman gibi sıfatlarından ümitvar olmak demektir.329

Bütün bu gerçeklere rağmen yüce İslâm Dini, mensup­
larının son birkaç yüzyılda mâruz bulunduğu geri kalmışlık 
sebebiyle “mânî-î terakki" olarak itham edilmiştir. Aslında 
“Moğol İstilâları, Ümit Bumu’ndan dolaşılması sebebiyle 
Dünya ticaret yollarının değişmesi ve Amerika’nın keşfi ile 
Batı Âlemi'ne hammadde akışı..." gibi beynelmilel sebepler 
ve müslümanlann şahsî kusurları icabı olarak ortaya çıkan 
bu netice, kasten yüce İslâm Dini’ne mâl edilmiş ve sinsi bir 
propaganda ile Müslümanlara bir “aşağılık duygusu" ile 
onun neticesi olan “kendine güvenmezlik” aşılanmıştır.330 O 
derecede ki, Ziya Paşa bu durumdan şikâyet maksadıyla:

“İslâm imiş millete pâbend-i terakki
Evvel yoğ idi işbu rivâyet yeni çıktı!"331

demek mecburiyetinde kalmıştır.

320 Âl-i İmran Sûresi, âyet 185.
320 Bu ümilvarhğın tam olması hâlinde netice şu hadîsle ifade olunmakladır: 

"Allaha hakkı ile tevekkül etseydinlz, kuşların rızkını uerdiği gibi sizin de 
rızkınızı verirdi: Baksanıza, kuşlar, sabah yuvalarından aç gidiyorlar da akşam 
tok dönüyorlar. ” (Ahmed bin Hanbel, İbn-i Mâce. Tirmîzî)

330 M. Şeni şeddin Günaltay- Zulmellen Nûra, İstanbul 1998, sh. 99 vd.
331 Pâbend: Ayakbağı, engel.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Şeınseddin Giinaltay -henüz sapıklığı sürüklenmeden 
önce- yazdığı bir eserde, Müslümanların İslâm’ı doğru olarak 
anlayıp tatbik ettikleri devirlerde ortaya koydukları kültür ve 
medeniyet hamlesini -çoğu kere- insaflı Batıklardan naklen 
sayfalar dolusu anlattıktan sonra:

"Fakat bir dinin hükümlerini, ulviyetini idrak edebi­
lecek irfan seviyesine yükselemeyenlerin, o din nâmına 
söyledikleri sözlere bakarak dinin kendisini itham etmek, 
cahilane bir acelecilik olmaz mı?

Bir din veya herhangi bir felsefî inancın leh ve aleyhinde 
söz söyleyebilmek için sâliklerini değil, din veya akidenin 
kendisini göz önüne almalıdır. Islâm Dini, bizzat kendisi 
ilerleme ve tekâmüle mâni olsaydı, evvelki Müslümanlar 
medeniyetin kucağına bugün bile irfan erbabını hürmet 
ve tebcile mecbur bırakan İlmî âbideler ve büyük ölmez 
eserler bırakabilirler miydi?

Müslümanlar, İslâmiyet’in yüce kanunlarına bağlı 
kaldıkları devirlerde, ilerleme ve tekâmüle koşmuşlar; bu 
kanunları ihmal ettikleri tarihten itibaren sefâlet ve felâket 
uçurumlarına düşmüşlerdir.

İslâmiyet, bir ilim ve irfan dinidir. Hiçbir zaman cehâ- 
let ile pâyidar olamaz. Tarih meydanda!.. Her ne zaman 
Müslümanlar, dini hakkıyla anlamışlar, ilim ve irfana 
sarılmışlarsa, yükselmişlerdir. Her ne vakit dinî tausiye- 
leri ihmal etmişler, cehâlet ve tenbelliğe düşmüşlerse, 
felâketten felâkete koşmuşlardır. İslâmiyet, ilim ve irfanla 
yüklü beyinlerin vicdan hatimlerine hâkim oldukça, şa’şa- 
alı huzmelerini etrafa saçmış, müntesiplerine ilerleme ve 
gelişme yollarını açmıştır.” demektedir.

Sonraki sukutun sebebi de hiç şüphesiz Müslümanlar- 
daki fiilî değişikliktir. Bununsa dahilî ve haricî pek çok âmili 



mevcuttur. Mevzuumuz tarih olmadığı cihetle, bunların tahlili 
burada saded hâricidir. Netice olarak, insanlar değiştikçe nail 
olacakları saadet veya mâruz kalacakları felâket de buna göre 
vâki olacaktır. Nitekim Kur’ân-ı Kerîm’de:

“Bir kavim kendilerinde olan meziyetler ve seci­
yeleri bozmadıkça Allah da onların huzur ve saadetini 
bozmaz”332 ve:

“Allah bir kavme ihsan ettiği bir nimeti, o kavim 
kendilerinde olan meziyetler ve seciyeleri bozmadıkça 
değiştirmez”333 buyrulmaktadır.

Öyle ya!.. Hiç elinde şu düsturlar bulunan bir topluluk geri 
kalmışlık zilletine sürüklenir mi?!

“Her kim bir zerre miktarı hayır işlerse, onu bulur. Her 
kim bir zerre miktarı şer işlerse onu bulur.”334 ve:

“İyi amelde bulunan kendi nefsine, kötü amelde bulu­
nan da kendi zararına dokunmuş olur.”335

Dünyanın “fânî”, âhiretin “ebedî” olduğuna, onun saâ- 
detinin de (cennet), felâketinin de (cehennem) sonsuzluğuna, 
ölümün ve sonrasında hesaba çekilmenin mutlak bulunduğuna336 
zerre kadar hayrın da, zerre kadar şerrin de mîzan edileceğine337 
lâyıkı ile inanmış olan bir kimse, hayat nîmetini azamî verimli 
kullanmaz da ne yapar?! Üstelik birçok İlâhî ve nebevî ikaz, 
irşad ve korkutmaya rağmen!..

İslâm’ın beş temel esasından ikisi (Hac ve Zekât), ancak 
servet sahibi olunmak şartıyla îfâ edilebilir. Bu da hiç şüphesiz

332 Ra‘d Sûresi, âyet il
333 En fal Sûresi, âyet 53
331 Zilzâl Sûresi, âyet 7-8
33J Câsiye Sûresi, âyet 15
336 A’râf Sûresi, âyet 6
337 Zilzâl Sûresi, âyei 7-8



-----------------------------------------  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

çalışıp zengin olmaya bir teşviktir. Ayrıca Peygamber -aley 
hissalaiii vesselam-:

“Veren el, alan elden üstündür/’338 * buyurarak “zekât 
alıcı olmak” yerine “zekât verici olmayı” teşvik etmiştir. 
Diğer taraftan zekât, kârdan değil; mal mevcudundan alınır. 
Bu hüküm de mal ve sermayenin atâletini önleyerek ticarî 
faaliyeti teşviktir. Zira hareketsiz sermaye, zekât sebebiyle 
bir gün biter. Ayrıca âmme menfaati dışında ticarete hiç­
bir tahdid konulmazken “faiz” mutlak haram kılınmıştır.33’1 
Çünkü faizde “emek” ve “risk” yoktur. Peygamber -aley- 
hissalâtü vesselam-: "Cesur tüccar, rtzıklandırılmtştır." 
buyurarak insanları ticarî faaliyetlerde bulunmak hususunda 
cesaretlendirdiği gibi “Dürüst tüccar, Allah nezdinde 
seugilidir/’ hadîs-i şerifiyle de onlara büyük bir manevî 
riitbe atfetmiştir.

İslâm Dünya Görüşü'ndeki dinamizmin bir tezahürü 
de “kısas"ta görülür. Bu mefhum, nahak yere bir kö­
tülük icra edene, aynı vasıftaki bir hareketle mukabele 
edilmesidir. Muharref Hıristiyanlıkta “Bir yanağa vurana 
öteki yanağı uzatmak” emredilmişken, İslâm’da haksız 
bir muamelenin failine o fiilin mukabili ile muamele edilir.

’, ,H Müslim, Zekat, 97; Timizi, Ziihd, 32.
33<J "O kimseler ki faiz yerler, kabirlerinden şeytanın çarptığı kimse gibi 

kalkarlar.'* (Bakara Sûresi, fiye! 275)
"Allah faizi mahveder." (Bakara Sûresi, âyet 276)
"Ey iman edenler, Allah'tan korkunl... Eğer mü’mtnlerden oldunuz ise, 

faizden geri kalanı bırakın." (Bakara Sûresi, âyet 278)
"Eğer biiylc yapmazsanız (faizi bırakmazsanız) Allah’a ve onun Peygamberine 

(karşı) harbe girdiğinizi bilin." (Bakara Sûresi, âyet 279)
"Ey innın edenleri.. Kat kat arttırılmış olan lâizi yemeyi0!..." (Al-i İmran 

Süresi, âyet 130)
"Ve onların, nehynhındukları fâizl almaları sebebiyle..." (Nisâ Sûresi, 

âyel 161)
"İnsanların inallarında nenıâlansın (artsın) diye verdiğiniz faiz Allah katında 

artmaz! Allalı rızasını ııııırâd ederek verdiğiniz zekât ise kat kat arttırandır." 
(Rûm Sûresi, âyel 39)



KADİR M1SIROĞLU -----------------------------------------------------------------------

I laik bu mefhumu “dişe diş» göze göz” suretinde doğru 
olarak ifade eder, Muharref Hıristiyanlıktaki şu miskinlik 
ve atâlete mukabil, İslâm’da nahak yere bir tokat atana, 
ınukabeleten bir tokat atılır. Lâkin mukabelenin buna 
sebep olan hareketten şiddetli olması men edilmiştir.340 
Meselâ bir tokat atana, iki tokat atılamaz. Böyle yapılırsa 
ikinci tokat, zulüm kabul edilir.

Bununla beraber bir hak olan şu mukabelenin ehemmiyetli 
fiillerde ifâsı, devlete aittir. Meselâ nahak yere adam öldüren, 
aynı şekilde öldürülür. Ancak bu cezayı verme hakkı» vâris­
lere tanınmamıştır. Aksi hâlde “re’sen ilıkâk-ı hak” yoluna 
gidilmiş olur ki, hiçbir hukuk sistemi bunu meşrû kabul etmez. 
İslâm vârislere “diyet” mukabilinde, kaatili bağışlayıp ölümden 
kurtarmak hakkını tanımıştır. Diyet de insan hayatı için yüz 
yetişkin ve sıhhatli devenin rayiç bedelidir. Bu da tarihî bir 
hadiseden kalma bir hâtıradır.341

Aynı şekilde harp de, Müslümanlarla kendilerini müdafaa 
maksadıyla bir emirdir. Kur’ân-ı Kerîm’de:

“Size lıarp açanlarla Allah yolunda siz de savaşın (ınü-

340 “Ey sâlim akıl sahipleri, kısasta sîzin için hayat vardır.” (Bakara Sûresi, 
Ayel 179)

341 0 tarihî hadise de şudur:
uAbdİilmuttalib, hayatında on evlât yetiştirmeye muvaffak olursa, bunlar­

dan birini Allâh’a kurban etmeyi nezrefmiş (adamış)ti. Filhakika Abdühnuita- 
lib on evlâ! babası olmuş, bunlar» yetiştirmiş, binnetîce nezrini yerine getirmek 
için bunları kur’âya çekmişti. Kur’âya Abdullah (Hazretd Peygarnber’bı babası) 
isabet etti. Abdüimuttalib de Abdullah’ı mezbahaya götürmek üzere bereket 
etmişti. Fakat bu sırada Abdullah’ın hemşireler! (kız kardeşleri) feryad ederek 
kardeşlerinin yerine on devenin kurban edilmesini teklif ettiler. Bunun üzerine 
develer ile Abdullah arasında kura çekilmiş, kura yine Abdullah’a isabet 
etmiş, bunun için develerin adedi çoğaltılmış, yirmiye iblâğ olunmuş, fakat 
tekrar kur'û Abdutlah’a isabet etmişti. Develerin adedi tekrar çoğaltılmış, 
nihayet bunların adedi yüze vardığı zaman, kur’â onlara (develere) İsabet etmiş. 
Abdullah da kurtulmuştur.

Vâkidi’nin rivayeti bu merkezdedir. Fakat İbn-I İshale, develerin Kureyş 
rüesâsı (reisleri) tarafından teklif olunduğunu söyler." (Mevlâna Şiblî (lerc. 
Ömer Rıza)- İslâm Tarihi, Asr-ı Saadet, e. I, İstanbul, 1928, sh. 185)



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

dafaa harbi yapın), ancak aşırı gitmeyin. Şüphesiz ki, Allalı 
aşırı gidenleri sevmez.”342 buyrulmaktadır.

Muharref Hıristiyanlıktaki pasifliğin bir diğer tezahürü 
de Katoliklerin evlenmeyerek rahip veya rahibe olmalarında 
müşahede edilir. Rahibeler evlenmeyi, âhirette güya Hazret- 
i İsa'ya zevce olacakları ümidiyle reddetmekteyken, râhipler 
evlenmeyerek kalplerini kadın muhabbetinden koruyup, onu 
Allah’a tahsis ettiklerini iddia etmektedir. İnsan tabiatına ters 
olan şu tutum sebebiyle, tarih boyunca ne rezilâne hâdiselere 
şahit olunduğu çok bilinen bir keyfiyettir.

Katoliklerin güya dindarlık (takva) icâbı olarak ortaya çıkan 
şu tavırlarına mukabil, İslâm’da -insan neslinin devamı için 
yegâne şart olan- evlilik, İlâhî bir emirdir.343 Bunun fıtrat icabı 
olması sebebiyle de sosyal hareketlilik kadar ferdî olgunluğunda 
bir tezahürüne âmildir. İnsanı içtimaîleştiren en esaslı müessir 
budur. Gerçekten insanların çoğunun sosyal faaliyetleri “evlâd 
u lyâl” ve “maîşet" (geçim) meselesinin neticesidir.

Malum olduğu üzere, farz ibâdetler, günün ancak cüz’î 
bir kısmını işgal eder. Diğer artakalan zaman çalışmak içindir. 
Kur’ân-ı Kerîm’de: “Geceyi örtü kıldık, gündüzü maîşet 
yaptık.”344 buyrulmaktadır.

Diğer taraftan evlilik, -Katoliklerin sandığının aksine- kalbin 
muhabbetullâha istidat kazanması için bir ilk mümâıese (ant­
renman) merhalesidir. Bunun ikinci merhalesi ise, evlât sâhibi 
olmaktır. Bu iki merhaledir ki, kalbi, sırf kan pompalayan bir 
organ olmaktan çıkarıp manevî bir faaliyete ma'kes veya müsaid

342 Bakam Sûresi, âyet 190.
343 bekârları ve kölelerinizden, çariçelerinizden sâlîlı (mü'mln) 

olanları evlendirin. Eğer fakir iseler, Allah onları (evlenmeleri sayesinde) fazi u 
keremiyle zengin yapar. Allah'ın lutfu boldur. O, her şeyi hakkıyla bilendir." 
(Nur Sûresi, Ayet 32)

344 Nebe Sûresi, Ayet 10-11.



KADİR M ISIR OĞLU -------------------------------------------------

hâline getirir. Elbette kadınla ülfet ve muhabbetin muhabbetullâha 
istidat kazandıran bir merhale olması gerekirken orada takılıp 
kalma tehlikesi de vardır. Hem sadece kadın mı?! Mal da böyledir, 
evlât da!.. Bu sebepledir ki, Kur’ân-ı Kerîm’de: “Evlâtlarınız ve 
mallarınız sizin için fitnedir (imtihandır). ”3',s buyrulmaktadır. 
Fakat dünya hayatı, zaten bir imtihan âlemi değil midir? İşte 
gerçek mü’minler, bu imtihandan her veçhile alın açıldığı ile 
çıkan kahramanlardır. Diyebiliriz ki. güya takvaya riâyet eden 
Katolikler, yarım müntehir ve tam bir korkaktırlar!..

Mü’minler, aile hayatında yaşadıkları muhabbeti asıl kabul 
etmedikleri için ona “aşk-ı mecazî” derler. Aşk-ı hakikî ise, 
Allah'a müteveccih olan aşktır. Cenab-ı Hakk'm birsıfat-ı ilâhi- 
yesi de “Rakîb”dir. Hangi mü’min, Allah’tan gayrı bir varlığa 
aşırı teveccüh ederse, Cenâb-ı Hak onu o mü’min için bir belâ 
kaynağı kılar. İnsanlar bu tecellî ile ekseriya son çocuklarında 
veya çok sevdikleri bir malda karşılaşırlar. Böylece sevilen göz­
den düşer ve kalb, aslî hüviyetine rücû eder. Bu da bir iltifat-ı 
İlâhiyedir ki, buna herkes mazhar olamaz. Zira Cenalı-ı Hak, 
bazılarına dalâlet ve hata üzerinde mühlet verir.-M‘

Bu anlayış sebebiyledir ki, İslâm edebiyatında meşhur 
olmuş aşk kıssaları netîceten muhabbetullâha avdetle biter. 
Bunun en tipik misâli, “Leylâ ile Mecnun” hikâyesidir. Bu 
kıssada öz ve hedef, şâir Yunus Emre tarafından şöyle izhar 
olunmaktadır:

"Mecnûna sordular Leylâ nic’oldu?! 
Leylâ gitti, adı dillerde kaldı,
Benim gönlüm şimdi bir Leylâ buldu! 
Yürü Leylâ yürü, Mevlâ’yı buldum, 
Leylâ diye diye Mevlâ’yı buldum!”

Biz bu gerçeği, Sebil Dergimizi Almanya’da çıkarmaya

■14S Teğâbün Sûresi, âyel 15. 
■,'16 Bakara Suresi, âyet 15.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

başladığımız 1988 yılında, O’nun birinci sayısında şöyle 
anlatmıştık:

"...Bir neticenin şerefi, ona ulaşmak için iktiham olunan 
(göğüslenen) güçlükler derecesindedir. Bundan dolayıdır ki; 
“hayır”, “lıiisn” (güzellik) ue “vücud” (varlık) zirvelerine 
ulaşarak “şer**, “kubuh” (çirkin) ue “adem” (yokluk)deıı 
kurtulabilenlere nimetlerin en büyüğü olan “cennet” ve 
“ru'yet-i cemâlullâh” vaad olunmaktadır.

Şu hayal ötesi nimetlere ue bu büyük mes’ua neticeye 
ulaşmanın yegâne vasıtası ise, “aşk”tır. Aşk, yani seume 
istîdâd ue iştihasmın bütün mohlûkâtı şümulüne alacak 
derecede şiddetlenip genişlemesi... Aşk, yani müntehâsı 
“kubuh” “şer”ue “adem”i tasfiye ederek “hüsn”, “hayır" 
ue “vücud”dan ibâret kalma yolunda merhaleler kat'etme 
keyfiyeti... Aşk, yani “Leylâ'lardan yola çıkıp onları teuhid 
ile “Mevlâ”ya dönüştürme cehdiL. Aşk, yani bu âlemdeki 
ihtilâfa onu ittihâda inkılâb ettirecek bir sır ue rûyet (görüş) 
ue kavrayışı ile bakabilmek!.. Aşk, yani Rabbin bütün esmâsı 
gibi beşer için takati hududunda kendisine bir teklif olan 
ue onu gönül zenginliğinin ziruesine yükselterek bütün 
hırs ue heveslerden kurtararak, şâire:

“Aşk imiş her ne var âlemde
İlin bir kıyl u kâl imiş ancak” dedirten mâruf ue 

meçhul hâli yaşamak!..

Bir terzi yüksüğünü dolduran sudaki mikrobik canlı 
gibi kendi okyanusumuzda bizi istidât ue iktidarımızın 
hududuna ulaştıran aşk, büyük ue hârika bir netice doğurur. 
Zahmetleri rahmet kılarak irâde ve ihtiyarımıza Dünya 
plânında bir tükenmezlik kazandtrır.'''

Aşkı, sadece nefsânî iştihalardan birine hasreden günümüz
gençliğine târiz makamında 
isimli şiirinde:

şâir Ahmed Hâşim. “O Belde”



Olan bu mâi deniz,
Melali anlamayan nesle âşinâ değiliz.
Sana yalnız bir ince tâze kadın,
Bana yalnızca eski bir budala
Diyen bugünkü beşer,
Bu sefil iştihâ, bu kirli nazar,
Bulamaz sende, bende bir mânâ” demektedir.

İslâm, atâletin o derecede karaşındadır ki, her ferde gördüğü 
bir yanlışlığı eliyle veya diliyle, yani nasıl mümkünse o surette 
düzeltmeyi emreder. Bu emir, vâki olana, hak ve adli korumak 
adına bir müdahale demektir. Modem rejimlerde olduğu gibi 
bu müdahaleyi bununla vazifeli bir zümreye, meselâ polise 
hasretrneyip umûma teşmil etmiştir. Sonra da kavlen ve fiilen 
hiçbir şey yapmak imkânı yoksa “kalben buğz”u emretmiştir. 
Tâ ki, ferdin müşahede ettiği fâsid söz veya hareket, kendisi 
için zamanla tabiileşip de muhalefet hissi zâil olmasın. Üstelik 
bu sonuncu hâli, yani kalben buğz edilmesi ile iktifa edilmesini, 
îmanın en zayıf bir derecesinin îcabı olarak îlân etmektedir.

Bu da demektir ki, yanlışa müdahale, îman îcabı bir 
tavırdır. Ancak unutmamak gerektir ki, bu müdahaleci tavır 
sadece yanlışa karşı değildir. Aynı zamanda doğruyu emretmek 
hususundadır ki, bunun şer’î adı: “emr-i bi’I-ma’ruf ııehy-i 
ani'l-münker”dir ki, bu ibare, “doğruyu emretmek, yanlışı 
men etmek1’ demektir.

Bu bir İlâhî emir347 olduğuna göre, her mü’min, İslâm 
Dünya Görüşti’nün bir nevî polisi demektir. Şu değerlendirmeyi 
te’yid eden bir hadîs-i şerifte de söyle bııyrulmuştur:

317 “Siz insanlar İçinden çıkarılmış en hayırlı bir ümmetsiniz. İyiliği emre* 
tlcr, kötülükleri men edersiniz!” (Âl-i Imran Sûresi, âyel 110)

“Sizden biriniz bir kötülük görürse onu eliyle değiştirsin, buna gücü yetmez­
se dili fle (değişmesi için söz söylesin) yahud kalbi ile (buğz etsin). Bu (sonuncusu) 
inıdnrn (amelin) en zayıfıdır." (Müslim, Tlrmizî)



“Hepiniz çobansınız ue çobanlığınızdan mesulsiı 
nüz.”™

Gerçekten “hiç ölmeyecekmiş gibi dünya için, hemen 
ölecekmiş gibi de âhiret için çalışmayı emreden" bir dinin 
özü, dinamizm olmaz mı?

Gariptir ki. her hususta azamî gayret sahibi olmaya muka­
bil “hırsa kapılmak” men edilmişken, sadece “ilim yolunda 
hırs” takbîh olunmayıp mubah görülmüştür.

Ayracı şunu da ifade etmek gerektir ki, toplum, idare 
edenlere karşı mutlak bir itaatle mükellef değildir. Bu itaat, 
adaletle kâimdir. Adaletten ayrılan ulü’l-emre (hüküm sahiple­
rine) itaat değil, isyan vâcib olur. Bunun şer’î adı ise, “huruç 
ale’s-sıılta” yani otoriteye baş kaldırmaktır. Bu da İslâm Dünya 
Görüşü’ndeki dinamizmin bir tezâhürüdür.

Diğer taraftan zamanla ortaya çıkacak yeni yeni meselelerin 
İslâm Dünya Görüşü kıymet hükümleri ile te’lif edilebilmesi 
için, ehline, “içtihat kapısı” kıyamete kadar açık bırakılmıştır. 
Sistemin, bilhassa sosyal hükümleri itibariyle durağanlaşmasını 
önlemek üzere, samimî İslâm âlimlerine tanınan bu salâhiyete 
ilâveten bir de her yüzyılda bir “müceddîd” yani yenileyicinin 
zuhûru müjdelenmiştir.

Yeryüzünde bu ölçüde dinamik bir din mevcutken bir 
zamanlar komünistlerin “Din afyondur!...” diyebilmiş ve bu 
bâtıl görüşe bir hayli revaç kazandırabilmiş olmaları gerçekten 
İslâm Dünya Görüşü’nün hâlâ lâyıkı ile anlaşılamamış bulun­
masından başka bir surette kâbil-i izah değildir.

Bııhârî. Müslim,



B-İÇTİMÂÎLİK veya SOSYAL
ADALET PRENSİP!

İnsanoğlu toplu bir hâlde yaşamayı gerektiren bir fıtrat 
üzere yaratılmıştır. Bu gerçek, hiçbir ferdin bütün ihtiyaçlarını 
bizzat karşılayamaması ile sabittir. Lâkin birlikte yaşamak, 
birtakım kayıt ve şartlar altına girmeyi icab ettirir. Bu da bazı 
hakların tahdidi ile arzu ve emellerin umûmun menfaati ile 
telifini gerektirir.

Hâlbuki Dünya hayatı, kendisi için bir “imtihan âlemi” 
olarak takdir edilmiş olan insanoğlu, hayra da, şerre de meyyal 
ve istidatlı olarak yaratılmıştır. Ondaki en köklü temayüllerden 
birinin egoizm (benlik) olduğu malûmdur. Bu temayül frenlene- 
mezse toplumda “hak kuvvettir” kaidesi câri olur ve binnetice 
tecâvüz ve zulmün hâkimiyeti önlenemez.

Felsefî sistemler, şu menfî neticeyi önlemek için insanları jBk 
birtakım aklî mut’alar (veriler) ileri sürerek diğergâmlığa dâvet 
________________________________________________________



ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

etmekte iseler de bıı hususta hiçbir müeyyide ortaya koyama­
dıklarından başarısızlığa malıkûm olmuşlardır. Gerçekten iki 
yüzden fazla çeşidi bulunan “sosyalist teoriler”e rağmen, 
bugün Dünya'da “sosyal adâlet’*in teinin olunabildiğini söy­
lemek imkânsızdır.

İslâm Dünya Görüşü ise, beşerî egoizme karşı “îman” ve 
“nefis tezkiyesi" gibi iki müthiş müessire sahiptir. Bunlarla 
müsâid bir hâle getirdiği zeminde “zekât" ve “infak" gibi emir 
ve tavsiyelerle sosyal adaleti hem temin ve hem de bunun 
devamını garanti eder. Şimdi bunları kısaca izah edelim:

a- İman:

Allah'a, O'nun hakikatine mutabık bir muhtevada iman 
etmiş olmak, kalbin en esaslı fıtrî ihtiyacını tatminle huzur ve 
sükûna kavuşmasından3 * * * *'11' mâada bir de iradeye müessiriyeti 
dolayısıyla emrolunduğu gibi “doğru lıarekefin350 bir teminatı 
olarak tezahür eder. Zira samimiyetle iman etmiş olan insan, 
kötülüğü emreden nefsin351 arzularına tabî olarak yaşanan bir 
hayatın, -ebedî vasfıyla- cehennemde nihâyet bulacağını yakînî 
bir sûrette bilir. Aynı kat’iyelle, aksine hareketle varacağı yerin 
cennet olacağına da inanır. Bu takdirde fıtrî olan egoistlik bile 
onu doğru yola sevk etmez mi? Çünkü fânî olandan vazgeçerek 
bakî bir menfaat elde etmekte ve hem de bu menfaatin, terk 
ettiği ile kıyaslanamayacak derecede büyük olduğuna inanmak­
tadır. Bu sebepledir ki, insanoğlu, şu iman şuuruna ulaştıktan 
sonra fıtrî olan egoizminin bile onu hayra sevkedeceğini kabul 
etmek aklî bir zarurettir.

3'” “Kalbler ancak zikrullalı ile itminana (hakiki huzura) erişir." (Ra’d Sûresi,
âyel 28)

3-,° "EmroluiMİuyuıı gibi dosdoğru ol!..” (Hûd Sûresi, âyet 112)
Aslında Peygambere olan bu İlâhî hilab O’nun şahsında bütün iınaıı ehlinedir,
ası “jviulıakkak ki, nefis kötülüğü şiddetle emreder." (Yûsuf Sûresi, âyel

53)



KADİR MISIR OĞLU ----------------------------------------------------

Diğer taraftan imanın ilk meyvesi, kalbde muhabbet ve 
merhamet hisselerinin uyanmasıdır. Bu ise, Kur’ân-ı Kerîm’de 
karşımıza ilk çıkan sıfat-ı ilâhiyenin “Rahman” ve “Rahîın” 

olmasındandır.

İmanın şu güzel neticeleri temin etmesine yardımcı olmak 
üzere, İslâm Dünya Görüşü’nde ikinci bir müessir daha mev­
cuttur ki, bu da “Nefis Tezkiyesi"dir.

b- Nefis Tezkiyesi

Lügat mânâsı itibariyle, “temizleme, aytp ve kusurlardan 

arındırma” demek olan “tezkiye", aslında bütün ibâdetler ve 
hattâ İlâhî emirlerin nihâî gayesidir. Lâkin nefis, zorlu bir ha­
sımdır. Onu dize getirmek kolay bir iş değildir. Bu sebepledir 
ki, nefsi ıslah etmek, Peygamber lisânından “biiyiik cihad” 

olarak ifade edilmiştir.

Hakikaten gayet meşakkatli olan “Tebiik Scferf’nden 
dönüşte Peygamber -aleyhissalâtü vesselam-:

"Küçük cihaddan büyük cihada dönüyoruz." buyur­
muşlardı.

Hâlbuki otuz bin kişiyi bulan İslâm ordusu, bin kilometre 
mesafeye kadar gitmiş ve geri dönmüştü. Dehşetli sıcak ve 
kurak bir mevsimde gerçekleştirilmiş olan bu seferin me­
şakkati ile Medine’ye ulaşan mücahidlerin derileri -âdetâ- 
kemiklerine yapışmış, saçları-sakalları birbirine karışmıştı, 
Bundan büyük cihad ne olabilirdi?! Bunu soran sahabîye 
Efendimiz şu cevabı verdi:

"-Euet, şimdi küçük cihaddan büyük cihada, yani nef­
simizle mücâhedeye dönüyoruz.’’352

352 Süyûlî, Câmill's-Sağtr, II, 73.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Peygamber -aleyhissalâtü vesselâm-’ın bu husustaki ikaz­
larından bir-ikisini daha arzedelim:

"Akıllı, nefsine hâkim olup onu hesaba çekerek ölüm­
den sonraki hayat için çalışan, ahmak da nefsini hevâstna 
tabî kıldığı hâlde Allah'tan (hayır) umandır."353

"Ümmetim adına en çok korktuğum şey, nefislerinin 
heuâlanna uymalarıdır. ”354

"Gerçek pehlivan, öfke ânında nefsine hâkim olan­
dır."355

Cenab-ı Hak ise şöyle buyurmaktadır:

“Muhakkak ki, nefsini tezkiye eden (kötülüklerden 
arındıran) kurtuluşa ermiş, onu fenalıklara gömen de ziyan 
etmiştir.”356

“(Ey Rasûlürn!) Nefsânî arzularını kendisine ilâh edineni 
gördün mü? Artık ona sen mî vekîl olacaksın?"357

13u demektir ki, nefse uymak, Cenab-ı Hak nazarın­
da kendisini bırakıp onu ilâh edinmekle eş denerde bir 
cürümdür.

Bu derecede ağır olan bir cürümden kurtulabilmek 
için nefsi tezkiye etmek, yani temizleyip arındırmak lâ­
zımdır. Bunun usûl ve erkânı ise, dinî emirlerle ortaya 
konulmuştur. Denilebilir ki, tasavvufî faaliyetin nihâî he­
defi budur. Birtakım farz, sünnet ve nafile (emrolunmayıp 
sadece tavsiye edilmiş) ibâdetlerle tezkiye edilen nefis şu 
mertebelerden geçer:

353Tirmizî, Kıyamet, 25; İbn-i Mâce, Ziilıd, 31.
3j4 Sııyûtî, Cânıiu’s-Sagir, I, 12.
355 Sahih-i Müslim.
356 Şems Sûresi, âyel 9-10.
357 Furkaıı Sûresi, âyet 43.



KADİR M1SIROĞLU 

1-Nefs-i Emmâre: Emmâre, “çok emredici” demektir. 
Kötülüğü emreden nefis demektir. Bu, nefsin hiçbir terbiye ve 
tezkiye görmemiş hâlidir. Bu, onun fıtrî hususiyeti olup Dünya 
hayatının bir imtihan âlemi olmasının neticesidir,

2-Nefs-i Levvâme: Bu» terbiye yoluna giren nefsin ilk 
merhalesinin adıdır. Böyleleri ilâhı afva güvenerek veya her­
hangi bir sâikle günah işler, fakat sonra pişman olarak nefsini 
levmeder, yani ayıplar. Bu, işlenen günahlardan vicdanen 
muazzeb olunmaya başlama safhasıdır.

3- Nefs-i Mülheme: Bu, kalbi Allah’tan uzaklaştıran kötü­
lüklerden korunarak İlâhî emirlere ittibâ eden nefsin sıfatıdır. 
Lâkin nefsin gizli hile ve desîseleri, henüz tanı mânâsıyla 
bitmemiştir. O henüz pusuda ve fırsat kollamaktadır.

4- Nefs-i Mutmaînne: Bu merhalede nefis, tamamen mağ- 
lûb edilmiş ve itaat altına alınmıştır. Kalb, huzur ve teslimiyete 
ulaşmıştır. Kul bu merhalede “ârif-i bîllâlı” mertebelerine 
yükselmiştir.

5- Nefs-î Radîye: Her an Allah ile olduğunun idrâkine 
ererek ondan “hayır ve şer" ne halk ederse râzı ve hoşnut 
olan nefsin mertebesidir. Bunun sahibi “Rıza Makamf’n- 
dadır. Bu makama ulaşanlar, “Lütfün da hoş, kahrın da 
hoş!..” derler.

6- Nefs-i Merdıyye: Bu da Allah’ın kendisinden râzı olduğu 
nefsin mertebesidir.

Bunlardan mâada nefsin “Nefs-i Kâmile” veya “Nefs-i 
Safiye” denilen bir merhalesi daha vardır ki, bu çalışmakla 
elde edilen bir netice değildir. Mahzâ Allah vergisi olup, Pey­
gamberlerin nefsi bu merhalelerdedir.

Şimdi de iman ve nefs terbiyesi sayesinde olgunlaşan insanı /flBk 
ne gibi İçtimaî vazîfeler beklemekte olduğunu görelim: xg|F

’



c- Zekât

İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Sosyal yardımlaşma ve tesânüdün.insanlık tarihinde gö­
rülmemiş en mükemmel bir şekli olan ^zekât” kelime olarak 
“nemâ” (çoğalma, büyüme) ve “taharet” (temizlik) mânâla­
rından türemiştir. Buna göre zekât vermek malı çoğaltır358 ve 
temizler35’ demektir. Temizlemesi, zekâtla maldaki fakirin, 
hakkını tefrik edip ihtiyaç sahibine verilmesiyle gerçekleşir. 
Bu mâlî ibadet o kadar ehemmiyetlidir ki, Müslüman olmanın 
beş temel esasından biridir.

Fakirlere, zenginler tarafından yapılacak yardımların umumî 
adı “sadaka’’dır. Buna kulun kulluktaki sıdkma (doğruluk ve 
samimîliğine) delil olmasından dolayı bu ad verilmiştir.360 Lâkin 
sadakaların hepsi aynı mâhiyette değildir. Bunlar farz, vâcib 
ve nafile olmak üzere üç kategoridir.

Farz olan sadaka, “zekât”tır. Bu, yılda bir kere verilen 
mâlî bir ibadettir. Aslî ihtiyaçlardan mâadâ üzerinden bir yıl 
geçmiş olan belli miktarda malı olan erkek ve kadın her Müs­
lüman, bunun kırkta birini fakir, yolda kalmış ve borçlu... gibi 
kimselere vermekle mükelleftir. Bu İlâhî bir emir, yani farzdır.361 
Vermeyenden İslâm devletinde zorla alınır. Bu, aynı zamanda 
bir ibadet olduğundan gayr-i müslimlerden ve bülûğa ermemiş 
çocuk ve mecnun gibi mükellef olmayanlardan alınmaz.

Zekâttaki kırkta bir362 nisbet az görülebilir. Fakat unut­
mamak lâzımdır ki, zekât kârdan veya gelirden değil, mal

358 "(Fakirlere) bir şey İntak ettiğinizde Allah onun yerine diğerini (daha 
çoğunu ve daha iyisini) getirir." (Sebe’ Sûresi, âyet 39)

359 Zekât, tezkiye kökünden türemiştir. O ca temizlemek demektir. Nitekim 
Cenab-i Hak: "Onların mallarından sadaka al, böylece onların kendilerini ve 
mallarını temiz ve kötülüklerden annmış kıl." (Tevbe Sûresi, âyet 103)

36l> "Sadakalar, ancak fakirler ve miskinler (âcizler) ilh... İçindir." (Tevbe 
Sûresi, âyel 60)

3fil Zekât, Kur an-ı Kerîm’de 32 kere namazla birlikte zikredilmiştir.
362 İslâm’da mal ile alâkalı haklar on çeşittir:



KADİR MISIROĞLU ----------------------------------------------------

mevcudundan alınmaktadır. Bu vasfıyla kapitalist sistem­
deki vergilerden fakir-zengin dengesini sağlamak ve bunlar 
arasında uçurumlar meydana gelmesini önlemek hususunda 
çok daha müessirdir. Ayrıca zengin sayılmanın ölçüsü yani 
"nisab”’63 da en alt seviyede tutulmuştur. Bu suretle de 
halkın büyük bir kısmı zekâtla mükellef kılınmıştır. Böylece, 
ihtiyaçları karşılamanın asıl kaynağı, sa’y ve amel yani ça­
lışmak olduğu hâlde çeşitli sebeplerle bunu başaramayarak 
âciz kalanların yüzünü güldürmek ve onların zenginlere karşı 
husûmetini bertaraf ederek kardeşlik duygularını takviye 
etmek maksadıyla vaz’ olunan bu mükellefiyetler, sosyal 
adaleti gerçekleştirmek hususunda eşsiz birer tedbirdirler. 
Başka dinlerde de hayırseverlik ve yardımlaşma tavsiye 
edilmiştir. Fakat bunlar, İslâm’daki gibi “farz” veya “vâcîb” 

vasfında olmadıklarından, bir nasihat ve tavsiye olmaktan 
ileriye gidememektedir. Esasen fıtraten egoist olan insanoğlu, 
-çoğu kere- ihtiyari vazifelere iltifat etmez. Bu sebeple İslâm 
Dünya Görüşü’nde hem dünyevî364 ve hem de uhrevî bir 
surette müeyyidelendiren bu mükellefiyetler, sosyal adaleti 
temin bakımından emsalsizdirler.

"Hiçbir din, hiçbir hayırsever teşekkül yoktur ki, kendi 
müntesiplerine teâuün ue tenâsurla (yardımlaşmak) emret­
mesin. Esasen bu müesseselerin istihdaf ettikleri (güttük­
leri) büyük gâyelerden birisi de budur. Fakat bu teâuün, 
bu yardımı bir hak olarak kabul eden ue ona mütehattim

Zekât, sadaka, harb ganimetlerinden alman humus (beşte bir), ziraî mahsûller­
den alınan öşür (enda bir), haraç, îılır sadakası, kefaretler, nafakalar... Humus hariç 
bunların hepsi fakire verilir.

af>3 ?er’î jstılontc malın zekat taalluk eden miktarına denir ki, gü­
müşten iki yüz dirhem, altından yirmi miskal, enam-ı seîmeden (çayıra başıboş 
salınan at, dene, sı^ır gibi hayvanlardan) devede beş, sığırda otuz, koyun ue 
keçide kırk adettir." (Hacı Zihnî Efendi, Nîmet-i Islâm. İstanbul, tarihsiz, sh. 565)

3G'1 Devletin zekâtı toplama hakkı vardır. Hazretti Ebubekir, zekât vermek 
istemeyenler üzerine asker sevk etmiştir. (Tafsilât için bkz. Mevlânfı Şildi, a.g.e. 
sh. 79 vd.)



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

(vâcib uc lâzım) vazife hâlinde yüksek bir meukî bahşeden 
yegâne din, Islâm dinidir.”365

Sadakanın vâcib olanı, “fıtır sadakasıdır. Bu da “ze- 
kâtu’r-re’s”, yani başın sadakası da denilir. Şer’an zengin 
sayılan bir kimsenin, zekâttan mâada dört mükellefiyeti daha 
vardır. Bunlar:

1- Fıtır sadakasının vâcib olması,

2- Kurban kesmenin vâcib olması,

3- Yakınlarımn nafakasının temin olunmasının vâcib ol­
ması,

4- Sadaka almanın kendisine haram olmasıdır.

Dikkat edilirse, yukarıda zikredilen "vâcib" vasfındaki üç 
mükellefiyet de mâlî olup içtimâî tesânüdü temin maksadına 
bağlıdır.

Fıtır sadakası da, kurban gibi vâcib vasfıyla senede bir 
keredir. Zekâttan farklı olarak bulûğa ermemiş çocuk ve deli 
için de verilmesi gerekir. Çünkü hadîs-i şerifte:

"Nafakasını (geçimini) sağladığınız kimsenin fıtır sada­
kasını veriniz!..buyrulmuştur.

Bunun miktarı; buğday, arpa, hurma ve kuru üzüm üzerinden 
hesaplanıp her yıl müftülerce îlân olunur. Kıtlık zamanlarında 
para yerine ayn olarak verilmesi daha efdaldir.

d-İnfak
İnfak, yani malların Allah yolunda sarfedilmesi ilâhı bir 

emirdir.366 Lâkin bunların bir kısmı tavsiye mahiyetindedir.

365 Sahîlı-i Buhrîıî Muhtasarı Tecrîd-i Sarih, c. 5, sh. 7
366 "Allah vohıııdn hilale etlin.” (Bakara Sûresi, âyet 195)

____________________________________________________________________________________________________________



KAHİR MIS1ROĞLU 

Cenâb-ı Hak birtakım mükâfatlar vaadiyle bunlara özendirir. 
Özendirilen infakların zirvesi "îsSr”dır. Isâr, kendi zarurî 
ihtiyacını karşılayacak bir şeyin, muhtaç bir mümin kardeşe 
tahsisidir. Cömertlik, İslâm’da ahlâkın temel direklerinden 
birisidir. Fakat cömertliğin “îsâr” derecesinde mevcudiyeti 
başka hiçbir ahlâk sisteminde hayal bile edilemez.367

Cenâb-ı Hak şöyle buyurmaktadır:

Kendileri zaruret içinde bulunsalar bile, onları 
nefslerine tercih ederler (îsâr ederler). Kiın nefsinin cimri­
liğinden korunursa, işte onlar kurtuluşa erenlerdir.”368

“Kendileri istekli oldukları hâlde yemeklerini yoksula, 
öksüze, esire verirler ve onlara: «Bunu sîze Allah nzası için 

yediriyoruz. Sizden karşılık ve teşekkür beklemiyoruz. Biz, 
Rabbimizin sert ve belâlı bîr gününden korkarız.» derler.

367 Bunn bir rnisM zikredelim:
"Abdullah bin Câfcr -radıyallâhu anh- bir seyahat esnasında, bir hurma 

lehçesine uğradı. Bahçenin hizmetçisi siyahi bîr köle idi. Köleye üç adet ekmek 
getirmişlerdi. Bu sırada bir köpek geldi. Köle, ekmeklerden birini ona attı. Köpek, 
ekmeği yedi. Öbürünü allı. Onu da yedi. Üçüncüyü de atlı. Onu da yedi.

Bııııun üzerine Abdullah bin Cafer -radıyallâlnı anh- ile köle arasında şöyle bir 
konuşma oldu:

«--Senin nerelin nedir?»
Siyahi köle: 
«-İşle gördüğünüz üç ekmek.”
«- Niçin hepsini köpeğe verdin?»
Köle:
«-Buralarda hiç köpek yoktu. Bu köpek uzak yerden gelmiştir. Aç durmasına 

gönlüm razı olmadı.» dedi.
Abdullah -radıyallâhu anh-:
«-Peki, bugiin sen ne yiyeceksin?»
Köle:
“-Sabredeceğim, günlük hakkımı Rabbimir. bu aç mahlûkuna devrellim.» dedi. 
Abdullah -radıyallâhu anh-:
«-Sıibhânallâh! Benim çok cömert olduğumu söylerler. Bu köle, benden daha 

cömertmiş?» buyurdu.
Ardından da o köleyi ve hurma bahçesini satın aldı ve köleyi azad edip, hurma­

lığı ona bağışladı.” (Kimyâ-yı SaâdeL'ten naklen: Osman Nuri Toplıaş Son Nefes, 
İstanbul 2003 sh. 171 vd.)

368 Haşr Sûresi, âyet 9



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Allah da onları, o günün fenalığından korur. Yüzlerine 
parlaklık, gönüllerine sevinç verir.”™9

İslâm toplumunda herhangi bir sebeple geçimini teminden 
âciz olanların korunup kollanması için çeşitli yardım şekilleri 
vardır ki, infak bunların umûmî adıdır. Geçimi sağlamaya 
yetecek miktara da “nafaka” denilir. Bir insan için nafakayı 
temin mükellefiyeti, önce şahsî ve sonra da kendi aile efradı 
hakkında mevzubahistir. İslam'daki gerçekçilik (realizm)in 
bir îcabı olan bu mükellefiyetler, aynen zekâtta olduğu gibi 
farzdır. Sonra kendileriyle evlenme yasağı bulunan usûl ve 
füru (anne, bciba, büyük anne, büyük baba, çocuklar ve 
torunlar) gelir.

Âyet-i kerîme'de:

“Aııa’ya babaya, akrabaya, yetimlere, yoksullara, 
komşulara, yanınızda bulunan arkadaşa, yolda kalanlara, 
sahip olduğunuz kölelere iyilik edin.”369 370 buyrulmaktadır.

Hazrel-i Peygamber, iyilik yapılmasına en lâyık insanın 
kim olduğunu soran bir sahâbîye:

“-Annen!..” karşılığını vermiş, “Sonra?” diye tekerrür 
eden bu suâli üç kere:

“-Annen.” diye cevapladıktan sonra:

“-Baban ve ondan sonra da en yakınından başlayarak 
uzağa doğru diğer hısımların...” buyurmuştur.

Bu intakların, belde örfüne göre “kifâyet ölçüsünde” 
olması gerekir. Çünkü bu infak ihtiyaç sebebiyle “vâcib” 
olmuştur.

Burada zikri gereken bir mesele de şudur:

369 İnsan Sûresi, âyet 8-11.
370 Nisa Sûresi, âyel 36.



KADİR M1SIROĞLU 

İnfakta bir-iki husûsa riâyet lâzımdır ki, bunlardan biri 
ikramın sevilen şeylerden yapılmasıdır. Böyle olursa mükrim 
“birr”371 seviyesine yükselir. Cenâb-ı Hak şöyle buyuruyor:

“Sevdiğiniz şeylerden Allah yolunda harcayıncaya kadar 

cennete ve iyiliğin en güzeline (birr) eremezsiniz."372

İkincisi de ikramın güleryüz ve tatlı sözle yapılarak muha­
tabın incitilmemesine çalışmaktır.

İslâm'da, bir toplumdaki yetim, dul, sakat vs. bütün âcizlere 
“farz” ve “vâcib” emirler veya mükâfatlarla câzib kılınmış 
tavsiyeler yoluyla müthiş bir himaye ağı tesis edilmiştir:

“Ey iman edenler, kazandıklarınızın ve sizin için yer­
den çıkardığımız ürünlerin en helâl ve en iyisinden Allah 
yolunda harcayın (zekât ve sadaka verin).”373

“Mallarını gizli ve açık olarak gece ve gündüz harca­
yan kimseler var ya, işte onların Rablerî katında ecirleri 
vardır. Onlara hiçbir korku yoktur ve onlar mahzun da 
olmayacaklardır."374

“Mallarını Allah yolunda harcayanların hâli, her başa­
ğı yüz dâneli yedi başak bitiren bir tohumun hali gibidir. 
Allah dilediği kimseye daha kat kat verir. Allah'ın ıhsam 
çok geniştir. Her şeyi hakkıyla bilendir.”375

Bu âyet-i kerîmeler ve daha başkaları, bunlara ilâveten 
birçok hadîs-i şerif, infaka özendirdiği gibi Peygamber Efen­
dimiz ve O’nun ashabının tatbikatı da sosyal dayanışma ve 
yardımlaşmanın en ideal tezahürleri ile doludur. Peygamber 
kendi lisanıyla:

371 Birr, hayrın kemal derecesi demektir.
372 Âl-i İmran Sûresi, âyel 207.
373 Bakara Sûresi, âyel 267.
374 Bakara Sûresi, âyel 274.
375 Bakara Sûresi, âyet 261.



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

"İnsanların en hayırlısı, insanlara en çok faydalı olandır. ”376 
buyurarak “en hayırlı olma”yı kendine değil, hem cinsine 
faydası dokunmakla ifade buyurmuşlardır. Hemcinsine faydalı 
olmak, evvcliyetle âcizleri korumakla başlar. Bunlar arasında 
da “yetimler” ve “dul kadınlar'1 ilk sırada yer alırlar.

Gerçekten yetimlerin korunup gözetilmesi hususundaki 
emirler ve tavsiyeler müthiştir.377

Cenâb-ı Hak:

“O, seni bir yetim iken (seçip) barındırmadı mı? Ve 
seııi yol bilmez iken (seçip) yola koymadı mı? Ve seni bir 
yoksul iken (seçip) zengin etmedi mi? Öyle ise, sakın yetime 

kahretme ve sakın sâili (isteyeni ve soranı) azarlama! Fakat 
Rabbinin ııîmetini anlat da anlat.”378 buyurmaktadır.

Yetime muavenetin değerini anlamak için Peygamber 
Efendimizin lisânından vârid olmuş bir vakayı arz edelim:

Sarhoşun biri, kayıp düşmüş. Eli çamurlanmış. Onu sil­
mek isterken, yol kenarında bir çocuk görmüş ve elini onun 
başına sürerek çamurları silmiş. Bu çocuk o sırada -herhangi 
bir sebeple- ağlamakta olan bir yetimmiş. Sarhoşun kendisini 
sevip okşadığını zannederek gözyaşları dinmiş.

376 Suyûlî, el-Cchniıt'S’Sağir, 11. 8.
377 Bunlardan bir kaçını zikredelim:
“Ve hani biz İsrailoğııllan'ndan söz almıştık. Allah'tan başkasına ibadet 

etmeyeceksiniz, aııa babaya iyilikte bulunacaksınız ve yakınlara, yetimlere ve 
yoksullara da (ihsan edeceksiniz)..." (Bakara Sûresi, âyet 83)

"İyilik, yüzlerinizi doğu ve batı tarafına çevirmeniz değildir. Asıl iyilik, o 
kimsenin yaptığıdır ki, Allah'a, âlıiret gününe, meleklere, kitaplara, peygam­
berlere inanır, (Allah'ın rızasını gözeterek) yakınlara, yetimlere, yoksullara, yoklu 
kalmışlara, dilenenlere ve kölelere sevdiği maldan harcar, namaz kılar, zekfıl 
verir..." (Bakara Sûresi, âyet 177)

"Şüphesiz o kimseler ki, yetimlerin mallarım haksız yere zulmen yerler, 
muhakkak onlar karınlarında sırf bir ateş yemiş olurlar ve yakında çılgın bir 
ateşe konulacaklardır." (Nisâ Sûresi, âyet 34)

“O hâlde yetime kaliTetme (onu 2<3İil vc hakir elnıe)«" (Duhâ Sûresi, âyei 9)
378 Duhâ Sûresi, âyei 6-11

__________________________________________________________________



KADİR MISIROĞLU 

Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem-, o sarhoşun velev 
gayr-i iradî de olsa- bu yetim çocuğun gözyaşlarını dindirdiği 
için mağfiret olunduğunu bildirmektedir.

Bir hadîs-i şerifte de:

“En hayırlı ev içinde bir yetimin barındığı evdir." buy- 
rıılmaktadır.

Dul kadınlar da aynı hassasiyetle korunmaktadır. Osman- 
lılar'da “Eytam (yetimler) ve Erâmî (dul kadınlar) Bankası” 
adıyla bir banka mevcuttu. Bu yetim ve dullara karz-ı hasende 
(faizsiz borç) bulunmak ve onların mallarını nemalaııdırmak 
gibi işler için kurulmuştu.

İnfakın zirveleştiği asıl İslâmî müessese “vakıftır. Bu, bir 
mal (ayn) veya paranın ebedî olarak alınıp satılmasını veya 
başka bir maksada tahsisini men etmektir. İslâm’da vakfedenin 
koyduğu şart, şâri’ yani Allah’ın koyduğu şart gibi kabul edilir. 
Hadisçiler, vakfı, Kur’ân-ı Kerîm’deki:

“Sevdiğiniz şeylerden infak etmedikçe (Allah yolunda 
sarfetmedikçe) “bîrr”e (en yüksek hayra) ulaşamazsınız.”37’ 
âyetinin mazmunundan çıkarmaktadırlar.

Bir hadîs-i şerifte de:

“Âdemoğlu öldüğü zaman, amel defteri kapanır. Üç 
kimse bundan müstesnadır. Devamlı sadaka (sadaka-i câriye) 
meydana getirenler, topluma yararlı bir amel bırakanlar 
ve kendisine hayır duâ eden hayırlı bir evlât bırakanlar. ”3H0 
buyrulmaktadır.

Burada zikredilen sadaka-i câriyenin vakıf mefhumuna 
tamı tamına mutabık olduğu şüphesizdir. Bu sebepledir ki, 
vakıf tesisi, Asr-ı Saâdet’te başlamıştır.

379 Âl-i İtrıran Sûresi, âyet 92.
3,10 Müslim, Vasiye, 14; Ebû Dâvûd, Vesâyâ, 14; Tirmizt, Ahkâm, 36.



rjv---------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Gerçekten:

“Hazret-i Âişe’den (v. h. 57/676) nakledildiğine göre, 
Allah’ın elçisi Medine’de yedi parça taşınmazı (gayr-i menkulü) 
vakfetmiştir. Nâdiroğullarından Muhayrık isimli bir Yahudi, 
Uhud Gazvesi’nde Müslümanların safında yer almış ve savaş 
öncesi şöyle bir vasiyette bulunmuştu:

«Ben ölürsem bütün mallarım Allah’ın elçisine ait olsun. 
O, Allah'ın sarf et dediği yere harcasın.»

Mulıayrık’ın sözü geçen gazvede ölümü üzerine yedi 
parçadan ibâıet olan taşınmazları Hazret-i Peygamber'e 
kalmış, O da bu mallan, bir görüşe göre Abdulmuttalib ve 
Haşimoğulkırı'na, başka bir rivâyete göre ise, İslâm’ın ve 
Müslümanların âcil ihtiyaçlarına vakfetmiştir. İslâm’da ilk 
vakfın bu olduğu kabul edilir. İbn İshak (ö. 151/768) ve İbn 
Hişaın (ö. 218/833) gibi İslâm tarihçileri Muhayrık’ın İslâm’a 
girdiğini nakletınişlerdir.

Diğer yandan Hayber Gazvesi’nden sonra Hazret-i Ömer’in 

(ö. 23/643) sevdiği bir araziyi ne yapması gerektiğini sorması 
üzerine, Allah’ın elçisi, “Onıın aslını hapset, gelirini dağıt!” 
buyurmuştur.

Aslıâb-ı Kirâın’ın önde gelenleri, kimi mallarını sağlığın­
da iken tasadduk etmiş, bir bölümünü de vakfetmişlerdir. Bu 
hususta ilk düzenli vakıf Hazret-i Ömer’e âiddir.

Hazret-i Ömer -radıyallâhu anh- Hayber’in fethinden 
sonra kendisine isabet eden çok sevdiği bir bahçeyi vakfeaişini 
şöyle anlatır:

“Allah'ın elçisine:

«-Ömrümde sahip olmadığım kadar güzel ve değerli bir 
©arazi bana isabet etti, bu hususta ne buyurursunuz?" dedim. 

Hazret-i Peygamber de:



KADİR M1S1ROĞLU 

«-İstersen malın mülkiyetini elinde tut, gelirini yoksul­
lara tasadduk et.» buyurdu. Bunun üzerine Hazret-î Ömer, 

arazisini; satılmamak, bağışlanmamak ve mirasla da geçmemek 
üzere gelirini yoksullara, yakın hısımlara, düşkünlere, yolda 
kalmışa, Allah yolunda savaşanlara ve âzatlık antlaşması yapan 
kölelere vakfetti. Mütevellinin de bundan örfe göre yiyebile­
ceğini şart koştu.

Bu hususta bir vakıfname düzenleyerek kızı Hafsa'ya (ö. 
41/244), sonra da nesline teslim ve vasiyet eyledi.”3”1

Vakıf tesisinin zamanla nasıl müthiş bir “hayır seferberliği” 
hâline geldiği İslâm tarihlerine sathî bir surette göz atmakla 
dahî görülmektedir. O derecede ki, -evvelce zikredilmiş olduğu 
üzere- bilhassa Osmanlılarda insanların himaye ve korunması 
kemale ermiş, sıra hayvanlara gelmiş ve göç edemeyen leylek­
lerin bakını ve gözetimi için bile vakıflar tesis edilmiştir.

İslâm, her meselede toplumun menfaatini ferdî menfaate 
tercih eder. Eski Medenî Kanunumuz olan Mecellemle “Zarâr-ı 
ammı (umûmun zararını) del için zarar-ı hâs (şahsın zararı) 
ihtiyar olunur.” (Madde 26) hükmü vardı ki, bu, hiç şüphesiz 
İslâmî bir kaidedir.

Ferdî ibâdetlerin en ehemmiyetlisi olan namazın cemaatle 
îfâsı, ferden îfâsına nazaran yirmi sekiz kat daha makbul olması 
da İslâmî emirlerde dâima toplumun ön plânda tutulduğunu 
gösterir. İslâmî idarede emredilmiş dört esastan3”2 birinin 
müşavere olması, Cuma namazının mahallî ve Haccm ise 
beyne’l-İslâm bir “istişare toplantısı” olması hep İlâhî emir 
olan istişarenin381 * 383 birer fiilî tezahürleridir.

Bilhassa “hac” senede bir defa toplanan Dünya çapında

381 Prof. Dr. Hanıdi Döndüren- Günümüz Vakıf Meseleleri, İstanbul 1998 slı. 
26 vd.

3R2 ötekiler: ı- İslâmî hükümlerin tatbiki, 2- Emanetin. yani ınevkî vc ıne’ınuri- 
yelleriıı ehliyete göre verilmesi, 3- Biattir.

383 “İş hususunda onlarla müşavere e(L." (Âl-i İınran Süresi. Ayet 159) 
"Onların işleri, dâima aralarında müşavere iledir." (Şûra Sûresi, Ayet 38}



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ
9

i

bir istişârî meclis, bugünkü mânâsı ile umûmî bir kongre de­
mektir.

Kefeni temsil etmek üzere ihramla icra edilen hac 
esnasındaki rükünler (tatbiki gereken esaslar), hem ferden 
vahdaniyet tarihinin belli başlı hâdiselerini tahattur ve hem 
de tanışıp kaynaşması ve fikir alış verişinde bulunmasının 
emsalsiz bir meşheridir. Bu vasfı ile de hiç şüphesiz İslâm’ın 
içtimailik prensiplinin bir tezâhür ve takviyesidir.



5

C- NİZAM PRENSİBİ

Bir görüşün “Dünya Görüşü” sarılabilmesi için akla ge­
lebilecek her suâle verilmiş bir cevabı olması gerektiğini ve bu 
cevapların da kendi aralarında tezatsız bulunmaları icab ettiğini 
evvelce izah etmiştik. “İslâm Dünya Görüşü”nün ise, hem 
bu genişlikte ve hem de İlâhî menşeli bir kıymet hükümleri 
manzumesi olduğunun tafsilâtını da arz etmiştik. Unvandaki 
“Dünya” kelimesine rağmen bu görüşlerin hayat ve Kâinât’ın 
tamamına şâmil bulunduğu şüphesizdir. Zira insan müfekki­
resi için vârid-i hatır olabilecek suâllerin sırf Dünya ile sınırlı 
olmadığı bir bedâhettir.

Kâinat ve onda mevcud olan atomlardan fezayı dolduran 
sonsuz yıldızlara kadar bütün varlıkların bir ni2am ve intizam 
ile kâim olduğu384 birçok filozof ve tabiat âliminin günümüze

384 «Güııeş dCf Ay da hesap ile cereyan ederler.” (Rahman Sûresi, ay el 5) 
“(Bak gör) semayı; onu O yükseltti ve (her şeyde) ölçü (ve denge)yi koydu.” 

(Rahman Sûresi, âyel 7)
“Yedi göğü birbiriyle uyum (ve uygunluk) içinde yaratan O'dur. fLıhınân’ırı 

yaratmasında hiçbir uygunsuzluk ve düzensizlik göremezsin. Gözünü çevir 
de bak! (Orada) hiçbir çatlak ve kusur görebilir misin? Sonra göz i i (nü) tekrar



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

kadar tevâlî edip gelen çalışmaları ile artık sabit olmuş bu­
lunmakladır. Şu neticenin kör bir tesadüfe hamledilmesi ise, 
imkânsızdır. Bunu gören âlimlerin çoğu Kâinat’ın hesaba kaadir 
mükemmel bir varlık tarafından var edilmiş olduğunu kabulde 
tereddüt göstermemişlerdir.3'*5

Filozof ve tabiat âlimlerinden pek azı ise, bilebildikleri, 
bilemediklerinin yanında bir hiç olduğu hâlde, nakıs akıl ve 
ilimlerine mağrur olarak Kâinat‘tâki bu mükemmel ve muazzam 
nizamı, henüz keşfedilmemiş bazı gerçekler sebebiyle mihaniki 
bir sebeple İzah edemediklerini söylemekte ve bunun ileride 
mümkün olabileceğini beyânla iktifa etmektedirler. Hâlbuki 
ta Aristo’dan beri kâinattaki hareketin bir “ilk muharrik*’ 
tasavvur ve kabul olunmadan başlayamayacağı veya insan­
daki sonsuzluk fikrinden yola çıkarak veya başka keyfiyetleri 
kullanarak Âlem’in bir “kaadir var edicisi” bulunduğunu 
kabul eden pek çok filozof olduğunu daha önce hulasaten arz 
etmiştik. Bununla beraber, Kâinat'a hâkim nizam ve intizam 
halikındaki izahata biraz daha devam edelim:

Bugünkü gelişmiş tekniğin imkânları sayesinde Kâinat’ta 
“yiiz milyar”dan fazla galaksi olduğu ve her galaksinin de 
yüz milyarlarca Güneş’imiz gibi yıldız ihtiva ettiği bilinmek­
tedir. Güneş, kendi bulunduğu ve “Samanyolu” adı verilen 
galakside orta büyüklükle bir yıldızdır. Onun da bir gezegeni 
olan Dünyamız’a uzaklığı 150 milyar kilometredir. Bu mesafe 
daha az olsaydı. Dünyamız daki bütün bitkilerin hepsi kuruyup 
kavrulur ve mahvolurdu. Bitkiler ortadan kalkınca, hayvanlar ve *

tekrar çevir. O göz (aradığı kusuru bulamayıp) yorgun ve eli boş olarak sana 
döner^ artık fıciz kalmıştır/* (Mülk Sûresi, âyel 3-4)

‘ ‘ Burnuı eti son örneği DNA şifresini çözen Dr, Francis Collins'tir. Otuz 
yıldır aleist olarak yaşamış bulunan Dr. Collins, The Times Gazelesi'ne verdiği 
beyanatta:

"Laboratuarda çalışırken Allah'ın varlığını hissettim. Kesinlikle giiçli) bir 
yaratıcı var. DNA şifresini çözmek, beni Allâh'a inanmaya ulaştırdı." demiştir. 
(Bkz. 9 Nisan 2008 tarihli gazeteler)



KADİR M1SIROĞLU

insanlar havadaki oksijeni kullanıp karbondioksit hâline getirir, 
bu karbondioksit, bitkiler tarafından kullanılıp tekrar oksijene 
inkilâp cttirilmeyeceği için hayat müthiş bir zehirlenme ile son 
bulurdu. Aksine Güneş, Dünyamız’a biraz daha uzak olsaydı, 
bu defa da her şey donup mahvolurdu. Veya Dünya, fezada 
kendi eksenine nazaran 23,5 derece bir eğimle durmasaydı, 
mevsimlerdeki tahavvülât vukû bulmaz, yaz olan yer daimî 
yaz, kış olan yerse hep kış olurdu.

Kur'ân-ı Kerîm’de, Kâinat’taki her şeyin bir ölçü ve denge 
ile yaratıldığı beyân olunmaktadır.3''6 Bu akıllara durgunluk 
verecek derecede bir hesap hâkimiyetini ifade etmektedir. 
Bunu bir tek misal üzerinde ispat edelim:

Kâinât’ta küllî ve umumî bir çekim kanunu mevcuttur. Atom 
çekirdeğinden fezadaki yıldızlara kadar her varlığa şâmil olan 
çekim ve buna hâkim olan denge Kâinat’taki ahengin yegâne 
kaynağıdır. Şöyle ki, çekim gücü âlemde aynîleşme meylinin 
bir tezahürüdür. Bunun sebebi ise, varlığın aslının “tek” olma; 
sidir. Bu, bütün varlıklara şâmil bir fıtrat kanunu veya âdetullah 
icabıdır. Atomun çekirdeği büzülmüş ve sinmiş bir hâldedir. 
Kur’ân-ı Kerîm bunu “hunnes”386 387 kelimesi ile ifade eder. Bu 
akıcı, hareketli olmanın tersidir. Akıcılık ise “cereyan” kökünden 
“câriye” olarak ifade edilmiştir. “Atomun sinmiş, büzülmüş”388 
olan çekirdeği, elektronları kendine doğru çekmekte, kendisi 
gibi sinmiş ve büzülmüş bir hâle getirmeye yani aynîleştirmeye 
çalışmaktadır. Elektronlar da bu cazibeye hareket (cereyan) 
sayesinde merkezkaç kuvvetiyle karşı koyabilmektedir. Güneş 
için de aynı durum mevzûbahistir. O da etrafındaki gezegenleri 
kendine çekerek aynîleştirmeye çalışmaktadır. Çünkü o da, 
atom çekirdeği gibi büzüşmüş (hunnes] durumdadır. Seyyâre-

386 >‘Q*lla (Allah’a) mülkünde ortak yoktur. Her şeyi yaratmış, l>ir düzen 
vermiş, belli bir ölçüyle takdir etmiştir/’ (Furkan Suresi, âyel 2)

Tekvir Sûresi, âyet 15.
an» Tekvir Sûresi, Ayet 16.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ler de aynen elektronlar gibi hareket (cereyan) sayesinde bu 
çekime -belli ölçüde- mukavemet edebilmekte ve bu sayede 
Güneş’e nazaran muayyen olan uzaklıktaki yörüngelerinde 
harekete devam etmektedirler.

Şimdi bu çekime (hunnes) rağmen elektronların çekirdeğe, 
gezegenlerin ise Güneş'e yapışmaması “çekim'le, ona karşı 
koyan hareket arasında İlâhî tensiple var olan “denge” sayesin­
dedir. Onları belli uzaklıkla tutan bu denge mevcud olmasaydı, 
atomdan başlayarak bütün varlık âlemi mahvolurdu.

Şu bütün Kâinata şâmil "Çekim Kanunu" dolayısıyla 
başka bir ehemmiyetli meseleye daha temas edelim:

Cerıâb-ı Hak, yerkürenin etrafına on bin kilometreye varan 
çeşitli gazlardan oluşmuş bir atmosfer tabakası yerleştirmiştir. 
Bunu belli bir kesafette ve belli bir mesafeye kadar muhafaza 
eden de Arz’ııı merkezindeki çekim kuvvetidir. İlk defa Isaac 

Newton (1612-1727) tarafından keşfedilmiş olan “yerçekimi” 

de öyle bir dengeye sahiptir ki, bu denge sayesinde yeryüzünde 
hayatı mümkün kıları iki harika vazifeyi görmektedir.

1-Şimdiki hâlinden biraz daha şiddetli olsaydı, Dünyamız’m 
etrafındaki havaküreyi kendine çekerek teksif eder ve arz kabuğu 
üzerinde birkaç santim kalınlığında bir tabaka hâline getirirdi. 
Bu takdirde ne insanlar, ne hayvanlar hayatın dört temel hu­
susundan biri olan hava ve dolayısıyla oksijeni bulabilir ve ne 
de bitkiler muhtaç oldukları karbondioksiti bulabilirlerdi.

Aksine faraza Ay'daki kadar az olsaydı, o zaman da hava 
küre fezaya dağılır gider ve yine hayat mümkün olmazdı. Unut­
mamak gerektir ki, cisimlerin ağırlığını meydana getiren de bu 
yerçekimidir. Başta denizler olmak üzere, insan ve hayvanların, 
hattâ her şeyin, boşlukta yüzen bir gemi durumundaki Dünya­
mız üzerinde tutunabilmesi de bu sâyede mümkün olmaktadır. 
Çünkü belli bir derece ile takdir olunmuştur. Dünyamızda bir 
kilogram ağırlığındaki bir cisim, faraza Merih’e götürülse,



KADİR MIS1ROĞLU 

orada bu ağırlık 170 kg.’a ulaşır. Aynı cisim bu defa Ay’a 
gölürülse, bir kuş tüyü gibi havada uçuşur. Demek ki, o da 
hayatı mümkün kılan bir miktar ile takdir olunmuştur. Meri­
h'teki kadar fazla olsa idi, Dünyamızda hareket ve binnetice 
hayat mümkün olmazdı.

2- Uzaydan yeryüzüne her gün milyonlarca meteor (gök 
taşı) düşmektedir. Evet, yanlış okumadınız, milyonlarca!.. Lâkin 
bunlar, Dünyamıza belli bir mesafeye yaklaştıklarında, âdeta 
çelikten bir duvara çarparak yön değiştirmekte ve Dünyamıza 
çarpmamaktadırlar. Bu koruma olmasa, yeryüzünde hayat 
mümkün olmazdı. Aya gidildiğinde onun böyle bir korunma 
mekanizması olmadığından meteor çarpmaları ile yüzeyinin 
delik-deşik olduğu görülmüştür.

Cenâb-ı Hak, Kur’ân-ı Kerîm’de:

“Ve gökyüzünü korunmuş bir tavan yaptık."’1*’ buyur­
maktadır.

Lâkin gökyüzü, yâni atmosferin koruyuculuğu sadece 
meteor bombardımanına karşı değildir.

Güneşten Dünyamız’a sadece ısı ve ışık gelmemektedir. 
Aynı zamanda radyasyon ve protonlarla elektronlardan olu­
şan rüzgârlar da gelmektedir. Bunlar da Dünya'ııın altmış 
bin kilometre uzağında manyetik bir çembere çarpıp geriye 
dönmektedir. Bu manyetik alanı meydana getiren de yer çe­
kimidir. Bugün bu koruma çemberine “Van Ailen Kuşağı” 

denilmektedir. Sadece Güneş'ten değil, fezada mevcud olan 
diğer yıldızlardan Dünyamız’a gönderilen birtakım öldürücü 
kozmik ışınlar da yerçekiminin Küre-i Arz etrafında husule 
getirdiği manyetik alan, yani “Van Ailen Kuşağı" sayesinde 
bertaraf edilebilmektedir.

Enbiyâ Sûresi, âyel 32.



İslâm dünya görüşü

Uzaydaki sıcaklık ortalaması -270 santigrattır. Atmosfer, 
Güneş'ten gelen enerjinin çabucak fezaya geri dönmesini 
engelleyerek Dünya’yı yaşanabilir bir hâle getirmektedir. Ay­
rıca atmosferdeki hava hareketleri ile çok ısınan hava, alçak 
ve yüksek basınç kaidelerine göre, az ısınan bölgelere sevk 
edilerek de denge sağlanmaktadır. Bugün Allah'ın nimetlerini 
hoyratça ve egoistçe kullanmanın neticesi olarak Atmosferdeki 
“Ozon Tabakası”nın delinmesi neticesinde küresel ısınma ve 
bunun neticesi olan kuraklıktan duyulmakta olan endişeler de 
hatırlanırsa, kâinata hâkim olan nizam ve intizamın ehemmiyeti 
daha iyi anlaşılmış olur.

Zira mâlûnı olduğu üzere, her şey sudan halk edilmiştir.390 
Gariptir ki su, yanıcı oksijen ile yakıcı hidrojenden teşekkül 
ettiği hâlde, ateşi söndürücü bir husûsiyete sahiptir. İki gazdan 
bir sıvı cisim husule gelmektedir. Gariptir ki, su ayrıştırılarak 
biri yanıcı (hidrojen), diğeri yakıcı (oksijen) iki gaz cisim elde 
edilebilmektedir. Hâlbuki bu iki gaz birleştirilerek su elde edi­
lememektedir.

Bugün artık ispat edilmiştir ki, canlılığın temel mad­
desi “DNA”dır. Bundaki devamlılığı sağlayan da “glesant 

hidrojen” denilen hidrojen köprüsüdür. Bu sık sık değişe­
rek yeni bağlar kurar ve bu sûretle canlılığı aktarır. Bunu 
yapabilmesi ise suya bağlıdır. Zira bu hidrojen, sadece 
suyun iyonlara ayrılışı esnasında açığa çıkar ve kullanılır. 
Bu demektir ki, susuz hiçbir canlı hayatiyetini devam 
ettiremez. Üreme ve hareket kabiliyetini kaybeder. Su, 
ayrılan iyonlarından hidrojeni açığa çıkararak vermese 
canlı şifre harekete geçemez.

390 ..

Lâkin su, gökten belli bir miktar ve ölçü ile indirilmemiş 
olsaydı, hayat menbaı olan su felâket sebebi olurdu.

Biz, her şeyi sudan yarattık.'* (Enbiyâ Sûresi, âyet 30)



KADİR MISIROÖLU

Kur an-ı Kerîm'de:

"O (Allah) ki, gökten suyu bir ölçüye göre indirmiştir. 
(İndirdiğimiz) bu su ile ölü bir memlekete can verdik. İşte siz 
de böylece (diriltilip) çıkarılacaksınız. "”1 buyrul maktadır.

Dünyamıza, gökten yılda 500 milyar metreküp sıt inmek­
te, bir o kadar su buharı da gökyüzüne çıkmaktadır. Kur anî 
ifadeyle dağlar gibi su buharı bulutları, Dünyamıza bir sera 
vazifesi görmekte ve iklimin yaşanabilirliğini sağlamaktadır. 
Gariptir ki, bu su buharı bulutları, su zerreciklerinden oluştuğu 
hâlde eksi otuz derecede bile donup aşağı düşmezler. Hâlbuki 
su, sıfır derecede donar, Yağmur ve bilhassa kar taneciklerinin 
hayata zarar vermeyecek bir sûrette yeryüzüne indirilmesi âyet­
te tebarüz ettirilen İlâhî takdir ve ölçünün eseridir. En şiddetli 
soğuklarda bile su buharı bulutları birer buz dağına dönüşerek 
yeryüzüne inmiyorlar. Bu İlâhî bir tanzim değil de nedir?!

Cenâb-ı Hak, yukarıya aldığımız âyette, insanoğlunun hesaba 
çekilmek için tekrar diriltilmesinin su ile tabiatın canlandırılması 
gibi olacağını ifade buyurmaktadır. Bilindiği üzere, bir bardak 
su, on milyon DNA’yı canlandırmaya kifâyet etmektedir. İnsan 
vücudunda “acbu’z-zeneb” denilen tek bir hücre çürüyüp 
kaybolmamaktadır. Mahşerde toplanmak üzere İsrafil sûra 
üfiirmeden önce kırk gün Dünya’ya yağmur yağacağı hadîslerde 
beyân edilmiştir. Buna göre, insanların tekrar diriltilmesinin 
-âyete nazaran- su ile olacağı anlaşılmaktadır.391 392

391 Zııhrııf Sûresi, âyet 11.
■’92 Ebû Hüreyre -radiyallâhu anh-'tarı rivayet edildiğine göre Peygamber 

-sallâllâhu aleyh: ve sellem- şöyle buyurmuştur:
“•Süro iki üfleme arcsındc kırk vardır."
Ashâb-ı kirâm:
‘•Ebû Hüreyre! Kırk gün mü?" diye sordular.
“•Bir şey diyemem!" dedi. Saha biler:
“•Kırk yıl mı?" diye sordular.
"■Bir şey diyemem!.." dedi.
"■Kırk ay mı?" diye sordular.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bütün cisimler ısınmakla genişlediği, soğukta ise büzüştüğü 
hâlde su, istisnaî olarak ters bir tabiattadır. Artı dört dereceye 
kadar diğer cisimler gibi olan su, bundan aşağı derecelerde 
hacmen genişler. Suyun donmasıyla boruların patladığı çok 
bilinen bir gerçektir. Böyle olmasa, denizlerdeki hayat imkânsız 
bir hâle gelirdi. Zira okyanusların dipleri buz dağları ile dolar, 
bütün balıklar ölürdü.

Yeryüzünün yüzde yetmişi su, geri kalanı karadır. Aksi olsa, 
gece ile gündüz arasındaki fark artar ve yeryüzünün büyük bir 
kısmı çöle dönerdi.

Kâinattaki canh-cansız bütün varlıklara şâmil olan bu 
müthiş hesap kudretinin neticesi olan ahenk ve nizamın, insan 
bedeninde ve hayvanlarla bitkilerdeki tezahürlerinden de birkaç 
misal zikrederek bu bahse nihayet verelim:

İslâm nazarında “insan”, Kâinat’m bir özü ve hülâsası(- 
ziibde)dır. O, âdeta teksif edilmiş bir kâinattır. Bu sebepledir 
ki, ona “âlenı-i asgar” (küçük âlem) denilmektedir. İşte bu 
yüzden Kâinat'ta mevcud nizam ve intizamın kâmil bir meşheri 
(sergilendiği yer)dir. Onun İlâhî bir tâyinle memur edildiği, îman 
ve amel-i sâlihi gerçekleştirmeye kifâyet edecek bir iktidar 
âhengi ile teçhiz edilmiş olduğu mâlûmdur.

Kuran-ı Kerîm bu gerçeği:

“Ey insan! Üstün kerem sahibi olan Rabbine karşı seni 
aldatıp yanıltan nedir? O, seni yarattı, sonra bir düzen 
içinde biçim verdi. Ve seni bir îtidal üzere kıldı. Dilediği 
sûrette seni tertip etti.”393 buyurarak ifade etmektedir.

“•Bir şey diyemem, "dedi. fSonra hadîsi şöyle tamamladı;) “Kuyruk sokumu- 
(nda bir tek hücre) «achü'z-zenebu dışında insanın bütün bedeni çürüyüp yok 
otur. Yeniden yaratılma İşi, kuyruk sokumundan başlar. Sonra Allah Teâlâ, 
gökten bir su İndirir, herkes bitkiler gibi yeniden canlanır. ” (Buhârî, Tefsîru Sûra 
(39), 3, (78) 1; Müslim. Filen, 28)

393 İnfitar Sûresi, âyet 6-8.



KADİR MIS1R0ĞLU

Âyetteki şu “itidal üzere” ibâresini izah edelim:

İnsanoğlu beş duyu (havâs-ı hamse) ile teçhiz olunmuştur. 
Bunların ifrat ve tefrit hâlinde olması takdirinde, hayat ya hiç 
mümkün olmaz veya çekilmez olurdu. Meselâ kulak belli fre­
kanstaki sesleri duyabilir. Çok düşük veya çok yüksek sesleri 
duyamaz, Eğer bunları da duyabilseydi, hayat, ızdırap kaynağı 
olurdu. Göz de çok küçük ve çok büyük varlıkları göremez. 
Böyle olmasaydı, yenilen bir şeydeki mikrobiyolojik canlıları 
gören bir gözün sahibi, aç kalır ve ölürdü. Bu hassas ayarlama, 
bilhassa dokunma duyusunda fevkalâde önemlidir. Dokunma 
duyusunun vâsıtaları sinir uçlarıdır. Yaratıcı bunları vücuda 
ihtiyaca göre dengeli bir şekilde dağıtmıştır. Bunlar en fazla 
parmak uçlarında ve dudaklarda mevcuttur. Diğer bölgelerde ise, 
kullanılma durumlarına göre dağıtılmış bir durumdadırlar.

İnsan bedeninin diğer bütün organları da aynen “havass-ı 
hamse” gibi müthiş bir nizam dâhilinde faaliyet gösterir. Kitap 
hacimli bir genişliği olan bu meseleye dâir birkaç misal zikrede­
lim:

Burun kaval gibi bir kanal şeklinde yaratılmıştır. Çünkü 
teneffüs ettiğimiz havanın hem ısınması ve hem de temizlenmesi 
matiubdur. Bundan dolayı içinde zararlı tozları tutacak kıllar 
bittirilmiştir. Buna ilâveten içinden lüzucî (yapışkan) bir sıvı ifraz 
edilir. Bu. havayı filtre etmek için uygun bir vasıftadır. Hâlbuki 
gözyaşı da vücuttan çıkan bir sıvı olduğu hâlde terkibi bambaş­
kadır. Onunla da birtakım zehirli toksinler dışarı atılır.39'*

391 "O ycrçın fjözyajsj kıymetin! herkes bilemez. Cenâb-ı Hak, gözyaşını 
çok sever.

Niçin?
Allah'ı teşbih vardır. Gözyaş; geldiği zaman, insen, kul olduğunu itiraf 

ermiş olur.
Ahadiyeti teşbih vardır. Bütün esmâlara hürmet vardır.
“Ben size şah damarınızdan daha yakınım.’'
“er-Rahîrn" damlayan gözyaştdır. Çirkin bile ağlarken güzelledir.
Ağlamada



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Vücudun en hassas dokusunu ihtiva eden dudakların, 
hemen ardında kaya gibi sert dişler yer alır. Çünkü onlar 
gıdaları parçalamaya memurdur. Tükürük ise, onları ıslatıp 
yumuşatmak için salgılanır. Mideye inen gıdaları iyice par­
çalayıp eritmek için salgılanan "bidroklorik asit” o kadar 
güçlüdiir ki, mide cidarını bile eritebilir. Ancak mide cidarını 
eritilmekten koruyan "mukus” adlı bir maddedir. Bu madde, 
sindirim sırasında midenin bütün cidarlarına sıvanarak ona 
‘'koruyucu bir tabaka" teşkil eder.

Solunum mekanizmasının, vücut iskeletinin ve bilhassa 
insan beyninin öyle harika ve ahenkli bir düzeni vardır ki, 
anlatmakla bitmez.

Ayrıca hayvanlar ve bitkiler âlemindeki hârika nizam ve 
intizam da bunların külli bir iktidar sahibi tarafından yaratılmış

“el-Badi', er Rezzâk, es-Settar, erRahîm, er-Rahman” esmâlart tecellî 
eder.

Gizillik Dardır.
Şefkat nardır.
Merhamet vardır.

uıısf uryrılı Doktor Alfrcd Adlar, “Fraucnt Kadınlar” isimli kitabında, 
"Gözyaşmda l.yzozyme denilen zehirli bir madde bulmuştur. Gözyaşı dâuet 
eden hâllerde bu madde, o rûlıî hâlin Leuek külünde vücudun dışarı atmak isle­
diği bir ûlıktır. Bu madde kanda kalırsa mideyi tahriş eder. Branşları etkiler. 
Ağlayan insan, gıcık duyarak öksürür. Bu madde uücudda kalırsa, mide ülseri 
yapar. Onun için sıkıntılı rûlıî zamanlarda ağlamak, uücudda husule gelen bu 
maddeyi dışarı almak içindir.”

Doktor Alfrcd Adier, yirmi sene Pasifik adalarında kalmış. Erkeklerden 
ziyâde kadınlarda ülser görülmüştür. Erkeklerde tesadüf etmemiştir. Normalde 
kadınlarda ülser enderdir. Ağladıklarından... Erkekler sıkıntılı hâllerde ağla­
mazlar. Sinirlenirler. Erkeklerde ülsere çok tesadüf olunur. Halbuki Pasifik 
adalarında erkekler çok ağlarlarmış. Bu adada ağlamak ayıp değildir. Diğer 
milletlerde ağlamak, erkekler için ayıptır. Ağlayan birine bile:

“-Sen erkek değil misin, ayıptır! Ne ağlıyorsun, sen kız mısın?” diye tekdir, 
bir formül hâline gelmiştir.

Bu adada kadınlar ağlamadıklarından ülsere çok tesâdüf edilir.” diye Dok­
tor Adlar, kitabında uzun uzadıya tecrübeleriyle izah etmekledir.

Gözyaşı ile ruhun bir alâkası uardır. Üzüntülerde gözlerimizden yaş gelir. 
Bunun sebebi henüz anlaşılamamıştır. Gülmede gözden yaş gelmesinin sebebi 
de meçhuldür." (l)r. Münir Derman, Su, c: II, tarihsiz, sh: 29)



KADİR MISIROĞLU --------------------------------------------------

olduklarını gösteren birer aklî ve İlmî delillerdir ki, Kur’âıı-ı 
Kerîm bunları “Allah’ın âyetleri”3 *’’’1 olarak zikretmektedir. 
Hayvanlardan Kur’ân-ı Kerîm'de; koç, inek, deve, at, buzağı, 
ebabil kuşları, aslan, karga, karınca, arı, güvercin, örümcek 
ve hiidhüd kuşunun zikri geçer. Bu zikrediliş sebepsiz olmadığı 
gibi, onlarla ilgili olarak belirtilen husûsiyeller de İlmî araştır­
malarla teeyyüd etmiştir. Mevzuu alabildiğine uzatmamak İçin 
bu hususta bir tek misal zikredelim:

Örümceğin dişisine Arapça'da “ankebût" denilir. Erkeğinin 
adı ise, “ankeb”dir. Kur’ân-ı Kerîm’de Ankebût Sûresi vardır. 
Bu sûrede şöyle buyrulmaktadır:

“Allah’tan başka (sığınacak, bağlanacak) velîler edinenle­
rin durumu, tıpkı kendisine (ağdan) bir ev edinen örümceğe 
benzer. Hâlbuki evlerin en zayıfı (güvenilmezi), elbette dişi 
örümceğin evidir. Keşke bilselerdi!..”3’®

Umumiyetle her canlı türünün erkeği daha büyük ve kuv­
vetlidir. Örümcekte bu durum aksinedir. Bazı türlerinde dişi 
örümcek, erkeğinden dört kat büyüktür.

Yukarıdaki âyet-i kerîmede beyân buyrulduğu gibi evlerin 
en güvenilmezi örümceğin evidir. Çünkü başka canlıların evleri 
korunmak için olduğu hâde örümceğin evi bir tuzaktır. Oraya 
her yolu düşen mahvolur. Ağın merkezinde avını bekleyen dişi 
örümcek, hemen salgıladığı ipliklerle onu önce hareketsiz hâle 
getirir, sonra da afiyetle yer. Hattâ kendi erkeğini bile çiftleştik­
ten sonra yiyen tek hayvan, dişi örümcektir. Hele onun evini 
yapmak için kullandığı iplikçikler, kendilerine eşit hacimdeki 
çelik halatlardan bile daha mukavimdirler. Kurşun geçirmez 

3’5 "Şüphesiz göklerde ve yerde iman edenler için (Allah'ın varlığına ve kııd-
reline) deliller/işâretler vardır. Allah'ın sîzi yaratmasında ve (yeryüzüne) yaydığı 
lıer bir canlıda, (ve her canlıyı uygun ortamlarına göre yaymasında) kesin iman 
cdeıı bir kavim için âyetler (ince ibretler) vardjr.” (Câsiye Sûresi, âyel 3, '1)

396 Aııkebût Sûresi, âyet 41-



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

yelekler, örümceğin ağı taklid olunarak yapılabilmiştir. Tıpkı 
radarın icadı için yarasalardan ilham alındığı gibi...

Tohumların rüzgârlarda çok uzak mesafelere taşınması, 
birçoklarında bu taşınmayı kolaylaştırmak için bir nevî para­
şütler halk edilmesi, erkek ve dişi bitkilerin böcekler ve arılar 
vasıtasıyla döllenmesi, hep Kâinat’ta mevcud olan ve Kur'ânî 
ifadeyle “Allah’ın âyetleri"3’7 olarak isimlendirilen nizamın 
birer harika tezahürüdür.

En keskin gülyağı, siyah gülden elde edilir. Neden bilir 
misiniz? Arının gözü bileşik gözdür. Birçok gözden oluşan - 
âdeta- bir prizma gibidir. Güneş ışığını tayfına ayırdığından, arı, 
her şeyi yedi renkli olarak görür. Siyah rengi göremez. Siyah 
gül, keskin kokusu ile arıları kendine celb edip döllenmesini 
sağlar. Tıpkı tenasül uzvu olmayan deniz kaplumbağasının, 
dişisinin kumsalda açtığı bir çukura bıraktığı yumurtalara belli 
bir müddet bakarak bunları gözünden çıkan bir şua ile dölle­
mesi gibi...

Kur’ân-ı Kerîm'de:

“Bakmıyorlar mı o deveye, nasıl yaratıldı?!”3”1 buy- 
rulmaktadır.

Zira o ibretlerle doludur. Çölde yaşamaya memur edildiğin­
den ona bir gıda deposu olarak hörgüç ihsan edilmiştir. Burada 
en az üç haftalık yiyeceğini bir buzdolabından daha emin bir 
sûrette bozulmadan muhafaza edebilir. Su ve yeşil otlar, orada 
tazeliğini muhafaza ederek depolanmakta ve ihtiyaca göre 
mideye indirilerek kullanılmaktadır. Dizleri, boynuz kadar sert 
bir nasırla korunmuştur. Onun gözleri de çölde eksik olmayan 
kum fırtınalarına karşı en uygun bir yapıdadır. Tehlike anında

397 "Allah'ın göklerde ve yerde yarattığı şeylerde korkup sakınan bir top- 
luluk için elbette âyetler vardır." (Yûnus Sûresi, âyet 6)

a9H Câsiye Sûresi, âyet 17.



KADİR MISJROĞLU --------------------------------------------------

uzun kirpikleri birbirinin içine kenetlenerek gözleri her türlü toz 
ve kum tanelerinden mutlak bir sûrette korumaktadır. Elhâsıl, 
bu bahis anlatmakla bitmez. Son söz olarak diyelim ki:

"Kur'ân, bir âyette (Jzay’ın genişlediğini belirterek, bir 
âyette Dünya'nm Atmosfer'inin korunmuş tauan kılındı­
ğını söyleyerek, bir âyette denizlerin altındaki dalgalara 
işaretle, bir âyette sivrisineğin, bir âyette arının, bir âyette 
örümceğin dişilerinin ve erkeklerinin ayrımını yaparak 
mucizeler gösterir. Bu kadar farklı alanlarda bu kadar çok 
açıklamalar yapan Kur'ân, hiçbir alanda hata yapmamış, 
tam tersine her alanda gözleri ue gönülleri körelmemişleri 
hayran bırakacak mûcizeler sergilemiştir. Peygamberimiz'in 
dönemindeki bir insanın Uzay'ın genişlediğini bilebilmesi, 
denizlerin altındaki dalgaları tespit edebilmesi, örümceğin 
dişisinin ue erkeğinin yaptıklarını ayırt edebilmesi mümkün 
değildir. "M9

Bu nizam ve intizamın, hayat ve kâinatın tamamına 
şâmil, uçsuz bucaksız muhtevası ve bunun baştanbaşa mû- 
cize olan yüce Kur’ânımızda mâkes bulan sonsuz misâli, bu 
eserin hacmine sığmayacağı gibi esas mevzuu da değildir. Bu 
sebepledir ki, ummandan bir katre nev’inden arz ettiğimiz bu 
birkaç misalle iktifa ederek İslâm Dünya Görüşü’nde -emirler 
ve nehiyler itibariyle- nizam ve intizama müteallik meselelere 
geçmek istiyoruz.

İnsanoğlunu “başıboş bırakılmak üzere” yaratmadığını 
beyân buyuran'100 Cenâb-ı Hak, onun bütün fikir ve fiillerini 
yönlendirmek üzere emirler ve yasaklar vaz’ etmiştir. Mâsi- 
vallah’ın her zerresini bir nizam ve kanuna tâbî olmak meyil 
ve iktidarı ile halk etmiş bulunan Cenâb-ı Hak, ilâhî tayinler

3,9 Kur’ân Hiç Tükenmeyen Mucize, sh. 177.
<10° "İnsanoğlu, kendisinin başıboş bırakılacağını mı sanır?" (Kıyâme Sûresi, 

fiye! 36)
________________________________________________________________  



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

dışına çıkabilme imkânını sadece irade ile teçhiz eylediği insan­
lar ve cinlere vermiştir. Onların bile İlâhî tayinlere müdahale 
edebilmeleri sınırlıdır. Meselâ, uyumadan veya gıda almadan 
hayatlarını idâme ettirmeleri mümkün değildir.

Bununla beraber mahdud bir sahada Allâh’ın halk etme­
siyle de olsa, hayra da, şerre de âmil ve fail olabilmektedir. 
İlâhî emirler hayrı işlemeye, yasaklar ise şerden sakındırmaya 
mütedairdir ki, bütün bunlar dünyevî ve uhrevî huzur ve saadeti 
temin maksadıyla vârid olmuşlardır. Ayrıca Cenâb-ı Hak koy­
duğu nizamın korunması ve çizdiği rotanın bekası için cezalar 
ve mükâfatlarla ins ü cinne ciddî bir teşvik kapısı açmıştır. 
Emirlere uyulmasının dünyevî mükâfatı huzur ve sıhhat dolu 
bir hayal, uyulmamasının karşılığı ise “ukubât” (cezalar) başlığı 
altında birtakım müeyyidelerdir. Bunların tatbiki ise “ııiü'l-emr” 
denilen idareciler için hem bir hak ve hem de bir vazifedir. 
Uhrevî mükâfat ve nıücâzat ise, cennet ve cehennemdir-.

Ayrıca İslâm Dünya Görüşü’ndeki bütün emirler, İlâhî 
nizama riâyetin psikolojik veya -daha emîn bir tâbirle söyle­
mek gerekirse- îmânî zeminini oluşturan temrinlerdir. Meselâ 
günlük beş vakit namazın farz kılınarak periyodik îfâsı, aynı 
zamanda nizam fikri ve mes'uliyet duygusunun fertte kökleşip 
yerleşmesi maksadına bağlıdır. Namazın “erkân-ı mâlûme 
ve ef’âl-i mahsûsa” olması da böyledir. Zira kıyam ve sücûd 
(secdeler) gibi şekil şartları da farzdır. Bunlardan biri eksik olsa, 
namaz hiç kılınmamış gibidir. Ferdî ibâdetlerin bir numaralısı 
olan namaza âit bu nizam ve şekil şartları safların teşkilinde de 
hassasiyetle emredilmiştir. Bunun gibi diğer bütün ibadetlerin 
de böyle zamana ve şekle âid birçok şartı mevcuddur ki, bun­
ların ekserisi “farz" kıymet ve kuvvetindedir. Oruç tutmanın, 
kurban kesmenin, zekât vermenin ve haccetmenin böyle zaman 
ve şekle âid birçok şart ve hükmü olduğunu bilmeyen yoktur. 
Bunlara riâyetin teminâtı ise, sadece insanın kendi vicdanı 
olmayıp aynı zamanda siyasî otoritenin mevcudiyetidir.



KADİR M1SIROĞLU 

İslâm nazarında siyasî otoritenin adem-i mevcudiyeti ise, 
“fitne" (anarşi) olarak ifade edilmiş ve bunun da en ağır bir 
cürüm olan “katl’den “eşed” (şiddetli) olduğu'11'1 beyân buyrul- 
rnuştur. Çünkü İslâm nazarında siyasî otoritenin birinci vazifesi, 
“alılcâm-ı şer’iyyenin tenfîzi”dir. Bu ise, şer’î hükümlerin 
kuvveden fiile çıkarılması demektir.

İslâm’da riyaset o kadar mühimdir ki, üç kişi bir yola 
gitmekte olsa onların aralarından birini reis seçerek bir yol 
kavşağında çıkabilecek bir nizâ için peşînen tedbirli olmaları 
dinî bir emirdir. Bu sebepledir ki, Cenâb-ı Hak:

“Allah'a, Rasûlü’ne ve sizden olaıı ulü'l-emre (idareciye) 
itaat edin.”'102 buyurmuştur.

Ancak Allah’ın emri olan bu itaat, “ulü’l-emr”in miîslii- 
nıan olması, şeriatla hükmetmesi ve adâletle icraat yapmasıyla 
meşrûttur. Aksi hâlde itaat yerine isyan vâcib olur ki, bu da 
nizâmı iâde maksadına bağlıdır. Bu da gösteriyor ki, nizamın 
korunması hususundaki mesûliyet, umûm insanlara şâmildir.

Gerçekten -evvelce başka bir vesile ile anlatılmış olduğu 
üzere- ma'rûfu emredip münkerden nehyetmek, sadece ida­
reciler değil, umûm Müslümanlar üzerinde câri bir farzdır. 
Hazret-i Peygamber:

“Hepiniz çobansınız ve çobanlığınızdan mesulsünüz. ”’03 
buyurmuştur.

Bu demektir ki, İçtimaî mevkii ne olursa olsun, herkes 
bulunduğu yerde nizamı korumakla mükelleftir.

Üstelik İslâmiyet, bir insan için, o henüz doğmadan önce 
hükümler tesis etmekte, ölüm ve sonrası için de emirler ve

,,nı Bakara Sûresi, âyet 191. 
,’n2 Nisâ Sûresi, âyel 59. 
'I03 Buharı, Müslim.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

nehiyler vaz’ etmekledir. Kısaca söylemek gerekirse, bir in­
sanın Dünyaya gelmesine âmil olan ana-baba nikâhlı olacak, 
çocuğun ilk maddî sermâyesi olan nutfe-i meneviyye, ana 
rahmine besmele ile gönderilmiş bulunacaktır. Ölenin teçhiz 
ve tekfini, kabre konulması, muayyen şekillere raptedilmiş 
olduğu gibi, borçlarını tasfiyesi, vasiyetinin îfâsı, şer’-i şerîfe 
aykırı bir vasiyeti varsa, onun yerine getirilmemesi gibi bu 
hususta pek çok İslâmî hükmün mevcud olduğunu, sanırım, 
bilmeyen hiçbir müslüman yoktur.

Abdest bozma ve küçük su dökmek gibi en tabiî ve tâlî 
fiillerin bile bir âdabını vaz‘ etmiş olan İslâm’ın, insanoğlunu 
hayatı ve memâtiyle kuşatıp nizamlamış olduğunu kabulde 
tereddüt etmemek lâzımdır. Bu sebepledir ki, müslüman ol­
manın bir mânâsı da teslim olmaktır. Bu, hiç şüphesiz Allah’a 
ve O’nun tesis buyurduğu nizama teslimiyet demektir. Bu 
teslimiyeti hakkıyla gerçekleştirebilmek içinse, O’nu ideal bir 
seviyede gerçekleştirmiş olan Hazret-i Peygamber’in ahvâl 
(hâller) ve ahvâlini (sözlerini) hakkıyla tanımak şarttır. Çünkü o 
Yüce Peygamberin davranışları, -ileride anlatılacağı üzere- her 
müslüman için birer “fiilî kıstas”tır.



D- ADÂLET PRENSİBİ
Müteâl olan Allah’ın ahlâkıyla ahlâklanmak, “ahsen-i 

takvim” (en güzel yaratılış) üzere halk olunmuş insana -gücü 
nispetinde- bir tekliftir. Adâlet kelimesinden türemiş bir ism-i 
fail (özne) olan “âdil” ise, aynen ilim kökünden gelen “âlim” 
gibi Cenâb-ı Hakk’m sıfatlarından olup “Esmâ-i Hiisnâ”ya 
dâhildir. İslâm âlimleri, bu sıfat-ı ilâhiyenin mâsivâullahta 
tecellîsini, her varlığın yaratılış gâyesine göre bir tamlık ve 
mükemmellik sahibi kılınmış olmaları ile îzah ederler. Lâkin bu 
oluşta galebe “lâtîf” sıfat-ı ilâhiyesindedir. Zira adâlet, istihkak 
ile kâim olduğundan, ezelde mutlak adem (yokluk) ile mahkûm 
olan bütün mâsivaullahı var eden yaratıcının lütuf ve keremidir. 
Ancak varlıkların ilâhı tayine dayanan memuriyet ve mükel­
lefiyetleri kâfi bir iktidar ile teçhiz olunmalarını gerektirmiş, 
Allahu Azîmüşşan bunu da “âdil” sıfatının tecellîsi ile temin 
buyurmuştur ki, binnetice bu da bir lütuf demektir.

Bu keyfiyet, Kur'ân-ı Kerîm’de:

“Eğer hak, onlann keyfî (bâtıl) arzularına uysaydı, 
gökler, yer ve onlann içinde bulunanların düzeni bozulur,



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

helale olurdu.”4,M buyrulmak sûretîyle ifade olunmaktadır. 
"el-Âdil” sıfal-ı ilahiyesinin tecellîsi ile Kâinat’ta vukua gelen 
bu nizam ve ondaki mükemmellik, Kur’ân-ı Kerîm’de o kadar 
çok ve ehemmiyetle beyan olunmuştur ki, bâtıl “Mûtezile” 
mezhebi, bunu Cenâb-ı Hak için -hâşâ- bir vazife, yani vâcib 
kabul etmiştir. Ehl-i Sünnet âlimleri ise, bu görüşü reddederek 
var olan her şeyin tabiatında veya fıtratında mevcud olduğu 
kadar, bütün gelişme safhalarında da müşahede edilen mü­
kemmelliği, bir inayel-i ilahiye olarak kabul ve “âdil” sıfatının 
ise, asıl Âhirel’te tecellî edeceğini beyân etmişlerdir.

Dünya’da ise, bu sıfat sadece “haram” ve “zulüm” sebe­
biyle gerçekleşir. Haram ve zulümden dolayı bir kişi, Dünya’da 
karşılık bulmazsa, bu onun nesline intikal eder. Halk, "Dedesi 
koruk yemiş, torununun dişi kamışmış.” derken bu gerçeği 
ifade eder.

Gerçekten Âhiret Âlemi’nde sıfat tecellîleri itibariyle galebe 
“âdil” sıfal-ı ilâhiyesinde olacaktır. Galebe itibariyle diyoruz, zira 
orada afv-ı İlâhîye medar olacak “er-Rahman” ve “er-Rahîm” 
ve ceza vermek için “el-Kahhâr” ilh. gibi başka sıfat tecellîleri 
de vâki olacaktır. Nitekim Cenâb-ı Hak şöyle buyurur:

“(Küfür yoluna saparak) zulmeden herkes, yeryüzündeki 
her şeye sahip olsa, (azaptan kurtulmak için) elbette onu 
fidye verirdi. Onlar azabı görünce, (duydukları) pişmanlığı 
açıklarlar. Artık onlar (için), haksızlığa uğratılmaksızın 
aralarında adaletle hüküm verilir.”404 405

“Kıyamet günü îçiıı adaletle tartan terazileri koyarız, 
(bu sayede) artık hiç kimse hiçbir şekilde haksızlığa uğra­
tılmaz. (Yapılan şey) bir hardal tanesi ağırlığınca da olsa 
onu getiririz. Hesap görücü olarak biz yeteriz.”406

404 MıTnıinûıı Sûresi, âyel 71.
405 Yûnus Sûresi, âyel 54.
406 Enbiyâ Sûresi, âyet 47.



KADİR M1S1ROĞLU 

“Yer, Rabbinîn nuruyla parlayacak, kitap (amel 
defteri ortaya) konulacak, peygamberler ve şahitler 
getirilecek, onlar haksızlığa uğratılmaksızın adaletle 
hiikmedilecektir/’407

Bu âyet-i kerîmelerde belirtilen Cenâb-ı Hakk’ın mutlak 
olan adaletidir. Lâkin o yüce varlık, insanlara kendisi gibi “âdil” 
olmalarına emrederken onların bunu bazen hakkıyla gerçek­
leştirmeye muvaffak olamayacaklarını da beyân buyurmuştur. 
Meselâ kadınlar hakkındaki:

“Ve kadınlar arasında adalet etmeye elbette gücünüz 
yetmez.”408 İlâhî beyanı, buna bir misaldir. Bununla beraber 
adalet, her hâlükârda insanlar üzerinde câri ilâhı bir emirdir.

Beşerî adaletin üç tecellî sahası vardır. Bunlar; idare, kaza 
ve beşerî münasebetlerdir.

I

a- İdare

İslâm Dünya Görüşü tatbik olunmak, yani hükümlerin 
kuvveden fiile çıkması için vaz’ olunmuştur. Bu ise, evveliyetle 
icbâra muktedir bir güç, yani “velâyet-i âmme"yi gerektirir. 
Velâyet-i âmme selâhiyeti, ne surette ele geçirilirse geçirilsin, 
icraat muayyen vasıfları hâizse meşrûdur. Çünkü vclâyet-i 
âmmeyi iktisap hususunda şekil emredilmiş olmayıp ümmet, 
maslahata göre hareket etmek üzere serbest bırakılmıştır. O 
derecede ki, kılıç zoru ile iş başına gelen ümerânın idaresi dahî 
“ahkâm-ı şer’iyyeyi tenfiz ettiği” yani “adâletle hükmettiği” 
takdirde meşrûdur. Çünkü meşrûiyetin ölçüsü, kıstası, miyarı 
ahkâm-ı ilâhîyye ve sünnet-i seniyyeye mutabakattır. Aksine 
bunu yapmayan bir idare seçimle işbaşına geçmiş olsa bile 
ona isyan Müslümanlar üzerine vâcibdir.

’’07 Zünıer Sûresi, âyel 69.
,,01t Nisâ Sûresi, âyel 129.



Hazret-i Peygamber:

İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

"Adâlet güzeldir. Lâkin ümerâda (idarecilerde) olursa 
ahserı (en güzel)dir." buyurmuşlardır.

Adaleti ile meşhur olan Hazret-i Ömer de:

“Adâlet, mülkün (idarenin) esası, temelidir.” buyurmuş­
tur.

Adaletle yakînen alâkalı bir mefhum da “eşitlik"tir. Adâlet, 
haklar ve külfetler arasındaki bir muvâzene (denge) demek 
olduğu hâlde, istisrıâî bazı hâllerde eşitlikle aynıleşir. “Çocuk­
larınıza verdiklerinizde âdil davranın.’"'09 hadîs-i şerifinde 
adâlet, eşitlik mânâsında kullanılmıştır.

İnsanların kanun karşısındaki eşitlikleri de adâlet icâbıdır ki, 
idarede buna riâyet edilmesi şarttır. Bunun bozulduğu tek nokta, 
müslim-gayr-i müsliın ayrımıdır. Fakat bu da gayr-i müslimlere 
bir muâfiyet mâhiyelindedir. Bunlar askere alınmamaları, dev­
let memuriyetine kabul edilmemeleri ve müslüman aleyhine 
şahitlik edememeleri gibi hususlardır ki, aşikâr bir güvensizliği 
ifade etmektedirler. Buna mukabil müslüman bir köle, hür bir 
müslüman ile kanun karşısında eşittir. Hâlbuki Aristo'nun vaz' 
ettiği ahlâk sistemine dayanan Batı Âlemi’nde kölelerle hürler 
uzun asırlar boyunca, aynı hukuku hâiz değildiler.

İslâm Hukûku’nda idarecilere tanınmış olan bir hak ve 
salâhiyet vardır. Buna “hakk-ı ta’zîr” denilir. Bu, hakkında 
şer'ı bir ceza tertip edilmemiş olan hususlarda veliyyu 1-emrin 
koyduğu ceza demektir.409 410

Büyük fakîh (İslâm Hukukçusu) Ömer Nasûhî Efendi, 
hakk-i ta’zîrin vücûbunu şöyle anlatmaktadır:

409 Bııhârî, Hibe 12.
410 Tafsilât için bkz. Ömer Nasûhî Bilmen-a.g.e., c. 111, sh. 325 vd.



KAPİK M1S1ROĞLU -------------------------------------------------

“Ta'zîr, İslâm Hukuku bakımından bir ceza, bir te’dib 
ve tehzib, bir siyâset-i şer’iyye mâhiyetinde tecellî eder. 
Ta’zîrin dairesi pek geniş, ehemmiyeti pek büyük, lüzumu 
pek aşikârdır.

Cemiyet hayatında bî-nihâye cürümler (günahlar), mâ- 
’siyetler, memnu hareketler ve kusurlar vücûda gelebilir. 
Bunların bir kısmı hakkında muayyen, rnahdud bir cezâ-i 
şer’î yoktur; bir kısmı hakkmdaki şer’î, muayyen cezalarda 
bâzı şeraitin bulunmamasına mebnî sukut edebilir. Hâlbuki 
herhangi bircürmün, muzır bir hareketin mukabilinde bir 
ceza, bir mania bulunmaması ictimâî hikmete münâfîdir.

Binâenaleyh, İslâm Hukuku, bu husustaki pek geniş 
ceza ahkâmını, ta’zir nâmı altında muhtevi bulunmuş, 
bunun takdirini ve tatbikini âmme riyasetini hâiz olan 
ulü’l-emrin ve onların nâibleri olan hâkimler ile şâir bir 
kısım devlet memurlarının rey ve içtihadlarına tevdî ve 
tefuîz eylemiştir.”41*

Bu demektir ki, maslahatların değişmesiyle ortaya çıkacak 
yeni yeni ihtiyaçları karşılayacak teşriî faaliyette bulunmak, 
İslâm Dünya Görüşünde sadece müşahede edilmiş değil, aynı 
zamanda emredilmiş bir husustur. Bu gerçek, ehli için içtihad 
kapısının kıyamete kadar açık tutulmuş olması ile de sabittir. 
Elverir ki, temel esaslar sabit kalsın ve onlara mugâyeret 
mevzuubahis olmasın. Her siyasî rejim, kendi fârik vasıflarını 
"anayasa mahkemeleri” kurarak korurken, bu durum İslâm 
mevzubahis olduğunda niçin yadırganmaktadır? Bunu anlamak 
veya mâkul görmek mümkün değildir!.. Şeriatle idare olunsak, 
hayatın dinamizmi engellenecek ve teşriî faaliyet duracak sanan 
câhillerin kulakları çınlasın!

411 Ömer Nasûhî Bilmen- a.g.e., c. III, sh. 326.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

b- Kaza (Yargı)

Adalelin asıl tecellî mahalli, adlî veya İdarî mahkemelerdir. 
Çünkii bıı müesseseler, her türlü ihtilâf karşısında adaletin 
îcabını belirlemek için ihdas olunmuşlardır. Onların varlık 
sebebi budur.

İslâm Dünya Görüşünde devlet -evvelce bir nebze izah etmiş 
olduğumuz üzere- tam mânâsı ile bir “hukuk devleti "dir. İslâm 
hukukunda bunu temin eden üç esaslı sebep mevcuttur.

1- İslâmî lıııkuk kaideleri, beşerî irâde mahsûlü olma­
yıp, ilâlıî menşelidir. Bunlar aynı zamanda fıtrî ve değişmez 
maslahatlara tekabül etmek üzere ilim ve ihâtası sonsuz olan 
Cenâb-ı Hak tarafından vaz’ olunmuşlardır. Sünnet ve içti- 
hafllar ise, nassa bağlılıkları ve ona mugâyir bulunmamaları 
sebebiyle ilâlıî kasidelerin şerhi veya tafsilâtlandırılması ma­
hiyetinde olduğundan, bu hukukun ilâhîlik vasfına mugâyeret 
ifade etmezler.

Modern hukuk sistemlerinde sadece anayasaların, onların 
tatbikatında bir rol üstlenmeyecek “kurucu meclis”ler tarafın­
dan yapılmasındaki mantık, İslâm hukukunda bütün hükümlere 
şâmildir. Bu sebepledir ki, hukukta temel bir prensip olan 
objektifliğin (afakîliğin) tam mânâsıyla sadece İslâm hukukunda 
gerçekleşebildiğini söylemek mübalâğa olmaz.

2- İslam hukukunda sübjektifliği (enfüsîliği) önleyen 
ikinci unsur d<ı ondaki “usûl-i muhakeme"dir. Kadı, yani 
hâkim, ihtilâfı gerçek mâhiyeti itibariyle tespit ettikten sonra, 
meseleyi şahıs adlarını belirtmeksizin müftüye arz eder. Müftü 
bir ilim adamıdır. Belli ölçüde bir tiyatro sahnesine benzeyen 
muhakeme sahnelerine şahit olarak sübjektif tesirlere mâruz 
kalmamıştır. Sâkin bir şekilde bir “bahr-i bî-pâyan” (sonsuz 
deniz) durumundaki ictihadlar üzerinde çalışarak kendisine 
arz olunan ihtilâfa en uygun hükmü bulup çıkararak kadıya 



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

bildirir. Bu durum, Roma hukuk sisteminde de böyle idi. Bizde 
ise Tanzimat’a kadar devam etmiştir. Batılılaşma cereyanı 
başladıktan sonra, bizde de İslâm hukukunun temel prensipleri 
maddeleştirilerek bir kanun metni hâline getirilmiş ve meşhur 
“Mecelle-i Ahkâm-ı Adliye” bu sûrette ortaya çıkmıştır. Bu­
nun için ictihadlann çokluğu bahane ittihaz edilmiştir. Kısaca 
“Mecelle” diye bilinen bu kanunun Dünya çapında büyük bir 
kodifikasyon (taknîn) sayılmasına rağmen, orijinal İslâmî hukuk 
anlayışından inhiraf mâhiyetinde bir inkılâp hamlesi olduğu 
muhakkaktır. Zira kazuistik (meseleci) metodu benimseyip 
ve bu sebeple her ihtimale göre, ayrı bir hüküm isdâr etmiş 
olan İslâm hukukunun orijinal yapısı bozulmuş ve bir çuvala 
doldurulurcasına birbirinden farklı binlerce ihtilâfın halli için bu 
farklılıkları kaale alması mümkün olmayan umumî hükümlerle 
ihiicac edilir bir hâle gelinmiştir.

3- İslâm hukukunda adaleti temin hususunda yukarıda 
zikredilen hususlara ilâveten bir başka müessir daha vardır 
ki, o da “ilâhı tehdıd” müeyyidesidir.

Bir kere hâkim olacak şahıs, “bakîm, felıîm (anlayışı 
kuvvetli), müstakim, emin, mekîn, metin ve salâh-ı hâl ile 
muttasıf” olmalıdır.412

4,2 '‘Hâkimden maksad; âkil» âdi), sâlih olan zattır.
Fehimden maksad, anlayışlı, fetânetli, uücuh-i fıkha, sünnete, âsâra ne 

nâsın âdetlerine vâkıf bir zât demektir.
Miistakîmden maksad, doğru sözlü olan, hdekâr, muannid olmayan, nâstan 

riişuet veya hediye almayan, nâmusu muhtel bulunmayan zattır.
Eminden maksad, gadirden, hıyanetten beri, meusuk, mıiremed zat demek- 

tir.
Mekînden maksat, mekânet ve şeref sahibi oian, hafifuhmeşreb olmayan, 

esâfil-ı nâstan bulunmayan kimsedir.
Metinden maksat, kauİ, îe’sirâto tâbi olmaktan beri, unf ve gazab göster­

meksizin pek ciddi, mehtb, sabırlı zattır.
Salâh-ı hâlden maksat, diyanet ue ahlâk muktezâsı olan giizel efal ve 

harekât ile ittisaf demektir.
Hâkim olan zat, mesâiH fıkhiyeye, usûbi muhakemâta vâkıf, dâuâları bun­

lara tntbikan fasla kaadir, tam bir temyizi hâiz, şehâdete ehl olandır." (Ömer 
Nasuhî Bilmen- a.g.e., C. IV, $h. 430)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Sadece hâkimler için değil, şâhidler için de birçok şart 
aranır ve bazı kimselerin şahitliği asiâ kabul edilmez. Böyle 
kimselere aid liste o kadar uzundur ki, buna bir göz atanlar, 
bugünkü insanların -İslâmî esaslara riâyet hâlinde- milyonda 
birinin bile şâhidliğinin kabul edilebileceğinden şüphe ederler/” 
Meselâ faiz alan veya verenlerin4’4. insanlar arasında ayaklarını 
uzatıp oturanların, yollarda herkesin gözü cnür.de bir şeyler 
yiyip içenlerin illi, şehâdetleri makbul değildir.'”'5

Mecelle’nin 1705’inci maddesi aynen şöyledir:

"Şâhidin âdil olması şarttır. Âdil, hasenatı seyyiâtına 
galip olan kimsedir. Binaenaleyh rakkas ue maskara gibi 
numus ue mürüuueti muhil, hâl ue hareketleri îtiyad eden 
eşhasın ue kizb (yaları) ile ma’ruf olan kesânın (kimselerin) 
şehâdetleri makbul olmaz."

Adalet, umûm mü'minlere bir emr-i ilâhı olmakla beraber 
bilhassa hâkimler ve şâhidler hakkında te'kid edilmiştir.

Şâhidin âdil olması, aynı zamanda Cenâb-ı Hakk’ın bir 
emridir. Kur’ân-ı Kerîm’de:

“Ve sizden iki adâletli kişi şâhid olsunlar. Ve şâhidliği, 
Allah için doğru yapın.”* 414 * 416 buyrulmakta ve yalan yere şâhidlik 
şöylece men edilmektedir:

“Ey iman edenler! Kendinizin, ana-babanızın veya 
akrabalarınızın aleyhine olsa bile, adâleti titizlikle ayakta 
tutan ve sırf Allah rızası için şâhidlik eden kimseler olun, 
(haklarında şâhidlik ettikleriniz) ister zengin, ister fakir ol­
sunlar. Çünkü Allah, her ikisine de (sizden) daha yakındır. 
Haktan ayrılarak hevâ ve hevesinize uymayın. Eğer (şâhidlikte)

4,3Tafsilât için bkz. Ömer Nasuhî Bilmen- a.g.e., c. VI, sh. 381 vd.
414 bkz. d.q.e. sh. 383.
4,5 ay.
4,6Talak Sûresi, âyet 2.



KADİR M1S1ROĞLU -------------------------------------------------

dilinizi eğip büker (yalancı şâhidlik eder)seniz veya (şâhidlik- 
len) kaçınırsanız, (bilin ki bu, kul hakkını ihlâldir, zulümdür.) 
Şüphesiz Allah, yaptıklarınızdan haberdardır.11417

Diğer bir âyet-i kerimede de hâkimlerle birlikte şâhidler 
de tekıâren îkaz olunmaktadır:

“Ey iman edenler! Allah için adaleti (hakkı) ayakta 
tutan (hâkimler), adâlet timsali şâhidler olun!.. Bir kavme 
duyduğunuz kin, sizi adaletten sapmaya sevk etmesin. 
Âdil davranın, takvaya daha yakın olan da budur. Allah’a 
karşı t ak vali olun (emirlerine uygun yaşayın). Şüphesiz ki, 
Alkili yaptıklarınızdan haberdardır.”118

Hâkimler için ikaz ise, pek çoktur. Buna dâir de bir misal 
verelim:

“Kim (inkâr etmese bile) Allah’ın indirdiği/bildirdiği 
(hükümleri) ile (veya ona uygun olarak) hükmetmezse, işte 
onlar zâlimlerin tâ kendileridir.”417 418 419

Hâkimler ve şâhidlerle ilgili hülâsa edilen şartlar, adâletin 
tecellî ettirilmesinde nasıl kılın kırk yanldığını göstermesine 
ilâveten, bir de İlâhî tehditler hesaba katılmalıdır. Onlardan 
da bir-iki misal verelim. Kur’ân-ı Kerîm’de buyrulur:

“Kim ki, Allah’ın indirdiği ile hükmetmezse, işte onlar, 
ancak onlar kâfirlerdir.”420

Aynı sûrenin mütekabil âyet-i kerîmesinde bu hüküm te­
kerrür ettiği gibi 47. âyet-i kerîmede ise “fâsıklar” suretinde 
ifade edilmektedir. Bu tehdidin sadece hâkimlere değil, aynı 
zamanda idarecilere de şâmil olduğu şüphesizdir.

417 Nisa Sûresi, âyet 135.
418 Mâide Sûresi, âyet 8.
419 Mâide Sûresi, âyet 45
420 Mâide Sûresi, âyet 44



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Hâkimlerin adaletten ayrılmasının tehlikesini, Peygamber 
-sallallâhu aleyhi ve sellem- şöyle ifade buyurmaktadır;

“Kadılar (hâkimler) üç kısımdır. Bir kısmı cennettedir, ikinci 
kısmı ateştedir. Şöyle ki: Cennette olanlar, hakkı bilip onunla 
hükmedenlerdir. Hakkı bildiği hâlde hükmünde zulmeden 
kimse ise ateştedir. Nâs arasında cehâlet üzere hükmeden, 
hâkimlik salâhiyet ve iktidarını hâiz olmadığı hâlde emr-l 
kazaya miicâseret (cesaret) eden kimse de ateştedir. ”'121

Birçok büyük âlimin hâkimliğin mes1 (.diyetinden korkup 
kaçtıklarını Ömer Nasııhî Efendi şöyle anlatıyor:

“Emr-i kaza, hadd-i zâtında pek mes’uliyetlidir. Bu 
cihetle bâzı zatlar, kadılığı kabulden imtina etmişlerdir. 
Ezcümle Hazret-i Osman'ın teklif ettiği kadılığı kabulden 
Hazret-i Ömer’in mahdûmu imtinâ etmişti.

Hüseyin b. Mansur'a uatanı olan Neysabur kadılığı 
teklif olunmuştu, üç gün saklandı. Cenab-ı Hakk’a yalvardı, 
bu üçüncü günde vefat etti.

İmaın-ı Âzam da Halife Mansur’un teklif ettiği kadılığı 
kabul etmeyip bu yüzden hapis ve darb edilmişti. İmanı 

Şafiî de Me’mun halifenin tevcih etmek istediği şark uc 
garp kadılığını kabulden imtinâ etmişti.

Büyük fukahâdan Mekhul de demiştir ki: «Eğer kazâ 
ile katledilmek arasında muhtar bırakılsam, katli ihtiyar 
ederdim.»

Bu gibi yüksek muttaki zatların böyle hâkimlikten ka­
çınmaları, hükme teuellînin ehemmiyetinden, mesuliyetinin 
büyüklüğünden dolayıdır. Çünkü adaleti yerine getirmek, 
kolay bir şey değildir. Hattâ bir hadîs-i şerifte:

421 Ebû Dnvud, Tirmizî, İbn-i Mâce.



KADİR M l S1 R O Ğ L U —----------------------------------------------

«Nâs arasında hâkimliğe teuellî eden bıçakstz olarak bo­
ğazlanmış olur.»"22 buyrulmuştur. Bu hadîs-i şerî/, hâkimliği 
azînıü'lhaiar olup fecîsûrette helâke müeddîolacağından 
kinayedir. Çünkü hâkimiyyet sıfatını lâyıkıyla hâiz olmayan 
bir kimsenin haksız yere vereceği bir hüküm, kendisinin 
ebediyen felâketine sebep olabilir.”*23

c- Beşerî Münasebetler

Adalet, sadece hukukî bir mefhum değildir. O aynı za­
manda ahlâkî ve İçtimaîdir. Binâenaleyh onun bütün sosyal 
(İçtimaî) faaliyetlerde gerçekleştirilmesi elzemdir. Böyle umûmî 
bir surette âdil olmak, Cenâb-ı Hakk’m bütün Müsliîmanlar 
üzerinde carî bir emr-i İlâhîsidir. Bu gerçek, şu âyet-i kerîmede 
sarahaten ifade buyrulmaktadır:

“Muhakkak ki, Allah adaleti, iyiliği ve akrabaya (muhtaç 
oldukları şeyleri) vermeyi emreder; ahlaksızhğı/hayasızlığı, 
fenalığı, zıılmîi/azgınlığı yasaklar. İyice anlayıp tutasınız 

diye size (böylece) öğüt verir.”'12'*

Âyet-i kerîmedeki “fahşâ” kelimesi, zina, ahlâk dışı davra­
nışlar ve birleşmeler, hayâsızlık, açıklık, çıplaklık, çıplak resimler 
ve bu türden film, tiyatro, dans gibi haram/günah sayılan bütün 
fiilleri içine alır. Gerek Allah’ın, gerek kulların haklarını çiğneyen 
lıer türlü hareket de "bağy” ifadesine dâhildir. Yüce Allah’ın bu 
emri ve nehyi karşısında iyiliğin, güzelliğin ve adaletin, ancak 
Onun hükümlerine uygun olarak yerleşmesi toplundan çürütüp 
çökerten zulüm, fuhuş ve her türlü kötülüğün ve azgınlığın da 
yine O’nun hükümlerine uygun olarak ortadan kalkması için 
Müslüman îmanının gereği olarak her çâreye başvurur. Yoksa

122 Ebu Dâvud, Tirmlzî.
'l2:’ Ömer Nasuhî Bilmen- a.g.e., c. VI, sh. 428. 
',z'* Nalıl Sûresi, âyel 90.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

iyilik ve adaletin gerçekleşmesi, zulüm ve kötü işlerin kalkması, 
sadece düşünmek ve istemekle olmayacaktır.

İbnü’l-Esîr:

"Adâlet; heva ve hevese meyletmeden, bir şeyin hak ve 
hukukunu tam olarak yerine getirmektir." demektedir.

Yüce Allah, adaleti herkese karşı farz, aksi olan zulmü de 
haram kılmıştır. İster kendisi, ister akrabası, ister kızgın olduğu 
birisi, isterse kâfir olsun adalet şarttır. Çünkü bütün toplumlar, 
adaletsizlik ve zulümle bozulmuş ve yıkılmıştır.”425

İslâm nazarında adâlet her şeye hakkını vermektir. Buna 
insanın kendi nefsi de dâhildir. Ona gereksiz eziyet çektirmek, 
bir uzvunu sakatlatmak veya intihar etmek ve düello gibi fiiller 
de haramdır.

Daha önceki peygamberler gibi42* bütün müzminlerin nü- 
mûne-i imiisâli Hazret-i Peygamber de adaletle emrolunmuştur. 
Kur’ân-ı Kerîm‘de buyrulur:

“Andolsun ki, biz, rasfıllerîmîzi açık delilerle gönderdik 

ve insanların adaleti (vahye uygun olarak) ayakta tutmaları 
için onlarla beraber (hükümleri bildiren) kitabı ve mizanı 
(adâlet ve ölçüyü de) indirdik.”427

“De ki: «Rabbim bana adaleti ve itidali emretti.»”428

“Allah âdil davrananları sever/’429

425 Haşan Talisin Feyizli- FeyzüTFurkan. İstanbul, 20C7. sh. 276.
426 “Ey Dâvud! Biz seni yeryüzünde halîfe kıldık. O hâlde insanlar arasında 

adaletle hükmet, keyfe uy(up İlâhî emre aykırı hüküm vereme. Yoksa (keyfî hüküm 
vermeler) seni Allah'ın yolundan saptırır. Doğrusu Allâh’ın yolundan sapanlar 
var ya, onlar İçin hesap gününü unuttuklarından dolayı şiddetli bir a2ap var­
dır.” (Sâd Sûresi, âyet 26)

427 Hadîd Sûresi, âyet 25.
428 A'râf Sûresi, âyet 29.
429 Hucurât Sûresi, âyel 9.



KADİR MISIROĞ1.U --------------------------------------------------

"... De ki: «Ben, Allah’ın indirdiği her kitaba inandım 
ve bana aranızda âdil davranın diye emredildi.»”4™

O, adaleti en mükemmel bir surette gerçekleştirmiş olan 
yüce Peygamber de:

"Hükmünde, ailesine karşı ve velayeti altında olanlar 
hakkında âdil daurananlar kıyamet gününde nurdan min­
berler üzerindedirler. ”430 431

Ve:

"Bir gün adâletle hükmetmek, altmış sene ibadetten 
üstündür. ”432 433 buyurmuştur.

Hazret-i Peygamber’in siyerindeki adâlet anlayışı ve tatbikatı 
“fiilî kıstas prensibi” dolayısıyla ileride hulasaten anlatılacak­
tır. Burada şunu da söyleyelim ki, Onun hayatında en parlak 
misaller müşahede olunmasından dolayı bazı insaflı Batıklar 
bile takdir ve hayranlıklarını izhar etmişlerdir. Bunlardan biri 
de 1789 Fransız İhtilali’nde yayınlanan meşhur 17 maddelik 
“İnsan Hakları Beyannâmesini hazırlayanlardan biri olan 
General Lâfayet’tir. Bunlar zikri geçen beyannamenin hazırlık 
safhasında, diğer milletlerin hukuku meyanında İslâm hukukunu 
da tetkik etmişlerdi. Lâfayet bu hukuk sistemindeki hürriyet ve 
adâlet anlayışını ve Hazret-i Peygamber’in tatbikatını görünce 
hayret ve takdirini:

“-Ey şanlı Arabi Adaletin ta kendisini bulmuşsun.” diye 
haykırmaktan kendini alamamıştır.4”

Gayr-i müslim olduğu hâlde garezkârlıktan berî kalabilen 
batılı mütefekkirlerin pek çoğunun böyle takdirkâr sözleri 

430 Şûrâ Sûresi, âyet 15.
431 Müslim, İmâre.
432 Deylemî rivayet etmiştir.
433 "Ah 1 llustre Arab; gloire â toi. Tu a trouue la Jusllce elle-meme" (Osman 

Ergin- Balıkesirlı Abdiilaziz Mecdi Tolun, İstanbul. 1942, sh. 130)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

vardır. Bunların zikir ve tâdâdı (sayılıp dökülmesi) mevzumuz 
haricidir. Böyle olmakla beraber bunlardan çok mâruf birini 
hatırlatmakla iktifa edelim:

1871 yılında Alman Birliği’ni kurmuş bulunan Bismark: 

“-Sana muasır bir kimse olamadığım için bedbahtım, yâ 
Muhammedi” demiştir.

___________________________________________________



E- HÜRRİYET PRENSİP!
İslâm nazarında bir insanın, kendisine ve başkasına 

zarar vermeden, yaratıcı tarafından teçhiz edildiği iktidar 
dâhilinde dilediği her şeyi yapabilmesi demek olan “hürri­
yet”, "kader-i muallak” sahasında mevzuııbahistir. Belli bir 
sahada hareket serbestisi ise, cüz’î bir irâde ile mücehhez 
olan insanlar ve cinlere tanınmıştır. İrâdeleri üzerine bir 
külfet tahmil edilmiş olan sadece bu iki grup varlıktır. Bu­
nunla beraber cinlerin hayat ve faaliyetleri bilinemediğinden 
onların hürriyeti, bunu kullanışları ve bu hürriyetin sınırları 
ilmin meşguliyeti hâricindedir.

Kader-i mutlak sahasında ise, varlıklar bütün mevcudiyet 
ve faaliyetleri itibariyle bir robot gibidirler. Tayin ve takdir 
olunduğu sûrette faaliyet bulunurlar. İnsan bedeni de dâhil 
olmak üzere, bu “tayin ve takdir” olunan hususlara dinde 
“âdetullâh” veya “sünnetullâh” denilir. Felsefe ve müspet 
ilimlerde “tabiat kanunları” denilen gerçekler bunlardır ve 



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ilimde “determinizm” olarak ifade olunmuşlardır. Tâ Antik- 
çağ’dan434 itibaren bütün filozoflar, fizikî âlemde mevcut olan 
determinizme dikkati çekmiş ve onun dışında irâdenin eseri 
bir “hürriyet” tasavvuruna ulaşamamışlardır. Meselâ Sokrat 
(M.Ö. 469-399)‘a göre, beşerî hayatın mânâ ve gayesi ile ru­
hun “hayr-ı a’lâ”smı bilebiliriz. Yegâne faydalı ve mümkün 
olan da budur. Bilgiye, ahlâkî bir değer kazandıran bu görüş, 
deterministtir. Zira ahlâk ve fazilette üstünlüğü, fıtrata, daha 
emin bir tâbirle akla dayandırmaktadır. Eflâtun (M.Ö. 427- 
347) da -aşağı yukarı- aynı görüştedir. O da sırf yanılmaz bir iç 
duygu ile kendimizi ve yüksek hayrı (hayr-ı a’lâ) bilebileceğimizi 
söylemiştir. Aristo (M.Ö. 384-322) ise, hürriyetin hareket pren­
sibinin bir îcâbı olarak insanın içinde olduğunu iddia etmiştir. 
İnsanın dışında bir hürriyet gerçeği aramamıştır. Demokritos 
(M.Ö. 460-360)’un bir muâkıbı olan Epikür (M.Ö. 341-270) 
ve bütün Stoacı43” filozoflara göre hürriyet, tabiî zaruretleri 
anlayarak irâdeyi ona göre ayarlamaktır ki, bu, iradeyi insiyak ı 
(sevk-i tabiî / içgüdü)larla karıştırmak demektir.

Ortaçağ’da felsefe, yerini akıl dışı (irrasyonel) Hıristiyanlık 
zihniyetine terk etmiş ve Hıristiyanlık teolojisine aykırı her 
türlü görüş yasaklanmıştır. Böylece felsefe, serbest akıl yerine 
teoloji ile bağımlı bir faaliyet hâline gelmiştir. Evvelce bir nebze 
bahsetmiş olduğumuz İtalyan skolastik filozofu Saint Anselme 

(1103-1109) ve daha sonra O’nun yolundan yürüyen Descartes 
(1596-1650), Spinoza (1632-1677) ve Leibniz (1646-1716) gibi 
filozoflar ontolojik delille (burhân-ı vücûdî) Allah’ın varlığını 
ispat etmeye çalışmışlardır.

434 Antik Çag M.Ö. yedinci asırdan M S üçüncü asra kadar olan bin yılı ifade 
eder. Aristo'dan (M.Ö. 384-322) sonraki çağa "Helenistik Çağ" denilir.

43;* Bu felsefî görüşün baş mürevvîci Kıbnslı Zenon (M.Ö. 336-264)’dur. Bu 
felsefi mesleğe şarkta ‘‘Revâkîyyûn" denilir. Esâsen Stoa Yunanca "kapı siperi" 
demektir. Bu görüşte olanlar Alina’da bir kapı önünde toplanırlardı. Görüşleri 
panteisttir. Yani bunlara göre tabiattaki varlıklar Allâh’ın varlığından (hâşâ) birer 
cüzdür.



KADİR misiroglu 

Bununla beraber bunlar da hürriyet meselesinde fatalist 
(kaderci) Hıristiyan mistisizmine tabidirler. Sadece Saint Tho- 
mas (1125-1274) determinizmden kurtularak insan hürriyetine 
ayrı bir mesned bulmaya çalışmıştır.

"Düşünüyorum, o hâiae uanm. (Cogito ergo sum.)” diye­
rek düşünceyi insan varlığının temeli kabul eden Descartes da 
hürriyeti bir seçme iradesi fenomeni136 olarak ele aldığı hâlde, 
onu inanca bağladığı cihetle determinizmi kabul etmiş olmakta­
dır. HollandalI bir Yahudi olan Spinoza (1632-1677) da aynen 
Descartes gibi hürriyeti, ruhî bir vakıa olarak değerlendirmekte 
ve onun zarûretlerle tezahür ettiğini kabul etmektedir.

Yeni zamanların en büyük filozoflarından olan Alman 
filozofu Kant (1724-1804), Allah’ın varlığını amelî (pratik) akıl 
ve insanı, ahlâkî harekete sevk eden vicdanla ispat ettikten 
sonra vicdanî hareketin hürriyetle kâim olduğunu iddia etmiştir. 
Ona göre çok kere güzel ahlâk sahiplerinin bu Diinya’da lâyık 
oldukları huzur ve saadete ulaşamayıp bilâkis türlü zulüm ve 
haksızlıklara uğramaları karşısında böyle kimselerin mükâfata 
nail olmaları, kötülük edenlerin de cezaya mâruz kalmaları 
için diğer bir âlemin varlığını ve rûhun bekasını kabul etmek 
aklî bir zarurettir.

Velhâsıl hangi filozof veya felsefî sistemi ele alırsak alalım, 
bunların hiç birinin “insan gerçeği”ne İslâm Dünya Görüşüm­
deki mükemmelliğe benzer bir izah tarzı ile insanın irâde izharı 
hususunda tam bir izah sahibi olamadıkları görülmektedir. Nasıl 
olabilir ki? Sermâyeleri, nâkıs akıl ve nadiren de his (Bergson, 
Kant) olduktan sonra bunlardan başka ne beklenebilir?! Hâlbuki 
İslâm Dünya Görüşü, ilim ve ihatası sonsuz olan Cenâb-ı Hak 
tarafından vaz’ olunmuştur. O hâlde, şimdi de İslâm nazarında 
beşerî irâde ve ihtiyarın mâhiyetini izah edelim.

436 Fenomen: Kâinât’la bulunup da tecrübeye (deneye) mevzû iltihaz olunabilen 
her şey demeklir.



------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

İslâm İçtimaî nizamının temel prensipleri “hürriyet”, 
“adalet” ve “uhuvvet/kardeşlik”tir. Bunlardan hürriyet, 

âdemoğlunun ezelde bir irâde ile teçhiz edilmiş olmasının bir 
neticesidir.

Evvelce iradecilik prensibi dolayısıyla bir nebze îzah edilmiş 
olduğu iizeı e, Cenâb-ı Hak, ilk yaratılış anında beşerî ruhlar 
topluluğuna “Elestii bi-rabbiküm?" yani "Ben sizin Rabbiniz 
değil miyim?" diye sormuş ve onlardan “Belâ!” yani “Evet” 
cevabını almıştır.137 Bu bir “rubûbiyet” (rablık) ve “ubûdiyet” 

(kulluk) mîsâkıdır. Misak içinse -bu hadisede olduğu gibi- hür 
irâde sahibi iki tarafın mevcûdiyeti şarttır. Bu İlâhî beyân, in­
sanların irâde izharı ile gerçekleşebilecek bir “hakk-ı hıyar” 

(seçim yani tercih hakkı) sahibi olduklarını göstermekledir. Bu 
husustaki suâlin, “te’kid-i istifhamı” yani suâl yoluyla mânâyı 
kuvvetlendirme sürelinde vârid olması manidardır. Cenâb-ı Hak, 
ruhları kulluk îtirafı mevkiinde bırakarak daha sonra itaatten 
vazgeçecek olanlara, bu ahdi hatırlatarak tecziyelerinin hukûkî 
mesnedini izhâr etmiştir ki, bu da O’nun âdil sıfatının bir îcabı 
olarak gerçekleşmiştir.

Bıı irâdî kulluk itirafı, insanlara bahşedilen hürriyetin, 
aynı zamanda rızâî bir tahdidini kabullenmek demektir. Bu 
da İslâm nazarında “mutlak hürriyet”in mevcud olmadığını 
göstermektedir.

Gerçekten beşerî hürriyetin biri objektif (âfâkî), diğeri 
sübjektif (enfüsî) olmak üzere iki kategori tahdidi mevcuttur. 
Objektif talıdid, insanoğluna verilen her takatin hududlu olması 
ile sabittir. O, maddî ve mânevi gücünün fevkinde olan hiçbir 
oluşu gerçekleştiremez. Bu gibi hususlarda, ancak neticesiz 
hayaller kurulabilir. Sübjektif tahdid ise, ilâhî emirlere itaatle 
gerçekleşir. Kendisi için meşrûiyet zeminini teşkil eden ilâhî

137 A'râf Sûresi, âyet 171-17Z.
6^5>__________________________________________________________________



KADİR MISIROĞLU 

emirlerin rağmına olan fikir ve hareketleri ezeldeki taahhüdüne 
mugâyeret ifade ettiği cihetle cezaya müstehak olur.

İslâm nazarında, insanlar, Dünya hayatına amel defterleri 
bomboş olarak başlarlar. Yani günah ve sevaptan beridirler. 
Hattâ iktisab mahalli olan Dünya’da bile bulûğa erene kadar 
da aynı durumdadırlar. Hâlbuki muharref Hıristiyanlıkta, her 
insan doğuştan günahkârdır. Bu günahın kaynağı Hazret-i 
Âdem'in cennetten çıkarılmasına s’ebep olan “zelle”4:ı"dir. 

O günahta bütün insanlar müşterektir. Vaftiz olunmadan 
yani kilisede okunmuş bir su ile yıkanıp Hıristiyan cemaatine 
katılmadan ölen bir kimse -yeni doğmuş bir bebek bile olsa- 
doğrudan doğruya cehenneme gider. Hazret-i İsa ise, insan- 
kırın bu doğuştan günahkârlığına kefaret olmak.üzere çarmıha 
gerilip öldürülmüştür. (!) Ölümünün üçüncü günü dirilmiş ve 
bir müddet yaşadıktan sonra bedenen göğe çekilmiştir. Ceza 
gününde insanları muhâkeme edecektir.

Hâlbuki İslâm'a göre, hiç kimseye başkasının işlediği gü­
nah yükletilmez.438 439 Herkes kendi iktisabından (kazandığından) 
mes’uldür. Bu itibarla Dünya’ya günahsız gelir.

Diğer taraftan Hazret-i İsa da çarmıha gerilmiş değildir. 
Bu gerçek, Kur an-ı Kerîm’de şöyle ifade buyrulmaktadır:

“«Biz, Allah’ın Rasûlü Mesih İsa bin Meryem’i katlet­

tik.» demeleri sebebiyle... Hâlbuki onu ne katlettiler, 11e 

salbettîler (astılar) velâkin kendilerine bir benzetme yapıldı 
(şüpheye düştüler) ve filhakika onda ihtilâf edenler bundan 
dolayı şek (şüphe) içindedirler. Ona dâir bir ilimleri yoktur. 

Ancak zan ardında giderler. Hâlbuki onu yakînen katletme-

438 Zelle;gayr-i irâdî hata demektir. Bu, masumiyet şifalı olan Peygamberlerin 
halaları için kullanılan bir tabirdir.

439 "Ve hiçbir günahkâr başka bîrinin günah yükünü yüklenmez." (En'«ün 
Sûresi, âyet 164) veya Isrâ Sûresi, âyet 15; Fâtır Sûresi, «iyet 18; Zümer Sûresi, 
âyel 7



ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

diler; doğrusu Allah onu kendine doğru ref’ eyledi. Allah 
azız ve hakimdir.”440

Ayrıca Âhiret'te insanları muhakeme edecek olan (hâşâ) 
Hazret-i İsa değil, o günün yegâne hâkimi olan Cenâb-ı 
Allah'tır.441 442

Kur’ân-ı Kerîm'de:

“Her nefis ölümün lezzetini tadacaktır, Ve sonra ancak 

bize döndürüleceksiniz.’’412 buyrulmaktadır.

Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem-’in bir hadîs-i şeri­
fine göre de: “Her doğan, İslâm fıtratı üzere doğar.” Sonra 
onu ana-babası Yahudi, Hıristiyan veya ateşperest yapar. "443 
Bu demektir ki, -evvelce uzun uzadıya anlatıldığı üzere- fıtrat 
ve beşerî irade üzerine belli belirsiz pek çok müessir carîdir. 
Bunların sapıttırması olmasa, insan fıtratı, bütün temayülâtı ile 
İslâm’ın muhtevasına mutabıktır. Bundan dolayıdır ki, meşhur 
Alman şairi Goetbe:

“-Biz hepimiz İslâm’da yaşıyoruz.” demiştir.444

Tamamen selîm fıtratın îcabma göre emirler ve ne- 
hiyler ihtiva eden İslâm nazarında, insan, “mc’mun” ve 
“mükelleftir. Yani kendisine emniyet edilmiş ve ona 
bazı külfetler tahmil edilmiştir. Bunun sebebi de fıtratan 
hür ve irâde sahibi olmasıdır. Kur’ân-ı Kerîm'de şöyle 
buyrulmaktadır:

440 Nisâ Sûresi. âyet 157
441 Hacc Sûresi, âyet 56
442 Enbiyâ Sûresi, âyet 35.
443 Müslim. Kader, 46/6.
444 Bkz. Mıihtedî H. Ahmed Schmlede'nin, Abdurrahim Zapsu'nun İslâm 

Tarihi (İstanbul, 1978) adlı eseri için yazdığı makale; a.g.e. sh. 671. Ayrıca Goelhe- 
'nin müslüınanhkld alâkası için şu esere bakılabilir.- Dr. Bayram Yılmaz- Goelhe ve 
İslâmiyet, İstanbul. 1991.



K A D t R M J S1R O Ğ L U -------------------------------------------------

“Şüphesiz biz emâneti göklere, yere ve dağlara arz 

(teklif) ettik. Onu yüklenmekten çekindiler ve ondan kork­
tular; onu insan yüklendi."4''5

Âyette zikri geçen “emânef'i yüklenme mükellefiyeti, hür 
olmayı gerekli kılan bir keyfiyettir. Zira teklif, ancak hür bir 
kimse hakkında caiz yahud mantıklıdır. Cebir altında bulunanın 
tercih hakkı olmadığından ona karşı teklif mevzubahis olamaz. 
Hür olmayan hakkında, sırf emir vârid olabilir. Bu hürriyet de 
şu esas şekillerde tezahür edebilir:

a-Şahsî Hürriyet

b-Medenî Hürriyet

c-Rey ve Fikir Hürriyeti

d-Temlik ve Temellük Hürriyeti

e-Siyasî Hürriyet

Bütün bu hürriyet şekillerini kullanmada yukarıda izah 
etmiş olduğumuz objektif ve sübjektif tahdidlere ilâveten bir 
tahdid sebebi daha mevcuttur ki o da “velâyet”tir. Velayet, bir 
kimsenin, başkası üzerinde şer’an veya kanunen hâiz olduğu 
bir nüfuzdur ki, velayet altında bulunan, onun emirlerine ita­
atle mükelleftir. Bir kimsenin hürriyetinin tahdidine âmil olan 
velayet de ikiye ayrılır. Bunlardan birine "velâyet-i hâssa” 
diğerine ise "velâyet-i âmme” denilir.

Velâyet-i hâssa şu sûretlerde görülür: Ana-baba, henüz 
bülûğa ermemiş çocukları üzerinde velâyet-i hâssa sahibidir. 
O çocukların ana-’oabaları yoksa, kendilerinin ve mallarının 
hüsn-i idaresi için bir vâsî tayin olunur. Aynı zamanda kendi 
menfaatlerini koruyamayacak durumda olan reşîd kimselere

4',s Ahzâb Sûresi, âyet 72.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

de vâsî tâyin olunur. Vâsîler de velâyet-i hâssa sahibidirler. 
Herhangi bir hususun icrası için vekil tayin edilen ve bir vakfa 
mütevelli olanlar da velâyet-i hâssa sahibidirler. Bu muhtelif 
velayetlerin hepsinin de adalet ve hakkaniyetle yürütülmesi, 
velî ve vâsilerin dürüst ve istikamet sahibi olmaları şarttır. 
Bunun temini ve kontrolü de “velâyet-i âmme” sahibi olan 
siyasî otoriteye tanınmış bir haktır.

İnsanlık tarihi, boyunca İçtimaî sulh ve sükûnun temini 
için üstün bir otoritenin mevcudiyeti zarurî görülmüş ve bu 
otorite, muhtelif suretlerde tesis ve temin olunmuştur. Zira 
aksi takdirde toplumda anarşi hâkim olur. İslâm’da bu otori­
teye “ıılii’l-cınr" denilir. Ulii’l-emrin ne suretle ortaya çıkması 
gerektiği hususunda ümmet serbest bırakılmış, yani buna dâir 
emredici bir kaide vârid olmamıştır. Bu da ahvâl ve şartlara 
göre hareket edilebilmesini mümkün kılar. Bundan dolayıdır 
ki, İslâm tarihinde ilk ihtilâf “halîfe” tâyininde ortaya çıkmıştır. 
Siyâsî otoritenin teessüsü hususunda bir kaide koymayarak 
ümmeti serbest bırakan İslâmiyet’in, bu otoritenin kullanılması 
ile ilgili olarak dört âmir hükmü mevcuddur. Bunlar:

t-Ahkâm-ı şer’iyyenin tenfîzi yani şer’î hükümlerin tatbik 
edilmesi,

2-Emânetin, yani mevkî ve memuriyetlerin ehliyete binâen 
tevzîi,

3- Şûrâ, yani bir meşveret meclisinin mevcud olması,

4- Biat, yani munzam bir seçim ve rey vermek demek olan 
o otoriteyi kabul beyânıdır.

Kuran-ı Keıîm'de şöyle buyrulmuştur:

“Ey iman edenler! Allah’a itaat edin ve Peygamberine 
de itaat edin ve sizden olan ulü’l-emre de itaat edin.”446

446 Nisa Sûresi, âyel 59.

________________________



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------------------------

Lâkin bu itaat, yukarıdaki şartların tahakkukuna bağlıdır. 
Bu şartlardan biri mevcud olmadığı takdirde, itaat yerine “is­
yan" vâcib olur ki, buna da şer’î tabiriyle “hııruc ale’s-sulta” 

yani otoriteye başkaldırma denilir.

Evvelce izah edilmiş olduğu üzere, İslâm’da ulü'l-emre 
“hakk-ı tâzir" denilen bir hak tanınmıştır. Bu da yeni yeni 
maslahatlar sebebiyle -nasslara mugayir olmamak şartıyla- 
gerekli görülen hukûkî tanzimlerin yapılması ve bazı yasaklar 
ihdâs edilmesidir. Buna da OsmanlIlar “yasağ-ı sultanî” adını 
vermişlerdir. Şu hâlde bu keyfiyet de hürriyetlerin diğer bir 
tahdid şekli demektir.

Bu suretle belli başlı tahdid şekillerini gösterdiğimiz 
“hürriyet", İslâm nazarında aynen yaşamak hal- gibi tabiî 
ve temel haklardan biridir. Velâyet-i hâssada göıuldüğü gibi 
şahısların, velâyet-i âmme tarafından toplumun korunması 
gayesinden başka bir suretle tahdid olunmaz. Bunun en esaslı 
tezahürü, din ve vicdan hürriyetinde müşahede edilmektedir. 
İslâm, zorla din veya mezheb kabulünü yahud değiştirilmesini 
aslâ tasvip etmez. Kur’ân-ı Kerîm “Dinde zorlama yoktur!" 
hükmü ile bunu şiddetle men etmiştir. İslâm’ın yayılma me­
todu, “tebliğ" ile ikna ve inandırmadan ibarettir. İleride izah 
edileceği üzere, harp sûretiyle cihad, tecâvüz kastıyla değil, 
müdafaa maksadıyla câizdir. Eman dilendiği veya müslüman 
olunduğu takdirde ise, kılıçların kınına sokulması şarttır. Zira 
Allah, müslümanları kardeş ilân etmiş447 ve onlar arasında her 
türlü nizâı yasaklamıştır.

Gayr-i müslimler ise, İslâm devletinde müslüman idareciler 
için bir “vedîatullah" yani Allah’ın emânetidirler. Her türlü 
din ve vicdan hürriyetleri tecâvüzden korunmuştur. Bu husus, 
târihin sayısız şehâdeti ile sabittir.

447 Hucurâl Sûresi, âyet 10.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

İslâm devletinde yaşayan herkes; mal mülk edinme, serbestçe 
ticaret yapma hak ve hürriyetini hâizdir. Elverir ki, bu haklar, 
gayrın ve âmmenin aleyhine kullanılmasın. Meselâ tüccar bir 
malı pahalandırmak için iddihar (stokçuluk) yapamaz. Bir hakkın, 
sırf başkcisını izrâr (zarar vermek) için kullanılması da yasaktır. 
Meselâ bir kimse hiç gereği yokken sırf komşunun manzarasını 
kesmek için yüksek bir bahçe duvarı inşa edemez.

Herkes dilediği gibi inanmakta ve düşüncelerini yaymakta 
serbesttir. Elverir ki, bu düşünceler, âmme nizam ve intizamı­
nı sarsacak bir mahiyette olmasın. Bu takdirde bile maznun 
(zanlı) muhakeme olunarak suç sübut bulmadıkça fâile ceza 
verilemez. Bizim tarihimizde Yıldırım Bâyezid’in evlâdı ve 
mel'un Timur gailesinden sonra devleti ihyaya muktedir olan 
Çelebi Melımed zamanında Bâtınî şeyhi, Şeyh Bedreddîn bile 
fiilen isyan etmiş olduğu hâlde, muhakeme edildikten sonra 
idam edilmiştir. Bunun tek istisnası “sîyâseten katf’dir. An­
cak unutmamak gerektir ki, o da vezâret rütbesini hâiz devlet 
adamları ve hanedan mensupları hakkında ulemânın bu gibi 
şahısların üstünde bir otorite olan padişaha tanıdıkları bir hak 
olup “bağy” yani devlete isyan edenler için ve işin âciliyeti 
sebebiyle caiz addedilmiştir. Tabiî, bu meselenin daha pek 
çok izahat gerektirecek bir tafsilâtı mevcud olmakla beraber 
burada bu kadarı kâfidir.

İslâm Dünya Görüşündeki hürriyetin bu umûmî çerçevesini 
daraltıp genişleten iki husus daha vardır. Bunlar da “kölelik” 
veya “esaret” ile “dâriiT-harp" meseleleridir. Şimdi biraz da 
bunları anlatalım:

a- Kölelik veya Esaret

Köleliğin tarihi, insanlık tarihi kadar eskidir. Hazret-i 
Nuh'un oğullarından Ham’ın kendi evlâdı Kenan’ı, kardeşleri 
Sam ve Yâfes’e köle olarak vermek suretiyle onu cezalandırmış



KADİR MIS1ROĞLU -------------------------------------------------

olduğu bilinmektedir.“"h* Tevratta kölelerin ne sûretle hürriyet­
lerine kavuşabileceklerine dâir hiçbir hüküm mevcud değildir. 
Sadece efendisi tarafından gözü kör edilen veya dişi kınlan bir 
kölenin, bu kötü muâmele sonucu hürriyetine kavuşacağını 
bildiren bir hüküm mevcuttur.

Incil’de de köle âzâdıyla ilgili hiçbir hüküm mevcud değildir. 
Üstelik meşhur Hıristiyan teologu Saint Thomas d’Aqııiııo, 
köleliğin Hazret-i Âdem’in işlediği ilk zellenin tabiî bir neticesi 
olduğunu iddia etmiştir. Devlet veya aile gibi, aslî bir müessese 
kabul edilen kölelik, Hıristiyan Dünyası’na, Yunan ve Roma- 
’dan intikal etmiştir.

İslâmiyet, ilk zuhur ânında köleliği, bütün Dünya'da olduğu 
gibi, Arabistan’da da yaygın, yerleşmiş ve köklü bir müessese 
olarak bulmuştur. Tâ birçok insanın doğuştan hürriyet için 
gerekli olan üstünlüklere sahip olmadığını iddia eden Aris­
to’dan beri herkesin tabiî telâkki ettiği, ıslah veya ilgasını 
düşünmemiş olduğu kölelik; insanlık tarihinde ilk defa İslâm’la 
ilgaya müncer olacak bir “ıslah” yoluna girmiştir. Bu durum 
evveliyetle İslâm’ın sosyal değişikler için terviç ettiği “tcdrîc” 
metodunun bir neticesidir. İnkılâpçı mantığı ile insanları kırıp 
dökerek yol ve anlayış değişikliğine zorlamak yerine onları 
fikren ve fiilen hazırladıktan sonra fiilî değişiklikleri gerçek­
leştirmek, İslâm ahkâmının nüzulünde bile müşahede edilen 
ilâhî bir metoddur. Hazret-i Peygamber’e, Mekke Devri’nde 
itikad hükümlerinin nazil olması; ahkâm âyetlerinin ise, Me­
dine Devri’ne bırakılması bunun en aldatmaz delilidir. Ayrıca 
böyle hareket edilmesini îcâb ettiren başka sebepler de vardı. 
Bunları da şöylece hülâsa edebiliriz.

a- Köleliğin aslî kaynağı harp ve bunun neticesi olan esarettir. 
Harbin ise, hiçbir zaman ortadan kalkmayacağı düşünülürse,

Tekvin 9/20-29. 
‘,'19 Çıkış 21/26.



----------------------------------- Islâm dünya görüşü

köleliği re’sen ve derhal ilga yerine, insanca yaşama imkânı 
veren hukukî bir statüye kavuşturmak, gelecek için daha lüzumlu 
ve ehemmiyetli olduğu kolayca anlaşılır ki, İslâmiyet de bunu 
yapmıştır. Hak ile bâtıl arasındaki mücâdelenin kıyamete kadar 
devam edeceğini''50 beyân buyuran Hazret-i Peygamber’in bir 
hadîsi şöyledir;

"Düşmanla karşılaşmayı temennîetmeyin. Fakat buna 
mecbur kaldığınız takdirde tahammül gösterin. Allah’tan 
merhamet ue barış dileyin. "* 4S1 452

b- Kölelik ilga edilmiş olsaydı, harplerde kan dökme, 
galebe sağlamak maksadını aşıp katliama dönüşürdü. Çünkü 
sağ bırakacağı düşmandan hiçbir istifadesi olmayacağı cihetle 
onun öldürülmesinin tercih edileceği muhakkaktı. Hâlbuki 
bu müessesenin ıslah edilmiş olarak muhafazasıyla kurtuluş 
akçesi (fidye-i necat) almak veya esirden köle olarak istifade 
etmek imkânının, harplerde öldürmelerin azalmasını sağlamış 
olduğu muhakkaktır.

c- O zamanlar milletler camiasının birlikte kararlar alabil­
me imkân ve alışkanlığı yoktu. Bundan dolayı müslümanlar, 
köleliği tek taraflı olarak ilga etseler, diğer devletler bunş 
uymayacakları için bu durum müslümanların aleyhine vahim 
neticeler doğuracaktı.

Bu gibi sebeplerle ilgâ etmediği köleliğe, İslâmiyet’in ka­
zandırdığı yeni hukûkî statü de şöyle özetlenebilir:

Her şeyden önce köleliğin çok çeşitli olan kaynağını teke 
indirmiştir ki, o da harb esirliğidir. Aynca bazı günahların 
kefareti olarak köle âzâd edilmesi şart kılındığı432 gibi bir 
de Allâh’ın rızasını kazanmaya medar olmak üzere gönüllü

150 Ebû Dâvutl, Cihad 33.
451 Buhârî, Cilıad 112.
452 Mâidr» Sûresi, âyet 89; Mücâdele Sûresi, âyet 3.



KADİR MIS1ROĞLU 

bir sürette köle âzâd etmek yolunu açmıştır. Bundan daha 
ehemmiyetlisi, devlet gelirlerinin belli bir kısmının köle âzâd 
edilmesi için kullanılması İlâhî bir emirdir.453

Köleliğin zamanla ortadan kaldırılarak “harb esirliği’’ne 
inhisar ettirilmesi için her vesilenin kullanılmış olduğu tarihî bir 
gerçektir. Meselâ Bedir Harbi’nde esir alınan Mekke müşrikle­
rinden okuma yazma bilenler, bunu on Müslüman’a öğretmek 
mukabilinde âzâd edilmiştir.454

Ayrıca sokağa atılmış, sahipsiz ve nesebi meçhul bir 
çocuk, İslâm nazarında hür kabul edilmiştir. Böyle çocukları 
bakıp büyütmek, devlete âit bir vazifedir. Hattâ İslâmiyet’te 
hürriyete ne kadar büyük bir ehemmiyet atfedilmiş olduğunu 
göstermek üzere, böyle bir çocuğa, iki ayrı şahsın “Benim 
çocuğumdur” diyerek tâlib olması hâlinde ihtilâfın halli için 
hürriyet esas alınır. Zira iddia sahiplerinden biri müslüman, fakat 
köle; diğeri ise gayr-i müslim, fakat hür olsa şeriat, o çocuğu 
ileride hür olarak yaşaması için gayr-i müslim’e verir.455 Bütün 
sisteminin temeli tevhid inancı olan ve “İnsanın şerefi iman 

iledir."456 diyen bir din, bu misalde görüldüğü gibi hürriyeti, 
yerine göre, imana bile müreccah bir husus addetmektedir. 
Çünkü bir ferdin o îmanı cebirle değil, hür irâdesi ile kabul 
etmesini istemektedir.

İslâm hukukunda “ıtk”, “fek" ve “tahrir” (hürleştirme) gibi 
tabirlerle ifade edilen bu çeşitli suretlerle âzâd etme yoluyla tedricen 
ortadan kaldırılmaya çalışılan köleliğin, fiilen nasıl bir hukukî statüye 
kavuşturulmuş olduğu hususuna da kısaca temas edelim:

Müslüman bir köle, ibâdetler bakımından hür bir insandan 
farksızdır. Böyle olmakla beraber onun mal varlığı bulunmadı-

453 Tev’oe Sûresi, âyet 60.
454 Süleyman Nedevî- Asr-ı Saâdet, İstanbul 1928 (1347)
455 Şeyhülislâm Mustafa Sabri- Meseleler, İstanbul 1995, sh. 161
456 "İnsanın şerefi iman iledir; malla ueya neseple değil." (Hadîs-i Şerif)



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ 

ğından lıac ve zekât gibi nıâlî ibadetlerden muaftır. Efendisi, 
sadece fılır sadakasını öder. Kadın kölelere de (câriyeler) hür 
kadınlara nazaran örtünmede biraz daha fazla serbest! tanınmış­
tır. Hukukî muamelede bulunmak hususunda bazı ahvâlde tam 
bazı ahvâlde kısıtlı bir hürriyete mâliktir. Meselâ borçlanabilir, 
fakat efendisinin izni olmadan evlenemez. Bununla beraber 
talak (boşanma) hususunda tam salahiyetlidir. Efendisinin iznini 
almadan karısını boşayabilir.

Ceza hukuku (ukûbât) bakımından köle, hür insana nazaran 
daha iyi bir durumdadır. Meselâ haddi gerektiren suçlarda, 
kölelere verilecek ceza, aynı suçu işlemiş olan hür bir kimseye 
verilecek olan cezanın yarısıdır. Meselâ zina eden köleye, bekâr 
bir insana verilecek cezanın yarısı verilir. O kadar ki, köle evli 
olsa bile bekâr kabul edilerek cezalandırılır. Yarıya indirilmesi 
mümkün olmayan kısas gibi cezalarda ise, köleler aynen hür 
kimseler gibi cezalandırılırlar.

Kur’ân-ı Kerîm’de iyilik yapılacak kimseler, ana-baba 
ve yakın akrabaların hemen ardından köleler zikredilmiştir.457 
Kölenin nafakası efendisine âiddir. Hadîs-i şeriflerde kölelerin 
iâşe ve ibate itibariyle diğer aile fertleriyle bir tutulması emre­
dilmiştir. Bunlardan biri şöyledir:

"Onlara «kölem» demeyiniz, «oğlum», «kızım» diye 
hitap ediniz. Âdem'in nesli olarak köleler de sizin kardeş­
lenmedir. Onların sizin hizmetinizde bulunmuş olmasını 
mümkün kılan, Allah’tır. Unutmayınız ki, Allah, sizi on­
ların hizmetine tâbi kılmış olabilirdi. O hâlde onlara iyi 
davranın. Şunu da düşünün ki, Allah'ın sizin üzerinizde 
sahip olduğu hak ve kudret, sizin köleler üzerinde sahip 
olduğunuzdan daha fazladır."458

®
457 Nisü Sûresi, âyet 36
458 Miftâhu Kilnıızi’s-Siinne.

________________________________________________________



KADİR MISIROĞLU 

Köleye karşı yapılmış olan haksız fiiller, aynen hür bir 
kimseye yapılmış gibi cezalandırılır.

Bekâr ve ehl-i kitab olan kadın köle (câriye) ile efendisi 
cinsî münasebette bulunabilir. Bunu yasaklamak pek gerçekçi 
olamaz. Ancak bu câriye, efendisinden çocuk doğurduğu tak­
dirde kendisine “ümm-i veled” (çocuk anası) denilir ve onun 
statüsü derhal değişir. Artık alınıp satılamaz ve efendisinin 
ölümüyle otomatik bir sûrette hür olur. Hâlbuki Batı âleminde 
kölenin hür efendisinden peydahladığı çocuk da köle olduğu 
gibi bazı ülkelerde, bu arada meselâ Amerika’da câriyenin, 
çocuğun babasını ifşa etmesi de suçtu.

Görülüyor ki, devamı mukadder olan harpler sebebiyle köleliği 
ilga yerine âdil bir statüye kavuşturmak ve böylece zamanla bu 
müessesenin adı devam etse bile mâhiyet ve muhteva itibariyle 
hür olmaktan farksız bir duruma getirilmesiyle köleliğin, İslâm 
hukukundaki yeri, bugünün modern Dünya’sında güya hür (!) 
işçilerin statüsünden çok daha ileri bir durumdadır.

b- Dâru’l-Harb .
İslâm nazarında âlem “Dârü’l-İslâm” ve “Dârü’l-Harb” 

olarak ikiye ayrılır. Dârü’l-İslâm, İslâmî hükümlerin tatbik edildiği 
yerdir. Dârü’l-harb hakkında ise, farklı görüşler mevcud olmakla 
beraber umumiyetle İslâmî hükümlerin tatbik olunmadığı yerler 
hakkında kullanılan bir tâbirdir.

Dârü’l-harb olan bir yerde, ihtiyarî ikamete şer'an 
cevaz yoktur. Böyle yerlerde âri2î ve istisnaî bir sûrette 
muvakkaten bulunulabilir. Bu takdirde dârü’l-harbdeki bir
müslümanın zayıf ve korumaya muhtaç olacağı muhak­
kaktır. İşte bu sebepledir ki, dârü’l-harbde bulunan bir 
müslümanın sahip olduğu husûsiyetlerde bazı genişletmeler 
vârid olmuştur. Şöyle ki;



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“Rasûlullah -sallallâhu aleyhi ve sellem-’in şöyle buyurduğu 
rivayet edilmiştir:

"Dârü’l-harbde, Müslümanlarla dârü’l-harb halkı ara­
sında faiz yoktur."

Bu hadîs-i şerif, dârü’l-harbde müslümanın bir lirayı iki lira 
karşılığında dârü'l-harb ahâlisine satmasında İmam-ı Âzam ve 
İmam Muhammed’e göı e delildir.

Yine bir müslüman, dârü’l-harbde besmele ile boğazlan­
mamış ölü bir hayvanı veya bir hınzırı dârü'l-harb ahâlisine 
satarsa, yahud kumar oynayıp onlardan kumarla bir mal alırsa, 
bu o miislümana helâl olur. İmam-ı Âzam ile İmam Muham- 
med bu görüştedirler. İmam Ebû Yûsuf ve İmam Şafiî buna 
muhalefet etmişlerdir.”459

Bununla beraber dârü’l-harbde müslüman bir kimsenin, 
diğer bir müslüman ile yapacağı muâmeleler, aynen dârü’l- 
İslâm’daki gibidir. Bunlarda hiçbir değişiklik olmaz.460

Müslüman hukukçuların İslâmî hükümlerin tatbik edilmediği 
yerler hakkında dârü’l-harb tâbirini kullanmasından dolayı bazı 
Batılı yazarlar, Müslümanlarla böyle adlandırılan yerlerin halkı 
arasında “dâimî savaş hâli”nin mevcud olduğunu iddia etmeleri 
doğru değildir. Bu tâbir bugünkü “ecnebî ülke” makamında 
kullanılmıştır. Zira ileride anlatılacağı üzere, Müslümanların 
gayr-i müslimlerle savaşmalarının meşruiyet sebebi, onların 
müslümanlara saldırmaları veya böyle bir ihtimalin mevcudi­
yetidir. Bu düşmanca görüşün yanlışlığını gösteren bir diğer 
delil de “dârü’l-harb” tâbirinin Müslümanlar'a henüz savaş 
izni verilmediği bir zamanda mevcud bulunması ve bunun 
müşrikler elindeki Mekke için kullanılmış olmasıdır.

459 imam Serahsî'nin meşhur "Mebsut" isimli eserinden hulasaten naklen A. 
Fikri Yavuz- Islâm İlmihali, İstanbul 1979, sh. 408-9

460 Tafsilât İçin bkz. Ömer Nasuhi Bilmen- a.g.e. sh. 394 vd.



KADİR M1SIROĞLU -------------------------------------------------

Bununla beraber dârü'l-harb dolayısıyla hürriyetlerin ge­
nişletilmesi hususundaki diğer bir tezahür de harb hukukunda 
müşahede olunmaktadır. Şöyle ki, bir kere dârü’l-İslâm olan 
yer bir daha dârü’l-harb olmaz. Böyle bir yer, zamanla Müs- 
lümanlar'ın elinden çıksa bile ekserî İslâm hukukçularına göre 
hüküm böyledir. Nasıl ki, bir kimsenin malı ondan zorla alınsa 
veya çalınsa, o mal elinden çıkmış olmakla beraber hukuken 
ona aidiyeti devam eder. Bunun neticesi ise, Müslümanlar­
ın o yeri geri almak için harb etmelerinin, başka yerler için 
aranan meşruiyet şartlan aranmaksızın caiz olmasıdır. Bunun 
için o yerle Müslümanlar arasında muvakkat ve ebedî bir sulh 
akdi imzalanmış olsa bile bunu bozarak o yeri geri almak caiz 
ve hattâ vâcibdir. Elverir ki, bunu başaracak güç ve kuvvet 
mevcud olsun.

Osmanlı tarihinde “müftiyü’s-sekaleyn” yani insanlara 
ve cinlere fetva veren müftü lâkabı ile anılan Ebussuûd Efen­
di, Kıbrıs’ın fethi için bu İslâmî hükme göre fetva vermiştir.4*1 
Mâlûm olduğu üzere, Kıbns Adası tâ Hazret-i Muâviye za­
manında fetholunmuş, bilâhare Venediklilerin eline geçmiş 
bulunuyordu.

Bu bahsi bitirirken -evvelce çeşitli vesilelerle az çok temas 
ettiğimiz- “kaza ve kader”in de hürriyet meselesi ile alâkasını 
kısaca îzah etmek istiyoruz:

c- Kaza ve Kader

Bilindiği üzere, kaza ve kadere inanmak, İslâmî olan 
imanın temelini teşkil eden altı esastan biridir. “Kader” bir 
oluşun levh-i mahfuzdaki durumu; "kazâ” ise, vakti gelince 
onun gerçekleşmesini ifade eder. Diğer bir îman umdesi de

461 Bkz. Ertuğrul Düzdağ-Şeyhülislâm Ebussuûd Efendi Fetvaları, İstanbul,
1972, sh. 103 Mİ?

___________________________________________________________________________



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“lıayrihî ve şerrihî minallahi teâlâ” yani hayrın da şerrin de 
Allah’tan olduğuna inanmaktır.

Bu îman esâslarını ve hâssaten kaderi lâyıkıyla anlamak, 
her yiğidin işi değildir. Zira engin bir ilim ve idrak ister. Bundan 
dolayıdır ki, Hazret-i Peygamber tarafından men edilmiştir. Bu 
husustaki bir suâle hiddetlenerek şöyle cevap vermiştir:

"Siz bununla mı emrolundunuz? Yoksa ben size bunun 
için mî gönderildim? Sizden öncekiler, bu hususlarda tar­
tıştıkları için helâk oldular. Bunlardan sakının!’"'62

Diğer bir hadîs-i şerifte de:

“Kaza (ve kader) bahis meuzuu edildiği zaman dilinizi 
tutunuz." buyrulmuştur.

Böyle hadisler pek çoktur. Böyle olduğu hâlde kaza ve 
kader, İslâm tarihinde en fazla münakaşa edilmiş olan ilk 
meselelerden biridir. Biz burada Kelâm ilminin mevzuu olan 
bu teferruatlı münakaşaları bir tarafa bırakarak hâsıl-ı neticeyi 
kısaca arz etmek istiyoruz.

Bilhassa Helenistik felsefenin İslâm Âlemi’ne girmesinden 
sonra hızlanan metafizik meselelerin münakaşasında ilk ortaya 
çıkan şahıs Mabed el-Cühenî (h. 80 - 669)’dir. Onu birçok 
başka şahıslar da takip etmiştir. Bunlara göre bildiğimiz mânâda 
kader yoktur. Bu kelime kudretten türemiş olup “icra ve ifa 
giicü”nü ifade eder. Bu sebeple bunların görüşüne “kaderiye” 
denilmiş, sonradan ise, daha şümullü olan “Mûtezile” adıyla 
anılmışlardır. Bunlar kaderin Allah'ın “adi” sıfatıyla bağdaş­
mayacağını, insanın bütün fiillerinden bizzat mes’ul olduğunu, 
zira onun tam mânâsıyla “hür bir irade’’ye mâlik bulunduğunu 
iddia ettiklerinden ehl-i sünnet dışıdırlar.

162 İmam Mâlik, Muvaltâ, Kader l



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

Kur’ân-ı Kerîm’de geçen “kaza” ve “kader" kelimelerine 
farklı mânâlar atfeden Mûtezile’nin aksine Celim b. Safvan 
(h. 128 - 745)’ın başlattığı bîr görüşte de kulda aslâ irâdî bir 
hürriyet bulunmadığı, her insanın Allah’ın takdir ettiği fiili 
yapmaya mecbur bulunduğu iddia edilmiştir. Daha sonra 
Emevîlere karşı girişilmiş olan bir isyan hareketine dâhil oldu­
ğu için yakalanıp öldürülmüş olan Cehm b. Safvân’ın ortaya 
attığı ve ehl-i sünnet dışı olan bu görüşe de kelâm ilminde 
“Cebrîye” adı verilir.

Gerçekten, hürriyet veya beşerî irâde ve ihtiyar bahsinde 
ifrat (Mutezile) ve tefrit (Cebriye) yoluna saparak ehl-i sünnetten 
ayrılan bu görüşleri, haklı (!) gibi gösterecek pek çok âyet ve hadis 
mevcuddur. Fakat nazarların sathîliğinden doğan bu yanlışlardan 
kurtulmak ve nasları doğru olarak anlayabilmek için, Cenâb-ı 
Hakk’ın bütün Kâinat’ı ve bu arada cüz’î bir irâde ile teçhiz ey­
lediği insanlar ve cinleri yaratmaktaki murâd-ı İlâhîsi kıstas ittihaz 
edilmelidir. Bu murad-ı İlâhî de yaratanın kendi beyânı ile sabit 
olduğu üzere bir “imtîhan”dır.463 Cenâb-ı Hak, ilm-i kül! sahibi 
olduğu cihetle kimin ne yaşayacağını mutlak olarak bilmekle 
beraber bunun fiilen sübûtunu murad etmiştir. Bu sebeple önce 
bu yanılmalara sebep olan nasslardan bir kaçını zikredelim:

Evveliyetle Mutezile mensuplarının, kulun, kendi kaderini 
bizzat tayin ettiği (mutlak tefviz) görüşünü dayandırdığı âyet­
lerden bir kaçını arz edelim:

“Allah, kişiye ancak gücünün yeteceği kadar yükler. 
Kazandığı iyilik lehine, ettiği kötülük de.aleyhinedir. Rabbi- 
miz! Eğer unutacak ve yanılacak olursak, bizi mes'ul tutma. 
Rabbimiz! Bize gücümüzün yetmeyeceği şeyi taşıtma. Bizi 
affet, bizi bağışla, bize acı!.. Sen Mevlâmızsın; kafirlere 
karşı bize yardım et.”464

4<i3Mülk Sûresi, âyel: 2.
4fi4 Bakara Suresi, âyet 286.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“Bu, yaptığınızın karşılığıdır. Yoksa Allah kullara aslâ 
zulmetmez,”465

“Kötülük işleyenlere kötülükleri kadar ceza verilir.”466

“Eğer inkâr ederseniz bilin ki, Allah sizden müstağni­
dir. Kulların inkarından hoşnud olmaz. Eğer şükrederseniz 
sizden hoşnud olur. Hiçbir günahkâr bir diğerinin günahını 
yüklenmez. Sonunda dönüşünüz ancak Rabbinizedir. Yap­
tıklarınızı o zaman size haber verir. Çünkü O, kalblerde 
olanı bilir.”467

“Semııd’a gelince, biz onlara da doğru yolu gösterdik. 
Fakat onlar sapıklığı doğru yola tercih ettiler.”468

“Başınıza gelen herhangi bîr musibet ellerinizle işle­
diklerinizden ötürüdür. O, yine de çoğunu afv eder/’469

“Yahud yaptıklarına karşılık olarak onları ortadan 
kaldırır. Birçoğunu da bağışlar.”470

“Şüphesiz ona yol gösterdik. Buna kimi şükreder, kimi 
de nankörlük.”471

Bir-iki de hadis zikredelim:

"Her doğan tabiî fıtrat üzerine doğar. Sonra onu ana 
ve babası Yahudi, Hıristiyan ueya ateşperest yapar."472

Diğer bir hadîs-i şerifte de şöyle buyrul muştur:

"Allah Teâlâ buyurur ki: Ben kullarımın hepsini kötü­

465 Al-i İmran Sûresi, âyet 182. -
466 Yûnus Sûresi. Ayet 27.
467 Zümer Sûresi, âyet 7.
468 Fussılet Sûresi, âyet 17.
469 Şûrâ Sûresi, âyet 30.
470 Şûrâ Sûresi, âyet 3«».
471 İnsan Sûresi, âyet 3.
472 Müslim, Kader 46/6.



KADİR MTSIROĞLU

lükten arınmış olarak yarattım. Fakat şeytanlar bilâhare 
onları dinlerinden saptırmıştır."473

Şimdi de Cebriye mensuplarının istinad ettikleri nasslara 
bir-iki misal verelim:

“Allah, onların kalblerini ve kulaklarını miihürlemiş- 
tir. Gözlerinde de perde vardır. Ve büyük azab onlar 
içindir.’’474

“Allah dileseydî onlan doğru yolda toplardı. Sakın 
bilmeyenlerden olma.”475

“Allah, her dişinin rahminde taşıdığını, rahimlerin 
düşürdüğünü ve alıkoyduğunu bilir. Onun katında lıer şey 
bir kadere (miktara) göredir.”476

“Allah, sizi de, yaptıklarınızı da yaratmıştır.”477

“Şüphesiz biz, her şeyi bir ölçüye (kadere) göre yarat­
mışadır.”478

"Yeryüzüne ve sizin başınıza gelen herhangi bir musibet 
yoktur ki, biz onu yaratmadan önce o, kitapta bulunmasın. 
Doğrusu bu, Allah’a kolaydır."479

Kur’ân-ı Kerîm’de bu mânâda daha yüzlerce âyet bulun­
maktadır.

“Başkalarını iki misline uğrattığınız bir musibete ken­
diniz uğrayınca mı «Bu nereden?» dersiniz? Ey Muhammed, 
de kî: «O kendi tarafınızdandır.» Doğrusu Allah her şeye

473 Müslim, Cennet 51/16.
474 Bakara Sûresi, âyet 7.
475 En’am Sûresi, âyet 35.
476 Ra’d Sûresi, âyet 8.
477 Saffât Sûresi, âyet 96.
478 Kamer Sûresi, âyet 49.
479 Hadîd Sûresi, âyet 22.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

kaadirdir. Her iki topluluğun karşılaştığı günde başınıza 
gelen, Allah'ın izııiyledir. Bu, inananları da münafıklık 
edenleri de belirtmesi içindir.”480

Buna dair de bir-iki hadîs-i şerîf kaydedelim:

“Allah Teâlâ, Âdem1! yarattı. Sonra sağıyla (yemini ile) 
onun sırtını sıuazladı da ondan bir kısım zürriyet çıkardı 
ve »Bunları Cennet için yarattım da onlar Cennet ehline 
uygun ameller işlerler.» dedi. Sonra (yine) sırtını sıuazladı ve 
bir kısım zürriyet (daha) çıkardı. Ve »Bunları da Cehennem 
için yarattım. Cehennem ehline uygun ameller işlerler.» 
buyurdu.”481 482 483

Bir başka hadîs-i şerifte de şöyle buyrulmuştur:

“Ebedîsaadete eren (mü'min), annesinin karnında mü- 
"inin diye yazılan kimsedir. Bedbaht do annesinin karnında 
bedbaht diye yazılan kimsedir.'"1*2

"Şüphesiz ki, sizin herhangi birinizin yaratılması, ana 
karnında kırk gün nutfe, sonra bunun gibi bir kan pıhtısı, 
sonra bunun gibi bir parça et olarak devam eder. Daha sonra 
Allah ona bir melek gönderir, üzerine rızkını ve ecelini, saîd 
veya şakî olacağını yazar. Kendisinden başka ilâh olmayan 
Allâh'a yemin ederim ki, kişi, Cehennemle kendi arasında 
bir zira' mesafe kalıncaya kadar cehennemliklerin amelini 
işler, daha sonra İlâhî yazı onu geçer. Hiç şüphesiz bir kimse 
cennet ehlinin amelini işler, öyle ki cennetle kendi arasında 
bir zira' mesâ/e kalmışken cehennem ehlinin amelini işler, 
sonra ölür ve cehenneme girer.”4S3

48OÂI-İ İmran Sûresi, âyet 165-166.
481 İmam Mâlik, Kader 3.
482 Miislim, Kader 46/1.
483 Mustafa Öz, a.g.e. sh. 48 (İmam-ı Âzam'a ait el-Fıkhu'l-Ebsat); Bııharî, 

Bed'ül-Halk, 6; Ebû Dâvud. es Sunne, 16; İbn Harıbel, el-Müsned, 1V/7.



KADİR MISIROĞLU

Şimdi bu nassların doğru olarak anlaşılabilmesi için yukarıda 
bahsedilmiş olan insanın yaratılış gayesine ait murâd-ı İlâhînin 
bilinmesine ve bunun kıstas olarak kullanılmasına ilâveten, şu 
iki hususun da dikkate alınması gerekir:

1- Mâsivaullâh ve pek tabiî olarak insan da “zaman” ve 
“mekân’lı bir âlemde mevcuddur. Bu sebeple onun düşün­
celeri de zaman ve mekânla mukayyettir. Bundan dolayıdır 
ki, Allah'ın zaman ve mekândan münezzeh olan “zât lıaki- 
katî’’ni kavrayamamaktadır. O, zuhurunun şiddetinden dolayı 
“gaibedir. Çünkü O’nun zuhurunun şiddetine mütehammil bir 
zaman ve mekân yaratılmamıştır. Bunun Kur’ânî delili, Haz- 
ret-i Musa'nın kendisini görmek hususundaki talebi üzerine 
"leıı-terânî” (Beni göremezsin) hitâb-ı İlâhîsinin vârid olması 
ve o ulü’l-azm (azamet sahibi) peygamberin zerre bir tecellîye 
ma’kes olan dağa bakınca bayılıp düşmesidir.

İmam-ı Âzam hazretlerine göre, Allah’ın irâdesi, Zatî sıfatla­
rından olup kaza ve kaderi gibi hem ezelî ve hem de keyfiyetten 
münezzehtir?84 Bilinemez!.. O’nun ilim sıfatı da böyledir. Bu 
gerçekleri o büyük İmam şöyle ifade buyurmuştur:

“O’nun sıfatlarının hepsi, mahlûkların sıfatlarından başkadır. 
O bilir, fakat bizim bildiğimiz gibi değil. O kadirdir, fakat bizim 
gücümüzün yettiği gibi değil. O görür, fakat bizim görmemiz 
gibi değil. O işitir, fakat bizim işittiğimiz gibi değil. O konuşur, 
fakat bizim konuşmamız gibi değil. Biz, uzuvlar ve harflerle 
konuşuruz. Oysaki Allah, uzuvsuz ve harfsiz konuşur. Harfler 
mahlûktur, fakat Allâh’ın kelâmı mahlûk değildir.

Allah bir şeydir (varlıktır), fakat diğer şeyler gibi değildir. 
O’nun varlığı, cisim, cevher, araz, had, zıd, eş ve ortaktan 
uzaktır. O nun Kur anda zikrettiği el, yüz ve nefs gibi şeyler, 
keyfiyetsiz sıfatlardır. O’nun eli, kudreti veya nimetidir denile-

G^D
404 Mustafa Öz a.g.e. sh. 66 vd. (İmam-ı Âzam'a ail el-FıklıuTEkber)



------------------------------------------ ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

mez. Zira bu takdirde sıfat iptal edilmiş olur. Bu, Kaderiye ve 
Mutezile’nin görüşüdür. O’nun elinin keyfiyetsiz sıfat olması 
gibi, gazabı ve rızası da keyfiyetsiz sıfatlarından iki sıfattır.

Allah, eşyayı bir şeyden yaratmadı. Allah, eşyayı oluşundan 
önce, ezelde biliyordu. O, eşyayı takdir eden ve oluşturandır. 
Allah'ın dilemesi, ilmi, kazası, takdifi ve Levh-i Mahfûz’daki 
yazısı olmadan, Dünya ve Ahiret’te hiçbir şey vâki olmaz. 
Ancak onun Levh-i Mahfûz’daki yazısı, hüküm olarak değil, 
vasıf olarak yazılıdır. Kaza, kader ve dilemek, O’nun nasıl 
olduğu bilinemeyen sıfatlarındandır. Allah, yok olanı yokluğu 
hâlinde yok olarak bilir, onun yarattığı zaman nasıl olacağını 
bilir. Var olanı, varlığı hâlinde var olarak bilir, onun yokluğunun 
nasıl olacağını bilir. Allah ayakta duranın ayakta duruş hâlini, 
oturduğu zaman da oturuş hâlini bilir. Bütün bu durumlarda 
Allah’ın ilminde ne bir değişme, ne de sonradan olma bir şey 
hâsıl olmaz. Değişme ve ihtilâf, yaratılanlarda olur.

Allah, insanları küfür ve imandan hâlî olarak yaratmış, 
sonra onlara hitap ederek emretmiş ve nehyetmiştir. Kâfir 
olan; kendi fiili, hakkı inkâr ve reddetmesi ve Allah’ın yardı­
mını kesmesiyle küfre sapmıştır. İman eden de kendi fiili, 
ikrarı, tasdiki ve Allah’ın muvaffakiyet ve yardımını ile îman 
etmiştir.

Allah, Âdem’in neslini, sulbünden insan şeklinde çıkarmış, 
onlara akıl vermiş, hitap etmiş, imanı emredip, küfrü yasak­
lamıştır. Onlar da onun Rab olduğunu ikrar etmişlerdir. Bu, 
onların imanıdır. İşte, onlar, bu fıtrat üzerine doğarlar. Bundan 
sonra küfre sapan, bu fıtratı değiştirip bozmuş olur. İman ve 
tasdik eden de fıtratında sebat ve devam göstermiş olur.

Allah, kullarının hiç birini iman veya küfre zorlamamış. 
Onları mü’min veya kâfir olarak yaratmamıştır. Fakat onları 
şahıslar olarak yaratmıştır. İman ve küfür, kulların fiilleridir. 
Allah, küfre sapanı, küfrü esnasında kafir olarak bilir. O kimse



KADİR MISIROĞLU --------------------------------------------------

daha sonra iman ederse, imanı hâlinde mü'min olarak bilir, 
ilmi ve sıfatı değişmeksizin onu sever. Kulların hareket ve sü­
kûn gibi bütün fiilleri hakikaten kendi kesbleri (kazançları)'dir. 
Onların yaratıcısı ise, Yüce Allah’tır. Onların hepsi Allah'ın 
dilemesi, ilmi, hükmü ve kaderi ile olur."4115

Bütün bu izahat gösteriyor ki, yanılmalar, zaman ve 
mekândan münezzeh olan Allah ve Onun ezelî sıfatları hak­
kında zaman ve mekânla mukayyet bir zihnî faaliyetle hüküm 
vermeye kalkışmaktan doğmaktadır. O’nun, bir şeyi olmadan 
önce bilmesi, asla cebir değildir. Kendi nezd-i İlâhîsinde zaman 
ve mekânın mevcud olmamasındandır.

Nasıl, bir çiftçi ektiği tohumun husûsiyetlerini kablî olarak 
bilmekten dolayı, ondan nasıl bir nebat meydana geleceğini 
tahmin edebilirse, Allâh’ın olacakları bilmesi de -tâbir câizse- 
bu kabildendir.

2- İkinci olarak dikkate alınması gereken husus ise, kaderin 
“mutlak” ve “mukayyeti” olarak ikiye ayrılmasıdır.

Mutlak kader, atomlardan fezadaki sonsuz yıldızlara kadar 
bütün maddî âleme şâmildir. Çünkü bunlar, kendi irade ve 
ihtiyarları olmadığından, âdetâ birer cansız robot gibi ezelde 
tâyin ve takdir olunduğu gibi hareket ederler.

Gerçekten hareket maddenin aslî ve daimî bir vasfıdır. 
Bazı filozoflar tâ Aristo’dan beri bunun bir ilk başlatıcısı olması 
yönünden Allâh’ın varlığına inanmışlardır. Müspet ilimlerde 
bu keyfiyetin adı “determinizm"dir. Buna İslâmî edebiyatta 
“âdetullah” veya “sünnetullâh” denilir. Bunda bir değişiklik 
olmayacağı, yani bunun sâbit, ezelde tayin edilmiş kanunlar 
sûretinde faal olduğu âyetle sabittir.485 486

485 a.y.
486 “...Allah'ın sünnetinde değişiklik olmaz.” (Fetih Sûresi, âyet 23)



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Alman fizikçisi Werner Heisenberg, “Kuantum Teori- 
si”ne getirdiği yenilikle müspet ilimlerdeki “determinizın”i 
yaymıştır. Şöyle ki:

Kuantum Teorisi, bir citomun yörüngesinde bulunan 
elektronların enerji seviyeleri arasındaki sıçrayışı inceleyen bir 
teoridir. Kuant, radyasyonun parçacıklarına verilen bir addır. 
Kuantum Teorisi’ni onun fikir babası Einstein'dan ayırarak 
geliştiren Heisenberg ortaya bir prensip koydu: Belirsizlik. 
Buna göre kuantumun (atom parçacığının) hızını önceden 
bilebilmek mümkün değildir. Çünkü o, belli değildir. Bu görüşü 
Eiııstein:

“-Tanrı zar atmaz!..” diyerek reddetmişse de çürütememiş- 
tir. Bunu iptal etmek şerefi HollandalI fizikçi Gerardt Hooft’a 
nasip olmuştur.

Werner Ileiseııberg’in “Kâinattaki bir atomun yerini ve 
hareketliliğini aynı anda bilmek imkânsızdır.” suretinde ifade 
edilebilecek olan teorisini Gerardt Hooft, bunun 43 saniye 
önceden bilinebileceğini ispat ederek yıkmıştır. Ancak Hooft 
bu görüşünü insanların iradî fiillerine de teşmil ederek bizdeki 
Cebriyecilerin yoluna girmiştir. Kul için önceden bilebilmek, 
bir oluşun olmadan önce sabit ve muayyen olduğunu gösterir. 
Şu hâle nazaran iradî fiillere teşmil edilmediği takdirde bu 
görüş Kur an-ı Kerîm’in beyanına mutabıktır. Zira Kur’ân-ı 
Kerîm’de, “Ralıman’ın bu yaratmasında hiçbir düzensizlik 
bulamazsın.”'1N7 buyrulmaktadır. Yani maddî âlem, kader-i 
mutlakın hakimiyeti altındadır. Şüphesiz, insanın maddî varlığı 
yani bedeni de böyledir.

Ancak kaderin bir de “muallak” veya “mukayyed” kısmı 
vardır. Bu da irâde ile teçhiz edilmiş olan varlıklara (insanlar 
ve cinlere) tanınmış olan iradî serbestlik sahasında vâkî olan

4H7

_______

Mülk Sûresi, nyel 3.



kapİr misii<oğlu ---------------------------------------------

fiilerdir. Bunlar hakkında İlâhî tayin cereyan etmez. Lâkin 
Allah’ın izni ve halk etmesi mevzubahistir. Çünkü “lıâlık” 
sıfat-ı ilâhiyesi, Onun Zât-ı ulûhiyetine mahsustur. Bundan 
rrıâsivaullahta bir tecellî nasibi yoktur. İşte “hayrihî ve şerrihî 
minellâhi teâlâ”nın mânâsı budur. Allah’ın iradesi, her oluşta 
mevcuddur. Böyle olmazsa şerri yaratmak için başka bir yara­
tıcı gerekirdi. Ancak rızası, sadece hayırda mevcuddur. Şerre 
râzı değildir. Lâkin kulun dilemesi sebebiyle onu da yaratır. 
Nitekim Kur'ân-ı Kerîm’de: “Sizi de, yaptıklarınızı da Allah 
yaratmıştır. ”'"*s buyrulmaktadır.

Bu beşerî irade ve hürriyet bahsinde kavranması gereken 
en güç mesele “hidayet” ve “dalâlet” meselesidir. Takriben iki 
asır müddetle kulu iradesiz bir otomat telâkki eden “Cebriye” ile 
onu fiilinin halikı mevkiine yükselten “Mutezile” İslâm Alemi’ni 
çalkalayıp sarstıktan sonra Ehl-i Sünnet görüşünü müdafaa ve 
galip getiren “Eş’ârî” ve “Mâturidî" mezhepleri zuhur ederek 
ümmete doğru yol gösterilmiştir. Buna göre kul için “Cebir de 
yoktur, tefviz de?" Gerçek, bunların ikisi ortasında muvassıt 
bir yoldur. Her ikisi de bir itikadî hak mezheb olan Eş’arîlik 
ve Maturidîlik ışığında hidayet ve dalâlet meselesini izah için 
İmam-ı Âzam Hazretlerinin evvelce iktibas olunan sözlerini 
hatırlatmakla yetinelim:

“Allah, insanları küfür ve imandan hâlî olarak yaratmış, 
sonra onlara hitap ederek emretmiş ve nehyetmiştir. Kâfir 
olan; kendi fiili, hakkı inkâr ve reddetmesi ve Allah'ın yardı­
mını kesmesiyle küfre sapmıştır. İman eden de kendi fiili, 
ikrarı, tasdiki ve Allah’ın muvaffakiyet ve yardımını ile iman 
etmiştir.

Allah, Âdem’in neslini, sulbünden insan şeklinde çıkarmış, 
onlara akıl vermiş, hitap etmiş, imanı emredip küfrü yasaklamıştır.

Saffât Sûresi, âyet 96.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Onlar da onun Rabb olduğunu ikrar etmişlerdir. Bu, onlann 
imanıdır. İşte onlar bu fıtrat üzerine doğarlar. Bundan sonra 
küfre sapan, bu fıtratı değiştirip bozmuş olur.

Allah kullarının hiçbirini iman veya küfre zorlamamış, 
onları mü’min veya kâfir olarak yaratmamıştır. Fakat onları 
şahıslar olarak yaratmıştır. İman ve küfür, kulların fiilleridir. 
Allah, küfre sapanı, küfrü esnasında kâfir olarak bilir. O kimse 
daha sonra iman ederse, imanı hâlinde mü’min olarak bilir, 
ilim ve sıfatı değişmeksizin onu sever.

Kulların hareket ve sükun gibi bütün fiilleri hakîkaten kendi 
kesbleri (kazançları)dir. Onların yaratıcısı ise, Yüce Allah’tır. 
Onların hepsi, Allah’ın dilemesi, ilmi, hükmü ve kaderi ile 
olur."'’1”

‘,a9 Mustafa Öz - a.g.e. sh. 68.



JL-JLL• •

F- CİHAD PRENSİPİ
Batılı müelliflerce, İslâmiyet’e karşı yöneltilen tenkit ve 

tarizlerin ağırlık merkezini bu “cihad” meselesi teşkil eder. 
Onlar, müslümanlarla müslüman olmayanlar arasındaki tabiî 
ve dâimî hâlin “harb hâli” olduğunu iddia eder ve Hazret-i 
Peygamber’in harblere iştirak etmiş olmasına karşı da tariz­
lerde bulunurlar. Bunu yaparken cihadla ilgili nasları ve bunlar 
üzerinde müslüman hukukçuların görüş ve ictihadlarını hiçbir 
sûretle dikkate almaz ve bilhassa gayr-i müslimlerin -bugün bile- 
hâlâ “silâh”tan ziyâde “kültür” ve “ekonomi" yoluyla devam 
eden düşmanca tavırlarını görmemezlikten gelirler. Cihâdı, 
sadece gayr-i müslimlere karşı girişilecek silâhlı bir mücadele 
yani “harb" olarak telâkki etmenin yanlışlığı yanında, onun 
meşruluk sebebini “küfür”e istinad ettiren istisnaî görüşleri 
tamim ederek (umumileştirerek) isnat ve iftiralarda bulunmaktan 
geri kalmazlar ve hâlâ da kalmamaktadırlar.

Bu görüşün sakatlığını, isnat ve iftiraların haksızlığını an­
layabilmek için İslâm Dünya Görüşü’nde “cihad"ın mâhiyetini 
doğru olarak kavramak gerekir.

Bir kere cihad, gayret ve emek sarfetmek mânâsındaki 
“cehd” kelimesinden müştâk (türemiş) olup sadece silâhlı mü- 
________________________________________________________



____________________________ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

cadele demek değildir. Cihad kelimesi, Kur’ân-ı Kerîm’de isim 
olarak dört yerde, fiil şeklinde ise, yirmi dört yerde geçmekte­
dir. İki âyet-i kerîmede ise, mücâhid suretinde vârid olmuştur. 
Bunlardan bir kısmında cihad kelimesi harb mânâsında ise de 
çoğunlukla “Allah’ın rızasın kazanmak için gayret sarfet- 
me’’yi ifade etmek üzere kullanıldığı görülmektedir.

Önce bu ikinci mânâda ne gibi faâliyetlerin cihad sayıldı­
ğını izah edelim:

1- Nefse hâkimiyet sağlamak için gerçekleştirilecek faa­
liyetlerin hepsi de cihaddır. Peygamber -sallallâhu aleyhi ve 
sellem-:

"Mücâhid, nefsiyle cihad edendir.'"190 buyurmuşlardır.

Mevzu (uydurma) olduğu iddia edilmekle birlikte -evvelce 
bahsetmiş olduğumuz- üzere, Hazret-i Peygamber silâhlı ça­
tışmayı “cîhâd-ı <ısgar” (küçük cihad) nefisle mücadeleyi ise 
“cîhâd-ı ekber” (büyük cihad) olarak tavsif buyurmuşlardır. 
Hâlbuki mevzû hadis, mutlaka uydurma demek değildir. Zira 
mesnedine ulaşılamamış olan hadisler de mevzû addedilmek­
tedir.

2- Hakkı izhar ve ifade için cesâret-i medeniye göstermek 
de İslâm nazarında en faziletli bir cihaddır. Peygamber -sallal­
lâhu aleyhi ve sellem-:

“Cihâdın en faziletlisi, zâlim sultan (idareci) nezdinde 
hakkı söylemektir. ”490 491 492 buyurmuşlardır. Diğer bir hadîs-i şerif 
de şöyledir:

"Mü'min, kılıcı ue diliyle cihad edendir."'192

490Tirmizr, l ezâilu l-Cilı&d 2.
491 Fbû Dâvud, Melâhim 17; Tirmlzî, Filen 13.
492 Müsncd III, 456.



KADİR M ISIR OĞLU

Bir başka hadîs-i şerîfte de zamanla dînî emirlere riâyet 
etmeyen insanların zuhûr edeceği ifade buyrulduktan sonra, 
onlara karşı cihad şu sûretle ifade edilmiştir:

"Kim onlara karşı eliyle cihad ederse, o mü’mindir. 
Kim onlara karşı diliyle cihad ederse, o mü’mindir. Kim 
onlara karşı kalbiyle cihad ederse, o mü’mindir.

3-Bazı çok normal fiiller de İslâm nazarında cihad hük­
mündedir. Hazret-i Peygamber çıkılacak bir sefere katılmak 
için gelen birisinden sorup yaşlı anne ve babasının hayatta 
olduğunu öğrenince:

“-Onlara hizmet için nefsinle cihad et."494 buyurarak 
onu geri bıraktırmalardır.

JHazret-i Aişe nin:

“-Biz kadınlar da cihad etmeli değil miyiz?” suâli üzerine 
Hazret-i Peygamber:

“-Sizin için cihadın en faziletlisi makbul hacdır."495 
buyurmuşlardır.

Gayr-i müslimlere karşı silâhlı mücâdele mânâsında 
“cîlıad”a gelince, onun mâhiyeti ve meşrûiyet şartlarının da 
doğru olarak tespit edilmesi lâzımdır. Bir kere bu, bir farz-ı 
kifâyedir. Ancak, müslümanlar için çok umûmî ve şümullü bir 
tehlike ve tecâvüz mevcud olduğu takdirde farz-ı ayn olur. Bu 
takdirde seferberlik (nefîr-i âm) ilân edilir. Gayr-i müslimlerle 
savaşmanın meşrûiyet sebebi, onların müslümanlara karşı 
tecâvüzde bulunmalarıdır. Tabiatiyle imzaladıkları sulh mua­
hedesini bozmaları veya tecâvüz hazırlıklarında bulunmaları da 
meşruiyete dâhildir. Sadece Şafiî hukukçuları, bir toplulukla

'*,‘1 Müslim, İman 80. 
'm Buhârî, Cihad 138.
495 Buhârî, Hac 4, Sayd 26, Cihâd 1.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

harbetmenin meşrûiyet sebebinin, onların kâfir olmaları şartına 
istinad ettirirler ki, bu istisnaî bir görüştür.

Cihadın gayesi, “i’lâ-yı kelîmetullah” yani Allah'ın sözünü 
(Kur’ân’ı) yüceltmek ve tevhid inancını koruyup hâkim kılmaktır. 
Bunun aslî yolu ve metodu ise, güzel ve hikmetli sözlerle tebliğ­
dir,'1’6 Zira İslâmiyet, bu hususta cebir kullanmayı şiddetle yasak 
etmiş'”7 olduğu gibi bu şartla gerçekleşecek îmânı da geçersiz 
kabul eder. Elbette, tabiî sonucu husûmeti şiddetlendirmek olan 
harb, bir tebliğ vasıtası değildir. Ancak ona, düşman tecâvüzü 
sebebiyle cevâz verildiği hesaba katılırsa, bunun meşrûiyeti hiç­
bir hukuk sisteminde münakaşalı olmayan bir meşrû müdafaa 
olduğu kolayca anlaşılır. Unutmamak gerekir ki, İslâm’da her 
türlü tecâvüze karşı umûmî prensip "kısas”tır. Aksine hareket 
ise, haysiyet kırıcı bir pasiflik, yani mezellettir.

Gayr-i müslimlerle silâhlı mücâdelede bulunmanın meşrû­
iyet sebebi, onların kâfir olmaları değil, bilâkis müslümanlara 
karşı tecavüzde bulunmaları olduğunu gösteren delilleri şöylece 
sıralayabiliriz:

1- Harbi ilk emreden âyet-i kerîmede bu husus aşikâr­
dır:

“Sizinle harbedenlerle Allah yolunda siz de savaşın; an­
cak aşırı gitmeyin, çünkü Allah haddi aşanları sevmez.”4’8

Bunu te’yid eden başka âyet-i kerîmeler de vardır:

“Onlar sizinle savaşmadıkça, siz de onlarla savaşmayın. 
Fakat sizi öldürmeye kalkışırlarsa, (siz de) hemen onları 
öldürün.”49’ * * * *

496 Nahl Sûresi, âyet 125.
497 Bakara Sûresi, âyet 256-, Yûnus Sûresi, âyet 95; Kehf Sûresi, âyet 29; 

Hucurât Sûresi, âyet 14.
498 Bakara Sûresi, âyet 190.
499 Bakara Sûresi, âyet 191.



KADİR MISIR OĞLU --------------------------------------------------

“Onlar savaşmakta vazgeçerlerse, siz de vazgeçin. ”sou

Bunu te’yid eden bir gerçek de İslâm'da harb esnasında 
gayr-i muhârib unsurların meselâ kadınların ve çocukların öl­
dürülmesinin yasak edilmiş olmasıdır. Eğer harbin meşruiyet 
sebebi küfür olsaydı, kâfir kadınların da öldürülmesi gerekirdi. 
Hâlbuki bunu men eden birçok hadîs-i şerîf mevcuddur.

2-Eğer harbin meşruiyet sebebi küfür olsaydı, harb edilmek­
te olan gayr-i mslimler "eman" dileyip teslim alınınca harbe 
nihayet verilmeyip öldürülmeleri gerekirdi. Zira eman dilemek, 
İslâm devletinde gayr-i müslim olarak yaşamak imkânını sağlar. 
Belli hak ve mükellefiyetler dâhilinde müslümanlarla bir arada 
kaıdeşâne yaşama imkânını elde etmek için öldürülmekten kur­
tulmak, şu âyet-i kerîmede “cizye” şartına talik edilmiştir:

“Cizye verinceye kadar onlarla savaşın."500 501

Bu âyet-i kerîme de gösteriyor ki, harbden maksat öl­
dürmek, savaşma sebebi de küfür değil; kâfirlerin şerlerinden 
emîn olmaktır. Bu sağlanınca, harb etmek meşrû olmaktan 
çıkmaktadır. Yoksa emân dilemeleri ile iktifa edilmez, İslâm’ı 
kabulleri şart koşulurdu.

3- Kur’ân-ı Kerîm, Müslümanlara karşı düşmanca bir tavrı 
olmayan gayr-i müslimlerle iyi münâsebetler içinde bulunmayı 
emreder:

“Ehl-i Kitab'a en güzel olan surette muamele edin. 
Ancak zulmedenler hâriç.”502

“Allah, sizi din hakkında size kıtal yapmayan ve sizi 
yurtlarınızdan çıkarmayan kimselerden, onlara iyilik etmeniz 
ve kendilerine adalet yapmanızdan nehyetmez. Çünkü Allah,

500 Bekara Sûresi, âyet 193.
501 Tevbe Sûresi, âyet 29.
j0Z Ankebût Sûresi, âyet 46.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

adalet yapanları sever. Allah, sizi ancak sîze din hakkında 
kıtal yapan ve sizi yurtlarınızdan çıkaran ve çıkarılmanıza 
muzaheret eden (destek veren) kimselerden, onlara dostluk 
etmenizden nehyediyor. Her kintf de onlara dostluk ederse, 
işte onlar kendilerine yazık eden zâlimlerdir.”50’1

Bu görüşü teyid eden pek çok hadîs-i şerîf de vardır. 
Onlardan da bir ikisini dikkatlerinize arz edelim:

“Ey insanlar! Düşmanla karşılaşmayı temenni etmeyin. 
Allah'tan afiyet dileyin. Fakat düşmanla karşılaşınca da 
sabredin ve bilin ki, cennet kılıçların gölgesi altındadır. ”503 S04

Hazret-i Peygamber, her sefere çıkışta mücâhidlere 
düşmana taarruz etmeden uzlaşma çarelerini araştırmalarını 
tavsiye eder ve:

“Sizin babalarını ve kocalarını öldürmüş olacağınız 
çocuklar ve kadınlarla geldiğinizi görmek yerine mühtedî- 
lerle geldiğinizi görmek isterim." derdi.

İslâm’da harbin meşruiyet sebebi, sadece düşman tecâvü­
zü değildir. Bu gayr-i müslim devlet veya toplulukla yapılmış 
olan sulh anlaşmasının onlar tarafından bozulması da meşru 
bir harb sebebidir. Bunun tipik misali, Medine Yahudileri ile 
yapılmış olan sulh anlaşmasının Hendek Harbi’nde onlar 
tarafından bozulması üzerine yaşanan gelişmelerdir. Bunun 
gayesi de hiç şüphesiz müslümanların emniyetini temin ve 
bu hususta mevcut veya muhtemel tehlikeleri bertaraf ederek 
sulhu ikameden ibarettir.

Bu hususta Kur’ân-ı Kerîm’de şöyle buyrulmaktadır:

“Bir de Allah ve Rasûlü’nden hacc-ı ekber günü insan­
lara bîr ilan ki, Allah müşriklerden beridir, Rasûlü de...

503 Mümtehine Sûresi, âyel 8, 9.
5<M fjyhârî, Cihrid 112; Müslim, Cihâd 20.



KADİR M1S1ROĞLU 

Derhal tevbe ederseniz, o hakkınızda hayırdır; yok eğer 
aldırmazsanız, biliniz ki siz Allah’ı âciz bırakacak değilsiniz 
ve Allah’ı, Peygamber’i tanımayanlara elim (gayet acı) bîr 
azabı tebşir et (müjdele)!

Ancak muahede (antlaşma) yapmış olduğunuz müşrik­
lerden bilâhare size ahidlerînde hiçbir eksiklik yapmamış ve 
sizin aleyhinizde hiçbir kimseye muzâharet etmemiş (arka 
çıkmamış, desteklememiş) bulunanlar müstesna! Bunlara 
müddetlerine kadar ahidlerini tamamıyla ifa edin! Herhalde 
Allah mîiltakîleri sever.”sos

“Ve eğer verdikleri ahidden sonra yeminlerini bo­
zar ve dininize taarruza kalkarlarsa, o küfür öncülerini 
lıemcn öldürün. (Çünkü onların yeminleri yoktur). Ola ki 
vazgeçerler.

Va öyle bir kavimle muharebe etmezsiniz ki, yeminlerini 
bozdular ve Peygamber’i çıkarmayı kurdular; hem de ilk 
evvel size taarruza onlar başladılar. Yoksa onlardan kor­
kuyor musunuz? Eğer mü’minseniz, daha evvel Allah’tan 
korkmalısınız.”505 506

Azınlık durumunda olan müslüman bir topluluğa zulme­
den ve onların haklarını çiğneyen gayr-i müslimlere karşı da 
harbetmek müslümanlar için meşrûdur.

Kur’ân-ı Kerîm’de:

"Heın siz neyinize çarpışmayasınız. Allah yolunda ve o 
zebun edilmiş (güçsÜ2 bırakılmış) erkekler, kadınlar, yavrular 
uğrunda ki «Yâ Rabbena! Bizleri bu ahâlisi zâlim memle­
ketten çıkar, tarafından bize bir sahip gönder, tarafından

505 Tevbe Sûresi, âyel, 4-5.
506 Tevbe Sûresi, âyet 12-13.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

bize bir yardımcı gönder!» diye yalvarıp duruyorlar."507 
buyrulmaktadır.

Diğer bir âyet-i kerîme de şöyledir:

"... Allah'ın insanları birbiriyle def etmesi olmasaydı, 
arz (yeryüzü) mutlak fesad olup gitmişti."S08

Beşir bin Hasâsiyye -radıyallâhu anh- anlatıyor:

Rasûlullâh -sallâllâhu aleyhi ve sellem-’e bey’at etmek için 
geldim. Bana, Allah’tan başka ilâh olmadığına ve Muhammed’in 
de O'nun kulu ve Rasûlü olduğuna şehâdet etmemi, namaz 
kılmamı, zekât vermemi, İslâm üzere haccetmemi, Ramazan 
orucunu tutmamı ve Allah yolunda cihâd etmemi şart koştu.

Ben de şöyle dedim:

“-Ey Allah’ın Rasûlü!.. Vallâhî bunlardan ikisine gücüm 
yetmez. Onlar da cihad ve sadakadır. İnsanlar cihaddan ka­
çan kimseye Allâh’ın gazab ettiğini söylüyorlar. Ben ise cihad 
meydanına gelince nefsimi ölüm korkusu kaplayıp kaçmaktan 
endişe ediyorum.

Sadakaya gelince, benim malım küçük bir koyun sürüsü 
ve on deveden ibarettir. Onlar da ehlimin maîşet kaynağı ve 
binek hayvanlarıdır."

Rasûlullâh -sallâllâhu aleyhi ve sellem- elimi tuttu, salladı 
ve şöyle buyurdu:

“-Cihad yok, sadaka yok, peki o hâlde nasıl cennete 
gireceksin?!”

Bunun üzerine:

‘‘-Yâ Rasûlallâh!.. Bey’at ediyorum." dedim ve Allah Ra- 
sûlü’ne koştuğu bütün şartlar üzerine bey’at ettim.”509

507 Nisâ Sûresi, âyet 75.
so8 Bakara Sûresi, âyet 251.
509 Ahmed bin Hanbel, V, 224.



KADİR MISIROĞLU

Bundan başka ’’bâğî”ler ve “mürted”lerle harb etmek de 
şer'an caiz ve meşrûdur ki, bunlara da kısaca temas edelim:

Bâğîlere Karşı Harb:

Meşrû bir idareye karşı isyan edenlere "bâğî” denilir. 
Bunlar, ahidlerini bozmuş ve itaat dairesinden çıkmış olan 
kimselerdir. Âmme-i müslimînin sükûnunu ihlâl etmiş olmaları 
sebebiyle yapılacak nasihati dinlemeyip taammüd etmeleri 
halinde bunlarla da harbedilir.511'

510 Mâverdî bunların durumunu şöyle anlatır:
“Halîfe, âsîler Üzerine savaşmak için komutan tâyin ederse, komutan önce 

onları korkulur, sapık yaldan vazgeçirmeye çalışır. Eğer taşkınlıkta ısrar ederlerse 
savaşır. Fakat yine de ansızın, geceleyin bir hücumda bulunmaz. Âsîlerle savaşma, 
müşriklerle ve mürtedlerle savaşmadan 8 yönden aynlır:

1- Bunlarla savaşma öldürmek için değil, sapıklıktan uzaklaştırmak, terk 
dürmek içindir.

2- Göğüs göğse savaşılır, kaçarlarken peşleri takip edilmez, savaşılmaz. 
Hâlbuki kâfirler ve mürledlerle her iki durumda da savaşılır.

3- Varaklan bırakılıp terk edilmez. Müşrikler ve mürtedlerln yaralıları harp 
meydanında terk edilir. Hazret-İ AH, Cemel Vakası’nda: «Kaçanları takip 
etmeyin, yaratılan öldürmeyin» demiştir.

4- Eslrlerl Öldürülmez. Müşrik ve mürtedlerln esirleri ise Öldürülür. Tekrar sa­
vaşa dönmeyeceğinden emin olunursa serbest bırakılırlar. Karşı tarafa kaçacağı 
İhtimalleri varsa, harp sonuna kadar hapsedilirler. Ondan sonra bırakılırlar.
Haccâc, Katarı b. EI-Fücâe’nin dostlarından bir grup esiri kendi tarafında 

kalacaklarını bildiğinden serbest bıraktı. Katan, adamlarına:
«■-Allâh’ın düşmanı Haccâc’a karşı savaşa hazırlanın!* 1 2 3 4 5 6 7* dedi. Haccâc da: 
«•Çok uzak ihtimaldir; âz&d edenin eli, onların boyunları üzerindedir.» dedi ve 

şu şiiri okudu:
«Vâli olarak gelen Haccâc*tn idaresine karşı mı savaşacağız dersiniz? Şunu bilin 

ki. ben kötülüğü kahretmesini bilen ve önleyen ziyaretçiyim. Fiillerinden deliller 
gelirsek Haccâc m safında onunla nasıl savaşabiliriz? Ne diyebiliriz? Bize kötülük 
ve sıkıntı mı etti diyeceğiz? Hayır, bizlere o ve komutanları sıkıntı etmedi. Katarî 
kötülük etti. Kavimler hep şur.u söyleyecektir ki: «Fesleğen ektim, ot bitti.» (Asker 
yetiştirdim fakat Haccâc':n safına kaçtı.)

5- Malları ganimet olarak, çocukları da esir olarak alınmaz. Peygamber -salla’lâhu 
aleyhi ve sellem-’der. şu hadîs-i şerif rlvâyet edilmiştir: "Dör-r jsJdm ue içindekilerin 
hepsi masundur, haramdır. Dâr-ı şirk içindekilerin hepsi mübahtır.»

6- Onlarla savaş için anlaşmalı müşriklerden, zimmîlerden kuvvet yardımı isten­
mez. Dinden çıkan ve müşrikler İçin yapılan harblerde âsîlerden kuvvet yardımı 
İstenir.

7- Bir müddet için anlaşma yapılmaz, mallarının korunacağı vaadinde bulunul­
maz. Anlaşma yapılsa da bağlayıcı değildir. Sultan zayıfsa, kuvvet buluncaya kadar



------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Mîirtedlerc Karşı Harb:

Müslüman olan bir yerin halkı irtidat eder, yani İslâm'dan 
dönerse, onlara karşı da harb etmek caizdir. Çünkü bunlar 
sarahaten veya zımnen mevcud olan tebaiyet ahdi veya biat 
mîsâkını bozarak itaat dairesinden çıkmış demektir. Bu ise, 
Islâm toplumunun sulh ve sükûnunu ihlâl demektir. Ancak 
bunlarla harbe girişilmeden önce onların varsa itikadı şüp­
helerini gidermek ve tevbe etmek ihtimallerine binâen bir 
mühlet tanımak gerekir. Harbe tutuşmadan önceki bu gibi 
muâmelelere "istiâbe” denilir.

İstiâbe, yani mürtedleri tevbekârlığa dâvet hususundaki 
bütün teşebbüsler akîm kalırsa, o zaman kendileriyle harb 
edilir. Emân dilemeleri veya cizye vermeyi kabul etmelerine 
itibar olunnıayarak öldürülürler. Yani esir veya zımmî statüsü 
elde edemezler.

Bunlara “Ehl-i Ridde” de denilir. Bu tâbir, Hazret-i 
Peygamberin vefatından sonra Arabistan’da baş gösteren ve 
Hazret-i Ebubekir tarafından askerî güç kullanılarak bertaraf 
edilen irtidat hadisesi sırasında Arab tarihçileri tarafından 
kullanılmıştır.5,1

Harbin meşruiyet şartlarını böylece izah ettikten sonra bir 
de onun nasıl icrâ edileceğini anlatalım.

a^3

bekler. Kuvvet bulduktan sonra savaşır. Sulh anlaşması yapılınca mallara bakılır. Bu 
mallar, harb ganimetler: veya zekât mallarırdansa kendilerine verilmez. Zekât malı 
lâyık olanlara, harb ganimetleri de hak kazananlara dağıldır. Ama öz mallan ise, 
temellük edilmez, geriye kendilerine verilir.

8-Maııcınıklarla üzerlerine şiddetli taş atışları yapılmaz, evleri yakılmaz. Meyve 
ye sebzelikleri imha edilmez. Her ne kadar oturanlar isyan çıkarmışlarsa da ülkeleri 
İslâm ülkesidir. Taşkınlık yapanlar itaatkâr, adâlelli topluluk tarafından kuşatılmışsa, 
onların kendilerini öldürmelerinden de korkuyorlarsa, o takdirde müslüman tehlikeyi 
kovmak için silâhlanır. Asîler üzerine ağır silâhlarla atışlar yapılır. Çünkü müslüman, 
savaş dışında da mal ve canını korumak için silâhlanabilir.*’ (Mâverdî- el-Ahkâmü's- 
Sultâniyc, İstanbul 1976, sh. 68 vd.)

l'azla bilgi için bkz: Ebu’l-Hasan el-Mâverdî- a.g.e sh. 63 vd.



KADİR MISIROĞLU 

İslâm nazarında "insan” mükerrem ve muhterem oldu­
ğundan onun telef olmasına sebep olan harb, aslında kabîh 
(çirkin) bir şeydir. Böyle olduğu hâlde, onu meşrûlaştıran 
zulüm ve tecâvüzü def ederek sulh ve selâmeti temin ve bu 
suretle insan hak ve hürriyetlerini korumak hususundaki ulvî 
gayedir. Bundan dolayıdır ki, İslâm nazarında harb "liaynilıî” 

değil "ligayrihî" hasen, yani güzeldir. Bunun mânâsı, onun 
aslında güzel olmadığı hâlde, yöneldiği gaye itibariyle güzel 
addedilmesidir. Bu gaye de beşerin Dünya ve Âhiret selâmet 
ve saadetinin yegâne vasıtası olan Allah’ın nizâmını tesis, 
yani “i’lâ-yı kelîmetullah” (Allah'ın sözünü yüceltip galip 
getirmektir. Bundan dolayıdır ki, ona “cilıad” ve neticesine 
ise "fetih” denilir.

İslâmiyet’in zuhûru zamanında Dünya’nın hiçbir yerinde 
harbin tabî olduğu hiçbir hukuk kaidesi mevcud değildi. Galipler, 
mağlûplara dilediği her zulmü yapmak hususunda tamamen 
serbest idiler. Hattâ İslâm’dan sonra bile bütün ortaçağ boyunca 
Hıristiyanlar aynı tavrı devam ettirmişlerdir.

Bu gerçeği tamamen Batı kaynaklarına istinaden Lalıey’de 
verdiği bir konferansta çok tafsilâtlı bir surette ortaya koymuş 
bulunan Prof. Dr. A. Reşid Turnagil’den çok kısa bir nakille 
dikkatlerinize sunarak mücmel bir kanaat hâsıl etmenizi sağ­
lamaya çalışalım:

“Haçlılar muhasara edilen İznik şehri civarında Bir Türk 
ordusunu mağlup ettikten sonra bütün yaralıların başlarını 
kesmişler ve mağlûp düşmanlarının «metrükât»ın> zafer alâ­
metleri olmak üzere atlarının eğerlerine asmış bulundukları 
hâlde karargâhlarına dönmüşlerdir ve öylece getirdikleri baş­
ları, mahsur (kuşatılmış) şehrin içine atmışlardır. Memlekette 
o kadar tahripkarlık ve yağmacılık yapmışlardır ki, az vakit 
sonra kıtlığa uğramışlardır. Hıristiyan ahâli bile soyulmuş ve



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

öldürülmüştür.512 Marrat (ün-Nüman?) kasabasında Haçlılar 
çocukları delikanlıları ve sanki yaşlarının çokluğu ve ağırlığı 
altında belleri bükülmüş; ihtiyarları kesip biçip öldürüyorlardı; 
hiç kimseyi esirgemiyorlardı ve «iş»i çabuk bitirmek için, bir­
kaç kişiyi bir tek iple asıyorlardı. Ne bulurlarsa kapıyorlardı; 
ölülerin karınlarını yarıp deşip «bîzantin»ler ve altın sikkeler 
çıkarıyorlardı. Nihayet Bremond, saray kulesinde kapanmış 
olanların hepsini çıkartıp getirtti, yaşlı kadınlarla ihtiyarlığın 
son haddine varmış elleri, ayakları tutmaz olmuş erkeklerin 
ve zayıf olmak hasebiyle bir işe yaramaz kimselerin öldürül­
melerini emretti. Bülûğ haddine ermiş veya bu haddi aşmış 
plan gençleri güçlü kuvvetli adamları ayırtıp, Akkâ’da satılmak 
üzere oraya göndertti. Türklerin böyle tpptan öldürülmeleri 
Birinci kânunun 12. pazar günü vaki oldu; lâkin «iş» bir günde 
bitirilemediğinden, kalanları Haçlılar ertesi gün öldürdüler.513

Fransa’da Puy şehri Piskoposluk Meclisi azasından Ray- 

mond d’Agîles tarafından naklolunduğu veçhile 514 Araplardan 
başları kesilmemiş yahut surların üzerinden dışarıya fırlatılıp 
atılmamış olanlar «ateşe atılındı.

512 G. Lt» Bon- mezkûr eser, s. 334-335 (A. Reşid Tumagil’den naklen)
Dindaşları eline düşmüş Hıristiyan harp esirlerinin duçar olduklan muâmele katı­

lıkça ve sertlikçe ehven değildi. Bıı tutsakların azalan pek kerih, iğrenç ve fecî surette 
kesilirdi yahut bunlar loptan hep birden öldürülürlerdi. Birçok misaller arasında, bir 
taraftan Venedikliler, diğer taraftan Bizansblar ve Cenevizler arasında 1261’de vukû 
bulan harpte esir düşen zavallıların dııçâr oldukları muameleyi zikir ve hikâye edeceğim. 
Bu tutsakları, tutanlar paylaştılar; Rumlar hisselerine düşen esirlerin. Bizans âdeti üzere, 
gezlerini çıkardılar; Genovalılar da kerdilerininkileri tamamen öldürdüler (Daru -mezkûr 
eser, c. 1. s 363).

Gelibolu muhasarasında (1416) gâlip gelen Venedik amirali Pierre Loredon esirler 
arasında bulunan Genouahlarm, Kalaionyahlann. Sicilyahlann ve Provansl-.lar ın hepsini 
kılıçtan geçirtti. Giritliler, azalan koparılmak süreliyle parçalanıp Öldürüldükten sonra 
parçalan kalyonların pupalarına asıldı. (Loredon’ün Marino Sanuto elinde mahfuz 
kalmış olan raporundan, Vile de duchi di Venezia) (A. Reşid Tumagil’den naklen)

513 Keşiş Rober (Roherble-Moine) adlı dindar, muttaki ve müşfik zatın gözle 
görerek şehadeti ki, Le Bnn mezkûr eserinin 336'ncı ve 337’nci sahifelerinde nak­
letmiştik (A. Reşid TıımagU’den naklen)

514 Le Bon- mezkûr eser, 337. (A. Reşid Tumagil’den naklen)



KADİR MISIROĞI.U -------------------------------------------------

«Kudüs sokaklarında ve meydanlarında, kesilmiş başlardan, 
ellerden ve ayaklardan müteşekkil yığınlar görülüyordu. Her 
tarafta yollar insan cesetleriyle örtülmüş olup ancak cesetler 
arasında bir geçit bulunabilirdi. Fakat hepsi yine binnisbe 
ehemmiyetsiz şeylerdi...»

«Eski Mabed-i Süleyman’da o kadar kan döküldü ki515 
ölülerin cesetleri kan deryası içinde yüzüyor, ön avluda şuraya 
buraya gidiyordu; yine bu kan deryasında, kesilmiş eller ve 
ayaklar yüzer bir hâlde görülüyordu. Bu kıtali yapan askerler 
bile dökülen kanlardan intişar eden buğu ve kokuya zorla 
tahammül edebiliyorlardı.»

Bu birinci katliam kâfi görülmediğinden, Haçlıların teşkil 
ettikleri bir mecliste Kudüs ahâlisinin hepsinin, yani müslü- 
manlarla beraber Yahudilerin ve Katolik kilisesinden ayrılmış, 
başka bir İsevî mezhebe sülük etmiş olmakla Roma nazarında 
mülhid (dinsiz) sayılan Hıristiyanların dahî katlolunmalarına karar 
verildi. Bunların miktarı tahminen on bine baliğdi. «Dindar» (!) 
şövalyelerin sarf ettikleri gayrete rağmen kıtal sekiz gün sürdü. 
Kadın, çocuk, ihtiyar, hiç kimse kaçıp kurtulamadı!.. Güya 
dinin hâmîleri olduklarını söyleyen bu adamların davranışları, 
Hıristiyan müverrihlerin bile infiallerini mûcib olmuştur. Ber- 
nard le-Tresorier bunları mecnun sıfatıyla vasıflandırır; Dol 
başpiskoposu Baudin onları pislik içinde yuvarlanan kısraklara 
benzetir. Computruerunt illi, tanguam jtımenta in stercori- 

bus. Muasır müverrihlerden bir başkası, Akka başpiskoposu 
Jacgues de Vitry de der ki:

«Arz-ı Mev’ûd Ja bulunanların hepsi, Allah’tan kork­
maz birtakım dinsiz, diyanet ve ibâdete mahsus şeylerin 
hürmetini nakzeden habis, hırsız, zina işleyici, baba katili,

5,5 Ömsr Camii, ki on bin Müslüman’a sığınak olmuştu; bunların hepsi kal- 
ledildi. (Le Bon, mezkûr eser, s. 337). 52-55 numaralı nota müracaat. (A. Rcşid 
Tunıa.qil'den naklen)



-------------------- ---------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

yemin bozan, soytarı, -alt tarafının zikrinden istihya ile 
(utanarak) çekinirim- mâkulesi heriflerdir.»

Guiilciııme de Tyr açık söyler olmaklıkça zikrolunan riva­
yetler sahiplerinden aşağı kalmaz.

İkinci Ehl-i Salih Seferi’ni yapan Haçlıların davranışları 
birincilerinkilerin aynı olmuştur. Piskopos müşaviri Anquetil 
tarihinde, «İşlemedikleri hiçbir zâlimce, gaddarca cinayet, 
şakâvet, hayâsızlık ve rezalet kalmamıştır.» demiştir:

Dördüncü Ehl-i Salih’i teşkil eden ve Kudüs’e giderken 
Kostantiniye’ye uğrayan Haçlılar, orada yerleşmeye karar ver­
diler. içinde Yunanlılardan ve Latinlerden kalma gayet kıymetli 
sanat ve edebiyat hâzinelerinin bulunduğu bu zengin Hıristiyan 
şehrini kamilen yağma ettiler; altın ve gümüş olmayan şeyleri 
kırdılar veya denize attılar."516

Bu yüz kızartıcı zulüm hikâyeleri bu minval üzere sayfalar 
dolusu uzayıp gitmektedir.517

İnsanlık tarihinde ilk defa olarak İslâmiyet, harbi, hem 
meşruiyet sebebi ve hem de icra tarzı itibariyle adalet ve insaf 
ölçüleri dâhilinde kaidelere bağlayan tek din veya sistemdir. 
Bu kaideler de şöylece sıralanabilir:

1-Meşrû bir sebeple, bir gayr-i rnüslim toplulukla harbe 
tutuşmadan önce İslâm’ı kabul etmeleri veya cizye vererek Müs­
lümanlarla sulh ve sükûn içinde yaşama hakkını elde etmelerini 
peşînen teklif mecburiyeti vardır. Üstelik bu tebliğ şartının da 
güzel ve hikmetli sözlerle yapılması ilâhı bir emirdir.518

“Bu İlâhî emre uymakta kusur etmek, edenin mes’uliyetini 
davet eder. Eğer kumandan, kâfirleri usûlü dairesinde İslâm'a

**16 Prof. Dr. A. Reşid Turnagil- a.g.e. sh. 140 vd.
517 Tafsilât için bkz. a.g.e. sh. 111 vd.
5lH Nahl Sûresi, âyel 125.



KADİR M1S1ROĞLU -------------------------------------------------

düvel etmeden önce, bu hususta delilleri, burhanları etraflan- 
dırmadan, tafsîl etmeden, böylece haberdâr eylemeden önce, 
onlara karşı muhasamata girişir ve onları ansızın vâki akınlarda 
baskın suretiyle gaflet üzere tutuş tarikiyle öldürürse, tıpkı bir 
müslüman katletmiş gibi olup, diyet vermesi icab eder. Zira 
İslâm’ın “davef’ini işitmemiş olan herhangi bir kavinin, mü'- 
min olması zan ve farzolunur. Yani Hazret-i Mııhammed'den 
evvel gelmiş olan peygamberlerden birinin dinine sâlik olup, 
bu dinin ahkâmıyla feshedilmiş bulunduğundan, haberdâr 
olmamış sayılır.

Hâlid bin Velid, İslâm mürşidleri heyetlerinin birinin ba­
şında bir kabileye gönderildiği zaman, dinin ahkâmını tebliğ 
edip silâh kullanılmaması hakkında şâir mürşidlere vâki olduğu 
gibi ona da verilen te'kitli emre muhâlif olarak silâh kullan­
mış olduğundan, Peygamber bu sûretle öldürülen insanların 
ve hayvanların, hattâ telef edilen köpeklerin bile diyetlerini 
vennişti."8”

Hazret-i Ali, Hayber’de Peygarnber’deıı sancağı 
alırken:

“-Yâ Rasûlallah! Yahudilerle döğüşe döğiişe İslâmiyet’i 
onlara kabul ettirecek miyiz?" diye sormuş, Peygamber -sal- 
lallâhu aleyhi ve sellem- de şu cevabı vermişti:

‘‘-Hayır, Müslümanlığı onlara hilm ve sükûnetle teklif 
ediniz. ”r’20

2-Gayr-i muhârib unsurların hayatı masum (korunmuş)tur. 
Yani onlar öldürülemezler.

İslâm ordusu tarafından İran’ın fethi esnasında kuşatılmış 
olan başşehirin etrafında binlerce insan esir edilmişti. Fakat

519 Prof. Dr. A. Reşid Tumagil- a.g.e. sh. 153.
520 Bııhârî, Cihad.

__________________________________________________________________ c^°



------------------------------------------  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

bunların gayr-i muhârib, işiyle gücüyle meşgul köylüler olduğu 
anlaşılınca kumandan Sa’d bin Ebî Vakkas tarafından ser­
best bırakılmışlardır. Aynı şekilde ihtiyarlar, körler, kadınlar, 
çocuklar, malûller ve ateh getirmiş (bunamış) olanlar da masun 
olup öldürülemezler. Hattâ bunlardan kadınlar savaş esnasında 
neşidçler söyleyerek askerleri teşcî etmiş (cesaretlendirmiş) 
veyahud herhangi bir suretle düşman askerine yardım etmiş 
olsalar bile yine de öldürülemezler.

3- Yaralanan ve artık harb edemez hâle gelen düşman 
askerini öldürmek de haramdır. Zira cihaddan murad, kâfirleri 
öldürmek değil, onların müslümanlara verebilecekleri zararlara 
mâni olmaktır. Aynı şekilde esir olan düşman askerlerini öldür­
mek veya kendilerine herhangi bir sûretle işkence yapmak da 
haramdır. Hazret-i Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem- bir 
hadîs-i şerifinde:

"Mazlumların bedduâsından sakınınız. Zira mazlumla­
rın ahinin Allah katma ulaşmasına hiçbir mâni yoktur.”*2' 
buyurmuşlardır.

4- Esirlere fena mııâmele yapılamaz ve her fidye-i necat 
(kurtuluş akçası) veren esirin serbest bırakılması şarttır. Aynı x 
şekilde karşılıklı olarak esirlerin mübadeleleri de sayı eşitliği 
aranmadan icra edilir. Fidye vermeye mâlî kudreti müsâid 
olmayanlar ise, karşılıksız olarak serbest bırakılır. Sevap olan 
bu hareket, bir nevî dindarlık icabı olarak teşvik edilmiştir.

5- Evvelce anlatılmış olduğu üzere, köleliği harp esirliğine 
hasretmiş olan İslâmiyet'in bu müessesenin tedricen ilgası yoluna 
gitmesi harplerde insan öldürmeyi asgarîye indirmek maksadına 
bağlı bir tedbirdi. Üstelik azad edilinceye kadar esirlere ona sahip 
olanın yediğinden yedirmesi, giydiğinden giydirmesi, zahmetli 
ve külfetli işlerde kullanmaması dinî bir emirdir.

521 Rııhftrî, Zekât 41, 63, Meğâzî 60, Tevhîd 1; Müslim, îmân 29, 31.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

6- Muharebe esnasında düşman emân dilediği ânda, muhâ- 
semâta son vermek şarttır. Bu emânı, müslümanlar cephesinden 
kabul edenin hür veya köle olması neticeyi değiştirmez.

Yine İran’ın fethi esnasında kuşatılmış olan bir şehrin 
ahâlisinin hiçbir şey yokmuş gibi şehrin kapılarının açıldığı 
görülmüş ve bunun da müslüman bir köle tarafından kabul 
edilmiş emândan doğduğu anlaşılmıştı. Kumandanın bu emânı 
tanımamak istemesi üzerine mesele Hazret-i Ömer’e aksetti­
rilmiş, o da şu cevâbı vermiştir;

“Müslüman kölelerin, şâir müslümanlardan bir farkı yoktur. 
Onlar tarafından bahşolunan sulh, sair müslümanlar tarafından 
vâkî olunan sulh kadar muteberdir.”

Bir defa da Hazret-i Ömer, kumandanlarından birine: 

“Onlann verdikleri eman berâtı, mer’îdir.” demişti.522

7-Cihad ederken -bugünkü harplerde olduğu gibi- mâmûreleri 
harab etmek, ağaçları yakmak veya kesmek, hayvanları telef 
elmek men edilmiştir.523 Sadece muhasarayı kısaltmak, fethi 
çabuklaştırmak maksadıyla su yollarının mecrâını değiştirmek 
caizdir.524 Ancak su yollarını tahrip ederek bir daha kullanılamaz 
hâle getirmek yasaktır. Hele sulara zehir katarak insanların 
ölümüne sebep olmak veya diğer herhangi bir suretle zehir 
kullanmak şiddetle yasak edilmiştir.

"Bu kanunlar, Peygamber’in ilk halîfesi Hazret-i Ebubeki- 
r’in İslâm’a tebaiyet eden memleketler arasında tarih itibariyle 
birinci olan Sûriye’ye müteveccihen yola çıkardıkları orduya 
verdiği talimatta hulâsa edilmiş bulunmaktadır. Hazret-i Ebu- 

bekir, bu seferber ordunun kumandanlarına demiştir ki:

522 Süleyman Nedvî- a.g.e. c. VII. sh. 192, 389-395.
523 Haşr Süresi, âyet 5.
524 Mâverdî a.g.e. sh. Sİ.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

«Daima Allah’ın nazargâhında ve ölüme mâruz bir hâde 
bulunduğunuzu derhâtır ve tezekkür ediniz ve kıyamet gününün 
Yevm-i Hesâh dahî olduğunu, işlediğinizin hesabını vereceğinizi 
unutmayınız. Allah yolunda dövüştüğünüz zaman erkekçe, 
mertçe davranın; düşmana sırtınızı çevirmeyin, zaferinizi kadın, 
çocuk ve ihtiyar kanıyla kirletmeyin. Hurma ağaçlarını kesme­
yin, buğday tarlalarını tahrib etmeyin, yemiş veren ağaçları 
devirmeyin. Açlığınızı gidermek için zaruret hâsıl olmadıkça 
koyun, inek, deve gibi hayvanları kesmeyin. Söz verdiğiniz 
vakit, ahdinizin şartlarını îfada mütekayyit olun. Yolunuzda 
ilerledikçe birtakım keşişlere rast geleceksiniz ki, manastırlarda 
yaşarlar ve inziva hâlinde Allah’a ibâdetle iştigal ederler, onları 
kendi hâllerinde bırakın ve manastırlarını yıkmayın.»

Hazret-i Ebubekir’e halef olan Hazret-i Ömer’in da 
talimatı bıı mealdedir:

«Kimseye teaddî ve zulüm etmeyin; zira Hak Teâlâ mu’tedleri 
(haddi aşanları) ve zâlimleri sevmez. Savaşta korkak olmayın; 
.kuvvetinizi gaddarlık suretinde kullanmayın; muzaffer olduğu­
nuzda haddi aşmayın; insafa ve adalete aykırı davranmayın; 
ihtiyarları, çocukları, kadınları öldürmeyin ve atlı çarpışmalarda 
veya süvarî atanlarında onları telef etmekten sakının.»

Hazret-i Ömer, Sa’d bin Ebî Vakkas ile O’nun emri 
altında bulunan orduya şu güzel mektubu yazmıştır:

«Allah korkusunu, her şeyden üstün tutmayı sana ve asker­
lerine tavsiye ederim. Allah korkusu, düşmana karşı kullanılan 
mühimmatın en iyisidir ve harpte en mahir ordu kumandanıdır. 
Düşmanlarınızdan ziyâde günahtan sakınmanızı sana ve seninle 
birlikte bulunanlara tavsiye ederim. Zira bir ordunun hatieleri, 
mâsiyetleri ona düşmandan ziyade zarar getirir. Düşmanları, 
Allah’a karşı isyan hâlinde olduğu içindir ki mü’minler onlara 
galebe edebilirler. Eğer böyle olmamış olsa, onları yenmeye 
kudret bulamayız. Biz, onlardan adetçe ve teçhizatça aşağıyız.



KADİR M1SIROÖLU

Eğer Allah'a itaatsizlikçe onlara müsavî olsak, onlar bize faik 
olurlar. Yoksa biz, onlara kuvvetimizle değil, manevî üstünlü­
ğümüz sayesinde galebe çalarız.»”525

8- Hazret-i Peygamber: “Harb hiledir (hud'adtr). ”526 527 bu­
yurmuşlardır. "Hile” Arapça’da "çâre” demektir. Peygamberin 
bu hadiste kullandığı kelime “hud’a”dır. Mutlak yalan olan 
bir söz, lıud'a değildir. Buna göre hud’a ihanet değildir. Zira 
“Allalı hâinleri sevmez."52’

"Kurtuba’nın büyük camiinde verdiği derslerde, âlim 
Ebubekir er-Râzî, yukarıda beyân olunan esâsı, şu veçhile 
tefsir ve şerh etmişir.

«Peygamber: Harb huda’dır, demiştir. Babalarınızın mü­
barek teşebbüslerinde, fakat sıdk ve ihlâstan ayrılmakstzın -zira 
savaşta hile, dâima caiz ise de hıyanet dâima lânete müste- 
haktır- kullandıkları harb hud’alarını evlâtlarımıza hatırlatmak 
isterim.»

Râzî bu sadette, Afrika fetholunduğu zaman Zübeyr’in 

menakıbını tezkir ediyordu. Araplar Abdullah bin Sa’d’ın, 

Ruınlar da Trablus valisi Gregoire’in kumandası altında idiler. 
Gregoire, her kim Abdullah’ı öldürecek olursa, ona, güzel­
liğiyle meşhur kızı ile yüz bin altın vermeyi vaad etmiştir. Bu 
keyfiyet Abdullah’ı korkutmakta ve çadırında durgun tutmakta 
idi. Ziibeyr ona dedi ki:

«Kâfirler pek de yiğitçe, mertçe olmayan bir çareye baş­
vurdular. Sen de onlara karşı aynı tedbire tevessül ederek, her 
kim Gregoire’i öldürecek olursa, ona Gregoire’in kızı ile yüz 
bin altın vereceğini ilân et.»

525 A.g.c. sh. 133 vd.
526 Buhârî, Cilıâd, 157; Müslim, Cihâd, 17.
527 Enfal Sûresi, âyet 59.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Böylece ilân vâki olmakla, bu sefer korkudan Gregoire 

titremeye başlamış ve cereyan eden büyük muharebe netice­
sinde Gregoire ordusunun inhizamı tamamlanmış idi."52"

Bütün bu anlatılanlar göstermektedir ki, müslümanların 
“cilıad"ı bugünkü Batı Âleminin harplerinden çok daha medenî 
ve İnsanîdir. Miislümanlar, tarih boyunca cihadı bu hukûkî 
çerçeve dâhilinde îfâ etmiş olduğu hâlde Hıristiyan Âlemi, onu, 
-hâlâ devam eden- gayr-i insânî bir üslupla icra etmişlerdir.

Çünkü miislümanlar, cihadı bir ibâdet olarak telâkki etmiş­
ler ve bu sebeple kumandandan nefere kadar hemen herkes, 
dâima bu husustaki İlâhî emirlere uymağa çalışmışlardır.

Gerçekten tarih boyunca İslâm orduları savaşa tutuşmadan 
önce namaz kılar, Kur’ân okur, Allah’tan yardım talebiyle 
duâlar eder, ölümle kalım arasındaki bu hassas noktada dinî 
hislerin hâkimiyeti altında takva ölçüleri ile hareket olgunlu­
ğuna ulaşırlardı.

Hazret-i Ali bir muharebe esnasında boğazına kılıcı dayadığı 
düşmanına “kelime-i tevhîd”i söylemesini ihtar etmiş, bu esnada 
düşmanı aşağıdan yukarıya onun yüzüne tükürmüştü. Bunun 
üzerine kılıcını geri çekip bu düşmanını serbest bıraktı. Adamın 
niçin kendisini öldürmekten vazgeçtiğini sorması üzerine: 

“-Ben seni Allah için öldürecektim. Yüzüme tükürünce, 
işe nefsim karıştı.” cevabını vermişti.

Bütün bunları ifade ettikten sonra şimdi biraz da Hazret-i 
Peygamber’in harblere iştirak etmesi dolayısıyla vâkî tenkitleri 
cevaplandıralım.

İleride tafsilâtı ile anlatılacağı üzere, kâbına varılamaz yü­
ce bir ahlâk ile muttasıf bulunan Hazret-i Peygamber, birçok *

52#
GVŞTGjzD 

________

Prof. Dr. A. Reşitl Tunıagil- a.g.e. sh. 185 vd.



KADİR M1SIROĞLU -------------------------------------------------

harplere katılmışsa da bunların hiç birinde herhangi bir silâh 
kullanmamış ve asla hiçbir kimseyi öldürmemiştir. Mücâhidlerle 
birlikte bulunması onların kuvve-i mâneviyelerini takviye içindi. 
Kılıç kuşanması ise, icabı hâlinde nefsini müdafaa maksadıy- 
laydı. Nitekim Uhud Harbi’nde böyle bir muhataralı durumla 
karşılaşmış ve mübarek bir dişi kırılmıştı. Böyle olduğu hâlde 
o yine de kılıç kullanmamıştı.

Kendilerine Peygamberlik gelmeden önce Kureyş kabile­
sinin uğradığı bir tecâvüz sebebiyle fâilleri te’dip maksadıyla 
tertiplenmiş bir seferde, okçu olarak bulunmuş, fakat fiilen 
harb etmemiş, aksine atılıp yere düşmüş okları toplamakla 
iktifa etmiş olduğu tarihlerin şehâdetiyle sabittir.

İslâm’ı tebliğe başladığı andan itibaren kendisinin ve ilk 
müslümanların mâruz kaldığı tahammül edilemez ezâ ve cefâ 
anlatmakla bitmez.

"Peygamber, risâletini tebliğe başladığı zaman bütün Mek- 
keliler ona düşman kesilmişlerdi. Aleyhinde yüzlerce sûikast 
tertib olunmuştu. Onu öldürmek için kılıçlar zehirlenmiş ve 
O’na karşı kullanılmış, O’nu uyurken öldürmek için teşebbüs­
ler vuku bulmuş, kendisi muharebeler esnasında düşmanlar 
tarafından ihata edilmiş, herkes O’nun ölümünü beklemiş, 
nice düşmanlar onun başına kocaman kayalar yuvarlamak 
istemişler, yemeğine zehir katmışlar idi."529

Bir gün Kabe’de onu tutup öldüresiye dövmeye başla­
mışlardı. Ebubekir imdadına koşup tecâvüzün şiddetinden 
baygın bir hâlde yere düşmüş olan Peygamber’i kurtarmış ve 
mütecavizlere;

“-Rabbim Allah dediği için bir adamın kanına girilir mi?" 
itabıyla onları defetmişti.530

529 Süleyman Nedevî- a.g.e. c. IV, sh. 1588-1589
S3° Buharı.



------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Amcası Ebii Talib ve ilk zevcesi Hazret-i Hatice’nin vefa­
tından sonra Kuıeyş’in işkencesinden O’nu koruyacak kimse 
kalmamıştı. Yoluna diken serperler, namaz kılarken istihza 
ederler, üzerine hayvan pislikleri atarlar, secde ettiği zaman 
sırtına en mülevves şeyleri yığarlar, boğmak için boynuna 
bezler sararlardı. Hazret-i Peygamber, bu hareketlerden pek 
bîzâr olup Tâif'e gitmişti. Tâifliler ayaktakımını toplayarak 
Peygamber’i taşlattılar. O kadar ki, ayakkabıları mübarek 
ayaklarından sızan kanla doldu.

Aynı şekilde İslâm’ı kabul eden herkes ve hele köleler, 
akla hayale gelmedik zulümlere mâruz kalıyorlardı. Bilâl-i 
Habeşî'nin kızgın kumlara gömülerek kırbaçlanması meş­
hurdur. Bu ilk Müslümanlar’a karşı Mekke müşriklerinin 
“ekonomik ambargo" tatbik etmeleri üzerine Mekke dışında 
bir vadide üç sene kadar aç susuz, ot yiyerek yaşadıkları ma­
lûmdur. Burada ilk miislümanların böylece muhasara edilmiş 
bulunduğu, hâriçten bir buğday tanesi bile tedarik etmelerine 
imkân verilmediği, çocukların açlıktan feryat ve figanlarını 
duyan Kureyşliler gülüp oynadıkları hâlde, daha sonra Mekke 
mahsur olup şehirde kıtlık çıktığı vakit, Mekkelilerin müracaat 
ve istirhamlarını Hazret-i Peygamber kabul buyurarak şehre 
zahire ithaline müsaade etmiştir.

Bu tahammül edilemez ezâ ve cefâlar karşısında bir kısım 
Müslümanlara Habeşistan’a hicret için izin verildi. Sonra da 
Hazret-i Peygamber'in Mekke’den müfârakatla Medine’ye 
hicretleri vuku buldu. Fakat Kureyşlilerin husûmetleri nihayete 
ermedi.

“Medineli Aıaplar tarafından hükümdarlığı ilân edilmek 
Ü2ere bulunan Abdullah bin Übeyye’ye şöyle bir mektup 
yazmışlardı:

«Siz, bizim düşmanımızı (Hazret-i Peygamber’i) himâye 
ediyorsunuz. Ya siz O’nu öldürürsünüz veya Medine’den



KADİR M1SIROĞLU 

çıkarırsınız yahut yemin ederiz ki; bütün cengâverleriııizi 
öldürünceye ve kadınlarınızı ele geçirinceye kadar sizinle 
harbederiz.»

Kureyşliler bu tehditle iktifâ etmeyerek Medine’ye 
taarruza ve Müslümanlar’ı imhaya hazırlandılar. Öyle ki, 
Peygamber gecelerini uyanık geçirmek, âni hücumları 
beklemek mecburiyetinde kaldı. İşte bu sıralarda, zikri 
geçen cihad âyetleri nâzil oldu. Peygamber, Medine'ye 
muvasalatını müteâkip, Kureyş’in Sûriye ile ticaretine 
vasıta olan yolu kapatmıştı. Bu yolun kapatılması Pey- 
gamber’in Müslümanlar’ı sıyânet için ittihaz ettiği bazı 
tedbirler cümlesindendi. Bu tedbirin Kureyş kervanlarını 
soymak için alındığı iddiası vârid değildir. Müslümanlıkla 
yağmacılık büyük günahtır. Hadiselerin oluşu ve gidişi de 
bu iddiayı tekzîbe kâfidir.

Kureyş, Medineliler’e, eğer müslümanları himayede de­
vam edecek olurlarsa tavaftan ve Mekke’yi ziyaretten men 
edileceklerini söylemişlerdi. Medineliler de:

«O hâlde biz de sizin Sûriye’ye giden kervanlarınızın 
hareketine mâni oluruz.» demişlerdi. Filvâki Kureyş, Kabe­
’yi ziyaretten Müslümanlar’ı men etmişti; Miislümanlar da 
bilmukabele Mekkeliler’in ticaret yollarını şedde (kapamaya) 
mecbur olmuşlardı. Çünkü Medine, Suriye yolu ile Mekke’nin 
arasındadır. Müslümanlar’ın maksatları, tazyik ve iz’açtan 
ibaretti. Fakat Kureyş’in harekâtını tarassutla Peygamber’e 
mâlûmat vermek üzere gönderilen bir müfrezenin kumandanı 
Suriye’den avdet eden birkaç tacire askerleriyle hücumla birini 
öldürüp ikisini esir etmiş ve mallarını zapt ile ganimet diye 
Peygambere getirmişti. Peygamber:

«Ben sana, böyle bir şey yapmak için müsaade etmedim.» 
demiş ve ganimeti reddetmişti. Igjjp
________________________________________________________



ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bedr Harbi’nin sebeplerinden biri ve başlıcası budur. 
Müfreze kumandanının öldürdüğü adam ve esir ettiği şahıslar, 
Kureyş’in pek muteber ailelerine mensuptular.»531

İşte bu suretle görülmektedir ki, Asr-ı Saadet’te vâki harp­
ler içinde “tecâvüzî” olduğu iddia edilen "Bedir Harbi" dahî 
“tedâfüî" maksatla icıa edilmiştir. Bundan sonraki harplerde 
de Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem- bulunduğu hâlde 
bunların lıiç birinde silâh kullanmamış ve aslâ insan öldürmemiş­
tir. Harpte ölmemek için öldürmek bir meşrû müdafaa demek 
olduğu ve İslâm’da “kısas” temel bir prensip bulunduğu hâlde 
Hazret-i Peygamber -İlâhî bir sıyânetle- birçok badirelerden 
geçtiği hâlde böyle bir mecburiyetten berî kılınmıştır.

531 Süleyman NedeVî- a.g.e. c. I, sh. 326 vd.



G-AHLÂK PRENSİPİ
Ahlâk, “hıılk” kelimesinin çoğuludur. Hulk ise huy, tabiat, 

seciye mânâsına gelen arapça bir kelimedir. Onun ifade ettiği 
hususiyet ve temayüller insan nefsinde sâbit birer melekedir. 
Yaratılıştan olan bu melekeler hayra da şerre de mütemayil5’2 
olmak üzere iki veçhelidir, Bu keyfiyet, insanoğlu için Dünya 
hayatının bir imtihan âlemi olması hususundaki murad-ı İlâ­
hînin5” bir icabıdır.

Böyle olduğu hâlde, Türkçemizde ahlâk kelimesi galat 
olarak, sırf müsbet temayülleri ifâde etmek üzere kullanıl­
maktadır. Menfî temayüller içinse “ahlâksız" suretinde onu 
olumsuzlaştırarak (menfîleştirerek) kullanmaktayız. Hâlbuki bu 
kullanılış, ancak bir kısım müsbet davranışların umûmî vasfı 
olan “edeb” için doğrudur.

S’2 "Allah, nefse şer ve mâsiyel olan şeyler ile hayır ve laat olanları ilham 
etti.” (Şems Suresi, âyet 8)

533 “Ona (insana) hayır ve şer yollarını göstermedik mi?” (Relel Sûresi, 
âyei 10)



------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Ahlâk gibi yanlış kullandığımız diğer bir kelime de “terbiye- 
”dir. O da fıtrî temayüller üzerinde iradî olarak husule getirilen 
bir yönlendirme ameliyesinin adıdır. Bu ameliye, daima rnüsbet 
olsa idi, bir kimsenin kötü davranışlarına bakarak onun “kötü 
terbiye edilmiş" olduğuna hükmetmezdik.

Bütün bu söylediklerimizden dolayıdır ki, ahlâkın mtisbet- 
merıfî birtakım ön sıfatlarla birlikte kullanılması yaygındır. 
Meselâ iyi ahlâk için, ahlâk-ı hamide, ahlâk-ı hasene veya 
rnekârim-i ahlâk gibi kötü ahlâk içinse ahlâk-ı zemîme, alılâk- 
ı seyyie veya ahlâk-ı kabîha gibi... Bununla beraber ahlâk 
kelimesi, bir sıfat kullanmadan zikredilmesi hâlinde bunun 
rnüsbet olarak anlaşılması, umumî bir kabul gördüğü için biz 
de bu kaideye uyacağız.

Topluluk hâlinde yaşamak üzere yaratılmış bulunan 
insanoğlu için bu müşterekliğin mütekabil (karşılıklı) hak 
ve mükellefiyetleri icab ettirdiği hiç kimsenin kabulde 
tereddüt etmeyeceği bir gerçektir. Bu ise, üzerinde ittifak 
edilmiş birçok hukuk kaidesi ile bunu yürütecek bir otoriteyi 
gerektirir. Hukuk kaideleri müeyyidelendirilmiş emirler 
ve yasaklar demek olduğu hâlde bunlar aynı zamanda 
ahlâkîdirler. Şu şartla ki, ahlâkî kaidelerin sahası, hukukî 
kaideleri de ilıtivâ etmekle beraber ondan çok daha geniştir. 
Bu durumda hukukun çerçevesi dışına taşan ve ahlâkın 
asıl sahası kabul edilen kısımda müeyyide (yaptırım) yok 
demektir. Bu sahada, toplumun faili kınaması gibi bazı 
müeyyideler düşünülebilirse de bunların müessiriyetinin 
gâyet zaif olduğu muhakkaktır.

Bu durumda birçok filozof ahlâkî davranışlar için gerekli 
olan te’yid kudretini “vicdanlarda aramışlardır. Lâkin “Vicdan 
nedir ve insanları hayra yöneltmek hususundaki müessi- 

riyeti ne ölçüdedir?" Evveliyetle bunun doğru olarak tayini 
gerekmekledir.



KADİR MIS1ROĞLU 

"Ben ancak mekârim-i ahlâkı (en yüce ahlâkı) tamamlamak 
için gönderildim. ”534 buyurarak getirdiği elinin aslî gayesinin 
güzel ahlâkı zirvelerde temsil etmek olduğunu ifade buyuran 
Hazret-i Peygamber de insanda fıtraten mevcud olan hayrı, 
şerden ayırt etme melekesi535 demek olan vicdanın ehemmi­
yetine defaatle işaret etmişlerdir. Şu hikmet incileri, Allah’ın, 
kendisini: “Sen muhakkak ki, büyük bir ahlak (hulk-i azîm) 
üzeresin.”536 mealindeki âyet-i kerîme ile methetmiş olduğu 
o yüce Peygamberi aittir.

“Müftüler, sana fetva verseler de sen bir kere de kendi 
kalbine danış”537 * 539

“İçini tırmalayan, kalbinde ihtilâçlar husule getiren, 
gönlünü bulandıran şeyi terk et, bırak."53H

"Hayır, nefsin kendisine ısındığı, kalbin rahatlattığı, 
yüreğin oturduğu şeydir. Şer de nefsin kendisine ısınamadı- 
ğı, kalbin mutmain olmadığı, «içinde tereddüt ve ıstıraplar 
husule getiren» şeydir. Her ne kadar müftüler hilâfına fetva 
verseler de...’™9

Bu demektir ki, her insan içinde hayrı şerden, güzeli çir­
kinden, ahlâkî olanı böyle olmayandan ayırt eden bir hâkime 
mâliktir. Lâkin onda İlâhî bir mevhibe olarak mevcud bulunan 
bu meleke de, evvelce akıl ve irâde için izah etmiş olduğumuz 
gibi, pek çok haricî tesire mâruzdur. Bu müessirlerin menfiliği 
hâlinde vicdan terazisinin dengesi bozulur.

“Bir mahkemeden çıkan hükümlerin hakikat ve nefsü’l- 
emıe (gerçeğe) uygun olabilmesi için, o mahkemenin haricî

534 Mavalla, Hüsnü'l-hulk, 8.
535 İnsan Sûresi, âyet 3.
536 Kalem Sûresi, âyel 4.
537 Ahmed b. Han bel. Müsned, IV, 227-228; Dârimî, Büyü’ 2.
5,38 Ahmed b. Hanbel, Müsned, IV, 227-228; Dârimı, Biiyû’ 2.
539 Ahmed b. Hanbel, Müsned, IV, 227-228; Dârimî, Büyü’ 2.



rta-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

tesirlerden uzak kalmış olması nasıl lâzımsa, vicdanın hüküm­
lerinin her zaman doğru olduğunu iddia edebilmek için de 
fıtratını muhafaza etmiş bulunması şarttır. Böyle olmazsa, onun 
takdir ve tevbihleri, bu yüzden duyulan ızdıraplar ve inşirahlar, 
işlenilen hayır ve irtikâb edilen cinayetle her vakit mütenâsib 
bir şekilde tecellî etmez.

Bâtıl itikatlar, fena âdetler, cehalet, kötü îtiyat (alışkan­
lık), fena arkadaşların ve muhitlerin muzır tesirleri, infialler... 
bunların başlıcalarındandır. Bunlarla zayıflayan ve körleşen 
vicdan, hak ve bâtıl hakkında yanlış hükümler verir, verdiği 
hükümler hakikate mutabık düşmez; böyle bir vicdan, vezaif-i 
ahlâkiyenin murakıbı ve müeyyidesi olamaz!

Bunun içindir ki, bazı insanların en ufak bir şefkatsizlikten 
yürekleri sızladığı hâlde bir kısım insanların en büyük cinayetten 
ufacık bir acı, bir teessür duymadıklarını görüyoruz. Asırların, 
mekânların değişmesiyle vicdanların değiştiği, bir zamanlar 
insanlar tarafından fena görülmeyen şeylerin, sonraları çok 
fena telâkki edildiği de tarihin şehâdetiyle sabittir. Bunun aksi 
de böyle! Binaenaleyh «vicdan» dediğimiz bu kuvvet, hayr ve 
şerrin, mutlak olarak, ne miyarı ne de müeyyidesi olamaz. 
Şahsî vicdan böyle olduğu gibi, vicdan-ı âmme de böyledir.

Vicdanın hükmünde aldanmamak için yolunu aydınlatan ve 
kendisini irşad eden manevî bir ışığa muhtaçtır ki o da menbaı 
ulûhiyet olan dindir. Kudsî bir varlığa dayanan vicdandır ki, hayr 
ve şerrin tam bir miyarı, ahlâkî vazifenin murâkıbı olabilir.”340

Eğriyi doğruyu birbirinden ayırt etmek için kullanılan akıl 
ve irade gibi diğer müessirler de aynen böyledir. Onlar da 
vahye râm olup onun terbiyesine girmedikçe sağlam birer 
miyar ve vasıta olarak kullanılamazlar. Zira ebedîliğine inanılan

®
 340 A. Hamdi Akseki- İslâm, Fılrî, Tabiî ve Umumî Bir Dindir, İstanbul 2004,

sh. 128 vd.

_________________________________________________________________________



KADİR MISIROĞLU 

Âlıiret Âlemi’ndeki mükâfat ve mücâzat kadar insanı hayra 
ve ahlâkîliğe sevk edebilecek bir başka müessirin mevcudiyeti 
muhaldir.

Bazı mülhid (ateist)lerde görülen az çok vicdanî muhasebe 
veya ahlâkî tavırlar, çevrelerinin telkin ettiği kıymet hüküm­
lerinin teminatsız tezâhürleridir. Bunların müeyyidesi, hukuk 
çerçevesindeki fiiller için dünyevî cezalar, bıı çerçevenin 
dışındaki fiiller içinse, alışkanlıklar ve muhitin kınaması gibi 
herhangi bir tazyike mukavemet edemeyecek olan çerden 
çöpten şeylerdir.

Merhum A. Hamdı Akseki bu gerçeğe şu sûretle ışık 
tutmaktadır:

“Vicdanın ezelî ve İlâhî safvetini (temizliğini) muhafaza 
edebilmesi için kudsî ve İlâhî bir nur ile yolunun aydınlatılması 
lâzımdır. Kalblerin derinliklerinde gizlenen fikirleri âlim, kudreti 
âlî, kuvvet ve iradesi nâmütenâhî, Âdil-i Mutlak, Rahmân u 
Rahîm, Şefîk, Ezelî ve Ebedî, Bir Allâh’a; mes’uliyete ve ebedî 
bir hayata samimî ve sarsılmaz bir îman ve buna dayanan bir 
vicdandır ki, insanı ihtiras ve kötü arzular peşinde dolaşmaktan 
men eder. Allah, vazife, ebediyet ve mes’uliyet fikirleri kalbinde 
yer etmiş olan bir adam, ahlâk kanunları hâricine zor çıkar.

Allah, vazife, ebedî hayat ve uhrevî mesuliyet fikirleri öyle 
bir kuwe-i zâbıtadır ki, insandan hiçbir zaman ayrılamaz. Onu 
dâima ve her yerde murakabesi altında bulundurur. Kimsenin 
görmediği, zabıtanın haberdar olamayacağı bir yerde mühim 
bir para bulmuş olan adam, onu ancak haram ve helâl halikın­
daki kuvvetli imanı; ilm-i İlâhînin gizli ve âşikâr her şeye taalluk 
ettiğine, uhrevî mes’uliyete dâir dinin tâlim eylediği (öğrettiği) 
sağlam akide ve bu akideye dayanan vicdanın sevkiyledir ki, 
o paranın sahibini arar; malını ona teslim eder. Bunun hilâfını 
iddia edenler, vicdanlarını tahlilden âciz demektir.



_____________________________ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Böyle bir imandan mahrum olanlar, vicdan denilen manevî 
kuvvetten de mahrum olacaklarından veyahut vicdanları elâstikî 
bir mâhiyet alacağından, muhitin müsait olduğu, kanunun nü­
fuz edemeyeceği zaman ve mekânda ahlâkî vazifelerini ihmal, 
şahsî ihtiras ve menfaatine uygun gördüğü bir fenalığı, hayır 
nâmına, irlikâb edebilirler. Bunun içindir ki, din aleyhindeki 
şiddetli hücumları ile şöhret bulan eâzım-ı reybiyyûndan (şüp­
hecilerin büyüklerinden) Volter bile nihayet:

«Dinsiz bir adam, cezasız kalacağını bilse her türlü fenalığı 
irtikâp ederdi.» sözleriyle bu yüksek hakikati itirafa mecbur 
olmuştur.

Vezâif-i ahlâkiyenin mıırâkıb ve müeyyidesi olmak üzere, 
şahsî vicdandan başka bir de “vicdan-ı âmme” vardır. Bu­
nun murakabesi ve mes’uHyeti şahsî vicdanınkinden kuvvetli 
olduğunda hiç şüphe yoktur. Fakat vicdan-ı âmmenin tesiri 
de tabî olduğu ahvâl ve şeraite göre tahavvül eder. Bununla 
beraber vicdan-ı âmme, herkesi her yerde ve her an takip 
edemeyeceğinden, onun takip ve nüfuzu hâricinde bulunanlar 
için mes’uliyetten korkmaya mahal yoktur.

Daha böyle birtakım ahvâl ve şerait» vicdan-ı âmme huzu­
rundaki mes’ııliyet fikrini zayıf düşürebileceğinde şüphe yoktur. 
Şu hâlde vicdan-ı şahsî gibi, vicdan-ı âmme de ahlâkî vazifele­
rimizin yalnız olarak tam bir murakıbı ve müeyyidesi olamaz! 
Bunların yanı başında her ferdin yürekten arzu eylediği ebedî 
hayat ve bununla alâkalı olan mes'uliyet, mükâfat ve mücâzât-ı 
uhreviye fikirlerinin de kendi mevkiini alması lâzımdır.

Bütün bu mütalâaları nazar-ı dikkate alarak diyoruz ki: İn­
sanı, ahlâkî vazifelerini îfâya sevk ve fenalıktan men edebileceği 
tasavvur edilen maniaların, hemen hemen hepsi dışarıdan bakan 
ve muhitin tesirine tabî olan birer bekçi gibidirler. Hâlbuki din 
böyle değildir. Çünkü o, insanların yalnız a’sâb ve adalâtında 
(sinir ve adalelerinde) değil, harîm-i ruhunda dolaşarak kalh-



KADİR MTSIROĞLU 

lerin derinliklerine kadar hulul eden, gönüllerin her türlü gizli 
hareketlerini gözleyen, kalblerde hak ve hakikat elektriğinin 
cereyanı için nakillik vazifesini gören gaybî bir zabıta, emîn 
ve umûmî bir müdirdir. Onun öyle yanılmaz kâtipleri, öyle 
görünmez defterleri vardır ki, beşerin gizli ve aşikâr bütün 
amel ve emellerine o defterlere kaydederler.

Nazarında uşak ile efendi, zengin ile züğürt, bey ve paşa 
herkes müsavidir; herkes müsâvî olarak yaptığından mesuldür. 
O, hayatın ıztırapları içinde çırpınanların intihar etmelerine 
bile müsaade etmez; bunu irtikâp edenleri de mesul tutar, 
lzlıraplar içinde ye’se düşerek inleyen gönülleri, müstakbel 
hayatın namütenahi ezvâkı mev’ûdesi (vaad edilen zevkleri) 
ile dinlendirir, teskin ve tatyib eder.,’5‘11

Mehmed Âkif Ersoy da:

“Ne irfandır veren ahlâka yükseklik, ne vicdandır 

Fazilet hissi insanlarda Allah korkusundandır!”

diyerek aynı gerçeği ifade etmiştir.

Akıl ve onun fiilî tezahürü demek olan irâde için söyle­
nebilecek olan sözler de aynı mâhiyettedir. Aksi hâlde kız 
çocuklarını diri diri gömen Câhiliye Araplar’ını, Nil Nehri’nin 
bereketi için her yıl büyük bir merasimle bu nehre bakire bir 
kız atıp boğan eski Mısırlıları, merhamete ağırlık veren bir dine 
(Hıristiyanlığa) mensup oldukları hâlde insanları diri diri yakan 
Engizisyon Mahkemesinin hâkimlerini veya yakalanmadan 
hırsızlık yapmayı meziyet sayan eski Atinalılar’ı deli saymak 
icab etmez miydi? İşte insanda hakkı bâtıldan ayırt etmek 
için fıtrî bir mevhibe-i İlâhiye olan akıl ve vicdan512 hârici

5.1 A. Hamdi Akseki • a.g.e. sh: 149 vd.
5.2 "Çalışsa bin sene bülbül gibi karga fasih olmaz;

Balonla asumana çıksa bir adam, Mesih olmaz. 
Müebbeddir, silinmez nak$ı tesirât-r vicddnın.
Berâet etse de mücrim, derûnu rniislerîh olmaz."

(Şâir Eşref)



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

şartlanmalarla bu derecede menfîleşebildiğine göre, bunların 
hiçbiri ahlâkî hareket için gerçek bir mi’yar ve mesned olarak 
düşünülemez ve kabul olunamaz.

Bu izahattan sonra İslâm’daki ahlâk prensibi ile ilgili olarak 
bir iki noktaya daha kısaca temas edelim:

1-Ahlâk, hulk kelimesinin çoğulu; hulk ise, fıtrî olduğuna 
nazaran, bunda bir değişiklik olup olmayacağı da izah edilmek 
gerektir.

Ahlâk felsefesi üzerinde i’mâl-i fikir etmiş filozofların 
bazıları onun değişebileceğini, diğer bâzıları ise değişmeyip 
hep aynı kalacağını iddia etmişlerdir. Bunların hepsinin de 
kendilerine göre delilleri vardır. Bu mesele, ferdî mesuliyet 
cihetiyle fevkalâde ehemmiyetlidir. Çünkü ahlâk, fıtrî tema­
yüllerin ef'âl ve harekâttaki birer tezahürü demek olduğuna 
nazaran, bunlarda bir değişiklik olmadığını kabul, mükâfat 
ve mücâzâtın mâkuliyetini izah etmeyi imkânsız bir hâle 
getirecek ve onları mânâsızlaştıracaktır. Buna göre ferde 
hayır ve şer karşısında bir “hakk-ı hıyar” (tercih hakkı) 
tanıyan İslâm Dünya Görüşii’nde vasat (orta) bir yol be­
nimsenmiştir. Fıtrî temayüllerin izâlesi (ortadan kaldırılması) 
mümkün olmamakla beraber onların köreltilip bastırılması 
veya geliştirilip fiiller üzerindeki müessiriyetlerinin arttırıl­
ması kabildir. Bir de bunların meşru mecralarda kullanılması 
sağlanabilir. Zira bu temayüllerin çoğu "iki ağızlı bıçak" 
gibidir. Hayırda da kullanılabilirler, şerdede... Meselâ fıtratta 
mevcud olan "şehvet”in izâlesi gayr-i kabildir. Ancak bunun 
bâzı zaruret hâllerinde oruçla bastırılması mümkün olduğu 
gibi, meşru bir surette kullanılması da ondan melhuz olan 
zararları bertaraf eder.

İşte terbiye denilen şey de budur. Fıtrî temayüller üzerinde 
hiçbir tesir câri olmasaydı lügatlerde "terbiye” diye bir kelime 
bulunmazdı. Buna göre, doğru terbiye, fıtrî temayüllerin müs­



KADİR M1S1ROĞLU 

petlerini geliştirmek, menfî olanları da köreltmeye çalışmaktan 
ibarettir. Yanlış terbiye de bunun aksini yapmaktır.

Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem- bir hadîs-i şerif­
lerinde:

“Bir dağın yerinden oynadığını işitsenîz, inanınız. Fakat 
bir insanın ahlâkını değiştirdiğini duyarsanız, inanmayınız. ”r,n 
buyurmuşken, insanları ahlâkî davranışlara teşvik eden pek 
çok beyânı mevcuttur. Ezcümle:

“Ahlâkınızı güzelleştiriniz. 5,544
“Allah’ın ahlâkıyla ahlâklanmız."™* buyurmuşlardır.

Böyle hadîs-i şerifler pek çoktur. Hiç ahlâkta değişiklik 
olmasa, böylece emir, nehiy ve tavsiyeler ihtiva eden hadîs-i 
şerifler, O yüce Peygamberden vârid ve sâdır olur muydu?

Ahlâkın değişmeyeceğini ifade eden zikrettiğimiz ilk hadîs- 
i şerifle bunlar arasında bir tezat yoktur. Zira birinci hadîs-i 
şerîfte kastedilen, fıtrî temayüllerin izâlesi yani büsbütün or­
tadan kaldırılmasıdır ki, bu asla mümkün değildir. Yoksa bu 
temayüller üzerinde içtimâi muhit, iklim, gıda, aile çevresi ve 
mârûz kalınan terbiye ile menfî temayüllerin itidal noktasına 
getirilmesi her zaman mümkündür. Esasen İslâm âlimlerine 
güre bu temâyüllerin ifrat ve tefritleri rezîlet (rezillik) vasat yani 
itidalleri ise fazilettir.

Ayrıca, ahlâkî davranışların bazıları fıtrat icabı olduğu 
hâlde, diğer bazıları çeşitli sâiklerle ortaya çıkan ârızî veya 
mükteseb yani sonradan kazanılmış hususlardır. Bu gibi son­
radan kazanılan ahlâkî davranışlara “mükteseb alılâk” denilir. 
Meselâ aşırı bir baskı altında yetişen bir insan, aslında cesur

543 Ahmed b.Hanbel, VI, 443.
544 Süııen-i Ebu Davud Terceme ve Şerhi, İstanbul, c: VI, 72-73.
545 Münâvî, et-Teârîf, s. 564.



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

olduğu hâlde korkaklaştırılmış olabilir veya benzer sebeplerle 
aşırı utangaç, bir lıâle getirilmiş olabilir. Bu gibi husûsiyetler 
fıtrata bağlı olmadığı için birer “meleke” değil, “hâl”dirler. 
Bunlar bazen öylesine bir şiddet kazanırlar ki, fıtratta meknuz 
aksi temayüllere galebe sağlarlar. Bundan dolayıdır ki, onlara 
çoğu kez “fıtrat-ı sânî” yani ikinci fıtrat denilir. Bütün bu gibi 
arızî temayüller kabil-i izâledir. Yani bunların değiştirilmesi 
veya büsbütün ortadan kaldırılması telkin ve terbiye ile her 
zaman mümkündür.

2- İslâm’daki “kader” inancı ve “tevekkül”ün ahlâkî 
fiillerin değerini azalttığı zannında olup bu sebeple İslâm 
hakkında tarizlerde bulunanlar mevcuddur. Bununla beraber 
bu görüş aslâ doğru değildir.5"6 Bu haksız tenkit ve tarizlerin 
sebebi, İslâm’ın kader anlayışını “fatalizm” yani “cebrîye” 
sanılması veya kasten öyle kabul edilmesidir. İnsanların onlar 
daha ruhlar âleminde iken irade ve ihtiyar sahibi olmalarından 
dolayı kendilerine “Elestii bi rabbiküm?” yani “Ben, sizin 
Rabbiniz değil miyim?” suâlinin tevcih edilmiş bulunduğunu 
beyân eden yüce İslâm Dini’ne karşı bu büyük bir bühtandır. 
Gerçi -evvelce izah edilmiş olduğu üzere- İslâm Âlemi’nde 
kaderi böyle anlamış olan sapık bir mezhep (Cebriye), hattâ 
bunun tam aksine kulun bütün fiillerinde mutlak bir sûrette hür 
olduğunu iddia eden “Mutezile” gibi fırkalar zuhur etmiştir. 
Fakat bunlar istisnaî olup aslâ İslâmî görüşü temsil etmek 
mevkiinde değildirler.

Ehl-i sünnet itikadı denilen asıl İslâmî görüşe göre, İlâhî 
kaderin “mutlak” veya “muallak” olmak üzere iki tecellî sahası 
vardır. Hayrı da, şerri de yaratan Cenâb-ı Hak’tır. Lâkin kula, 
O’ııun tarafından ihsan edilmiş olan ve İlâhî irâdeye nazaran 
küçüklüğünden dolayı “ciiz’î irade" denilen ihtiyarın cevelân

5,6 Daha fazla lıikıl için bkz. Babanzade Ahmed Naim- İslâm Ahlâkının Esas­
ları, İstanbul 1340, sh. 20 vd.



KADİR MİSİ ROĞ LU ----------------------------------------------------

sahasında vukû bulan fiiller, kulun talep ve esbaba tevessülü 
neticesinde ve O’nun o yolda irâde izharı sebebiyle yine Allah 
tarafından halk edilir. Çünkü Allâhu Azîmuşşan iki sıfat-ı ilâhi- 
yesinden, mâsivaullahtan hiçbir varlığa zerre miktar bir nasip 
vermemiştir. Bunlar “beka” ve “hâlık” sıfat-ı ilâhiyeleridir. 
Bekâ sıfat-ı ilâhiyesinden nasip alınamamasının neticesi, mutlak 
fâniliktir."4’ Hâlık sıfat-ı ilâhiyesinden nasip sahibi olamamanın 
neticesi ise, Allah'ın bu sıfatın tecellisi ile dâhil olmadığı bir fiilin 
asla gerçekleşememesidir. İman esâsları arasındaki “hayrilıî 

ve şerritıî minallâhi teâlâ" düsturunun mânâsı budur.

Bu sebepledir ki, müslümanlar hem kadere iman ile hay­
rın da şerrin de Allah tarafından yaratıldığına iman ederler ve 
hem de kendi irade ve ihtiyarlan ile gerçekleştirdikleri fiillerin 
neticesi olarak felâkete mâruz veya saadete nail olacaklarına 
inanırlar.

Kâinatı dilediği gibi halk eden Cenab-ı Hak, O'nun işleyişini 
bir takım temel kanunlara raptetmiştir ki bunlara “sünnetullah” 

veya “âdetullah" denilir. Bunlarda hiçbir değişiklik olmaz."4" 
İşte zerreciklerden fezadaki yıldızlara kadar bütün varlıklara 
hâkim olan bu kanunlar mutlak kader icabıdır. Bunların carî 
olduğu varlıkların macerası bugünkü robotlann hareketlerine 
benzer. Bunlar için bir mesuliyet takdir olunmadığından onlara 
ne eğriyi doğrudan ayırt etmeye yarayacak “akıl" ve "vicdan" 

ve ne de “irade” ve “ihtiyar” lutfedilmemiştir. Bunlarla mü­
cehhez olan, sadece insanlar ve cinlerdir. Çünkü mâsivaullah 
içinde sadece bu iki kategori varlık mes’ul ve bir imtihana tabî 
kılınmaları sebebi ile böyle mücehhez yaratılmışlardır. Onlarla 
ilgili ve mutlak kader îcabı olan işler de yok değildir. Meselâ 
rızıklan, Dünya'ya geliş zamanlan, ana-babaları, ecelleri ilh... 
gibi birçok husus, cüz’î iradeleri ile ilgili değildir. Ancak bu

547 Rahmân Sûresi, âyel 26.
548 Fetih Sûresi, âyet 23.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

gibi ahvâl onlar için bir mükâfat veya mücâzât sebebi değildir. 
Mes’uliyet onların irâdelerini hür olarak kullanabildikleri fiiller 
hakkındadır. Mutlak kader İcâbı olarak gerçekleşen hususlar, 
insanların sadece İlâhî mîzândaki mes’ûliyetlerinin tâyinindeki 
“nisab”ı teşkil ederler.

Tevekkülün gerçek mânâsı ise, zillet ve meskenet değil; 
azmettikten, esbaba tevessülden sonra gönül rahatlığı için 
Allah'a rabt-ı kalb etmek mânâsında olduğu cihetle onunla 
ilgili târizler de kasıtlıdır.

Şimdi biraz da İslâm’da ahlâk prensiplerinin temel esas­
larını nakledelim. Bunları şu ara başlıklar altında hulâsaten 
anlatabiliriz:

İslâm’da ahlâk

a-İlâlıî menşelidir.

b-Akla dayanır.

c-Diğergaınlık esasına miisteniddir.

d-Sosyal ağırlıklıdır.

c-Vakar ve şahsiyeti koruyucudur.

a- İslâm Ahlâkı, İlâhî Menşe’lidir:
Denilebilir ki, Kâinat’taki bütün gerçeklerin kelâm suretinde 

bir tezahür meşheri olan Kur’ân-ı Kerîm’in bütün esasları ikiye 
irca olunabilir. Bunların biri “Tevhid" diğeri de “Ahlâk”tır.
Hattâ bu iki esas dahî ahlâkın müspet vasfının mukabili olan 
“edeb” kelimesinde cem’ ve onunla ifade edilebilir. Buna göre 
bütün Kur’ân’ı tek bir kelimeye irca etmek icab etse, bu edebin 
çoğulu olan “âdâb” ile kabil olur. Çünkü bütün emirler, aynı 
zamanda âdâb îcâbı olduğu gibi nehiyler (yasaklar) da âdaba©zamanda adab icat 
aykırı olan şeylerdir.

Gypc) ___________________



KADİR MIS1ROĞLU 

Bu gerçek sebebiyledir ki, Hazret-i Peygamberin vefatından 
sonra Hazret-i Âişc’ye, O’nun ahlâkını soranlara:

"O’nur? ahlâkı Kur'ân-t Kerîm 'den ibaretti.”5419 cevabını 
vermiştir.

Esâsen Hazret-i Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem- 
cle:

“Ben, ancak mekârimü’l-ahlâkı (en üstün ahlâkı) ta­
mamlamak için gönderildim."549 550 buyurmak sûretiyle bi'set 
(gönderiliş) sebebini -adetâ- ahlâka inhisar ettirerek ifade et­
miştir. Peki, Âlemlere rahmet olarak gönderilmiş551 bulunan o 
yüce peygamberin akvâl ve ef’âlinde (söz ve fiillerinde) tezahür 
eden Kur’ânî ahlâka dair beyânlar nelerdir, bunlara da birkaç 
misal verelim:

“İnsanları bağışla! Onlara iyiliği emret, cahillerden 

yüz çevir.”552

“Hem basene (güzellik) ile seyyie (kötülük) miisavî olmaz! 
Sen seyyieyi en güzel olan hasene ile def et. O vakit ba­
karsın ki, seninle arasında bir adavet (düşmanlık) bulunan 
kimse, sımsıcak bir dost gibi olmuştur.”553

“İçlerinden pek azı müstesnâ olmak üzere, onlardan 

daima bir hainliğe muttali olur durursun. Yine sen onlardan 
afv et ve aldırma; çünkü Allah ihsan edenleri sever.”554

“Haberiniz olsun ki, Allah size adli (adaleti), ihsanı 
(iyilik yapmayı) ve yakınlığı olana atayı (vermeyi) emrediyor 
ve fuhşiyâttan (her türlü çirkinlikten), münkerdeıı, bağiyden

549 İmam Mâlik. e’-Muvatta', Mısır 1951, c. II, $h: 90*1; Müslim, Müsâfirîn 139; 
Nösâî. Kıyârnü’l-leyl 2.

550 Muvalta', Hüsnü’l-huluk, 8.
551 Enbiyâ Sûresi, âyet 107.
552 A'râf Sûresi, âyet 199.
553 Fussilet Sûresi, âyet 34-35.
554 Muide Sûresi, âyet 13.



_____________________________ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

(azgınlık ve zulümden) nelıyediyor. Size va’z (nasihat) ediyor 
ki dinleyip, anlayıp tutasınız.”555

”... O muttakîler kî bollukta ve darlıkta înfak ederler 

ve kızdıklarında öfkelerini yutarlar ve nâsın (insanların) 
kusurlarını afv edicidirler. Allah da muhsinleri sever ve 

onlar ki; bir kabahat yaptıkları vakit, Allah’ı anarlar da 

derhal günahlarına istiğfar ederler. Günahları da Allah’tan 

başka kim mağfiret eder? Hem yaptıklarına bile bile ısrar 

etmezler."556

“Ey o bütiiıı iman edenler! Zannın birçoğundan çekinin. 

Çünkü zaııııın bazısı vebaldir. Tecessüs de etmeyin, bazınız 

bazınızı gıybet de etmesin! Hiç arzu eder mi ki biriniz kar­
deşinin ölii hâlinde etini yesin? Demek tiksindiniz! O hâlde 
Allah'tan korkun, çünkü Allah tevvabdır, rahimdir.”557 *

Böyle ayet-i kerîmeler pek çoktur. Şimdi bir de bunları 
teyid eden hadîs-i şeriflerden bir kaçını nakledelim:

"Güzel ahlâka sarıl. Çünkü insanların en iyi ahlâklıları, 
dini en iyi olanlarıdır. "55K

“insanın davranışları arasında güzel ahlâktan daha 
değerli olan hiçbir şey yoktur. "S59

‘İyilik, güzel ahlâktan ibarettir.”560 561

"Yüce Allah, bir kulunun hem dış görünüşünü, hem 
de ahlâkını güzel yaratıp da onu ateşe yedirmez.”562

Nnhl Sûresi, âyet 90.
556 Âl-i İm ran Sûresi, âyet 133-134.
‘,’17 Hıırıırât Sûresi, âyet 12.
5SH Miisned, c. V, sh. 89.
559 Tirmizî, el-Câıııîü’s-Sahîh, Kahire 1937, c. IV, sh: 363.
560 Müslim, Birr 14-15.
561 ‘’Md hassenellâhıı lıtılka abdin ve hulukahû feyut’imehıfrı-nâr" (Feyzil'I 

Kadir, c. V. s. 441)



KADİR MISIROĞLU ----------------------------------------------------

“insanın keremi dinidir. Hasebi güzel ahlâkıdır. Mü- 
riiuueli de aklıdır. "5O

"Siz, bütün halka mallarınızla iyilik etmeye yetişemez­
siniz. Öyleyse güler yüzlülükle, güzel ahlâkla yetişiniz. ”562 563

"Her şeyin bir teubesi vardır. Yalnız kötü ahlâkı olanın 
teubesi yoktur. Çünkü o. hiçbir günahtan teube etmez ki, 
daha fenasını imlemiş olmasın.”564

Hazrct-i Peygamber’e birisi:

“-Güzel ahlâk nedir?” diye sormuş. Bunun üzerine:

"-Sana darılan kimse ile görüşmen, seni mahrum 
edene vermen, sana zulmedeni bağışlamandır.”*6* buyur­
muşlardır.

"Şüphe yok ki, istikamet üzere bulunan bir müslüman, 
güzel ahlâkı ve yüksek seciyesi sâyesinde dâima oruç tutan 
ve namaz kılan kimsenin derecesini bulur.”566

“Şüphe yok ki bir kul, ibâdetleri az olduğu hâlde, gü­
zel ahlâkı sayesinde Ahiret derecelerinin en büyükleri ve 
Âhire! menzillerinin en yükseklerine nâil olur. Sû-i ahlâkı 
sebebiyle de cehennemin derekelerini boylar. ”56’

“Sirke, balı nasıl bozarsa, kötü ahlâk da amel ue ibâ­
deti öylece bozar. Güneş karı nasıl eritirse, güzel ahlâk da 
günahları öylece eritir.”568

562 “Keramü'l-mer’i dînühû ve hasebiihü husnii hulukihi ve nıurûctuhCı aklııhû"
(Müsrıed c. II, sh. 365)

563 “İnnckiim len teseü’r.-r.âse bi emvâliküm feseûhum bi basti’bvcchi ve 
hıısni'l-huhjki" (Fey2ü'l-KadTr, c. li. sh. 557)

5,4 “İnne li-külli şey'in levbeterı illâ sahibe sûiThuluki leinnehû lâ yctûbiî min 
zetıbin illâ vaka H-şerrin minhu" (Feyzıı’l-Kadir, c. 11, sh. 510)

565 Alımed Ibni Hanbel, Müsned, IV, 148, 158
566 Ebû Dâvud, Edeb, 7.
567 Gazâlî, İhya, III. 121 (Istanbul 1975)
5fiN RamûztiTehâdis, s. 205.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bir gün Hazrei-i Peygamber'in yüksek huzurlarında bir 
kadından bahs olundu: Her gün oruç tuttuğu, bütün gece na­
maz kıldığı ve fakat huyu fena olup dili ile komşularını incittiği 
söylendi. Buna karşı Hazret-i Peygamber:

"■O kadında hayır yoktur, cehennemliktir. ’’569 cevabını 
verdi.

Böyle hadîs-i şerifler de pek çoktur. Bu kadarla iktifa 
ederek biraz da gayr-i ahlâkî davranışların müeyyidelerine 
işaret edelim:

İslâm nazarında, bir şahsın, gayr-i ahlâkî fiilinden dolayı 
mes’ul olabilmesi için iki şart lâzımdır: Bunlar da “akıl” ve 
“hürriyef’tir. Bunlar, kısmen zail olmuşsa mes'uliyet de o 
nispette azalır. Diğer taraftan bu mesuliyet şahsîdir. Hiç 
kimse başkasının fiilinden mes’ul tutulamaz.570 Bugünkü mo­
dern hukuk anlayışında da durum aynıdır. Lâkin İslâm’da bu 
kaidenin de bir istisnası vardır. O da iyilik veya kötülüğün sârî 
olması halindedir.

"Her kim iyi bir âdet ihdas ederse, hem bunun sevabına, 
hem de başkalart onunla amel ettikçe, onları seuabı miktarı 
bir sevaba nail olur. Her kim de fena bir âdet ihdas ederse, 
kıyamet yününe kadar hem kendi amelinin günahını ve 
hem de onunla âmil olanların günahını da yüklenir.”571

Modern hukuk sistemlerinin müeyyideleri dünyevî olduğundan 
benzer durumlar da sadece “suça azmettirme” ve “suçluya 
yataklık etme”yi tanzim eder. Onlar insanları, doğru hareke­
te icbar için kullanabildikleri bu dünyevî müeyyidelerle ferdi, 
menfaat celbi ile ceza görmek korkusu arasında sağlanabilecek 
bir dengede tutmaya çalışırlar. İman gibi ruhlara nüfuz eden 

569 Gazan. İhya, III, 116 (İstanbul 1975}
570 Nisa Sûresi, âyet 111: Bakara Sûresi, âyet 134 ve 141.
571 Müslim. Zekât 69. Ayrıca bk. Nesâî, Zekât 64.



KADİR MISIROĞLU ----------------------------------------------------

bir müessirden mahrum oldukları için, bu müeyyidelerden tam 
bir netice elde edilemez ve edilememektedir. Din ve hassaten 
İslâm’da ise, kalblerde yerleştirilen âhiret inancı ile emsalsiz 
bir mânevi müeyyide mevcuddur.

Diğer taraftan Dünya hayatının gelgeçliği yanında Âhiret’in 
mükâfat ve mücâzâtı ile ebedîliği bu müeyyidenin müessiriyetini 
daha da arttırmaktadır. Ayrıca gizli ve aşikâr büLün yapılanları 
gören ve bilen, bunların “amel defteri” denilen sicillerini tuttur- 
tan hesap gününün yegâne hâkimi otan bir Allah'a inanmak,5’2 
mü'min insanları ahlâkî davranışlara yönlendiren öyle müthiş 
bir müessirdir ki, onun yerini tutabilecek herhangi bir başka 
müessir ve müeyyide bulmak muhaldir. Üstelik bu iman, her 
insanda fıtraten mevcud olan ve eğriyi doğruyu birbirinden 
ayırt etmeye yarayan “vicdan”da vukuu melhuz “nedamet” 
ve “ınânen muazzeb olma” keyfiyetlerini de işe yarar bir 
seviyeye ulaştırmasıyla da ahlâkî davranışlara âmil olma yö­
nünden emsalsiz bir cevherdir. Bu sebepledir ki, Peygamber 
-sallallâhu aleyhi ve sellem-:

“Ahlâk, dinin kabıdır.”™3 yani dîn, ahlâkın çerçeve ve 
muhafazası içinde barınır buyurmuşlardır-.

b- İslâm’da Ahlâk, Akla Dayanır
Aklı, hududsuz bir kudrete sahip bir nevî mâbud telâkki 

eden Rasyonalist (akılcı) filozoflar ahlâkî davranışların mesnedi 
olarak “irâde hürriyeti” ve “ihtiyar”! kabul ederler ve:

“-Vazife, vazife olduğu için yapılmalıdır.” derler.

Bu görüş, onlardan asırlarca evvel İslâm ile ortaya konulmuş­
tur. Ancak onların sandığı gibi akıl; hududsuz bir kudrete sahip * *

■*’z "O gün ne mal fayda verir ne de evlât. Ancak Allah’a kalb-i selim 
(lerlemiz bir kalb) ile gelenler müstesna...*' (Şuarö Sûresi, âyel 88-39)

573 Suyûlî, Câmiu’s-Sağır, 111, 507, Hadîs No: 4140.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

değildir. Bıı mesele daha önce izah edilmiş olduğu cihetle burada 
sadece şunu söyleyelim ki, “akıl” ile “nakil” arasında bir tezat 
ve karşıtlık yoktur. Sadece nakilde aklı aşan, onun selâhiyet ve 
iktidarı dışına taşan beyânlar mevcuddur. Bundan dolayı iman 
“akıl” ile değil, “kalb” ile tasdikle gerçekleşir. Bununla beraber 
vahiy mahsulü olan naklin beyânlarında aklın hududuna kadar bir 
paralellik mevcuddur ki, “ahlâkî” emirler de bu cümledendir.

Bunun mânâsı, ifsad edilmemiş saf aklın (pur reason) 
hoş gördüğü her şey ahlâkî, onun hoş görmedikleri de gayr-i 
ahlâkîdir. Fazladan olarak İslâm Dünya Görüşü'nde amellerin 
değerlendirilmesi "niyet'lere göredir. Peygamber -sallallâhu 
aleyhi ve sellern-:

"■Ameller niyetlere göredir.”57'1 buyurmuşlardır.

Ayrıca bu filozofların “Vazife, vazife olduğu için yapıl­
malıdır.” sözü de müeyyidesiz bir tavsiye olmaktan ileriye 
gidemez. Hâlbuki İslâm’da iyi amellerin varlık sebebi olarak 
Cenâb-ı Hakk’ııı rızâsının gösterilmesi umûmî bir prensiptir. 
Bu ise, dinde ilılâs demektir ki, en büyük İlâhî ve uhrevî mü­
kâfat sebebidir.

Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellern-:

“Mü’minin niyeti amelinden hayırlıdır."574 575

"Ey nâs! Amellerinizin Allah için olmasına, ona hiçbir 
başka niyet karışmamasına dikkat ediniz. Zira Allah Teâlâ 
ameller içinde hâlis olarak kendi rızâsı için yapılmış olan­
larından başkasını kabul etmez.”576 buyurmuşlardır.

Malûm olduğu üzere İslâm Dünya Görüşü üç kategori 
hüküm ihtiva eder:

574 Bıılıârî, Bed u'l valıy 1, İmân 41, Nikâh 5, Menâkıbu’l-ensâr 45.
57SSüyülî, Cdıniıı ’s-Sağir, 11. 161, Hadîs No: 9295.
s76Siiyûtî, Giıniu’s S'cığîr, I, 217, Hadîs No: 299.



KADİR MISIROĞLU 

1-İtikadî hükümler (İman)

2-Amelî hükümler (Muamelât)

3-Ahlâkî hükümler.

Bunlardan ahlâkî hükümler, ilk iki kategorideki hüküm­
lerin ruhu mesabesindedir. Evvelce zikredilmiş olan mâruf bir 
hadîs-i şerîfe göre, ahlâk kaideleri, şer'î hükümleri kuşatıp 
çerçeveleyen bir zarf veya kap gibidir. Zira İslâmiyet’in gayesi, 
insanlığı faziletli bir medeniyete ulaştırmaktır. Fazilet ise, ahlâkî 
davranışlardaki yükseklik sayesinde gerçekleşir.

İman ve ibâdetlerin gayesi ise, Allah inancını takviye, 
O’nun sevgisiyle birlikte korkusunu da kalbde kökleştirerek 
ahlâkî davranışların tehalükle (büyük bir arzu ile) gerçekleşe­
bilmesini sağlamaktır.

Bu suretle şu beş netice husûle gelir:

1- Dini koruma,

2- Nefsi koruma,

3- Aklı koruma,

4- Nesli koruma,

5- Malı koruma.

Bütün bu neticeleri husûle getirecek davranışlar, hem aklî 
ve hem de ahlâkîdirler. Bunlar aynı zamanda birer vazifedir. 
Beşerî vazifeler ise, İslâm nazarında dört kategoridir:

1- Ferdin Allah’a karşı vazifeleri,

2- İnsanın kendisine karşı vazifeleri.

3- İnsanın aile efradına karşı vazifeleri,

4- İnsanın mensub olduğu millet ve memlekete karşı va-
zifeleri, W
________________________________



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bunlar ayrı ayrı incelense, hepsine dâir hükümlerin de 
hem aklî ve hem de ahlâkî olduğu görülecektir. Zira bunların 
hepsi de dinin emirleri cümlesindendir. Din ise, akla aykırı bir 
hüküm ihtiva etmez. Bu sebepledir ki, Peygamber -sallallâhu 
aleyhi ve sellem-:

“Kişinin dini aklıdır. Aklı olmayanın dini de yoktur.”577 
buyurmuşlardır.

Şu beş neticeyi husûle getirecek ameller, aynı zamanda 
birer İlâhî emirdir. Cenâb-ı Hakk’ın ise, fazîlete mugayir bir 
emrinin olması muhaldir.

c- İslâm Ahlâkı, Diğergâmhk Esasına Müstcniddir

Dünya hayatı kendisine bir imtihan âlemi olmak 
üzere bahşedilmiş bulunan insanoğlu, şu murad-ı İlâhî 
sebebiyle hem hayır ve hem de şer temâylillerle dona­
tılmıştır. Menfî temayüllerin kaynağı “nefis”tir. Cenâb-ı 
Hak şöyle buyuruyor;

”... Nefse ve ona birtakım kabiliyetler verip de iyilik 
ve kötülüklerini ilham edene yemin ederim ki, nefsini kö­

tülüklerden arındıran (tezkiye eden) kurtuluşa ermiş, onu 
kötülüklere gömen de ziyan etmiştir.”578

Dînin ve hassaten onu takva ölçüleri ile yaşamak demek 
olan tasavvufun gayesi, nefsi Allah’a itaat ettirmek, kötü huy­
lardan tezkiye etmek (temizlemek)tir. Nefiste en köklü menfî 
temayül ise, egoizm (benlik)tir. Onu diğergâmlaştırmak ise 
dinin gayesi olduğu gibi bu işte başarı elde etmek de en büyük 
mükâfatı gerektirir. Nitekim yukarıya mealini dercettiğimiz 
âyet-i kerîmeden bu durum açıkça anlaşılmaktadır.

577Suyutî, Cdmtu’s-Saflir, İli, 535, Hadîs No: 4242.
578 Şems Sûresi, âyel 7-10.



KADİR MIS1ROĞLU ------------------------------------------------

Cenâb-ı Hak, Kur’ân-ı Kerîm'de şöyle buyurmaktadır:

“Sevdiğiniz şeylerden infak etmedikçe siz birre (hayra 
ve takvaya) erişemezsiniz."579

Bu demektir ki, ikram ve ihsanların sevilen şeylerden 
yapılması İlâhî bir emirdir. Aksi hâlde takva sahibi (birr) ya­
ni olgun bir mü’min olunamaz. Bu ise en had derecede bir 
diğergâmlıktır. Birr yani takva ölçüsünde hayır ise, bütün 
amellerin hiçbir menfaat beklentisi olmaksızın sırf Allah rızası 
için yapılmasıdır.

Bu sûretle görülmektedir ki, rasyonalist filozofların “vazifenin 

vazife olduğu için yapılması gerektiği" yolundaki prensiplerine 
nazaran İslâm'da ahlâkî fiillerin aslî âmilinin Allah rızâsı olması 
yolundaki kaide, hem müessiriyet ve hem de ulviyet yönünden 
onlardan kıyas kabul etmeyecek derecede üstündür.

Ahlâk felsefesi üzerinde kafa yormuş mütefekkirlerin ahlâkî 
davranışlar için vâsıl oldukları netice “Bir kimsenin kendisine 
karşı yapılmasını istemediği şeyin karşısındakine de yapma­

ması” sûretindedir. Alman filozof Kant, ahlâkî hareketi onun 
umûmî bir kaide olabilecek vasıfta bulunmasıyla belirlemektedir. 
İslâm'da ahlâkın kaynağı din olduğundan İlâhî emirlerin umûmun 
selâmeti dışında birgâyeye mâtuf olabileceği düşünülemez. Böyle 
bir şey dinin varlık sebebine aykırıdır. Zira Allah’ın iradesi her 
oluşta mevcud olmakla beraber rızası sadece hayırdadır. O’nun, 
umûmun hayrına olandan başka bir şey emretmiş olabileceğini 
düşünmek “Rahman" ve “Rahîm” sıfat-ı Nahiyelerinden gâfil 
bulunmaktan başka bir sûretle izah edilemez.

İslâm ahlâkının diğergâmlık vasfını gösteren -evvelce 
zikrettiklerimize ilâveten- birkaç hadîs-i şerîf zikriyle bu bahise 
bir nihayet verelim:

S79 Âl-i İmran Sûresi, âyet 92.



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“Mü’min ünsiyet eden insanlarla iyi münasebette bu­
lunan ve kendisi ile ünsiyet edilendir.”580

"Dinden sonra aklın başı, halka kendini sevdirmek ve 
herhangi bir iyi veya kötüye hayrı ibzâl etmektir.”581

“içinizden en ziyâde sevdiklerim, kıyamet gününda bana 
eri yakın olanlarınız, ahlâkı en güzel olanlarınızdır.”582

“Mü'minlerin imanca en kâmilleri, ahlâkı en iyi olan­
larıdır, ki bunlar, kendileriyle ülfet edilir, insanlarla iyi 
geçinir. Ülfet etmeyen ve kendisi ile ülfet mümkün olmayan 
kimselerde hayır yoktur.”583 584

“Bir mü'min, güzel ahlâkı sayesinde, gündüz oruç tutup 
gece namaz kılan kimselerin derecesine ulaşır.”58,1

"Allah Teâlâ Hazretleri yüksek ahlâkı sever, rezâil-i 
ahlâkı sevmez. ”585

“Bir kimsede Allâh'a mâsiyetten kendisini men edecek 
bir takva, sefihe karşı gelebilecek bir hilm, insanlar arasında 
kendisini hoş geçindirecek güzel ahlâk, yahut bunlardan 
biri bulunmazsa o kimsenin (yaptığı) güzel işlerden hiçbirine 
itibar etmeyiniz. ”586

d- İslâm Ahlakı, Sosyal Ağırlıkhdır
İslâm Dünya Görüşü’nde geniş kitlelere fayda sağlayan 

ahlâkî davranışlara ayrı bir ehemmiyet atfedilmişim Bunların 
başında âmme salâhiyeti kullananların “adaletle hükmet-

580 Ahrned b. Hanbel, Müsned, 5/335
581 Ramuz ekehâdis. I, 287.
58ZTaberânî; Ahrned bin Hanbel.
583 Tirmizî, Radâ* 11.
584 Ebû Dâvud. Edeb, 7.
585 Hâkim, Müstedrek.
586 Gazâli, İhyâ. İLİ. 119.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------------

meleri” gelir. *‘el-Adlii esâsü’l-mülk” kaidesi ise, adaleti, 
irâdenin varlık sebebi ve hattâ meşrûiyet şartı kabul etmiş 
ve adaletten ayrılan “ulü’l-emr”e “hurûc ale’s-sulta” yani 
otoriteye baş kaldırmayı teb’aya bir hak olarak tanımıştır. Bu 
hak, dînen “vâcib”dir. Bu vâcibi îfâ etmenin şartları burada 
saded hârici olmakla beraber şu kadarını söyleyelim ki, siyasî 
otoritesizliği “el-fitnetii eşeddün mine'l-katl”5"7 hükmü ile 
reddeden İslâm, adalete o derecede bir ehemmiyet atfermiş­
tir ki, onu iade maksadıyla -ihtimal- birçok insanın ölümü ile 
neticelenecek olan isyanı, ümmete vâcib derecesinde bir hak 
olarak tanımıştır.

Diğer taraftan -evvelce izah etmiş olduğumuz üzere- İslâm'da 
mes’uliyet şahsîdir. Yani herkes, sırf kendi amelinin karşılığı 
olan mükâfata nâil ve cezaya müstahak olur. Böyle olduğu 
hâlde amellerin neticeleri itibariyle başkalanna sârî olması 
hâlinde bu durum zikrettiğimiz şu umûmî kaideye istisna teşkil 
eder. Buna dâir evvelce müspet ve menfî bir çığır açmış olan 
hakkında bir istisnayı ifade eden bir hadîs-i şerîf zikretmiştik. 
Kârı veya zararı başkalarına şâmil olan fiillerle ilgili diğer bir 
istisnayı gösteren şu hadîs-i şerîfi de dikkatlerinize sunalım:

"Âdemoğlu öldüğü vakit ameli kesilir, yani amel defteri 
kapanır. Sadece üç (grup) şahsın amel defteri kapanmaz. 
Bunlar sadaka-i câriye sahipleri (yol, çeşme, mescid, has­
tane, uakıf ve emsali hayır müesseseler! tesis edenler) ile 
arkasından sâlih bir eulât bırakanlarla ilmî müktesebâtı 
itibariyle eserlerinden istifade edilen kimselerdir. "5""

Dikkat edilirse, ölümle amel defteri kapanmayarak iktisaba 
devam ediyormuş gibi hasenat kazananlar, devam eden eserie-

SS7 Bu ibare "Siyasi oloritesizlik yahut başsızlık, kailden daha şlddelli bir filne 
(anarşi)dir." demektir.

Müslim, Vasiyyet, 14. Ayrıca bk. Ebû Dâvûd, Vasâyâ, 14; Tlrmlzî, Ahkâm, 
36; Nesâî, Vasâyâ. 8.



---------------------------------------- — İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

riyle umûm müslümanlara faydalı olmaya devam edenlerdir. Bu 
mantıkla bakıldığında İslâm’ın devamına medar olan amellerde 
bulunanların amel defterlerinin kıyamete kadar açık kalacağı 
anlaşılır. Zira İslâm’ın kıyamete kadar pâyidar ve bakî olacağı, 
Cenâb-ı Hakk’ın takdir ve tekellüfü altında olan bir va’d-i İlâhî­
dir. İslâm’ın devamı ve galebesine medar olan fiillerin umûmî 
ve şer'î adının cihad olduğu cümlenin malumudur.

Bir hadîs-i şerifte:

“Bir kul, Müslüman kardeşine yardımda bulundukça, 
Allah Teâlâ o kula yardımcı olur."™0 buyrulmuştur.

İslâm Dünya Görüşü’nde ahlâkın sosyal ağırlıklı olduğunu 
gösteren başka deliller de vardır. Meselâ “zarar-ı âmmı def 
için zarar-ı hâs ihtiyar olunur”5’0 yani bir ferdin zararı ile 
umumun zararı bir araya gelse, ferdin zararı tercih olunarak 
umûmun zararı bertaraf edilir. Meselâ bir sahte doktoru, dok­
torluk yapmaktan men etmek bu kabildendir.

Cemaatle kılınan namazın, ferden kılınandan yirmi yedi 
kat fa2İa bir sevap ile karşılık görmesi de İslâm ahlâkının sosyal 
ağırlıklı olduğunu gösteren bir esastır. Bunun, Cuma namazı 
gibi ferden îfâsı mümkün olmayan başka örnekleri de vardır.

e- İslâm’da Ahlâk Ferdî Vakar ve Haysiyeti 
Koruyucudur

İslâm Dünya Görüşü’nde ahlâkî davranışlar hususunda iki 
yol tayin edilmiştir. Bunların biri “azimet”, diğeri ise “ruhsa­
ttır. A2Îmet, “takva” ölçüleriyle hareket ermenin gereklerini 
ifâde eder. İslâm ahlâkına en asgarî seviyede riâyet edenler, 
kendileri için ruhsat yolunu başkaları içinse adaleti tercih

5H9 Müslim, Zikr, 38. Ayrıca bk. İbni Mâce, Mukaddime, 17. 
590 Mecelle, madde 26.



KADİR MISIROĞLU --------------------------------------------------------

ederler. En üst seviyede ahlâkî davranış ise, başkalarına karşı 
“ihsan” kendileri içinse “azîmet”in tercih edilmesidir. Tasavvufî 
terbiyenin hedefi, ferdi, bu ikinci tarzda hareket edebilecek 
olgunluğa ulaştırmaktır.

Fakat her halükârda şahsiyetin korunması aslî bir şarttır. 
Zira İslâm nazarında şeref, iman ile kâimdir. Peygamber -sal- 
lallâhu aleyhi ve sellem-:

"İnsanın şerefi iman iledir, malla veya neseple değil!..’’ 
buyurmuşlardır.

Birçok İslâmî emir, mü’minleri iman şerefinden doğan 
vakarlarını korumak maksadıyla vârid olmuştur. Meselâ 
dilenciliği hoş görmeyen İslâmiyet, dilenenleri men etmeyi 
yasakladığı hâlde591 “Veren elin alan elden üstün oldu- 
ğunu"592 bildirerek verici olmayı teşvik etmiştir. Zekât gibi 
mecburî vermelere ilâveten, akrabaya, yoksula ve yolcuya 
ihsanda bulunmayı emreden5” bu din, bunun usûl ve üs­
lûbunu da muhatabın vakar ve haysiyetini koruyacak bir 
sûrette beyan buyurmuştur:

“Sadakaları Allah alır.”594 mealindeki âyet-i kerîmeye 
ilâveten:

“Ey iman edenler!.. Allah’a ve âhiret gününe inan­

madığı hâlde malını gösteriş için harcayan kimse gibi, 
başa kakmak ve incitmek suretiyle yaptığınız hayırları 

boşa çıkarmayın.”595 mealindeki âyet-i kerîme de muhtaç­
ların vakar ve haysiyetlerinin korunması gereğini tebarüz 
ettirmektedir.

591 Duhâ Sûresi, âyet 8.
592 Müslim, Zekât, 97; Tirmizî, Zühd, 32
593 İsrâ Sûresi, âyet 26-27.
594 Tevbe Sûresi, âyet 104.
595 Bakara Sûresi, âyet 264.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bir mü’minin kusurunun söylenmesini “gıybet” nâmıyla 
büyük günahlardan ilân etmek de596 hep insan vakarını ko­
rumak içindir.

Fakat insan vakar ve haysiyetinin korunması -umumî 
olarak- asıl bir suça karşı vâki olacak af meselesinde tezâhür 
eder. Bunu da büyük âlim merhum Ahmed Hamdi Akseki'den 
naklederek bu bahse nihayet verelim:

“Vazifelerin iki dereceli olmasına nazaran, mükellef olan 
bir müslim, tecâvüz ve zulme karşı misli ile mukabeleye şer’an 
ve dinen me’zun olsa bile, daha yüksek bir ahlâk sahibine ya­
kışacak vcchiyle kötülüğe iyilikle mukabele etmek vazifesi ile 
de kendisini mükellef sayar ve bu mükellefiyetini bilir.

Maamafih kötülüğe misli ile mukabele hâlinde bile bir insan 
gördüğü muameleden fazlasını yapmaya mezun değildir. Eğer 
fazlasını yapacak olursa ona zulmetmiş olur. Hâlbuki İslâm’da 
zulüm yapmak şöyle dursun, zâlimlere temayül etmek bile 
memnudur?97 Kötülüğe misli ile mukâbele ruhsatı verilmiş 
olmakla beraber fazlası men edilmiştir.

«Ey akıl sahipleri! Sizin için kısasta hayat vardır; umulur 
ki, ittika edesiniz, korunabilesinîz.»598

«Her kim size tecâvüz ederse size ettiği tecâvüzün misli 
ile ona mukabele edin. Daha ileri gitmeyin ve biliniz ki, 
Allah muttakîlerle beraberdir.»599

«Bir kötülüğün cezası onun gibi kötülüktür. Lâkin her 
kim afv edip onunla arasındaki husûmet hâlini düzeltirse, 
onun da ecri Allah’a aittir. Şüphesiz Allah, zulmedenleri 
sevmez.»600

596 Hucurâl Suresi, âyet 12.
597 "Zâlimlere ufak bir temayül bile göstermeyiniz; sonra size cehennem ateşi 

dokunur.” (Hûd Sûresi, âyet 113)
598 Bakara Sûresi, âyet 179.
599 Bakara Sûresi, âyel 194.
600 Şûrâ Sûresi, âyet 40.



KADİR MTSIROĞI..U 

Bu gibi birçok âyât-ı kerîme bir taraftan adi ü ruhsata 
me’zuniyet veriyor, diğer taraftan da gördüğü muameleden 
ziyâdesini yapmaması için mümkün olduğu kadar azîmet ci­
hetine temâyül ettiriyor.

Zaten birçok âyât ve hadisler de doğrudan doğruya ihsan 
ve azîmeti (kötülüğe karşı iyiliği) emretmektedir:

«Eğer afv ederseniz, takvaya daha muvafık bir iş yap­
mış olursunuz.»

«Siz eğer bir hayrı izhar veyahud bir fenalığı afv eder­
seniz, şüphesiz Allah afv-ı cezîl sahibidir; sizi afv eder. 
Kudret-i vâsia (geniş bir kudret) sahibidir; size mukabele 
etmeye kaadirdir.»601

«Affa sarıl, iyiliği emret, câhillerden de yüz çevir.»602

Peygamber Efendimiz de bu hususta şöyle buyurmak­
tadır:

«Afv, yapmaya en ziyade şâyeste (lâyık) olan şeydir.»

«Herkim kıyamet gününde Allah tarafından makamının 
yükseltildiğini, derecelerinin âli olmasını isterse, kendine 
zulmedeni afv etsin; kendisini mahrum edene versin, ken­
disi ile görüşmek istemeyenle görüşsün, kendisine fena söz 
söyleyene hilm ve yumuşaklıkla mukabele etsin.»

Hulâsa; İslâm Dini’nde ahlâkî vazifelerin en yüksek merte­
besi, kötülüğe iyilikle mukabeledir. Gördüğü fenalığa misli ile 
mukabeleye hak verilmiş olmakla beraber mislinden fazlasını 
yapmaktan memnû’dur."603

Görüldüğü üzere afv, hak sahibinin takdirine bırakılmaktadır. 
Dilerse afv eder, dilerse kısas yoluna gider. Hak sahibine bu 
hususta bir tercih hakkı tanınması da onun şahsına bir güven

finı Nisâ Sûresi, âyet 149.
602 Araf Sûresi, âyet 199.
603 A. Hamdi Akseki- a.g.e. sh: 403 vd.



----------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

duyulması demektir. Zira hakkına tecâvüz edeni afv ederse, 
onun bunu sû-i istimal edip etmeyeceğini takdirle bir tercihte 
bulunacaktır. Bu hâlin, Hıristiyanlıktaki gibi “bir yanağına 
vurana, öteki yanağı uzatmalı” tarzındaki zilletle karşılaştı­
rıldığında insanın vekar ve haysiyetinin korunması itibariyle 
ne kadar yüksektir.



H-FİİLÎ KISTAS PRENSİP!

Her kıymet hükmü -evveliyetle- nazarîdir. Birer kıymet 
hükümleri manzûmesi olan ilmî disiplinler de insan aklı için 
tereddüde mahal bırakmayacak postülalarla başlar. Bunlara 
İslâmî literatürde “bedahet” veya “müteârifeler” denilir. Bu 
ispatı gerektirmeyecek bir aşikarlık veya kat’iyyet demektir. 
Meselâ geometride iki nokta arasındaki en kısa mesafenin bir 
doğru çizgi olarak kabulü bir başlangıçtır.

Geometrik şekillerin anası noktadır. Nokta, iki doğru 
çizginin kesiştiği yerin adıdır. Buna göre ilimler birbiri üzerine 
konulan taşlarla inşâ edilmiş olan kuleler gibidir. Onlar da -âdeta- 
birbirlerine istinad eden birer hüküm kuleleridir. Matematikte
ise “iki kere ikinin dört ettiğini” kimse münakaşa etmez. 
Diğer bütün ilimlerin de böyle akıl terazisi ile tartılıp peşinen 
kabullenilen postülaları vardır. Bu sebepledir ki, ilini denilen 
oluşları sebep ve neticeleri itibariyle izah eden disiplinler, hep 
nazarîdir. Onların tatbikatı ise, “fen” veya “san’af’tır. Meselâ



------------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

tıp ilmi nazarî, onun tatbîkâtı olan tabâbet veya doktorluk ise, 
bir fen yani sanattır. Diğer bütün ilimler de böyledir.

Lâkin ilimlerin kullandığı uzunluk, ağırlık veya sıcaklık 
dereceleri gibi mefhumlar için tabiatta bulunan ve İlâhî tak­
dire dayanan değişmez birtakım keyfiyetlerin esas alınması 
ile "vâhid-î kıyâsîler” (birimler) ihdas olunması mecburîdir. 
Aksi hâlde ölçülebilen bütün keyfiyetler için sadece isimlerde 
birleşilebildiği hâlde, fiiliyatta sonsuz farklılıklar husule gelirdi. 
Meselâ bir saf suyun normal bir basınç altında ısıtılmasıyla 
buharlaşma noktası esas alınmış ve bunu sağlayan suhûnete 
(sıcaklığa) yüz derece denilerek sıcaklığı ölçmede “derece" 

denilen birime ulaşılmıştır. Bir başkası bu buharlaşma ânındaki 
sıcaklığı yüz seksen kabul ederek farklı bir birim elde etmiştir. 
Uzunluk ve ağırlık için de böyle tabiattan alınan başka başka 
keyfiyetler, birimlere ulaşmak için kullanılmıştır.604

Ahlâk da bir ilim olmak itibariyle evveliyetle nazarî bir 
kıymet hükümleri manzûmesidir. Onun başlıca hükümleri 
“hak-bâtıl”, “doğru-yanlış", “güzel-çirkin”, “hayır-şer” gibi 
hükümlerdir. Bütün felsefî ahlâk sistemleri, her biri bir hüküm ve 
değerlendirmeyi ifade eden bu kelimeleri birer etiket gibi kendi 
takdirlerine göre birer davranış üzerine kondururlar. Bunun 
için sırf beşerî aklı kullanırlar ve "menfaat” veya “mazarrat"ı 
ölçü olarak alırlar. Lâkin menfaat ve mazarrat için -müspet 
ilimlerde olduğu gibi- tabiattan çıkanlmış ve değişmez birer 
vâhid-i kıyâsîye (birime) mâlik olmadıkları için bu değerlendir­

604 Bıı hususta tâ Babil hükümdarı Hamurabi'cen ;M.Ö. 1792-1750) bu yana 
birçok esasa itibar edilmişse de, 1790'da Fransız Mîllî Meclis: “metre‘,nin yarım 
periyodu bir saniye olan bir sarkacın uzunluğu olarak kabul etmiştir. Nihayet 1960 
yılında Onbirinci Ağırlıklar ve Ölçüler Umûmî Konferansı, metreyi kripton (86) 
atomunun 2pl0 ve 5d5 kuantum seviyeleri arasındaki geçişteki ışımanın boşluktaki 
dalga boyunun 1.650.763.73’de biri olarak tanımlamıştır.

1983 tarihinde ise. Onyedinci Ağırlıklar ve Ölçüler Umûmî Konferansı, met­
renin tanımını ışığın boşlukta 1/299.792.458 saniyede aldığı mesafe olarak tespil 
etmiştir.



KADİR MISIR OĞLU -------------------------------------------------------

melerde lâfız, yani kullanılan kelimeler ile muhtevâ arasında 
sonsuz farklılıklar ve tezadlar husule gelmesi önlenemez!.. 
Değerlendirmeyi yapanın zihniyetine göre doğrular ve eğriler, 
güzeller ve çirkinler pek çok farklılık arz eder. Meselâ bütün 
hıristiyanlar, şarabı, Hazret-i İsa’nın kanı kabul ederek hem 
de ibâdet kasdıyla bol bol içerler!.. Bunun selîm muhakemeyi 
bozarak fâsid amellere sebep olması yolundaki mazarratını 
görmemezlikten gelirler.

Bir de İslâm dışındaki bütün ahlâk sistemleri, ferdin süb­
jektif (enfüsî) temâyülleri dışında, yani hâriçte fiilî bir kıstasa 
mâlik değildirler. Bunun içindir ki, hayır ve şerrin, doğru ile 
yanlışın sabit, müstakar ve üstün bir akı) tarafından ortaya ko­
nulmuş örneklerinden mahrumdurlar. Meselâ ahlâkî telkinleri 
itibariyle en yüksek bir seviyede bulunan Hazret-i Isa'yı ele 
alalım. O’nun Zeytun Dağı’nda beliğ bir ahlâkî vaaz ile etrafın­
dakiler! irşâd ettiğini biliyoruz. Ancak orada telkin ettiği ahlâkî 
düsturları, kendi hayatında nasıl gerçekleştirmiş olduğuna dâir 
elimizde hiçbir bilgi mevcud değildir. Gerçekten O’nun emsal 
alınabilecek hiçbir ahlâkî davranışı, şüpheden beri bir sûrette 
elimize ulaşmamıştır.

Bir de beşerî mürşid olan Buda’yı misal olarak alalım. Zira 
O da, yüksek ahlâkî değerler vaz’ etmiş bir filozoftur. Buda 
hakkında yazılmış bütün kitaplara bakınız!.. Onlarda Huda’nın 
fiilen yaşadığı ahlâkî davranışlarla ilgili olarak emsal alınabilecek 
hiçbir şey bulamazsınız!.. O’nun hayatına dâir yazılanlar da 
aynen Hazret-i îsâ gibi sonradan uydurulmuş karma karışık 
efsânevî safsatalardan ibarettir.

Bunlara ilâveten bir de ahlâk üzerine kafa yormuş bir 
filozofun fikirlerine temas edelim. Bu filozof, alman asıllı Fri- 
ederîch Nietzsche (1844-1900)’dir. Bu ateist filozof da ahlâkî 
davranışları biri kölelere âid, diğeri de "süper human" dediği 
üstün insan veya efendilere âid olmak üzere ikiye ayırmiştır.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Sürü olarak adlandırdığı asıl büyük kitle, kendini feda ederek 
üstün insanı (süper human) meydana getirecektir. Nietzsche 
(Niçe)’nin fikirleri kendinden sonraki diktatörlerin işine yara­
mıştır. Bilâhare gözleri kör olan ve akıl hastanesinde vefat eden 
Nietzsche’nin bu “insanüstü insan” bunun tasavvuru etrafında 
söylediği birtakım irreel (gerçek dışı) vasıflarla mücehhez olan 
hayalî bir varlıktır. Öyle bir varlık, hiçbir zaman mevcud olma­
dığı ve olamayacağı gibi Nietzsche’nin kendisi de tasavvurları 
istikametinde bir hayat ve faaliyet sahibi olamamıştır.

İslâm ahlâkına gelince, o, bir kısım dünyevî müeyyidelere 
ilâveten uhrevî azab ve miikâfât vaadiyle de te’yid edilmiş olan 
ahlâkî umdeleri, bir de Hazret-i Peygamberin ef'âli ve tatbikatı 
ile müşahhaslandırmıştır. İşte bu husus, İslâm ahlâkı için hiçbir 
ahlâk sisteminde nıevcud olmayan bir mükemmelliğin tezahü­
rüdür. Bunu lâyıkıyla kavrayabilmek için o yüce peygamberin 
eşsiz ahlâkına kısa bir sûrette atf-i nazar edelim:

Evvelâ şunu söyleyelim ki, O yüce varlığın rekoru kırıla­
mayacak seviyedeki üstün ahlâk ve meziyeti, “Şüphesiz sen 
biiyiik bir ahlâk (hulk) üzerindesin. ”60S 606 mealindeki âyet-i 
kerime ile bizzat Cenâb-ı Hak tarafından te’yid buyurulmuştur. 
Buna ilâveten O'rıun fiilî ve ahlâkî davranışları itibariyle sair 
insanlar için bir “üsve-i hasene” yani "en güzel bir örnek” 
veya “nümûnc-î imtisal" olduğu beyân olunmuştur/06

O yüce Peygamberin yaşadığı hayat itibariyle bir üsve-i 
hasene (örnek) olması, o hayatı dolduran fiillerin en ideal 
seviyede bir ahlâkî üstünlüğe mâkes olması yanında bir 
başka îcab daha vardır. O da her türlü hayatî faaliyet için 
örnek alınabilecek bir davranış zenginlik ve çeşitliliğine sahip 
olmasıdır. İhtimal bu sebepledir ki, Cenâb-ı Hak, O’nu, bir 
toplum içindeki en zayıf bir fert olan "yetim çocuk” olarak

605 Kaleni Süresi, âyel: 4.
606 AlızSb Süresi, âyel: 21.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------------

hayata başlatmış ve sonra kademe kademe birçok safhalar­
dan geçirerek en yüksek bir mevkî olan peygamberlik ve 
devlet reisliğine kadar yükseltmiştir. Bu yüzdendir ki, bir 
kimse İçtimaî kademeleşmenin hangi safhasında bulunursa 
bulunsun, kendi hayat ve faaliyetleri için muhtaç olduğu fiilî 
kıstasları O’nda bulabilir ve kendisine bir düstur ve örnek 
olarak kullanabilir. Arkadaşlık, ticâret, kumandanlık, idarecilik 
ve aile reisliği gibi bütün hayatî faaliyetlerde doğru ve ahlâkî 
olan davranışlar için Hazret-i Peygamber’in hayatı ideal öl­
çülerde gerçekleşmiş davranışların örnek ittihaz edebilecek 
olan zengin bir meşheri (sergisi)dir. Bunu teminen O'nun 
bütün davranışları aynen Kur’ân-ı Kerim’de olduğu gibi6"7 
zaptedilmiş ve zamanımıza kadar intikali sağlanmıştır.

Bu keyfiyet, Cenâb-ı Hakk’ın Âdem -aleyhisselâm- ile 
başlattığı ve pek çok kereler te’yid ve tecdid ettiği vahiy fa­
aliyetinde, O yüce varhğa vâkî teblîgât ile sona gelinmiş 
olmasının bir icâbıdır. Siyer ve hadis kitaplarında o muazzez 
peygamberin davranışları akla durgunluk verecek derecede öyle 
bir tafsilât ile nakledilmiş ve sâlih kullar, bunları birer kıstas 
olarak kullanmakta o kadar ileri gitmişlerdir ki; büyük hadîs 
âlimi ve müçtehid İmam Nevevî hazretleri, O varlık Nûru’nun 
nasıl karpuz yediğini bilmediği için için ömrü boyunca karpuz 
yememiştir. Hayatının bütün safhalarını kuşatan peygambere 
bağlılık şuuruyla, bir karpuzu yerken bile O’nun tarzının dışında 
hareket etmek ihtimâlinden uzak durmuştur.6US

Böyle olmakla beraber Hazret-i Peygamber’in bazı fiilleri, 
şâir insanlar için emsal değildir. Zira bunlar ancak nübüvvet 
kudretiyle icrâ edilebilecek amellerdir. Bunları kısaca şöyle 
sıralayabiliriz.

607 Hicr Sûresi, âyet: 9.
608 Ömer Çelik, Murat Kaya, Mustafa Öztiirk- Üsve-i I İaşene, İstanbul, 

2003, sh: 43.
__________________________________________________________________  C^3



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

1-Hazret-i Peygamber, mîras bırakmamıştır. Böyle olduğu 
hâlde, ümmetini bu hususta kendisini taklidden men buyurmuş­
lardır. Ayrıca “el-fakru fahrî”, yani “Fakirlik, iftiharımdır."6™ 
buyurmuşlardır. Bu, O yüce varlığın şahs-ı nübüvvetine âiddir. 
Yoksa müslümanların fakirlikle iftihar etmeleri gerekmez. Aksine 
meşrû yoldan zenginleşmek, ümmete tavsiyeleridir. Evvelce 
temas edilmiş olduğu üzere, “Veren ei, alan elden üstündür. ”<1,° 
buyurarak ümmetine verici olma yolunu göstermiştir.

“Peygamber Efendimiz, dilenciliği sevmezdi, lâkin onları 
kendi hâllerine bırakmayıp bundan kurtulmaları için kendilerine 
yol gösterirdi. Buna bir-iki misal verelim:

Ensârdan biri sadaka istemeye gelmişti. Rasûl-i Ekrem, 
ona evinde bir şey olup olmadığını sordu. Adam:

“-Bir yatağım var; yarısını altıma seriyor, yansını üstüme 
örtüyorum. Bir de su içtiğim kap var." dedi.

Peygamber Efendimiz, onları götürüp pazarda iki dirheme 
sattırarak parayı kendisine vermiş ve bunun bir dirhemi ile 
çocuklarına yiyecek almasını, bir dirhemi ile bir ip satın alarak 
dağdan odun kesip çarşıda satmasını söyledi. Rasûl-i Ekrem’in 
tavsiyesi veçhile hareket eden bu adam, on beş gün sonra 
Peygamber Efendimize gelip on dirhem para biriktirdiğini ve 
bununla elbise ve yiyecek aldığını anlattı.

Bunun üzerine Peygamber Efendimiz de ona:

“-Böyle yaşamak mı daha iyi, yoksa kıyamet günü alnında 
dilencilik damgası ile Allâh’ın huzuruna çıkmak mı iyi?" diyerek, 
dilenciliğin ne kötü bir şey olduğunu anlattı.* 610 611

Hazret-i Peygamber’e göre, ancak üç türlü adam yardım 
ve sadaka isteyebilir:

60’ Aliyyü’l-Kâri, Esrârü’l-Merfûa fi Ahbârl’l-Mevzûa, 166. Hadis No: 643.
610 Müslim. Zekât, 97; Tırmizi. Zühd, 32.

611 Ebû Dâvûd, Zekât, 26.



KADİR M1S1R0ĞLU

a-Borçlular,

b-Ânî bir felâket yüzünden varları-yokları mahvolan adamlar; 
borçlu borcunu ödeyene, bunlar da vaziyetlerini düzeltinceye 
kadar yardım isteyebilirler.

c-Açlıktan muzdarip olanlar. Bundan başka şartlar altında 
dilenenler haram yemiş olurlar.”612

Fakat ne hacet!.. Islâm’ın, beş şartından ikisi (hac ve zekât) 
ancak zenginler için kabil-i îfâ değil midir?! Bu, zengin ol ki, 
zekât verebilesin, hacca gidebilesin demek değil midir?

2-Müminlere Ramazan orucundan maada farz kılınmış bir 
oruç yoktur. Böyle olduğu hâlde Hazret-i Peygamber birçok 
nâfile oruç tutardı. Şevvalde altı gün orucu ile Aşûre orucu 
gibi oruçlara ilâveten her Pazartesi ve Perşembeyi oruçlu ge­
çirirdi. Bunların icrası, ümmete men edilmemiştir. Fakat O, 
bir de “savm-ı visal" denilen hiçbir şey yemeden-içmeden 
iki veya üç gün oruçlu bulunurdu ki, bu da ümmetin taklid ve 
takip edeceği bir fiil değildir. Sahabîden bazıları da aynı şeyi 
yapmak isteyince:

U-Siz buna takat getiremezsiniz.” buyurarak onları "savm-ı 
visaP’den men etmişti.613

Hazret-i Âişe’den rivayet edildiği üzere, O:

“-Rasûl-i Ekrem bazen sürekli olarak oruç tutardı. Öyle 
ki. artık bir daha orucunu bozmayacak zannederdik.”614 bu­
yurmuştur.

3-Hazret-i Peygamber bazı geceler sabahlara kadar namaz 
kılardı. Öyle ki, ayakları şişer ve çatlardı. Hazret-i Âişc’nin,

612 Müslim, Zekat, 109; Ayrıca bkz. Ebû Dâvûd, Zekât, 26. Ahmed Ilamdl 
Akseki- a.g.e., sh: 505 vd.

6,3 Buhârî, Savm. 48.
614 Buhârî, Savm, 53.



----------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

O’nun mağfiret olunduğu müjdesine rağmen bu derecede ibâ­
dete düşkünlük göstermesinin sebebini sorması üzerine, O:

‘‘-Beıı şükreden bir kul olmayayım mı?”615 karşılığını ver­
miş bulunduğu çok bilinen bir gerçektir. Böyle olduğu hâlde 
Hazret-i Ömer’in oğlu da. bu tarzda bütün geceyi ibâdetle 
ihya ettiği yolundaki hareketinden dolayı karısı tarafından 
Peygamber Efendimize şikâyet edilmişti. Bu şikâyet üzerine 
Abdullah bin Ömer’i huzuruna çağırıp O'na:

"-Yâ Abdullah!,. Böyle yapma!.. Gecenin üçte birini ibâ­
detle geçir, üçte birinde ailenle meşgul ol, diğer üçte birinde 
de istirahat et!..” buyurmuştur.

Peygamber -aleyhissalâtu vesselam- kendisi ve âile efradı 
için "zekât” almayı yasaklamıştır. Hayatı boyunca ne kendisi 
zekât almış ve ne de âile efrâdına aldırmıştır. Hatta bu yasağın, 
kıyamete kadar bütün nesline şâmil olduğu, İslâm âlimlerince 
ittifakla kabul edilmiş bir husustur. Bugün bile Hazret-i Hasan’ın 
sulbünden gelen “şerifler” ve Hazret-i Hüseyin’in neslinden 
olan “seyyidler” zekât kabul etmezler. Bu durum da ümmet-i 
Muhammed için bir emsal değildir.

4-Ümmet-i Muhammed için, Hazret-i Peygamberin emsal 
teşkil etmeyen diğer bir fiil ve davranışı da, O’nun "çok evlili- 
k”idir. Zira bu evlilikleri îcâb ettiren sâikler (husûsî sebepler), 
-biraz aşağıda görüleceği üzere- sadece O’nun şahsı için mevzuu 
balıs olacak hususlardır.

Daha önce de izah etmiş olduğumuz üzere, İslâm’da 
“azîmet” ve "ruhsat” olmak üzere iki kategori tarz-ı hareket 
vardır. Asıl emredilen azîmet olduğu hâlde bazı arızî sebeplerle 
o yolda hareket etmekte müşkilier ve mahzurlar zuhur ederse, 
pek makbul olmamakla beraber, birtakım mahzurları bertaraf 

6,s Buhâri, Tefsîrıı sûre (48), 2; Müslim, Münâfikîn 81. Ayrıca bk. Bııhâri, 
Tehecciid 6, Rikak 20; Müslim, Münâfikîn 79-80.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------------

etmek üzere bir ruhsat (izin) yolundan gidilebilir. Bu, evlenme 
bahsinde gayet aşikârdır. Zira tek eşlilik azimet, dörde kadar 
eş edinmek ise, -belli şartlar altında- bir ruhsattır.

Bütün bunları anlattıktan sonra O yüce Peygamberin eşsiz 
ahlâkından bir demet çiçek nev’inden, bütünü kavramaya ya­
rayacak birkaç misal zikretmek isteriz. Fakat bunu yapmadan 
önce bindört yüz yıldan beri, hiç şüphesiz milyarlarca seveni 
olduğu gibi pek çok da garezkâr düşmanı zuhur etmiştir. 
Bunların, O yüce varlıkta bula bula sadece iki tariz noktası 
bulabildiklerine nazaran evveliyetle bunlara kısa bir cevap 
vermek isteriz. Bunlar:

Harbe katılmış olması ve çok evlenmiş bulunması keyfi­
yetleridir.

Evvelce “cihad prensipi" dolayısıyla ifâde etmiştik ki, 
Peygamber -aleyhissalâtu vesselâm-’ın katılmış olduğu harpler 
birer “müdafaa” harbidir. Bu bir meşrû müdafaadır. Esasen 
İslâm'da harbe, ancak tedâfüîolarak cevaz verilmiştir; taarruzî 
olarak değil!.. Hiç kimse kendisini müdafaa etmekten dolayı 
kınanamaz. Fazladan olarak Rasûlullâh, iştirak etmiş olduğu 
harplerin hiçbirinde silâh kullanmamış ve asla hiç kimseyi 
öldürmemiştir.

Çok evlenmiş olması keyfiyetine gelince, bu husustaki 
tenkid ve târizler de yersiz ve haksızdır. Fakat Peygamber 
-aleyhissalâtu vesselâm-’ın husûsî durumunu izah etmeden 
İslâm’da “taaddüd-i zevcât” denilen “birden fazla evlilik” 

hakkında kısa bir izahatta bulunalım:

Bir kere İslâm’dan önce birden fazla kadınla evlenmek
hususunda hiçbir tahdid mevcut değildi. Brahmanizm ve Zeı- 
düştîlik gibi beşerî dinler tahdidsiz evliliği meşrû kabul ettikleri 
gibi İlâhî menşeli olan Hıristiyanlık ve Mûsevîlik de bu hususta 
bir yasak getirmemişti. Üstelik Hazr,et-i İbrahim’den itibaren,



------------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

birçok geçmiş peygamberin çok eşli olduklarına dâir bazen 
mukaddes kitaplardaki kayıt ve ifâdeler gâyet sarihtir.

İslâmiyet, tek kadınla evliliği bir azimet olarak emretmekle 
beraber, kısaca izah edeceğimiz bazı ârizî şartlar muvacehesinde 
bir ikinci hanımı almaya izin vermiş ve bunu da a’zamt dört 
olarak sınırlandırmıştır. Hazret-i Peygamber'in yaşadığı asırda 
tahdidsiz bir evlenme an’ar.e ve anlayışına karşı bu İslâmî tahdid 
aslında müthiş bir inkılâb darbesi idi. Tek bir kadınla evlenmeyle 
iktifa etmeyi asıl kabul eden bu dinin, ayrıca bir “ruhsat" kapısı 
açması, O’nun fıtrat îcabını dikkate alması ve bütün zaman ve 
mekânların dini olmasının tabiî bir neticesidir.

Evvelâ fıtratla ilgili olan bir hususu izah edelim; Bu eserde 
çeşitli vesilelerle Cenâb-ı Hakk'ın her varlığı, hatta onların her 
cüz’ünü muayyen bir maksatla halk ettiğini ve onu, bu maksadı 
gerçekleştirmeye medar olacak vasıf ve temayüllerle teçhiz bu­
yurduğunu izah etmiştik. Buna göre, kadın ve erkek de kaderin 
tâyin ettiği tabiî memuriyetleri îfâ edebilecek farklı vasıflarda halk 
edilmiştir. Buna göre kadın-erkek arasındaki en bâriz hususiyet, 
neslin devamına medar olan evlenme fiilinde görülür. Gerçekten 
hem sahip olunan hususiyetler ve hem de yüklenilen vazifeler 
itibariyle kadın ve erkek arasında pek büyük farklar vardır. Çocuğu 
ilk teşekkül ânından itibaren rahminde dokuz ay on gün besleyen, 
sonra da onu ızdıraplı bir şekilde Dünya’ya getirirken büyük ölçüde 
kan kaybeden kadınlar, ayrıca o çocuğun ilk dünyevî gıdasının 
kendi memelerinde halk edilmiş olması dolayısıyla, takrîben iki 
yıla kadar onu emzirmekle de fıtraten mükellef bir durumdadırlar. 
Babanın vazifesi, döllemeden sonra biter ve ancak hâriçte bir 
mücâdeleyle rızk peşinde koşmaktan ibâret kalır.

Bu sebepledir ki, erkeklerin hem bedenleri ve hem de ruhî 
temayülleri, hayat mücâdelesini kazanmaya yarayacak bir meta­
nette olduğu hâlde kadınlar, hem bedenen zayıf, nahif ve hem de 
aşırı hislidirler. Bu aşırı hissîlik, yavrusunun doğumdan itibaren 
_________________________________________________________



KADİR MISIROCLU -------------------------------------------------------

sabit olan acziyetini telâfî etmek üzere kendisine bahşedilmiş 
olan İlâhî bir mevhibedir. Bedenen zayıf-nahîf olması ise, onun 
geçim için hayat mücâdelesine atılmaktan muaf tutulması sebe­
biyledir. Belki de biri, ötekinin sebebidir. Böyle olması da fark 
etmez. Bu durumda evlilikten maksad, neslin devamı olmasına 
nazaran çocuğun Dünya’ya gelmesindeki bu, kadına âit ağır 
külfet sebebiyle Cenâb-ı Hak, onun çocuk doğruma kabiliyetini 
takriben kırk-kırk beş yaşlarında iptal eder. Böyle olmasaydı, 
kadınların çoğu, çocuk doğururken vefat ederlerdi.

Buna mukabil erkeğin çocuk doğurtmaktaki rolünde bir 
meşakkat bulunmadığından, onun bu kabiliyeti ihtiyarlık yaş­
larına kadar devam eder.

Bir de harpler-darpler ve iş kazaları gibi pek çok sebeple vâkî 
olan ölümler, daha çok erkekler için vâriddir. Bu yüzdendir ki, 
her toplumda dul kadın miktarı, dul erkeklerden daha fazladır.

Şu zikredilen sebeplerle İlâhî takdir îcâbı olarak doğumlar­
da kız çocuk, -hemen dâima- daha fazladır. Sadece bugünkü 
Bosna ’da616 görüldüğü gibi harp-darp ve kıtallerden sonra 
erkek çocuk doğumu fazla olur.

616 “Sırp-f lırvat-Slovenya Krallığı", 11. Cihan Harbi'nden önce Alman işgâlirte 
maruz kalmış, sonra da bir İç harb kargaşasına sürüklenmişti. "Tito" takma adıyla 
mücâdeleye girişen Hırvat asıllı gazeteci Jozef, 1943 yılında Müslüman çetecilerle 
öldürüldü. O'nun yerine aynı takma adı kullanan Yahudi asıllı Leon Lebeclev geçti.

Bu ikinci Tito, Ukrayna asıllı idi. Komünist olduğundan Rusya’dan yardım gördü 
ve bölgeyi hâkimiyeti altına alarak “Yugoslavya” yani “Güney Sİ avlan” Devletini 
kurarak diktatör oldu. (Tafsilât için 15 Mayıs 1980 tarih ve 226-227 sayılı Sebil 
Dergisi'ne bakınız.)

O’nun 1980 yılında verâtı üzerine sırf askerî bir dikta sayesinde ayakta duran bu, 
Sırpların liderliği abında yetmiş iki buçuk milletten cluşar. devlet, dağılma emareleri 
göstermeye başladı. Bu. gûyâ bir federal sosyal cumhuriyetti. Federasyonun her 
parçası ayrı bir devlet olmak için silâha sarıldı. Yugoslavya Ordusunun yüzde yüzü 
sırp asıllıydı. Bu güce güvenen Sırplar, “Büyük Sırbistan” hayalini gerçekleştirmek 
için harekete geçtiler. Sırplar tarafından, OsmanlIların çekilişinden beri zulme 
uğramış bulunan Müslümanlar, kendi müstakil devlet ve hükümetlerini kurmaya 
teşebbüs ettiler, tslâmî fikirlerinden dolayı Tito zamanında uzun müddet hapislerde 
çürütülmüş olan büyük mütefekkir Allya îzzetbegoviç'in liderliği altında birleştiler. 
Bundan sonrasını bir görgü şâhidinden dinleyelim:



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

İşte İslâm'da aslolan tek kadınla evlenmek olduğu hâlde 

birden fazla evlenmenin ruhsatı, bu gibi sebeplerledir. Bu 

yol açılmazsa hasta617 ve kısır olan veya erkeklere nazaran

"Aşağı yukarı her Boşnak, Yugoslavya’da kalmanın yavaş yavaş öliim ve Mits- 
lümar.lar’ın tamamen silinmesi mânâsına geldiğinin bilincindeydi. Bunun dışındaki 
ikinci ihtimal ise, "savaş’* idi Slolıodan Milosevlç, Alıya İzzetlıegoulç ile yaptığı 
bir görüşme sırasında açıkça şu tehdidi savıamııştu:

“•Miisliinıanlar, Yugoslavya’da isler gönüllü, ister silâh zoruyla olsun, mutlaka 
kalacaktır. Bilmeniz gerekir ki, Sırplar, silâha sahiptir ve tüm ordu bizimle beraberdir."

Bundan kısa bir müddet sonra, sözde “Yugoslavya Halk Ordusu1* mensubu 
Sırp askerleri Bosııa l lersek üzerinde vahşileşiyordu. Tuzla’da câmilere ateş ediyor­
lar, Mostar'da sarhoşça terör estirerek sivil halka saldırmaya başlıyordu. Tüm büyük 
şehirlerin çevre tepelerine YHO yığınak yapıyor ve askerî üs oluşturuyordu. Terörist 
Sırp Demokrat Partisi, YÎ IO ve Ortodoks Kilisesi ile doğrudan ilişki kurarak Sırp 
halkını kitlesel biçin itle silahlandırıyordu. Böylece seksenlik nineler dahî en modern 
“snayper” denilen dürbünlü tüfeklere sahip oluyorlardı. Silâhlanmanın ana kaynağı 
Yİ IO idi.

I lırvatislaıı’da savaş pallak vermişken, Birleşmiş Milletler Güvenlik Konseyi 
eski Yugoslavya’yı olıışluran cumhuriyetlere silâh satışını yasaklayan karan almış, 
(alçal bu Güvenlik Konseyi resolüsyonu, Sırplar'ı ve onların Yugoslav ordusunu, 
kararın kabulünden hemen Önce, 37 gemi dolusu en modern silâhı Rusya'dan temin 
ellikleri için hiçbir şekilde etkilememiştir. O olağanüstü silâh miktarı olmasaydı da, 
Sırbistan’da silâh imâlâlı engelsiz ve kesintisiz devam ediyordu.

Savaş başlamadan hemen önce, terörist ilân edilen Sırp Demokrat Parllsi’nin 
başkanı Radovan Karadç, Bosna Hersek Parlamentosu kürsüsünden şu tehdilkâr 
açıklamasını yapıyordu. (Bkz; Reço Çavuşeviç- Bosna: Müslümanlara Son Uyarı, c: 
I, İstanbul, 1994, sh: 61 vd)

Bıı tehditlerden sonra harekele geçen Yugoslavya Halk Ordusu (YHO) Müs­
lüman Boşnaklara karşı medenî (I) Dünya’nın gözleri önünde, akıllara durgunluk 
veren bir jenosit (soykırım) tatbik etliler. Orlaçağ’daki “Engizisyon Mezâlimi” veya 
Haçlı Seferleri’ndeki zulümleri gölgede bırakan bu “Boşnak Katliâmı”, Batılı Hı­
ristiyanların hâlâ hümanizm istikametinde bir arpa boyu mesâfe kat edemediklerini 
gösteren ibretli bir hâdisedir. Tafsilât için yukarıda zikri geçen bol resimli iki cildlik 
esere bakılabilir

617 İstanbul Dânı’l-fünûnu’nda (Üniversitesinde), Osmanh zamanında bir 
Devletler Hukuku müderrisi (profesörü) vardı. Rum asıllı olan bu müderrisin genç 
hanımında rahimde bir raha|s:zlık zuhur etmiş ve bu rahatsızlığın tıbben tedâvîsi 
mümkiin olmamıştı. Bıınıın üzerine kansın; boşamaksızın ikinci bir evlilik yapma 
arzusuna kapılan bu müderris, Patrikhaneye giderek papazlarla görüşmüş ve onlara 
durumunu anlatarak kendisine bir yel göstermeleri talebinde bulunmuştu.

Papazların kendi mezheplerince ikinci bir evliliğin câi2 olmayacağı yolundaki 
kat'î ifâdeleri üzerine:

“•Ben karımı seviyorum, ondan çok memnunum. Böyle bir kadını boşarsam, 
o bir daha evlenemez ve sefalete düşer.” dediyse de papazlardan işe yarar bir göriiş 
elde edemeyen müderris, meyus bir siirelte oradan ayrılırken bir papaz arkasından 
koşup kendisine yetişerek:



KADİR MIS1R0ĞLU -------------------------------------------------------

fazlalık teşkil edip de evlenemeyen kadınlar, hamisiz ve 
belki de zarûret içinde kalarak bugünkü Batı Âlerni’nde 
olduğu gibi fuhşa sürüklenir ve cemiyetin ahlâkını ifsad 
ederler.

İslâm Dünya Görüşü, bütün zamanlar ve mekânlar için 
olduğundan, bazen birden fazla evlilik çok mühim bir zarûret 
hâline gelebilir. Meselâ II. Cihan Harbi’nde onaltı milyon erkek 
nüfus kaybeden Almanlar, bu fiilî zarûreti takdir ederek şu İs­
lâmî yoldan yürüselerdi, bugün saplandıkları fuhuş hastalığına 
sürüklenmekten kurtulurlardı. Başka bir misal olarak Kıbrıslı 
Tüıkler, şu İslâmî ruhsat yolunu kullansalar, belli bir zaman 
sonra kendilerini muzdarip eden Rumlarla aralarındaki nüfus 
dengesizliğini bertaraf edebilirler.

Üstelik bu ruhsat yolu ile sadece kadınlar korunmak­
ta değillerdir. Kocası genç olarak vefât edip arkasında 
himayesiz yetimler bırakanların bu zavallı yavruların da 
barınacak bir yuva ve bir hâmî bulmaları bu sayede temin 
edilmiş olabilir.

Birden fazla evliliğin İslâm’da ruhsat olduğuna, azimetin 
ise tek eşlilik bulunduğuna delil şu âyet-i kerimedir:

“Eğer (kendileriyle evlendiğiniz takdirde) yetimlerin hakla­
rına riâyet edememekten korkarsanız beğendiğiniz (ve size 
helâl olan) kadınlardan ikişer, üçer, dörder alın. Haksızlık 
yapmaktan korkarsanız bir tane alın yahud da sahip ol-

‘•Arkadaş, sen aptal mısın?! Neden bir metres tutmuyorsun?” deyince mü­
derris. hışımla:

"-Sen nasıl bir papazsın?! Ber. dindar bir nıristiyanım. Bana dinimin caiz 
görmediği bir yoldan gitmemi tavsiye ediyorsun!.." karşılığını vermiş Bunun üzerine 
müderris, "demek bu din, eksik ve yanlıştır. Mükemmel olsa, şu hayâli mecburiyet 
karşısında mâkul bir çâresi olurdu." diye düşünerek Şeyhülislamlık Makamı na 
gelmiş. Durumunu hikâye ellikten sonra, şeyhülislâmın verdiği cevabı duyunca, 
kelime-i şehâdet getirip mtislüman olmuştur.

Bu müderris, Ali Şahbaz adıyla İstanbul Üniversitesinde yıllarca Devletler 
Hukuku okutmuş ve bu sahada meşhur olmuş bir profesördür.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

duğunuz (câriyeler) ile yetinin. Bu adaletten ayrılmamanız 
için en uygıın olanıdır.’’618

Bu meal, asıl tercihin tek eşlilik olduğunu gösterdiği gibi 
adalete riâyeti ikinci evlilik için şart koşmaktadır. Şu âyet-i 
kerime de bu şartın yerine getirilmesindeki güçlüğü açıkça 
ortaya koymaktadır:

“Hanımlarınız arasında adâleti sağlamak için ne kadar 
uğraşsanız da bunu başaramazsınız. Bari onlardan birine 
aşırı gönül verip de ötekini kocası yokmuş gibi büsbütün 
ortada bırakmayın. Eğer iyilik yapar ve günahtan sakınır­
sanız, Allah şüphesiz çok bağışlayıcı ve esirgeyicidir.’’619

Bu adâleti sağlama keyfiyetinin kalbı temayül ve muhabbet 
İtibariyle asla sağlanamayacağı bir bedahettir. Ancak haricî 
şartlar, yani iaşe ve ibâte itibariyle temin edilmeye çalışılmasının 
da İlâhî bir emir olduğu görülmektedir.

Ayrıca kadınlara tanınan bir hak daha vardır ki, ona 
“tefvîz-i talak” denilir. Bu ise, boşama selâhiyeti itibariyle 
kadınların erkeklerle eşit olması demektir. Ancak bu talep, 
nikâh ânında ileri sürülmelidir. îcab ve kabul ile gerçekleşen 
bu hakka ilâveten kadın, kocasının üstüne ikinci bir evlilik 
yapmasını da men’ edebilir. Hazret-i Ali ile Hazret-i Fâtıma- 

’nın nikâhlarında böyle bir şart mevcuddu. Bu şart, Hazret-i 
Peygamber tarafından ileri sürülmüş ve kabul edilmişti. Bu 
sebepledir ki, Hazret-i Ali’nin diğer evlilikleri hep Hazret-i 
Fâtıma’nın vefatından sonradır.

Hazret-i Peygamberin çok evlenmesi meselesine gelince, 
her şeyden önce şunu söylemeliyiz ki, "Eddebenî" buyurarak 
Allah’ın kendisini terbiye ettiğini beyân eden O yüce Peygam­
ber, içinde yetiştiği müşrikler topluluğu tarafından “Muham-

618 Nisa Sûresi, âyet: 3.
6,9 Nisû Sûresi, âyel: 129.



KADİR M1SIROĞLU -------------------------------------------------------

medü’l-Emîn” yani güvenilir bir kimse olarak anılmaktaydı. 
Hâlbuki ahlâkî davranışlarda bir erkeğin en zayıf noktası şehvet 
olduğu gibi, bunun da en şiddetli devresi, ilk gençlik yıllarıdır. 
Hâlbuki ancak kırk yaşında vahye muhatap olan Allah’ın 
Rasûlü’ne, ölümüne düşman olan müşrikler O’nun hakkında 
redâet-i ahlâkıyye (ahlâkî düşkünlük) ifâde eden hiçbir isnadda 
bulunmamışlardır. Bilâkis Peygamber ba’s olunmadan önce 
de ahlâkî meziyetlerle temâyüz etmiştir. Bunu gösteren vak’- 
alardan sadece şu iki misali zikredelim:

1- Mekke'ye mal satmak için delen bazı tâcirlere karşı yer­
lilerden paralarını gasbetmek veya geciktirmek gibi haksızlıklar 
yapıldığı görülünce Hazret-i Peygamber bu gibi haksızlıklarla 
mücâdele etmek üzere “Hılfu’l-Fudûl”620 nâmıyla bir cemiyet 
kurulmasına önayak olmuştu. Nebî olduktan sonra; "Yine öyle 
bir icâp vâkî olup da bunun için bir ittifak hareketi olsa, 
O’na yine dâhi! olurum!.."621 buyurmuşlardır.

2- Peygamber -aleyhissalâtu vesselam- henüz otuzbeş yaşında 
idi. Selden, Kâbe kısmen yıkılmıştı. Kureyşliler toplanıp onu 
yeniden inşâ ettiler. Lâkin “Haceru’l-Esved’’i yerine koymak 
hususunda Kureyş Kabileleri arasında ihtilâf çıktı. Herkes bu 
şerefin kendi kabilesine âid olmasını istiyordu. Bu ihtilâfı, kılıçla 
halletmek üzereydiler ki, akıllanna “Muhammedu’l-Emîn’’i 
hakem tâyin etmek geldi. Öyle de yaptılar.

Efendimiz, Haceru’l-Esved’i bir örtünün üzerine koydurarak 
her kabileden bir kişiye örtünün bir ucundan tutturarak onu 
taşıttı ve sonra da mübarek elleriyle onu kaldırıp Kabe’nin 
duvarında bugünkü yerine yerleştirdi.

Şu iki hâdise, O’nun daha vahiy gelmeden önce de ahlâk 
ve dürüstlüğü ile, insanlar arasında temâyüz ettiğini açıkça 
göstermektedir.

620 Hılfu'l-Fudûl, “Faziletler Sözleşmesi” demektir.
621 tbni Kesir. el-Bldâye, II, 295.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bindört yüz yıldan beri O’nun hayatını inceleyen ve garaz­
kârlıktan uzak kalabilen herkes, kendisini O'na karşı hayranlık 
derecesinde bir takdirkârlık ortaya koymaya mecbur hissetmiştir. 
1798 Fransız İhtilâli'ni hazırlayanlardan Lafayet’in bu tarzda 
bir beyânını nakletmiştik. Bu husus, cildler teşkil edecek bir 
genişlikte ise de, biz burada bir misal daha zikretmekle iktifâ 
edelim:

İngiliz mütefekkirlerinden Tlıomas Cariyle (1795-1881), 
1841 yılında yazdığı “Kahramanlar” (On Hereos, Hero-wors- 
hip and the Heıoic in Hislory)622 adlı eserinde peygamberler, 
şâirler, kumandanlar gibi çeşitli yüksek seviyedeki insanlardan 
zirve telâkki ettiği bir kimseyi seçip bu eserde tahlil etmiştir. 
Carlyle’in bu eserde peygamberler arasından seçtiği Hazret-i 
Peygamber’dir. Hıristiyan Batı Âlemi’nde koyu bir taassubun 
hüküm sürdüğü ve birçok İslâm beldesinin müstemleke hâli­
ne getirildiği bir zamanda O’nun Peygamber -aleyhissalâtu 
vesselam- hakkında bu cür’etkâr medhiyeleri cidden takdire 
şâyândır. Şu sözler, O’nundur:

"Muhammed'in entrikacı bir düzmece peygamber, 
insan kılığına girmiş bir sahtelik olduğu ve dininin sırf bir 
şarlatanlık ve ihtiras yığınından ibâret bulunduğu baklandaki 
faraziyemiz, bugün artık, kimin için olursa olsun, ayakta 
duracak vaziyetten gerçekten çıkmaya başlamıştır. Fena 
bir kasd ve gayretle bu insanın etrafında yığılan yalanlar, 
bizi düşürmekten başka bir şeye yaramaz.”623

"Bu türlü nazariyeler, çok acınacak şeylerdir. Tanrtnın 
hakiki eseri hakkında biraz bir şey öğrenmek istiyorsak, bu 
nazariyeleri mutlak bir inançsızlıkla karşılamalıyız. Onlar,

622 Eserin orijinal adı olan bu İngilizce ibâre, “Kahramanlık, Kahramanca 
Tapınma ve Tarihle Kahramanlar" demektir.

623 Tlıomas Cariyle- Kahramanlar, (Tere: Reşad Nûri Güntekin), İstanbul, 
1943, sh: 40.



KADİR MISIROĞLU --------------------------------------------------

bu şüphecilik çağının mahsulleridir; en hazin bir mâneuî 
kötürümlüğe ve insan ruhlarında bir yaşayan ölülük hâline 
delâlet ederler. Zannederim ki, yeryüzünde şimdiye kadar tanrı 
fikrinden bu derece mahrum bir nazariye meydana atılmış 
değildir. Bir düzenbaz, bir din kuracak öyle mi? Fakat bir 
düzenbazın tuğladan bir eu kurması bile kabil değildir.”™

“Hayır!.. Bu derin kalpli, parlak kara gözlü, uyanık ve 
derin ruhlu çöl çocuğunda âdî yükselme hırsından çok başka 
düşünceler vardı. O, sessiz bir büyük ruhtu. Hayatı, ancak 
ciddiye alınabilecek nâdir insanlardandı.”* 625 626

“Goethe der ki:

«-Eğer Müslümanlık bu ise, biz hepimiz müslürnan 
olarak yaşamıyor muyuz?»

Evet, aramızdan her kimin hayatında bir parça ahlâk 
varsa, müslürnan olarak yaşıyor demektir.

“Novatis:

«-İtikad, Tanrıyı haber veren en hakîkî mûcize değil 
midir?» der.

Muhammed’in, bu büyük hakikatin aleviyle tutuşmuş 
ruhunun bu olayda ehemmiyetli bir şey, daha iyisi, ehem­
miyetli tek şeyi sezmiş olması çok tabiî görülmelidir. Allah 
hakikati ilhâm etmek ve ruhunu ölümden, karanlıktan 
kurtarmakla O'na emsalsiz bir şeref vermiştir; demek ki, 
O, bu hakikati bütün mahlûklara öğretmekle mükelleftir: 
«Muhammed, Allah'ın peygamberidir.» sözünün mânâsı bu 
idi ve şunu da ilâue etmelidir ki; bu söz, hakikaten mânâsı 
olan bir sözdür.”627

62<l Thomas Cariyle- a.ge., sh: 41.
625 Thomas Cariyle- a.g.e., sh: 49.
626 Thomas Cariyle- a.fl.e., sh: 51.
627 Thomas Cariyle- a.g.e., sh: 52.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bir de şunu ilâve ederek Peygamber'in çok eşliliği mese­
lesinin hikmetlerine geçelim:

Çok değil, bundan kırk-elli sene önce Hollanda’nın Lahey 
şehrinde toplanan bir ilim heyeti, Dünya’nın gelip geçmiş 
insanları içinden ilk yüze girebilecek olanları tespit etmişti. 
Günlerce müzâkereden sonra, hepsi de Hıristiyan olan bu 
âlimlerin tespit ettikleri yüz kişilik listenin başında kim var­
dı, biliyor musunuz?! Âlemlerin Fahr-i Ebedîsi Muhammcd 

- Mustafa -sallâllâhu aleyhi ve sellem-!.. İnanmayanlar, gazete 
koleksiyonlarını karıştırıp buna dâir haberi bulabilirler. Çünkü 
bizim gazeteler bunu -maalesef- ikinci, üçüncü sahifelerinde 
haber yapmışlardı.

Hazret-i Peygamber’in çok evliliğini “şehvet" gibi bir beşerî 
zaafla izah etmek asla mümkün değildir. Zira O yüce insan, 
yirmi beş yaşında kendisinden on beş yaş büyük ve dul olan 
Hazret-i Hatice validemizle evlenmiş ve ondan altı çocuğu 
Dünya’ya gelmiştir. Bu sebepledir ki, Hazret-i Hatice’nin bu 
sırada yirmi sekiz yaşında olduğu hususundaki rivâyetler, akla 
daha yakın gelmektedir.628 Bu çocuklardan iki yaşında vefat 
eden Kâsım’dan dolayı -Arap an’anesine uyularak- Rasûl-i 
Ekrem Efendimize “Ebu’l-Kâsım", yani “Kâsım’ın Babası" 
lâkabıyla anılırdı.

Hazret-i Hatice’den olan son çocuklan Hazret-i Fâtı- 
ma’dır. Arada Zeyneb, Rukiyye, Ümmü Gülsüm adlı üç kızı 
ile Abdullah (Tayyib veya Tahir olarak da yâd edilir) adlı bir 
erkek çocuğu daha vardır ki, bu sonuncu erkek çocuğu da iki

628 Aynı şekilde Hazret-i Âişe'nln de Hazret-i Peygamberle evlendiğinde "do- 
kuz" yaşında bulunduğu yolundaki rivâyet de tasrihe muhtaçtır. Câhiliye Devri'nde 
Araplar, kız çocuklarına hiçbir ehemmiyet vermediklerinden onların yaşlarını, ancak 
büluğdan sonra hesap etmeye başlarlardı. Çünkü kız çocuklarının ancak büluğdan 
sonra yaşamaları kat’îleşîrdi. Buna göre, Hazret-i Aişe’nin de evlendiğinde en az 
18-20 yaşlarında olduğunu kabul etmek lâzımdır ki, esâsen böyle bir rivâyel de 
mevcud olmakla beraber her nedense yaygınlaşmamıştır.



KADİR M1SIROĞLU -

yaşındayken vefat etmiştir.

Hazret-i Peygamber'in risâletini kadınlardan ilk tasdik 
eden Hazret-i Hatice, tam yirmi beş yıl mes’ûd bir hayat sür­
dükten sonra, hicretten üç yıl önce 10 Ramazan, milâdî 620 
tarihinde Mekke'de vefât etti. Bu sırada Peygamber Efendimiz 
elli yaşında bulunuyorlardı. Bu yaşa kadar sayısız evliliğin carî 
olduğu Arabistan'da “tek evli” olarak yaşamış bulunan Hazret-i 
Peygamberin sonraki evliliklerini -hâşâ- şehvete düşkünlükle 
izah etmeye kalkışmak bir kimseyi bedbaht etmeye yetecek 
garezkârlıktan başka bir şey değildir. Üstelik Hazret-i Peygam­
ber daha sonra Medine’de, aşağıda izah edilecek olan hikmet 
ve sebeplere mebnî birçok evlilik daha yapmış olduğu hâlde 
bu sâdık ve vefâkâr ilk eşine âid hâtıraları hep canlı tutmuş­
tur. Evinde koyun kesildiğinde bundan Hazret-i Hatice'nin 
akraba ve dostlarına birer parça göndermeyi hiçbir zaman 
ihmal etmediği gibi bir keresinde O’nun kızkardeşi Hâle’nin 
kapıya gelip içeri girmek için izin istemesi üzerine, O’nu ses 
tonundan tanıyarak:

"-Aman Allah’ım!.. Bu Huveylid kızı Hâle’dir!.." 
demişti.

Bu ve benzeri hâdiselerden dolayı Hazret-i Âişe’nin kıs­
kançlık tezahürü söz ve hareketleri, İslâm tarihlerinde bolca 
zikredilmekte olduğu malumdur.

Hazret-i Peygamber bir ruhsat yolu olan birden fazla ev­
liliğin tehlike ve mahzurlanna dâir ikaz edici pek çok beyânı 
vardır ki, bunlardan biri şöyledir:

"Birerkeğin nikâhında iki kadın bulunurda, aralarında 
adalet gözetmezse, kıyamet gününde bir tarafı felçli olarak 
diriltilir.

629 İbn-î Mâce, Nikâh, 42,



------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Böyle olduğu hâlde, acaba kendileri niçin birden fazla 
hanım alınışlardır? Şimdi de bunların sebeplerini kısaca 
izah edelim:

a-Dikkat edilirse görülür ki, Peygamber -aleyhissalâtu 
vesselâm-’ın hayatının Mekke Dönemi tek evlilikle geçmiştir. 
Birden fazla evlilik yapması, elli yaşından sonra ve Medine’­
dedir. Mekke’de daha çok îtikâda âid âyetleri, Medine'de ise 
ekseriyetle ahkâm (muamelât) âyetleri nazil olmuştur. İşte bu 
durum, Hazret-i Peygamberin bazı evliliklerini icab ettiren 
sebeplerden birisidir. Zira o eşsiz hayâ örneği Peygamberin, 
kadınlara âid husûsî hükümleri onlara anlatması beklenemezdi. 
Bu rolü ezvâc-ı mulahharâttan (tertemiz zevcelerinden) bazıları 
îfâ etmişlerdir.

Hazret-i Âişe’den 2210, Ümmü Seleme Vâlidemizden 
378 hadîs-i şerif rivayet olunduğu630 hatırlanırsa, bu gerçek 
daha iyi arılaşılır. Peygamberin diğer zevcelerinden de böyle 
birçok rivayetler vâkî olmuştur. Eğer Peygamber Efendimi­
ze kadınların sorduğu suâllere -edeben- vermiş olduğu üstü 
kapalı cevaplarla kalınsaydı, müslüman kadınlar, kendilerine 
âid fıkhı bilgiler ilibariyle tam mânâsıyla mücehhez bir hâle 
gelemezlerdi.

b-Hazret-i Peygamberin bazı evlilikleri de kavim ve ka­
bilelerle akrabalık tesis etmek ve onları İslâm’a celbederek 
husûmetleri bertaraf etmek maksadı ile gerçekleşmiştir. Meselâ 
hicretin beşinci yılında "Mustalik Kabilesi”nin reisi Hâris bin 
Ebî Dırar, Medine’ye tecâvüz için hazırlık yapmaktayken bu 
haberi alan Hazret-i Peygamber, erken davranarak bu kabile 
üzerine varıp onları mağlup etmişti. Esir ve câriyeler arasında 
Hâris'in kızı Hazret-i Cüveyriye de vardı. Hazret-i Peygamber, 
Arapların çok ehemmiyet verdikleri akrabalık bağını tesis ede-

630

______
Zelıcbî II. 203. 210.



KADİR MI SIR OĞLU -------------------------------------------------

rek onların husumetlerini bertaraf için Hazret-i Ciiveyriye'ye 
evlilik teklif etti. O’nun da bu teklifi kabul etmesiyle evlilik 
gerçekleşti. Bunun üzerine Müslümanlar ellerindeki esirleri, 
Hazret-i Peygamber’in akrabaları olduğu gerekçesiyle serbest 
bıraktılar. Hazret-i Âişe, bu hâdise sebebiyle:

"-Kavmi için Cüveyriye’den daha hayırlı olan bir kadın 
görmedik. O’nun sebebiyle Benî Mustalık’tan yüz hâne halkı 
âzâd olundu.” demiştir.431

Yahudi asıllı olan Safiyye Vâlidemizin de Hazret-i Pey­
gamber ile evlenmesi, buna benzer bir sebepledir. Gerçekten 
bu evlilik de Medine Yahudileri ile Müslümanlar arasındaki 
daimî olan husûmeti azaltıp asgarî bir seviyeye indirmiştir. 
Ebû Süfyan'ın henüz müslüman olmadığı bir sırada, O’nun 
kızı Ümmü Habibe validemizin evliliği de bu kabildendir.

Hazret-i Peygamber, bu evlenme yoluyla akrabalık bağı 
tesis etmeyi, en yakınları arasında da tatbik etmiştir. Meselâ 
Hazret-i Ebûbekir ve Hazret-i Ömer’in kızları ile evlenmiş, 
Hazret-i Osman ve Hazret-i Ali’ye de kızlarını vermiştir.

c-Hazret-i Peygamberin bir diğer evlenme sebebi de, Arap- 
lar arasında öteden beri carî olan birtakım bâtıl an’anelerin 
ilgasını fiilen göstermek içindir.

Araplar, İslâm’dan önce, evlât ediniyorlar, miras ve evlilik 
hususunda bu evlâtlıkları, kendi evlâtları ile bir tutuyorlardı. 
Hazret-i Peygamber, İslâm’ın kabul etmediği bu an’aneyi 
fiilen çiğnemek için halasının kızı Zeyneb binti Calış'la ev­
lenmiştir.

Hazret-i Peygamber, Zeyneb Validemizi önce âzâdlı kö­
lesi büyük sahabî Hazret-i Zeyd bin Harise’yle evlendirmişti. 
Zeyneb Validemiz, daha başlangıçta Efendimize:

631 Ebû Dâvud, İlk, 2.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“-Hala kızını bir eski köleye mi lâyık görüyorsun?” diyerek 
serzenişte bulunmuştu.

Böyle başlayan evlilik yürümemiş ve Hazret-i Zeyd, O’nu 
boşamıştı. Hazret-i Peygamber, hem bir bâtıl ananeyi ve hem 
de hala kızının hatırını hoş etmek için O’nunla evlenmiştir.

d-Hazret-i Peygamberin bazı evlilikleri de sırf vefa duygusu 
ve merhamet sâikıyledir. İslâm'ın ilk zamanındaki meşakkatli 
günleri yaşamış, cefâ çekmiş, sonra da dul kalmış olan kadınların 
bazılarını ashâbdan uygun kimselerle evlendirmiş, bazılarını da 
bizzat zevceliğe kabul buyurmuştur. Zeyneb binti Huzeyme, 
Hazret-i Şevde ve Ümmü Seleme bu sûrede ezvâc-ı tâhirattan 
olmuşlardır.

Bunlardan meselâ Şevde Vâlidemiz, Habeşistan’a hicret 
etmiş ilk müslürnanlardandı. Kocası Sekran, orada vefat 
etmişti. Hazret-i Peygamber, bu ihtiyar kadını sırf taltif İçin 
nikâh etmiştir. Ümmü Seleme Validemizin hikâyesi de aşağı 
yukarı aynıdır. Hatta Hazret-i Ömer’in kızı Hafsa Vâlidemiz 
de Habeşistan rnuhâcirlerlndendi.

Bu bahsi bitirirken şunu da söyleyelim ki, bir ruhsat olan 
birden fazla evlilik, âyet nâzil olup dörtle tahdid edilince, 
Peygamber Efendimiz, dört tane zevcesini bırakmış, diğerle­
rine isterlerse kendilerini boşayabileceğim bildirmiştir. Onlar, 
hukûkî olarak nikâh akdinin devam etmesini, isterse fiilî bir 
yakınlık olmamasını talep etmişlerdir. Peygamber Efendimi­
zin zevceleri, aynı zamanda müminlerin anneleri olduğu ve 
Rasûlullâh’tan ayrılan hanımların bir daha ashâb-ı kiramdan 
kimse ile evlenemediği için, onların nikâhlarının hukûkî olarak 
devamına müsaade edilmiştir. Bu hâdise dolayısıyla şu âyet-i 
kerime nâzil olmuştur:

“Onlardan dilediğini geriye bırakır, dilediğini de yanına 
alırsın. Bıraktığın hanımlarından arzu ettiğini tekrar yanına



KADİR MISIROĞLU

almanda, senin üzerine bir günah yoktur. Böyle yapman, 
onların mutlu olmalarına, üzülmemelerine ve hepsinin, senin 
verdiklerine razı olmalarına daha uygundur. Allah, kalple­
rinizde olanı bilir. Allah hakkıyla bilendir, halimdir.”632

Şimdi biraz da o yüce varlığın kâbına varılmaz ahlâkını, 
ummandan bir katre nev’inden birkaç örnekle -fârik vasıflan 
itibariyle- dikkatlerinize arz edelim:

Ondaki davranış mükemmelliğinin İslâm ahlâkı için bir 
“fiilîkıstas” olarak kullanılması, hiç şüphesiz, vakaların oluş 
şartları ve neticeleri itibariyle değerlendirilmesini icab ettir­
mektedir. Fakat hem bu eser ve hem de ahlâk bahsi bir hayli 
geniş tutulmuş olduğundan biz burada gerekli olan bu usûle 
riâyet yerine, O’nun ahlâkını fiilî vak’alan nâdiren zikretmek 
sûretiyle daha ziyade bu üstün ahlâkın hâkim ve mümeyyiz 
vasıflarını ifade eden temel prensipler itibariyle arz etmeyi 
uygun gördük.

Bu emsâlsiz ahlâkın temel vasıfları, samimiyet, tevâzû, 
bütün mahlûkâta şefkat ve merhametle muâmele, doğruluk, 
azim, sebat, şecaat, cesaret ile cömertlik ve afvedicilik olarak 
hulâsâ edilebilir.

O’nun bu üstün ahlâkı, hayatı kendi aralarında geçmiş olan 
azılı düşmanlarınca da her vesile ile tasdik ve ifade edilmiştir. 
Kendisine, henüz nübüvvetle şereflenmediği bir zamanda 
"Muhammedu’l-Emin”, yani “Güvenilir Muhammed" adını 
veren onlardı. Kavmini hidâyete davete başladığında Safâ 
Tepesine çıkıp etrafına toplananlara:

“-Ey Kureyş! Size bu dağın arkasından düşman atlıları­
nın geldiğini söylersem bana inanır mısınız?'1 demiş, orada 
bulunanlar:

632 Ahzâb Sûresi, &yet: 51.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

"-Hepimiz inanırız, çünkü sen ömründe yalan söylemedin!” 
cevabını vermişlerdi.

Bizans İmparatoru, o zaman amansız bir düşmanı olan 
Ebii Süfyân’ı kabul ettiği vakit, ona:

"-Peygamberlik iddiasında bulunan bu adamın evvelce hiç 
yalan söylediğini duydunuz mu?" demiş, Ebıı Siifyan’dan şu 
cevabı almıştı:

“-Aslâ!..”6M

Hulâsa, Onun doğru sözlülüğü, dost-düşman herkesin 
itiraf eylediği bir şeydir.

Hakkında böyle birçok şehâdet bulunan Hazret-i Peygam­
ber şöyle buyurmuştur:

"Doğruluktan ayrılmayınız; çünkü doğruluk iyiliğe 
götürür, hayra ulaştırır; hayır ve iyilik ise cennete götü­
rür. İnsan, doğru söyledikçe ve doğruyu aradıkça artık o, 
Allah’ın yanında sıddîkler zümresine yazılır. Sakın yalan 
söyleme!.. Çünkü yalan kötülüğe ve şerre götürür; şer ve 
kötülük de cehenneme sevkeder. İnsan yalan söylemekte 
ve yalanı aramakta devam ettikçe nihayet Allah yanında 
yalancılar defterine geçer. "63'1

Azim ve sebatı, sabır ve tahammülü Dünya’da hiç kimsenin 
takat getiremeyeceği bir seviyede idi. Mekke müşrikleri, O'nu 
dâvasından vazgeçirmek için Arabistan Krallığı’nı ve istediği 
her güzel kadını, O’na vermeyi teklif etmişlerdi. O, bütün bu 
teklifleri reddedince, müşrikler, zulüm çemberini daraltmış, 
müslümanları açlığa mahkûm ederek bir çember içine almış­
lardı. Bu durumda artık kendisini himaye edemeyeceğini beyân 
eden amcası Ebii Tâlib’e; * *

taj Bııhâri, Bed'u'l-Vahy, 6.
Bııhâri, Miisllnı, Ebı'ı Dâvııd, Tirmîzî.



KADİR MISIROĞLU 

“-Amca!.. Yemin ederim ki, Kureyş muktedir olsa da Gü­
neş’i bir elime, Ay’ı da öbür elime koysalar, ben yine hakikati 
ilân etmekten çekinmem!.. Ya Cenâb-ı Hak, bu vazifeyi ifa 
için kuvvet verir yahud bu uğurda canımı feda ederim. Yalnız 
kalacağımı düşünme!.. Hak, yalnız kalmaz. Bir gün gelir, 
Araplar da, Arap olmayanlar da onu kabul ederler ve onun 
etrafında birleşirler.”63S cevâbını vermişti.

O emsâlsiz tevazu ve merhametine rağmen kâbına varılmaz 
derecede cesurdu. Hazret-i Ali:

“-Bedir Muharebeleri bütün şiddeti ile devam ederken, biz 
Peygamberin arkasına iltica etmiştik. Hepimizin en cesuru, O 
idi."636 demiştir.

Bu müthiş cesarete, asıl Uhud Muharebesi’nde şâhid 
olunmuştur. Bu muharebede düşman oku ile yaralanmış ve 
bir dişi kırılmıştı. O’nun vefat ettiği şayiası, İslâm ordusunun 
bozulmasına sebep olmuştu. Fakat O, metanet ve cesaretle:

"-Ben peygamberim!.. Yalan yok!..” diye bağırarak atını 
düşman üzerine sürmüş ve bu hareketi ile dağılan mücâhidlerin 
tekrar derlenip toparlanmalarını sağlamıştır.

Mekke’den Medine’ye hicret edeceği gece kendisine sûi- 
kasd yapmak üzere, evi, müşriklerce muhasara altında idi. O, 
Hazret-i Ali’yi kendi yatağına yatırıp “Yâsîn Sûrqsi"nin belli 
âyetlerini637 okuyarak kuşatmacıların arasından çıkıp gitmişti. 
Yâr-ı gârı (mağara arkadaşı) Hazret-i Ebûbekir’le saklandığı 
Sevr Mağarası’nda kendilerini takip edenlerin pek fazla yak­
laşmaları üzerine, o sâdık dost:

“-Düşmanlar pek yaklaştılar. Ayaklarının dibine baksalar, 
bizi görecekler!..'1 demesi üzerine:

635 A. Hamdı Akseki- a.g.e., shı 492.
636 A. Hamdl Akseki- a.g.e., sh: 492.
637 “Biz, onların önlerine ve arkalarına sedler koyduk. Onların gözlerin) 

bağladık. Onlar göremezler.*1 (Yâsîn Sûresi, âyet 9)



------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

“-Lâ tahzen!.. Innallâhe meanâ!.."638 cevâbını vermiştir.

Mekke'de tam on üç sene, tahammül edilmez eza ve ce­
falara sabır ve tahammülle katlanmış, bir defasında tebliğ için 
gittiği Tâif'te taş yağmuruna tutularak mübarek ayakları kan 
revân olduğu hâlde ellerini Yüce Rabbine açarak:

"-Yâ Rab!.. Onların helâk edilmesini istemem. Belki 
bunların çocukları sana ibâdet ederler. Onlara hidâyet nasip 
eyle!..” diye duâ etmişti.

Hâlbuki bu sırada Cebrail -aleyhisselâm- gelmiş ve “İsterse 
Tâifliler hakkında yapacağı bedduanın kabul buyrulacağım ve 
isterse onların helâk edileceğini" bildirmişti.

Mekke’nin Fethi günü, herkes, O'nun eski düşmanlarından 
intikam alacağını sanmıştı. Hâlbuki O, bu en kudretli olduğu 
günde bile afvedicllik ve tevâzuundan zerrece ayrılmadan bütün 
suçlulara, Kabe’nin kapısına durarak:

"-Hiç biriniz, bugün eski yaptıklarınızdan dolayı muaheze 
olunmayacaksınız!.. Gidiniz, hepiniz serbestsiniz!.." diye hitapla 
umûmî afv ilân etti.

O derecede ki, "Hazret-i Peygamber’in en sevgili am­
cası ue Islâm'ın en büyük kahramanı Hazret-i Hamza’yı 
Uhud’da şehid eden “Vahşî”, Mekke'nin fethi günü korku­
sundan Taife kaçmıştı. Tâif’in de teslim olması üzerine ne 
yapacağını şaşırmış ve nihayet Tâiften Mekke’ye gelen bir 
heyete karışarak onlarla birlikte Peygamber'e iltica etmiş, 
Peygamber de irtikâb eylediği o büyük ciirme karşı bir şey 
demeyip vahşî'yi afvetmiş, yalnız:

-Gözüme görünme!.. Çünkü bana amcamı hatırlatı­
yorsun!..” demekle ikîifâ etmişti.

6,IH "Hüzünlenme!.. Allah muhakkak bizimledir." demektedir. (Tevbe Sûresi, 
âyet 40)



KADİR M1S1ROĞLU 

Hazret-i Hamza şehid edildiği zaman, O'nun karnını 
deşerek ciğerini parçalayarak ağzına alıp çiğneyen meşhur 
Hinci (ki, Ebû Süfyân'm karısıdır), Mekke'nin fethi günü, 
yiizü örtülü olarak Peygamber’in yanına gelip müslüman 
oldu ue böylelikle afuını temin etmek istedi. Allah'ın Rasûlü, 
O'nu tanıdı ue fakat tanıdığını belii etmedi, sanki bir şey 
yokmuş gibi daurandı. Peygamber’in bu suretle hareket 
etmesi, Hind’in üzerinde öyie tesir yaptı ki, Hind

“-Bugüne kadar gözümde en menfur çadır, senin çadı­
rındı; fakat bu gün senin çadırından daha seuimli bir çadır 
görmüyorum.”63* demek zorunda kaldı.

İslâm’ın en büyük düşmanı Ebû Cehil'in oğlu da babası 
gibi en azılı düşmanlardan idi. Onun için o gün Mekke'den 
Yemen'e kaçtı. Sonra O'nu bulup Peygamber’in huzuruna 
getirdiler, bu düşmanı memnuniyetle karşılamış ue O da 
müslüman olmuştu. Müşriklerin reislerinden bulunan ue 
birçok para uererek Peygamber1! öldürmek için bazı kimseleri 
memur etmiş olan Safvan bin Ümeyye de o gün Mekke’den 
kaçmıştı. O'nun afuedilmesi için uukû bulan müracaat üze­
rine Peygamber afuedildiğini söylemiş, fakat cürmünü bilen 
Safvan buna inanmamıştı. Safvan'ın arkadaşlarının ricâsı 
üzerine af alâmeti olmak üzere Peygamber kendi sarığını 
vermiş ue bu alâmet ile giden kimse, Safvan'ı, Cidde'de bu­
larak Peygamber'e getirmiş, Peygamber kendini afu ettiğini 
söyleyince, Safvan yine müslüman olmayarak:

“-Öyle ise, beni iki ay bırakınız!.." demesi üzerine, 
Peygamber de:

“-İsterseniz dört ay kalınız!.." demişti.

Sonradan Safvan da müslüman oldu.

639 Buhârî, Katl-i Hamza, Zikr-i Hind.



------------------------------------------ İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Mekke'nin fethinden önce Hazret-i Peygamber'in en 
büyük düşmanlarından biri de Ebû Süfyan’dı. Müslü­
manlarla yaptlan bütün muharebeler, O’nun tarafından 
hazırlanmıştı. Mekke sukut ederken bu düşman yakalana­
rak Peygamber’in huzuruna getirilmiş ve Hazret-i Ömer 
de O’nun kellesini uçurmak azminde bulunmuştu. Fakat 
Peygamber buna manî olmuş ve Ebû Süfyan’ı afvetmekle 
kalmayarak O’nun evini “Dâru’l-Emân" ilân etmiş ve:

"■Kim, Ebû Siifyan’m evine ilticâ ederse afvedilecek- 
tir." buyurmuştur.

Hazret-i Peygamber'in kızt Zeyneb, Mekke’den Medine’ye 
hicret ederken O’nu devesinden düşüren ve hâmile olan 
Zeyneb'in çocuğunun düşmesine ve sonra da kendisinin 
ölmesine sebep olan kaatil de Mekke’nin fethinde, korku­
sundan İran’a kaçmak istemiş ve fakat bunu yapamayarak 
nihayet Hazret-i Peygamber'in kapısında bütün cürümlerini 
itiraf ettikten sonra:

“-Bugün İslâmiyet’e kabul için kapma geliyorum, artık 
dilediğini yap!.." demiş ve Hazret-i Peygamber, bu adamı 
da afvetmişti.

Böyle daha yüzlerce misal zikretmek mümkündür. 
Fakat ne hacet!.. Hazret-i Âişe’ye, başta Yahudilerin 
reisleri Abdullah bin Uyey olduğu hâlde, münâfık/ar ta­
rafından yaptlan iftira meydanda değil mi? Hazret-i Âişe, 
Peygamber’in en sevgili hanımı ve Peygamber’in en yaktn, 
en samimi ve en hararetli dostu olan Ebûbekir’in kızıydı. 
O’na yapılan iftiranın çirkinliği ise, en haiîm ve en sakin 
insanın bile akımı oynatacak, fikrini here ü merç edecek 
mâhiyette idi. Çünkü O’nun iffet ve ismeti telvis edilmek 
isteniyordu.640

640

__________

Bu çirkin iftirâ, Kur'ân lisânıyla "Ifkun azîm" yani büyük iftirâ ifadesi



KADİR M1SIROĞLU 

Münâfıklar, uydurdukları bu çirkin iftirayı her yerde 
söylüyorlar ue bunu her yere yaymaya çalışıyorlardı. Düşma­
nın yaygarası, en seugili ue namuslu insanların bühtanlara 
mâruz kalması, mukaddesâtın teluis edilmesi bir kimsenin 
tahammül edemeyeceği şeylerdendi, eğer Peygamber na­
mus ue şerefi ile oynamak isteyen bu münâfıklar hakkında 
intikam almak isteseydi, belki biranda bu münâfıklar yok 
edilirdi, çünkü ashâb onlara diş biliyordu. Lâkin O, böyle 
hareket etmedi ue hiçbirisinden intikam alamayarak hepsini 
Allah’a hauâle etti."6tI

Yine bu Mekke'nin fethi günü idi ki, Hazret-i Ebûbe- 
kir ihtiyar babasını sırtına alarak huzur-i Peygamberî'ye 
gelmiş ve:

“-Yâ Rasûlallâh!.. Babama lütfen İslâm’ı telkin buyuru­
nuz!..” demişti.

"-Yâ Ebâbekir!.. Bu ihtiyarı neden yordun? Söylesen, biz 
O’nun bulunduğu yere giderdik!..” buyurmuşlardır.

Yine o gün idi ki, bir arap, huzur-i Peygambere gelip:

“-Yâ Rasûlallâh!.. Ben de Müslüman olmak istiyorum!..” 
demişti. Fakat o esnada vücudu zangır zangır titriyor ve dişleri 
birbirine vuruyordu. Bu hâli gören O yüce peygamber, O’nu 
tanıdı. O, eski bir komşuları idi:

“-Sakin ol kardeş!.. Ben bir hükümdar değilim!.. Sen beni 
iyi tanırsın, ben hani o bir parça et bulduğunda onu pişirecek 
imkânı olmadığı için Güneş'te kurutup yiyen, senin o komşunun 
oğluyum!..” buyurmuşlardır.

ile reddedilmişken, İranlılar’ın hâlâ bu yalana itibar etmekte olmalan cidden pek 
hazindir. Hazret-i Muâviye'nin yanında yer almasından (Cemel Vak'ası) doğan bu 
îtikâdî sakatlık, Câferî Mezhepleri mensuplan için cidden bir yüz karasıdır.

641 A. Hamdi Akseki- a.g.e., sh: 508 vd. 

____________________________________________________________________



------------------------------------------ tSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Bütün hayatı, böyle saymakla bitmez fazîlet örnekleri ile 
dolu olan Hazret-i Peygamberin vefa ve arkadaşlık duygulan 
da emsalsizdi. Şam’a ticâret maksadıyla gittiğinde bir arkadaşı 
muayyen bir yerde ve muayyen bir zamanda kendisiyle buluş­
mak vaadiyle Ondan ayrılmıştı. Fakat o arkadaşı verdiği sözü 
unutarak, o yere üç gün sonra gelmişti. Hazret-i Peygamber, 
bir yere ayrılmayarak beklemiş olduğu hâlde geç gelen arka­
daşına:

"-Üç gündür burada bekledim. Çok merak ettim. Başı­
nıza kötü bir şey gelmedi ya?!”'1'12 diyerek onu aslâ muaheze 
etmemişti.

Bir misâl daha zikrederek bu bahse nihayet verelim:

Bir gün Bedevilerden biri Hazret-i Peygamber’de mevcud 
olan bir alacağını istemeye gelmişti. Bedeviler çok kaba ve ha­
şin kimseler olduklarından, Hazret-i Peygamber’den alacağını 
isterken çok sert sözler söylemişti. Ashâb-ı kirâm, bedevinin 
bu hareketine kızmış ve:

‘‘-Sen, kime hitap ettiğini biliyor musun?” demişlerdi.

Bedevinin:

“-Ben hakkımı istemeye geldim.” cevabını vermesi üzerine, 
Hazret-i Peygamber:

‘‘-Siz bedevinin tarafında olacaktınız. Çünkü bu adam, 
bizden hakkını istiyor. Hak sahibi için söylemek hakkı da 
vardır.” buyurmuşlardır.

Vedâ Haccı'nda, o emsalsiz insanın:

"-Kimin sırtına vurdumsa işte sırtım, gelsin vursun!.. Ki­
min bir kuruşunu aldımsa, işte kesem, gelsin alsın!.." diyerek

<i42 Sünen-i Itbû Dâvud. I(. sh: 234.



KADİR MISIROĞLU ---------------------------------------------------

hayatının hesabını vermiş olmasına benzer bir sûrette hesap 
verebilmiş olan bir başka insan, insanlık tarihinde mevcud mu­
dur? Yoktur, çünkü meşhur darb-ı mesele göre söyleyelim:

"Muhammedün beşerun lâ ke’l-beşer 
Bel hüve ke’l-yâkuti beyne’l-hacer’*'1'3

Vefatının yaklaştığı sıralarda bir gün Hazret-i Peygamber, 
minbere çıkıp:

“-Ey insanlar! Sizin için nasıl bir peygamber idim?" 
diye sordu:

Ashâb-ı Kirâm'ın birçok övücü beyânla mukabelede 
bulunması üzerine:

"-Ey Müslüman topluluğu! Sizin üzerinize olan hakkım 
ve Allah adına, sizden kime bir haksızlık yapmış isem* kıya­
mette hesaplaşıp hakkını almadan önce, şimdi onun ayağa 
kalkıp hakkını benden almasını İstiyorum.” buyurdu.

Hiç kimse ayağa kalkmayınca, o yüce Peygamber bunu üç defa 
tekrarlayınca Ukkaşe adındaki yaşlı bir sahabe ayağa kalktı:

‘‘-Anam-babam sana fedâ olsun ey Allah’ın Elçisi, eğer 
ısrar etmeseydin Sen'in karşına çıkıp bir şey istemeyecektim. 
Bir savaştan sonra gazilerin arasındaydım. Ayrılmak üzerey­
ken develerimiz yan yana geldi. Devemden indim, ayağını 
öpmek için sana yaklaştığımda, değneğini kaldırdın ve sırtıma 
vurdun. Kasten bana mı vurdun, yoksa devene mi vurmak 
istemiştin, bilmiyorum." deyince, Peygamber-sallallâhu aleyhi 
ve sellem-:

"-Ey Ukkaşe!Sana kasten vurmaktan Allâh’a sığınırım!'' 
buyurdu ve sonra da Bi!âl-i Habeşî’ye uzun bir sopa temin

s'13 'Muhammed bir insandır, ancak (sıradan) insanlar gibi değil!.. Tıpkı 
taşlar arasındaki fasit bir taş olan) yakut gibi..." demektir.



------------------------------------------  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

etmesini emretti. Sopa gelince Hazret-i Ebubekir, Hazret-i 
Ömer ve Hazret-i Ali, Ukkaşe hazretlerine hitapla kısas için 
kendi sırtlarına vurmayı kabul etmesini rica ettiler. Peygamber 
Efendimiz, onları ve aynı istekte bulunan Hazret-i Haşan ve 
Hüseyin’i de men etti ve Ukkaşe’ye dönerek:

“-Ey Ukkaşe, vuracaksan vur. ” buyurdu.

Hazret-i Ukkaşe:

"-Ey Allah’ın Elçisi, bana vurduğunda benim sırtımda 
elbise yoktu.” deyince, Peygamber Efendimiz sırtını açtı.

Hazret-i Ukkâşe derhal atılıp Peygamberimizin sırtını, 
yani Peygamberlik mührünü öptü ve şöyle dedi:

"-Anam-babam Sana feda olsun ey Allah’ın Rasûlü; Sana 
kısas yapmaya kim cür’et edebilir?"

Bunun üzerine Peygamber -sallallâhu aleyhi ve sellem-:

“-Ya hakkını alman için gerekeni yap ya da afv et.” 
deyince Hazret-i Ukkaşe:

“-Kıyamet gününde Allah’ın beni afv etmesini umarak 
Sizi afv ediyorum." dedi.

Bunun üzerine Peygamberimiz -sallallâhu aleyhi ve sel­
lem-:

"-Kim cennetteki arkadaşımı görmek isterse, bu adama 
baksın!” buyurdular.

Sonra bütün Sahâbe-i Kiram ayağa kalktılar ve Hazret-i 
Ukkaşe’yi alnından öperek:

“-Seni tebrik ederiz, çok büyük bir mertebeyi ve Peygamber'in 
cennetteki arkadaşlığını elde ettin." dediler.644

644 Buhûrî, Tıb 17; Müslim, İman 318.



KADİR MISIROĞLU -------------------------------------------------

Hayatının bu ölçüde hesabını vermiş, insanlık tarihinde 
başka bir kimse gösterilebilir mi?

Bütün bu anlatılanların neticesi şudur ki, O’nun ahlaken 
taklid ve takibi hakkıyla aslâ kabil değildir. Hâlbuki O, bize 
Cenâb-ı hak tarafından taklid ve tâkip için bir örnek (üsve-i 
hasene) gösterilmiştir.645

Öyleyse bu keyfiyet, herkes için kendi istidad ve istitaatı 
(gücü) ve takdir olunan nasibi derecesinde gerçekleşebilir. O 
ahlâkî yücelikte son noktayı temsil etmektedir. Herkes, bu 
son irtifâ noktasına yaklaşabildiği ölçüde yaratılıştan sahip 
olduğu “ekremiyef’in îcâbını gerçekleştirebilmiş olur.

Milletimiz, O’nun mübârek adını edeben l'Mehmed”e 
tebdil ederek ism-i cins hâline getirmiş, her müslüman evlâdını 
“mehmedçik” sûretinde yâd ederek O’nun bir küçüğü olduğu 
idrâki ile teçhiz etmek gayesini gütmüştür.

Diğer taraftan hâl, sâridir. O’nun sirayeti ise, muhabbetle 
kâimdir. Bundan dolayıdır ki, O’na muhabbet, bir kimsede 
her şeyden önce ahlâk ve talâkat üstünlüğü sûretinde tecellî 
eder. Biz de -tahdîs-i nîmet kabilinden- ifade etmek isteriz ki, 
üzerimizde ahlâk, talâkat ve belâğât nâmına ne varsa, O yüce 
Peygamber’e muhabbet sâikıyledir. Bu his ve düşünce iledir ki, 
O’nun medhi bâbında “Sena” umûmî serlevhası altında şiirler 
kaleme alarak sebep olduğu bu meziyeti biraz da O’nun için 
kullanmak istemiştik.

Şimdi o şiirlerden iki örnek ile bu eseri bitirirken, büyük 
bir huşu ve hamd hissi içinde:

“-Dahîlek yâ Rasûlallâh!..”ı hâtime-i kelâm edip sizi o 
âcizane şiirle baş başa bırakıyoruz:

645 Ahzâb Sûresi, âyet 21.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

TOPRAK

BİR MELEK, SÜZÜLÜP İNEREK YERE, 
ARZIN TOPRAĞINDAN BİR AVUÇ ALDI. 
ÖYLE VERİLMİŞTİ EMİR KENDİSİNE 
SONRA DÖNÜP VARDI,
YÜCE RABBİNE,
YOĞRULUP O TOPRAK GİRDİ BİÇİME, 
BÖYLECE BİR ŞEKİL ALDI İLK İNSAN, 
RUHUNDAN ÜFÜRÜP SONRA İÇİNE, 
ESRARA GARK ETTİ ONU YARATAN!.. 
ÂDEM’Dİ BÖYLECE ORTAYA ÇIKAN 
ÂDEM’Dİ!..
ÂDEM BİR PEYGAMBERDİ,
AMA RABİN SEVGİLİSİ PEYGAMBERLİKTE,
ONDAN HEM ÜSTÜNDÜ .
1-IEM DE EVVELDİ!..
YALNIZ ÂDEM DEĞİL,
YÜZ BİN PEYGAMBER,
ÜST ÜSTE NUR OLAN,
İÇ İÇE SEDEF,
O’NUN VARLIĞINA MÜJDECİYDİLER!.. 
RABBİN BİRLİĞİNDEN SONRA BU ANCAK, 
HEPSİYLE NAKLOLAN EN YÜCE HABER



KADİR M ISIR OĞLU ----------------------------------------------------

BU İLK YARATILIŞTA HİLKATİN SIRRI,
AKSETTİ TOPRAĞA,
İÇİNE AKTI!..
KIYAMETE KADAR ONU BÖYLECE,
BÜTÜN CANLILARA GEBE BIRAKTI!.. 
GERGEFTE BİR NAKIŞ ÜZERİ ŞİMDİ,
HER MEVSİM BAŞKA BİR ŞEKLE GİRMEDE, 
RENGÂRENK ÇİÇEKLER BİR HAS BAHÇEDE,
HEP AYNI TOPRAĞI EMİYORSA DA,
BAMBAŞKA,
ŞEKİLDE,
RENKTE,
KOKUDA!..
SONRA ÇİÇEK GİBİ RENKLİ BÖCEKLER,
TÜL TÜL KANATLARLA ŞU KELEBEKLER!.. 
NİHAYET TOPRAĞIN YEŞİL ÖRTÜSÜ,
PEK İNCE HİLKATİN SIRLI ÖRGÜSÜ!..

TOPRAKTAN TOPRAĞA BİR AKIŞ HAYAT, 
BİR HÂLDEN BİR HÂLE GEÇİŞİ ONUN!..
FAKAT MÜBÂREK AYAKLARI,
O, NUR ÜSTÜNE NURUN,
TÂ KAABİL’DEN BU YANA,
SAYISIZ GÜNAHKÂRIN,
AYAĞIYLA ÇİĞNENMİŞ,
KİRLENMİŞ,
ŞU ÇAMURUN,
ÜSTÜNDE Mİ DOLAŞTI,
YAŞADI SANIYORSUN?..



-------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

İNANMA!...
BİN DÖRT YÜZ YIL GEÇTİ DİYE ARADAN, 
PERİ MASALLARININ ŞEHRÂYİNİNİ AŞAN, 
MUHTEŞEM SERENCÂMI,
TÜL BULUTLAR ÜSTÜNDE UÇUŞARAK YAŞADI, 
BİR BULUTTAN BAŞKA BİR,
BULUTA KONA KONA,
TOPRAK O’NUN SADECE GÖLGESİNİ TAŞIDI, 
BU ŞEREF YETER O’NAL.
BU ŞEREF YETER O’NAL.



ŞEMAİL

ZÜLEYHÂ’YI KINAYIP DA HAZRET-İ 
YUSUF’U GÖRÜNCE ELLERİNİ KESEN­

LER, O’NUN MÜBAREK CEMÂLİNİ GÖR­
SELERDİ, KALBLERİNİ KESERLERDİ."

HAZRET-İ ÂİŞE 
-RADIYAIJAIIU ANHÂ-

BİR KAÇ KELİMEYLE ŞEMAİLİNİ,
O’NUN DA VASFETMİŞ RÂVİLER GERÇİ, 
Kİ BUNLARDAN BİRİ, ÎMÂM-I ALİ. 
O ŞÂH-I VELAYET,
BÜYÜK HABERCİ,
ESRÂR-I NEBÎ’DEN, MUHAKKAK, BELKİ, 
FAKAT VESÂİTİN SELÂHİYETİ, 
ÖNÜNDE TARTMALI BU RİVÂYETİ,
Kİ; BUNLAR
GÖZ
VE SÖZ,
DEĞİL Mİ SANKİ!..

£
NEYİ GÖREBİLİR, GÖZ DENEN VARLIK?! 
IŞIĞIN BİR HADDİ,
ONA,



------------------------------------------  İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ZİFİRİ
KARANLIK,
BİR ÂLEM DEĞİL MİDİR Kİ!..

&
ÜSTELİK ÇEŞİTLİ TE SİRE TÂBİ
OLDUKÇA GÖRÜLEN ŞEYİN İDRÂKİ!..
AŞKI.A NUR GÖRÜNEN,
KİNLE NÂR OLUR,
GALAT-I RU’YETE BİR MİSÂL OLUR,
EBÛ CEHİL İLE İMÂM-1 ALİ!..

SONRA GÖZE ÂİD BİR MA’LÛLİYET,
UMÛMÎ VE MEÇHUL OLARAK ELBET,
YOK MUDUR, SANIRIZ ORTADA ACEP?
KISMÎ OLMASAYDI BİLİNİR MİYDİ?!..
RENK KÖRLÜĞÜ DENEN,
MÂRUF MUSİBET!..

BİR DE ŞU VAR,
İHMÂLE GELMEZ,
TESBİTİ GÜÇ, FAKAT,
İNKÂR EDİLMEZ!..
DONMUŞ BİR HÜVİYET VAR MI CİHANDA?!
AYNI KALMAYARAK,
GÖRÜNEN ŞEYLER.
HER AN DEĞİŞİRLER,
BİRÇOK MÂNÂDA!..
BİLHASSA HİSLERE MA’KES ÇEHRELER!..

&
BUNLARI BİLMEYEN CESÂRET EDİP 
MEVLÂNÂ'NIN MEŞHUR RESSAMI GİBİ, 
KENDİNİ BİR MÂHİR NAKKAŞ ZANNEDİP,



KADİR M1SIR0ĞLU -------

KALKAR RESMETMEYE,
HUZÛRA GELİP!..

CV

GÖRÜNCE BU HÂLİ
O BÜYÜK VELÎ,
GÜLÜMSEYİVERİR BU BOŞ GAYRETE 
NAKKAŞ EN SONUNDA GELEREK DİZE, 
YIRTAR BİRBİRİNİ ASLA TUTMAYAN. 
TECRÜBE EDİLMİŞ YİRMİ RESMİ DE, 
YAPIŞIR HAZRETİN ETEKLERİNE!.. 
VELİSİ,
BU İŞTE!.. O BÜYÜK DİNİN!..
NEBİSİ OLAYDI,
SİZ O VAKİT DE,
NAKKAŞIN ACZİNİ BİR HESAB EDİN!..

djh

SONRA "SÖZ" DE, “GÖZ"DEN
ÜSTÜN MÜ SANKİ?!
O DA ÖYLE BİR VASITADIR Kİ; 
MUTLAK BİR MEDLULE MERBUT BİR LÂFIZ, 
ARANSA LİSÂNLAR BULUNMAZ BELKİ!..

&
RÛYÂ ÂLEMİNİN ŞARTLARI GİBİ, 
TERKEDİP GÖZÜ DE,
SÖZÜ DE BİR AN,
KİTAPTAN BAŞINI KALDIR,
VE UYAN,
AŞKIN O SİHİRLİ FECRİNDE BİRAZ!..
SIRSIKLAM GÖZYAŞI OL,
SERÂPÂNİYÂZ...
YÜRÜ!..
HAYALLERİN MÜNTEHÂS1NA!..
AÇILIR ZULMETİN KATLARI SANA,



------------------------------------------- İSLÂM i.DÜNYA GÖRÜŞÜ

AŞKIN ŞULESİNDE DAĞILIP BİR BİR,
SONRA BİR ÂN GELİR,
O NÛR BELİRİR,
KARŞINDA,
ÇILDIRTAN BİR İHTİŞÂMLAL.
FAKAT GÖRDÜĞÜNDEN İBÂRET SANMA!..
KİMBİLİR,
KAÇ BİN KAT HİCAB, ARDINDA,
SAKLIDIR HÂLÂ!..
ÇÜNKÜ O NURA,
AŞK VE İMAN NİSBETİNDE VARILIR,
HİCAB KALKAR,
YOL KISALIR!..
BEŞER TAKATİNCE,
NÜFUZ EDİLİR,
VE,
BİR DE,
SIR,
SAKLA YABİLENE VERİLİR!..
MUHAKKAK Kİ,
BÖYLE ER KİŞİLER DE VARDIR,
ANCAK UNUTMA Kİ;
YİNE DE,
O’NU BİLİŞ BU KADARDIR!..

s^>

NASIL BAŞKA TÜRLÜ OLABİLİR Kİ; 
ZUHURUNUN ŞİDDETİNDEN GÂİB, 
BİR CELÂL VE CEMÂLE SAHİP 
VE MÜTEÂL OLAN ALLAH, 
O’NA,
"HABİBİM!.." DEDİKTEN SONRA.
İMKÂN OLUR MU DAHA FAZLA. 
NÜFUZA!..
ASLA,
ASLA!..



SONSÖZ

Bir okyanusu, ondan alınmış bir bakraç suyun tahlili ile 
değerlendirmek kabilinden, âcizane bir gayretle İslâm Dünya 
Görüşü’nü anlatmak maksadıyla kaleme alınmış olan bu eseri 
bitirdikten sonra, onun geleceği hakkında da birkaç söz söyle­
meyi zarurî addediyoruz. Bunun için önce nihâî hükmü, sonra 
da bu hükmün esbâb-i mûcibesini (gerekçelerini) arz etmeyi 
uygun bulmaktayız. Öyleyse hemen şunu söylemeliyiz ki, bütün 
Dünyanın ve hâssaten hıristiyan Batı Âleminin yüzyıllardan 
beri aramakta olduğu huzur ve sükûnla -beynelmilel ölçüde- 
sosyal adaletin kâmil mânâda yegâne âmili olan İslâm’dır ki, 
onlar çok yakın bir gelecekte bu gerçeği idrâk etmek mazha­
riyetine nâil olacaklardır!.. Lâkin Batı insanının idrâki, körebe 
oynayan çocuklar gibi, “taassup” ve “menfî şartlanma” ile 
köreltilmiş bulunduğundan, o, neyi aramakta olduğunu da, nasıl 
araması gerektiğini de hâlâ bilememektedir. Bu sebepledir ki, 
Batı, “Haçlı Seferleri”, “Engizisyon Mahkemeleri” ve “Sen 
Bartelemi” katliamları gibi zulüm ve i'tisâf (yok etme) hare­



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

ketleri ile damgalandığı bütün bir Ortaçağ boyunca, kendisine 
bir komşu olan “Endülüs İslâm Medeniyeti”nden aşılanma 
şansını reddettiği gibi, “Sanayi İnkılâbının zuhuru ile elde ettiği 
teknik üstünlüğü harîs bir vampir iştihası ile bütün insanlığın ve 
hassaten hıristiyan olmayanların kanını emmekte kullanmaktan 
ictinab etmemiştir. Yeni birtakım usûllerle hâlâ devam eden 
bu -insanlık cevherine aykırı- emperyalist ve başkalarını aşağı 
görme yolundaki eme! ve davranışlar, onların hümanist olması 
gereken dinlerinde bile mâkes bulmuştur. Afrikalı zencileri, 
hayvan nakil şartlarından daha beter bir surette Amerika'ya 
taşıyıp, daha düne kadar köle olarak çalıştıranlar, nihayet, 
lütfen onların da insan olduklarını hatırlayıp, hıristiyan ola­
bileceklerini kabul etmiş, fakat onlarla bir ibadethanede bile 
birlikte bulunmaya tahammül edemeyerek zencilere mahsus 
olmak üzere “Babtist” mezhebini kurmuştur.

Gerçekten Sanayi İnkılâbı ile gücünün zirvesine ulaşmış ve 
Dünya'nın liderliğini elde etmiş olan hıristiyan Batı Âlemi’nin 
sicili, hiç de yüz ağartıcı değildir. O, asla faziletli bir medeniyet 
kuramamış, imkânları arttıkça, egoist emel ve iştihalan buna 
muvâzî bir surette azgınlaşmıştır. Tıpkı susuzluğunu gidermek 
için tuzlu su içen bir insan gibi, ihtiras ve iştihalarının her saf­
hada biraz daha kabarması ile bugünlere gelinmiştir.

“Avrupa Birliği” tecrübesiyle değişik kültürleri bir arada 
yaşatma imkânının peşinde koşarken bile bunun “Osman- 
Iı-İslâm Medeniyeti"ndeki şaheser tezahürünü görmezden 
gelerek hıristiyan Batı kültürüne imtiyaz ve inhisar tanımasıyla 
gerçek hümanizmden -hâlâ- fersah fersah uzak olduğunu ortaya 
koymuş bulunmaktadır.

Biz müslümanlar, Amerika’yı da Batı mefhumu içinde 
mütalâa ettiğimiz için, şunu söyleyebiliriz: Batıklar, başkala­
rının elindeki tabiî imkânları tebdil (değiş-tokuş) maksadıyla 
silâh sanayini dehhâmeleştirerek “nükleer” vasfındaki çapa



KADİR M1SIROĞLU ----------------------------------------------------------

ulaştırınca, bu silâhların aynı zamanda kullananı da perişan 
edeceği görülmüş ve bu sebeple bunlar, sadece bir tehdid 
vasıtası hâline getirilecek başka bir imha vasıtası aranmış ve 
bulunmuştur: Mikrop!

Gerçekten bugün artık, Çin ve Hindistan gibi nüfusu milyarı 
aşan ülkelere karşı mikrop üretip depolayarak bir “Biyolojik 
Harp Tekniği” ile Cihan tarihinde görülmemiş bir katliâm 
plânları yapılmaktadır. Allâh'ın plânından habersiz, bu, her 
istediğini yapabileceğini zanneden gafillerin, böyle ütopik 
felâket senaryolarını bir tarafa bıraksak bile altmış yıldan beri 
“Filistin'deki Dram"a, üç-dört senedir de “!rak”ta cereyan 
eden facialara kılı kıpırdamadan seyirci kalan ve hattâ bu fa­
ciaların gerçek sebebi kendisi olan Batıkların, nasıl bir İnsanî 
ve ahlâkî sükût noktasına varmış bulunduklarını görmemek ve 
anlamamak kaabil değildir.

Rûhunu, nefsanî ihtiraslarla zehirlemiş, dinini bizim “Hıd­
rellez Eğlenceleri”miz seviyesinde bir örf, âdet derekesine 
indirerek kiliseleri boşaltmış Batı insanının, bu “fazîlet karşıtı” 
tavırlarının gerçek sebebi acaba nedir? Önce şunu söyleyelim 
ki, zulüm pâyidar olmaz! O hadd-i azamîye yükseldiğinde, 
âmme vicdanında tebeddülat meyilleri uyanır ve bir çâre ara­
yışı başlar. Bu, tarihte hep böyle olmuştur. Bunun bir sebebi 
de mâsivaullah’ta “beka" sıfat-ı ilâhiyesinden zerre bir nasip 
bulunmamasıdır. Bundan dolayı her oluş, fânilikle mahkûm 
olup zâil olucudur. Lâkin her oluşun murad-ı İlâhî icabı bir vakt-i 
merhunu vardır. Galiba Batı Âlemi ve hattâ bütün Dünya için, 

bir tebeddülât vakt-i merhunu anbean yaklaşmaktadır.

Biz, hem yukarıdaki sualin bir cevabını ve hem de murâd-ı 
İlâhî gereğince vukuu gereken tebeddülatı, bundan otuz sene 
önce, o zaman haftalık olarak yayınlanmakta bulunan Sebil



------------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Dergimizde616 “Güneş Batıdan Doğarken” başlıklı bir yazıda 
anlatmıştık. Bugün, o yazıya ekleyecek pek az bir şey vardır. 
Önce bahsi geçen yazıyı dikkatlerinize arz edelim:

"İnsanların içinde doğup yaşadıkları fizikî ve coğrafî 
şartlar, onların yalnız uzviyetleri (organları) değil, aynı 
zamanda duygu ve düşünceleriyle karakterleri üzerinde 
de son derecede ehemmiyetli bir tesir icrâ eder. İlk defa 
büyük İslâm mütefekkiri İbn-i Haldun tarafından ortaya 
konulmuş olan bu gerçek üzerinde, bilâhare pek çok i'mâl-i 
fikr edilmiş ve bu müessir, bugünkü ilim âleminde artık 
çeşitli beşerî dauranışların temel sebeplerinden biri sayılır 
olmuştur. O derecede ki, fizikî ve coğrafî şartların yalnız 
insanlara değil, hayvanlar ve hattâ bitkilere bile şâmil ol- 
duğu'kabul edilmektedir. Sıcak güney memleketlerinden 
kuzeye doğru çıkıldıkça, bulûğ yaşının yükselmesi, bu tesirin 
uzvî gelişme üzerindeki ilk akla gelen neticesidir. Semâsı 
dâimâ kapalı ve sisli kuzey ülkelerinde intihar nispetinin 
yüksekliği de fizikî ve coğrafî şartların ruhî hayat üzerindeki 
müessiriyetinin herkesçe bilinen bir misalidir.

Harcıâlem (herkesçe kullanılan) tavsifiyle bir şiir, 
hikmet, efsâne, diğe'rgâmtıklar âlemi olarak bilinen Doğu 
Dünyast’nm asırlar boyunca arz ettiği şu hususiyetlerin, 
onun iklim ve tabiat şartları ile de alâkalı bulunduğu inkâr 
edilemez. Çin ’den Arab Âlemi’ne kadar bütün Doğu ülkeleri 
insanının hayal ve tecrîde istidadı, onların dînî tefekkür 
ve edebî mahsûllerinde âşikâr bir surette görülür. Uçsuz 
bucaksız bir çölde, açık, berrak, dipsiz ve sayısız yıldızla 
bezenmiş bir gökyüzünün beşerî tahassüs merkezi olarak 
gönlü, Rabbi remzeden (sembolize eden) sonsuza âid me­
yil ve alâkalar ile doldurmasından daha tabiî ne olabilir? 
Bunun içindir ki, Arab edebiyatında -frenklerin lâyıtmotif

616 Bkz: 13 Nisan 1979 tarih ve 171 sayılı Sebil Dergisi.



f

KADİR M1SIROĞLU ----------------------------------------------------------

dedikleri- sık stk tekerrür eden bir kelime ue tâbir olarak 
“yâ leyli” (ey gece) hitabına rastlanır. O derecede ki, bu 
tâbirin bir Şark ülkesi olan memleketimizde bile Arabla- 
rın gerçekçilikten uzaklıklarına îmâ ue târiz makamında 
kullanılması yaygındır.

Batı ve Doğu Dünyaları ve bu iki ayrı âleme mensup 
insanlar arasındaki zıtlıkların temel sebeplerinden birisi 
de -temas eylediğimiz- şu tabiat şartlarıdır. Bu sebepledir 
ki, Güneş’e, açık yıldızlı Gökyüzü’ne hasret olan Batı 
insanı, içine dönük, egoist ve aşırı akılcıdır. Şu keyfiyet, 
Batılı insan için temel iskeleti mücerred hakikatlerden 
(metafizik gerçeklerden) teşekkül eden semâvî dinlere ue 
hâssaten bunların son ve en mütekâmili olan İslâm'a karşı 
bir istidatsızlık ifade eder*41 Bu yüzdendir ki Batıklar, aslı 
semâvî ue binâenaleyh mücerred gerçeklerle dolu bir dini 
(Hıristiyanlığı) bile bu zatî meyillerinin rengine büründü­
rerek tahrif etmişlerdir.

Yüce dinimizde “kıyamet alâmetleri” arasında “Gü­
neş'in Batı’dan doğması” keyfiyetinin de beyârı ue ifâde 
buyrukmuş olduğu mâlûmdur. Biz, bunun Güneş'in rnâdden 
ue fiilen Batı'dan doğması gibi “âdetullâh”ı tebdil eden 
ue ona mugâyir görünen bir sûrette anlaşılması imkân ue 
ihtimalini reddetmeyerek, diğer bir istikamette değerlen­
dirilmesinden yanayız. Esasen şimdiye kadar "Güneş'in 
Batı’dan doğması” keyfiyeti, hep maddî ue fizikî olarak 
anlaşılmış ue İslâm Alemi’nde böyle bir kanaat yerleşmiştir.

647 Bugün turaya şunu da ilâve etmek isteriz ki. Batı Âlemi* nde her şey. onu 
ibdâ* edenlerin ruhlarındaki huzursuzluğa ma’kes bir muhtevâdadır. Yazılarına ve 
mimarîlerine kırık çizgiler hâkimdir. Mûsikîleri, ânl iniş ve çıkışlarla doludur. Müslü­
manların yazıları, mimarîleri ve musikîleri bunun tamamen aksi bir mahiyet arz eder. 
Bunun sebebi, hıristiyanlar ile müslümanlar arasındaki ruhî huzur farkıdır. Hıristiyan, 
Allah'a “ehadiyet” şifalıyla inanamadığı için, ruhî huzur ve sükûndan mahrum olup 
asabiyede doludur. Yazısında, mimarîsinde, musikîsinde, halta elbisenin darlığında 
bile bu sıkıntının îcâbı tezâhür etmektedir.
____________________________________________________________________



------------------------------------------------- İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Buna rağmen şu dînî kanaatin muhtevasındaki “Güneş” 
lâfzından asıl maksadın, “İslâm”olması düşünülemez mi? 
Bizi bu kanaate sevk eden bâzı sebepler mevcuttur:

Güneşin Batı'dan doğmasının kıyâmet alâmeti olarak 
bildirilmesi, onun pek geç tahakkuk edeceği gerçeğini de 
birlikte ifade eder. Hattâ bu keyfiyetin “Kıyametin bü­
yük alâmetleri” arasında zikredilmiş bulunması, bu, geç 
tahakkuk edişi daha da takuiye eylemektedir.

Diğer taraftan Batı insanının materyalist, egoist, akılcı 
ve menfaatperest oluşu da, onu ulviyyât ve tecride istidatsız 
kıldığından, İslâm’ın kabulünün en geç onun için mevzuu- 
bahs olacağı gerçeğini ortaya koymaktadır. Şu durumda, 
Güneş’in Batı'dan doğması ile Batıkların İslâm’ı kabulleri 
arasındaki müteradif “geçlik ve güçlük” bu hüküm ve 
inanıştaki “Güneş’in İslâm'dan ibaret olması” ihtimalini 
daha da kat’ileşmektedir.

Ayrıca zikrettiğimiz güçleştirici şartlara rağmen, bu­
günkü Batı Âlemi, böyle bir doğuşun ürpertili belirtilerine 
sahne olmaya başlamış bulunmaktadır. Hakikaten İslâm’ı 
neşir ve propaganda imkân ve faaliyetlerinin son derece­
de kifâyetsiz olmasına rağmen, Avrupa ve Amerika’da 
yüz binlerce insan “Hak Yol”u tutmuştur. Bu noktada 
“Zenci Miislümaniar" da hesaba katıldığında, bu yeni 
müslümanlann adetlerinin milyonlara vardığı malûmdur. 
Bilhassa Avrupa'da “İslâm’ı Seçenler”in yüksek tahsilli, 
müdekkik ve münevver insanlar arasında çıkması dikkati 
çekmektedir.

Bu gibi kimseleri hidâyet yoluna seuk eden sebep ve 
âmiller tahlil ue tedkik edildiğinde, bunların aklen ve zâ- 
hiren şu büyük neticeyi husûle getirmeye kifâyetsizlikleri 
dehşetle müşâhede olunmakta ve buradaki “tasarruf-i ila­
hiye” ibretli birsûrette tezâhür eylemektedir. Dolaşmakta 



KADİR MISIROĞLU 

bulunduğum Avrupa şehir ve kasabalarında karşılaştığım 
mülıtedîleri hidâyete götüren esbâba muttali’ oldukça, hep 
bu, kıyâmete yakın Güneş’in batıdan doğması hususundaki 
dînî esâsı hatırlamakta ve hayatımın miistesnâ heyecanlarını 
yaşamaktayım. Bu durum da şu dînî inanıştaki "Güne§”in 
“İslâm" olduğu hususunda bende yakînî bir kanaat husule 
getirmektedir.

Git gide dehhâmeleşerek (hudutsuz büyüyerek) ma­
teryalist Batı insanını daha da maddileştirip onun mâneuî 
duygularını dumura uğratan, gönül pınarlarını kurutan 
sanayi çarkları, arasına aldığı herkesi dehşetli bir iflâsın 
girdabına sürüklemiştir. Aurupa'da şu hengâmede başlayan 
“İslâmlaşma” hareketi, rûhunda bir zerrecik olsun îman 
istidadı kalabilenlerin, hazin bir gidişe isyanlarından doğmuş 
bulunmaktadır. Bugün, şu isyanı şahsî ve ailevî çevre ve 
çerçevesine karşt gerçekleştirebilen mahdut insan, gelecekte 
“Müslüman Batı”nın ilk mübeşşirleridir. Onlartn hareketi 
ile Batı’nın asırlardan beri kara bulutlarla kuşatılmış olan 
âfâkı, aydınlanmaya ve gurubun gönüllere sürür veren 
sıcak renk cümbüşü ile donanmaya başlamıştır.

Bu gelişme ve tecellînin beş milyondan ziyâde kardeşi­
mizin, velev iş ve ekmek temini sâikiyle de olsa, Avrupa'da 
bulunduğu bir zamana rastlaması, fevkalâde dikkat çekicidir. 
Onlartn çoğu da ülkemizde İslâm'ı lâytkıyla öğrenemeden 
bulunduklar: çevreden ayrılıp tamamen yabancısı oldukları 
yâd ellere gönderilmişlerdir. Bu sebeple bir kısmı ayakta 
kalamamış olsa bile, pek çoğu Avrupa’da -adetâ- yeniden 
ve hakikaten müslüman olmuşlardır Böylelerinin de inzi­
mamıyla bugün Batı öylesine bir ihtida hareketine sahne 
olmuştur ki, bunun gelişmesi yalnız Batı insanının değil, 
kendi insanımızın da yeniden fethine müncer olacaktır. 
Böylece de sevk-i kaderle bir peygamber mesleği olan 
“hicret”! ihtiyar etmek mevkiinde bırakılanların üzerinde 



------------------------------------------------- ÎSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

başlangıçta lahrnin ve tasavvur edilemeyen bir “kahırdan 
lütuf’’ tecellî etmiş olacaktır.

Avrupa'da küfrün karşısında ayakta kalabilmenin imti­
hanına memur bulunan bu kardeşlerimizin, İman ve cihad 
aşkı itibarıyla bilenişi “yarmlar”a İslâmî bir renk katacak 
en ehemmiyetli bir müessir olacaktır.

Bütün bu gelişmeler, yüzyıla yakın bir zamandan beri 
îmân vâdilerini Batı menşeli sislerin doldurduğu ülkemiz­
de de İslâm Güneşi’nin Batıdan tulü’ etmeye (doğmaya) 
başladığını gösteren mes’ud alâmetlerdir.

Rabbin, insanlığa ebedî bir hidâyet meşalesi olarak 
gönderdiği yüce Peygamberimizin müjdelediği “Batı Ro- 
ma’nın Fethi’’rıin de bu gelişmede bir ara merhalesi olarak 
pek yakın bulunduğundan şüphe edilmemelidir.

Asr-ı saâdette yaşayıp da İslâm’ın ilk doğuşundaki cehd 
ve gayretlere katılamamış olmanın üzüntü ve hasretini 
çekme ey müslüman!.. Senin yaşadığın zaman da pek ya­
kında öyle bir “ikinci doğuş” ve “diriliş’’e sahne olacaktır 
ki, ruhunun susadığı büyük fetih ve cihad iştiyakı hayal 
bile edemeyeceğin ölçüde temin ve tatmin olunacaktır! 
İşte nice zamandan beri küsûf hâlindeki “İslâm Güneşi" 
karanlıkları yırta yırta ufukta yükselmeye başlamıştır!.. 
Hem de beklenmedik bir surette, Batı’dan!..

Veyl (yazıklar olsun), kendini müslüman bildiği hâlde 
“Güneş Batı’dan Doğarken"bu büyük oluşun heyecanını 
duymayan ve gayrete gelmeyenlere!..”

Yazı, burada bitiyor. Otuz sene sonra buna ilâve edilebi­
lecek olan hususları kısaca şöyle ifade edebiliriz.

1-Otuz sene evvel benim bu yazdıklarıma bakarak Batı 
Âlemi'nin akşamdan sabaha İslâmlaşacağını zannettiğimi dü-



KADİR MISIROĞLU 

şünenler olabilir. Hemen söylemeliyim ki, Allâhu Aznnüşşân’ın 
zıt tecellîler arasında vâkîolabilecek tebeddülatı, bir tedriç, yani 
yavaş yavaş gerçekleşme esâsına merbut kıldığından ben o gün 
de gafil değildim. Bu gerçek, mutlak bir teyid-i İlâhîye mazhar 
olan Âhir zaman Peygamberinin davetindeki galebenin bile 
23 senede gerçekleşmiş olmasıyla sabittir. Binâenaleyh benim 
ümid ve beklentim, başlamış olan yeni bir mevsimin tabiî 
icabınca devam ederek vakt-i merhûnunda kemâle ermesidir. 
Bugünkü Roger Garaudy, Maurice Bucaille ve Martin Lings 
gibi mütefekkir mühtedîler bu oluşun mübeşşirleridir.

2-Meşhur Cariyle, “Kahramanlar” isimli eserini yazarken 
peygamberler arasında kahraman olarak Peygamber Efendimizi 
seçişini ‘'ülkesinin müslümanlaşması tehlikesi olmadığından, 
O’ntın hakkında doğrulan serbestçe söylemek imkânının 
mevcut bulunması”648 olarak kaydetmiştir. Bu demektir ki, 
bugün Batı Âlemi’nde “îslâmofobi” adı altında İslâm’ın düş­
man îlân edilmesi böyle bir tehlikenin (!) vârid görülmesinden 
başka bir sûretle kaabil-i îzâh değildir. Her ne kadar anarşi 
ile İslâm’ı yan yana getirerek düşmanlıklarına mantıksız bir 
gerekçe bulmaya çalışmaktaysalar da gerçek saik, Batı’nın 
İslâmlaşması korkusudur!

Buna ilâveten şunu da söylemek gerekir ki, I. Cihan Harbi 
sonunda, bizim sükûtumuzla birlikte tamamen çökmüş bulunan 
İslâm Âlemi, bugün uyanmaya başlamış ve müthiş bir yükselişe 
geçmiştir. Bu yükselişin, ruhları hâlâ kör taassubun karanlık 
dehlizlerinde mahpus bulunanlarda dehşet verici bir kıskançlığa 
âmil oluşu hesaba katılmalıdır. Onların misyonerlerinin Afrika 
ve Uzakdoğu ülkelerinde ekmek vererek din telkin etme yolun­
daki faaliyetlerinin neticesinin kocaman bir fiyasko olmasının 
da hasedin âmilleri arasında zikri gerekir!.. Bu durumda Batılı 
mutaassıp korkmasın da ne yapsın!..

648 Cariyle, a.g.e. sh: 40.



İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

3-Bu korkuyu takviye eden başka sebepler de vardır.

a-Her ilmî keşfin, Kur'ân-ı Kerîm’) te’yid etmekte oluşu: 
Buna dâir evvelce birçok misal zikretmiş bulunmaktayız. Bu 
oluşun gitgide artıp hızlanacağı da daha şimdiden bellidir.

b-Hıristiyanlığın lâ-aklî olan ilahiyatından yüz çevirerek 
lâ-dinî bir yolda yürüyenler, her gün çoğalmakta ve bunlar da 
asırlann yerleştirdiği İslâm'a karşı peşin hükümlülük taassubundan 
uzaklaştıkları için İslâm’a karşı daha serinkanlı bir bakış sahibi 
olmaları mümkün olmaktadır. Bu da ihtidaları süratlendiren 
bir diğer sebep olarak ortaya çıkmış bulunmaktadır.

c-Asıl ehemmiyetli olarak internetin keşfi ve kullanımının 
yaygınlaşması; Batı’da İslâm'ı -hem de- doğru olarak öğrenme­
yi kolaylaştırmaktadır. Artık hiç kimse, İslâm’ın ne olduğunu 
öğrenmek için, ne herhangi bir papaza bir şey sorar ve ne de 
öyle birinin yazdığı garazkârâne bir esere bakmak ihtiyacını 
hisseder. İnternetin başına geçince, İslâmî kaynakların hepsine 
de ulaşmak imkânı vardır. Bu takdirde İslâm’ın hakikati ile si- 
yah-beyaz derecesinde bir kafiyede karşılaşmasına artık hiçbir 
engel mevcud değildir. Üstelik nerede yaşıyor olursa olsun, 
orada mutlaka temasa geçebileceği bir müslüman cemaat, bir 
câmi veya cemiyet de mevcuddur.

Bütün bunlar gösteriyor ki, “Kâfirler hoşlanmasa da 
Allah, nurunu tamamlayacaktır.”649 meâlindeki âyet-i kerî­
menin kâmil mânâsı ile tahakkuk edeceği günlere doğru hızla 
gitmekteyiz.

"Görelim Mevlâ ti'eyler, 
N’eylerse giizel eyler. ”

Sâf Sûresi, âyet: 7.



ŞAHISLAR İNDEKSİ

-A-
Hz. Abbas (r.a.)- 58, 59 
A.Cerry Morrison- 230 
Abdullah ilmi Abbas (r.a.)- 59 
Abdullah ilmi Ömer- 45, 432 
Abdullah bin Sa*d- 391 
Abdullah hin Uyey- 452 
Abdiilaziz bin Abdullah er-Râcihî-18 
Abıhıkızlz Mecdi Tolun- 45, 176 
Abrtiilbâkî Gölpınarh- 136 
Abtliilkerim el-Cîlî- 176 
Abdullah bin Übeyye- 394 
Abdülmuttalıb- 312
Hz. Âdem (a.s.)- 21, 76, 101,

104, 105, 112, 162, 169, 172,
173. 183, 184, 185, 186, 187,
188, 190. 192, 193. 252, 349,
355. 429

Adnan Adıvar- 201, 250
Alımed Hamdı Akseki- 38, 163.

401, 422
Alımed Önkal- 135
Alımed Rıfat Efendi- 28 
Ahıned Rıza- 47
Ahmed Yüksel Ö2emre- 17 
Dr. Alfred Adler-324
Hz. Âişe (r.anha)- 375, 409, 431,

444, 452

Aleksandre Friedınann- 61, 62 
Hz. Alı (r.a.)- 16, 28, 59. 90, 387, 

392, 438, 445, 449
Ali bin Abbas- 257
Ali el-Cübbâî- 129
Ali Fuad Başgil- 55 
Ali Şahbaz- 437
Aliya İzzetbegoviç- 435, 436 
A.Fikri Yavuz- 28
A. Reşid Turna  gll- 196, 197, 199,

213, 383
Ali Arslan- 20
Ammar bin Yâsir- 59 
Aristib- 49
Aristo- 19, 28, 34. 46, 49, 68, 158.

267, 355
Arthıır LitnlıJey David- 207
Atik Sinan (Mimar)- 205, 206. 

207
Augııste Comte- 46, 47. 86, 158.

183. 269

- B -
Bâbilll Sibbî- 66
Bahaddin Sağlam- 77
Batlamyııs- 256
Bazan- 59
Bekir Topaloğlu- 30



Beıctoın- 49
Bergson- 175, 347 
Bermırd Sh<ıw- 200 
Beşir Çelebi- 205 
Bilâl-i Habeşî- 394, 455 
Birûnî- 258
Blsmark-344
Bremond-384 
Brlstley- 259 
Buda-427

-CÇ-
Cebele bin et-Eyhem- 197, 204, 

205
Celim bin Süfviin er-Râsibî- 96,

363
Celâleddiıı I (arzemşalı- 126 
Celal Nûrl Bey- 48
Celal Şengör- 187, 188 
Cervuntus-228
Clotil de Vîiiix- 47
Coıııte ile Gobiııeaıı- 147 
Copernic- 67
Hz. Cıiveyriye (r.a.)- 434, 435 
Çelebi Melııned- 354

- D -
Dura- 28
Danvin- 86. 147. 187. 188 
Hz. Davud- 45. 146, 233 
Demokritos- 47, 346
Descartes- 33. 34.35, 158, 162.

346, 347
Don Klşot- 228
Draper- 258
Durkheim- 147

- E -
Hz. Ebûbekir (r.a.)- 58, 90, 135,

tSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

203, 241, 382, 389 390, 393,
445, 449. 453

Ebûbekir el-Cessas- 242
Ebûbekir Muhammet! er-Râzî-

257
Ebûbekir Sifil- 18
EbÛ Cehil- 135, 451 
Ebû Hüreyre (r.a.)- 218. 283 
Ebu'l-Berekât es-Süveydî- 30 
Ebu'l-Hasen el-Eş’arî- 129 
Ebu'l-Hasan el-Mâverdî- 243 
Ebu'l-Kasım- 257
Ebû Musa Câbir- 259 
EbÛ Saîd el-Hudrî- 279 
Ebussuud Efendi- 245, 361 
Ebû Süfyan- 445, 448, 451, 452 
Ebu Tâlib- 394, 448
Edvvln Hubble- 60, 62
Eflatun (Platon)- 19, 61, 158, 346 
Elnsteîn- 61, 62, 370
Ekber Şah- 26
Ekrem Buğra Ekinci- 71, 241, 

245
Elmalık M. Hamdı Yazır- 28, 33,

56, 57, 182
Enes bin Mâlik (r.a.)- 208 
Epikür- 49, 346
Ernest Kreschmer- 116
Erzurumlu İbrahim Hakkı- 115,

116

- F -
Fahreddin er-Râzî- 166. 25S 
Fârâbî- 33, 45, 258
Faruk Güventıirk- 121
Fâtıma Mehlikâ Mısıroğlu- 113, 

222
Fâtımatu'z-Zehrâ (r.anha)- 60, 438



KADİR MISIROĞLU

Fatih Sultan Mehmed- 205, 206,
207, 213, 225

Fazlurrahman- 29
Feııelon- 201
Ferganalı Mehmed- 258
Ferîd Devellioğlu- 45
Ferid Kam- 37, 38
Feihullah Gülen- 29
Feyzi Ali Asgar- 29
Filibeli Ahmed Hilmi- 47, 48, 159 
Fîrdevsî- 27
Firavun- 135, 168
Fredrik (HJ-258
Freud- 85, 86, 114, 147

-GĞ-
Galile- 201
Gâlip Ataç- 47
Gandi- 220
Genn Ginsen- 64, 270
Georges Lemaitre- 62
Georgias- 267
Gerardt Hooft-370
Goetlıe- 87, 350, 441
Gregnire- 391, 392
Gressy Morrison- 66
Gııstave Le Bon- 189

- H -
Haccac-ı Zâlim- 96, 140, 141,

142
Hz. Hafsa- 313, 446
Hakem bin Abdurrahman- 260 
Hâlid bin Velid (r.a,)- 387
Halife el-Mansiır- 256
Halife el-Me'mun- 45, 256
Halife Mu’tasım- 41
Halil İnalcık- 28

Hz. Hamza (r.a.)- 450, 451
Harun Reşîd- 41, 45 
Hârut- 181
Hz. Haşan (r.a.)- 16, 432 
Haşan Basrî (k.s.)- 96
Hz. Hatice (r.a.)- 394, 442. 443 
Hz. Havva (a.s.)- 188 
Herbert Grııhl-221
Herbert Spencer- 187
Hızır (a.s.)- 28. 90, 124, 125, 126 
Hikmet Tanyu- 74
Hilmi Ziya Ülken- 40, 48, 152 
Hİnd-451
HülagÛ- 261
Hz. Hüseyin (r.a.)- 432
Hüseyin Atay-.163, 164 
Hüseyin Efendi- 44
Hüseyin Kâzım Kadri- 238, 239 
Hüsrev Pervîz- 59

- I İ -
İbn-İ Bendi- 260
İbn-i Haldun- 40, 110, 468 
İbn-i İshak- 312
İbn-i Rüşd- 46, 258 
İbn-i Sina- 33, 45, 257, 258 
İmam Birgivî- 245 
Hz. İbrahim (a.s.)- 28, 433 
İbrahim Hakkı Konyak- 207 
İbrahim Ozdcmir-226
Hz. İdris (a.s.)- 181
İmam-ı A'zam Ebû Hanife- 54,

164, 167, 360, 367, 371 
İmam Ebû Yusuf- 239, 360 
İmam-ı Gazali- 46. 47. 258 
İmam Muhammed- 360
İmam NeveVî-429
İmam-ı Rabbani (k.s.)- 26



------------------------------------------------

İmam Şâfiî- 242. 360
İmam Züfer- 245
Hz. İsa (n.s.)- 24. 66. 73. 74, 163,

349. 427
İskender'i Kebîr- 17, 27 
İskender Türe- 28
İsmail Feııııî Ertııgnıl- 34. 47.

60, «1, 82, 188, 189, 190, 249.
250

İzmirli İsmail Hakkı* 32, 33 
İzzeddiıı biıı Abdıısselâm- 247 
İzzet Öztürk-226

- J-
Jean Jack Roıısseaıı- 201 
Julieıı Cesurini- 213

- K-
Kadızfıde- 43, 44, 45 
Kadir Mısıroğlıı- 16, 17,
Kant- 35. 158, 347 
Kardinal Aksinıiııİs- 260 
Kari Marks- 86, 147 
Keith C. Moure- 234 
Kindî- 33, 45. 258 
Koca Hüsrev Paşa- 198
Kral «Inlıtı- 200 
Kont Bertarıı- 261 
Konyak Mehmed Vehbi- 28

- L-
Ladislas- 212. 213
Lamark- 187 
Lavvezye-259
Leibniz- 62, 158, 346
Lombrosu- 114 

®Luka-73
Lııther- 247
______________________________

İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

- M -
Mabed el-Cühenî- 96, 362
Mahir Kaynak- 29
Markos- 73
Martin Lings- 473
Mârut- 181
Matyus- 73
Maurlce Bucaille- 234, 473 
Max Muller-160, 163 
Mehmed Akif Ersoy- 403 
Melımed Ali Aynî- 37 
Mehmet Borat- 226
Melımed Niyazi Özdemir- 29 
Mehmet Oruç- 18 
Mehmed Said Hatipoğhı- 240 
Mevlânâ (k.s.)- 174, 278, 279 
Mevlânâ Şiblî- 198 
Mimar Sinan- 226
M. Kemal Paşa- 27
Monteskiyo- 201
M. Rahmi Balaban- 233 
Hz. Muaviye- 361
Muaz bin Cebel (r.a.)- 153, 241 
Muhammed Bakır- 54 
Muhammed Ebû Zehrâ- 54 
Muhammed Hamidullah- 224 
Hz. Muhammed Mustafa (s.a.v.)-

17, 30. 75, 77. 148. 154, 171, 
172. 173, 176, 193, 194. 208,
210, 243. 260. 344, 387, 439,
440. 441, 442, 447

Muhayrık- 312
Muhyiddin İbn-i Arabî- 33. 61,

115. 170, 174, 176
Murad Hâfızoğlu- 245
Murtezâ Âyetullah Mutahhurî- 20 
Hz. Mûsâ (a.s.)- 73, 84, 124, 125,



KADİR MIS1ROĞLU

126, 135, 166, 168 
Muşu Biraderler- 258 
Mustafa Muslihiddin Efendi- 46 
Mustafa Öz- 164, 170 
Mustafa Reşid Paşa- 47 
Mümtaz Turhan- 116 
Münir Yükselmiş- 226

- N -
Nfıima-40
Nazım Durmuşoğlu- 122 
Nâzını Hikmet- 151 
Necip Âsim Binyunaki- 207 
Nevzat Kor- 226
Nietzsclıe-428
Nilıad Erim- 228
Nîlıad Keklik- 33 
Nuri Gençosman- 174

- O Ö -
Oktar Önder- 121
Hz. Osman (r.a.)- 445 
Osman Ergin- 45
Osman Keskioğlu- 54
Hz. Örner (r.a.)- 197, 198, 204, 

205, 225, 239, 240, 241, 242,
243, 244, 282, 312, 313, 334, 
389, 390, 432, 445, 446, 452 

Ömer bin Abdülaziz- 241, 242 
Ömer Fevzi Mardin- 77 
Ömer Lütfi Mete- 29
Ömer Nasuhî Bilmen- 42, 53, 72,

237, 334, 340
Ö. Rıza Doğrul- 28. 198

- P -
Papa IH. İnnocent- 200 
Paskal- 15, 35
Petra Kelly- 221

Pimoııof- 27
Pisagor (Pytlıagore)- 19

- R -
Rahip Feııder- 30
Ruhmetuilah Hindi- 30 
Hoger Garııudy- 202. 473 
Roıvaıı VVilliaıns- 200. 213 
Hz. Rııkiye (r.ıı.)- 442

-SŞ-
Sabrı Esat Siyavuşgil- 47
Sa’d bin Ebî Vakkas (r.a.)- 225,

388, 390
Saffan bin Ümeyye- 451 
Hz. Safiyye (r.ıı.)- 445 
Said Halim Paşa- 99
Saıııt Anselm- 34, 346
Saint Thomas- 347, 355
Salzmaıırı- 152
Sarah David- 207
Sava Paşa- 88, 89, 209
Sehl İbni Rebî (r.a.)- 217
Hz. Şevde (r.a.)- 446 
Seyyid Kııtub- 20
Shakespcare- 228
Sigrld Huııke- 254, 255
Sivâsî Efendi- 43, 44, 45 
Sokrat- 346
Spinoza- 34, 158, 346, 347
Stuart Mili- 49
Suat Yıldırım- 234 
Sultan Abdülaziz- 30 
Sultan Abdülmecid- 116, 198 
Sultan II. Abdillhamid- 88 
Sultan II. Murad- 212, 213 
Sultan IV. Murad- 43, 45
Sultan Reşad -100,



Hz. Siileyman- 45. 146
Süleyman Hnyrl Bnlayır- 250 
Süleyman Şah- 126 
Süraka- 135
Şalı Alııned- 30
Şalı Veliyııllah ed-Dihlevî- 30, 

118
Şcmsedclin Günaltay-20, 45, 262. 

290
Şeyh Bedreddin- 354
Şeyh Mulıammed Nûrularab-

116, 117
Şeyh Şerafeıldin Efendi- 100,

101
Şeyhülislâm Yahya Efendi- 44 
Şirııye- 59

- T-
Talıir Hâşhnî Balcıoftiu- 41 
Tevfllc Fikret- 250 
Thomas Carlyle-440, 473
Timur- 354
Turhan Bulgurlu- 121 

Tûsî- 258

-uü-
Ukkâşe (r.a.)- 455, 456 
Ümmii Fadl (r.anha)- 59
Hz. Ümmü Gülsüm (r.a.)- 442

İSLÂM DÜNYA GÖRÜŞÜ

Hz. Ümmü Seleme (r.a.)- 444,
446

- v w-
Vahiduddın Han- 65, 66, 67, 69 
Vâsıl bin Atâ- 96
Volter- 201, 402 
VVerner Heisenberg- 370

- Y-
Yıldırım Beyazıd- 354
Yuhanna- 73
Yunus Emre- 295
Yümni Sezer- 18

-z-
Zeki Velidi Togan- 26, 27
Zenon- 268
Zerdüşt 28
Zeyd bin Harise (r.a.)- 198, 445 
Hz. Zeyneb (r.a.)- 442, 452
Hz. Zeyneb binti Cahş (r.a.)- 445 
Hz. Zeyneb binti Huzeyme (r.a.)- 

446
Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu- 40 
Ziya Paşa- 37, 182, 289 
Zührc- 181
Zülkarneyn- 17, 27, 28,



Değerli Okuyucu ! .. • ' • * .

• İslâm DUnya Görüşü, ilim ve ihatası sonsuz ohn
Cenab ı Hak l.ar fin !an va’z edilmiş (ortava konulmuş)
.Iduğuııdan insan fıtratı ve kâinat w,eıv deriyle tam ve

mutlak bit mutabakat halindedir Fakat Onun zengin
muhtevasını , umûmi umdeleri (prensipleri ) itil kiriyle
kavrayarak kendi tefekkür ve tahassüsünü O ’nıııı ruhu
ile aynılı’sliremeyenler çeşitli lezadhra siıniklenmekkn
kurtulamazlar * • •

hııtezadhrııı Hoşgörü Dinler Artısı l ivah »j
yL Kur 'an ‘da Tarihsellik giln p lyjco lYıaskarJıkbrını
in dir ’.n iddialm vesilesi üc serdedilen bâtıl •/mishtk .
fikir dünyamız adeta cıvık bir Iralcık deryası haline
vlmis biılı .ümükledir .

Pli bulat.ligin. uydurma dil taraftarlığı ve ’sınaiılı ya
dâir yakışıksız değerlendirmeler gibi pek c k ıısûh bir
bıyli ek» akdiddc ayak kaydıran esasi yatkın tları vc
likenleri vardır ' M • • .

Böyle bir mevsimde Hak Bâtıl tefriki için vıhic i
kıyâsıolacak idamı prensipleri t plu ’ ’ir hâkle •kuyucuya

. sunan bu eseri yıyıııhmaktan cidden büyük bir şeref ve
bahtiyarlık duymaktayız!. • ’ •

8 0 0 3 4 4


