KARLHEINZ
DESCHNER
Kriminal-
geschichte des
Christentums

_ BAND 4
FRUHMITTELALTER










Zu diesem Buch

Diese ersten dreihundert Jahre des Frithmittelalters waren eine Zeit
des wrbulenten Aufbruchs und Umbruchs, aber auch des Fortwur-
stelns, eine Zeit, wild und blutbefleckt wie kaum eine, und doch
weihrauchgeschwingert, in der das Abendland, Europa, Deutschland
entstehen. Es kommt zur Abspaltung von Byzanz, der Ostkirche.
Der Krieg mit dem Islam beginnt. In Rom mausern sich die Pipste zu
michtigen Herrschern, die sogar gegen den Kaiser rebellieren.

Papst Gregor 1., «der Grofle», der einzige Papst des Mittelalters
und der Neuzeit mit dem Titel eines Kirchenlehrers, ist ein Law-and-
order-Typ, ein Mann der doppelten Moral, der immer wieder Bufle
predigt und den nahe bevorstehenden Weltuntergang, selbst aber die
Ausbreitung pipstlicher Macht um jeden Preis betreibt, wozu er Ker-
ker und Folter, Geiselnahme und Pliinderungen empfiehlt, doch auch
mit Bestechungen, Steuererleichterungen, papalen Renten zu operie-
ren versteht und neben all seinen Attacken auf Schismatiker, Ketzer
und Heiden noch Zeit findet, Werke zu schreiben, die von Geistlosig-
keit, Aberglauben, Banalitit und Absurditit strotzen.

Den Abschlufl dieses Bandes bilden die Kapitel iiber Karl, den so-
genannten Groflen: seine widerrechtliche Alleinherrschaft, seine op-
portunistischen Beziechungen zu den Pipsten, seine Zerschlagung des
Langobardenreiches auf pipstliches Dringen, seine iiberaus blutige
dreifligjihrige «Schwertmission» bei den Sachsen, seine Zerstérung
des Awarenreiches.

Der Autor

Karlheinz Deschner, geboren 1924 in Bamberg, im Krieg Soldat, stu-
dierte Jura, Theologie, Philosophie, Literaturwissenschaft und Ge-
schichte. Seit 1958 verdffentlicht Deschner seine entlarvenden und
provozierenden Geschichtswerke zur Religions- und Kirchenkritik.
Der forschende Schriftsteller lebt in dem durchaus katholisch geprig-
ten Frankenstidtchen Hafffurt am Main. Fiir seine Forschungen
wurde er mit zahlreichen Preisen ausgezeichnet.

Weitere im Rowohlt Taschenbuch Verlag erschienene Binde der
«Kriminalgeschichte des Christentums»: Band 1 «Die Frithzeit» (ro-
roro 19969), Band 2 «Die Spitantike» (rororo 6o142), Band 3 «Die
Alte Kirche» (rororo 60244), Band § «9. und 10. Jahrhundert» (ro-
roro 60556), Band 6 «11. und 12. Jahrhundert» (rororo 61131), Band
7 «13. und 14. Jahrhundert» (rororo 61511), Band 8 «15. und 16. Jahr-
hundert» (rororo 61670). Im Buchverlag sind erschienen: «Opus
Diaboli», Reinbek 1987; «Die Politik der Pipste im 20. Jahrhun-
dert», Reinbek 1991; «Oben ohne», Reinbek 1997; «Memento!»,
Reinbek 1999.



KARLHEINZ DESCHNER

Kriminalgeschichte
des Christentums

Band 4
FRUHMITTELALTER

Von Kénig Chlodwig I. (um 500)
bis zum Tode Karls «des Grofen»(814)

ROWOHLT TASCHENBUCH VERLAG



4. Auflage Juni 2014

Verdffentlicht im Rowohlt Taschenbuch Verlag,
Reinbek bei Hamburg, August 1997
Unverinderter, fotromechanischer Nachdruck
Copyright © 1994 by Rowohlt Verlag GmbH,
Reinbek bei Hamburg
Umschlaggestaltung any.way, Wiebke Jakobs
(Foto: Reiterstatue Kaiser Karls des Grofien,
Bronze, Musée Carnavalet, Paris /
Bildarchiv Preuflischer Kulturbesitz, Berlin)
Gesamtherstellung CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978 3 499 60344 0



-

W

wa

INHALT

Uberblick 11

Von iiberzeugten Untertanen zu iiberzeugten Herren 14

. KamitewL: Die Einfithrung des Christentums bei den Germanen 25

Zur Verbreitung des Christentums im Westen 27 - Konversionsmethoden und
-motive 29 - Jesus Christus wird zum germanischen Haudegen oder Vom
«Griff ins Leben» 32 - Apologetische Ausfliichte 35 - Von der Altlast 37 -
«Demonstrative Zerstérung . . .» 39

Kariter: Chlodwig, der Begriinder des frankischen Grofreiches 47

Die Heraufkunft der Merowinger 49 - Kometenhafter Aufstieg eines Staats-
banditen 52 - Ein grofes Blutbad und das erste Datum deutscher Kirchenge-
schichte 54 - Konig Chlodwig und zwei «Heilige Gottes» 57 - Chlodwigs
Burgunderkrieg (500) — «das Gliick des Reiches» und ein hl. Landesverriter 61 -
Die Westgoten 65 - Der Krieg gegen dic Westgoten 68 - Miissen wir uns frei
machen von moralistischer Wertung der Geschichte? 74

. KariteL: Die Chlodwig-Séhne 79

Reichsteilung und Auvergnatenaufstand 81 - Der Burgunderkrieg 523/524 —
von einer Heiligen gefordert, gegen einen Heiligen und Mérder gefiihre 83 -
«Lieber tot als geschoren . . .» Eine Heilige gibt Order, ihre Enkel zu ermor-
den 87 - Die Vernichtung des Thiiringerreiches und die Ausrottung seines
Kénigshauses 89 - Weitere Kriege gegen Goten und Burgunder 91 - Theude-
bert 1. — «magnus», «religiosus», «christianissimus princeps», «eine Art
Gipfel» 95 . Morderkonige und Morderpipste 97

KaPiTEL: Die Langobardeninvasion 103

Der Einfall 107 - Kollaboration und Bekehrungseifer xro

. KariTeL: Die spaten Merowinger 113

Die Chlodwig-Enkel 116 - «. . . wiirdig einer Messalina und Agrippina» 118 -
Chilperich I. - Kriegsziige und geistliche Lieder 120 - Prilaten und hoher Adel
dringen an die Macht 124 - Gundowalds Revolte und bischéfliche Uber-



I0.

laufer 126 - Konig Guntram beweist seine Heiligkeit 129 - Papstliche Kriegs-
wiinsche 131

. KariTer: Die Westgoten werden katholisch 137

Die Griindung des spanischen Westgotenreichs 139 - Die Katholisierung der
Sucben 141 - Der Arianer Leowigild und dic katholische Opposition 142 - Ein
Rebell und Verriter wird heilig 144 - «... von der Glut des Glaubens ent-
brannt» oder «Katholik werde ich niemals» 148

. KAPITEL: Papst Gregor 1. (590-604) 155

Weltflichtig und karrieregeil 157 - Der Titelstreit mit dem «Faster», die
«Sucht nach eignem Ruhm» 161 - Im Staub irdischer Beschiftigung 165 - Der
Mann der doppelten Moral 167 - «Anders zu denken als die Mehrheit . . . cin
fast todeswiirdiges Verbrechen» 171 - Gerecht und liebevoll gegen die Juden?
177 - Geschifte vor dem Weltende oder Vom «Eigentum der Armen» 179 -
Sklaven brauchen und verbrauchen wie das Vieh oder «Die Verschiedenheit
der Stinde» 183 - Manchmal noch mit dem Kaiser, manchmal schon gegen ihn
185 - Der Heilige Vater empfiehlt Riickenangriffe, Geiselnahme und Pliinde-
rung 190 - Papst Gregor umjubelt einen Kaisermorder 194 - Die pipstliche
Propaganda in England beginnt 198 - Bildungsverichter und Weltuntergangs-
prophet 202 - Von Ochsen, Eseln und Gregors Hiobkommentar 206 - Selbst
des Groflen groter Stufl weist noch «nach vorne . . .» 209 - Reliquien — oder
Liigen, daf sich die Balken biegen 215

. KApPITEL: Brunichild, Chlotar II. und Dagobert 1.

oder «Die Verchristlichung des Konigsgedankens» 221

Papst Gregor 1. hofiert «ein wildes politisches Tier» 223 - Brunichilds Unter-
gang und der erste Hohepunkt in der Verchristlichung des Konigsgedankens
227 - Derhl. Hochverrdter von Metz 230 - «Angst und Schrecken» und immer-
wihrendes Gebet unter Dagobert 1. 233 - Mission und Massaker 235

. KapiteL: Die Kirche in der Merowingerzeit 241

Eine Art heiliges Krebsgeschwiir 244 - Unwissend, hochkriminell und gut
katholisch 247 - Zwei beriihmte Reprisentanten 250 - Machtgeile Speichel-
lecker oder «Sie sind die handelnden Personen . . .» 253 - Thron und Altar 255 -
«... cher materielle Interessen der Kirche des Merowingerreiches»? 259 -
«. . .ein tiefes Niveaun, «. . . ein barbarisches Niveau» 264 - Kleine Revue der
Gottesmanner 269 - Rebellion im Nonnenkloster 271 - «. . . und begaben sich
nach Marseille» oder Ohne Jude bleibt der Christ gesund 274

KapiTeL: Die Heraufkunft der Karolinger 277

Blutiger Auftake unter Bischof Kunibert, Pippindes Alteren Sohn Grimoald
und dem hl. Sigibert 279 -. . . und viel Frommes 282 - Die hl. Balthilde tétet neun
Bischofe 284 - Ebroin und Leodegar, Antichrist und Nachfolger Christi 286 -



II.

I2.

13.

14.

15.

Pippin I1., «der immer sogleich auf seine Feinde losstiirzte . . .» 292 - Schwert-
mission bei den Friesen 295 - Karl Martell «. . . mit vielem Blutvergiefen» und
«mit Gottes Hilfe» 297 - Der Aufbruch des Islam 300

KariTeL: Der hl. Bonifatius,
«Apostel der Deutschen» und Roms 307

Befreiung von «allem Unflat» bei Hessen, Thiiringern und Sachsen — und
etwas BlutvergieBen 310 - Wiehernde Hengste, heilige Nonnen und ein «so
gewinnbringendes Geschift» 314 - Der «Pfaffenwinkel» entsteht 317 - Der
Anfang vom Ende der Agilolfinger oder Bayern gerit ins rémische Netz 318 -
«Setze den Kampf weiter fort, Geliebtester . ..» 321 . Blutiger Krieg um
Bayern und pipstliche Winkelziige 328

KapiTeL: Aufstand des Papsttums und Bilderstreit 333

Die Kirche verflucht einen Papst 336 - Rom rebelliert gegen Byzanz 340 - Bii-
cherverbrennungenund Schiachten—die Katholisierung der Langobarden 346 -
Der Bilderstreit beginnt 349 - Eine pipstliche Revolution scheitert 353

KariTeL: Die Entstehung des Kirchenstaates durch Kriege
und Raub 361

Pipstliches Lavieren zwischen Byzanz, Langobarden und Franken 363 - Der
zungenflotte Zacharias beschwiitzt die Langobarden 367 - Karlmanns Schwa-
benmassaker und das Bistum Konstanz 369 - Pippin III. — «ein guter Christ»
und «ein grofler Soldat» 371 - Die «folgenschwerste Tat des Mittelalters» 374 -
Offener Rechtsbruch und Trennung von Byzanz 377 - Der Kult und Trick mit
St. Peter 381 - Der vom Papst gesalbte Thronrduber und Kénig «von Gottes
Gnadenn» fiithrt zwei Kriege fir den Papst 383

KariTeL: Die «Konstantinische Schenkung» 391

Das katholische Mittelalter — ein Eldorado klerikaler Filschung 393 - Einige
Beispiele fiir geistliche Filschungen von Konzilsakten, Reliquien und Heili-
genleben 336 - Beispiele fiir bischofliche Filschungen vor allem aus macht-
und besitzpolitischen Griinden 399 - Entstchung und Bedeutung der «Kon-
stantinischen Schenkung» 405 - Die Aufdeckung der Filschung 409

KariTeL: Karl 1., der sogenannte Grofe, und die Pipste 413

Kriminalexzesse am pipstlichen Hof beim Machtwechsel im Frankenreich
415 - Papst Stephan 11l treibr zu einem weiteren Langobardenkrieg 420 -
Widerrechtliche Alleinherrschaft Karls und beginnender Krieg fiir den Papst
426 - Hadrians Besitzgier und Karls Raub des Langobardenreiches 432 - Ge-
nug ist nichtgenug 439 - «. . . schickt sogleich ein Kriegsheer» - Papst Hadrian
hetzt gegen Benevent 442 - Ein {unechtes) Martyrium und eine (fast echte)
Kaiserkronung 446



16. KAPITEL: Karl «der Grofle» und seine Kriege 453

1. Die blutige «Missionierung» der Sachsen (772-804) 455 - Rauben und
christianisieren — «ein Stiick frankischer Regicrungspolitik» 457 - Beginn ka-
rolingischer Kultur bei den «Erzheiden» oder Mit «christlichen Fahnen nach
Sachsen hinein» 460 - Mission nach «den militdrischen Stoflinien . . .» 463 -
Schlappe in Spanien oder «Hier beginnen die Kreuzziige» 465 - Der Sachsen-
schldchter, «ein paar Nullen zuviel» und «die einfache Ruhe eciner grofen
Seele. . .» 468 . «Wie nun iiberall Friede war .. .» 472 - Letzte Aufstinde,
Vernichtungskrieg — und «die stille Hoheit des Krummstabes» 475 - Karls
Blutgesetze 478 - 2. Die Beraubung und Ausléschung der Awaren (791-803)
480 - Karls kurzer Prozef mit Tassilo 481 - Ersichlich ein heiliger Krieg 485 -
Wieder einmal: Kriegsgewinnler Kirche 491 - 3. Die systematische Offensive
gegen die Slawen beginnt 493 - Eins im Verbrechen - eins in der Heiligkeit 497

ANHANG 507

Anmerkungen 509 - Benutzte Sekundairliteratur 563 - Abkiirzungen 591 - Register
593 - Uber den Autor 617 - Das literarische Werk Karlheinz Deschners 619



Gewidmet besonders meinen Freunden Alfred Schwarz und Herbert
Steffen sowie allen, deren selbstlosen Beistand ich, nach dem steten
meiner Eltern, dankbar erfubr:

Wilhelm Adler

Prof. Dr. Hans Albert

Lore Albert

Klaus Antes

Else Arnold

Josef Becker

Karl Beerscht

Dr. Wolfgang Beutin

Dr. Otto Bickel

Prof. Dr. Dieter Birnbacher
Dr. Eleonore Kottje-Birnbacher
Kurt Bir

Dr. Otmar Einwag

Dr. Karl Finke

Franz Fischer

Klire Fischer-Vogel

Henry Gelhausen

Dr. Helmut Hiufler

Prof. Dr. Dr. Norbeit Hoerster
Prof. Dr. Walter Hofmann
Dr. Stefan Kager und Frau Lena
Hans Kalveram

Karl Kaminski und Frau
Dr. Hedwig Katzenberger
Dr. Klaus Katzenberger
Hilde und Lothar Kayser
Prof. Dr. Christof Kellmann
Prof. Dr. Hartmut Kliemt
Dr. Fritz Kéble

Hans Koch

Hans Kreil

Ine und Ernst Kreuder
Eduard Kiisters

Robert Machler

Jiirgen Mack

Volker Mack

Dr. Jorg Mager

Prof. Dr. H. M.

Nelly Moia

Fritz Moser

Regine Paulus

Arthur und Gisela Reeg
Hildegunde Rehle

M. Renard

German Riidel

Dr. K. Riigheimer u. Frau Johanna
Heinz Ruppel und Frau Renate
Martha Sachse

Hedwig und Willy Schaaf
Friedrich Scheibe

Else und Sepp Schmidt

Dr. Werner Schmitz

Norbert Schneider

Alfred Schwarz

Dr. Gustav Sechuber -

Dr. Michael Stahl-Baumeister
Herbert Steffen

Prof. Dr. Dr. Wolfgang Stegmiiller
Almut und Walter Scumpf
Artur Uecker

Dr. Bernd Umlauf

Helmut Weiland

Klaus Wessely

Richard Wild

Lothar Willius

Dr. Elsbeth Wolffheim

Prof. Dr. Hans Wolffheim
Franz Zitzlsperger

Dr. Ludwig Zollitsch



UBERBLICK

«Schon lange hatte Christus ein Auge geworfen auf die ger-
manischen Volker . . . Eine neue Bliitezeit zog am Himmel
der Kirche herauf.»

Der katholische Theologe Leo Riiger’

«Auch das katholische Mittelalter ist keine Zeit der Finsternis»,
sondern der Frohlichkeit und Lebensbejahung gewesen . . .
Wir greifen aus der Fiille heraus den Blauen Montag, dic
Schul- und Kinderfeste, das Bischofsspiel, das Gregoriusfest,
den Rutengang, das Totschlagen des Winters, die Fastnachttage,
das Lehrerfangen, das Salvesingen, den Palmesel, den Pfingst-
limmel.» «Wir machen uns keiner Ubertreibung schuldig,
wenn wir dic Auswirkung des Prinzips der Bindung durch
die katholische Kirche wihrend des Mittelalters als eines der
groften Gliicksgeschenke und Wohltaten der Weltgeschichte
bezeichnen.»
Der Katholik Hans Rost?

«Das Leben der mittelalterlichen Christenheit ist in all seinen
Bezichungen durchdrungen, ja vollig gesattigt von religiosen
Vorstellungen. Es gibt kein Ding und keine Handlung, die
nicht fortwihrend in Beziechung zu Christus und dem Glauben
gebracht werden. Alles ist auf eine religiése Auffassung aller
Dinge eingestellt, und wir stehen vor einer ungeheuren Ent-
faltung innigen Glaubens.»

Johan Huizinga®



Historische Epocheneinteilungen sind nicht pradestiniert. Sie
wurden nicht «<héheren» Orts beschlossen, um dann durch die
Menschheit erfiillt zu werden. Vielmehr ist die Geschichte des
Menschen ein ungeheures Chaos von Geschichten, und nacherig-
lich sucht er dann den krausen Verlauf, all die verwirrend diver-
gierenden Tendenzen irgendwie in Ordnung zu bringen, in
iiberschaubare Schemata. Er sinnt Strukturen und Zisuren hin-
ein— und schon erscheint das Ganze als Ausdruck sinnvoll
gestaltender Krifte, schon sieht alles aus, als hitte es so sein
miissen, nicht anders sein kénnen, als hitte es zum Beispiel das
Westromische Reich nur gegeben, damit Europa es beerben konn-
te. Eine Anschauung, die unsere Lust am Periodisieren fordert
und wohl auch fordern soll. In Wirklichkeit ist all dies zeitliche
Abgrenzen und Zuordnen, sind diese scheinbaren Fixpunkte,
Eckdaten, Entwicklungslinien nichts als das Resultat gewisser
oder besser recht ungewisser Gesichtspunkte, prekarer Orientie-
rungsversuche, sind bloe Konstrukte, auf die man sich geeinigt
hat, sei es nun mit <hoheren» Sinngehalten oder ohne sie.

Das «frithe Mittelalter», die Zeit etwa vom 6. bis zum 10.
Jahrhundert, ist eine Zeit turbulenten Aufbruchs und Umbruchs,
aber auch des Fortwurstelns, schéner gesagt der Assimilation, der
Kontinuitit, eine Zeit des Untergangs und Ubergangs, des alten
Erbes und des Neubeginns: die Entstehung des Abendlandes, Eu-
ropas, Deutschlands, die Verbindung von antiken, christlichen,
germanischen Traditionen, die Scheidung von Byzanz, der Ost-
kirche, dem Islam.

Nicht zuletzt aber ist es eine Zeit, in der Politik und Religion
untrennbar sind.



14 UsersLick

Auch die Allianzen der Papste mit den Staaten wechseln. Doch
wie immer sie im Gang der Zeit sich drehn und wenden, stets
sucht Rom sich an die je stirkste Macht zu klammern — an By-
zanz, die Ostgoten, die Langobarden, Franken — und profitiert
durch sie. Umgekehrt sieht das ganz anders aus. Johannes Scherr,
der noch immer lesenswerte deutsche Kultur- und Literaturkriti-
ker des 19. Jahrhunderts, schreibt sogar: «So oft der Staat in
einem Do-ut-des>-Schacher [eine Politik der gegenseitigen Kon-
zessionen] mit der Kirche sich einlidfSt, wird er der verlierende Teil
sein.»* '

Wie immer man das eine oder andere gewichten mag, es ist auf
alle Fille eine Zeit, die sich, eher mehr denn weniger, im Blut-
rausch fortwilzt. So klingt’s grotesk, feiert Ferdinand Gregoro-
vius, der doch so Verdienstvolle, «bereits frische Gestaltungen des
nationalen Lebens»: «Italien erneuerte sich durch die Langobar-
den, Gallien durch die Franken, Spanien durch die Westgoten,
Britannien durch die Sachsen.» Und nennt zwei Dutzend Seiten
frither doch dies Langobardenregiment «eine der schrecklichsten
Epochen in der Geschichte Italiens». Erneuerung durch Schrek-
ken also, aber — durch nie abreiffende Schrecken, durch eine
kontinuierliche Greuelgeschichte, eine immerwihrende Historie
von Mord und Totschlag, von Krieg, Unterdriickung und Aus-
beutung bis heute.’

VON UBERZEUGTEN UNTERTANEN
ZU UBERZEUGTEN HERREN

Zunichst erkannten die romischen Bischofe die Oberherrschaft
Ostroms selbstverstandlich an, véllig frei und bedingungslos. Das
gilt noch von Gregor 1., «dem Groflen» (gest. 604). Byzanz war
eine Weltmacht, die wesentliche Raume Asiens und Europas um-
fafte, deren Einfluf von Persien bis an den Atlantik reichte. Und
die kirchliche Verwaltung, seit je an die politische Struktur des
Gesamtreichs stark angelehnt, orientierte sich daran. Der soge-



VON UBERZEUGTEN UNTERTANEN zZU UBERZEUGTEN HERREN ______ 1§

nannte Casaropapismus, der mit dem ersten christlichen Kaiser
aufkam, betraf die Kirche in Ost und West. Die Monarchen,
deren Gewalt als von Gott stammend galt, befahlen zur Vélker-
wanderungszeit allen Patriarchen und Bischéfen. Und alle hatten
zu gehorchen, nattirlich auch der Bischof von Rom. Wie jeder
Prilat war er dem Kaiser unterstellt. Es gab auch «gar keinen
Widerstand oder Protest seitens irgendeines Papstes oder Patriar-
chen gegen die Einmischung der weltlichen Macht in die kirch-
lichen Angelegenheiten». Die Kaiser iibten diese Einmischung
«ohne jeden Unterschied in West und Ost aus, und beide Teile der
Kirche schienen am Cisaropapismus nichts Schlimmes zu fin-
den» (Alivisatos). So erweist sich das alte Apologetengeschwitz
von der «byzantinischen Gefangenschaft» der Papste als blanker
«Unsinn». Die Pipste waren «iiberzeugte Untertanen und keine
Sklaven des Romischen Reiches» (Richards).¢

Dann aber festigte das Fiasko des westlichen Kaisertums 476
das Papsttum. Es erfuhr einen groflen Zuwachs an Macht, eine
Erweiterung seines Einflufbereiches; wie auch, alles in allem, der
Episkopat.

Zunichst zwar erschienen das Ende der rémischen Hegemo-
nie, der Zusammenbruch des Senatorenadels, der Abbau der
Verwaltung, den klerikalen Kreisen als Katastrophe; hatten sie
doch eng mit diesem Staat kollaboriert und ebendadurch stets an
Bedeutung gewonnen. Doch sein Zerfall zog keinesfalls den des
romischen Katholizismus nach sich. Im Gegenteil: wie dieser fast
immer und iiberall aus Zusammenbriichen, Katastrophen profi-
tiert, so auch seinerzeit.

In Rom sanken die Tempel nieder, der Kaiserpalast zerfiel, in
denTheatern, den riesigen Thermen hiufte sich der Schutt, wuchs
das Unkraut, der Efeu — und die Priester bedienten sich. Antike
Badesessel wurden zu Bischofsstithlen, prachtvolle Wannen, aus
Alabaster, aus Porphyr, zu Taufbecken, zu dubiosen Martyrer-
behiltern. Man holte marmorne Wandverkleidungen, kostbare
MosaikfuSboden, schone Siulen, Steine aus alten Villen, um die
Gotteshiuser zu bereichern. Man machte Tempel zu Kirchen, das
Rom der Cisaren zu einer Pfaffenstadt, in der das Religiose



16 UserbLICK

herrschte (oder was man dafiir hielt); in der alle weltlichen Feste
zugunsten der kirchlichen verschwanden, zeitweise sogar der
Glaube an das bevorstehende Ende der Welt allgemein war und
der Ansturm auf die Priesterprivilegien derart, daf§ Kaiser Mau-
rikios 592 den Ubertritt von Soldaten ins Kloster und von Zivil-
beamten in den Klerus verbot.

Und wie im kleinen, so im groflen. Die weltliche Macht der
Pipste, die Basis des kiinftigen Kirchenstaates, blithte férmlich
aus Ruinen, den Triimmern des Westromischen Reiches hervor,
dank der Ohnmacht von Byzanz und einer stets wachsenden ku-
rialen Herrschgier. Schon im s. Jahrhundert sind die Bischofe
Roms, angebliche Nachfolger Jesu, der kein Reich von dieser
Welt, der Jiinger ohne Geld im Giirtel wollte, die groften Grund-
besitzer im Romischen Reich. Und dessen Debakel beschleunigt
nur ihren Aufstieg; wobei sie die verfallende Staatsverfassung
komplett iibernehmen.’

Unter den Merowingern, in frithbyzantinischer Zeit, bekom-
men die Bischofe Einfluf auch auf die «weltlichen» Angelegen-
heiten, den gesamten kommunalen Bereich. Sie kontrollieren
staatliche Arbeiten und Beamte, Stadtbefestigungen, die Trup-
penversorgung, ja, wirken noch bei der Ernennung von Provinz-
gouverneuren mit.

Alles Unheil verwandeln sie zu ihrem Heil, jedes Fiasko funk-
tionieren sie zu ihrem Vorteil um, das Desaster des Kaiser- wie des
Gotenreiches. Und selbst aus dem Ungliick der Langobarden-
invasion wirken sie ihr Gliick. Erst distanzieren sie sich mit Hilfe
der Langobardenschwerter von Byzanz, dem durch mancherlei
«Barbaren»-Bedringnisse geschwichten, dann machen sie die
Langobarden durch die Franken fertig — immer auf Seiten der
Starbanditen: eine Parasitenstrategie, wie sie die Welt noch nicht
gesehen.

Ihre Primatanspriiche gegeniiber ihresgleichen, den andren Pa-
triarchen, besonders gegeniiber denen von Byzanz, hatten die
Papste mit vielerlei Raffinessen und Falschungen seit langem ver-
focheen (I, 2. Kapitel). Und waren sie, zumindest als kirchliche
Oberhiupter des Westens und Gouverneure der partes Romanae,



VON UBERZEUGTEN UNTERTANEN ZU UBERZEUGTEN HERREN 17

im 7. Jahrhundert bereits de facto relativ selbstindig, werden sie
es de jure, wenn auch durch reinen Rechtsbruch, im 8. Jahrhun-
dert. Zwar datierten sie ihre Briefe noch bis 787 nach den
Regierungsjahren der byzantinischen Kaiser. Der byzantinische
Gouverneur aber wurde schon unter Gregor I1. (715—731), bei der
«romischen Revolution», aus Rom, das byzantinische Heer aus
Benevent und Spoleto gejagt, natiirlich mit dem Beistand lango-
bardischer Truppen. Nachdem freilich die Langobarden den
Pipsten zu michtig geworden, steckten diese sich hinter die Fran-
ken und lieBen von ihnen die Langobarden vernichten. Von nun
an kollaborierten und wuchsen sie mit den frinkischen Kaisern.
Und als sie stark genug waren, wollten sie die Herren auch des
Kaisertums sein.

Bis 754 ist der romische Papst ein (mehr oder weniger) erge-
bener Untertan Konstantinopels. Doch bald datiert man in Rom
nicht mehr nach Kaiserjahren, unterlaffit auch das Prigen von
Kaisermiinzen, das Aufstellen von Kaiserbildern in den Kirchen,
erwihnt den Kaiser auch nicht mehr im Gottesdienst. Dagegen
verbiindet der Papst sich gegen seinen bisherigen Herrn mit dem
deutschen Konig. Auf diesen uibertrigt er imperiale Privilegien,
auch ganz neue, ja ihm bietet er die Kaiserkrone an - eine Politik,
die vor allem dem Papst niitzt, ihn fast zum «Vater der Herr-
scherfamilie» macht.®

Karls Kaiserkronung 8oo in Rom durch Leo IIl. war ein wi-
derrechtlicher Vorgang, eine Provokation des byzantinischen
Kaisers, des vordem einzigen legalen Oberhaupts der christlichen
Welt, und konnte in Konstantinopel nur als Rebellion verstanden
werden. Und tatsichlich fiihrte die Hinwendung der Pipste zu
den Franken den definitiven Bruch mit Byzanz herbei.

Auch wenn Kaiser Michael 1. 812 Karl «den Groflen» als Im-
perator des Westens und gleichberechtigten Souverin anerkennt,
im Grunde galt in Byzanz das westliche Kaisertum stets als usur-
piert. Bei der Krénung Lothars 823 tibergab diesem der Papst zum
Schutz der Kirche das Schwert. Und allmahlich brachte Rom die
romanisch-germanischen Konigreiche unter seinen Einfluff; war
es ja schon nach dem Sturz der westromischen Monarchen neue



18 UBErBLICK

Symbiosen mit den neuen Herrschern eingegangen, mit Theode-
rich, Chlodwig, Pippin, Karl. Doch auch die kiinftigen germani-
schen Grofreiche Alfreds (871-899), Ottos I. (936-973), Olafs des
Heiligen (1015-1028), der barbarisch die Ausbreitung des Chri-
stentums betrieb, konnten nur auf christlicher Basis entstehen, zu
schweigen vom mittelalterlichen deutschen Kaisertum iiber-
haupt.? :

Dies Heilige Rémische Reich war freilich kaum romisch und
schon gar nicht heilig — es sei denn, man sieht (durchaus richrig)
mit Helvétius, Nietzsche und anderen im Heiligen den Inbegriff
des Verbrecherischen. Jedenfalls erreichte das Papsttum, durch
das Beseitigen beziehungsweise Gewinnen von Arianern und Hei-
den, durch die Erschleichung eines eigenen Staates, die stete
Vergroferung sowohl seiner Macht wie seines Besitzes.*®

Zumal im frithen Mittelalter war die Vernetzung von Staat und
Kirche duflerst eng. Das weltliche und kanonische Recht hatten
nicht nur dieselbe Grundlage, sondern rein klerikale Wiinsche
und Forderungen fanden auch in weltlichen Gesetzen Ausdruck.
Die Dekrete der «concilia mixta» galten fiir Staat und Kirche
gleichermafSen.

Auch waren die Bischofe versippt und verfilzt mit der Aristo-
kratie. Sie waren die Briider, Vettern, die S6hne des weltlichen
Adels. Sie verbanden die gleichen politischen und wirtschaft-
lichen Interessen. Folglich wurden sie durch das ganze Mittelalter.
auch in den Kampf der GrofSen hineingezogen, fochten sie mit
den Konigen gegen die Fiirsten und umgekehrt, mit dem Papst
gegen den Kaiser und mit dem Kaiser gegen den Papst, mit einem
Papst gegen den anderen, immerhin 171 Jahre lang. Sie kimpften
mit den Pfarrgeistlichen gegen die Mdnche und auch gegen ih-
resgleichen, in Feld-, in Straflen-, Kirchenschlachten, mit Dolch,
Gift, auf jede nur mégliche Weise. Hochverrat, Rebellion wurden
fir den Klerus, so der katholische Theologe Kober, «zu einer ganz
gewohnlichen Erscheinung».!!

Die christliche Grofkirche hatte gegeniiber Staaten und soge-
nannten Obrigkeiten praktisch iiberhaupt kein Prinzip aufer
dem: Paktiere immer mit der niitzlichsten Macht. Sie lief sich bei



VON UBERZEUGTEN UNTERTANEN ZU UBERZEUGTEN HERREN 19

allen Staatskontakten nur von einem leiten, ihrem Vorteil (in ihrer
Sprache — die wichtigste kirchengeschichtliche Erkenntnis uiber-
haupt: «Gott»!). Opportunitit blieb stets das oberste Prinzip. Nur
wenn man bekam, was man wollte, war man auch bereit, selber
zu geben, moglichst wenig, natiirlich, auch wenn man viel ver-
sprach. «Vernichte Du mit mir die Irrgldubigen», rief der (bald
selber als «Ketzer» verdammte) Patriarch Nestorius in seiner An-
trittsrede 428 dem Kaiser zu, «so will ich mit Dir die Perser
vernichten» (Il 157 £.).

Waren sie schwach, bogen sie sich wie Weiden im Wind. Als
Patriarch Poppo von Aquileja 1024 Grado in Besitz genommen
und dessen Patriarchenstuhl, was der Beginn von Venedigs Ein-
verleibung in das deutsche Reich sein konnte, war Papst Jo-
hann XIX. sofort damit einverstanden. Als aber Poppo, im
gleichen Jahr noch, flichen mufte, der rechtmifige Patriarch zu-
riickgekehrt war, gab Papst Johann auch dazu seinen Segen. Drei
Jahre spiter — Konrad II. weilte zur Kaiserkronung in Rom -
verurteilte Johann, den deutschen Wiinschen gemif, den venezia-

. nischen Patriarchen und schlug Grado wieder zu Aquileja. Und
nach dem Scheitern der deutschen Ambitionen machte Johanns
Nachfolger Benedikt IX. Grado wieder unabhingig.**

Wie sehr man, der eigenen Macht wegen, auch katholische
Kaiser und Fiirsten bekimpfte, stets blieben, trotz aller Spannun-
gen, Konflikte, Gegensitze, von der Spatantike bis tief in die
Reformationszeit Staat und Kirche eng liiert. Langer als ein Jahr-
tausend laft sich die Geschichte beider nicht trennen. Mehr noch:
«Im Mittelpunkt aller Interessen, gleichviel ob geistlicher oder
weltlicher Art, stand die Kirche; auf sie bezogen sich Tun und
Lassen, auf sie Politik und Gesetzgebung, alle treibenden Krifte
der Welt standen in ihrem Dienst und leiteten davon ihre Ge-
rechtsame ab. Kultur und Geschichte des Mittelalters fallen mit
der Kirche zusammen.»!? '

Mit ihrer gewaltigen materiellen Begiinstigung aber, ihrer or-
ganisatorischen Festigung, der Teilhabe am rechtlichen und
staatspolitischen Leben wuchs ihr Einfluff immer mehr. Unter-
sagte die vorkonstantinische Catholica auch Klerikern aufs



20 UsErbLICK

strengste die Annahme offentlicher Amter, war doch schon der
spatantike Bischof Galliens mit militarischen Optionen, wie dem
Festungsbau, betraut. Und was man im Siiden durch die Araber,
die «Unglaubigen», vetlor, machte man wett durch die Ausdeh-
nung des Katholizismus nach Norden. Unter den Merowinger-
kénigen wurde das Christentum die entscheidende ideologische
Macht. Es kam fast zu férmlichen Bischofsdynastien, ja, Chilpe-
rich von Soissons sprach das vielzitierte: «Niemand regiert als
nur die Bischofe, unser Ruhm ist dahin.» Auch unter den ariani-
schen Ostgoten iibernahm der Episkopat staatliche Aufgaben. In
England sind die Prilaten im frithen Mittelalter Mitglieder der
Reichstage, Staatsminner, Feldherren. Mit dem Regenten be-
stimmen sie das Recht, sie sind seine ersten Berater, sie wihlen die
Konige mit, stiirzen und erheben sie. Auch in Italien fungierten
Bischofe und Abte, neben den Grafen, als Verwaltungsbeamte
und erlieBen gemeinsam mit den weltlichen Groflen die Gesetze.
Ja, von der Mitte des 6. bis gegen Ende des 7. Jahrhunderts wird
hier das 6ffentliche Leben ganz und gar von der Kirche geprigt
und beherrscht.™

Auch spiter, um weiter iiber unsern Zeitraum hinauszublik-
ken, liberlebte sie ihre Verbiindeten, iiberdauerte sie alle Zusam-
menbriiche. Ging eine Macht unter, stand sie schon bei der
nichsten. Oder hielt sich doch wenigstens dafiir bereit. Zwar war
sie ein Staat nur unter Staaten, hatte aber allen ihre «<Metaphysik»
voraus. Und wihrend sie stets Religidses vorschob, geistliche Vi-
sionen, spirituelle Verkiindigung, wihrend sie aller Welt «das
Hoéhere» predigte, erstrebte sie die politische Weltherrschaft.

Schon verhiltnismiRig friih freilich hatten Papste und Bischofe
versucht, den Staat zu ihrem Biittel zu machen, ihn sich unterzu-
ordnen, sich selber zu erheben. Kirchenlehrer wie Ambrosius
(I 438 ff.) oder Johannes Chrysostomos (Il 147 f.) lassen dies be-
reits deutlich erkennen; am arrogantesten jedoch, nur wenige
Generationen spiter, Papst Gelasius 1. (492—496) in seiner weltge-
schichtliche Relevanz gewinnenden «Lehre von den zwei Gewal-
ten». Schon danach muf die kénigliche Gewalt der geheiligren
Autoritit der Bischofe «fromm den Nacken» beugen (11 329 f£.).



VON UBERZEUGTEN UNTERTANEN ZU UBERZEUGTEN HERREN 21

Noch Augustinus aber kennt nirgends die Lehre von einer Sub-
ordination des Staates. In einer Zeit, da die Kirche konform war
mit diesem, konnte der Heilige, weiff der Himmel wie oft, ver-
sichern, daR der christliche Glaube die staatsbiirgerliche Treue
stirke, dal er gehorsame, willige Untertanen schaffe. Da war es
dann auch ganz egal, wer regierte. «Was verschlagt es, unter wel-
cher Herrschaft der Mensch lebt, der doch sterben muf3, wenn ihn
nur die Machthaber nicht zu Gottlosigkeit und Unrecht notigen!»
Fehlte freilich die «Gerechtigkeit» — und das heifSt hier die Kirche,
der Bischof —, dann waren fiir Augustinus Regierungen kaum
etwas anderes «als groffe Rauberbanden».'s

Im Mittelalter aber wichst die Herrschsucht des Klerus mit
dessen Macht stindig. Kein Elend der Massen bewegt ihn auch
nur entfernt so wie der eigene Egoismus.

Die frinkischen Synoden etwa des frithen 9. Jahrhunderts
kiimmern sich viel weniger um die allgemeine Not als um die
Unverletzlichkeit des Kirchengutes und die Befreiung der Prilaten
von jedem weltlichen Druck. So erklart die Pariser Synode im Juni
829, als die Massen schon jahrelang entsetzlich leiden: «Und Kai-
ser Konstantin, so sagten sie, auf dem Bericht des Rufin fufend,
habe zu den Bischéfen auf dem Konzil von Nicda geduflert: Gott
hat euch zu Priestern gemacht und euch die Gewalt gegeben, auch
tiber uns zu richten, und deshalb werden wir von euch mit Recht
gerichtet, ihr aber kénnt nicht von Menschen gerichtet werden,
denn ihr, von Gott uns gegeben, seid Gottes, und Menschen diir-
fen Gotter nicht richten.»'¢

Die «Gotter» aber begannen nun, die gelasianische Zweigewal-
tenlehre aufzugreifen und Ernst zu machen mit bisher nur theo-
retisch Vertretenem. Fiir Nikolaus 1. (858-867), der das Papsttum
«auf die stolze Hohe einer Weltstellung» fiihrte, «die alle anderen
Gewalten weit hinter sich lieB» (Seppelt), kam ganz selbstver-
standlich die geistliche Gewalt vor der weltlichen, kam jener eine
«direktive Obergewalt» zu; woraus wieder eine Gehorsams-
pflicht der Fiirsten sich ergab, allmahlich aber eben nicht nur
gegeniiber Weisungen auf kirchlichem Gebiet, sondern auch in
Grenzkonflikten, bei allen Fragen des christlichen Sittengesetzes



22 UBERBLICK

— ein weites Feld. Denn faktisch hieff das, wann immer der Klerus
seine Interessen verletzt sah, sollte, mufite sich der Staat beugen
(wie ja in manchen Fillen — etwa bei Abtreibung oder sogenann-
ter Storung religiésen Friedens ~ nicht selten noch heute).”

Verfocht das Papsttum aber zunichst die Zweigewaltenlehre,
wonach die angeblich von Gott stammende weltliche und geist-
liche Gewalt, die auctoritas sacrata pontificum und die regalis
potestas, einander erginzten, so vermischte sich dann damit die
Lehre von den «zwei Schwertern» (duo gladii), wonach Christus,
laut romischer Behauptung, dem Papsttum beide Schwerter iiber-
geben, ergo geistliche und weltliche Macht zuerkannt habe, kurz
die Hegemonie. Denn als die romischen Hohenpriester selbst
michtig und Herren eines Staates waren, konnten sie eine starke
deutsche Erbmonarchie so wenig brauchen wie etwa die monar-
chische Einheit Italiens, die sie deshalb bis ins spite 19. Jahrhun-
dert mit allen Mitteln, auch mit Waffengewalt, bekiampften.'s

Ziel des Papsttums wurde nun (und ist insgeheim, kein Zweifel,
noch heute) die politische Weltherrschaft mit religiosen Parolen.
Wihrend es die Massen geistlich gangelte, wihrend es — typisch
fiir das ganze christliche Mittelalter — das gesamte Leben auf ein
kiinftiges bezog, auf die Erlangung der ewigen Seligkeit, das Him-
melreich, verfolgte es selbst immer rigoroser rein weltliche Inter-
essen, emanzipierte es sich endgiiltig vom westlichen Kaisertum,
rang es in einem hundertjdhrigen Kampf die Staufer nieder, um
selbst Herr {iber alle und alles zu sein: ein Parasit, der, nachdem er
erst andre fiir sich bluten lie}, nachdem er sich hochgelogen und
hochgefilscht, nachdem er immer mehr sogenannte Gerechtsame
und Kompetenzen ergaunert, geraubt hat, auch selber die Waffen
ergriff, auch weiter mit himmlischen Tiraden fiir seine irdische
Macht sorgte, stets brutal bis zum iufersten.

Theoretisch grundlegend fiir das Verhaltnis zum Staat wurde
die paulinische Lehre von der gottlichen Einsetzung der Obrigkeit
urfd der Pflicht zu allgemeiner Unterwerfung. Der hier gepredigte
Gehorsam, die absolute Folgsamkeit der Untertanen, kontrastiert
zwar krafl mit dem weitverbreiteten Staatshaf} der iltesten Chri-
sten, blieb aber bestimmend bis heute. Dadurch empfiehlt sich die



VON UBERZEUGTEN UNTERTANEN ZU UBERZEUGTEN HERREN 23

Kirche den jeweiligen Machthabern, mit denen sie kollaborieren
muf3, um selbst mit an der Macht zu bleiben.'?

Bereits bei Gregor VII. (dem Verfasser des «Dictatus papae»),
der 1076 den Kampf mit dem Kaiser beginnt, der Anspriiche auf
Korsika und Sardinien erhebt, auf das normannische Reich in
Unteritalien, auf Frankreich, Ungarn, Dalmatien, Dinemark,
Ruflland, finden sich Anklange an die Theorie, der zufolge dem
Papst alle Gewalt gebiihre, auch das Verfiigungsrecht iiber die
Staaten. Gregor und seine Nachfolger fordern zumindest eine
«potestas indirecta in temporalia», die dann Bonifaz’ VIII. Bulle
«Unam sanctam» (1302) zu einer «potestas directa in temporalia»
steigert, worauf noch das Laterankonzil von 1517 besteht und
wovon sich erst Leo XIII. 1885 offiziell distanziert.

Nach Gregor VII. und seinen hochmittelalterlichen Nachfol-
gern geht, im Anschlu8 an Augustin, die kaiserliche Macht auf
den Teufel zuriick. Sie ist, wie iberhaupt jedes weltliche Fiirsten-
tum, «fleischlich», im Besitz von «Siindern». Doch kénne die
teuflische Macht durch die entsiindigende, heilende, rettende
Macht des Papsttums, durch Unterordnung unter den Priester-
Konig, in Segen verwandelt werden. Ja, jede neue Staatsgriindung
in dieser vom Teufel tyrannisierten Welt werde erst durch die
papstliche Anerkennung legitim. Der Papst erscheint hier als al-
leiniger Hort der Wahrheit, der Gerechtigkeit, als oberster Herr
und Richter der Welt. Alles miisse ihm, dem Nachfolger Petri,
Gehorsam leisten. «Wer von Petrus geschieden ist», erklirte der
Papst, «vermag keinen Sieg im Kampfe, kein Gliick in der Welt zu
finden. Denn mit stahlharter Strenge zerstort und zersprengt er,
was sich ihm entgegenstellt. Niemand und nichts ist seiner Macht
entzogen.»?°

Aus dieser tiberragenden Stellung des Papstes zieht Bernhard
von Clairvaux die Konsequenz: «Die Fiille der Gewalt iiber die
Kirchen des Erdkreises ist durch einzigartige Vorrechte dem Apo-
stolischen Stuhl verliehen. Wer daher dieser Gewalt widersteht,
widersteht den Anordnungen Gottes.» Andere christliche Schrift-
steller freilich erregt es damals, daff der Papst — lieber Kaiser sein
wolle! Er iibernimmt nun auch das Lehenswesen, den ausschlag-



24 UBeRrBLICK

gebenden rechtlich-politischen Faktor der Zeit. Er vergibt, als
Oberlehnsherr, Konigreiche und Fiirstentiimer. Und wie einst
Gregor VII. Wilhelm den Eroberer mit England belehnen wollte,
so spater Hadrian IV. Heinrich II. mit Irland, der aber so wenig
wie Wilhelm darauf einging.

Doch noch im 20. Jahrhundert figuriert im Petersdom eine
Statue des groffen Faschistenpartners Pius XII. als «rector mun-
di», als Fithrer der Welt.?*



1. KAPITEL

DIE EINFUHRUNG DES CHRISTENTUMS
BEI DEN GERMANEN

«Die Einfilhrung des Christentums bei den Germanen war
kostbarste Himmelsgabe . . . Das Christentum hat die guten
Naturanlagen unserer Vorviter veredelt, der geschichtlichen

Sendung des deutschen Volkes im Abendland die Weihe
gegeben . . .»
Hirtenbrief des deutschen Episkopats vom 7. Juni 1934’

«In diesem Sinne sehnten sie sich also férmlich nach einer
Wandlung und Bekehrung.» «Wenn man die Gestalt Christi
ihnen recht aufgehn lieB, da mufte ihnen doch die Kunde
von Christus als das erhabenste Heldenlied in die Ohren
hineinklingen, das sie je gehért.» Anton Stonner (mit Impri-
matur) 1934*






ZUR VERBREITUNG DES CHRISTENTUMS IM WESTEN

In der ausgehenden Antike und den folgenden Jahrhunderten
eroberte das Christentum die germanische Welt. Es hatte sich
durch Heere und Hindler iiber Nordgallien bis an den Rhein
verbreitet. In den alten germanischen Rheinprovinzen gab es
Christengemeinden vielleicht schon seit der Wende zum 3. Jahr-
hundert, gab es seit konstantinischer Zeit Kirchenbauten in
Bonn, Xanten, Koéln, besonders in Trier, offiziell seit 293 Kaiser-
residenz (I 213 ff.).?

Ein Bischof Maternus von Kéln nahm an der Lateransynode
313, ein Bischof Agroecius von Trier an der Synode 314 in Arles
teil. Doch kennen wir aus Koln nach dem Tod des Bischofs Se-
verin (n. 397) in mehr als 150 Jahren den Namen keines einzigen
Bischofs. Der ilteste historisch gesicherte Oberhirte von Mainz,
Sidonius, begegnet im 6. Jahrhundert. Erst im §., 6. Jahrhundert
aber finden sich auch Prilaten mit germanischen, auf dem Konzil
von Paris 614 (615?) 35 Bischofe (von 79 tagenden) mit deutschen
Namen, darunter die von Strafburg, Speyer, Worms. Die iltesten
christlichen Inschriften (nur auf Grabsteinen) stammen aus dem
5. Jahrhundert, meist aus dem Friedhof an der — erst im 30jdh-
rigen Krieg untergegangenen — Albanskirche in Mainz.*

Im spiteren 4. Jahrhundert jedoch wird das Christentum in
gewissen rheinischen Gegenden schon die herrschende Religion —
weil «die Gesetze eines Theodosius, Gratian und Valentinian 11.
den Eintritt befahlen». (Vgl. 1 402 ff., 421 ff., 443 ff., 449 f£.)°

In Gallien hatte die katholische Kirche bereits frither ein be-
trachtliches Ausmafl. Schon um 250 gab es Bischofskirchen in



28 _ Die EINFUHRUNG DES CHRISTENTUMS BEI DEN GERMANEN

Lyon, Vienne, Arles, Toulouse, Narbonne, Autun, dessen Ober-
hirte Simplicius im 4. Jahrhundert eine Statue der Kybele (hier
Berecinthia genannt) attackierte, die man bei einer Flurprozes-
. sion mitgefiihrt.

Auf dem Konzil von Arles (314) tagten 16 Vertreter gallischer
Bistiimer. Interessant, daf sich seinerzeit das Verteilungsbild der
christlichen Gemeinden mit den «wirtschaftsintensiven Zonen»
(Beisel) anndhernd deckt. In der zweiten Halfte dieses Jahrhun-
derts schieflen die Bischofssitze «fast iiberall geradezu aus dem
Boden» (Demougeot). Die Notitia Galliarum, ein Provinzver-
zeichnis fiir Gallien und Germanien, fithrt zwischen 390 und 413
immerhin 17 Metropolen mit 95 unterstellten Didzesen auf. Al-
lerdings verschwinden viele wieder im Laufe des 5. Jahrhunderts.
Zahlreiche Bistimer sind vakant, die Prilaten geflohen, ver-
bannt, gelegentlich auch mit ihrer Stadt zugrunde gegangen, wie
bei den Helvetiern der Oberhirte von Nyon durch die Aleman-
nen. (Zur Zeit Chlodwigs gibt es dann allenfalls 9 Metropolitan-
verbiande mit etwa 120 Bischofssitzen.)¢

Aber es kam zu Spaltungen im Episkopat, und diese begiin-
stigten die Einmischung der Pipste. (Vgl. etwa 11 250 ff.)”

Im ausgehenden 5. Jahrhundert begann man die Franken zu
«missionieren», im ausgehenden 6. Jahrhundert die Angelsach-
sen, die Langobarden, im 9. ging man zur Christianisierung des
europiischen Nordens, um die Jahrtausendwende zur «Bekeh-
rung» der Tschechen, Polen, Ungarn tiber. Und da das Christen-
tum nun nicht mehr, wie in vorkonstantinischer Zeit, eine
verachtete, sondern die anerkannte Religion eines Weltreiches
war, zogen die Pipste statt einzelner gleich ganze Volker in ihr
Netz — wie sie, anderwirts, auch ganze Volker mitvernichteten,
«mit Stumpf und Stiel», prahlt Kirchenlehrer Isidor; die Ostgoten
etwa (Il 424 ff.) oder die Wandalen (I 415 ff.), iiber die der in
Marseille lebende Monch Prosper Tiro dem Mittelalter seine bis
heute nachwirkende Verzeichnung zufiihrt, haufig «Greuelpropa-
ganda» (Diesner).®



KONVERSIONSMETHODEN UND -MOTIVE 29

KONVERSIONSMETHODEN UND -MOTIVE

Die Christianisierung der germanischen Vélker — in den Quellen
nationes, gentes, populi, civitates u. a. genannt — geschah nicht
nur zu sehr verschiedenen Zeiten, sondern auch auf sehr verschie-
dene Art.

Zwei typisch christliche Aktivitaten aber gehorten bei der Ger-
manenmission zusammen, die Predigt und die Zerstorung. Dabei
war in merowingischer Zeit nicht die Predigt das Hauptmittel der
Mission. «Es gab eine sinnenfilligere Methode, um den Heiden
die Unkraft ihrer eigenen Gotter und die Ubermacht des Chri-
stengottes zu beweisen, namlich die Vernichtung der heidnischen
Heiligtiimer. Die Missionspredigt pflegte solche Zerstorungen
einzuleiten oder zu erldutern, stand also, ganz im Gegensatz zur
alechristlichen Missionsweise, an zweiter Stelle» (Blanke). Und
Jiirgen Misch schreibt: «Schon die ersten Missionare setzten sich
bedenkenlos iiber vieles hinweg, das eigentlich zur Substanz der
Lehre Jesu gehort. Um der nominellen Annahme willen wurde
geindert, weggelassen und verfilscht. Das zeigt sehr deutlich,
daf es hier weniger um die Verbreitung einer neuen Heilslehre
ging zur Rettung der Seelen aller, die daran glaubten, sondern um
ganz reale Machtinteressen derer, die davon profitierten . . . Das
Reich Gottes auf Erden war durchaus materieller und weltlicher
Natur. Und seine Einrichtung wurde mit allen, aber auch wirklich
allen Mitteln vorangetrieben.»®

Natiirlich hat man nicht nur zerstort, kam es hauflg «blof$» zu
sogenannten Christianisierungen, das heifft, man wandelte die
heidnischen Tempel in christliche um, indem man durch exorzi-
stische Riten die bosen Geister austrieb, die Gebaude als Kirchen
neu weihte. Wie man ja alles sich anverwandelte, einverleibte,
was brauchbar schien, und alles andere als Werk des Teufels dif-
famierte, zerstorte. (Vgl. IIl 576 ff.)

Ein wichtiges Motiv bei der Heidenbekehrung, auch bei der
Gingelung bereits Bekehrter, war ohne Zweifel das stete Skrupel-
und Schreckeneinjagen, eine kontinuierliche Angstmacherei —
Angst durch die Jahrhunderte. Angst war iiberhaupt der «be-



30 — Die EINFUHRUNG DES CHRISTENTUMS BEI DEN GERMANEN

zeichnende Zustand des durchschnittlichen Menschen im Mittel-

alter .. .: Angst vor der Pest, Angst vor der Invasion fremder"
Heere, Angst vor dem Steuereinnehmer, Angst vor der Hexerei

und der Magie, vor allem Angst vor dem Unbekannten» (Ri-

chards). Die Priester vieler Religionen lebten und leben von der

Angst der durch sie Angefiihrten, besonders auch die christlichen

Priester.'?

Es spricht fiir sich, da8 der hl. Caesarius von Arles (gest. 542),
.ein absolut romhoriger Erzbischof (Spezialist fiir «Landseelsor-
ge» und, sein ganz besonderer Ruhm, die Tag-fiir-Tag-Predigt), in
fast all seinen mehr als zweihundert tradierten Propaganda-Auf-
tritten mit dem «Jiingsten Gericht» schreckt. Was immer Anlaf§
seiner homiletischen Ergiisse ist, kaum je versaumt er, eindring-
lich «Christi Richterstuhl» zu beschworen, den «ewigen Richter»,
sein «hartes und unwiderrufliches Urteil» etc.!!

Obertritte der heidnischen Germanen zum Christentum waren
haufig rein materiell motiviert, schon durch «Prestigegriinde» be-
dingt, zumal wenn man unter die BotmiRigkeit christlicher
Nachbarn geriet. An deren Fiirstenhofen konnten selbst vorneh-
me Heiden vom Mah! «wie Hunde» weggescheucht werden, weil
es Christen verboten war, mit Heiden an einem Tisch zu essen.
Bezeichnenderweise kroch ja auch der Adel zuerst zu Kreuze, bei
Bayern, Thiiringern, Sachsen ganz gleich.

Auch Habsucht spielte eine Rolle, wie anschaulich die Anek-
dote von jenem Normannen illustriert, der mit fiinfzig anderen
einst zu Ostern an den Hof Kaiser Ludwigs kam, um sich taufen
zu lassen. Da aber mehrere Taufkleider fehlten, flickte man
schnell Ersatzgewinder zusammen, worauf ein ilterer Tiufling
wiitend dem Kaiser zurief: «Schon zwanzigmal hat man mich hier
gebadet und mir die besten und weifesten Kleider angetan, aber
so ein Sack steht keinem Krieger, sondern einem Schweinehirten
[subulcos] zu. Und wenn ich mich nicht meiner Nacktheit schim-
te, nachdem man mir meine Kleider weggenommen, aber nicht
die von Dir gegebenen angelegt hat, wiirde ich Dir Dein Gewand
samt Deinem Christus lassen.»'?

Wir wissen lingst, vieles — nicht alles —, was man der Welt iiber



KONVERSIONSMETHODEN UND -MOTIVE 31

den «Germanen» erzihlt hat, ist gelogen. So bieder, offenherzig,
treu, so ehrenhaft, gerecht und lauter, wie ihn das gelaufige Ger-
manenbild allzulange vorgefithrt und gerade in Deutschland
schulfihig gemacht hat, war er nicht. Oder doch nur in einem
Frithstadium seiner Entwicklung. Die iiberlieferten Werte der ger-
manischen Heldensage, der politischen Germanen-Ideologie, der
Wahn vom «adligen Volk» der Deutschen, von seinen hehren
Vorziigen der Ehre und Treue, dies etwas kitschige Klischee, das
Bild vom «Lesebuch-Germanen», ist falsch, ist vor allem auch
antithetisch inspiriert, nimlich groflenteils vom «Gegenbild des
Romers». Und es wurde, es ist um so gefihrlicher, als es — unter
anderem — auch iiber die seit der Romantik iibliche Identifizie-
rung einer altdeutschen und altnordischen Kultur - im spiteren
19. Jahrhundert noch an politischer Brisanz gewann «fiir das
Verhilenis des dndogermanen: zum Semiten>» (von See). Dabei
wird der «Indogermane», eine Art wiederbelebter Germane, so
zum Gegenpol des Juden wie der Germane zu dem des Romers —
als paRte die Menschheit oder ein grofer Teil von ihr genau zu der
Formel des Berliner Nationalokonomen Werner Sombart in sei-
ner Streitschrift «Handler und Helden» (1915).

Sombart erschien damals, «vom Militarismus erfiillt», wie er
renommiert, «der Krieg selbst als ein Heiliges, als das Heiligste
auf Erden». Und ganz dhnlich dachten, schrieben, predigten sei-
nerzeit ungezihlte Feld- und andere Pfaffen (auf der Seite
Deutschlands ebenso wie auf der seiner Gegner).**

Eines am tiberkommenen Bild des Germanen aber ist — unter
anderem — richtig: seine Vorliebe fiir Streit, Kampf, Krieg; so
unverkennbar, daf§ die Propagandisten des Christentums hier an-
setzten.



32— Die EINFUHRUNG DEs CHRISTENTUMS BEt DEN GERMANEN

JEsus CHRISTUS WIRD ZUM GERMANISCHEN HAUDEGEN
ODER VOM «GRIFF INS LEBEN»

Der Machtgedanke wurde ein wesentliches Bekehrungsmotiv.
Also mufte alles, was an Machtigem, Magischem, an Amuletten,
Orakeln, Zauberspriichen in den heidnischen Kulten vorhanden,
wirksam war, durch die Stirke, die allvermogende Magie des
christlichen Glaubens iiberwunden werden, zumal mit dem Hei-
ligen- und Reliquienkult. Am sichersten aber erwies sich die
Quelle iibernatiirlicher Kraft durch die Potenz des christlichen
Idols im Krieg, und innerhalb des Krieges wieder in der Schlacht.
«Erweist sich Christus bier als der Helfer, so ist er es in dem
ureigensten Lebensbezirk der Germanen. So wird er schon von
hier aus der Heiland» (Schmidt).**

Allerdings wurde das Christentum von Anfang an mit seiner
Ubernahme durch die Germanen auch nationalisiert, germani-
siert. Und nicht erst in christlichen Epen erschien den Germanen
Christus als eine Art Volks- und Gaukénig. Die Franken hielten
sich sofort fiir seine besondere Gefolgschaft, sein bevorzugtes,
sein auserwihltes Volk. Die Krieger scharten sich um ihn, wie sie
sich um ihre Fiirsten scharten. Auch der Heilige wird jetzt als
Held Christi und Gottes empfunden, germanisches Gefolg-
schaftsdenken auch auf seine Beziehung zu Gott ibertragen,
kurz, die herkommlichen christlichen Begriffe fiillen sich «mit
einem ganz neuen Inhalt, dem germanisch-aristokratisch-kriege-
rischen» (Zwolfer). «Aus der Religion des Duldens und Leidens,
der Weltflucht und der Weltverneinung haben die mittelalter-
lichen Germanen eine Kriegerreligion gemacht, aus dem Schmer-
zensmann einen germanischen Heerkonig, der mit seinen Recken
erobernd durch die Lande zieht und dem man durch Kampf zu
dienen hat. Der christliche Germane kimpft fiir seinen Herrn
Christus, wie er fiir seinen irdischen Gefolgsherrn kimpft; selbst
der Ménch in der Zelle fithlt sich als Glied der militia Christi»
(Dannenbauer).**

Und natiirlich verstand es der Klerus, die zum rémischen Kreuz
bekehrten Germanen noch stolz darauf zu machen. So prahlt



JEsus CHRISTUS WIRD ZUM GERMANISCHEN HAUDEGEN 33

man im Prolog zur Lex Salica, dem iltesten frinkischen Stam-
mesrecht:

Der Franken erlauchtes Volk,
von Gott selbst geschaffen,
Tapfer in Waffen,

Fest im Friedensbunde,
Tiefdenkend im Rat,
Kérperlich edel,

Von unversehrter Reinheit,
Erlesener Gestalt,

Kiihn, rasch und ungestiim,
Zum katholischen Glauben
bekehrt,

Frei von Ketzerei . . .'¢

Von Gott selbst geschaffen sind nach christlicher Lehre ja alle
Volker — aber hofiert wird stets das am meisten, was man am
meisten braucht. So treten hier die Franken an die Stelle des
Auserwihlten Volkes der Bibel, des Volkes Israel. Und in einem
jiingeren Prolog der Lex Salica figuriert auch Christus als der
eigentliche Herrscher der gens Francorum. Tritt er «selbst an die
Spitze der Franken». Er liebt die der alten Weltmacht weit Uber-
legenen, «das auserwihlte Volk eines neuen Bundes». «Sie haben
die Romer besiegt und das romische Joch abgeschiittelt.»"?

Bei den Franken, die erst den Drachentéter St. Georg besonders
verehrten, dann den Ex-Haudegen Martin von Tours, spielte die
grofee Rolle das Heer, und darin das meist in Keilform kimpfen-
de FuBSvolk. Reiter waren zunichst selten, Pferde wurden norma-
lerweise als Lasttiere gebraucht (erst 626, unter Chlodwig I1.,
erfolgte die erste frinkische Kavallerieattacke gegen die Sachsen).
Den Kern der sehr uneinheitlichen Streithaufen bildeten die zu-
weilen «robustiores» genannten «Elitekimpfer». Als National-
waffe tat die «Francisca» genannte Wurfaxt, die auch im
Nahkampf Verwendung fand, ihr Bestes. Ein bewihrtes, oft ge-
brauchtes Befriedungsinstrument war das friankische Schwert;



34 ——  Die EINFUHRUNG DES CHRISTENTUMS BEI DEN GERMANEN

die Waffe der Fiihrer: das zweischneidige Langschwert, die Spa-
tha; die Waffe des «gemeinen» Mannes: ein kurzes einschneidiges
Hiebschwert, der Scramasax — in spiterer karolingischer Zeit
vom Norden Europas bis in den Orient verbreitet. Den-Dolch
stieBen diese christlichen Kimpfer am liebsten in die Achselhoh-
le. Auch Lanze und Wurfspeer scheinen nicht selten gewesen zu
sein, wohl aber Pfeil und Bogen.*®

Erstaunt die Aufzdhlung des Schlacht- und Totschlagarsenals?
Doch beruhen die Grundlagen der christlich-abendlindischen
«Kultur» nicht darauf? Auf «the most efficient military machine
in Europe» (McKitterick)? Oder wie es im Schlufwort eines
«Kriegshistorikers» heifdt: «Wieviel eindriicklicher und einleuch-
tender erscheint doch alles, wenn die Geschichtsschreibung den
Griff ins Leben hinein wagt!»'®

Viele germanische Fiirsten konvertierten fraglos aus rein
machtpolitischen Grinden. Sie verehrten in Christus den «star-
ken Gott», besonders den iiberlegenen Schlachtenlenker, den
Siegverleiher. So der Franke Chlodwig, so Edwin von Northum-
brien, die Wikinger, die sich alle nach einem Geliibde und
wohlgelungenen Gemetzel taufen liefen. Und wie frither Odin als
«Siegesgott, Siegesherr» galt, wie Wodan (Odins Name im Siiden)
als Kriegsgott bezeugt ist, so nun auch Christus. Er tritt an die
Stelle der alten Schlachtengbtter, wird politisiert, mythisiert, er-
scheint «fast als Nationalgott» (Heinsius). Und jedes christlichen
Konigs Ehrensache wird es jetzt, die «Barbaren» zu schlagen, «die
schon in ihrer Eigenschaft als Heiden aufferhalb der Weltordnung
stehen».2° »

Franken, zum Glaubensfanatismus erzogen, sahen es als ihre
Pflicht und ihr Rechtan, «fiir Christus zu kimpfen» (Z6llner). Und
noch bis ins 7./8. Jahrhundert liefen sich frankische Christen mit
ihren Waffen begraben, ganz dem alten Heidenglauben an das Wei-
terleben nach dem Tod gemif3. Selbst der auferstandene Christus
halt auf einem Grabstein (in dem friankischen Friedhof bei Nieder-
dollendorf, gegeniiber Bonn, gefunden) statt des Kreuzstabes die
Lanze in der Rechten, das germanische Herrschaftszeichen.?

Man versteht, daf8 das oft so blutriinstige Alte Testament



APOLOGETISCHE AUSFLUCHTE 35

(1 71 ff.) den Menschen des Frithmittelalters mehr entsprach als
das teils pazifistische Neue; daff man die alttestamentlichen Ko-
nige den Frankenfiirsten als Vorbilder anpries und diese so gern
mit jenen verglich — fiir den Historiker Ewig das Ankiindigen
einer neuen Stufe «in der Verchristlichung der Konigsidee».

APOLOGETISCHE AUSFLUCHTE

Uberall verbreitete man pathetisch den Unsinn von der providen-
tiellen Leitung der Geschichte. Nach Seuchen und anderen Ka-
tastrophen, besonders aber nach siegreichen Schlachten trumpfte
man damit auf. Jeden kriegerischen Erfolg verdankte man dem
rechten Glauben und der Hilfe Gottes.

Nach dem Gemetzel am Frigidus (394), das der fromme Theo-
dosius, begiinstigt durch einen Wirbelsturm, gegen den das Hei-
dentum wieder anerkennenden Eugenius gewann (I 453 ff.),
empfand man Kampfausgang und «Bora-Wunder» auf allen Sei-
ten als Zeichen christlicher Uberlegenheit, als «Gottesgericht».
Selbst Claudius Claudianus, der «hartnickige Heide» (Orosius),
als letzter bedeutender Dichter des altén Rom schon zu Lebzeiten
durch eine Statue auf dem Forum Traianum geehrt, schrieb nach
der Schlacht: «Du bist der von Gott iiber alles geliebte Kaiser . . .
fiir den sogar der Ather streitet und zu dessen Fahnen die Winde
stromen.» Und ein anderer prominenter Heide, der praefectus
praetorio Nicomachus Flavianus, wihlte seinerzeit den Freitod.?

Unter den Karolingern werden die entscheidenden Siege haufig
dem Beistand St. Peters zugeschrieben. «Jetzt aber sei versichert»,
erklirt Pippin dem pipstlichen Legaten Sergius im Kampf gegen
die Bayern (S. 328), «daf§ durch das Einschreiten des heiligen
Petrus, des Apostelfiirsten, durch das Gottesurteil . . . Bayern und
die Bayern zur Herrschaft der Franken gehoren.» Und selbst ge-
ringere Erfolge, die Eroberung einer Festung, ja, schon das
Auffinden einer Quelle (im Sachsenkrieg 772) gibt man als grofie
gottliche Wunder aus.z



36 — Die EINFOHRUNG DES CHRISTENTUMS BEI DEN GERMANEN

Hatte man aber Ungliick - und wie oft geschah’s! -, wurden die
Priester auch nie verlegen. Jetzt war das Unheil, die Katastrophe,
eine Gottesstrafe, fur geringe Glaubigkeit etwa, die herrschenden
Laster. Mit dieser Theologie log man sich durch alle Wechselfille
bis heute.

«Unsere Frevel fithren die Niederlage der romischen Armee
herbei», klagt 396, wahrend des ersten grofSen Germanenan-
sturms, Kirchenlehrer Hieronymus. «Weh uns, die wir Gott gegen
uns in einer Weise aufgebracht haben, daf er nun die Raserei der
Barbaren beniitzt, um seinen Zorn an uns auszulassen.» Analog
erfolgt Roms Eroberung 410 (I 34 ff.), so der spanische Priester
Orosius seinerzeit, nur wegen «des siindigen Volkes», «mehr
durch Gottes Zorn als durch die Kraft des Feindes». Und noch im
20. Jahrhundert floriert dieser Pfaffentrug, heift es nach dem
verlorenen Ersten Weltkrieg in Deutschland: «Wo hat es also ge-
fehlt? An der Lebendigkeit und Folgerichtigkeit unserer Glau-
bensiiberzeugung» (die man doch vier Jahre lang tiberschweng-
lich gepriesen!). Und gleich nach dem verlorenen Zweiten
Weltkrieg erklirt der deutsche Jesuit Max Pribilla, in der Jesui-
tenpostille, Nazismus und Zusammenbruch als Folge der «cha-
rakterlichen Untiichtigkeit» der Deutschen; zuvor hatte er,
nattirlich in derselben Zeitschrift, Hitlers «deutsche Revolution»
mit Goebbelszungen gefeiert.?*

Der versierte Augustin wieder — der gegen die Heiden, die
Roms Fall mit der Preisgabe der Gotter, dem Versagen des Chri-
stengottes begriinden, nicht weniger als 22 Biicher schreibt
(I1 37 ff.) — meint vorsichtig, der Ausgang eines Krieges beweise
noch nicht dessen Gerechtigkeit. Gottes Pliane seien ritselhaft,
jedermann verborgen. Darauf rekurrierte man gern nebst passen-
den Psalm- und sonstigen Bibelworten, sobald Gottes Entschei-
dungen proheidnisch, widersinnig, ungerecht erschienen. Immer
aber und ohne Risiko konnte man den Endsieg Christi prophe-
zeien und pries diesen Endsieger dann mit sich nur so jagenden,
der alten Kirche zumeist unbekannten Ruhmestiteln: «Obherr
der Himmel», «Herr der Glorie», «Gottkénig», «der allmacht-
volle Gott», der «Siegruhmwalter», «Siegesheld» usw.?



VON DER ALTLAST 37

VON DER ALTLAST

Im allgemeinen konvertierten die Germanen nicht individuell,
sondern kooperativ, stammesweise. Denn anders als die gebilde-
ten Griechen und Rémer waren die «Barbaren» leicht und rasch
von der Kirche zu gingeln, standen sie auch weder kulturell noch
religionsgeschichtlich so tief, wie die Berichte ihrer christlichen
«Bekehrer» vorgeben.

Schon das Wort «barbarus» hatte vorwiegend herabsetzenden
Sinn. Es wird im Christentum traditionell negativ als Gegensatz
zu «christianus» gebraucht, bis die germanischen Volker katho-
lisch werden und die muselmanischen als neue Barbaren — Berber,
Barbaresken! — erscheinen. Das Nichtchristliche nimlich muf§
immer des Teufels sein, oft genug schon das Nichtkatholische.
«Barbarus» kann aber auch zur Selbstbezeichnung der Germanen
dienen, deren Heidentum im iibrigen, so leicht sie es duferlich
aufgeben, zum Teil oft lang fortwirke.?

Die Pipste setzten ihre Legaten auf die Fiirsten an. Denn hatte
man sie — ihre Frauen waren oft schon katholisch —, hatte man
meist, sofort oder spiter, auch das Volk. Die Religion war ein
Politikum, wie, unter ganz anderen Umstinden, noch heute, und
die Grof8en zogen, iiberredend, versprechend, drohend, ihren An-
hang hinter sich her. Nicht das Evangelium jedenfalls entschied,
die Uberzeugung, sondern der Kénigsentschlufi, die Fiirstenhei-
rat, Feldschlacht, Eroberung, der Vertrag. Die meisten gingen
«leichten Fufles von einer Religion in die andere hiniiber» (Baet-
ke).?”

Auch im kleineren Maflstab setzte man zur «Bekehrung» bei
den Besitzenden, den Grundherren an. Denn in der Regel gewan-
nen die Propagandisten des Christentums erst die GroRagrarier
und errichteten dann auf deren Land einen Stiitzpunkt, hinterlie-
Ben meist ein Kirchlein, Schiiler — und zogen zum nichsten Herrn.

Nicht allzu miihereich unterwarf man sich so viele «Barbaren»,
die bald ehrfiirchtig zu all den «heiligen» Priestern und Ménchen
emporsahen, michtig beeindruckt durch Exorzismen, Zeremo-
nien, Mirakel. Glaubig iibernahmen sie die so fremden Myste-



38 __ Die EINFUHRUNG DES CHRISTENTUMS BEI DEN GERMANEN

rien, so fremden Dogmen und dienten in scheuer Andacht diesem
ibermachtigen Schamanentum des Siidens, anscheinend nur
noch von dem Wunsch beseelt, die Kirche reich und maichtig zu
machen — zum Heil der eignen Seele, aus Horror vor dem Hoél-
lenfeuer, aus Verlangen nach dem Paradies.?®

Die «Missionierung» vollzog sich ungleichmiRig, auflerhalb
der Stidte langsamer, obwohl gerade die heidnischen Franken
héufig keinen groflen Widerstand leisteten, mochten sie auch da
und dort, zumal auf dem Land, sich der Zerstorung ihrer Idole
zah widersetzen. Der Mensch ist in religidser Hinsicht besonders
konservativ. Und wie noch heute die Bauern, die Landbewohner,
am Christentum mehr festhalten, so waren es im ausgehenden
Altertum, im frithen Mittelalter, die Bauern, die am lingsten zum
Heidentum standen, wihrend die Stadtbewohner, heute grofien-
teils schon nicht mehr christlich, damals oft schon iiberwiegend
christlich waren. Die Germanen aber sind hauptsichlich Bauern,
Landbewohner, und im Ostreich die friankischen, die alemanni-
schen Heiden zahlreicher als die einheimischen Christen gewesen.

Das Christentum war eine Stadtreligion und, seit es Staatsre-
ligion war, auch — grotesk genug, bedenkt man seinen revolutio-
niren Ursprung — die Religion der feudalen, der fithrenden
Kreise, die darin vor allem ihren Vorteil suchten. Lang hielten die
Bauern am iiberkommenen Glauben, an ihren Gottheiten, vor
allem an der gallischen Trias, dem Kult des Jupiter, Merkur, des
Apollo, ihren fana fest. Und selbst als sie «<bekehrt» waren, kehr-
ten sie immer wieder zu der — ja auch viel schoneren, sinnvolleren
- Verehrung von Baumen, Steinen, Quellen zuriick.

Jahrhundertelang geiffeln Synoden heidnische Briuche, vom
Konzil von Valence (374) bis ins 9. Jahrhundert hinein. Allein
zwischen dem Konzil von Orléans (511) und dem von Paris (829)
wettern die canones von mindestens 19 gallischen Bischofsver-
sammlungen gegen den Glauben und die Praktiken des biuer-
lichen Heidentums, das viel beharrlicher an der Uberlieferung
festhielt als der opportunistische Adel.

Die Germanen waren von einer gleichsam natiirlichen, einer
nicht aufgeschwitzten, aufgezwungenen, sondern mit ihrem We-



«DEMONSTRATIVE ZERSTORUNG . . .» 39

sen identischen Frommigkeit. Sie hatten eine Naturreligion mit
deutlich pantheistischen Ziigen, geprigt durch Anbetung von
Wald-, Berg-, Brunnen-, Flu8- und Meeresgéttern, durch Vereh-
rung der Sonne, des Lichts, des Wassers, der Biume, Steine, im
Grunde, wie man gerade heute wissen sollte, tausendmal sinn-
voller als der christliche Geisterglaube, in dessen Gefolge eine
hypertrophe technokratische Zivilisation die Natur nahe an den
Ruin gebracht hat.

Das «Lexikon fiir Theologie und Kirche» lastet freilich der
«Religion der Germanen» u. a. ihren Schicksalsglauben an, be-
sonders den Glauben «an Damonen, Gespenster» (nirgends doch
ausgedehnter, verriickter als im frithen Christentum: vgl. III
389 ff.!). Aber nein, dieser germanische Ddmonen- und Gespen-
sterglaube war es, der schlieflich «eine grofle, oft quilende und
bedriickende Rolle» spielte und, ausgerechnet, «Quelle des spa-
teren Hexenwahns» wurde! Das Christentum ist unschuldig — es
muflte lediglich die Folgen der «Quelle», die Altlast sozusagen,
beseitigen, muffte die bésen Hexen jagen, foltern und verbren-
nen..

«DEMONSTRATIVE ZERSTORUNG . . .»

Zur Merowingerzeit standen bei der Missionierung «Machtpro-
ben des Christengottes» oft im Vordergrund, einerseits «Wun-
der», andererseits Zerstérung der heidnischen Kultstitten. Die
Gotterbilder lieBen sich — durch straflose Vernichtung — ja leicht
als machtloses Menschenwerk kompromittieren, wahrend der
«geistige» Christengott unantastbar iber den Wolken thronte.
Zudem waren die heidnischen Franken meist tolerant und ohne
Priesterkaste, indes ihinen eine fanatische Kirchenorganisation ge-
geniibertrat, die vor Zwangstaufen nicht zuriickgeschrecke ist,
auch wenn sie, zumindest zunichst, sich mit formaler Verdam-
mung des alten Glaubens und einem Lippenbekenntnis zum
neuen begniigte. Treffend nennt R. W. Southern das mittelalter-



40 — — Die EINFOHRUNG DES CHRISTENTUMS BEI DEN GERMANEN

liche Europa eine Zwangsgemeinschaft, in die jeder Mensch
durch die Taufe geriet.?” '

Doch nicht genug. Schnell begann man auch mit der Schleifung
paganer Tempel und Altire.

So vernichteten Trierer Christen bereits um 336 den groflen
Tempelbezirk im Altbachtal, vermutlich auf Initiative des Orts-
bischofs, des hi. Maximin, und des damals in Trier lebenden hl.
Athanasius (I 8. Kap.). 50 Kapellen mit nordischen Géttern, ein
Theater fiir Kultspiele und ein Mithrasheiligtum wurden dem
Erdboden gleichgemacht. In Bonn zerschlug man Weihealtare der
aufinianischen Matronen. Die ausgedehnte Anlage bei Karden
mit dem Haupttempel des Mars wird um 400 ruiniert. Man ver-
heert einen groflen Tempel am Ursprung der Seine, einen Tempel
bei Orléans (auf Befehl der Konigin Radegunde, einer katholi-
schen Heiligen, niedergebrannt) oder, schon Ende des 3. Jahr-
hunderts, das Mithraum von Mackwiller. Und je machtiger man
wird, desto gewalttdtiger auch — «die demonstrative Zerstérung
heidnischer Kultstatten ist ein haufiger Zug der Bekehrungs-
geschichte geworden» (Schieffer).3°

Der hl. Gallus, Onkel des hl. Gregor von Tours, spater Bischof
von Clermont-Ferrand, brennt einmal als Priester und «Gesell-
schafter» Theuderichs 1., des iltesten Chlodwigsohnes, bei Koln
einen Heidentempel mit allen «G6tzenbildern» ab und wird nur
mit Miihe durch den Kénig vor der Wut der Bauern gerettet.
«Holzerne Glieder und Dankgaben fiir Heilungen und Mabhlzei-
ten im Heiligtum, die den Gallus erzirnten, gab es auch in den
Martyrerkirchen» (Oediger). Vielleicht erziirnte er ja nicht zu-
letzt deshalb so. Im Chorgesang aber «bezauberte er jeden, der
ihn hérte», und «glidnzte» als Bischof «durch alle Tugenden eines
wahren Oberhirten», einschlieflich durch die «der Wundergabe»
(Fest: 1. Juli).®!

Um 550 brachte der Diakon Wulfilaich die «rustici in territorio
Trevericae urbis», die Bauern des Trierer Raums dazu, ein gewal-
tiges Bild der Diana (urspriinglich wohl der keltischen Gottin
Arduinna), «das das aberglaubische Volk abgéttisch verehrte», zu
demolieren. Er allein war zu schwach, so taten sie ihm, nachdem



«DEMONSTRATIVE ZERSTORUNG . . .» 41

er sie «unablissig» beschwitzt hatte, den Willen. «Denn die an-
deren Bilder, die kleiner waren, hatte ich selbst schon in Stiicke
gehauen.» Keine Frage, daf§ dabei auch Wunder geschahen.?

Einige der bekanntesten christlichen Heiligen wurden im
Kampf gegen das Heidentum Brandstifter und Rauber.

In Tirol arbeitete der hl. Vigilius, Bischof von Trient, «mit
Feuereifer an der Ausbreitung des Christentums» (Sparber), bis er
eines Tages im Rendenatal ein vielverehrtes, auf schroffem Fels
stehendes Gétterbild zertriimmerte, eine Statue des Saturnus, und
um 400 von den aufgebrachten Bauern, «verstockten und wilden
Heiden», gesteinigt worden ist — viele Dutzende von Kirchen sind
ihm in Italien geweiht.

Dort vergriff sich auf dem Monte Cassino auch der hl. Bene-
dike (gest. 543), der «Vater des abendliandischen Monchtums»,
dessen Strenge seine ersten Monche und den Priester Florentinus
zu Mordanschligen auf ihn trieb, an dem alten Apollotempel,
dem letzten Apollotempel, den die Geschichte nennt. Benedike
fand da noch Heiden, fillte ihre heiligen Haine, zerschlug das
Gétterbild, den Altar und wurde noch 1964 durch Papst Paul VI.
zum Patron Europas ernannt.*

In der Gegend von Bregenz rottete ein Ire, der hl. Kolumban
der Jiingere (gest. 615), mit seinen Ménchen den Gotterdienst aus
und bereicherte dafiir unmittelbar oder mittelbar die Welt um
annihernd hundert Kléster im 7. Jahrhundert.

Kolumban war kurz durch Gallien gezogen, wo «das christ-
liche Leben beinah verschwunden und nur das Bekenntnis noch
tibrig war» (Jonas von Bobbio), und begriindete dann die katho-
lische Propaganda («Mission») im Innern des Kontinents. Der
rigorose, die «Abtotung» (mortificatio) fordernde Asket, dessen
«Regula monachorum» schon fiir geringste «Verfehlurigen» dra-
konische Strafen androhte, war zugleich eine hochpolitische
Figur. Gefordert von Merowingern und verfolgt von Brunichild
(«eine zweite Jesabel») sowie von «Theudereich, dem Hund»,
aber auch im Streit mit burgundischen Bischéfen, zieht und flieht
er auf seiner «peregrinatio pro Dei amore» beziehungsweise «pro
Christo» dahin, Wunder wirkend, Heilungs- und Strafwunder,



42— Die EINFUHRUNG DES CHRISTENTUMS BEI DEN GERMANEN

dabei. immer im Kampf auch gegen den «Aberglauben der Hei-
den» («Laf} verderben ihre Kinder») und ihre Tempel, die es
«niederzubrennen» galt; rithmt doch noch im 20. Jahrhundert das
«Lexikon fir Theologie und Kirche» seinen « Feuereifer». Nach
der Ausschaltung Theudeberts I1. durch Theuderich 612 (S. 227)
floh Kolumban vor den katholischen Merowingern nach Italien
in den Schutz des Langobardenkénigs Agilulf, eines Arianers.
Doch noch immer hilft er gegen Uberschwemmungen und Gei-
steskrankheiten und gilt als Patron Irlands. Die 1916 in Dublin
gegriindete Missionsgesellschaft «Society of St. Columban» wirk-
te vor allem in China. Und in Itland selbst wirkt bekanntlich noch
heute Kolumbans «Feuereifer» fort.

Einer seiner Schiiler, der hl. Gallus, assistierte ihm und brann-
te, aus Burgund vertrieben, am Ziirichersee und Bodensee Tempel
nieder, heilige Haine, kurz, er machte Jagd auf Gétzenbilder, um
dem «in Schmutz versunkenen» Heidengeschlecht durch Jesus
Christus «den Weg zum Himmelreich» zu erschlieffen. Seinerseits
hatte er sich noch kraftig und fiir immer — Heilige unter sich — mit
Kolumban zerstritten und von ihm getrennt. Und lange nachdem
sein Grab wiederholt geschandet worden und manch Mirakulé-
ses dort geschehen war, stieg der Tempelschinder zum «Volks-
heiligen» auf, auch zum Patron von St. Gallen, auch der
Fieberkranken, auch zum Schutzheiligen der Ginse und Hiih-
ner.**

Ganz besonderes geistliches Gliick hatte der aus Aquitanien
stammende, im Kloster Oye (bei La Rochelle) aufgewachsene
spitere Missionsbischof Amandus, der Apostel der Belgier, ein
Vertrauensmann Papst Martins 1. (S. 342 ff.). Auf einer Pilger-
fahrt nach Rom erschien ihm St. Peter personlich. Doch selbst mit
himmlischer Hilfe klappte es nicht immer. Also erwirkte Aman-
dus, als man um Gent, seinem Propagandastiitzpunkt, die Frohe
Botschaft miffachtete, einen Konigsbefehl zur Zwangstaufe —an-
scheinend einmalig in der Missionsgeschichte der Merowinger-
zeit. Sogar «freiwillig» sollen sich durch seine Wunder (u. a.
Erweckung eines Hingerichteten zum Leben) die Altgliubigen
bekehrt haben; obwohl es Amandus, wie vielen von Luxeuil ge-



«DEMONSTRATIVE ZERSTORUNG . . .» 43

pragten Monchen, weniger um Heidentaufe ging als um die
Festigung des Christentums im Sinne Roms.

Im Norden Galliens missionierten auch der emsige Ménch Jo-
nas aus Bobbio, ein Helfer des Amandus, die hl. Vedastus,
Audomar, Ursmar, Lupus oder Eligius, der Bischof von Noyon,
unter dessen zahlreichen Mirakeln seine «Pferdeoperation» die
Christenheit besonders begeistert hat. Sabelte Eligius doch einem
storrischen Gaul, den er beschlagen sollte, das Bein ab, befestigte
bequem auf dem Ambof§ das Hufeisen und setzte die Hachse
wieder an. Natiirlich avancierte er u. a. zum Patron der Huf-
schmiede. Und noch heute geht der «Eulogiusritt» am Bodensee
samt Pferdesegen auf ihn zuriick.’

Einer der wildesten Heidenbekampfer im Westen wurde Mar-
tin von Tours (gest. 397). Trotz heftigen Widerstands manchmal
der Bauern rif§ er mit Hilfe seiner Trabanten, einer Ménchshorde,
die Tempel nieder, stiirzte Druidensteine, oft erbittert verteidigte
heilige Eichen. «Mit den Fiiffen zertrat er die Altdre und die G6t-
terbilder» (Sulpicius Severus). Und dabei war der Heilige «ein
Mann von bewunderungswiirdiger Sanftheit und Geduld;
freundlichernste Heiterkeit und unwandelbarer Friede leuchtete
aus seinen Augen . . .» (Walterscheid, mit Imprimatur).

Zur Vernichtung des Paganismus brachte der Glaubensheld
freilich beste Voraussetzungen mit. Hatte er doch eine Laufbahn
als Haudegen im romischen Heer (Kaiser Julians) beendet, seine
christliche als Teufelsaustreiber begonnen. Bezeichnend, daff er
den Teufel in Gestalt Jupiters, Merkurs, auch der Venus und Mi-
nerva zu sehen glaubte, war er ja iiberhaupt der festen Uberzeu-
gung, in den «Goétzenbildern» stecke Satan. '

Infolge seiner «Totenerweckungen» wurde Martin Bischof,
dann merowingischer Konigs-, dann karolingischer Reichsheili-
ger, schlieBlich Schutzpatron der Franzosen; 425 Dorfer Frank-
reichs tragen noch. heute seinen Namen. Den Namen eines
Brandstifters, Diebes, der noch mit den Fufen der Heiden Hei-
ligstes ruinierte, auch simtliche Tempel niederriff — das «Symbol
der frinkischen Reichskirche», mehr noch: «wesentlicher Be-
standteil frankischer Reichskultur» (Bosl).



44 — Die EINFUHRUNG DES CHRISTENTUMS BEI DEN GERMANEN

Seinen internationalen Ruhm verdankte der Vielbewunderte
dem Morderkénig Chlodwig, der Martin sehr verehrte; seinet-
wegen auch einen eigenen Soldaten erschlug, der im Gebiet des
Gottesmannes etwas Heu genommen: «Wo bleiben unsere Sieges-
aussichten, wenn wir den heiligen Martin beleidigen?» Die Me-
rowingerfiirsten fiithrten als hl. Reliquie den legendiren Mantel
(capa) dieses Menschen auf ihren Kriegsziigen mit. Eide wurden
dariiber geleistet und Vertrige geschlossen. Der Aufbewahrungs-
ort hief Capella, der dafiir verantwortliche Geistliche Capella-
nus: Ursprung unserer Worter Kapelle und Kaplan. Und weil
Martin iiberall, wo er heidnische Kultstatten vernichtet hatte, auf
den Triimmern sogleich christliche bauen lie, darunter das erste
gallische Kloster (Ligugé), wurde er auch noch «Bahnbrecher des
abendlindischen Monchtums» (Viller/Rahner).’

Tempelzerstérungen bezeugen viele geistliche Quellen, wie die
Lebensbeschreibungen des Erzbischofs von Lyon, Landbert, der
Bischofe Gaugerich von Cambrai, Eligius von Noyon, Lupus von
Sens, Hugbert von Tongern und Lowen oder des Abtes und Mis-
sionsbischofs Amandus.*’

Gern hat man Kléster auf ruinierten Tempeln errichtet, St.
Bavo in Gent etwa, St. Medard in Cambrai, das Walfilaichkloster
in Eposium oder Fleury-sur-Loire, das anstelle eines alten galli-
schen Druidenheiligtums entstand. Auch das schon im 4. Jahr-
hunderr erbaute Martyrium des hl. Vincentius von Agen erhob
sich offenbar iiber einem heidnischen fanum. In Kéln, wo viel-
leicht schon Irenidus das Christentum verbreitet hat, wurde unter
der Kirche St. Ursula eine grofle heidnische Nekropole gefun-
den.’®

Mogen im Westen viele Tempel auch nur geschlossen, Altire
blof entfernt worden sein, so hat doch die Kirche bei Franken,
Sachsen, Friesen die heidnischen Heiligtiimer verbrannt oder
sonstwie kaputt, Opferstitten zu Viehtriften gemacht, heilige Biu-
me gefillt, wobei besonders in der Merowingerzeit der wirkliche
Glaubensmairtyrer «geradezu Seltenheitswert» hatte (Graus). Je
weiter aber die Bekehrung fortschritt, desto riicksichtsloser rottete
der Klerus aus — auch wenn uns Domvikar Konrad Algermissen



«DEMONSTRATIVE ZERSTORUNG . . .» 45

weismachen méchte, daf§ es nur in «ganz wenigen Faillen» zur
«Zwangsanwendung» kam; niedann natiirlich «Gewaltmethoden
Roms oder der Kirche, sondern germanischer Fiirsten». (Dabei
stand dem Liigner als «Leitwort . . . bei allen meinen Ausfithrun-
gen das Wort Wahrheit> vor Augen», feierte er iiberdies schon im
Vorwort — 1934! — den Nazi-Staat und seine Regierung: mit Im-
primatur, versteht sich.)

Staat und Kirche forderten gemeinsam die Ausbreitung des
neuen und die Vernichtung des alten Glaubens. So befiehlt der
neustrische Konig Childebert I. in einer Konstitution Anno 554,
«ohne Zweifel im Einvernehmen mit den Bischofen» (A. Hauck):
«Die heidnischen Gotterbilder auf den Feldern und die den Da-
monen gewidmeten Idole miissen sofort entfernt werden und
niemand darf es den Bischofen wehren, wenn sie diese vernich-
ten.»

Im nichsten Jahrhundert propagiert Papst Bonifaz V. (619-625)
das Christentum in England und schreibt an den Konig der An-
geln, Edwin: «Hand anlegen miifit thr an die, welche Thr bisher
aus irdischem Stoff fiir Euch zu Gottern gemacht habt, mifit sie
mit allem Eifer zertrimmern und in Stiicke schlagen.» Und so
schleudert auch bald darauf, 627, der bekehrte northumbrische
Oberpriester Coifi eine Lanze in seinen eigenen Tempel.**

Auch das Concilium Germanicum, das erste 742 oder 743 ein-
berufene Konzil im germanischen Teil des Frankenreiches, ver-
fiigte, «daf das Volk Gottes keine heidnischen Dinge treibe,
sondern allen heidnischen Unflat wegwerfe und verabscheue,
moge es sich handeln um die Totenopfer oder um Wahrsagerei,
um Amulette oder Schutzzeichen, um Beschwdrungen oder Be-
schworungsopfer, die torichte Menschen neben den Kirchen in
heidnischer Weise darbringen unter Anrufung der heiligen Mar-
tyrer und Bekenner, wodurch sie den Zorn Gottes und der
Heiligen herabrufen, endlich auch um jene gotteslisterlichen
Feuer, die sie xeid fyr> nennen».*°

Jeder andere Glaube ist eben fiir die Verfechter des «<wahren»,
des allein wahren und seligmachenden Glaubens, abscheulich, ja,
einfach unertriglich. So wurde die Ausiibung heidnischer Kulte



46 —— _ Die EINFUHRUNG DEs CHRISTENTUMS BEI DEN GERMANEN.

gesetzlich mit hohen Strafen bedroht: kirzere oder lebensling-
liche Landverweisung, Recht- und Friedlosigkeit, Vermégenskon-
fiskation oder, bei Armen, Versklavung. Strikt verbot man das
Essen von «Gotzenopferspeise», pagane Gelage, Gesiange, Tanze
oder das Aufbewahren von Gétterbildern, die auch — unter der
Erde — als Baumaterial fiir christliche Kapellen dienten.*t

Im ausgehenden 8. Jahrhundert zihle der fiir die «Heidenbe-
kehrer» des westlichen Germanien bestimmte «Indiculus super-
stitionum et paganarum» dreiflig Praktiken auf, die schon die
gallischen Konzilien verurteilt hatten: Magie, Wetterbeschwo-
rung, Weissagung, gewisse Mahlzeiten, Tanze, Riten des Toten-
kultus, Opfer und fana fiir die Genien der Biume, Steine,
Quellen, Feste und Opfer vor allem zu Ehren des Jupiter (Donar)
sowie des Mercurius (Odin).*

Die politisch-militarischen Voraussetzungen aber fiir all diese
missionarischen Mafinahmen waren bei den Franken unter ihrem
ersten groflen Fiihrer, Chlodwig 1., geschaffen worden.



2. KAPITEL

CHLODWIG, DER BEGRUNDER
DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

«. .. cine der hervorragendsten Gestalten der Weltgeschichte».
Der Historiker Wilhelm von Giesebrecht!

«Und daf er sich als Christ, und zwar als katholischer Christ
wuflte, ist sicher und kommt bei den einzelnen Handlungen
seiner Regierung immer wieder zum Ausdruck.» Der Theologe
Kurt Aland?

«An die grofie lebendige Einheit der Familie der katholischen
Kirche angeschlossen, ohne durch eine Irrperiode arianischer
Uncultur hindurchgewandert zu sein, empfing dieses kriftige
und gelehrige Volk [der Franken] cine dauernde geistige Nah-
rung, die es zu Groflem befahigte.» Hartmann Grisar SJ?






Di1E HERAUFKUNFT DER MEROWINGER

Die Urheimat der Franken, deren Namen man im frithen Mittel-
alter mit Begriffen wie «mutig», «kithn», «frech» in Verbindung
brachte, war am Niederrhein. Thr Volk, das keine einheitliche
Fithrung hatte, entstand vermutlich durch den Zusammenschluf
zahlreicher Kleinstimme im 1. und 2. nachchristlichen Jahrhun-
dert zwischen Weser und Rhein. Erstmals erwdhnt werden sie
bald nach der Mitte des 3. Jahrhunderts, als sie mit den Romern
erbitterte Kdmpfe fithrten, die auch noch im ganzen 4. und
5. Jahrhundert fortdauerten. Damals durchbrachen die rechts des
Stroms sitzenden Franken die romische Rheinlinie, iber die ein-
zelne wahrscheinlich schon vorher in das Anliegergebiet einge-
sickert waren. Sie stieBen auf Xanten vor, das die romische
Bevolkerung um 450 geriumt, darauf der frankische Kleinstamm
der Chattuarier besiedelt hatte. Sie drangen in den Raum zwi-
schen Rhein und Mosel. Sie nahmen Mainz und Kéln, das sie, bei
seiner endgiiltigen Besetzung um 460, zum Zentrum eines unab-
hingigen frinkischen Staates, der Francia Rinensis, unmittelbar
links des Flusses machten. Allmahlich brachten sie das Land an
der Mosel und das bis zur Maas an sich. Trier wurde von ihnen in
der ersten Hilfte des 5. Jahrhunderts viermal erobert und von den
Romern jedesmal zuriickgewonnen, bis es um 480 endgiiltig frin-
kisch blieb. Seine Einwohnerzahl sank von vermutlich 6o ooo im
4. auf einige tausend im 6. Jahrhundert.

Die Invasoren griindeten in Belgien und Nordfrankreich frin-
kische Fiirstentiimer, die jeweils einem Regulus, einem Kleinko-
nig, unterstanden. Bereits um 480 gehorte der ganze Rheingau



so — CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

zwischen Nijmegen und Mainz, das Maasgebiet um Maastricht
sowie das Moseltal von Toul bis Koblenz zur Francia Rinensis.
Die Romer erlaubten den Franken die Niederlassung unter der
Bedingung, ihnen als «foederati» (Verbiindete) Kriegsdienste zu
leisten, und sie wurden auch von allen Germanen ihre zuverlis-
sigsten Waffengefahrten, zerfleischten sich freilich meist in wil-
den Stammesfehden selbst. Schlieflich aber geboten die Mero-
winger iber das ganze romische Gallien.*

Etwa zwischen Somme und Loire lag im spaiteren s. Jahrhun-
dert der Teil des Landes, den die Romer noch beherrschten, fast
ringsum eingeschniirt von germanischen Volkern. Die grofiten
Gebiete hatten Westgoten und Burgunder im Siiden und Siidosten
besetzt, die Alemannen saffen im Osten, die Franken im Norden,
etwa zwischen Rhein und Somme. Doch wie die Germanen die
Romer einschniirten, so schniirten die Franken sich wieder ge-
genseitig ein, Kleinstimme, die Kleinkonige regierten, mit einer
nicht nur rdumlich, sondern auch politisch sehr begrenzten
Macht. Waren diese Stimme doch demokratisch, «militir-demo-
kratisch» organisiert, ihre Fithrer noch immer betrichtlich vom
Willen des ganzen freien Volkes abhingig. Die «Gesamtheit der
Franci», der freien Waffentriger, erhob den Konig und setzte ihn
wieder ab, wenn er ihr nicht mehr pafite.’

Einer der ersten halbwegs bekannten dieser Kleinkonige ist
Chlodio (ca. 425 — ca. 455), der Fithrer der unter ihm aus Toxan-
drien vorstoffenden Salfranken. Um 425 riff er die Romerstadt
Cambrai am Oberlauf der Schelde an sich, wurde um 435 von
Aétius, dem obersten réomischen Heermeister und faktischen
Machthaber in Gallien, bei Arras schwer geschlagen, besetzte
aber 455 das Land bis zur Somme. Chlodio ist der erste zuver-
lassig bezeugte Merowinger. Seinem Geschlecht soll Merowech
entstammen, wohl ein gleichzeitig lebender Verwandter und Ahn-
herr der nach ihm benannten Dynastie, seit dem 4. Jahrhundert
eines der fithrenden frankischen «Fiirstengeschlechter». Und bald
werden die hochoffensiven Salier (im Unterschied etwa zu den in
Kéln regierenden rheinischen Frankenkénigen, den Herren der
Francia Rinensis, der Mainzer- und der Moselprovinz, Merowin-



Die HERAUFKUNFT DER MEROWINGER 51

ger im agnatischen Sinn) durch zwei Jahrhunderte in Gallien
herrschen.*

Merowech, der Heros eponymos, nach sagenhafter Uberliefe-
rung mit einem Meeresungeheuer halb Mensch, halb Stier am
Strand gezeugt (der Stierkopf spielt in der Symbolik der Mero-
winger eine besondere Rolle), wurde Vater von Childerich 1.,
einem in Tournai herrschenden frankischen Fiirsten. Dieser war
noch unter dem Oberbefehl der in Soissons residierenden gallo-
romischen Kommandanten — des Aegidius, des comes Paulus, des
Aegidius-Sohnes Syagrius — gegen Westgoten, Sachsen und Ala-
nen (oder Alemannen?) zu Feld gezogen, baute aber, als rémi-
scher Foederat lange gegen Germanen kimpfend, bereits seine
eigene Macht aus. Zwar diente er loyal; doch als er im Schatten
der gallorémischen Militirs selber machtiger geworden, scheint
sich sein Verhiltnis zu Syagrius (469—486), dem «rex Romano-
rum» (Gregor von Tours), verschlechtert zu haben. Dagegen
unterhielt Childerich, der zuletzt wahrscheinlich an der Spitze der
Belgica secunda stand, einer zwar formell noch rémischen, fak-
tisch aber von salfrankischen Kleinfiirsten kommandierten Pro-
vinz, ein gutes Verhiltnis zur katholischen Kirche Galliens, mit
der die Franken an Rhein und Somme friih kontaktierten. Denn
obwoh! Childerich kein Christ, ja, nach Bischof Gregor, so geil
auf die Tochter seiner Franken war, daf er voriibergehend nach
Thiiringen flichen mufte, gab er bereits Kirchen und Geistlichen
Immunititen, hatte er gute Beziehungen zum belgischen Episko-
pat, besonders zum Metropoliten von Reims.

Childerich starb 482. Fast 1200 Jahre spiter, 1653, fand ein
Antwerpener Arzt bei Tournai sein Grab, das weitaus bestausge-
stattete unter mehr als 40000 von Archdologen freigelegten
Gribern der Merowingerzeit. In einem reichverzierten Brokatge-
wand war der Konig von Tournai samt Pferd, Insignien, Waffen
nebst vielen Gold- und Silbermiinzen bei seiner Residenz bestattet
worden. 1831 verschwanden (auch) diese Grabschitze grofiten-
teils durch einen Einbruchdiebstahl in der Kaiserlichen Kunstga-
lerie in Paris. Sic transit gloria mundi.



s2 — CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

KOMETENHAFTER AUFSTIEG EINES STAATSBANDITEN

Bei Childerichs Tod 482 wurde sein anscheinend einziger Sohn,
der sechzehnjihrige Chlodwig 1. (466—511), sein Nachfolger; ein
frankischer Zwergpotentat neben anderen solchen Potentatchen,
Ragnachar in Cambrai etwa (S. 75) oder Chararich (S. 75), dessen
Machtbereich nicht niher bekannt ist. Chlodwigs Vater hatte
manches vorbereitet, der Sohn aber setzte fort, vollendete so-
zusagen. Denn der «kometenhafte Aufstieg» (Ewig) dieses skru-
pellosen durchtriebenen Bauernfiirsten, mit dem auch die «Vor-
geschichte des Deutschtums» (Lowe) beginnt, wird von der
Geschichtsschreibung seit nun rund eineinhalb Jahrtausenden
glorifiziert. Doch ethisch gesehen (auch gewissermaflen christlich
gesehen), unter dem Gesichtspunkt von «Menschenrechten» (und
Christenpflichten, die ja schon damals galten, nicht zu rauben
namlich, nicht zu morden), ist Chlodwigs Laufbahn nichts ande-
res gewesen als der kometenhafte Aufstieg eines Gangsters, eines
Staats- und Starbanditen (um kleinere Gangster durch solche
Nachbarschaft nicht zu kompromittieren).

Verbiindet mit verschiedenen Bruderstimmen, dehnte Chlod-
wig das salische Teilreich um Tournai, das unbedeutend und auf
einen kleinen Teil Nordgalliens in der Belgica secunda beschrankt
gewesen, durch fortgesetzten Raub, Mord, Krieg immer weiter
tiber die provinzialromischen Gebiete links des Rheins aus, erst
bis zur Seine, dann bis zur Loire, dann bis zur Garonne, wodurch
die Galloromer unter die Herrschaft der Franken kamen. «Den
Franken habe zum Freund, nicht zum Nachbarn», hief es schon
damals.’

Ein so kriegslustiges Volk, dem iiberdies der Ruf der Treulo-
sigkeit anhaftete, war fiir den christlichen Klerus von friih an
attraktiv. Arianer, besonders aber Katholiken suchten seinen
Fiithrer zu gewinnen. Denn alle namhaften Fiirsten des Abend-
landes sind seinerzeit entweder Arianer oder Heiden gewesen.
Kaum also war Chlodwig in Tournai Konig geworden, da wandte
sich der Metropolit von Reims an ihn, der hl. Remigius, ein Mann
«von hoher Wissenschaft», rithmt Bischof Gregor im selben



KOMETENHAFTER AUFSTIEG EINES STAATSBANDITEN 53

Atemzug, und Erwecker eines Toten. Der Sprengel des Remigius
aber lag mitten im Land des Syagrius, den Chlodwig dann zur
Strecke brachte — anscheinend mit Hilfe der katholischen Bischo-
fe dort. Und schon jetzt fiihlte Remigius sich berufen, dem
«beriihmten und durch Verdienste erhabenen Herrn Kénig
Chlodwig» graue Eminenzen aufzudringen, «Berater», die sei-
nem «Rufe forderlich» seien. «Zeige Dich voll Ergebenheit gegen
die Bischofe (sacerdotes) und hole stets ihren Rat ein», schreibt er
dem Fiirsten, noch bevor dieser Christ ist. «Wenn Du Dich mit
ihnen verstehst, wird Dein Land gut dabei fahren.»®

486 oder 487 schlug Chlodwig gegen Syagrius los, formal dort
der letzte Reprisentant des Romischen Reiches, faktisch aber
schon unabhingig. Noch unter dessen Vater, dem Heermeister
Aegidius, hatte Chlodwigs eigener Vater Sachsen und Westgoten
bekimpft, doch offenbar auch schon wider Aegidius selbst die
Waffen erhoben, wie eben jetzt Chlodwig auch gegen den Sohn.
Der Zeitpunkt war giinstig, kurz vor dem frankischen Raubzug
war der machtige Westgotenkdnig Eurich gestorben, von den Sal-
franken in Gallien am meisten gefiirchtet. Sein Tod diirfte Chlod-
wig nicht wenig ermuntert haben. Im Bund mit seinem Vetter,
Regulus Ragnachar von Cambrai, vernichtete er in der Schlacht bei
Soissons den letzten Rest romischer Macht in Gallien. Wahrend
der Franke, «noch vom heidnischen Aberglauben befangen» (Gre-
gor), iibel hauste, auch zahlreiche Kirchen pliindern lie, floh
Syagrius nach Toulouse, in die westgotische Hauptstadt. Doch
Chlodwig drohte dem etwas schwachen Nachfolger Eurichs mit
Krieg, worauf Alarich 11. den Fliichtling ausgeliefert, der Sieger ihn
<heimlich» getotet, mit dem Rest des geschlagenen Feindes die
eigene Soldateska verstarkt und Soissons, bisher Hauptsitz des
Syagrius, zu seiner neuen Residenz gemacht hat.

Eine fiinfhundertjahrige Geschichte war damit beendet, alles
Land bis zur Seine geraubt und bald, nachdem der Rauber, der
rex Francorum, seine Macht etwas gefestigt, sollte er weiter rau-
ben. «Viele Kriege fiihrte er fortan und gewann viele Siege»,
rilhmt Bischof Gregor, just nachdem er noch iiber einen ganz
personlichen Mord des Konigs breit berichtet hatte.’



§4 — CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

EIN GROSSES BLUTBAD UND DAS
ERSTE DATUM DEUTSCHER KIRCHENGESCHICHTE

Chlodwig ging bald von Soissons nach Paris, das dann die be-
deutendste Stadt, zumindest im 7. Jahrhundert der eigentliche
Mittelpunkt des Frankenreiches wurde, wo auch die meisten Me-
rowingerkdnige begraben liegen. Und um 493, als er schon von
der Seine zur Loire vorgestoffen, Herr iiber ganz Nordgallien und
unmittelbarer Nachbar der Westgoten geworden war (die, neben
den Burgundern, iiber Siidgallien herrschten), da wurde er, der
unstreitig erste aller frankischen Fiirsten, immer interessanter fiir
die Katholiken und sie fiir ihn. Er heiratete jetzt die junge bur-
gundische Prinzessin Chlotilde, eine Tochter des Teilherrschers
Chilperich II. und Nichte des Oberkonigs Gundobad, die, im
Gegensatz zu ihren Briidern, katholisch war und heilig wurde.*

Schon diese Hochzeit hatten wahrscheinlich gleich zwei Heili-
ge, der hl. Avitus und der hl. Remigius, arrangiert. Und da es
katholische Taktik war, mit den Gattinnen der Germanenfiirsten
auch diese selbst und ihr Volk zu gewinnen, kann es durchaus
sein, dafd Chlotilde, «die glaubige Konigin», dem Konig seit ihrem
Hochzeitstag, wie der Chronist sagt, «in den Ohren lag», den
rechten Glauben anzunehmen, «von den Goétzen» abzulassen,
«denn sie koénnen sich und anderen nichts niitzen», ja, daf sie
Jupiter einen «Schweinekerl» schimpfte, der es mit seiner Schwe-
ster getricben. Doch wurde Chlodwig «auf keine Weise» umge-
stimmt. Sein Stamm schien einfach noch nicht konversionsbereit
— «bis er endlich einst mit den Alemannen in einen Krieg geriet».
Endlich, schreibt Gregor, weil seine Gemeinschaft fast stets durch
Katastrophen (der anderen) erstarkt. Erst inmitten eines «gewal-
tigen Blutbads», in dem die vereinigten Salier und Rheinfranken
die heidnischen Alemannen metzelten, soll ihn, als sein Heer
schon wich, schon fast vernichtet war, die «entscheidende Gna-
de» heimgesucht, soll er «mit Tranen» gerufen haben: «Jesu
Christe, du, von dem Chlotilde sagt, du seiest der Sohn des le-
bendigen Gottes . . . und da er solches gesprochen, wandten die
Alemannen sich und begannen zu fliechen».”



EIN GROSSES BLUTBAD UND ERSTES DATUM DT. KIRCHENGESCHICHTE 55

Dies ist reine Sage. Oder genauer: katholische Kirchenge-
schichte, an die Liigen der Kirchenviter erinnernd nach dem Sieg
Konstantins iiber seinen Mitherrscher Maxentius (1222 £.). Doch
steht Chlodwigs Konversion offenbar mit dem Alemannenkrieg
in Zusammenhang, womit er seinen Raubstaat auf den Mittel-
und Oberrheinbereich ausgedehnt, vielleicht auch ostrheinisches
Gebier schon seiner Kontrolle unterworfen hat.

Die Alemannen (oder Sueben), erstmals 213 genannt, waren
aus dem Elbgebiet eingewandert und vermutlich Ende des 2. Jahr-
hunderts durch verschiedene westgermanische Heer- und Wan-
derhaufen in der Gegend des Mains verstirkt worden; heift ihr
Name doch, was noch heute jeder (wenn er’s weif}) heraushort:
alle Manner. Die Alemannen, die an Rhein und Limes die Gren-
zen des romischen Reichs bedringten, waren im Jahr 406, zum
Teil mit Wandalen und Alanen, nach Gallien und Spanien gewan-
dert. Thre Mehrheit aber hatte das Elsaf§ erobert, ein grofies
Gebiet der heutigen Schweiz sowie das Land zwischen Iller und
Lech.t?

Als sie von dort weiter nach Nordwesten vorzudringen such-
ten, stiefen sie mit den Franken zusammen, besonders mit den
das Moselgebiet beherrschenden Rheinfranken. Diese, bereits um
475 mit den Burgundern gegen die Alemannen verbiindet, setzten
sich um 490 in einer Schlacht bei Kéln, wo man den dortigen
Kleinkénig Sigibert am Knie verwundet hat (vgl. 74), nicht deut-
lich durch. Grund genug fiir Chlodwig, einzugreifen: um 496/497
blieb bei (dem nicht genau lokalisierten) Tolbiacum, wahrschein-
lich im Elsa8, der namentlich bisher unbekannte alemannische
K6nig auf dem Schlachtfeld. Chlodwig fiel in das rechtscheinische
Alemannien ein und vernichtete einen groffen Teil seiner noch
heidnischen Bewohner. Ein Jahrzehnt spiter, um 506, erhoben sie
sich zwar weithin wieder, wurden jedoch, vielleicht bei Straf3-
burg, erneut blutig zusammengeschlagen, wobei abermals der
Alemannenkénig in der Schlacht umkam. Von den Franken ver-
folgt, flohen sie siidwirts bis ins Alpenvorland, in die Raetia
prima (Provinz Chur), die Raetia secunda (Provinz Augsburg),
(EinfluB-)Gebiete des Ostgotenkénigs Theoderich, der seinem



s6 — CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Schwager Chlodwig Einhalt geboten und die Fliichtlinge in Ri-
tien, in Pannonien, in Norditalien angesiedelt hat. Im Elsaf§ aber,
im siidlichen Rheinhessen, in der Pfalz, in Gegenden an Main und
Neckar gerieten die Alemannen unter die direkte Gewalt Chlod-
wigs. Und von da aus drangen die Franken spiter weiter nach
Osten vor, bis zur Saale, zum oberen Main und fast bis zum
Bayrischen Wald.?3

Wann Chlodwig sich taufen lie, weiff man nicht sicher. Die hl.
Chlotilde rief seinerzeit <heimlich» den hl. Bischof Remigius, der
ja mit Chlodwig schon kontaktierte, als noch die Arianer den
«scharfen Geist» des Konigs zu benebeln suchten. Und nun sucht
sie, die hl, Gattin, durch den hl. Remigius, schreibt der hl. Gregor,
«das Wort des Heils dem Kénig zu Herzen zu fithren».

Und da alles Heilige sich so findet, geschieht schliefSlich wieder,
wie so oft, eine Art Wunder, «rief alles Volk zur selben Zeit . . .
Wir verlassen die sterblichen Gétter, gnadiger Konig, und sind
bereit zu folgen dem unsterblichen Gott, den Remigius verkiin-
det.» Zusammen mit seinen Schwestern Lantechilde (einer Aria-
nerin, die aber nun erkennt oder doch «bekennt, daf§ der Sohn-
und der Heilige Geist gleichen Wesens mit dem Vater sei») und
Albofledis, die Nonne wurde, sowie mit angeblich 3000 Franken,
wahrscheinlich Kriegern, 148t sich Konig Chlodwig mit groffem
Pomp und im Beisein vieler Bischofe in Reims taufen ~ Anno 496
oder 497 nach den einen, 498 oder 499 nach den anderen, und
nach Forschern, die den Alemannenkrieg 506 ansetzen, 506, 507
oder 508 — «das erste Datum der deutschen Kirchengeschichte»
(Kawerau). Es kniipft bezeichnenderweise an ein grofes Blutbad
an und ist eines der wichtigsten Ereignisse des Frithmittelalters.
Nicht weil Chlodwig Christ, sondern weil er romisch-katholi-
scher Christ wurde, was das Schicksal der Franken und Europas
bestimmt; was tiber das Kaisertum Karls zu einer engen Verbin-
dung mit dem Papsttum fiihrt und zum «Heiligen Rémischen
Reich Deutscher Nation».!



KéNiG CHLoDWIG UND zwEl «HEILIGE GOTTES» 57

Ko6nN16 CHLODWIG UND ZWEI «HEILIGE GOTTES»

Chlodwigs Taufe war ein grandioses Fest. Straffen und Kirchen
prangten im Schmuck. Die Taufkirche selbst erfiillte «<himmli-
scher Wohlgeruch», ja, die Anwesenden meinten, versetzt zu
sein «in die Wohlgeriiche des Paradieses». Der Konig aber
schritt, berichtet Gregor von Tours, als «ein neuer Konstantin»
— ein vernichtend treffender Vergleich ~ «zum Taufbade hin,
sich reinzuwaschen von dem alten Aussatz und sich von den
schmutzigen Flecken, die er von alters her gehabt, im frischen
Wasser zu reinigen». Und Remigius, «der Heilige Gottes»,
sprach ihn «mit beredtem Munde also an: Beuge still deinen
Nacken, Sicamber, bete an, was du verbrannt, verbrenne, was
du angebetet hast>» (adora quod incendisti, incende quod ad-
orasti).

Wer war dieser Heilige, der so frech zur Verfolgung rief, wie
seinerzeit auch sein Kollege Avitus?

Remigius, gleich den meisten (nicht nur) damaligen Prilaten
«vornehmer» Abkunft, avancierte bereits mit 22 Jahren zum Bi-
schof von Reims. Sein alterer Bruder Principius war ebenfalls
Bischof (von Soissons) und ebenfalls Heiliger. (Seine Uberreste
sollen 1567 von den Calvinisten verbrannt worden sein.) Remi-
gius, der Apostel der Franken, predigte Heiden und Arianern mit
Feuereifer den Katholizismus, er fithrte geradezu «einen radika-
len Krieg» (Schultze), wobei er, so ein Konzil von Lyon, «iiberall
die Altire der Gotzen zerstorte und michtig den wahren Glauben
unter vielen Zeichen und Wundern verbreitete».*

Nach Gregor von Tours hat Bischof Remigius den Chlodwig an
Weihnachten 496 in Reims getauft. Angeblich brachte dazu eine
Taube ein Salbolflischchen — eine Falschung, die erstmals drei-
einhalb Jahrhunderte spater bei dem beriichtigten Bischof Hink-
mar von Reims auftaucht, der 852 den hl. Leib des Remigius noch
unverwest aufgefunden haben will. Das wunderbare Salbol-
flischchen aber wurde in der Abtei St. Remigius zu Reims «unter
vielen Schlossern» gehiitet und bis zum 18. Jahrhundert bei der
Kronung der franzosischen Konige gebraucht, wobei das Salbél,



s8 — __ CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

ein weiteres Wunder, nie ausging — wie der Schwindel in dieser
Religion.

Gefilscht hatte man langst am laufenden Band (11l 1., 2. u. 3.
Kap.). Auch der Brief des Papstes Hormisdas, der Remigius zum
Apostolischen Vikar fiir Gallien ernennt, ist eine Falschung. Und
ebenfalls gefilscht wurde ein angeblicher Gratulationsbrief von
Papst Anastasius II. (496—498) zur Chlodwig-Taufe. Der Romer
hatte kein grofSes Interesse am Abendland, geschweige an einem
frankischen Bauernfiirsten. Vielmehr suchte er das Akakianische
Schisma im Osten zu beenden, dabei so verséhnungsbemiiht ~ in
der Holle sicht Dante das Grab dieses Papstes im «Ketzer»-
Kreis —, daf§ es nach seinem Tod zur Aufstellung eines Gegenpap-
stes, zu Straffenkdmpfen und Kirchenschlachten kam (II 336 f£.).
Das bedeutendste Ereignis aber seines Pontifikats, die weltge-
schichtliche Entscheidung im Norden, den Beginn des katholi-
schen Sieges iiber den Arianismus, des christlichen Sieges tiber das
germanische Heidentum, hatte Papst Anastasius ignoriert. Dies
qualte spater Abbé Jéréme Vignier, einen auch sonst als Filscher
hervorgetretenen Oratorianer, derart, dafl er Chlodwig im Na-
men von Papst Anastasius (etwas verspatet) begliickwiinsche
hat - im 17. Jahrhundert.*

Echt war dagegen ein - leider undatierter — Glickwunschbrief,
den der hl. Avitus, der michtige Metropolit von Vienne (um
490—518), zur Taufe Chlodwigs schickte, worin es hief: «Euer
Glaube ist unser Sieg»!

Avitus, «von Adel» wie Remigius, sogar mit Kaiser Avitus ver-
wandt, war der Sohn seines Vorgangers, Erzbischofs Isichius von
Vienne, und Bruder des Bischofs Apollinaris von Valence. So ein-
tragliche, einfluffreiche Amter behielt man gern in der Familie
(vgl. Il 499 f.). Wie die Heiligkeit. Bischof Remigius und sein
Bruder Principius waren Heilige. Ebenso Bischof Avitus und sein
Bruder Apollinaris. Und wie Remigius ist auch Avitus ein Fana-
tiker gewesen (Fest: 5. Februar). In seinen «wundervollen Brie-
fen», schwarmt der hl. Gregor, «schmetterte er die Irrlehre zu
Boden» — die eutychianische und pelagianische Haresie, beson-
ders aber den Arianismus.



KoniG CHLODWIG UND ZWEI «HEILIGE GOTTES» 59

Neben Lyon zihlte die Metropole Vienne zum «wichtigsten
Vorort der katholischen Kirche im arianischen Burgunderreich»
(Zotz). Und mit seinem hl. Bruder Bischof Apollinaris (Fest: §.
Oktober) arbeitete Avitus verbissen fiir den Ubertritt dieses Rei-
ches zum Katholizismus. Der Oberhirte pries Kénig Chlodwig die
Taufe zur Festigung des Kriegsgliickes an. Ahnlich dachten und
schrieben spiter andere, etwa Bischof Nicetius von Trier, gleich-
falls Heiliger (Fest: 1. Oktober). Der hl. Avitusempfahl Chlodwig—
ein grofles Thema des Mittelalters— die Heidenmission als Macht-
erweiterung, er empfahl Krieg: «die Glaubenssaat unter die ferner
wohnenden Stimme» auszustreuen, «frisch und ohne Scheu»; es
werde ihm das «weiche Taufgewand die Kraft der starren Waffen
mehren»! Heute freilich mochte man uns eine friedliche Mission
des Avitus einreden. Eine «Waffenmission» sei ihm ebenso «un-
erwiinscht» gewesen, wieein «anti-arianischer Ketzerkrieg» (Stau-
bach). In Wirklichkeit umjubelte Erzbischof Avitus den Franken-
konig derart — «Unsterblichen Ruhm hinterlaft ihr der Nach-
welt» —, daf ihn die Burgunder, deren Katholisierung in der Tat
sein «Hauptverdienst» ist, spiter der Untreue verdichtigten.”

Selbstverstindlich lieR Katholik Chlodwig auch die Seinen,
noch Heiden oder Arianer, konvertieren, so daf§ schlieBlich das
ganze Koénigshaus der Franken katholisch ist. Ergo besteht fort-
an ein enges «Biindnis zwischen Konigtum und Episkopat»
(Fleckenstein). Kirchenfiirsten nehmen die ehrenvolliste Stelle in
Chlodwigs Umgebung ein und haben den groften Einfluf auf ihn,
besonders Avitus und Remigius.

Natiirlich wird die Geistlichkeit reich aus der Kriegsbeute des
Merowingers beschenkt. Grof8ziigig bedenkt er die Prilaten mit
Stiftungen, mit Landzuweisungen. Sogar im Krieg sucht er Kir-
chenbesitz und Kirchenbauten moglichst zu schonen. So iiber-
schreitet die katholische Agitation jedes Maf8. Man identifizierte
geradezu das Schicksal des Konigs und das des Katholizismus,
suggerierte Chlodwig das Elend der ach so unterdriickten Catho-
lica, einen Kampf auf Leben und Tod gegen den Arianismus. Und
er «fiihlte sich jetzt als auserwihltes Werkzeug Gottes und fronte
erst recht seiner Eroberungslust» (Cartellieri).



6o - CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Von nun an wirkten «Kénigtum und Kirche vereint fiir die
weitere Ausbreitung des Christentums» (Schultze). Einerseits
wurde das Frankenreich die Hauptstiitze des Katholizismus. An-
dererseits sicherte sich so Chlodwig bei seiner Eroberung Galliens
den Beistand des galloromanischen Klerus. Dieser wieder schiitz-
te dadurch seine riesigen Reichtiimer vor dem Zugriff der Arianer
und unteren Volksschichten. Zugleich aber brachte er das gallo-
romanische Volk auf die Seite der Franken. Und bedenkt man,
daf$ damals Romer und Nichtromer einander weniger fremd wa-
ren als Arianer und Katholiken, wird verstandlich, wie aufmerk-
sam sich das katholische Gallien und besonders seine Priester dem
einzigen katholischen Germanenkonig zuwandten. Die Katholi-
ken, sagt Gregor von Tours, wiinschten sehnlichst die frinkische
Herrschaft herbei.*®

Natiirlich gaben bei Chlodwigs Bekehrung politische Motive
den Ausschlag, falls er iiberhaupt, unwahrscheinlich genug, an-
dere hatte. Doch durch alle Jahrhunderte behaupteten die Apo-
logeten das Gegenteil. Schon der Trierer Bischof Nicetius, die
«Zierde des friankischen Episkopats», fithrt um 565 gegeniiber
Chlodwigs Enkelin Chlodoswinth die Konversion des Konigs auf
die Erkenntnis der «Wahrheit» zuriick, auf die «Richtigkeit der
katholischen Lehre». Und noch 1934 behauptet der katholische
Theologe Algermissen, «nicht Zwang und Schwertmorden», son-
dern religiése Uberzeugung bewog einen so tapferen und klugen
germanischen Helden wie Chlodwig zur Verwerfung seines heid-
nischen Irrwahns und zur freien Annahme der Lehre des Gekreu-
zigten»."?

In Wirklichkeit war, von der Forschung heute weithin vertre-
ten, Chlodwigs Bekehrung ein Politikum, wie einst die Konstan-
tins. Anders als alle anderen Germanenvélker nahm der Kénig
mit den Seinen den Katholizismus an, weil dies zwischen dem
Eroberer und den unterworfenen und noch zu unterwerfenden
Galloromanen von vornherein eine Verbindung ergab, die den
tibrigen Germanenreichen fehlte. Chlodwig, von friih an der Kir-
che zugetan, wurde Katholik, um die arianischen Germanen-
stimme unterjochen und das angrenzende Gallien mit seiner



CHLODWIGS BURGUNDERKRIEG — «DAS GLUCK DES REICHES» ________ 61

starken Mehrheit katholischer Romanen leichter gewinnen zu
koénnen.

Mit Hilfe der katholischen Kirche des Landes schuf er so das
Reich der Franken, das von Anbeginn aus zwei Halften bestand,
teils germanisch, teils gallorémisch war. Im Norden, in ihren
urspriinglichen Wohnsitzen, in Brabant, Flandern, an Nieder-
rhein und Mosel, safl die Masse der Eroberer, der (salischen)
Franken, iibrigens auch nach ihren Eroberungen, indes ihr Reich,
das Erbe Roms und seiner Verwaltung antretend, sich iiber das
vorherrschend romische Gallien sidlich der Loire erstreckte.
(Man schitzt heute den frankischen Bevolkerungsanteil zwischen
Rhein und Loire auf zehn Prozent, im Siiden auf zwei Prozent, bei
vielleicht fiinf Millionen Menschen in Gesamtgallien.) Der Ein-
fluB der Kirche aber auf die galloromanische Bevélkerung war
grof, der Katholizismus das am besten organisierte und brutalste
Christentum. Dies niitzte Chlodwig, ganz wie einst Konstantin.
Und natiirlich konnte er nie vergessen, daf es im Siiden noch
starke arianische Staaten gab: in Spanien die Westgoten, die noch
immer Narbonne besaflen; in Italien die Ostgoten, die auf die
Provence tibergriffen.?® Und schlieflich waren da auch noch die
arianischen Burgunder.

CHLODWIGS BURGUNDERKRIEG (§00) — «DAS GLUCK
DES REICHES» UND EIN HL. LANDESVERRATER

Es ist umstritten, ob die Burgunder, ein ostgermanisches Volk,
von Bornholm stammen, das noch im 13. Jahrhundert ihren Na-
men fiihrte: Burgundarholm (danisch: Borghundarholm; Erwei-
terung wieder vom ilteren Burgund, d. h. Bergland), oder ob die
als urspriingliche Heimat wohl doch zu klein erscheinende Insel
ihnen nur als Sprungbrett von Skandinavien aufs siidliche Fest-
land diente.?!

Die Burgunder, schon in vorchristlicher Zeit nach Mitteleuro-
pa, ins Gebiet zwischen Oder und Weichsel gezogen, wanderten,



62— CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

bedrangt von Goten und Rugiern, um 200 in die Niederlausitz, im
3. Jahrhundert in das Tal des oberen, des mittleren Mains und in
den Odenwald. Durch die Volkerflut des Jahres 406 von Alanen,
Sueben, Wandalen den Maingegenden entrissen, setzten sie sich,
ohne weiter mit diesen Stammen zu zichen, als romische Foede-
raten zwischen Mainz und Worms (Borbetomagus) fest. 413 ist
ihr Konig Gundahar (Gunther) als Foederatenkénig nachweis-
bar. 435 brechen sie in Gallien ein. Zwei Jahre spiter iiberrennen
die Hunnen, was dstlich des Rheins verblieb. Und was damals
von dem Wormser Burgunderreich nicht ausgeloscht wurde -
angeblich 20 coo Menschen, der historische Hintergrund des Ni-
belungenliedes —, siedelte als Foederaten der Romer, die sie gegen
die Alemannen einsetzten, in der Sapaudia (Savoyen), vor allem
um den Genfer See, von wo aus sie das Rhonetal abwirts zogen
und nordlich fast bis zur oberen Seine.?

Seit der Mitte des 5. Jahrhunderts vergroflerte sich das bur-
gundische Territorium rasch und reichte schlieflich vom Ober-
lauf der Loire bis an den Rhein, von der Provence bis nach
Langres im Norden. Die Hauptstadt war seit etwa 461 unter
Konig Gundiok (Gundowech) Lyon. 463 wurde er magister. mi-
litium per Gallias, romischer Heermeister, wie dann sein jiingerer
Bruder Chilperich 1., der offenbar erst mit ihm, nach Gundioks
Tod (470) aber allein die Burgunder fiihrte. Etwa ein Jahrzehnt
spiter regierten Gundioks vier S6hne: Gundobad als Hauptherr-
scher (princeps) in Lyon, Godegisel in Genf, die beiden anderen
Briider, Chilperich I1., der Vater der hl. Chlotilde, und Godomar,
wahrscheinlich in Valence und Vienne.?

Das Christentum lernten die Burgunder erstmals wohl gegen
Ende des 4. Jahrhunderts durch die donauaufwirts wandernden
Westgoten kennen. In Gestalt des Arianismus brachten sie es viel-
leicht bereits an den Rhein. Daf§ sie damals Christen «in irgend-
einer Form» waren (Schmidt), geht aus dem Nibelungenlied
hervor. Allmihlich aber neigten sie dem Katholizismus zu. Be-
reits Konig Gundiok, obwohl Arianer, wird 463 von Papst Hila-
rius — der einstige Diakon auf der «R4ubersynode» von Ephesus
(11220 f£.) schrieb als Papst fast nur noch an westliche Adressaten



CHLODWIGS BURGUNDERKRIEG — «DAS GLUCK DES REICHES» 63

(I1 297) — «filius noster» genannt. Und Gundioks Sohn Gundobad
(480—516) gerit, nach Kriegen gegen seine drei dabei umkom-
menden Briider (Chilperich lief$ er mit seiner Familie bis auf zwei
Téochter, eine kiinftige Heilige und eine kiinftige Nonne, ermot-
den), als Alleinherrscher immer mehr unter den Einfluff der
katholischen Kirche, besonders des hl. Avitus, ohne freilich den
letzten Schritt zu tun.?*

Das kurzlebige Konigreich der Burgunder — nach heutiger For-
schung «5000 Krieger und 25 oco Seelen» umfassend (Beck) — lag
siidéstlich von den Franken, im Juragebiet zwischen Rhéne,
Sadne und den Alpen. Als es Chlodwig Anno soo iiberfiel, mo-
tivierten ihn wohl weniger die Rachegeliiste der hl. Chlotilde als
der verkehrsmifig sehr wichtige Rhéneraum, die Alpenpisse
Hochburgunds. Die katholische Kirche aber, auf die der Konig
hérte, scheint diesen Krieg mit inszeniert zu haben, und zwar die
der Franken wie die Burgunds. Verbreitete sich doch «schon iiber-
all in diesen Gegenden», so der hl. Gregor, «der Ruf von der
furchtbaren Macht der Franken, und alle wiinschten sehnlichst
unter ihrer Herrschaft zu stehen»!

Gundobad selbst bezichtigte die katholischen Bischofe Bur-
gunds, damals 25, an ihrer Spitze Avitus von Vienne, den eigenen
Konig verraten zu haben, obwohl ihre Lehre von der Obrigkeit
dies verbot und Gundobad den Katholiken sehr wohlwollend
gegeniiberstand. Von Chlodwig aufgestachelt, ging auch Gundo-
bads Bruder Godegisel, der Unterkénig von Genf und fiirsorgli-
che Onkel von Chlodwigs Gattin Chlotilde, zu den Franken iiber,
denen er jahrliche Tribute zusagte sowie die Uberlassung nicht
niher bezeichneter Gebiete. «Solches hérte Chlodwig gern . . .»
Und dank dieses Verrats besiegten die Verbiindeten in der Schlacht
an der Ouche bei Castrum Divionense (Dijon) Gundobad, der
sich, schwer geschlagen, gerade noch in das feste Avenio (Avi-
gnon) retten konnte, an dessen Mauern Chlodwig scheiterte. Er
verwiistete die Acker, fillte die Olbidume, vernichtete die Wein-
berge, die Ernte, wihrend Godegisel triumphierend in Vienne
einmarschierte.

Doch nach dem Abzug der Franken gewann Gundobad, mit



64 _ CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Hilfe wohl der Westgoten unter Alarich I1., wieder die Oberhand.
In Vienne schloB er den Bruder ein und stach ihn in einer ariani-
schen Kirche, wo er Asyl gesucht, samt einem arianischen Bi-
schof, mit eigener Hand nieder. Seinen Anhang lief§ er grausam zu
Tode foltern. Und da auch ein weiterer Bruder Gundobads, Chil-
perich, der Vater der hl. Chlotilde, das Zeitliche bereits gesegnet
hatte (nach umstrittener frinkischer Uberlieferung gleichfalls,
nebst Gattin, unter Gundobads Mérderhand) und dieser sox Al-
leinherrscher geworden war, vermochte der hl. Avitus, der le-
benslang Burgund katholisch zu machen suchte, immerhin zu
schreiben: «Es war das Gliick des Reiches, daf§ die Zahl der ko-
niglichen Personen sich verminderte; soviel allein blieb der Welt
erhalten, wie fiir die Herrschaft ausreichte. Wiedereingesetzt
wurde dort, was der katholischen Wahrheit gewogen war.»

In Genf ndmlich trat anstelle Godegisels jetzt Gundobads Sohn
Sigismund, der zwischen 496 und 499 durch Avitus katholisch
geworden. Und die Ermordung der Konigsbriider, von denen Go-
degisel die Katholiken besonders geschitzt, in Lyon sogar ein
Nonnenkloster gegriindet hatte, sah der hl. Kirchenfirst als ge-
rechtfertigt an, da ja nur noch der Katholik, der kiinftige Heilige
und kiinftige Morder Sigismund (S. 83 £.), und der Morder Gun-
dobad lebten, der den Sieg des Katholizismus nicht mehr wesent-
lich behindert hat.?

Erzbischof Avitus aber lief nicht locker. Obwohl er einerseits
aus den «Anzeichen der Triibsale» doch «das Ende der Welt fast
schon bevorstehen» sieht, wie spater ganz dhnlich Papst Gregor
«der Grof8e» (7. Kap.), beschiftigt ihn unablissig die Tagespoli-
tik, und auch dies wird bei Gregor nicht anders sein. In Briefen
und Gesprichen dringt Avitus immer wieder auf den Brudermor-
der ein, der auch bereits mit diversen katholischen Prilaten
sympathisiert, mit Stephan von Lyon etwa, Sidonius Apollinaris,
dem hl. Epiphanius von Pavia. Auch weilten in nichster Umge-
bung des Konigs schon Katholiken. Ja, er selber ist, wie bereits
Chilperich I. und I1., mit einer Katholikin (letzterer mit Caratene,
der Mutter Chlotildes) verheiratet gewesen. Doch obwohl Avitus
bei jeder Gelegenheit Gundobad zum «wahren Glauben» zu brin-



Diz WESTGOTEN 65

gen und «der arianischen Irrlehre» den Garaus zu machen suchte,
verharrte der Kénig «bis an sein Lebensende in seiner Torheit»
(Gregor von Tours), wie gern er auch in der Bibel las, wie geistlich
angekrinkelt er iiberhaupt war. «Bekenne ich nicht das Gesetz
Gottes?» hielt er dem ihn bedringenden katholischen Eiferer ent-
gegen. «Aber weil ich nicht drei Gotter will, sagt ihr, ich bekenne
das gottliche Gesetz nicht. In der hl. Schrift habe ich nur von
Einem Gotte gelesen.» — Nicht einmal ein vorgegaukeltes Wunder
fiilhrte zum Erfolg: In der Osternacht wurde Gundobads Palast
«durch einen Blitzstrahl eingedschert... Der heilige Bischof
aber . . . flehte unter Trinen und Seufzern Gottes Barmherzigkeit
an... und der Strom seiner fliefenden Trdnen loschte den
Brand».2¢

Es dauerte nur wenige Jahre, so folgte der Krieg gegen die West-
goten, unter allen germanischen Vélkern lange das erste und ange-
sehenste, in Gallien zunichst auch das machtigste und daher seit
lingerem Chlodwigs Hauptangriffsobjekt, sein eigentliches Zisl.

Die WESTGOTEN

Der ostgermanische Volksstamm der Westgoten (Wisigoten) hat-
te sich schon frith, noch am Djnepr, von den Ostgoten getrennt.
Diese wurden schlieflich in einem grauenhaften zwanzigjahrigen
Krieg durch den katholischen Kaiser Justinian I. und nicht ohne
energischen Beistand des Papstes sowie den der «jungfriulichen
Gottesmutter», die als «strategischer Berater» fungierte, vollstan-
dig ausgerottet (Il 424 ff.). Die Westgoten waren an der Donau
arianische Christen geworden und dann in jahrzehntelangen
Raubziigen durch die nordgriechischen Reichsprovinzen, durch
Illyrien und Italien gezogen (I 405 ff., Il 21 ff.). Nach dem Tod
ihres Konigs Alarich 1., 410 bei Cosenza im Busento begraben,
wandten sie sich unter seinem Schwager und Nachfolger Athaulf
412 nach Gallien und fielen 415, durch ein romisches Heer be-
dringt, iiber die Pyrenien in Spanien ein. Im Sommer erlag der



66 ____ CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Konig in Barcelona dem Mordanschlag eines katholischen Ge-
folgsmanns. Athaulfs Kinder aus erster Ehe fielen seinem katho-
lischen Nachfolger Sigerich zum Opfer, ehe dieser selbst, schon
nach einer Woche, umgebracht worden war. Und dessen Nach-
folger Wallia wieder (415—418) lieff zunachst jeden Westgoten
toten, dem er ebenfallsThronanspriiche zutraute. Dann dezimier-
te er in kaiserlichem Auftrag in langwierigen Kimpfen Wandalen,
Sueben und Alanen, die 409 in Spanien eingedrungen waren. Ein
Teil der Wandalen, die Silingen, und die Alanen wurden dabei fast
ganzlich vernichtet. Danach siedelten die Westgoten, aus Spanien
abberufen, weitgehend selbstindig im sidwestlichen Gallien mit
dem Konigssitz Toulouse.?”

Auch unter den Westgoten gab es eifrige Christen, wie Konig
Theoderich 1. (453—466), der tiglich, noch im Morgengrauen, die
Frihmesse besucht, freilich auch seinen dlteren Bruder Thoris-
mund 453 ermordet hat, in der gewalttitigen gotischen Koénigs-
geschichte immerhin «der erste und einzige, der eines vorbedach-
ten Brudermordes aus blofler Machtgier fahig war» (Giesecke).
Theoderich bekriegte vor allem die Sueben, die seit einem halben
Jahrhundert in den Gebirgen des heutigen Portugal ansissig und
erst seit kurzem Katholiken waren. Es kam anscheinend zu ver-
heerenden Kdmpfen, und im Oktober 456 besiegte Theoderich
den Suebenkénig Rechiar, einen Katholiken, seinen Schwager. Er
wurde im Dezember hingerichtet, der Katholizismus vollends
vernichtet und das Suebenvolk iiber hundert Jahre arianisch.

Wie Theoderich 1I. aber im Thronkampf seinen Bruder Tho-
rismund ermordet hatte, so fiel er selber 466 durch seinen Bruder
Eurich, dem eigentlichen Griinder des Westgotenreiches, das lan-
ger bestand als alle Ostgermanenstaaten, bis 711/713, als ihm die
Araber ein Ende machten.?®

Bei den Westgoten kam es immer wieder zu Querelen mit den
zahlenmifig weit iberlegenen Romanen, weniger wegen der gro-
en Landabtretungen, wegen ethnischer Miffachtung der germa-
nischen «Barbaren», als aus religiosen Griinden. Die gotischen
Kénige erkannten zwar im allgemeinen Glaubensfreiheit prinzi-
piell an, waren sowohl gegeniiber dem Katholizismus als auch



Die WESTGOTEN 67

gegeniiber hiretischen Sekten meist dufferst duldsam. Aber sie
hatten es mit einer grundsitzlich intoleranten, aggressiven, vom
Bekehrungsfanatismus besessenen Kirche zu tun, mit dauernden
landesverraterischen Umtrieben auch des katholischen Klerus,
der stets von neuem mit den Feinden der Arianer kollaborierte.?’

Eurich (466-484) wurde der bedeutendste Fiirst seines Volkes
und schlieBlich sogar der michtigste Germanenkonig seiner Zeit.
Er dehnte das Westgotenreich im Norden bis zur Loire aus, wih-
rend es im Siidosten bis in das Miindungsgebiet der Rhéne
reichte. Eurich war aber auch ein tiberzeugter Arianer, ja, angeb-
lich ein so entschiedener Katholikenfeind, daf es ihm widerstrebt
haben soll, das Wort «katholisch» auch nur auszusprechen. Aria-
nische Priester gehorten jedenfalls zu seinem engsten Kreis, auch
zu seiner Tafelrunde.

Durch denTod erledigte katholische Pfarr- oder Bischofsstellen
lieB der Konig lange unbesetzt. So verwahrlosten Kirchen, ver-
fielen. Sidonius Apollinaris, Clermonts Oberhirte, klagt: «Man
kann sehen —es ist zum Weinen! — wie Kuhherden nicht nur in den
halboffenen Vorhallen liegen, sondern sogar die von Unkraut
iiberwucherten Seiten der griinenden Altire abweiden.» Doch
durfte selbst Sidonius nach kurzer Verbannung auf seinen Stuhl
zuriick (der iibrigens in der Familie blieb, sein Sohn Apollinaris
driickte ihn wieder: III 500). Denn Eurich bekimpfte die Katho-
liken in Wirklichkeit maf8voll, ja, unterhielt zu mehreren Bischo-
fen gute Beziehungen.*®

Der Koénig residierte in Toulouse (Tolosa). Von dort drangen
seine Generale sowohl nach Norden wie nach Spanien vor, gegen
Bretonen kimpfend, Franken, Burgunder, gegen romische Trup-
pen des comes Paulus und kaiserliche aus Italien, auch gegen die
Sueven. In Gallien schoben sie, im harten Kampf wider Adel und
katholische Prilaten, die Grenze bis zur Loire, Sadne, Rhéne und,
seit 477, bis zur Provence vor. Mancherorts beteiligten sich die
katholischen Oberhirten fiihrend am Widerstand; Bischof Sido-
nius etwa, der beim Vorstof§ gegen die Auvergne, zusammen mit
seinem Schwager Ecdicius, sogar jahrelang Clermont verteidigt
hat. Und in nicht minder harten Kimpfen eroberten die Goten



68 —__ CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Spanien, manche Stidte dabei jahrelang belagernd. Im Friedens-
vertrag von 475 erkannte der romische Kaiser Nepos Konig
Eurich als souverinen Herrscher iiber die von ihm eroberten Ge-
biete der pyreniischen Halbinsel an.*!

Im Grof8reich von Toulouse (418—507), dessen diplomatische
Beziehungen unter Eurich bis zu den persischen Sassaniden reich-
ten, stellten die Westgoten allenfalls zwei Prozent der Bevélke-
rung. So konnten sie dem steten Druck der Merowinger aus dem
Norden nicht standhalten: Chlodwig erstrebte den Zugang zur
Mittelmeerkaiste.

DEeR KRIEG GEGEN DIE WESTGOTEN

Eurichs Sohn Alarich II. (484—507), Gatte der zweiten Tochter
Theoderichs, Thiudigotha, scheint nichts Gutes geahnt zu haben.
Als er niamlich sah, berichtet Gregor von Tours, «daf§ Konig
Chlodwig ohne Unterlaf$ die Vélker bekriegte und sich unterwarf,
schickte er Gesandte an ihn und sprach: <Wenn es meinem Bruder
beliebt, so wiare es der Wunsch meines Herzens, dafl wir uns
einmal sehen, so Gott will.»» Die beiden Potentaten trafen sich um
502 auf einer Loire-Insel bei Amboise, anscheinend an der Grenze
zwischen ihren Reichen, «sprachen, affen und tranken miteinan-
der, gelobten sich Freundschaft und schieden dann in Frieden» .32

Aber Alarich II. war Arianer. Und obwohl die arianischen
Westgotenkonige die Katholiken Synoden halten, Kléster griin-
den, Kirchen bauen und restaurieren liefen, obwohl auch Alarich
selbst katholische Minister hatte und katholische Bischofe begiin-
stigte, empfanden es vor allem die Bischofe seit langem als sehr
schmerzlich, Untertanen eines andersgliubigen Konigs, eines
«gottlosen Fiirsten» (nefarius princeps) zu sein — «viele wiinsch-
ten schon damals in allen gallischen Landen von ganzem Herzen,
die Franken als Herren zu haben» (Gregor von Tours).

So orientierte sich der meist aus Angehérigen des rémischen
Senatorenadels bestehende katholische Episkopat Galliens als-



DER KRIEG GEGEN DIE WESTGOTEN 69

bald an Chlodwig, dem einzigen katholischen Germanenkanig,
zumal der den Bischofen auch noch brieflich bedeutete, daff der
Kirche aus dem Krieg zwischen Franken und Westgoten kein
Schaden entstehen diirfe.

Verschiedene Prilaten leiteten lingst auch politisch Stidte,
ganze Gebiete, organisierten die Verteidigung, verhandelten mit
dem Feind. Bezeugt ist dies beispielsweise fiir das Jahr 451 von
Anianus von Orléans und Lupus von Troyes. Und natiirlich sym-
pathisierten Bischofe der westgotischen Gebiete schon lange vor
Kriegsbeginn 507 mit den Franken, traten sie «bereits vor dem
frankischen Angriff auf die Seite der neuen Herren und sicherten
diesen schon sehr frith die Unterstiitzung im Lande» (Bleiber).

Bischof Volusianus von Tours, ein Angehdriger des senatori-
schen gallischen Adels, erleichterte wahrscheinlich Chlodwig die
Eroberung vonTours. Als es 496 AlarichII. zuriickgewann, wurde
der Bischof des Landesverrats fiir schuldig befunden und verbannt
— «gleich wie ein Gefangener nach Spanien gebracht» (Gregor von
Tours). Auch sein Nachfolger Verus mufite wegen Konspiration
mit den Franken noch kurz vor der Entscheidungsschlacht zwi-
schen Chlodwig und Alarich ins Exil. Ebenso Cisarius von Atrles,
von dem das alte katholische Kirchen-Lexikon von Wetzer/Welte
versichert: «Sein Leben war heilig.» Eben, eben! Bischof Cisarius
wurde gleich dreimal hochverriterischer Beziehungen zum Lan-
desfeind bezichtigt und dementsprechend auch gleich dreimal
exiliert oder eingesperrt. Das erstemal kam er um so5 nach Bor-
deaux, das zweiternal brachten ihn Anschuldigungen «der Juden
und Arianer» (Wetzer/Welte) hinter Gitter, das dritte- und letz-
temal steckte man ihn — «auch jetzt gewiff nicht ohne Grund»
(Schmidt) - 513 unter militirischer Bedeckung nach Ravenna, wo
er nur infolge der Firsprache vor allem des Bischofs Ennodius von
Pavia der Bestrafung entging. Quintianus, Oberhirte von Rodez,
der unter demselben Verdacht stand (obwohl er Alarich sein Bis-
tum verdankte!), floh «bei Nacht» ins Frankenreich. In Arvern
(Clermont) bekam der «Mann Gottes» von dem Bischof Eufrasius
dann gleich «Hiuser, Acker und Weinberge». Denn: «Das Ver-
mogen unserer Kirche, sprach er, ist grofd genug . . .»3*



70 — CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Zwar hatten die katholischen Seelenhirten noch auf der Synode
von Agde (506) unter dem Vorsitz des Césarius von Arles («Sein
Leben war heilig») Konig Alarich II. ihre Ergebenheit versichert
und, wie die Konzilsakten festhalten, «mit zur Erde gebeugten
Knien fiir seine Herrschaft, fiir langes Leben und fiir das Volk zu
dem Herrn gebetet». Doch derselbe Galactorius, Bischof von Bé-
arn, der in Agde derart fiir Konig Alarich gebetet und die
Treueversicherung unterzeichnet hatte, trat alsbald an die Spitze
eines bewaffneten Haufens, um offen Chlodwigs Heer zu unter-
stittzen. Er wurde aber vor der Entscheidungsschlacht abgefan-
gen, besiegt und hingerichtet — und als «Martyrer» Heiliger der
Kirchet®*

Die unverhohlene Sympathie der Bischofe seines nichsten
Schlachtopfers kam Chlodwig natiirlich sehr zustatten. Anno 507
schlof er ein Biindnis mit den Burgundern und eroffnete dann mit
der Erklarung: «Es kimmert mich sehr, daff diese Arianer immer
noch einen so schonen Teil Galliens besitzen. Auf, mit Gottes
Hilfe, laf8t uns das Land erobern» im Frithjahr unter Bruch des
soz geschlossenen Friedens den Krieg gegen die schlecht vorbe-
reiteten Westgoten. Unterstiitzt wurde er von den Rheinfranken
unter Fithrung von Chloderich, dem Sohn Kénig Sigiberts von
Kdln, «des Lahmen», sowie von den Burgundern, die aber viel-
leicht erst nach der Entscheidungsschlacht sich anschlossen.
Sogar die katholischen Byzantiner waren dem katholischen Fran-
kenkonig gefillig. Das demonstrative Erscheinen einer Flotte von
100 Schiffen in Siiditalien, wo die Kaiserlichen die Kiisten Apu-
liens und Kalabriens brandschatzten, verhinderte den rechtzeiti-
gen Beistand des arianischen Ostgotenkonigs Theoderich.*¢

Es kam zu einer Reihe schwerer Gemetzel — «im Zeichen der
Heiligen Martinus und Hilarius», der beiden «Vorkampfer gegen
den Arianismus», der «Lehrmeister des gallischen Episkopates»,
«Patrone des Frankenreichs» (Ewig). Denn Chlodwig, der die
Kirchen und den Klerus unter seinen besonderen Schutz stellte,
versaumte nicht, dem Krieg, den er zur Stillung seiner Raublust,
Machtsucht wohl weit mehr als aus religiosen Griinden fiihrte,
den Charakter eines heiligen Kampfes zu geben, eines Glaubens-



DEeR KRIEG GEGEN DIE WESTGOTEN 71

krieges zur Befreiung der ach so unterdriickten katholischen
Hierarchie, die ihn natiirlich mit offenen Armen aufgenommen,
ihm vielfach die Stadttore ge6ffnet, wenn sie nicht gar selbst
mitgekampft hat, wie der Sohn und Nachfolger von Sidonius
Apollinaris, Bischof Apollinaris. Hatte der Vater schon zwischen
471 und 474 als Bischof die Verteidigung Clermonts gegen die
Westgoten organisiert, so fithrte nun der bischofliche Sohn seine
Dibzesanen in die Schlacht, wobei «eine grofe Menge Volks von
Arvern umkam», wie der hl. Gregor stolz berichtet; «darunter
fielen die vornehmsten Senatoren».”

Auf katholischer Seite bestreitet man (nicht nur) diesem Krieg
gern, ja, mit Leidenschaft, den Charakter eines Religionskrieges.
«496 hatte Chlodwig die Alemannen besiegt. 507 iiberwand er die
arianischen Westgoten», schreibt Domvikar Algermissen, um
nach Anfiithrung einer langen Reihe frinkischer Raubkriege bis
ins 9. Jahrhundert fortzufahren: «Bei all diesen Ziigen handelte es
sich um weltliche Eroberungsziige, wie sie in alten Zeiten den
Vélkern selbstverstindlich waren, nicht etwa um Religionskrie-
ge. Daf} es dabei auch zum «Schwertmorden> kam, braucht nicht
erwahnt zu werden.» Klar, das liuft so nebenbei; «aber dies Blut-
vergieflen geschah nicht gegen eine alte oder fiir eine neue
Religion. Die Ausbreitung des Christentums erfolgte nicht durch
die frankischen Kriegsfiihrer, die bestimmt keinen Missionstrieb
hatten . . .»%

Chlodwig vielleicht wirklich nicht. Aber zumindest bedienten
die Bischofe sich seiner und noch vieler, vieler anderer christlicher
Helden, hetzten sie die Firsten, indirekt und direkt, an und auf.

Und wie stellt Bischof Gregor denn die Sache dar? Da befiehlt
der Merowinger, in der Gegend von Tours diirfe «aus Verehrung
gegen den heiligen Martinus» niemand etwas wegnehmen als
Futtergras und Wasser. Und als dort einer seiner Haudegen doch
etwas Heu holt, schldgt ihn der Konig «mit dem Schwert schneller
nieder, als das Wort den Lippen entflieht, und sprach: (Wie sollen
wir siegen, wenn wir den heiligen Martinus erziirnen?» Darauf
ethofft der Einmal-mehr-Mérder «ein Vorzeichen des Sieges in
jenem heiligen Tempel» von Tours und erhilt es auch prompt.



72— CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Weiter betet er in der Nacht beim Vienneflu8, und am Morgen
zeigt ihm «eine Hirschkuh von wunderbarer Groe auf Gottes
Geheif}» eine Furt fiir seine Schlachter. Vor Poitiers strahlt ein
Feuerglanz von der Hilariuskirche her, auf dafl der Kénig «um so
schonungsloser, vom Licht des heiligen Bekenners Hilarius gelei-
tet, die ketzerischen Scharen niederkdmpfe, gegen welche dieser
so oft fiir den Glauben gestritten». Wieder darf hier niemand
«pliindern», «rauben». Auch geschehen weitere Wunder und
noch «viele andere Wunder». Und dann tritt endlich die katholi-
sche Liebe, die Nachsten-, die Feindesliebe in volle Aktion; es
kommt zum «Schwertmorden» . . .3°

Der Kriegszug — «ein Religionskrieg» (Pontal) und auch «als
Religionskrieg» proklamiert (Ewig) — kostete Alarich I1. gleich in
der ersten Schlacht bei dem heutigen Vouillé (17 km nordwestlich
von Poitiers), tief im westgotischen Reich, das Leben, laut Gregor
durch Chlodwigs eigene Hand. Und alles verlief unter solch un-
geheurer Anhidufung von Brand, Raub, Mord, daf eine spitere
Zeit dies den Heiden im frankischen Heer zuschrieb. «Doch war
die Soldateska der Merowinger dafiir bekannt, oft selbst im eig-
nen Land nicht minder als im eroberten zu wiiten: Felder, Hauser,
Kirchen, riicksichtlos wurde verwiistet, gepliindert, verbrannt,
Kleriker und Laien noch am Altar massakriert.»*

Die Franken drangen tief ins Herz des Westgotenreiches vor,
bis zur Garonne. Sie nahmen Bordeaux, wo Chlodwig iiberwin-
terte, und, im Friihjahr 508, gemeinsam mit den kurz zuvor in den
Krieg eingetretenen Burgundern, die westgotische Konigsstadt
Toulouse. Hier raubten sie den gesamten Konigsschatz, «Thesau-
rus Alarici» (Fredegar), da ihn der erste Alarich ein Jahrhundert
frither durch die Eroberung Roms begriindet hatte; ein Riuber
beraubt den anderen, das Spiel der groffen Politik — bis heute. Ein
Kénigsschatz freilich war damals fiir germanische Fiirsten fast so
wichtig wie die Herrschaft Giber ein Volk, da sie nur mittels des
Schatzes ihre Gefolgsleute entlohnen, ergo nur so herrschen
konnten. Chlodwig lief Toulouse in Flammen aufgehn und nahm
dann auf ganz wunderbare Weise Angouléme. Denn: «Solche
Gnade erwies ihm dort der Herr, daff die Mauern, als er sie



DER KRIEG GEGEN DIE WESTGOTEN 73

anblickte, von selbst niedersanken.» Katholische Kirchenge-
schichtsschreibung,

Darauf trennte sich Chlodwig wieder von den Burgundern und
zog nordwirts, versiumte aber nicht, in Tours dem hl. Martin,
seinem «Sieghelfer», einen Teil der groffen Beute abzutreten —
feiner gesagt, mit Gregor: «er weihte viele Geschenke der heiligen
Kirche des heiligen Martinus», da er, mit Fredegar, «mit deren
Hilfe all dies offenbar vollbracht hatte». AuBerdem erhielt er in
Tours die Ernennung zum Ehrenkonsul durch eine Gesandtschaft
des byzantinischen Kaisers Anastasios, als entschiedener Mono-
physit ein iibler «Ketzer» (Il 324 ff., 345 ff.). Doch ging und geht
Staatskunst stets iiber Religion, ging und geht auch und gerade
Religionspolitik tiber Religion. Die Ehrenkonsulswiirde war eine
Auszeichnung mit eindeutig politischem Hintergrund, galt sie
doch dem seinerzeit vehementesten Antipoden sowohl der West-
wie Ostgoten. Chlodwig demonstrierte darauf in der Kirche des
hl. Martin seinen quasi imperialen Rang, hiillte sich in eine vestis
regia, ein Purpurgewand, legte ein gleichfalls vom Kaiser iiber-
sandtes Diadem um das Verbrecherhaupt und soll seither auch
«gleich einem Kaiser» Augustus genannt worden sein.*!

Doch nun griff der Ostgote Theoderich zugunsten des westgo-
tischen Brudervolks ein. Sein Befehlshaber Ibba stoppte im Jahr
508 Franken und Burgunder. Arles wurde befreit, Narbonne 509
zuriickgewonnen, 30 coo Franken sollen, nach lordanes, gefallen
sein. Die Burgunder verloren fast alle Eroberungen, die sie auf
Kosten der Westgoten gemacht. Und die Westgoten, die Aquitanien
einbiifiten, behielten nur noch Septimanien (auch Gotiengenannt),
die Mittelmeerkiiste siidwestlich der Rhonemiindung mit dem
Konigssitz Narbonne. lhr Staat verlagerte sich—ein Menschenalter
spater — mit Barcelona als Residenz hauptsachlich nach Spanien,
dessen siidlichen Teil im beginnenden 8. Jahrhundert die Mauren
iiberrannten (S. 302 f.). Die Ostgoten dagegen hatten betrachtliche
Gebiete gewonnen. Erst recht die Franken, deren Kdnigreich sich
st1 vom Rhein bis zur Provence erstreckte, wenn auch ihr Raub
Nordgalliens nie vertraglich legalisiert worden ist.

Der eigentliche Sieger aber war die Katholische Kirche.



74 ——— CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Schon wihrend des Krieges hatte Chlodwig wiederholt das
Martinskloster von Tours reich beschenkt und die ganze Umge-
gend streng vor Plinderung geschiitzt. Und nach dem Krieg
empfing der katholische Klerus, der Chlodwigs Raubsiege als
Befreiung von jahrzehntelanger «Ketzerherrschaft» bejubelte,
den Dank des Konigs. Noch kurz vor seinem Tod rief er die
Bischéfe s11 nach Orléans zur ersten frankischen Reichssynode.
Sie befahl die Wegnahme der arianischen Kirchen und ihre Ver-
wendung fiir den katholischen Gottesdienst. Auch gab der Konig
Lindereien der «Ketzer» den katholischen Kirchen oder erlaubte
diesen zumindest die Nutzniefung. Ja, er hat auch schon einzelne
von den Staatslasten befreit und dberhaupt dem katholischen
Klerus seinen besonderen Schutz zugesichert.

Dafiir beherrschte er freilich die frinkischen Pralaten ahnlich
wie einst Kaiser Konstantin die Kirche seiner Zeit. In einem an die
Spitze der Akten gestellten Schreiben der Synodalen wandten sich
diese an «ithren Herrn, den Sohn der Katholischen Kirche, Chlod-
wig, den glorreichen Kénig», sprachen von dem «Konsens des
Kénigs und Herrn» und erbaten die «Bestitigung der bischof-
lichen Beschliisse mit héherer Autoritat».*?

MUSSEN WIR UNS FREI MACHEN
VON MORALISTISCHER WERTUNG DER GESCHICHTE?

Nachdem Chlodwig den Krieg gegen die Westgoten mit Hilfe der
Rheinfranken gewonnen hatte, ergaunerte er, zwischen 509 und
511, in den letzten Jahren seines Lebens, ihre Kénigswiirde — falls
dies nicht schon um 490 geschah. Jedenfalls erzwang er den Zu-
sammenschluff der rheinfrinkischen Teilstimme mit den sali-
schen Franken.

Zunichst stiftete er Chloderich, den Sohn Kénig Sigiberts von
Kéln, zum Vatermord an. «Hier siehe, Dein Vater ist alt geworden
und hinkt auf einem verkriippelten Bein . . .» Sigibert «der Lah-
me», Chlodwigs alter Kampfgefihrte, hinkte seit der Schlacht



MUSSEN WIR UNS FRE! MACHEN VON MORALISTISCHER WERTUNG? 75

von Tolbiacum gegen die Alemannen, bei der er verwundet wor-
den war (S. 55). Der Prinz beseitigte durch gedungene Mérder den
Vater in der Boconia silva, dem Buchenwald; Chlodwig begliick-
wiinschte durch eine Delegation den Vatermérder und lieff, noch
durch diese, auch diesem den Schidel spalten — «rinkevolle Di-
plomatie» nennt das elegant, zu elegant, der deutsche Historiker
Ewig. Nach solchem Doppelakt eilte Chlodwig in Sigiberts Re-
sidenzstadt Koln, beteuerte feierlich seirie Unschuld an beiden
Morden und iibernahm, vom Volk umjubelt, die Francia Rinen-
sis, «Sigiberts Reich und Schitze» (Gregor).*>

Darauf suchte der Herrscher die mit thm verwandten salischen
Kleinkonige heim, etwa den Konig der Tongrer, Chararich, der
einst gegen Syagrius nicht mitgekampft. Chlodwig fing ihn samt
Sohn «mit List», lief$ sie erst in ein Kloster stecken, scheren (Zei-
chen des Verlustes der Konigswiirde), lie den Chararich zum
Presbyter, den Sohn,zum Diakon weihen, dann koépfen, und be-
michtigte sich, siche oben, ihres Schatzes und Reiches.

Einen weiteren Verwandten, seinen leiblichen Vetter, Konig
Ragnachar von Cambrai, hatte Chlodwig besiegt, nachdem er
dessen Gefolge (leudes: das kann sowohl alle Untertanen als auch
die niheren «Dienstleute» des Konigs bedeuten) mit einer Menge
Gold, das freilich falsch war, auf seine Seite gebracht. Nach der
Schlacht verhohnte er den gefesselt vorgefithrten Ragnachar, der
ihm 486 im Krieg gegen Syagrius geholfen: « Warum hast du unser
Blut so gedemiitigt und dich in Ketten legen lassen? Du wirest
besser gestorben» — und spaltete ihm mit einem Axthieb den
Schidel. Auch des Koénigs Bruder Richar hatte man ergriffen.
«Wenn du deinem Bruder beigestanden hattest, wiirden wir ihn
nicht gebunden haben», sagte Chlodwig und tétete ihn mit dem
nichsten Schlag. «Die genannten Konige waren aber Chlodwigs
nahe Blutsverwandte» (Gregor von Tours). Und auch ihren Bru-
der Rignomer lieff er in der Nihe von Le Mans liquidieren —
«baute Chlodwig seine Stellung im gesamtfrinkischen Bereich
aus», falSt das Vorstehende wieder Historiker Ewig zusammen.**

Diesem Ausbau von Chlodwigs «Stellung im gesamtfranki-
schen Bereich» fielen anscheinend mehrere Dutzend frankischer



76 _ CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Gaufirsten zum Opfer. Der Tyrann lief§ sie ermorden, raubte ihre
Linder, ihren Reichtum, nicht ohne dann zu klagen, daff er ganz
allein sei. ««Ach, daf ich nun wie ein Fremdling unter Fremden
stehe und mir keiner der Verwandten, wenn das Unglick tiber
mich kommen sollte, Hilfe gewahren kann® Aber er sprach dies
nicht, weil er bekiimmert gewesen wire um den Tod derselben,
sondern aus List, ob sich vielleicht noch einer finde, den er toten
kénnte.» So der hl. Gregor, fiir den Chlodwig «ein neuer Kon-
stantin» ist; er verkorpert geradezu «sein Herrscherideal» (Bod-
mer), ja, erscheint ihm des ofteren «nahezu als Heiliger»
(Fischer). Ohne Scham schreibt der berithmte Bischof wieder
selbst: «Gott aber warf Tag fir Tag seine Feinde vor ihm nieder
und mehrte sein Reich weil er rechten Herzens vor ihm wandelte
und tat, was seinen Augen wohlgefillig war.» Was sich, der Kon-
text zeigt es, auch noch auf Chlodwigs Verwandtenmorde be-
zieht. Alles hochheilig — und hochkriminell.*

Dies also der primus rex Francorum (Lex Salica), der Kénig,
der ganz nach den Worten des hl. Remigius bei seiner Taufe re-
gierte: bete an, was du verbrannt, verbrenne, was du angebetet
(S. 57). Dies der Katholik, der nichts Heidnisches mehr mit sich
herumschleppte, doch als fast absoluter Tyrann gebot, der beinah
barst von hypertropher Brutalitit und Raubgier, vorsichtig-feig
gegeniiber Stirkeren, alles Schwichere aber unbarmherzig mas-
sakrierend; der keine Heimtiicke und Grausamkeit scheute, alle
seine Kriege im Namen des christkatholischen Gottes fiihrte; der
souverin wie selten einer, doch gut katholisch, Krieg, Mord und
Frommigkeit verband, der sein «christliches Konigtum mit voller
Absicht am 25. Dezember begonnen», der mit seiner Beute iiberall
Kirchen baute, sie beschenkte, darin betéte, der ein grofSer Ver-
ehrer des hl. Martin war, seine «Ketzerkriege» in Gallien gegen
die Arianer «im Zeichen einer verstarkten Petrusverehrung» fiihr-
te (K. Hauck), dem die Bischofe auf dem Nationalkonzil von
Orléans (511) eine «wirklich priesterliche Seele» nachrithmten
(Daniel-Rops). Ein Mann, der beim Anhéren von Jesu Passion
erklart haben soll, ware er mit seinen Franken dort gewesen, hatte
er das Unrecht an ihm gerdcht; womit er sich auch noch, nach



MUSSEN WIR UNS FREI MACHEN VON MORALISTISCHER WERTUNG? ________ 77

dem alten Chronisten, als «echter Christ» erwies (christianum se
verum esse adfirmat: Fredegar). Wie ja auch Theologe Aland
heute sagt: «Und daf er sich als Christ, und zwar als katholischer
Christ wuflte, ist sicher und kommt bei den einzelnen Handlun-
gen seiner Regierung immer wieder zum Ausdruck.» Kurz, dieser
Mann, der sich den Aufstieg zur frinkischen Alleinherrschaft,
wie Angenendt anschaulich zitiert, «mit der Axt» bahnte, war
kein blofer Heerkénig mehr, sondern, gerade dank seines Biind-
nisses mit der katholischen Kirche, «Stellvertreter Gottes auf
Erden» (Wolf). Ein Mann, der schlielich, samt seiner hl. Chlo-
tilde, in der von ihm erbauten Apostelkirche in Paris, spiter
Sainte-Geneviéve genannt, die ihm gebiihrende letzte Ruhestitte
fand, nachdem er s1x, knapp tiber vierzig Jahre alt, gestorben
war: ein ricksichtlos verschlagener Groflverbrecher auf dem
Thron, nach dem Historiker Bosl indes: «ein Barbar, der sich
zivilisierte und kultivierte . . .» — Wann, wo, wie?*¢

Theologe Aland nennt Chlodwig, durchaus zu Recht, dem
Konstantin verwandt (I. 5. Kap), nennt beide etwas euphemi-
stisch Machtmenschen, Gewaltherrscher und meint rechtferti-
gend: «Solche rauhen Zeiten konnten nur von derartigen Min-
nern gemeistert werden.» Aber machten die rauhen Zeiten die
rauhen Minner? Oder die rauhen Minner die rauhen Zeiten? Das
hingt doch sehr zusammen. Und schon Augustin hat das bor-
nierte Bezichtigen der Zeiten korrigiert: « Wir sind die Zeiten; wie
wir sind, so sind die Zeiten» (I 56 f.).

Aland will die Frage offenlassen, ob Konstantin und Chlodwig
Christen waren. «Denn die Sohne Konstantins, ebenso wie Theo-
dosius, also Herrscher, an deren christlichem Bekenntnis kein
Zweifel sein kann, haben durchaus vergleichbare Bluttaten be-
gangen. Von solcher moralistischen Wertung der Geschichte miis-
sen wir uns freimachen, wenn wir sie iiberhaupt verstehen
wollen. Denn schliefllich: wer selbst von uns, deren Volk nunmehr
eine 1500 Jahre unter dem Vorzeichen des Christentums stehende
Geschichte hinter sich hat, will von sich sagen: ich bin Christ?
Spricht Luther doch von dem Christentum, das immer im Wer-
den, nie im Wordensein steht.»*”



78 —— CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES FRANKISCHEN GROSSREICHES

Die merowingischen Chronisten glorifizierten Chlodwig aus
zwei Griinden besonders: wegen seiner Taufe und seiner vielen
Kriege. Und genau darauf griindet auch sein weltgeschichtlicher
Ruhm. Er wurde Katholik und hat alles um sich, was er nieder-
schlagen und zusammenrauben konnte, niedergeschlagen und
zusammengeraubt. So schuf er aus einem unbedeutenden Teilfiir-
stentum ein maichtiges germanisch-katholisches Imperium, wur-
de er der Besiegler des Bundes von Thron und Altar im
Frankenteich, wurde er ganz offensichtlich das auserwihlte
Werkzeug Gottes, der ja tagtiglich seine Feinde vor ihm nieder-
warf, wie der hl. Bischof rilhmte, «weil er rechten Herzens vor
ihm wandelte und tat, was seinen Augen wohlgefillig war».*8

Solange man so die Geschichte betrachtet, solange man sich
freihdlt von ihrer «moralistischen» Wertung, solange die iiber-
grofle Mehrzahl der Historiker vor solch hypertrophen, welthi-
storischen Bestien und all ihrer Nachbrut fort und fort auf dem
Bauch liegt, vor Respekt, Ehrfurcht, Bewunderung, zumindest
aber voller Verstindnis, stets tieferer Einsicht — will man oder soll
man oder darf man doch nicht «moralisieren», sondern man will
«verstehen», auf deutsch gesagt: den Michtigen in den Arsch
kriechen —, so lange wird auch die Geschichte verlaufen, wie sie
verlauft.



3. KAPITEL

DIE CHLODWIG-SOHNE

«Auch die Nachfolger des ersten frankischen Grofkonigs
forderten Kirche und Kultus: das Méncheum entfaltete
sich . . ., die Reste des Heidentums wurden mit wachsender
Energie bekampft . . . Die nach altchristlicher Lehre dem K-
nigtum obliegenden Aufgaben, Sicherung des inneren Friedens
und Belohnung der Guten und Bestrafung der Schlechten,
wurden zu konstitutiven Elementen einer sich entwickelnden
Herrscherethik . . .»

H. H. Anton?

«Es war ein tatenfrohes Geschlecht, das diese neue Welt auf-
baute, begeisterungsfihig und pflichtbewuft zugleich, nicht
befangen in schnédem Materialismus, an dem die Romerwelt
zugrunde gegangen war.» Katholik Franz Zach?






REICHSTEILUNG UND AUVERGNATENAUFSTAND

Chlodwigs Reich, fast aequa lance geteilt, fiel zunichst an seine
vier Sohne: alle gleichermaflen «Konige der Franken»; alle, nach
germanischer Erbregel, gleichberechtigte Erben; alle katholisch;
und alle, ausgenommen Theuderich 1., der Alteste, den Chlodwig
um 485 mit einer Konkubine gezeugt (was keine Rolle spielte, da
nur das konigliche Blut des Vaters entschied), mit einer Heiligen
als Mutter. Doch alle brachten ihr Leben mit griflichen Mord-
taten hin, mit Fehden, Feldziigen. In der bewihrten Tradition des
Vaters erweiterten sie systematisch das Reich. Sie eroberten Thii-
ringen (531), Burgund (533/534), die Provence (537). Zu den
genannten Annexionen kamen zahlreiche andere Beuteziige —
eine ungewohnlich verworrene Zeit, eine der dunkelsten, blutig-
sten Epochen der Geschichte, voller Ausschweifung und Brutali-
tit, Brudermord, Bruderkrieg und Verrat, ein einziges Gerangel
um «Macht und Reichtum» (Buchner), nichts als «sinnloses
Beutemachen und Gemetzel» (Schulze).?

Doch selbst kritische Historiker gehen (dankbar) in die Knie -
vor der «Reichsgriindung» der Merowinger, vor ihrem Briicken-
schlag «von der Antike zum Mittelalter», ihrer Sieghelferstellung
gegeniiber «dem katholischen Christentum», dem Bundesschluf§
«zwischen Thron und Altar» — als hitte all das die Geschichte
nicht noch viel blutriinstiger gemacht!

Die Grenzen der vier Reichsteile stehen nicht genau fest.

Am besten noch kennen wir Theuderichs 1. Erbe (51x—533).
Der vermutliche Hugdietrich der Sage bekam den Lowenanteil
mit der Hauptstadt Reims; ein Gebiet, in dem das spitere



82 _ Die CHLODWIG-SOHNE

Austrien mit seiner iiberwiegend germanischen Bevélkerung ru-
dimentar vorgebildet war: den gesamten Osten, von Burgund bis
zum Rheinland, vielleicht sogar schon bis in die Gegend von
Fritzlar und Kassel; auch grof8e, ehemals alemannische Territo-
rien sowie Ostaquitanien. Erhielt doch jeder Sohn einen Anteil an
den vom Vater geraubten aquitanischen Lindern siidlich der
Loire; drei davon waren freilich Exklaven.

Chlotar 1. (s11—561), Chlodwigs jiingster Sohn, vielleicht noch
ohne das salische Miindigkeitsalter von 12 Jahren, iibernahm
hauptsichlich das Gebiet der salischen Franken mit den Kénigs-
stadten Tournai und Cambrai, also das altfrinkische Territorium
zwischen Kanalkiiste, Somme und dem Kohlenwald in etwa jenen
Grenzen, die es vor den Raubziigen seines Vaters hatte. Als Re-
gierungssitz wahlte Chlotar das ganz im Siiden gelegene Soissons.

Die siidliche und westliche Francia fiel an Chlodomer und
Childebert.

Chlodomer (511-524), beim Tod Chlodwigs etwa 15 Jahre alt,
herrschte als Konig von Westaquitanien, dem Land meist nérd-
lich der mittleren Loire, in Orléans. Und Childebert I. (511—558)
gebot den Kiistenlindern von der Somme bis zur Bretagne; er
residierte in Paris, der unbestrittenen Hauptstadt.*

Uber die erste Regierungszeit dieser vier Konige ist wenig be-
kannt. Rivalitdt bestand unter ihnen von Anfang an, geférdert
wohl noch durch die einander eng benachbarte Lage der vier
zentralen Kénigspfalzen Reims, Soissons, Paris, Orléans im Kern
des Reiches. Und ausgerechnet sie sollte vermutlich, grotesk ge-
nug, dessen «ideelle Einheit» symbolisieren.’

Bei einem Aufstand in der Auvergne, mutmaflich um s20,
suchte Childebert dies Gebiet Theuderichs zu ergattern, der noch
in Thiiringen operierte, dann aber die Rebellion niederschlug, die
Auvergne verheerte, auch die Didzese des hl. Quintinianus, Bi-
schofs von Clermont. Man «verwiistete alles und machte jeg-
liches nieder», brach Burgen, entweihte Katholikentempel, tat
noch in ihnen «viel Boses», ermordete den Priester Proculus «<am
Altar der Kirche jammerlich». Childebert drang inzwischen bei
den Westgoten ein, und einen Teil dessen, was er raubte, unter



DER BURGUNDERKRIEG §23/524 — VON EINER HEILIGEN GEFORDERT 83

anderem «60 Kelche, 15 Patenen, 20 Evangelienbehiltnisse, alles
aus reinem Golde und mit kostbaren Edelsteinen geziert», ver-
schenkte er «an die Kirchen und Gotteshiuser der Heiligen»
(Gregor von Tours). Dann schliefit er mit seinem alteren (Halb-)
Bruder Theuderich (wie der Vater ein Verwandtenmérder, wenn
auch kleineren Kalibers) zwar Frieden, doch wird dieser, trotz
Schwur und Geiselstellung, bald wieder gebrochen, und so «ver-
fielen viele S6hne von Senatoren der Knechtschaft» (Fredegar).®

DER BURGUNDERKRIEG §523/§24 —
VON EINER HEILIGEN GEFORDERT, GEGEN EINEN
HEILIGEN UND MORDER GEFUHRT

Bald nach dem Auvergnatenaufstand fielen die katholischen
Frankenkonige iiber das katholische Burgunderreich her.

" Dort herrschte seinerzeit noch Sigismund (516—523), der Sohn
des Burgunderkonigs Gundobad (S. 62 ff.). Seit 501 war Sigis-
mund Unterkonig in Genf. Und was dem Eiferer Avitus mit dem
Vater nicht gelungen, gelang ihm mit dem Sohn. Um 500 bekehrte
sich Sigismund vom Arianismus zum Katholizismus. Triumphie-
rend meldete dies sein Mentor von Vienne nach Rom. Und nun
konnte Bischof Avitus den Tod des alten «Ketzer»konigs, mit dem
er doch so angeregt kontaktierte, konnte er die Beseitigung der
«arianischen Pest» und die Alleinherrschaft des bekehrten Sigis-
mund kaum erwarten. Er erscheint ihm als Bannertriger der
Christen, sein Anblick als Paradies.”

Sigismund fiihrt dann auch in ganz Burgund den Katholizismus
ein. Und sein altester Sohn aus erster Ehe, ein Enkel des Ostgo-
tenkonigs Theoderich, der arianische Prinz Sigerich, konvertiert
ebenfalls (516/17) zur grofen Freude des Avitus. Doch Sigerichs
Schritt mag mehr politisch begriindet gewesen sein. Er erregt den
Verdacht seines hl. Vaters, der 522 den etwa 28jahrigen durch
zwei Diener im Schlaf erdrosseln lift. Denn Sigismund, «dieses
Muster der Frommigkeit», so Katholik Daniel-Rops, «lief§ sich



84 Die CHLODWIG-SGHNE

mitunter zu entsetzlichen Gewaltakten und verschiedenen Ver-
brechen hinreiffen». Aber schlieflich ist Sigismund nicht nur, so
Bischof Gregor, «der greulichste Kindermodrder», sondern auch
ein Heiliger (Fest: 1. Mai). Also eilt er nach der Ermordung seines
Altesten ins Kloster S. Maurice (St. Moritz im Wallis), faster,
betet und stiftet einen ununterbrochenen Chorgesang zum Ge-
dichtnis seines Opfers!®

Denn langst hatte Avitus den Regenten gut gegangelt. Mit aller
Inbrunst hing er am Katholizismus. Schon sein erster Regierungs-
akt war die Einberufung eines Konzils 517 in Epaon, das scharfe
Beschliisse gegen die Arianer faffte. Und bereits vor seinem Re-
gierungsantritt korrespondiert Sigismund mit dem Papst. Als
erster Germanenkonig macht er auch eine Wallfahrt nach Rom.
Dort kann er von Symmachus (einem Heiligen Vater der Straflen-
und Kirchenschlachten und groffer Filschungen: Il 337 ff.) kaum
genug Reliquien erwerben. Der Papst ist fiir Sigismund der Herr
der ganzen Kirche. Und dem Kaiser Anastasios 1. (Il 324 ff.,
346 ff.) schreibt er nach Byzanz: «Mein Volk ist euer; mich freut es
mehr, euch zu dienen, als tiber mein Volk zu herrschen.»?

Gekronte Schafe sind ein wahrer Segen fiir die Hirten, wenn
auch Rom damals die Taufe des Burgunders so wenig registriert
wie vordem die Chlodwigs (S. 58). Erzbischof Avitus aber preist
Sigismunds Kirchenstiftungen, seine energischen Attacken wider
den Arianismus in Genf. Er Giberhduft den Konig mit schmei-
chelnden Titeln, nennt den Jingling «Vater der katholischen
Vélker», inspiriert ihn zu Briefen, ja, verfafit sie fiir ihn, wie die an
den ostrémischen Kaiserhof.

Nachdem Avitus freilich mit Sigismunds Hilfe die Katholisie-
rung der Burgunder, sein Lebensziel, erreicht hatte, was ihm
allein wohl nie gelungen wire, trat er dem Mohren, der seine
Schuldigkeit getan, sogleich bezeichnend gegeniiber — der «typi-
sche Vertreter der katholischen, nur auf die Férderung egoisti-
scher Interessen bedachten Hierarchie, eine herrschsiichtige,
intrigante, herzlose Natur, voll Hinterlist, Falschheit und Un-
dankbarkeit gegen das Herrscherhaus, dem er soviel verdankte»
(Hauck). Bereits auf dem burgundischen Reichskonzil (517) —



DER BURGUNDERKRIEG §23/524 — VON EINER HEILIGEN GEFORDERT 85

das unter Avitus’ Vorsitz vor allem der Bekimpfung des Arianis-
mus sowie der Sicherung des Kirchengutes dient (Verbot der
Freilassung von Kirchensklaven u. a.) und gleichsam den Beginn
der Katholisierung der Burgunder nach auffen anzeigt - ignoriert
der Kirchenfiirst den Konig ganzlich. Dabei waren synodale
Dank- oder Ergebenheitsadressen an den Landesfiirsten durch-
weg tiblich, hitte Sigismunds entscheidender Beistand bei der
Niederringung des Arianismus Dank und Anerkennung geradezu
gefordert. Doch Avitus und die Bischofe, die auf dem Konzil die
arianischen Kirchen verfluchen und Geistliche, die mit Arianern
speisen, mit einjahriger Exkommunikation oder (sind sie jiinger)
mit Priigelstrafen bedrohen, iibergehen den Kénig. Ja, sie verfii-
gen einen mit dem Landesgesetz unvereinbaren Erlal, der zum
Kampf des Regenten gegen den nun iibermichtigen Episkopat
fahre.?°

Und ein weiterer Kampf, ebenfalls zwischen Glaubensbriidern,
kommt dazu.

523 fallen Childebert, Chlotar und Chlodomer iiber die Bur-
gunder her, Katholiken iiber Katholiken, aufgestachelt von der
hl. Chlotilde, um deren bei den Machtkampfen in Burgund liqui-
dierte Eltern zu rachen: «Denket daher, ich bitte euch, voller Zorn
an jenes Unrecht, das ich erlitten, und richet tatkriftig den Tod
meines Vaters und meiner Mutter.» So spricht eine Heilige, die
auch nach Fredegar «unablissig» zur Rache trieb. «Deshalb zo-
gen jene nach Burgund . . .» Nur Kénig Theuderich, von Chlod-
wig mit einer Konkubine gezeugt und verheiratet mit Suavego-
tho, Sigismunds Tochter, riickt nicht mit aus. Die S6hne der
Heiligen aber schlagen den Burgunder véllig. Er wird von seinen
Untertanen verraten und samt Familie, seiner Frau, den beiden
Sohnen, auf Befehl Chlodomers bei Orléans in einem Brunnen
ersduft, «um keine Feinde im Riicken zu haben» — eine Variante
der Methoden seines katholischen Vaters und: «Einziger Hohe-
punkt in Chlodomers Regierungszeit» (Ebling).™

Sigismund aber, der Morder seines eigenen Sohnes, avanciert
zum Heiligen der katholischen Kirche, deren Liturgie freilich lan-
ge schwankete, ob sie fiir oder zu Sigismund beten solle! Immerhin



86 Die CHLODWIG-SOHNE

verdankt man ihm nun einmal die Katholisierung der Burgunder.
In dem von ihm gegriindeten St. Moritz beigesetzt, beginnt bald
sein Kult. Fieberkranke lassen Sigismund zu Ehren (der gegen
Sumpf- und Wechselfieber hilft) Messen lesen. Im 7. Jahrhundert
prangt er auch im sogenannten Martyrologium Hieronymianum
als Heiliger. Im Lauf des spiteren Mittelalters wird er einer der
béhmischen Landespatrone und schlagartig zum Modeheiligen.
Der Prager Erzbischof erklirt Sigismunds Fest zum Fest der Erz-
diozese. Seine Statue erscheint auf franzosischen, auf deutschen
Altiren, am Freiburger Miinsterturm; es gibt Sigismundkirchen
und eine Sigismundbruderschaft. Seine Uberreste, zunichst in St.
Moritz ruhend, sind begehrt. Die Hirnschale gelangt nach St.
Sigismund im Elsaf, ein anderes Kopfstiick in die Kathedrale
nach Plozk an der Weichsel, ein Teil der Leiche im 14. Jahrhundert
in den Prager Veitsdom, ein anderer zur selben Zeit nach Freising,
das schlieflich Zentrum seiner Verehrung in Deutschland wird.!?

Schon s24 freilich wechselt das «Kriegsglick». Sigismunds
Bruder und Nachfolger Godomar erringt die Gewalt iiber sein
Land zuriick. Er gewinnt die Schlacht bei Véseronce (bei Vienne),
in der Chlodomer von Orléans durch eine List der Burgunder
falle. Als ihr Nachbar war ihm am meisten an deren Unterwer-
fung gelegen. Man erkannte den von einem Speer Getroffenen an
seinem Haar, hieb ihm das Haupt ab und steckte es auf eine
Stange. Die Mitglieder des merowingischen Kénigshauses unter-
schieden sich namlich durch das lange Haar von allen Stammes-
genossen. Es hatte eine Art Fetischcharakter. Sein einfaches
Abschneiden, ja, schon das Kiirzen symbolisierte den Verlust der
Wiirde. '

Ahnlich verhielt es sich mit der klerikalen Tonsur. Die Aufnah- .
me in den Priester- oder Monchsstand disqualifizierte nach kirch-
lichem Gesetzunwiderruflich fir jedes weltliche Amt. DieTonsur~
in den Quellen durch Wendungen mitgeteilt wie «in {(ad) clericum
tonsurare (tonderé€)», «clericum facere (efficere)», «clericum fieri
iubere» u. a.—wardeshalb im Frithmittelalter ein verbreitetes Mit-
tel zur unblutigen Ausschaltung politischer Gegner, zugleichdadie
Karriere fordernd und dort den geistlichen Stand.*?



«LIEBER TOT ALS GESCHOREN ., .» EINE HEILIGE GIBT ORDER 87

«LIEBER TOT ALS GESCHOREN .. .»
EINE HEILIGE GIBT ORDER, IHRE ENKEL ZU ERMORDEN

Nach Chlodomers Tod teilten die drei Briider, «vor allem Krieger
und reine Bandenhiuptlinge» (Pontal), sein Erbe unter sich, wo-
bei sie alle Anspriiche der drei unmiindigen S6hne des gefallenen
Konigs ignorierten, auch kein vormundschaftliches Regiment ih-
rer Mutter erlaubten.

Der fromme Childebert bekam anscheinend den Léwenanteil.
War er doch ein Landesvater, der kirchliche Einrichtungen for-
derte, der gerne mit Bischofen verkehrte, ihnen Grundbesitz,
Kriegsbeute, grofle Geldsummen iiberwies, auch in stindiger Ver-
bindung mit dem «Heiligen Stuhl» stand. Und da Childebert und
Chlotar, der Chlodomers Witwe Guntheuka heiratete, offenbar
den Erbanspruch von Chlodomers unmiindigen S6hnen Theude-
bald und Gunthar fiirchteten, regte Childebert — seinerzeit als
weise, mild, giitig geschildert — ihre Ermordung an, und Chlotar
war dariiber <hoch erfreut». Schlielich hatten beide eine Heilige
als Mutter, die hl. Chlothilde, und schlieflich hatte diese bereits
als katholische Prinzessin die Taufe ihrer S6hne bei Chlodwig
durchgesetzt, hatte sie beide «mit Liebe erzogen» und ganz gewif§
gut katholisch erzogen. Und da Chlothilde auch mit der Erzie-
hung der unmiindigen Séhne des gefallenen Chlodomer befaft
war, fragten Childebert und Chlotar, die sich der Neffen bemach-
tigt hatten, nun Chlothilde, ob sie wiinsche, daf ihre Enkel «mit
abgeschnittenem Haar [als Mdnche] weiterleben oder daff beide
getotet werden sollen?» Darauf antwortete die «Idealgestalt
weiblichen Heiligkeitsstrebens», die den beiden Kindern «in ein-
zigartiger Liebe» (unico amore: Fredegar) zugetane Apostola
Francorum: «Lieber tot als geschoren, wenn sie doch nicht zur
Herrschaft gelangen.»

Ganz offensichtlich zihlte selbst fiir eine Heilige ein Monch
nichts, Macht aber alles.?*

Die hohe katholische Familienbande arbeitete beispielhaft zu-
sammen. Mit ausdriicklicher Billigung der Heiligen, die ja, aus
purer Rache, auch schon zum Burgunderkrieg gehetzt, stief



88 Die CHLODWIG-SOHNE

Chlothar erst dem einen, dann dem anderen der briillenden Brii-
dersohne das Messer in die Schulter. «Alsdann brachten sie auch
die Diener und Erzieher der Knaben um», bestieg Chlothar sein
Pferd «und zog von dannen». Gregor weiter: «Die Konigin aber
legte die Leichen der Kinder auf eine Bahre, folgte ihnen unter
vielen Chorgesingen und unbeschreiblicher Trauer zur Kirche
des heiligen Petrus und bestattete sie dort beieinander. Der eine
war zehn, der andere sieben Jahre alt . . . Die Kénigin Chlotilde
aber fithrte ein solches Leben, daff sie von jedermann verehrt
waurde . . . ihr Wandel war stets rein in Keuschheit und aller Ehr-
barkeit; den Kirchen, Kléstern und allen heiligen Orten gab sie
Giiter und gewdhrte ihnen gern und freundlich, was sie bedurf-
ten...»

Ein dritter Sohn Chlodomers, Chlodowald, der Jiingste, wurde
gerettet und trat, sich angeblich selber scherend, in den Klerus
ein. «Er verzichtete auf das irdische Reich und wandte sich dem
Herrn zu», schreibt Gregor schon. Und Fredegar fiigt hinzu: «und
fihree ein wiirdiges Leben; an seinem Grabe geruht der Herr
Wunder geschehen zu lassen.» (Chlodowald, Begriinder des nach
ihm benannten Klosters Saint-Cloud bei Paris, starb um §60.)**

Die hl. Chlotilde aber schmerzten, «mehr als alles», versichert
ein Katholik, «die Mordtaten ihrer S6hne, weil sie sich zum Vor-
wurf machte, sie habe durch eine Art Ubereilung mit dazu
beigetragen» (von Sales Doye). So was Sensibles! Und das alte
katholische Kirchenlexikon von Wetzer/Welte weif}, die Heilige
sei in einem «Zustande gar nicht wissend, was sie sagte», gewe-
sen. Man habe nicht einmal versucht, sie «zur Besinnung kom-
men zu lassen und Weiteres abzuwarten», ja der Bote berichtete
«filschlich», sie sei mit der Bluttat ihrer Sohne einverstanden
gewesen.

Auch spiter war die zu Krieg und Mord aufstachelnde Heilige
hilfreich. Sie half und hilft nicht nur gegen «bésartiges Fieber,
weil sie in Tours am Fieber starb», wie es mit umwerfender Logik
heiflt, sondern, und geht’s zynischer noch, auch gegen «Kinder-
krankbeiten, weil sie drei Waisen, die Kinder ihres Sohnes Chlo-
domir, zu sich nahm und sie lieb gewann» (von Sales Doye). Die



DIE VERNICHTUNG DES THURINGERREICHES 89

beiden Onkel aber teilten sich, vermutlich im Friihjahr 532, das
blutig genug verdiente Erbe, wobei Childebert, der Inspirator des
Ganzen, den Lowenanteil bekam, der eigentliche Mérder-Onkel
Chlothar, der Zustofler, immerhin Tours und Poitiers samt den
Sanktuarien der hl. Frankenpatrone Martin und Hilarius und
dem Schatz.*

Theuderich 1., der Schwiegersohn des Burgunderkonigs, hatte
diesen nicht bekriegt. In Reims iiber das 6stliche Frankenreich
regierend, reizte ihn besonders Germanien, zumal das benach-
barte Thiiringen, und so versuchte er wiederholt, dorthin vorzu-
dringen.

DiE VERNICHTUNG DES THURINGERREICHES
UND DIE AUSROTTUNG SEINES KONIGSHAUSES

Der Name der Thiringer wird erstmals um 400 von einem ro-
mischen Heerestierarzt in einem Werk iiber Tierheilkunde ge-
nannt. Aus verschiedenen Gruppen Mitteldeutschlands und
anderer elbgermanischer Stimme zusammengewachsen, waren
sie bald das weitaus stirkste Volk zwischen Elbe und Rhein; das
einzige dort mit einem erblichen, im spateren 5. Jahrhundert von
Konig Bisin begriindeten Konigtum, auch eines der wenigen ger-
manischen Konigreiche auerhalb der romischen Einflulsphire.
Thiiringen, dessen Bliitezeit damals begann, reichte von der mitt-
leren Elbe, der Ohre, dem Harz iiber den Obermain bis zur
Donaugegend bei Regensburg (um 480 pliinderte man Passau)
und von der Tauber bis zum B6hmerwald; die Residenz war viel-
leicht Weimar. Als Konig Bisin vor §1o starb, wurde sein Reich
unter seine Sohne Hermenefred (verheiratet mit Amalaberga,
einer Nichte des Ostgotenkonigs Theoderich), Baderich und Ber-
thachar geteilt. Und seit 510 gehérte Thiiringen dem westgoti-
schen Militirpakt, dem antifrinkischen Biindnissystem Theode-
richs an, das aber nach dessen Tod §26 rasch zerfiel.
Theuderich L., langst von Expansionsgeliisten besessen, hatte



90 Die CHLODWIG-SOHNE

bereits nach 515, gelockt wahrscheinlich durch interne Macht-
kdmpfe, einen Vorstoff auf das machtige Land unternommen, der
allerdings mifflang. Einen zweiten Angriff wagte er erst einige
Jahre nach Theoderichs Tod, 529, wobei Teilkonig Berthachar in
der Schlacht umkam. Seine Kinder, darunter Radegunde, ver-
schleppte man 531 ins Frankenreich, als Theuderich Thiiringen
erneut iiberfiel, gemeinsam mit Sohn Theudebert, Bruder Chlotar
(auf den Theuderich noch in Thiiringen einen miffgliickten Mord-
anschlag machte) und sehr wahrscheinlich mit den Sachsen, die
von der Nordseekiiste siidwirts drangten. (Die christlich inspi-
rierten Quellen des Merowingerreichs schweigen allerdings iiber
eine sichsische Beteiligung, vermutlich um nicht zugeben zu miis-
sen, man habe nur mit Hilfe eines nichtfrankischen, ja heidni-
schen Stammes gesiegt.)

An der Unstrut fielen 531 so viele Thiiringer, «daB das Bett des
Flusses von der Masse der Leichname zugedimmt wurde, und die
Franken iiber sie, wie iiber eine Briicke, auf das jenseitige Ufer
zogen» (Gregor von Tours). Die Invasoren haben Thiiringen
furchtbar verheert, ausgeraubt, die Kénigsburg, deren genaue
Lage nur zu vermuten ist, erstiirmt und verbrannt. Hermenefred,
der seinerseits schon, teilweise mit frankischer Hilfe, die niachsten
Verwandten im Machtkampf blutig ausgeschaltet, wurde tribut-
pflichtig gemacht, 534 aus unwegsamen Landesteilen auf Ehren-
wort, Zusicherung von Leib und Leben, in die Eifel nach Ziilpich
gelockt, mit Geschenken iiberhduft — und wihrend eines Ge-
sprichs mit Theuderich von der Stadtmauer gestiirzt. Jetzt ge-
hérte Thiringen grofienteils dem Morder. Chlotar hatte nur
einen Beuteanteil, Sachsen gegen einen Tribut Nordthiiringen er-
halten. Viele Thiiringer waren geflohen, teils in die ostgotische
Interessensphare, teils zu den Langobarden nach Mihren. Ost-
goten und Langobarden, beide Verbiindete Thiiringens, hatten
dies preisgegeben.’

Nur die schone Prinzessin Radegunde iiberlebte das ausge-
merzte thiiringische Konigshaus. Als Tochter des frith beseitigten
Berthachar hatte sie am Hofe ihres Onkels Hermenefred geweilt,
bis sie Chlothar in seine Pfalz Athies bei Saint-Quentin ge-



WEITERE KRIEGE GEGEN GOTEN UND BURGUNDER 91

schleppt. Fast wire ein Krieg zwischen den beiden Frankenfiir-
sten um die junge Koénigstochter entbrannt, zumal deren Besitz
den Anspruch auf das Thiiringerreich legalisierte. Theuderich
machte einen Anschlag auf Chlotar, den (ungerechnet die Neben-
frauen) sechsmal Verheiratcten, der dann Radegunde ins Kloster
flichen lieR, wenn er sie nicht gar verstief, nachdem er noch ihren
Bruder, vielleicht Blutrache fiirchtend, ermordet hatte.

Vor Poitiers griindete Radegunde das Kloster zum hl. Kreuz.
Und hier soll sie, nur im Gedenken an ihre Heimat, ihre Toten, als
Asketin gelebt haben — mit den Worten ihres etwa zwanzig Jahre
jiingeren Sekretirs und «Seelenfreundes» Venantius Fortunatus,
des nachmaligen Bischofs von Poitiers, des ebenso (auch von ihr)
verwohnten wie versierten Gelegenheitsbedichters frankischer
Grofler, der immer wieder ihre «dulcedo», ihre Liebenswiirdig-
keit, preist: «Ich sah sie Frauen in die Knechtschaft schleppen, die
Hinde gebunden, mit fliegenden Haaren, den nackten Fuf im
Blut ihres Gatten oder tretend auf des Bruders Leiche. Alle wein-
ten, ich weinte fiir alle . . . Wenn der Wind rauscht, lausche ich,
ob nicht der Schatten eines der Meinigen mir erscheine. Eine Welt
trennt mich von denen, die ich liebte. Wo sind sie? Ich frage den
Wind, die ziehenden Wolken frage ich, ein Vogel, wollt’ ich,
brichte mir Kunde.»

Radegunde wurde Heilige, Helferin bei Kratze, Kinderfieber,
Geschwiiren — und nach dem Glauben vieler Bewohner von Poi-
tiers, wo man auch ihren bischoflichen Freund als Heiligen
verehrt, lag es nur an Radegunde, daf sie 1870/71 keine deutsche
Besatzung bekamen.'® :

WEITERE KRIEGE GEGEN GOTEN UND BURGUNDER

Zunichst zwar blieben die Westgoten, die einen Teil ihres von
Chlodwig geraubten Landes wieder an sich gerissen, unbehelligt.
Die Furcht vor Theoderich, dem Ostgotenkonig, hielt die Fran-
ken in Zaum. Doch scheint mancher katholische Prilat in den



92 DiE CHLODWIG-SOHNE

riickeroberten Westgotengebieten erneut mit den Franken kon-
spiriert zu haben. Oberhirte Quintian muffte aus Rodez fliichten
(S. 69). «<Denn wegen seiner Liebe zu uns, sagte er, ist er aus seiner
Stadt vertrieben worden.» So erklart Theuderich, laBt Quintian
516 in Clermont zum Bischof machen und ihm «alles Kirchengut»
ibergeben.?”

Nach Theoderichs Tod (526) kam es zu ersten Aktionen gegen
die Westgoten. Und obwohl scharfe konfessionelle Konflikte zwi-
schen Arianern und Katholiken it allgemeinen fehlten, war der
Anlaf$ anscheinend religioser Natur. Die Schwester der Franken-
konige, Chlothilde, eine Chlodwigtochter, hatte den Westgoten-
konig Amalarich (507-531) geheiratet, den Sohn Alarichs II.
(S. 68 ff.), der die Katholiken angeblich wegen ihres Glaubens
mifthandelte. «Oftmals lie€ er», behauptet Bischof Gregor,
«wenn sie zur heiligen Kirche ging, Mist und anderen Kot auf sie
werfen, und zuletzt soll er sie mit solcher Grausamkeit geschiagen
haben, daf sie ein mit Blut getranktes Schweifftuch ihrem Bruder
tibersandte.» Childebert fiel darauf 531 in Septimanien ein, be-
gleitet unter anderen von dem spiteren Bischof von Bordeaux,
Leontius, besiegte Amalarich bei Narbonne und schob die Gren-
zen seiner aquitanischen Exklave bis zu den Pyreniden vor. Ama-
larich floh nach Barcelona, wo ihn aber, als er eben nach Italien
weiter wollte, der Franke Besso im Herbst erschlug.

532 greifen auch Theuderich und Chlotar in den Westgoten-
krieg ein, der natiirlich nichts als ein reiner Raubkrieg ist, wie die
Frankeneinbriiche auch in Italien. 541 tiberschreiten Childebert
und Chlotar erstmals die Pyrenien, verwiisten Pamplona, das
Ebrotal, scheitern aber an Saragossa, da die Belagerten «in Buf3-
gewindern unter Chorgesang mit dem Rock des heiligen Marty-
rers Vincentius auf den Mauern der Stadt umherzogen» (Gregor).
«Caesaraugusta (Zaragoza) wurde durch Gebete und Fasten be-
freit» (Fredegar).

Inzwischen, kurz nach dem Ubertritt der Burgunder zum Ka-
tholizismus, hatte sich auch das Schicksal ihres Reiches entschie-
den. 532 nédmlich, ein Jahr nach der blutigen Niederringung
Thiiringens, waren Childebert und Chlotar erneut in Burgund



WEITERE KRIEGE GEGEN GOTEN UND BURGUNDER i 93

cingefallen, wihrend Theuderich, der K6nig von Reims, noch in
Thiiringen operierte und gegen Ende 533 starb. Damit verschwin-
det, nach Chlodomer, der zweite Chlodwigsprof von der Bild-
fliche. Und sofort suchen die beiden Briider des Toten dessen
Sohn und Nachfolger, ihren in Reims regierenden Neffen Theu-
debert 1. (533—-548) zu beseitigen und um seinen Reichsteil zu
bringen. Doch der Dreifigjihrige, schon reichlich kriegserprobrt,
behauptet sich, ja er greift bald mit aller Energie aus, besonders
nach Osten. Aber auch seine Vorstofe, richtiger Raubziige 532
und 533 nach Siidwestgallien, bis in die Narbonensis, in die ost-
gotische Provence, werden zu «einem vollen Erfolg» (Ewig).

In den letzten Schlachten metzelt Theudebert vielleicht sogar
noch die Burgunder mit. Ihr Konig Godomar, der spurlos in der
Nacht der Geschichte versinkt, wird endgiiltig besiegt, sein Reich
534 unter die drei Franken aufgeteilt. Der burgundische Stamm
behilt zwar, wie die Alemannen, die Thiiringer, sein eigenes
Stammesrecht. Er wird jedoch fortan zur Teilnahme an den Krie-
gen der Franken und zur Zinspflicht gezwungen, zur Entrichtung
eines Tributs, auch wird der burgundische Arianismus durch den
frinkischen Katholizismus definitiv vernichtet.?!

Chlotar und Childebert, die beiden noch iiberlebenden Chlod-
wigsohne, hatten den Neffen nicht beseitigen, sein Reich nicht
rauben, ja, ihn nicht einmal von der Verteilung des niedergerun-
genen Burgund ausschliefen kénnen. So machte der sohnelose
Childebert sich den immer machtigeren Theudebert nunmehr
zum Freund. «Ich méchte dich wie einen Sohn halten», sagte er,
iiberhiufte ihn mit Wohltaten und adoptierte ihn gar als Erben.
Und kaum hatten die beiden katholischen Konige sich geeinigt,
begannen sie einen Feldzug gegen Chlotar, den Bruder und On-
kel, den sie in jeder Hinsicht ausschalten, schon anderntags t6ten
wollten. Der wich denn auch vor der anriickenden Familienbande
in die Forét de la Brotonne bei Rouen zuriick, «legte hier im
Gebiisch grofle Hindernisse an», setzte jedoch «allein auf die
Gnade Gottes». Und auch die hl. Konigin Chlothilde warf sich am
Grab des hl. Martin nieder und «wachte die ganze Nacht».

So war, nach Gregor, auch wieder einmal mehr das wunder-



94 . Die CHLODWIG-SOHNE

bare Eingreifen dieses Heiligen evident, ein schweres, die gegne-
rische Kampfkraft schwichendes Unwetter, «Blitze, Donner und
Hagel», wihrend auf Chlothars Seite «nicht ein einziger Regen-
tropfen» fiel, ja, vom ganzen Sturm «nichts verspiirt» wurde. In
Wirklichkeit brachte eine grofie auBenpolitische Krise, Justinians
beginnendes Gotengemetzel (Il 424 ff.), den eben erst ausgebro-
chenen Bruderkrieg zum Erliegen. Witterten die frinkischen
Haudegen doch jetzt neue Beute in Italien, neue Moglichkeiten
des Ausgreifens.?

Beide Seiten, Byzantiner und Goten, wiinschten die kampf-
erprobten Franken als Bundesgenossen. Kaiser Justinian erinner-
te an den gemeinsamen katholischen Glauben, die arianische
«Ketzerei» seiner Feinde «und fiigte Geldgeschenke hinzu, ver-
sprach auch, mehr zu geben, wenn sie erst am Werke wiren». Und
die Franken versprachen ihm auch «mit grofler Bereitwilligkeit
ihre Bundesgenossenschaft» (Prokop), schlossen aber mit den
«ketzerischen» Goten einen Vertrag, da ihnen Wittigis die Pro-
vence abtrat, die Childebert erhielt, sowie Churratien, das Theu-
debert kassierte, der somit um §36 bereits vom Grofen St.
Bernhard das Alpenvorland bis weit nach Osten beherrschte.
Ergo hatten die Franken nun Zugang sowohl zum Mittelmeer als
auch zu Italien. Sie erhielten ferner das Protektorat iiber aleman-
nische Gebiete. Und schlieflich zahlten die Goten den Franken-
firsten, die nichtfrankische Hilfskontingente garantierten, noch
2000 Pfund Gold.?

Nun dachten die Franken freilich gar nicht daran, ihrem ger-
manischen Brudervolk beizustehn. Childebert, ausschlieflich an
gallischen Raubobjekten interessiert, und Chlotar von Soissons,
beim neuen Landgewinn im Siiden leer ausgegangen, griffen
iiberhaupt nicht in den Kampf ein. Dafiir sorgte auch die Kirche,
die sonst nicht so friedensorientiert ist. Jetzt jedoch hatte Papst
Vigilius, der fiir 700 Goldstiicke von Byzanz gekaufte Morder
seines Vorgingers (I 427 ff., 446 £f.), den provenzalischen Bischof
Aurelianus von Arles - per Schreiben vom 23. August 546 — be-
auftragt, fiir die Wahrung des Friedens zwischen Childebert und
Justinian zu sorgen.?*



THEUDEBERT . = «MAGNUS», «RELIGIOSUS», «CHRISTIANUS PRINCEPS» 95

THEUDEBERT I. — «<MAGNUS», «RELIGIOSUS»,
«CHRISTIANUS PRINCEPS», «EINE ART GIPFEL»

Drangen die Goten vor, wie unter Witigis, als sie 537 Rom ein-
schlossen und die Byzantiner in Dalmatien attackierten, beorder-
ten die Franken Hilfstruppen nach Venetien und liefen es schwer
verheeren. Als aber Witigis 538 in Bedrangnis geriet, schickte man
ihm zehntausend Burgunder zur Belagerung Mailands (II 431 £.).
Und im nichsten Jahr fiel Theudebert 1. selber mit angeblich
100 000 Mann in Italien ein. Erst brachte er Ritien, soweit noch
ostgotisch, schon wegen seiner Alpenpisse in seine Gewalt.
Dann, nachdem ihm die Goten den Poiibergang ermoglicht,
schlug er nacheinander, zur nicht geringen Uberraschung beider,
Goten und Byzantiner. Er erstiirmte Genua, verwiistete mit wil-
den Pliinderungen zum Schrecken des ganzen Landes die Aemilia,
drang zeitweilig fast bis Venedig vor und wurde nur durch Hun-,
ger und Seuchen, die ein Drittel seiner Manner getotet haben
sollen, zum Riickzug genotigt. Doch hinterlief er Garnisonen,
nahm spiter wieder Verbindung mit Goten wie Byzantinern auf,
schickte um 545 neue Heere nach Venetien, verweigerte beim
Gotenuntergang Konig Totila (I 434 ff.) seinen Beistand und ist
noch vor der byzantinischen Endoffensive, 547 oder 548, gestor-
ben.?s

Theudebert hatte in Norditalien nur ein Interesse: keine der
kimpfenden Parteien gewinnen zu lassen, um selber moglichst
viel an sich zu reiffen. Dabei griff er eben bald diese, bald jene,
gelegentlich beide zusammen an. Er schlug ganz Ratien, Bayern
und Innernoricum (Kirnten) zu seinem Territorium und prahlte
in einem Brief an Justinian, die Ausdehnung seines Reiches sei
zugleich die Ausdehnung des katholischen Glaubens. Tatsdchlich
wurden damals auch die Bischéfe von Siben, Teurnia und Agunt
im Pustertal durch frinkische Erzbischéfe bestelle.2¢

Theudebert, der sich als erster Franke Augustus nannte und als
Nachfolger der rémischen Caesaren fiihlte, der imperiale Attiti-
den liebte, sozusagen widerrechtlich Goldsolidi mit seinem eig-
nen Bild prigen, in Arles nach Art der Kaiser Zirkusspiele



96 Die CHLODWIG-SOHNE

abhalten lief}, der an eine Eroberung Konstantinopels gedacht
haben soll und von einem, gemeinsam mit Gepiden und Lango-
barden geplanten Zug gegen Byzanz Kaiserwiirde und Weltherr-
schaft erhoffte, ein solcher Mann stand natiirlich mit der Kirche
auf gutem Fuf, ja, stiitzte sich bei seiner intendierten Weltmacht-
politik bewuRt auf sie. Er sandte seine Bischofe zu den National-
konzilien, berief ein eigenes Konzil 535 nach Clermont und hielt
sogar Verbindung zum romischen Stuhl: §38 informierte er sich
tiber die «Bufldisziplin» bei Papst Vigilius (537-555), dem Morder
seines Vorgingers, des Papstsohnes Silverius, vielleicht aber auch
schon in den Tod von Silverius® Vorginger Agapet I. verstricke
(11 446 f£.).

Kein Wunder, daf§ Theudebert, der im grofSen MaRstab raubte,
plinderte, der gegen den eignen Onkel zu Feld zog, der die Goten,
die Byzantiner bekriegte, von katholischen Bischéfen als ein mit
allen Herrschertugenden ausgezeichneter Regent gefeiert und mit
dem Epitheton «magnus» geschmiickt, vom hl. Bischof Aurelian
von Arles als «religiosus» und «christianus princeps» bezeichnet
worden ist. <Er regierte», schreibt der hl. Gregor, «sein Reich mit
Gerechtigkeit, ehrte die Bischofe, beschenkte die Kirchen, half
den Armen und erwies Vielen viele Wohltaten aus einem frommen
und liebevollen Herzen.» .

In der Tat war K6nig Theudebert ein Wohltiter der Kirche, die
er «fiskalisch geschont und . . . zielbewuRt gefordert» hat (Z5ll-
ner), wahrend er seine frinkischen Untertanen mit Steuern nach
romischer Art nur so schropfen lief. Es spricht fiir sich, daf sein
Finanzminister Parthenius (ein Enkel des Bischofs Ruricius von
Limoges, Morder seiner Frau und seines Freundes) nach Theude-
berts Tod in Trier, trotz bischoflichen Schutzes, vom wiitenden
Volk aus einer Kirche gezogen, bespien, geschlagen und gesteinigt
worden ist. Andererseits rithmt Bischof Gregor wieder: «Alle Ab-
gaben, die die Kirchen der Auvergne seinem Staatsschatz zu
leisten hatten, erlief§ er ihnen.» (Eine Schwester des Konigs wurde
wohl Griinderin von Saint-Pierre-le-Vif in Sens.)

Auch die spitere Geschichtsschreibung verbeugt sich durch die
Zeiten vor dem Herrscher. Noch an der Schwelle des 20. Jahr-



MORDERKONIGE UND MORDERPAPSTE 97

hunderts rithmt ein Historiker: «Eine imponierende Personlich-
keit, dieser Theudebert! Voll von wilder Sinnenlust und unbin-
digem Stolz; treulos und unbedenklich in der Wahl seiner Mittel
in einem Grade, daf er selbst in diesem leidenschaftlichen Zeit-
alter das Maf des Gewohnten weit tiberschritt; kithn, schranken-
los in seinen Plinen und Zielen..., in den Kiinsten der
diplomatischen Intrigue erfahren wie kein Zweiter; ein Feldherr,
den der Sieg nie im Stich ldB¢ . . . so erscheint Theudebert als der
glinzende Scheitelpunkt des heiffbliitigen, aber begabten Ge-
schlechtes der Merowinger. In fortwihrender Steigerung . . . war
jetzt eine Art Gipfel erreicht» (Schultze).?”

MORDERKONIGE UND MORDERPAPSTE

Noch verbrecherischer und noch mehr der Kirche ergeben war
indes die Theudebert iiberlebende Sippe.

Chlotar 1. fithrte auch in seinen letzten Lebensjahren fast
unentwegt Krieg, ohne daf dies die Prediger von Frieden, Nich-
sten-, Feindesliebe bekiimmert oder gar erregt hitte. Dabei hatte
der Konig — lange der schwichste Frankenfiirst, bis er nach Chil-
deberts 1. Tod (558) das Reich allein regierte — doch auch den
wachsenden kirchlichen Reichtum geriigt, freilich gemaf der
Konstitution seines Bruders vom Jahre 554 auch das Heidentum
zielbewufSt auszurotten gesucht. In einem Winterfeldzug 555 ge-
gen die Sachsen unterlag er zwar, iiberwand aber schon im Jahr
darauf Sachsen und Thiiringer gemeinsam und beorderte auch
Truppen gegen die Ostromer nach Italien. 557 bereits bekriegte er
die Sachsen erneut, angeblich wider Willen, doch wutde er «unter
gewaltigem Blutvergieflen geschlagen, und eine so grofe Menge
fiel auf beiden Seiten, daf} niemand sie schatzen oder berechnen
kann» (Gregor). Dafiir siegte er iiber Dianen und Euten.

Schlieflich sah er sich sogar in einen regelrechten Krieg mit
dem eigenen Sohn Chramm verstrickt, dem Unterkonig Aquita-
niens. Mit ihm namlich schmiedete der fromme, kinderlose



98 DiE CHLODWIG-SOHNE

Onkel Childebert 1. wieder einmal — unter beiderseitiger Eides-
leistung — ein Komplott gegen den eigenen Bruder. Und wahrend
die Sachsen, von Childebert gerufen, 557 das Rheinland bis in die
Gegend von Deutz verheerten, berannte Chramm zwar vergeb-
lich Clermont, Dijon, eroberte jedoch Chalon-sur-Saéne und
Tours, indes Onkel Childebert die Champagne bis Reims brand-
schatzte, Reims selber mit Feuer und Schwert verwiistete, aber
am 23. Dezember §58 in Paris starb und in der Kirche des hl.
Vicentius, spater Saint-Germain-des-Prés genannt, feierlich bei-
gesetzt wurde.?®

Childeberts Tod befreite Bruder Chlotar aus einer iiblen Situa-
tion. Er kassierte dessen Reich und Schitze, verbannte seine Frau
samt den beiden Tochtern und beherrschte nun das ganze frin-
kische Reich fiir kurze Zeit, bis 561, allein. Sohn Chramm, als
einziger Chlotar-Sohn mit seiner zweiten Gattin Chunsina ge-
zeugt (alle sonstigen S6hne des mit fiinf Frauen gesegneten Konigs
stammten von Ingunde oder Aregunde), versohnte sich kurz mit
ihm. 560 aber, nach einer neuerlichen Rebellion, wurde er in der
Bretagne vom Vater geschlagen, gefangengenommien und auf des-
sen Befehl samt Frau und Téchtern in einer Hiitte verbrannt,
nachdem man Chramm erst noch mit einem SchweiStuch erdros-
selt hatte (auf dieselbe Art lifit der hl. Sigismund seinen Sohn
ermorden: S. 83).%

Ein Jahr spiter starb mit Chlotar auch der letzte der vier
Chlodwigséhne, die alle, wie der Vater, fiir Raub, Mord und
Krieg gelebt. Und die alle, eher mehr als er, auf Religion hielten.
Oder doch so taten. Uberall fahndeten sie nach Martyrergebein,
sorgten fiir Translationen, die Verehrung der Heiligen. Sie stifte-
ten viele Kloster, dotierten sie reich. Sie schenkten dem Klerus
grofziigig Besitz und erliefen ihm Abgaben. Die alten Annalen
sind voll des Lobes.>

Natiirlich taten die Bischofe alles, um auf ihre Kosten zu kom-
men. Die meisten waren zwar wie eh und je notorisch feig und
fiirstenhérig. Doch andere wuflten die Herren schon richtig zu
packen. Als etwa Chlotar von simtlichen Kirchen den dritten Teil
ihrer Einkiinfte verlangte und «alle Bischofe» auch unterschrie-



MORDERKONIGE UND MORDERPAPSTE 99

ben, widerwillig genug, weigerte sich ein einziger, der hl. Inju-
riosus (welch passender Name fiir einen Bischof!). «Wenn du»,
sagte er zu Chlotar, «Gott nehmen wirst, was sein ist, so wird der
Herr dir bald dein Reich nehmen.» Und rasch kroch der stolze
Konig zu Kreuz, verlangte nicht weiter Geld, schickte vielmehr,
des hl. Martins Rache fiirchtend, Injuriosus, dem Zornigen, viele
Geschenke, erbat Verzeihung, seinen Beistand und nahm alles
zuriick — wenn wir Gregor von Tours glauben diirfen.*!

Vielleicht machte sich Chlotar 1., in dessen Land die Kirche -
schlechter organisiert und besonders zerriittet war, noch am we-
nigsten aus dem Christentum. Gleichwohl ist auch er glaubiger
Katholik, ein Christ gewesen, der einen Krieg nach dem anderen
fiihrte, der noch seine nichsten Verwandten, unmiindige Knaben,
Maidchen, den eigenen Sohn ermorden lieff, wihrend er sich sel-
ber betrichtlich verlustierte, mit ungezihlten Kebsen und min-
destens sechs Ehefrauen nacheinander — «und nicht immer
nacheinander» (Schultze). Und doch wird der Konig von einem
geistlichen Autor des 7. Jahrhunderts mit einem Priester vergli-
chen und hoch gelobt. Und doch kiimmerte er sich um die
Uberfithrung von Martyrergebein; f6rderte er die Verehrung des
Medardus, des Schutzheiligen des Konigshauses; unterstiitzte er
die Griindung von Kirchen und Kléstern, dem Klerus immerhin
so horig, dafl er Waldarada, seine langobardische Frau (wegen zu
naher Verwandtschaft des ersten und zweiten Gatten!), nach
kirchlichem Einspruch dem bayerischen Herzog Garibald zur
Ehe gab. (Die Polygamie des Konigs aber mit Ingund und deren
Schwester Aregund riigt Bischof Gregor nicht.)**

Besonders glaubenseifrig und klerusergeben war Childebert 1.
Der Usurpator und Blutschander errichtete dem heiligen Kreuz
und dem spanischen Erzmirtyrer Vinzenz von Saragossa, dessen
Leiden man mit grofler propagandistischer Wirkung aus-
schmiickte, eine Basilika bei Paris, die spatere Abtei Saint-
Germain-des-Prés. Er pilgerte zur Zelle des hl. Eusicius, dem er
gleichfalls eine Kirche erbaute. Uberhaupt beschenkte er die Ca-
tholica reich, stiftete Kloster, worin er fur sein Seelenheil und den
Bestand des Frankenreiches beten lief, gab Land hin, groffe Geld-



100 Die CHLODWIG-SOHNE

summen, auch seine Kriegsbeute. So verteilte er einmal an die
frankische Kirche Dutzende von Kelchen, viele Patenen, Evange-
lienkapseln, alle aus Gold und Edelsteinen, die er im spanischen
Krieg geraubt hatte. Childebert machte Orléans zur kirchlichen
Hauptstadt des Reiches. Vier Nationalkonzilien tagten dort (533,
538, 541 und 549). Alle Frankenkonige schickten dazu (ausge-
nommen das Konzil §38) ihre Bischofe. 552 berief Childebert ein
weiteres Nationalkonzil nach Paris. Er erlief§ ein Edikt gegen das
Heidentum, lebendig vor allem noch im nérdlichen und 6stlichen
Frankenreich. Er verfolgte jeden scharf, der Gétterbilder an den
Feldern errichtete und ihre Zerstérung durch Priester nicht litt. Er
verbot sogar heidnische Gelage, Lieder, Tinze, ohne freilich die
Zwangsbekehrung direkt zu fordern.

Childeberts Beziehungen zum Kaiserhof wickelten sich seit 540
meist tiber die Kirche ab. Und natiirlich stand dieser Fiirst, von
Bischof Venantius Fortunatus in Versen besungen, als «mild»,
«gut und zu allen gerecht», als «<Kénig und Priester» gerithmt und
mit dem Melchisedech des Alten Testaments verglichen, in stin-
diger Verbindung mit Rom. Der stete Anstifter von Landraub und
Mord grofien Stils lief sich von dort durch den Subdiakon Ho-
mobonus Reliquien liefern. Der Morder-Papst Vigilius, der des
Konigs Intervention bei Totila zugunsten der Kirche erbat, nann-
te Childebert (am 22. Mai 545) «unseren ruhmreichen Sohn» und
lobte (am 23. August §546) seinen «christlichen und gottgefalligen
Willen».?

Vigilius’ Nachfolger aber, Papst Pelagius 1. (556—561), ebenso
wie der Vorginger eine Kreatur des byzantinischen Hofes (noch
ihre Nachfolger konnten nur mit Zustimmung des Kaisers ge-
wihlt werden), muflte sich, da man seine Orthodoxie bezweifelte,
denkbar blamabel demiitigen und im Februar 557 einem Childe-
bert ein ausfithrliches Glaubensbekenntnis vorlegen! Und am 13.
April erkundigte sich der Papst, ob dies Glaubensbekenntnis den
Konig, den Bischof von Arles und seine coepiscopi befriedigt
habe.

Die Rechtglidubigkeit des Heiligen Vaters war freilich nicht nur
im Frankenreich suspekt. Denn als Stellvertreter des Vigilius hatte



MORDERKONIGE UND MORDERPAPSTE . 101

auch Pelagius die Schwenkmandver des Papstes im Dreikapitel-
streit getreu mitausgefiihrt, erst unerschrocken protestiert, dann
zugestimmt, dann vielleicht den Papst sogar beseitigt. Zumindest
begegnete er eisiger Ablehnung bei Adel, Klerus und Volk, da ihm
der Ruf vorausging, den Tod des Vigilius verschuldet zu haben,
wie dieser schon den Tod seines Vorgingers, vielleicht seiner zwei
Vorginger. Erst nachdem sich Pelagius durch einen feierlichen
Eid bei den Evangelien und dem Kreuz «gereinigt» hatte, waren
iiberhaupt mit Mithe zwei Oberhirten und ein Presbyter bereit,
Pelagius zum Papst zu weihen.?*

Natiirlich setzte der dogmatisch anriichige Pelagius die Ketzer-
bekimpfung selbst energisch fort. Bereits 557 wurden die Mani-
chier in Ravenna vor die Stadt gefithrt und gesteinigt. Und wie
der Papst den Narses zur Ketzerjagd trieb — dessen Bedenken
durch die Versicherung beschwichtigend, die Bestrafung des
Ubels sei nicht Verfolgung, sondern Liebe! —, so forderte er auch
Konig Childebert 1. zum Vorgehen gegen Schismatiker auf und
verlangte entschieden staatlichen Zwang.**

Papst Pelagius 1. starb im selben Jahr wie der letzte Chlodwig-
sohn, Chlotar 1., 561.

In diesem Jahrzehnt aber begann, neben Franken und Westgo-
ten, ein weiteres Germanenvolk eine immer groBere Rolle zu
spielen, die Langobarden.






4 KAPITEL

DIE LANGOBARDENINVASION

«Bald wiitete das wilde Volk der Langobarden wie ein Schwert,
aus der Scheide seiner Wohnstatt gezogen, gegen unsern
Nacken, und das Volk, das in unserm Lande wie eine dichte
Saar dastand, wurde dahingemaht und verdorrte.»

Papst Gregor 1.}






Die Langobarden, die «Langbarte» (von longus, lang und barba,
Bart), wie ihr Name traditionell gedeutet wird, eher den Ost- als
den Westgermanen zugehérig, waten ein zahlenmiflig kleines
Volk und kamen wahrscheinlich aus Skandinavien, vielleicht von
Gotland. Um die Zeitenwende saflen sie, dadurch verwandt mit
den Sachsen, an der unteren Elbe, wo ein Teil ihres Volkes auch
stindig blieb und wo noch im 20. Jahrhundert die Namen Bar-
dengau und Bardowiek an sie erinnern.

Jahrhundertelang werden die Langobarden in der Geschichte
kaum genannt. Wie Bodenfunde belegen, folgten die Abwanderer
zunichst der Elbe und zogen seit dem 4. Jahrhundert innerhalb
von zweihundert Jahren bis zum Balkan: iber Bohmen, Mihren,
einen Teil des heutigen Niederdsterreich, das «Rugiland» (das sie
um 488 beim Abzug der — gleichfalls aus Skandinavien kommen-
den, gleichfalls germanischen — Rugier besetzten, die der Insel
Riigen ihren Namen hinterlieBen). Sie drangen weiter iiber Un-
garn nach Siiden vor, ein Reich im Donauraum bis Belgrad
schaffend. Langobardische Hilfstruppen hatten Justinians Kriege
gegen die Perser sowie 552 unter Narses in der Entscheidungs-
schlacht gegen die Ostgoten (II 437) unterstiitzt. Von Byzanz
enttiuscht, verbiindete sich ihr Fiihrer Alboin mit den Awaren
und rottete mit diesen §67 in einer weiteren Entscheidungs-
schlacht das Reich der Gepiden aus, eines weiteren ostgermani-
schen Stammes — ein solches Gemetzel, auf beiden Seiten
angeblich 6o ooo Tote, «daff von dem zahlreichen Volke kaum
noch ein Bote iibrigblieb, die Vernichtung zu melden» (Paulus
Diakonus).

Alboin nahm die Tochter des erschlagenen Gepidenkonigs Ku-



106 DiE LANGOBARDENINVASION

nimund, Rosemund, zur Frau. Doch nun saflen die Gepiden nicht
mehr zwischen Langobarden und Awaren, die alsbald nach-
dringten. Und im Friihjahr 568 verlief}, so ein zeitgenossischer
burgundischer Chronist, «das gesamte langobardische Heer,
nachdem es seine Wohnsitze in Brand gesteckt hatte, gefolgt von
Frauen und der iibrigen Bevolkerung» Pannonien. Unter Druck
der awarischen Expansion und gelockt vom Siden, fielen sie,
gefiihrt von ihrem Kénig Alboin, tiber Emona (Laibach) und die
Pisse der Julischen Alpen in den meist ungeschiitzten Norden
Italiens ein — derselbe Weg, uiber den einst schon Alarich und
Theoderich gezogen.

Es war der letzte grofle Treck der Vélkerwanderung — ein fast
harmlos klingendes Wort, aber ein jahrhundertelanges Rauben,
Massenmorden, Hungern und Verhungern steht dahinter, das
Verkaufen auch von Minnern, Frauen, Kindern auf den Sklaven-
mirkten, so meldet ein Augenzeuge, «wie minderwertiges Vieh».
Und zwei Jahrhunderte spiter werden die Langobarden selber
aufgerieben, zermahlen von dem, was schlicht Geschichte heifit
und doch kaum mehr ist als die unbindige Macht- und Mordgier
des Menschen.

Mit den Langobarden, alles in allem vielleicht 130 coo soge-
nannte Seelen, kamen noch andere Stammesgruppen, Volker-
schaften aus Pannonien, Norikum, dem Balkan, viele Sachsen,
Reste der Gepiden, Thiiringer, Sueben, slawische Sarmaten. Und
wie die Langobarden fiir die Integration anderer offen waren, so
auch fiir religiése Toleranz. Seit etwa soo weitgehend christiani-
siert, bestand ihre grofle Mehrheit aus Arianern. Doch gab es bei.
ihnen auch Katholiken — Alboin selbst war zunichst mit Chlo-
tars I. Tochter Chlodosinda verheiratet —, es gab vor allem Hei-
den, die, nicht im mindesten bekimpft, noch linger ihre Opfer
und Opferschmiuse hielten, wobei der Glaubenswechsel einzel-
ner Konige anscheinend kaum eine Rolle spielte.?



DER EINFALL 107

DER EINFALL

In Italien als diinne Herrenschicht in Stidten und Burgen hau-
send, griindeten die Langobarden das letzte Germanenreich auf
dem Boden des einstigen Imperium Romanum. Erst im Jahrzehnt
zuvor hatte man dort die arianischen Ostgoten in einem grauen-
haften Krieg, einem zwanzigjahrigen Kreuzzug, so gut wie aus-
gerottet und das Land in eine rauchende Ruine, eine Wiiste
verwandelt — das Gemeinschaftswerk von Kaiser und Papst, dem
Hauptprofiteur (I 424 ff.). Die Langobarden aber, denen die Ver-
nichtung der Ostgoten den Weg freigemacht hatte, kamen niche
als foederati, sondern als brutale Eroberer in die unter ostrémi-
scher Reichsherrschaft stehende Region, bewaffnet mit so mon-
strosen Spiefen, daff man damit, schreibt noch Viscount Mont-
gomery of Alamein beeindruckt, «den durchbohrten Gegner
aufheben konnte, wihrend er sich an der Lanzenspitze vor
Schmerzen kriimmte». Was die Byzantiner, Ausbeuter {ibelster
Sorte, den Ostgoten geraubt, raubten nun wieder, Stiick um
Stiick, die Langobarden: weithin abermals gebrandschatztes
Land, entvolkerte Stadte, ruinierte Kloster und Kirchen zuriick-
lassend — iiber den von Christen schon ruinierten Tempeln.

Nahezu miihelos fiel Kénig Alboin Italien in den Schof. Es war
durch den langen Gotenkrieg erschopft, durch den Dreikapitel-
streit gespalten. Die herrschende Pest, die Hungersnot taten ein
iibriges. Vor allem aber iiberraschte die Byzantiner der Angriff
offenbar. Justinians Neffe, Justinos 11, reagierte nicht (er wurde
574 geisteskrank). Ein im nachsten Jahr geschicktes S6ldnerheer
hat man ausgeldscht. Und die nachfolgenden Kaiser banden Kri-
sen im Osten sowie auf dem Balkan.

Die Langobarden gewannen zunichst mehrere venetianische
und lombardische Stidte nérdlich des Po. Im September 569 sa-
Ren sie in Mailand, das ihnen ohne Schwertstreich zufiel. Aus-
schreitungen, Gewalttaten unterblieben, nur die iiblichen Abga-
ben wurden verlangt. Bis 571 eroberten sie das Po-Tal und
drangen, wieder Land und Leute schikanierend, in Richtung Um-
brien und Toskana vor. Erst §72, nach dreijahriger Belagerung,



108 DiE LANGOBARDENINVASION

nahmen sie das heftig umkimpfte Pavia und machten es zu ihrer
Hauptstadt. Ihre Herrscher residierten im ostgotischen Konigs-
palast.

Alboin freilich, der Siegreiche, wurde noch im selben Sommer
durch seinen Schildtrager Helmichis vergiftet, veranlaflt von des-
sen mutmafSlicher Geliebten, Konigsgattin Rosamund. Ihren Va-
ter, den Gepidenfiirsten Kunimund, hatte der Langobarde einst
im Kampf erschlagen. Vermutlich spielte bei dem Giftmord auch
das Gold der Byzantiner eine Rolle. Mérder und Konigin flohen
samt Kronschatz zu ihnen nach Ravenna, wo beide gegenseitig
sich vergiftet haben sollen.

Nur zwei Jahre darauf wurde auch Alboins (wahrscheinlich
gleichfalls arianischer) Nachfolger Klef umgebracht, der jedoch
selber eine lange Reihe prominenter Romer liquidiert hatte. Zehn
Jahre blieben die Langobarden nun ohne Konig. Angeblich ver-
traten 36 Herzoge (nach den bereits kassierten Stidten) Klefs
minderjihrigen Sohn Authari, der 584 zum Kénig gewihlt und
wahrscheinlich wieder aus dem Weg gerdumt worden ist. Die
Langobarden bekundeten in derlei viel Geschick: schon um s12
war Konig Tato, 551 Konig Hildichis getétet worden.?

Beim Einfall der neuen Rauber hatten die alten sich auf die
Linie Padua—Mantua zuriickgezogen, um Ravenna, die Residenz
ihres Statthalters, zu schiitzen. So stieen die Invasoren kaum auf
Widerstand. Sie drangen vom Norden in die Region der Subur-
bicaria vor, griindeten um 570 die machtigen Herzogtiimer Spo-
leto und Benevent, machten Streifziige sogar nach Kalabrien und
eroberten bis 605 den grofiten Teil Italiens. Nur das Herzogtum
Rom, die Kiistenenklaven Venedig, Ravenna, Neapel, Rhegium,
Tarentum und andere, blo iiber den Seeweg miteinander ver-
bunden, unterstanden weiter dem Kaiser. Auch Sizilien, Sardi-
nien und Korsika wurden vorerst von den Langobarden ver-
schont, weil sie nichts von der Seefahrt verstanden. Doch horten
auch nach ihrer «<Landnahme» die Kimpfe nicht auf, machten sie
Ausfille in byzantinisch gebliebene Gebiete. Liebten sie neben der
Jagd ja vielleicht am meisten den Raub, Beute und Beuteziige.

Bei ihrer Offensive hatten sie gelegentlich ein paar Maonche



DER EINFALL 109

aufgehingt, Priester abgestochen, Kirchen beraubt, jedenfalls
nach Bischof Gregor von Tours und Papst Gregor 1., der behaup-
tet, bei einem Gemetzel seien «400 Gefangene, bei einem zweiten
40 Bauern und bei einem dritten eine Gruppe Valerianischer Mon-
che niedergemacht worden». Aber im Grunde wissen wir wenig
Gesichertes iiber diese Invasion. Ein Drittel des Bodens wurde
enteignet, vor allem den verhaflten Grofgrundbesitzern genom-
men. Vermutlich hat man viele von ihnen erschlagen oder wirt-
schaftlich abhingig, zu zinspflichtigen Halbfreien gemacht, so
dafd die Giiter blof die Besitzer wechselten, die Horigkeit erhalten
blieb. Zahlreiche Menschen waren gefangen, verknechtet, an
frankische Sklavenhindler verkauft worden, viele verjagt. Auch
vordem schon Unterdriickte, einheimische kleine Handwerker,
Landarbeiter, biumten sich auf, denunzierten, iibten Lynchjustiz
an den bisherigen Blutsaugern. Tausende kamen itber Nacht um
Hab und Gut.

Die Reichen hatten sich ohnedies oft abgesetzt, nicht selten bis
iiber die Alpen, auch die bekanntesten Bischéfe mehr auf die
Flucht als auf den Herrn vertrauend. Der Patriarch von Aquileia,
Paulinus, war mit all seinen Schitzen auf die Insel Grado, der
Mailinder Erzbischof Honoratus, ebenfalls nebst Kasse und den
meisten seiner Geistlichen, in die Reichsfestung Genua geflohen,
Bischof Fabius von Firmum samt Kirchenschatz nach Ancona,
Bischof Festus von Capua zum Papst, wo er bald starb. Auch
Ménche von Monte Cassino eilten nach Rom, Kleriker von Ve-
nafrum nach Neapel, Meflgewinder und Kelche aus ihrer Kirche
an einen Juden verkaufend; auch fliichtend und im Exil wollte
man standesgemif leben. In Sizilien, dem sichersten Refugium,
wo besonders grofle Priesterscharen landeten, verhokerte man
auch besonders viel Kirchengerit. Selbst ganze katholische Bistii-
mer verschwanden, mindestens 42, nicht durch Verfolgung aller-
dings, sondern durch Verluste ihrer Giiter, durch Hunger und
Seuchen.*



110 DiE LANGOBARDENINVASION

KOLLABORATION UND BEKEHRUNGSEIFER

«Bald wiitete», erzahlt Papst Gregor 1. (590-604), «das wilde Volk
der Langobarden wie ein Schwert, aus der Scheide seiner Wohn-
statt gezogen, gegen unsern Nacken, und das Volk, das in unserm
Lande wie eine dichte Saat dastand, wurde dahingemaht und
verdorrte. Denn die Stidte wurden entvélkert, die festen Plitze
zerstort, Kirchen niedergebrannt, Minner- und Frauenklster
dem Erdboden gleichgemacht; die Landgiiter sind verlassen, und
niemand nimmt sich ihrer an; das flache Land liegt brach und ist
verodet, kein Besitzer wohnt mehr dort, und wilde Tiere hausen,
wo viel Volk einst wohnte.»*

Nun, das diirfte mehr Wasser auf die Miihlen gregorianischer
Propaganda und Weltuntergangsstimmung oder -stimmungsma-
che (S. 158) gewesen sein als der Wirklichkeit entsprochen haben.
Denn weniger «das Volk» wurde «dahingemaht und verdorrte»
als die Besitzenden, die Groffagrarier. Auch floh langst nicht al-
les, nicht einmal alle Priester rannten davon. In Treviso ging
Bischof Felix Kénig Alboin entgegen und iibergab ihm den Ort,
was nur zu seinem Vorteil war.

Andere Fille lagen anders. Bischof Cethegus von Amiternum
floh erst spater aus seiner besetzten Stadt nach Rom. Er kehrte
aber zuriick, kollaborierte dann vermutlich mit den Byzantinern,
wurde in eine Verschworung verwickelt und unter Langobarden-
herzog Umbolus hingerichtet. Doch gab es auch erfreulichere
Kontakte mit den Reichsfeinden, freilich nicht gerade fiir den
Heiligen Vater, der «vielen Berichten» entnehmen mufite, daf3
Geistliche mit «auslindischen», wohl langobardischen Frauen
zusammenlebten.¢

Sosehr Gregor 1. aber iiber die Langobarden jammerte, sosehr
sie fir ihn «Wilde» waren, «entsetzliche», «abscheuliche» Hare-
tiker Giberdies, ja, teilweise Heiden, die zu Tierg6ttern beteten —
vernichten wollte er sie nicht. Hatte er’s gewollt, behauptete er,
«wiirde jene Nation heute weder einen Kénig noch Herzoge oder
Grafen haben, und sie wiirden dem unausweichlichen Untergang
ausgeliefert sein». Ob es nur Gregors Gottesfurcht war, sein Chri-



KOLLABORATION UND BEKEHRUNGSEIFER 1

stentum, was ihn vom Genozid abhielt, wie er dem Kaiser
schreibt? Seine Vorginger jedenfalls hatten ungezihlte Kriege un-
terstiitzt, einige sogar die Ausrottung der Wandalen und Goten.
Und auch Gregor war nicht zimperlich, ging es um Blutvergiefen
(S. 171 ff., 190 ff.).7

Doch, kein Zweifel, nicht vernichten, «bekehren» wollte er die
Langobarden, denn das konnte nur sein Nutzen sein. So spielte er
eine zwielichtige Rolle, und selbst sein fast stets fiir ihn Partei
ergreifender Biograph Jeffrey Richards riumt ein: «Seine immer
stirkere Verwicklung in alle Bereiche dieses Problems war es, die
viel dazu beigetragen hat, die weltliche Macht und den Einflu§
des Papsttums zu vergroflern.»®

Allmihlich also arrangierte man sich — allen voran eben, wie
gewohnlich beim Uberlaufen, die klerikalen Kreise. Das Zu-
Kreuze-Kriechen ist ihnen eigentiimlich, und sie hatten es doch
bei Goten, den Byzantinern gerade wieder demonstriert und wer-
den es durch die Jahrhunderte demonstrieren, noch lange iiber
den deutschen Primas, den Fiirst- und Erzbischof Kardinal Ber-
tram von Breslau hinaus, der 1933 die entschlossene Kehrtwen-
dung des hohen Klerus mit den schamlosen Satzen rechtfertigt:
«Wiederum hat sich gezeigt, daff unsere Kirche an kein politisches
System, an keine weltliche Regierungsform, an keine Parteikon-
stellation gebunden ist. Die Kirche hat héhere Ziele . . .» Gewif3,
und ihr hochstes Ziel: der Opportunismus in dieser oder jener
Form; um zu iiberleben, die Macht zu behalten, die Macht zu
mehren, wie eben jetzt. «<Denn viele Bischofe beeilten sich, sich
mit den Langobarden zu verstindigen, mit dem Ergebnis, daf die
regulire Nachfolge und Kontinuitit im bischéflichen Ame in vie-
len norditalienischen Didzesen gewahrt wurden» (Richards).®

Die Langobarden lieSen den Katholiken ihre Kathedrale sogar
in der Residenzstadt Pavia, deren Einwohnern man nach dreijih-
riger Zernierung kein Haar gekriimmt, bestdtigten auch in ande-
ren Stidten katholischen Besitz, ja machten den feindlichen
Prilaten nicht geringe Schenkungen. Dem Bischof Felix von Tre-
viso stellte Konig Alboin einen Schutzbrief fiir «das simtliche
Vermogen seiner Kirche» aus (Paulus Diakonus). Doch reagierten



112 DiE LANGOBARDENINVASION

die Katholiken zuweilen wie die Monche von Bobbio, welche die
Gunsterweise arianischer Koénige natiirlich entgegennahmen,
«Ketzern» aber nicht einmal den Gruf§ erwiderten. Und wahrend
die Langobarden nicht im geringsten um eine Bekehrung der Ka-
tholiken sich kiimmerten, stand es umgekehrt ganz anders.

Als Alboin, der berihmteste Langobardenfiirst, die katholi-
sche Frankenprinzessin Chlodoswintha heiratete, wandte sich
Nicetius von Trier alsbald an sie: «Ich wundere mich, daff Alboin
sich nicht Gedanken und Sorgen um das Reich Gottes und um
sein Seelenheil macht, sondern jene in Ehren hilt, sich mit jenen
zufrieden gibt, die seine Seele eher in die Holle bringen als sie den
Weg des Heils fithren . . . Herrin, ich beschwore dich daher bei
dem Zittern vor dem Tage des Jiingsten Gerichts, daf du diesen
Brief mit Verstindnis liest und ihn verstindig und haufig mit ihm
besprichst.» Der hl. Bischof versaumt nicht, die Kénigin anzure-
gen, den Gatten durch dogmatische Fragen zu irritieren. Dabei
verketzert er nach Kriften den Arianismus und fuhrt, selbst ein
Mann von «groffen Wundertaten» (Gregor von Tours), die «Wun-
der» der katholischen Heiligen fiir die Rechtmifigkeit seines
Glaubens ebenso ins Feld wie einst den Segen des Katholizismus
fir Chlodwig. «Und du weift ja, was er nach seiner Taufe alles
gegen die Ketzer Alarich und Kénig Gundobad vollbracht hat;
und dir ist auch nicht unbekannt, wieviele Geschenke der Gnade
Gottes er und seine Sohne auf dieser Erde ihr eigen nennen konn-
ten . . . Wache, wache, denn du hast einen gnadigen Gott. Ich bitte
dich, so zu handeln, daff du das Volk der Langobarden stark
gegen seine Feinde machst und wir uns iiber das Seelenheil deines
Gemabhles und deiner selbst freuen kénnen.»°

Erfolg hatte Nicetius nicht. Doch als 584 ein Teil der Herzoge
Klefs Sohn Authari zum Konig einsetzte, war zwar auch er Aria-
ner, aber nun drang tiberall der Katholizismus vor. Und schlieR-
lich wurden die Langobarden so katholisch wie die Franken, bei
denen inzwischen, nach dem Tod des letzten Chlodwigsohnes,
Chlotars 1. (561), die Epoche der Enkel und Urenkel angebrochen
war.M!



5. KAPITEL

DIE SPATEREN MEROWINGER

«. .. die Priester des Herrn mit ihren Gehilfen tétete man an

den Altiren der Kirchen selbst. Nachdem alle niedergemacht

waren, daf keiner iibrigblieb, der minnlich ist, steckte man

die ganze Stadt mit den Kirchen und den iibrigen Gebauden

in Brand und lie dort nichts zuriick als den nackten Boden.»
Bischof Gregor von Tours!

«Niemand regiert als nur die Bischofe, unser Ruhm ist da-
' hin .. .» Kénig Chilperich 1.2






Wahrend der Unterschied zwischen Franken und Galloromanen
allmihlich schwand, aber nicht die unterschiedliche Gesetzge-
bung, blieben die aufleren Grenzen des Merowingerreichs, wie sie
waren, und zwar bis zum Ende der Merowingerzeit. Gewif gab es
politische Verwicklungen, einige Attacken der Awaren in Thiirin-
gen, der Westgoten in Siidfrankreich, auch ein paar frinkische
Ausfille, Raubziige jenseits der Grenzen. Aber nicht mehr um
Expansion nach aufen ging es vor allem, um Erweiterung des
Gesamtreiches, das Unterwerfen und Schropfen fremder, ferner
Nachbarn, sondern die Konige, vier wieder, und ihre vielen
Nachfolger suchten ihren Besitz, ihre Teilreiche, auf Kosten der
anderen Teilreiche zu vergroffern und diese nahezu ununterbro-
chen und auf jede Weise zu schadigen, zu schwichen; kurz, jeder
erstrebte die Vorherrschaft.

Sokam esim spiteren 6. und frithen 7. Jahrhundert, als fast alle
Merowingerfiirsten vorzeitig und gewaltsam starben, zu fortge-
setzten Brutalititen und Ubergriffen grofen Ausmafles im Reich,
witteten fast unaufhorlich Biirger- und Beutekriege, immer neue
Orte wurden eingeaschert, ganze Landstriche verheert, ungezihl-
te Pliinderungen, Verstiimmelungen, Morde begangen, dazu ka-
men Seuchen, Hungersnéte. Die Bauern verkrochen sich in den
Wildern und raubten auf eigene Faust. Alle Mittel waren in die-
. sem tobenden Hexenkessel den Kimpfenden recht, versprachen
sie nur Aussicht auf Erfolg.?



116 DiE SPATEREN MEROWINGER

Die CHLODWIG-ENKEL

Nach dem Ableben Chlotars 1. 'wurde das Frankenreich in vier
Teilreiche geteilt, nach dem frithen Tod seines iltesten Sohnes in
drei, nach dem Tod seines zweiten Sohnes in zwei.

Zunichst teilten 561, wie schon ein halbes Jahrhundert frither
nach Chlodwigs 1. Abtritt, vier Erben das Reich, Chlotars 1. S6h-
ne (nach dem Alter angefithrt):

Charibert 1. von Paris, der schon Ende 567 starb, nachdem er
seine Frau, Konigin Ingoberga, verstofSen und sich mit den beiden
Schwestern Meroflede und Marcovefa, einer Nonne, verbunden
und in vierter Ehe Theodechilde, die Tochter eines Schafhirten,
geheiratet hatte.

Guntram von Orléans (561-592), der das frankoburgundi-
sche Teilreich abwechselnd von Chalons an der Saéne und von
Orléans aus regierte. Von ihm ist der erste mittelalterliche Be-
fehl zur Sonntagsheiligung (588) erhalten. Auch hat er gelegent-
lich — so daff man ihn «fiir einen Bischof des Herrn hitte halten
kénnen» (Gregor) — Bettage, Fasten (nur Wasser und Brot),
Nachtwachen befohlen und iberhaupt die Kirche sehr be-
schenkt, angeblich sogar sich selbst kasteit, freilich auch Mi-
tressen sich geg6nnt. Seine Konkubine Veneranda entlief§ Gun-
tram, um Marcatrude, Tochter eines gewissen Magnachar, zu
heiraten, die er aber gleichfalls verstief, da sie Venerandas
Kind vergiftet hatte. Darauf nimmt er Austrichilde, eine Magd
Magnachars, dessen zwei Sohne er der «Ehre» seiner Gattin
wegen umbringen und deren Giiter er «fiir den Kronschatz»
einziechen 1dBt. Und ihr, Austrichilde, verspricht der fromme
Fiirst, der voller «Wunderkraft» und «Herzensgiite» war (Gre-
gor) und schon zu Lebzeiten als Heiliger galt, die Hinrichtung
der Arzte, die sie nicht heilen konnten — und erfiillte auch, was
er versprochen (S. 129 f.). Und wurde spater als Heiliger ver-
ehrt! (Fest: 27. Marz)

Die politische Szene beherrschten Sigibert 1. von Reims
(561—575), der Konig des frinkischen Ostreichs, und der Jiingste,
Stiefbruder der drei andern, Chilperich I. von Soissons (561—584),



Die CHLODWIG-ENKEL 117

deren Frauen Brunichild und Galswintha, Schwestern aus dem
westgotischen Koénigshaus, bei ihrer Verehelichung zum Katho-
lizismus tiberwechselten.*

Da Charibert 1., der ilteste Chlodwigenkel und Kénig von
Paris, schon §67 starb, wurde sein Gebiet, fast die ganze West-
hilfte Galliens, aufgegliedert und kassiert. Anstelle der Viertei-
lung trat so eine neue Teilung, die nun im wesentlichen fortdau-
ernde Dreiteilung des Frankenreichs in Austrien, Neustrien -
beide die «Francia» im weiteren Sinn —und Burgund. (Auch in der
Langobardenzeit hief das éstliche Oberitalien Austria, das west-
liche Neustria.)

Auster, Austrien (Ostland), meist Austrasien genannt und von
Sigibert regiert, bestand aus den Gebieten um Maas und Rhein
sowie etlichen noch weiter ostwirts davon, mit einem gréfleren
germanischen Anteil; die Residenz war erst Reims, dann Metz.
Zu Neustrien (Niwister, Neu-Westland) gehorte der westliche
Teil und der politische Kern des Merowingerreiches, den die
Franken seit dem 5. Jahrhundert erobert hatten, also weitgehend
das einstige Herrschaftsgebiet des Syagrius, von der Loire bis zur
Seine und nach Flandern reichend. Diese «Francia» im engeren
Sinn, mit iitberwiegend romanischer Bevolkerung und den Haupt-
stidten Soissons, spater Paris, fiel an Chilperich L.; die Neustrier
selber nannten sich auch lieber Franci, ihr Land Francia. Burgund
war gegeniiber dem alten Burgund wesentlich erweitert, Chalon-
sur-Sadne bevorzugter Konigssitz Guntrams. Geteilt wurden
aber auch Aquitanien und die Provence.

Die Zerstiickelung des Chariberterbes hatte eine Kette weiterer
Biirgerkriege um die Vorherrschaft zur Folge. Die blutigen Kon-
flikte zwischen den Briidern rissen nicht ab bis zum Tod Sigiberts,
der seinerzeit auch heidnische Haufen, «die Wildheit der Volker»
vom rechten Rheinufer, gegen das gute katholische Neustrien
fithrte. Seit 562, als Sigibert erste Auseinandersetzungen mit den
Awaren in der Nihe der Elbe banden, machte Chilperich, der in
Soissons residierende jiingste und vielleicht wendigste der Briider,
Einfille in das Ostreich und versuchte Reims, Tours und Poitiers
zu gewinnen, «indem er alles verheerte und zugrunderichtete»



118 DiE SPATEREN MEROWINGER

(Gregor von Tours); wahrend Sigibert, ein Férderer des hl. Me-
dardus, des Bistums Soissons Schutzpatron, die Reichsgutbezirke
von Soissons und Paris angriff, die meisten Dorfer um Paris pliin-
dern, eindschern, die Bewohner in Gefangenschaft fortschleppen
lieR und vergeblich seine Hand nach der provenzalischen Haupt-
stadt Arles ausstreckte, die Bruder Guntram gehorte. Doch Orts-
bischof Sabaudus, ein wiirdiger Hirte des Herrn, legte Sigiberts
Heer herein, lockte es hinterlistig wieder vor die Tore, so daff es
«im Riicken von den Speeren der Feinde getroffen und von vorne
mit Steinwiirfen von den Stddtern zugedeckt wurde . . .» (Gregor
von Tours)®

Der Kampf zwischen den Briidern Chilperich und Sigibert ver-
schirfte sich noch durch eine familiire Tragodie, die in die
Nibelungensage einging.

«. .. WURDIG EINER MESSALINA UND AGRIPPINA»

Sigibert von Reims hatte um 566 Brunichild, die Tochter des West-
gotenkonigs Athanagild, etwa ein Jahr darauf Chilperich von
Soissons ihre iltere Schwester Galswintha geheiratet. Chilperich
aber, der zuvor seine Frau Audovera verstoflen, iiberhaupt «be-
reits mehrere Weiber hatte», lieff die heimwehkranke Galswintha,
die einstige, gerade noch «zur rechtglaubigen Kirche» tibergetre-
tene Arianerin, bald nach der Hochzeit durch eine seiner Krea-
turen erdrosseln. Dann heiratete er, «die Tote nur wenige Tage
beweinend» (Gregor), seine frithere Mitresse Fredegunde. Dies
fithrte zu einer irren Feindschaft der beiden Koniginnen, «Frauen,
wiirdig einer Messalina und Agrippina» (Miihlbacher), und zu
einem skrupellosen Blutrachekrieg der Konige von Reims und
Soissons.®

Zumal Fredegunde, als ehemalige Unfreie («ex familia infiman»)
zur Kénigin aufgestiegen und den Kénig anscheinend vollig be-
herrschend, wird ein Prachtexemplar der Epoche. Sie ist die enge
und langjahrige Freundin des Bischofs Egidius von Reims, eines



«... WURDIG EINER MESSALINA UND AGRIPPINA» 119

der aktivsten Politiker Austriens, ist gelegentlich auch Schiitzling
des Bischofs Ragnemond von Paris und zugleich Mordexpertin
von hohen Graden, eine Christin, fiir die das Liquidieren von
Konigen fast zur Tagesordnung gehért, eine der teuflischsten,
nahezu blof8 mit Erpressung, Folter, Dolch und Gift regierenden
Furien der Weltgeschichte.

Gemeinsam mit Konig Chilperich lafSt sie allmahlich mehrere
Dutzend einfluflireiche Widersacher ermorden. Ohne Skrupel,
eher mit tiefer Genugtuung geht sie tiber Leichen. Sie laf3t ihre
Opfer einkerkern, geifleln, lange auf die Folter bringen und na-
tiirlich immer wieder ihrer Schitze berauben. Sie 138t aufhingen,
verbrennen, vergiften; laflt einem Priester, der mit ihrem Mord-
befehl scheitert, Hinde und Fiife abhauen; li8t den Bischof Prae-
textatus toten, ebenso ihren Stiefsohn Chlodovech, ebenfalls
dessen Mutter Audovera. Sie soll auch schuld an der Ermordung
Kénig Sigiberts sein, dem die von ihr gedungenen Mérder, 575
auf dem Konigshof Vitry, «in jede Seite ein tiichtiges Messer —
Scramasax» stieflen, das tiberdies «in Gift gesteckt war» (Gre-
gor). Sie soll sogar den Tod Chilperichs, ihres eigenen Mannes,
verursacht haben, auch ihres Stiefsohns Merovech. An der Besei-
tigung ihres Sohnes Samson gleich nach der Geburt hindert sie
nur der Kénig, doch stirbt das Kind mit kaum zwei Jahren. In
Tournay schlichtet sie eine ganze Geschlechterfehde durch Liqui-
dierung der Sippenhiupter. Sie macht eigenhindig einen mifi-
gliickten Mordanschlag auf ihre Tochter Rigunthe, schickt einen
geistlichen Killer gegen Brunichild aus, schickt zwei weitere Pfaf-
fen mit vergifteten Dolchen zu Brunichild und Childebert. Ja,
einmal kamen gleich zwo6lf Kreaturen Fredegundes an den katho-
lischen Konigshof jener, wo man Kleriker wie Laien, «zum
Gespott der Menschen», Hinde, Nasen, Ohren abschnitt. Viele
toteten sich aus Furcht vor den Torturen selbst. «<Einige starben
auch auf der Folter.» Kénig Guntram entging den «Gesandten»
der Fredegunde, die immerhin, als sie mit ihren Schiatzen nach
Paris floh, den Schutz des Bischofs Ragnemond genof - eine edle
christliche Haltung. Gregor von Tours sammelt ausfiihrlich die
Verbrechen der «inimica Dei atque hominum», die schlieflich, als



120 DIE SPATEREN MEROWINGER

Witwe im neustrischen Teilreich immer mehr fihrend, mit allen
Mitteln bis zu ihrem Tod fiir die Anerkennung ihres unmiindigen
Sohnes Chlotar (I1.) kimpft.”

CHILPERICH . — KRIEGSZUGE UND GEISTLICHE LIEDER

Bei den stets mehr eskalierenden Kimpfen zwischen Chilperich,
der vor allem einen unmittelbaren Zugang zu seinen aquitani-
schen Exklaven, und Sigibert, der cinen groferen Anteil am
neustrischen Konigsgut erstrebte, verbiindete sich dieser zu-
nachst mit Guntram, der erst in Orléans, spiter in Chalon-
sur-Sabéne, wo er die Marcelluskirche erbaut, iiber Burgund re-
gierte. Guntram war besonders kirchenhorig und wurde wegen
seiner vielen Schenkungen an den Klerus und der Berufung von
Konzilien, um es zu wiederholen, dann auch Heiliger (Fest: 28.
Mairz). Der fromme Fiirst, ebenso grausam wie feig, erwies sich
freilich als unzuverldssiger Patron und ging, wiederholt wortbrii-
chig werdend, mal zum einen, mal zum andern Bruder iiber. So
geriet er 573 mit Sigibert wegen der Provence in Streit, und nun
verband sich Guntram (der auch gegen die Langobarden operier-
te und die eroberten Alpengebiete zur frinkisch-burgundischen
Kirche schlug) mit Chilperich von Soissons und bekriegte wieder
einmal Sigibert von Reims. Sengend und brennend zog Chilpe-
richs Sohn Theudebert durch die Gegend von Tours, Limoges,
Cahors und die iibrigen Stidte dort, «verwiistete und zerstorte
sie, ascherte die Kirchen ein, raubte die heiligen Gefife, totete die
Geistlichen, zerstorte die Mannskloster, schindete die Frauen
und verwiistete alles. Damals war mehr Klagegeschrei in den
Kirchen, als zu den Zeiten der Verfolgung des Diocletianus» (Gre-
gor von Tours).

In der Mitte der siebziger Jahre unternimmt Chilperich wieder
einen verheerenden Kriegszug gegen Sigiberts Reich, wobei er bis
Reims vordringt, und Sigibert zieht, wie schon frither einmal, mit
heidnischen Stammesverbinden von 6stlich des Rheins, gegen



CHILPERICH 1. — KRIEGSZUGE UND GEISTLICHE LIEDER 121

Neustrien. Er besetzt Paris und treibt den Bruder auf Tournai
zuriick. Doch da, kurz vor dem Sieg, fast im Augenblick seines
Triumphes — Chilperichs Krieger waren bereits zu ihm iiberge-
gangen — erliegt Sigibert vierzigjihrig, im Winter 575 in Vitry
(Artois), einem Mordanschlag mit vergifteten Dolchen (quos vul-
go scramasaxos vocant) durch zwei Dienstleute von Chilperich
und Fredegunde. «Da schrie er laut auf, stiirzte zusammen und
hauchte nicht lange danach den letzten Atem aus» (Gregor von
Tours). Sigiberts Witwe Brunichild wurde von Chilperich be-
raubt und in ein Kloster in Rouen gesperrt, ihre Tochter hlelt man
in Meaux gefangen.®

Die Beseitigung des Reimser Regenten brachte den ersehnten
Umschwung fiir die Moérder, brachte Erfolg auf Erfolg. Chilpe-
rich riff in der ausgebrochenen Verwirrung die umstrittenen
Territorien an sich und gebot nun von Paris aus iiber zwei Lander,
ein ererbtes und das seines Bruders Charibert. Die ganze West-
hilfte des Frankenreiches unterstand ihm. Der Konig, der nur auf
seine Konkubine, auf Macht scharf war und Geld, verschacherte
die Bischofsstithle an die Meistbietenden, trieb brutal die Steuern
ein, weshalb in Limoges ein Aufstand ausbrach, den er freilich
mit aller Hirte niederschlug; glich er doch in seiner Verachtung
des Menschenlebens «einem Cisar Borgia oder sonst einem ita-
lienischen Machthaber der Renaissancezeit» (Cartellieri).

Klar, daf ein solcher Mann auch dem Christentum zugetan,
daf8 er sehr um die Bekehrung der Juden bemiih, ja, Verfasser war
eines theologischen Traktats tiber die Hl. Dreifaltigkeit sowie
geistlicher Lieder. Und mochte er auch das Trinititsdogma als
anthropomorphen Unsinn verwerfen und erkliren, «der Vater
und der Sohn seien derselbe, wie auch der heilige Geist derselbe
wie mit dem Vater und dem Sohne»; mochte auch das ihm von
Gregor zugeschriebene Wort «Niemand regiert als nur die Bisché-
fe, unser Ruhm ist dahin . . .» tibertrieben gewesen, vielleicht gar
nicht gefallen sein; mochte er schliefflich auch in seinen Kriegen
gegen Sigibert die Christentempel eindschern, Kloster pliindern
und zerstoren, Nonnen schinden lassen, so genoff die Kirche
doch jede Freiheit in allen religiosen Dingen. Es entstanden An-



122 DiE SPATEREN MEROWINGER

sitze zu formlichen Bischofsdynastien, wie in Tours. Sogar im
Gericht fithrte der Bischof neben dem Grafen den Vorsitz. Wie
sich iiberhaupt die Beamten des Staates und die Konige selber
grundsarzlich dem sittlichen Urteil der Bischofe und ihrer geist-
lichen Zucht unterwarfen.’

Nur knapp war der fiinfjiahrige Sohn des erdolchten Sigibert,
Childebert 11. (575—596), dem Schicksal seines Vaters entrissen
und durch den Herzog Gundowald nach Austrien in Sicherheit
gebracht worden. Dort erhoben ihn die Grofien zum Kénig, und
Hausmeier Gogo regierte fiir ihn. Offenbar aber blieb der Thron-
folger, nach zwei Mordanschligen schon mit etwa 26 Jahren,
vielleicht durch Gift, sterbend, bis zuletzt ein Werkzeug Konig
Guntrams, der ihn als Senior der Dynastie, nach dem Tode seiner
eigenen S6hne als Sohn und Erben adoptierte, blieb er ein Werk-
zeug freilich auch seiner Mutter Brunichild.

Diese heiratete in Rouen den Merovech, Chilperichs Sohn aus
erster Ehe mit Audovera. Der Metropolit von Rouen, Bischof
Praetextatus, hat Merovech, sein Taufkind, entgegen dem Kir-
chenrecht, mit dessen Tante getraut und anscheinend gemeinsam
mit jenem «einen echten Thronsturzversuch unternommen, wenn
nicht gar einen Mord geplant» (Bund). In der zweiten Sitzung des
Konzils von Paris (577) beschuldigte Kénig Chilperich den Bi-
schof Praetextatus auch, ihm wertvollen Schmuck und 5000
Solidi in Gold gestohlen zu haben. In der dritten Sitzung immer-
hin bekannte der Kirchenfiirst (bald darauf ausgepeitscht, auf
eine Insel verbannt und 585 in einer Kirche ermordet), dem Konig
zu Fuflen liegend, einen Anschlag auf dessen Leben geplant zu
haben. Doch ehe die Verschwérer ihr Komplott noch politisch
hatten nutzen kdnnen, war Merovech, auf Betreiben wohl seiner
Stiefmutter Fredegunde, von der Nachfolge ausgeschlossen, 576
verhaftet, geschoren und zum Presbyter degradiert worden. Auf
dem Weg ins Kloster Anisola (S. Calais) befreite ihn zwar sein
Gefolgsmann Gailen, doch §77 oder 578, auf einer abermaligen
Flucht von Feinden umstellt, bat er Gailen, ihn zu toten, worauf
man diesem, der nicht gezdgert, es zu tun, Hinde, Fiife, Nase,
Ohren abgeschlagen, ihn weiter gefoltert und liquidiert hat. Auch



CHILPERICH I. — KRIEGSZUGE UND GEISTLICHE LiIEDER 123

viele Begleiter Merovechs wurden zu Tod gemartert. Die Haupt-
anstifter des Anschlags sollen Bischof Egidius von Reims (der den
hl. Gregor zum Bischof geweiht) sowie Herzog Gunthram Boso
gewesen sein (ein intriganter Gangster, iiber dessen T6tung dann
Bischof Agerich von Verdun sich so verzehrte). Und auch Mero-
vechs junger Bruder ist ein Opfer Fredegundes geworden.*®

577 konnte Brunichild der Gefangenschaft Chilperichs ent-
kommen und ins Ostreich fliichten, ins Herrschaftsgebiet ihres
Sohnes Childebert 1I., den sie zu einem Bundnis mit Guntram
veranlafite. Doch 581 fiel Brunichilds Anhang einer Emporung in
Reims zum Opfer, wo Metropolit Egidius, der in viele Intrigen,
Verschworungen, in Hochverrat verstrickte Bischof, an der Spitze
einiger Grofler die Regierung an sich riff. Und da Chilperich oh-
nedies im Vormarsch und der starke Mann war, machte sich der
Kirchenfiirst samt Mitregenten an den Erfolgreichen heran; Bi-
schof Egidius leitete selbst die Gesandtschaft an ihn. Und gleich-
zeitig zerstritten die Reimser Frondeure sich mit Konig Guntram,
dessen Chariberterbe in Aquitanien 581 Chilperichs Feldherr De-
siderius eroberte, so daf$- Chilperich jetzt das gesamte Reich seines
567 verstorbenen Bruders besaf.

Als der Konig sich aber anschickte, auch Guntrams Land selbst
mit Hilfe der Reimser Uberliufer, einem formlichen Biindnis mit
der austrischen Regentschaft, in die Zange zu nehmen, um Gunt-
rams Heere zu zermalmen, trat in Austrien, durch einen Aufstand
des minor populus gegen das Biindnis, ein abermaliger Kurs-
wechsel ein, doch diesmal zugunsten der wohl dahinterstehenden
Brunichild, und Chilperich muffte zuriickstecken. Anfang des
Jahres 584 restituiert Guntram seinen Neffen in Marseille. Und
im selben Jahr wird Chilperich eines Nachts in seinem bei Paris
gelegenen Hof Calam (Chelles) nach der Heimkehr von der Jagd
durch mehrere Messerstiche getotet. «So beendete er ein sehr
grausames Leben mit einem dementsprechendenTod» (Fredegar).
Er erinnert sehr an den seines eigenen Opfers Sigibert (S. 121).
Auch Chilperich hinterlief einen unmiindigen Sohn, den noch
nicht einjahrigen Chlotar II. Fiir ihn suchte seinc Mutter Frede-
gunde nun das Regiment zu behaupten.”



124 DiE SPATEREN MEROWINGER

PRALATEN UND HOHER ADEL DRANGEN AN DIE MACHT

Chilperich, fiir Gregor von Tours der «Nero und Herodes seiner
Zeit», war moglicherweise das Opfer konspirativer Adelskreise
aller Teilreiche geworden, vielleicht aber auch das seiner Gattin
Fredegunde. Hatte sie ihn ja derart betrogen, dafd ihr Sohn Chlo-
tar erst als Merowingersprofling galt, nachdem sie mit mehr als
300 weltlichen und geistlichen Eideshelfern, darunter drei Ober-
hirten, Chilperichs Vaterschaft beschworen. Und nach dem Tod
beider Briider durch Morderhinde tobte der Kampf zwischen
ihren Frauen fort ~ obwohl (oder weil?) doch so viele sinistere
Figuren inzwischen von der Biihne abgetreten waren.!?

So hatten Chilperichs S6hne aus der ersten Ehe mit Audovera
schon das Zeitliche gesegnet. Theudebert war 575 im Krieg ge-
fallen, seine Leiche noch auf dem Schlachtfeld gefleddert worden.
Merovech trieb Fredegundes Hetze in den Tod. Ihr letzter Stief-
sohn Chlodovech landete auf einem pestverseuchten Gutshof. Ex
iiberlebte dort, wurde der Zauberei angeklagt, verhaftet und 580
meuchlings erstochen. Grifflichen Martern erlagen seine Gelieb-
te, deren Mutter und Chlodovechs eigene Mutter Audovera,
wihrend seine Schwester Basina im Kloster Poitiers verschwand.
Threr schlimmsten Feinde ledig, konnte sich Fredegunde nun mit
Sohn Chlotar ins politische Spiel bringen, wobei sie mehrere
Mordanschlage auf Kénig Guntram, auf Childebert und Bruni-
child inszenierte, deren verhinderten Killer sie, ergrimmt iiber das
gescheiterte Attentat, verstiimmeln liefS.

Der leitende Kopf aber der Konspiration wider das ostfrinki-
sche Herrscherhaus war Bischof Egidius von Reims, dessen
Schatzkammer von Gold und Silber iiberquoll. Eines Nachts kam
es zum Aufstand. Das «niedere Volk» (minor populus) erhob sich
gegen ihn und die Herzége des Konigs, weil sie «sein Reich ver-
kaufen, seine Stadte unter die Herrschaft eines anderen bringen».
Man suchte den Oberhirten, die Optimaten zu ergreifen; Egidius
floh, lief§ dabei alle Begleiter hinter sich, «und so grof§ war seine
Anggst, daf3, als ihm ein Stiefel vom Fuf fiel, er nicht einmal sich
soviel Zeit lie3, ihn wieder anzuziehen».



PRALATEN UND HOHER ADEL DRANGEN AN DIE MACHT 12§

Der Bestechung («zweitausend Goldstiicke und viel Kostbar-
keiten»), des Hochverrats, der Anzettelung eines Biirger- und
Bruderkriegs iiberfiihrt, vor allem durch den Abt Epiphanius, «der
immer um alle seine geheimen Plane gewufit», gab Bischof Egidius
nach stindigem Leugnen zuletzt zu, «als Majestatsverbrecher den
Tod verdient» zu haben, «da ich immer gegen das Wohl des Kéonigs
und seiner Mutter gehandelt habe und auf meinen Rat oft Kimpfe
gefithrt worden sind, welche viele Gegenden Galliens verwiiste-
ten» (Gregor). Er wurde 590 auf dem Konzil von Metz abgesetzt
und zum Tode verurteilt, nach Intervention der arg bekiimmerten
Prilaten aber von Childebert nach Strafburg verbannt. Abt Epi-
phanius jedoch enthob man seines Amtes.*?

Waren bei Sigiberts Tod dessen Wiirdentriger, angefiihrt von
Bischof Egidius, zu Chilperich iibergegangen, schwenkten bei
Chilperichs Tod nun zahlreiche seiner Groffen zu Sigiberts Sohn
Childebert um.

An Ostern geboren, an Pfingsten getauft, an Weihnachten zum
Konig erhoben, erschien Childebert I1. (575—596) am Merowin-
gerhof wie eine Art «Verheiffung gliickhafter Gottesnihe» (Karl
Hauck). (Besonders profitierte davon u. a. der Bischof Agerich
von Verdun, Childeberts Taufpate. Zwar hatte er den «unreinen
Geist» eines Midchens nicht austreiben, doch den jungen Kénig
durch eiri Wunder — eine Weinvermehrung — angeblich derart
beeindrucken kénnen, daf ihm dieser betrachtliche Schenkungen
machte.) Auf der anderen Seite schliipfte Chilperichs Witwe, die
viele Hochgestellte jetzt verlieen, mit ihrem vier Monate alten
Sohnchen bei Bischof Ragnemond von Paris unter. Und alsbald
traf dort, von ihr im Herbst §84 zu Hilfe gerufen, der Kénig von
Burgund ein — als einziger der vier Sohne Chlotars 1. noch am
Leben. Der hl. Guntram versprach Fredegunde auch seinen
Schutz, verdringte aber sofort ihren Sohn von der «cathedra re-
gni» und kassierte den grofiten Teil von Chariberts Erbe.*¢

Mit der immer desolateren Lage in den verschiedenen Teilrei-
chen, den fortgesetzten Kriegs- und Raubziigen der Konige,
ihrem Ringen um die Vorherrschaft, war die Merowingerdynastie
selbst geschwicht, die Klasse der feudalen Grundherren jedoch,



126 — DIE SPATEREN MEROWINGER

besonders deren oberste Schicht, die Hocharistokratie, gestirkt
worden. Sie fiihlte sich nicht mehr auf das Konigtum angewiesen,
sondern eher von ihm behindert, ja, die Konige bedurften immer
mehr des Hochadels und wurden allmahlich von ihm abhingig.
Wie bei den Herrschern, waren auch bei den Groffen bewaffnete
Auseinandersetzungen, Okkupationen von Grafschaften, Bistii-
mern, gewaltsame Aneignungen von Grundeigentum, Arbeits-
kraften nahezu alltaglich. Und da ihre Landereien weit verstreut,
oft in mehreren Reichsteilen lagen, konnten sie mal zu diesem,
mal zu jenem Konig iibergehn. Besonders die fiihrenden Familien
nutzten die stetig wachsende Anarchie, erweiterten ihren Besitz,
vergroferten ihre Schlagkraft und riickten so mehr und mehr in
den Vordergrund, bis sie schlieflich die durch standige Macht-
kimpfe geschwichten Konige selbst mattstellten.!*

GuNDOWALDS REVOLTE
UND BISCHOFLICHE UBERLAUFER

Mit Chilperichs Tod brach sein ganzes Regiment jih zusammen.
Die Leitung ging 584 voriibergehend auf das burgundische Teil-
reich iiber. Dabei geriet Konig Guntram jedoch in Gegensatz zu
dem Pritendenten Gundowald in Siidgallien, der behauptete, ein
Sohn Chlotars 1. zu sein - vielleicht stammte er einer Friedelehe
des Konigs. Jedenfalls hatten ihm sowohl Chlotar als auch sein
Sohn Sigibert das lange Haar abgeschnitten. Jetzt aber brachten
ihn die austrischen Verrater wieder ins Spiel.

Aus seinem Exil in Koln war der offenbar festgehaltene Gun-
dowald (vor 568) zu Narses nach Italien, spater nach Konstanti-
nopel geflohen. Dort «lud» ihn 5§81 eine Gesandtschaft, angefithrt
von Herzog Gunthram Boso, einem hochintriganten Rebellen,
nach Gallien ein. Durch Kaiser Tiberios I. reich ausgestattet,
landete Gundowald im September §82 in Marseille. Zwar mufite
er, schibig verraten von Gunthram Boso, zunichst auf eine pro-
venzalische Insel ausweichen, fand dann aber, zumal im Siiden



GuUNDOWALDS REVOLTE UND BISCHOFLICHE UBERLAUFER 127

und Westen des Reiches, starken Zulauf, wirkte sich jetzt ja schon
die steigende Bedeutung des Hochadels aus, die noch geschichts-
bestimmend werden solite.

Die Revolte des Gundowald war vielen willkommen. Fiirsten
und Grafen besonders aus Neustrien wie Burgund, doch auch aus
Austrien, schlossen sich ihm an: Desiderius etwa, der Herzog von
Toulouse, und Herzog Bladast, zwei Grofe Chilperichs 1.; Eunius
Mummolus, ein Herzog Konig Guntrams und dessen bester Feld-
herr; Gunthram Boso, der Herzog Childeberts I1.; Waddo, der
Hausmeier der Konigstochter Rigunthe. Aber auch viele Prilaten
wechselten das Lager.

Gleich nach Gundowalds Landung in Marseille nahm ihn
Theodorus, der Ortsbischof, mit offenen Armen, «mit der grofi-
ten Giite» auf und stellte ihm sogar eine Reitertruppe zur Verfii-
gung. Auch die Bischofe Nicasius von Angouléme und Antidius
von Agen gingen zu Gundowald iiber. Ebenso hing ihm ein Bi-
schof Epiphanius (mit unbekannter Di6zese) an und kam deshalb
durch Guntram noch in Haft, in der er «nach vielen Leiden
starb». Immer mehr Magnaten vergroflerten Gundowalds Feld-
schar. Er gab reiche Geschenke und beherrschte Aquitanien bald
nahezu ganz. Bischof Sagittarius von Gap zahlte zu seinen nich-
sten Vertrauten. Ahnlich Bischof Bertram von Bordeaux, der dem
Usurpator Gundowald, so Gregor von Tours wieder, «in enger
Freundschaft verbunden», mit Konig Guntram aber (miitter-
licherseits) verwandt war, weshalb dieser ihm dann vorwarf, er
habe iiber seine eigene Sippe die auslindische Pest (pestem extra-
neam) gebracht. (In enger Freundschaft verbunden war Bischof
Bertram von Bordeaux auch Kénigin Fredegunde; der Kirchen-
fiirse soll sie sehr getrostet haben. Er und Bischof Palladius von
Saintes warfen sich an der koniglichen Tafel zum Vergniigen vieler
gegenseitig Unzucht, Ehebruch und Meineid vor.) Und auch Bi-
schof Palladius von Saintes, der den Kénig «schon ofters hintet-
gangen hatte», durch gleich dreifachen Meineid ndmlich, und der
Abt von Cahors, den Guntram spiter geiffeln und einkerkern lief,
unterstiitzten den Rebellen. Im Osten zdhlte hochwahrscheinlich
wieder Bischof Egidius von Reims zu den Verschwérern; in Bur-



128 DiIE SPATEREN MEROWINGER

gund, nach Fredegar, vor allem Bischof Syagrius von Autun und
Bischof Flavius von Chalon-sur-Sabne.

Im Dezember 584 proklamierte man den Pritendenten in Bri-
ves-la-Gaillarde (Limousin) durch Schilderhebung zum Kénig,
Doch Anfang des nichsten Jahres kam es zu einer abermaligen
Annaherung Guntrams und Childeberts I1., der das Miindigkeits-
alter von 15 Jahren erreicht hatte. Der Senior der Merowinger-
dynastie erneuerte Childeberts Einsetzung zu seinem Erben,
ristete ein Heer und drang bis in baskisches Gebiet vor. Im du-
Rersten Stiden Aquitaniens, in St-Bertrand-de-Comminges (Lug-
dunum Convenarum) im Pyrenienvorland, wurde Gundowald
belagert, von seinen Anhingern, an deren Spitze Herzog Eunius
Mummolus und Bischof Sagittarius, erneut verraten und bei
einem Ausbruchsversuch heimtiickisch getotet. Guntrams
Schwerttriger Cariatto, behauptet jedenfalls Fredegar, «der diese
Sache gefordert hatte, erhielt zur Belohnung dafiir den Bischofs-
stuhl von Genf». Gundowalds Leiche wurde geschindet und
unbestattet liegengelassen.

Die Verriter, «die vornehmsten Minner in der Stadt», brachten
alleSchitzeansich, auch «die heiligen Kirchengerite»,dann lieRen
sie die Tore 6ffnen. Guntrams Heer brach darauf ein und metzelte
«alles Volk» nieder; «die Priester des Herrn mit ihren Gehilfen
totete man an den Altdren der Kirchen selbst. Nachdem alle nie-
dergemacht waren,daf keiner tibrigblieb, der mannlichist, steckte
mandie ganze Stadt mit den Kirchen und den iibrigen Gebiuden in
Brand und lie dort nichts zuriick als den nackten Boden.» Die Tat
des hl. Guntram (Fest: 28. Mirz), der doch die besten Beziechungen
zu den Bischofen unterhielt, von Gregor von Tours als «giitig und
stets zum Erbarmen geneigt» charakterisiert, der als «<Konig und
Priester» gefeiert wird. Tatsachlich aber konnte Guntram gegen
rebellische oder widersetzliche Grofle erbarmungslos sein und sie
ohne Untersuchung erschlagen oder steinigen lassen. Er nahm nun
einen groflen Teil Aquitaniens an sich und richtete hart die ab-
gefallenen weltlichen Groffen, doch bemerkenswert mild die
gleichfalls abtriinnigen Prilaten. Den Feldherrn Eunius Mummo-
lus und Bischof Sagittarius lief er toten.!’



KONIG GUNTRAM BEWEIST SEINE HEILIGKEIT 129

KONIG GUNTRAM BEWEIST SEINE HEILIGKEIT

Diese katholischen Fursten schreckten beim Kampf auch vor Zer-
storung der Kirchen nicht zuriick, wie gerade Bischof Gregor
hiufig bezeugt. Chilperichs Herzége Desiderius und Bladast
(letzterer koitierte «sogar oft» in der Vorhalle der Kirche des hl.
Hilarius zu Poitiers) verwiisteten 583 das Gebiet der Bischofsstadt
Bourges, die angeblich 15 coo Mann ins Gefecht warf, in «ein
gewaltiges Blutbad, so daf auf beiden Seiten mehr als siebentau-
send fielen. Mit dem iibrigen Teile des Heeres drangen die
Herzoge bis zur Stadt selbst vor, indem sie alles pliinderten und
verheerten, und es wurde eine solche Verwiistung dort angerich-
tet, wie man seit Vorzeit von keiner gehort hat. Kein Haus, kein
Weinberg, kein Baum blieb verschont, alles wurde umgehauen,
niedergebrannt und vernichtet. Sie nahmen auch aus den Kirchen
die geweihten Gefafle und steckten die Kirchen selbst in Brand.»

585 attackierten Truppen des hl. Guntram die Kirche des hl.
Vinzenz bei Agen, «voll von Schitzen aller Art, die den Bewoh-
nern der Stadt gehorten. Denn diese hatten gehofft, Christen
wiirden die Kirche eines so groffen Martyrers nicht verletzen. Die
Tiiren waren aber sorgfiltig verschlossen. Als nun das Heer her-
ankam und die Tiiren der Kirche nicht zu 6ffnen vermochte, legte
es unverziiglich Feuer an, und als dies die Pforten verzehrt hatte,
nahmen sie alle Habe und alles Gerait, das sie dort fanden, und
selbst die heiligen Kirchengeritschaften mit sich fort.» Und im
eroberten Comminges stach dieselbe katholische Soldateska die
Priester mit ihren Dienern an den Altiren der Kirchen ab und
setzten sie in Flammen. Wurden doch auch in Guntrams Land, in
den Gegenden an der Sadne, der Rhéne, die Kirchen beraubt und
die Priester getotet.'®

Wie gesagt: heilig. Ein Heiliger, von dem Gregor einmal
schreibt, er «sprach fortwihrend von Gott, von der Erbauung
von Kirchen»; der aber auch den letzten Wunsch seiner Gattin,
Koénigin Austrichilde, erfiillte, nimlich die Arzte, die ihr nicht
helfen konnten, mit dem Schwert zu toten. Noch in extremis
forderte sie «unter schwerem Seufzen Genossen auf dem Toten-



130 DiE SPATEREN MEROWINGER

bett», forderte vom Gatten einen Eid, dafl ihr Tod «nicht unge-
racht bleibe», und dieser fromme christliche Schwur wird «von
dem braven Konig Guntram piinktlich erfiillt», sagt der gleich-
falls brave Daniel-Rops und sieht so dies haarstraubende Ver-
brechen «von einem grimmigen Humor gewiirzt». Nach Fredegar
wurden die Arzte zuvor auf kéniglichen Befehl sogar noch «man-
nigfachen Foltern» (diversis poenis) unterzogen. Der hl. Guntram
lieff ja auch die Sohne des Magnachar, eines frankischen Groflen,
hinrichten und natiirlich all ihr Verm&gen «fiir den Kronschatz»
einziehen, nur weil sie Lasterliches iiber eine Konigin sprachen,
die doch auch bei Bischof Gregor als «schindliches Weib» mit
einer «schindlichen Seele» figuriert.®

Nach Gundowalds Ausschaltung kimpften die rebellierenden
Optimaten in Austrien und Neustrien weiter gegen Guntram,
Brunichild und den inzwischen miindigen Childebert, der die
Moselstadt Metz, statt Reims, zu seinem Hauptsitz gemacht hat-
te. Mehrere Mordanschldge auf Guntram und die Kénigin schlu-
gen fehl. Und nach der Geburt von Childeberts Sohnen Theude-
bert und Theuderich 586 und §87 planten austrische Verschworer
auch Childeberts Beseitigung sowie die Erhebung seiner Kinder.
Zu den Revoluzzern unter Fihrung des Herzogs Rauching von
der Champagne gehorte natiirlich auch wieder Bischof Egidius
von Reims. Doch bekam Guntram, der abgesetzt werden sollte,
Wind von der Sache, und Childebert, von ihm verstiandigt, wiirg-
te sie ab. Er befahl Rauching zu sich, und unmittelbar nach der
Audienz rissen ihn beim Verlassen des Raums zwei Tiirsteher an
den Beinen nieder. «Sogleich warfen sich die, welche dazu bestellt
waren und schon bereitstanden, mit Schwertern auf ihn und zer-
stiickelten ihm den Kopf derart, dafl das ganze wie Hirnmasse
aussah.» Rauchings Schatze, grofer angeblich als die des Konigs,
kassierte dieser.?®

Die Konigssippe, Childebert I, seine Frau Faileuba, seine
Mutter Brunichild und Onkel Guntram trafen sich darauf an der
Grenze ihrer beider Linder in der Pfalz Andelot und schlossen am
28. November 587 eine Erbverbriiderung, einen Pakt, der die
Solidaritit zwischen dem frankoburgundischen und austrischen



* PAPSTLICHE KRIEGSWUNSCHE i 131

Herrscherhaus stirkee, verschiedene Besitzstreitigkeiten regelte
und die Nachfolgefrage; der jeweils Uberlebende, Onkel oder
Neffe, sollte im Reich des anderen herrschen, ebenso seine Nach-
kommen.*

Der Vertrag von Andelot hatte vor allem innenpolitische Fol-
gen. Doch geriet Guntram auch in allerlei auflenpolitische Ver-
wicklungen, besonders mit den Langobarden und den Westgoten,
ja, er war da lingst hineingeraten.

So hatte der wehrhafte Heilige bereits zwischen §69 und 575
immer wieder vereinzelt iiber die Westalpenpisse anstiirmende
Langobardenscharen zuriickgedrangt. Sie pliinderten, sengtén
und brannten auf diesen nicht sonderlich vorbereiteten Beutezii-
gen in die Provence und das siidliche Burgund alles, was sie
erreichen konnten. Mehrmals wurden sie dabei, vor allem durch
Guntrams Feldherrn Eunius Mummolus, nahezu aufgerieben,
wie §71 inmitten der Walder bei Embrun durch ein friankisches
Heer, in dem auch die Bischofe von Embrun und Gap persénlich
mitgekimpft und «viele getétet haben». Ein anderes Mal metzelte
Mummolus in der Provence, so der hl. Gregor, «viele Tausende
von ihnen und bis zum Abend hin lie§ er vom Blutvergiefen nicht
ab, bis endlich die Nacht dem Morden ein Ende machte». Auch
fochten die Franken nicht ohne entsprechende Gebietserweite-
rungen nach Siiden, Guntram schlug angrenzendes oberitalieni-
sches Gebiet seinem Reich zu sowie zwei Bistiimer der franki-
schen Kirche, das bereits bestehende Bistum Aosta und das von
ihm neu gegriindete Saint-Jean-de-Maurienne. Etwas spiter folg-
te noch das Bistum Wallis.?

PAPSTLICHE KRIEGSWUNSCHE

In Rom regierte seinerzeit Pelagius I1. (§579—590), der spater an der
Pest starb. Gerade wihrend die Langobarden die Stadt zerniert
hatten, war er Papst geworden. Und so beeilte er sich, sowohl
Kaiser Tiberios II. (578-582) um Hilfe zu rufen, als auch den



132 DIE SPATEREN MEROWINGER

Konig Guntram. Denn die arianischen Invasoren bekimpften
nicht nur das Romische Reich, sondern auch die mit ihm liierte
Romische Kirche und Hierarchie (langst nicht so den katholi-
schen Glauben). Und sie erstrebten die Einigung Italiens mit Rom
als Hauptstadt. Das aber hitte den Papst um seinen Einfluff ge-
bracht; er wire nur noch Primas einer Landeskirche gewesen. So
kam es zum ersten papstlichen Kriegswunsch an die Franken.
Dies sollte noch Schule machen. ..

Dem frinkischen Bischof Aunachar von Auxerre kiindigt Pe-
lagius damals Reliquien an, fordert aber auch dringend das
Einschreiten der Frankenkonige zugunsten Roms. Er erregt sich
tiber die langobardischen «Gétzendiener» und schreibt, es hatte
sich gehort, «daff ihr anderen Glieder der katholischen Kirche,
einem Leibe unter der Leitung eines Haupts verbunden, mit allen
euren Kriften unserem Frieden und unserer Ruhe um der Einheit
des Heiligen Geistes willen zu Hilfe eilet. Denn nicht unniitz
[otiosum], vielmehr hochst bewundernswert von der gottlichen
Vorsehung gefiigt erachten wir es, dafl eure Kénige dem Romi-
schen Imperium im Bekenntnis des rechten Glaubens gleich sind;
namlich damit dieser Stadt und dem gesamten Italien nachbar-
liche Helfer erstinden. Sehet euch also vor, geliebter Bruder, dafl
nicht, wenn euren Kdnigen von Gott die Macht gegeben ist, uns
zu helfen, eure Liebe lau erfunden werde . . .» Und betont zum
Schluf} noch einmal: «So mahnen wir euch denn, daf§ ihr die
Heiligtiimer der Apostel, deren Kraft ihr suchet, von der Besu-
delung der Heiden befreit, so viel und so schnell es in euren
Kraften steht, und euren Kénigen eindringlich anlieget, daf sie
sich von Freundschaft und Biindnis des verruchten Feinds, der
Langobarden, mit heilsamem Ratschlusse eiligst 16sen mochten,
damit, wenn flir jene die Zeit der Rache kommt, wie wir es von
Gottes Barmherzigkeit rasch erwarten, sie nicht als deren Spief3-
gesellen erfunden werden.»*

Doch weder das Schreiben noch die Reliquien fruchteten. Kraf-
te verschleiffende Kampfe im eigenen Land hinderten die Franken
daran einzugreifen.

Auch Pelagius hatte es ja nicht nur mit den Langobarden zu



PApsTLICHE KRIEGSWUNSCHE 133

tun, «jener gottlosen Nation», wie er seinem Nachfolger Gregor
584 nach Konstantinopel schrieb, obwohl die Langobarden ja
langst christianisiert waren (S. 106). Auch gegen den Oberhirten
von Forum Sempronii (Fossombrone) rief Pelagius den Staat zu
Hilfe. Erst wollte er den renitenten Bischof in ein Kloster ver-
bannen, dann sollte ihn der magister militum Johannes mit
Gewalt nach Rom schaffen. Auch die Bischofe Venetiens und
Istriens widerstrebten ja dem Papst. Hartnackig verharrten sie in
jenen schismatischen Vorstellungen, die sie seit der Zeit des Mor-
derpapstes Vigilius (II 427 ff., bes. 447 ff.) und des Dreikapitel-
streites vertraten. So wollte Pelagius auch den Narses und andere
Generale dazu bringen, die machtigen Erzbischofe von Mailand
und Aquileja, die ranghdchsten Prilaten des Nordens, die den
Verkehr mit thm mieden, nach Rom oder vor den Kaiser zu
schleppen. Doch die papalen Anstrengungen im Verein mit meh-
reren Schreiben Gregors, des kiinftigen Papstes, der ausfiihrlich
die Verurteilung der Drei Kapitel rechtfertigte, hatten keinen Er-
folg. Trotz wiederholter «Polizeimafnahmen», die «den papst-
lichen Mahnungen . . . Nachdruck» gaben («Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche»), schwirte das norditalienische Schisma fort,
sogar noch iiber den Pontifikat seines beriihmten Nachfolgers
hinaus.**

5§83 rief Pelagius II. noch einmal die Franken herbei. Und nun
kam es zum Krieg, zumal auch der kurz zuvor gekronte ostro-
mische Kaiser Maurikios (582—602) das frithere, gegen die Lan-
gobarden gerichtete Biindnis mit den Franken erneuerte. Der
Byzantiner, den Pelagius ebenfalls um militirische Hilfe bat, zahl-
te dabei Kénig Childebert II., diesem skrupellosen, durch keine
Vertrage zu beirrenden Sigibertsohn, die betrichtliche Summe
von 5o ooo Goldsolidi, damit er die Langobarden vertreibe. Es
folgte denn auch ein siebenjahriger, gelegentlich allerdings unter-
brochener Krieg (584—591).

Zunichst riickte der Konig 584 in Italien ein, die Langobarden
gelobten einen jdhrlichen Tribut von 12 coo Solidi, und Childe-
bert kehrte wieder heim. Darauf wollte Kaiser Maurikios sein
Geld zuriick, bekam freilich «nicht einmal eine Antwort» (Paulus



134 DiE SPATEREN MEROWINGER

Diakonus), geschweige sein Geld. Doch erfolgte 585 ein weiterer
Zug. Da Childebert aber Absichten gegen die Westgoten hatte,
versohnte er sich rasch mit den Langobarden, ja, verlobte seine
Schwester Chlodoswinda mit ihrem Konig Authari, der ihn reich
beschenkte. Als jedoch im nichsten Jahr, 586, der Konig der
Westgoten, Rekkared, katholisch wurde (S. 148), womit die au-
strische Politik «<am Ziel ihrer Wiinsche stand» (Biittner), anderte
Childebert, offenbar aus religioser Riicksicht, seine Pline aber-
mals. Er verlobte jetzt die eben noch mit dem arianischen Lan-
gobarden Authari verlobte Schwester Chlodoswinda mit dem
Katholiken Rekkared und schickte Gesandte nach Byzanz, um
die Fortsetzung des Langobardenkrieges anzusagen.?

Auch seinen Onkel Guntram suchte Childebert gegen die Lan-
gobarden zu mobilisieren. Guntram verweigerte sich zwar, doch
Childebert und Brunichild riisteten gleichwohl ein Expeditions-
heer aus, wihrend sie entsprechende Briefe nicht nur dem Kaiser
sandten, sondern bezeichnenderweise auch den Bischofen von
Konstantinopel und Melitene sowie dem Apokrisiar des papst-
lichen Stuhles in Konstantinopel. Ein weiteres Schreiben an den
Mailinder Erzbischof bat diesen, den Exarchen von Ravenna
iber den bevorstehenden Kriegszug zu unterrichten, damit er
seinerseits Vorbereitungen gegen die Langobarden treffe. Diese
freilich wollten den Konflikt verhindern und schickten eine Ge-
sandtschaft mit Geschenken an Childebert: «Friede sei zwischen
uns: vernichte uns nicht, und wir wollen uns dir unterwerfen und
einen bestimmten Tribut zahlen.» Doch die Franken marschierten
und erlitten damals, 588, eine solche Niederlage, so Gregor, «dafl
man sich seit alter Zeit einer dhnlichen nicht erinnern kann».2¢

Schon bald darauf aber fielen sie mit grofem Aufgebot unter
zwanzig Herzogen erneut in Italien ein — pliinderten und morde-
ten allerdings, wie spiter die Kreuzritterheere, bereits da und dort
zu Hause derart, «daff man meinen konnte, sie triigen den Krieg
in ihr eigenes Land» (Gregor). In Italien dagegen, im Bunde mit
dem Exarchen von Ravenna, waren sie nur teilweise erfolgreich,
obwohl ihr Uberfall kein lokal begrenzter Raubzug mehr war,
sondern offenbar ein wohlausgekligelter Zweifrontenkrieg.



PAPSTLICHE KRIEGSWUNSCHE —_ 13§

Durch eine weit ausholende Zangenbewegung suchten sie den
Langobarden den Garaus zu machen und die einst von Theude-
bert 1. okkupierten Gebiete (S. 95 ff.} zuriickzuerobern. Zwar
gewannen sie in mehrfachen Gefechten die offenen Landstriche
Oberitaliens, dazu eine Menge Burgen, schleppten auch viele Ge-
fangene fort, scheiterten aber an den meisten befestigten Stadten,
besonders an Pavia, litten zudem unter Ruhr, Hungersnot und
kehrten von Krankheiten und Entbehrungen aufgerieben zuriick.
Immerhin nétigte Childebert 591 den Langobarden einen Jahres-
tribut von wieder 12 ooo Goldschillingen auf. Fast dreifSig Jahre
wurde er gezahlt, bis Chlotar I1. ihn 617/618 durch die einmalige
Entrichtung des dreifachen Jahresbeitrages ablésen lie.?”

Das herausragende kirchenpolitische Ereignis im elfjahrigen
Pontifikat des Pelagius war der Ubertritt der arianischen Westgo-
ten in Spanien unter Konig Rekkared zum Katholizismus. Und
wihrend die Ostgoten, das ostgermanische Brudervolk, durch die
katholischen Machthaber ausgerottet wurden aus der Geschich-
te, begannen die Westgoten, katholisch geworden, immer mehr
selber auszurotten.






6. KAPITEL

DIE WESTGOTEN
WERDEN KATHOLISCH

«Kein anderes Land in der westlichen Welt ecfuhr eine so
tiefgreifende und nachhaltige Formung durch das Christentum
wie Spanien.» William Culican®

«In der katholischen Zeit erlangte der hispano-romanische
Klerus einen tiberragenden Einfluf . . . Die erlesene Kultur
der hohen toledanischen Geistlichkeit und der gemifigte
Charakter der Herrscher, die eifrigst bemiiht waren, sich
nach den Entscheidungen der Konzile von Toledo zu richten,
waren die natiirlichen Ursachen dieser praktischen Regie-
rungsform . . .» Antonio Ballesteros y Beretta?






Die GRUNDUNG DES SPANISCHEN WESTGOTENREICHS

Nach der Niederlage bei Poitiers 507 durch Chlodwig (S. 70 £f.)
brach das Tolosanische Grofireich zusammen, und die Westgoten,
fast restlos aus Stidfrankreich verdringt, konzentrierten sich auf
Spanien, wo sie eine Provinz nach der anderen erobert hatten. Seit
473 gehorte ihnen, mit Ausnahme des kleinen Suebenreichs im
Nordwesten und der baskischen Gebiete an der Biskaya, das gan-
ze Land. Statt Toulouse wurde Toledo ihre neue Hauptstadt.

Obwohl auch die Westgoten langst Christen waren, hatten sie,
nach Gregor von Tours, «die abscheuliche Gewohnheit angenom-
men, einen Konig, der ihnen nicht pafte, zu téten, und den Konig
einzusetzen, der ihnen gefiel». Tatsachlich grassierte hier der K6-
nigsmord, waren Mord und Totschlag «an der Tagesordnung»
(Claude). Von insgesamt 35 westgotischen Konigen wurden 17
getotet oder abgesetzt. Nach dem Ende von Eurichs Dynastie
sprang einer nach dem andern iiber die Klinge, auf dem Markt-
platz, im Palast, beim Gastmahl, Amalarich 531, Theudis 548,
Theudegisel s549.

Die katholische Kirche aber galt als durchaus rechtmifige
Glaubensgemeinschaft und konnte sich religios auch frei entfal-
ten. «Obgleich ein Ketzer», schreibt Bischof Isidor von Sevilla
etwa von Theudis, «gewahrte er der Kirche Frieden und gab sogar
den katholischen Bischofen die Erlaubnis. .., in Freiheit und
nach Gutdiinken anzuordnen, was fiir die Kirchenzucht nétig
geworden.» Mit Ausnahme Eurichs waren diese arianischen Ko-
nige tolerant, auch Theudegisels Nachfolger Agila war es.> Gegen
ihn aber rebellierte 551, besonders geschiitzt durch das katholi-’



140 Die WESTGOTEN WERDEN KATHOLISCH

sche Romertum des Siidens, der gotische Adelige Athanagild.
Und da er sich im Biirgerkrieg gegen den Konig nicht durchzu-
setzen vermochte, rief er die Truppen des katholischen Kaisers
Justinian herbei, «die er nachher trotz aller Bemiithungen nicht
wieder aus dem Konigreich entfernen konnte. Bis auf diesen Tag
dauern die Kimpfe mit ihnen fort», schreibt Bischof Isidor.

Schon im Sommer 5§52 landete ein Expeditionsheer unter dem
patricius Liberius. Es besetzt in Kiirze den ganzen Siidosten Spa-
niens, Malaga, Cartagena, Cordoba. 554 schlug es bei Sevilla,
gemeinsam mit Athanagild, Konig Agila schwer, den sein Anhang
schlieB8lich im Frithjahr 555 in Emerita (Mérida) ermordete, um
zu Athanagild (555—567) iiberzugehen, dem ersten regelrechten
Gegenkonig in der westgotischen Geschichte. Noch kurz bevor
Athanagild, der nun selbst hiufig gegen die bisherigen Bundes-
genossen, die Ostromer, focht, im Juni 567 in Toledo starb, als
erster westgotischer Konig seit Eurich im Bett, verheiratete er,um
des Friedens mit den Franken willen, seine beiden Téchter Bru-
nichild und Galswintha mit den katholischen Merowingern Sigi-
bert von Reims und Chilperich von Soissons (S. 118).*

Athanagilds Nachfolger Liuwa 1., Ende 567 im septimanischen
Narbonne von den gotischen Groflen zum Kénig erhoben, er-
nannte bereits ein Jahr spiter seinen Bruder Leowigild (568—586)
zum Nachfolger, ja Mitherrscher, und dieser wird nach dem Tod
Liuwas (572) Alleinherrscher. Doch schon im niachsten Jahr macht
er seine Sohne Hermenegild und Rekkared zu Mitregenten.®

Die Neubegriindung der westgotischen Konigsmacht gelang
dem Arianer Leowigild nicht ohne entsprechende Brutalitit. Das
darf man den katholischen Chronisten gern glauben. «Die Vor-
nehmsten und Machtigsten tétete er oder er zog ihr Vermdgen
ein, dchtete sie und schickte sie in die Verbannung», schreibt
Bischof Isidor. Und Gregor von Tours behauptet: «Leowigild to-
tete alle jene, die gewohnt waren, die Konige zu beseitigen, und
lieff nichts tibrig, was minnlich war.»¢

Der christliche Herrscher fithrte Jahr um Jahr Krieg. 570/571
dringte er die Ostromer, die byzantinischen Besatzungen im Siid-
osten zurtick. §72 nahm er Cordoba ein. Dann rang er einen



Die KATHOLISIERUNG DER SUEBEN 141

Stamm nach dem andern nieder und erstickte jede regionale Selb-
stindigkeit. 574 unterwarf er Kantabrien, 581 eroberte er baski-
sche Gebiete, 585 vernichtete er das Suebenreich.”

Die KATHOLISIERUNG DER SUEBEN

Die Sueben, anfinglich im Gebiet der Havel und Spree wohnend,
von Cisar zuerst erwahnt, waren im Jahr 409, gefiihrt von ihrem
Konig Hermerich, mit Alanen und Wandalen nach Spanien ge-
kommen. Hier bildeten sieim Norden und Nordwesten ein eigenes
Konigreich mit der romischen Provinz Gallaecia (Galicien) als
Zentrum. Erst um 450 unter Kénig Rechiar katholisch geworden,
wechselten sie in eineinhalb Jahrhunderten, aus denen wir sehr
wenig iiber sie wissen, noch viermal die Konfession, wurden sie
arianisch, katholisch, wieder arianisch, bis sie, in den Westgoten
aufgehend, 589 endgiiltig zum Katholizismus iibertraten.®

Der hiufige Glaubenswechsel zeigt, wie wenig wichtig die
Konfession den Sueben war. Als Heiden haben sie nicht das Chri-
stentum, als Arianer nicht die Katholiken verfolgt. Und als
Katholiken fiihrten sie Kriege wie die Heiden oder Arianer. Thr
erster katholischer Konig, Rechiar (448—456), heiratete eine aria-
nische Prinzessin, eine Tochter Theoderichs 1., und unternahm
noch mehr Feld- und Raubziige als sein heidnischer Vater. Er
verheerte und pliinderte das Baskenland, die Gegend von Zara-
goza, die Provinz Carthaginiensis und mehrmals und besonders
furchtbar und unter Bruch eines Friedensvertrages die Tarraco-
nensis, wobei er groffe Haufen von Gefangenen mit fortschleppte.
Schliefflich wurde er von dem wiederholt bei ihm vorstellig ge-
wordenen Westgoten Theoderich II. vernichtend geschlagen und
hingerichtet.®

Im Jahr 457 toteten die Westgoten auch den von ihnen einge-
setzten Statthalter der Sueben, den Warnen Agiwulf, da er sich
unabhingig zu machen suchte. Sein Gegenspieler, Suebenkdnig
Maldra, ein Brudermorder, wurde zwischen 458 und 460 ermor-



142 Die WESTGOTEN WERDEN KATHOLISCH

det, vermutlich durch seinen Neffen Frumari, dem dann wieder
Maldras Sohn Remismund, allerdings vergeblich, nach dem Le-
ben trachtete.!®

Ein frohliches Christentum, wie iiberall. Auch bei den West-
goten, wo Leowigild geschundene, aufsissige Bauern unter-
driickt, wo er ringsum gepliindert, erobert, einverleibt hat.

DER ARIANER LEOWIGILD
UND DIE KATHOLISCHE OPPOSITION

Aber Leowigild, dieser letzte arianische Westgotenkonig, starkte
freilich auch die Macht der Krone. Er verbesserte das Miinzsy-
stem, revidierte die Gesetze, fiigte fehlende ein, merzte tiberfliis-
sige aus. Er griindete als erster Germanenfiirst Stidte — die
wichtigste nannte er nach seinem Sohn Rekkared Reccapolis (am
oberen Tajo). In achtzehnjihriger Regierung fafite er das bereits
auseinanderbrockelnde Westgotenreich wieder zusammen. Selbst
der hl. Isidor von Sevilla, der Leowigilds Erfolge der Gunst des
Schicksals und der Tapferkeit seines Heeres zuschreiben méchte,
raumt ein, dafd den Goten, bisher blof auf einen kleinen Raum in
Spanien beschrinkt, nun dessen grofter Teil gehdrte. «Nur der
Irrtum der Ketzerei verdunkelte den Ruhm solcher Tapferkeit.»**

Das war natiirlich der entscheidende Punkt: «das verderbliche
Gift dieser Lehre», die «tddliche Seuche des Irrglaubens». «Erfiille
von der Wut arianischen Unglaubens, verfolgte er die Katholiken
und verbannte die Mehrzah! der Bischéfe. Er nahm den Kirchen
ihre Einkiinfte und Privilegien, trieb durch Schreckmittel viele
zum Ubertritt in die arianische Pestilenz, noch mehr gewann er
dafiir ohne Verfolgung durch Gold und Geschenke. Er wagte
sogar aufler anderen ketzerischen Schiandlichkeiten die Katholi-
ken umzutaufen, und zwar nicht nur Laien, sondern auch Mit-
glieder des Priesterstandes, so den Vincentius von Caesaraugusta,
der aus einem Bischof ein Apostat wurde und sozusagen aus dem
Himmel in die Hélle geschleudert wurde.»*?



DER ARIANER LEOWIGILD UND DIE KATHOLISCHE OPPOSITION 143

In Wirklichkeit betrieb Leowigild gegeniiber dem grundsatz-
lich intoleranten Katholizismus, der sich im westgotischen Reich
noch gefestigt hatte, lange eine ausgesprochene Entspannungspo-
litik. Viele Kloster konnten unter ihm gegriindet, viele katholi-
sche Kirchen gebaut werden. Den aus Afrika iibersiedelten Abt
Nanctus und seine Monche stattete der Konig personlich mit
Grundbesitz aus. Ja, er kam selbst theologisch den Katholiken
durch Zugestindnisse in der Trinitdtslehre entgegen.

Nicht genug. Er betete in ihren Kirchen und an Grabern ihrer
Mirtyrer. «Ganz offensichtlich sollte ein friedlicher Aus-
gleich . . . angestrebt werden» (Haendler). Blieben diese Vermitt-
lungsversuche freilich erfolglos, konnte er auch scharf reagieren
und katholischen Kirchen Einkiinfte und Giiter zugunsten ariani-
scher entziehen. Nur gegen den Klerus wandte er sich dann, nicht
gegen die Katholiken insgesamt. Und die strengste nachweisbare
Strafe war nicht etwa die Hinrichtung, wie Gregor von Tours
behauptet, sondern die Verbannung. Sogar in den Jahren der Re-
bellion der Katholiken, zwischen 580 und 585, erlitt die Romana
religio zwar erhebliche, aber nicht entscheidende Einbuflen.'s

Leowigild, der zwei S6hne aus erster Ehe hatte, vermahlte Her-
menegild §79 mit der jungen Frankenprinzessin Ingunde, einer
Tochter Konig Sigiberts 1. von Metz und der Brunichild. Als einst
diese und ihre Schwester Galswintha aus dem westgotischen K6-
nigshaus die Frankenkénige Sigibert 1. und Chilperich 1. heirate-
ten, wurden beide Arianerinnen katholisch. Jetzt erwartete man
natiirlich, daf8 die katholische Ingunde den arianischen Glauben
annahm. Doch als die Zwolfjahrige Anfang 579 die westgotische
Grenze kaum iiberschritten hatte, trat ihr bereits Phronimius, der
Bischof des septimanischen Agde, entgegen und mahnte sie, «sich
niemals durch das Gift des ketzerischen Glaubens zu beflecken».'*

Auch weiterhin horten die Katholiken nicht auf, die am Hof
von Toledo Vermahlte zu beknien. Wie so oft schon gefihrdete
(und spaltete) der konfessionelle Gegensatz auch jetzt das West-
gotenreich. Hermenegilds Mutter war Tochter des Befehlshabers
Severianus in der Carthaginiensis, der byzantinischen und eifrig
katholischen Siidprovinz. Seine Onkel waren die drei katholi-



144 Die WESTGOTEN WERDEN KATHOLISCH

schen Bischofe Leander, Fulgentius und Isidor von Sevilla. Leo-
wigilds zweite Frau aber, Goswintha, Witwe seines Vorgiangers
Athanagild (S. 140), eine eifrige Arianerin, versuchte sofort, In-
gunde zum Arianismus zu bekehren; zunichst sehr freundlich,
zuletzt, nach Gregor, mit Hinden und Fiien. Sie trat sie blutig
und lief sie nachts in einen Fischteich werfen. Leowigild selbst
vermittelte und trennte die Streitenden, indem er das junge Paar
nach Sevilla entfernte, wo der Halbgote Hermenegild als Statt-
halter seines Vaters residierte.!*

EIN REBELL UND VERRATER WIRD HEILIG

In Sevilla steckte sich der Monch und spatere Orts- und Erzbi-
schof Leander, Bruder der Mutter Hermenegilds, hinter die
katholische Frankenprinzessin, die damit in den Bannkreis einer
ganzen heiligen Familie (spanisch-byzantinischer Abstammung)
geriet. Der hl. Leander war der Bruder und Amtsvorginger des hl.
Isidor, Erzbischofs von Sevilla, Bruder auch des Bischofs Fulgen-
tius von Astigi (Ecija) und Bruder der hl. Florentine. Wie hitte der
Katholizismus da nicht florieren sollen!

Dem hl. Leander gelang denn auch gleich ein doppeltes Werk:
Hermenegilds Ubertritt zum Katholizismus noch 579 — und seine
Rebellion gegen den eigenen Vater 580. Zuvor freilich versicherte
der erste spanische Heilige aus kéniglichem Geschlecht sich noch
der Mitwirkung der verfeindeten Nachbarreiche: des katholi-
schen Byzanz, dem er die von seinem Vater eroberten Gebiete in
Andalusien mit Cérdoba abtrat, des katholischen frankischen
Konigs und des katholischen Suebenkonigs Miro.

Erst nachdem diese «jugendliche und heldenmiitige Person»
(Grisar SJ) derart das Vertrauen seines Vaters miffbraucht und ihn
von drei Seiten eingekreist hatte, erklarte er sich selbst in Sevilla
zum Konig, brachte zahlreiche andere Stidte und Kastelle auf
seine Seite und schlug im Winter 579/580 gegen den véllig Giber-
raschten Leowigild los. Doch verstand dieser, trotz zunichst



EIN REBELL UND VERRATER WIRD HEILIG 145

schwerer Bedringnis, seine Gegner diplomatisch zu trennen.
Nachdem er 581 noch im Norden die Basken bekampft, vielleicht
ebenfalls Verbiindete Hermenegilds, dann die Byzantiner durch
die hohe Summe von 30 ococo Solidi zur Desertion gebracht hatte,
schlof8 er 583 Sevilla ein.'¢

Der hl. Erzbischof Leander, offenbar wegen Aufhetzung zur
Empérung von Leowigild verbannt, war inzwischen nach Kon-
stantinopel geeilt, wohin die Byzantiner auch Ingunde und deren
kleinen Sohn Athanagild schickten; doch starb sie bereits auf der
Reise, und Athanagild, anscheinend nach wenigen Jahren, in
Konstantinopel. Erzbischof Leander aber, der dort Freundschaft
mit dem spateren Papst Gregor 1. schlof, suchte Kaiser Tiberios
zu einer militarischen Intervention zugunsten Hermenegilds auf-
zustacheln, hatte allerdings kein Gliick, da die Truppen fiir
Spanien fehlten."”

Anfang 5§84 brach in Sevilla der Widerstand zusammen. Der
zum Entsatz herbeigeeilte katholische Suebenkénig Miro, der
Leowigild schon frither bekriegt und 574 mit den Franken ein
antigotisches Biindnis betrieben, wurde von Leowigild auf dem
Weg nach Sevilla umzingelt und zum Vasallen gemacht, 585 das
Suebenland dem westgotischen Reich angegliedert.

Hermenegild hatte Sevilla vor dessen Fall verlassen und bei den
Byzantinern in Cérdoba Zuflucht gesucht. Die aber lieflen ihren
Verbiindeten im Stich. Gegen viel Geld gaben sie ihn preis und
traten auch die seit 579 besetzten Gebiete wieder ab. Hermene-
gild, nach Valencia und Tarragona verbannt, wurde hier, nach
mehreren gescheiterten Versdhnungsversuchen Leowigilds, 585
getotet. Bruder Rekkared hatte geschworen, ihm werde nichts
Schimpfliches geschehen.

Das Motiv ist unklar, ungewif$ auch, ob Leowigild selbst seine
Hinde im Spiel hatte — jedenfalls eine «Passion», «wiirdig der
alten Martyrer» (Daniel-Rops). «Toll vor Wut», behauptet dieser
katholische Historiker, «gibt schliefflich Leuwigild den Befehl,
und der Herzog Sisbert enthauptet Hermenegild in seinem Ker-
ker. Es war am Vorabend von Ostern 585, ein schoner Tag, um als
Martyrer zu sterben.» Und ahnt offenbar gar nicht die Ironie



146 Die WESTGOTEN WERDEN KATHOLISCH

seiner Worte: «Der Karsamstag des Jahres 585 war das blutige
Morgenrot des Katholizismus in Spanien.»!®

Bereits Papst Gregor 1. 12t Hermenegild sterben wegen seiner
standhaften Weigerung, Arianer zu werden und an Ostern die
Kommunion aus der Hand eines arianischen Bischofs zu emp-
fangen! Er macht den ungetreuen Sohn und Rebellen, den «Kénig
Hermenegild», zum katholischen Martyrer, zum schuldlosen Op-
fer des arianischen Fanatismus. Und je mehr man sich von den
Ereignissen, den Tatsachen, entfernt, desto makelloser gerat der
Heiligenschein um den Kopf des Verriters, bis ihn 1586 der «ei-
serne Papst» Sixtus V. heiligspricht.

Doch noch der vom Vater ins Verlies entsandte Rekkared, bald
darauf selbst katholisch, fand fiir den Bruder keine Entschuldi-
gung. Denn «welcher gerechte Grund konnte bestehen, gegen den
Vater die Waffen zu richten?»

Sogar fiir die katholischen Bischofe Johann von Biclaro, Gre-
gor von Tours und Isidor von Sevilla ist Hermenegild nur der
durch einen blutigen Biirgerkrieg niedergerungene Rebell. Alle
drei nennen ihn «Emparer». Bischof Johann, einst von Leowigild
doch verbannt, registriert gleichwohl Jahr um Jahr mit unver-
hohlener Genugtuung die Niederlagen des ungetreuen Sohnes.
Und auch Bischof Gregor, der Hermenegild um ein Jahrzehnt
iiberlebt, sieht mit den meisten alten, auch katholischen Autoren
in dem perfiden Prinzen, den er einmal sogar «elend» (miser)
nennt und entschieden verurteilt, keinen Heiligen — obwohl er
dies im Lichte des bekannten Helvétius-Wortes von den tausend
heiliggesprochenen Verbrechern nur allzusehr ist.*®

Ingundes katholische Verwandte im Frankenreich, denen es
doch sonst auf etwas BlutvergiefSen wahrhaftig nicht ankam, er-
regten sich jetzt allerdings nicht wenig. Und Konig Guntram, der
Heilige, begann einen besonders um Nimes und Narbonne sich
abspielenden krifteverzehrenden Krieg; angeblich natiirlich we-
gen der Hinrichtung des Hermenegild, die, gut christ-katholisch,
geracht werden sollte. In Wirklichkeit wollte Guntram das den
Westgoten gehérende Septimanien (das jetzige Languedoc) er-
obern. Auch Brunichilds Sohn Childebert 1l. beteiligte sich als



EN REBELL UND VERRATER WIRD HEILIG 147

Bruder Ingundes daran, wihrend Fredegunde mit Leowigild Be-
ziehungen ankniipfte.

Nach griindlichen Vorbereitungen stief§ ein burgundischer
Heerbann §85 schwer brandschatzend in die Rhénegegend, ein
aquitanischer gleichzeitig nach Septimanien vor. Zudem lief eine
Flotte nach Galicien {Gallaecia) aus. Doch wurde Guntrams Ar-
mada ginzlich vernichtet, das Invasionsheer bei Carcassonne
schlimm geschlagen. Nach Gregor kamen dabei etwa 5000 Fran-
ken um und mehr als 2000 gerieten in Gefangenschaft. Beide
frainkischen Verbande warfen die Westgoten unter Rekkared wie-
der auf frankisches Gebiet, wo sie, wie so oft, noch ungezahlte
Grausamkeiten und Riubereien begingen, besonders in der Pro-
vence, die dann, im Gegenzug, auch Leowigilds Sohn Rekkared
mehrmals verwiistet und ausgepliindert hat.?®

Leowigild aber betrieb nach seinen anfinglichen Ausgleichs-
versuchen zwischen beiden Konfessionen jetzt begreiflicherweise
eine scharfe antikatholische Politik, wobei er sich auch der aria-
nischen Kirche bediente, die er beherrschte, ja, deren Glaubens-
fragen er als oberste Instanz entschied. Auch die Sueben, die er
seinem Reich eingegliedert, suchte er wieder dem Arianismus
zuzufiihren. Vergeblich. Daf er selbst, ehe er §86 in seiner Haupt-
stadt einer schweren Krankheit erlag, auf dem Totenbett katho-
lisch wurde, wie katholische Kreise bald darauf kolportierten,
war eine der hiufigen Liigen dieser Art.

In der kirchlichen Uberlieferung erscheint der letzte arianische
Herrscher der Goten und einer ihrer bedeutendsten iiberhaupt
fast stets als leibhaftiger Antichrist, als vom «Wahnsinn der aria-
nischen Gottlosigkeit erfiillt», wie Isidor von Sevilla, ein Schwa-
ger des Konigs, schreibt. «Viele Leute trieb er mit Gewalt in die
Arme der arianischen Pest. Die meisten aber brachte er ohne
Verfolgung um ihr Heil durch die Verlockungen mit Gold und
Geschenken.» Noch im 20. Jahrhundert geifSelt Jesuit Grisar Leo-
wigild als «entmenschten Vater» und fabuliert: «Wie in den
Zeiten der ersten Martyrer, die der Spanier Prudentius so ergrei-
fend besungen hatte, fiillten sich damals wieder die 6ffentlichen
Gefingnisse; viele wurden gegeiffelt und unter Qualen getétet. »



148 Die WESTGOTEN WERDEN KATHOLISCH

Tatsichlich jedoch «kann von einer Verfolgung keine Rede
sein . . . im duflersten Fall kam es zu Verbannungen» (Claude).?!

«...VON DER GLUT DES GLAUBENS ENTBRANNT»
ODER «KATHOLIK WERDE ICH NIEMALS»

Noch kein Jahr nach Leowigilds Tod trat sein Sohn Rekkared
(586—601), Halbgote wie Hermenegild, zum Katholizismus iiber,
zum wenigsten, gewif3, aus religiosen Griinden. Vielmehr wollte
er zur Festigung seiner Innen- wie Auflenpolitik die stiarkere Kir-
che als Bundesgenossen, wollte er zu der vom Vater geschaffenen
stabilen staatlichen Einheit noch eine stabile religiose dazu.

Und Rekkared, der Katholik, war natiirlich von véllig anderem
Schlag, «ein frommer Mann und seinem Vater ganz unihnlich»,
versichert Bischof Isidor. «<Ein Mann des Friedens» war Konig
Rekkared, «des Glaubens. Denn gleich zu Anfang seiner Regie-
rung trat er zum katholischen Glauben iiber und veranlafite das
gesamte Gotenvolk, die Seuche des eingewurzelten Irrglaubens
abzuschutteln . . . Er erklarte sich laut dafiir, daff die drei Perso-
nen in Gott eins seien, daff der Sohn vom Vater «consubstantia-
liter> gezeugt sei ...» O der «Mann des Friedens», «des
Glaubens», der «fromme Furst»! Er «war sanft und mild, von
auflerordentlicher Herzensgiite», weif8 der hl. Isidor weiter. «Er
war so freigebig . . . er war so milde, daff er dem Volk die falligen
Steuern oftmals erlief$», behauptet der Heilige. «Viele beschenkte
er mit Giitern, noch mehr erhéhte er in Rang und Wiirden. Sein
Geld verteilte er unter die Armen, seine Schitze unter die Bediirf-
tigen ...» Ja, alles «<zum allgemeinen Besten», ganz besonders
natiirlich zum Besten des Klerus. Denn selbstverstindlich gab er
der hl. Kirche zuriick, was ihr gehérte, «die Kirchengiiter, die
seines Vaters frevelhafte Habgier dem Fiskus zugewiesen .. .»
Aber sonst gab er nichts, behielt er alles, alles, was der alte Herr
genommen, geraubt, alles, was «sein Vater erobert hatte, erhielt
er dem Reich .. .»



«...VON DER GLUT DES GLAUBENS ENTBRANNT» 149

Nicht genug der edlen Taten: «Auch fithrte er ruhmreiche Krie-
ge gegen feindliche Volkerschaften, und sein Glaube gab ihm
Kraft dazu»; solche Kraft, daff der «Mann des Friedens» einmal
«Tausende von Feinden in der Schlacht erschlagen» lief§, Franken
tibrigens, also Katholiken. Ja, die Kraft «des Glaubens»! Und «des
Friedens»! «Auch gegen die Ubergriffe der Rémer», gleichfalls
katholisch, «und die Einfille der Basken erhob er o6fters das
Schwert. So fiihrte er nicht nur Krieg, sondern schien auch sein
Volk, wie die Ringer in der Ringbahn, durch Ubung zur Schlag-
fertigkeit zu erziehen . . .»%

Ist das kein herrlicher Glaube? Keine herrliche Religion? Keine
grandiose Kirchengeschichtsschreibung? Der Erguff eines Bi-
schofs, eines Heiligen, eines Kirchenlehrers, eine einzige Mixtur
aus dreister Unverschiamtheit, Widerspriichlichkeit und Heuche-
lei. Mit einem Wort: katholisch!

Der Arianismus brach nun im ganzen Reich zusammen, freilich
nicht ohne heftige, von Bischofen und Grafen geschiirte Wider-
stinde, Aufstinde, besonders in Septimanien sowie im ehemali-
gen Suebenland.

Zwar trat ein Teil des arianischen Episkopats sofort zu Rek-
kared iiber. Doch das Volk, dessen Konversion der Konig gleich-
falls verlangte, zogerte. Es kam zu einer schweren Revolte in
Narbonne unter dem arianischen Bischof Athaloc und den beiden
reichen Grafen Granista und Wildigern, denen sogar die Franken
zu Hilfe eilten, natiirlich nur, um nach altem Brauch «im Triiben
zu fischen» (Dannenbauer), diesmal vergeblich. Den Fiihrer einer
weiteren Verschworung, Graf Segga, der im Bund mit dem Aria-
nerbischof von Mérida, Sunna, stand, hatte Rekkared 588 mit
zwei abgehackten Hinden in die Verbannung geschickt.??

Anfang 589 flackerte die Empdrung sogar in der Hauptstadt
auf. Leowigilds Witwe Goswintha und der arianische Bischof
von Toledo, Uldida, beide kurzfristig katholisch geworden, kehr-
ten zum Arianismus zuriick. Uldida wurde, wie viele andere
arianische Episkopen, verbannt, die greise Kéniginwitwe «starb»
bald darauf, wahrscheinlich eines nicht freiwilligen Todes. Eine
Konspiration im nichsten Jahr, die den dux Argimund an Rek-



150 Die WESTGOTEN WERDEN KATHOLISCH

kareds Stelle setzen sollte, endete mit einer Hinrichtung, wihrend
man Argimund selbst ausgepeitscht, geschoren, verstimmelt und
auf einem Esel durch Toledo gezerrt hat.**

Endlich dachten die Goten, die einst, schreibt Bischof Isidor,
das «verderbliche Gift» des Arianismus, «die Irrlehre», so begie-
rig eingesogen und gar lang behalten, «an ihr Seelenheil, sagten
sich von dem tiefeingewurzelten Irrglauben los und gelangten
durch Christi Gnade zum alleinseligmachenden, katholischen
Glauben» — Alleluja!®*

Auf dem 3. Konzil von Toledo im Mai §89, zu dessen wiirdiger
Vorbereitung ein dreitagiges, vom Konig befohlenes Fasten ge-
hérte, trat ein Teil der Arianer zum Sieger Gber. Der Konig
erklirte den Katholizismus zur offiziellen Staatsreligion und be-
gann, den Arianismus schnell und vollstindig auszurotten: durch
Zerschlagung seiner Kirchenorganisation, durch AusschlieBung
der Arianer von allen 6ffentlichen Amtern und Verbrennung ihrer
heiligen Biicher. Nicht zu Unrecht konnte Rekkared erkliren:
«Auch ich bin, wie thr an meinen Taten seht, von der Glut des
Glaubens entbrannt . . .» Der Madrider Historiker Antonio Bal-
lesteros y Beretta aber behauptet: «Mit der Bekehrung des Konigs
Rekkared nahmen die Verfolgungen ein Ende, und fiir die spani-
sche Kirche begann eine ihrer glanzvollsten Zeiten.» In Wirklich-
keit verfolgten Rekkared und die Bischofe die Arianer derart
grindlich, daf§ man nach seiner Regierung von Arianern in Spa-
nien nichts mehr hore.*

Und die Bischofe, angefiihrt von keinem anderen als Leander
von Sevilla, der «Seele dieser Versammlung» (Ballesteros), der auf
dem Konzil «de triumpho ecclesiae ob conversionem Gothorum»
sprach, waren natiirlich von Rekkared, der sich selbst als «Apo-
stelkdnig» sah, begeistert. Sie erkannten ihm «apostolisches Ver-
dienst», ein «apostolisches Amt» zu, feierten ihn als wahrhaft
katholisch, als «neuen Konstantin», «allerheiligsten Kénig», sie
erachteten ihn als kaisergleich und «voll des gottlichen Geistes».

Der Arianismus wurde auf dem Konzil, auf dem ein kleiner Teil
der haretischen Pralaten, vier Westgoten und vier Sueben, zusam-
nien mit anderen Priestern und den vornehmen westgotischen



«. .. VON DER GLUT DES GLAUBENS ENTBRANNT» I5X

Adligen, zum Katholizismus konvertierte, verdammt, auch das
Judentum schweren Pressionen ausgesetzt, die Kirchensklaverei
zugunsten des Kirchenbesitzes verschiarft und das nunmehr fast
alle Untertanen umfassende katholische Staatskirchentum in Spa-
nien begriindet. Der Westgotenkonig, jetzt jeweils vom Erzbi-
schof von Toledo geweiht, galt als «Gesalbter des Herrn». Und
nach der Toleranz der arianischen Herrschaft in Spanien erfillte
der Katholizismus dort mit Terror und Grausamkeit das kom-
mende Jahrhundert.?”

Der Metropolit von Sevilla aber, der hl. Leander, wohl der
einfluffreichste Kirchenpolitiker des Landes damals, vermittelte
den Verkehr zwischen Konig und Papst. Ehrerbietigst schrieb ihm
der spanische Konvertit, freilich erst drei Jahre nach der Wahl
Gregors 1. Und dieser war voller Anerkennung fiir die «Verdien-
ste» des K6nigs — wie noch alle Papste ihre hohen Handlanger auf
der benachbarten Halbinsel lobten, bis zu Pius XII. und General
Franco. Gregor I. schickte kostbare Reliquien, sah angesichts von
Rekkareds grandioser Leistung die eigenen Bekehrungsunterneh-
men fast verschwinden und jubelte: «Mit Worten, trefflichster
Sohn, vermag ich meine grofle Freude nicht auszudriicken iiber
das Werk, das Du geleistest, und iiber das Leben, das Du fiihrst.»
Mit den obligatorischen Reliquien trafen die nicht minder obli-
gatorischen Belehrungen, richtiger Regierungsanweisungen, am
spanischen Konigshof ein. Und Rekkared, der dem Papst einen
kostbaren Kelch fiir St. Peter schickte, pflegte den Kontakt nicht
zuletzt wegen seines Konflikts mit den Byzantinern.?®

«Er war sehr friedliebend, und wenn er einzelne Kriege fithrte,
so geschah es fast nur, damit sein Volk der Waffen nicht entwohnt
wiirde», schreibt ein moderner Katholik von Rekkared, der seine
zahlreichen Kriege (gegen Franken, Burgunder, Byzantiner, Bas-
ken) offenbar nur als eine Art Volksleistungssport betrieb. Und
ein Zeitgenosse, der hl. Isidor von Sevilla, seinerseits als «Leuchte
des Jahrhunderts» angesehen, preist nicht nur Rekkared, der
Feinde scheren, peitschen, verstiimmeln und téten lieff, sondern
auch die Totschlagkiinste seines Volkes: bewahrten doch «die Go-
ten sich ihre Freiheit mehr durch Kampf als durch friedliche



152 Die WESTGOTEN WERDEN KATHOLISCH

Unterhandlungen ... In den Kiinsten der Waffen sind sie sehr
ausgezeichnet und kdmpfen nicht nur mit Stofflanzen, sondern
auch zu Pferde mit Wurflanzen. Andererseits verstehen sie sich
nicht nur auf den Reiterkampf, sondern auch auf das Gefecht zu
Fuf§ . . . Sie lieben es sehr, sich im Speerwurf und Scheingefecht zu
iiben; kriegerische Spiele veranstalteten sie taglich. Die einzige
Ubung im Kriegswesen, die ihnen noch fehlte, war die im See-
krieg. Aber nachdem Fiirst Sisebut durch die Gnade des Himmels
auf den Thron berufen war, kamen sie durch seine Bemiithungen
so weit in kriegerischer Tichtigkeit, daf sie nicht zu Lande, son-
dern auch zu Wasser kampfgeriistet dastanden, und ihnen selbst
die rémischen Soldaten untertinig dienten, wie ihnen so viele
Vélker und ganz Spanien gehorsam war.» «Alle Volker Europas
zitterten vor ihnen .. »%

Genau dies ist — hier durch einen Heiligen und Kirchenlehrer (!)
bekundet — der Katholizismus, wie er bereits zwei Jahrtausende
weltgeschichtlich sich auswirkt, richtiger auswiitet: einerseits
Bergpredigt, Feindesliebe, Friede, Freude, andererseits Stofflan-
zen, Fugefecht, Reiterkampf, Seekrieg — und alle Volker zittern!

Gemeinsam mit den Bischéfen macht Rekkared dem Arianis-
mus in Spanien fiir immer den Garaus, macht er die Kirche zu
einem Instrument der Unterdriickung, wie man dies nie zuvor in
gotischer Geschichte gekannt. Jede christliche Opposition wird
zerschlagen, Arianern der Staatsdienst verboten, das gesamte
arianische Kirchengut zugunsten der katholischen Bistiimer ein-
gezogen und dem konvertierten Klerus das Zolibat aufgenotigt.

Es kam auch zu Zwangsbekehrungen. Ein Teil des arianischen
Episkopats hat, wie Bischof Uldida oder der hartnickige Ober-
hirte von Mérida, Sunna, in der Verbannung den Tod gefunden.
«Catholicus numquam ero», soll Sunna auf Rekkareds Ubertritts-
forderung bekannt haben. «Katholik werde ich niemals, sondern
in dem Kult, in dem ich gelebt habe, will ich auch in Zukunft
leben oder fiir den Glauben, an den ich mich von Jugend an
gehalten habe, gern sterben!»

Viele arianische Bischofe aber wurden katholisch, wie unter
Leowigild viele katholische Kleriker, darunter Bischof Vincentius



«... VON DER GLUT DES GLAUBENS ENTBRANNT» 153

von Caesaraugusta, zur arianischen Reichskirche iibergetreten
waren. Nun begann das Biindnis des Staates mit der Catholica,
begann das, was. Bischof Johann von Biclaro die «renovatio»
nennt, die Haltung des «christianissimus imperator». Nach alter
katholischer Tradition lief Rekkared sofort alle arianischen Bi-
beln und Lehrschriften in Toledo 6ffentlich und restlos verbren-
nen. «Nicht ein einziger gotischer Text blieb in Spanien erhalten»
(Thompson).*®

Doch das war nun einmal der Geist der Zeit — und ganz im
Sinne des Heiligen Vaters.






7. KAPITEL

PAPST GREGOR 1. (590-604)

«In seinem Liber Regulae Pastoralis hat Gregor das Idealbild eines Seelen-
hirten entworfen. Es ist nicht zuviel gesagt, dafl er selbst in seiner gesamten
Amtstitigkeit dieses Ideal verwirklicht hat.» Der katholische Papsthistoriker

Franz Xaver Seppelt

«Gerecht und liebevoll wie gegen dic Armen und die wirtschaftlich Schwachen
war Gregor auch gegen die Sklaven, die Haretiker und die Juden.» Der ka-
tholische Theologe F. M. Stratmann?®

«Die Kirchengeschichte hat nicht viele Gestalten aufzuweisen, die mit dem-
selben Recht den Beinamen des Groffen erhalten haben.» Heinrich Kraft®

«Seine Haupttitigkeitsbereiche waren das Judentum, das Heidentum und
das Schisma. Alle drei Gruppen wurden von Gregor angegriffen, wobei er
Gewalt, Predigt oder Bestechung anwandte; manchmal sogar alle drei.»
Jeffrey Richards*

«. .. und durch den Weihrauchnebel andichtiger Verehrung strahlte sein
Bild mit dem Goldglanz des Heiligenscheins in iibernatiirlicher Vergrofe-
tung . . . ohne ein grofer Herrscher oder eine groe Personlichkeit zu sein.»
«Ein religiéser Papst war Gregor ohne Zweifel, aber religios doch nur im
Sinne seiner Zeit. Was das bedeutet, wie duferlich und fiir unser Gefiihl
abstoflend seine Auffassung vom Christentum war, bezeugen zur Geniige
die MaBregeln, dic er zur Bekehrung von Juden und Heiden angewandt
wissen wollte. Es ist noch nicht das Schlimmste, daf er gegen Widerstrebende
mit Priigeln, Folter und Kerker vorzugehen riet, mit naivem Zynismus emp-
fahl er sogar die Steuerschraube als Mittel der Bekehrung: den Ubertretenden
sollten Erleichterungen der Abgaben in Aussicht gestellt, Widerspenstige
durch Steuerdruck miirbe gemacht werden.» Johannes Haller*

«Sein Gesichtsausdruck war giitig; er hatte schone Hinde, mit langen spitz
zulaufenden Fingern, zum Schreiben gut geeignet.» Johannes Diakonus®

«Gregor ist weder philosophisch noch theologisch gebildet.» «Hicr enthiille
sich der tiefe Niedergang, den der Zusammenbruch ltaliens dber das Gei-
stesleben gebracht hat, in grausamer Nacktheit. Die Geistesarmut, der
Mangel an eigenen Gedanken, der Verfall des Geschmacks feiern hier Tri-
umphe wie sonst selten.» Heinrich Dannenbauer’






WELTFLUCHTIG UND KARRIEREGEIL

Neben Leo L. (II 5. Kap.) ist der hl. Gregor I. (590—604) der einzige
Papst — von iiber 260 — mit dem Titel eines Kirchenlehrers, der
einzige auch mit dem Beinamen «der Grofle», den er nicht ver-
dient, wie Haller sagt, weshalb ihn schon Mommsen einen im
Grund recht kleinen groffen Mann nennt. Doch wenigstens kam
er aus der «groffen Welt», entstammte der erste Monch auf dem
angeblichen Stuhl Petri (Il 55 ff.) dem Senatorengeschlecht der
Anicier, also reichem romischem Hochadel, de senatoribus pri-
mis, sagt Gregor von Tours (alle kirchlichen Schriftsteller betonen
die «edle» und/oder reiche Abkunft ihrer Helden). Und auch rein
dullerlich war das « Wunder seiner Zeit», der nur mittelgrofle, mit
winzigen gelblichen Augen, einer dezenten Hakennase und zwei
kirglichen Léckchen versehene Mann mit dem gewaltigen, fast
kahlen Schidel, ein Wunder fiir sich, nicht nur fiir seine Zeit.
Denn dies wahrhaft ungewohnliche Haupt vervielfiltigte sich
und konnte so, als hl. Reliquie, zugleich in vielen Stidten sein.
Konstanz, zum Beispiel, besaf Gregors Kopf, auch Prag, auch
Lissabon, auch Sens . ..

Gregor war um §73 praefectus urbis, hochster Zivilbeamter
Roms. Edelsteingeschmiickt und flankiert von bewaffneter Leib-
garde, residierte er in einem prichtigen Palast. Denn obwohl
schon «von Himmelssehnsucht angeweht», wie sein Vorwort zu
den «Moralia» bekennt, hielt er doch am schénen Schein, an
seiner «iufleren Lebenshaltung» fest und diente wohl gar nicht so
ungern «der irdischen Welt».®

Die Familie war in Rom, in der Umgebung Roms, besonders



158 PapsT GREGOR 1. (590-604)

aber in Sizilien begiitert. Beziehungen gab es bis Konstantinopel,
angeblich auch intensiv religidse. Reichtum und Religion schlie-
fen einander ja nicht aus. Im Gegenteil: wen Gott liebt, den
macht er reich, und natiirlich kommt er —ungeachtet aller Kamele
und Nadelohre — gerade so in den Himmel. Gregors reiche Sipp-
schaft hatte der Welt bereits zwei Papste geschenkt: Agapet 1. und
Felix I11., den er selbst seinen Ururgrofivater (atavus) nennt. Und
Mutter Silvia sowie die beiden Tanten, die Nonnen Tarsilla und
Aemiliana, machte die Kirche ebenfalls heilig. (Die libergrofle
Mehrheit der Heiligen seit dem 4. Jahrhundert entstammt reichen
oder doch vornehmen Hausern oder hat es wenigstens zum Bi-
schof gebracht. Heiligkeit nistet in hohen Rangen. Dort briitet sie
ihre Basiliskeneier aus. Die Heiligenviten betonen solche Abkunft
stets sehr. Gregors jiingste Tante aber, Gordiana, gleichfalls Non-
ne, entrann diesem selbstgewahlten Schicksal(sschlag) und zog
sich des Neffen Tadel zu, weil sie eine Ehe unter ihrem Stand
einging: mit ihrem Gutsverwalter.®

Gregor seinerseits, der das Weltende bevorstehen, fast schon
herbeigekommen, der sogar die Kirche nur noch als «altes
Wrack» sah, dem Wellensturm hoffnungslos preisgegeben,
stimmte bald seine Trauerdithyramben an. «Die Geifelschlige
der himmlischen Gerechtigkeit haben kein Ende», schrieb er —
und erwartete das Ende doch. Erdbeben und Hungersnot gab es,
Pestilenz, Zeichen am Himmel, feurige Schwerter, von Men-
schenblut gerotet. Die Acker waren verwiistet, Kastelle ge-
schleift, die Stidte zerstért. Rom selbst lag im Ruinenschutt,
entvolkert, dahin all sein Pomp, die mafflose Lust. Aber Gottes
Zorn drohte, «sein nahendes Gericht unter schrecklichen Pla-
gen». Ja, die Welt fand Gregor «alt und grau und durch ein Meer
des Jammers zum nahen Tod gleichsam hingedringt». Doch wer
Gott liebe, «soll iber der Welt Ende jauchzen . . .»*°

Schon zwischen seiner Wahl und Weihe am 3. September 590
hatte Gregor, vor Schwiche fast stindig bettlagrig, zur Bekimp-
fung der aus Agypten eingeschleppten Beulenpest aufgerufen, der
auch sein Vorginger Pelagius II. (S. 131 ff.) am 8. Februar 590
erlegen war. Gregor erklirte die Seuche selbstverstandlich als



WELTFLUCHTIG UND KARRIEREGEIL 159

Gottesstrafe, als Vergeltung fiir die Stinden der Langobarden, der
Heiden, der «Ketzer», verlangte deren Bekehrung «<zu dem wahren
und rechten katholischen Glauben», forderte Reue, Bufle, drei
Tage lang Beten und Psalmensingen, «solange es noch Zeit ist zu
Trinen». Also setzte er zwischen den Ruinen der geschlagenen
Stadt einen spektakuliren siebenfachen Bittgang in Bewegung —
Ferdinand Gregorovius it mit ihm «das Mittelalter Roms» be-
ginnen —, mit schauerlichen Trauerchoralen, mit Gebetsgeplapper
von allen moglichen heiligen Miartyrern aus, einschlieflich sol-
cher, die es nie gegeben; wie die in jener blutigen Schmieren-
komadie des hl. Kirchenlehrers Ambrosius von Mailand erfun-
denen Gervasius und Protasius (I 431 ff.). Verbliiffend denn auch
derErfolg. Meldetdoch dem hl. Gregor vonTours ein Augenzeuge,
damals seien «im Verlauf einer Stunde, wihrend das Volk die
Stimmenim Gebetzum Herrn erschallen lief$, achtzig Menschenzu
Boden gestiirzt und gestorben». — Immerhin: in Konstantinopel
soll die Pest zwischen 542 und 544 nach Gottes unerforschlichem
Ratschluf} 300 coo Menschen hinweggerafft haben.!

Inmitten all dieser grauenhaften Weltuntergangsstimmungen,
-visionen und -realititen (nicht nur die Pest ging um, auch antike
Tempel waren eingestiirzt, sogar papstliche Kornspeicher und
Kirchen) bereitete Gregor, den man den «letzten Rémer», den
«ersten mittelalterlichen Papst» genannt, erstaunlich zielstrebig
seine Karriere vor. Angeblich stieg er, gleich so manchem Heili-
gen Vater, aus lauter Bescheidenheit und monchischer Weltver-
achtung zur kirchlichen Spitzenposition auf. Tatsichlich aber
hatte er im damaligen Staat, hatte er als byzantinischer Prifeke
Roms keine Aufstiegschancen mehr, ging es ihm «weniger um die
Nachfolge Christi als um die der rémischen Casaren» (Misch).
Oder, so Ferdinand Gregorovius schon: «Das hochste Ziel, wel-
ches dem Nachkommen der Anicier winkte, konnte nur der
Thron des Bischofs sein.»

Ergo benutzte Gregor, einer der reichsten Minner Roms, sein
Vermégen zur Griindung von sechs «monasteria» auf seinem ita-
lischen und sizilischen Besitz. Auch das eigene Palais auf dem
Caelius (dem vornehmen Monte Celio) verwandelte er um §75 in



160 PapsT GREGOR 1. (590-604)

ein (spater spurlos verschwundenes) «Andreaskloster», um sich
von der Welt zuriickzuziehen und ganz ungeteilt Gott zu dienen -
und entging, wie er «freilich irrig» annahm, «nackend und blof}
dem Schiffbruch dieses Lebens». Dabei fastete und nachtwachte
der zwischen Uberschwemmungs- und Pestkatastrophen in dii-
sterem BuSwahn bald das Weltende erwartende Mann (der doch
die «so herrliche Ruhe» auch rithmt, die er im Kloster «genossen»)
angeblich derart, daf er in Ohnmacht fiel, an Magenkrimpfen litt
oder, so berichtete ein bei der Papstwahl anwesender frankischer
Diakon, «mit geschwichtem Magen kaum sich aufrecht halten
konnte». Gregor kasteite sich «bis zum Herzbruch», zu schweren
Gebresten, die er, zum Beispiel, «auf sich nimmt, um den Kaiser
Trajan aus dem Fegefeuer zu l6sen» (Keller).

579 wurde der Unehrgeizige einer der sieben Diakone Roms
(hohere Verwalter, denen die sieben kirchlichen Regionen der
Stadt unterstanden) und, im selben Jahr noch, romischer Apo-
krisiar (Geschaftstrager) am Kaiserhof, ein eigentlich erst durch
Kaiser Justinian institutionalisierter Posten mit betrachtlichen
Vollmachten, vergleichbar etwa den papstlichen Nuntien im Mit-
telalter. In Byzanz, wo Gregor zwischen 579 und 585 wirkte (nicht
ohne die stindige Gesellschaft seiner Vertrautesten aus dem An-
dreaskloster), sollte er zunichst die Gunst von Kaiser Tiberios II.
und (ab 582) die des Maurikios sowie, Hauptzweck der Sache,
schleunigst Militar und Geld zur Bekampfung der Langobarden
gewinnen. Sah sich doch Papst Pelagius «in solche Bedrangnis
gebracht», wie Gregor schrieb, «daff wir dem Untergange preis-
gegeben sind, wenn nicht Gott das Herz des frommsten Kaisers
ruhrt, seiner Knechte sich zu erbarmen» — der Schrei nach Militir
gegen, so Pelagius, «das gottloseste Volk». Denn wer wider den
Papst kimpft, ist immer gottlos! Apokrisiar Gregor kontaktierte
deshalb auch mit den Generilen Narses und Priscus, freundete

" sich, bei Priestern iiblich, mit den einfluffreichsten Frauen an, mit
Kaiserin Konstantina, der Prinzessin Theoktista, mit der Schwe-
ster des Maurikios, und hob dazwischen, strahlender Hohe-
punkt, den dltesten Kaisersohn aus der Taufe (was man sich
besonders zu merken hat).



DeR TITELSTREIT MIT DEM «FASTER» 161

590 gelangte er dann auf den papstlichen Thron — trotz aller
Schwiche und nur widerstrebend natiirlich. Das gehérte niche
bloff damals zum guten Ton, gehort zur Etikette, zur klerikalen
Heuchelei bis ins 20. Jahrhundert. Waren seinerzeit doch auch
geringere Kirchenamter so begehrt, da Kaiser Maurikios 592
(nach manchen war es 593) den Ubertritt von Soldaten ins Kloster
oder von Zivilbeamten in den Klerusstand verbot. Und Gregor
wuflte sehr gut, «einer, der das Weltkleid auszieht, um schnell ein
Kirchenamt zu iibernehmen, wechselt nur die Stellen, will aber
die Welt nicht verlassen».

Dachte er dabei vielleicht an sich? O nein. Er soll ja sogar, wie
freilich schon einst Kirchenlehrer Ambrosius (I 401), geflohen
sein, auch Kaiser Maurikios brieflich instindig gebeten haben,
ihn nicht zu erheben «zu solcher Ehre und Macht». Doch der Brief
wurde (un)glicklicherweise von Gregors Bruder Palatinus abge-
fangen, vernichtet und durch einen anderen Brief ersetzt, der
prompt die kaiserliche Zustimmung fand. So hatte gerade Gre-
gors «Bruder, der der Stadtprifekt» war, schreibt Haller, an
dieser Papstwahl «wesentlichen Anteil». Dem Patriarchen von
Konstantinopel aber macht Gregor freundliche Vorwiirfe, seine
Wahl und die damit verbundene Biirde nicht verhindert zu haben,
nennt sich ihm gegeniiber einen unwiirdigen, kranken Mann -
und geht bald energisch gegen den Patriarchen vor.'*

DER TITELSTREIT MIT DEM «FASTER»,
DIE «SUCHT NACH EIGNEM RUHM»

Zunichst zwar hat Gregor den wegen seiner Askese weithin be-
wunderten Patriarchen Johannes 1V. von Konstantinopel, den
«Faster» (582-595), geschatze, er ist sogar mit ihm befreundet
gewesen. Er hatte ihn als Apokrisiar kennen- und achten gelernt,
«einen sehr bescheidenen, bei allen beliebten Mann», wie er selbst
sagte, «der sich mit Almosen, guten Werken, mit Beten und Fasten
beschaftigte». Mit alldem konnte Gregor ja einverstanden sein.



162 PapsT GREGOR L (590-604)

Anders wenn es um Titel und Rechte, vermeintliche oder wirk-
liche Vorrechte ging; beispielsweise um den Titel eines «okono-
mischen Patriarchen», den Johannes seit dem Jahr 588 fithrte, der
im Osten aber schon seit etwa einem Jahrhundert tiblich war.

Einen solchen VerstoR gegen die «Demut des bischéflichen Am-
tes», solche «Herrschaftsgeliiste» des byzantinischen Hofpatriar-
chen, konnte der wahre episcopus universalis nicht hinnehmen.
Seine Vorganger, die rémischen Bischofe, hatten sich zwar den
papstlichen Primat iiber Jahrhunderte hinweg, aus Machtsucht,
aus purer Herrschgier, erschlichen (II 55 ff.), und die Bestreitung
dauerte bis in die Neuzeit fort (I 87 ff.). Doch seit Kaiser Justi-
nian I. wurde dem Rémischen Stuhl der Glaubensprimat und die
erste Stelle gesetzlich zuerkannt.

Bereits Vorganger Pelagius hatte so gegen die «térichte und
anmaflende» Bezeichnung des Patriarchen protestiert. Gregor
fand den Titelstreit eigentlich «armselig», behauptete aber, gegen
die Arroganz des Patriarchen nicht seine Sache zu verteidigen,
sondern die Gottes. Auch nannte er sich selber, nach einem au-
gustinischen, dann in den Papsturkunden beibehaltenen Wort,
demiitig «Knecht der Knechte Gottes» (servus servorum Dei),
schrieb jedoch auch: «Ich bin aller Bischéfe Knecht, sofern sie
bischoflich leben. Wer aber aus Sucht nach eitlem Ruhm und
wider die Satzung der Vater seinen Nacken erhebt, der wird, so
hoffe ich zu Gott, mir den Nacken selbst nicht mit dem Schwert
beugen.» «Er kimpfte in Demuth um die Weltherrschaft der Kir-
che und in der Kirche», formuliert Ludo Moritz Hartmann,
«ebenso wie sein Rivale, der asketische Patriarch Johannes der
Faster.»

Sie streiten gern. Auch Gregor stritt gern. Und in Demut.

Schon in einer fanatischen Pfaffenkontroverse (582) mit dem
Vorginger des Johannes, Eutychius, der lehrte, bei der «Aufer-
stehung» wiirden die Korper stofflos werden, hatte Gregor dies
bestritten und erreicht, dafl der Kaiser das Buch des Patriarchen
verbrennen lieB. (Beide Kampfhihne waren danach derart er-
schopft, daff Gregor schwer erkrankte, Eutychius starb.) Und der
Titelstreit setzte sich noch unter dem Nachfolger des Johannes



DER TITELSTREIT MIT DEM «FASTER» 163

fort, die Entfremdung zwischen beiden Kirchen, das Auseinan-
derdriften von Byzanz und dem Westen. Bereits ein Jahr nach
Gregors Tod wirft ihm kein anderer als Nachfolger Papst Sabi-
nianus «Sucht nach eigenem Ruhm» vor.??

Das hitte man gewiff schon vielen Pipsten attestieren konnen,
den scheinbar demiitigsten noch, etwa Gelasius 1. (492—496). Wie
Gregor sich nicht wiirdig fiihlte, so versaumte auch Gelasius nicht
die Versicherung seiner volligen Unwiirdigkeit. Und wie Gregor
sich «Knecht der Knechte Gottes» nannte, so beteuerte Gelasius,
«der Geringste aller Menschen» zu sein (sum omnium hominum
minimus), und forcierte doch wie kein Papst vor ihm seinen Rang
und Vorrang, und zwar gegeniiber allen anderen Priestern nicht
nur, sondern, in seiner sogenannten Zwei-Gewalten-Lehre, auch
gegeniiber dem Kaiser, der vor ihm «fromm den Nacken» zu
beugen habe (Il 324 ff.).

O diese Demiitigen!

Patriarch Johannes IV. freilich nahm die Sache, wie es scheint,
gelassen. Er reagierte mitunter nicht oder schrieb an Gregor, wie
dieser selbst fand, dufferst freundlich und verniinftig. Doch den
Titel, den «verderbten», den «hochmiitigen» Titel, das «pestar-
tige Wort», wie Gregor donnerte, nahm jener gelegentlich weiter
in Anspruch; er kehrte auch in den Akten der Kirche von Kon-

- stantinopel immer wieder, was den Papst besonders reizte. Er zog
alle Register. Er schrieb stets von neuem, erging sich in unbe-
stimmten Drohungen. Er befahl seinem Apokrisiar (der offenbar
in dem von Gregor so hochgespielten Titelstreit eine andere Auf-
fassung vertrat), sich der Kirchengemeinschaft mit Johannes zu
enthalten. Er beschuldigte ihn, seinen Nachfolger Papst Sabinian,
den Kaiser, der Gregor brieflich zur Zurtickhaltung, zum Frieden
drangte, falsch zu informieren, doch firchte er nichts, posaunte
er pathetisch, «aufler dem allmichtigen Gott».

Der Papst erhitzte sich immer mehr. Er wandte sich an den
Patriarchen Eulogius von Alexandria, der indes den Zorn des
Roémers so wenig verstand wie der gleichfalls von ihm behelligte
Patriarch Anastasius von Antiochien, der ihn vor Hochmut, vor
Neid warnte, so dafl Gregor sein Brief «stechend wie eine Biene»



164 PaprsT GREGOR I. (590-604)

erschien. Auch der General Narses suchte ihn zu beruhigen. Doch
Gregor drohte, verdammte, erging sich in Hohn. Er kanzelte den
im Grunde so friedfertigen Johannes ab, beschimpfte ihn als
Nachahmer Luzifers, den Vorboten des Antichrist. In apokalyp-
tischen Tonen beschwor er das Wiiten der Pest und des Schwertes,
«Volk erhebt sich gegen Volk, der ganze Erdkreis ist erschiittert».
Ganze Stidte sah der Papst vom Erdboden verschlungen, sah
wieder einmal die Prophezeiung der Endzeit erfiille. Und alles nur
wegen eines schon an die hundert Jahre iiblichen Titels, alles nur
weil er ehr-, eifer-, herrschstichtig, weil er gierig auf den Vorrang
war, den Primat, den er bedroht sah, ganz unnétigerweise, was
die Ironie der Sache noch erhéht.

Dabei belehrte er den Patriarchen ausgerechnet tber die De-
mut. Er bezichtigte ihn der «Eitelkeit», «Torheit», warf ihm den
steifen Nacken des Hochmuts vor, die Storung des Friedens der
ganzen Welt. Er verlangte vom Kaiser, den «bosen Titel» zu un-
terdriicken, den Patriarchen «durch die Befehle meines aller-
frommsten Herrn» zu zwingen, ihn zu binden «mit den Fesseln
der kaiserlichen Gewalt». Und da der Kaiser eigentlich so wenig
einen Grund fiir Gregors Gezeter sah wie die Patriarchen, steckte
sich der Papst auch noch hinter die Kaiserin. Beiden Herrschaften
machte er klar, daff es bei allem natiirlich gar nicht um seine,
«nicht um meine, sondern um Gottes Sache» gehe, um die ganze
Kirche, die ehrwiirdigen Synoden, den Herrn Jesus Christus, daf§
der Patriarch sich vergangen habe «gegen den Geist des Evange-
liums, gegen den hl. Apostel Petrus, gegen alle Kirchen . . .» etc.

Der Titelstreit, fast ausschliefflich von Gregors Seite gefiihrt,
dauerte iiber den Hingang des Patriarchen Johannes hinaus. Der
Nachfolger, der hl. Kyriakos, dem Gregor doch selbst wieder
Zuriickhaltung bescheinigte, ein ruhiges Herz, ein vornehmes
Betragen, sah sich nicht zum Ablegen der Bezeichnung veranlafit.
Und so setzte der Papst den Kampf bis zu seinem Tod fort. Und da
die Patriarchen den Titel «6kumenischer Patriarch» weiter beibe-
hielten, resignierten die romischen Bischofe schlieflich und iiber-
nahmen den Titel gleichfalls.**

Mit personlicher Anmafung, mit Eitelkeit, Stolz hatte das alles



IM «STAUB IRDISCHER BESCHAFTIGUNG» 165

natiirlich nicht das geringste zu tun. Stolz war dem ersten Monchs-
papst vollig fremd, Demut ihm bei seiner Herkunft angeboren.

An Peter, den Rektor (Giiterverwalter) von Sizilien, schrieb er
im Juli 592: «Du hast mir einen jimmerlichen Gaul und fiinf gute
Esel geschickt. Den Gaul kann ich nicht reiten, weil er so erbirm-
lich ist, und auf den guten Eseln nicht sitzen, weil sie eben Esel
sind.» Ja, der biblische Jesus, das scheint Seine Heiligkeit verges-
sen zu haben, konnte einen Esel reiten. Aber jetzt sollte es schon
ein edles Rof sein. Heute fahrt man im Mercedes 600, Spezialan-
fertigung. Oder reist im Jumbo mit eigens eingebautem Schlaf-
gemach. Was haben sie mit dem Galilder zu tun?'*

Von Gregor 1., dem demiitigen Knecht der Knechte Gottes, bis
ins 20. Sakulum lieBen sich die Papste bekanntlich auch den Fufl
kiissen. Eigene Ordines, Zeremonienbiicher, regelten die Einzel-
heiten. Doch war es, wie wir ebenfalls wissen, nicht eigentlich ihr
Fuf, sondern der Fuf Gottes. Deshalb verrichteten auch alle Kai-
ser, einschliellich Karls V., regelmifig dies schmutzige Geschaft
am Portal der Peterskirche.'¢

IM «STAUB IRDISCHER BESCHAFTIGUNG»

Durch Herkommen, Laufbahn, Stand war Gregors Selbstbe-
wuftsein verstindlicherweise ausgeprigt. Stets brachte er sich
gegeniiber Klerus wie Laien dementsprechend zur Geltung. Er
war, modern gesagt, ein Law-and-order-Typ, ein echemaliger
Polizeiprifekt, ein Strafrichter, der stark auf Gehorsam, Disziplin
drang, vor allem gegeniiber Ménchen und Nonnen, wobei ihn
besonders deren Moral beziehungsweise Unmoral interessierte
sowie die Einhaltung ihres Armutsgeliibdes.!’

Seine Geistlichen und Beamten pflegte Gregor, dessen Einflufl
in der romischen Stadtverwaltung entscheidend wurde, «Solda-
ten Petri» oder auch «Soldaten der Rémischen Kirche» zu nennen
(milites beati Petri, milites ecclesiae Romanae). Den Lateran ver-
wandelte der erste Monch auf dem Papstthron fast in eine Art



166 PapsT GREGOR 1. (590~604)

Kloster, bevolkerte ihn jedenfalls mit Ménchen, die er in hohe
Amter brachte. Doch er selbst, der die ménchische Demutsfloskel
«Knecht der Knechte Gottes» annahm, die nach scinem Tod in die
offizielle Titulatur der Papste eingeht, will natirlich «der erste
Diener in der Kirche Gottes» sein (Altendorf).

Nie gebraucht Gregor den Namen Sankt Peters ohne den Zu-
satz «Fiirst der Apostel».

Strikt verbietet er den Untergebenen (subditi), sich iiber das
Leben der Vorgesetzten (praepositi) ein Urteil anzumafen. Auch
wenn diese versagten und mit Recht tadelnswert seien, diirfen sie
nicht getadelt werden. Vielmehr soll man willig das Joch der
Ehrerbietung tragen. «Denn wenn wir gegen die uns vergehen, die
iiber uns gesetzt sind, verstoffen wir gegen die Ordnung dessen,
der sie iiber uns gesetzt hat.» Und wer einen schlechten Herrscher
erdulde, dirfe nicht den tadeln, den er erdulde. Daran ist etwas,
zugegeben. Auch wenn derartiges leichter gesagt als getan wird;
Gregor es iiberdies blof§ in hinterhaltiger Absicht vorbringt, nim-
lich gar nicht will, daff Herrscher, Vorgesetzte, durch Untergebe-
ne kritisiert, getadelt, geschweige gestiirzt werden. Denn der
Machrt béser Herrscher unterworfen zu sein, habe der Mensch
«zweifellos selbst verdient. Er soll also eher die eigene Ubeltat
tadeln als die Ungerechtigkeit des Herrschers.»

Untertanen miissen sich jeder Kritik auch an schlechten Vor-
gesetzten enthalten. Ein béser Regent sei nur die Strafe Gottes fiir
die bésen Menschen, und wer gegen die obrigkeitliche Gewalt
murre, tadle den, der sie verlichen; was freilich nur den paulini-
schen Gedanken und seine augustinische Weiterfithrung auf-
greift, wenn auch mit Nachdruck.!®

Daf fiir den von Natur — und von Amts wegen - erzkonser-
vativen, legalistischen, fir den auf Autoritit bedachten und
pochenden Papst Gehorsam eine grofle Rolle spielt, versteht sich
von selbst. Eindringlich-predigt er ihn allen Untertanen, sich da-
mit, gleich seinen Vorgdngern und Nachfolgern, beim Staat beliebt
machend, bei den Kaisern, den Kénigen und Kéniginnen, bei all
den Gouverneuren, hohen Militiars, dem Adel, bei der ganzen
herrschenden Kaste, mit der er dauernd, in Byzanz ebenso wie in



DER MANN DER DOPPELTEN MORAL 167

Britannien, in Afrika, im Frankenreich, zu tun hatte, deren-Wohl-
wollen er brauchte, seit er, um seine eigenen Worte anzufiihren,
«nach auflen emporgekommenn», aber «innerlich abgefallen», seit
er bedeckt war «mit dem Staub irdischer Beschiftigung».?®

DER MANN DER DOPPELTEN MORAL

Zu solch innerlichem Abfall, den mit Staub bedeckten irdischen
Beschaftigungen, gehort wohl auch, daf§ Gregor stets gern seine
Macht vergroflert, seine Befugnisse erweitert hat.

Bei den Bischofswahlen etwa sollten Volk, Klerus und Adel
entscheiden. Der Papst konnte nur aus kirchenrechtlichen Griin-
den ein Veto einlegen oder, einigten sich die Wahler niche, einen
Kandidaten ernennen und weihen. Tatsachlich aber erklarte er da
und dort seine ganz neue Beteiligung an der Wahl, der Weihe,
einfach fiir alte Gewohnbheit. Tatsachlich wirkte er auf alle mog-
liche Weise auf diese Vorginge ein, scheute er keine Einfluffnah-
me, nicht einmal die Einschaltung eines Militarbefehlshabers, des
Herzogs Arsicinus, Befehlshaber der Pentapolis.?®

Auch in Dalmatien suchte Gregor durchzugreifen.

Schon gegeniiber seinem Vorganger opponierten dortige Prila-
ten. Unter dem Erzbischof Natalis von Salona und dem fritheren
romischen Giiterverwalter (Rektor) in Dalmatien, dem Bischof
Malchus, sollten Kirchengiiter vergeudet und allerlei sonstige
krumme Dinge begangen worden sein. Erst nach mehrmaliger
Ladung hatte sich Malchus Ende 593 oder Anfang 594 in Rom
dem Gericht gestellt, war aber noch am gleichen Tag, in der Nacht
nach seiner Verurteilung, plotzlich gestorben. Nicht nur am Hof
von Konstantinopel hief§ es, Gregor habe den Bischof vergiften
lassen. Der Papst gab sich groffe Miihe, die Sache zu widerlegen.

Kurz nach seiner Unterwerfung starb auch Erzbischof Natalis
von Salona, ein durch lukullische Gastmihler bekannter, bei den
Machtigen sehr beliebter Bonvivant. Seine Schlemmereien «zum
Zweck der Wohltitigkeit» soll er mit Hinweisen auf das Alte



168 ParsT GREGOR 1. (590-604)

und Neue Testament verteidigt haben. Gregor, der ihm den Ent-
zug des Palliums, ja, die Exkommunikation angedroht, wollte als
Nachfolger des Natalis jeden anerkennen, nur nicht einen gewis-
sen Maximus, der dann gerade den Bischofsstuhl bestieg, gedeckt
durch eine starke antipapstliche Volksstimmung, durch die Bi-
schofe und den Kaiser, der die Anerkennung des Maximus
erzwang. Gregor, der dem Erzbischof Bestechung bei der Wahl,
Gewaltanwendung und Verst68e gegen den Zolibat vorwarf, ex-
kommunizierte ihn. Doch auch wiederholten Aufforderungen in
den Jahren 595 und 596, sich in Rom dem Gericht zu stellen,
leistete Erzbischof Maximus keine Folge; noch zu gut erinnerte
man sich an das pldtzliche Ende des Bischofs Malchus. Nur in
Ravenna, wo er sich sicherer fiihlen mochte, tat Maximus im Juli
599 offentlich Bufe, lag drei Stunden lang auf einer Strafle und
schrie: «Ich habe gegen Gott und den seligen Gregor gestindigt»
und blieb, obwohl wider Gregors ausdriicklichen Willen ordi-
niert, rechtmafiger Bischof von Salona. Nach sieben Jahren des
Kampfes war der Papst fast vollig unterlegen.?

Sieht man auf viele Bischofe in Gregors niherem Umkreis ~
vom gallischen Episkopat zu schweigen (s. 9. Kap.) —, lesen sich
die Charakterbeschreibungen des idealen Bischofs in seiner Re-
gula Pastoralis wie die reinste Satire, aber im Grunde nicht anders
als so viele evangelische Partien im Hinblick auf Christentum und
Kirchengeschichte. Fordert Gregor doch einen Bischof, «der allen
fleischlichen Leidenschaften erstorben stets ein geistliches Leben
fiihrt; der den weltlichen Wohlstand mifSachtet und sich vor kei-
ner Not fiirchtet; der nur nach geistlichen Dingen verlangt . . .;
der nicht dazu verfithrt wird, die Giiter anderer zu begehren,
sondern von den eigenen grof8ziigige Schenkungen macht . . .» Et
cetera. Mitleidig soll der Bischof sein, verlangt Gregor, und sich
tibers Gliick der andern freuen, keine krummen Dinge soll er
drehen, kurz, in allem, was er tut, das beste Beispiel bieten.??

Gregor selbst ist davon weit entfernt —~ auch wenn man auf
katholischer Seite fast stets das Gegenteil behauptet, Papsthisto-
riker Seppelt ihn geradezu «das Idealbild eines Seelenhirten»
nennt, und dies sogar «in seiner gesamten Amtstatigkeit»,?



DER MANN DER DOPPELTEN MORAL 169

"Wo er Macht hat, iibt sie Gregor, vielgeriihmt doch ob seiner
Gerechtigkeit gegeniiber Untergebenen, riicksichtslos aus. Der
seinetwegen bei der papstlichen Nachfolge iibergangene Erzdia-
kon Laurentius, der seine Enttauschung nicht verbergen konnte,
verlor sein Amt. Gregor feuerte ihn ein Jahr darauf in einer feiet-
lichen Zeremonie und angesichts des gesamten Klerus «wegen des
Stolzes und anderer Verbrechen».**

Viel bezeichnender noch folgendes. Der Monch Justus, Arztim
Andreaskloster, der ihn selbst, den immer haufiger kranken
Papst, pflegte, bekannte vor dem eignen Ende einem Bruder, dem
Kollegen Copiosus, drei Goldmiinzen versteckt zu haben. Als
Gregor dies erfuhr, befahl er, Justus rigoros zu meiden. Keiner im
Kloster durfte den Todkranken besuchen, keiner ihm helfen.
Nach seinem Ableben aber sollte die Leiche samt den drei Miin-
zen auf den Mist geworfen werden und der versammelte Konvent
rufen: «Zur Holle mit dir und deinem Geld!» Als Justus dies von
Copiosus horte, starb er vor Gram.

So streng nahm Gregor das Monchsgeliibde — bei anderen. Er
selbst aber, der angeblich alles, was er nicht seinen Klostern ge-
geben, verkauft und das Geld unter die Armen verteilt hatte, war
immerhin auch als Monch noch so vermégend, daf§ er dem An-
dreaskloster (ohnedies in Eigentiimeralliire von ihm oft «mein
Kloster» genannt) 587 eine weitere Schenkung machen konnte.
Ja, er besaf mindestens dreizehn Jahre nachdem er Benediktiner
geworden, noch immer mehrere Landgiiter.?’

Freilich war der Papst auch ein Mann der Kompromisse, des
Lavierens, der doppelten Moral. So sehr und scharf er stets darauf
drang, fortgelaufene Nonnen und Ménche zuriickzuzwingen, bei
Vornehmen konnte er Ausnahmen machen.

Als Venantius, ein Patrizier aus Syrakus und vermutlich Gre-
gor-Freund, unter Miffachtung des kirchlichen Verbots sein Klo-
ster verlief}, die schone, dominante Italica heimfithrte, Vater
zweier Tochter und gar Mittelpunkt eines monchsfeindlichen Li-
teratenzirkels wurde, gebot ihm Gregor nicht die Riickkehr. Nur
freiwillig suchte er ihn dazu mit viel Miihe und vollig vergebens
zu bewegen, ja, er betreute auch noch die Kinder aus dieser wi-



170 PapsT GREGOR I. (590—604)

derrechtlichen Ehe, einmal mehr demonstrierend, so Jeffrey.Ri-
chards, sein moderner und ihm meist so wohigesinnter Biograph,
«daf es in Gregors Weltbild ein Gesetz fiir die Reichen und ein
anderes fiir die Armen gab».%¢

Als in Sardinien ein Bischof vor dem Sonntagsgottesdienst das
Feld eines Bauern umgepfliigt und die Grenzsteine versetzt hatte,
bestrafte Gregor lediglich den Mitarbeiter des Bischofs, und mil-
de genug.

Noch grofimiitiger aber erwies er sich gegeniber Erzbischof
Januarius von Calaris, der aus Sardinien ein «<Hauptungliicksge-
biet» machte. Die Laien pliinderten dort Kirchengiiter, die Prie-
ster Klostergiiter, die Pichter flohen von den Latifundien der
Mutter Kirche, das Heidentum nahm iiberhand, die Armen wur-
den geschropft, alle méglichen Gebiihren fiir klerikale Handlun-
gen eingetrieben. Es gab offenbar viele herumschwirmende
Nonnen, gab Fille von Gewalttitigkeit im Klerus, von Wucher,
Homosexualitit, Selbstkastrierung. Der Archidiakon grapschte
offen nach fremden Weibern, und der Erzbischof griff, wiewohl,
so Gregor, «alt und beschrinket», gewaltsam und rechtswidrig
nach fremdem Gut. Schon fast zu Beginn von Gregors Pontifikat
war die Beschwerdeflut (tanta moles Querimoniarum) iiber den
Kirchenfiirsten von Calaris ungeheuer, und immer neue Berichte
trafen ein. Aber auch zehn Jahre spiter hatte Gregor ihn noch
nicht gefeuert — er blieb bis zuletzt im Amt und konnte den Papst
sogar knapp lberlebt haben.?”

Ja, ging es um reiche Katholiken oder straffillig gewordene
Bischofe, konnte der Papst auflerst grofiziigig sein. Trotz haufen-
weise widerspenstiger oppositioneller und krimineller Prilaten
setzte er in seiner ganzen Amtszeit nur sechs ab, darunter Bischof
Demetrius von Neapel, «perversus doctor», vielleicht ein «Ket-
zer» und wegen krimineller Delikte todeswiirdig. Ubrigens waren
auch die Dibzesanen dieses wichtigsten Bistums in Campania
unter Gregor dauernd derart aufmiipfig, daff man meinte, sie
hitten linger Krieg gegeneinander gefiihrt als gegen die Lango-
barden.?®

Ein letztes Beispiel fiir Gregors Doppelmoral. Als Bischof An-



«ANDERS ZU DENKEN ALS DIE MEHRHEIT . . .» 171

dreas von Tarent, der auch seine Priester mifShandelte und Weiber
unterhielt, eine arme, von kirchlicher Mildtitigkeit lebende Frau
so barbarisch verpriigelte, daf sie kurz darauf starb, verbot der
Papst dem Bischof lediglich fiir zwei Monate die Darbringung der
Messe — dem Bischof vermutlich nur angenehm. Dagegen lief§
Gregor «alle Fleischessiinder» in Klosterkerker stecken, die einen
modernen Forscher «an die alten Sklavenzwinger erinnern»
(Grupp), wurde doch in diesen Monchs-Zuchthausern der «Siin-
der», wie Monch Johannes Klimakus, ein jiingerer Zeitgenosse
Gregors, bezeugt, so eingeschlossen, «daf§ er keinen Fuff bewegen
konnte»!?®

«ANDERS ZU DENKEN ALS DIE MEHRHEIT . . . EIN FAST
TODESWURDIGES VERBRECHEN»

Erst recht griff dieser Papst, wie die meisten Papste vor und be-
sonders nach ihm, hart gegen Andersglaubige durch, gegen alle
Nichtkatholiken. Die propagatio fidei, die planmaRige Ausbrei-
tung der pipstlichen Macht, nahezu um jeden Preis, war sein
grofles Ziel.

Aus diesem Grund mischte er sich in England und im mero-
wingischen Franken ein, dessen Konige er vergebens fiir eine
Kirchenreform zu gewinnen suchte. Er empfahl als Zwangsmittel
- Tortur und Kerker, gelegentlich auch die friedliche Umwandlung
heidnischer Kultstitten oder Briauche, «damit die Leute um so
zutraulicher an den gewohnten Plitzen zusammenkommen», je
nach den Umstianden. Auch riet er zuweilen, Konvertiten Steuer-
erleichterung zu verheilen, Starrsinnige aber durch hohe Steuern
zu «bekehren». Die Sardinier, die noch am Heidentum festhiel-
ten, sollte ihr Bischof gewaltsam zu Christen machen — falls es
Sklaven waren!

Doch propagierte Gregor nicht nur die Bekehrung der Heiden
auf Sardinien, Sizilien, Korsika und anderswo, sondern er be-
kimpfte auch unablassig die «Hiresie». Er tritt ebenso eifrig fir



172 PaprsT GREGOR 1. (§90—604)

den Ketzerkrieg innerhalb des Christentums wie fir den Mis-
sionskrieg zur Glaubensverbreitung nach auflen ein, gerne auch
«Verteidigung der romischen Kirche» genannt oder «die Hirten-
sorge des Papstes».3°

Schon blofe Auflenseiter und Abweichler haben nichts zu la-
chen. «Anders zu denken als die Mehrheit, einen anderen Lebens-
stil als die Majoritdt zu pflegen, bedeutet mehr und mehr eine
direkte Infragestellung der Lehren und Praktiken der vielen —und
damit schon ein fast todeswiirdiges Verbrechen» (Herrmann).*

Bereits das istrianische Schisma der «Drei Kapitel» hatte fiir
den Papst nichts mit wirklichem Glauben, mit echter Religion zu
tun. Diese Katholiken waren nichts als Eigensinnige, Widerspen-
stige fiir ihn, leidige Querulanten. Sie taumelten einfach nur
deshalb in «der Blindheit ihres Unwissens», um wider die Kir-
chendisziplin nach Lust und Laune zu leben. «Sie verstehen weder
das, was sie verteidigen, noch das, dem sie folgen.» Also schickte
der Réomer mit allerhochster Erlaubnis Truppen nach Grado.
Doch bald zog der Kaiser den sogenannten religiésen Frieden vor
und versagte Gregor die Unterstiitzung gegen den Erzbischof Se-
verus von Aquileja, den der Heilige Vater nach Rom geschleppt
sehen wollte. Zahneknirschend fiigte er sich. Doch sobald Mau-
rikios tot und Phokas an seine Stelle getreten war, blutig genug,
niitzte der Papst die Wende. Er schrieb an den inzwischen von
seinem Wahnsinn genesenen, von Phokas in Ravenna wieder ein-
gesetzten Exarchen Smaragdos, der in seiner fritheren Amtszeit
Erzbischof Severus samt drei seiner Bischofe schon einmal (588)
gewaltsam nach Ravenna entfiihrt, dort ein Jahr festgehalten und
zum Widerruf gezwungen hatte: «Wir hoffen, dal der Eifer, den
Ihr frither in dieser Sache gezeigt habt, mehr denn je zu groflerer
Glut entfacht wird und Ihr bereiter sein werdet, die Feinde Gottes
zu bestrafen und zu bindigen . . .»3

Freilich war Gregor ein vielseitiger Papst, und ging’s nicht mit
Gewalt, lockte er mit Geld. So schickte er zur Rémischen Kirche
zuriickkehrende istrianische Schismatiker mit einer papstlichen
Rente nach Sizilien, den Diakon Felix etwa oder einen gewissen
religiosus Johannes. «Denn wir wissen uns zu bedanken», wie der



«ANDERS ZU DENKEN ALS DIE MEHRHEIT . . .» 173

Generdse einmal dem Herzog Arigis mit der Bitte um Dienstleute
und Ochsen zum Holztransport schrieb, «und unseren S6hnen,
die uns einen freundlichen Willen beweisen, Gegendienste zu lei-
sten», Was zuriickkehrt, in den Schafstall kommt, was niitzt und
sich als demiitig erweist, ist gut. Gregor propagiert gern die Tu-
gend der Demut. Und demitig ist selbstverstindlich nur, wer dort
steht, wo der Papst steht und untertanigst gehorcht.

Ein «Ketzer» dagegen konnte, nach Gregor, gar nicht demiitig
sein. «Ketzerei» war von vornherein das Gegenteil, war Spaltung
der Herzen, Ruinierung der Seelen, ein Baals-, ein Teufelsdienst,
war Abfall, Empérung, Hochmut. «Denn der Ort der Haretiker
ist der Hochmut selbst . . ., der Ort der Gottlosen ist der Hoch-
mut, so wie umgekehrt die Demut der Ort des Guten ist.»*

Toleranz gegen «Ketzer» war von Anfang an, seit neutesta-
mentlicher Zeit, undenkbar. «Ketzer» wurden schon in der fri-
hen Kirche als «Antichristen» bekampft, als «Erstgeborene
Satans», «Tiere in Menschengestalt», «Bestien», «Teufel»,
«Schlachtvieh fiir die Holle» usw. usw. (I 3. Kap.). Das alles war
ja alte, gute Tradition in dieser Kirche und von einem Vorganger
Gregors, der seiner wiirdig ist, Gelasius I. (492—496), auf den Satz
gebracht worden: «Toleranz gegen Ketzer ist verderblicher als die
schrecklichsten Verwiistungen der Provinzen durch die .Barba-
ren,»3*

In Afrika, wo nach vélliger Vernichtung der arianischen Wan-
dalen (I 398 ff., bes. 415 ff.) wieder das katholische Kaiserhaus
herrschte, storten den Papst die Manichder, Reste der Arianer,
nicht zuletzt auch der Donatisten. Denn wieder einmal, wie zur
Zeit Augustins, war der Donatismus Vorkampfer der Verelende-
ten. Doch sofort drang Gregor auf Unterdriickung der «Ketzer».
In einem Brief an den afrikanischen Prifekten Pantaleo Anno 593
zeigt er sich aufs hochste verwundert, daff der Staat nicht ener-
gischer gegen die Sektierer vorgehe. Spater protestierte er, indem
er drei Bischofe nach Konstantinopel delegierte, auch noch bei
Kaiser Maurikios wegen Miffachtung der kaiserlichen Ketzerge-
setze in Afrika. Auch forderte er ein scharfes Durchgreifen und
hatte damit offenbar Erfolg, obwohl sich sonst der katholische



174 PapsT GREGOR L. (590-604)

Episkopat Afrikas auch von Papst Gregor 1. nicht viel dreinreden
lie. Doch von den Donatisten ist in der zweiten Halfte seiner
Amtszeit nicht mehr die Rede.**

Allem, was nicht katholisch ist, ziirnt der «groffe» Papst — er
wire denn nicht «grof8». Er rottet es nicht nur aus, er diffamiert es.
So machte er in Rom zwei bisher verschlossene arianische Bet-
hauser, Kirchen eines Volkes, das es freilich nicht mehr gab, zu
Kirchen der Katholiken: S. Severin an der Via Merulana und S.
Agatha de’Goti in der Subura, nahezu ein Jahrhundert lang kirch-
liches Zentrum der in Rom lebenden Goten. Nachdem die letzten
Spuren der «Ketzerei» verfolgt waren, sei nach vollendeter Weihe,
berichtet der «grofle» Papst, der Teufel in der zwar unsichtbaren,
doch deutlich zu fiihlenden Gestalt eines Schweines zwischen den
Beinen der Glaubigen hindurch zur Tiir hinausgelaufen. Und drei
Nichte lang habe er noch im Dachstuhl grafllich gepoltert, bis
endlich eine wohlriechende Wolke auf den Altar gesunkensei . . .*¢

Heiden besaflen fiir Gregor weder ein géttliches noch ein
menschliches Recht. Heiden gab er — die Dinge, wie in seinen
Kreisen bis heute Brauch, auf den Kopf stellend —als Verfolger der
Katholiken aus! Zwar plidierte er nicht unbedingt fiir den
Zwang, nicht um jeden Preis fiir Priigel, Folter, Kerker, selbst
gegeniiber Heiden nicht, die nach ihm «wie wilde Tiere leben».
Nein, lang- und gutmiitig, wie er nun einmal war, regte er ganz
menschenfreundlich an, heidnische Pichter von Kirchengiitern
durch Geldauflagen kleinzukriegen. Man solle einen solch ver-
blendeten, dickképfigen Bauern, der sich auf jede Weise striube,
«zu Gott dem Herrn zu kommen», dann «so sehr mit Steuern
belasten, daff ihn diese Strafe antreibt, schleunigst den rechten
Weg einzuschlagen».>”

Half freilich alles nicht, verfehlte einer auch bei schlimmstem
Steuerdruck «den rechten Wegn», zeigte sich der Heilige Vater von
etwas hirterer Art. Jetzt gebot er rigorose Einkerkerung, bei Skla-
ven sogar das Foltern, das ja schon Augustin, der Sprecher der
«mansuetudo catholica», der kirchlichen Sanftmut, erlaubt; er
nicht nur gegeniiber Sklaven, sondern gegentiber allen (donati-
stischen) Schismatikern — wobei der begnadete numidische Zun-



«ANDERS ZU DENKEN ALS DIE MEHRHEIT . . .» 175

genverdreher das Foltern «Kur» nennt, emendatio, eine Art
Taufvorbereitung, eine Bagatelle verglichen mit der Holle!
(1 478 ££., bes. 485.)

Gregor, dem verehrten Vorbild tausendfach verpflichtet, chri-
stianisierte also im augustinischen Licht die triiben Reste des
sardischen Paganismus. Anno 599 hielt er brieflich Erzbischof
Januarius von Calaris, Sardiniens Metropoliten, «wirmstens»
zur «pastoralen Wachsamkeit gegeniiber den Gotzendienern» an.
Er empfahl Bekehrung zunachst durch «iiberzeugende Ermah-
nung» (und nicht ohne Beschworung des «gottlichen Gerichts»),
schreibt dann aber mit schoner Klarheit: «Wenn Ihr jedoch findet,
daf sie nicht gewillt sind, ihre Lebensart zu andern, so wiinschen
wir, daf§ Thr sie mit grofem Eifer festnehmt. Sind sie Sklaven,
dann ziichtigt sie mit Schligen und Folter, um ihre Besserung zu
bewirken. Sind sie aber freie Menschen, sollen sie durch strenge
Kerkerhaft zur Reue gebracht werden, wie es angemessen ist,
damit diejenigen, die es verachten, die Worte der Erlésung horen,
welche sie aus der Gefahr des Todes retten, auf alle Fille durch
korperliche Qualen zum erwiinschten gesunden Glauben mogen
zuriickgefithrt werden.» Ein zweites Schreiben mahnt den Bischof
noch «eindringlicher» und schirft ihm auch die Aufsicht tber
«Ketzer» ein. Er moge gegen sie in «glithendem Eifer» entbren-
nen, die Sklaven auspeitschen, die Freien einkerkern lassen.3®

Durch korperliche Qualen also zu einem gesunden, einem ka-
tholischen Kopf.

Aus Sardinien bezog Papst Gregor iibrigens auch fiir sich selber
Sklaven. Es soll dort besonders brauchbares und profitabel zu
verbrauchendes Material gegeben haben, und so schickte er sei-
nen Notarius Bonifazius auf die Insel, wobei er nicht versiumte,
den kaiserlichen Defensor brieflich um freundliche Mitwirkung
zu bitten, damit er auch wirklich gute Exemplare bekomme.**

Heiden gab es damals noch in vielen Gegenden, nicht nur auf
Sardinien, wo sie selbst Erzbischof Januarius unter seinen Pach-
tern duldete. Heiden gab es auf Korsika, Sizilien, in Kampanien,
von Gallien oder gar Britannien zu schweigen. Und iiberall trieb
Gregor zu ihrer Austilgung, wobei er nicht nur seinen Klerus



176 ParsT GREGOR 1. (590-604)

einschaltete, sondern auch den Adel, die Gutsbesitzer und natiir-
lich den weltlichen Arm. Uberall sollte dieser zusammen mit dem
kirchlichen zuschlagen. So gebot er 593 dem Pritor Siziliens, dem
Bischof von Tyndaris bei dessen Heidenvernichtung jede Hilfe zu
leisten. Und als er 598 dem Agnellus von Terracina befahl, die
Baumverehrer seines Bistums aufzuspiiren und sie so zu ziichti-
gen, dafl anderen das Heidentum vergehe, ersuchte er um Bei-
stand des dortigen Militarbefehlshabers Maurus. Selbstverstind-
lich geschah das alles, mit dem Diakon Johannes zu sprechen,
«durch Anwendung gerechter Gewalt».*°

Auch den byzantinischen Exarchen von Nordafrika, Genna-
dius, preist Gregor wiederholt wegen seiner vielen Kriegegegen die
Heiden, damit wieder schénstens auf den Spuren des hl. Augustin
wandelnd (I 503 ff.; 514 ff.). (Eines der gregorianischen Kloster in
Sizilien hief} das «Pritorianerkloster».) Dagegen hatte der Papst
nicht das geringste Verstindnis fiir die liberale Praxis des Gou-
verneurs (praeses) von Sardinien, der auch noch aus einer evi-
denten finanziellen Notlage handelte, indem er nimlich dringend
sein suffragium aufbringen, also nach bewihrtem Brauch das
Volk erpressen mufSte, um das Geld zu bekommen, das ihm die
Erlangung seines Postens gekostet. Doch die letzten Hirchen
miissen sich Gregor gestraubt haben, als er §95 der Kaiserin Kon-
stantina berichtete, der Gouverneur lasse sich nicht nur das
Gestatten von Gotzenopfern abkaufen, sondern ziehe eine Op-
fersteuer sogar von getauften Heiden ein.

Papst Gregor anerkennt, ja sanktioniert geradezu den Reli-
gionskrieg, den Angriffskrieg, zur Unterwerfung der Heiden. Im
strikten Gegensatz zu Jesus billigt er Schwert und Kampf als
Missionierungsmittel. Erst der Krieg, dann das Christentum. Erst
sollte mit aller Gewalt unterworfen, dann mehr oder weniger
sanft bekehrt werden; eine Maxime, die nach dem Katholiken
Friedrich Heer «die christliche Eroberungs- und Expansionspoli-
tik bis an die Schwelle des Ersten Weltkrieges» bestimmt. Dabei
arbeitete Gregor — in einem Brief an den Kaiser — mit dem alten,
schon ambrosianischen Gedanken, daf «der Friede der res publi-
ca am Frieden der universalen Kirche hinge»! Ergo unterhielt er



GERECHT UND LIEBEVOLL GEGEN DIE JUDEN? 177

als militarischer Befehlshaber sogar seine eigene Soldateska, die
sich auch mehrmals siegreich schlug.
Dasallesergabsichgleichsam ganz von selbst, war scheinbar die
-natiirlichste Entwicklung der Welt. Aus «der abwesenden kaiser-
lichen Macht wuchsen dem Papsttum politische Aufgaben der
Verteidigung und der Versorgung von Rom zu», und so wurden die
Papste, «ohne es eigentlich zu wollen, alimahlich die unangefoch-
tenen Herren von Rom» (Richards). Auch nach dem katholischen
Papsthistoriker Seppelt verlief das alles «ganz naturgemafd», «wie
von selbst», war Gregor «der Hort und Fithrer», der «<Konsul Got-
tes», der «selbstindig die Geschicke Italiens, die «seines Landesi»,
in die Hand nahm. Gregor protestierte gegen die geplante Vermin-
derung der Besatzung Roms, ersuchte um Verstiarkung der Garni-
son. Ja, der Nachfolger des armen Menschensohnes scheut sich
auch nicht, selber Nachschub an Truppen zu schicken, sie zur
Pflichterfiillung zu mahnen, ihnen eingehende Weisungenzu geben
und natiirlich auch Nachrichten tiber den Feind weiterzuleiten. Er
kommandiert einen Tribun nach Neapel ab, den Dux Leontius
nach dem Kastell Nepe, jedesmal Gehorsam gegen deren Anord-
nungen heischend. Und sprach aus seinem Mund nicht «der Herr»?
Der arme pazifistische Wanderprediger Jesus?*!

GERECHT UND LIEBEVOLL GEGEN DIE JUDEN?

- Bis heute gilt Papst Gregor 1. als grof8er Beschiitzer der Juden, die
sich damals vor allem als Handler, aber auch als Bauern im gan-
zen Reich aufhielten, von Afrika bis Spanien und Gallien. «Die
Juden fanden in Gregor einen Wahrer ihrer Rechte, die ihnen
seitens der Papste fiir Jahrhunderte garantiert blieben» (Kiihner).
Ja, nach dem katholischen Theologen Stratmann war Gregor
nicht nur gerecht gegen die Juden, sondern sogar «liebevoll».*:

Gewif}, Gregor wollte nicht, «da die Juden unbillig unter-
driickt und gequilt werden» — der Akzent diirfte auf unbillig
liegen. Gewil3, Gregor gestand den Juden die, wieder seine Worte,



178 PApPsT GREGOR 1. (§90—604)

«durch das romische Gesetz gewihrte Handlungsfreiheit» zu.
Aber dieses Gesetz erlegte den Juden viele und schwere Nachteile
auf. Sie wurden hart besteuert. Sie durften keine neuen Synago-
gen bauen. Sie durften keine Nichtjuden zum Judentum bekehren
und keine Nichtjuden heiraten. Sie durften nichts vererben, kein
Amt bekleiden, weder ein militarisches noch ein ziviles. Sie durf-
ten auch keine christlichen Sklaven halten und nicht mit christ-
lichen Sklaven Handel treiben, was Christen selbstverstindlich
erlaubt war. Das alles fand der «grofie» Gregor, der das Judentum
tiberhaupt nicht als Religion ansah, sondern als «Aberglauben»
(superstitio), véllig richtig.*?

Gegen christliche Sklaven hatte der Papst an sich nichts, gar
nichts. Im Gegenteil, die hielt er haufenweise selbst. Uber christ-
liche Sklaven in judischen Diensten aber war er emport. Fand er
es doch «ganz verderblich und abscheulich fiir Christen, bei Ju-
den im Sklavendienst zu stehen». Und gegen Juden, die christliche
Sklaven zur jiidischen Religion bekehrt hatten, forderte Gregor
sofortiges strenges Einschreiten. Und natiirlich sollten solche
Sklaven befreit werden. Ebenso aber heidnische oder jiidische
Sklaven in jiidischen Diensten, die Christen werden wollten, falls
diese Sklaven nicht innerhalb eines Vierteljahres an Christen ver-
kauft worden sind.*

GewifS, Papst Gregor bot den Juden sogar wirtschaftliche Vor-
teile an. Er ging bis zur Bestechung, lieBen sie sich taufen. Sein
Angebot reichte von kostenlosen Taufkleidern bis zur Gewih-
rung einer Rente. Jeder dritte Jude Roms, der katholisch wurde,
mufSte nur noch zwei Drittel seiner Miete zahlen. Das war dem
versierten Finanz- und Verwaltungsfachmann (und Weltunter-
gangsapostel) die Sache immerhin wert. Wie er ja auch Katholi--
ken die Bekehrung vom Dreikapitelschisma durch eine Rente
versiifite {S. 172 f.). Mochte die Juden auch mehr das Geld locken
als Christus, der Heilige Vater gewann doch gleich ihre Kinder
mit, und deren Kinder, und so weiter, und deshalb schrieb er, «ist
jede Ermafigung der Miete um Christi willen nicht als Verlust zu
betrachten». Ergo senkte er auch bei bekehrten Juden die Erb-
schaftssteuer. :



GESCHAFTE VOR DEM WELTENDE ODER VOM «EIGENTUM DER ARMEN» __ 179

Doch solch papale «Entwicklungshilfe» beiseite, war Gregor
einer der Schrittmacher antijidischer Politik im Westen. Zwar
lehnte er jede Judenverfolgung noch scharf ab, erhob er Ein-
spruch gegen die Zwangsbekehrung der Juden in Unteritalien, die
Besetzung einer Synagoge durch Katholiken auf Sardinien. Er sah
aber selbst die Absicht der Zwangstaufe noch als 16blich an und
propagierte nachdriicklich die «Bekehrung» der Juden. Auch ver-
bot er ihnen strikt den Neubau oder auch nur die Erweiterung
von Synagogen, verbot ihnen jede Missionstatigkeit und, in nicht
weniger als zehn Briefen, das Halten christlicher Sklaven. Seinem
Sonderbeauftragten in Sardinien, dem Notar Johannes, befahl er
damit aufzuhéren, entlaufene Sklaven ihren jiiddischen Herrn zu-
riickschicken zu lassen. Ja, Gregor untersagte Juden den gering-
sten Einflufl im 6ffentlichen Leben der Christen.*

Nach einem Wort dieses Papstes durfte kein Christ Sklave oder
auch nur Diener von Juden sein, die Christus doch getdtet und
verworfen hitten. Auch befahler einmal (591),daf8ein Judedievon .
ihm gekauften Kelche, Kandelaber und Pallien «kraft eines Ge-
setzes» zuriickgeben miisse. Und er veriibelte es einem Bischof, daf§
er von jiidischen Handlern einen Pelz erworben. Er selbst soll nie
mit ihnen geredet und sie angehalten haben, ihre Waren auflerhalb
des «porticus» feilzubieten, um auch den Schein eines Verkehrs zu
vermeiden. Schlieflich wissen wir auch, dafl der angebliche Pro-
tektor der Juden den Kénig Rekkared besonders belobte, weil er
allen Versuchen widerstand, ein von ihm erlassenes antijiidisches
Gesetz von den Juden sich wieder abkaufen zu lassen.*

GESCHAFTE VOR DEM WELTENDE
ODER VOM «EIGENTUM DER ARMEN»

Derselbe Mann, der den drohenden Weltuntergang, das nah be-
vorstehende gottliche Gericht prophezeite, trieb eine so intensive
Kirchengiiterpolitik, als kime das gottliche Gericht nie.

Der Papst verfiigte tiber eine Reihe gut organisierter Patrimo-



180 PapsT GREGOR 1. (590-604)

nien, etwa finfzehn bei seinem Amtsantritt, insgesamt viele
Hunderte von Quadratkilometern Land, Patrimonium des hl. Pe-
trus genannt. Das heifSt, das alles gehorte eigentlich gar nicht dem
Papst oder dem Klerus oder der Kirche, nein, es gehorte eigentlich
dem seligen Apostelfiirsten. Und dieses Besitztum Petri reichte
von Nordafrika, wo sich beinah menschenleere Gegenden zu
Gregors grofler Freude mit Kriegsgefangenen (billigstes «Arbeits-
material») bevolkerten, tber Italien, das Stadtgebiet Roms, das
«Patrimonium urbanum», bis hiniiber nach Korsika, Sardinien,
Dalmatien, Istrien und in die Provence; ein gewaltiger weitver-
streuter Giiterbesitz, der grofite in Italien. Vieles davon ent-
stammte kaiserlichen Stiftungen. Vielleicht der letzte riesige
Schub waren die Landereien der Arianischen Kirche, dieser nach
Vernichtung des Ostgotenreiches geraubt. Und wihrend der Pri-
vatbesitz immer mehr schrumpfte, nahm der Reichtum der Kir-
che immer mehr zu.

In Sizilien, seit alters die Kornkammer Roms, war das Parri-
monium des «hl. Petrus» so grof3, daf§ es Gregor in zwei Verwal-
tungszentren (Rektorate) einteilte: Palermo und Syrakus, mit
insgesamt 400 Pachtern (conductores) — und er ist selbst dariiber
informiert, daf seit Jahren «viele Leute durch die Verwalter des
romischen Kirchengutes gewaltsames Unreche erlitten», daf$ man
sie beraubt und ihre Sklaven fortgeschleppt habe.

Unterstiitzt wurde der Papst bei der Bewirtschaftung durch einige
seiner engsten Vertrauten sowie durch die (am angeblichen, von ihm
mit immerhin 100 Pfund Gold bedeckten Petrusgrab eidlich ver-
pflichteten) Rektoren der diversen Patrimonien. Doch kiimmerte
sich Gregor selbst noch um (Beinah-)Bagatellen. Und er, der trotz
des Schwarms seiner Wehwehchen noch einschritt, gingen die Dia-
kone CataniasinSandalen (campagi) daher, weil dies nur romischen
Diakonen gestattet war, fand dann neben all seinen Standpauken,
diisteren BufSpredigten, seiner zehrenden Weltuntergangserwar-
tung immer noch Zeit, erstaunlich viel Zeit, iiber Felder etwa,
Zuchtstuten, alte Ochsen zu sinnieren, iiber unbrauchbare Kithe
oder Sklaven, die natiirlich méglichst getaufte Glieder der heiligen
Kirche sein sollten, wobei die Methoden des Heiligen Vaters nicht



GESCHAFTE VOR DEM WELTENDE ODER VOM «EIGENTUM DER ARMEN» __ 181

sehr skrupulds gewesen sind. Hauptsache, die Ertrage stiegen noch
vor dem Jiingsten Gericht und der Chef konnte seinem Chef dort
eine gute Rechnung legen. Seine Devise hief3, schrieb man: «An-
sehen, Leistungsfahigkeit und Disziplin». Das konnte heute das
Credo jedes US-Marketing Researchers sein.*’

Zwar suchte der sinistere Weltuntergangsverkiinder echt edel
zu verhindern, daf8 «der Sickel der Kirche mit schindlichem Ge-
winn besudelt werde» — tat aber zugleich alles, um die Produktion
zu steigern, den Gewinn. Dabei ging er, nicht als einziger Papst, so
weit, Einkommen, aus Gallien beispielsweise, Pachtgelder mit am
Ort geprigten Miinzen, deren Wert von den amtlichen abwich,
auch am Ort auszugeben, um beim Umtausch keine Wertminde-
rung in Kauf zu nehmen.*

Die pipstliche Grundherrschaft stellte Gregor stindig grofSe
Giiter- und Geldmengen zur Verfiigung und machte die katholi-
scheKirche tiberhaupt zur ersten Wirtschaftsmachtltaliens; zumal
da selbst in solchen Zusammenhingen nicht unerhebliche Betrage
noch aus Vermichtnissen und Schenkungen dazukamen, auch fiir
den Heiligen Vater und die Bischofe personlich. Nach dem qua-
dripartitum, einer sehr alten Tradition, der Vierteilung des Kir-
chenvermégens, kassierte der Papst, wie jeder Bischof, ein Viertel
der gesamten Einkiinfte fiir sich allein. Es kam sogar vor, daf8
manche Oberhirten ein Drittel fiir sich behielten oder aber, daf sie
die iibliche Vierteilung zwar fiir bisherige Einnahmen durchfiihr-
ten, alle neuen aber allein einstrichen (vgl. 111 473 £.). Diese Praxis
etwa der Bischofe Siziliens verbot Gregor freilich. Immerhin: «Es
ist bezeichnend, daf zur selben Zeit, als der letzte Bankier in Rom
zu Grunde ging, ein italienischer Grundbesitzer eine hohe Summe
Geldes durch den Papst auf die sicilischen Kircheneinkiinfte zur
Zahlung in Sicilien anweisen lie}, wihrend er die Summe in Rom
dem Diakon-dispensator auszahlte» (Hartmann).*

Gewif§ hat sich Gregor, wie wohl die allerwenigsten Pipste,
auch fiir die Pichter, die Bauern eingesetzt, hat er das schlimmste
Unrecht zu steuern gesucht. Waren diese Kirchengiiter doch, das
zeigt die papstliche Korrespondenz, ein einziger Sumpf von Aus-
beutung, Bestechung, Unterdriickung, Schwindel.



182 PapsT GREGOR |. (590-604)

Die elenden Bauern, richtiger Landsklaven, die man schon
durch eine dreimal jahrlich erhobene Reichsbodensteuer (burda-
tio), ferner durch die Pachtgelder und Abgaben an die Allein-
seligmachende schropfte, wurden noch durch die verschiedensten
Mittel und Methoden der Kirchenbiittel zusitzlich bedriicke:
durch Erpressung weiterer Gelder, zum Beispiel, durch stark er-
hohte Gebiihren fiir eine Heiratserlaubnis, durch falsche oder
geanderte Kornmafe. Selbst wenn auf dem Seeweg nach Rom bei
Schiffbruch Getreide verlorenging, waren offenbar die Bauern
schuld, mufSten es die Kolonen neu liefern. Nur falls die Rektoren
die glinstige Zeit fiir die Seefahrt versiumten, wollte der Papst sie
selbst fiir Verluste belangen. Gregors Einschreiten in bekannt-
gewordenen diversen Fillen war leider nicht selbstverstiandlich,
hob aber zweifellos die Ertragsfahigkeit der papstlichen Giiter
und lag somit auch in seinem Interesse, in dem eines «gerechten
und doch tiichtigen Gutsherrn», wie ihn Richards rithmt, der
freilich auch zugeben mufi: «Viele der alten Mif$stinde dauerten
jedoch fort.»*®

Vermutlich fast alle.

Gregor nannte sich den «Kassenverwalter der Armen» und den
gewaltigen papstlichen Besitz «das Eigentum der Armen»; eines
«seiner schonsten Worte», riihmt das katholische Handbuch der
Kirchengeschichte. Aber iiber Almosengeben ging das alles in
aller Regel nicht hinaus, auch wenn Gregor sich, zugegeben, mit-
unter ganz personlich, Notleidender und nicht zuletzt sonstiger
«Beduirftiger» annahm. Zwar sollte dies etwa Subdiakon Anthe-
mius erledigen. Doch hat er das, tadelt der Papst 591, «nur in
wenigen Fillen getan» und dabei offenbar auch noch die wich-
tigsten vergessen. So befiehlt ihm Gregor gleich: «Ich will aber,
daf! Du der Frau Pateria, meiner Tante, unverziiglich nach Emp-
fang dieses Auftrages zum Unterhalt ihres Gesindes 4o Dukaten
und 400 Scheffel Weizen anweisest, der Frau Palatina, der Witwe
des Urbicus, 20 Dukaten und 300 Scheffel Weizen, und Frau Vi-
viana, der Witwe des Felix, ebenfalls 20 Dukaten und 300 Scheffel
Weizen. Die 80 Dukaten sind in die Rechnung einzusetzen.»*!

Die Tante des Heiligen Vaters erhilt immerhin mehr Weizen als



SKLAVEN BRAUCHEN UND VERBRAUCHEN WIEDAS VIEH 183

jede der beiden Witwen. Und doppelr soviel Geld (iibrigens zur
Bezahlung ihrer Dienerschaft: Arbeitsplitze!) wie die beiden Wit-
wen zusammen. Aber, so schreibt das Handbuch der Kirchenge-
schichte, «die Sorge um einen Rest von Ruhe und Ordnung, ja um
das tigliche Brot fiir die Armen erfiillte oft die ganze Aufmerk-
samkeit des romischen Bischofs.» Um gleich darauf — nun wirk-
lich glaubhaft — zu versichern: «Gregor war auch in den hartesten
Zeiten nie nur Armenpfleger . . .» Schade, da8 wir aus guten, das
heifdt bosen Griinden nicht wissen, was der Klerus im Laufe seiner
ganzen Sieg- und Heilsgeschichte fiir die Armen ausgab und was
fiir sich!*2

SKLAVEN BRAUCHEN UND VERBRAUCHEN WIE DAS VIEH
ODER «DIE VERSCHIEDENHEIT DER STANDE»

Wir wissen von Gregor selbst, daff zahlreiche Bischofe weder
Unterdriickter sich annahmen noch der Armen; generell sagt er es
von den Bischéfen Kampaniens. Doch war er selber denn ein
milder Herr? An die «coloni» von Syrakus schrieb er anldBlich der
Ernennung des defensor Romanus zum Rektor: «Wir befehlen
Euch also, seinen Anordnungen, die er zur Férderung der Inter-
essen der Kirche fiir richtig halt, bereitwillig zu gehorchen. Wir
haben ihn ermachtigt, sollte jemand sich unterfangen, ungehor-
sam oder widerspenstig zu sein, diesen schwer zu bestrafen. Wir
haben ihn auch angewiesen, alle der Kirche gehorenden, aber
davongelaufenen Sklaven wieder aufzuspiiren und alles von je-
mand rechtswidrig besetzte Land umsichtig, energisch und
schnell wieder ‘zuriickzubekommen.»*

Zum Bewirtschaften seiner Giiter brauchte Gregor natiirlich
ganze Heere von Sklaven, an den Boden gebundene Kolonen.
«Freie Kirchenbauern fanden sich selten» (Gontard). Es versteht
sich von selbst, daf8 der Papst an der Sklaverei nicht geriitcelt hat -
woher hatte er, der Verwalter des Gutes der Armen, dann auch
das Geld fiir die Armen nehmen sollen! Von der Erhaltung der



184 Paprst GREGOR 1. {(590—604)

«Arbeitsplitze», schon seinerzeit die Sorge jedes Unternehmers,
ganz zu schweigen. Gewif§ erinnert Gregor — denn seine Kirche
wird seit je, vielleicht das grofte aller ihrer Wunder, den Reichen
und den Armen gerecht, beiden zugleich! = auch die Herren dar-
an, daf die Sklaven ja als Menschen, der Natur nach, ihresglei-
chen seien, wie die Herren geschaffen. Aber so gleich auch die
Menschen geschaffen sind, ganz gleich, die Verhaltnisse waren
nun einmal ganz anders. Ergo muf§te man, nach Gregor, die Skla-
ven so ermahnen, «daff sie zu jeder Zeit die Niedrigkeit ihres
Standes beachten» und daf3 sie «Gott beleidigen, wenn sie durch
anmaflendes Verhalten gegen seine Ordnung verstofSen». Die
Sklaven miissen sich, lehrt der hl. Papst, «als Diener der Herren
betrachten» und die Herren als «Mitdiener unter Dienern».
Schén gesagt.

Ist das keine niitzliche Religion? Von Natur, lehrt Gregor, seien
«alle Menschen gleich», aber eine «geheimnisvolle Fligung» stufe
«die einen niedriger ein als die anderen», schaffe die «Verschie-
denheit der Stande», und zwar als «eine Folge der Siinde». Fazit:
«Da nun jeder Mensch nicht in gleicher Weise durch das Leben
geht, soll der eine iiber den anderen herrschen.» Fazit: Gott und
die Kirche - in praxi fiir den hohen Klerus stets dasselbe! — waren
fir die Erhaltung der Sklaverei. Und von Britannien iiber Gallien
nach Italien gab es seinerzeit einen standigen christlichen Skla-
venhandel.

Die Rémische Kirche brauchte Sklaven, die Kloster brauchten
Sklaven — Gregor selbst regte 595 uber den gallischen Rektor
Candidus den Kauf von englischen Sklavenknaben fiir rémische
Kloster an—sie alle kauften, brauchten und verbrauchten Sklaven
wie ihr Vieh. Und noch einen Feind wie dem Langobardenkonig
Agilulf konnte der Papst versichern, daff die Arbeit dieser Un-
freien doch beiden Parteien zustatten kime! (Welch modernes
Denken wieder - iiber alle Grenzen hinweg.) Entliefen die Arm-
sten ihrem Elend, was oft genug vorkam, so drang der Heilige
Vater natiirlich auf Riickgabe an ihre Herren. Er stellte den ent-
sprungenen Sklaven eines romischen Klosters ebenso nach wie
dem durchgebrannten Bicker seines eigenen Bruders. Doch da



MANCHMAL NOCH MIT DEM KAISER, MANCHMAL SCHON GEGEN IHN 185

der Papst auch grofziigig war, wollte er Vergehen der «coloni»
nicht durch Besitzentziehung, sondern durch Verpriigeln bestraft
sehen und schenkte «regelmifig seinen Freunden Sklaven» (Ri-
chards).** '

So tatigt Gregor, der doch gar eindringlich das baldige Welt-
ende verkiindet, neben dem Glaubenskampf geradezu die «Leit-
vorstellung» seines Pontifikats, vorher noch groBe Geschifte. Er
macht den hl. Petrus zu einem immer reicheren Mann. Er hebt die
Profite seines Besitzes betrichtlich und begriindet entscheidend
die folgenreiche Territorialherrschaft des Papsttums. Er versorgt
durch seine sizilischen Latifundien Rom mit Getreide, er bezahlt
die kaiserlichen Truppen der partes Romanae, er kiimmert sich
um Nachschub und Verteidigung, ja, befehligt in Krisenzeiten die
romische Garnison. Derart leitet der «Sackelmeister des Kaisers»,
der «Kassenverwalter der Armen», wie er sich selbst nennt, der
«Konsul Gottes», wie ihn seine Grabschrift feiert, die Entwick-
lung zum Kirchenstaat ein mit einer kaum ibersehbaren Folge
von Fehden, Kriegen und Betrug.**

Doch ist das Papsttum schon jetzt eine (sehr) weltliche Macht
und Gregors Verhalten gegeniiber Byzanz bereits bemerkenswert.

MANCHMAL NOCH MIT DEM KAISER,
MANCHMAL SCHON GEGEN IHN

Waihrend der Stiirme der Volkerwanderung hatte Rom sich unter
den Schurz der 6stlichen Kaiser gefliichtet, unter dem michtigen
Goten Theoderich aber gelegentlich kraftig gegen Byzanz agiert
(1 345 ££.), ja, noch wihrend des Gotenkrieges zeitweise gemein-
same Sache mit den «Ketzern» gemacht, von manchen weniger
gefiircheet als der «Cisaropapismus». Seinerzeit, unter den goti-
schen Konigen, tasteten die katholischen Glaubenskampfer keine
arianischen Kirchen an — wihrend sie doch Synagogen der Juden
schon niederbrannten! (11 321 ff., 424 ff.)

Nach Vernichtung der Ostgoten aber und der Unterwerfung



186 _ PapsT GREGOR |. (590-604)

Italiens unter den byzantinischen Gouverneur, den obersten Mi-
litirbefehlshaber (bald «Exarch» genannt) in Ravenna, dem
neuen Regierungssitz, tanzte man in Rom zunachst wieder nach
der ostromischen Pfeife (und Rute). Die byzantinischen «Be-
freier» erprefiten in Italien die gleichen Summen wie zuvor der
Gotenkonig. Sie pliinderten iiberdies und bereicherten sich auf
eigene Faust. Erst als Ostrom nach Justinians Tod (565) erneut
grofe Machteinbuflen, vor allem territoriale Verluste erlitt, be-
reitete sich im Westen ein abermaliger Frontwechsel vor, die
Kollaboration mit den Germanen, die nach dem katholischen
Handbuch der Kirchengeschichte ausgerechnet «auf pastoralen
Uberlegungen beruhte» statt, wie sich bald immer mehr zeigte,
auf politischen.

Zu augenfillig ndmlich war die Erschépfung von Byzanz, der
Verschleiff. Im Osten drohten die Perser. In Italien schnitten die
Langobarden Rom von Ravenna ab. Auf dem Balkan begann das
Vordringen der Slawen, der Serben, der Kroaten, in Spanien der
Aufstieg des Westgotenreiches. Dazu kamen Autonomiebestre-
bungen sogar innerhalb des Reichsverbandes, durch die Exarcha-
te etwa von Ravenna, von Karthago oder durch grofle religiose
Randgruppen, Nestorianer, Monophysiten, Kopten. Auch die so-
zialen und wirtschaftlichen Strukturen zerfielen. Kurz, das Reich
des Ostens war nicht mehr, was es einst war, und so beginnt mit
Gregor 1. das Papsttum von Byzanz fortzudriften.¢

Der Heilige Vater operiert dabei mal mit dem Staat, mal gegen
ihn. Bediente er sich beim Versuch, die illyrischen Bischofe unter
seine Fuchtel zu bringen, des weltlichen Arms, so handelte er
gegen diesen beim analogen Versuch gegeniiber den obstinaten
Erzbistiimern im italienischen Norden, Ravenna, Aquileja und
Mailand. Damals baten die Bischéfe aus dem Sprengel von
Aquileja Kaiser Maurikios um Hilfe gegen den Papst, da sie
um ihre seit dem Dreikapitelstreit errungene Unabhingigkeit
bangten. (Erst rund hundert Jahre spiter erlosch das Schisma
vollig.)*”

Gregors Taktieren war nun freilich nicht im Sinne des Mauri-
kios (582—602) und seiner Reorganisation Italiens. Seit etwa 584



MANCHMAL NOCH MIT DEM KAISER, MANCHMAL SCHON GEGEN IHN 187

regierte der Kaiser dort durch seine Statthalter in Ravenna. Der
erste sicher bekannte patricius et exarchus (Italiae), so die offi-
zielle Titulatur, war Smaragdos, ein tiichtiger General, der aber
(589) lange Zeit geisteskrank und durch Romanos abgelost wur-
de. Den Exarchen, den héchsten, nicht nur militarischen Macht-
habern im Exarchat, blieben nach der Langobardeninvasion blof§
noch die byzantinischen Kiistengebiete — auffer Ravenna und der
Pentapolis die Venetianischen Inseln, das Gebiet um Genua, Rom,
Neapel und Amalfi (nach den sie befehligenden Militdrs mit dem
Titel eines Dux), Ducatus genannt.

Doch wihrend Maurikios Italien zuriickgewinnen wollte,
wihrend seine Pline noch iiber das Wiedereroberungsprogramm
Justinians 1. hinausgingen, wahrend im Romischen Mefbuch
noch immer das Gebet stand, «daff Gott dem Kaiser unterwerfen
moge alle barbarischen Vélkerschaften», niherte sich Gregor den
neuen Machthabern und einigte sich, voriibergehend, mit den
Langobarden. Gleichzeitig aber gab er Treue gegeniiber dem Kai-
ser vor, mit dem es zu Zusammenstoffen kam, und verkindete
seine Obrigkeitslehre, an die sich jedermann zu halten hatte, nur
nicht er. Denn gerade als seine ersten Missionare nach Westen
aufbrachen, 595, erklirte er auch, die Franken tibertrifen alle
anderen Nationen wegen ihrer Rechtgliubigkeit, ja (im Hinblick
auf Konig Childebert I1., dem er die Schliissel zur Confession von
St. Peter sandte): «Ebenso wie die konigliche Wiirde jene jedes
anderen Menschen iibertrifft, so iberragt das frankische Konig-
reich alle anderen Volker.»*®

In Italien, wo sich die Langobarden ausbreiteten, war die
Machrt des Kaisers gering. Und je mehr sie abnahm, desto mehr
wuchs die des Papstes. Er gebot wohl auch iiber die hochsten
Beamten des Kaisers in Rom, und zwar im zivilen, politischen wie
militarischen Bereich; zumindest hatte er tiber ihre Amtsfithrung
eine Art Aufsichtsrecht, und es stand ihm der Rekurs an den
Kaiser zu. So konnte man Gregor den Griinder der weltlichen
Herrschaft des Papsttums nennen. Es war, auch noch ohne Kir-
chenstaat, bereits eine Art Staat, zumindest ein bedeutender
Machtfaktor. Gregors Bischofe wiahlten gemeinsam mit den



188 i PapsT GREGOR I. (590—604)

Groflagrariern die Provinzstatthalter, sie bestimmten deren Be-
fugnisse mit, besonders die richterliche Gewalt. Der Papst hatte
zudem Einfluf§ auf den Handel; er kontrollierte, neben dem Senat,
Maf$ und Gewichte. Und ihm gehorte, was seine Mache vielleicht
am meisten mehrte, eben ein gewaltiger Grundbesitz, riesige
Landgiiter in ganz Italien und dariiber hinaus.*®

Dabei aber war Gregor, wie seine Vorganger, der Untertan des
Kaisers, dieser sein Oberherr; seine Person und Regierung galten
als heilig. Der Monarch in Byzanz ist es, der auch die «Ketzerei-
en» bekampft, die kirchlichen Edikte erlafSt, die Konzilien beruft.
In einem Brief vom Juni 595 nennt Gregor den Regenten seinen
«allerfrommsten Herren», sich selber «unwiirdiger Siinder»,
«siindiger Mensch». Er leistet den «durchlauchtigsten Befehlen»
des Maurikios, zu dem er als Apokrisiar im allgemeinen gute
Beziehungen unterhielt (zur Kaiserin sogar herzliche), «Gehor-
sam», jubelt freilich auch nach dessen Tod, um dem Morder
genauso «gehorsam» zu sein. Auch als Papst blieb Gregor sich -
seiner Unterordnung bewufit, zumal ja selbst die Kirche in Rom
nicht unabhingig, der Kaiser vielmehr auch ihr Herr gewesen ist.
Er hatte bei Besetzung des Rémischen Stuhls das Bestatigungs-
recht, bloff in Byzanz genehme Kleriker konnten ihn besteigen.
Muften doch Klerus und Volk von Rom nach jeder neuen Papst-
wahl den Herrscher ersuchen, «unter Tranen» ersuchen, «daff er
geneigen moge das Flehen seiner Sklaven zu erhéren und durch
seinen Befehl die Wiinsche der Bittsteller in Betreff der Ordina-
tion des Erwahlten zur Erfullung zu bringen». Auch fiir andere
bedeutende italienische Bischofssitze beanspruchte der Kaiser ge-
legentlich dies Recht. Und Papst wie Klerus hatten zu gehorchen.

Selbst wenn es um rein Kirchliches ging und Gregor ganz an-
ders dachte, konnte er bereitwillig Kompromisse schliefen oder
gehorchte einfach, wie nach dem Befehl, die katholischen Schis-
matiker nicht zu behelligen, die an den «Drei Kapiteln» festhiel-
ten. Und als der Kaiser den wahrscheinlich geisteskranken
Erzbischof Johannes von Prima Justiniana, Metropolit von Da-
zien und Apostolischer Stellvertreter, absetzen wollte, machte der
Papst, wie so oft, zwar Bedenken geltend, ohne aber wieder dem



MANCHMAL NOCH MIT DEM KAISER, MANCHMAL SCHON GEGEN IHN 189

hochsten Beschluf8 zu opponieren. Liege es doch am Fiirsten zu
befehlen, was er wolle, habe doch «unser frommster Herr die
Macht, zu tun, was ihm gefallig ist». Sei die kaiserliche Handlung
konform dem Kirchenrecht, dann wollte er sie bestatigen, an-
dernfalls aber «beugen wir uns ihr, sofern wir es ohne Siinde tun
kénnen».5°

Freilich bricht Gregors Selbstbewufltsein ab und zu durch, sagt
er etwa einmal «mein Landn», als er von Italien spricht. Auch weist
er darauf hin, daf die Heilige Schrift «die Priester bald Gatter,
bald Engel» nenne. Ja, er renommiert in seinem eiferndsten Brief
mit dem Beispiel Kaiser Konstantins, der eine Bischofe beschul-
digende Anklageschrift angeblich mit den Worten verbrannte:
«Ihr seid Gotter und von Gott eingesetzt. Gehet und entscheidet
selbst untereinander Euere Angelegenheiten; denn es ziemt sich
nicht, daf wir tiber Gotter zu Gericht sitzen.»

Doch im allgemeinen taktiert Gregor geschickt gegeniiber sei-
nem Herrn, attackiert er diesen oder den Staat im Konfliktfall nie
direkt, sondern die «siindige Welt». Und natiirlich bestreitet er die
oberste Autoritit des Herrschers schon deshalb niche, weil er nur
durch Anlehnung an Byzanz gegeniiber den Langobarden sich
behaupten kann. So laviert er zwischen Ost und West, immer auf
seinen grofiten Vorteil bedacht. Wihrend er anscheinend loyal
dem Herrscher dient, als treuer Anhinger Ostroms auftritt, kann
er sich gelegentlich doch eher mit den Reichsfeinden arrangieren,
kann er die Beamten des Kaisers fiir schlimmer als die Lango-
barden erkliren, dic «Bosheit» der Byzantiner beklagen, «ihre
Erpressungen und ausgedachte Hinterlist», die das Land «zu-
grunde richte», kann er schlieflich sogar den Sturz des Kaisers als
Befreiung preisen.*!



190 PaprsT GREGOR 1. (590—604)

DER HEILIGE VATER EMPFIEHLT RUCKENANGRIFFE,
GEISELNAHME UND PLUNDERUNG

Zwischen dem Exarchen in Ravenna und dem Papst herrschte
kein gutes Einvernehmen. Italien, zumal das territoriale Gewirr
in seiner Mitte, verursachte fast stindig Kleinkriege. So wollte
der Exarch den Landkorridor Ravenna—Rom schiitzen, der Papst
Rom selbst, wofiir aber die Truppen nicht mehr reichten. Die
romische Garnison, betrachtlich durch die Pest geschwacht und
zudem ohne Sold, stand vor der Meuterei. Da ibernahm Gregor
das Kommando. Er befehligte die Stadt und war bei allen mili-
tirischen Aktionen fiihrend dabei, von der Ernennung der Offi-
ziere bis zu den Operationen der Reichsgenerile oder dem
Aushandeln von Waffenstillstandsabkommen. Er sorgte dafiir,
daf$ sich niemand unter dem Vorwand des Kirchendienstes der
Wehrpflicht entzog. Ja, er rekrutierte selbst aus den Kléstern
Leute zur Bewachung der Stadtmauern, mied es aber, Soldaten in
Nonnenkloster zu legen. Doch arbeitete er noch fiir Kampanien,
Korsika und Sardinien militarische Einrichtungen aus. Er kiim-
merte sich um Schwachstellen in den mit Truppenstiitzpunkten
und Befestigungen iibersiten Reichsenklaven. Er ernannte einen
Befehlshaber fur Neapel und fiir Nepe, dessen Bevélkerung er
(mit biblischem Anklang) drohte: «Wer sich seinen rechtmifigen
Befehlen widersetzt, der wird als Rebell gegen uns betrachtet, und
wer ihm gehorcht, der gehorcht uns.»

Papst Gregor suchte auch mit den drei Generilen an der Grenze
des Herzogtums gemeinsam zu operieren, mit Velox, Vitalian und
dem Herzog Maurisio von Perusia. (Dieser lief spater zu dem
Langobarden Ariulf iiber. So konnte er in dessen Namen weiter
Perusia beherrschen. Bei der Gegenoffensive des Exarchen trat er
wieder in den Dienst des Kaisers — er hatte das Wesen der Politik
erfaflt! Freilich, nach Riickeroberung Perusias 593 durch den Lan-
gobardenkonig Agilulf konnte Herzog Maurisio seine Wendig-
keit nicht abermals unter Beweis stellen und verlor den Kopf.)

Auch Papst Gregor, dessen Thronbesteigung ja mit dem Thron-
wechsel bei den Langobarden zusammenfiel, hilt es mit ihnen je



DER HEILIGE VATER EMPFIEHLT RUCKENANGRIFFE 191

nach Lage der Dinge, was gewifS nicht einfach war; schon weil er
es auch religios gleich mit drei Gruppierungen zu tun hatte. Ein-
mal, grofftes Problem, mit der «Ketzerei» der Arianer, dem
Glauben des Konigs; dann mit einem Restheidentum, hauptsich-
lich anscheinend im Herzogtum Benevent zentriert, wo es keine
katholischen Diczesen mehr gab; und schlieBlich mit Schismati-
kern, da die katholischen Langobarden die «Drei Kapitel» unter-
stiitzten, wie auch fast alle Bischofe der Lombardei, mit denen
Gregor deshalb auf Kriegsfuf$ stand.*?

Gegeniiber den Langobarden, die als Rauber und Mordbren-
ner durch Gregors Schriften geistern, betrieb er eine varianten-
reiche Doppelstrategie. Er suchte die Landesfeinde, in deren
Machebereich die Kirche alle Einkiinfte verloren hatte, durch
Krieg und Mission zu unterjochen, dabei mal gegen sie operie-
rend, mal mit ihnen.

Als man 591 einen Angriff Ariulfs von Spoleto, eines Heiden,
auf Rom oder Ravenna erwartete, predigte Papst Gregor nicht die
christliche Feindesliebe. Vielmehr kiindigte er dem magister mi-
litum Velox Verstirkung aus Rom an und animierte die drei
Generile, den Herzog von hinten anzugreifen. So schrieb er Velox
Ende September §91: «Wenn Ihr in Erfahrung bringt, wohin, ob
gegen hier oder gegen Ravenna, Ariulf vorbricht, so miilt Ihr als
wackere Minner in seinem Riicken vorgehen . . .» Zwar unter-
blieb Ariulfs Attacke. Doch im nichsten Jahr wiederholte sich die
Sache, und nun, im Juli 592, befiehlt Gregor erneut einen Riik-
kenangriff, just auf den 29., Petri Martyrertag. Der «groffe» Papst,
der Heilige und Kirchenlehrer, riet ferner zu Pliinderungseinfal-
len in das herzogliche Gebiet sowie zur Geiselnahme! Die Militdrs
sollten auf ihre Ehre achten, doch nichts unterlassen, worauf er
mehrmals insistierte, «was ihr fiir das Reich vorteilhaft erachtet»,
«was der Vorteil des Staates gebietet». Er meldete noch die letzte
Position des langobardischen Heeres und befahl nachdriicklich,
die feindlichen Stellungen zu pliindern.?

Freilich erstrebte Gregor auch Ubereinkiinfte mit den Lango-
barden, ja einigte sich zeitweise wirklich mit ihnen, waren sie
doch nun einmal militdrisch stirker, die eigentlichen Herren im



192 -— PapsT GREGOR L. (590—604)

Land — und schlieBlich nur Giiter mit weder toten noch entlau-
fenen Sklaven ertragreich.

Nach dem Waffenstillstand schlof§ er auf eigene Faust auch
einen Friedensvertrag, gewifd zu seinem Vorteil, doch auf Kosten
Ravennas und des Reiches. Aber zweimal eine Belagerung Roms
in zwei Jahren mochte ihm reichen, eine Atempause zur Verbes-
serung der Kommandostruktur, der Riistung, ihm wiinschens-
wert erscheinen, das gezahlte Gold, soo Pfund, ihn schmerzen,
noch mehr wohl das durch den Krieg seit Jahren stark geminderte
Geschaft. So konnte er dem Langobardenkonig im Frieden sagen:
«Waire er nicht geschlossen worden, was Gott verhiite, was ware
dann anderes geschehen als daf§ das Blut der armseligen Bauern,
deren Arbeit uns beiden zugute kommt, zur Schande und zum
Verderben beider Parteien vergossen worden wire.»

Es sei dahingestellt, ob es ihm mehr um das Blut der Bauern
ging oder um den Nutzen aus ihrer Arbeit. Jedenfalls verhandelte
er zeitweise sowohl mit Ariulf als auch mit Agilulf, kontaktierte
zugleich aber mit den Reichsbeamten, dem Kaiser, der allerdings
sehr unfreundlich reagierte, Gregors Verhalten heftig verurteilte,
ihn der Naivitat zieh; ja, in Ravenna, wo Exarch Romanos resi-
dierte, kam es zu einer so scharfen Plakat-Aktion gegen den Papst,
daf dieser die Urheber exkommunizierte. Erst als Romanos 596
oder 597 iiberraschend starb und ihm der gregorfreundliche Gal-
licinus nachfolgte, konnte der, unter Hinzuziehung des Papstes,
die Friedensverhandlungen mit Agilulf wieder aufnehmen und
abschlieflen. Sowohl der Konig als auch der Exarch unterzeich-
neten auf zwei Jahre, der Papst aber, sehr merkwiirdig und seine
zwielichtige Situation noch einmal beleuchtend, weigerte sich,
selbst zu unterschreiben, erlaubte jedoch anderen, es in seinem
Namen zu tun.®*

Erfolgreich war Gregor schlieflich uber die (schismatische)
katholische Konigin Theudelinde, die Witwe Konig Autharis,
eine der nicht mehr seltenen, von der Kirche gelenkten suggesti-
blen Christendamen im Bett heidnischer Fiirsten (S. 209 f.).

Der pipstliche Vertrauensmann bei dieser bayrischen Prinzes-
sin, mit der Gregor bald eifrig korrespondierte, war neben dem



DeR HEILIGE VATER EMPFIEHLT RUCKENANGRIFFE . 193

Monch Sekundus, dem einfluffreichen Berater der Kénigin, der
Mailinder orthodoxe Diakon Konstantius. Er wurde, sicherlich
nicht ohne romische Beihilfe, im Frithjahr 593 Bischof von Mai-
land. Gregor, der wufSte, daff Theudelinde «zu jeglichem guten
Werk schnell bereit war» (Paulus Diakonus), begann im selben
Jahr mit ihr zu korrespondieren. Seinen ersten Brief bekam sie gar
nicht zu Gesicht, Konstantius retournierte ihn, als noch zu un-
vorsichtig, an den Papst, und dieser iiberarbeitete ihn. Auch
schickte er ihr in Ampullen abgezapftes Ol aus den Lampen r6-
mischer Martyrergriber, einen Span vom Kreuz Christi, flasch-
chenweise Heilandsblut sowie vier seiner von Wundern strotzen-
den Opera, zuletzt Geschenke auch fiir die Konigskinder. Denn
Theudelinde lieB 603 ihren Sohn Adaloald, wie zuvor schon ihre
Tochter Gundiperga, katholisch taufen. Pate des Thronerben
wurde Sekundus, «der Knecht Christi» (Paulus Diakonus).%*

Ohne die vom Papst dirigierte Theudelinde wire die Taufe des
Kronprinzen jedenfalls nicht erfolgt, wie noch manch anderes
bose fromme Werk. «Durch diese Konigin gewann die Kirche des
Herrn viele Vorteile», schreibt Paulus Diakonus. Und schliefflich
niherte sich auch Kénig Agilulf, der um 595 die aufstandischen
Herz6ge von Verona, Bergamo und Pavia umbringen lie}, dem
Katholizismus oder duldete zumindest die missionarischen Be-
mithungen seiner Gattin und ihrer Berater, was die allmihliche
Konversion der Langobarden vorbereitete. Der Kirchenbesitz,
bei deren Landnahme enteignet, wurde zuriickgegeben, ja durch
konigliche Schenkungen vermehrt; beispielsweise das Dorf Bob-
bio samt vier Meilen im Umbkreis dem hl. Columban (S. 41 £.)
iibereignet und ein Kloster erbaut, ein kiinftiges Zentrum im
Kampf gegen Arianismus und Heidentum.®

In seiner ganzen pfiffischen Schibigkeit zeigte sich der rémi-
sche «Gott» bei einem Umsturz in Byzanz.



194 . PapsT GREGOR I. (590~604)

PAPST GREGOR UMJUBELT EINEN KAISERMORDER

Als im Jahr 602z die ostromischen Truppen ins Winterquartier fiir
einen Balkanfeldzug riicken sollten, aus Sparsamkeitsgriinden
aber jenseits der Donau, kam es unter Fithrung des Hauptmanns
Phokas zu einer Meuterei. Er eroberte die Hauptstadt, entthronte
Maurikios und wurde am 23. November mit seiner Gattin Leon-
tia vom Patriarchen zum Kaiser gekront (602—610). Fast unmit-
telbar danach lieR Phokas die vier in den vermeintlichen Schutz
einer Kirche gefliichteten jiingeren Kaisersohne vor den Augen
des Vaters ermorden, der jedesmal, zuckte das Messer des M6r-
ders iiber einem Kind, gerufen haben soll: «Du bist gerechrt, o
Gott, und redlich sind deine Gerichte!» Dann wurde Maurikios
selber abgestochen. Und kurz darauf auch sein altester Sohn und
Mirtregent Theodosius, das papstliche Patenkind.

Um die Bluttat zu rdchen, lief 604 der Maurikios-Verbiindete,
Schah Chosro II., der letzte sassanidische GroBkénig (spater
gleichfalls liquidiert), in Dara und Odessa mehrere tausend ge-
fangene Legionire erwiirgen. Phokas seinerseits totete auch den
Rest der kaiserlichen Familie, die in ein Nonnenkloster gesperrte
Kaiserin Konstantina samt ihren Tochtern. Uberdies lie «das
von Gott berufene Oberhaupt», so der katholische Kirchenhisto-
riker Karl Baus (1982), zwischen 602 und 610 noch einige hundert
Verwandte, Senatoren und Anhinger des gemeuchelten Herr-
schers umbringen.’

Zu schwach, um politisch selbstdndig zu sein, muflte der Papst,
trotz seiner unbotmafigen Anniherungen an die Langobarden,
immer noch in Konstantinopel Schutz und Anlehnung suchen.
Doch wie es ihn nicht storte, einerseits zeitweise die Partei des
Reichsfeindes zu ergreifen, andrerseits befreundet mit einem Kai-
ser zu sein, der nach einem Feldzug gegen die Awaren 12 ooo
eigene, in Gefangenschaft geratene Soldaten lieber niedermetzeln
lieR, als sie freizukaufen, so zogerte der hl. Gregor jetzt nicht, mit
dem Morder des gesamten Kaiserhauses sofort gemeinsame Sa-
che zu machen.®®

Phokas namlich, der Thronrauber, der Kaiser- und Kaiserin-,



PAaPST GREGOR UMJUBELT EINEN KAISERMORDER 195

Prinzen- und Prinzessinnenmorder, dessen acht anarchische Re-
gentenjahre zu den «blutigsten Epochen» (F. G. Maier), zu einer
«der katastrophalsten Herrschaften in der ganzen Geschichte des
Reichs» zihlen (Richards), dieses Jahrhundertscheusal wurde
nun in Rom gefeiert. Mit «Jubel» reagierte der Papst auf die
Nachricht vom Tode des Maurikios, dem er doch samt seiner
Familie so freundliche, herzliche Briefe geschrieben! Und als am
25. April 603 die Bildnisse der neuen Majestiten in Rom an-
kamen, ging man den «Laurata», den Lorbeerbekrinzten, mit
angeziindeten Kerzen festlich entgegen. Klerus und Adel riefen
bei der Huldigungszeremonie in der Kirche S. Cesario: «Erhére
Christus! Phocas dem Augustus und Leontia der Augusta langes
Leben!» Und Papst Gregor plazierte die Konterfeis des allerhoch-
sten Gangsterpaares im Lateranpalast im Oratorium eines Mar-
tyrers, des hl. Caesarius, und schrieb gleichzeitig dem ehrenwer-
ten Thronrauberweib, es iiberschwenglich auffordernd zur Ver-
teidigung des christlichen Glaubens!®

Dem kaiserlichen Kopfjiger selbst aber versicherte der papst-
liche Kirchenlehrer im Mai 603 brieflich, daf§ «der Heilige Geist
in Eurem Herzen wohnt», und wiinschte, «das ganze Volk des
Staates, das bisher so sehr betriibt war, moge durch Eure guten
Taten froh werden!» «Ehre sei Gott in der Hohe, der, wie ge-
schrieben steht, die Zeiten wandelt und die Reiche Gibertragt»,
jubiliert Gregor «der Grofle». «In des allmichtigen Gottes uner-
forschlichem Ratschluff sind verschieden die Geschicke des
menschlichen Lebens. Bisweilen, wenn die Siinden Vieler zu stra-
fen sind, wird einer erhoben, dessen Hirte die Nacken der
Untertanen unter das Joch der Triibsal beugt, wie wir es lange in
unserer Priiffung erfahren haben. Bisweilen aber beschliefSt der
barmherzige Gott, die vielen betriibten Herzen mit seinem Trost
heimzusuchen und erhebt einen Mann zum Gipfel des Regiments,
durch dessen mitfiithlenden Sinn er die Gnade seines Jubels in alle
Herzen giefit. Von solch iiberschwenglichem Jubel glauben wir in
Bilde aufgerichtet zu werden, die wir uns freuen, daf$ Eure from-
me Majestit zur Hohe des Kaisertums gelangt ist. Es freue sich
der Himmel und es jauchze die Erde.. . .» etc. etc.



196 PapsT GREGOR 1. (590-604)

Ist das nicht prachtig! Einem Heiligen, dem «grofien» Papst und
Kirchenlehrer nur allzu angemessen, mitten aus der Mordergrube
seines feigen, doch machtsiichtigen Herzens geschrieben?! Den-
selben Kaiser, dessen durch Phokas ermordeten Sohn Gregor einst
— Hohepunkt seiner Nuntiuszeit — gliickstrahlend aus der Taufe
hob, diffamiert er jetzt gegeniiber dem Morder als eine Strafe fiir
die Siinden vieler, als brutalen Unterdriicker. Und den Morder
dieses Kaisers, den Mérder seiner ganzen Familie, feiert er als
Sendboten des barmherzigen Gottes, des Trost- und Gnadenspen-
ders fiir alle Herzen, als fromme Majestat. Pfui Teufel, Papst!

Und schon im Juli 603 schreibt Gregor dem Usurpatorenpaar in
Konstantinopel: «Petrus soll der Wichter eures Kaisertums, euer
Schutzherr auf Erden, euer Fiirsprecher im Himmel sein dafiir,
daf Ihr die schweren Lasten hinweghebt und den Untertanen
eures Reichs Freude bringt.»™

608 errichtete man in Rom auf dem Forum Romanum dem
Freudenbringer auch noch eine Ehrensaule. Und wihrend die
anderen Saulen und Statuen ringsum spurlos untergingen, iber-
dauerte — o schénes Symbol! —~ die Saule des Scheusals zwei
Jahrtausende, die letzte erhaltene Kaisersdule der Geschichte.
Kein Wunder, bekam sie das majestitische Monstrum doch — was
bei (katholischen) Kirchenhistorikern freilich kaum steht — von
Papst Bonifaz IV., einem als Heiligen (Fest: 25. Mai) verehrten
Benediktiner!

Aber schlieflich hatte Phokas nicht nur einen Kaiser samt Fa-
milie ausgerottet, mit dem man in Rom, trotz Gregors Taufpa-
tenschaft, nicht immer so gut auskam, sondern der gekronte
Staatsbandit hatte Papst Bonifaz auch das Pantheon iiberlassen,
den prachtvollen, wie der Name schon sagt, allen Gottern ge-
weihten Heidentempel: vom Pontifex im Mai 609 feierlich in eine
christliche Kirche verwandelt, zu Ehren Marias und aller Marty-
rer (S. Maria ad Martyres) geweiht und mit vielen Martyrerreli-
quien ausgestattet — Blut zu Blut, sozusagen, und eine Hand
wascht die andere «fiir die zahllosen Wohltaten . . .» Und da das
Pantheon einst allen Gottern diente, introduzierte Bonifaz mit der
Kirchenweihe das Allerheiligenfest. Das nennt man Tradition.”®



PAPST GREGOR UMJUBELT EINEN KAISERMORDER 197

Zumal kirchliche Historiker hat das Verhalten Gregors angeb-
lich erstaunt, bestiirzt. Doch tat er nur, was seinesgleichen immer
tat, schien es notwendig (heifSt da stets niitzlich, heifft wieder, in
aller Regel, Anpassung an den Potentesten). Oder, so Katholik
Stratmann (mit einer in derlei Fillen fast notorischen Floskel):
«Der Papst beschaute die Lage von einer sehr hohen Warte.» Und
sein Lobpreis ist um so verstindlicher, als Kaiser Maurikios, mit
dem Gregor zunichst ebenso harmonierte wie dann mit dessen
Moérder, den pipstlichen Einfluff schlieflich behindert und den
Patriarchen von Konstantinopel zu dem Titel «Allgemeiner Bi-
schof» ermutigt hat (S. 161 ff.).

Als Gregors Apokrisiar in Konstantinopel statb, ernannte er
keinen Nachfolger; er unterbrach den diplomatischen Verkehr
mit Kaiser und Patriarch. Erst als der rechtmafige Herrscher
durch Thronrauber Phokas beseitigt war, schickte Gregor wieder
einen Nuntius an den Hof. Denn Phokas war von Anfang an
betont romfreundlich. Und wihrend er im Orient, wo er Mono-
physiten und Juden blutig verfolgen lief, immer verhafSter wurde,
wihrend seine streng orthodoxe Kirchenpolitik Straflenkampfe
in Konstantinopel und biirgerkriegsihnliche Zustinde in den
Ostprovinzen heraufbeschwor, so daff er zuletzt von der rebel-
lierenden Menge buchstiblich zerrissen und auf Spiefle gesteckt
worden ist, liebte und ehrte ihn Rom immer mehr. Erkannte er
doch 607 in einem an Bonifaz I11., Gregors zweiten Nachfolger,
gerichteten Erlaf «die apostolische Kirche S. Petri als Haupt aller
Kirchen an» (caput omnium ecclesiarum).”

Das war das Entscheidende. Da konnte der Papst und Kirchen-
lehrer zwei Augen zudriicken, wie immer, wenn es um seinen
Vorteil ging. So etwa bei der ihm besonders hoch angerechneten
Mission, als er namlich «der Angeln Volk aus der Macht Satans
zum Glauben an Christum durch seine Tatigkeit bekehrt», als er
«unser Volk, das noch in der Knechtschaft des Gétzendienstes
befangen war, zu einer Kirche Christi gemacht hat», wie Kirchen-
lehrer Beda Venerabilis in seiner 731 vollendeten «Historia eccle-
siastica gentis Anglorum» schreibt.”



198 Paprst GREGOR l. (590—604)

DIE PAPSTLICHE PROPAGANDA IN ENGLAND BEGINNT

Der Anfang des Christentums in Britannien liegt im dunkeln.
Wahrscheinlich kam es wihrend des 2. Jahrhunderts durch
Handler und Soldaten auf die Insel, Berufsgruppen, die das alteste
Christentum (eher) verachtet hatte. Aber auch spiter waren im
Norden die ersten Christen offenbar skandinavische Kaufleute
gewesen. Im Jahr 314 sind drei britische Bischéfe als Teilnehmer
der Synode von Arles bezeugt.”

Die romische Herrschaft iber Britannien, 43 n. Chr. durch
Kaiser Claudius mit vier Legionen (knapp 40 coo Mann) begriin-
det, war um 400 zu Ende gegangen. 383 gab Theodosius den
Hadrianswall auf, Anfang des 5. Jahrhunderts zogen die Rémer
unter Stilicho (Il 21 ff.) und Konstantius III. (II 45) ihre Besatzer
endgiiltig zuriick. Wegen Pikten- und Skoten-Attacken von den
Briten zu Hilfe gerufen, bilden darauf germanische Stamme, Jii-
ten und Sachsen, dann auch die Angeln, eine Reihe sich gegen-
seitig bekampfender regionaler Konigreiche: Kent, Sussex, Essex,
Wessex; spater Mercia, Northumbria und Middleesex. Mal ge-
winnt dieser, mal jener Staat die Vorherrschaft. Doch ist die Zeit
zwischen 450 und 600, den «Dark Ages», noch immer die unbe-
kannteste Epoche der englischen Geschichte.”

In den Tagen Gregors bestand die Provinz Britannien im ein-
stigen romischen Raum aus den romisch-britischen Kénigreichen
im Westen sowie den noch heidnischen Kénigreichen der einge-
drungenen Angelsachsen im iibrigen Inselgebiet. Das Volk der
Angeln, schreibt Gregor im August 598 an Bischof Eulogius von
Alexandria, wohnte «an einer Weltenecke drauffen» und «verehr-
te bisher noch Baum und Stein . ..» — immerhin eine schone,
sinnvolle Verehrung (vgl. S. 38).

Gegen Ende des 6. Jahrhunderts heiratete Kénig Aethelberht
von Kent die katholische Merowingerprinzessin Bertha, eine Ur-
enkelin Chlodwigs, eine Nichte Brunichilds und Tochter des
Frankenkonigs Charibert von Paris. Sie hatte den Bischof Liut-
hard in ihrem Gefolge und durfte christliche Gottesdienste hal-
ten, Aethelberht selbst blieb noch Heide. Doch da er in England



DIE PAPSTLICHE PROPAGANDA IN ENGLANDBEGINNT 199

der michtigste Konig geworden und als Oberherr (bretwalda)
anerkannt war, beeilte sich Gregor und schickte 595 oder 596 den
Prior seines Andreasklosters, Augustinus, und etwa 40 Monche
zu den «Barbaren» mit eingehenden Anweisungen und angele-
gentlichen Empfehlungen an die Frankenherrscher, Kénigin Bru-
nichild und ihre Enkel Theudebert und Theuderich. Schwierig-
keiten in Gallien jedoch, Horrorgeriichte tiber britische Barbarei,
die sie in Aix erreichten, lieBen Augustinus nach Rom zuriick-
kehren. Gregor beforderte ihn zum Abt, versprach seinen Mén-
chen «die Herrlichkeit des ewigen Lohnes», sandte ihn wieder mit
Empfehlungsschreiben los, und schlieflich landeten sie auf der
Insel Thanet, an der Ostkiiste von Kent.

Augustinus, wihrend der Reise auf pipstliche Anweisung Bi-
schof geworden, kiindigte gleich dem Aethelberht «die beste
Botschaft» an, «<namlich daR alle, die ihm gehorchen, ewige Freu-
de im Himmel und ein Reich ohne Ende zusammen mit dem
lebendigen und wahren Gott haben sollten, und das sei die lautere
Wabhrheit . . .» Der Konig allerdings, trotz angetrauter Katholikin
aus Paris, blieb vorerst skeptisch: «Schon sind freilich die Worte
und Versprechungen, die ihr bringt; aber weil sie neu sind und
ohne Gewihr, kann ich ihnen nicht ohne weiteres beipflichten
und all das aufgeben, was ich mit dem ganzen Angelnvolke so
lange Zeit heilig gehalten habe . . .»7¢

Leider gab Aethelberht den rémischen Ménchen sein Reich fiir
ihre Werbung frei. Und da es blofle Predigten, leere Versprechun-
gen nicht taten, kam «nach Lautwerdung der himmlischen Wor-
te», jubelt Papst Gregor (in seiner Einleitung zum Buch Job), die
«Erscheinung helleuchtender Wunder» kraftvoll dazu, erganzte
die «Siifligkeit ihrer himmlischen Lehre», mit Beda, den schon
siebenjihrig ins Kloster Gesteckten, «die Kundgebung himm-
lischer Zeichen». Augustinus, bald Erzbischof von Canterbury,
prahle geradezu gegeniiber dem Papst, nebst seinen Ménchen mit .
Wundertaten fast wie die seligen Apostel begnadet zu sein. Und
Gregor bestitigt es generds aus der Ferne, warnt jedoch auch,
nicht in Uberhebung zu verfallen, weil «die Seelen der Angeln
durch duflere Wunder zur inneren Gnade hingezogen werden».



200 ParsT GREGOR 1. (590-604)

Ein Jammer, daf§ wir all den Hokuspokus, diese aufieren Wunder,
nicht auf Video haben. Nichts vermutlich wire erhellender. ..

Anstelle von Odinsdienst also, Druiden, nun rdmische Pfaffen-
herrschaft, Trinitdts- und Petrusmarchen etc. An Pfingsten 597
oder, etwas wahrscheinlicher, erst 601 — falls tiberhaupt —, lief§
sich der Kénig mit vielen Angeln taufen, und der frankische Bi-
schof Liuthard, der entscheidende Schrittmacher wohl, wurde
jetzt als tiberfliissig gleich von den Romern beiseite geschoben.
Sicher ist die «Bekehrung» freilich nicht, doch Aethelberht sicher
der Griinder dreier Bischofskirchen in Kent und Essex: Canter-
bury, Rochester, London, die bereits 604, bei Augustins Tod,
bestanden. Und der Konig schiitzte in seinen iiberwiegend welt-
lichen Gesetzen auch den Kirchenbesitz. Bei seinem Tod 616 {(oder
618) aber, dies steht fest, war sein Sohn und Nachfolger Eadbald
noch heidnisch, wahrscheinlich auch seine zweite Frau.

Im Jahre 602 kam bereits Verstirkung, Nachschub aus Rom —
die «schonen Erfolge», meint Katholik Seppelt, «machtenes. ..
notig». Abt Mellitus, zwei Jahre spater schon Bischof von Lon-
don, eilte mit seiner bekutteten Truppe, mit allerlei Schmuck,
Kirchengeriten, Reliquien und mehreren Papstbriefen herbei,
darunter ein keine Ubertreibung scheuendes BegriiBungsschrei-
ben an das kentische Konigspaar, das der romische Oberpriester
mit Kaiser Konstantin und der hl. Helena verglich. Bis nach Kon-
stantinopel sei die Kunde der Bekehrung gedrungen. Auch fehlte
nicht die Aufforderung zur Vernichtung des Heidentums und
Fortsetzung des Bekehrungswerkes unter warnenden Beschwo-
rungen der Schrecken des Endgerichtes. «Also, mein erlauchtester
Sohn», schrieb Gregor dem Kénig, «<bewahret sorgfiltig die Gna-
de, die Ihr von Gott empfangen habt, und beeilt Euch, unter dem
Euch untertanen Volk den Glauben zu verbreiten. Steigert noch
Euren edlen Eifer fiir die Bekehrung; unterdriickt den Gotzen-
dienst; zerstort ihre Tempel und Altare; stiarket die Tugenden
Eurer Untertanen durch hervorragend sittliches Verhalten und
dadurch, daR lhr sie ermahnt, ihnen Furcht einfloft, sie anlockt
und ziichtigt und ihnen ein Beispiel der guten Werke zeigt; damit
Ihr im Himmel durch den belohnt sein maget, von dem lhr auf



DiE PAPSTLICHE PROPAGANDA IN ENGLAND BEGINNT 201

Erden Namen und Kenntnis verbreitet habt. Denn der, dessen
Ehre Thr suchet und unter den Volkern verteidiget, wird auch
Euren ruhmreichen Namen fiir die Nachwelt noch ruhmreicher
machen.””

So schreibt der Prediger der Demut.

Doch wenn es die Opportunitit erheischt — immer ihre oberste
Richtschnur —, kann Gregor auch behutsamer taktieren, schein-
bar versohnlichere Tone anschlagen, die zuweilen komisch klin-
gen, kann er seinem «geliebtesten Sohn», dem Abt Mellitus,
Leiter der neuen Werbeschar, auch sagen, was er «nach langem
Nachdenken iiber die Angelegenheit der Angeln beschlossen
habe. Man soll die heidnischen Tempel dieses Volkes nicht zer-
storen, sondern nur die Gotzenbilder darin; dann soll man diese
Tempel mit Weihwasser besprengen, Altire errichten und Reli-
quien dort niederlegen; denn wenn diese Tempel gut gebaut sind,
so konnen sie ganz wohl aus einer Stitte der Dimonen zu Hau-
sern des wahren Gottes umgewandelt werden, so daff, wenn das
Volk selbst seine Tempel nicht zerst6rt sieht, es von Herzen seinen
Irrtum ablegt, den wahren Gott anerkennt und anbetet und sich
an den gewohnten Orten nach alter Sitte einfindet. Und weil sie
viele Ochsen zu Ehren der Dimonen zu schlachten gewdhnt sind,
soll auch dies in eine Art Fest verwandelt werden: am Tag der
Weihe oder an den Geburtstagen der heiligen Martyrer, deren
Gebeine dort ruhen, sollen sie um die Kirchen, die aus jenen
Tempeln entstanden sind, herum Hiitten aus Zweigen bauen und
ein kirchliches Fest begehen. Dann opfern sie nicht mehr dem
Teufel die Ochsen, sondern toten die Tiere bei ihrem Schmause
Gott zu Ehren.»”®

Noch einmal: Ist das keine herrliche Religion?!

Sind die Tempel «gut gebaut», braucht man das Teufelswerk
gar nicht zu schleifen, nein, dann kann es als Gotteswerk dienen.
Nur die «Gotzenbilder» muff man zerstdren: alte Idole raus, neue
rein. Und auch die vielen Ochsen kénnen ruhig verbluten, fort
und fort — als hitte auch gerade diese Religion je etwas gegen das
Schlachten gehabt, der Tiere wie Menschen: nirgends wurde
mehr geschlachtet! Nur dem «Teufel» zu Ehren darf nicht mehr



202 PapsT GREGOR [. (590-604)

geschlachtet werden. «Gott» zu Ehren aber floff da bis heute mehr
Blut als fiir alle sonstigen «Gétzen» und «Teufel» zusammen.

Zu den alten Tempeln kamen natiirlich neue.

Als Augustinus nahe der Konigsstadt Canterbury ein Kloster
errichtete (dessen erster Abt Petrus als Legat auf einer Reise nach
Gottes unerforschlichem Rats¢hluff im Meer ertrank), be-
schwitzte er Aethelberht so lange, bis dieser zu dem Kloster auch
noch «eine Kirche der heiligen Apostel Petrus und Paulus vom
Grund aus neu aufbaute und mit reichen Geschenken bedachte»
(Beda). Alles zur héheren Ehre Gottes. Ein bifSchen auch seiner
Diener. Denn die Kirche hatte Erzbischof Augustin als beschei-
dene Grabstitte fiir sich ausgedacht. Und fiir seine Nachfolger.
Und fiir die Kénige von Kent. Noch im Tod namlich will man da-
schon wegen der Demut — unter sich sein . ..””

BILDUNGSVERACHTER
UND WELTUNTERGANGSPROPHET

Die neuere Forschung rithmt diesem Papst einen geregelten Stu-
diengang und eine sehr griindliche Schulung nach, «eine kultu-
relle und moralische Bildung von héchstem Rang» (RAC XII
1983). Doch nihere Angaben iiber eine wissenschaftliche Ausbil-
dung Gregors fehlen. Sie gab es namlich in dieser gesegneten
christlichen Zeit gar nicht mehr. «Kritik und Urteil erloschen»,
schreibt Mitte des 19. Jahrhunderts Ferdinand Gregorovius. «Wir
horen nichts mehr von Schulen der Rhetorik, Dialektik und Ju-
risprudenz in Rom.» Statt dessen findet er «mehr als je mystischer
Schwirmerei und dem materiellen Kultus Platz» gemacht. Und
auch der viel jiingere Jeffrey Richards konstatiert: «Die philoso-
phische und wissenschaftliche Ausbildung hatte schon lingst
aufgehdrt.» Nur Rémisches Recht hatte Gregor studiert, wahr-
scheinlich, und noch einen letzten Rest klassischer Bildung abbe-
kommen.*

Doch mancher neigt neuerdings dazu, unser Kirchenlicht bei-



BILDUNGSVERACHTER UND WELTUNTERGANGSPROPHET . 203

nah wieder so strahlend leuchten zu lassen wie Johannes Dia-
konus, der im spateren 9. Jahrhundert im papstlichen Auftrag
eine pompos verklarende Vita Gregorii Magni in vier Biichern
verfafite, worin Gregor als Meister der Grammatik, Rhetorik,
Dialektik figuriert und Rom unter seiner Agide als «ein Tempel
der Weisheit, welchen die sieben Kiinste stiitzten».’!

Sein Schrifttum selbst aber ist wenig, fast gar nicht von antiker
Bildung geprigt, die er auch ausdriicklich verwirft. Zitate aus
Klassikern fehlen auffallend. Die Weltweisen «liigen», sagt Gre-
gor, sie wiirden nur geschminkte, eitle Worte drechseln, glanzen-
de Fassaden ohne rechten Inhalt; mag oft ja so sein, mehr oder
weniger. In Rom jedenfalls kann damals kaum noch jemand Grie-
chisch. Und wie schlecht man Latein schreibt, zeigen die Papst-
biographen im Liber Pontificalis. Auch Gregors eigene Sprache
bekundet den Verfall der Latinitat. Oft ermiidend, monoton sein
Stil, vulgidr, die Tautologien hiufen sich. Syntax, Grammatik be-
rithren ihn kaum, ja, er prahlt, ein ménchischer Gemeinplatz
freilich, Grammatikregeln zu mif8achten, da derlei den Heiligen
Geist nicht binde. Er renommiert geradezu damit. Sei es doch
ganz und gar unwiirdig, «die Worte des gottlichen Orakels unter
die Regeln des Donatus zu beugen» (ut verba caelestis oraculi
restringam sub regulis Donati).

Die einzig relevante Philosophie steht fiir Gregor in der Bibel -
«<his supreme authority» (Evans). Und jede Weisheit der Welt, die
Wissenschaft, die Schonheit der Literatur, die «freien Kiinste», all
dies hat im Grunde nur dem Verstandnis «der Schrift selbst» zu
dienen, das heifSt einem Leben steter Bufigesinnung und Zerknir-
schung. Alles aber, was nicht unmittelbar der Religion niitzt,
verwirft Gregor, unterdriickt er, merzt er aus, philosophisch so
ungebildet wie theologisch.

Es ist nicht ausgeschlossen, daf§ der Papst, einer der vier «gro-
Ben» lateinischen Kirchenviter, der Schutzpatron der Gelehrten,
die kaiserliche Bibliothek auf dem Palatin (wo noch die westro-
mischen Kaiser, ihre germanischen Erben und die byzantinischen
Statthalter residierten) samt der des Kapitols verbrennen liefs.
Jedenfalls behauptet der englische Scholastiker Johannes von



204 PaprsT GREGOR l. (590-604)

Salisbury, Bischof von Chartres, der Papst habe in romischen
Bibliotheken Handschriften klassischer Autoren absichtlich zer-
store.®

Grof3 ist Gregor nicht gewesen, vielleicht ein kleiner grofSer
Maénchsfanatiker, im Rahmen seiner Zeit. Eifrig lieR er Askese
und Weltflucht propagieren. Und er selbst litt, anscheinend als
Folge rigorosen Fastens, an einem chronischen Magenleiden bis
zuletzt. Spdter trat die von ihm oft beklagte Gicht hinzu. Zeit-
weise plagten ihn Atemnot, Ohnmachtsanfille. Nach Peter de
Rosa war er auch «ein Martyrer des Zipperleins» (was der Chro-
nist der dunklen Seite des Papsttums — als gebe es auch eine
wesentliche, gar ebenso wesentliche helle! — auf den Wein zuriick-
fithre, den der hohe Asket eigens aus Alexandria fiir sich einge-
fithre hat. Doch, meint ein weiterer moderner Papstgeschichtler:
«Was der Leib verlor, gewann der Geist» (Gontard) — obwohl
man auch das eigentlich ganz anders kennt: mens sana in corpore
sano. Mit dem abgewerteten Leib aber verkam auch der Geist,
der eines ganzen christlichen Jahrtausends, zumal im Vergleich
mit der Klassik der Griechen und Rémer (Il 4. Kap.).

Gregor verleiht der Verachtung dieser Bildung oft starken Aus-
druck. Besonders verwarf er als Romer die griechische Kultur.
Lernte er doch auch in all den Jahren in Konstantinopel als of-
fizieller Papstvertreter nie Griechisch, wie freilich schon sein
Vorganger, der einstige Apokrisiar und M&rderpapst Vigilius
(IT 427 ff., bes. 446 ff.). Gregor konnte Griechisch weder lesen
noch schreiben und es gibt Anzeichen dafiir, daff er es fiir eine
inferiore Sprache hielt. Schlieflich stand er weltlicher Wissen-
schaft iberhaupt, zumal der Beschaftigung von Klerikern mit den
«freien Kiinsten», schroff feindselig gegeniiber. Um 600 kanzelt er
in einem bertichtigten Brief den gallischen Bischof Desiderius von
Vienne ab, weil er Grammatik und klassische Literatur unter-
richtet. Von Scham, Kummer, «groffem Widerwillen» erfille,
unterstellt er ihm «schwere Ruchlosigkeit», eine geradezu blas-
phemische Beschiftigung, kénne doch derselbe Mund «unmég-
lich das Lob Jupiters und das Lob Christi singen».*?

Wie sollte einer auch anders denken, urteilen, wie Kultur schit-



BILDUNGSVERACHTER UND WELTUNTERGANGSPROPHET . 20§

zen konnen, der vom Wahn des nah bevorstehenden Weltendes
besessen war — ein Faktor, schreibt der Gregor doch rithmende
Jeffrey Richards, «der jeden Aspekt seines Denkens in sozialen,
politischen, theologischen und kirchlichen Angelegenheiten be-
herrschte». Uberschwemmungskatastrophen, Pestnote, Reichs-
und Romverfall, Langobardeninvasion mit verwiisteten Stidten,
geschleiften Burgen, zerstorten Kirchen, verrottetem Land, dazu
das cigene Elend eines immer haufiger, dann fast stindig Kran-
ken, Bettligerigen, all dies bestirkte seinen Glauben an das nahe
Ende der Welt, von Bibel und alten Kirchenvitern ja oft genug als
unmittelbar drohend prophezeit, von Bischof Hippolyt von Rom
(I 159 £.) fir das Jahr 500 vorausgesagt.

Man fiihle sich beinah an das Endzeitfieber Jesu, der Apostel,
aller Urchristen erinnert, die sich samt und sonders getduscht
haben (I1I 70 ff.), ohne dafl es dem Christentum geschadet hitte!
Daf$ es Papst Gregor ebenso ernst meint, darf eher bezweifelt
werden. Doch immer wieder erklirt er, daf§ die Welt alt und grau
sei, dem herannahenden Tod schon entgegeneile; dafl wir schon
erblicken, «wie alles auf der Welt zugrunde geht»; «daf§ das Ende
der gegenwirtigen Welt schon nahe ist». «Sehet darum auf den
herabriickenden Tag des ewigen Richters mit achtsamen Herzen
und kommet seinen Schrecken durch Bufle zuvor. Waschet mit
Trinen alle Siindenflecken ab. Besanftigt den Zorn, der mit ewi-
ger Strafe droht...» Besonders in seinen Predigten hat er die
Katastrophe, die nicht eintrat, «in erschiitternder Sprache» (Fi-
scher) geschildert.®

Jeder, der Gregors Schriften liest — doch wer liest sie noch —,
wird, ist er nicht kirchenblind, Johannes Haller beipflichten miis-
sen: «Unwissend und aberglaubisch, geistlos und geschmacklos,
machenssie in peinlicher Weise fiihlbar, auf welchen Tiefstand der
Bildung Rom seit der justinianischen Kriegszeit herabgesunken
war . . . Auch seine verhiltnismaRig beste Schrift, die Regula Pa-
storalis, ist doch im Grunde nicht mehr als eine Sammlung von .
Gemeinplatzen.»®



206 PaprsT GREGOR L. (590-604)

VonN OcHSEN, ESELN UND GREGORS HIOBKOMMENTAR

Papst Gregors Werke — «ein beredtes Zeugnis», nach dem Katho-
liken Seppelt, «von seinen hohen Fihigkeiten und der Gottes-
kraft, die ihm eigen war» — strotzen in Wirklichkeit von
Geistlosigkeit, Unwissenheit, Aberglauben, von Banalitiaten und
Absurditdten. Darin sind sich so unterschiedliche Gelehrte wie
Mommsen, Harnack, Caspar, Haller oder Dannenbauer einig.
Der hl. Pessimist, der so vergramt das Elend der Zeit bejammert
und sich freut zugleich, weil es, wieder einmal, das Weltende
ankiinde, schreckt vor keiner Albernheit theologischer Ausle-
gung zuriick. Er belehrt uns nicht nur, dal das lange Haar des
Bischofs seine dauleren Sorgen, die Tonsur dagegen die nach innen
gerichteten Gedanken symbolisiere, sondern er sieht auch die
gottmenschliche Natur Jesu dadurch erwiesen, daf dieser den
Blinden im Vorbeigehen rufen hore, ihn aber im Stehenbleiben
heile, denn: des Menschen Wesen ist Bewegung, Gott aber bleibt
sich ewig gleich!®®

Gregor, der in seinen 35 Biichern Moralia in Job eine dreifache
Schriftauslegung propagiert, kiimmert sich schon im vierten Buch
nicht mehr um den historischen Sinn und legt vom fiinften Buch
an blof noch allegorisch-moralisch aus, und dies, obgleich er
weifl, daff jeder Sinn verlorengeht, ignoriert man den histori-
schen!®”

Das erleichtert indes michtig die Prozedur. Und so kennen
seine Allegoriekiinste auch kaum noch Grenzen, wie freilich
schon die von Ambrosius oder Augustin (vgl. Il 371 ff., 379 ff.).
Noch heute verneigt sich jedoch eine gewisse Wissenschaft tief
vor Gregor, dem «feinsinnigen Exegeten», tritt fiir sie seine «Mei-
sterschaft in den Moralia in Job voll zutage» (Reallexikon fiir
Antike und Christentum). Sich und anderen «zum Trost» ge-
schrieben, bereits in Konstantinopel begonnen und um 595 in
Rom vollendet, gibt das monumentale Opus des Papstes «von
seiner tiefen Menschenkenntnis und abgeklarten Lebensweisheit
beredtes Zeugnis» (Altaner/Stuiber).

Hiob selbst zum Beispiel ist da der Typus des Erlésers, sein



VON OCHSEN, ESELN UND GREGORS HIOBKOMMENTAR 207

Weib natiirlich ein Typus des fleischlichen Lebens. Seine sieben
Sohne sind einmal moralisch die sieben Gnadengaben des Heili-
gen Geistes, ein andermal aber allegorisch eine Weissagung auf
die zwolf Apostel, denn 7 sei 3 + 4, 12 aber 3 x 4. Die Ochsen in
der Bibel bedeuten mal die Dummen, mal die Guten, mal die
Juden; die Esel die Heiden; die Schafe und Kamele symbolisieren
die bekehrten Juden und Heiden. Doch kdnne unter dem Kamel
auch Christus verstanden werden oder das Volk der Samariter.
Die Heuschrecke versinnbildlicht Christi Auferstehung. «Denn
wie die Heuschrecke ist er durch den Sprung seiner plotzlichen
Auferstehung aus den Hinden seiner Verfolger davongeflogen.»
Ein Hiob 39,19 ff. geschildertes Pferd («Sooft die Trompete er-
klingt, wiehert es <Huit») versinnbildlicht gleich fiinferlei, unter
anderem einen frommen Prediger, dessen Predigt aus seinem In-
nern kommt wie das Gewicher des Pferdes!®®

Kein Wunder, daf schon um die Mitte des 7. Jahrhunderts der
Bischof Taio von Saragossa voll Ehrfurcht nach Rom pilgert, um
zu seiner und aller Spanier Belehrung den Teil aus Gregors be-
rihmten Schriften abzuschreiben, der ihm noch fehlte. Kein
Wunder, daff diese Schriften im Westen wie im Osten Furore
machen. Daf§ gerade Gregors allegorische Bibelauslegung auf die
mittelalterlichen Ménche und die Moraltheologie «eine tiefrei-
chende Nachwirkung» hat (Baus). Und offenbar dariiber hinaus.
Denn dieser pseudofromme Stuf8 wirkt fort. Wirft doch der ein-
stige Bonner katholische Kirchengeschichtler Karl Baus einem
grofen Historiker wie Johannes Haller «Verstandnislosigkeit fiir
die religiosen und moralischen Qualititen» Gregors vor und
preist auch noch im selben Atemzug das «gldaubige Volk Italiens
und spiter der iibrigen Linder Westeuropas», habe es ja «die
GroRe des Herzens» dieses Papstes «mit sicherem Gespiir emp-
funden» und «sich willig von der religiésen Welt Gregors jahr-
hundertelang pragen lassen».

Arme Idioten — teuer genug bezahlt.®?

Triumphe der Abstrusitat, um nicht zu sagen Eselei, in nicht
weniger als 35 Biichern, von ihm selbst «libri morales», im Mit-
telalter, dem sie als Moralkompendium dienten, «<Magna Mora-



208 ._._. . Papst GREGOR 1. (§90-604)

lia» genannt und stets von neuem exzerpiert, kompiliert, kom-
mentiert und sehr weit verbreitet. Und diese lteste, umfangreich-
ste Schopfung Gregors begriindete seinen Ruf als Schriftausleger
(«deifluus»), als Moraltheologe: die Ausgeburt eines Kopfes, den
Mit- und Nachwelt iiber Augustinus stellten, als unvergleichlich
priesen, dessen Opera in Abschriften oder Ausziigen in jeder mit-
telalterlichen Bibliothek prangten und jahrhundertelang das
Abendland verblodeten! Mit Recht kommentiert Dannenbauer,
Hiob habe von Satan nicht so viel gelitten wie von seinem Aus-
leger Gregor, der nicht das leiseste von der sprachlichen Kraft und
Schénheit des grandiosen Werkes verspiirt habe. «Grausamer ist
wohl in der ganzen Weltliteratur nie ein groffes Dichtwerk mifS-
handelt worden.»*°

Das beriithmte Papstbuch, das zwar, wie alles von Gregor Ge-
schriebene, bar jeder Originalitdt war, aber, so sagte man, zu-
sammenfaft, was die drei andren «groffen» lateinischen «Viter»,
Tertullian, Ambrosius (vgl. IlI 371 ff.), Augustinus, (sich) schon
geleistet hatten, und die antike Exegese katholischer Koryphien
dem Mittelalter tibermittelte, dies grandiose Opus verdient frei-
lich Nachsicht. Entstand es doch «in einem Krankheitszustand»,
so sein Verfasser selbst, der fortfihrt: «Denn wenn der Korper
durch Krankheit geschwicht und der Geist ebenfalls niederge-
schlagen ist, werden unsere Bemiihungen, uns auszudriicken,
gleichfalls schwach.» Schwach? Ein schwaches Wort fiir so viel
Schwiche. Und er verteidigt — soll man sagen andrerseits? — dies
auch noch damit, daf$ alles «unmittelbar durch den Heiligen Geist
inspiriert worden» sei. Da aber der Papst fast dauernd krank war,
oft, nach eigenem Bekenntnis wieder, «von bestindigem und hef-
tigem Schmerz gefoltert», da solche Gestindnisse sich in seinen
Briefen hiufen, da er in der zweiten Halfte seiner Amtszeit das
Bett nur selten noch verlassen hat, ja, seine Qual wuchs, je linger
er amtierte, wuchs auch, soweit méglich, die geistige Schwiche
weiter — falls man seine eigene Erkldarung zugrunde legen darf.
Und vielleicht auch all dies noch in dauernder Zusammenarbeit
mit dem Heiligen Geist . . .»*



SELBST DES GROSSEN GROSSTER STUSS WEIST NOCH «NACH VORNE» ... __ 209

SELBST DES GROSSEN GROSSTER STUSS
WEIST NOCH «NACH VORNE» . ..

Nicht besser, eher {ibler steht es mit den 593/594 veroffentlichten
vier Biichern «Dialogi de vita et miraculis patrum Italicorumn»,
worin Gregors Diakon Petrus aber nur fingiert Gespriachspartner
ist, um die Form eines Exsudats zu rechtfertigen, das ihm sogar
den Beinamen «Dialogos» eintrug. Die papstliche Sprache nihert
sich hier oft noch mehr als sonst dem Vulgirlatein, fir Prilat Josef
Funk indes nur ein Beweis, «wie nahe Gregor dem Volke stand».
Dieser fithrt darin umfassend und mit der ihm eigenen Bravour
vor, dafl auch zu seiner Zeit noch das Wunder floriere, die Pro-
phezeiung, Vision, daf}, allem Anschein zum Trotz, «Gott der
Herr noch immer am Werk ist»; daf§ aber nicht nur der Orient
glinze durch mirakulése Asketen, Monche, sondern auch, wie
ihm glaubwiirdige Gewihrsleute, Priester, Bischofe, Abte und
andere versichern, sein eigenes Vaterland. Und ein halbes Dut-
zend Wunder, «Himmelszier», «Gaben des Heiligen Geistes»,
«Schutzwehr» will er selbst erlebt haben.

Freilich, wen wundert’s, daff von all den begnadeten Heiligen
kaum einer bekannt ist — Paulinus von Nola beiseite; ebenso
Benedikt von Nursia, Gregors Ménchsidol, das wir nur durch ihn
kennen (und er kennt es nur vom Horensagen). Dabei spielt Be-
nedikt im ganzen zweiten Buch eine «Starrolle». Wen wundert’s,
daf3 diese Heiligen, immerhin 12 im ersten, 37 im dritten Buch,
kaum zufillig, blaf bleiben, wahrend die Wunder hiufig wirklich
starke Stiicke sind. Und wen wundert’s, schreibt K. Suso Frank
dem pipstlichen Kirchenlehrer neuerdings anziiglich «ein geriit-
telt Mafd an schopferischer Kraft» zu und meint: «Der Historiker
findet da zuerst Vieles und Gutes uiber den Erzahler, dann aber
wenig Sicheres und Zuverlissiges im Erzihlten»?®

Dasgrandiose Machwerk «Dialoge tiber Leben und Wunder der
italischen Viter» wurde mit gottlicher und geistlicher Hilfe rasch
und ungewohnlich populir. Es tibte den «breitesten Einfluff auf die
Nachwele» aus (H. J. Vogt). Es half, iiber die Langobardenkonigin
Theudelinde, mit, die Langobarden fir den Katholizismus zu



210 PapsT GREGOR 1. {590-604)

gewinnen. Es wurde ins Arabische, Angelsachsische, Altislandi-
sche, Altfranzésische, Italienische und, durch Papst Zacharias
(741-752), einen vor allem durch «Klugheit» ausgezeichneten
Griechen, der sich das nicht nehmen lief}, ins Griechische iiber-
tragen. EsstandinallenBibliotheken und erweiterte besondersden
geistigen Horizont der Religiosen. Wurde es doch «von jedem
gebildeten Ménch gelesen», ja schuf mit seinen Schule machenden
Einblicken ins Jenseits, vor allem aber mit seinen zahlreichen
Mirakelschwindeleien «einen neuen Typ der religidsen Padago-
gik» (Gerwing). Nicht genug, Gregors Dialoge wiesen «nach
vorne»; sie stellten (zusammen mit seinen «Homilien», eine Art
Vorlaufer der «Dialoge» und dhnlich umwerfend schlicht) «das
Ergebnis einiger der dunkelsten Stunden Roms», wie man mit
herrlich ungewollter Ironie schrieb, «die neue Form des Wissens»
fiir das Mittelalter dar, «die neue Kultur . . . eher einfache Wahr-
heiten — das Leiden, das Religiose, das Gute . . .» (Richards)®

Nichts fehlt da an Krassem, Krudem, Abergliubischem, hier
virtutes genannt: Blindenheilungen, Totenerweckungen, Geister-
austreibungen, wunderbare Wein- und Olvermehrungen, Er-
scheinungen von Maria, Petrus, das Auftreten von Teufeln aller
Art. Uberhaupt waren Strafwunder besonders beliebt. Das Angst-
machen war (und ist) die groffe Domine der Pfaffen.

Nicht zufillig kreist das vierte und letzte Buch «zur Erbauung
vieler» (Gregor) sehr drastisch um den Tod, die sogenannten letz-
ten Dinge, um Lohn und Strafe im Jenseits — extra mundum, extra
- carnem. Wahrend der Pestzeit Anno 590 versichert Gregor, daff
man in Rom «mit leiblichen Augen sehen konnte, wie vom Him-
mel Pfeile herab schossen und die Menschen zu durchbohren
schienen». Ein heimwehkranker, aus Sehnsucht nach seinen El-
tern blof fiir eine Nacht aus dem Kloster entwichener Knabe
stirbt bei seiner Riickkehr noch am selben Tag. Doch als man ihn
beerdigt, weigert sich die Erde, einen «so schindlichen Verbre-
cher» aufzunehmen; wiederholt schleudert sie ihn heraus, bis der
hl. Benedikt ihm das Sakrament auf die Brust legt.** — Die Ver-
brecher waren natiirlich sie, die schon Kinder, nur kirchlicher
Macht- und Profitsucht wegen, lebenslang ins Kloster sperrten.



SELBST DES GROSSEN GROSSTER STUSS WEIST NOCH «NACH VORNE» ... __ 2II

Papst Gregor «der Grofle» hilt eine ganze Reihe von Toten-
erweckungen fest: durch den Priester Severus, den hl. Benedikt,
einen Monch vom Berg Argentarius, den beriilhmten Geisterbe-
schworer Bischof Fortunatus von Todi, der auch einen Blinden
durch das bloBe Kreuzzeichen sofort wieder sehend macht. An-
derseits wird ein arianischer Bischof mit Blindheit geschlagen.
Und in Langobarden, von Ménchen aus einer Kirche geschleppt,
fahrt der Teufel.

Gregor iiberliefert uns eine Weinvermehrung des Bischofs Bo-
nifatius von Ferentino, der aus wenigen Weintrauben ganze
Fisser bis zum Uberlaufen fiillt. Und Prior Nonnosus vom Kloster
auf dem Berg Soracte in Etrurien bewegt allein durch sein Gebet
einen Stein, den «fiinfzig Paar Ochsen» nicht von der Stelle hirten
bringen konnen. Gregor berichtet, wie Maurus, ein Schiiler des
hl. Benedikt, auf dem Wasser wandelt — «O Wunder, unerhort seit
Petrus, dem Apostel!»; wie ein «Bruder Girtner» eine Schlange
dressiert, die einen Dieb stellt; wie ein Rabe ein vergiftetes Brot
beseitigt («Im Namen unseres Herrn Jesu Christi nimm dieses
Brot und wirf es an einen Ort, wo es kein Mensch finden kann!
Da sperrte der Rabe den Schnabel auf . . .») Gregor der Grofe!
Eine Nonne vergifit, einen Salatkopf, bevor sie ihn i, «mit dem
Kreuzzeichen zu segnen», so daf sie den Satan mit verzehrt, der
aus ihrem Mund briillt: «Was tat ich denn? Was tat ich denn? Ich
saf$ ruhig auf der Salatstaude, sie kam und hat mich gebissen . . .»
Boses Weib. Aber ein Heiliger treibt ihr den Satan wieder aus,
gottlob. Gregor der Grofle!

Doch gibt’s auch hilfsbereite, diensteifrige Teufel, Teufel, selbst
und gerade dem Klerus ergeben, ihm aufs Wort gehorchend.
«Komm her, Teufel, und ziche mir die Schuhe aus!» befiehlt ein
Priester beilaufig seinem Diener und wird prompt vom Teufel
personlich bedient. Oh, Gregor kannte den Teufel in vielerlei
Gestalt, als Schlange etwa, Amsel; als schwarzen Jungen und
schmutziges Scheusal. Nur als Papst kannte er ihn nicht. Ja, Vor-
sicht — Aufklirung war notwendig.

Der hl. Bischof Bonifatius tut bei Gregor ein Wunder nach dem
andern. Als man einst dringend zwolf Goldstiicke benotigte, be-



212 PapsT GREGOR 1. (590-604)

tete er zur hl. Maria, und schon hatte er sozusagen im Sack, was
er brauchte, in den Falten seines Gewandes hatte er «ploezlich
zwolf Goldstiicke, die glinzten, als ob sie soeben aus dem Feuer
gekommen wiren». Der hl. Bonifatius verschenkt ein Weinfaf3,
dessen Wein nie abnimmt, obwohl man stindig daraus trinkt.
Oder das Raupen-, das Kornwunder — nein, Gregor darf sie
«nicht mit Stillschweigen libergehen». Da also der hl. Bonifatius
sah, «wie alles Gemiise zugrunde gerichtet wurde, wandte er sich
zu den Raupen und sprach: dch beschwaore euch im Namen des
Herrn, unseres Gottes Jesu Christi, gehet weg von hier und ver-
zehret mir dieses Gemiise nicht!> Sofort machten sie sich alle auf
das Wort des Mannes Gottes davon, so daf§ auch nicht eine in-
nerhalb des Gartens zuriickblieb.»*

Schon als Junge wirkte Bonifatius Wunder. Als die Scheune der
Mutter durch seine Freigebigkeit fast leer geworden, der Lebens-
unterhalt fiir ein ganzes Jahr, fiillte sie «der Knabe Gottes,
Bonifatius» durch sein Gebet sogleich wieder, und zwar so voll,
«wie sie es frither nicht gewesen war». Und als der Fuchs ein Huhn
der Mutter nach dem andern holte, da eilte der Knabe Gottes,
Bonifatius, in die Kirche und sprach laut: «Gefillt es dir, o Herr,
dafl ich von dem, was sich die Mutter zieht, nichts zu essen be-
komme? Denn siehe, die Hithner, die sie zieht, verzehrt der
Fuchs.» Darnach erhob er sich vom Gebete und verlief die Kirche.
Alsbald kam der Fuchs zuriick, lief das Huhn, das er in der
Schnauze trug, los und fiel vor seinen Augen tot zu Boden.»%

So wird der Bose und das Bose bestraft. So wird man aber auch
Kirchenlehrer und «der Grofle» — mindestens schlie3t all dieser
hanebiichene Mumpitz, den ja Generationen von Christen ge-
glaubt haben und natiirlich auch glauben sollten, diese héchsten
Ehren einer Kirche nicht aus, in der man freilich an Nonsens
gewohnt ist. Von klein auf durch das ganze Leben . . .

Strafwunder waren da seit je beliebt. Mal fillt ein Fuchs tot
um, mal ein Spielmann. Hauptsache, man sah die Macht der
Priester!

Als der hl. Bischof Bonifatius eines Tages bei einem Adeligen
speiste und zum Lob Gottes noch nicht den Mund aufgemacht,



SELBST DES GROSSEN GROSSTER STUSS WEIST NOCH «NACH VORNE» ... — 2I3

geschweige ihn sonst voll genommen hatte, «<um mich zu erquik-
ken», da kommt doch, entriistet er sich, ein armer Spielmann
daher «mit seinem Affen und schligt die Zimbel!» Unerhért! Man
stiehlt ihm die Schau. Der Heilige ist erbost und prophezeit mehr-
mals dem Stérenfried den Tod. Und schon beim Weggehn er-
schlagt den Kerl ein vom Dach fallender Stein. Damit jeder die
Moral auch versteht, schreibt Gregor: «Bei diesem Fall, Petrus,
legt sich die Erwagung nahe, dafs man heiligen Mannern eine sehr
grof8e Ehrfurcht entgegenbringen mufS; denn sie sind Tempel Got-
tes. Und wenn ein Heiliger zum Zorn gereizt wird, wer anders
wird da zum Zorn herausgefordert als der Bewohner dieses Tem-
pels? Um so mehr also ist der Zorn der Gerechten zu fiirchten, als
in ihrem Herzen, wie wir wissen, derjenige zugegen ist, den nichts
hindert, Rache zu nehmen, wie er will.»*’

Rache, das liebste Kind der Religion der Liebe.

Nach Johannes Haller konnten (mufSten!) diese krassen Wun-
derstiickchen, «der Nachwelt als Vorbild und Richtschnur ange-
priesen . . ., hemmend und verbildend auf Jahrhunderte wirken».
Meint neuerdings doch sogar der Gregor fast rundum verkliren-
de Bearbeiter des Einschligigen im «Reallexikon fiir Antike und
Christentum» angesichts all des Mirakulosen, Monstrosen in den
vier pipstlichen Biichern: «Es bleibt die Frage, ob diese Vorstel-
lung vom Géttlichen und vom Wunder nicht auch der Notwen-
digkeit entspricht, sich auf das Niveau der Gliubigen und der
Erfordernisse des Volksglaubens herabzulassen» . . . Denn sie, die
christlichen Gelehrten, glauben selbst nicht, daf er es glaubte, der
Schutzpatron der Gelehrten. So glaubig, das kann der glaubigste
Kirchenmann (nicht erst heute) nicht mehr glauben, kann der
«grofle» Papst nicht gewesen sein. So log er auf Teufel komm
raus? Nun, es ldft sich feiner sagen: er gab nur, gemaf dem
Spriichlein «Mich erbarmt des Volks», dem Volke — was der Kle-
rus brauchte. Darin bestand die ganze «Notwendigkeit».?®

Und Karl Baus, doch «Gregors Grofle» gerade «in seinem um-
fassenden pastoralen Wirken» erkennend, erwihnt im Gregor-
Kapitel des vielbindigen katholischen Handbuchs der Kirchen-
" geschichte die so sehr «pastoralen» Dialoge mit keinem Wort.



214 PapsT GREGOR 1. (590-604)

Sein Schiiler dagegen, der Tiibinger Kirchenhistoriker H. J. Vogt,
riumt, in demselben Standardwerk, ein, daf8 Gregors Heilige
oder, wie es da schon etwas anziglich heifft, «<Helden kaum be-
kannt», ergo «die Dialoge als historische Quelle nur sehr vor-
sichtig zu verwenden» seien; das klingt natiirlich (ist aber nicht)
besser, als wenn man das allermeiste darin erstunken und erlogen
nennt. Doch eroffnet Vogt ja auch sein Gregor-Kapitel mit dem
angesichts der GroBe Gregors grandios komischen Satz: «Gregor
d. Gr., letzter der vier grofien lateinischen Kirchenlehrer, lebte in
einer Zeit, die grofle geistige Leistungen weder forderte . . . noch
zulieB . . .» A la bonne heure! Schon gesagt, wirklich.”

Auch die Topographie der Hoélle bereichert der Wegweiser fiir
Jahrhunderte. Ihre Eingdnge, verrat er, sind feuerspeiende Berge.
Und daR die Krater in Sizilien sich stindig vergroflern, erklirt der
(wieder einmal) bevorstehende Weltuntergang: infolge des An-
drangs der Verdammten bedarf es breiterer Zuginge zur Holle!
Wer da hineingeht, kommt nicht wieder. Doch seien, wuffte Gre-
gor, bestimmte Verstorbene fiir bis zu 30 Messen aus dem Fege-
feuer erlést worden; so ein Mdnch, der sich gegen das Armuts-
gelubde vergangen. Aber Gregor wufite auch, daf nicht alle aus
der Vorhélle erlést werden, daff selbst ungetauft sterbende Kinder
im ewigen Feuer schmoren. Pipste sind eben informiert. Und
Gregor, dessen Fegefeuerlehre der theologische Hintergrund ist
«fur den Kult der Seelenmessen (Gregorianische Messen)» (Fich-
tinger), gab seine Informationen iiber Hélle und Teufel — sicher
aus erster Hand — an das Mittelalter, an die Neuzeit weiter, wo sie
Dichter und Kiinstler stimulierten, vom Volk nicht zu re-
den ...

Da die gegenwirtige Zeit, wie der Papst immer wieder ein-
schirft, «sich dem Ende nihert», drangt sich die Befassung mit
der Hélle einfach auf. Wo liegt sie tiberhaupt? Gregor wagt dies
«nicht leichthin zu entscheiden». Doch aus dem Wort des Psal-
misten «Du hast erldst meine Secle aus der unteren Holle»,
schlieft er messerscharf, «daff die obere Hoélle auf der Erde, die
untere aber unter der Erde liegt». Mit der oberen Hélle hat es
sicher seine Richtigkeit. Was die untere betrifft, steht fiir Gregor



RELIQUIEN — ODER LUGEN, DASS SICH DIE BALKEN BIEGEN __ = 215§

fest — und erhirtet Mt. 25, 46 auch biblisch -, wer in die Holle
kommt, muf ewig brennen. (Neuerer also, Progressisten, die das
Hoéllenfeuer — weil unglaubhaft inzwischen — jetzt flink erloschen
lassen wollen, haben nicht nur den groffen Papst und Kirchen-
lehrer, sondern auch Jesus gegen sich samt ungezihlten anderen
Kirchenkoryphien.) Nach Gregor ist die Ewigkeit der Hollen-
qualen «ganz gewiff und unzweifelhaft wahr», und doch — er
miifSte denn kein Pfaffe sein, und was fiir einer! — lehrt er, «ist ihre
Feuersqual zu etwas gut».

Zu etwas gut?

Unsereinem schwer vorstellbar. Ewige Hollenqualen . . . Wo-
fiir das gut sein soll? Aber wir sind unbedarft. Doch ist man Papst
und Heiliger und Kirchenlehrer und «der Grofle», weiff man’s
eben. Gut ist’s fiir die «Gerechtenn, fiir all die lieben Engelein im
Himmel, die da der Anblick des Elends der Verdammten (gleich
vis-a-vis dem Paradies) belohnen, erbauen, denen dies die Selig-
keit, die ewige, versiiflen, ewig versiiffen soll — «es erkennen
ndmlich die Gerechten in Gott die Freude, deren sie teilhaftig
werden, und sehen in jenen die Qualen, denen sie entrannen;
dadurch sollen sie um so mehr ihre ewige Dankespflicht der gott-
lichen Huld gegeniiber erkennen, je mehr sie die Siinde auf ewig
bestraft sehen .. .»1

Ist das keine herrliche Religion, die Religion der Liebe?

RELIQUIEN — ODER LUGEN,
DASS SICH DIE BALKEN BIEGEN

Gregor vertrat auch den abstrusesten Reliquienglauben, und er
wirkt damit fort bis heute.

Reliquien freilich gab’s, bei aller Fiille, nicht unbeschrankt. So
beschritt der Papst den Weg der «Multiplikation», indem er zum
Beispiel mit der Apostelleiche beriihrte und dadurch geweihte
Tiicher in Umlauf brachte. Oder indem er von angeblichen Ketten
Petri Eisenstaub abfeilen und als «benedictiones sancti Petri» in



216 . PaprsT GREGOR I. {590-604)

alle Welt verschicken lief3; selbstverstandlich nur an Hochgestell-
te, vor allem an Fiirsten. Kranken aufgelegt oder am Kérper, etwa
am Hals, getragen, taten sie Wunder. Mit dem Patriarchen von
Alexandria betrieb der Papst Tauschgeschafte. So erwarb er ge-
gen «benedictiones» Petri solche des Apostelschiilers Markus.
Dem spanischen Konig Rekkared sandte er 599 ein Stiick von der
(vermeintlichen) Halskette des Petrus, ein Kreuz mit angeblichem
Holz vom Kreuz Christi und sogar Haare von Johannes dem
Taufer! Der frankische Konig Childebert bekam Schliissel des hl.
Petrus mit Kettenteilen. Auch die Kénigin Brunichild erhielt Re-
liquien des Apostelfirsten. Der gallische Patrizier Dynamius
gelangte aufferdem durch Gregor zu Stiicken vom Rost des (le-
gendar) langsam zu Tode gebratenen hl. Laurentius. Ja, Papst
Gregor bringt es fertig, Reste von der Nahrung des Taufers zu
verschicken sowie zwei Hemden und vier Taschentiicher «ex be-
nedictione S. Petri».'®?

Das sind starke Stiicke des Grofen!

Aber es gab eben sehr viele Reliquien. Und wahre Kostbarkei-
ten (111 241 ff.}. Schatz- und Knochengraber zogen im Auftrag von
Bischofen oder auf eigene Faust und Rechnung umher und ver-
hokerten ihre mehr als dubiosen Funde. Gregor selbst importierte
aus dem Orient einen Arm des Apostels Lukas, ebenso einen des
Apostels Andreas, ohne Zweifel Rarititen. Und der angeblich
gleichfalls von ihm erworbene Rock des Evangelisten Johannes
soll noch nach Jahrhunderten die schonsten Wunder gewirkt und
beim Ausschiitteln vor dem Lateran, je nach Bedarf, Regen oder
Sonnenschein gebracht haben — ganz wie sein Vorfahr einst, der
lapis manalis, der Regenstein der gotterglaubigen Romer, der bei
ihren Prozessionen auf der Via Appia von Jahrhundert zu Jahr-
hundert schon dieselben Mirakel verursacht hatte!*®

Ermuntert offenbar von Gregors Grof8ziigigkeit, begehrte die
Kaiserin Konstantina, Gattin des Kaisers Maurikios, gleich den
Kopf des hl. Paulus oder zumindest «sonst ein Glied von seinem
Leibe». Das war natiirlich zuviel verlangt, doch Gregor weder um
Ausreden noch um Wunder verlegen. Es sei ein todeswiirdiges
Verbrechen, belehrte er die hohe Frau, heilige Leiber zu beriihren,



RELIQUIEN — ODER LUGEN, DASS SICH DIE BALKEN BIEGEN 217

sie nur anzusehen. Er selbst habe einen Beauftragten beobachtet,
der am Grab des hl. Paulus Gebeine beriihrte, nicht einmal die des
Apostels (dies glaubt man sofort), doch jih getétet wurde. Und
Papst Pelagius 1. od. 1., so schreckte der mit wunderbaren gott-
lichen Strafen aufwartende Experte weiter, habe einst das Grab
von St. Laurentius, dem zu Tod Gerdsteten, offnen lassen — und
simtliche Monche und Aufseher, die den hl. Leichnam erblickt,
seien innerhalb von zehn Tagen gestorben. Doch erbot sich der
Papst, fiir die Monarchin einiges von den Ketten des hl. Petrus
abfeilen zu lassen, falls es gelinge; oft feile man, ohne daff auch
nur irgendwas abfiele.’®

Sie liigen, daf§ sich die Balken biegen.

Obwohl im Christentum nahezu jeder Kitsch und jede Absur-
ditdc bereits floriert hatten, iibertrifft Papst Gregor mit seinen
Historchen vieles bis dahin Dagewesene. Es wimmelt biicherweise
vonTeufels- und Engelsgeschichtchen, von Geschmacklosigkeiten
jeder Art: Damonen ringen grotesk mit himmlischen Geistern; ein
Bar hiitet Schafe; eine Nonne frifSt einen Teufel; beim Tod einer
andern, der hl. Romula, Anno 590 in einem romischen Kloster,
singen, behauptet Gregor, Engel, «<ménnliche und weibliche Stim-
men wechselweise in entziickenden Choren»; eine dritte wird
halbiert und verkohlt zur Hailfte, weil sie geschwitzig gewesen.
Alles scheinbar todernst gemeint und, wie gesagt, von vielen Ge-
nerationen fiir bare Miinze genommen, geglaubt.

Das Schonste aber: trotz all der Wunderdinge, der vielen mi-
rakelwirkenden Reliquien, die Gregor laufend verschickte, die
besonders seine Diplomaten verschenkten, sanktionierte Sensa-
tionen sozusagen, die man in Rom schon fabrikmiRig herstellen
lieB, trotz allem half ihm selber, der an Magenschmerzen, an
Podagra, Gicht, an stets neuen Leiden litt und 598/599 fast zwei
Jahre im Bett lag, nichts. Er wurde, nach eigenem Bekenntnis,
«bestandig davon geplagt», bejammerte «Martern ohne Unter-
laB». Dem Patriarchen von Alexandria schrieb er: «Meine
Schmerzen wollen weder weichen noch mich toten» —und rithmte
in Begleitbriefen beim Versand seiner Reliquien deren fabelhafte,
Kranke heilende Kraft . . . Wie denn auch er, der sich selbst nicht



218 ParsT GREGOR 1. (590-604)

helfen konnte, nach seinem qualvollen Tod noch selber mancher-
lei Wunder bewirkte.'®

Dieser Papst nun, der die Priester mit Gottern und Engeln ver-
gleicht, der den Untergebenen verbietet, sogar schlechte Vorge-
setzte zu kritisieren, der Gehorsam gegeniiber der Obrigkeit lehrt,
aber selbst dem Kaiser nicht gehorcht, der die Entwicklung zum
Kirchenstaat einleitet mit kaum {ibersehbaren Ketten von Raub-
und Eroberungskriegen, der noch mit den gréften Bluthunden
seiner Zeit kollaboriert, mit Phokas, der Brunichild, der den Re-
ligions- und Angriffskrieg gutheifft, zu Uberfillen aus dem Hin-
terhalt, zur Geiselnahme rat, der Priigel, Folter, Kerker, hohe
Steuern zu Bekehrungszwecken propagiert, der den Antisemitis-
mus fordert, die Literatur, die Wissenschaften unterdriicke, des-
sen Werke von haarstriubendem Unsinn strotzen, von jeder
Menge Wunder- und Reliquienkitsch — dieser Mann wurde Hei-
liger der katholischen Kirche, bekam als einziger Papst des
Mittelalters und der Neuzeit den Beinamen «der Groffe» und —
schon seit dem 8. Jahrhundert (Leo L. erst seit dem 18.) —den raren
Titel eines «Kirchenlehrers». Er wurde fiir Bernhard von Clair-
vaux, gleichfalls Kirchenlehrer (von Schiller freilich «Schuft»
geschimpft), das Musterbeispiel gelungenen Zusammenwirkens
weltlicher und geistlicher Herrscherpflichten, wurde der wohl
meistzitierte Kirchenautor bei Theologen, Kanonisten, Publizi-
sten, wurde iiberhaupt einer der meistgelesenen Schriftsteller des
Mittelalters, fiir lange ein Vorbild Ungezihlter und eine Idealfigur
des Papsttums.

Doch attestiert auch noch P. E. Schramm Gregor «GrofSe»
selbst auf «dem geistigen Gebiet», einen «<Mund» — schlimm ge-
nug —, «der die Sprache des nichsten halben Jahrtausends zu
reden wufSter; doch feiern auch noch katholische Kirchenhisto-
riker des zo. Jahrhunderts Gregor als einen «der bedeutendsten
Seelsorger unter den Papsten» (Baus), «eine der edelsten, lauter-
sten Gestalten auf dem Stuhl Petri» (Seppelt/Schwaiger), und
sehen ihn auch lingst auf einem «Platz unter den Groflen des
Himmelreiches» (Stratmann). Harnack freilich, kaum bestreitbar
gelehrter als die Genannten zusammen und wohl auch ehrlicher,



RELIQUIEN — ODER LUGEN, DASS SICH DIE BALKEN BIEGEN 219

hat Gregor mit Recht «pater superstitionum» genannt, den Vater
des (mittelalterlichen) Aberglaubens.!%¢

Und sieht auch das grofle Reallexikon fiir Antike und Chri-
stentum am Ende einer ausfithrlichen Wiirdigung Gregor 1. als
einen «Knotenpunkt des kulturellen und spirituellen Ubergangs,
Filter und zugleich Schépfer von Werten, der eine neue Geistes-
haltung verwirklicht und den Weg zu ihr weist, die jetzt definitiv
christlich ist . . .»'%7: — schlimm genug,.

Gegen renitente Bischofe konnte Gregor 1. oft nicht wirksam
durchgreifen oder zog gar den kiirzeren. Auf die Entwicklung in
Spanien, die Katholisierung der Westgoten, nahm er so gut wie
keinen Einfluf8. Bei den Merowingern, wo er durch alle mog-
lichen Zugestiandnisse, alle méglichen Warnungen um Mitspra-
che buhlte, prallte er véllig ab; weder kam eine Reform der
frankischen Kirche noch auch nur die von ihm verlangte Synode
zustande. Die merowingische Reichskirche wurde noch unab-
hiangiger von Rom, als sie es schon war. Auch gegeniiber den
Langobarden hatte er kaum durchschlagende Erfolge. Und selbst
sein grofites Ruhmesblatt, die Katholisierung Englands, verdorr-
te bald und brach, wenn auch erst nach seinem Tod, zusammen.
Die Nachfolger mufSten von vorn beginnen und erreichten, was
man filschlich ihm zuschreibt.!®

Der Gregorianische Gesang aber, «dieses Juwel der Kirche»
(Daniel-Rops), noch vielen derer zumindest nominell bekannt,
die sonst von Gregor tiberhaupt nichts kennen, stammt gar nicht
von ihm, so ungern das sentimentale Christen héren. In Wirk-
lichkeit gehen nur wenige und geringfiigige liturgische Anderun-
gen auf ihn zuriick. Doch galten im ganzen Mittelalter das
Gregorianische Sakramentar, Mefbuch, das Gregorianische An-
tiphonar, das Meflgesangbuch, und der Gregorianische Gesang
als Werke Gregors, der die tradierten Kirchengesidnge neu geord-
net, verbessert, vermehrt habe. Die neuere Forschung spricht sie
ihm so gut wie einhellig ab; die Beweise sind einwandfrei. Eben-
sowenig ist er, dem man allerlei Preislieder zuschrieb, Hymnen-
dichter gewesen — von Ergiissen auf GrofSverbrecher wie Phokas
und andere abgesehen.!®®



220 PaPsT GREGOR 1. (590-604)

Als Gregor 1. am 12. Mirz 6o4 starb, war die Welt fiir ihn
immer finsterer geworden. Er war krank, in den letzten Jahren
nicht mehr gehfihig, fast stindig bettligerig, von Schmerzen
drangsaliert, zermiirbt. Die Langobarden, von ihm nicht ge-
zahmt, bedrohten Rom, dessen Bevdlkerung, von einer Hungers-
not heimgesucht, den Papst verfluchte, ja, seine Biicher verbrannt
hitte, hitte sie davor nicht sein Schiiler Peter bewahrt. Doch «die
Welt», wie Paulus Diakonus geistvoll kommentiert, mufite «Hun-
ger und Durst leiden, weil nach dem Hingang eines so grofen
Lehrers in den Herzen der Menschen Diirre und Mangel an gei-
stiger Nahrung herrschte»! Auch Paulus hatte, man sieht es, von
dem Groflen gelernt. Und wihrend man Gregor nach seinem Tod |
im Norden verehrte, wurde er in Rom selbst jahrhundertelang
fast vergessen, eine Folge wahrscheinlich des Weltklerus-Sieges
iber sein Monchsregiment.**

Dafd man diesen machtgierigen Intoleranten, diesen geistes-
armen Papst den «Vater Europas» nennen konnte, ehrt es Euro-
pa



8. KAPITEL

BRUNICHILD, CHLOTAR IIL
UND DAGOBERT 1.
ODER «DIE VERCHRISTLICHUNG
DES KONIGSGEDANKENS»

«. .. ein wildes politisches Tier». J. Richards iiber Brunichild®

«Gerade unter diesem Herrscher erreichte — wie klar belegt
werden kann — die Verchristlichung des Kénigsgedankens
einen ersten Hohepunkt.» H. H. Anton iiber Chlotar I1.2

«... Gott tiber alle MaRen gefillig . . . horte er vor allem
auf den Rat des heiligen Arnulf, des Bischofs der Stadt
Metz . .. horte er weiterhin auf die Ratschlige seines Haus-
meiers Pippin und Kuniberts, des Bischofs von Koln». Fredegar
iber Dagobert 1.2

«Alle Konigreiche im Umbkreis versetzte er in Angst und
Schrecken.» Liber historiae Francorum*






ParPsT GREGOR 1.
HOFIERT «EIN WILDES POLITISCHES TIER»

Im Frankenreich war inzwischen der merowingische Senior Ko6-
nig Guntram nach einer Reihe von Morddrohungen und Mord-
anschligen 592 kinderlos verstorben. Doch hatte er nach demFod
der eigenen Sohne seinen unmiindigen altesten Neffen Childe-
bert I1. (575—596) adoptiert und ihm sein Teilreich hinterlassen, so
daf dieser iiber zwei Teilreiche gebot, Austrien und Frankobur-
gund. Freilich stand Childebert, der in seiner letzten Lebenszeit
im Westen rebellierende Bretonen, im Osten aufstindische War-
nen niederrang, ein thiiringisches Volk zwischen Saale und Elbe,
bald ganz unter dem Einfluf seiner Mutter.

Die michtige Brunichild, lange die fithrende Figur im Franken-
reich, hatte 575 die Herrschaft ihres fiinfjdhrigen Sohnes in
Austrien durchgesetzt und den darauf ausbrechenden Macht-
kampf mit den austrischen Groflen an der Seite Guntrams fiir sich
und das Konigtum entschieden. Seinen Ausdruck fand dies im
Vertrag von Andelot (S. 130 f.), der innerdynastische Spannungen
eindimmte und den EinfluR der Aristokratie beschnitt. Auch als
Brunichild nach dem friihen Tod ihres Sohnes Childebert (596),
vielleicht, samt seiner Frau, durch Gift, fir dessen erst zehn und
neun Jahre alten Sohne regierte, ihre Enkel Theuderich II. von
Burgund und Theudebert II. von Austrien, spielte sie die politisch
ausschlaggebende Rolle, wurde eher noch bedeutender.

Auf der Gegenseite, in Neustrien, wo der erst drei Monate alte
Chlotar 11. (584—629) seinem Vater Chilperich gefolgt war, bekam
spatestens seit Beginn der neunziger Jahre seine Mutter Frede-



224 — BRUNICHILD, CHLOTAR Il. UND DAGOBERT I.

gunde mafigebliche Bedeutung. Die Intimfeindschaft beider Ko-
niginnen tobte sich jetzt, nach Guntrams Tod, hemmungslos aus,
wobei alle Chancen bei Brunichild und Childebert 1I. lagen. Sie
hielten fast das ganze Frankenreich, ausgenommen einen schma-
len Kiistenstreifen nordwestlich von Paris, in ihren Handen.
Zwar gewann Fredegunde in raschem Angriff noch Paris und
andere Stadte des Westens, starb aber schon 596 oder im Jahr
darauf.’

Der stets machtigeren Brunichild, die auch personlich der Kir-
che ergeben, Verehrerin des hl. Martin, Forderin seines Kultes,
tiberhaupt eine Stifterin von Gotteshdusern und Wohltaterin der
Catholica war, hingen natiirlich viele Bischéfe an, darunter der
Mainzer Sigimund und sein Nachfolger Leudegasius. Auch Gre-
gor 1. machte ihr den Hof. Und seine sehr rege Post an die
anriichig-skrupellose Konigin ist ganz von jener schleimigen Lob-
hudelei geprigt, die er auch gegeniiber dem kaiserlichen Blut-
hund Phokas praktiziert. Dabei spricht alles dafiir, daf der Papst
die Methoden dieser «entsetzlichen Frau» (Nitzsch) durchaus
kannte: eine Maichtige, die oft genug iiber Leichen ging, «ein
wildes, politisches Tier, das zu allem bereit war, um die Macht zu
behalten» (Richards). ,

Desungeachtet ignoriert der Heilige Vater in seinen Briefen
Brunichilds grafllichen Familienzwist véllig. Er sieht sie, ihren
Sohn, ihr Reich, alle tibrigen Reiche durch den rechten Glauben
iiberragen «gleich einer strahlenden Leuchte in nachtlicher Fin-
sternis des Unglaubens funkelnd und glinzend». Er dankt ihr
wiederholt fiir die Unterstiitzung seiner englischen Missionare
auf deren Reise durch das Frankenreich. Er rithmt ihre «Liebe
zum Apostelfiirsten Petrus, dem Ihr, wie ich weiff, von ganzem
Herzen anhanget». Er erbittet, oft vergeblich freilich, ihre Hilfe
gegen Simonisten, schismatische Gruppen, heidnische Kulte.
Gregor ermahnt Brunichild, durch Zwangsmittel die Anbetung
heiliger Baume sowie andere Gétzendienste zu verhindern, und
befiehlt zur Bekehrung widerspenstiger Heiden die Anwendung
von Priigel, Folter und Kerker. (Als aber Johannes der Faster von
Konstantinopel [S. 161 ff.] einen orthodoxen Ménch wegen «Ket-



PaPST GREGOR I. HOFIERT «EIN WILDES POLITISCHES TIER» 225

zerei» verurteilen und mit Ruten bearbeiten lie, trat Gregor
595/596 energisch fir den Geprigelten ein.)

Natiirlich schickte der Papst der Kénigin auch Reliquien. Ja,
wie er schon auf Wunsch ihres Sohnes Childebert den Bischof von
Arles zum Apostolischen Vikar ernannt hatte, so verlieh er, wie-
wohl widerstrebend, auch ihrem Giinstling und Berater Syagrius
von Autun das Pallium, und zwar ohne dafl man eine entspre-
chende Tradition oder einen Prazedenzfall kannte; ohne daff der
Prilat selbst es auch nur fiir notig erachtet hatte, den Papst per-
sonlich darum zu bitten; ja, obwohl der Bischof im Verdacht
stand, die Schismatiker zu unterstiitzen, und sogar einen Schis-
matiker zu seiner Vertretung nach Rom beordert hatte. (Syagrius
wurde gleichwohl Heiliger; Fest: 27. August.)

Autun war iiberdies kein metropolitanischer Stuhl. Syagrius’
" Metropolit und damit Vorgesetzter war Bischof Aetherius von
Lugdunum. Doch als der vom Papst das Pallium erbat, lehnte
Gregor es ab, weil es keinen Prizedenzfall gebe. Offenbar wollte
er das Pallium nur an besondere Protegés der Krone verleihen.
Denn auch als es Childebert 595 fiir den Erzbischof Vergilius von
Arles begehrte, erfiillte der Papst prompt das kénigliche Verlan-
gen. Dagegen dachte er nicht daran, den gebildeten Bischof
Desiderius von Vienne (S. 204), der gleichfalls um das Pallium
ersuchte, damit auszuzeichnen. Desiderius gehorte zwar, was
dem Papst sympathisch sein muBte, einem Reformfliigel der fran-
kischen Kirche an, gerade deshalb aber schitzte man ihn nicht bei
Hof. Desiderius war persona non grata bei der Kdnigin, die ihn
602 oder 603 durch das Konzil von Chalon-sur-Sa6ne wegen Un-
zucht amtsentheben, auf ein Inselkloster verbannen und nach
seiner Riickkehr am 23. Mai 607 steinigen liefS.

Papst Gregor nahm auch das in Autun von Brunichild und
Bischof Syagrius gegriindete Kloster St-Martin unter seinen aus-
driicklichen Schutz (1099 haben dessen Ménche den Abt Hugo
vergiftet). Auch das Xenodochium wurde von der frommen Ké-
nigin gegriindet (und spater in eine Frauenabtei umgewandelt).
Wie ja wohl gleichfalls das Nonnenkloster St-Jean-le-Grand in
Autun auf Brunichild zurtickgeht, der das katholische «Lexikon



226 BRUNICHILD, CHLOTAR II. UND DAGOBERT 1.

fiir Theologie und Kirche» generell gegeniiber «der Kirche Will-
kiir und Gewalt» unterstellt (um den Hochverrat Pippins und des
hl. Bischofs Arnulf von Metz abzuschwichen: S. 230 ff.).¢

Gregor 1. schrieb der michtigen, angeblich die Kirche befeh-
denden Kénigin nahezu ein Dutzend Briefe, die meisten ganz in
jenem honigsiifen Schmeichelton, den er auch das Kaiserhaus
vernchmen lie}, das (spatere) Mordopfer wie den Méorder.

Noch verhiltnismaBig gedampft begann die erste Papstepistel:
«Die lobenswerte und gottgefillige Gesinnung Eurer Exzellenz
zeigt sich sowohl durch Eure Regierung als durch die Erziehung
Eures Sohnes.» Aber bald steigerte er sich. Und wihrend der
«Gregorianische Gesang» tatsdchlich nichts mit Gregor zu tun
hat, hier konnte er singen, in immer hoheren Ténen: «Wie grofSe
Gaben Gott Euch verliehen und mit welcher Milde die Himmels-
gnade Euer Herz erfiillt, das bezeugen nicht nur Euere sonstigen
Verdienste, sondern wird besonders daraus allgemein erkannt,
dafl Ihr die rohen Herzen heidnischer Vélker durch die Kunst
vorsichtiger Klugheit regiert und, was noch ruhmvoller ist, der
koniglichen Gewalt den Schmuck der Weisheit beifiigt.» Denn
schlieflich war Brunichild nicht nur michtig, sie war auch der
Kirche dienstbar. Sie machte ihr zahlreiche Schenkungen, sie er-
baute auch Abteien, ergo wurde sie vom Papst sogar um eine
Reform der frinkischen Kirche und den Schutz der Kirchengiiter
ersucht.

Als aber Brunichilds Macht ins Wanken geriet, wandelte sich
sofort Gregors Ton. «Sorget fiir eure Seele, sorget fiir eure Enkel,
denen ihr ein gliickliches Regiment wiinschet, sorget fiir die Pro-
vinzen und denket an die Besserung des Frevels, ehe der Schopfer
seine Hand zum Schlage ausreckt . . .»”



BRUNICHILDS UNTERGANG UND DER ERSTE HOHEPUNKT 227

BRUNICHILDS UNTERGANG UND DER
ERSTE HOHEPUNKT IN DER VERCHRISTLICHUNG
DES KONIGSGEDANKENS

Beim Tod Childeberts I1. 596 folgten ihm seine beiden Sohne in
der Herrschaft nach: Theudebert I1. (595—612) in Austrien, Theu-
derich II. (595—613) in Burgund. Tatsichlich indes regierte zu-
nachst Brunichild fir die noch minderjahrigen Enkel, die erst
allmahlich, nach dem Erreichen der Miindigkeit, in die abermals
ausbrechenden Kimpfe mit dem neustrischen Kénigshaus einzu-
greifen begannen. Dabei revoltierte jedoch die austrische Hoch-
aristokratie. Sie verband sich mit Chlotar II. von Neustrien, und
Brunichild, schon nah daran, gegen diesen die Macht iiber Gal-
lien zu gewinnen, wurde 599 — durch eine (bereits frither) mit
Neustrien konspirierende Gruppe ihres eigenen Adels — vom Met-
zer Hof vertrieben und floh zu dem von ihr bevorzugten Enkel, zu
Theuderich 11 .

In Burgund, dessen eigentliche Herrin sie in Kiirze wurde, setz-
te sie den Kampf gegen Chlotar fort und trieb, um sich an ihren
austrischen Gegnern zu richen, Theuderich gegen seinen Bruder
Theudebert von Austrien, keines Kénigs, sondern eines Gartners
Sohn, wie sie stindig sagte. Beide Briider hatten noch im Jahr 600
gemeinsam den damals 16jihrigen Chlotar 1I. an der Marne
schwer geschlagen, sein Reich verheert, gepliindert und wieder
auf einen schmalen Kiistenstreifen um Rouen, Beauvais und
Amiens reduziert. Noch 602 hatten sie zusammen auch die Bas-
ken bekriegt und «mit Gottes Hilfe» tributpflichtig gemacht.
Dann aber stritten sie aufSerst erbittert und blutig gegeneinander,
Und Theuderich, einst durch den groffen Wundertater Bischof
Veranus von Cavaillon (der mit bloffen Kreuzzeichen «sofort
durch Gottes Gnade heilte») aus der Taufe gehoben, siegte 612
zweimal liber Theudebert durch den Hausmeier Warnachar, ein-
mal im Mai bei Toul, danach in einer zweiten Schlacht bei
Zilpich, zu der ihn besonders der Bischof Leudegasius von Mainz
aufgestachelt hatte: «Fiihre zu Ende, was du begonnen hast; du
muflt diese Angelegenheit mit aller Kraft zu Ende bringen», sagte



228 BRrUNICHILD, CHLOTAR II. UND DAGOBERT 1.

«der heilige und apostolische Herr Leudegasius» zum Konig, und
der vollendete die Sache «unter Gottes Fithrung».

Fredegar berichtet, «daf§ seit Menschengedenken die Franken
und andere Volker niemals einen Kampf so erbittert begonnen
hitten. Dabei wurde unter beiden Heeren ein solches Morden
angerichtet, daff dort, wo die beiden Haufen die Schlacht eroff-
neten, die Korper der Toten keinen Platz fanden, wo sie hitten
hinfallen kénnen, sondern daf§ die Toten zwischen den iibrigen
Korpern so eingezwingt standen, als lebten sie noch. Theuderich
aber besiegte unter Gottes Fithrung Theudebert nochmals, und
Theudeberts Mannen wurden auf der Flucht von Ziilpich bis
Koln niedergemetzelt und bedeckten stellenweise die Erdoberfli-
che. Noch am selben Tage kam Theuderich nach Kéln und
empfing dort alle Schiatze Theudeberts.» Theuderich lief den Bru-
der in K6ln, wo die Frankoburgunder Einzug hielten, tonsurieren,
spiter kopfen und seine ganze Familie umbringen. Selbst sein
«noch ganz kleiner Sohn», berichtet Fredegar, «wurde auf Befehl
Theuderichs von einem (seiner Leute) am Fuff ergriffen und gegen
einen Felsen geschleudert; das Hirn trat ihm aus dem Kopfe . . .»

Ende eines der ungezihlten rein katholischen Bruderkriege.

Der Sieger suchte jetzt ganz Gallien zu beherrschen und riistete
bereits gegen Neustrien. Doch als er, auf dem Gipfel seines Tri-
umphes, schon 613 in noch jungen Jahren unerwartet starb,
wurden auch seine Séhne durch Chlotar II. von Neustrien, den
Sohn Fredegundes und Chilperichs, ermordet; nicht freilich das
Patenkind Merowech, das Chlotar zwar in ein Kloster sperrte,
ansonsten aber «mit der gleichen Liebe umfing, mit der er es aus
dem heiligen Taufbecken gehoben hatte» (Fredegar).?

Nach Theuderichs Tod in Metz lief Brunichild sofort dessen
Altesten, ihren etwa zehnjahrigen Urenkel Sigibert II., zum Kénig
von Austrien und Burgund erheben. Doch die GroBen Austriens
verrieten sie. Angefiihrt von den Ahnherren der Karolinger, den
beiden Abtriinnigen Majordomus Pippin dem Alteren und Ar-
nulf, dem kiinftigen Heiligen und Bischof von Metz, gingen sie zu
Chlotar 1I. iiber. Und nach dem Hochverrat der austrischen Ari-
stokratie wurde die Kdnigin auch von den burgundischen Feu-



BRUNICHILDS UNTERGANG UND DER ERSTE HOHMEPUNKT — 229

dalherren unter dem Hausmeier Warnachar verlassen. Sie hatten
dies von vornherein beschlossen, «und zwar die Bischofe ebenso
wie die librigen weltlichen GrofSen», berichtet der zeitgendssische
Chronist und meldet als Ziel der frommen Fronde, «nicht einen
einzigen von Theuderichs S6hnen entkommen zu lassen, sondern
sie alle zu téten und dann Brunichild zu vernichten und die Herr-
schaft Chlotars anzustreben . . .» Damit war der Untergang der
Konigin, die Ausschaltung, ja, Ausrottung der austroburgundi-
schen Linie der Merowingerdynastie und zugleich der Sieg des
Adels tiber die Krone besiegelt. '

Brunichilds Heer desertierte bei Chilons, ohne Widerstand ge-
leistet zu haben. Sie floh in den Jura und versuchte in das Innere
Burgunds zu entkommen. Aber in Orbe, beim See von Neuchitel,
wurde sie durch den frankoburgundischen Hausmeier gefangen-
genommen und an ihren Neffen ausgeliefert. Der ganz kirchlich
gesinnte, ebenso gottesfiirchtige wie grausame Chlotar, den man
als ersten frankischen Kénig mit David verglich (vgl. 1 85 ff.),
dessen «Frommigkeit» Fredegar betont, ein Regent, der dem Kle-
rus neue Rechte und reiche Geschenke gab, ihm die Freiheit der
Bischofswahlen garantierte, alle Abgaben von seinen Giitern er-
lief8, tiberhaupt «milde und voll Giite gegen alle» war, dieser
jiingste Sohn ihrer Todfeindin Fredegunde lief 613 die etwa Sieb-
zigjahrige drei Tage lang ausgesucht foltern, danach auf einem
Kamel durch seine Soldateska fiihren, endlich mit ihrem Haar,
mit einem Arm, einem Fuf «an den Schwanz des wildesten Pfer-
des» binden und zu Tode schleifen, «bis ihr Glied um Glied
abfiel» (Fredegar). Die Knochen verbrannte man. Auch die Nach-
kommenschaft, ihre Urenkel, mit Ausnahme des Prinzen Mero-
vech, Chlotars Patenkind, hat man ausgeldscht.

Ein moderner Forscher aber schreibt: «Gerade unter diesem
Herrscher erreichte — wie klar belegt werden kann —die Verchrist-
lichung des Kénigsgedankens einen ersten Hohepunkt» (Anton).
Und Monch Jonas von Bobbio triumphiert in seiner Kolumban-
Vita: «Wie nun Theuderichs ganzes Geschlecht ausgerottet war,
herrschte Chlotar allein iiber drei Kdnigreiche und Kolumbans
Weissagung hatte sich in allem erfiillt.» (Jonas konnte leicht weis-



230 BRuNICHILD, CHLOTAR II. UND DAGOBERT 1.

sagen lassen, schrieb er doch, als sich alles langst «erfiillt» hatte;
der alte Schwindel schon der Bibel: vaticinia ex eventu.)

Der besondere Schutzpatron des Konigs war, wie dann auch
der seines Sohnes Dagobert, der hl. Dionys, sein Schatzmeister
der spatere Bischof Desiderius von Cahors; und auch die nach-
maligen Bischéfe Paulus, Audoin von Rouen, Eligius von Noyon,
Sulpicius von Bourges hatten zuvor Amter am Konigshof beklei-
det. Chlotar 11. residierte in Paris, der Hauptstadt des Gesamt-
reiches, und wurde nun im ganzen Frankenreich anerkannt.
Allerdings muRre er, wie dem Klerus, so auch dem Adel, den Preis
fiir die Unterstlitzung zahlen und die austrischen Groffen durch
das Edictum Chlotarii und die Einsetzung seines Sohnes Dago-
bert als Unterkonig in Austrien belohnen. Die Hocharistokratie
war damit gestarkt worden.

Papst Gregor aber hatte sich verkalkuliert. Nicht Brunichild,
nicht der austrische Zweig ging aus den unablassigen Greueln als
Sieger hervor, sondern der Neustrier Chlotar II., dem Gregor nur
einen einzigen seiner 854 erhaltenen Briefe hatte zukommen las-
sen. Anno 614 berief der Konig eine Reichssynode nach Paris —
der Beginn der von Rom fiir ein Jahrhundert unabhingigen frin-
kischen Landeskirche.’

Starker als Papst Gregor waren freilich frankische Kirchenfiir-
sten in die Politik des Reiches verstrickt. So der schon genannte
Mainzer Bischof Leudegasius (S. 227 £.). Oder der Bischof Leu-
demund von Sitten. Oder der hl. Arnulf von Metz.

DER HL. HOCHVERRATER VON METZ

Schon gleich nach Chlotars I1. Herrschaftsantritt hatte es in Bur-
gund eine Verschworung gegeben, bei der wieder ein Seelenhirt
eine maflgebliche Rolle spielte.

Im Konflikt um Kénigin Brunichild waren mehrere fiihrende
Personen des regnum Burgundiae, der Hausmeier Protadius (604)
und sein Gegner, der Patricius Wulfus, umgebracht worden.



DER HL. HOCHVERRATER VON METZ 231

Chlotar II. ernannte den Herpo im «transjuranischen Gau», in
der heutigen Westschweiz, zum Herzog, einen friihzeitig zu ihm
iibergewechselten Frankoburgunder. Doch auch Herpo wurde
ermordet: auf Befehl des Patricius Aletheus, ebenfalls eines Uber-
liufers von 613, und des Bischofs Leudemund von Sitten. Dieser
eilte darauf an den Hof, seinerzeit in Marlenheim bei Strafburg,
und erdffnete Konigin Berthetrud, daf8 ihr Gatte sterben und
Aletheus, ein (angeblicher) burgundischer Konigssprof3, den Be-
seitigten vertreten werde, in Reich und Bett. Sittens Bischof riet
Berthetrud, sich nach Sitten zu verfiigen und so viel wie méglich
vom Staatsschatz mitzunehmen. Chlotar, der den Anschlag er-
fuhr, ging blutig gegen die Empérer vor, lief Aletheus hinrichten,
Bischof Leudemund aber, der ins Kloster Luxeuil geflohen war,
wurde begnadigt.'®

Weit mehr involviert in die grofle Politik war der Verrater Ar-
nulf, der Ahnherr des karolingischen Hauses.

Dieser Sproff eines zwischen Metz und Verdun sitzenden Ge-
schlechts, Sohn «sehr vornehmer und reichbegiiterter Eltern»,
wie seine Vita selbstverstindlich festhilt, war schon als Knabe an
den Hof des austrischen Konigs Theudebert II. (595—612) gekom-
men und gebot spiter als domesticus — rangmiflig damals etwa
zwischen den comites (Grafen) und duces (Herzégen) stehend —
iiber eine Reihe von groflen Fiskalbezirken, sechs Krongiitern.
Zum Dank dafiir hatte er dann, gemeinsam mit Pippin dem Al-
teren und einer austrischen Adelsopposition, dem Neustrier
Chlotar II. zur Herrschaft auch iiber Austrien und Burgund ver-
holfen, hatte er den Landesfeind gegen das eigene Koénigshaus
herbeigerufen, worauf dieser 613 bis Andernach vorgedrungen
war. Und zum Dank wieder dafiir wurde der abtriinnige Arnulf
schon im nachsten Jahr Bischof von Metz, Oberhirte der Lan-
deshauptstadt, deren Kénige er verraten. Natiirlich wurde der
kiinftige Heilige Bischof blof, so sein zeitgendssischer Manchs-
biograph, «mit Trinen und nur gezwungen, weil es Gott so
gefiel». Doch wihrend er dem Bistum vorstand, behielt er zu-
gleich, wiewohl auch hier wieder «gegen seinen eigenen Willen,
das Amt des Haushofmeisters und die Vorstandschaft der Ko-



232 BRUNICHILD, CHLOTAR II. UND DAGOBERT 1.

nigspfalz». (Der andere Verrater, hier erstmals kurz erwihnt,
Freund Pippin der Altere, avancierte schlieflich zum Hausmeier
am Hof Dagoberts I.) Und bald wird, damit ja kein Schatten auf
den Rebellen falle, fast alles um ihn heilig, die Gattin, die edle, die
hl. Itta, die Tochter, die hl. Gertrud, die hl. Begga, die Schwester,
die hl. Amalberga «und noch einige Seitenverwandte» (Miihlba-
cher) — die eine und andere, zumindest in Belgien, bis in die
Gegenwart verehrt.

Angeblich soll den treulosen Arnulf nach seiner geschichtema-
chenden Schuftigkeit das Gewissen geplagt und er seinen Eintritt
ins Kloster geplant haben. Dann aber bestieg er doch lieber 614
den Metzer Bischofsstuhl und iibernahm 623, nach Einsetzung
von Chlotars Sohn Dagobert 1. zum austrischen Unterkdnig, mit
Pippin die vormundschaftliche Regierung.

Der verriterische Frontwechsel des «iiberaus heiligmafigen
Herrn Bischof Arnulf» (beatissimo vero Arnulfo pontifice: Fre-
degar) hatte sich bezahlt gemacht. Arnulf ist nun abwechselnd
militarisch titig und sozusagen pastoral. Militirisch etwa in
Thiiringen 624 oder bei Niederwerfung der Rebellion des Agilol-
fingers Chrodoald, dem man «an der Tiir zu seinem Schlafge-
mach den Kopf abhieb» (Fredegar). «Wer», rithmt Arnulfs Vita
{von dem vielfachen Augenzeugen verfaflt), «wer verméchte sei-
ner Tapferkeit im Krieg, seine Kunst in Fithrung der Waffen zu
schildern? Oftmals iiberwand er die Scharen feindlicher Volker
im Streit.» Und auch als Konzilsvater 626 in Reims, 627 in Cli-
chy, verfocht Bischof Arnulf die Frohe Botschaft, bevor er sich
629 tatsichlich zu.einem einsiedlerischen Leben in die Vogesen,
den Wasgenwald, in die Nihe des Klosters Remiremont zuriick-
20g.

Bereits Ende des 8. Jahrhunderts beginnt die liturgische Vereh-
rung, wird erstmals das Fest des hl. Arnulf erwahnt. Einer seiner
Sohne, Chlot(d)ulf, wurde ebenfalls heilig und dritter Nachfolger
seines Vaters auf dem Metzer Bischofsstuhl (den er immerhin 42
Jahre driickt), so unbedeutend im tibrigen, daff Paulus Diakonus,
der alteste Chronist der Metzer Kirche, von ihm nichts zu rithmen
weif3, als dafS er der Sohn seines Vaters war, «ein Reis aus dem



«ANGST UND SCHRECKEN» UND IMMERWAHRENDES GEBET — 233

edlen Stamme». Der andere Sohn des hl. Arnulf und seiner Gattin
Doda (selbstverstandlich «die Tochter aus einem edlen Hause»,
die dann in ein Trierer Kloster ging), Ansegisel (Adalgisel), dann
im Verlauf von Adelsfehden erschlagen, heiratete Pippins des Al-
teren Tochter Begga. Threr Ehe entstammt Pippin der Mittlere.!*

Auch spiter trat in Burgund das Machtstreben der Bischofe
stark hervor. Das beweisen Oberhirten wie Leodegar von Autun
(S. 286 ff.), Genesius von Lyon, Savarich von Auxerre und sein
Nachfolger Hainmar. Dieser soll sogar das ganze Herzogtum
Burgund an sich gerissen und mit dem aufstindischen Herzog
Eudo von Aquitanien kollaboriert haben. Auf Geheiff Karl Mar-
tells wurde Bischof Hainmar schlieflich gefangengenommen und
bei einem Fluchtversuch getétet.!?

622/623 bekriegte Chlotar samt Sohn Dagobert mit starken
Kriften wieder einmal die Sachsen und ging barbarisch gegen
deren Fiihrer vor. «Der Konig verwiistete das ganze Sachsenland,
rottete die Bevolkerung aus und lieff niemanden am Leben, der
grofler als sein Schwert, die sogenannte Spada. Das setzte der
Konig in jenem Gebiet als Beispiel . . .» (Liber historiae Franco-
rum). 629 starb er und wurde in der Kirche des hl. Vinzenz bei
Paris bestattet.??

«ANGST UND SCHRECKEN» UND
IMMERWAHRENDES GEBET UNTER DAGOBERT .

Der junge Dagobert regierte schon seit 623 als Unterkénig tiber
Austrien, gelenkt und beraten von Pippin und Bischof Arnulf von
Metz. Beim Tod des Vaters 629 setzte Dagobert sich als Gesamt-
herrscher durch, verlegte den Regierungssitz von Metz nach
Paris, das er definitiv zum Zentrum der friankischen Konigsherr- .
schaft machte, und gebot als letzter Merowinger noch einmal
dem ganzen Frankenreich (629-638/639).

Seinen jiingeren, doch regierungsfihigen Bruder Charibert II.,
der gleichfalls das viterliche Erbe beanspruchte, verdringte Da-



234 BRUNICHILD, CHLOTAR Il. UND DAGOBERT 1.

gobert rasch in den dufersten Siidwesten. Dort durfte er als
Unterkonig iiber Aquitanien regieren und 631 die widerspensti-
gen Basken unterwerfen. Chariberts Parteiginger, auch dessen
Onkel und Mentor Brodulf sowie andere Widersacher der eige-
nen Herrschaft, liquidierte der Kénig 629/630 in Burgund. Der
Rest kroch zu Kreuze, darunter auch «alle Bischofe». Und als
Charibert selbst schon ein, zwei Jahre spiter starb und ihm,
merkwiirdig rasch, sein kleiner Sohn Chilperich in den Tod folgte
— «man sagt», schreibt Fredegar, «er sei auf Betreiben Dagoberts
getotet worden» —, kassierte dieser wieder das abgetretene Aqui-
tanien und Chariberts Schatze.™

Seinen zweijihrigen Sohn Sigibert IIl. erhob der Herrscher zum
Unterkonig iiber Austrien mit der Residenz in Metz. Die Regent-
schaft fiir das Kind fithrten der Bischof Kunibert und Pippins
Schwiegersohn, der Herzog Adalgisel, die so viel Handlungsspiel-
raum hatten. Insbesondere Bischof Kunibert, der das Kolner
Bistum um 626 iibernahm und nach 648 starb, gehérte als Erzie-
her sowohl Dagoberts wie Sigiberts III. zu den einfluffreichsten
Prilaten Austriens.'*

Voriibergehend festigte der Konig wieder das Reich. Er schlug
im Siiden die Basken, ging in den nordlichen Grenzgebieten gegen
die Friesen vor und dehnte seine Herrschaft iiber Maas und Waal
hinaus aus. Dabei unterstiitzte er die christlichen Priester durch
das Gebot der Zwangstaufe. Vor allem der Ménch und Bischof
Amandus operierte hier, der zwei Kléster im Raum von Gent und
ein Kloster bei Tournai errichtet hatte, Saint-Amand. Und auch
Bischof Kunibert «wirkte» im Auftrag Dagoberts als Friesenmis-
sionar im Schutz des Kastells Utrecht sowie in den nordéstlichen
Randzonen des Reiches, am Oberlauf von Lippe und Ruhr, Ge-
genden, die dann in Karls Sachsengemetzel eine grofle Rolle
spielten.®

Da er eine enorme Macht vereinte, wurde Dagobert 1. vom
Klerus hofiert und hochgeschitzt — obwohl er seine Gattin Go-
matrude verstoffen und, neben zahlreichen Kebsen (sie alle zu
nennen, sagt Fredegar, wiirde «zu weit fiihren») drei Frauen,
Nanthilde, die einstige Magd, Wulfgunde und Berchilde, gleich-



Miss1ON UND MASSAKER 23§

zeitig hatte. Kirchliche Kreise aber feierten den seine leudes
auspliindernden Liistling mit biblischen T6énen als Herrscher der
Gerechtigkeit. Begiinstigte er doch viele Bistiimer, besonders
Augsburg, wo man regelmifig fiir ihn betete, Konstanz, Basel,
Straflburg, Speyer. Er griindete um 637 die Di6zese Térouanne
(Boulogne), privilegierte groflziigig Kloster, wobei er, wie schon
sein Vater Chlotar, die Hiuser der irischen Missionare als Erzie-
hungsstitten fiir die SprofSlinge des Adels deutlich bevorzugte.
Der Konig gab Fiskalgut fiir die Griindung der Abteien Solignac
und Rebais ab und lief auch das Kloster Elno an der Schelde auf
Konigsgut errichten. Er forderte entscheidend die Abtei St-Denis,
die spiter beriithmte Grablege frankischer und franzésischer
Herrscher, der er ausgedehnte Lindereien zukommen lieff, auch
aus Konfiskationen von ihm beseitigter «Rebellen», sowie einen
Anteil an den Zolleinnahmen des Mittelmeerhafens Marseille
samt weiteren Vergiinstigungen — «so groffe Schitze und viele
villae und Besitzungen an verschiedenen Orten, daf es bei den
meisten Menschen groffes Staunen erregte» (Fredegar). Und nach
dem Beispiel schon Konig Sigismunds in St. Moritz und Kénig
Guntrams in St-Marcel von Chalon fiihrte Dagobert in der Pari-
ser Basilika (von ihm teilweise mit Gold, Silber und Edelsteinen
«regelrecht bepflastert»: Angenendt) die «laus perennis» ein, das
immerwihrende Gebet. Der Konig forderte auch den Kult des hl.
Dionysius. Er hatte ferner einen Kreis religios interessierter Man-
ner um sich, darunter einen Heiligen, St. Eligius, damals Gold-
schmied und Miinzmeister, spiter Bischof von Tours.

MisSION UND MASSAKER

Unter Dagobert 1., zu dessen Hauptratgebern nach Bischof Arnulf
von Metz der Bischof Kunibert von Kdln gehdrte, wurde zuneh-
mend das linksrheinische Heidentum bekampft, wurden alle
Juden des Reiches zwangsgetauft. (Auch im Osten kam es 631 zu
antijiidischen Attacken, zur Ausweisung der Juden aus Jerusa-



236 BrunicHILD, CHLOTAR II. UND DAGOBERT .

lem.) Mit einem Befehl zur Zwangstaufe eroffnete Dagobert auch
die Friesenmission, wozu er Bischof Kunibert formlich verpflich-
tet hatte. Und wie der Konig im Siiden, Westen, Norden Krieg
fithrte, wie er die Basken, Bretonen, Sachsen, Friesen heimsuchte,
so auch das um Mihren konzentrierte, doch sich vom Erzgebirge
bis zu den Ostalpen erstreckende slawische Grofireich des frin-
kischen Kaufmanns Samo, das erste Slawenreich iiberhaupt. 631
wollte es Dagobert mit Hilfe der Langobarden durch einen Zan-
genangriff vom Westen und Siiden aus erdriicken. Sein Heer
endete aber bei Wogastisburg (Kaachen an der Eger) nach drei-
tagiger Schlacht in einer Katastrophe. Die bereits unter franki-
scher Oberhoheit stehenden Sorben zwischen Saale und Elbe
schlossen sich darauf Samo an, der 35 Jahre lang regierte. Die
Mainlande und das Herzogtum Thiiringen allerdings blieben, wie
schon vordem, besondere Militarbezirke, frankische Aufmarsch-
gebiete gegen Awaren und Slawen.

Vielleicht im Zusammenhang mit dem Debakel bei Wogastis-
burg steht ein schauerliches Blutbad des frommen Dagobert (mit
hoher Wahrscheinlichkeit) 631/632, als Tausende von Bulgaren
vor den Awaren auf bayrisches Gebiet gefliichtet waren. Denn
damals lieR der Kénig nérdlich des heutigen Linz die bei ihm
Schutz Suchenden samt Frauen und Kindern unter Verletzung der
Gastfreundschaft «in einer Nacht» ermorden, um sich der uner-
wiinschten Zuwanderer (und nicht zuletzt wohl ihrer Fihrer) zu
entledigen.

Die einzige, das Bulgaren-Genozid berichtende Quelle steht bei
Fredegar 4,72: «Nach ihrer Niederlage wurden die Bulgaren, gooo
Mainner mit Frauen und Kindern, aus Pannonien vertrieben, wor-
aufhin sie sich an Dagobert wandten und ihn baten, er moge sie in
frinkischem Gebiete zu dauernder Siedlung aufnehmen. Dago-
bert gab den Bayern den Befehl, sie den Winter iiber bei sich
aufzunehmen, wahrend er inzwischen mit den Franken beraten
wollte, was weiter geschehen solle. Als sie nun zum Uberwintern
auf die einzelnen Hauser der Bayern verteilt waren, befahl Da-
gobert nach dem Rat der Franken den Bayern, jeder von ihnen
solle in einer bestimmten Nacht in seinem Haus die Bulgaren mit



MissioN UND MASSAKER 237

Frauen und Kindern toten. Dies wurde von den Bayern alsbald
ausgefiihrt.» Von 9gooo Menschen haben sie alle bis auf 700 (die
nach der Windischen Mark zu Herzog Walluc entkamen) hinge-
metzelt,!’

Das primare Motiv fiir diese ungeheure Schliachterei war ver-
mutlich «die Vernichtung der bulgarischen Herrenschicht» (Stor-
mer). Mit «Mission» hat das zunichst nichts zu tun, aber mit
Ostpolitik, und diese freilich wieder viel mit «Mission». «Mis-
sion, Katholisierung, Seelsorge stehen im 6./7. Jahrhundert in
engster Verbindung mit frankischem Kénig, Amtsherzog in Bay-
ern, frankischer Aristokratie in West und Ost», schreibt Karl Bosl
unmittelbar im Anschluf an die Mitteilung des groflen Massakers
und fiigt spater hinzu: «Nicht von ungefihr ist der Name des
letzten groffen Merowingerkonigs Dagobert 1., der eine kraftvolle
Ostpolitik betrieb, im Prolog der Lex Baiuarium so stark hervor-
gehoben . . . Man weif§ von dem engen Zusammenwirken Dago-
berts und des heiligen Amandus . . .»

Ja, man weif8 sogar, daff der «rex torrens» als Heiliger galt —
wie andere Massenmorder, Karlmann etwa (S. 369 £.) oder Karl
«der Grofle». Und endlich weiff man, daf} der hl. Amandus dem
Konig Dagobert, «was sonst kein Bischof zu tun wagte», «capi-
talia crimina» vorwarf — ein Heiliger einem «Heiligen», wobei die
crimina weniger das Geschlechtsleben des Herrschers betrafen als
seine Gewalttitigkeit.®

Doch das war eine Ausnahme. Denn nichts hinderte die alten
Chronisten, Dagobert, den Grof8schlichter, den Initiator des Bul-
garenmassakers und auch sonst nicht Zimperlichen, mit Salo-
mon, dem «rex pacificus», zu vergleichen, ihn als «Wohltater der
Kirchen» {ecclesiarum largitor) zu feiern, als «gewaltigen Nihr-
vater der Franken» (fortissimus enutritor Francorum), der dem
ganzen Reich Frieden verschafft habe und sich selbst bei den
Nachbarvélkern Achtung — was man indes (auch) so liest: «Alle
Konigreiche im Umbkreis versetzte er in Angst und Schrecken»
(Liber historiae Francorum). Dessenungeachtet oder gerade des-
halb lebt der nach kurzer Krankheit am 19. Januar 638 oder 639
verstorbene «grofle», «kraftvolle» Merowingerherrscher, der



238 BRUNICHILD, CHLOTAR II. UND DAGOBERT I.

Pfaffenfreund Dagobert 1. als «guter Konig», als der «bon roi
Dagobert» noch heute besonders in Frankreich fort.*

Nach dem Tod des Konigs wurde gemif seiner Regelung das
Frankenreich zwischen den zwei Sohnen geteilt. Austrien fiel an
Sigibert III., Neustrien und Burgund an den erst vierjihrigen
Chlodwig I1., fiir den die Koniginmutter Nanthild regierte, frei-
lich nicht allein. Denn da beide Thronfolger noch unmiindig
waren, tibte die eigentliche Macht in jedem Reichsteil ein adliger
Hausmeier aus: Grimoald in Austrien, Erchinoald in Neustrien,
Flaochad in Burgund.?

Der Hausmeier (Maior domus, Maire du palais), ein bei fast
allen germanischen Stimmen altes Amt, war zunachst nur ein
Hofbeamter unter anderen. Im ausgehenden 6. Jahrhundert stieg
er jedoch vom Verwalter des kéniglichen Hauses (Oberhofmei-
ster) zu dem des Staatshaushalts auf, allerdings nur bei den
Franken. Er bekam den Oberbefehl iiber die Haustruppen, die
Antrustionen, die konigliche Leibwache, die Oberaufsicht auch
iber die Krondomanen, und ist bald der angesehenste, machtig-
ste unter den hofischen Amtstrigern. Er wird auch Erzieher des
Prinzen, Reichsfeldherr, eine Art Reichsverweser, der bei Min-
derjahrigkeit oder Fithrungsschwiche des Konigs selbst regiert.
Dabei laviert er zwischen diesem, dem er schon seinerzeit an
faktischer Macht kaum noch nachsteht, und der Hocharistokra-
tie seines jeweiligen Reichsteils, unter deren Einflu er seit 60o
gerat, als deren Reprisentant er schlieflich dem Kénig gegen-
iibertritt, mal diese, mal jene Interessen vertretend, vor allem die
eigenen. ,

Schon am Vernichtungskampf von Fredegunde und Brunichild
ist der Hausmeier mafigeblich beteiligt. Und im spiteren 7. Jahe-
hundert, als man ihn schon «Unterkonig», «Frankenfiirst» nennt,
als aus den Reichsteilen langst und definitiv Teilreiche geworden,
ringen die Hausmeier als die eigentlichen Regenten bereits um die
Vorherrschaft. Die merowingischen Konige dagegen werden im-
mer mehr Statisten, Thronpuppen. Sie erreichen selten das drei-
Bigste Lebensjahr. In Luxus und Schwelgerei gammeln sie auf
irgendwelchen Landgiitern dahin, jeder das Bild des «roi fainé-



MissION UND MASSAKER 239

ant», des faulen Konigs verkorpernd, freilich auch jeder noch
weiterhin die Legitimitac.*!

Bevor wir jedoch unter den letzten Zuckungen dieser Dynastie
die Heraufkunft der Karolinger verfolgen, wird ein zusammen-
fassender Blick auf die christliche Kirche, besonders auf den
hohen Klerus jener Zeit, lehrreich sein.






9. KAPITEL

DIE KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

«Das Frankenreich der Merowinger . . . war eine Zeit voll
Blut und Mord, voll grausigster Tragédien auf Konigsthronen
und doch wieder voll Glaubenseifer und Heiligkeit.» Katholik

Franz Zach!

«Niemals wieder in der Geschichte wurden so viele Kloster
gegrindet . . .» P. Lasko?

«. .. eine Bliiteperiode der friankischen Kirches. A. Hauck®
«(berall regierte die nackte Gewalt»; «das immer wiederholte

Schauspiel geradezu unqualifizierbarer Verbrechen». Katholik
Daniel-Rops*






Zur Merowingerzeit war Gallien im wesentlichen christlich, und
es wurde immer christlicher.

Gewif}, seine alteste, sicher christliche Inschrift stammt erst aus
dem Jahr 334, aus Lyon, ist aber heute verloren. Gewif3, noch
lange stellten gallische Christen eine Minderheit dar, selbst in
Stidten, in denen christliche Kaiser und ihr natiirlich gleichfalls
christlicher Stab residierten.

Gleichwohl hatte die Ausbreitung des Christentums in Gallien
offenbar schon im spiteren 3. Jahrhundert rasche Fortschritte ge-
macht, gab es dort bereits Bischofe anscheinend um 2 50;inToulouse
den hl. Saturninus, in Arles Bischof Martianus, in Paris den hl. Dio-
nysius, in Narbonne, wo wenige Jahrzehnte spiter auch ein alt-
christlicher Friedhof bezeugt ist, Paulus. Allerdings waren diese
Bischofe sowie die vonTours, Clermont, Limoges keineswegs romi-
sche Abgesandte. Die angeblich romische Missionist eineFalschung
wohl erst des §. oder 6. Jahrhunderts, ein Versuch des Papsttums,
seine Autoritit zu festigen. Und natiirlich sollte die Filschung auch
den apostolischen Ursprung dieser gallischen Bistiimer sichern (vgl.
11 69 ff.). Das gleiche Motiv begegnet in Spanien.®

Im 4. Jahrhundert aber wimmelt es schon in Gallien von Bi-
schofssitzen. Auch im belgisch-germanischen Raum gibt es nun
mehr und mehr Bistiimer, in Orléans, Verdun, Amiens, Straf3-
burg, Speyer, Worms, Basel, Besangon, Chalon-sur-Saéne. Nicht
zu reden von den ilteren wie Trier, Metz, Koln, die alle, ebenso
wie andere, Tongern etwa, Mainz, filschlich behaupten, Griin-
dungen von Apostelschillern zu sein. Um die Wende zum s.
Jahrhundert, als Gallien zum «Brennpunkt» der westlichen Ge-
schichte wird, amtieren dort, fast ausschliellich in Stadten, etwa



244 DiE KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

115 Bischéfe. Und gegen Ende des 6. Jahrhunderts iiberziehen 11
Metropolitanverbande mit 128 Bischofssprengeln das Land;
Arles hat 24 Bistiimer, Bordeaux 17, Bourges 9, Lyon 10, Nar-
bonne 7, Reims 12, Rouen g, Sens 7, Tours 8, Trier g, Vienne 5.6

EINE ART HEILIGES KREBSGESCHW{R

Diese Zeit, in der die deutsche, die europaische Geschichte auf-
bricht wie ein Krebsgeschwiir, in der das Christentum die ger-
manische Welt infiziert, die frankische Adelsherrschaft formt, seit
dem 7. Jahrhundert die typisch mittelalterliche Gesellschaft von
Konigtum, Kirche, Adel entsteht, diese Zeit war von ziigellosen
Leidenschaften gezeichnet und blutigen Greueln wie wenige Epo-
chen zuvor, heimtiickisch, verbrecherisch bis zum ExzefS.

Hofintrigen, dynastische Fehden, fortwihrender Verrat, die
skrupellose Beseitigung von Fursten und Fiirstenkindern (errech-
neter Lebensdurchschnitt der Merowinger: 24,5 Jahre), bestiali-
sche Ausrottungskampagnen, die ganze Familien erfassen, waren
ebenso alltiglich wie Suff und Seuchen, Hunger und Raub. Die
Geschichte Galliens zur Merowingerzeit ist eine einzige Chronik
der Barbarei. Die Verwaltung, der Handel, die Landwirtschaft,
das alles lag mehr oder weniger darnieder, und das Verbrechen
war obenauf.

Und doch gibt es Historiker, die urteilen: «. . . iiberall nicht nur
ein wildbewegtes politisches Leben, sondern ein zielbewuftes
Vorwirtsdriangen der verschiedenen Krifte des Staatswesens; . . .
selten hat ein Herrscherhaus so in ununterbrochener Folge Talent
auf Talent hervorgebracht, wie das merowingische» (Schultze).
Erst rundum Kriege, wodurch man ein gewaltiges (gewalttitiges)
Reich zusammenraubt, dann, zwischen 561 und 613, beinah pau-
senloser Biirgerkrieg, wobei dieses Reich wieder zerfille, und
fortgesetzte Greuel auch noch unter den «rois fainéants».’

Theoretisch regierten die Merowinger in Ubereinstimmung
mit dem Willen des «Volkes», praktisch herrschten sie, seit



EINE ART HEILIGES KREBSGESCHWUR 245

Chlodwig schon, absolutistisch. Die Volksversammlung im poli-
tischen Sinn verschwand, die Gerichtshoheit ging auf den Kénig
iiber, der stets mehr Rechte gewann, zumal die strafrechtliche
Unverantwortlichkeit. Konnten diese Regenten sich nicht leisten,
was immer sie wollten? «Er aber, unerschrocken wie er war»,
schildert Gregor von Tours einen Merowingerkonig (und hétte es
grundsitzlich von jedem sagen kdnnen), «bestieg sein Pferd, ritt
zu ihnen und besinftigte sie mit guten Worten. Nachher aber lief§
er viele von ihnen steinigen.»

Dabei hat die Kirche die kénigliche Macht noch bedeutend
gesteigert. Heilige zwar fehlen unter diesen Herrschern fast ganz.
Nur Koniginnen erlangten bereits Heiligkeit — es gab viel mehr:
Chlotar 1. beispielsweise hatte fiinf, Charibert 1. vier «reginae»,
ebenso Dagobert 1., ohne dafi, so der gern etwas schonfirbende
Ewig, «im strengen Sinne» Vielweiberei bestand. Doch die Kirche
forderte Gehorsam gegeniiber jenen, die ihre Gewalt ja «von
Gotr» hatten, und sie fiigte zu der politischen Konigsherrschaft
«die religios sittlich verstandene Kénigswiirde» hinzu (Tolksdorf)
— «gerade die Bischofe gingen von der Voraussetzung aus, daff die
Macht des Konigs unbeschrinkt sei» (A. Hauck).®

Kaum je war eine Zeit anarchischer in Europa als diese friithen
Jahrhunderte des Mittelalters. Und doch dachte der Klerus nicht
daran, hier wirklich einzugreifen, zu verbieten. Prilaten driangtes
nicht sehr zum Martyrium. Und die Kirche kam selbst in den
Genuf all des Raffens und Raubens. Ihr Grundbesitz, schon wih-
rend des 4. Jahrhunderts gewachsen, mehrte sich nicht zuletzt
damals ungemein, Bereits im 6. Jahrhundert stieg ihr Reichtum
«ins Unermefliche» (Dopsch). «Nie kam es in der Merowinger-
zeit zu einer epochalen Auflehnung der geistlichen Gewalt gegen
gewisse Praktiken des Staates und des Krieges, ganz einfach dar-
um nicht, weil die Kirche nicht im Gegensatz zur weltlichen
Macht stand, sondern eng mit ihr zusammenarbeitete» (Bodmer).
Ja, die frankischen Bischéfe nahmen teil an den Machtkdmpfen
zwischen Konigen und Groflen, «jedoch mit weltlichen und nicht
mit geistlichen Waffen» (Bund), und zwar bis zur «de facto Usur-
pation . . . staatlich-militdrischer Machtmittel» (Prinz).’



246 D1t KiRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

Denn Hochklerus und Hochadel sind geradezu die treibenden
Krafte dieses Tohuwabohus. Inmitten des Imperiums griinden sie
halbselbstindige Herrschaften und stiirzen so jenes, mal auf
dieser, mal auf jener Seite stehend, in permanente Krisen, ins
Chaos.

Wie die Macht der Kénige, war auch die des Adels bereits in
der Merowingerzeit nicht nur politisch und wirtschaftlich be-
griindet, sondern auch in einem «religids gedachten Charisma,
das ihm die Beherrschten zuerkannten». Dies fithrte sogar zu
einem neuen adeligen Heiligenideal, aber damit auch zu einer
«Rechtfertigung der herrenstindischen Ordnung» (Bosl).?®

Achtsichsische Konige verzichteten auf ihre Krone und gingen
ins Kloster. Niemals gab es, die Martyrerzeit mit ihren Scharen
fingierter Blutzeugen vielleicht ausgenommen, mehr Heilige. Al-
lein im 7. Jahrhundert zihlte man deren achthundert. Ja, dies «fiir
-die abendlindische Entwicklung so entscheidende merowingi-
sche Jahrhundert» fand «in der Heiligenvita einen zeitgemifen
geistigen Ausdruck», die Hagiographie erfuhr «einen unbezwei-
felbaren Aufschwung». Die Heiligen genossen hohes Ansehen.
- Sie erbauten grofle Kléster mit pompdsen Kirchen. Sie standen,
samt ihren Biographen, eindeutig positiv zum merowingischen
K&nigtum, zum Adel, entstammten sie doch allermeist selbst der
Aristokratie. So konnte man geradezu den Eindruck gewinnen,
«als sei Adel eine Vorstufe der Heiligkeit», und von der «Selbst-
heiligung» der merowingischen Adelsgesellschaft sprechen
(Prinz). Der Kirche kam dies ebenso zugute wie der Herrenkaste.
Sie festigte ihren durch den Abfall vom alten Glauben lidierten
politisch-charismatischen Dominanzanspruch mit den Mitteln
des neuen Glaubens; sie gab diesem Anspruch eine christliche
Legitimation. Gleichzeitig aber bezeichnet die Epoche, besonders
das 7. Jahrhundert, mit einer «Bliite» der Hagiographie und Wun-
dersucht, das heifft «starkste(n) Verfilschung der Historizitit»,
ganz konsequent «den Tiefstand abendlindischer Geschichts-
schreibung» — alles in allem «das Ergebnis einer Barbarisierung,
nachdem der antike Strom versiegt war» (Scheibelreiter).



UNWISSEND, HOCHKRIMINELL UND GUT KATHOLISCH 247

UNWISSEND, HOCHKRIMINELL UND GUT KATHOLISCH

Gewif3, wir diirfen diese Zeit, eine Zeit unwissender, aberglau-
bischer, betriigerischer und blutiger als die meisten, nicht mit
unseren modernen, ach so ethischen Maf$staben messen, diirfen
nicht anachronistisch gegen die Geschichte verstoffen. Aber wir
diirfen, ja miissen doch wohl diese Zeit, diese durch und durch
christliche Zeit, an christlichen Maf$stiben messen? An gewissen
biblischen, an den Geboten der Bergpredigt etwa, des Dekalogs?
Und miissen wir sie nicht, gerade so gesehen, an ihren Friichten
erkennen?

Auch dem Katholiken Daniel-Rops erweckt sie das vorherr-
schende Gefiihl «des Grauens», «das immer wiederholte Schau-
spiel geradezu unqualifizierbarer Verbrechen». «Uberall regiert
die nackte Gewalt, in jedem Augenblick ist sie bereit loszubre-
chen. Niches hilt sie zuriick, weder Familienbande noch die
Gebote der elementarsten Anstandigkeit, nicht einmal der christ-
liche Glaube.» Nicht einmal? Lief denn nicht er das alles weit-
gehend zu? Gab er ihm nicht die héhere Weihe sozusagen, die
Sanktion? Betete man nicht fiir die Herrscher, die Feldherren, die
Schlichter? Betete man nicht vor den Kriegen, in ihnen, danach?
Kriegte, raubte man nicht selber mit oder lief§ sich doch immer
wieder Kriegs- und Raubgut schenken? Mistete man sich nicht
am Elend der Massen?

Noch nach Daniel-Rops steckt doch selbst eine Reihe heiliger
Konige tief in diesem Grauen. Ja, er muf§ «die noch schlimmere
Feststellung machen», daff auch die damaligen Rechtsgrundsitze,
die Basis der allgemeinen Moral, «den gleichen Geist verraten.
Diese Barbarisierung des Rechtes ist in gewissem Sinne noch be-
unruhigender als die verbrecherischen Handlungen der Einzel-
personen; das christliche Europa brauchte linger, um sich ihrer
zu entledigen.» Zu entledigen? Das christliche Europa hat doch
viele dieser kriminellen Praktiken iibernommen, oft noch inten-
siviert, abgesegnet. So behielt es die rémische Rechtspraxis der
Folter bei; ebenso die germanische der Unschuldsproben, des
Gottesurteils, des gerichtlich verhingten Zweikampfes. Erst vom



248 Die KiRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

Klerus zwar vehement verworfen, drangen all diese Barbareien
doch wieder durch: «sie wurden als gerecht angesehen, wenn man
ihnen dadurch eine Weihe verlich, daff man sie mit Gebeten be-
gleitete. Bischofe sprachen sich dafiir aus.»!

Doch nicht nur fiir einzelne grauenhafte Brauche trat man ein,
nein, fiir das ganze blutige System. Riickhaltlos schlug man sich
auf die Seite der Schurken und Schlichter. Und wihrend die Ge-
waltakte der Konige stets hemmungsloser werden, die Kette der
Blutrache nicht abreifSt, die Verwandtenmorde gerade unter den
Groflen grassieren, der katholische Sohn den katholischen Vater
totet, der katholische Bruder den katholischen Bruder, der ka-
tholische Onkel den katholischen Neffen, wahrend der Raub der
Merowingerkonige, die erschlagenen Feinden, germanischen
Fiirsten, weggenommene Beute an Gold, Schmuck, an Waffen
in den unterirdischen Gewélben des Hofes von Brannaceum
{Braine) beinah nicht mehr zu bergen ist, sieht der Episkopat in
diesen gekronten katholischen Verbrechern die legitimen Repra-
sentanten staatlicher Gewalt, die Stellvertreter Gottes auf Erden,
fiir die das Gebet in die kirchliche Liturgie Eingang findet, wird
die politische Situation von allen Bischofen Galliens «uneinge-
schrankt bejaht» (Vollmann).

Denn die Kirche, von Anfang an Biindnispartner der merowin-
gischen Machthaber, konnte sich entfalten wie seit langem nicht.
Ihr Einfluf wird immer grofer, der Welt-, der Ordensklerus un-
geheuer reich. Und nicht zuletzt die fast dauernde Katastrophe,
der fast nie abreifSende Schrecken, das ganze umfassende Elend
begiinstigte das Zustandekommen von Schenkungen betricht-
lich. «Weil sie von ihnen Schutz und Hilfe erwarteten, wandten
sich die bestiandig von Pliinderungen, Feuersbriinsten, Mord und
Vergewaltigung bedrohten Menschen an die Kirche und ihre Hei-
ligen» (Bleiber). Und das bezahlte der Glaubige natiirlich. Zumal
noch schlimme Naturkatastrophen, vermeintliche gerechte Straf-
akte Gottes, dazukamen. Und die Kriege. Auch sie, versteht sich,
gerechte Rachetaten des Herrn. Krieg aber war alltiglich, galt
geradezu als Erwerbsquelle, als ein Geschehen, mit dem sich wie
von selbst die Vorstellung reicher Beute verband.



UNWISSEND, HOCHKRIMINELL UND GUT KATHOLISCH 249

Die Kirche dachte nicht daran, dagegen zu sein. Thr Weizen
gedieh. Allein zwischen 475 und dem Beginn des 6. Jahrhunderts
verzehnfachte sich die Zahl der gallischen Kloster. In der ersten
Hilfte des folgenden aber baute man hier mehr Kloster als jemals
friither oder spater. Und im Hinblick auf die Mitte des 7. Jahr-
hunderts spricht ein moderner Forscher gar von einem «Bischofs-
und Méchsstaat» (Sprandel). Der Episkopat, nicht nur eine wirt-
schaftliche, auch eine politische «Groffmacht» (Dopsch), spielte
eine fast ebenso mafigebende Rolle im Reich, wie das noch durch-
aus dominierende Konigtum in der Kirche. Beide waren eng
miteinander verflochten. Denn auch der Herrscher sollte der Kir-
che ergeben sein, devotissimus, und gilt, zumindest in der Karo-
lingerzeit, «als Kleriker» (Brunner).!?

Diese ganze Epoche, auflerst grausam und ungewohnlich frau-
dulent, war zugleich sehr «fromm». Ganz allgemein ist der
Besuch der Sonntagsmesse gewesen — «mit dem Glockenlduten
stiirzten sie in Haufen zu den Kirchen» (Pfister). Fast ebenso
allgemein eilte man zum Kommunionsempfang. Eifrig gepflegt
wurde der Kirchengesang,. Fast alles beteiligte sich an Prozessio-
nen. Die katholischen Feste wurden als groffe Volksfeste gefeiert.
Man betete vor Tisch und trank keinen Becher Wasser, ohne das
Kreuzzeichen dariiber zu machen. Man betete aber nicht nur zu
Gott, man rief fortgesetzt auch alle méglichen Heiligen an. Man
baute zahlreiche Kirchen, mit Marmorsiulen und Marmorwin-
den, Glasfenstern und vielen Gemailden; die Reichen hatten sogar
ihre Hauskapellen. Konige verkehrten mit Heiligen, wie 52.5/526
Theuderich I. mit dem hl. Gallus in Kéln (der dort einen Tempel
niederbrannte, «weil sich gerade keiner von den torichten Heiden
blicken lie8»; nachher floh der Brandstifter in den Konigspalast).
Childebert I. suchte den hl. Eusicius auf. Kéniginnen, Radegunde
beispielsweise, wuschen Bischofen die Fiifle. Man predigte hiufig
in der Volkssprache. Es gab berithmte Kanzeltiter, wie die Ober-
hirten Caesarius von Arles, Germanus von Paris, Remigius von
Reims. Metropolit Nicetius von Trier soll tiglich gepredigt, sich
gelegentlich gar als «Reichsbischof» des Reimser Reiches prasen-
tiert haben, dogmatisch aber reichlich unwissend gewesen sein.



250 Die KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

Ein Schreiben von ihm an Justinian bekundet dies geradezu pein-
lich, was Nicetius jedoch nicht abhielt, den Theologen auf dem
Kaiserthron (Il 369 ff.) als primitiven «Ketzer» hinzustellen und
ihm — aus der Ferne — zuzurufen, «tota Italia, integra Africa,
Hispania vel Gallia coniuncta» verfluchten seinen Namen. Der
krasseste Wunderglaube war allgemein. Man hortete Reliquien
aus Rom, aus Jerusalem, man wallfahrtete zu den angeblichen
Apostelgribern, um gesund zu werden.

Kurz, man war tief iiberzeugt, «von der Wirklichkeit und Ge-
walt des lebendigen Gottes» (Heinsius). Es grassierte «ein krifti-
ger, frischer Gottes- und Vorsehungsglaube: man handelte mit dem
Gottlichen nichr als mit einer Abstraktion oder einer Vorstellung,
sondern als mit einer sehr realen Kraft. Diese Uberzeugung war
allgemein herrschend: Geistliche und Laien ohne Unterschied teil-
ten sie.» Die erste Hilfte des 7. Jahrhunderts hielt man geradezu fiir
«eine Blitteperiode der frankischen Kirche» (Hauck), sah diese «im
Volk der Franken tief verwurzelt» (Schieffer) und Bischofe, Bi-
schofssynoden «fleiffig am Werk» (Boudriot).!?

ZWEI BERUHMTE REPRASENTANTEN

Liest man Gregor von Tours’ ebenso amorphe wie detaillierte
«Frankische Geschichte», unsere Hauptquelle dieser Zeit, staunt
man, dafl derselbe Kopf, in dem so grotesk der Wunder- und
Teufelsglaube spukt, der kaum eine grofere Sorge zu kennen
scheint, als irgendeines seiner obskuren Mirakel und Zeichen —
fraglos Fakten fir ihn, «gesta praesentia» — nicht zu erwihnen,
nicht fiir die Ewigkeit aufzubewahren, daf derselbe Kopf, auch
ganz realistisch, oft fast amoralisch gleichgiiltig, die Greuel der
Epoche referiert, ohne jedes Dekadenzbewuftsein, abgebriiht ge-
nug, noch die kriminellsten Helden der Ara zu bewundern. Denn
so wenig der Bischof eine Volksgeschichte schreibt, sondern eine
etwas kuriose Art hagiographischer Heilshistorie, in der alles nur
nach Gottes Ratschluf}, mit seiner Zulassung verlauft, unter un-



ZWEI BERUHMTE REPRASENTANTEN 251

entwegtem Eingreifen der Heiligen, so wenig das frankische
«Volk» bei ihm eine Rolle spielt, so sehr schatzt er die neue Herr-
schaftsordnung der Franken, die gesellschaftliche, militarische
Durchsetzungskraft seiner katholischen Fiihrer, jener zumindest,
deren «strenuitas» und «virilitas» der Kirche niitzen. Er kennt
dann nicht die geringsten Skrupel, Loyalitatskonflikte, steht un-
eingeschrinkt zu der brutalen Politik der Fiirsten, das heifft zu
ihren Verbrechen, vor allem eben soweit sie den Vorteil der ka-
tholischen Kirche bedeuten, das heifft halbwegs, trotz allem,
stabile Verhiltnisse fiir sie sichern und nicht zuletzt den stindig
wachsenden Reichtum des hohen Klerus, dem er selber zugehort.
(Dabei sei einmal angemerkt, daf§ dies angeblich so aufreibende
Bischofsamt Gregor Zeit genug lieff, seine simtlichen Werke zu
schreiben.)**

Die Bruder- und Biirgerkriege zwar passen dem Heiligen nicht
ganz ins Konzept, weil diese natiirlich ihn selbst und seine Kirche
betreffen. Aber Kriege nach aufSen, Kriege zur Vergroferung des
allerchristlichen Reiches, zur Vernichtung von «Ketzern», zumal
von Arianern (viermal tischt er die Kirchenviterlige vom Kre-
pieren des Arius im Abort auf), zur Ausléschung von Heiden und
sonstigen Ungliubigen, konnen gar nicht genug gefithrt werden.

“So bekennt er unverhohlen zu Beginn des fiinften Buches seiner
«Frinkischen Geschichte»: «O méchtet doch auch ihr, o Konige,
solche Schlachten schlagen, wie die, in denen eure Vorfahren
ihren Schweif vergossen haben, daff die Volker voll Furcht wegen
eurer Eintracht, sich beugen miifften vor eurer Macht. Denket an
Chlodovech, mit dem eure Siege begannen, was er getan hat: er
totete die Konige, die seine Gegner waren, schlug die feindlichen
Volker, brachte die einheimischen unter seine Gewalt und hin-
terlief euch die Herrschaft dariiber ungeteilt und ungeschwicht.»

Schlachten schlagen, gegnerische Kénige toten, feindliche V6l-
ker und die eignen unterjochen, dazu ruft ein berithmter katho-
lischer Heiliger auf — nach immerhin mehr als einem halben
Jahrtausend Christentum. Denn «die Erfolge der Franken sind
auch Erfolge Gregors» (Haendler).

Selbst wenn es um Sexualmord geht, tut Gregor mitunter wie



252 Die KiIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

ein moderner «Progressist». Ohne zu zucken, erzihlt er den Fall
der geilen Deoteria. Wihrend ihr Mann nach Béziers reist, schicke
sie zu Konig Theudebert: «Niemand kann dir widerstehen, teu-
erster Herr, Wir wissen, du bist unser. Gebieter. Komm also und
tue, was deinen Augen wohlgefillig ist.» Und Theudebert riickt
ein in die Festung, macht Deoteria zu seiner Beischliferin, seiner
Frau, und Bischof Gregor nennt die katholische Dame (die dann
die eigene Tochter als Nebenbuhlerin zu fiirchten beginnt und
in Verdun umbringt) «ein tiichtiges und verstindiges Weib». So
tiichtig und verstindig wie eben auch Theudebert. Denn, riihmt
Gregor, «er regierte sein Reich mit Gerechtigkeit, ehrte die Bi-
schofe, beschenkte die Kirchen», und «alle Abgaben, welche dem
koniglichen Schatz aus den Kirchen zu Arvern bisher gegeben
wurden, erlieff er ihnen in Gnaden.» Also driickt Gregor zwei
Augen zu. Die bekannte katholische Doppelmoral. s

Ein anderer berithmter Kirchenfiirst, Gaius Sollius Modestus
Apollinaris Sidonius, der aus gallorémischem Hochadel stam-
mende, ebenso wortreiche wie gedankenarme Bischof der «urbs
Arverna»,des heutigen Clermont-Ferrand, verherrlichte sogar, in
einer Luxusvilla seines Landgutes Aduaticum sitzend, den schon
in den Kindern lebendigen Kriegsgeist der Franken. Sidonius
schrieb auch (wofiir er Graf der Auvergne und Prifekt von Rom
wurde mit dem Titel Patricius) Preisgesinge, «Phrasenpomp»
(Bardenhewer): 456 auf seinen Schwiegervater Kaiser Avitus,
nach dessen Sturz 458 auf den siegreichen Rivalen Kaiser Majo-
ran, dann auf Kaiser Anthemius. Schlieflich glorifizierte er noch
den zuvor jahrelang von ihm bekampften Westgotenkonig Eurich
— ein typischer Reprisentant seines opportunistischen Standes.!$



MACHTGEILE SPEICHELLECKER 253

MACHTGEILE SPEICHELLECKER ODER
«SIE SIND DIE HANDELNDEN PERSONEN . . .»

Auch wenn man sich schon lange um die Prilaturen rif§ — mit
Religion hatte der Zulauf zum Bischofsamt, damals wie kiinftig,
gewohnlich gar nichts zu tun. Selbst die Theologie — das Problem
des Semipelagianismus einmal beiseite — kiimmerte die geistli-
chen Herren kaum. Um so mehr die wirtschaftliche und politische
Seite der Sache. Das kirchliche Amt war wegen seines Einflusses
fiir die fithrenden Familien attraktiv. Die Bischofe nahmen seit
dem 4. Jahrhundert auch offentlich-rechtliche Aufgaben wahr,
sie wurden spitantike «Civitas-Herren», wobei die immer héufi-
geren Klostergriindungen in ihren Stidten ihre Macht noch
mehrten (im 6. Jahrhundert so wichtige, vom Konigtum zwar
begiinstigte, doch nicht selbst gegriindete Stiftungen wie Arles-
Saint-Pierre, Saint-Andochius in Autun, Saint-Marcel in Chalon-
sur-Sadne, Saint-Croix in Poitiers, Saint-Médard in Soissons,
Saint-Germain-des-Prés in Paris, Saint-Germain in Auxerre,
Saint-Pierre-le-Vif in Sens, das Ingytrudis-Kloster in Tours u. a.).
Die Bischofe hatten im Merowingerreich lange eine weitgehend
unabhingige Position, die sich erst unter Pippin dem Mittleren
und Karl Martell personell und verfassungsrechtlich dndert.
Rissen noch im 5. und im fritheren 6. Jahrhundert die einge-
sessenen Senatorenfamilien die Bischofspfriinden an sich, kamen
dann, mit Hilfe ihrer Herrscher, immer mehr die germanisch-
romanischen Groen zum Zug. Das Bischofsamt bildete fiir sie
«den Abschluff einer Karriere . . . im Konigsdienst» (Ewig). Viele
waren widerliche Speichellecker, adolatores — ein Ausdruck, den
selbst der hl. Gregor wiederholt gebraucht, nicht ohne einmal
hinzuzusetzen, «es schmerzt mich, daff man es von Bischofen
sagen mufd». Im spiteren Merowingerreich entstehen die grofSten
kirchlichen Fiirstentiimer. Das Geldgeschift, die Simonie in allen
Formen, grassiert und korrumpiert den Episkopat, soweit er noch
zu korrumpieren ist. «Alle Dekrete, alle Verbote der Konzilien,
die dem Ubel abhelfen sollten, blieben wirkungslos» (Pontal).
Man untersagt und — die Doppelmoral — kiimmert sich selbst



254 Die KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

nicht darum: durch die Jahrhunderte. Eine Synode nach der an-
deren schritt véllig vergebens ein. Unbedenklich unterzeichneten
auch simonistische Bischofe die Verbote der Simonie.?’
Unentwegt auch schlug der hohe Klerus alle moglichen Befug-
nisse fiir sich heraus. Die Befreiung etwa vom Militirdienst, den
er andern doch stets so unerbittlich aufbiirdet. Oder die Befreiung
von Steuern, Zollen, die natiirlich ebenfalls alle tibrigen entrich-
ten sollen. Die Bischofe waren, zumindest bis ins 5. Jahrhundert
hinein, von der jihrlichen Getreideabgabe (annona) und der
Grundsteuer fiir den gesamten Kirchenbesitz befreit, iibrigens
auch von den munera sordida (Schmutzarbeiten) und extraordi-
naria (Sonderleistungen). Sie erstrebten die Entlastung von wei-
teren offentlichen Pflichten und die Gewinnung neuer Rechte,
etwa das so oft dann miflbrauchte Asylrecht fiir ihre Kirchen.

* Sie brachten auch die (kirchliche) Gerichtsbarkeit an sich, das
privilegium fori. Immer mehr erweitérten sie ihre Rechtspre-
chungsgewalt. Sie hatten fast uneingeschrankt die Jurisdiktion
tiber ihre Kleriker, in gewissen Fillen sogar tiber Laien, konnten
aber selbst prinzipiell nur von einer Bischofsversammlung verur-
teilt werden. Und Richter, die ohne ihre Ermachtigung iiber
Geistliche Recht sprachen, wurden exkommuniziert.

Selbstherrlich verfiigten sie tiber die Verwaltung der Kirchen-
giiter. Von den Schenkungen der Fiirsten kassierten sie den
groften Teil. Die Hilfte der Opfergaben zwar ging an den Klerus,
doch die viel wichtigeren Liegenschaften behielten die Prilaten
ganz. Auch konnten sie einem ungehorsamen Geistlichen wieder
nehmen, was sie ihm persénlich geschenkt. Uberhaupt brauchte
der Klerus bei jedem Anlaf die Erlaubnis des Bischofs.!®

Dieser dominierte aber auch die Kloster. Er entschied iiber
Vermichtnisse an sie, ordnete sich die Abte in Ernennungs- und
Strafsachen unter und hatte fast vollstindig Gewalt iber die
Manche. Sie hielten im iibrigen oft so wenig ihr Keuschheitsge-
libde wie die Priester. Viele kehrten dem Kloster den Riicken und
heirateten; sie verfiigten auch tber Privatbesitz. Uberhaupt ver-
gesse man nie H. W. Goetz’ Charakteristik: «Mittelalterliches
Monchtum war gewissermaflen das Herrenleben in seiner reli-



THRON UND ALTAR 255

giosen Auspragung. Darin liegt ein wesentlicher Grund fiir seinen
Erfolg . . .» «. . . viele Kloster wurden allmahlich zu reinen Adels-
kiéstern.»*?

Der Einfluf der Bischofe aber war um so groRer, als die ger-
manischen Reichsgriindungen des 5. und 6. Jahrhunderts den
Kirchenbesitz unangetastet lieen. Ja, dieser wuchs noch durch
umfangreiche Schenkungen der Konige im 6. und 7. Jahrhundert
sowie durch viele andere Besitziibertragungen {mit jeweils Scha-
ren von zugeordneten abhingigen Arbeitskriften), wuchs durch
Kauf und testamentarische Verfiigungen privater Eigentiimer. So
wurde die Kirche in kurzer Zeit «zum grofiten Grundbesitzer
nach dem Kénig» (Stern/Bartmuss). Und da anderseits der gallo-
romische Senatorenadel im germanischen Staatsdienst nicht
mehr nach oben kam, bedeutete fiir ihn «der Episkopat die ein-
zige Moglichkeit, Fithrungsaufgaben (auch politischer Art) wahr-
zunehmen . .. Von dieser Moglichkeit macht die senatorische
Oberschicht regen Gebrauch» (Vollmann). Die Bischofe stehen in
Gregors «Frinkischer Geschichte» im Vordergrund, «sie sind die
handelnden Personen» (Dopsch), sind politische Funktionare,
ohne «eine bestimmte innere Haltung» (Scheibelreiter). Und an-
scheinend wurde man nur Bischof, hatte man dafiir gezahlt. So
schreibt Papst Gregor I.: «<Wie mir einige berichtet haben, konnte
in Gallien oder Germanien niemand zur Weihe, ohne dafiir etwas
entrichtet zu haben.»*°

THRON UND ALTAR

Zwar riefen die Macht und der immer grofler werdende Reich-
tum der Kirche gewisse Spannungen, Zwiste hervor. Doch Ké-
nigtum und Episkopat sahen sich aufeinander angewiesen und
arbeiteten zusammen. Die hierarchische Struktur der frainkischen
Reichskirche stiitzte das politische System, und dieses wieder be-
glinstigte jene — das alte Do-ut-des-Geschift. Es herrschte «eine
enge Verschrinkung von Staat und Kirche» (Aubin). Gerade die



256 Die KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

michtigsten Familien des Merowingerreichs, die Waldebertsippe,
die Burgundofaronen, Etichonen, Chrodoine, Arnulfinger, Pippi-
niden sicherten aufs neue mittels des Christentums, ja, der Hei-
ligen aus ihren Reihen, der «Hausheiligen», ihre seit langem
bestehenden Privilegien. Auch die Eigenkloster des merowingi-
schen Hochadels und der dort eifrig betriebene Reliquien- und
Wunderkult waren héchst irdische Machtmittel, neue subtilere
Unterdriickungs- und Durchsetzungsformen des Fithrungsan-
spruchs, waren «in einem viel umfassenderen Sinne, als bisher
angenommen, «politisch-herrschaftliche Stiitzpunkte>» (Prinz).

Wihrend jederlei Roheit, Gewalt gegen Schwache, Wehrlose,
Arme — die grofle Masse des Volkes, fast alle — iiblich war, ver-
hielten sich die Bischofe staatsfreundlich, prokoniglich, selbst
gegeniiber brutalsten Naturen. Andererseits trieben die Konige,
oft auch und gerade schlimmste Despoten, eine ausgesprochen
kirchenfreundliche Politik, forderten sie tatkriftig Missionare
und Kléster, unterwarfen sie sich (und ihre Beamten) grundsitz-
lich dem sittlichen Mafstab der doch so hoch geschitzten Epi-
skopen, deren Wergeld (Siihnegeld fiir einen Totschlag) denn auch
— nach Salischem Gesetz — das Dreifache eines koniglichen Be-
amten, das Neunfache eines freien Menschen betrug.

Selbstverstindlich erkannten diese Fiirsten auch die kirchliche
Autoritit des Papstes an, der freilich Beschliisse gegen ihren Wil-
len kaum durchsetzen konnte. Die Merowinger hatten hiufig
Geistliche in ihrer Hofverwaltung. Sie vergaben die Bischofsstiih-
le als Sinekuren an verdiente Kombattanten. Sie beschenkten die
Prilaten auch personlich, iiberschiitteten einige nur so mit Besitz,
mit Privilegien, behandelten aber fast alle mit grofer Hochach-
tung,

Nicht wenige zog man direkt zu Staatsgeschiften heran, wie
den unter Childebert II. (seit §85) hochangesehenen Gregor von
Tours, der freilich auch in anderen Herrscherhiusern ein und aus
ging und in dessen Familie das Bischofsamt beinah erblich war.
Schon sein Urgroflvater miitterlicherseits, Gregorius von Lan-
gres, nach dem er sich nannte, ist Bischof gewesen; sein Onkel
viterlicherseits war Bischof Gallus von Clermont; sein Grof3-



THRON UND ALTAR 257

onkel miitterlicherseits Bischof Nicetius von Lyon; sein Vetter
und Vorginger Bischof Euphronius von Tours; ja, Gregor berich-
tet selbst, alle Bischofe von Tours, bis auf fiinf, seien mit seinem
Geschlecht verwandt, das er nicht nur wiederholt ein senatori-
sches, sondern mit der seinen Kreisen eigenen Bescheidenheit und
Demut auch das erste nennt.

Andere mischten sich, wenn auch selten so total wie im be-
nachbarten Spanien, recht eigenmichtig in die Politik. Mancher
errang dabei gar die «Mirtyrerkrone». Doch vergossen noch die
beiden groften «Blutzeugen» der frankischen Kirche dieser Zeit,
Praetextatus und Desiderius, nicht durch Heiden oder «Ketzer»
ihr Blut, sondern «hauptsichlich durch die Schuld von zwei an-
deren Bischofen, Gliedern derselben Kirche» (Riickert).?!

Im merowingischen Gallien mit reichlich hundert Bistiimern
gab es zweitausend bis dreitausend Oberhirten. Von etwa tausend
sind die Namen bekannt. Sie gehorten in ihrer groffen Mehrheit
zur Nobilitit des Landes (IIl, 500). Von 27 bischéflichen Grabin-
schriften des 4., 5. und 6. Jahrhunderts in Gallien zeigen 24 die
vornehme Abkunft der Toten an, von zwei weiteren 138t sie sich
vermuten, und nur ein einziges Epitaph aus dem 4. Jahrhundert,
das des Bischofs Concordius von Arles, erlaubt kaum dessen so-
ziale Einordnung.

Fast alle also entstammten selbst dem Adel, oft den vornehm-
sten Familien. Sie besaflen grofle Landgiiter mit Thermen, luxu-
ridsen Speisesilen, Bibliotheken. Doch trieben sie nicht nur jeden
Aufwand, sondern auch jede Art Machtpolitik «und wurden den-
noch von ihren Zeitgenossen als Heilige verehrt» (Borst). Sie
fungierten, juristisch, 6konomisch, sozial gestiegen, zuweilen
auch als weltliche Potentaten, leiteten eigene Stadtherrschaften,
ganze Firstentiimer; in Nordaquitanien: Poitiers, Bourges,
Clermont; in Burgund: Orléans, Chilons, Auxerre u.a. Die
michtigeren Bischofe hatten besonders groflen Landbesitz, eine
geradezu feudale Stellung. Einige unterhielten sogar personliche
Bezichungen zum Kaiser in Byzanz. Von merowingischen Koni-
gen gern zu Taufpaten der Prinzen gemacht, wurden sie geschiitzt
und beherrscht. Sie anerkannten nicht nur deren Gewalt, sondern



258 Die KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

unterstiitzten sie, billigten wohlwollend Kriege und Greuel. K6-
nige zdhlten fiir die meisten von ihnen mehr als kirchliche
Vorschriften, tiber die sie sich im Konfliktfall hinwegsetzten. Und
natiirlich sorgten die Kénige fiir verlaBliche, fiir horige Hierar-
chen. Von den 32 auf der Synode von Orléans (511) versammelten
Prilaten widersprach keiner der Forderung des Herrschers, den
Eintritt in den Klerus von der koniglichen Erlaubnis abhingig zu
machen.??

So kam es zur Ausbildung einer vom Kénig geleiteten Landes-
kirche. Der Herrscher hatte die Synodalhoheit; er rief Synoden
ein, nahm daran teil, zumindest Chlodwig setzte sogar ihre Ta-
gesordnung fest. Und nicht gerade selten fanden sie statt. So
tagten in Gallien zwischen der Synode von Agde (506) und der
von Auxerre (695) mehr als fiinfzig Kirchenversammlungen. Das
5. Konzil von Orléans 549 gestattet ausdriicklich die Einmischung
der Konige auch in Angelegenheiten des Episkopats, besonders in
die Wahl. Am Tag des Konzils von Paris, am 18. Oktober 614 (615)
bestartigt Chlotar 11., seit 613 Alleinregent im Reich, die Verord-
nungen der 79 Konzilsviter und fiigt an Kanon 1 den Zusatz an:
«Der kanonisch zum Bischof Gewihlte bedarf der Bestitigung
des Konigs» — was wenigstens fiir einige Zeit eine simoniefreie
Bestellung der Bischofe sicherte, wozu die Kirche von sich aus
nicht fahig war.?

DiePrilaten wurden hiufig nach Reichtum und Herkunft, nach
ihren (weltlichen) Fiihrungsqualititen ernannt. Und schon seit
Chlodwig griffen die Merowinger in die Wahl ein, entweder in-
direke, wie bei der Einsetzung der Bischofe von Sens, Paris,
Auxerre. Oder direkt. So wurde auf Kénig Chlodomers Befehl der
Bischofssohn Ommatius Bischof von Tours. Bald darauf brachte
dort Konigin Chrodichilde auch Theodorus und Proculus auf den
begehrten Scuhl. In Clermont machteein koniglicherErlaferstden
hl. Gallus, den Onkel des hl. Gregor, dann den «aller Verbrechen»
schuldigen Cautinus zum Oberhirten, worauf sich der Klerus in
zwei Parteien spaltete und Priester Cato Gegenbischof wurde.
Kénig Chlotar I. ernannte Domnolus, den Abt von Saint-Laurent
in Paris, zum Episkopus von Le Mans, und er wurde gleichwohl,



«... EHER MATERIELLE INTERESSEN DER KIRCHE» 259

schwarmt Gregor, «<zum Gipfel der hdchsten Heiligkeit erhoben»,
gab «einem Lahmen die Kraft des Gehens, einem Blinden die
Sehkraft wieder». (Sich selbst vermochte er allerdings nicht zu
heilen und starb an Gelbsucht und argen Steinschmerzen.)*

Die Bischofskandidaten scheuten oft keine Miihe, um zum Ziel
zu kommen, und keine Charakterlosigkeit. Sie intrigierten bei
den Konigen. Sie wirkten auf den Klerus ein, das Volk. Sie kauf-
ten, sie erpreften Stimmen. Sie filschten deshalb gelegentlich
Urkunden. Sie erwarben die Bischofswiirde kiuflich. Wurde es
doch iiberhaupt iiblich, in der Kirche durch Kauf, durch Beste-
chung Karriere zu machen. Selbst die Konzilien klagen dariiber,
waren aber machtlos — als Bischof brachte man rasch alle Inve-
stitionen wieder ein.*

«...EHER MATERIELLE INTERESSEN DER KIRCHE
DES MEROWINGERREICHES»?

Das plumpe, doch sehr profitable Insistieren des Klerus, der
Gliubige moge sich doch durch den Schutz der Heiligen einen
Platz im Himmel sichern, trieb Konige und sonstige Begiiterte
unausgesetzt zu Schenkungen, zu Vermichtnissen an. Indes die
einen so reicher und reicher wurden, verarmten die andern, erlitt
nicht nur die Krone durch riesige Landverzichte Verluste, sondern
auch Teile des nicht selten sich erheblich verausgabenden Adels,
zumal ja noch allerlei Immunititsprivilegien hinzukamen. Kurz:
«Die merowingischen Urkunden lassen die groffe Verinderung
der Grundbesitzverhiltnisse zugunsten der Kirche erkennen»
(Sprandel).

Bertram, beispielsweise, seit §86 Bischof von Le Mans, verfiig-
te, wie sein Testament 30 Jahre spater ausweist, iiber Grundstiik-
ke in Paris, von wo er kam, in Le Mans, der naheren und weiteren
Umgebung seines Bischofssitzes, aber noch in Aquitanien und
Burgund: Felder, Wiesen, Walder, Weinanbaugebiete, zahlreiche
Dorfer, wobei er aufler koniglichen und privaten Schenkungen



260 DiE KIRCHE IN DER M EROWINGERZEIT

auch viele Liegenschaften fiir betrachtliches Geld gekauft und so
immerhin seinem Bistum 35 Landgiiter hinterlassen und noch vier
Giiter (villae) an leibliche Verwandte vererbt hatte. Die Mero-
winger haben, wie die ersten karolingischen Konige, «das Kir-
chengut nach Maéglichkeit geschont». Die Kénige freilich, die den
Kirchen gerade damals reiche Zuwendungen machten, wurden
selbst bei ihren Reisen von den Kirchen kaum bewirtet. Sie lebten
«so gut wie ausschlieBflich von ihrem Eigengue» (Briihl).

Die Hierarchen aber erhielten niemals mehr und groRere Do-
tationen. Dabei flossen der Kirche «immer nur Gelder zu, nie-
mand trat mit Zahlungsforderungen an sie heran, und sie war nie,
wie die Koénige, gezwungen, ihren Besitz unter eine Schar von
Erben aufzuteilen .. .» (Lasko). Hatte man jedoch erst etwas,
verteidigte man es mit allen Mitteln.?¢

Wenig spielt in den Konzilsdekreten der Merowingerzeit eine
groflere Rolle als der Schutz der Kirchengiiter, die man immer
wieder fiir unveriuferlich erklare. Wer sie zuriickbehalt oder sie
sich widerrechtlich beschafft, verfillt der Exkommunikation,
wer sie beschlagnahmt, lebenslinglichem Kirchenbann. Alle
Schenkungen zugunsten der Kirche sind unwiderruflich. Das
Recht der Verjahrung darf niemand zu ihrem Nachteil, wohl aber
sie selbst zu threm Vorteil anwenden. Ja, sie geht gegen legitime
Erben vor, die sich nicht um ihr Erbe bringen lassen wollen. Kurz,
nichts bewachte die Kirche so eifersiichtig wie ihren immer gré-
Ber werdenden Grundbesitz und ihren sonstigen Reichtum.?”

Das 4. Konzil von Orléans (541) erkldrt Schenkungen, schrift-
lich oder durch Handschlag vereinbart, als heilig und unwider-
ruflich, sind sie fiir die Kirche oder ihre Mitglieder bestimmt. Es
148 fiir Kirchengiiter auch nach langdauernder Entfremdung kei-
ne Verjahrung zu. Das Konzil von Tours (567) droht jedem, derim
Biirgerkrieg Kirchengut ohne Riickerstattung raubt oder bescha-
digt, die Exkommunikation, den Kirchenbann an bis zum Tod.
Das Konzil von Micon (581 oder §83) exkommuniziert eine Non-
ne Agnes, die Land an Grofle veriuflerte, um deren Schutz zu
bekommen. Und auch diese Groffen werden exkommuniziert.
Blaudugig schreibt Odette Pontal: «Diese auffallende Sorge um



«. .. EHER MATERIELLE INTERESSEN DER KIRCHE» 261

die Wahrung des kirchlichen Besitzes konnte den Schluf auf eher
materielle Interessen der Kirche des Merowingerreiches nahele-
gen» — wihrend doch diese sich so nur gegen die wolfische Welt
sichert!?®

Und zum stetig wachsenden Kirchenland — eine enorme Ein-
kunftsquelle und, um es zu wiederholen, unverduflerlich —kamen
noch andere finanzielle Vorteile hinzu; Opfergaben etwa, die Er-
hebung von Gebiihren, der Zehnt, den man im s. Jahrhundert als
eine Art Almosen erfand, bis er im spateren 6. Jahrhundert aus
einer moralischen Verpflichtung zu einer rechtlichen wurde mit
entsprechenden Sanktionen gegen Ubertreter. Wer ihn verweiger-
te, wurde exkommuniziert. Ein Schreiben, kurz nach dem Ende
des Konzils von Tours (567) verfafft und vom dortigen Metropo-
liten sowie von dreien seiner Bischofe unterschrieben, fordert von
den Gliubigen die Zahlung des Zehnten nicht nur von Giitern,
sondern auch von Sklaven; wobei hier erstmals in einem mero-
wingischen Text vom Zehnt die Rede ist. Wer aber gegen die
richtige Verwendung des Zehnten verst6f$t, dem droht das Konzil
von Micon die Exkommunikation an. Und 779 wird bei Karl
«dem Groflen» daraus eine obligatorische Steuer!

Giiterschenkungen fielen iibrigens nicht der Gesamtkirche zu,
sondern gewissen Einrichtungen, Di6zesen etwa, Abteien. Und
natiirlich waren auch die den Kléstern zufliefenden Landschen-
kungen «als gutswirtschaftliche Sklavenbetriebe organisiert»
(Angenendr). Allein das Kloster Sankt Gallen verfiigte gegen
Ende der Karolingerzeit tiber fast 2000 Zinsbauern. Schenkungen
an die Kathedrale teilte der Bischof mit seinen Priestern: von
Schenkungen an die Pfarrkirchen erhielt er «nur ein Drittel»; aber
Weinberge oder Lindereien bekam er ganz, ebenfalls alle Skla-
ven.?

Man hat vermutet, daff es im Merowingerreich mehr Sklaven
gab als im 4. Jahrhundert. Die Burgunder etwa gelangten zu ei-
nem groflen Sklavenbestand wohl erst lange nachdem sie Chri-
sten geworden, vor allem durch die Kriegsziige nach Italien,
durch Abtretung romischen Grundbesitzes, durch strafweise Ver-
knechtung im Hausdienst und in der Landwirtschaft. Zwar



262 Die KiRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

verwandte sich die Kirche in gewisser Hinsicht fiir die Sklaven.
Fiir deren Sonntagsruhe zum Beispiel, was pastorale Griinde hat-
te, also (auch) eigensiichtige. Oder indem sie einem Sklaven Asyl
anbot, das er freilich bei blofer Versicherung seines Herrn, ihn
weder zu toten noch zu mifhandeln, wieder verlassen mufte,
notfalls mit Gewalt. Auch schiitzte sie ihn nicht mehr, wenn er
Genugtuung verweigerte oder floh. Und christliche Sklaven eines
Juden konnte der Bischof selbst behalten; nur gegen entsprechen-
de Biirgschaft des Juden mufte er sie retournieren.

Auch am Eigentumsrecht des Herrn riittelte eine Kirche nicht,
die selber Sklaven haufenweise hielt ~ «ein grundlegendes Ele-
ment ihres Eigentums» (Orlandis/Ramos-Lisson). Thre gewalti-
gen Dominen liefen sich nur mit gewaltigen Sklavenscharen
bewirtschaften. Und ein Sklave wurde, zumindest in der Karo-
lingerzeit, in der Regel schon als Sklave geboren. Er galt rechtlich
nicht mehr als eine bewegliche Sache; er konnte verkauft, und
zwar auch von seiner Ehefrau getrennt verkauft werden. Nicht
einmal durch die Priesterweihe wurde ein Sklave frei. Auch durch
die Ehe nicht. Und jedes Sklavenkind blieb Sklave, war auch nur
ein Elternteil versklavt. Auch kam es zu neuer Verknechtung,
neuer Unfreiheit: bei Geldfilscherei, Verrat, Entfihrung oder
Ehebruch. Ja, die sogenannte obnoxiatio ermoglichte die Verskla-
vung eines Armen um Gottes willen, das heif§t natiirlich zugun-
sten der Kirche, der er dann gehorte. («Um Gottes willen!» —
bedeutet nie etwas Gutes!) Hatte sie selbst aber Sklaven befreit
und losgekauft, wurden ihr diese tributpflichtig. Noch die eige-
nen Sklaven des Bischofs muflten, lief er sie frei, im Kirchendienst
bleiben. Oder er hatte aus seinem Privatvermégen der Kirche so
viel zu iberlassen, daff diese Zuwendung den durch die Freilas-
sung entstandenen Verlust mehrfach aufwog. Abte durften dem
Kloster geschenkte Sklaven liberhaupt nicht befreien, hielten es
doch die Konzilsvater von Epaon (517) fiir ungerecht, da Mon-
che die tagliche Feldarbeit leisteten, wihrend die Sklaven der
Faulheit fronten.®®

Verdienstvollerweise erinnert der Historiker Bosl einmal dar-
an, «alle» daran, «daf§ die Geschichte der Unterschichten und der



«... EHER MATERIELLE INTERESSEN DER KIRCHE» 263

Unfreiheit bzw. Leibeigenschaft fiir iber 98% unserer Menschen
ihre eigene Geschichte und die ihrer Familie ist», da «fast 99%
aller heutigen Deutschen und Europder von Leibeigenen abstam-
men».3*

Das vielzitierte, durch Gregor tiberlieferte Wort Chilperichs 1.
veranschaulicht ubertrieben, doch drastisch die Situation: «Seht,
arm ist geworden unser Schatz, seht, unser Reichtum ist der Kir-
che zugefallen (ecce divitiae nostrae ad ecclesias sunt translatae).
Nur noch die Bischofe allein herrschen; mit unserer Macht ist es
vorbei.» Begreiflich, daf der Konig, wie Gregor weiter mitteilt,
Testamente zugunsten der Kirche immer wieder vernichtet, daff
er die Bischofe des Herrn unaufhérlich geldstert, iiber nichts im
kleinen Kreis lieber gespottet habe. Begreiflich auch, daf§ Bischof
Gregor den Konig «Nero nostri temporis et Herodis» nennt (aber
weder Nero noch gar Herodes waren die Scheusale, wozu die
Kirche sie machte!). Begreiflich, daff Gregor den Kénig einen
Saufer schimpft und schreibt, «sein Gott war der Bauch». Doch
gerade dieser, von unserem Heiligen so heruntergerissene Herr-
scher verfaf8te nicht nur diverse Schriften, versuchte nicht nur, als
Bewunderer der rémischen Kultur, dem lateinischen Alphabet
neue Buchstaben einzufiigen, sondern hatte auch eine Vorliebe fiir
theologische Fragen.*

Das hatte die Mehrzahl des damaligen (und nicht nur dama-
ligen) Klerus ganz gewif$ nicht. Auch kein Interesse fiir sonstige
gelehrte oder geistige Probleme. Die Wissenschaft, erklart Bischof
Gregor gleich zu Beginn seiner «Friankischen Geschichte», sei in
Gallien «ginzlich in Verfall geraten», «bei uns untergegangen».
Sieht doch auch ein Schreiben des Papstes Agatho samt Synodalen
Anno 680 an den Kaiser von Byzanz keinen Bischof auf der Hohe
weltlicher Wissenschaft stehen. Vielmehr lebten sie unter fortge-
setzten Kampfen, und das einstige Kirchenvermogen sei ver-
schwunden. Schon einige Jahrzehnte friiher fand in Gallien der
Monch Jonas von Bobbio nicht nur durch duflere Feinde der
Kirche, sondern auch «durch Nachlissigkeit der Bischéfe, die
Kraft der Religion beinahe vernichtet».??



264 Die KiRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

«. .. EIN TIEFES NIVEAU»,
«. .. EIN BARBARISCHES NIVEAU»

So urteilen zwei moderne Gelehrte — Karl Baus und Josef Flek-
kenstein — iiber den katholischen Klerus und die Katholische
Kirche der Merowingerzeit. Denn der Durchschnitt der Bischofe
war um nichts besser als der Adel. Und gerade vom Episkopat aus
verbreiteten sich Gewalt und Korruption durch die ganze Geist-
. lichkeit. Es herrschte in dieser Kirche «ein barbarisches Niveau»
(Fleckenstein).3*

Die Bischéfe, die ja lingst nicht mehr aus der Mitte der Ge-
meinde kamen — Chlotar I1. (§84—629) setzte als Norm ihre Wahl
aus den Kreisen des Hofadels durch —, unterdriickten mit der
ibrigen Herrenkaste gemeinsam das Volk. Sie herrschten manch-
mal als wahre Despoten in ihrem Umkreis. Sie hurten und soffen
kaum weniger als die Laien. Sie erzihlten sich an der Konigstafel
ihre Meineide und Ehebriiche — Bischof Bertram von Bordeaux
stand sogar in Verdacht, es mit Konigin Fredegunde getrieben zu
haben. Oft bestimmten sie selber ihre Nachfolger. Entsprechende
Regelungen, Absprachen berichten Quellen immer wieder. Gern
vererbten sie die Bistiimer ihren Neffen. Ganze Dibzesen gingen
unter Karl Martell von Bischofsvitern auf Bischofssohne tiber:
Trier von Liutwin auf Sohn Milo; Mainz von Gerold aunf Sohn
Gewilib; Liittich von Hubert, spiter sogar als Heiliger verehrt,
auf seinen Sohn Floribert. Andere erwarben die Bischofssitze
durch Urkundenfilschung oder gegen Geldzahlung, wie Bischof
Eusebius von Paris, ein syrischer Kaufmann, der so den Bruder
seines Vorgangers ausstach, Bischof Ragnemond von Paris. Und
nach dem Tod des Cautinus zu Avern (Clermont), schreibt Gregor
von Tours, «machten sehr viele groffe Anstrengungen, um das
Bistum zu erlangen, indem sie viel Geld ausgaben und noch mehr
versprachen». Auch am Hof arbeiteten manche mit Bestechung,
wie Bischof Aegidius von Reims. Haufig bei Wahlen waren Par-
teikimpfe, auch Gewaltakte. Ja, es kam vor, daff eine Stadt zwei
Bischdfe zugleich hatte. So teilten sich in Digne Bischof Agapius
und Bischof Bobo das Kirchengut, ehe eine Synode beide absetzte.



«...EIN TIEFES NIVEAU», «. .. EIN BARBARISCHES NIVEAU» 265§

Analoges geschah in Kléstern, die iiberdies im urbanen Bereich
seit dem 5. Jahrhundert wichtige Stiitzpunkte bischoflicher Stadt-
herrschaft sind, seit dem 6. Jahrhundert sich stark vermehten, seit
dem 7. zu den grofSten Grundherren des Landes gehoren, oft
reicher als die bischoflichen Kathedralen. Im ausgehenden 7.
Jahrhundert, als es im ganzen Reich weit iiber vierhundert Klo-
ster gibt, besitzen sie und die Kirchen ein Drittel Galliens! Doch
verlieRen Bischofe und Abte auch ihre Posten und kehrten ins
«weltliche» Leben zuriick. Andere blieben und lebten als Kleriker
oder Monche wie irgendwelche Laien. Wieder andere muflten
ihre Mitbriider fliechen, wie Bischof Theodor von Chur, der we-
gen Differenzen mit seinem Mailinder Metropoliten 599 bei
Bischof Syagrius von Autun Zuflucht sucht.?

Nicht selten steckten die Pralaten aber auch mit ihren eigenen
Priestern fast in einer Art Dauerkrieg, befehdeten so mancher
Bischof und sein Archidiakon sich auf Leben und Tod. Hafiten die
Oberhirten doch aus nichtigsten Griinden oft iiber jedes Mafl und
derart hiufig, «daf es fast als ein Naturgesetz angesehen wurde,
daf8 jeder Bischof der geborene Feind und Verfolger scines Klerus
sei» (Riickert).

Die Priester konspirierten und intrigierten deshalb gegen ihre
Vorgesetzten. Sie widersetzten sich offen, verbanden sich auch
immer wieder zu Gilden, zu Verschworungen, Eidgenossenschaf-
ten und riefen sogar die Hilfe der Laien an.

Es geschah, daB ein einzelner Geistlicher oder eine ganze Meu-
te einen Bischof in seinem Haus uberfiel, einsperrte, vertrieb. Es
kam zu Mordversuchen und Morden, auch zu Aufstinden in
Klostern. In Rebais mufite Abt Filibert sein monasterium verlas-
sen. In Der wurde Abt Berchar von einem Monch umgebracht.
Der Bischof Aprunculus von Langres konnte nur durch Flucht bei
Nacht iiber die Stadtmauer einem Totschlag entgehn. Den Bischof
Waracharius vergifteten seine Kleriker.

In Lisieux konspirierten der Erzdiakon und ein Priester gegen
Bischof Aetherius, doch mifflang das Mordkomplott ebenso wie
ein Schmierenstiick, durch das sie ihn zu diffamieren suchten.

Angefiihrt von dem Geistlichen Proculus und dem Abt Ana-



266 Die KiIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

stasius sowie dem Statthalter der Provence, attackierte der Klerus
von Marseille den dortigen Bischof Theodorus. Man verhohnte,
miffhandelte ihn. Wiederholt erbrachen die Priester alle Kirchen-
gebdude, pliinderten die Vorratskammern und schleppten einen
Teil der Kirchenschitze fort. Doch was selbst durch kénigliche
Hand noch Béses dem Prilaten passierte — «es blieb die Rache
Gottes nicht aus, der immer seine Diener dem Rachen riuberi-
scher Hunde zu entreiflen pflegt». Oder wie Bischof Gregor nach
einem anderen Skandalfall schreibt: «Denn Gott richt seine Die-
ner, die auf ihn hoffen.»

Die Rache, das liebste Kind der Religion der Liebe.

Den Erzbischof Praetextatus von Rouen stach, sinnigerweise
am Ostersonntag §86 wihrend der Messe am Hochaltar seiner
Dombkirche, ein Sklave der Fredegunde ab. Keiner der vielen
Geistlichen, die um ihn waren, kam ihm zu Hilfe. Als fromme
Beterin weidete sich die Konigin selber am Anblick des Sterben-
den. Sie hatte dafiir 100 Goldgulden gezahlt; weitere 50 der
Bischof Melantius, ebensoviel der Archidiakon von Rouen - kein
singulirer Vorgang mehr. Spiter wurde der Mérder von Frede-
gunde ausgeliefert und durch den Neffen des Erzbischofs ermor-
det, wihrend Fredegunde straflos blieb: Die Kleinen hingt
man . . . .

Immer wieder auch kam es zum Streit zwischen Klerus und
Adel.

So lieferten sich die Diener des Bischofs Priscus von Lyon und
des Herzogs Leudegisel blutige Kimpfe. In Javols wiiteten die
comites gegen die Geistlichkeit und den Bischof Parthenius, dem
Graf Palladius auch die «abscheuliche Unzucht» mit seinen «Ge-
liebten» vorwarf. Syagrius, Sohn des Bischofs Desideratus von
Verdun, iiberfiel samt Haudegen seinen Gegner Sirivald in dessen
Schlafkammer und machte ihm den Garaus. In Angouléme kam
es zu Auseinandersetzungen zwischen dem Ortsbischof Herakli-
us und dem Grafen Nanthin. Als Neffe des ermordeten Bischofs
Marachar von Angouléme erhob Nanthin Anspriiche auf Kir-
chenvermdgen, wobei mehrere Laien und ein Priester getoter,
Haiuser gepliindert und zerstdrt worden sind. Der Abt Germanus



«. .. EIN TIEFES NIVEAU», «, .. EIN BARBARISCHES Niveaw» 267

des Klosters Munstergranfelden, Elsaf, fiel im spaten 7. Jahrhun-
dert gegen die Kriegsknechte des Herzogs Eticho (Vater der hl.
QOdilia) und wurde sogar Heiliger.>”

Uberfille auf Kleriker waren schon damals haufig, nicht zuletzt
weil man ihre (meist mitgefihrten) kostbaren Gewinder und Kir-
chengerite begehrte. Und oft wurden «Missionsmonche» bei der
Urbarmachung von Klostergrund durch die Selbstjustiz der Bau-
ern oder Jagdhiiter erschlagen — mehr hierbei bezeichnenderweise
als bei der «Evangelisation».

Auch das Asylrecht wurde fortgesetzt miffachtet, noch in den
Kirchen gemordet, waren sie doch besonders geeignet zur bewaff-
neten Pirsch etwa auf schlachtreife Fiirsten. Allein Kénig Gunt-
ram hitte dreimal beim Kirchgang liquidiert werden sollen. Und
natiirlich focht man auch in den «Gotteshiausern», wie zwei ver-
wandte, bei Chilperich hochangesehene Familien, die einander
erschlugen «bis vor den Altar». «Viele wurden mit dem Schwerte
verwundet, die heilige Kirche mit Blut bespritzt, die Tiiren von
Speeren und Schwertern durchbohrt» (Gregor von Tours).®

Bei der Bischofswahl ging es zu wie nicht selten bei einer in
Rom, geriet man gern «hart aneinander». In Clermont-Ferrand
und Uzés half man mit Bestechungen nach. In Rhodez verschwan-
den aus gleichem Anlaf fast alle «heiligen» Gerite aus der Kirche
und der grofere Teil ihres Vermogens. In Langres erstach man bei
der Bistumsbesetzung den Bruder des hl. Gregor, den Diakon
Petrus, auf offener Strafle, weil Petrus, wie Bischof Felix von
Nantes behauptete, «auf das Bistum begierig seinen Bischof ge-
totet hatte» >

Obwohl die Konzilien das Waffentragen der Geistlichen regel-
miflig verurteilten, blieb dies bei ihnen Brauch. Sie zogen damit
zur Jagd und in die Schlacht — etwas ungleich wohl ihrem Herrn
Jesus. Sie mordeten eigenhindig Menschen, wie die Bischéfe Sa-
lonius und Sagittarius. Um 720 marschierte Bischof Savaricus von
Auxerre hochst streitbar nach Lyon, um fiir sich Burgund zu
erobern, fiel aber angeblich durch einen «Blitzstrahl» vom Him-
mel. Wiederholt liefen sich Geistliche auch als Killer dingen, um
Konig Childebert oder Brunichild zu beseitigen. Aetherius, Bi-



268 D1k KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

schof von Lisieux, sollte auf Betreiben seines Archidiakons durch
einen Priester mit der Axt erschlagen werden.*

Uber den oder die Morder eines seiner Vorginger schweigt
Gregor. Durch einen vergifteten Trunk, den er 529 genoR, «als
gerade die hochheilige Nacht der Geburt des Herrn dem Volke
anbrach» (nur dem Volke?), starb auf der Stelle der Bischof Fran-
cilio von Tours, ein von Senatoren abstammender, schwerreicher,
verheirateter, doch kinderloser Prilat. Durch Gift, in einem
Fischkopf gereicht, verblich 576 auch Bischof Marachar von An-
gouléme auf Anstiften seines Nachfolgers, des Bischofs Fronto-
nius. Beteiligt waren auch einige Priester der dortigen Kirche. Und
schon ein Jahr spater ereilte Frontonius «das Gericht Gottes»
{Gregor von Tours).*!

Im Mirz 630 wurde der Bischof Rustikus von Cahors von
Dibzesanen ins Jenseits befordert, ohne daf§ wir von einem Ein-
schreiten der Kirche gegen die Morder héren. Ungesiithnt blieb
auch die Totung des Bischofs Theodard von Maastricht, wahe-
scheinlich 671 oder 672, durch Kirchenriuber, wobei ihn seine
Begleiter in einem Wald bei Speyer preisgaben. Auch Theodards
Nachfolger, Bischof Lambert von Maastricht, endete, wahr-
scheinlich 705, durch Mord, nachdem er selber zwei seiner
Gegner, die Briider Gallus und Riold, hatte erschlagen lassen. Der
Bischof Gaudinus von Soissons, von Biirgern offentlich des Wu-
chers bezichtigt, wurde um 707 in eine Zisterne des Dorfes
Herlinum gestiirzt, in der er erstickte. Nach der Beseitigung des
Bischofs Herchenefreda lie Konig Dagobert 1. die Schuldigen
teils verbannen, versklaven, verstiimmeln oder toten.*

Lassen wir noch einige andere Vertreter dieses Klerus Revue
passieren, der selbst nach dem katholischen Handbuch der Kir-
chengeschichte «allenthalben, vor allem im Frankenreich, auf ein
tiefes Niveau abgesunken war». Nun, da fanden wir ihn doch
schoninder Antike (Il 5. Kap.). Spater freilich sank er weiter . . .43



KLEINE REVUE DER GOTTESMANNER 269

KLEINE REVUE DER GOTTESMANNER

Bischof Chramlin von Embrun hatte sich durch eine gefalschte
Urkunde sein Bistum beschafft. Bischof Agilbert von Paris und
Bischof Reolus von Reims schwuren zur Tauschung des austri-
schen Herzogs Martin ihre Eide auf leere Reliquienkapseln,
worauf dieser, den Prilaten Glauben schenkend, «mit all den
Seinen getotet wurde». Dem Bischof von Riez, Contumeliosus,
warf das Konzil von Marseille (533) «multa turpia et inhonesta»
vor: Ehebruch anscheinend, sogenannte Sittenlosigkeit, auch die
Aneignung geraubter Kirchengiiter, die er seinem Privatbesitz zu-
schlug.

Auch Bischof Badegisel von Le Mans (581—586) gaunerte und
raubte sich ein Vermogen zusammen, selbst bei seinen eigenen
Geschwistern. Prozesse fiihrte er ebenso vortrefflich wie das
Schwert, weidete aber auch die eignen Schifchen mit eiserner
Hand. Natiirlich hatte er eine Frau, natiirlich war sie «noch
schlimmer», trieb sie ihn «durch die abscheulichsten Ratschlige
zu Schandtaten an». Magnatrude, die edle Bischofsgattin, machte
sich ein Plisier daraus, Minnern den Penis mit der Bauchhaut
abzuschneiden und die Schamteile von Frauen mit glithenden
Eisen zu versengen. «Noch viele andere abscheuliche Dinge tat
sie, aber es ist besser, davon zu schweigen», sagt Gregor.*

Die Trunksucht, wie der Chronist bezeugt, grassierte beim Kle-
rus nicht weniger als bei den Laien. Auch der hl. Gildas, der erste
Geschichtsschreiber der Briten, weist darauf hin. Ebenso der hl.
Bonifatius, der einmal Erzbischof Cudberht von Canterbury vor-
hilt, «daff in Euren Sprengeln das Laster der Trunkenheit allzu-
sehr zur Gewohnheit geworden sei». Von manchen Bischéfen,
schreibt Bonifatius, daf sie nicht nur sich selbst betrinken, son-
dern auch «andere durch Darreichung groflerer TrinkgefifSe
zwingen, sich zu berauschen».

Die Bischofe Salonius und Sagittarius durchzechten und durch-
soffen noch die Nichte, «wenn die Geistlichen in der Kirche
schon die Frithmesse lasen». Bischof Eonius von Vannes zele-
brierte zwar etwas Ahnliches einst in Paris, immer eine Messe



270 DiE KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

wert, aber so sternhagelvoll, daf er «unter lautem Schreien und
Schnauben» zu Boden ging und vom Altar getragen werden mufS-
te. Er beduselte sich oft derart, «daff er keinen Schritt tun
konnte». Gunther von Tours, ein ehemaliger Abt, wurde als Bi-
schof durch Alkoholismus «fast blédsinnig». Oberhirte Drocti-
gisil von Soisson war so keusch, daf§ er sich buchstiblich um den
Verstand soff. Der Diakon Theudulf, ein Freund des Bischofs
Audovech von Langres, kam im Suff um.

Cautinus, Erzbischof von Clermont, der, wen immer er konn-
te, um sein Eigentum brachte, auch durch nackee Gewalt, betrank
sich taglich und wurde gewdhnlich von vier Mannern von seinen
Sauforgien geschleppt. Er las weder weltliche noch kirchliche
Biicher, verstand sie angeblich gar nicht, hielt es aber, ihm sehr
vertibelt, mit Juden und steckte tief in Wuchergeschiften. Einen
seiner Kleriker, dessen Geld er begehrte, deponierte er, um ihn
gefiigig zu machen, neben einer schon faulenden Leiche in einer
Gruft. Zuletzt erlag Cautinus — «<am Leidenstage unseres Herrn»
— eben jener Seuche, vor der er dauernd auf der Flucht gewesen.
Etwas spiter, unter Karl Martell, gehorte Bischof Milo von Trier
zu den Saufern.*

Schlimmeren Schlages: die Briider Salonius von Embrun und
Sagittarius von Gap.

Beide einst tugendhafte Zoglinge des hl. Nicetius von Lyon,
seinerseits Grofonkel des hl. Gregor, Neffe und Nachfolger des
hl. Sacerdos. Alles heilig ringsum! Und das edle Prilatengespann
wiitete «mit Raub, Blutvergielen, Mord, Ehebruch und anderen
Verbrechen wie wahnsinnig» (Gregor von Tours). Doch erst als
sie den Kollegen Victor von Trois-Chiteaux in der Dauphiné, just
wihrend seines Geburtstagsbanketts, iiberfielen, verpriigelten,
bestahlen, seine Diener erschlugen, setzte sie eine Synode von
Lyon (567/570) als «véllig schuldig» ab. Doch Kénig Guntram,
der Heilige, billigte ihre Berufung nach Rom — der einzige be-
kannte Fall einer solchen aus dem merowingischen Gallien im
ganzen 6. Jahrhundert. Und der Heilige Vater Johannes IlI. fiihrte
sie wieder in Amter und Wiirden und den Schutz Guntrams zu-
riick. Weiter schlugen sie ihre Di6zesanen «mit Kniippeln bis aufs



REBELLION 1M NONNENKLOSTER 271

Blut» und erlegten in offener Feldschlacht die Leute mit eigener
Hand, bis ihre Einmischung in das Intimleben des frommen Ké-
nigs sie hinter (weit voneinander entfernte) Klostermauern ver-
setzte, die Fiirsprache vermutlich geistlicher Freunde aber auch
wieder heraus. Erneut bestiegen sie ihre Bischofsstiihle, um es
(nach etwas Fasten, Beten, Psalmensingen) nur desto toller zu
treiben mit Schwanz und Schwert. Indes wollte sie ein geistliches
Gericht noch immer nicht depossedieren. Doch der Kénig, einen
Hochverratsverdacht hegend, brachte sie abermals ins Kloster —
und ihr Ausbruch endgiiltig unter die Riuber.*

Ein Kloster war im ganzen Mittelalter haufig kein Ort des
Friedens oder des lebendigen Begrabenseins (wiewohl auch dies,
im schlimmsten Sinne). Und noch kirchenfreundliche Historiker
nennen den Unfrieden dort «eine allgemeine Erscheinung», auch
in «Frauenklostern». Viele Christusbriute schlugen andere,
schlugen Laienschwestern, Laienbriider, Kleriker — wurden frei-
lich auch von diesen geschlagen. Und Bekuttete beiderlei Ge-
schlechts lebten selten sehr asketisch. Am wenigsten vielleicht
jene Nonnen, die christkatholische Kénige zur Vermehrung des
Reiches Gottes mit ihren Konkubinen gezeugt.’

* REBELLION IM NONNENKLOSTER

Im Sainte-Croix zu Poitiers, im Kloster der hl. Radegunde, dieser
zartesten, reinsten Heiligen ihrer Zeit (S. 91), revoltierten Anno
589/590 «vom Teufel verfithrt», wie zehn Bischéfe schriftlich be-
kennen, zwei Prinzessinnen. Chrodechilde, die Tochter Konig
Chariberts, und Basina, die Tochter Kénig Chilperichs (und der
"Audovera), lehnten sich gegen die Abtissin Leubovera auf. Mit
etwa 4o anderen, puellae vermutlich meist vornehmen Standes
und wohl! weniger ins Kloster eingetreten als hineingesteckt, ent-
sprangen sie dem heiligen Haus, und ein harter geistlicher Rest
sozusagen verschanzte sich auf8erhalb von Poitiers in der Kirche
Saint-Hilaire, zusammen mit allerlei Kavalieren: Diebe angeb-



272 Die KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

lich, Giftmischer, Morder. Wochenlang terrorisierte man die
Stadt, stiirmte, pliinderte das Kloster und verdrosch zuriickge-
bliebene Schwestern noch in den Betsilen. Am Grab der hl.
Radegunde, in der Domkirche, auf den Strafen: taglich soll Blut
geflossen sein. Selbst als mehrere Prilaten, der Metropolit Gun-
degisel von Bordeaux sowie seine Suffragane samt Klerikern sich
in die Kirche des hl. Hilarius wagten, das Haus der Groen Frei-
heit, um auf Befehl des Kénigs den Streit zu untersuchen, fiel die
Schar «mit solcher Gewalttatigkeit iiber sie her und schlug die
Bischofe zu Boden, dafi sie sich kaum wieder erheben konnten;
auch die Diakone und die anderen Geistlichen liefen blutbespritzt
und mit zerschlagenen Képfen aus der Kirche». Die Abtissin Leu-
bovera aber wurde im Kloster iiberfallen, von einer Lade mit
(natiirlich «echten») Kreuzpartikeln, woran sie sich geklammert,
weggerissen, durch die Gassen geschleift und in der Kirche des hl.
Hilarius verwahrt.

Kein Wunder (oder vielmehr doch eines), daf in diesem Jahr,
wie der hl. Gregor erzihlt, so viele Zeichen geschahen (eigentlich
freilich wie fast jedes Jahr), gewaltiger Regen, Hagelschlag nie-
derging, die Fliisse iiber die Maflen schwollen, und Baume bliih-
ten im Herbst. «Im November sah man Rosen . . .» Zeichen iiber
Zeichen, oh, die Entartung der Welt. Nur mit Gewalt, mit neu-
erlichem Blutvergiefen konnte der comes Macco, der Graf der
Stadt Poitiers, schliefflich die Rebellen bezwingen. Man geifielte
manche, schnitt ihnen christlich das Haar, die Hinde, einigen
auch Ohren, Nase ab — «und die Ruhe kehrte zuriick» (Gregor).
Die beiden Prinzessinnen aber schickte das Konzil von Metz (590)
zuriick nach Poitiers und hob, auf Intervention Kénig Childe-
berts Il., ihre kurz zuvor, im selben Jahr erst, ausgesprochene
Exkommunikation auf. Basina wanderte wieder ins Heiligkreuz-
kloster, die unversohnliche, eigenwillige Chrodechilde bekam
eine «villa» in (oder bei) der Stadt, ein Geschenk Konig Childe-
berts.

So ging man sonst nicht mit widerspenstigen Nonnen um. Ge-
rade in Kldstern hagelte es, oft schon fiir lacherliche «Vergehen»,
drakonische Strafen. Doch waren (und sind) Bischofe in aller



REBELLION IM NONNENKLOSTER 273

Regel ein feiges Pack. Sie machten hier, formuliert Georg Schei-
belreiter (vornehmer), «keine gute Figur». Und so kamen die
Gottgeweihten aus dem Konigshaus, trotz ihrer «maiora crimi-
na», auffallend glimpflich davon. Ja, wir horen von keinerlei
Strafe oder auch nur Buffe. Um so merkwiirdiger, als der Non-
nenaufstand von Poitiers eine blutige Geschichte war, das der
Abtissin Unterstellte aber teils grundlos, teils eher geringfiigig
erscheint — «causae leviores»; wenn man etwa davon absieht, daf§
Mainner das Nonnenbad benutzt, gelegentlich Schmausereien ge-
feiert haben (die allerdings gar keine waren, da nur «geweihtes
Brot» gegessen wurde und iiberdies von «christlich gesinnten,
glaubigen Personen»), absieht auch davon, daff mehrere Nonnen,
doch nur infolge der «Wirren», schwanger geworden. Oder dafl
die Nichte der Abtissin im Kloster wohnte, ohne Klosterfrau zu
sein.*®

Wundert man sich? Die Regel des hl. Caesarius, Bischof von
Arles und Griinder eines Frauenklosters, gestattete es, bereits
sechsjahrige Midchen zu heiligen Jungfrauen, «Gottgeweihten»
zu machen. Und die Regel des hl. Benedikt sorgte dafiir, im selben
Alter Knaben fiir immer hinter Klostermauern zu vergraben, um
den Monchsnachwuchs zu decken.*

Alles haben die Herrschenden unterdriickt und ausgesogen.
Am meisten verachtet aber wurden vermutlich die Juden; zumal
vom christlichen Klerus verachtet, der ja mit der ihn kennzeich-
nenden Demut den Rangunterschied noch von Christen, von
Klerikern und «Laien», zum Gegenstand von Konzilien machte.
So dekretiert Macon (585) den steten Vorrang des Priesters vor
dem Laien, der ihn nicht nur griffen, sondern auch vom Pferd
steigen mufte, ging jener zu Fuf$.*

Und nun gar die Juden!



274 Die KIRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

«. .. UND BEGABEN SICH NACH MARSEILLE» ODER
OHNE JUDE BLEIBT DER CHRIST GESUND

Die christliche Judenfeindschaft geht vom Neuen Testament aus,
besonders von Paulus und dem sogenannten Johannesevangeli-
um. Und die meisten, die prominentesten alten Kirchenviter und
-lehrer haben diese Feindschaft dann weitergetragen und oft
enorm verschirft (I 2. Kapitel, I 438 ff., 51z ff., Il 48 ff., 271 ff.,
391 ff. u. a.).

Nach vielen katholischen Vorgingern schleuderte auch Kir-
chenlehrer Isidor von Sevilla eine Schrift «Contra Judaeos». Und
auch der hl. Julian, Erzbischof von Toledo, selbst jiidischer Ab-
stammung, schrieb 686 ein christliches Opus mit antijiidischer
Tendenz. Wie denn das 12. Konzil von Toledo (681) nicht weniger
als 28 judenfeindliche Gesetze dekretiert, das 16. Konzil (693) sie
bestatigt und die Juden vor allem wirtschaftlich schadigt. Das 17.
Konzil von Toledo (694) aber erklirt alle Juden wegen staats-
feindlicher Umtriebe und Beleidigung des Kreuzes Christi zu
Sklaven; ihre Vermogen werden konfisziert und ihre Kinder ihnen
vom siebten Jahr an fortgenommen.

Die Kirche im Merowingerreich verbot jede Verbindung zwi-
schen ihrem Anhang und den Juden, die vor allem in den
gallischen Handelsstidten saflen. Katholiken durften Juden nicht
heiraten, nicht einmal mit diesen essen. Kein Jude durfte sich im
Beisein eines Priesters setzen, ohne dessen Erlaubnis. Schwere
Strafen drohten Juden, die christliche Sklaven zu bekehren such-
ten. lhre Freilassung gar, wenn sie iibertraten, wurde fiir ungiiltig
erklért. Und seit dem Konzil von Micon (581 oder §83) gestattete
man Juden uiberhaupt keine christlichen Sklaven mehr.s

Die Konzilien im Merowingerreich verboten im 6. Jahrhundert
Juden alle 6ffentlichen Amter; auch militirische. Im 7. Jahrhun-
dert konnten sie beamtet bleiben, falls sie zu Kreuze krochen, das
heift sich taufen lieBen. Ergo: nur religiose Griinde oder das, was
man so nennt, waren maflgebend.*?

Die dauernde Judenfeindschaft der Catholica zeitigte natiirlich
Friichte.



«,. . UND BEGABEN SICH NACH MARSEILLE» 27§

So arbeitete beispielsweise der hl. Avitus von Vienne (S. 58,
63 ff.), noch im 20. Jahrhundert im «Lexikon fiir Theologie und
Kirche» als «Sdule der Kirche im Burgunderreiche» gerithmt,
nicht nur «unermiidlich an der Ausrottung der Hiresie», sondern
auch, was da freilich nicht steht, an der des Judentums. Denn
«sehr haufig», berichtet der hl. Gregor von Tours, ermahnte Avi-
tus die bosen Juden, sich zu bekehren. Und einmal war es dann
soweit, just wihrend einer Prozession, «an dem heiligen Tage, da
der Herr nach der Menschheit Erlésung glorreich zum Himmel
auffuhr, stiirzte sich plotzlich, als der Bischof unter Chorgesang
von der Hauptkirche zu der Kirche zog, die ganze Menge derer,
die ihm folgte, liber die Judenschule und zerstorte sie von Grund
aus, so dafl ihre Stitte der Erde gleich gemacht wurde».

Ein Terrorakt? O nein. Schon anderntags schickte der tiberaus
tolerante Heilige den Juden die Botschaft: «Mit Gewalt will ich
euch nicht zwingen, den Sohn Gottes zu bekennen.» Nein, er,
«zum Hirten gesetzt iiber die Schafe des Herrn», miisse nur, wie
dieser, auch jene anderen «Schafe, die nicht aus seinem Stalle
seien, die miisse er herbeifiihren, auf daff Ein Hirt und Eine Herde
werde. Wenn ihr deshalb glauben wollt wie ich» — darum geht es
in ihrer ganzen unseligen Geschichte: alles soll glauben wie sie
oder zum Teufel fahren! ~, «so sollt ihr Eine Herde sein und ich
euer Hirte, wenn aber nicht, so verlaflt diesen Ort.» Wahrlich eine
klare, eine groflartige, eine durch und durch christkatholische
Botschaft. Und so wollten denn die einen glauben und sich auf
diese «milde» Weise bekehren lassen. Die anderen aber, «welche
die Taufe verschmaiht hatten, zogen aus von der Stadt und bega-
ben sich nach Marseille».

So einfach — und begaben sich nach Marseille . . . Was im ib-
rigen Gregor nur erzihlt, «weil unser Gott nimmer miide wird,
seine Priester zu verklaren. . .»*

Auch der hl. Gregor ist — natiirlich! — ganz antijiidisch orien-
tiert, was oft bei ihm durchschlagt, etwa wenn er den «Zorn», die
«Bosheit» der Juden brandmarkt, ihren «Sinn, der sich geweidet
hatte am Blut der Propheten», der erst recht danach gierte, «un-
gerecht den Gerechten» zu téten. Selbst der hl. Martin, der doch



276 Die KiRCHE IN DER MEROWINGERZEIT

Wunder tiber Wunder tut, ist ohnmaichtig, wird ein Judenarzt
hinzugezogen, wie bei dem erblindeten, dann wunderbar wieder
sehenden und schlieBlich wieder wunderbar erblindeten Leunast,
Erzdiakon von Bourges. «Denn er wire gesund geblieben, wenn
er nicht nach Gottes Wundertat noch den Juden gerufen hitte.»*

Der fromme Koénig Guntram, der die Juden «schlecht und treu-
los» schimpft und «immerdar arglistigen Herzens», der sich
weigert, die erst kiirzlich von Christen zerstorte Synagoge wieder
aufbauen zu lassen, hat Bischof Gregors ganzen Beifall. «O du
herrlicher und du hochweiser Konig!»*$



10. KAPITEL

DIE HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

«. .. mit der Hilfe Christi, des Konigs der Konige und des
Herrn der Herrn . . .» Fredegarii Continuationes*

«Bald drangen die Franken mit Schiffen und Wurfspeeren
auf sie ein, durchbohrten sie in den Fluten und téteten sie.
So triumphierten schliefflich die Franken iiber die Feinde und
eroberten viel Kriegsbeute; als sie viele Gefangene gemacht
hatten, verwiisteten die Franken mit ihrem siegreichen Feld-
herrn das Gotenland. Die hochberiihmten Stidte Nimes,
Agde und Béziers lief er samt ihren Haus- und Stadtmauern
bis zum Boden niederreiflen, legte Feuer und steckte sie in
Brand; er zerstorte auch die Vorstidte und Befestigungen
dieses Gebietes. Als er, der bei allen Entscheidungen von
Christus geleitet wurde, in dem allein das Heil des Sieges
liegt, das Heer seiner Feinde besiegt hatte, kehrte er wohlbe-
halten in sein Gebiet zuriick . . .» Fredegarii Continuationes?

«Das Handwerk der Karolinger war der Krieg. Nichts anderes
hatten sie gelernt, fiir nichts anderes waren sic erzogen, durch
nichts anderes konnten sie sich beweisen.» Wolfgang Braunfels®






Im Laufe des 7. Jahrhunderts wurden die drei Reichsteile Au-
strien, Neustrien, Burgund zunehmend selbstindig. Ein Zeichen
fiir diese Entwicklung ist auch das Auftreten der drei fiir das 7.
und 8. Jahrhundert charakteristischen Lindernamen. Jedes Teil-
reich hatte eigene Gesetze, und der Adel zwang den Konig, keine
hoheren Beamten aus anderen Reichsteilen zu ernennen.*

Zeitweise schien sogar deren Auflésung in Adelsanarchien
nahe. Keiner der vielen Herrscher erreichte das reife Mannesalter.
Doch in den morderischen Auseinandersetzungen zwischen den
Teilreichen, den Hausmeiern, dem Adel schob sich das austrische
Majordomat immer mehr an die Spitze. Und wihrend das Haus-
meieramt weder in Neustrien noch in Burgund erblich wurde,
setzte sich die Tendenz dazu im Osten allmihlich durch.

BLUTIGER AUFTAKT UNTER BISCHOF KUNIBERT, PIPPIN
DES ALTEREN SOHN GRIMOALD UND DEM HL. SIGIBERT

In Austrien hatte seit 622 Hausmeier Pippin das Heft in der Hand.
Als freilich Dagobert 1. Alleinherrscher geworden und 631 von
Metz nach Paris iibergesiedelt war, wurde der Hausmeier in Metz
entmachtet, zum Erzieher des Konigssohnes degradiert und der
dreijahrige Sigibert I11., Heiliger der katholischen Kirche, als Ké-
nig von Austrien eingesetzt. Der eigentliche Regent aber, neben
dem Herzog Ansegisel — dem Sohn des hl. Arnulf, Bischofs von
Metz —, war bereits Bischof Kunibert von Kéln (623-663). Als
Archidiakon der Trierer Kirche «durch den HI. Geist, die Synode



280 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

und den Befehl des Konigs» natiirlich wider seinen Willen Bischof
geworden, spielte Kunibert, wie so viele seinesgleichen ein «po-
litical saint» (Wallace-Hadrill), im spiten Merowingerreich eine
grofle Rolle. Er fithrte Krieg mit den Wenden. Er bekam von
Dagobert das eroberte Castell Trajectum (Utrecht) zu eigen, mit
der Auflage, von hier aus die Friesen zu bekehren. Und als Da-
gobert 639 stirbt, fordert Bischof Kunibert den Aufstieg der
Karolinger.

Unter Sigibert 11I. nimlich wird Pippin sofort wieder austri-
scher Hausmeier. Und Bischof Kunibert, zwischen Trier und Metz
aufgewachsen, wo Pippins Giiter liegen, und daher seit frithen
Tagen mit ihm bekannt, schlieft mit ihm einen «ewigen Freund-
schaftsbund». Auch sichern sich beide, da sie alle «leudes»
geschickt und «mit Siifle» behandeln, deren dauernde Ergeben-
heit. Beide partizipieren an der Teilung des Kénigsschatzes. Beide
regieren zusammen. Und nach Pippins Tod (640} steigt sein Sohn
Grimoald I. (der Altere) als Protegé Bischof Kuniberts und ge-
stiitzt auf seine grofle materielle und noch grofere politische
Macht, in Austrien zum Hausmeier auf. Dabei versucht er als
deren erster die Merowingerdynastie zugunsten des eigenen Ge-
schlechts zu entthronen, womit allmahlich die Erblichkeit des
Majordomats entsteht; allerdings nur im Ostreich, wo man den
Hausmeier im 7. Jahrhundert auch schon «Frankenfiirst» nennt,
«Unterkonig».*

Freilich war der Machtiibergang vom Vater auf den Sohn nicht
ganz unblutig verlaufen. Rivalisierten damals doch vor allem
zwei Gruppen.

An der Spitze der Pippiniden stand Pippins Sohn Grimoald,
verbunden, neben anderen, mit Bischof Kunibert, mit den Sohnen
Arnulfs von Metz, dem Herzog Bobo von der Auvergne, dem
Alemannenherzog Leuthari. Die andere Gruppe fiihrte ein gewis-
ser Otto an, dessen Vater, der domesticus Uro, noch Dagobert I.
zum Erzieher seines Sohnes Sigibert Ill. gemacht hatte. Otto,
Vormund des minderjihrigen Konigs, beanspruchte gegen Pip-
pins Sohn Grimoald die Nachfolge im Hausmeieramt. Zu Otto
standen der Thiiringerherzog Radulf und der Agilolfinger Fara.



BLUTIGER AUFTAKT UNTER BiscHOF KUNIBERT 281

Sein Vater Chrodoald war bei Dagobert, «auf Anstiften» des hl.
Bischofs Arnulf von Metz und Pippins, in Ungnade gefallen und
625 auf koniglichen Befehl in Trier ermordet worden. Um den
Vater zu rachen, schloff Fara sich dem Thiiringerherzog Radulf
an. Von Dagoberts hl. Sohn Sigibert (spater als «Wetterherr» ver-
ehrt, Reliquien in Nancy, Fest: 1. Februar) um 640 in einer
«wilden Schlacht» vermutlich zwischen Mainz und Vogelsberg
geschlagen, wobei Fara umkam, konnte der verfolgte Radulf den-
noch in Thiiringen an der Unstrut den Sieg fiir sich buchen. «Man
sagt, es seien dort viele Tausende Manner durch das Schwert
gefallen» (Fredegar). Otto freilich wurde auf Betreiben Grimo-
alds, Bischof Kuniberts engem Freund (in amiciciam constrin-
gens), 642 oder 643 von dem Alemannenherzog Leuthari ermor-
det. Jetzt stand Grimoalds Hausmeieramt nichts mehr im Weg;
etwa 14 Jahre lang beherrschte er Austrien.

Konig Sigibert, zunichst kinderlos und unter Grimoalds Ku-
ratel, muf8te nun dessen Sohn adoptieren, der den merowingi-
schen Koénigsnamen Childebert (lI1.) erhielt, eine in tiefes Dunkel
gehiillte Regierungszeit, etwa zwischen 660 und 662. Doch bekam
Sigibert selbst noch einen Sohn, Dagobert I1. Und als der hl. Konig
(der sich dem gleichfalls hl. Papst Martin 1. bei der Bekimpfung
des Monotheletismus [S. 337 ff.] verweigerte, auch den Bischéfen
Synoden ohne kénigliche Genehmigung verbot) im Januar 656
tédlich erkrankte, trafen sich Grimoald und Bischof Dido von
- Poitiers im pippinischen Familienkloster Nivelles und stellten die
Weichen fiir den Todesfall.¢

Konig Sigibert,am 1. Februar 656 mit27 Jahrenbereitssterbend,
hatte zwar sein unmiindiges Kind der Obhut Grimoalds anver-
traut. Doch der ehrgeizige Majordomus iiber Austrien unternahm
nun seinen sogenannten Staatsstreich, den ersten Versuch, die
Pippiniden auf den frinkischen Konigsthron zu bringen. Durch
Bischof Dido lief er den noch unmiindigen Merowingerprinzen
Dagobert 1. zum Monch scheren, um seinem eigenen Sohn Chil-
debert (111.) die Krone zu sichern. Absprachegemif§ nahm Bischof
Dido den rechtmifigen Thronfolger Dagobert zunichst zu sich
nach Poitiers und steckte thn 660/661 in ein Kloster nachIrland, um



282 D1 HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

“ihn fiir immer zu beseitigen. Freilich millang dies sowohl durch
madchtige austrische Oppositionelle wie vor allem durch den Wi-
derstand der neustrischen Franken, die ihren eigenen, noch immer
unmiindigen Konig Chlotar IIl. zum Gesamtherrscher machen,
wollten. So wurde Grimoald in eine Falle gelockt, der neustrischen
Dynastie ausgeliefert und in Paris gefangengesetzt. Dort endete er
um 662 wegen Dagoberts 1I. Exilierung auf dem Schafott. Auch
sein Sohn Childebertus adoptivus fiel vermutlich mit ihm, starb
jedenfalls. Statt seiner wurde Childerich 1. (662~675), ein jiingerer
Bruder Chlotars I11., Konigin Balthildes jiingster, erst sieben Jahre
alter Sohn, in Austrien Kénig.

Schon nach drei Generationen war 662 der Mannesstamm der
Pippiniden erloschen. Einen Kénig und zwei Hausmeier hatten
sie hervorgebracht. Jetzt lebten nur noch zwei Schwestern Gri-
moalds, die Abtissin Gertrud von Nivelles und Begga, seit etwa
635 mit Ansegisel verheiratet, dem zweiten Sohn des hl. Arnulf
von Metz. Das pippinidische Erbe zwischen Kohlenwald und
Maas ging auf die mosellindischen Arnulfinger iiber, deren Giiter
um Metz, Verdun, Tongern, vielleicht auch um Trier lagen. Der
Sohn Ansegisels und Beggas, nach seinem Groflvater miitter-
licherseits Pippin genannt (Pippin II., der Mittlere), und seine
Nachkommen verfiigten damit tiber den gewaltigen Besitz von
Arnulfingern und Pippiniden, ihre Hausgiiter im Maas- und Mo-
selraum — ein geschichtemachendes Herrschaftspotential.”

... UND VIEL FROMMES

Das politische Geschehen dieser Jahre ist reichlich nebulos. Zihlt
doch die zweite Halfte des 7. Jahrhunderts zu den «dunkelsten
Epochen» der mittelalterlichen Geschichte. Denn einmal schwei-
gen mit dem Ende der Fredegarchronik 643 die zeitgenossischen
Quellen fast ganz. Sodann werden die fast durchweg minderjih-
rigen merowingischen Kinderkdnige immer mehr zum Spielball
grofSer Reichsparteien, nicht zuletzt der Arnulfinger-Pippiniden.



... UND VIEL FROMMES 283

Deutlicher tritt die Kirchenpolitik Grimoalds und seines Krei-
ses hervor. Der nachmals Gekopfte hatte enge Kontakte mit den
religios fiithrenden Figuren der Zeit. Er war mit den Bischofen
Desiderius von Cahors und Dido von Poitiers befreundet. Er lief
um 646/648 Konig Sigibert in den nordostlichen Ausliaufern der
Ardennen die Kloster Stablo (Stavelot) und Malmédy in den Di-
ozesen Maastricht und Kéln stiften, wofiir Sigibert ein Waldge-
biet von zwolf Meilen zur Verfugung stellte.

Grimoalds Mutter, die hl. Iduberga (Itta), ist die Stifterin einer
pippinischen Hausabtei, des Frauenklosters zu Nivelles, des alte-
sten in den Niederlanden. Und beide griindeten 651 auch die
Abtei Fosses westlich von Namur fiir jene irischen Monche, die
Hausmeier Erchinoald samt ihrem Abt Foillan aus Neustrobur-
gund ausgewiesen. EinTeil von ihnen vergroferte das «Familien»-
und «Mutterkloster» Nivelles — «eine Statte der Zucht inmitten
eines zuchtlosen Volkes» (Hiimmeler), machte es also zu einem
der seit der christlichen Antike beruichtigten Doppelkloster.

Erste Abtissin wurde die Tochter der hl. Iduberga, die gleich-
falls hl. Gertrud (= sehr hold) von Nivelles, Grimoalds junge
Schwester. Nur «Magd und Braut Jesu Christi» wollte sie sein,
ganz allein «ihre Jungfriulichkeit dem himmlischen Konig» wei-
hen (Himmeler); eine Gottesbraut aber mit engen Beziehungen
auch zu den irischen Ménchen, zumal zum ebenfalls hl. Abt Fo-
illan. Dieser, der bald nach seiner Vertreibung bei der hl. Iduber-
ga, der hl. Gertrud, Aufnahme fand und «weiterhin Kontakt mit
dem Mutterklosters» hielt (van Uytfanghe), wurde um 655, von
Nivelles heimkehrend, im Forst von Seneffe erschlagen und in den
Abzugsgraben eines Schweinestalls geworfen. In grofler Prozes-
sion freilich gelangte er nach Nivelles zuriick, worauf der Kult des
«Mirtyrers» von Wallonien bis ins Rheinland expandierte.®

Die hl. Gertrud aber, die schon als Zwolfjahrige ewige Keusch-
heit gelobt, war durch ihre «Askese ausgezehrt». Bereits mit
dreilig Jahren trat sie zuriick, iibertrug das aufreibende Abtis-
sinnen-Amt Grimoalds einziger Tochter Wulfetrude, ihrer Nich-
te, auf daff alles in der Familie bliebe. Nur noch drei Jahre lebte sie
dann «in Gebet und Bufle» (van Uytfanghe). Und folgte wihrend



284 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

der hl. Messe dem hl. Martyrer Foillan ins Paradies — indes auf
Erden ihr Kult sich rasch von Brabant iiber Deutschland bis nach
Polen ausdehnte, ja, eine der meistverbreiteten mittelalterlichen
Heiligengemeinschaften wurde.

Sinnigerweise avancierte Gertrud zunichst zur Patronin der
Reisenden (sie «trinken beim Abschied die «Gertrudenminnes»),
dann aber auch zur Schutzheiligen fiir einen guten Tod («Sankt
Gertrud moge dir Herberge bereiten!»). Und vom 15. Jahrhundert
an nahm ihre Anrufung gegen Ratten und Mause zu. In der lko-
nographie erscheint sie im Nonnen- oder Fiirstengewand mit
Krone, Fiirstenhut, doch auch mit iiberall an ihr oder auf dem
Abtissinnenstab hinaufkletternden oder auf ihrem Bauch sitzen-
den Maiusen: Symbol des Unreinen, Bosen! Mause waren es, die
sie «beim andachtigen Spinnen stérten».’

Nun, fabul6ses Rankenwerk, klerikale Propaganda. Tatsache
aber ist, daf§ das pippinische Familienkloster, gleich so vielen
Kl6stern, der Hausmacht der Familie zugute kam und deshalb auf
den — selbstverstindlich politisch motivierten —~ heftigen Wider-
stand der neustrischen Aristokratie stief3.!

DIE HL. BALTHILDE TOTET NEUN BISCHOFE

Grimoalds mifgliickter Thronsturzversuch brachte die Pippini-
den fiir zwei Jahrzehnte machtpolitisch ins Abseits. Statt ihrer
kamen Neustrien und Burgund zum Zug, weniger allerdings das
Konigshaus als der Hochadel dieser Linder.

Zunichst freilich hatte Balthilde, die als angelsichsische Skla-
vin durch den Hausmeier Erchinoald an den neustroburgundi-
schen Hof gelangte und um 648 von Chlodwig II. (639—657)
geehelichte «kostbare Perle um geringen Preis» (Vita s. Balthildis)
mit allen Mitteln die fortgesetzte Schwichung des Konigtums
bekdmpft. Dagegen blieb ihr Gatte, dem sie drei S6hne geboren,
Chlotar, Theuderich und Childerich, ohne wirklichen Einfluf8. Er
starb 657, erst 23 Jahre alt, ein Listling, Wiistling angeblich und



DIE HL. BALTHILDE TOTET NEUN BisCHOFE 285

in den letzten Lebensjahren wahnsinnig. Und als gleich danach
auch Hausmeier Erchinoald verschied, sorgte wohl Balthilde da-
fiir, dafl ihm nicht sein Sohn Leudesius, sondern Ebroin, ein
anscheinend im Soissonnais begiiteter Grundherr, im neustri-
schen Hausmeieramt folgte, der de facto jedoch auch iiber das
Majordomat Burgunds verfiigte; zweifellos der Mann des Tages.

Da Ebroin nicht aus der Hocharistokratie kam, hoffte die ein-
stige Sklavin vermutlich, leichteres Spiel mit ihm zu haben. Und
zumindest zunichst konnte sie auch, gemeinsam mit ihm und
unterstiitzt von den Bischéfen Chrodebert von Paris, Eligius von
Noyon und Audoin von Rouen, eine zentralistische Politik ver-
folgen. Sie verhinderte eine Reichsteilung unter ihren S6hnen und
regierte das neustroburgundische Teilreich ausschlieflich im Na-
men Chlotars I11., sicherte aber nach dem Sturz der Pippiniden,
des Hausmeiers Grimoald in Austrien, dort ihrem jiingsten Sohn
Childerich 11. 662 die Nachfolge.

In Burgund lief Balthilde zwischen 660 und 663 den Erzbischof
Aunemund von Lyon sowie seinen Bruder Dalfinus, den «prae-
fectus» der Stadt, hinrichten, da der Metropolit offensichtlich die
burgundische Hocharistokratie gegen das neustrische Konigs-
haus mobilisierte. Die Anklage gegen ihn lautete aber nicht nur
auf Hoch-, sondern auch auf Landesverrat, hatte er doch insge-
heim eine auswirtige Macht (extranea gens) ins Reich rufen
wollen. Unklar lif8t die Quellenlage nur, ob der Metropolit in
Chalon exekutiert oder heimlich ermordet worden war. Immer-
hin meldet der angelsachsische Priester und Ménch Aeddi Ste-
phanus (Eddins) im frithen 8. Jahrhundert, die neue Jezabel (die
aber zu einer Heiligen der katholischen Kirche aufstieg; Fest: 26.
Januar oder 3. Februar) habe nicht weniger als neun Bischéfe ums
Leben gebracht — anscheinend ebenfalls aus rein politischen
Griinden, wegen ihrer Opposition zur neustrischen Dynastie,
wohl zum merowingischen Koénigtum tiberhaupt.

Vielleicht ist die Zahl, die Priester und Diakone freilich noch
gar nicht einbezieht, iibertrieben. Doch geboten seinerzeit gerade
viele hochfeudalisierte Bischofe tiber eine Machtfiille, die hiufig
die Herrschaftsrechte der Herzége und Grafen erheblich iibertraf



286 DiE HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

und Basis, ja Existenz des Throns immer gefihrlicher bedrohte.
Antiklerikalismus jedenfalls scheidet bei der Konigin aus. Sie un-
terhielt zu verschiedenen Prilaten engere Beziehungen (Audoin
von Rouen und Chrodebert von Paris gehorten zu ihren Bera-
tern), sie hat auch viele der damals schon sehr zahlreichen Kloster
Neustriens durch generdse Land- und Geldschenkungen, Spen-
den in Gold und Silber, besonders gefordert, mehrere gegriindet.
So iiberaus grofziigig die Minnerabtei Corbie (Di6zese Amiens).
Oder das Nonnenkloster Cala, Chelles-sur-Marne (Di6zese Pa-
ris), in das sie bei ihrem Sturz um 665 als Nonne eintreten mufSte
und wo sie um 680 starb. Feiert sie doch die Vita Balthildis als
tatkriftige Regentin und Christin zugleich. Und schlie8lich ist sie
eine Heilige."

EBROIN UND LEODEGAR,
ANTICHRIST UND NACHFOLGER CHRISTI

Die kirchliche Tradition hat Ebroin als Bestie, Abschaum der
Menschheit, Antichrist gebrandmarkt. Eine Quelle nennt ihn
zwar einen «ansonsten tiichtigen Mann, aber mit dem Hinrichten
von Bischéfen allzu schnell bei der Hand». Doch auch Ebroin war
keinesfalls prinzipiell kirchenfeindlich, vielmehr Stifter einer ei-
genen Hausabtei, des Marienklosters in Soissons (um 667), le-
benslanger Freund auch des hl. Bischofs Audoin von Rouen, der
als Berater der Pariser Konige allerdings der letzte gewesen ist, der
dem Aufstieg der Pippiniden noch wirkungsvoll widerstand.
Ebroin hatte offensichtlich auch gute Beziehungen zum hl. Eli-
gius, Bischof von Noyon-Tournai, einem engen Freund wieder
Bischof Audoins. Doch war der Hausmeier eher armer Herkunft
und somit nicht verpflichtet, aus familidren Griinden die reichen
Adelscliquen zu schonen, die ihn, nicht ganz zu Reche, fiir einen
Emporkémmling hielten. Er dringte ihren Einfluf zuriick, min-
derte indes auch den der Merowinger, betrieb aber riicksichtslos
die Interessen der Krone, die Wiedervereinigung des Frankenrei-



EBROIN UND LEODEGAR, ANTICHRIST UND NACHFOLGER CHRISTI 287

ches unter neustrischer Fiithrung. So geriet er in Konflikt mit den
stets mehr eskalierenden Machtanspriichen der weltlichen, be-
sonders jedoch kirchlichen Nobilitit Neustriens und Burgunds.
Sie fiihrte der einst von Ebroin selbst sehr begiinstigte Bischof
Leodegar (Leudegarius) von Autun an, ein Abkémmling franko-
burgundischer Hocharistokratie, ein Bruder des Gairenus (Wa-
rin), Grafen von Paris, und ein Neffe des austrischen Bischofs
Dido von Poitiers.?

Durch Onkel Dido war Leodegar Archidiakon in Poitiers ge-
worden, dann wahrscheinlich auch Abt dort von Saint-Maixent.
Und als sich in Autun zwei regionale Adelsfraktionen zwei Jahre
um den Bischofsstuhl geschlagen hatten, der eine Kandidat ge-
fallen, der andere verbannt worden war, gelangte Leodegar um
662 durch die Gunst Kénigin Balthildes auf den begehrten Sitz
und wurde einer der wichtigsten Politiker im Gallien des 7. Jahr-
hunderts. Doch indes er ein aufwendiges, prachtliebendes Leben
fithrte, mit Gewalt und Schrecken die feindlichen Parteien unter-
driickte und besonders die Reliquien des Martyrers und Stadthei-
ligen Symphorian verehrte, ahnte er kaum, daf§ er selbst noch ein
hl. Mirtyrer werden wiirde.'?

Denn Leodegars Machtgier brachte ihn bald in Gegensatz zu
dem nicht minder herrschsiichtigen Ebroin, dessen Zentralisie-
rungsbestrebungen er scharf widerstand, wobei die Feindseligkeiten
wohl durch den Bischof eroffnet wurden, und dies in den diversen
Phasen des Kampfes anscheinend wiederholt — Kimpfe «gréfSten
Ausmafles im Merowingerreich» (Biittner). Und wahrend Ebroin
sich als Vertreter der Krone gegeniiber den Optimaten fihlte, Geg-
ner vor allem auch der burgundischen Separatisten war, wurde
Bischof Leodegar zum Wortfiihrer der Opposition, zum Exponen-
ten der Adelspartei, der jede Einherrschaft widerstrebte.

Der unerwartet frithe Tod Chlotars IlI., des neustrischen Ko-
nigs, im Frithjahr 673 traf Ebroin schwer und fiithrte zu einem
volligen Umschwung. Unter Ausschluff der Groflen brachte der
Hausmeier den jiingeren Kénigsbruder, den in Saint-Denis inter-
nierten Theuderich III., Balthildes zweiten Sohn, auf den Thron
von Neustroburgund. Die Optimaten um Bischof Leodegar pro-



288 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

klamierten dagegen den bereits seit 663 in Austrien regierenden
jungeren Bruder Theuderichs, Childerich I1., der rasch Anerken-
nung fand.

Ebroin und sein Konig unterlagen im Sommer 673 dem Adel
und Episkopat. Der Hausmeier landete, zum Ménch geschoren,
im fernen Vogesenkloster Luxeuil, Theuderich III. geschoren in
Saint-Denis; Childerich II. von Austrien kam auf den Thron, Leo-
degar in die unmittelbare Umgebung des Konigs. Und da dieser
erkannte, schreibt ein anonymer Ménch aus Saint-Symphorien
von Augustodunum (Autun) in der (vor 693 verfaSten) Vita seines
Heros, «daf§ der heilige Leodegar mit dem Licht der Weisheit alle
tiberstrahlte, so hatte er ihn bestindig um sich in seinem Palast
und machte ihn zu seinem Hausmeier»; und «jedermann»
wiinschte sich Gliick, «den Leodegar zum Hausmeier zu haben».

In Wirklichkeit ist Leodegar nie Hausmeier gewesen, wohl -
aber ein enger Berater Childerichs, «rector palatii», als welcher er
freilich bald eine so dominante Rolle spielte, daf er dem Hof auf
die Nerven fiel, zumal er auch des Konigs Ehe mit dessen Cousine
Bilichilde kritisierte. Mit der Sprache seines Biographen war es
der «alte bose Feind», der zwischen Konig und Bischof «das Un-
kraut der Zwietracht site», weshalb «der Haf$ des Teufels», «der
Neid der Bosen» sich wider den Heiligen Gottes erhob, und der
Herrscher «suchte eine Gelegenheit zu Leodegars Tod». Mutig
ging da der bischofliche Held «<am Morgen des Karfreitag in den
Palast und bot sich an Christi Todestag selbst zum Opfer dar: der
Konig wollte ihn auch mit eigner Hand durchbohren . . .», doch
der hl. Leodegar wollte jetzt «lieber entflichen, als durch seine
Ermordung das Fest von Christi Auferstehung entweihen lassen.
Denn daf er sich vor dem Mairtyrertod gefiirchtet, wird wohl
niemand glauben.»

Tatsache ist, der hl. Bischof wurde an Ostern 675 gestiirzt und
nun seinerseits «<nach dem Vorschlag der GrofSen und Bischofe»,
wie die Vita zugibt, zu seinem Gegner Ebroin ins Kloster Luxeuil
verbannt, wo sie angeblich, kaum ohne Hintergedanken, so sehr
ein Herz und eine Seele wurden, daf} der Abt sie voriibergehend
trennte.**



EBROIN UND LEODEGAR, ANTICHRIST UND NACHFOLGER CHRIST! 289

«Aber nicht lange lief das gottliche Strafgericht bei Childerich
auf sich warten», notiert befriedigt der Anonymus aus Autun.
Konig Childerich II. nimlich, der Zwanzigjihrige, der sich auch
an einigen Komplizen des Bischofs rachte, den Grafen Hector von
Marseille hinrichten, den frinkischen Grofen Bodilo verpriigeln
lieR, wurde von diesem, einem Parteiganger Leodegars, und eini-
gen Verschworenen im Spatsommer 675 auf der Jagd im Wald von
Lognes, in der silva Lauconis, ermordet; ebenfalls sein etwa fiinf-
jahriger Sohn Dagobert und seine schwangere Gattin Bilichilde,
«was schmerzlich zu sagen ist», wie es in den «Taten der Fran-
kenkonige» heifst. Und nun kehrten die Klosterhiftlinge ringsum
rachsiichtig zuriick, «gleich giftigen Schlangen, welche die erste
Frithlingssonne aus ihrem winterlichen Versteck hervorlockt»
(Passio Leudegarii).**

Leodegar und Ebroin kamen aus Luxeuil, trennten sich aber
sofort wieder. Theuderich kam aus Saint-Denis, Dagobert I1. aus
Irland. Eine Partei in Austrien wollte ihn zum Konig erheben. Und
ein Komet am Himmel kiindete Mord und Umsturz an. Wirklich
griff bald ein einziges Chaos um sich. Fehden, Verrat, Totschlag
waren an der Tagesordnung, eine so grofle Verwirrung entstand,
schreibt der Monch aus Augustodunum, «daff man glaubte, der
Antichrist werde erscheinen». Wie iibrigens oft, geht es besonders
turbulent zu - unter Christen.

Nicht Ebroin wurde Hausmeier, sondern Erchinoalds Sohn
Leudesius. Ebroin aber attackierte mit austrischer Hilfe die
Neustroburgunder, nahm in einem Handstreich den Kénigshof in
Nogent, kassierte den Konigsschatz in Baizieux und an der Som-
me-Miindung den Kénig. Hausmeier Leudesius wurde liquidiert
zugunsten von Hausmeier Ebroin. Und dessen Parteiginger, dar-
unter Herzog Waimar von der Champagne (der dann Bischof
wurde und gehenkt worden sein soll), Bischof Bobo von Valence
und Bischof Desideratus (Diddo) von Chalon, der an der Spitze
eines Heeres stand, riickten 676 nach Burgund gegen Leode-
gar.

Nachdem man um Autun «auf beiden Seiten bis zum Abend
tapfer gestritten», ergab sich der Heilige. Unerschrocken und



290 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

«durch des Herren Mahl gestirke» schrite er, sagt der Monchs-
biograph, «ins feindliche Lager, sich fiir seine Mitbiirger op-
fernd». Und dort empfingen ihn die (ja gleichfalls katholischen,
teils sogar bischoflichen) Teufel «wie die Wolfe ein unschuldiges
Lammb». Doch kein Schmerzenslaut kam, «als man ihm die Augen
aus dem Kopf rif}, sondern er stimmte Psalmen an zum Lobe
Gottes». Und als er, geblendet, an Lippen und Zunge grausam
verstimmelt, fast zwei Jahre im Nonnenkloster Fécamp (Diozese
Rouen) lag, erhielt er mirakuléserweise die Sprache wieder —
«wuchsen doch durch Gottes Hand seine Lippen und Zunge ganz
wunderbar wieder, und ich selbst habe es gesehen, wie ihm die
Worte vom Munde flossen . . .»

Vor einer Bischofssynode 678 seiner «Wiirde» entkleidet, vom
héchsten Gericht zum Tod verurteilt, wurde Leodegar als Mit-
schuldiger des Kénigsmordes auf Ebroins Befehl in einem Forst
des Artois enthauptet, schon unmittelbar nach seinem Tod als
Martyrer betrachtet und nach Ebroins Liquidierung als Heiliger
verehrt, wurde er Patron von Luzern und natiirlich von Autun
und in der kirchlichen Heldensage zum «eifrigen Apostel des
Friedens», «Muster eines Priesters», «mit allen christlichen Tu-
genden geziert». «Die Legende lief jetzt eine Serie von Wundern
geschehen, zu denen der regierende Bischof nicht recht Zeit ge-
funden hitte. Bei all seinem Reichtum und Grundbesitz hatte
Leodegar kein Kloster gegriindet ... Auch seine Fiirsorge fiir
Arme schopfte erst aus dem Vollen, wenn sich die gehiuften
Schitze nicht mehr politisch nutzen liefen» (Borst).

Wirklich, erst als Leodegar «wieder in seiner Stadt Augusto-
dunum war, seine Herde zu weidenn», als er, bedroht und umzin-
gelt, die Tore verrammelt, die Bollwerke befestigt, doch keine
Chance mehr hat zu entkommen, da weigerte er sich beharrlich,
mit seinen Schitzen von dannen zu ziehen, wie unser Médnch
rithmt, «sondern teilte sein ganzes Vermdgen unter die Armen
aus». Ein echter Ritter Christi. — Und schlief8lich beteten die Glau-
bigen: «Bitte fiir uns, heiliger Leodegar, segenreicher Bekenner
Christi, daf8 wir unsere Hoffnung allein auf das Kreuz unsers
Herrn setzen . . .»'¢



EBROIN UND LEODEGAR, ANTICHRIST UND NACHFOLGER CHRISTI 291

Dem Historiker Ewig aber gelingt ein szientifisches Kunst-
stiick. Er macht Leodegar zu einem Nachfolger Christi. Und dies
aufgrund eines einzigen Briefes, seines letzten. '

Gefangengesetzt, verstimmelt, ohne Augen, ohne Zunge,
schrieb Leodegar an seine Mutter, nach der Hinrichtung seines
Bruders und vor der eigenen, plotzlich ganz christlich fromme
Sitze, wie: alle Trauer verwandle sich in Freude, «nicht zu hassen,
sondern zu lieben» seien wir da. «Keine Tugend ist vollkommener
als die Feindesliebe, durch die wir Kinder Gottes werden . . .»
Solche Sentenzlein waren dem Bischof wohl kaum je in den Kopf,
geschweige tiber die Zunge gekommen, es sei denn beim Wort
zum Sonntag, sozusagen. Aber selbst seine «Passio» versichert
ausdriicklich, er sei froh iiber den Untergang seiner Feinde gewe-
sen. Doch Ewig weil§ kraft des von der Todesangst erquetschten
Schwanengesangs Leodegar «in seiner Zeit, nach seiner Art, in
der Nachfolge Christi»; «blitzartig» sicht er die dunkle Epoche
erhellt und warnt, «die merowingischen Jahrhunderte nur nach
den Bluttaten zu beurteilen, von denen die Chroniken voll sind».

Nach den Ausnahmen geht’s natiirlich auch. (Ich ziehe — hier
und immer historiographisch! — die Regel vor.)

Die Mutter des Heiligen, Sigrada, kam in Klosterhaft. Sein
Bruder, der Graf von Paris, war als (angeblicher) Urheber von
Childerichs II, Ermordung schon frither zur Steinigung verurteilt
worden. Einige Bischéfe mufSten ins Exil. Andere, wie der Me-
tropolit von Lyon, Genesius, gegen den Prilaten noch mit Hee-
resmacht gezogen waren, akzeptierten schliefllich das von Ebroin
geschaffene Fait accompli. Wieder andere, vor allem in Neu-
strien, sympathisierten mit dem Sieger. Die Mordanschlige rissen
im tbrigen nicht ab — «einer der Hohepunkte frinkischer Ge-
schichte im 7. Jahrhundert» (Fischer)."”



292 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

PirPIN Il., «<DER IMMER SOGLEICH
AUF SEINE FEINDE LOSSTURZTE . . .»

Der Riickruf des letzten austrischen Merowingers Dagobert II. im
Jahr 676 aus fast zwanzigjahriger irischer Klosterhaft durch
Hausmeier Wulfoald war zweifellos ein Schlag fiir Pippin I1., den
Mittleren. Denn offensichtlich wollte er um jeden Preis Hausmei-
er in Austrien werden, wie bereits sein Grofivater Pippin und sein
Onkel Grimoald. Lange mufSte er auch nicht warten. Schon zu
Weihnachten 679, am 23. Dezember, erschlug einer der Séhne
Konig Dagoberts den Vater auf der Jagd bei Stenay in den Ar-
dennen, in der Nihe von Verdun — «durch die Tiicke der Herzoge
und mit Zustimmung der Bischofe» (per dolum ducum et con-
sensu episcoporum: Vita Wilfridi). Adel und Episkopat schlugen
Dagoberts Schutzpatron St. Peter von Stablo und Malmédy. Auch
Hausmeier Wulfoald verschwand mit dem Kénig.

Wer aber konnte interessierter daran sein als Ebroin, als Pip-
pin?

In Austrien war nach Dagoberts I1. Beseitigung und dem gleich-
zeitigen Ende Wulfoalds der dux Pippin wohl der michtigste
Mann; seit dem 14. Jahrhundert «von Heristal» genannt (obwohl
Heristal bei Liittich, schon 722 in einer Urkunde als Krongut
auftauchend, nie Privatbesitz der Karolinger war). Von spiteren
Sagen stark verklart, ist der Enkel Pippins 1., des Alteren, und des
Bischofs Arnulf von Metz, Pippin II., der Mittlere, der Ahnherr
sowohl Karl Martells als auch Karls «des GrofSen» und eroffnet
recht eigentlich die Geschichte der Karolinger, die jetzt immer
dreister das Erbe der Merowinger rauben.

Pippin, als Dux Austrasiorum Herr des Ostreichs, steht nun,
nebst seinem Verwandten, dem Herzog Martin, wohl dux der
Champagne, auf der einen Seite im Endkampf um die Franken-
herrschaft. Auf der anderen Seite stehen Ebroin, dem sich Bischof
Reolus von Reims anschlief8t, sowie die fritheren, auf Veranlas-
sung Leodegars abgesetzten Bischéfe Desideratus, genannt Did-
do, von Chalon-sur-Sadéne, und Bobo von Valence. In einer
«blutigen Schlacht» 680 im Buchenwald (Bois-du-Fays), stlich



PippIN I1., «DER IMMER SOGLEICH AUF SEINE FEINDE LOSSTURZTE. . .» 293

von Laon, «in der von beiden Seiten viel Volk getétet wurde»,
siegt Ebroin und erzwingt Theuderichs Iil. Anerkennung auch in
Austrien. Wihrend Pippin entkommen konnte, hatte man Martin
— nachdem ihm Bischof Reolus durch einen falschen Eid «auf
leere Reliquienkisten» freies Geleit zugeschworen (ein von
Ebroin schon einmal erfolgreich praktizierter Trick) — gefangen-
genommen und «mit allen seinen Leuten umgebracht» (Fredegarii
Continuationes).

Neustrien schien die Oberhand zu behalten. Nach 18jihrigem
Ringen war Hausmeier Ebroin faktisch Alleinherrscher in Neu-
strien und Burgund, ohne jedoch den Thron zu beanspruchen.
Doch den Versuch, sich auch in Austrien durchzusetzen, bezahlter
schon im Jahr nach seinem Sieg mit dem Leben. Kurz nach seiner
Riickkehr aus dem Krieg, Ende April, Anfang Mai, spaltete ihm
Ermenfred, ein hoher neustrischer Palastbeamter, das Haupt, just
als Ebroin «des Sonntags vor Tagesanbruch zur Frithmesse gehen
wollte . . .» Ermenfred aber fliichtete zu Pippin, der vielleicht auch
diesen Mord veraniaft, jedenfalls wieder davon den grofiten Vor-
teil hatte, und belohntedie Bluttat durch Aufnahme des Mérdersin
den koniglichen Rat. Pippin hatte sich im Kampf um die Vor-
herrschaftgegen die jahrzehntelang fithrenden neustrischen Haus-
meier durchgesetzt; nicht zuletzt, weil ein Teil des neustrischen
Adels nun wieder zum austrischen Majordomus tiberging.'®

Ebroins Nachfolger im neustrischen Hausmeieramt, Waratto,
suchte zwar Frieden mit Pippin. Doch gegen Warattos Sohn Gis-
lemar fiihrte Pippin «Biirgerkriege (bella civilia) und viele Kimp-
fe». Und Warattos Nachfolger und Schwiegersohn Berchar, der
die Wiirde seiner Schwiegermutter Ansfled verdankte, trat erneut
in Opposition zu dem Arnulfinger, dessen Verschwérerfront noch
allerlei Uberldufer verstirkten, auch bischofliche, wie eben Me-
tropolit Reolus, der jetzt eine Schwurfreundschaft mit Pippin
schlofs. Der Bischof und die Seinen stellten dem Hausmeier Gei-
seln «und hetzten ihn gegen Berchar und die tibrigen Franken auf»
(Fredegarii Continuationes).

Pippin trat wieder an die Spitze der Rebellen und stief§ 687 mit
dem austrischen Adel aus dem Kohlenwald vor. War er doch, sagt



294 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

Paulus Diakonus, «ein Mann von ungemeiner Kiihnheit, der im-
mer sogleich auf seine Feinde losstiirzte und sie schlug». In der
Schlacht bei Tertry an der Somme, von der karolingischen Tra-
dition als Epochenereignis hochgespielt, besiegt Pippin die neu-
strische Armee unter Theuderich 1II. und seinem Hausmeier
Berchar. Gleich danach verbiindet er sich mit Warattos Witwe
Ansfled, und diese 1aBt bald darauf ihren Schwiegersohn Berchar
ermorden. Nachfolger des Opfers im Amt des neustrischen Haus-
meiers wird Pippin, der damit auch die Fithrung in Neustrien
bekommt, wo er, wie es in alten Annalen heift, den Konig «mit
seinen Schitzen und der Hofhaltung» in Empfang nimmt, als
handle es sich um ein «Inventarstiick». Tatsachlich sind die Ko-
nige nur noch Statisten, bloe Thronpuppen, die bis zur Mitte des
8. Jahrhunderts lediglich noch nominell regieren.

Pippin beldft den Merowinger Theuderich in Neustrien, gibt
ihm freilich auch, wahrend er nach Austrien zuriickkehrt, eigene
Leute, ihm selbst ergebene Hausmeier, zur Hand, zunichst Nor-
bert, dann seinen Sohn Grimoald. Sein dlterer Sohn Drogo, zum
Herzog in der Champagne erhoben, aber fiihrt nun Ansfleds
Tochter Anstrud als Frau heim, die Witwe des von ihrer Mutter ~
der «vornehmen und tiichtigen Ansfledis» (matrona nobilis et
strenua) — zugunsten Pippins ermordeten Berchar. So fugt sich
alles schonstens. Das Erbe der Merowinger ist de facto beinah
angetreten, die Familie der Pippiniden beginnt ithren Aufstieg aus
dem Provinzadel zu den Herren Europas.'®

Pippin residierte weniger in Metz als in K6ln, wo wahrschein-
lich seine Gattin Plectrudis, eine Tochter des spateren Bischofs
Hugobert von Maastricht, das Stift Maria im Kapitol gegriindet
hat. Und auch Pippin selbst, der Neffe der ersten Abtissin (Ger-
trud) des groffen Klosters von Nivelles in Brabant (S. 281 f.) war
bereits der Kirche besonders verbunden, war Griinder und For-
derer von Klostern, verehrte vor allem St. Peter, den er zu seinem
Schutzpatron wihlte, und stand iiberhaupt bei den Zeitgenossen
im Ruf besonderer Frommigkeit und Glaubensverbreitung. Denn
Krieg und Klerus, Blut- und Taufbad, Massenmord und Mission,
das gehort stets enger und enger zusammen.



SCHWERTMISSION BEI DEN FRIESEN 295

Auch jene Ziige zeigen dies, mit denen Pippin die Friesen unter
ihrem fest zum alten Glauben haltenden Kénig Radbod heim-
sucht.?®

SCHWERTMISSION BEI DEN FRIESEN

Neben den Sachsen (und Bretonen) widerstanden die Friesen den
Franken am heftigsten. Fir ihre Unterwerfung brauchten christ-
liche Soldaten und Missionare ein rundes Jahrhundert.

Die Friesen waren ein Bauern-, Fischer- und Handlervolk, das
seine Stammsitze an der Nordsee, die Kiistengebiete zwischen
Ems und Weser, auch wihrend der Vélkerwanderung nicht ver-
lieR. Vielleicht wurden die Friesen (teilweise) bereits Mitte des 6.
Jahrhunderts unter Chlotars 1. Botmifigkeit gebracht. Sicher
aber libertrug Konig Dagobert 630 dem Kdlner Bischof das Ka-
stell Utrecht mit der Auflage der Friesenbekehrung. Wahrend der
blutigen Querelen unter Dagoberts Nachfolgern kam es zum Auf-
blithen Frieslands, seiner Macht, seiner Wirtschaft, und einige
irische Prediger unternahmen erneut Bekehrungsversuche, aller-
dings vergeblich. Und nicht mehr Gliick hatte offenbar auch
Bischof Wilfrid von York, ein Schrittmacher der romischen Ob-
servanz. Wiederholt durch seine Amtsbriider, die Erzbischofe
Theodor und Brihtwald von Canterbury vertrieben, holte er sich
jeweils in Rom Zuspruch und wirkte im Winter 678/679 in Fries-
land, wo ihn Fiirst Aldgisel, Kénig Radbods Vater, gastlich
aufnahm.* ,

Der Erfolg aber kam erst mit den Waffen, nur wenige Jahre
nach Wilfrids Gastspiel. Jetzt nimlich bekriegt Pippin, im engen
Biindnis mit der Kirche, 689 und 695 die Friesen. Er besetzt West-
friesland bis zum Altrhein, worauf er und der frinkische Adel in
den eroberten Gebieten der Kirche Land iibertragen. Endlich hat-
ten Haudegen und andere Frohe Botschafter den ersehnten Er-
folg. «Als der Waffenlirm verklungen und Radbod von Pippin
zuriickgeworfen war», schreibt Camill Wampach, «strdmten be-



296 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

sitzsuchende Franken in diese Gegenden nach. Das Land lud zur
Einwanderung ein . . .» Das klingt nicht schlecht. Und befriedigt
schreibt der einstige Bonner Professor weiter, viele «Groffgrund-
herren» werden nun «zu Wohltitern...» Nicht der Friesen
freilich; «zu Wohltitern Willibrords . . . Wir stellen fest: der Apo- -
stel findet Eingang in den groflen. Kreisen.»??

Auch das klingt wieder gut — fiir den «Apostel der Friesen». Der
Northumbrier Willibrord namlich, ein Schiiler Wilfrids in York,
erschien bereits ein Jahr nach Pippins Feldzug mit zw6lf anderen
Propagandisten, stellte sich sofort unter den Schutz des Franken-
- herrschers und predigte im Einvernehmen mit ihm - taglich dem
Teufel unzihlige Verluste bringend, dem christlichen Glauben
entsprechenden Gewinn (Beda). Dabei ist bezeichnend, daR zu-
erst der Adel zum Christentum uiberlief.

Der hl. Willibrord, schon als Kleinkind, als sechsjahriger «Ob-
late», von den Schottenmonchen zu Ripon bei York indoktriniert,
brachte mit pipstlicher Ermichtigung und dem Beistand des
austrischen Hochadels die christliche Wissenschaft weiter unter
die Unwissenden (S. 310). Dabei dienten ihm zuerst Antwerpen,
dann das Kloster Echternach als riickwirtige Stiitzpunkte. Seine
besondere Gonnerin wurde die Abtissin Irmina von Oeren bei
Trier, wahrscheinlich die Mutter von Plektrud, Pippins Frau.
Irmina machte Echternach dem Willibrord 697 oder 698 zum
Geschenk. Etwas friiher, auf seiner zweiten Romreise, hatte ihn
Papst Sergius 1., auf Pippins Wunsch, dem eine ganze friesische
Kirchenprovinz Utrecht vorschwebte, zum Erzbischof ernannt.
Und Pippin bestimmte seine Burg Traiectum (Utrecht) als Willi-
brords Sitz, «weil die Ausbreitung des Christentums bei den
Germanen an der Grenze des Reiches dessen politischen Einfluf}
stirkte» (Buchner). «Frinkische Herrschaft und christliche Mis-
sion unterstitzten einander» (Levison). «Das politische und das
kirchliche Interesse in dem neuen Missionsgebiet ging Hand in
Hand» (Zwolfer). Das alles ist langst erwiesen und unbestritten.
Erst das Adelsschwert, dann das Klerusgeschwitz, dann das ge-
meinsame Schropfen.

Nach Pippins Tod aber (714} schlug der heidnische Friesenher-



KARL MARTELL «. .. MIT VIELEM BLUTVERGIESSEN» 297

zog Radbod, der sich selbst auch Kénig nannte, die Franken
zuriick. Er eroberte wieder die Gebiete westlich des Altrheins,
und mit der frinkischen Herrschaft brach auch die christliche
Kirche zusammen. Erst als Radbod 719 starb, drangen die Fran-
ken wieder in Westfriesland vor. «Das Land lud zur Einwande-
rung ein . . .» Karl Martell, der Erzbischof Willibrords Wirken
durch reiche Schenkungen von Fiskalgut forderte, indes der mehr
oder weniger versklavte Rest «<angepafit» worden ist, zog dreimal
gegen die Friesen und riff 733 und 734, in zwei Kriegen gegen
Herzog Bobo, ganz Mittelfriesland an sich, wihrend die Ostfrie-
sen, zusammen mit den Sachsen, erst Karl «der Grofle» unterjo-
chen konnte.®

Camill Wampach aber (einst auch Direktor des Luxemburger
Regierungsarchivs) vermag nach den «gliickverheifenden An-
fingen des christlichen Glaubens» in Friesland unter dem hl.
Willibrord erstehende Gotteshauser zu melden, Taufkirchen,
feierliche Gottesdienste etc.; Franken auch, die in «diesen Grenz-
gegenden . . . auf verantwortungsvollem Auflenposten des Rei-
ches Wache hielten und die auf ijhrem ausgedehnten Besitz, in
ihren breit hingelagerten Herrenhéfen und ihren casatae, das
Oratorium errichteten, die ersten basilicae zu Ehren der Gottes-
mutter und der Apostelfiirsten, wo sie sich mit ihrem mehr oder
weniger groffen Kolonengefolge zum Gottesdienst einfinden
konnten . . .»**

Ausgedehnter Besitz, breit hingelagerte Herrenhofe, Kolonen-
gefolge — ist das kein herrliches Christencum?!

Und herrlich geht es denn auch weiter.

KARL MARTELL «. .. MIT VIELEM BLUTVERGIESSEN»
UND «MIT GOTTES HILFE»

Pippins alterer Sohn Drogo war schon 708 einem Fieber erlegen.
Und der jiingere Grimoald (11.), Majordomus in Neustrien und
nun eigentlicher Nachfolger Pippins, wurde auf dem Weg zu sei-



298 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

nem schwer erkrankten Vater in der Pfalz Jupille bei Liittich im
April 714 in der Liitticher Basilika des Martyrers Lambert durch
den Friesen Rantgar erschlagen. Da der Hausmeier selbst schon
wenige Monate spater, am 16. Dezember 714, starb, war die
Vorherrschaft der Karolinger im Frankenreich gefihrder.

Kurz vor seinem Tod hatte Pippin Grimoalds auSerchelichen
Sprofling Theudoald, damals erst sechsjahrig, zum Hausmeier
bestimmt; von der Nachfolge ausgeschaltet aber seinen etwa drei-
Bigjahrigen Sohn (aus einer Nebenehe mit der schonen Chalpai-
da) Karl mit dem Beinamen «der Hammer» (Tudes, Tudites,
Martellus), der erst im 9. Jahrhundert aufkommt und das Zer-
schlagen seiner Feinde versinnbildlicht. Pippins Witwe Plektrud,
die unter der nominellen Herrschaft Dagoberts 1. als Vormund
regierte, setzte Karl Martell, ihren Stiefsohn, in Koln gefangen.
Im Sommer 715 aber floh er «mit Gottes Hilfe» und bekriegte
seine neustrischen Gegenspieler, Hausmeier Raganfred und Ké-
nig Chilperich II. (716~721), der als Kleriker Daniel hieff; zwei
Katholiken, selbstverstindlich, die kurz zuvor jedoch, im Bund
mit heidnischen Friesen und Sachsen, siegreich gegen Plektruds
Witwensitz Koln vorgeriickt waren, «indem sie gemeinsam jene
Lande verwiisteten» (Fredegarii Continuationes).?*

Dann aber kam Karl zum Zug - «und es geschah ein grofles
Blutvergieffen auf beiden Seiten», wie dieselbe Chronik meldet.
Karl schlug die Neustrier 716 in den Ardennen, siidlich Liittich,
717 auch bei Vinchy, siidlich Cambrai. Er jagte die Flichenden bis
Paris, kehrte beutebeladen zuriick und zwang Plektrud zur Uber-
gabe Kolns samt Auslieferung ihres reichen Schatzes. Damir hatte
er zunichst das Regiment in Austrien; doch gab er dem Land mit
Chlotar IV. (717-719) einen — allerdings véllig von ihm abhingi-
gen — Konig, praktisch einen Gegenkdnig zu dem Neustrier
Chilperich.

718 verheerte Karl Martell Sachsen bis zur Weser und besiegte
noch im selben Jahr oder im nichsten bei Soissons ein neustrisch-
aquitanisches Aufgebot unter Hausmeier Raganfred und Herzog
Eudo. Er fiihrte bald neue Kriege gegen die Sachsen und bekampf-
te sie noch einmal 738, wobei er jetzt «jene unverbesserlichen



KARL MARTELL «. .. MIT VIELEM BLUTVERGIESSEN» 299

Heiden» zur Tributpflicht und Geiselstellung zwingen konnte —
im Wortlaut unserer Quelle: «. . . brach Karl, der tapfere Mann,
mit dem frankischen Heer auf, setzte nach klugem Plan, da wo die
Lippe einmiindet, iiber den Rheinstrom, verwiistete den grofiten
_ Teil jenes Landstrichs mit vielem Blutvergieflen, machte das wilde
Volk zum Teil zinspflichtig, lie§ sich viele Geiseln von ihm stellen
und kehrte dann mit Gottes Hilfe siegreich nach Hause zuriick.»

Dazwischen zog er noch zweimal gegen die Bayern, einmal,
730, gegen die Schwaben, die endgiiltig unterworfen wurden, und
filhrte im folgenden Jahr zwei Kriege gegen Aquitanien, das er
weithin brandschatzte.

Nach langen Kimpfen und schweren Riickschligen errang
Karl die Anerkennung als gesamtfrinkischer Hausmeier. Bei
Chlotars IV. Tod 719 bekam er von Herzog Eudo, den er wieder
tolerierte, den fliichtigen merowingischen Schattenkdnig Chilpe-
rich II. samt Konigsschatz ausgeliefert, erkannte ihn aber in
Neustrien als rex an. Freilich lebte Chilperich nur noch ein Jahr.
Darauf lie§ er Theuderich 1V. (720—~737) «regieren» — ein Konig
auf dem Thron, von dem keine Quelle spricht, nicht einmal von
seinem Tod, den wir nur zufillig erfahren. Und seit 737 herrschte
Karl ohne jeden Merowinger unumschrinkt, der eigentliche Be-
grinder des Karolingerreiches. '

Karl Martell hatte seine Macht durch fortgesetztes Schlachten
gefestigt. Jahr fiir Jahr war er ausgeriickt, keineswegs nur um die
Grenzen zu sichern, sondern um sie vorzuschieben, um zu unter-
werfen, zu versklaven. Er stritt nicht nur gegen die Neustrier,
sondern rundum, gegen die Alemannen, gegen die er 725 und 730
tiberaus blutige Siege erfocht und den Bischof Pirmin missionie-
rend im Sinne seiner Herrschaft wirken lief. Er fithrte Kriege
wider «das wilde Seevolk der Friesen» («eine der Hauptleistungen
seines Lebens»: Braunfels), zwei Feldziige, 733 und 734, wobei er
zuletzt sogar in einem «kiihnen Seezug» und «mit der gehérigen
Anzahl von Schiffen» iiber die Zuidersee mit einer Flotte vorstief3, .
worauf er das Land vollstindig verwiistet, den Herzog, ihren
«hinterlistigen Ratgeber», getétet, die friesischen Heiligtiimer ge-
schleift und verbrannt hat — die gute christliche Art, die Frohe



300 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

Botschaft zu verbreiten und nebenher ein wenig auch die eigene
Macht. Er bekimpfte die Sachsen, zu denen er Bonifatius mit
einem Geleitbrief schickte. Er zog gegen die Thiringer, die Bay-
ern, nach Burgund, in die Provence und wider die «gens perfida»
der Sarazenen, der Araber 732.2¢

DER AUFBRUCH DES IsLAM

Die Expansion des Islam, zunichst von Persien wie Byzanz un-
terschitzt, war das bedeutsamste Ereignis des 7. Jahrhunderts, ja,
ein einzigartiges Geschichtsphanomen. Seit der germanischen
Volkerwanderung hat nichts mehr derart die europiische Ge-
schichte bestimmt. Und wiahrend das Ergebnis der entfernt ver-
gleichbaren fritheren Hunnen-, der spateren Mongolenstiirme in
Europa nur kurzlebig war, dauern die Folgen des Arabersturms
bis jetzt fort. «Noch heute sitzen die Anhédnger der neuen Religion
fast iiberall da, wo sie unter den ersten Kalifen zum Siege gelangt
ist. Thre blitzartige Ausbreitung ist, verglichen mit dem langsa-
men Fortschreiten des Christentums, ein wahres Wunder» (Piren-
ne).?’

Einerseits war der Islam (das Wort bedeutet nach koranischem
Sprachgebrauch: Unterwerfung, Ergebung in den gottlichen Wil-
len) streng monotheistisch. Er verdammte das in Arabien weit
verbreitete und gerade deshalb befehdete Trinititsdogma des
Christentums als Polytheismus. (Doch hatte Mohammed selbst,
voriibergehend, drei Géttinnen, engelartige Fiirsprecherinnen,
bei Allah zugelassen, plétzlich aber, als zu gefihrlichen Kompro-
mif8, wieder preisgegeben.) Anderseits ging der Islam aus Elemen-
ten des Judentums und Christentums hervor, war diesem sogar
eng verwandt, wenn auch mit eigenen Ziigen (u. a. der Erlaubnis
fiir den Mann, vier Frauen zu haben und ungezihlte Kebsen). Wie
das Christentum verkiindete der Islam das ganz nahe, furchtbare
Endgericht (dessen Zeitpunkt man freilich, als es nicht kam, ge-
nau wie bei den Christen, in immer weitere Ferne verlegte). Man



DER AUFBRUCH DES ISLAM 3or

kannte auch das Hollenfeuer in der neuen alten Religion, die
schattigen Girten des Paradieses, die Pflicht zu Glaube, Bufle,
Gebet.

In Moses und Jesus sah der Islam, der die Urreligion, die «Re-
ligion Abrahams», wiederherstellen wollte, nicht falsche Prophe-
ten, sondern solche, die noch nicht die ganze Wahrheit erkannt
oder deren Jiinger sie verfilscht haben. Es ist bezeichnend, daf}
man den neuen Glauben zunichst nur fiir eine weitere «Ketzerei»
orientalischen Christentums hielt; wie ja noch die Scholastiker
die Moslems unsicher als «Ketzer oder Heiden» bezeichnen.?®

Mohammed ibn Abdallah wurde wahrscheinlich um 570 in
Mekka geboren und um 610 auf dem Berg Hira durch jenseitige
Visionen, Stimmen «berufen». Doch erst seine Ehe mit der bereits
etwas bejahrten, aber reichen Kaufmannswitwe Khadidscha, de-
ren Kameltreiber er war, gab ihm die wirtschaftliche Unabhan-
gigkeit fiir sein Prophetentum, seine Nervenkrisen, Gehors- und
Gesichtshalluzinationen, mystischen Offenbarungen. Und nach
Khadidschas Tod gonnte er sich die Freuden eines wohlbesetzten
Harems — zum Ubersinnlichen das Sinnliche.

Trotz kriftiger lokalpatriotischer Tone waren die Anfinge
kliglich. Meist Sklaven und Arme hingen Mohammed an; es
erinnert an die ersten Anhinger Jesu. Von der eigenen Familie
blieb — selbst und gerade — sein treuer Pflegevater und Onkel Aba
Tilib ungliubig bis ins Grab. So erlaubte Gott schlieflich seinem
Propheten, Ungldubige auch mit der Waffe zu bekimpfen. Der
Missionar mauserte sich zum Kriegsherrn. (Auch das war bei den
Christen, seit dem 4. Jahrhundert, nicht anders — nur kam hier ein
ungeheuer widerliches Heucheln hinzu; tat man doch das Gegen-
teil von dem, was man lehrte.) Mohammed missionierte wenig-
stens mit erkldrter Gewalt, mit etwas Raub bloff zunichst,
bescheidenem Blutvergieflen noch, einer Art Kleinkrieg gegen die
unglaubige Vaterstadt. «Der Unterhalt meiner Gemeinde», lautet
ein ihm zugeschriebenes Ondit, «beruht auf den Hufen ihrer Ros-
se und den Spitzen ihrer Lanzen, so lange sie nicht den Acker
bestellen; wenn sie anfangen das zu tun, so werden sie wie die

“iibrigen Menschen.»



302 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

622, dem Jahr 1 mohammedanischer Zeitrechnung, war der
Prophet aus dem ungliubigen Mekka nach Medina geflohen. Und
als er einmal mit 300 Soldaten eine Karawane aus seiner Geburts-
stadt iiberfiel, wobei Engelscharen auf seiner Seite mitstritten,
holte er sich seine ersten militarischen Lorbeeren. Es nahrte seine
Alliiren wohl ebenso wie jener Glaubensakt in Medina, wo er 627
Hunderte von Juden képfen und ihre Frauen und Kinder in die
Sklaverei verkaufen lie — was fiir ein inspirierendes Beispiel fir
die christliche Welt! 630 nahm er Mekka wieder in Besitz und
«bekehrte» es, womit sein Sieg in Arabien entschieden war. 632
starb er, das Haupt im Schof seiner Lieblingsgattin — und mitten
in der Vorbereitung zu neuen Feldziigen, zwischen denen, auf
denen er immer weitere gottliche Offenbarungen gehabt. «Das
Paradies», lehrt er, «liegt im Schatten der Schwerter.»?®

633 begann der Groflangriff. Unter Mohammeds erstem Pala-
din, seinem Schwiegervater Abu Bekr (632—634) — er avancierte
zum Kalifen (Khalifa, Nachfolger) —, gewann man das angren-
zende Gebiet zwischen Jordan und Euphrat, erst der Auftakt.
Doch unter Kalif Omar (634—644), dem eigentlichen Schopfer des
islamischen Grofreiches, folgte ein phantastisch schneller Sieges-
lauf, vor allem auf Kosten des Christentums, dessen Linder die
islamischen GrofShindler fiir ihre Marktwirtschaft brauchten.
«Es ist unsere Aufgabe», so Omar angeblich, «die Christen zu
verschlingen, und die Aufgabe unserer Sohne, ihre Nachkommen
zu verschlingen, solange es noch welche gibt.» Aber selbst das
katholische «<Handbuch der Kirchengeschichte» 1a8t die verhalt-
nismafige Toleranz der Araber bei ihren Eroberungen wiederholt
durchblicken: «Die gleichen Steuern waren zu bezahlen, und das
kirchliche Leben wurde nicht wesentlich gestort . . . im Prinzip
genossen Kirchen und Kloster eine relative Freiheit.».

635, nach sechsmonatiger Belagerung wurde Damaskus er-
obert, 636 Syrien iiberrannt, 638 Jerusalem und Antiochien ge-
wonnen, 639 Agypten, 642, nach der Schlacht von Nihawad,
Persien. Mittellos und ohne Truppen floh sein letzter Konig Yazd-
gard (Jezdegerd) I11. von Provinz zu Provinz, bis er 652 im Gebiet
von Merw einem Mordanschlag erlag. 644 war auch Kalif Omar



DER AUFBRUCH DES IsLAM 303

durch einen persischen Sklaven in Medina umgekommen; doch
zuvor, in wenigen Jahren, war das byzantinische Imperium auf
ein knappes Drittel geschrumpft, die Eroberung des Herakleios,
sein Lebenswerk, vor seinen Augen zusammengebrochen.

Auch Omars Nachfolger Othman (646-656) wurde ermordet,
zuvor aber 647 Tripolitanien, die Cyrenaika genommen, 649 Kyp-
ros, 654 Rhodos, wo man den berithmten Kolof als Altmetall an
einen jiidischen Handler verkaufte. Sogar die ostrémische Flotte
unterlag an der Kiiste von Lykien, ja Konstantinopel selbst geriet
in Gefahr. Kaiser Konstans 1. (641—668) gab die Stadt bereits auf
und regierte in seinen letzten Jahren (663—668) von Italien aus.

Indes, am christlichen Byzanz, an seiner Flotte — vom 8. bis 11.
Jahrhundert die beste im Mittelmeerraum und in ganz Europa -
prallten die Araber ab. 668, 672, 677 stoppte sie die byzantinische
Marine, besser gebaute, besser bewaffnete Schiffe, vor allem mit
dem durch Kallinikos von Baalbek erfundenen «griechischen
Feuer»: eine vom Bug katapultierte, auch unter Wasser weiter
brennende und am Ziel haftende, geheimgehaitene Mixtur wahr-
scheinlich aus Naphtha, Bitumen, Pech, Schwefel, Harz, Ol und
ungeléschtem Kalk, die jahrzehntelang die Seeschlachten ent-
schied — die direkte Vorstufe des Schiefpulvers. Obwohl die
Araber fiinf Jahre lang, zwischen 674 und 678, in hirtesten At-
tacken die ostromische Hauptstadt zu Wasser und zu Land
bestiirmten, wurden sie stets von neuem abgeschlagen. Kalif
Moawijah muf$te 678, nach einem Doppelsieg der Byzantiner zu
Land und See, einen unvorteilhaften Frieden unterzeichnen.

In der iibrigen Welt freilich ging der Siegeslauf der Araber
weiter. Unter Abdul Melik (685—705) und seinem Sohn Welid I.
(705—715) gewannen sie Turkestan, Kaukasien und Nordafrika,
wo man die Berber «bekehrte». 681 wurde erstmals die marok-
kanische Atlantikkiiste erreicht, 697 Karthago erobert. Bis 698
waren alle Festungen Nordafrikas endgiiltig genommen, und von
Tunis, der neuen Hauptstadt aus, kontrollierte die Flotte der Ok-
kupanten das westliche Mittelmeer. Noch ehe das Sikulum zu
Ende ging, besaflen die Araber das groBte Territorialreich der
Weltgeschichte, ausgedehnter als das Rémische Reich oder das



304 DiE HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

Alexanders. Schliefflich reichte ihr Imperium vom Aralsee bis
zum Nil und vom Golf von Biskaya bis China. Innerhallb eines
Menschenalters verlor die Kirche zwei Drittel ihrer Glaubigen an
den Islam. Und fast alle islamischen Eroberungen, abgesehen von
Teilen Spaniens und des Balkans, sind bis heute islamisch geblie-
ben.*®

Die Iberische Halbinsel suchte erstmals im Juli 710 ein arabi-
scher Voraustrupp von rund 400 Mann heim. Im nichsten Jahr
folgte die Invasionsarmee, 7000 Soldaten, bald um weitere 000
verstiarkt. Man drang iiber Gibraltar ein (benannt nach dem ara-
bischen Unterfeldherrn Tariq ibn-Ziyad). Noch im gleichen Jahr
vernichteten die Invasoren in der Schlacht von Jerez de la Fron-
tera {bei Cadiz) das spanische Westgotenreich. Um 715 hatten sie
alle wichtigen Stidte des Landes besetzt und 720, nach Uber-
schreitung der Pyrenien, Narbonne erobert. SchlieBlich hief8 es,
sie riickten auf Tours vor, um den am Grab des hl. Martin auf-
gehiuften Kirchenschatz zu pliandern.

Da trat Karl Martell mit dem «Heerbann» des gesamten Rei-
ches den «Unglaubigen» entgegen, Rauber gegen Rauber. Vor der
Schlacht nérdlich von Poitiers, einem «spater oft iiberschatzten»
Sieg (Nonn), lag man einander erst sieben Tage lauernd gegen-
itber, ehe die Araber, am 17. Oktober 732, geschlagen nach
Spanien retirierten. Der teils machtig tiber-, teils untertreibende
Bericht des Paulus Diakonus 1afit, bei angeblich nur 1500 eigenen
Schlachtopfern, 375 ooo Sarazenen ins Gras beiffen, darunter
auch den muslimischen Feldherrn und Statthalter des Kalifen in
Spanien Abd-ar-Rachmin — alles «mit Christi Beistand» (Frede-
garii Continuationes). «Um die Weltherrschaft des Islam und der

. christlich-germanischen Kultur wurde gekampft» (Mihlbacher),
«das christliche Abendland vor der Uberschwemmung durch die
muhammedanischen Barbaren» gerettet (Aérssen), kurz, ein
«schépferischer Sieg» (Daniel-Rops), ein Sieg auch, der «den Hi-
lariuskult neu aufleben» lief (Ewig).

Karl Martell kimpft noch 735, 736, 737 und 739 gegen die
Araber. Er fillt immer wieder in Aquitanien ein, «das Goten-
land», in die Provence, die Narbonensis. Er 1aft nach der Erstiir-



DER AUFBRUCH DES IsLAM 30§

mung Avignons die Verteidiger toten. Er zerstort Nimes mit
seinem alten Amphitheater. Er ruiniert Agde, Béziers. Er 13t «die
hochberiihmten Stidte . . . samt ihren Haus- und Stadtmauern
bis zum Boden niederreifen, legte Feuer und steckte sie in Brand;
er zerstorte auch die Vorstidte und Befestigungen dieses Gebietes.
Als er, der bei allen Entscheidungen von Christus geleitet wurde,
in dem allein das Heil des Sieges liegt, das Heer seiner Feinde
besiegt hatte, kehrte er wohlbehalten in sein Gebiet zuriick, ins
Land der Franken, den Sitz seiner Herrschaft.*! — Wer sprach da
von muhammedanischen Barbaren? Und von christlich-germani-
scher Kultur?

Nach jedem Feldzug eilt Karl, wie schon Vater Pippin (un-)
seligen Angedenkens, «samt den Schictzen» heim, «mit vielen
Schitzen», «mit groflen Schitzen», «mit grofler Beute», «mit rei-
cher Kriegsbeute», «mit ungeheurer Beute und vielen Gefange-
nen» etc. Und natiirlich immer wieder auch mit «dem Beistand
Christi», «mit Gottes Hilfe». Und natiirlich, nach dem Mordzug
(und vor dem nachsten), auch «im Frieden». So melden die Fort-
setzungen der Chroniken des sogenannten Fredegar nach einem
hochst erfolgreichen Raubunternehmen im Siiden: «Siegreich und
im Frieden kehrte er wieder heim unter Beistand Christi, des
Konigs der Kénige, des Herrn der Herren. Amen.»**

Auch wider die eigene Familie hat Karl Martell gewiitet, ihren
groflen Pfaffen ausgenommen. Er beseitigte 723 die beiden Séhne
von Pippins iltestem Sohn Drogo, Arnulf und Godofred, die sei-
ner Machtsucht offenbar im Wege standen, wiahrend er ihren
Bruder Hugo, Erzbischof von Rouen, Bischof von Paris und Ba-
yeux, Abt von St-Wandrille und Jumiéges, mit Pfriinden iber-
schiittete — zufrieden wie der war in seinem Fett und ungefahrlich
(fir Karl).*

Der erste «Karolinger» befehligte unter den merowingischen
Schattenkonigen praktisch das Gesamtreich, wurde in den Quel-
len dux, princeps, von den Pipsten gelegentlich patricius und
subregulus genannt, und urkundete seinerseits korrekt als «<maior
domus». Da aber «der kluge Mann», «der tapfere Mann», «der
treffliche Streiter», «der grofle Krieger», «der ausgezeichnete



306 Die HERAUFKUNFT DER KAROLINGER

Krieger», «der triumphierende Feldherr» seine vielen Gemetzel
auch mittels Kirchengutes finanzierte, von der Forschung oft
falschlich Sakularisation genannt, lebte er als ein dem Teufel ver-
fallener Kirchenrauber fort. In Wirklichkeit war Karl Martell
alles andere als kirchen- oder klerusfeindlich, wie schon seine
Forderung so prominenter Propagandisten des Christentums wie
Pirmin, Willibrord oder Bonifatius zeigt, dem wir uns damit zu-
wenden.>*



1. KAPITEL

DER HL. BONIFATIUS,
«APOSTEL DER DEUTSCHEN>»
UND ROMS

«The Greatest Englishman». Titel einer Anthologie von
Timothy Reuter®

«Er war eine durch und durch feine, fast méchte man sagen
eine zarte, keine stirmische oder Kraftnatur, Ein Mann von
einem ganz reinen, hohen Idealismus.» Wilhelm Neuss?

«Ferner sollte jeder — auch der atheistische — Historiker zu-
geben, dafl . . . Bonifatius uns das Tor aufgerissen hat, dafl
durch ihn die Grenze Europas weiter nach Osten wanderte.
Ein Gleiches gilt von den Sachsenkriegen Karls.»
K. Konig/K. Witte?

«Bonifatius . . . der tiefer auf die Geschichte Europas eingewirkt
hat als jemals ein Englinder nach ihm . .. nicht nur ein Mis-
sionar, sondern ein Staatsmann und ein Verwaltungsgenie
und vor allem ein Diener der rémischen Ordnung.»
Christopher Dawson*

«Die Herrlichkeit des Mittelalters beruht zu einem guten Teil
auf seiner Arbeit . . .» Der katholische Theologe Joseph Lortz*



Um 680, im Alter von vermutlich sieben Jahren, wurde der An-
gelsachse Wynfreth (Winfrid), spater in Rom Bonifatius genannt,
als puer oblatus von seinem Vater ins Kloster gesteckt. «Im Klo-
ster aber», schreibt heute ein deutscher Gelehrter, «wuchs der
ihm willenlos iibergebene Knabe zu einem Manne von eigenem
Willen heran» (Schramm). Ausgerechnet im Kloster! Ein Mann
eigenen Willens? Als wire Bonifatius niche zeitlebens Rom skla-
visch horig gewesen!

«Tag und Nacht», behauptet der Priester Willibald in seiner im
spateren 8. Jahrhundert zu Mainz geschriebenen Schwulstvita,
habe sein Held im Kloster «wissenschaftliche Studien» betrieben,
um sich «die ewige Seligkeit zu verschaffen». Und im Frithjahr 716
reiste er samt all seinem Wissen zu den Friesen, wo er ungehindert
predigen durfte. Da aber die frankische Militirmacht ausfiel, ihm
politische Unterstiitzung fehlte, war er ohne jeden Erfolg und
verlief} wieder «das unfruchtbare Land der Friesen . . ., die aus-
gedorrten, des Taus himmlischer Befruchtung noch darbenden
Gestade» (Vita Bonifatii).

Bald jedoch ging Bonifatius auf eine neue propagandistische
peregrinatio, jetzt aber mit einer «Missionsvollmacht» aus Rom.
Papst Gregor Il. (715—731) beauftragte ihn am 15. Mai 719 bei
«allen im Irrtum des Unglaubens befangenen Volkern. .. den
Dienst am Reiche Gottes auszuiiben». Zu erforschen, so poesie-
gediingt Biograph Willibald wieder, «ob die unbebauten Gefilde
ihrer Herzen von der Pflugschar des Evangeliums zu beackern
seien». Und Bonifatius tat dies «mit einer groffen Menge Reli-
quien» und «der klugen Biene vergleichbar, die nach ihrer Weise
durch die Gefilde dahinfliegt, mit sanftem Fliigelsummen die Fiil-



310 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

le duftender Krauter umflattert und mit priiffendem Riissel aus-
sprt, wo die honigreiche Siiffe des Nektars sich birgt».’

BEFREIUNG VON «ALLEM UNFLAT»
BEI HESSEN, THURINGERN UND SACHSEN —
UND ETWAS BLUTVERGIESSEN

Die honigreiche Siiffe des Nektars suchte «der grofSte Englinder»
nun auf ausdriicklichen Wunsch des Papstes bei Hessen und Thii-
ringern. Die Hessen waren noch ziemlich heidnisch, die Thiirin-
ger — bei denen die frankischen Eroberer die ersten Kirchen wohl
in ihren Zwingburgen erbauten — waren durch Sachseneinfille
und pagane Reaktionen teilweise wieder heidnisch geworden.
Allerdings scheiterte Bonifatius, trotz honigsiifer Lehre, auch
hier wieder rasch, teils an christlichen Bischofen und Priestern,
teils am fehlenden militarischen Riickhalt.

Noch 719 zog er aus Thiiringen fort und ging — tiber den Tod
des Friesenherzogs Radbod «von hohen Freuden erfille» (Vita
Bonifatii) — bis 721 nach Friesland, wo er sich dem greisen Mis-
sionar Willibrord unterstellte, tibrigens, wie er selbst, «Oblate»,
das heifft schon als Kleinkind geistig genotziichtigt.

Gestiitzt auf frankischen Hochadel und frankische Waffenge-
walt, hatte Willibrord seit 690 bei den von Pippin II. niederge-
worfenen Westfriesen sowie, kurz und erfolglos, bei Dinen und
Sachsen seine Erkenntnisse propagiert (S. 295). Mit geringen Nei-
gungen offenbar zum Mirtyrer, floh er vor Radbod und kehrte
erst nach dessen Tod zuriick. Nur die siegreichen Kriegsziige Karl
Martells 718 und 720 (auch wohl schon wieder 722 und 724)
gegen die Sachsen ermdglichten iiberhaupt den Christianisie-
rungsbeginn, ihre Befreiung von den «Dimonen», «vom Irr-
wahn» und «teuflischen Trug» (a diabolica fraude: Gregor IL).
Unter Anrufung der Heiligen Dreifaltigkeit zerstorte Willibrord
«Gotzenbilder», entweihte und ruinierte friesische Heiligtiimer,
totete den Friesen heilige Tiere, wirkte staunenerregende Mira-



BEFREIUNG VON «ALLEM UNFLAT» 311

kel. Kurz, in Verbindung mit den Militars Pippin und Karl
Martell jitete er «das Unkraut des Unglaubens», miihte er sich,
«dieses erst vor kurzem durch Waffengewalt niedergeworfene
Volk durch die Taufe zu erneuern» und «unverziiglich das ganze
Licht des Evangeliums» zu verbreiten (Alkuin).

72.1 trennte sich Bonifatius von Willibrord aus uns unbekann-
ten Griinden. Er hatte es abgelehnt, sich von Willibrord zum
Bischof weihen zu lassen, und kehrte in den hessisch-thiiringi-
schen Grenzraum zuriick, wo er ein kleines Monchskloster auf
der Amdneburg griindete.

Spuren des Christentums vor Bonifatius finden sich in Mittel-
und Nordhessen bezeichnenderweise nur auf groffen Burganla-
gen oder in deren niachster Umgebung. So war 721 auch Amone-
burg, die hochgelegene friankische Festung ostlich von Marburg,
die erste Missionsstation des Bonifatius, die, wie einst, 716, das
Kastell Hammelburg an der Saale bereits als Basis Willibrords,
fiir die Missionierung Thiiringens dienen sollte. Andere Kloster-
griilndungen, stets auch politische Stiitzpunkte, die den frinki-
schen Einfluff weit nach Thiiringen trugen, waren die monasteria
Fritzlar in Hessen, nahe der michtigen Frankenfestung Biiraburg,
Ohrdruf bei Gotha und vor allem 744 das Kloster in der «Bucho-
nia», im Buchenwald: Fulda. Ihm schenkte Karlmann alles Ko-
nigsgut im Umkreis von vier Meilen, wobei er noch die angren-
zenden Groffen veranlafite, auch ihren Besitz in der Nahe den
{(bald 400) Ménchen zu iiberlassen.

Auch zu Bischofssitzen wurden frinkische Burgplitze ge-
macht. Wiirzburg (castellum Wirzaburg); Biiraburg bei Fritzlar
(oppidum Buraburg), eine der grofiten friihmittelalterlichen deut-
schen Burgen, in der Bonifatius (741) das Hessenbistum Biiraburg
errichtete; und — spiter als zu gefahrdet wieder aufgegeben —
Erfurt (locus Erphesfurt), schon frither eine heidnische Bauern-
burg.

Nach ersten Erfolgen hatte Gregor II. den Bonifatius noch ein-
mal zu sich befohlen und ihn am 30. November 722 zum Mis-
sionsbischof (ohne festen Sitz) geweiht. Dabei wurde er ganz auf
Rom eingeschworen, mufte er nicht nur geloben, den Papsten «in



312 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

allem» gehorsam zu sein, sondern auch «mit den Bischéfen, wel-
che gegen die alten Satzungen der hl. Viter lebten, keinerlei
Gemeinschaft zu halten». Ferner bekam er ein Empfehlungs-
schreiben an den aus schweren Schlachten siegreich hervorgegan-
genen Karl Martell.

Offensichtlich erkannte der Papst den staatsrechtlich ja nicht
als Herrscher Legitimierten an, vermied indes die Zustandigkeit
juristisch zu benennen, verlangte jedoch Unterstiitzung. Mog-
licherweise aber ist dieser dem «Herzog» Karl, dem «Domino
glorioso filio Karolo duci» geschriebene Brief auch gefilscht. Je-
denfalls nahm der Hausmeier, der eine starke Bischofskirche zur
Stiitze der Staatsmacht wiinschte, Bonifatius 723 ausdriicklich in
seine Obhut, «so daff niemand etwas Nachteiliges oder Schad-
liches gegen ihn veriiben darf, sondern er allezeit unter unserem
Schutz und Schirm unangefochten und wohlbehalten wohnen
soll». Andererseits niitzten Karls Kriegsziige Bonifatius, ebenso
Karls Geschenke fiir die Kirche in Utrecht und das Kloster Ech-
ternach, diese bald immer riesiger, bis zu Maas, Schelde, den
Rheinmiindungen sich hinziehende katholische Propaganda-
basis.

Gregor I1. hatte dem «Apostel der Deutschen» 722 auch einen
Missionsauftrag an die Sachsen gegeben. Sie waren zwar 718
durch Karl vom Niederrhein zuriickgetrieben und geschlagen
worden, blieben aber fast ginzlich dem alten Glauben treu —einer
jener Germanenstamme Ostlich des Rheins, die der Papst «gleich
rohen Tieren» umherirren und in deren «Truggottheiten» er na-
tiirlich «Teufel» (demones) sah.

Zur planmifigen «Bekehrung» der Sachsen mit Massentaufen
kam es erst nach Karls Feldzug von 738; lange und sorgfiltig
vorbereitet, war er in engster Zusammenarbeit mit dem Klerus
erfolgt. Gregor IIl. (731-741), der den fast Jahr fiir Jahr Krieg
filhrenden Franken einmal den «geliebten Sohn» des hl. Petrus
nennt, deutet dies selbst in einem Brief vom 29. Oktober 739 an
Bonifatius klar an: «Du hast uns Kenntnis gegeben von den Vél-
kern Germaniens, die Gott aus der Gewalt der Heiden befreit hat,
indem er an hunderttausend Seelen durch Dein und des Franken-



BEFREIUNG VON «ALLEM UNFLAT» 313

fiirsten Karl Bemiihen (tuo conamine et Carli principis Franco-
rum) im Schof der heiligen Mutter Kirche vereinigte.» Die Zahl
ist sicher iibertrieben. Doch «befreit» wurden die Sachsen «aus
der Gewalt der Heiden» nur durch Karl Martells Heerfahrt (738)
— «mit schrecklichem Blutvergieffen» (Fredegarii Continuatio-
nes). Und im Anschluff daran kam es zu Massentaufen der
Sachsen. lhre Christianisierung erfolgte damals «in engster An-
lehnung an die militirisch-politische Organisation» (Steinbach);
wahrscheinlich handelt es sich hier sogar um «den groftangeleg-
ten Versuch einer Sachsenmission vor dem Zeitalter Karls des
Groflen» (Schieffer).

Zwar war Karl Martell nicht sehr religids, aber aus politischen
Griinden an der Verbreitung des Christentums im Osten aufs
«hochste interessiert» (Buchner). Und es gibt keinen Zweifel, dafS
Bonifatius «den siegreichen Waffen und dem personlichen Schutz
Karl Martells alles verdankte» (Zwélfer) - «ein gezieltes Zusam-
menwirken von innerem Ausbau und militarischen Schutzmaf-
nahmen durch den Staat und iibergreifender Organisation durch
die frinkische Kirche» (Wand).?

Schon 718, wie erwahnt, 720, 722, 724 hatte Karl die Sachsen
bekriegt. Wiederholt schlug er friesische und sichsische Aufstan-
de nieder, und nur von solch blutigen Gewaltakten hing die
«Bekehrung» ab, die Befreiung, so Bonifatius, von «allem Unflat
der Heiden». Gregor 111 schrieb den Missionserfolg ebenso Karl
Martell wie Bonifatius zu. Und dieser selbst bekennt dem eng-
lischen Bischof Daniel von Winchester: «Ohne den Schutz des
Frankenfiirsten [sine patrocinio principis Francorum] kann ich
weder das Volk der Kirche leiten noch die Priester und Geist-
lichen, die Ménche und die Gottesmigde beschirmen, noch ohne
seinen Auftrag (mandato) und die Furcht vor ihm, heidnische
Briauche und die Greuel des Gétzendienstes in Germanien ver-
hindern». Nicht zufillig schickt Bonifatius, «Knecht der Knechte
Gottes», dem Konig Aethelbald von Mercien 745/746 aufler
einem Habicht und zwei Falken auch «zwei Schilde und zwei
Lanzen».?



314 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

WIEHERNDE HENGSTE, HEILIGE NONNEN
UND EIN «SO GEWINNBRINGENDES GESCHAFT»

Der Heilige beschenkt ilibrigens Seine Majestat, obwohl dieser
Konig (nicht als einziger christlicher Regent) auf Teufel komm
raus herumhurt, und dies, «was noch schlimmerist. . . vor allem
mit heiligen Nonnen und gottgeweihten Jungfrauen in den Kl6-
stern». Konig Osred von Northumbrien huldigt der gleichen
Leidenschaft, und ebenfalls — es mufite was Besonderes an ihnen
sein! — mit gottgeweihten Jungfrauen und Nonnen. Weif$ Bonifa-
tius doch auch sonst «in den Zellen der Kloster die Unzucht» am
Werk, sieht er die «heiligen Nonnen» ja sogar ihre «im Bosen
empfangenen Kinder . . . auch oft zu einem groflen Teil toten . . .
[Schiitzt das keimende Leben!s] und die Holle mit armen Seelen
vollstopfen».

Wie die Nonnen, die bekanntlich die ambulante Prostitution in
Europa eroffnen, nebst anderen christlichen Schwestern ja auch,
bei ihren Rom-Wallfahrten, schreibt der Apostel dem Bischof
Cudberht, «zum groflen Teil zugrunde gehen». Denn da seien
«nur sehr wenige Stadte in der Lombardei, in Francien oder in
Gallien, in der es nicht eine Ehebrecherin oder Hure gibt aus dem
Stamm der Angeln. Das ist aber ein Argernis und eine Schande fiir
Eure ganze Kirche.» Leidet der Heilige doch iiberhaupt darunter,
daf§ «das Volk der Angeln» keine rechtmiRigen Ehefrauen nimmt,
sondern aller «gottlichen Ordnung» zuwider «nach der Gepflo-
genheit wichernder Hengste oder in der Art schreiender Esel
durch Ausschweifung und Ehebruch alles in schindlicher Weise
besudelt und verwirrt». Durch Hurerei aber, durch rasende Sin-
nenlust, werde man, bemerkt Bonifatius einmal, <am Ende weder
in einem weltlichen Krieg stark (in bello saeculari fortem) noch
im Glauben standhaft».!®

Denn der christliche Klerus pries ja den «richtigen» Glauben
immer wieder als unabdingbare Voraussetzung fiir Waffenerfol-
ge, fiir Kriegsruhm an! Mit Unkeuschheit und «Ketzerei» war da
gar nichts zu gewinnen. «Denn Thr habt», schreibt Papst Zacha-
rias Ende Oktober 745 allen Bischofen, Abten, allen Herzogen,



WieHERNDE HENGSTE, HEILIGE NONNEN 31§

Grafen, iberhaupt »allen Gottesfiirchtigen, die in Gallien und in
den Provinzen der Franken wohnen» — «lhr habt als Folge Eurer
Siinden bis heute falsche und im Irrtum befangene Priester ge-
habt, weshalb auch alle heidnischen Vélker Euch im Kampfe
tiberlegen waren . . .» Doch haben die Franken erst «keusche Prie-
ster», beteuert der Papst, sind sie dem Bruder Bonifatius «in allem
gehorsam», ja, dann «wird kein Volk vor Eurem Angesicht be-
stehen, sondern alle heidnischen Vélker werden vor Euren Augen
zusammenbrechen und Ihr werdet Sieger sein». Und grofiziigig
verheiflt er obendrein «das ewige Leben»."

Zuriick zu den geilen Angeln. Denn, um gerecht zu sein, nicht
alles war aller «géttlichen Ordnung» da zuwider und «nach Ge-
pflogenheit wiehernder Hengste oder in der Art schreiender
Esel». O nein. Es gab, unterschlagen, vergessen wir es nicht, da
auch ganz andere, ganz christliche Stimmen aus Britannia.

Ganz keusch und rein zum Beispiel klingt gleich der Brief einer
Schiilerin des Bonifatius, der frommen Jungfrau Egburg, die of-
fensichtlich unter der Trennung, vielleicht gar unter — gewifS nicht
anriichigen — Entzugserscheinungen leidet, vielleicht. Jedenfalls
bevorzugt Egburg den «liebwerten» Bonifatius (mi amande), wie
sie ihm ganz christlich offen gesteht, vor «fast allen Personen
ménnlichen Geschlechts in herzlicher Liebe». Um so mehr beklagt
sie, «das Band Deiner Liebe nur durch den inneren Menschen»
gekostet zu haben. Ein Klagegrund, fiirwahr. Doch «dieser Ge-
schmack haftet wie etwas Honigsiiffes». Zwar will sie blof§
«Deinen Hals immer mit den Armen einer Schwester umschlin-
gen». Aber andererseits: «glaube mir, Gott ist mein Zeuge, daf8
ich Dich mit héchster Liebe umfasse» (summo complector amo-
re). Nicht genug: «kein Seefahrer, den der Sturm dahinjagt, sehnt
sich so sehr nach dem Hafen, kein Acker, der diirr ist, verlangt so
sehr nach Regen . . ., wie ich Euren Anblick genieflen méchte».
Indes, o weh, «wie geschrieben steht: Die Liebe zu einem Men-
schen fithrt den Schmerz herbei». Und so hat sie, die Armste, die
Frevlerin, immer nur «in Verzweiflung . . . unter dem Druck mei-
ner Siinden und unter der Last zahlreicher Verfehlungen . . . vor
den FiifSen Deiner Hoheit liegend, aus der innersten Tiefe des



316 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

Herzens flehend von den Enden der Erde zu Dir geschrieen, o
gliickseligster Herr . . .»"

Andere aus dem «Stamm der Angeln» zog der beatissimus do-
minus naher heran. Seine um ein volles Menschenalter jiingere
Verwandte Leoba ernannte er zur Abtissin in Tauberbischofs-
heim; eine Verwandte der Leoba, Thecla, zur Abtissin in Kitzin-
gen und Ochsenfurt am Main. Doch alles, ganz gewif$, nur um der
groflen Sache, der gesamtdeutschen Mission willen, wegen des,
wie Gregor Il1., als er den «Apostel der Deutschen» (recte: Roms)
auf einer erneuten Romfahrt 732 zum Erzbischof macht, in die-
sem Zusammenhang ausdriicklich bemerkt, «so gewinnbringen-
den Geschiftes» (talis commercii lucro). Mit der ganzen Kirche
spendet deshalb der Papst dem Apostel Beifall.

Natiirlich ist mit «Geschaft» nicht das bifSchen «Silber und
Gold» gemeint (argenti et auri tantillum), das Bonifatius auch
gelegentlich dem Heiligen Vater schickt, sondern die Bekehrung
vom «Heidentum und Irrglauben zur Erkenntnis des wahren
Glaubens». Von Hessen bis Friesland zerstort er, «mehr Eroberer
als Bekehrer», allenthalben die heidnischen Kulthiuser und er-
baut auf ihren Ruinen, mit ihrem Stein, ihrem Holz, christliche
Kirchen. Er zertriimmert die Gotterbilder des Stuffo, Reto, Bil,
der Astarot u. a. Er stiirzt die Altire, fallt die heiligen Biume im
Hessenland, wahrscheinlich, da im direkten Schutz der frinki-
schen Festung Biiraburg stehend, ohne jede personliche Gefahr
die Donareiche bei Geismar, das Stammesheiligtum, und errich-
tet aus ihrem Holz St. Peter, eine Kapelle, «sein erstes Siegesmal»
(Haller). Doch erlebt es Bonifatius noch, daff man ihm dreilig
Kirchen und Kapellen in Thiiringen auch wieder vernichtet.??

Der Apostel Roms bekampfte indes nicht nur das Heidentum,
sondern mindestens ebenso sehr, wahrscheinlich mehr noch —das
Christentum, das nicht romhérige namlich, wie bei Bayern und
Alemannen: die zweite und kiirzere, doch bedeutendere Phase
seiner Tdtigkeit.'*



DER «PFAFFENWINKEL» ENTSTEHT 317

DER «PFAFFENWINKEL» ENTSTEHT

Uber die geschichtlichen Anfinge des bayrischen Stammes, seine
Herkunft, den Zeitpunkt der Stammesbildung, die Zusammen-
setzung der Baibari, Baiovarii, Baioarii sowie tiber deren frithe
religiosen Verhaltnisse gibt es (fast) keine zuverlassigen Quellen.
Anders als Goten, Langobarden, Franken haben die Bayern zu-
nichst keinen Geschichtsschreiber aufzuweisen. Erst ein rundes
Vierteljahrtausend nach ihrer «Landnahme» liegen schriftliche
Zeugnisse aus ihrem eigenen Reich vor. lhre frithesten nament-
lichen Nennungen entstammen der Mitte des 6. Jahrhunderts.

Es steht auch nicht fest, woher die Bayern kommen. Vielleicht,
ein prigender Kern, von Bohmen, wie ihr Name andeutet: die
Mainner aus dem Land Baia, die «Leute aus Bojohaim», seit etwa
550 belegt, als die ersten Einwanderer aus B6hmen sich vor allem
in der spiteren Residenzstadt Regensburg ansiedelten. Vielleicht
aber waren die Baiovarii Kelten, ein kelto-romanisch-germani-
sches Mischvolk. Vielleicht stammten sie von den Markoman-
nen, den Alemannen, Sueben ab. Sie alle und mehr, Thiiringer,
Hermunduren, Hunnen, konnen in thnen aufgegangen sein, auch
die, gegenwirtig gern betont, in Ritien und Noricum ansissigen
Alpenromanen. Jedenfalls hat sich der bayrische Stamm erst bei
und nach der (wie man annimmt friedlichen) Besetzung des Lan-
des im fritheren 6. Jahrhundert gebildet, ostlich der Alemannen,
zwischen Enns und Lech, Donau und Alpen. Und zwei Jahrhun-
derte spiter ist dort bereits alles voll von Klostern, der «Pfaffen-
winkel» noch heute. Wahrscheinlich sind die Bayern auch schon
durch Konig Theudebert 1. (533-548) (S. 95 ff.) unter frankische
Oberhoheit gekommen.

Wie man ethnogenetisch auf Vermutungen, Kombinationen
angewiesen ist, so weiff man auch von der urspriinglichen Reli-
gion der Bajuwaren wenig. Schon zur Romerzeit mag das Chri-
stentum auf der spiteren terra Bavariae, in Noricum und Ritien,
durch Hindler und Soldaten eingedrungen sein. Bestand aber
damals dort bereits (wahrscheinlich) eine Kirchenorganisation,
verschwand sie doch nach Abzug der romischen Soldaten und



318 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

Staatsbeh6rden nahezu gédnzlich wieder — mit der einzigen Aus-
nahme von Chur. Die christliche Kirche, jahrhundertelang rigo-
ros pazifistisch, konnte zwar gegen den Staat groff werden, dann
aber nur mit dem Staat, in enger Bindung an den «weltlichen»
Apparat, mit Gewalt, sich am Leben erhalten.

Bezeichnend, daff auch hier die Machtigen zuerst zum Chri-
stentum Uberliefen. Das Herzogsgeschlecht war von Anfang an
katholisch. Und wie gewohnlich hat sich wohl auch hier zuerst
der Adel aus politischen Griinden, das heifft aus Macht-, aus
Prestigesucht, dem Christentum zugewandt. Das Volk, mehrheit-
lich im 6. Jahrhundert noch heidnisch, wurde (in seiner Masse)
erst im Laufe des 7. Jahrhunderts christianisiert.

Vielleichtaber hattenschon vorher irische Ménche und Prediger
aus Byzanz die Bayern teilweise «bekehrt». Vielleicht waren zu-
mindest Teile von ihnen zuerst Arianer, wofiir es immerhin eine
Fiille von Hinweisen — und natiirlich Bestreiter gibt; nicht zuletzt,
weil man die iltesten Bajuwaren viel lieber als Heiden denn als
«Ketzer» sieht. Schismatiker (infolge des Dreikapitelstreites) gab
es sicher unter ihnen, wie ja K6nigin Theudelinde zeigt.

DER ANFANG VOM ENDE DER AGILOLFINGER
ODER BAYERN GERAT INS ROMISCHE NETZ

Die Bayern wurden schon in dltester Zeit von den Agilolfingern
beherrscht. Deren Stammesherkunft ist ebenso unsicher wie Be-
ginn und Form ihrer Herrschaft: sicher — und bezeichnend — ihr
Ende: 788 (S. 481 ff.). Mehrfach wird frinkische Abstammung
bezeugt; doch erwog man auch eine von den Burgundern, den
Langobarden, mit denen sie enge Beziehungen pflegten. Die Lex
Baiuvariorum, im fritheren 8. Jahrhundert aufgezeichnet, die zu-
erst Angelegenheiten des Klerus behandelt, dann des Herzogs,
zuletzt des Volkes, schreibt: «Der Herzog aber, der dem Volke
vorsteht, war immer aus dem Geschlecht der Agilolfinger und
muf es immer sein.»



DER ANFANG vOM ENDE DER AGILOLFINGER 319

Der erste urkundlich falbare Bayernherzog aus der Familie der
Agilolfinger ist Garibald 1. (ca. 550—590). Er suchte sich gegen-
iiber den Franken durch politische und verwandtschaftliche Bin-
dungen an die Langobarden zu sichern. Selbst, wenn auch
erzwungenermaflen, mit der Langobardenprinzessin Waldarada,
Chlotars 1. verstofSener Gattin, verehelicht, gab er eine Tochter
dem Langobardenherzog Ewin von Trient, 589 eine andere, Theu-
delinde, dem Langobardenkonig Authari, nachdem ihm eine
Verstandigung mit den Franken miffgliickt war. Diese aber, die in
den siebziger, achtziger Jahren die Langobarden bekriegt, schlos-
sen, nach einem wenig erfolgreichen weiteren Zug gegen sie 590,
im folgenden Jahr Frieden (S. 130 f.) und setzten 592 Tassilo I. in
Bayern ein.!*

Nun orientierte man sich wieder mehr an den Franken. Doch
versickern die Nachrichten aus Bayern, und auch die frinkischen
Quellen schweigen zwischen etwa 630 und 680 uiber den Stamm
ganz. Er 1ste sich allmadhlich mehr und mehr vom Frankenreich—
wie ja auch andere, die nicht unbedingt unter frinkischem Joch
leben wollten, Sachsen, Thiiringer, Alemannen oder die einst in
Aquitanien eingewanderten Basken. In Bayern aber dringte Pip-
pin der Mittlere wieder auf stirkeren Einfluf$ iiber die christliche
Mission, die das alte Heidentum restlos ausrottet. Und als Herzog
Theodo um 716 eine selbstindige bayrische Kirche erstrebt, in-
terveniert schliefflich Karl Martell. 725, unter Theodos Sohn
Grimoald, verwiistet er das Land, macht grofie Beute und fithrt
Grimoalds Frau mit fort, die Herzogin Pilitrud, und deren Nichte
Swanahilt, die spatere Mutter seines Sohnes Grifo, den man 741
einkerkern, dessen Mutter Swanahilt man ins Kloster Chelles
stecken wird (S. 369).

Und bereits 728 fiihrte der Franke einen weiteren Feldzug gegen
die aufbegehrenden Bayern, wobei Grimoald, damals in Freising
residierend, vielleicht einem Meuchelmord erlag, jedenfalls bru-
tal durch «Feinde» umkam. Ende der dreiliger Jahre aber, als
Karl die Araber in Siidfrankreich bekdmpfte, konnte der von ihm
selbst eingesetzte Herzog Odilo sich erneut der fremden Herr-
schaft ziemlich entziehen. Doch wurde seit Karls Kriegen mit



320 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

Bayern das neue Bistum Eichstitt zu einem kirchlichen Stiitz-
punkt friankischer Macht.

Bonifatius hatte Bayern erstmals 719 auf seiner Reise von Rom
nach Thiiringen beriihrt, linger dort aber 736, vielleicht auch.
mehrfach in den beiden folgenden Jahren «gewirke», besonders
wider einen sonst nicht weiter bekannten Eremwaulf, einen Schis-
matiker, in «ketzerischen Wahn» versunken. Natiirlich wurde der
verdammt, ausgestoffen, das Volk von der «verkehrten gotzen-
dienerischen Irrlehre» befreit.

Bei seinem dritten und letzten Romaufenthalt 738 bekam Bo-
nifatius den Befehl zur Reorganisierung der Kirche in Bayern
(und Alemannien). Gregor IlI. rief — wiederum «das Hundertfa-
che» und «das ewige Leben» versprechend - alle ihm liebwerten
frankischen Bischofe, alle ehrwiirdigen Priester und gottesfiirch-
tigen Abte auf: «teilt ihm Helfer zu aus Eurem Schafstall» (ex
vestro ovile) - ein da gern gebrauchtes Bild. Auch Nachfolger
Zacharias spricht von «unserer Gemeinschaft in einem Schaf-
stall»; und es trifft ja auch zu.?”

Allerdings sollte Bayern schon zwei Jahrzehnte frither zu einer
ganz von Rom abhingenden Landeskirche werden und selbstver-
stindlich zu einer papstlichen Schutzmacht jenseits der Alpen.
Denn bereits Herzog Theodo war als «der erste seines Stammes»
nach Rom geeilt «mit dem Wunsch zu beten» (Liber Pontificalis).
Nach Rom pilgert man immer nur zum Gebet. Natiirlich trigt es
Friichte. So erteilte Gregor IL. schon am 15. Mai 716 eine Instruk-
tion fiir die Errichtung von Bistiimern und befahl die Schaffung
einer Bayrischen Landeskirche in Ubereinstimmung mit dem Bay-
ernfiirsten. Jeder suchte dabei seinen Vorteil: der Herzog die
Losung seines Landes vom frankischen Einflu}, der Papst eine
Kirche, in der er, und nur er allein, den Ton angab, weshalb die
bayrischen Priester auch auf ihre «Rechtgliubigkeit», das heif8t
Rombhéorigkeit, iiberpriift werden sollten.!®

Doch damals wurde aus den papstlichen Wiinschen offensicht-
lich wenig oder nichts. So kam es zu einem neuen und nun
erfolgreichen Versuch unter Gregor I11. (731—741) mit Bonifatius.
Wieder war die Errichtung einer bayrischen Kirchenprovinz im



«SETZE DEN KAMPF WEITER FORT, GELIEBTESTER . ..» — = 321

Einvernehmen mit dem bayrischen Herzog geplant, aber nicht
mit dem frankischen Hausmeier. Denn Odilo ging es natiirlich
um seine Selbstindigkeit. Und die richtete sich (indirekt) gegen
Karl Martell. Er hatte eine Bistumsorganisation fiir das Franken-
reich «in keiner Weise geférdert» (Reindel). Deshalb lief sich
auch die von Rom beabsichtigte Einbeziehung des schwibischen
Herzogtums, Alemanniens, in die bonifatianische Reform nicht
realisieren. Der Einfluf$ des frankischen Staates wie der frinki-
schen Kirche war hier schon zu grof3.*®

Nach seiner dritten Romreise nun teilte Bonifatius 739, in An-
kniipfung an den rémischen Organisationsplan von 716, im
Einvernehmen mit Herzog Odilo und Gregor IIl., Bayern in vier
Bistiimer. Dabei lehnte er sich bezeichnenderweise an die bereits
bestehenden herrschaftlichen Zentren an: Regensburg, Salzburg,
Freising und Passau. Nur in Passau belief er den vom Papst ge-
weihten Bischof Vivilo. Die iibrigen Bischofe aber, «die Zerstérer
der Kirchen und die Verderber des Volkes» (Vita Bonifatii), ver-
trieb er und bestimmte drei andere: Gaubald fiir Regensburg,
Johannes fiir Salzburg und Erembert fiir Freising.*

«SETZE DEN KAMPF WEITER FORT, GELIEBTESTER . . .»

Bayern, wo Bonifatius, nachdem sein Verhiltnis zu Karl Martell
offenbar abgekiihlt war, 739 die Kirche mit Hilfe Herzog Odilos
reformierte, war schon frither christianisiert, doch eben nicht
romanisiert worden. Denn hierher und ins Osterreichische, nach
Mibhren, hatte die meist im 7. und 8. Jahrhundert predigende
iroschottische Ménchskirche ihr «Wandern fiir Christus» (per-
egrinare pro Christo) gefihrt. Weder mit Hilfe des Schwertes
wurde da bekehrt noch durch Massentaufen. Nicht der Bischofs-
sitz war der eigentliche Mittelpunkt, sondern das Kloster, das die
organisierte Hierarchie verachtet hat, was haufig Konflikte her-
aufbeschwor.

Noch die hochstwahrscheinlich im Auftrag des Hausmeiers



322 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

Pippin 743 von Monchen des Klosters Niederalteich verfaBten
kirchenrechtlichen Satzungen der lex Baiuvariorum verraten kei-
ne Spur romischen Einflusses. Und noch damals hielten die
ostlichsten bayrischen Bischofssitze, Salzburg und Passau, zwei
irische Moénchsbischofe besetzt, trotz der Gegnerschaft Roms.
In einer Kosmographie verspottet Bischof Virgil von Salzburg
(767—784), ein Vertrauter Pippins, an dessen Hof er sich zeitweise
aufgehalten, die Bonifatianer. 22 Jahre leitete der Priesterabt vom
Kloster St. Peter aus seine Diozese, ehe er sich selbst zum Bischof
weihen liefS.

So prallten das rémische und das iroschottische Missionschri-
stentum, «die erste {Los-von-Rom-Bewegung>» (Behn), nun in
Bayern «mit aller Wucht aufeinander» (Schieffer). Bonifatius aber
hat hier und in Thiiringen dies alte, gewaltlos vorgehende Chri-
stentum, auf Betreiben Gregors Il., soweit méglich, ausgerottet.
Er hat den Nachfolgern dieser Geistlichen die Gemeinden zu ent-
reiffen versucht, sie entrissen und mit Hilfe der Staatsgewalt
riicksichtslos unter das pipstliche Joch gezwungen. «Ich habe
namlich», meldet er, «die groffiten Kimpfe durch falsche Priester
und Heuchler (hypocritas), die Gott widerstehen und sich selbst
zugrunderichten, die das Volk durch viele Argernisse und man-
cherlei Irtlehren verfuhren . . .» Sooft er an den Hof komme, um
Hilfe zu erbitten, klagt Bonifatius wiederholt, kénne er die Be-
rihrung mit den «falschen Priestern und Heuchlern» nicht ver-
meiden.

Doch befehdet der Papstadlatus auch und gerade den franki-
schen Klerus, der seine Selbstindigkeit gegeniiber Rom gewahrt
hatte und dessen Reformer eher mied, wenn nicht bekimpfte. So
schirft um 738 Gregor III. den Bischodfen Bayerns und Schwabens
Gehorsam gegeniiber seinem Mann ein und betont: «und ihr sollt
heidnische Gebrauche und Lehren von umherziehenden Briten
oder falschen hiretischen Priestern und alle Schindlichkeiten auf-
halten und verhindern und vernichten». Und am 22. Juni 744
schreibt Papst Zacharias an Bonifatius iiber gewisse Geistliche,
«falsche Christen», «Diener und Vorlaufer des Antichrist»: «Du
hast wohl getan, daf Du sie nach aecclesiasticam regulam ver-



«SETZE DEN KAMPF WEITER FORT, GELIEBTESTER ...» 323

dammt und ins Gefingnis geschickt hast» {(dampnavit et in
custodiam misit). Oder wie Zacharias, der kein Ende findet gegen
«des Teufels Diener und nicht Christi Diener» zu donnern, «die
Betriiger, Landstreicher, Ehebrecher, Morder, Listlinge, Kna-
benschinder», wider «die falschen, abtriinnigen, mordbefleckten
und unziichtigen Priester», am 31. Oktober 745 mit typisch pfaf-
fischem Zungenschlag Bonifatius anreizt: «Deine heilige Briidder-
lichkeit moge unaufhorlich dem Gebet obliegen . .. und nach
Herstellung geistlicher Hacken und Ausrottung des Unkrauts die-
ses zum Verbrennen wegschaffen».2

Bonifatius, der bei vielen freien Menschen auf «erbitterten Wi-
derstand» stief (Epperlein), der nach auffen riid, riicksichtslos
und stets mit groflem Gefolge vorging, war gegeniiber Rom so
hérig, wie man dies dort nur wiinschen konnte, papstlicher als
der Papst. Er sagt nie, warum; er ist es einfach; man hatte ihn so
indoktriniert. Er war tatsichlich «der Erbe der romischen Kirche
in England» (Lortz). Und indes er nach unten trat, dienerte er
nach oben, lieR sich, in Glaubensdingen peinlich skrupulés und
von kleinlichstem Formalismus geplagt, immer wieder weiter
«belehren», so wie er das von klein auf eben gewohnt war.?

Der «Apostel der Deutschen» ist sich so wenig seines Glaubens
sicher und auch zeitlebens derart vom eigenen Siindenwahn er-
fiille, daf er laufend férmliche Fragebogen nach Rom schicke,
«als ob wir auf den Knien zu Euren Fiifflen liegen wiirden», um
sich die letzten Gewissensfragen beantworten zu lassen, und na-
tiirlich auch, damit «die riuberischen Wélfe (lupi rapaces) tiber-
fithre und tberwaltigt zugrunde gehen». Zum Beispiel fragt
Bonifatius, der «Kampfer in der Rennbahn des Geistes» (Vita
Bonifatii), was mit tollwutverdachtigen Tieren zu tun sei. Er
frage: Ist es erlaubt, Opferfleisch zu geniefen, war dariiber das
Kreuz geschlagen worden? Wie viele Kreuze miissen bei der Mes-
se gemacht werden? Sind mehrere Kelche zugelassen oder nur
einer? Darf man Dohlen, Krihen, Storche essen? Fleisch vom
Wildpferd oder Hauspferd? Wie steht es mit Speck? Ist es Nonnen
gestattet, sich gegenseitig die Fiiffe zu waschen? etc. etc.

Am 4. November 751 antwortet ihm Papst Zacharias: «Zu-



324 DER HL. BoNIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

nachst fragst Du wegen der Vogel, das heiflt der Dohlen, Krihen
und Storche. Von deren Genuf sollen sich Christen vollstandig
enthalten. Und weit angstlicher noch soll man sich hiiten, von
Bibern, Hasen und wilden Pferden zu essen.» Zu ungekochtem
Speck rit der Heilige Vater «erst nach dem Osterfeste». Ja, Bo-
nifatius wuffte noch nicht einmal, was «notwendig» zur Taufe
gehorte. (Immerhin war sie, nach Papst Zacharias, sogar giiltig,
spendete sie ein Priester, aus Unkenntnis, wie vorgekommen, mit
der Formel: «Ich taufe dich im Namen Vaterland und Tochter und
des heiligen Geistes», in nomine patria et filia et spiritus sancti.
Und als ein Ire dem «Apostel der Deutschen» sagt, die Taufe sei
tiberfliissig, fragt dieser deshalb an. Sogar der Kirchenzins ver-
unsichert ihn, doch solle er «bedenkenlos», belehrt ihn Zacharias,
«einen Solidus von jedem Hof» kassieren. Und als er gar wissen
will, ob auch die Wenden — fiir ihn «der hafllichste und geringste
Menschenschlag» — Zins zahlen miifften, antwortet Rom briisk,
das verstehe sich von selbst. Denn als Zinszahler wissen sie, «daf8
dieses Land einen Herrn hat».2 A

Gregor I1., der am 22. November 726 den Fragedurst seines
Apostels stillt, teilt als «den Stand in unserer Kirche» beispiels-
weise mit: Haben Eltern ihre S6hne oder Tochter schon frith
«hinter Klostermauern» (inter septa monasterii) gebracht, diirfen
diese spiter keinesfalls austreten und heiraten. «Das vermeiden
wir durchaus, weil es Siinde ist, Kindern, die von ihren Eltern
Gott geweiht worden sind, die Ziigel der Lust schielen zu lassen.»

Welche Barbarei steckt hinter dieser Antwort. Oder hinter die-
ser; «Du hast auch noch die Frage aufgeworfen, wenn eine
ansteckende Krankheit oder ein Sterben eine Kirche oder ein Klo-
ster befallen hat, ob die noch nicht Betroffenen zur Vermeidung
der Gefahr von diesem Ort flichen sollen. Das erscheint recht
téricht, denn niemand vermag der Hand Gottes zu entrinnen.»

Zeitgebunden? Doch welche Tragodien haben diese Zeitgebun-
denheiten ~ Jahrhundert um Jahrhundert — heraufbeschworen!
Wie viele Schicksale fiir immer ruiniert! Zeitgebunden? Aber be-
tont der Papst nicht ausdriicklich, er sage «nicht von uns aus (non
quasi ex nobis), wie Du es halten sollst, sondern dank dem, der



«SETZE DEN KAMPF WEITER FORT, GELIEBTESTER ...» _ 32§

den Mund des Stummen dffnet und die Zungen der Kinder beredt
macht .. .»**

Ist auch das zeitgebunden? Ja, ist es.

Auch den Ersten, den Zweiten Weltkrieg, die Gaskammern, die
Atombomben auf Japan, das Vietnamgemetzel und weitere
Grofdtaten unseres stolzen Sikulums kann man spater, wann
immer es beliebt, als zeitgebunden bezeichnen, mit Recht. Wie
wieder spatere Brutalismen wieder spater. Ad infinitum. Zeit-
gebunden ist alles! Ergo gehort diese, nicht zufillig so gern
strapazierte, weil historisch alles «verstehbar», moralisch alles
«entschuldbar» machende Floskel zum Lieblingsvokabular ordi-
nierter Anpasser oder Schwachképfe (haufig beides) und endgiil-
tig auf den Miillhaufen ausgedienter Apologetentricks. Sie hat,
nicht immer, doch in der gingigen Praxis fast stets eine Verharm-
losungs-, Entlastungs-, Schonfirbefunktion. Theologen und
Historiker brauchen so dank all dem «Zeitgebundenen» Kirchen-
und Staatsverbrechen, Kirchen- und Staatsverbrecher nicht Ver-
brechen und Verbrecher zu nennen.

Die Geistlichen (nicht nur) der deutschen Stimme waren sei-
nerzeit so, wie sie, mit geringfiigigen Einschrankungen, noch viele
Jahrhunderte sein werden: vielfach brutal, unwissend, verheu-
chelt. Bonifatius fand im Frankenreich Kleriker und Bischofe, die
«in Wollust verstrickt schlimmere Vergehen als die Laien bege-
hen»; «die sich nicht von Unzucht und verbotenen Ehen fernhal-
ten und ihre Hinde nicht rein halten von Menschenblut»; «die
von Jugend auf stets in Ehebruch, stets in Unzucht und in jedem
Schmutz lebten»; auch «einige Bischofe, die. .. Trunkenbolde
und Zanker oder Jiger und Leute sind, die bewaffnet im Heer
kimpfen und Menschenblut, sei es von Heiden oder von Chri-
sten, vergieflen». Bischof Gewilip von Mainz veriibte an dem
sichsischen Morder seines Vaters bei einer Unterredung auf einer
Weserinsel Blutrache mit eigener Hand. Es gab auch solche, die
beiden Seiten dienten, christlichen Gottesdienst hielten, zugleich
aber dem Wotan Opfer darbrachten, «die Stiere und Bécke den
Heidengdttern opferten, wobei sie davon afSen», was weder Chri-
stus noch Wotan geschadet haben dirfte. Die Pseudo-Priester,



326 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

klagt Bonifatius, seien viel zahlreicher als die katholischen, sie
seien Haretiker, falsche Propheten, voller Anmafung, Bischofe
und Presbyter angeblich, doch von keinem katholischen Bischof
geweiht. Abtriinnig seien sie, dufSerst gottlos. Sie betriigen, sagt
er, das Volk, berufen sich, von Rom zuriick, auf den Papst;
schlimme Vagabunden, Ehebrecher, Morder, wolliistige sakrile-
gische Heuchler. Trunk- und streitsiichtig sind sie, geschorene
Sklaven, ihren Herren entlaufen, Diener des Teufels, die sich
selbst in Diener Christi verwandeln. Sie leben, wie es ihnen ge-
falle . . .»

Die Synoden hatten seit 695 véllig aufgehdrt. «Die Bischofssit-
ze», schreibt Bonifatius, «sind groflenteils habgierigen Laien und
unziichtigen Klerikern zu weltlichem Genuf8 iiberlassen.» Und
nicht grundlos mahnte Zacharias am 1. April 743 die Oberhirten
in Biraburg, Wiirzburg und (vielleicht) Erfurt — drei Bistiimer, die
Bonifatius nur dank der Hilfe des Hausmeiers Karlmann einzu-
richten vermochte: «lhr sollt euch nicht unterstehen, einer in des
anderen Sprengel einzudringen oder euch Kirchen zu entziehen.»
In Reims zerstorte der Bischof die Hauser seiner eigenen Geist-
lichen und verschleuderte sie. In anderen Stadten war es dhnlich.
Die Prilaten fochten Hindel mit ihren Di6zesangeistlichen aus
und bedriickten sie hart unter den albernsten Vorwianden. Hiufig
stritten Bischofe beispielsweise mit ihren Kanonikern, raubten
deren Burgen, Hofe, Pfriinden, wihrend umgekehrt Kanoniker
gegen Bischofe auftraten (S. 265 ff.).

Wieder andere Oberhirten attackierten die Kloster, um sie zu
unterwerfen, vor allem auch wirtschaftlich. So suchte sich Ma-
delgarius von Laon, freilich vergeblich, ein Nonnenkloster fig-
sam zu machen. So konkurrierten selbst Bonifatius’ Lieblings-
schiiler jahrelang miteinander, der Mainzer Bischof Lul mit dem
Abt Sturmi von Fulda, der 763 auf drei Jahre verbannt, dann
rehabilitiert worden ist. Dagegen ging Abt Otmar von St. Gallen
im Streit mit Bischof Sidonius von Konstanz 759 als Gefangener
auf der kleinen Rheininsel Stein zugrunde. Spater berichtet Ha-
drian L. (772—795) von den unaufhérlichen Kimpfen lombardi-
scher Prilaten um ihre Bistumsgrenzen. Und Papst Hadrian selber



«SETZE DEN KAMPF WEITER FORT, GELIEBTESTER ...» = 327

rang mit dem Erzbischof Leo von Ravenna um eine ganze Reihe
von Stidten in der Poebene und an der Adria. Und noch spiter,
um 800, klagt der Patriarch Paulinus von Aquileja, daf§ die Bi-
schéfe das Kirchengut fiir Kriege und Luxus verschleuderten, dafd
sie «raubgierig und kriegerisch» seien, «diejenigen anstachelnd
und aufhetzend, die Blut vergiefen und viele Verbrechen bege-
hen» .2

Einen gewissen Aldebert niederer Herkunft aus Neustrien, der
lehrte, wie unniitz Beichten, Romwallfahrten, Kirchenweihen zu
Ehren der Apostel, der Mirtyrer seien, lieR Bonifatius 744 auf der
Synode von Soissons verdammen, all seine Kreuze und Kapellen
(oratoriola) an Quellen und auf Feldern verbrennen. Denn seine
Wunder, weswegen man ihm nachlief, hatte er «betriigerischer-
weise getan» (false fiebant); er war, so Papst Zacharias auf der
Romischen Synode 745, «ganz gewif$ . . . wahnsinnig geworden».
Auch der irische Wanderbischof Clemens, ein Zélibatsgegner und
Familienvater, wurde seinerzeit verurteilt und, wie Aldebert, «<im
Benehmen mit den Fiirsten der Franken», abgesetzt, inhaftiert.
Und natiirlich sah Papst Zacharias «die falschen und abtriinnigen
Bischofe» zu Recht als Satansdiener, als Vorlaufer des Antichrist
verdammt, ihres Amtes enthoben und ihre «auflerst gottlose Leh-
re» entlarvt. «Das alles erklaren wir fir abscheulich und ver-
rucht.» Ohne viel Erfolg wurde der Staat zum Einschreiten
aufgefordert, als sie dem Klosterkerker entkamen. (Nach spiterer
Uberlieferung freilich soll Aldebert bei der Flucht aus Fulda von
Schweinehirten erschlagen worden sein.) «Setze den Kampf wei-
ter fort, Geliebtester, handle mannhaft und bleibe wachsam im
Dienste Christi . . .», schrieb der Papst.?’

Nun waren freilich alle Pipste Bonifatius wohlgesinnt, nicht
ohne bosen Grund. Hatte er doch die von Rom fast véllig freie
frinkische Reichskirche nach rémischem Muster reorganisiert,
Rom dort die Fithrung verschafft, iiberhaupt das fiir Europa fol-
genschwere Biindnis zwischen Papsttum und Frankenreich vor-
bereitet, das dann zur papstlichen Weltmacht fiihrte, zur «Herr-
lichkeit des Mittelalters» (Lortz); alles kaumn denkbar ohne den
«Baumeister des Abendlandes» (Semmler).2®



328 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN®

BLUTIGER KRIEG UM BAYERN
UND PAPSTLICHE WINKELZUGE

Man kam Bonifatius am rémischen Hof, wo er vielvermogende
Freunde hatte, in jeder Hinsicht entgegen, iiberhdufte ihn mit
Ehren, wollte keinen andern an seiner Seite sehen, weder, worum
er selber bat, einen zweiten Legaten noch einen Nachfolger zu
seinen Lebzeiten ~ «alles hast du aufs beste und nach den kirch-
lichen Satzungen ausgefiihrt (omnia optime et canonice)», lobte
ihn wieder Zacharias.

Der Papst hatte freilich besonderen Grund, Bonifatius zu
schmeicheln. War er diesem doch jih in die Parade gefahren, als
nach Karl Martells Tod sich die Herzoge von Aquitanien,
Schwaben und Bayern 743 gegen Karls Sohne Karlmann und
Pippin erhoben. Nun hatte zwar die frinkische Schwert- und
Wirtschaftshilfe das Missionswerk des Bonifatius iiberhaupt
erst ermdglicht. Der Papst aber wollte im Bund mit dem romeif-
rigen Odilo, dem Kopf der antifrinkischen Liga, der Bayern
vom Reich zu trennen suchte, auch die bayrische Landeskirche
von der Reichskirche unabhingig haben und Rom direkt unter-
stellen. Und da er die frankische Sache fiir verloren hielt, wech-
selte er sofort ins vermeintlich stitkere Lager, entsandte einen
eigenen (zweiten) Legaten, den Presbyter Sergius, und unter-
stiitzte kriftig den bayrischen Separatismus gegen die beiden
Hausmeier.

Doch Karlmann und Pippin warfen 743 die Aquitanier nieder.
Sie verheerten ganz Alemannien bis zur Donau und lagen dann 15
Tage den Bayern am Lech gegeniiber. Vor der Schlacht gebot der
papstliche Legat im Namen des hl. Petrus Pippin den Abzug und
Verzicht auf die Oberhoheit. Vergeblich. Und wiewohl aleman-
nische, sichsische, slawische Truppen die Bayern verstirkten,
wurde Odilo (den Pippin kurz vorher mit seiner Schwester Hil-
trud verheiratet hatte) durch einen frankischen Flanken- und
Riickenangriff, offenbar einen heimtiickischen nachtlichen Uber-
fall auf das schlafende bayrische Heer, geschlagen und bis auf den .
Inn zuriickgeworfen. «Herzog Odilo entrann kaum mit Wenigen



BLUTIGER KRIEG UM BAYERN UND PAPSTLICHE WINKELZUGE 329

in schimpflicher Flucht iiber den Inn-Flul» (Annales Mettenses
priores).

Der Papst aber schwenkte nun schnell wieder zur anderen Sei-
te. Er unterlief nichts, um den aufgebrachten Bonifatius zu
besinftigen. Sein Legat habe alles falsch dargestellt, behauptete er
und gestattete Bonifatius jetzt nicht nur Bayern, sondern «das
ganze gallische Land an unserer Statt zu reformieren». Und er
selbst, «von seltener Herzensgiite», ja, noch seinen Feinden «die
zirtlichste Liebe» beweisend (Donin), befahl 745 den Bischofen,
Herzogen und Grafen Frankens, jahrlich zu einer Synode zusam-
menzukommen, «damit, sowie etwas Gegnerisches auftreten
sollte, es mit Stumpf und Stiel ausgerodet werde» (radicitus am-
putetur).

Zusammen mit dem pipstlichen Legaten Sergius wurde auch
der erste Regensburger Bischof Gawibald, der zu Odilo stand, als
Gefangener Pippins vorgefiihrt, der schlieSlich zwei eigene Ver-
trauensmanner, die beiden iroschottischen Monche Virgilius und
Sidonius, auf die Bischofsstiihle von Salzburg und Passau setzte.
Dies geschah natiirlich entgegen den Bestrebungen von Bonifatius
und Papst Zacharias, der in einem Schreiben vom Mai 748 die
beiden gebildeten Ménche mit einer Vorladung nach Rom be-
drohte, weil sie die «ketzerische» Ansicht von der Kugelgestalt
der Erde vertraten! Weil sie lehrten, «es gebe noch eine andere
Welt und andere Menschen unter der Erde und auch noch eine
Sonne und einen Mond . . .» Zwei Jahre zuvor hatte der Papst die
beiden noch «fromme Manner» (religiosi viri) genannt. Jetzt aber
fordert er gegen Virgils «verkehrte und siindhafte Lehre» ein
Konzil — «und stofle ihn aus der Kirche, nachdem Du ihm seine
priesterliche Wiirde genommen hast». Mit der Bibel nennt er die
beiden wegen eines immerhin schon seit einem Jahrtausend be-
kannten Faktums (11l 369 £.) unklug, toricht, gottlos, istaber doch
auch wieder zur Milde gestimmt, iibt Nachsicht: «wer den gerin-
geren Verstand hat, denkt an Nichtiges», trostet er, entschuldigt
fast und dringt in Bonifatius: «mahne, beschwére, widerle-
ge . . .», vielleicht gelangen sie ja doch noch «vom Irrtum zum
Wege der Wahrheit».??



330 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

Ist’s nicht schwer, keine Satire zu schreiben?

Schon 749, sechs Jahre nach der Vernichtung des bayrischen
Heeres, war Pippin abermals mit einem groflen Aufgebot in das
Land zwischen Lech, Donau und Inn eingefallen. Die Bayern
flohen damals, vielleicht Deportationen fiirchtend oder Massa-
ker, «von Angst ergriffen iiber den Inn». Doch nach den Blutbi-
dern von 743 am Lech und 746 bei Canstatt gab man schnell nach,
und so kehrte Pippin, wie die Fortsetzungen des Fredegar wieder
melden, «unter Christi Fithrung gliicklich und in grofem Trium-
phe ins Frankenreich zuriick».

Seinerzeit war Odilo gestorben, und Pippin ernannte dessen
achtjahrigen Sohn Tassilo I11. (749—788), den letzten Agilolfinger,
zum Herzog von Bayern. 757, mit 16 Jahren miindig geworden,
mufite er seinem Onkel Konig Pippin und dessen S6hnen in Com-
pi¢gne auf die Reliquien mehrerer namentlich genannter franki-
scher Reichsheiliger den Vasalleneid leisten. Doch 763, als die
Gelegenheit zur Erringung seiner Unabhingigkeit glinstig schien,
entfernte sich Tassilo wegen Krankheit, ohne Erlaubnis abzuwar-
ten, von Pippins Heer, das durch Miflernte und Hungersnot litt.
Er fand Beistand bei dem Langobardenkonig Desiderius (dessen
Tochter Luitperga er heiratete), aber nicht bei Papst Paul. Der
hielt es nach der blutigen Erfahrung von 743, diesem «ausgekli-
gelten Vernichtungsplan» (Stormer) der Franken gegeniiber Bay-
ern, mit dem eindeutig Stiarkeren.*

Bonifatius aber verlor in Bayern, und nicht nur dort, stetig an
Einfluf8. Mehr und mehr formierte sich die klerikale Opposition,
darunter «hochstehende Persénlichkeiten», und verweigerte ihm
Bischofsstiihle. Weder in Sens noch in Reims konnte er Erzbischéfe
etablieren. Er selbst ware gern Erzbischof von Kéln geworden.
Doch die frankischen, besonders rheinischen Pralaten, die ihre
Bistimer wiederholt von Onkel zu Neffen, ja Vater zu Sohn wei-
tergaben, straubten sich gegen sein Eindringen. Sie machten dem
Heiligen und seinen Schiilern «Schwierigkeiten, wo immer sie
konnten» (Falck). Zwischen Bonifatius und der Mehrheit des au-
strischen Episkopats begann «offene Feindschaft» (Butzen). Her-
vorragend darunter der hochadelige Bischof Gewilip von Mainz,



BLUTIGER KRIEG UM BAYERN UND PAPSTLICHE WINKELZUGE 331

der, spiter durch Karlmann abgesetzt, auf einer Heerfahrt, wahr-
scheinlich 744, mit eigener Hand Blutrache veriibte. Ferner Karl
Martells ebenfalls dem Hochadel entstammender enger Freund
Milo, Bischof von Trier und Reims zugleich, der offenbar recht
grof8ziigig Kirchengut an seine Kinder verteilte und um 757 auf der
Eberjagd umkam. Und anscheinend auch Bischof Hildegar von
Koln, der im Sachsenkrieg fiel, 753 aber Utrecht fiir seine Diézese
zuriickgewinnen wollte, was Bonifatius ihm verwehrte.>!

Als dieser nach dem Sturz eines seiner grofiten Gegner, des
Gewilip von Mainz (745), dort Bischof geworden war, wurde sein
personlicher Erzbischofsrang nicht mit seinem Stuhl verkniipft,
der Mainzer Einfluf am Mittelrhein vermutlich von Trier aus
beschnitten. Auch hatte der Legat nicht die von ihm erstrebte
vollige Unterordnung der frankischen Kirche unter das Papsttum
erreicht. Nur von 13 besonders romhérigen Bischéfen aus Neu-
strien und Austrien war eine von ihm initiierte Kirchenversamm-
lung im Jahr 747 besucht. Kein Fiirst lief sich blicken. Bonifatius,
der oft genug iiber «die falschen Briider», die «falschen Priester»
lamentiert, wurde auch von den zeitweise ihm verbundencn Ka-
rolingern mehr auf die Peripherie des Reichs verwiesen, indes die
Pipste sich ins Herz der Herrscher logen. So zog er sich, «von
bitteren Enttauschungen erfiillt» (Tellenbach), aus der «grofen»
Politik zuriick und wurde wieder Missionar. «Uberall Miihe,
iiberall Kummer. Auflen Kimpfe, innen Angst», klagt der Ge-
krinkte einmal einer Freundin, der Abtissin Eadburg von Thanet.
«Die Feindseligkeit der falschen Briider ist schlimmer als die Bos-
heit der ungldubigen Heiden.»*

Am 5. Juni 754 wurde Bonifatius nach 25jahrigem Wirken mit
seinem Utrechter Chorbischof Eoban und 5o Gefihrten von den
Friesen bei Dokkum an der Doorn erschlagen — durchaus vertei-
digt von seinen «Mannen», im Kampf «Waffen gegen Waffen»
(Vita Bonifatii). Wie sich das fiir Christen gehort. Vergeblich hielt
er gegen den tédlichen Streich «das heilige Evangelienbuch» iiber
den Kopf. Und in echt christlicher Weise fielen «alsobald schnelle
Krieger der kiinftigen Rache . . . wohlbehaltene, aber ungehalte-
ne Giste», wie Priester Willibald von Mainz witzelt (sospites sed



332 DER HL. BONIFATIUS, «APOSTEL DER DEUTSCHEN»

indevoti hospites), in «das Land der Ungldubigen» ein und brach-
ten den «entgegentretenden Heiden eine vernichtende Niederlage
bei». Die Friesen flohen, «wurden in gewaltigem Metzeln nieder-
gemacht und verloren, den Riicken wendend, das Leben samt
Habe und Hausrat und Erben. Die Christen aber kehrten mit den
erbeuteten Weibern, Kindern, Knechten und Migden der Got-
zendiener heim» (Vita Bonifatii).

Ist das keine frohliche, keine fromme Religion? Zumal die
iberlebenden Beutefriesen, die versklavten Frauen und Kinder,
jetzt auch noch, durch die Mérder, die Rauber, «durch das gott-
liche Strafgericht erschreckt», den Glauben dessen annahmen,
den sie getdtet hatten. Bis auf den heutigen Tag liegt der Rest
davon in Fulda.®

Das ist natiirlich nur die halbe Wahrheit. Die ganze berichtet
Priester Willibald am Schluff des 8. Kapitels seiner Vita (das 9.
und letzte Kapitel ist «nachtraglich angefugt»: Rau). Denn nun
stromten dort, «wo der heilige Leichnam beigesetzt war. . .,
reichlich die gottlichen Wohltaten, und alle, die hierhin, von den
verschiedensten Krankheiten gedriickt, kommen, finden durch
die Fiirbitten des heiligen Mannes Heilung an Leib und Seele, so
dafl einige, deren ganzer Korper beinahe abgestorben, die beina-
he ganz entseelt waren und den letzten Atem auszuhauchen
schienen, die frithere Gesundheit wiedererlangen, andere, deren
Augen von Blindheit bedeckt waren, das Gesicht wiederempfan-
gen, noch andre, die sich in den Stricken des Teufels befanden,
geistesgestort und wahnsinnig waren, nachher des Geistes ur-
spriingliche Frische erhalten...» — Und das alles durch den
«Kampfer in der Rennbahn des Geistes». Und, versteht sich, so
schlief¢ Willibalds Werk (soweit echt), durch den «Herrn, dem da
ist Ehre und Ruhm von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen».34

Leider sind damit nicht auch wir fertig mit dem Christentum.
Im Gegenteil. Denn es entfaltet sich nun immer prichtiger.

Waihrend Bonifatius sich fiir die Pipste engagierte, engagierten
die Pipste sich fiir sich. Dabei waren die wichtigsten Machtfak-
toren fiir sie zuniachst immer noch die Byzantiner und Lango-
barden.






12. KAPITEL

AUFSTAND DES PAPSTTUMS
UND BILDERSTREIT

«Er riistete sich gegen den Kaiser wie gegen einen Feind.»
Liber Pontificalis

«Wir betreten mit Gottes Giite den Weg in die entferntesten
Regionen des Westens.» Papst Gregor 1.

«. .. trotz aller duferen MaBigung das Haupt der italienischen
Revolution». L. M. Hartmann’






Im Lauf des 7. Jahrhunderts entwickelte sich der papstliche Haus-
halt immer mehr zu einem Hofstaat, dem es auch an weltlichen
Wiirdentrigern nicht mangelte.

Zwar gibt es von Gregors 1. nachsten Nachfolgern, Sabinian,
Bonifatius III. und 1V., Deusdedit und Bonifatius V., kaum
Uberlieferungsberichte. Doch ganz so «stumm wie die Geister-
konige in Macbeth» (Mann) schreiten sie doch niche iiber die
Bithne; schon nicht Gregors unmittelbarer Nachfolger Sabinian
(604—606). Denn als bei einer der in Rom nicht seltenen schweren
Hungersnote das elende Volk vor den papstlichen Palast zog und
schrie: «Apostolischer Vater, laff uns nicht umkommen!», wies es
der Papst briisk zuriick. Er war hart und dachte voraus. Jede
Hilfeleistung lehnte er ab. Spiter verkaufte er sein Korn zu
Wucherpreisen. 13, ja 30 Solidi soll er pro Scheffel Getreide ge-
fordert haben. Die Kirchenbestinde wurden ein lukratives Ge-
schift. So sehr, daf§ er nach seinem Tod schleunigst auf einem
Umweg aus der Stadt nach St. Peter gebracht werden mufite: die
emporten Dibzesanen wollten sich an seiner Leiche vergreifen.
Und Papst Bonifatius 1V. (608—615), «das schénste Haupt der
Kirchen Europas» (Kolumban von Bobbio), lieff anf dem romi-
schen Forum einem der grofften Scheusale nicht nur des 7.
Jahrhunderts, dem Despoten Phokas, eine Siule mit seiner ver-
goldeten Statue errichten: «fiir die zahllosen Wohltaten seiner
Frommigkeit» (S. 194 ff.).*

Ein Jahrzehnt darauf bestieg in Rom ein Mann die cathedra
«Petri», der bis tief in die Neuzeit, beinah bis heute Geschichte
(oder doch von sich reden) machte, ein Heiliger Vater, angesichts
dessen die vom Papsttum fort und fort beanspruchte Unfehlbar-



336 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

keit in Glaubensdingen, die Definitio ex cathedra, genau als die
Farce erscheint, die sie ist.

Die KIRCHE VERFLUCHT EINEN PApST

Fast in allem hitte sich Honorius 1. {(625—638), ein Schiiler Gre-
gors L. und auch wie dieser dem Adel entstammend, gut in die
Galerie seiner Kollegen gefiigt.

Honorius forderte den Ubertritt der Langobarden zum Katho-
lizismus, indem er gegen den Arianer Arioald zugunsten des
Katholiken Adaloald Stellung nahm. Die schismatischen Prilaten
wollte er durch den Exarchen Isacius zur Bestrafung nach Rom
geschleppt sehen. Den Bischof Fortunatus von Aquileja-Grado
vertrieb er. Siidirland schloR sich unter seinem Druck dem roémi-
schen Osterbrauch an. Dem englischen Kénig Eadwin von
Northumbrien, der 627 zu Kreuze kroch, empfahl er, eifrig Gre-
gors 1. Schriften zu lesen. Und den spanischen Episkopat stachelte
Honorius, als echter Schiiler des «groffen» Gregor, zu verschirf-
tem Kampf gegen die Juden an (vgl. S. 177 ff.). Dabei verglich er
(ein Wort des Jesaias 56,10 mit einem von Ezechiel verwechselnd)
die Bischofe mit «stummen Hunden, die nicht bellen konnen»,
und klagte, daf§ er allein die Ziichtigung der Baalspfaffen betrei-
be! «Sein Lehrer Gregor der Grofie war sein Vorbild in der
Fithrung seines Pontifikates», riihmt Papsthistoriker Seppelt.’

Honorius 1. baute auch gewaltig. Er verschwendete dafiir viel
Silber und pliinderte ungeniert heidnische Prachtpalaste. Dabei hat-
te er noch genug Kapital im Lateran. Und obwohl der Exarch 640,
nach dem Tod des Papstes, einenTeil beschlagnahmte, um die Trup-
pen zu bezahlen und die kaiserliche Kriegskasse zu fillen (S. 340),
verfiigten die folgenden Papste noch immer iiber reiche Geldmittel.¢

So weit, so gut, sozusagen.

Das dicke und sehr lange Ende dieses Pontifikats aber resultiert
aus einem theologischen Streit, der in die Regierungszeit von
Phokas’ Nachfolger Herakleios (610-641) fallt.



Die KIRCHE VERFLUCHT EINEN PAPST 337

Dieser Sohn des Exarchen von Afrika war als neuer Thron-
riuber mit der Fahne der Gottesmutter vor Konstantinopel
erschienen, hatte Phokas so blutig gestiirzt, wie er sich selbst einst
erhoben und dann vom Patriarchen der Stadt am 5. Oktober 610
die Krone empfangen. Ein bedeutendes Datum; denn mit den
Reformen dieses Herrschers beginnt das mittelalterliche griechi-
sche Kaiserreich. ,

Herakleios, oft «der erste Kreuzfahrer» genannt, er6ffnete (sin-
nigerweise am Ostersonntag) 622 einen sechsjihrigen Krieg gegen
die Perser, die 614 Jerusalem erobert, das Heilige Grab zerstort,
das Heilige Kreuz geraubt hatten und 617 bereits am Bosporus,
vor der Hauptstadt standen. Also fiihrte Herakleios einen echten
Kreuzzug. Patriarch Sergius hatte ihn gefordert und finanzierte
ihn auch, indem er dafiir alle Kirchenschatze preisgab. Die Sache
war auch ersichtlich von Gott gesegnet. «Uberall gingen die hei-
ligen Stitten der Mazdaer in Flammen auf» (Daniel-Rops); dar-
unter der Feuertempel in Ganzak und der Geburtsort Zoroasters.
62.8 schloff Herakleios mit den Persern Frieden, nachdem Chus-
rau I, von seinem eigenen Sohn Kavadh Scheroe (Siroés) zum
Tod verurteilt, noch einige seiner Kinder vor seinen Augen hatte
sterben sehen (Februar 62.8). «Es war ein wunderbar schoner Tri-
umph des Ostromischen Reiches, das die alte rémische und
zugleich die christliche Uberlieferung wahrte» (Cartellieri). Un-
mittelbar danach freilich wurde Kleinasien von den Arabern
iberrannt.”

Vorerst aber hatte der «erste Kreuzfahrer» gewonnen. Am 21.
Marz 630 richtete man in Jerusalem unter grofSem Jubel das von
den Persern enthiillte heilige Kreuz des Erlosers wieder auf — «wie
das Beweismaterial nahelegt» (Mango), ein unterschobenes.
Dann suchte der Kaiser durch religidses Entgegenkommen die
monophysitischen Christen, die inzwischen die katholischen Bi-
schofe verjagt und durch Monophysiten ersetzt harten, zur
Reichskirche zuriickzufithren. Er war auch ziemlich erfolgreich
vermége einer vom Hauptstadt-Patriarchen Sergius (wahrschein-
lich selbst der Sohn monophysitischer Eltern) vorgeschlagenen
Einigungsformel. Danach hatte der Gottmensch, der ja aus zwei



338 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

Naturen bestand (dies war Staatsdogma), nicht eine zweifache,
sondern nur eine Wirkungsweise, eine gottmenschliche Energie
{Monoenergismus).®

Nun, derlei (freilich das Ostreich fortgesetzt innerlich zerrei-
ende) Rabulistik in einer an sich schon bodenlosen Spinnerei ~
jawohl! — braucht uns nicht zu kiimmern. Als eine Art Briicken-
schlag zum Monophysitismus war es jedenfalls religionspolitisch
geschicke ausgeknobelt, auch anfangs erfolgreich, noch in Syrien
und Agypten, ja — selbst beim Papst. Denn Honorius 1. wandte
sich gegen die besonders von dem Ménch und spateren Patriar-
chen Jerusalems, Sophronius, angefiihrte orthodoxe Opposition
und erklirte: «Wir bekennen einen Willen unseres Herrn Jesus
Christus . . .» Folge davon: das von Sergius verfafite, vom theo-
logisch persénlich stark interessierten Kaiser erlassene und in der
Hagia Sophia angeschlagene Glaubensedikt der «Ekthesis» (638).
Anstelle der einen Wirkungsweise (Monergeia) trat jetzt die den
Monophysiten noch mehr entgegenkommende und hauptsich-
lich den Frieden mit ihnen suchende Lehre von dem einen Willen
in Christus: der Beginn des monotheletischen Streites, des letzten
Dogmenkampfes zwischen Ost und West, und der - bis ins 19.
Jahrhundert reichenden — Honoriusfrage.’

Zunichst zwar haben zwei Kirchenversammlungen in Kon-
stantinopel (638 und 639) die «Ekthesis» als konform mit der
apostolischen Predigt gebilligt, hat auch die Romische Kirche dies
anerkannt, unterschrieben und verbreitet. Doch dann verwarfen
die Nachfolger des Honorius, die kirchlich und politisch gréere
Selbstandigkeit gegentiber Byzanz, ja, die Loslésung erstrebten,
die monotheletische Lehre wieder.

Auf dem sechsten allgemeinen Konzil in Konstantinopel, 680/
681 — wo Patriarch Makarios von Antiochia mit gefilschten Do-
kumenten arbeitete (wie seine Falscher, ein Moénch und ein
Gelehrter, gestanden) —, hat die Kirche am 28. Mirz 681 Papst
Honorius I. in aller Form als Monotheleten verflucht, zusammen
mit vier anderen als monotheletische «Ketzer» verschrienen Pa-
triarchen von Konstantinopel: Sergius, seinen Nachfolgern Pyr-
rhos 1., Paulus und Petrus, und sein formell ex cathedra erlassenes



Die KIRCHE VERFLUCHT EINEN PApPST 339

Schreiben feierlich verbrannt. Mit «offensichtlichem Wohlgefal-
len» (Palanque) erklirte das Konzil, «daff auch Honorius, der
gewesene Papst von Alt-Rom, dem Anathem verfallen muf8, weil
wir in seinem Briefe an Sergius gefunden haben, daf8 erin allem der
Meinungdesselben folgte und seinegottlosen Lehren bestatigte» .1

Nun gab es der «Haresie» iberfithrte «Stellvertreter Christi»
schon vor Honorius, etwa die Modalisten-Papste Viktor 1., Ze-
phyrin und Kallist, die alle, mehr oder minder eindeutig, den
Modalismus vertraten. Papst Honorius aber, der Schiiler von Kir-
chenlehrer Papst Gregor «dem Grofen», wurde von der romisch-
katholischen Kirche selber offiziell als «Ketzer» verdammt. Und
dies eben nicht nur auf dem sechsten allgemeinen Konzil von
Konstantinopel 680/681.

Denn von nun an bezichtigte eine lange Reihe Heiliger Viter,
vermutlich durch dreihundertfiinfzig Jahre, bei ihrer Thronbe-
steigung in einem feierlichen Glaubensbekenntnis Papst Hono-
rius I. der «Flamme der Ketzereir: eine Selbstdesavouierung, um
die man fort und fort stritt, zur Zeit des Jansenismus und Galli-
kanismus, ja, noch auf dem Ersten Vatikanischen Konzil 1870 bei
der Dogmatisierung der Pipstlichen Unfehlbarkeit. Geht diese
«Unfehlbarkeit» doch davon aus, daf§ kraft géttlicher Verheifung
an den Apostelfiirsten Petrus keiner seiner Nachfolger jemals im
Glauben geirrt habe . . . Bereits Leo 11. (682—683) aber sah die
Kirche durch des Honorius «unheiligen Verrat beschmutzt» und
billigte die Verdammung seines Vorgangers durch das sechste
S6kumenische Konzil; er bestitigte sie in einem Brief an den Kaiser
sowie in zwei Schreiben an die Bischofe Spaniens. Und jahrhun-
dertelang versuchte niemand, Honorius 1. zu entlasten oder zu
entschuldigen. In der Neuzeit freilich hat der offizielle Historiker
der katholischen Kirche, Kardinal Cisar Baronius (gest. 1607),
die Verdammung des Papstes rundweg geleugnet!"!

Wihrend Honorius regierte, starb 632 der Prophet Moham-
med. Und indes der Monotheletismusstreit im Westen weiter-
schwirte, schickte sich im Osten der Islam an, die Welt zu
erobern. Seit 635 wehte die griine Fahne des Propheten iiber Da-
maskus, seit 638 iiber Jerusalem, seit 639 tiber Edessa, dem



340 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

Hauptsitz christlich-syrischer Theologie. Ganz Syrien war bereits
erobert, das byzantinische Mesopotamien besetzt, Agypten an-
gegriffen.

In Rom aber brauchte nach des Honorius Tod der Heilige Geist
fast zwei Jahre, ehe er sich fiir dessen Nachfolger Severinus (640)
entschied. Und noch vor der Inthronisation stiirmten romische
Truppen den vom Papst drei Tage lang verteidigten Lateran.
Dann eilte Exarch Isacius von Ravenna herbei, beschlagnahmte
den Kirchenschatz, bezahlte damit das Heer, schickte den grof-
ten Teil des Geldes dem Kaiser und jagte die fithrenden Geist-
lichen aus der Stadt.?

RoM REBELLIERT GEGEN Byzanz

Da es um das Reich schlecht stand, unaufhaltsam der Islam an-
stiirmte, Konstantinopel Palastrevolutionen und Aufstinde er-
schitterten, dachte man in Rom daran, das scheinbar sinkende
Schiff zu verlassen. Der neue Papst jedenfalls, Johannes IV.
(640-642), setzte nicht den Weg des Honorius fort, sondern den
seines Gegners, des Dyotheleten Sophronius von Jerusalem. Die-
ser zwar war 638, ein Jahr nach Eroberung der Stadt durch die
Araber, gestorben. Er hatte aber noch einen seiner Kombattan-
ten, den Bischof Stefan von Dor, durch einen Eid auf Golgatha
verpflichtet, die «Heiligen» Roms gegen den Monotheletismus
und zur Fortsetzung des Kampfes zu rufen.

In Rom fielen die Beschworungen des Bischofs auf fruchtbaren
Boden. Johannes IV., offenbar schon ohne Bestitigung aus By-
zanz eigenmachtig geweiht, erhob sich gegen den Kaiser. Der
Papst verfluchte die Ekthesis und forderte ihre Beseitigung. Dabei
verteidigte er Honorius durch die Liige, dessen — doch recht ein-
deutige— Schreiben hitten griechische Ubersetzer gefilscht. Noch
unverschamter wird dies, bedenkt man, daff derselbe Abt Johan-
nes, der die Briefe des Honorius geschrieben, jetzt auch den Brief
des Papstes Johannes verfaflte.



RoM REBELLIERT GEGEN Byzanz 341

Der neue Pontifex maximus aber, Theodor 1. (642—649), Sprof-
ling eines (gleichnamigen) palastinensischen Bischofs, attackierte
nicht nur mit aller Riicksichtslosigkeit den Monotheletismus,
sondern auch das Kaiserhaus. Ja, es kam zu einer regelrechten
Rebellion, wobei Religion und Politik raffiniert, gleichwohl ver-
geblich zusammenwirkten.*?

Eine zentrale Rolle spielte dabei der Monch Maximos, «der
Bekenner» (Maximus Confessor). Einst Erster Geheimschreiber
des Kaisers Herakleios, war er Abt des Skutari-Klosters, dann
fanatischer Anhinger des Sophronios geworden. Seit einiger Zeit
wirkte er in Afrika, wo der (wahrscheinlich mit dem Kaiserhaus
verwandte) Exarch Gregorius einen Aufstand gegen Byzanz vor-
bereitete, offensichtlich im Einvernehmen mit dem Papst. In
Afrika erschien aber auch der durch den neuen Kaiser Konstans I1.
(641—668), den Enkel des Herakleios, gestiirzte Patriarch Pyr-
rhos I. von Konstantinopel. Und im Juli 645 inszenierte Maximos
in Karthago, wo Exarch Gregorius regierte und kurz vor der
Erhebung gegen Konstans stand, ein Religionsgesprach mit dem
in den Sturz der Kaiserinwitwe Martina verwickelten und selbst,
aus rein politischen Griinden, entthronten Pyrrhos. Am Ende der
Schau, besser Schmierenkomédie, erklirte sich der bisherige Mo-
nothelet und Expatriarch fiir geschlagen, ging mit Maximos nach
Rom und widerrief feierlich vor Papst Theodor und dem Klerus
sein bisheriges monotheletisches Bekenntnis. Auf ein Stichwort
aus Rom erhob sich darauf Gregorius in Karthago und nahm den
Kaisertitel an. Zugleich tagten in seinem gesamten Machtbereich,
offenbar auf Betreiben des Maximos, Synoden gegen den Mo-
notheletismus.

Ein Abt Thomas berichtet, er sei als papstlicher Gesandter zu
dem aufstindischen afrikanischen Exarchen geschickt worden,
um diesem Mut zu machen und zu melden, im Traum habe Abt
Maximos im Abend- und Morgenland je einen Engelchor am
Himmel erblickt, doch die Stimmen der Engel im Westen sangen
lauter und riefen: «Kaiser Gregor, Du sollst siegen!» Der ganze
Westen rebellierte, politisch und kirchlich, gegen den Osten, wo
der neue Kaiser den gestitrzten Patriarchen wieder in sein Amt



342 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

einsetzen und der Papst den so aufsehenerregend Bekehrten be-
glaubigen sollte.** .

Die groflangelegte Erhebung scheiterte freilich frih, weil Ge-
genkaiser Gregorius, der Anwalt der Orthodoxie, schon 647
gegen die aus Agypten anbrandenden Araber fiel. Als Expatriarch
Pyrrhos das mit Maximos und Rom eingefidelte Spiel verloren
sah, wechselte er erneut die Front. Rasch widerrief er beim Exar-
chen in Ravenna sein rémisches Bekenntnis und kehrte nach
Konstantinopel, so das offizielle Papstbuch, wie ein Hund zur
ausgespienen Gottlosigkeit zuriick. Der Kaiser aber, beraten von
Patriarch Paulus, verbot 648 durch ein «Typos» genanntes Edike,
bei Androhung schwerer Strafen (Amtsenthebung, korperliche
Zichtigung, Verbannung), jeden Streit iiber einen oder zwei Wil-
len in Christus.

Auch der «Typos» war ein Einlenkungs-, ein Vermittlungsver-
such. Doch die «Heiligen» in Rom gaben nun erst recht niche
nach. Papst Theodor verkiindete die Absetzung des Patriarchen
Paulus von Konstantinopel. Dieser verbot darauf dem pipstli-
chen Legaten den Gottesdienst in seinem Palast, lief die Kapelle
zerstoren und die Protestierenden verpriigeln, arretieren, verban-
nen. In Rom aber tauchten viele Afrikaner auf, besonders fliich-
tige Monche aus dem Orient, und heizten den herrschenden
Aufruhr weiter an. Und als Theodor 1. starb, bekam man, ein
Jahrzehnt nach dem Tod des Honorius, statt eines «Ketzer»-
Papstes sogar einen «Martyrer»-Papst.*

Martin 1. (649-653), einst Theodors Nuntius am Hof, setzte
den Kampf gegen Byzanz mit aller Scharfe fort. Ohne Genehmi-
gung des Kaisers — schon ein Akt der Rebellion — konsekriert, lief}
er, noch 649, durch eine grofle Synode im Lateran, auf der Stefan
von Dor als Ankliger fungierte, die Mehrzahl der Abendlinder
jedoch kaum die komplizierte theologische Rabulistik zu verste-
hen vermochte, auch die Gegenpartei ganzlich fehlte, die Ekthesis
samt dem «noch gottloseren Typos» als «Haresie» verfluchen.
Diesem zufolge, behauptete der Papst, sei Christus ohne Person-
lichkeit und natiirliche Eigenschaften gewesen. Verflucht wurden,
sicherheitshalber, auch alle «Ketzer» von Arius bis zu Hofpatri-



ROM REBELLIERT GEGEN ByzaNz 343

arch Sergius und Konsorten. Die Beziehungen zwischen Byzanz
und dem Papst waren férmlich abgebrochen worden, beide rii-
steten zum Kampf.1¢

Exarch Olympios, beauftragt, die Annahme des «Typos» in
ganz Italien durchzudriicken und den Papst zu kassieren, verstin-
digte sich indes mit diesem, da ihm ein Frontwechsel aussichts-
reicher schien. Gemeinsam mit dem Papst rebellierte er gegen den
Kaiser und vermochte auch mit Hilfe der italischen Miliz etwa
drei Jahre den Usurpator zu spielen, zumal er auch auf Sizilien
iiber die schon seit Gregor 1. stark vom Papsttum abhingige r6-
mische Miliz gebot. Aber beide Emparer hatten die Rechnung
ohne das Schicksal und den Kaiser gemacht. Olympios erlag auf
Sizilien im Kampf gegen die Araber einer Seuche. Und Martin 1.
wurde das Opfer seines Verrats.

Der neue Exarch Theodor Kalliopa, schon vordem einmal in
diesem Amt, riickte im Juni 653 mit einem Heer nach Rom und
griff sich seinen Mann, der fiir Byzanz, da ohne kaiserlichen Kon-
sens geweiht, iiberhaupt nicht Papst war. Der dngstliche Martin
hatte schutzsuchend sein Bett am Altar der Lateranbasilika auf-
gemacht. Doch wurde er nicht aus Glaubensgriinden verhaftet,
wie der Exarch dem rémischen Klerus entgegenhielt. Man brach-
te den Papst nachts heimlich zum Hafen, dort tiberabwirts im
kleinen Kahn nach Porto, dann zur Flottenstation Miseno und in
dreimonatiger Schiffsreise nach Konstantinopel.

Nach weiteren drei Monaten strenger Einzelhaft erfolgte am
20. Dezember die Eroffnung des Verhors. Als Martin, nach alter
Pfaffenart, auf Glaubensfragen rekurrieren wollte, schnitt ihm
der Richter das Wort ab: «Bring uns hier nichts iiber den Glauben
vor, liber Hochverrat wirst Du jetzt verh6rt.» Der Papst suchte
die Mitschuld am Aufstand des Olympios durch seine Ohnmacht
gegeniiber dem Exarchen zu rechtfertigen; eine Verbindung mit
den Sarazenen aber stritt er wohl mit Recht ab. Er wurde zum Tod
verurteilt, auf Furbitte des schwerkranken Patriarchen Paulus I1.,
seines Gegners, im letzten Augenblick begnadigt, nach weiteren
drei Monaten Kerker nach Cherson am Schwarzen Meer ver-
bannt, wo er Mitte Mai 654 eintraf und Mitte September 655



344 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

starb: — bis heute von der Rémischen und Griechischen Kircheals
Martyrer verehrt, obwohl er nur das Ende eines Hochverriters
nahm. Als erster Papst wollte er Italien kirchlich und politisch
ernsthaft vom Reich losreifen.!’

Die Kirche hat den ganzen Vorgang spater umgefalscht, sich in
der letzten Lebenszeit des Papstes aber, zumal in Rom, nicht im
geringsten um ihn gekiimmert, was Martin selbst mit bitteren
Worten bezeugt. Feig der Staatsgewalt gehorchend, wihlte man
schon am 10. August 654 in dem Stadtromer Eugen 1. (654—657)
einen Nachfolger, zu einer Zeit also, da Martin noch am Leben
war. Doch hatte man schon Felix II. an die Stelle des Liberius
gesetzt (II 108 ff.). Martin I. erstaunte uiber all dies, klagte, daf die
rémische Kirche ihn nicht einmal mit Lebensmitteln versorge,
und schrieb noch im September 655, kurz vor seinem Tod: «Ich
habe mich verwundert und wundere mich noch iber die gleich-
giltige Erbarmungslosigkeit all derer, die mir einst angehorten,
und meiner Freunde und Nichsten, daf sie meiner im Ungliick so
ganz vergessen haben . . .»

Ein Jahrzehnt danach aber beschimpfte dieselbe Kirche Mar-
tins Hochverratsprozef§ als «Machenschaften falscher Verleum-
dungen» und seine Gegner als «Feinde der Wahrheit und Gottes
selbst». Die ersten Pilger wallfahrteten bereits zu seinem Grab,
schwirmten von «reichen Wundern» des «groffen Martyrers der
Wahrheit» und nahmen als Reliquien ein Stiick von seinem
Schweifftuch mit sowie einen papstlichen Schuh. Siebzig Jahre
spater behauptete Gregor II.: «Unser Vorginger Martin saf§ zum
Frieden mahnend auf dem Stuhle; deshalb hat ihn der bose Kon-
stans . . . herabgerissen.»®

Als Hochverriter endete auch Abt Maximos, der fanatische
Agitator der Orthodoxie und eigentliche Drahtzieher des Gan-
zen, bei dem freilich religiése und politische Motive kaum noch
unterscheidbar sind. Da er, der bedeutendste byzantinische Theo-
loge des 7. Jahrhunderts, viel angesehener war als der Papst, gab
man sich die grofite Miihe, den Greis wenigstens religiés zum
Nachgeben zu bewegen; vergeblich. Er starb verstiimmelt im
Kaukasus (662), und selbstverstandlich gleichfalls als Heiliger,



ROM REBELLIERT GEGEN Byzanz 345

als Mirtyrer: die christliche Justiz schnitt ihm die rechte Hand ab
und die Zunge aus. — Maximus Confessor, daran sei erinnert, war
es auch, durch den einer der gréfliten theologischen Falscher,
Pseudo-Dionysius, «fiirr Jahrhunderte der Lehrmeister der west-
lichen Welt» (11 147 ff.), mit seinen Falschungen das «Biirgerrecht
in der Kirche» bekam («Lexikon fiir Theologie und Kirche»).*

Nach dem mifSlungenen Aufstand aber geriet das Papsttum erst
recht in die Gewalt des Kaisers. Eugen 1. (654-657), schon im
Sommer 654 als Gegenpapst zu Martin 1. aufgestellt, kam dem
Osten zunachst sogar in der beriichtigten «Willen»-Frage, dem
kaiserlichen «Typos» von 648, entgegen. Noch nachgiebiger war
Vitalian 1. (657-672), der auch nicht den leisesten Widerstand
wagte, nicht einmal theologisch. Und als Konstans II., der im
Osten gewaltige Gebiete an den Islam verlor, wieder mehr im
Westen Fuf§ zu fassen suchte und dabei in Rom erschien — der
letzte Kaiserbesuch aus dem Osten —, empfing Papst Vitalian den
«Henker Martins» mit hochsten Ehren und einer Kirchenfeier
nach der andern. Am s. Juli 663 ging er dem, der seinen Vorginger
elend im Exil hatte umkommen lassen, festlich mit Klerus und
Volk bis zum sechsten Meilenstein entgegen und zog spater auch
samt Herrscher und dem ganzen Heer mit Kerzenlichtern nach
St. Peter. Konstans spendete dort eine Altardecke, betete auch in
St. Paul, in S. Maria maggiore. Er eilte von Kirche zu Kirche -
und lieff dann alles Erz in Rom von den offentlichen Gebiuden,
sogar die ehernen Ziegel von S. Maria ad Martyres reiflen und
nach Konstantinopel schaffen. Ahnlich hauste der Christenkai-
ser in Sizilien, wo er den Pipsten einen letzten Schlag versetzte,
indem er die Autokephalie des Erzbistums Ravenna anerkannte
und ausdriicklich bestimmte, daff die dortigen Bischofe auch
nicht dem Patriarchen von Rom unterstehen. Allerdings: 668
wurde Konstans in seiner Residenz Syrakus von einem Kimme-
rer, dem Handlanger eines groferen Komplotts, im Bad ermor-
det, und der Nachfolger fand «den Beifall der Geistlichkeit»
(Finley).

Auch auf Sizilien jedoch unterlag zuletzt Rom. «In der zweiten
Hilfte des siebenten Jahrhunderts war die sizilische Kirche in



346 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

jedem Punkt, auf den es wirklich ankam, 6stlich orientiert . . . So
vollstindig war damals der Triumph des Ostens in Sizilien, daf§
sogar die gebildete und politisch einflu8reiche Minoritit die la-
teinische Sprache aufgab und zum Griechischen zuriickkehrte»
(Finley).2®

Wenn auch die Péapste, in Erinnerung an das Schicksal Martins,
zundchst sehr vorsichtig agierten, Vitalian sogar fiir den durch
einen Gegenkaiser (den Armenier Mezezios) bedrohten Sohn des
ermordeten Konstans I1., Konstantin IV., eintrat, so strebten sie
doch von dieser rechtmiffigen Obrigkeit immer entschiedener
fort. Die Versuchung war zu grof3, der Augenblick zu giinstig. Die
Byzantiner verloren riesige Provinzen an den Islam; und sie hatten
auch im Westen, wo die Franken sich immer mehr in den Vor-
dergrund schoben, keine Erfolge, weder gegen Westgoten noch
Langobarden.?!

BUCHERVERBRENNUNGEN UND SCHLACHTEN —
DIE KATHOLISIERUNG DER LANGOBARDEN

Der nordgermanische, allmihlich mehr und mehr romanisierte
Volksstamm der Langobarden besaf§ seit seinem Einfall 568
(S. 107 f£.) Oberitalien und Teile Mittelitaliens; nur im Siiden und
auf Sizilien, dem Schwerpunkt freilich des papstlichen Grof3-
grundbesitzes, hatte er keinen Einflu8. Die Byzantiner aber woll-
ten ihre eigene Herrschaft wenigstens in den Kiistenstrichen und
im Siiden halten. Dazwischen lavierten die Heiligen Viter, mal
mit Byzanz, mal mit den Langobarden im Bund, und gewannen so
langsam, aber sicher mehr Macht. Auferlich erfolgreicher waren
zunichst die Langobarden durch Siege iiber die Byzantiner am
Calore und bei Forino sowie, unter dem beneventinischen Herzog
Romuald, durch Vorstée bis Tarent und Brindisi (668).22

Mit der zunehmenden Katholisierung der Langobarden freilich
im Laufe des 7. Jahrhunderts bekam die Rémische Kirche bei
ihnen immer grofleres Gewicht. Sie untergrub diese schlieflich



BUCHERVERBRENNUNGEN UND SCHLACHTEN 347

katholischen Germanen — und begrub sie ja zuletzt auch. Doch
bevor man, unter dem Diktat des Klerus, eine Menge Kirchen-
fragen rechtlich regelte (von der Ehe bis zu den Gottgeweihten
Jungfrauen, auch den Kampf gegen «Ketzer» gesetzlich veranker-
te und, nach Liquidierung des Arianismus, zur Ausrottung noch
der letzten heidnischen Reste schritt), hatten kirchliche Fragen
unter den arianischen Konigen der Langobarden in der Gesetz-
gebung so gut wie keine Rolle gespielt. Von den 388 Kapiteln des
Edictum Rothari (643), der ersten Aufzeichnung langobardischen
Rechts und zugleich der bedeutendsten Leistung germanischer
Rechtsgebung, betreffen nur zwei die Kirche direke.?

Mit Aripert 1. (653—661), dem Herzog von Asti, gewann die
katholische Richtung der Theudelinde wieder das Ubergewicht.
Als erster minnlicher Vertreter der von ihr abstammenden «bay-
rischen» Dynastie soll Konig Aripert, ihr Neffe, im Gegensatz zu
seinen arianischen und rémerfeindlichen Vorgangern, katholi-
sche Bischofe bevorzugt, vielleicht gar den Arianismus bekimpft
haben. Jedenfalls konvertierte unter ihm in Pavia, seiner Resi-
denz, der letzte arianische Bischof Anastasius. Und Ariperts
Sohn Perctarit, 671 von den Langobarden zum Konig prokla-
miert, ausgesprochen papstfreundlich, auch philo-byzantinisch,
betrieb «eine intensive Katholisierungspolitik im Einverstindnis
mit der romischen Kirche» (Tabacco). So erhob sich bei Percta-
rits Tod (688), getragen von allen oppositionellen Gruppen, von
den letzten Resten der Arianer und den Dreikapitelschismati-
kern, der Herzog Alahis von Trient gegen Perctarits Sohn Cu-
nincpert. Zwar hatte Alahis bei dem schlagkriftigen Erzengel
Michael, dem Schutzpatron der Langobarden, beiden Konigen
die Treue geschworen, zwang aber nun Cunincpert, der, seit 680
gemeinsam mit seinem Vater regierend, seine Katholizitdt auch
durch eine Zwangsbekehrung der Juden demonstriert hatte, zur
Flucht.

Voriibergehend amtierte Alahis als Konig in Pavia, machte sich
freilich beim katholischen Klerus, den er drangsalierte, verhaft,
und Cunincpert, der priester- und romerfreundlich, dessen Toch-
ter Abtissin war, konnte in die Residenz zuriick. An der Adda, auf



348 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

der Ebene von Coronate, fithrten bald darauf beide Fiirsten ihre
Heere gegeneinander, zugleich ein Kampf der Orthodoxie wider
das Schisma. Es gab «ein ungeheures Blutvergiefen». Doch «un-
ter des Herrn Beistand» (Paulus Diakonus) siegte der rechtgliu-
bige Cunincpert (und erbaute dann dort zu Ehren des hl.
Mairtyrers Gregor ein Kloster). Alahis fiel. Der flichtige Feind
wurde abgestochen oder ertrank im FluB. Und nachdem noch der
in Fortsetzung von Alahis’ Plinen rebellierende Ansfrit in Verona
gefangen, geblendet und exiliert worden war, folgte der politi-
schen Einigung des Langobardenreiches auch die kirchliche. War
doch Cunincperts wichtigstes Ziel «die vollstindige Katholisie-
rung der Langobarden» (Jarnut). Die schismatischen Bischofe
beugten sich Papst Sergius, der ihr «ketzerisches» Schrifttum
feierlich verbrennen lief und dem Koénig fiir seinen blutigen
Schlachtensieg Vergebung seiner Siinden versprach. Das hundert-
finfzig Jahre dauernde Dreikapitelschisma war beendet.?*

Nie freilich zogerten auch kiinftig die Langobarden, gegen ro-
misches Gebiet zu ziehen, noch andererseits die Papste, selbst mit
deren Schlimmsten zusammenzuspielen. Etwa mit Aripert II.
(701—712), einem Usurpator, der in den Thronwirren nach Cu-
nincperts Tod dessen unmiindigen Sohn Liutpert im Bad umbrin-
gen, die Familie seines Vormunds, des spateren Langobarden-
konigs Ansprand, der an den bayerischen Herzogshof floh,
scheufllich verstimmeln, Ansprands Sohn Sigiprand die Augen
ausstechen, Ansprands Frau Theoderada Nase und Ohren ab-
schneiden lief, ebenso der Tochter Aurona, der Schwester des
spiteren Konigs Liutprand, der gleichfalls nach Bayern zu seinem
Vater entkommen war. Doch nicht genug: auch alle Blutsver-
wandten Ansprands strafte Kénig Aripert 1. «auf mancherlei
Weise». Wie, verrat Paulus Diakonus nicht; doch héren wir, dal
Aripert auch einem Rivalen, dem Herzog Rotharit von Bergamo,
Haupt und Bart scheren, ihn nach Turin verbannen und ermorden
lieR.2S

Dem Heiligen Vater brachte das Biindnis mit dem Verbrecher
auf dem Thron die Riickgabe pipstlicher Besitzungen an der li-
gurischen Kiiste — «in goldenen Buchstaben» stellte Konig Aripert



DER BILDERSTREIT BEGINNT 349

die Schenkungsurkunde aus und schickte sie nach Rom. Als aber
Bayernherzog Teutpert dem Dringen Ansprands nachgab, mit
Heeresmacht in Italien einriickte, in einer Schlacht «auf beiden
Seiten viel Volk umkam» und Kénig Aripert zu den Franken flie-
hen wollte, da ertrank er, mit Gold beladen, beim Durchschwim-
men eines Flusses und wurde «in der Kirche unseres Herrn und
_ Heilands beigesetzt . . .» Denn schlieflich meldet Paulus Diako-
nus von dem vielfachen Mérder auch: «Er war ein frommer
Mann. . »*

Nach Ariperts Ende bestieg kurz der zuriickgekehrte Ansprand
den Thron; dann folgte ihm sein Sohn Liutprand, unter dem die
Macht der Langobarden kulminierte. Noch auf dem Totenbett
hatte der Vater die Nachricht von dieser Erhebung erhalten. Doch
obwohl der neue Konig ein devoter Katholik und grof8er Begiin-
stiger der Kirche war (S. 363 £.), bekdmpfte ihn das Papsttum bis
zuletzt, wie es Byzanz bekimpfte, nur vehementer, riicksichtslo-
ser noch, weil es selber Italien beherrschen wollte.?”

Mit der romischen Revolution verflocht sich eine grofie theo-
logisch-politische Tragddie vor allem des Ostens, die unter dem
Namen «Bilderstreit» (725-843) Geschichte machte, die damals
begann und ein enormes Ausmafl annahm.

DER BILDERSTREIT BEGINNT

Sind wir tiber das 6. Jahrhundert der byzantinischen Geschichte,
besonders durch die eingehenden Schilderungen des Historikers
Prokop, gut informiert, so liegen das 7. und 8. Jahrhundert reich-
lich im Dunkel. Nur die Chroniken zweier Theologen, zweier
Bilderverteidiger, die beide im Exil starben, des Patriarchen von
Konstantinopel, Nikephoros, und, etwas ausfiihrlicher, des
Theophanes Confessor, werfen ein kiimmerliches Licht auf die-
sen gewaltigen Zeitraum, in dem zumal das ausgehende 7. und
beginnende 8. Jahrhundert als eine der diistersten Epochen
byzantinischer Geschichte gilt.



350 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

Kaiser Justinian 1. (685695, 705—711), der sich so mihte, die
Kaisermacht vom Willen Gottes abzuleiten, lieff viele Tausende
durch ihn deportierte slawische Familien hinrichten. 695 wurde
er vom Thron gestoffen und mit abgeschnittener Nase auf die
Krim verbannt. Rasch |8sten die niachsten Regenten einander ab,
zwei Jahrzehnte herrschte totale Anarchie. Zudem brachen die
Bulgaren, Nomaden aus dem Wolgagebiet, ins Reich ein und
drangen 711, unter Chan Terwel, bis in die Vorstadte Konstanti-
nopels. 717 erschienen dort wieder die Araber, zernierten die
Hauptstadt, konnten von Leo IIl. (717—741), dem Isaurier, aber
abgewiesen werden. Doch just dieser von der Christenheit bis
heute hochgepriesene Retter von Byzanz wurde auch der Urheber
eines blutigen christlichen Streites, der die byzantinische Welt
linger als ein Jahrhundert und stirker als jeder Religionskrawall
zuvor erschiittert, auch zur Entfremdung zwischen Ost- und
Westrom nicht unerheblich beigetragen hat.?®

Nach allgemeiner Annahme begann der Konflikt 726, als man
ein verheerendes Erdbeben in der siidlichen Agiis fiir ein «Got-
tesgericht» hielt wegen des in der Kirche eingedrungenen neuen
«Gotzendienstes», des Bilderkults. Kaiser Leo Iil. befahl die Ent-
fernung aller Heiligen-, Martyrer- und Engeldarstellungen, 730
ihre Vernichtung, einschlieflich aller Bilder Christi und Mariens.
Der lkonoklasmus, der Bildersturm, der nicht nur den Klerus,
sondern auch die Volksmassen ergriff und, haufig untersucht,
vielleicht gegensatzlicher erklart wurde als jedes andere Phino-
men der byzantinischen Geschichte, zerriittete das Kaiserreich in
kaum noch nachvollziehbarer Form. Weit mehr als blofes Theo-
logengezink, als religiose Reformbewegung, Auseinanderset-
zung vielmehr auch zwischen weltlicher und kirchlicher Gewalt,
hat er den Staat an den Rand des Ruins gebracht, und dies zur
Zeit einer gewissen auflen- und innenpolitischen Erholung, nach
dem Abklingen auch der christologischen Querelen.?®

Ausgangspunkt des Bilderstreites war allerdings ein rein theo-
logisch-dogmatisches Problem. \

Schon die urindogermanische Religion ist bilderlos, die vedi-
sche, zarathustrische, altrdmische, altgermanische Religion, be-



DER BILDERSTREIT BEGINNT 351

sonders aber die jiidische. Bereits das Alte Testament verbietet
strikt jede Bilderverehrung. Und auch das Urchristenum kennt
keine figiirliche Gottesanbetung. Im Gegenteil. Wie das (alte)
Judentum das Anfertigen von Darstellungen ausdriicklich ver-
dammt, wie die Propheten die verhohnen, «die einen Gott ma-
chen und einen Gotzen anbeten», «das Werk ihrer Hande», «die
Kilber kiissen», so haben auch die frithen Kirchenviter den nach-
her so in Schwung gekommenen Bilderkult lang und scharf
bekdmpft. Noch im 4. Jahrhundert sind Theologen wie Eusebius
oder Erzbischof Epiphanius von Salamis bilderfeindlich, unter-
sagt das Konzil von Elvira das Anbringen von Bildern und ihre
Verehrung. Dagegen waren es «Ketzer», Gnostiker, die mit dem
Ubergang begannen, die offenbar das Christusbild und seine Ver-
ehrung ins Christentum eingefiihrt haben.*

-Seit dem 4. Jahrhundert grassiert der Brauch im Osten, im 6.
bereits ist er dort so ausgedehnt wie heute, werden nicht nur die
Bilder Christi, sondern auch die der Maria, der Heiligen und Engel
verehrt. Besonders die Ménche fordern die Sache und haben auch
sehr handfeste, materielle Griinde dafiir; die Ikonolatrie ist ein Teil
ihres Geschifts (geldbringende Wallfahrten, zum Beispiel, zu den
«Gnadenbildern»). Und die bilderfreundlichen Theologen recht-
fertigen all dies, da man nach ihrer Auffassung im Bild nicht das
tote Bild, sondern den lebendigen Gott verehrt und iiberhaupt, wie
Nikephoros sagt, «das Sehen zum Glauben fiihrt». Die Bilderzer-
trimmerer dagegen suchten den unbestreitbar alteren christlichen
Grundsitzen wieder zu ihrem Recht zu verhelfen.

Das Volk aber verehrte die lkone selbst als heilkraftig und
wundertatig. Sie war geradezu der Inhalt seines Glaubens. Sie
erschien auf Mébeln, Kleic\lem, Ohrgehiangen. Dank dem Him-
mel oder der Priesterkunst begannen lkonen zu sprechen, zu
bluten, sich zu verteidigen, wenn man sie angriff. Ja, es gab
schlieflich als Novititen lkonen, die «nicht von Menschenhand
verfertigt waren» (acheiropoietai), auch solche, die gar die Stelle
eines Paten bei der Taufe vertraten. So verhimmelte das glaubige
Volk die Bilder immer mehr, identifizierte sie mit dem Heiligen
selbst. Es kiilte die Statuen, Darstellungen, entziindete Kerzen,



352 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

Lampen vor ihnen. Kranke frafen gelegentlich abgekratzte Farb-
teilchen, um gesund zu werden. Man riaucherte mit Weihrauch,
fiel davor nieder, kurz, behandelte diese Objekte nicht anders als
die Heiden ihre «Gotzenbilder».

Und als eine Art Gétzendienst wurde dies eben auch von den
Gegnern der Ikonolatrie, den Ikonoklasten («Bilderzertriimme-
rern»), empfunden. Sie kamen aus dem Kaiserhaus, der Armee
und zumal aus gewissen, stark unter dem bilderfeindlichen Ein-
fluf des Islam stehenden Landschaften, namentlich aus Gebieten
Kleinasiens. Sie wohnten auch in jenen 6stlichen Grenzlandern
des Reichs, in denen vor allem die «ketzerischen», besonders Pau-
lus schitzenden Paulicianer Kreuz- und Bilderverehrung, Zere-
monien und Sakramente bekampften, Christen, die um die Mitte
des 7. Jahrhunderts erstmals in Armenien auftraten und fiir mehr
als zwei Jahrhunderte eine duflerst aktive Macht an der byzanti-
nischen Ostgrenze blieben.!

Nun ist es allerdings bemerkenswert und wirft ein bezeichnen-
des Licht auf den ganzen Krawall, daf die Kaiser und Kreise der
Armee, die zu den heftigsten Gegnern des Bilderkultes gehdrten,
vordem seine besonderen Forderer waren. Die Herrscher des
6.und 7. Jahrhunderts hatten, den Massenwahn betreffs der Bilder
nutzend, sich seiner fiir ihre Zwecke bedient, politisch und zumal
militdrisch. In ungezahlten Schlachten waren Bilder mitgefiihrt,
ganze Stddte unter ihren Schutz gestellt, sie zu Verteidigern von
Festungen gemacht worden. Aber freilich hatten sie nur allzuoft
versagt, war Stadt um Stadt in die Hand von «Ungliubigen»
gefallen, was uns der unmittelbaren Ursache des Ikonoklasmus
wohl recht nahe bringt. Hitten die Bilder nimlich die erwarteten
Wunder gewirke, hitte es mit grofSer Wahrscheinlichkeit gar kei-
nen Bildersturm gegeben. «Aber die Ikonen hatten nicht gehalten,
was man sich von ihnen versprochen . . .» (Mango)**

Ausgegangen war der Aufruhr vor allem vom orientalischen
Episkopat. Die bilderfeindliche Partei hatte ihre Hauptvertreter
in den kleinasiatischen Bischofen Konstantin von Nakoleia, den
Metropoliten Thomas von Klaudioupolis und Theodoros von
Ephesos. Die bilderfeindliche Partei hatte auch die ersten Todes-



EINE PAPSTLICHE REVOLUTION SCHEITERT 353

opfer: mehrere der zur Bilderentfernung befohlenen Soldaten
wurden bei einem Volksaufstand getétet. Die Bilderverehrer, die
Ikonodulen, fanden sich fast tiberall im Reich. Im Orient gehér-
ten dazu besonders der neunzigjihrige Patriarch Germanos von
Konstantinopel (715~730), der Metropolit Johannes von Synnada
sowie die Monche. Im Westen zihlte die groffe Masse zu den
Bilderverteidigern, vor allem auch, von Anfang an, das Papsttum,
das ja mehr Selbstindigkeit, auch politische Fithrung erstrebte.
Nicht zufillig brach die byzantinische Herrschaft in Mittelitalien
weithin zusammen.

Allerdings wurde die Bedeutung des Bilderstreites fiir Rom
lange iiberschitzt. Der Kaiserhof hat auf ikonoklastische Aktio-
nen in Italien bald verzichtet. Doch verfate der vehement bil-
derfeindliche Monarch Konstantin V. (741—776), der sich den
wahren Freund Christi nannte, einen Verehrer nicht seines Bildes,
sondern des Kreuzes, sogar personliche Streitschriften und schuf
eine eigene Theologie besonders gegen das Christusbild ~ fiir ihn
Ausdruck entweder des Nestorianismus (I 156 ££f.)-oder des Mo-
nophysitismus (Il 213 ff.), also der Trennung oder Vermischung
der «beiden Naturen» in Christus. Scharf verwarf das Konzil von
Konstantinopel 757 den Bilderkult als Satanswerk und Gotzen-
dienst.*

EINE PAPSTLICHE REVOLUTION SCHEITERT

Die Masse des Klerus wuffte natiirlich, daf§ ihre Macht vor allem
auf der Magie der Sache, dem schénen Schein, dem dufleren sinn-
lichen Zauber des Gottesdienstes beruhte, weshalb sie es mit dem
bilderverehrenden Volk halten muflte. Schlieflich hatte man dies
die Wunderkraft der Idole beinah anzubeten gelehrt und hitte
ihm durch deren Entzug den Fundus seiner Sitte, seiner Frém-
migkeit entzogen. Als daher nach einem Erla des Kalifen Jezid
(der 723 die Beseitigung der Bilder aus allen christlichen Kirchen
des arabischen Reichs befohlen hatte) auch der energische Kaiser



354 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

Leo III., der Isaurier, der als Sarazenensympathisant (sarake-
nophron) galt, mit Zustimmung eines Konzils in einem f6rm-
lichen Edikt (726) aus den Kirchen alle Bilder von Martyrern oder
Engeln zu entfernen und unter Verschluf zu bringen gebot (730
ordnete ein weiteres Edikt ihre Zerstorung an), kam es zu Exzes-
sen des Fanatismus in Ost und West: Christen gegen Christen, wie
so oft — durch alle Jahrhunderte.*

Ganze Provinzen fiillten sich mit den Triimmern von Kitsch
und unersetzlichen Kunstwerken. Die Bilderverehrer wurden ver-
folgt, die bilderfeindliche Menge revoltierte. Papst Gregor II.
(715~731) verbat sich — in unerhért herausfordernder Diktion,
wie sie zuvor allenfalls Symmachus unter ostgotischem Schutz
riskiert hatte — die Einmischung des Kaisers in Glaubensfragen
und hatte ganz Italien auf seiner Seite, zumal die Bischéfe. Die
Drohungen des Monarchen, daf§ er «<nach Rom senden, das Bild
des hl. Petrus einschliefen und den Papst Gregor gebunden ab-
fihren werde, wie es Konstantin [Konstans I1.] mit Martin [1.]
machte», nahm er auf die leichte Schulter, ja er héhnte: «Wenn Du
Dich briistest und uns drohst, so haben wir nicht Not mit Dir zu
ringen. Drei Milien [weit] wird der Papst von Rom ins Land
Campanien entweichen, dann Wohlan! jage den Winden nach!»
«Das ganze Abendland», behauptete der Papst, <hat auf unsere
geringe Person seinen Blick gerichtet, und wenn wir dessen auch
nicht wiirdig sind, so haben sie doch grofles Vertrauen auf uns
und auf den, dessen Bild Du vernichten und verschwinden lassen
willst, des heiligen Apostelfiirsten Petrus, den alle Reiche des
Westens als einen Gott [!] auf Erden achten. Wenn Du es wagen
solltest, das zu erproben, so sind wahrlich die Leute des Westens
willens, Recht zu schaffen denen des Ostens.»**

Das Aufbegehren Gregors war freilich nicht nur theologisch,
sondern auch héchst handfest, materiell motiviert.

Kaiser Leo IIl. hatte 717/718 Konstantinopel zu Land und See
erfolgreich gegen die Araber verteidigt — eines der entscheidenden
Gemetzel der Weltgeschichte. Blieb so doch Kleinasien, das er in
jahrelangen Feldziigen von jenen befreite, noch fiir fast sieben
Jahrhunderte byzantinisch und christlich. Zum Finanzausgleich



EINE PAPSTLICHE REVOLUTION SCHEITERT 355

freilich mufite er nach dem Araberkrieg neue Steuern eintreiben,
was vor allem die Romische Kirche traf, infolge ihres gewaltigen
Grundbesitzes die erste wirtschaftliche Macht Italiens. Doch wie
sie frither Steuernachlisse staatsfreundlich gestimmt hatten, so
ging sie nun auf Gegenkurs. Die italienischen Bischofe, die grof-
ten Steuerzahler des Landes, fithrten den Widerstand gegen die
Zahlung an und verhinderten sie. Und zugleich bekdmpften sie
natiirlich den lkonoklasmus des Kaisers. Nicht genug, die Steu-
erverweigerung, die weder das Alte noch das Neue Testament
erlaubt, wurde nun noch ein frommes Werk, wurde allmahlich
umgefilscht zum Widerstand gegen die bilderfeindliche Politik
des Monarchen, der am Eingang seines Palastes ein Bild Christi
durch ein Kreuz ersetzen lieR.

Papst Gregor II. aber war der eigentliche Fiihrer Italiens im
Aufstand gegen seinen Herrn, «das Haupt der italienischen Re-
volution» (Hartmann). «Seid untertan der Obrigkeit» galt jetzt
nicht mehr. Jetzt galt: «Ihr sollt Gott mehr gehorchen als den
Menschen.» Und Gott ist — in praxi! — da immer der Papst. Er
ermutigte nicht nur den Patriarchen von Konstantinopel, den
hl. Germanos, zum Kampf gegen den Kaiser, sondern rief alle
Welt dazu auf, so daff ringsum der Biirgerkrieg begann. Ja,
Gregor drohte mit einer Loslosung von Byzanz: «Wir betreten
mit Gottes Giite den Weg in die entferntesten Regionen des
Westens.»

Der Papst opponierte offen gegen den Kaisererlaf. Er verbot,
dem Herrscher Steuern zu zahlen, und stellte sich damit an die
Spitze der Erhebung. Sogar der offiziése Liber Pontificalis
schreibt: «Er riistete sich gegen den Kaiser wie gegen einen
Feind.» Der antipdpstliche Chartular Jordanes und der Sub-
diakon Johannes Lurion wurden von den Rémern ermordet, den
dux Basilios warf man ins Kloster — evidente Attacken gegen die
Regierung. Folglich bekam Exarch Paulus den Befehl, Gregor von
seinem Stuhl zu entfernen. Als aber die Milizen aus Ravenna
heranriickten, widerstand ihnen der Papst im Bund mit italieni-
schen Soldaten und Langobarden. In Venedig, Ravenna, Rom
vertrieb man die kaiserlichen Befehlshaber und Beamten, aus Be-



356 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

nevent und Spoleto die byzantinischen Truppen. Exarch Paulus
fiel durch Morderhand. Man beseitigte auch seine Generale. Der
dux Exhilaratus und sein Schn Adrian, letzterer schon seit Jahren
vom Papst wegen unerlaubter Ehe gebannt, wurden von der r6-
mischen Miliz gefangen und getotet. Dem romischen dux Petrus
stach man die Augen aus, weil er dem Kaiser «gegen den Papst
geschrieben». Uberall siegte der Aufstand: Seine Heiligkeit und
die Langobarden in einmiitiger Rebellion wider den Kaiser. Selbst
der Liber Pontificalis versichert, «daf§ das ganze Italien, empért
uber die Bosheit des Basileus, beschlof}, einen andern zu erwahlen
und ihn nach Konstantinopel zu fiithren». Tatsachlich rief man in
Griechenland den Gegenkaiser Cosmas aus, eine Flotte erschien
mit ihm vor Konstantinopel, wurde aber in der Seeschlacht vom
18. April 727 ginzlich geschlagen, Cosmas gehingt.*¢

Noch 729 sah sich Gregor II. als Mittelpunkt des Widerstandes,
sah er «den gesamten Okzident» zu sich emporschauen. «Die
Vélker des Westens sind bereit», schreibt er dem Kaiser. «Wir
leiten unsere Macht und Autoritit vom Apostelfiirsten Petrus her,
und wir konnten, wenn wir wollten, iiber Dich zu Gericht sitzen,
aber Du hast Dir und Deinen Riten das Urteil bereits selbst ge-
sprochen: Du und sie, Ihr seid gleichermaflen verflucht.»

Doch der Kaiser wurde des Aufstands Herr. 730, als er den
greisen Hofpatriarchen Germanos, der die Bilderverehrung, zu
Unrecht, weder im Widerspruch zum Alten Testament fand noch
zur altchristlichen Tradition, durch Anastasios abloste (falls Ger-
manos nicht von allein zuricktrat), scheiterte die Revolution
auch in Italien. Eben noch rechtzeitig war Gregor ins kaiserliche
Lager geschwenkt. Als die italienischen Revolutionire, wie die
griechischen in Griechenland, auch in Italien einen gewissen Ti-
berius Petasius zum Kaiser ausriefen, mahnte der Papst, dem ein
Kaiser in Rom, wo er selbst kommandieren wollte, denkbar un-
erwiinscht sein muflte, das Volk, «nicht von der Liebe und Treue
zum rémischen Reich zu lassen», und gab dem Exarchen noch die
romische Miliz zur Bekimpfung des neuen Gegenkaisers mit. Im
réomischen Tuszien wurde Petasius getdtet, sein Kopf nach Kon-
stantinopel geschickt.”



EINE PAPSTLICHE REVOLUTION SCHEITERT 357

Im Bilderstreit blieb Gregor Il. allerdings so unerbittlich wie
sein Nachfolger. Durch eine Synode in Rom, November 731,
verhingte Gregor 1. (731—741) gegen Abnahme, Zerstorung und
Schmihung der Bilder die Exkommunikation. Doch seine mit
Mabhnschreiben nach Konstantinopel gesandten Legaten wurden
schon auf Sizilien von dem kaiserlichen Strategen Sergius abge-
fangen, monatelang eingekerkert und zuriickgejagt. Zugleich
holte der Imperator zu einem gewaltigen Gegenschlag aus, der die
materielle Basis des Papsttums traf und die politische Geographie
verinderte.

Nachdem eine gegen Italien befohlene Flotte Schiffbruch erlit-
ten, richte sich der Monarch auf andere Weise. Er zog nicht nur
die Steuerschraube in Unteritalien und Sizilien extrem an, son-
dern loste die illyrische Kirchenprovinz sowie ganz Stiditalien
samt Sizilien von Rom und unterstellte alles der Jurisdiktion des
Patriarchen von Konstantinopel; ein Schritt, den Byzanz nach-
driicklich verteidigt, jeder neue Papst aber zu blockieren sucht.
Auflerdem nahm der Kaiser dem Papst seine simtlichen siidita-
lischen Patrimonien, wobei allein Sizilien einen Verlust von 350
Pfund Gold bedeutete.>®

Der Bilderstreit dauerte durch Leos ganze Regierungszeit fort
und verscharfte sich noch unter seinem Sohn und Nachfolger
Konstantin V. (741~776), lkonoklastes genannt, der Bilderstiir-
mer (aber auch Kopronymos, weil er das Wasser bei seiner Taufe
verunreinigte, und Caballinus, weil er gern Pferdemist roch). Als
sich freilich 742 ein bildverehrender Usurpator, sein Schwager
Artabasdos, erhob, hielt es Rom mit dem bilderfeindlichen Kai-
ser, der dem Besiegten samt seinen S6hnen die Augen ausstechen
lieR, Papst Zacharias aber eine reiche Landschenkung vermachte.
Konstantin, aktiv an der einschligigen Diskussion beteiligt und
tiberhaupt theologisch hervorragend interessiert, lief§ die Anru-
fung der Heiligen und Marias verbieten sowie simtliche Heili-
genbilder aus den Kirchen nehmen oder zerstoren.

Besonders verfolgt hat dieser Kaiser die Monche, um so fana-
tischere Fiirsprecher des Bilderkults, als sie ein wirtschaftliches
Monopol fir die Fabrikation der lkonen hatten. Kloster wurden



358 AUFSTAND DES PAPSTTUMS UND BILDERSTREIT

enteignet, geschlossen, in Kasernen, Badeanstalten umgewandelt
oder wie das Kallistratos-Kloster, Dios-Kloster, Maximinos-Klo-
ster etc. total zerstort. Die Insassen standen vor der Wahl,
entweder die Kutte abzulegen, eine Frau zu nehmen oder geblen-
det und verbannt zu werden. In Ephesos hat man Monche und
Nonnen zur Heirat gezwungen, andere (mit Riickendeckung
durch ein Konzil von Konstantinopel 754) hingerichtet. Bilder-
verehrende Megiren zerstiickelten Soldaten, und Soldaten veran-
stalteten Martyrien im Hippodrom. Nicht weniger als 338
Bischofe unterzeichneten 754 auf der Synode von Hieria die iko-
noklastischen Erlasse Leos III. 50 ooo Moénche, vom Kaiser ge-
ichtet, fliechen nach Rom. Und dies alles, wahrend die Bulgaren
bereits ihren Groflangriff auf das Reich beginnen.®

Der Kampf «mit Feuer und Schwert» kulminiert in den sech-
ziger Jahren.

Abt Stephanos vom Auxentiosberg, Anfithrer der bilder-
freundlichen Opposition, wird im November 765 in den Straflen
Konstantinopels gelyncht. Allein im August 766 richtet man 16
héhere Beamte und Offiziere hin, Anhinger des Bilderkultes. Im
nachsten Jahr fillt auch der Kopf des Patriarchen Konstantin in
der Arena. Der Kaiser hatte ihn erst geifeln, dann, am 6. Okto-
ber, ihm vor versammeltem Stadtvolk in der Groflen Kirche die
Leviten lesen lassen. «Nach jedem Kapitel», schreibt der spatere
Abt Theophanes, «schlug der Geheimschreiber dem Pseudopatri-
archen ins Gesicht, wobei der Patriarch Niketas in seinem Stuhl
safl und zusah.» Anderntags wurde Konstantin, kahlgeschoren
und im drmellosen Spottkleid, verkehrt auf einen Esel gesetzt, ins
Hippodrom gefiihrt und vom ganzen Christenvolk umheult, be-
geifert.

Den Esel fithrte sein Neffe Konstantin, dem man die Nase
abgeschnitten hatte. «Als er zu den Zirkusparteien gekommen
war, stiegen sie von ihren Sitzen herab, bespuckten ihn und be-
warfen ihn mit Unrat. Zum Halteplatz vor der Kaiserloge ge-
langt, warfen sie ihn vom Esel herab und traten auf seinen
Nacken.» Ende des Monats verleugnete der Mann seinen Glau-
ben, und nachdem man sich noch diese Genugtuung verschafft,



EINE PAPSTLICHE REVOLUTION SCHEITERT 359

enthauptete man ihn, Sein Leib wurde durch die Straflen auf den
Schindanger der Gehenkten geschleppt, sein Kopf an den Ohren
drei Tage zur 6ffentlichen Besichtigung am Milion aufgehiangt.*®
Ist das kein frohliches Christentum?
Gewif3, dies geschah in Byzanz. Doch wie stand es in Rom?






13. KAPITEL

DIE ENTSTEHUNG
DES KIRCHENSTAATES
DURCH KRIEGE UND RAUB

«Aber gebet acht, o Sohne, bemiihet euch eifrig, teilzunchmen
an dem, was wir begehren! Denn wisset: wer immer auf die
andere Seite tritt, der wird ausgeschlossen sein vom ewigen

Leben.» Papst Stephan 11.!

«Kampf fiir Christus und die Kirche wird den Franken als
ihr geschichtlicher Beruf zugewiesen.» Johannes Haller?






PAPSTLICHES LAVIEREN ZWISCHEN BYZANZ,
LANGOBARDEN UND FRANKEN

Wihrend in Byzanz der Bilderstreit tobte und seine Auswirkun-
gen noch das byzantinische Italien erschiitterten, suchte Kénig
Liutprand die Gelegenheit zu niitzen, das Langobardenreich auf
ganz Italien, vor allem aber in der Emilia und Romagna auszu-
dehnen. Er annektierte systematisch byzantinisches Gebiet, ge-
wann Kastell um Kastell, festigte seine Autoritit aber auch inden
Herzogtiimern Spoleto und Benevent, kurz, er vergroflerte innen-
und auflenpolitisch stetig seine Macht. Und als Liutprand 732
(oder 733) erstmals auch Ravenna — bisher fast zweihundert Jahre
in ostromischer Hand - eroberte und der Exarch in die venetia-
nischen Lagunen floh, wurde der Bundesgenosse dem Papsttum
zu gefahrlich.

An sich hatte der romische Bischof kaum Grund, ungehalten
iiber Liutprand zu sein. Der Konig gab einst Gregor II. dessen
eroberten Dukat sogleich frei. Und er erstattete auch das vom
Papst heiff begehrte, die Strafle nach Ravenna beherrschende Ka-
stell Sutri zuriick (in Form einer an die Apostel Petrus und Paulus
ausgestellten Urkunde). Alles nur aus Respekt vor dem Apostel-
fiirsten! Denn Liutprand war auch personlich fromm — ein den
Priestern ergebener gliubiger Katholik und ein demonstrativer
Forderer der Kirche. Er errichtete in seinem eigenen Palast eine
Hauskapelle und war der erste Langobardenkonig, der sich
Hauskapline hielt. Er stellte Geistliche ein, «die tiglich den Got-
tesdienst fiir ihn halten muffen» (Paulus Diakonus). Einer seiner
Verwandten wurde Bischof von Pavia. Dem Klerus gegeniiber



Die ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND RAus

364
war er freigebig. Er griindete Kloster, erbaute viele Kirchen,
schmiickte sie aus, und er pflegte den superstitiosen Reliquien-
kult. Ein Prolog zu seinen Gesetzen beginnt mit einem Bibelzitat.
In einem spateren Prolog tritt er ausdriicklich als Verteidiger des
romisch-katholischen Glaubens auf. Gregor 1. bekimpfte die
Riickkehr von Nonnen ins weltliche Leben, Liutprand unter-
stiiczte ihn mit einem entsprechenden Gesetz. Der Papst bekampf-
te die Schwigerehen, Liutprand sprang ihm mit einem staatlichen
Verbot bei.

Doch obwohl der Kénig sich auch bei der Rebellion gegen den
Kaiser an der Seite Roms befand, verriet ihn der neue Papst Gre-
gor lII. (731—741) an das aufsteigende Venedig. Denn Gregor
firchtete nicht nur die Macht Liutprands, sondern begehrte sel-
ber die Romagna. So befahl er, ungeachtet des mit Liutprand
geschlossenen Vertrags, nun dem Metropoliten von Reichs-Vene-
tien, Antoninus von Grado, dem in die Lagunen gefliichteten
Exarchen beizustehen, damit Ravenna «wieder zu dem alten Ver-
bande der heiligen res publica und der kaiserlichen Untertanen-
schaft zuriickgefiihrt werde». (Um 735, nachdem die Langobar-
den etwa drei Jahre die Stadt besetzt hatten, nahmen sie die
Venetianer in einem Handstreich von der See her.) In einem Brief
an den Dogen aber schmihte der Papst die Langobarden, seine
glaubigen Bundesgenossen, Bilderverehrer auch wie er, ein
«schandbares» Volk, wihrend er den Kaiser und dessen Sohn
Konstantin Kopronymos «seine Herren und Sohne» nannte —
bevor seine Nachfolger auch sie verrieten.?

Denn auch Byzanz schien dem Papst zu gefahrlich.

So verbiindete er sich, nachdem er die venezianische Flotte zur
Riickeroberung Ravennas fiir den Exarchen getrieben, 738 mit
dem verriterischen Herzog Transamund von Spoleto und mit
dem Rebellen Godschalk, der Benevent an sich gerissen. Und wie
(wahrscheinlich) schon Gregor 11., so hetzte auch Gregor II1. die
langobardischen Herzdge gegen ihren Konig. Er selber aber lief§
einen groflen Teil von Roms Stadtmauern wiederherstellen und
die Civitavecchia befestigen.

Transamund II. hatte 724 seinen Vater Farwald II. gewaltsam



PAPSTLICHES LAVIEREN ZWISCHEN ByzaNz, LANGOBARDEN UND FRANKEN 365

abgesetzt, zur Tonsur und zum Eintritt in den geistlichen Stand
gezwungen. Als Konig Liutprand nun 738/739 gegen ihn vorging,
die Pentapolis brandschatzte, Spoleto iiberrannte, Transamund
zum Papst floh, der ihm das rémische Heer gegen Liutprand zur
Verfiigung stellte, der seinerseits pliindernd in den romischen Du-
kat einbrach und dessen Grenzkastelle im Norden nahm, da
entbrannte der Krieg ringsum, im rémischen Raum ebenso wie
im ravennatischen. Zwar gewann Transamund voriibergehend
(im Dezember 740) seine Hauptstadt und totete den neuen, von
Liutprand eingesetzten Herzog Hilderich. Doch der Papst, der
auch seine Bischéfe im Langobardenreich gegen dessen Herrn
ausspielte, fiirchtete des Konigs Macht, und so appellierte er an
den zwar fernen, aber starken Frankenfiirsten Karl Martell.*

Der frankische Hausmeier, der seit 720 unbestritten das Ge-
samtreich beherrscht und fast pausenlos Krieg fithrt (S. 297 f£f.),
wobsei er auch weitgehend die Kirche heranzieht und Kléster als
Briickenképfe, Stiitzpunkte benutzt (Schwarzach, Gengenbach,
Schuttern, die Abtei Reichenau), fiir den aber die Ausbreitung
seiner Herrschaft und des Christentums untrennbar zusammen-
gehorten, kurz, Karl, der machtigste Mann Europas, so gewdhnt
an Krieg und Eroberung, daff zeitgendssische Quellen es aus-
driicklich vermerkten, kam es in einem Jahr einmal nicht dazu
(und dies war nur Anno 740 der Fall), ein solcher schien gerade
der richtige Schutzpatron fiir den Stellvertreter Christi.*

So suchte der dritte Gregor 739 und 740 mehrmals Karl Martell
gegen Liutprand aufzustacheln, obwohl beide personlich be-
freundet waren.

Der Papst lockte mit der Losldsung Roms vom byzantinischen
Reich und bot Karl die Ubertragung des romischen Konsulats
sowie den Rang eines Patriziers an. Eine Gesandtschaft und zwei
Schreiben schickte Gregor an «den liebevollen Sohn des heiligen
Petrus», den «ganz ausgezeichneten Herrn Karl», beschwor ihn
741, noch kurz vor seinem Tod, «bei dem lebendigen und wahr-
haftigen Gott und bei den heiligsten Schliisseln zum Grabe St.
Peters»: « Wir schweben in der dufersten Not, und Tag und Nacht
rinnen Trinen aus unseren Augen, da wir sehen miissen, wie die



DiE ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND Raus

366

heilige Kirche Gottes tiglich und iiberall verlassen wird von ihren
Sohnen, auf die sie ihre Hoffnung gesetzt . . .» Beschwor Karl
Martell, der mit Gattin und S6hnen immerhin zur Gebetsbruder-
schaft des St. Peter geweihten Klosters Reichenau gehérte, sich
der papstlichen Bitte nicht zu verschlieBen, auf daf8 der Apostel-
first, der Torwart des Himmels, ihm das Himmelreich nicht
verschlosse. Auch schickte der heilige Oberhirte dem «princeps»
der Franken «grofle und unermeflliche Geschenke, wie sie noch
nie zuvor gehort und gesehen worden waren» (Fredegarii Conti-
nuationes). Und natiiclich hatte der Papst nicht versiumt, Karl
Martell etwas Alteisen beizulegen — angeblich Teile der Ketten des
hl. Petrus und die Schliissel des Apostelgrabes, um seine fiirch-
terliche Knechtschaft unter Langobarden und Griechen diploma-
tisch zu verdeutlichen. Von irgendwelchen Gegenleistungen des
Papstes war nirgends die Rede; blo8 von den «Liigen» der Lan-
gobarden sowie dem Schutz der romischen Kirche und ihres
Besitzes — «nur dieser wird immer betont» (Miihlbacher).

Aber Gregor Iil., der seine Bemithung bis zu seinem Tod fort-
setzte — «Zu keiner Zeit vorher», sagt geschmeichelt ein frinki-
scher Chronist, «<habe man etwas derart gehort oder gesehen» —,
appellierte vergeblich an den «Unterkénig» Karl. Dieser, wenig
kirchenfromm, stammverwandt mit den Langobarden, verbiin-
det und befreundet mit Liutprand, der 737 seinen Sohn Pippin
adoptiert und im folgenden Jahr, auf Karl Martells Wunsch,
«ohne Zégern» und «mit dem ganzen Heer der Langobarden»
(Paulus Diakonus) siegreich gegen die Sarazenen in der Provence
interveniert hatte, blieb auf den ersten papstlichen Hilferuf ginz-
lich taub und starb, ehe er sich eventuell zum zweiten hitte
duflern kénnen.

Als einziger unter den Ahnherrn der Karolinger wird Karl von
den spiteren Kirchenautoren verdammt, ewig in die Holle ver-
stof8en, besonders freilich wegen der durch ihn — precaria verba
regis — erfolgten systematischen Schmilerung des Kirchengutes
(S. 305). Zu seinen Lebzeiten horte sich das alles ganz anders an~
auch wenn er einen seiner geistlichen Verwandten, den Abt Wido
von St. Vaast und St. Wandrille, der nach der Klosterchronik Jagd



DER ZUNGENFLOTTE ZACHARIAS BESCHWATZT DIE LANGOBARDEN 367

und Krieg lieber hatte als den Gottesdienst, enthaupten lieff —
nicht deshalb natiirlich, sondern wegen einer Verschwérung ge-
gen Karl. Denn ganz gewiff war der alles andere als ein grund-
satzlicher Gegner der Kirche. Acht Giiterschenkungen sind
bekannt, die er selbst ihr machte.®

DER ZUNGENFLOTTE ZACHARIAS
BESCHWATZT DIE LANGOBARDEN

Einen Monat nach Karl Martell, im Dezember 741, starb auch
Gregor IIL, der sich als letzter rémischer Bischof vom Kaiser in
Konstantinopel hatte bestitigen lassen. Sein Nachfolger wurde
Zacharias (741—752). Und da dessen Vorgingers wiederholte
Kriegshetze gegen die Langobarden an Karl Martell gescheitert
war, schiitzte sich Papst Zacharias, dieser «<Mann von seltener
Herzensgiite» — der in Wirklichkeit ein raffinierter Kopf von gro-
Ber Uberredungskunst war — vor dem erneut anriickenden Lan-
gobardenkonig, indem er die Politik seines Vorgangers umkehrte
und sich mit jenem verband.

Dies war um so leichter, als Liutprand, um den Ausklang der
Langobardengeschichte des Paulus Diakonus zu zitieren, «immer
mehr auf Gebet als auf Waffen» baute. Schlof die Kirche eben erst
eine Allianz mit Herzog Transamund, einem Rebellen, gegen den
Langobardenkénig, so lief sie nun Transamund fallen und be-
kriegte ihn gemeinsam mit ihrem bisherigen Gegner. Transamund
hatte keine Chance. Von zwei Seiten angegriffen, unterwarf er
sich und verschwand mit Tonsur und Kutte im Kloster.

Papst Zacharias aber wallfahrtete 742 mit allem priesterlichen
Pomp in das Lager Konig Liutprands in Terni, um die Friichte
seines Verrats einzuheimsen. Und nach glinzendem Empfang und
gemeinsamem Gebet beredete er (wohlpripariert als exzellenter
Kenner der von greulichem Aberglauben und grandiosen Mira-
keln strotzenden Dialoge Gregors 1. {S. zog f£.], die er ins Grie-
chische iibersetzte) den gutgliubigen und nun schon altersge-



368 ____ Die ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND Raus

beugten Konig noch erfolgreicher als seinerzeit Gregor I1. So
erhielt Zacharias jetzt auch nicht nur ein Kastell, sondern gleich
vier Kastelle (Horta, Ameria, Polimartium und Bleda) nebst Be-
wohnern in der Heilandskapelle der Peterskirche von Terni ur-
kundlich geschenke; ein Besitz, der freilich rechtmifig dem
griechischen Kaiser gehérte! Ja, der Kénig machte dem hl. Hei-
ligen Vater eine Reihe weiterer Zugestindnisse, auch territorialer
Art, Riickgabe papstlicher Lindereien, andrer Stadte, samtlicher
Gefangenen. Jeder Bissen, den Liutprand an der papstlichen Tafel
verzehrte, hohnt Ferdinand Gregorovius, kostete ein Stiick Land.
Doch der alte Konig erhob sich vom Mahl und sagte mit artigem
Licheln, er erinnere sich nicht, je so kostbar gespeist zu haben.?

Als aber Liutprand im nichsten Jahr, 743, das Exarchat an-
griff, ja, die Erstiirmung Ravennas vorbereitete und als Exarch
Eutychius nebst dem Ravennater Erzbischof den Papst um Bei-
stand baten, schickte dieser nicht nur eine Gesandtschaft nach
Pavia, sondern eilte wieder selber zu dem hochlich tiberraschten
Konig. Und nach zwei Messen, einer am Vorabend des Apostel-
festes vor der Stadt in der Petersbasilika zum «goldenen Him-
mel», einer am néchsten Tag in der Residenz in Gegenwart des
Ko&nigs, bedringte er am dritten Tag im Palast wieder beschwo-
rend Liutprand, vom Exarchat abzulassen. Und schlieBlich, wenn
auch nach langem Striuben, gab der Kénig auf Dringen des
Papstes, der im Lauf dieses Jahres den byzantinischen Kaiser als
legitimen Herrscher anerkannt hatte, diesem die gemachten Er-
oberungen zuriick, der nun seinerseits, auf papstliches Ersuchen,
dem Heiligen Vater, offenbar fiir geleistete Dienste, die zwei gro-
en Dominen Nympha und Norma in Latium schenkrte. «Die
Souverinitidt des Papstes wurde der Kirche sehr ersprieflich»,
kommentiert Katholik Clemens Siemers.®

Liutprand starb, nach 32jdhriger Regierung, Anfang 744. Und
als der neue Langobardenkénig Ratchis (744—749), vordem Her-
zog von Friaul und eifriger Mitkampfer Liutprands, sich trotz
seiner feindlichen Politik gezwungen sah, 749 die Pentapolis an-
zugreifen, begab sich der Papst alsbald in sein Lager. Und hier
konferierte der Zungengewandte nun wie vordem mit Liutprand.



KARLMANNS SCHWABENMASSAKER UND DAS Bistum KONSTANZ 369

Und nach einigen Tagen schon hatte er Ratchis so meisterlich
beschwatzt, da dieser im August 749 die Krone niederlegte, mit
Frau und Kind nach Rom zu St. Peter pilgerte und alsbald in eine
Monchskutte kroch, um sein Leben in Monte Cassino zu ver-
bringen. Gattin Tasia und Tochter Rotrudis verschwanden im
nahen Nonnenkloster Plumbariola . . . Freilich konnte sich hinter
dieser renommistischen Darstellung des papstlichen Chronisten
auch die Méglichkeit verbergen, daff man den Konig gestiirzt und
mehr oder weniger gewaltsam ins Kloster gestecke hat, was unter
anderen Ludo Moritz Hartmann und Johannes Haller ebenso
annahmen wie der Oxforder Historiker und hochrangige Geist-
liche John Kelly, der dem Papst iiberdies Bestechung unterstellt.
Und liegt’s nicht um so niher, als Ratchis, nachdem sein Bruder
Aistulph im Herbst 756 sein Leben auf der Jagd verloren, Monte
Cassino verlief§ und die Regentschaft in Pavia iibernahm?’

KARLMANNS SCHWABENMASSAKER
UND DAS BisTUM KONSTANZ

In Monte Cassino war etwas frither auch der Franke Karlmann
gelandet . ..

Karl Martell hatte vor seinem Tod am 2x. Oktober 741 die
Regierungsgewalt unter seine S6hne Karlmann, Pippin III. (den
Jiingeren, den Kurzen) und Grifo geteilt. Der dltere Karlmann
hatte Austrien, Thiiringen, Schwaben erhalten, der jiingere Pip-
pin Neustrien, Burgund und die Provence. Bayern und Aquitanien
(das Land zwischen Atlantikkiiste, Loire und Pyrenden) sollten
beiden gemeinsam unterstehen. Ihr Halbbruder Grifo aber, der
Sohn von Karls zweiter Gattin, der bayrischen Prinzessin Swana-
hilt (S. 319), wurde nicht als gleichberechtigter Erbe anerkannt,
von seinen Stiefbriidern gefangengenommen und auf einer Burg
in den Ardennen eingekerkert; seine Mutter Swanahilt ins Kloster
Chelles bei Paris gesteckt.

Schon ein Jahr nach dem Machtwechsel waren die (seit 732 von



370 Die ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND RAuB

Bonifatius geplanten) Bistiimer in Hessen und Thiiringen gegriin-
det, 743 und 744 drei grofe Synoden in Austrien und Neustrien
gehalten und dabei die Ausrottung von «Ketzerei» und Heiden-
tum beschlossen worden. Auerdem fiihrten Karlmann und Pip-
pin — beide Monchsschiiler, Karlmann wahrscheinlich in Echter-
nach durch Willibrord, Pippin in Saint-Denis erzogen — Kriege
nach allen Seiten. Waren doch beide, wie Papst Zacharias von
seinen «erlauchtesten Sohnen» (744) sagt, «Genossen und Helfer»
des Bonifatius, ja, sie standen unter «Gottes Eingebung» (inspi-
ratione divina). Also kann der Heilige Vater beiden Grof8schlich-
tern auch «reichen Lohn... im Himmel» garantieren; «denn
gesegnet ist der Mensch, durch den Gott gesegnet wird».

Der Gott segnende Karlmann fiel 743 —in einem Jahr, in dem er
dem neugegriindeten Bistum Wiirzburg 26 Konigskirchen tiber-
lief — ins stidliche Ostfalen, 744 in Engern ein, wobei dem
Schwert jedesmal das Kreuz nachfolgte: Missionare, Predigten,
Massentaufen. Im selben Jahr folgte die endgiiltige Unterwerfung
Schwabens. Einen mafigeblichen «Briickenkopf» bildete dabei
das Bistum Straflburg mit seinen Kléstern an der Kinzigstrale, die
iiber den Schwarzwald ins Schwabische fithrte. Ein letzter Auf-
stand in Cannstatt wurde 746 durch Karlmann, spiter etwa im
Kloster Fulda als Heiliger verehrt, beim Cannstatter Blutbad bar-
barisch bestraft: die frainkischen Truppen metzelten — die Quellen
sind ziemlich wortkarg oder widerspruchsvoll — vermutlich Tau-
sende der zur Heerschau befohlenen (langst chistlichen!) Aleman-
nen nieder. Mindestens ein Teil, wenn nicht fast der gesamte
alemannische Adel, wurde ausgerottet, wahrscheinlich auf der
Altenburger Hohe. Anstelle der heimischen Aristokratie traten
frankische Grafschaften, der alemannische Adelsbesitz verfiel
weitgehend der Konfiskation.

Es gibt freilich Historiker, fiir die das Blutbad von Cannstatt
nur ein «sogenanntes» war, das heifft der Adel des Landes, das
klingt gleich viel besser, allenfalls «zur Rechenschaft gezogen
wurde», ja, die ganze Sache «dem Bereich der geschwitzigen Le-
gende» angehdrt (Biittner).

Als grofler Profiteur dieser «Legende» aber ging die Kirche




PipPIN Il — «EIN GUTER CHRIST» UND «EIN GROSSER SOLDAT» 371

hervor, genauer das Bistum Konstanz — «Ausgangspunkt der
christlichen und friankischen Durchdringung Alemanniens» (Tel-
lenbach). Konstanz, dessen Bischof die Herrschaft der Franken zu
sichern hatte, wurde zum Dank dafiir ungemein begiitert, wurde
die gréfite deutsche Didzese des Mittelalters, von Bern bis Lud-
wigsburg reichend, vom Walsertal bis Breisach: 45 oco Quadrat-
- kilometer im Jahr 1435 umfassend und 1760 Pfarrkirchen. Doch
auch die Kloster St. Gallen und Reichenau bereicherten sich am
beschlagnahmten Grundbesitz der Besiegten und Geschlachteten
und zihlten «sehr bald zu den groften Grundbesitzern in Ale-
mannien» (Novy).

Im Herbst 747 tritt Karlmann, «dieser heilige Mann» (Abt Re-
gino von Priim), angeblich freiwillig iiberraschend zuriick, ob-
wohl er noch im August dieses Jahres «alles tat, um seine und
seines Sohnes Stellung zu sichern» (Bund). Er «weihte sich», viel-
leicht von Gewissensbissen wegen des Schwabenmassakers ge-
quilt, «dem hl. Petrus» (Vita Zachariae). «Freiwillig lief er sein
Reich zuriick und empfahl seine S6hne seinem Bruder.» Das
klingt gut christlich. Vom Papst zum Moénch geschoren, ver-
schwindet Karlmann im Kloster auf dem Berg Sorakte vor den
Toren Roms. 750 geht er nach Monte Cassino, auf langobardi-
sches Gebiet; ein Schritt, dessen religiése Motivierung (vermut-
lich mit Recht) des ofteren bezweifelt wird. «Nackt folgte er
Christus nach» (Regino von Priim).*

Wie Ratchis also. E tutti quanti . ..

PippIN III. — «EIN GUTER CHRIST»
UND «EIN GROSSER SOLDAT»

Auch Pippin der Jiingere (741-768), meist in den Pfalzen Quierzy,
Attigny, Verberie und Compiégne residierend und schon 747 von
Papst Zacharias «christianissimus» genannt, war «ein guter
Christ» (Daniel-Rops), «von dem christlichen Geist vollig durch-
wehe» (Biittner). Nicht nur der St.-Martins-Kult begann unter



372 Die ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND RauB

Pippin seinen rechtsrheinischen Siegeszug, auch die Kapelle wur-
de jetzt zur «wichtigsten zentralen Institution des Reiches»
(Ewig), tiberhaupt die Kirche durch ihn geschiitzt und unter-
stutzt.

Auf Drogo, den Neffen aber, der selbstindig tiber Austrien
regieren sollte, nahm Pippin keine Riicksicht. Er schob ihn brutal
beiseite und fithrte einen Krieg nach dem anderen ~ «ein grofSer
Soldat, der keinen einzigen Feldzug seines Lebens gegen Aleman-
nen, Sachsen, Langobarden, Aquitanien verloren hat» (Braun-
fels). Nur in vier Jahren seiner Regierung (749, 750, 759, 764)
fithree er niche Krieg!

742 zog er, mit Karlmann gemeinsam, gegen den Alemannen-
herzog Theudobald, 743 gegen die Bayern, 744 wieder gegen
Theudobald. 752 gewann er Septimanien, den Kiistenstrich nebst
Hinterland zwischen Ostpyrenaen und Nimes. Gegen Ende des
Jahrzehnts eroberte er Narbonne, stach die sarazenische Besat-
zung ab, vertrieb die Sarazenen, wobei seine Truppen «wahr-
scheinlich nicht weniger dazu beigetragen, dieses einst reiche
Gebiet zu pliindern, als die eingedrungenen Ungldubigen» (Bul-
lough). Im Kampf gegen die Sachsen kam er 753 bis zur Weser, ein
Kriegszug, auf dem der Kélner Bischof Hildegar am 8. August
fiel. 758 drang er ins Miinsterland vor und lieff sich von den
schwer geschlagenen Westfalen Treue, 300 Pferde jahrlich und die
Zulassung christlicher Missionare versprechen.

In acht Feldziigen zwischen 760 und 768 ringt er Aquitanien
nieder, wo er, noch zusammen mit Karlmann, einst die Vorstadte
von Bourges in Brand gesteckt und Loches zerstort hatte. Nun
bricht Pippin die Burgen, ruiniert das Land. Er brennt Bourbon-
I’Archambault nieder, brennt Clermont nieder, ungezahlte Dor-
fer stehen in Flammen. Pippins Altester, Karl («der Grofle»),
begleitet ihn: eine Schule fiirs Leben! Systematisch beraubt und
verwiistet der Franke Jahr fiir Jahr weit und breit die Gegend —
noch durch Generationen waren die Verheerungen dieser Kriege
spiirbar.

Erst mit der heimtiickischen Ermordung des unentwegt,
schlimmer als jedes Tier, zundchst von Ort zu Ort, dann von Wald



PippIN III. ~ «EIN GUTER CHRIST» UND «EIN GROSSER SOLDAT» 373

zu Wald gejagten Waifar, des letzten Herzogs von Aquitanien,
Anfang Juni 768 im Wald von la Double (bei Périgueux) verliert
Aquitanien vorliufig seine Selbstandigkeit. Dabei kam der Ver-
dacht auf, Waifar, nach dem ganze Scharen Pippins gefahndet, sei
auf dessen Anstiften umgebracht worden, was man heute «iiber-
einstimmend» annimmt (de Bayac). Auch Waifars Onkel Romi-
stan wurde gehingt, standrechtlich, Waifars Mutter und Schwe-
stern nahm man gefangen. Derart hatte Pippin das ganze Gebiet
von der Loire bis zu den Pyrenien gewonnen und die Grundlage
fiir das spatere Frankenreich gelegt. «Die Nachwelt hat die Er-
werbung Aquitaniens als die groffte Tat Pippins verzeichnet»
(Miihlbacher). Verzeichnet!"* Und das vielbandige «Handbuch
fir Europdische Geschichte» bescheinigt ihm gar ein schon «seit
749 nach innen und auflen befriedetes Reich»!

Weithin hatte man erwartet, daf§ Grifo gut abgefunden werde,
weshalb der hl. Bonifatius Ende 741 nicht versaumte, ihn, «Eure
Gottseligkeit bei Gott dem allmachtigen Vater und bei Jesus Chri-
stus seinem Sohn und beim heiligen Geist, bei der heiligen
Dreifaltigkeit» etc. zu beschwéren, «den Geistlichen und Prie-
stern in Thiiringen zu helfen . . . gegen die Bosheit der Heiden»
(paganorum malitiam), «<wenn Dir Gott die Gewalt gibt». Aber
das wollte Gott nicht. Der spater da und dort als Heiliger verehrte
Karlmann hatte Halbbruder Grifo in Neufchateau, nahe den Ar-
dennen, fiir sechs Jahre hinter Schlof§ und Riegel gebracht, ihn
dann aber, in bewahrter Nachstenliebe, laufenlassen. Der edle
Pippin speiste ihn mit einigen Grafschaften ab. Grifo eilte zu-
nichst zu den Sachsen — die Pippin 748 unterlagen, wobei es
wieder zu Massentaufen kam. Dann trommelte Grifo Bayern, die
Heimat seiner Mutter Swanahilt, zum Aufstand, den Pippin 749
niederschlug. Und nachdem auch ein Kontakt mit Waifar von
Aquitanien zu nichts fithrte, wurde Grifo 753 auf der Flucht zu
den Langobarden in den Alpen bei Maurienne von frinkischen
Grenzposten erschlagen, wobei auch zwei frinkische Grafen
fielen.*?



374 Die ENTSTEHUNG DEs KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND RAus

DIE «FOLGENSCHWERSTE TAT DES MITTELALTERS»

Da man so beide Briider Pippins unschadlich gemach, trachtete
der Herrscher iiber alle Franken nach der Koénigskrone. Doch
standen ihm das Geburtsrecht und der letzte Merowingerkénig
Childerich I11., das Privileg des koniglichen Blutes und der gétt-
lichen Abstammung im Weg. Fiir seinen Sturz und den Thronraub
brauchte der karolingische Hausmeier eine Rechtfertigung vor
seinen romisch-katholischen Untertanen. Und wo hatte er die
besser bekommen kénnen als in Rom beim «Trager der héchsten
sittlichen Autoritdt» (Seppelt/Schwaiger)?

Die «Triger der hochsten sittlichen Autoritat» waren fiir Siege
und Sieger stets sehr empfinglich. Bezeichnenderweise findet sich
in ihren Briefen seit Stephan Il. fiir die Frankenherrscher — neben
den Versicherungen ihres hier beginnenden Gottesgnadentums
(«a Deo institutus»), ihrer gottlichen Inspiriertheit («a Deo inspi-
ratus») — auch die verbale Feier ihrer militdrischen Siege bis zum
monstrosesten Superlativ: «victor», «victoriosissimus», etwas
spiter «invictissimus», ja, Papst Hadrian 1. stellt alles in den
Schatten durch das von ihm geprigte Wortungeheuer «triumpha-
torissimus» — Speichellecker!*

Pippin schickte also 751 den Wiirzburger Bischof Burchard,
einen Angelsachsen, und den Abt Fulrad von Saint-Denis, einen
der fihrenden frinkischen Politiker, zum hl. Zacharias, «um bei
ihm anzufragen, was von den Konigen im Frankenreich zu halten
sei, die keine konigliche Macht besiffen: ob dies gut sei oder
nicht» (si bene fuisset an non). Pippin bewies dadurch «seinen
politischen Spiirsinn» (Braunfels). Und der Papst wohl auch. Er
erfafSte schnell die Lage und erklirte, «es sei besser, daff der den
Konigsnamen fiihre, der die Macht habe (qui potestatem habe-
ret), und nicht der, der ohne Macht sei» — die «folgenschwerste
Tat des Mittelalters» (Caspar).

Der Papst erkannte den eidbriichigen Usurpator, der sich als
erster treffend «von Gottes Gnaden» nannte, als Kénig an, und
Pippin wurde kraft dieser Weisung wohl gegen Jahresende auf
einer Reichsversammlung «nach der Sitte der Franken» (secun-



DiE «FOLGENSCHWERSTE TAT DES MITTELALTERS» 375

dum morem Francorum) zum Konig gewihlt. Eine wenig spatere
Quelle spricht von einer «Vollmacht», geradezu «einem Befehl
des Papstes Zacharias». Dann lief ihn dieser nach der zeitgends-
sischen Karolingischen Chronik von frankischen Bischofen, nach
den Reichsannalen aus der Zeit Karls «des Grofien» durch Erz-
bischof Bonifatius als ersten frankischen Konig feierlichst salben,
legitimierte ihn also durch einen kirchlichen Weiheakt, was ihn
zwar nicht zum Geistlichen machte, doch tiber einen Laien hin-
aushob. Von Childerich III. aber, dem rechtmafigen Kénig, dem
letzten Merowinger — durch Pippin (und Karlmann), nachdem
Karl Martell schon Jahre ohne Kénig regiert hatte, 743 zum Ké-
nig eingesetzt, um den damaligen Aufstinden einen Vorwand zu
nehmen —, hief} es jetzt, er werde «filschlich Kénig genannt»
(Annales regni Francorum und Chronicon Laurissense). Er ver-
schwand geschoren im Kloster als Ménch; nach mehreren Quel-
len im Kloster Sithiu (Saint-Bertin). Seinen Sohn Theuderich, den
letzten Merowinger, steckte man im nachsten Jahr geschoren ins
Kloster Sainte-Wandrille.

Spiter steigerte man die Schwiche der Merowinger bis zu
Blodsinn und Geisteskrankheit, um ihre Beseitigung noch ein-
leuchtender zu machen. «Kraft der Autoritit des hl. Petrus
befehle ich dir, schere diesen und schicke ihn ins Kloster» (tonde
hunc et destina in monasterium), wie eine etwas jiingere Quelle
(Erchanberti breviarium) den Papst sagen ligt. Ein fiktives Wort.
Doch die hier beginnende Schiedsrichterrolie der Pipste wurde
beispielhaft und verheerend folgenreich in der europdischen Ge-
schichte. Denn die papstliche Weisung, Pippin zum Konig zu
erheben, schon bald als «Befehl» ausgegeben, diente noch oft als
Grundlage fiir das Verfiigungsrecht des Papstes iiber Konigskro-
nen.'*

Diese Erhebung war in mehrfacher Hinsicht einmalig. Weder
hatte man im Frankenreich je den Papst zum Schiedsrichter in
Staatsdingen gemacht noch je einen Konig aus koniglichem
Stamm durch einen Mann aus nichtkéniglichem ersetzt, noch je
einen Konig durch die Kirche weihen lassen. Theodor Mayer
schreibt iiber diese Staatsauffassung der Karolingerzeit: «Was bei



376 Dte ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND Raus

Pippin und bei Karl in der Konigszeit in Erscheinung trat, ist klar.
Es ist die Auffassung des Kénigtums als eines Amtes, das nicht
von der gottlichen Abstammung des Konigsgeschlechtes oder von
einem Heerkonigtum herzuleiten, sondern von Gott eingesetzt
und vom Papst iibertragen war.»'*

Spitestens in karolingischer Zeit wurde das Koénigtum theo-
kratisch fundiert, wurde der Herrscher «Konig von Gottes Gna-
den» (rex Dei gratia), mehr eine Legitimations- als Devotionsfor-
mel, unter welcher Bezeichnung sie bekannt ist. «Die neubelebte
Idee des Gottesgnadentums hatte seit der Salbung Pippins die
konigliche Wiirde erhoht und geheiligt» (Tellenbach). Und seit
Pippins S6hnen Karlmann und Karl «dem Groflen» haben alle
mittelalterlichen Kénige den neuen Titel «gratia Dei rex (Fran-
corum)», Konig von Gottes Gnaden, gefiihrt.

Der Kénig wurde dadurch scharf vom Volk, dessen Wahl er
urspriinglich seine Stellung verdankte, geschieden und in die
nichste Nihe Gottes geriickt. Das heifSt, da «Gott», recht ver-
standen, politisch gesehen, stets nur eine Chiffre fiir den hohen
Klerus und sein Machtbediirfnis ist: in dem Mafle, in dem man
den Kénig vom Volk trennte, wurde er mit der Priesterhierarchie
verkniipft, in ihren Dienst genommen. Er wurde zu ihrem Organ,
einem Teilhaber ihres Amtes, zu ihrem Geschdpf, einer «persona
ecclesiastica». Gott, das heifdt de facto die Kirche, die allmihlich
immer mehr den Ton angab, hatte ja das Konigsamt vergeben,
und je mehr man dessen theokratischen Charakter betonte, desto
mehr stirkte man den Einflu der Kirche. Thre Kollaboration
aber mit dem Koénig fithrte zu einer immer gréfferen Entmach-
tung, zur totalen Ohnmacht des Volkes. Denn nicht das Volk
sollte den Konig kontrollieren, sondern der hohe Klerus. Der
Konig wurde dem Volk bewufSt entfremdet, stand als «<majestas»
hoch iiber ihm. Das Volk ist nicht mehr Trager von Rechten,
sondern von Pflichten, dem Herrscher, der ihm keine Verantwor-
tung schuldet, absolut untertan — so wollten es jedenfalls die von
der Hierarchie hergestellten, wenn auch erst im Laufe der nich-
sten Jahrzehnte und Jahrhunderte hochgeziichteten Leitbilder.*¢

Der Cambridger Historiker Walter Ullmann schreibt tiber die-



OFFENER RECHTSBRUCH UND TRENNUNG VON Byzanz 377

sen vom Klerus geschaffenen, unsere Geschichte Jahrhundert um
Jahrhundert prigenden Souverinititsgedanken in den mittelal-
terlichen Kronungsordines: «Daff die Losung des Konigs vom
Volk, d. h. also dem Laientum, dem (hoheren) Klerus nur will-
kommen sein konnte, 138t sich leicht begreifen. Durch die konig-
licherseits vollzogene Wendung zum theokratischen Gedanken
wurde der Hierarchie erst die Méglichkeit geboten, in die Kré-
nungssphire einzugreifen . . . Die Aussonderung des Konigs vom
Volk und seine Ubernahme in den kirchlichen Dienst wurde noch
durch die verheiffene Mitregentschaft des Konigs mit Christus im
Himmel stirkstens betont . . . Die Ubernahme des Konigs in den
kirchlichen Dienst hatte zur Folge, daf er dem Volk gegeniiber
weder rechtlich noch sonst verbunden war: im Gegenteil, das
Volk war ihm nicht nur anvertraut — deshalb auch die Gleich-
stellung des Volkes mit einem Minderjahrigen —, sondern hatte
auch, wie die Kronung darlegen sollte, kein Recht, an der Ko-
nigsherrschaft teilzunehmen, oder gar, was wohl der Priifstein ist,
dem Konig auf rechtliche Weise zu widersprechen oder sich ihm
zu widersetzen . . . DaR sich damit grofle Vorteile fiir den Konig
selbst ergaben, steht fest: von jeder Bindung an das Volk war er
frei und in diesem Sinne auch in der Tat souverin. Die Kehrseite
ist allerdings die wenigstens theoretisch gewollte Bindung des
Konigs an die Hierarchie, die ihn ja als Kénig konstituiert hat-
te.»??
Die hier gezeichnete Entwicklung setzt spitestens jetzt ein.

OFFENER RECHTSBRUCH UND TRENNUNG VON BYzZANz

In Italien suchten sich die Langobarden, die das Papsttum so
kliglich hereingelegt hatte, endlich durch ihren Konig Aistulph
(749—756), den Bruder Ratchis’, zu revanchieren. Forciert setzte
er die Angriffe Liutprands fort. Erst brachte er Comacchio an der
Pomiindung, dann Ferrara an sich und eroberte schon in seinem
zweiten Regierungsjahr 751 fast kampflos Ravenna. Er besetzte



378 Die ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND RauB

das ganze Exarchat, aufer Venedig und Istrien, den byzantini-
schen Besitz somit in Nord- und Mittelitalien. Ja, er bedrohte und
beanspruchte energisch Rom selbst, als dort gerade Papst Zacha-
rias durch Stephan II. abgeldst wurde, nachdem ein anderer
Erwihlter, wieder mal recht plétzlich, schon nach drei Tagen,
noch vor seiner Inthronisation, verblichen war. (Es ist, beilaufig,
einer jener «Pdpste», derentwegen niemand weif$, wie viele Pipste
es iiberhaupt gegeben hat. Denn dieser Stephan [I1.] wird bis ins
15. Jahrhundert nirgends als Papst gefiihrt, aber allmihlich da-
nach bis ins 20., bis 1960, und zwar als Papst Stephan 1I. Doch
seitdem wieder unterdriicken ihn alle Ausgaben des offiziellen
Annuario Pontificio.)®

Der «richtige» Papst Stephan II. — bzw. IIl. — (752—757), als
Theologe so versiert, daf er ein alttestamentliches Wort als pau-
linisch oder auch vermeintliche Stellen des Neuen Testaments
zitieren konnte, die gar nicht in der Bibel stehen, war im Gibrigen,
wie die Papstbiographie rithmt, «ein dulerst mutiger Verteidiger
seines Schafstalls». In der Tat hatte er als Politiker Gliick. Zu-
nichst zwar rief er seinen Oberherrn, den durch die Araber ge-
bundenen Kaiser Konstantin V., umsonst gegen Aistulph zu Hilfe.
Auch bei Aistulph selbst, dem er, als das byzantinische Heer
ausblieb, seinen Bruder Paul mit reichen Geschenken schickte,
prallte er ab. Und noch eine weitere pipstliche Gesandrschaft,
bestehend aus den Abten von Monte Cassino und S. Vincenzo am
Volturno, blieb erfolglos. Vergeblich forderte Stephan die Riick-
gabe der «verlorenen Schafe des Herrn» und «des Eigentums an
seine rechtmifligen Besitzer» — die Mandver von Papst Zacharias
seligen Angedenkens gegeniiber Liutprand und Ratchis lieflen
sich offensichtlich nicht noch einmal wiederholen, jedenfalls
nicht bei den Langobarden, die nahe vor ithrem Ziel, der Erobe-
rung Italiens, standen.?

Die Not war groff. Im Osten tobte der Kampf um die Bilder
scharfer als je zuvor. Im Westen drang Aistulph, der eben noch die
wichtige Festung Ceccano, an der Strafle nach Neapel, wegge-
nommen hatte, auf Unterwerfung. Ohne Zweifel war er auf
Vernichtung der Romerherrschaft aus. Er verscharfte die Wehr-




OFFENER RECHTSBRUCH UND TRENNUNG VON ByzaNz 379

pflicht, die Grenzbewachung und drohte fiir den Verkehr mit
Romern ohne kénigliche Erlaubnis Konfiskation aller Giiter an.

Der Papst, weniger theologisch als demagogisch begabt, mit
einer suggestiven Wirkung auf die Massen, machte inRom, blof3-
fiifig, das Haupt mit Asche bestreut und selbst das «nicht mit der
Hand gemalte» Christusbild auf den gebeugten Schultern tra-
gend, eine Bittprozession, scheinbar alles Gott anheimstellend. In
Wirklichkeit trieb er wieder einmal ein doppeltes Spiel. Noch
wihrend seine Gesandten in Konstantinopel den Kaiser um Hilfe
baten, Italien von «dem Zugriff des Sohnes der Ungerechtigkeit»
zu befreien, woriiber Aistulph «wie ein Léwe» briillte, wandte er
sich schon heimlich durch einen Pilger an Pippin. Und der, der als
«Gesalbter des Herrn» (Papstes) diesem in jeder Weise entgegen-
zukommen suchte, schickte auch umgehend den am Hof Karl
Martells aufgestiegenen Bischof Chrodegang von Metz, das
«Haupt des frinkischen Episkopats» (Oexle), nach Rom, von wo
ihn der Papst dann wieder mit zwei Schreiben eiligst zuriicksand-
te. Eines an Pippin mit der Mahnung: «Erfillle das Wort des
Herrn», wofiir er ihm «<hundertfiltigen Lohn» und «das ewige
Leben» verhie. Und ein zweites an «die ruhmreichen Minner,
unsre Sohne, die gesamten Fithrer (duces) des Volkes der Fran-
ken», worin er genau dasselbe versprach — was hétte er auch sonst
versprechen konnen! Wie er liberhaupt unentwegt auf den «Be-
schiitzer Petrus», den «Apostelfiirsten» verwies, den «Schliissel-
bewahrer des Himmels», und natiirlich auf den «Stuhl des ewigen
Richters». «Aber gebet acht, o Sohne, bemiihet euch eifrig, teil-
zunehmen an dem, was wir begehren! Denn wisser: wer immer
auf die andere Seite tritt, der wird ausgeschlossen sein vom ewi-
gen Leben.»*

Die Quellen zu all diesen Vorgangen sind zwar, wie so oft im
Mittelalver, diirftig, vieldeutig, tendenzios. Doch was der Papst
begehrte, war eindeutig: Krieg! «Jesus Christus war nun der Na-
tionalgott der Franken» (Burr). Und dies wieder hief: «Kampf fiir
Christus und die Kirche wird den Franken als ihr geschichtlicher
Beruf zugewiesen» (Haller). Da aber die Franken zunichst nicht
so reagierten, wie vom Papst erhofft, machte er sich im Spatherbst



380 Die ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND RAus

753 unter dem Wehklagen der Romer persénlich auf den Weg.
Begleitet von frinkischen Boten nebst einem Gesandten des Kai-
sers, durchwandelte er das langobardische Gebiet und vergof bei
der Audienz in Pavia Tranen. Doch weder sie noch die reichen
Geschenke stimmten den Koénig um.

In Trauerkleidung iiberschritt Stephan, mitten im Winter, die
Alpen — der erste Papst, der frinkischen Boden betrat. Anfang
Januar 754 traf er Pippin in der kéniglichen Pfalz zu Ponthion, bei
Chilons an der Marne. Der Heilige Vater sang Hymnen und
Psalmen bei seinem Einzug. Nach der Vita Stephani des Papstbu-
ches, die Konig Pippin in Adoration vor dem Ankémmling «cum
magna humilitate terrae prostratus» zeigt, warfen Pippin, seine
Gattin, Sohne und die Optimaten sich vor dem auf der Pfalz
reitenden hohen Priester zu Boden. Dann soll ihm der Kénig den
Stratordienst geleistet haben. Davon weif die frinkische Quelle
(die sogenannten Alteren Metzer Annalen) kein Wort. Nach ihr
ging vielmehr am zweiten Tag der Papst mit seinem ganzen Ge-
folge in Sack und Asche vor Pippin zu Boden und flehte unter
Trénen, bei den Verdiensten der hl. Apostel Petrus und Paulus, ihn
und die Romer aus den Hianden der Langobarden zu retten (ut se
et populum Romanum de manu Langobardorum et superbi regis
Heistulfi servitio liberaret).

Diese Darstellung ist schwerlich erfunden, sondern beruht, wie
die Uberpriifung anderer Quellen ergibt, «offenbar auf zuverlis-
sigen Informationen... Auch der pipstliche Fuffall ist allem
Anschein nach historisch, da spatere Papstbriefe wiederholt auf
ihn anspielen» (Fritze). «Und nicht eher wollte er sich erheben»,
berichtet der frankische Chronist, «als bis ihm der Konig, seine
Sohne und die Vornehmen der Franken die Hiande gaben und ihn
als Zeichen der kiinftigen Hilfe und Befreiung vom Boden auf-
richteten» (Annales Mettenses priores).

Immer wieder sprach der Papst vom «Staat des seligen Petrus
und der heiligen Kirche Gottes». Denn schon Kaiser Konstantin
sollte die Bischéfe Roms mit dem grof8ten Teil Italiens beschenkt
haben! Pippin, der 751 mit Zustimmung des Zacharias inthroni-
siert worden war, schwor, den «Nutzen des heiligen Petrus im



DER KuLT UND TRICK MIT ST. PETER 381

Roémischen Reich» wahrzunehmen, wihrend der Papst bald dar-
auf, die Rechte des Kaisers sich anmafend, Pippin samt seinen
Sohnen zu Patriziern der Romer ernannte. Aber der Titel «patri-
cius Romanorum», den bis 751 der Exarch in Ravenna gefiihrt
hatte, bedeutete einen offenen Rechtsbruch und die tatsichliche
Trennung von Byzanz.*!

Auf dem Reichstag zu Quierzy (Carisiacum), im April 754,
kommt es dann zur beriihmten «Pippinischen Schenkung» und
damir zur Begriindung des iiberfliissigsten Staates der Welt, des
Kirchenstaates. Wie ein Keil spaltet er kiinftig Italien, trennter den
Norden vom Siiden, bedingt er eine jahrtausendlange Geschichte
nicht abreiffender Miseren, Querelen und Kriege— bis 1870 Betrug
und Blutvergieen. Pippin macht dem Papst ungeheure territoriale
Zusagen, versprichtihm, das heifft dem hl. Petrus, nicht weniger als
dengroRerenTeil Italiens als Geschenk: das Exarchatvon Ravenna
samt Istrien und Venetien, die Herzogtiimer Spoleto und Benevent,
die Insel Korsika sowie den ganzen Siiden des langobardischen
Kénigreiches. Und er schenkte damit der Kirche, was weder ihr
noch Pippin je gehorte, vielmehr rechtmaRiges Eigentum des Kai-
sers war! Urkunden oder Akten liegen dariiber freilich nicht vor —
ausgenommen im Liber Pontificalis.**

DEeR KuLTt UND TRICK MIT ST. PETER

Welches Motiv hatte Pippin fiir diese Donation des Wahnsinns?

In nicht weniger als 50 Briefen der Papste an die Karolinger von
Karl Martell bis zu Karl «dem Groffen» wird auch nur mit einem
Wort ein realpolitischer Nutzen, ein Machtgewinn, ein tatsich-
licher Vorteil fiir die Franken angedeutet — es gab auch keinen.
Statt dessen wird, plumpschlau und frech angesichts der primi-
tiven frinkischen Gemiiter, unablissig mit dem sagenhaften,
angeblich in Rom begraben liegenden Apostel Petrus renom-
miert, wird mit ihm abergliubischen Fiirsten, Kénigen, Kaisern
Verheiffungsvolles vorgebracht und Furcht eingejagt, wird fort-



382 DiE ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND Raus

gesetzt mit der Gunst dieses Petrus, des Himmelstorpfortners, mit
dem Lohn «driiben» oder schon auf Erden gelockt, selbstver-
stindlich auch mit ewigen Strafen gedroht, die alte, wenn auch
heute recht ausgeweitete pseudometaphysische Masche.

Unmittelbar hinter dem Papst stand sozusagen St. Peter, der
hier der eigentliche Vertragspartner war und dessen Kult Rom
systematisch aufgebaut hatte, besonders bei den Germanen. Um
die Wende zum 8. Jahrhundert war Petrus, bei den Angelsachsen
wie den Franken, zum bedeutendsten Heiligen geworden (Dut-
zende erhaltener Urkunden der Merowinger waren an Petersklo-
ster gerichtet, etwa 30 seit Dagobert 1.). Die Germanen verehrten
Petrus schliefflich als Garanten der Macht im Diesseits wie im
Jenseits, als groffen Schutzherrn und Krieger, den Torwart des
Himmels. Noch aus den fernsten Lindern pilgerten selbst ihre
Konige zu seiner vermeintlichen Gruft, und manche legten dort
Krone und Reichtum nieder und krochen in Kutten.

Wie kaum etwas sonst hat der Kult und Trick mit St. Peter die
Macht des friihmittelalterlichen Papsttums, der irdischen Stell-
vertreter, verstarkt, wenn nicht gar begriindet. Dabei weiff man
von Petrus weder wann noch wo er gestorben noch wo er begraben
ist, und alles, was man iiber seinen Aufenthalt in Rom berichtet,
sind nichts als «Sagen und Fabeln» (Kawerau). (Vgl. 11 58 f£.)*

Schon in den ersten Schreiben an Karl Martell heifSt es: «Wir
bauen darauf, du seist dem hl. Apostelfiirsten Petrus und uns ein
liebreicher Sohn und werdest in Ehrfurcht vor jenem unsern Wei-
sungen gehorchen.» «VerschlieBe deine Ohren nicht vor meiner
Forderung, so wird der Apostelfiirst dir auch das Himmelreich
nicht verschliefen.» «Ich beschwdre dich bei dem lebendigen,
wahrhaften Gott und bei den allerheiligsten Schliisseln vom Gra-
be des hl. Petrus, die wir dir als Geschenk tibersenden, ziehe nicht
die Freundschaft der Langobardenkénige der Liebe zum Apostel-
fiirsten vor.» «Wir ermahnen dich vor Gott und seinem furche-
baren Gericht.» «Wir fiirchten, es wird dir als Siinde angerech-
net.» Und ebenso wird den frinkischen Grofen fiir den Krieg «fiir
eure Mutter, die Kirche», entweder «vom Apostelfiirsten die Ver-
gebung eurer Siinden, aus Gottes Hand hundertfachen Lohn und



DER voM PAPST GESALBTE THRONRAUBER 383

ewiges Leben» vorgeflunkert oder, bei Unterlassung, mit «dem
Tage des kiinftigen Gerichts», der Rechenschaft «vor dem Stuhl
des ewigen Richters» geschreckt — eine ebenso dummdreiste wie
erfolgreiche permanente Zuckerbrot-und-Peitsche-Taktik.>

Noch Stephans II. Nachfolger Papst Paul . erinnert Pippin
einmal: «Ihr habt uns durch euer Schreiben kundgetan, daf keine
Uberredung, keine Schmeichelei und keine Versprechung euch
abbringen konne von der Liebe und dem Treuegelobnis, das ihr
dem Apostelfiirsten Petrus und seinem Stellvertreter, unserm Vor-
ginger und Bruder seligen Angedenkens, dem Herrn Papste
Stephan geleistet habt.» Ja, er rithmt ihn seiner Langobardenkrie-
ge wegen: «Allen irdischen Gewinn hast du fiir Kot geachtet, den
man mit Fiilen tritr; St. Peter zu gefallen, seinen Befehlen mit
ganzer Kraft zu gehorchen, das liegt dir am Herzen.»*

Kurz, nicht im geringsten politische, sondern pfiffische Griin-
de machten Pippin zum Horigen des Papstes. Denn wie abgebriitht
er auch als Krieger erscheint, in puncto «Metaphysik» ist er buch-
stablich blutiger Laie, ein Gldubiger, der dem «romischen Ora-
kel» (Zwéolfer) einfach gehorsam, fiir den die «Liebe zu St. Peter»
Richtschnur, dessen Petrus geleisteter Dienst «ganz durch religic-
se Motive begriindet» war (Ullmann) —ein naiver, massiv sinnlich
denkender Mensch, wie Haller sagt, dem Stephan II., der ihn aus
taglichem Umgang kannte, versprechen und drohen konnte: «Laf
mich nicht im Stich, so wirst du auch nicht vom Himmelreich
zuriickgewiesen und nicht gewaltsam von deiner siiSesten Gattin
getrennt werden!»2¢

DER vOM PAPST GESALBTE THRONRAUBER
UND KONIG «VON GOTTES GNADEN» FUHRT
ZWEI KRIEGE FUR DEN PAPST

Am 28. Juli 754 salbte Stephan II. in der Kirche von Saint-Denis
im Namen der Dreieinigkeit noch einmal feierlich den Majordo-
mus Pippin, den er seitdem immer «Gevatter» nannte, und seine



384 Die ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND Raus

beiden S6hne Karl und Karlmann zu Kénigen der Franken «von
Gottes Gnaden» (Dei gratia), um derart die Legitimitit des
Thronriubers zu festigen.

Maéglicherweise nicht gesalbt hatte der Papst Pippins Gattin,
sie vielleicht nur «gesegnet» (benedixit), wahrend spiter auch die
Gattinen gesalbt worden sind. Pippin aber, betonte Stephan, sei
durch Gott selbst (oder den hl. Petrus) gesalbt worden. «Darum
hat euch der Herr», schrieb er im nichsten Jahr an Pippin und
dessen Sohne, «durch meine Wenigkeit unter Vermittlung des h.
Petrus zu Konigen gesalbt; damit durch euch seine h. Kirche er-
hoht werde und der Apostelfiirst zu seinem Recht komme.»

Die Salbung demonstrierte zwar einerseits die Legalitit des
Herrschers, andererseits jedoch machte sie ihn zum «Diener der
Kirche» (Funkenstein), bedeutete sie «Weihe zum Dienst fiir die
romische Kirche» (Sickel). «Grofer und wiirdiger als der Gesalb-
te ist der Salbende», sagt spiter Innozenz IIl. Unter Androhung
der Exkommunikation verbot der Papst den Franken, jemals Ko-

" nige anderer Abkunft zu wihlen, verpflichtete er sie, nie einen
Konig zu kiiren, der nicht dem Geschlecht angehére, das zur
hochsten Wiirde bestimmt, «das durch die Vermittlung der Apo-
stel bestitigt und durch die Mittlerschaft ihres Stellvertreters, des
Papstes, geweiht sei».

Pippin seinerseits schwor nach dieser «géttlichen Bestatigung»
seines Regiments, die Gesetze zu achten, Raub und Unrecht zu
verhindern, das Kirchengut zu schiitzen, zu mehren. Was freilich
gerade auf Raub und Unrecht hinauslief; zumal Pippin die Zehnt-
zahlung an die Kirche als Staatsgesetz durchfithrte, fiir kirch-
liches Leihgut sogar den Doppelzehnten (nona et decima) ver-
langte. Jeder soll geben, schrieb Pippin dem Mainzer Bischof, ob
er will oder nicht (aut vellet aut nollet).

Wahrlich, wieder ein «gewinnbringendes Geschift» (S. 316).

Im ubrigen bedeuteten diese ganzen Absprachen; Schwiire,
Versprechungen, wohleingebettet in pipstliches Himmelsgeflii-
ster, nichts anderes als Krieg gegen die Langobarden. Seit weit
iiber hundert Jahren aber, seit dem Merowinger Childebert II.
(S. 133 ff.), hatte kein Frankenkonig die Langobarden bekriegt.




DER vOM PAPST GESALBTE THRONRAUBER 385

Man konnte ihnen, als einzigen Nachbarn, keinerlei feindselige
Handlung vorwerfen. Auch waren die Franken seit langem ihre
Freunde. Sie sahen in ihnen Stammesverwandte. Sie schitzten sie
als Waffengefihrten aus dem Kampf gegen die Araber. Darum
widerstrebten die frinkischen Gro8en den Forderungen des Pap-
stes fast bis zur Rebellion, und ein Teil der Vornehmen drohte,
den Konig zu verlassen.

Sogar Pippins Bruder, der abgedankte Hausmeier Karlmann,
eilte auf Dringen Aistulphs und im Interesse seiner eigenen Sohne
aus Monte Cassino herbei zur Verhinderung des Krieges oder, wie
der Papstbiograph dies ausdriickt, «um die Sache der h. Kirche
Gottes zu untergraben». Karlmann beeindruckte die Franken
michtig, wurde jedoch vom Papst disziplinarisch gemaflregelt
und in ein Kloster zu Vienne an der Rhéne gesperrt. Er sei, meldet
der Reichsannalist elegant, in Vienne «zuriickgeblieben». Und
hier im Klosterkerker starb Karlmann auch kurz darauf (als Pip-
pin bereits auf dem Weg nach Italien war); wihrend man seine
Begleiter, Ménche aus Monte Cassino, noch jahrelang einge-
sperrt hielt, auch seine S6hne (namentlich bekannt ist nur Drogo)
geschoren in Klosterhaft steckte — und Karlmanns Leiche nicht
einmal in heimatlicher Erde bestatten, sondern, auf Pippins Be-
fehl, nach Monte Cassino bringen lieR. Nur wenige Jahre frither
hatte der hl. Papst Zacharias dem Usurpator die fromme Hand
zur Beseitigung der rechtmifigen Merowinger geboten, und nun
der hl. Papst Stephan 11. die seine zur definitiven Ausschaltung
von Pippins eigener Verwandtschaft! Jeden geistlichen Beistand
leistete er dabei.?”

Die grundsitzliche und Weltgeschichte machende Zusage Pip-
pins zum Krieg erhielt der Papst bereits im Sommer 753. «Beson-
ders umstiirzend war an dem Plan, daf auf Wunsch des heiligen
Vaters Christen gegen Christen ins Feld gefithrt werden sollten,
wobei der irdische Stellvertreter des Apostelfiirsten den frinki-
schen Groflen als gewif$ zusicherte, dal Petrus und Gott selbst
ihnen Vergebung der Siinden, hundertfiltige irdische Vergeltung
und das ewige Leben verheiffen» (K. Hauck).?®

Pippin riickte also im Sommer 754, nur um der Liebe zum hl.



386 DiE ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND Raus

Petrus und um Gotteslohn willen, wie er ausdriicklich erklirte,
mit seinem Heer, in dessen Mitte sich der Papst befand, iiber den
Mont Cenis, nicht ohne daff man unmittelbar zuvor noch in
Saint- Jean-de-Maurienne, der letzten Stadt auf frankischem Bo-
den, ecin feierliches Hochamt zelebriert hatte. Auch iibergab
Pippin nun das Aistulph als Entschidigung angebotene Geld dem
Papst. Das langobardische Heer aber nahm er von vorn und im
Riicken alsbald in die Zange und schlug es schwer. So haben die
Franken, schrieb Stephan II. unmittelbar nach dem Krieg, «alle
iibrigen Vélker im Dienste St. Peters iibertroffen». Aistulph selbst
entkam mit knapper Not dem Tod und zog sich mit dem Rest der
Armee nach Pavia zuriick. Dort verwiistete und pliinderte das
friankische Heer die Umgegend, bis die Uberfallenen unter harten
Bedingungen, einer jahrlichen Tributleistung von 5000 Solidi,
Frieden schlossen. Der Papst indes, der bekam, wozu Pippin sich
in Ponthion verpflichtet, doch nicht bekam, was er in Quierzy
versprochen hatte, trieb weiter zum Krieg, den die Franken in-
zwischen restlos satt hatten.

Kaum freilich waren sie zu Hause, brach Aistulph den ihm
aufgenatigten Frieden. Und wahrend er das Land verheerte, Re-
liquien massenhaft aus Kirchen und Gribern raubte, Rom mit
mehreren Heeren vollig einschlofi, drei Monate lang Sturm auf
Sturm gegen die Stadt vortrug, deren Verteidigung der friankische
Abt Warnehar im Panzer leitete, rief der Papst zu Bittgingen auf
und trug selbst in einer Prozession das Erloserkreuz der Lateran-
basilika, daran angeheftet der vom Langobardenkénig gebroche-
ne Vertrag. Unermiidlich dréhnten die romischen Hilferufe nun
erneut in Pippins Ohr, flehte, beschwor der Heilige Vater und zog
alle Register seiner geistlichen wie rhetorischen Kunst, kaum an
Ubertreibungen aller Art sparend. Ja, er bedrohte Pippin samt
Sohnen im Fall des Ungehorsams mit dem Bann und einer Art
Vorwegnahme gleichsam des Jiingsten Gerichts.*

In mehreren Briefen an den Konig, an die weltlichen wie geist-
lichen Fiirsten Frankens, das Heer und das ganze Volk, seine
«Adoptivs6hne», schilderte Stephan II. wortreich die Misere des
hl. Petrus, die verwiisteten Weinberge, geschlachteten Kinder, ge-



DER vOM PAPST GESALBTE THRONRAUBER 387

schindeten Nonnen, behauptete er, daf die der Kirche angetane
Schmach keines Menschen Zunge zu erzihlen vermége, daff
selbst die Steine dariiber weinen konnten.

In einem schauderhaften Latein, gespickt mit Bibelphrasen und
Pridikaten im iibelsten byzantinischen Kanzleijargon (vom «ho-
nigsiilen Blick und Antlitz» bis zu «Euer honigfliissigen Gnaden»
und «von Gott triefend», deifluo), jammerte, lockte, warnte er,
bei Gott dem Herrn, der Jungfrau Maria, dem hl. Petrus natiir-
lich, bei allen himmlischen Heerscharen, Martyrern und Beken-
nern, einerseits das gute Werk zu vollenden und dem hl. Petrus
sein «Recht» zu verschaffen, andererseits an ihr «Seelenheil» zu
denken. «Von allem wirst du mit allen deinen Beamten Rechen-
schaft geben miissen vor dem Richterstuhl Gottes.» «lhr werdet
Gott und Sankt Peter Rechenschaft geben am Tage des fiirchter-
lichen Gerichts.» «Wisset, daf der Apostelfiirst enere Schenkung
wie einen Schuldschein festhilt.» «Wenn ihr alsbald gehorchet,
wird es euch grofen Lohn bringen . . .» «Wenn aber, was ich nicht
glaube, ihr etwa zogert ... so wisset, dal ich im Namen der
heiligen Dreieinigkeit kraft des apostolischen Gnadenamtes» etc.
etc. «euch ausschliefe vom Reiche Gottes und vom ewigen Le-
ben.»%°

Zuletzt und wohl mit der grofiten Wirkung schrieb auch der
Apostel Petrus selbst einen Brief an die Franken; natiirlich genau
so schlecht und schwiilstig. Und auch der Himmelspfortner, ver-
steht sich, protestierend, mahnend, befehlend, auch er die gesam-
te Paradiesesbesatzung aufbietend, «die immer jungfriuliche
Gottesgebirerin Maria», all die «Throne und Herrschaften und
das ganze Heer der himmlischen Miliz», auch die Mirtyrer und
Bekenner natiirlich, wirklich, es klang genau, als schriebe der
Papst selbst.

Aber nein, hier sprach der Apostel persénlich fiir die «<heilige
Kirche, so eilt, befreit und erloset sie von den Hinden der ver-
folgenden Langobarden, daf nicht (es sei ferne!) mein Leib, der
fiir den Herrn Jesus Christus gelitten hat, und mein Grab, worin
er auf Gottes Befehl ruht, von ihnen besudelt, daf§ nicht mein
angehoriges Volk zerrissen und von eben diesen Langobarden



388 Die ENTSTEHUNG DES KIRCHENSTAATES DURCH KRIEGE UND Raus

gemordet werde .. .» Und natiirlich drohte auch St. Peter mit
«dem furchtbaren Schdpfer aller Dinge». Und natiirlich lockte
auch er «mit ewigem Lohn und endlosen Wonnen des Paradieses».
Aber eilen, eilen sollte man. «Eilet, eilet, bei dem allmachtigen
Gott mahne und flehe ich euch an, cilet . . .»

Also unternahmen die diipierten Franken einen zweiten Krieg
756 mit dem Ziel, Mittelitalien fiir den Papst zu gewinnen. Pippin
riickte abermals, und wieder nur aus Liebe zum hl. Petrus, den die
frankischen Haudegen jetzt bereits vor ihren Schlachten anzuru-
fen pflegten, und um Vergebung seiner Siinden willen iiber den
Mont Cenis, schlug die Langobarden abermals im Sturm von den
Hohen auf die Klausen, die Passe nach Italien, schlof sie in Pavia
ein und diktierte ihnen dort verschirfte Friedensbedingungen.
Aistulph wurde Pippin tributpflichrig, also frankischer Vasall.
Begeistert von der «Menge der Schitze und Geschenke» kehrten
die Franken jetzt zuriick. Und schon im folgenden Jahr konnte der
Heilige Vater dem Frankenkénig den Tod des «Tyrannen» berich-
ten, «des Nachfolgers des Teufels, des Fressers von Christenblut,
des Zerstorers der Kirchen»; er sei «von Gottes Dolchstof§ durch-
bohrt, in den Schlund der Hélle hinabgefahren».®!

Der Papst hatte freilich, mit nur allzuviel Grund, Angst vor
Byzanz. So berichtet er einmal, 300 Schiffe seien von Konstanti-
nopel ausgelaufen, ihre Bestimmung wahrscheinlich Rom und
das Frankenreich. Doch keine Flotte erschien. Auch erfolgte kein
Angriff auf den neuen Raub der Kirche an der Adria, wozu der
Papst sich bereits Beistand erbeten, da «die gottlose Schlechtigkeit -
der hiretischen Griechen nur darauf sinne, die katholische Kirche
zu zertreten, die Rechtgliubigkeit und die Uberlieferung der Vi-
ter zu vernichten».

Mehr als zur Angst noch aber hatte der Papst Grund zum
Jubeln. Er war nun Herr nicht nur tiber die Stadt Rom, sondern
auch iiber das Exarchat und die Pentapolis. 22 Stadte und Burgen
heimste er nordlich und éstlich des Apennin ein. Zusammen mit
dem Dukat von Rom bildeten sie das «Patrimonium des heiligen
Petrus», den mittelalterlichen Kirchenstaat. Byzanz hitte erwar-
ten kénnen und hat auch erwartet, daff ihm Pippin dies Gebiet



DER vOM PAPST GESALBTE THRONRAUBER 389

ausliefern werde. Statt dessen zog sein Bevollmichtigter, der Abt
Fulrad von Saint-Denis, von Ort zu Ort, sammelte die Spitzen der
Gesellschaft als Geiseln und legte die Schliissel der Stadttore
Sanke Peter zu Fiifen. Pippin hatte das Territorium dem hl. Petrus
und seinem Stellvertreter urkundlich zu ewigem Besitz geschenkt
und die Gegenanspriiche des griechischen Kaisers durch die Er-
klirung abgewiesen: nicht um eines Menschen, sondern aus Liebe
zum hl. Petrus und fiir die Rettung seiner Seele sei dies gesche-
hen.??

Noch im 8. Jahrhundert nennt der dankbare Klerus Pippin
«David», «Salomon», «Novus Moyses». Und die Franken preist
Papst Paul L. als «heiliges Volk». Hatte die Kurie doch nun ihren
Staat, den Kirchenstaat. Wie aber der romische Bischof, so wollte
allmihlich auch jeder andere Bischof, ja, jeder Abt seinen «Prie-
sterstaat». Und wie die Papste den ihren durch Krieg und Betrug
bekamen und ein Jahrtausend lang weiter durch Krieg und Betrug
zu behalten, zu mehren suchten, so fithrten auch die iibrigen
Diener Christi Fehden um Fehden durch die Zeiten und wiesen,
nach dem Beispiel Roms, ungezihlte Schenkungsurkunden vor,
die nicht minder Lug waren und Trug wie die sogenannte Schen-
kung Konstantins.*

Denn da die Franken durch zwei grofe Kriege fiir «St. Peter»
den Kirchenstaat nur zusammengeraubt hatten, wollte Rom die
Sache nicht so unchristlich auf sich beruhen lassen. Es schickee
sich an (oder hatte sich bereits angeschickt), zu der begangenen
blutigen Gaunerei noch eine weitere, groflere zu begehen: es fiihr-
te die durch das frinkische Schwert, durch einen zweifachen
Uberfall erzwungene territoriale Neuschépfung auf einen schein-
bar uralten Rechtsanspruch zuriick.






14. KAPITEL

DIE «<KKONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

«. .. die Filschung, der freilich nicht Kriminelles> anhafter.»
Der Theologe Kantzenbach?

«Die Urkunde ist wohl in rémischen Kreisen angefertigt wor-
den, vielleicht anliBlich der Reise Stephans II. ins Frankenreich,
vielleicht erst im Frankenreich, um Kénig Pippin zu den er-
hofften Landschenkungen in Italien geneigt zu machen.» Die
katholischen Papsthistoriker Seppelt/Schwaiger®

«Unter der unverkennbaren Leitung Gottes, ohne Unrecht
und Gewalt, ohne List und Betrug entstand fiir das Haupt
der Kirche ein unabhingiger, weltlicher Besitz: der materielle
Untergrund und die dussere Sicherstellung seiner geistlichen
Weltherrschaft.» Dieser ungeheuerliche, allen Tatsachen dreist
ins Gesicht schlagende Satz hat einen der groften Gegner
des romischen Katholizismus und Papsttums zum Verfasser,
den Jesuiten Graf Hoensbroech — allerdings in seiner katho-
lischen Zeit. Heute duBert sich kein Papstknecht mehr so.?






Das Filschen ist stets die besondere Domine der Priester gewe-
sen, aller Priester wohl, speziell aber der rémisch-katholischen.
Pius XI., einer der erfolgreichsten Forderer von Mussolini, Hitler
und Franco, nennt zwar in seinem Rundschreiben iiber die christ-
liche Erziehung der Jugend die katholische Kirche «Siule und
Grundfeste der Wahrheit». Doch das stellt, wie da iiblich, die
Wahrheit auf den Kopf. Es soll ja gerade verbergen, daRl die
Papstkirche, die christliche Kirche iberhaupt, eine Sdule und
Grundfeste der Liige ist — eine der stirksten ohne Zweifel.*

DAs KATHOLISCHE MITTELALTER —
EIN ELDORADO KLERIKALER FALSCHUNG

Man hat im Christentum immer gefilscht, von seinem Beginn,
vom Neuen Testament an — wie schon im Alten (beides auf iiber
dreihundert Seiten dargelegt und belegt: I 1. und 2. Kap.). Doch
wie das christliche Altertum die heidnische Zeit an Filschungen
iibertrifft, so wieder das christliche Mittelalter die christliche An-
tike. Am meisten freilich filschte man nicht zufillig in jener
Epoche, die als besonders katholisch, besonders glaubig gilt, die
jedenfalls am meisten vom Klerus beherrscht gewesen war, im
Mittelalter, «zu dessen Merkmal die zahlreichen Filschungen
und ihre Wirksamkeit gehoren». «In keinem Zeitalter der euro-
piischen Geschichte diirften Filschungen eine grofere Rolle
gespielt haben» (Fuhrmann). Nach den Versicherungen moderner
Forscher sind diese Filschungen «zahllos», sind zumal die ge-



394 DiE «<KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

filschten Urkunden, Heiligenviten und Mirakelberichte «Le-
gion», hat diese «typisch christliche Gesellschaft die Filscher-
werkstatt zur Ordnungsinstanz von Kirche und Recht erhoben»
(Schreiner).®

Das fromme Mittelalter war ein derartiges Eldorado der Fil-
scher, daff man nicht nur behaupten konnte, es habe fast ebenso
viele unechte Urkunden, Annalen, Chroniken gegeben wie echte,
sondern daf§ der Mediivist Robert Lopez geradezu erklirt, man
halte alle diese Dokumente bis zum Echtheitsbeweis erst einmal
fiir falsch. «We regard them guilty until proved innocent . . .»

Wann diese hohe Kunst des Falschens kulminierte, konnen wir
auf sich beruhen lassen. Der deutsche Altphilologe Wolfgang
Speyer, ein christlicher Kenner der Materie, meint: «Im griechi-
schen Osten gehorte wihrend des sechsten bis achten Jahrhun-
derts das Filschen recht eigentlich zum Beruf des Theologen.»
Wilhelm Levison hielt das 9. Jahrhundert, Drégereit das 12. Jahr-
hundert fiir «die Blitezeit der Filschungen», wihrend Marc
Bloch der ganze Zeitraum vom 8. bis zum 12. Jahrhundert als
besonders ergiebig erschien fiir die «Massenepidemie» des Fil-
schergeschifts.¢

Man filschte von der franzdsischen Atlantikkiiste bis tief in
den byzantinischen Osten und von England bis nach Italien. Bei
den (noch nicht kritisch edierten) Merowingerurkunden rechnet
man mit einem Filschungsanteil von rund so Prozent. Und von
den erhaltenen Urkundentexten des Friihmittelalters iiberhaupt
sind «bis zu 50 % und mehr gefalscht oder verfilsche» (Herde).
Wobei Herde mit Recht betont, daf§ ein vom heutigen verschie-
dener Wahrheitsbegriff des Mittelalters schwer postuliert werden
kénne, «dafd auch im Mittelalter ein fundamentaler Unterschied
zwischen echt und wahr, unecht und falsch bestand». Dieser aber
wurde eben durch Filschungen aller Art iiberbriickt, «um der
<h6heren Wahrheit> willen» (Gawlik). Und bis ins Hochmittel-
alter waren die Filscher im Abendland fast ausnahmslos Geist-
liche. Denn wie das Toten zu den Hauptaufgaben des christlichen
Adels gehorte, so das Filschen fast zu den Standespflichten der
christlichen Geistlichkeit — weniger eine «Aporie», wie man flau



DAs KATHOLISCHE MITTELALTER . 395

formulierte, als eine Konsequenz: wo alles Wesentliche auf Lug
und Trug steht, kann Lug und Trug nur weiterhelfen.’

Klerus und Filschen gehoren im Mittelalter zusammen. «Es ist
richtig, dafl die Filscher fast nie Laien waren», schreibt Bosl. Und
T. F. Touts erklirt geradezu: «It was almost the duty of the cleri-
cal class to forge»; die Obliegenheit eines Liignerhaufens, der
freilich das Liigen anderer in Gegenwart eigener Experten als
freches Sakrileg betrachtet hat - eine besondere Art Heuchelei -
dieser geistlichen Ganoven, die schon in der Antike aus Falschen
und Heucheln, zumal auch aus den alttestamentlichen Betrugs-
manovern, eine Tugend machen konnten, eine heilsgeschichtliche
Funktion. (Noch widerlicher sind ihre modernen, ach so einfiihl-
samen Verteidiger.)

Frommer Betrug, Doppelziingigkeit, Verstellung waren im
Christentum ja gerade deshalb von Anfang an erlaubt, weil hier
der Zweck die Mittel heiligt, weil Liigen, Tauschen um des See-
lenheils, der Heils- und Sieghistorie willen, eben kein Liigen mehr
und Tiuschen war, sondern ein Verdienst. Die «pia fraus» muflte
nur «cum pietate», nur der hl. Kirche, des hl. Glaubens, des
hl. Gottes wegen, muflte «instinctu Spiritus Sancti» oder «per
inspirationem Dei» geschehen, und schon war alles gut. Denn
dann ist Falschen, nach Origenes, blof ein «6konomisches», ein
«piddagogisches» Liigen. Oder, so der hl. Kirchenlehrer Erzbi-
schof Johannes Chrysostomos, eine «edle List», eine «treffliche
Liige» (III 181 ff.). Oder, wie der hl. Augustinus lehrt, «keine
Liige, sondern Mysterium», nicht «fictio» (Erdichtung), sondern
«figura» (Ausdruck) der Wahrheit. Zu den Liigen der alttesta-
mentlichen Patriarchen entwickelten friihscholastische Morali-
sten und Glossatoren dann gleich eine ganze «reiche Kasuistik»
(Schreiner).®

Ubrigens war das vom Klerus so geliebte Geschift nicht eben
sonderlich riskant. «In groffe Gefahr begab man sich mit einer
Filschung nicht; normalerweise wurde sie nicht erkannt» (Drd-
gereit).

Schon deshalb filschten nicht irgendwelche Subalternen der
«Grundfeste der Wahrheit» (es sei denn im Auftrag), sondern die



396 DiE «KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

erlauchtesten Abte und Oberhirten: Hilduin etwa, der Abt von
Saint-Denis (814~840) und weiterer Kloster, der Erzkaplan Kaiser
Ludwigs des Frommen und Erzkanzler Kaiser Lothars I., auch
designierter Erzbischof Kélns. Oder der Erzbischof Hinkmar von
Reims (845—882), der u. a. in einem fingierten Brief des Papstes
Hormisdas seinem Vorgdnger, Remigius von Reims, die kirch-
liche Obergewalt im Reich Chlodwigs, das papstliche Vikariat,
tibertragen 13Rc. Oder der Bischof Pilgrim von Passau (971-991),
der auch personlich falschte, dariiber hinaus aber durch einen
Notar in der Kanzlei Kaiser Ottos I1. sich niitzliche Legenden von
Quirin und Maximilian erdichten und iiberhaupt zur Erweite-
rung seiner Macht und Férderung seiner Karriere eine ganze Serie
falscher Urkunden in Rom prisentieren lie, besonders unechte
Pallienurkunden der Papste Symmachus, Eugen I1., Leo VII., Aga-
petI1. und Benedikt VI. Oder Papst Calixt I1. (1119-1124), der mit
apostolischer Autoritit jene Falschungen bestatigte, die er kurz
zuvor als Erzbischof von Vienne hatte fabrizieren lassen - «. ..
denn der heilige Geist «licht den Trug und den Liigner, wie es in
einer Urkunde Papst Hadrians IIL (a. 885) ... heifft.» Und die
Kirche ist die «Saule und Grundfeste der Wahrheit» (Pius XI.).?

EINIGE BEISPIELE FUR GEISTLICHE FALSCHUNGEN
VON KONZILSAKTEN, RELIQUIEN UND HEILIGENLEBEN

Ungezahlte Kleriker und Ménche haben im Mittelalter mittels
Filschungen der Kirche religiése, politische, wirtschaftliche und
rechtliche Vorteile, kurz Glauben, Ansehen und Geld verschafft,
haben mit wahrer Leidenschaft auf allen nur in Frage kommen-
den Gebieten des religidsen und kirchlichen Lebens gefilscht.*

Man filschte, schon vom 4. Jahrhundert an, Konzilstexte,
falschte ganze Konzilsakten, alles nur um des wahren Glaubens
willen; wie man denn schon in die Bibel die Trinitit hineinfilsch-
te, «die wunderlichste dogmatische Zumutung» (Thomas
Mann).



EINIGE BEISPIELE FUR GEISTLICHE FALSCHUNGEN vON KONZILSAKTEN ___ 397

Waihrend des Sechsten Allgemeinen Konzils in Konstantinopel
(680/681) versuchte Patriarch Makarios von Antiochia, gegen
Rom die Lehre von der Einheit des Willens in Christus, den so-
genannten Monotheletismus, eine freilich auch von Papst Hono-
rius I. anerkannte Ketzerei (S. 336 f£.), aus fritheren Synoden und
Kirchenvitern zu erweisen. Er arbeitete dabei mit verstiimmelten,
entstellten, plump erfundenen Texten, wofiir er den Rest seines
Lebens in einem romischen Kloster verbiifen mufite.!!

Kirchenvater Abt Anastasius Sinaita bestritt um dieselbe Zeit
leidenschaftlich die Monophysiten. Insbesondere bekimpfte er
die Filschereien jener vierzehn Kalligraphen, die unter Leitung
des Prifekten Severian, in einer ganzen Filscherwerkstitte ver-
eint, im monophysitischen Sinne filschten. Aber Kirchenvater
Anastasius, ein veritabler Heiliger der katholischen Kirche (Fest:
21. April), bediente sich ihnen gegeniiber derselben Methoden
und filschte seinerseits vollig skrupellos. Nicht genug, er bezeich-
nete sein Tun als vorbildlich, forderte die Ketzerbekampfer zum
Nachahmen seiner Methode auf und berief sich auf das Paulus-
wort: «Mit List habe ich euch gefangen!»!?

Mit dem stets irrer ausartenden Heiligenkult begann eine wah-
re Bliite hagiographischen Schwindels, lokalpatriotischer und
liturgisch-kultischer Betriigereien, Reliquienfilschungen etwa.
Es gab so viele «echte» Kreuzpartikel, daf man daraus wohl ein
Dutzend, wenn nicht mehr «echte» Kreuze Jesu hitte fabrizieren
konnen. Es gab auch mehr als ein Dutzend wiederum echter Vor-
hiute des Herrn, die durch eine eigene «Bruderschaft von der
Heiligen Vorhaut», durch spezielle Vorhautkapline, festliche Pro-
zéssionen und Hochiamter zu Ehren der heiligen Vorhaut verehrt
worden sind.

Nur um die Schenkung gewisser Reliquien (neben einigen ande-
ren «Rechten») nachzuweisen, filschte Bischof Benno von Osna-
briick (1068—1088) eine auf den 19. Dezember 803 datierte Kaiser-
urkunde Karls «des Groflen». Und in Regensburg wurde seinerzeit
durch cinen der «interessantesten Schriftsteller des 11. Jahrhun-
derts» («Lexikon fiir Theologie und Kirche»), durch Otloh von
St. Emmeram (der auch durch Falschungen sein Kloster dem Einflu§



398 DiE «<KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

des Ortsbischofs zu entziehen suchte), ein ganzer Ubertragungsbe-
richt, die Translatio Dionysii, gefilscht, wonach man dort die
Reliquien des Dionysius Areopagita zu besitzen behauptete, seiner-
seitsselbereiner der begnadetsten Falscher der Christenheit und «fiir
Jahrhunderte» ihr «Lehrmeister» (111 147 ££.).1

Es gab auch gefalschte «Teufelsbriefe» und «Himmelsbriefe»
im Mittelalter, und je nach Bedarf forderte man mit den Him-
melsbriefen zum Frieden oder zum Kreuzzug auf, auch zur
Sonntagsheiligung, zu einer Klostergriindung, zum Beten des Ro-
senkranzes oder zum Glauben an Jesu Auferstehung etc. (III
172 £.).

Vor allem aber grassierte jede Menge primitivster Mirakelfa-
beleien, Jenseitsvisionen, Heiligenlegenden. Denn hatte ein Hei-
liger keine Vita, war er in der Konkurrenz mit anderen Heiligen
einer Stadt, einer Kirche, eines Klosters im Nachteil. Deshalb
brauchte man auch fiir diese Heiligen eine Vita und filschte sie
einfach. So sind die Taten der hl. Genoveva, der Schutzpatronin
von Paris (vor deren Gebet ein Attila ebenso zuriickweicht wie ein
Drachenpaar auf der Seine, eine Heilige, die iiberhaupt stupende
Wunder haufenweise wirkt, auch vor Pest und Krieg, vor Augen-
leiden schiitzt und Blattern), wohl samt und sonders ebenso
erstunken und erlogen wie die in Kéln von den Hunnen hinge-
mordeten elftausend (!) Gefihrtinnen der hl. Ursula. «Das Blut-
bad wird bei Ankunft der Schiffe aufs grausamste verwirklicht.
Zuletzt bleibt Ursula allein iibrig. Der Hunnenfiirst selbst begehrt
sie und erschieft die sich verweigernde Standhafte mit seinem
Pfeil.» Aber: «<Ruhm und Reliquien verbreiten sich nachweislich
vom 10. Jh. an.» (Keller)'*

Vollig gefilscht ist zum Beispiel auch eine angebliche Passio des
Abtes Vinzenz von Ledn. Er soll unter dem arianischen Sueben-
konig Rechila um seines katholischen Glaubens willen das Mar-
tyrium erlitten haben — am 11. Mirz 630. Rechila war aber gar
kein Arianer, sondern Heide und regierte iiberdies fast zweihun-
dert Jahre frither, zwischen 441 und 448. Ebenso gefilscht ist die
Passio von Vinzenz, Ranimirs angeblichem Nachfolger, der mit
zwolf Moénchen das Martyrium erlitten haben soll.*



BEISPIELE FUR BISCHOFLICHE FALSCHUNGEN 399

Gefilscht wurde im Laufe des 10. und 11. Jahrhunderts eine
ganze Reihe von Heiligenviten, die zum Kreis der «falschen Ka-
rolinger» zihlen. Einerseits hat man da einige bekanntere Karo-
linger nachtriglich zu Heiligen gemacht, andererseits diese
Familie durch véllig erfundene Heilige vermehrt. Zu dem Fil-
schungskreis gehéren die Vita Ermelindis, Vita Berlindis, die
Lebensbeschreibung der Gudula u. a., wobei die Filscher, wie
tiblich, jeweils Geistliche oder Monche waren.'¢

Nun unterscheidet die «fromme» (und sogar die weniger from-
me) Forschung gern zwischen den Produkten einer «unreflektier-
ten Wundergliubigkeit», die zwar ebenfalls historisch bodenlos,
ginzlich erfunden, aber eben «guten Glaubens» erfunden worden
seien, und den bewuflten, absichtsvollen, den eigentlichen Fil-
schungen. Doch auch die Zah] allein dieser Gruppe im Mittelalter
«ist uniiberschaubar», «Legion» (Fuhrmann).’”

BEISPIELE FUR BISCHOFLICHE FALSCHUNGEN VOR
ALLEM AUS MACHT- UND BESITZPOLITISCHEN GRUNDEN

Nahezu unabsehbar gefilscht wurde an Bischofssitzen auch aus
kirchenpolitischen Motiven, das heifft im Machtkampf der Bistii-
mer gegeneinander. Man suchte so rivalisierende Anspriiche im
Hinblick auf Rang oder Besitz durchzusetzen mittels Fabrikation
falscher Diplome oder der Interpolation originaler.

Gefilscht wurden, wie iiberall in der christlichen Kirche, nicht
zuletzt in Rom (II 69 ff.), die Bischofslisten, um die «apostolische
Tradition» zu sichern. (Fiir die katholische «Forschung» entstand
derart der «spitere Wildwuchs»: Neuss/Oediger.) Sehr frith et-
schwindelte man so die Bischofslisten von Kéln, Tongern, Trier.
Das Bistum Metz fiihrt seine apostolische Griindung filschlich
auf Klemens zuriick, das Bistum Mainz falschlich auf den Pau-
lusschiiler Crescens, Salona filschlich auf den Petrusschiiler
Domnius, Mailand filschlich auf Barnabas usw. usw.'®

Gefilscht wurde im Wettstreit zwischen den spanischen Bistii-



400 DiE «KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

mern Toledo und Oviedo oder zwischen Barcelona und Mérida
oder zwischen den franzésischen Bischofssitzen Limoges und
Périgueux.*®

Im Jahr 731 wurde in England ein berithmtes angebliches Ant-
wortschreiben Papst Gregors 1. an den Bischof Augustin von
Canterbury erdichtet, und zwar durch Nothelm, den nachmali-
gen Erzbischof von Canterbury. Papst Gregor erteilt darin dem
Bischof Augustin das Recht, allein Bischéfe zu ordinieren. Er
ordnet ihn auch den in Britannien neu zu ernennenden Bischéfen
itber und stellt ihn den gallischen, besonders denen von Arles,
gleich.?®

In Arles selbst und in Vienne fiihrte der durch Jahrhunderte
sich hinziehende Streit zwischen den zwei alten Rivalinnen um
den gallischen Primat zu ausgedehnten Urkundenfilschungen, zu
zahlreichen unechten Papstbriefen gegen Ende des 11. Jahrhun-
derts. Und gefilscht hatte diese unter den Namen von Pius I. (gest.
155 ?) bis Paschalis I1. (gest. 1118) offenbar der hochadelige Erz-
bischof Guido von Vienne — der nachmalige Papst Calixt II.
(1119—-1124), was spdter zu einem der aufsehenerregendsten «bel-
la diplomatica» der Forschungsgeschichte fiihrte. (Derselbe Fil-
scher-Papst, beildufig, war es auch, der durch eine Synode von
Toulouse am 8. Juli 1119 erstmalig die weltliche Gewalt zur Ver-
folgung von «Ketzern», der Petrobrusianer, einschalten lief.)*!

Etwa um die gleiche Zeit filschte man auch im Erzbistum Can-
terbury fort, wo ja schon im frithen 8. Jahrhundert Erzbischof
Nothelm durch einen gefilschten Papstbrief in Erscheinung getre-
ten war. Nun suchte das Erzbistum in einem viele Jahrzehnte
langen Streitseine Primatanspriichegegen dasErzbistum York mit-
tels einer Serie von ergaunerten Papsturkunden durchzusetzen,
fingierten Briefen, Privilegien, einem gefilschten Synodalbeschlufl
der Synode 679 in Rom. Die dem sogenannten Heiligen Stuhl vor-
gelegten Urkunden wurden zwar 1123 von ihm verworfen; schon
1127 aber stieg Erzbischof Wilhelm von Corbeil zum Papstlichen
Vikar und Legaten fiir England und Schottland auf. Und seit dem
13. Jahrhundert galten die Erzbischéfe von Canterbury als legati
nati Roms. Die Suprematie itber York war errungen.??



BEISPIELE FUR BISCHOFLICHE FALSCHUNGEN 401

In Deutschland dehnte in der Auseinandersetzung mit dem
Erzbistum Mainz das Bistum Wiirzburg, seit Kaiser Otto III.
(983—-1002), seine geistliche Jurisdiktion iiber die Kléster von -
Amorbach, Neustadt, Homburg, Schliichtern und Murrhardt
aus. So erwarb der Wiirzburger Bischof Bernward (der dann als
Brautwerber Ottos auf der Insel Euboa starb) Anno 993 mehrere
ihm angeblich entfremdete Abteien <hauptsichlich vermége ge-
falschter Urkunden» (Hotz), und zwar auf den Namen Pippins
und Karls «des Grofen» — damit dort «monastica vita— ménchi-
sche Lebensform gepflegt werden konne . . .» (O. Meyer)®

Gefalscht ist eine angeblich durch den letzten Karolinger Lud-
wig IV., das Kind, am 27. Juni go7 zu St. Florian ausgestellte
Urkunde, die dem Bischof Burkhard von Passau die ganze Pfalz
Otting zuspricht; wobei der Falscher nicht nur das Pfalzstift, son-
dern den gesamten Ort (Alt-)Otting als personlichen Besitz des
Bischofs ausgibt.*

Im Norden Deutschlands war das Bistum Merseburg, gemes-
sen selbst an den unbedeutenden Territorien der Oberhirten von
Meiflen und Naumburg, ungewohnlich klein. So halfen die Mer-
seburger Pralaten nach. Bischof Thietmar von Walbeck (xoo9-
1018), der Geschichtsschreiber, sprach sich durch Falschung einer
Kénigsurkunde den Kénigsforst «zwischen Saale und Mulde» zu,
wobei er das Dokument (im Jahre 1017) auf den 30. Juli 977
datierte. «Seine Wahrheitsliebe ist unbezweifelt» («Lexikon fiir
Theologie und Kirche»). Und der Merseburger Bischof Ekkehard
von Rabil (1216~1240) suchte sich durch zwei Falsifikate, zu den
Jahren 1021 und 1022 auf den Namen Konig Heinrichs II. fabri-
ziert, die Stidte Leipzig und Naunhof unterzujubeln. Weiter
gefilscht wurde unter Bischof Ekkehard ein Lehnsrevers, der auf
den Namen des 1221 gestorbenen Markgrafen Dietrich lautete,
fir dessen fiinfjahrigen Erben sein Onkel, der Landgraf Ludwig
von Thiiringen, nach besten Kriften die Vormundschaft fiihrte.
Bischof Ekkehard stieff mit dieser neuen, hochstwahrscheinlich
1221 angefertigten (und auf 1210 datierten) Filschung bei dem
Landgrafen begreiflicherweise auf einige Zweifel. So exkommu-
nizierte er diesen samt seinen Ratgebern und verhingte das



402 DIE «<KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

Interdikt iiber das ganze Land, wodurch er auch noch die hohe
Summe von 8co Mark Silber erprefite.?

Gefilscht wurde die Griindungsurkunde des Bistums Bremen
(auf das Jahr 788), zumal um Zehntanspriiche willen. Auch be-
hauptet diese Filschung, die Kaiser Maximilian 1512 bestitigt,
Karl «der Gro8e» habe der Bremer Kirche 70 Hufen (Bauernhofe)
geschenkt. Die gefilschte Griindungsurkunde des Bistums Bremen
—und «Bremen hatte ja seit Jahrhunderten gefalscht, um irgendein
Recht zu erlangen oder es zu behalten» (Drégereit) — diente dann
wieder zum Vorbild der gleichfalls gefilschten dhnlichen Griin-
dungsurkunde des Bistums Verden im 12. Jahrhundert, die sich
als ein Original Karls «des Groflen» von 786 ausgibt. Noch im
16. Jahrhundert wurde die Verdener Griindungsfilschung, die so-
wohl die Ausstattung als auch die genaue Abgrenzung des Bistums
angibt, bei Grenzstreitigkeiten mit Liineburg und Bremen als Be-
weismittel herangezogen.?

Aber auch die gefilschte Griindungsurkunde des Bistums Bre-
men hatte offenbar ihrerseits bereits ein Vorbild, namlich die im
10. Jahrhundert gleichfalls gefilschte Griindungsurkunde des
Bistums Halberstadt, die in Inhalt und Ausdruck weitgehend mit
der Bremer Filschung iibereinstimmt. Bischof Bernhard von
Halberstadt (923—968) wehrte sich seinerzeit noch erfolgreich ge-
gen die Griindung eines Erzbistums Magdeburg, dessen Erzbi-
schof Giselher (981—1004) dann seinerseits auf die Griindung des
Erzbistums Gnesen mit einer auf den Namen Papst Johannes’ XIII.
gefilschten Urkunde reagierte, wonach Anno 968 dem Erzbischof
Adalbert von Magdeburg angeblich der Primat gegeniiber allen
Erzbischofen und Bischéfen in der Germania verlichen worden
war.?’

Auch der jahrhundertelang mit allen Mitteln gefithrte Kampf
zwischen den Erzbistiimern Koln und Hamburg brachte viele
Falsifikate hervor.

So wurden zwei Urkunden im Namen der Pipste Gregor IV.
und Nikolaus I. fiir Hamburg gefilscht, genauer die Pallienbe-
standteile dieser sogenannten Hamburger Griindungsurkunden.
Die Gaunerei bezweckte den Nachweis, daff nicht nur der erste



BEISPIELE FUR BISCHOPLICHE FALSCHUNGEN 403

Bischof und Erzbischof der Stadt, Ansgar, 831 und 832 das Recht
des Palliumtragens erhalten habe, sondern auch seine simtlichen
Nachfolger fiir alle Zeiten. Verfalscht wurde weiter eine Urkunde
Agapets II. fiir Hamburg. Und auch hier geht es um eine inter-
polierte Stelle iiber die Pallienverleihung und deren Ausdehnung
auf die Nachfolger. Doppelt verfalscht wurde eine Urkunde Papst
Johannes® XV. fiir Hamburg. Und wieder ist Zweck und Motiv
der Filschung die Erlangung des Palliums. Weiter erschwindelt
wurde eine Griindungsurkunde Ludwigs des Frommen fiir Ham-
burg sowie eine Papsturkunde Gregors IV.**

Gefilscht wurden die meisten dieser Urkunden wahrscheinlich
von einem der bekanntesten mittelalterlichen Bischofe des Nor-
dens, dem Erzbischof Adalbert von Hamburg-Bremen (1043—
1072). Ihm hatte Kaiser Heinrich IIL., einer der michtigsten deut-
schen Herrscher des Mittelalters, nach der Absetzung dreier
Pipste auf der Synode zu Sutri sogar die Papstwiirde (falls man
das so nennen mag) zugedacht. Aber Papst wollte Adalbert nicht
werden. Doch sonst stellte «der grofle Gottesmann», dem bei
seiner Ordination in. Aachen zwélf Bischofe die Hand aufgelegt
hatten, mit Hilfe ihm hériger kaiserlicher Urkundenschreiber fast
systematisch Urkunden friiherer Kaiser und Papste her, um sie fiir
seine Anspriiche auszuspielen. Kein Wunder, gestand er ja frei-
miitig, «in dem Grad werde ich niemanden schonen, weder mich
selbst, noch die Brider, noch das Geld, noch die Kirche selbst,
damit mein Bistum endlich einmal vom Joch befreit und den
iibrigen gleich gemacht werde».?

All dies nur kurze Hinweise, die sich verhundertfachen liefen,
auf Filschungen vor allem bischoflicher Kurien, wobei die gleich-
falls ungeheure Fiille der Falschungen aus Kléstern noch gar nicht
einbezogen ist.

Die Privilegien der Pipste beispielsweise fiir Kloster im Mero-
wingerreich sind «fast simtlich spitere Filschungen» (Levison).
Und selbstverstandlich filschten auch die Religiosen aus den ver-
schiedensten Motiven, nicht zuletzt, um sich dem Einfluf§ der
Bischofe zu entziehen. In Regensburg etwa stritten deshalb die
(zunichst meist dem hoheren Adel zugehdrigen) Monche des




404 DIE «KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

Klosters St. Emmeram verbissen durch das ganze Hochmittelalter
mit den dortigen Bischofen und erschwindelten vom 11. bis ins
13. Jahrhundert Urkunden und schlieflich auch Reichsunmittel-
barkeit und die Unterstellung unter den Papstlichen Stuhl.

Vielleicht noch ofter filschte ein Kloster zuungunsten des an-
dern. So fabrizierte man in Thiiringen unter dem Abt Ernst vom
Kloster Reinhardsbrunn Mitte des 12. Jahrhunderts Urkunden-
filschungen zur gebietsmafSigen Absicherung gegen ein benach-
bartes Zisterzienserkloster.

Mitunter aber betrog man nicht nur fiir das eigene Haus, son-
dern auf Bestellung auch fiir viele andere. So im Kloster Reichen-
au, wo im frithen 12. Jahrhundert ein Ménch mit Billigung des
edlen Abtes Udalrich von Dapfen systematisch alte Urkunden
zwar natiirlich auch pro domo falschte, doch ebenso fiir die Klo-
ster in Kempten, Lindau, Stein am Rhein, Einsiedeln, Ottobeuren
oder das Nonnenkloster Buchau, vor allem zur Einschrankung
der Hof- und Heerespflicht sowie zur Sicherung der freien Abts-
wahl.3°

Ein beriichtigter Filscher, Petrus Diakonus, wirkte im selben
Jahrhundert als Bibliothekar und Archivar in dem berithmten
Kloster Montecassino, dessen Besitzstand er durch steten Betrug
sicherte und mehrte. Er durchsetzte aber nicht nur den gesamten
Casinenser Urkundenbestand mit Félschungen, sondern fertigte
auch ganze «Originale» an, er arbeitete andere Werke verfil-
schend um, ja, er gab fiir diverse hagiographische und historische
Schriften falsche Verfasser vor. Gefilschte Herrscherdiplome
wurden in Montecassino ebenso fabriziert wie gefilschte Papst-
urkunden.

Ganz dhnlich in Fulda. Etwa um dieselbe Zeit schuf dort der
Monch Eberhard das zweibandige Chartular seines Klosters, das
dessen gesamtes Urkundenmaterial bis zur Mitte des 12. Jahr-
hunderts enthalt, Papsturkunden, Immunitaten, Besitztitel, Ein-
kunftsverzeichnisse, vielfach interpoliert, teilweise aber vollig
unecht. Der emsig kopierende Benediktiner filschte diesen Codex
Eberhardi derart passioniert, daff Engelbert Miihlbacher sagen
konnte, bei ihm sei «die Urkundenfilschung zur Manie gewor-



ENTSTEHUNG UND BEDEUTUNG DER «KONSTANTINISCHEN SCHENKUNG» ___ 40§

den». Freilich bestand, was Falsa betrifft, im ehrwiirdigen Fulda
eine alte Tradition. Filschten dort doch schon dreihundert Jahre
frither — mit unterschiedlichem Erfolg — der Ménch Rudolf und
der Ménch Meginhard diverse Zehntprivilegien (auf die Namen
Pippin IlII., Karl «dem Groflen» und Papst Zacharias), um dem
Mainzer Erzbischof den Zehnt auf seinen Eigengtitern zu entrei-
Ben.>!

All die genannten und tausend andere Katholiken, Bischofe,
Abte, Monche, Priester und Laien also filschten. Und warum
auch nicht, wenn diese ganze Religion doch, um es zu wiederho-
len, von Anfang an in allem Wesentlichen auf Lug und Trug
gegriindet (III 1. und 2. Kap.), wenn zumal das Papsttum im
frithen Mittelalter buchstiblich uniibertrefflich mit der groften
Filschung aller Zeiten beispielhaft fiir alle folgenden vorange-
gangen war?

ENTSTEHUNG UND BEDEUTUNG
DER «KONSTANTINISCHEN SCHENKUNG»

Tauscht nicht alles, entstand die sogenannte Konstantinische
Schenkung, triumphaler Auftakt gewissermafen ungezihlter Fil-
schungen kiinftiger Zeiten, zu Beginn der fiinfziger Jahre des 8.
Jahrhunderts in der papstlichen Kanzlei Stephans II., wahrschein-
lich noch vor dessen Aufbruch ins Frankenreich. Nach Walter
Ullmann und anderen Gelehrten spricht «alles dafiir . . ., daff die
pipstliche Kanzlei der Geburtsort der Filschung war». Denn man
brauchte einen Rechtstitel fiir den erhofften Territorialbesitz. So
beseitigte offenbar auf dem Reichstag in Quierzy der Papst mit-
tels des Machwerks alle Bedenken Pippins. Er prisentierte eine
Urkunde, die den hl. Petrus als rechtmifigen Herrn und Besitzer
Italiens, den Papst als Inhaber kaiserlichen Ranges, ja, geradezu
als «Kaiser des Abendlandes» (Brackmann) auswies und alsbald
die Franken zum Krieg gegen die Langobarden trieb (S. 383 ff.).3

Vorlage fiir das Constitutum Constantini oder das Privilegium



406 DiE «<KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

sanctae Romanae ecclesiae, wie die Sache im Mittelalter gewohn-
lich hief, war die im ausgehenden §. Jahrhundert wohl gleichfalls
in Rom entstandene Legenda sancti Silvestri, die Silvesterlegende,
einer der in Rom, England, im Frankenreich meistgelesenen Hei-
ligenromane des Christentums, das mit Hilfe dieser Literaturgat-
tung historische Tatsachen stets mit Vorliebe verdringt und
verfilscht hat. Schon Anfang des 6. Jahchunderts fand die Fabel
bei den sogenannten Symmachianischen Filschungen (Il 341 ff.)
Verwendung. .

Nach der in verschiedenen Fassungen umherschwirrenden, in
Hunderten von Handschriften kolportierten Legende war Kaiser
Konstantin Christenverfolger gewesen und zur Strafe dafiir vom
Aussatz befallen worden. Papst Silvester heilte aber den Kaiser
und taufte ihn im Lateran. Tatsichlich jedoch hatte Konstantin
die Christen bekanntlich nicht verfolgt, sondern immens begiin-
stigt. Er war auch nie vom Aussatz befallen und nicht von
Silvester getauft worden, sondern von Bischof Euseb von Nico-
medien, einem Arianer, und zwar erst auf dem Totenbett im Jahre
337, wahrend Papst Silvester schon 335 gestorben war. (Die Kir-
che feiert seinen Festtag am 31. Dezember, als wollte sie sich am
Ende jedes Jahres erinnern, was sie dem hl. Silvester verdankt.)3?

Die Urkunde nun, mittels deren sich das Papsttum den Kir-
chenstaat erschleicht und seine Weltherrschaft rechtlich begriin-
det, hat die bestehende Situation vollig verkehrt: der romische
Kaiser, dem bisher das Christentum unterstand, wird verfas-
sungsrechtlich jetzt dem Papsttum unterstellt. Der Schwindel gibt
sich als Erlafl Konstantins 1. an Papst Silvester 1. aus, mit Datum,
eigenhindiger Unterschrift und dem Vermerk des Herrschers, er
habe dies selbst am Grab des hl. Petrus niedergelegt. Aus Dank-
barkeit fiir seine wunderbare Heilung vom Aussatz schenkt er
dem Papst und dessen Nachfolgern einen ganzen Kontinent.

Nicht kleinlich, wirklich, der grole Kaiser.

Feierlich bestitigt er dem R6mer den Primat iiber alle Priester,
iiber die Patriarchate von Antiochien, Alexandrien, Jerusalem,
Konstantinopel und den Erdkreis. Er gestattet dem Papst, um
jedem Zweifel an seinem Rang vorzubeugen, alle Abzeichen kai-



ENTSTEHUNG UND BEDEUTUNG DER «KONSTANTINISCHEN SCHENKUNG» . 407

serlicher Wiirde und raumt ihm kaiserlichen Rang ein. Der Papst
soll Oberhaupt aller Kirchen und Oberpriester aller Priester der
Welt sein, ja, Konstantin schenkt ihm und seinen Nachfolgern
den kaiserlichen Palast auf dem Lateran, die Stadt Rom sowie alle
Stidte und Provinzen Italiens und des ganzen Westens (omnes
Italiae seu occidentalium regionum provintias, loca et civitates).

Der Imperator selbst, so schlieft das iiberlange Dokument,
wollte sein Reich und seine Macht in die «dstlichen Regionen»
verlegen. Denn «dort, wo ein herrliches Reich errichtet und die
Hauptstadt der Christenheit gegriindet worden ist, schickt es sich
nicht, daf der irdische Kaiser seine Macht ausiibe». Jedermann,
heifdt es, werde von ihm gebannt, der vermessen genug sei, die
Verfiigung zu indern. Somit war der Grundstein gelegt fiir den
jahrhundertelangen Kampf zwischen Kaisern und Pipsten.>*

Zunichst zwar benutzte Rom sein Supergangsterstiick nur sehr
diskret (als erster Papst beruft sich anscheinend Hadrian I. im
Briefwechsel mit Karl «dem Grofen» darauf). Man hat zwar die
Erinnerung an den ersten christlichen Kaiser und sein musterhaf-
tes Wohlverhalten gepflegt, nicht aber das Constitutum Constan-
tini als rechtliches Dokument, nie die Urkunde selbst gebraucht.
Offenbar erkannten sie auch die Heiligen Vater als Falschung; «es
ist zu vermuten, dafd sich die Papste der Unrechtmafigkeit der im
C. C. erthobenen Anspriiche bewuf8t waren. Nur so ist es zu er-
klaren, daff immer wieder um die Dinge herumgeredet wurde,
ohne sie beim rechten Namen zu nennen» (Schlesinger).

Erst um die Mitte des 9. Jahrhunderts, als das Falsifikat schon
eine gewisse Geltung genof}, wurde es als rechtlich bindend ver-
wertet und ging in eine weitere grofSe kirchliche Falschung ein, die
Pseudoisidorischen Dekretalen sowie schlieflich in zahlreiche an-
dere kanonische Rechtsbiicher. Die ungeheure Territorialpolitik
des Papsttums, das sich allmihlich Fiirstentiimer und ganze Ké-
nigreiche unterwarf, hatte ihre Rechtsgrundlage in dieser Er-
schleichung, ja, noch der heute existierende «Kirchenstaat»
beruht darauf.3*

Von Ausnahmen abgesehen, ruhte die Urkunde jedoch drei-
hundert Jahre im wesentlichen unbenutzt in den Archiven des



408 DiE «KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

Klerus. (Unser iltester Text steht in den Handschriften der um
850 entstandenen Pseudoisidorischen Dekretalen.) Nachdem sich
freilich viele Generationen an die Vorstellung der riesigen «Schen-
kung» gewohnt und die Gaunerei eine gewaltige Autoritit ge-
wonnen hatte, begann sie eine grofle Rolle zu spielen, insistierten
die Pipste bis ins Spatmittelalter darauf, verdammten sie, durch
den Betrug gedeckt, jeden, der sich am kurialen Besitz vergriff
oder dies irgendwie beglinstigte. Besonders das sogenannte Re-
formpapsttum berief sich auf den Betrug! Seine Schreiben zitieren
lange Passagen daraus. Leo IX. stiitzt damit (1053) nachdriicklich
auch den papstlichen Primat; wobei der Papst aus der Schenkung
versiert eine Riickgabe macht, aus dem donare ein reddere: der
Kaiser hatte sozusagen Gott nur zuriickerstattet, was er von ihm
empfangen. Derart vermied Leo den Anschein einer Abhingig-
keit der Kirche von kaiserlicher Gnade.*®

Zu ihrer vollen Bedeutung kam die «Konstantinische Schen-
kung» durch Papst Gregor VII. Sie wurde unter ihm zu einem
anerkannten Bestandteil des kanonischen Rechts. Und im Krieg
gegen Heinrich IV., der die aus krassem Unrecht abgeleiteten
papalen Ambitionen nie beriicksichtigt hat, forderte Gregor bei
der Wahl sowohl des ersten Gegenkénigs Rudolf von Schwaben
1077 als auch bei der des zweiten Gegenkonigs Hermann von
Salm 1081 einen Eid, der die Anerkennung des klerikalen Schwin-
dels einschlofs.

Der 1881 seliggesprochene Papst Urban I1. (1088-1099), Initia-
tor des ersten Kreuzzuges mit der Massenabschlachtung in Jeru-
salem, erklarte kraft der «Konstantinischen Schenkung» Korsika
und die Liparischen Inseln zum Eigentum des Rémischen Stuhls.
Doch nutzten auch zahlreiche klerikale Schriften die «Konstan-
tinische Schenkung» natiirlich fiir kirchliche Anspriiche, was so
weit ging, daf§ nach Honorius von Augustodunum, einem Scho-
lastiker des fritheren 12. Jahrhunderts, Silvester von Konstantin
auch die Zusicherung bekam, kein Kaiscr diirfe ohne papstliche
Zustimmung im Roémischen Reich regieren.

Hier wurde sogar der Kaiser sozusagen der Beschenkte — und
zugleich Lehensmann des Papstes, das Imperium ein papstliches



DiE AUFDECKUNG DER FALSCHUNG 409

Lehen. Eine Folgerung, die auch papstliche Juristen aus der fik-
tiven Schenkung zogen. Und gerade Pipste wie Innozenz 111. oder
Gregor IX. leiteten daraus auch territoriale Forderungen ab. Gre-
gor IX. (1227-1241) behauptete im Hinblick auf sie gar, Kon-
stantin habe es fiir angemessen erklirt, dafl der Papst auf dem
ganzen Erdkreis nicht nur iiber Seelen, sondern auch iiber alle
Menschen und Sachen herrsche, wonach es schlicht kein unab-
hingiges Kaisertum zu geben hatte, der Papst vielmehr der wahre
Kaiser war.>”

Uberhaupt wurde die «Konstantinische Schenkung» gegen das
Kaisertum der Salier und Staufer héchst effekevoll ausgespielt. Sie
stand fiir die Rémische Kirche auf dem ersten Platz aller mittel-
alterlichen Kaiserprivilegien. Noch bis ins 15. Jahrhundert galt
diese in ihrer Wirkung gar nicht zu iiberschitzende Filschung,
ohne deren Hilfe Rom vielleicht nie seine spitere Macht und
Bedeutung erreicht hitte, allgemein fiir echt. War sie doch nicht
nur bei dem letzten groffen Kampf des mittelalterlichen Papst-
tums gegen das Kaisertum, gegen Ludwig den Bayern (1314—
1347), fiir weite Kreise die eigentliche Rechtsgrundlage der Kir-
che, sondern noch Sigismund muf8te als kiinftiger Kaiser 1433 die
Bewahrung der «Konstantinischen Schenkung» beschwéren.*®

Einige kluge Kopfe liefen sich allerdings nicht tauschen.

DIE AUFDECKUNG DER FALSCHUNG

Ob schon Karl «der Grofe» das Constitutum Constantini fiir
gefilscht hielt, 138t sich nicht nachweisen; manches spricht fiir
diese noch sehr junge Hypothese. Zum erstenmal hat Kaiser
Otto III. (983—1002) in einem ganz ungewdhnlichen und singuli-
ren Akt gegeniiber Papst Silvester II. (999-1003) die «Konstanti-
nische Schenkung», die noch ein Dante fiir echt hielt, als null und
nichtig bezeichnet. In einem berithmten, durch Bischof Leo von
Vercelli, den Leiter seiner italienischen Politik, verfafiten Diplom
itberlief «Otto, der Sklave der Apostel und nach dem Willen



410 DiE «KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

Gottes des Heilandes der Romer imperator augustus» dem Papst
bezichungsweise dem «heiligen Petrus» zwar die acht Grafschaf-
ten der Pentapolis zur Verwaltung, doch aus eigener Freigebigkeit
und «unter Verachtung der erlogenen Urkunden und vorgespie-
gelten Schriftstiicke». Otto Il. nannte die «Konstantinische
Schenkung» ausdriicklich Liigenwerk und Filschung (documen-
ta... inventa). Alle darauf basierenden Anspriiche wies dieser
Kaiser als unberechtigt zuriick, die ganzen Landereien der Piapste
erkannte er als erschlichen. Und nicht zufillig verlegte er seine
Residenz nach Rom selbst. Otto 11l war also durchaus informiert
iiber den Riesenschwindel der Catholica. Nach seiner Uberzeu-
gung hatte der Papst keinerlei Recht auf Territorialbesitz.

In der auflergewo6hnlichen Urkunde vom Jahr 1001 macht er
seinem fritheren Lehrer Gerbert von Reims, dem Papst Silvester 1.,
zwar zu Beginn das Zugestindnis: «Rom verkiindigen wir als das
Haupt der Welt», um freilich gleich hinzuzufiigen, daff der Glanz
der Romischen Kirche durch Leichtfertigkeit und Unwissenheit
der Pipste lange Zeit verdunkelt gewesen. «Denn sie verkauften
nicht nur, was aufferhalb der Stadt lag, und entfremdeten es durch
viel Miffwirtschaft dem Sitze des heiligen Petrus, sondern sie ver-
schleuderten auch, wovon wir nur mit tiefem Kummer reden
konnen, den Besitz in dieser unserer koniglichen Stadt an alle Welt
gegen Geld, um nur hemmungsloser ihr ausschweifendes Leben
fithren zu konnen, bestahlen den heiligen Petrus, den heiligen
Paulus, sogar die Altire, und sie richteten, anstatt fiir Wieder-
aufbau zu sorgen, nur immer mehr Verwirrung an. Sie verdrehten
die pipstlichen Gesetze und erniedrigten die rémische Kirche, und
einige Papste verstiegen sich so weit, daf sie den groften Teil
unseres Reiches fiir sich beanspruchten. Sie fragten nicht danach,
was sie alles durch eigene Schuld verloren hatten, sie kiimmerten
sich nicht darum, was sie in ihrer Tollheit vergeudet hatten, son-
dernalssieihren Besitz durch eigene Schuld in alle Winde verstreut
hatten, walzten sie ihre Schuld auf unser Reich und erhoben An-
spruch auf fremden Besitz, nimlich auf unser und unseres Reiches
Eigentum. Denn es sind Liigen, von ihnen selbst erfunden (ab illis
ipsis inventa), aus denen der Diakon Johannes mit dem Beinamen



DiE AUFDECKUNG DER FALSCHUNG 431

«der Stummelfinger> eine Urkunde mit goldenen Buchstaben zu-
sammenschrieb und unter dem Namen des groflen Konstantin
einen gewaltigen Betrug spann (sub titulo magni Constantini longi
mendacii tempora finxit).»

Anschliefend spricht Otto von weiteren Filschungen der Kir-
che, wonach Karl I1., der Kahle, der rémische Kaiser und Kénig
des Westfrinkischen (Franzosischen) Reiches 876 dem Papst
Reichsbesitz iibertragen, ein «besserer Karl», gemeint ist Karl I11.,
der Dicke, romischer Kaiser und Konig des Ostfrankischen
(Deutschen) Reiches, ihn davongejagt habe. «Liige ist es auch,
daf ein gewisser Karl dem heiligen Petrus unser Reich geschenkt
habe. Aber wir erwidern darauf, daff dieser Karl iiberhaupt nicht
in der Lage war, irgend etwas rechtskriftig zu verschenken, da er
ja von einem besseren Karl verjagt, des Reiches beraubt, abgesetzt
und zunichte gemacht worden ist. Er hat also gegeben, was er
nicht besaf3, und er hat so gegeben, wie er allerdings geben konn-
te, namlich wie ein Mann, der unrechtes Gut erworben hat und
nicht hoffen kann, lange im Besitz zu bleiben. Wir verachten alle
diese erlogenen Urkunden und vorgespiegelten Schriftstiicke.»**

Im 12. Jahrhundert erkannten auch die Anhinger Arnolds von
Brescia den Betrug. Einer seiner Schiiler, ein Romer namens We-
zel, erklirte brieflich Friedrich Barbarossa bald nach dessen Wahl
zum deutschen Konig 1152 die ganze «Konstantinische Schen-
kung» fiir Fabel und Liige, was in Rom so stadtbekannt sei, dafl
dariiber noch Taglohner und Weiber den gelehrtesten Kopfen
Rede stehen konnten. Im 13. Jahrhundert bezweifelte auch ein so
auerordentlicher Herrscher wie Kaiser Friedrich II. ihre Echt-
heit. Und als um die Wende zur Neuzeit Oberhirte und -hurer
Alexander VI. (1492—-1503) kraft der «Konstantinischen Schen-
kung» von Venedig die Ubergabe der adriatischen Inseln an den
Apostolischen Stuhl verlangte, hohnte der venezianische Gesand-
te, Seine Heiligkeit moge die Urkunde fiir das Constitutum
Constantini herbeischaffen und finde dann auf der Riickseite den
Vermerk, daff den Venezianern das Adriatische Meer gehore.

Damals verbrannte man noch Menschen, die dieser Urkunde
mifltrauten, wie einen gewissen Johannes Driansdorf nach einem



412 DiE «KONSTANTINISCHE SCHENKUNG»

Verhor 1425 in Heidelberg. Und noch heute handeln Gelehrte den
ganzen Filschungs- und Schwindelkomplex des Mittelalters un-
ter dem wohlklingenden Stichwort «Vergangenheitsfrommig-
keit» ab, nennen die Betriiger «ausgezeichnete Personen, bekannt
fiir ihre Gewissenhaftigkeit», und selbst die Verbrecher der «Kon-
stantinischen Schenkung» figurieren da immerhin als die «ehr-
wiirdigen Filscher» (Ariés).*

Noch das Florentiner Konzil 1439 hatte keinerlei Zweifel an
dieser «Schenkung» aufkommen lassen. Und obwohl schon im
folgenden Jahr der Humanist Laurentius Valla, selbst papstlicher
Sekretir und Domherr am Lateran, den Betrug in einer durch
Ulrich von Hutten 1519 publizierten Schrift endgiiltig aufgedeckt
hat, gab die rémisch-katholische Geschichtsschreibung die Fil-
schung erst im 19. Jahrhundert zu. Doch wurden die darin
gemachten Privilegien von der pipstlichen Kurie fast bis an die
Schwelle der Gegenwart immer wieder nachdriicklich bean-
sprucht.*

Im 8. Jahrhundert allerdings beherrschten die Papste noch kei-
nesfalls als selbstindige Herren diesen Kirchenstaat; weder zur
Zeit Pippins IIL noch seines Sohnes Karl, ja, einige waren noch
nicht einmal Herr im eigenen Haus, im Lateran, wie sich gerade
zu Beginn der Regierung Karls 1. drastisch zeigte.



15. KAPITEL

KARL I., DER SOGENANNTE GROSSE,
UND DIE PAPSTE

«. .. sein Haar war grau und schén, sein Antlitz strahlend und
frohlich. Seine Erscheinung war immer imposant und wiirdevoll . . .
seine Gesundheit immer ausgezeichnet.» «Der christlichen
Religion, zu der er von Jugend auf angeleitet worden, war er
mit gréBter Ehrfurche und Frommigkeit zugetan (sanctissime et
cum summa pietate coluit) . . . Die Kirche suchte er Morgens
und Abends, auch bei den nichtlichen Horen und zur Zeit der
Messe fleiBig auf.» Einhard®

«Die wichtigsten Gesprichspartner Karls wihrend seines ganzen
Lebens sind die Pipste gewesen. Die Achse der karolingischen
Politik, um die sich alles andere drehte, war das Verhiltnis zum
Heiligen Stuhl.» «Es ist bezeichnend, daB, solange Karl lebte,
jeder Konflikt mit dem papstlichen Stuhl vermieden werden
konnte. .. Das Vertrauen der Bevélkerung Italiens hat Karl
freilich nie gewonnen. Er blieb dort immer . . . ein Feind.»
Wolfgang Braunfels*

«Der Staat der Merowinger war vorwiegend weltlich gewesen,
das Karolingerreich aber war eine Gottesherrschaft . . .»
Christopher Dawson®

«Das Bild des karolingischen Gottesstaates gewann eine ein-
drucksvolle Geschlossenheit in der karolingischen Friedensidee,
in der Auffassung des Reiches als corpus christianum.» Eugen Ewig*

«Nun schlug die Stunde des Mannes der Vorsehung.» «Die sieg-
reichen frinkischen Waffen sind noch bei Karl dem GroBen die
Wegbereiter der katholischen Lehre.» «Seine Untertanen in Ein-
tracht zu erhalten, unter den Menschen die concordia pacis her-
zustellen . . ., das sind die idealen Ziele dieses gewaltigen Herr-
schers, unter dessen Regierung vielleicht kein einziges Jahr ohne
Krieg verging. Diese Ideale aber entsprechen vollkommen einer
christlichen Auffassung seines Berufes.» «Die vom Verstand nicht
beherrschte Begeisterungsfihigkeit-der Massen, die ein Augustus,
ein Konstantin, ein Napoleon — und miissen wir hinzufiigen, cin
Hitler? - zu beniitzen verstanden, brannte fiir Karl in lichterlohen
Flammen.» Daniel-Rops*






KRIMINALEXZESSE AM PAPSTLICHEN HOF
BEIM MACHTWECHSEL IM FRANKENREICH

Papst Stephan II., der sich die «Konstantinische Schenkung» im
entscheidenden Augenblick grofziigig zugedacht, war am 26.
April 757 gestorben. Er hatte ein bedeutend groReres Territorium
hinterlassen, das indes zunichst in der Familie blieb. Denn Ste-
phans Nachfolger wurde sein jiingerer Bruder Paul 1. (757-767),
der zweite, im Lateran herangewachsene Papst aus dem Hause
Orsini. Er suchte die Politik seines Vorgangers fortzusetzen und
Pippin — den auch er als Pate von dessen Tochter Gisla «Gevatter»
(spiritualis compater) nannte — erneut gegen die Langobarden zu
treiben.

Dem auf der Jagd tédlich verungliickten kinderlosen Konig
Aistulph war inzwischen der Herzog der Toskana, Desiderius
(757—774), gefolgt. Der Papst selbst hatte dafiir im Einvernchmen
mit dem Frankenabt Fulrad gesorgt, da Desiderius von allen An-
wirtern am leichtesten zu géngeln schien.. Ein Irrcum. Der neue
Konig wollte sein Reich nicht zwischen den Franken und dem
Kirchenstaat eingezwingt und erstickt sehen. Eine Konspiration
des Papstes mit zweien seiner Vasallen, den Herz6gen von Spoleto
und Benevent befiirchtend, setzte Desiderius sein Heer in Bewe-
gung, marschierte durch rémisches Gebiet und verwiistete es mit
Feuer und Schwert.

Paul 1. bat Pippin um Unterstiitzung. Er geizte nicht mit
Schmeicheleien. In einer Reihe von Briefen feierte er ihn als
«Neuen Moses», «Neuen David», «Retter der Heiligen Kirche»,
ja, als «Fundament und Haupt aller Christen», die Franken als



416 KARL L., DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

«neues Israel», «heiliges Volk». Er und die Romer, beteuerte er,
wollten an der Freundschaft mit Pippin bis zum letzten Blutstrop-
fen festhalten. Er erinnerte den Konig immer wieder an seine
Versprechen und beschwor ihn, sein Werk nicht unvollendet zu
lassen. Ein Klagebrief und Hilfeschrei folgte dem anderen. Dabei
bat er, der sich selbst «Mittler zwischen Gott und den Menschen»
nannte, Pippin dringend in einem offenen Schreiben, dem Lan-
gobardenkénig entgegenzukommen, dem «erlauchten Sohne De-
siderius» doch die von ihm gewiinschten Geiseln zuriickzugeben,
wihrend er in einem zweiten geheimen Schreiben dringte, dem
Langobarden zu widerstehen, Pippin beschwor, die Geiseln zu
behalten — die iibliche Doppelmoral der Heiligen Viter.

Es war offensichtlich: Papst Paul, dem sein offizidser Biograph
noch mehr als iiblich Neigung zur Milde bescheinigt, wiinschte
einen weiteren Krieg gegen die Langobarden. Doch Pippin war
anderwirts gebunden, durch die Sachsen, durch mehrere Feldzii-
ge gegen Aquitanien, dessen Herzog Waifar er jagte. Und er
suchte eine langobardisch-byzantinische Verstandigung zu durch-
kreuzen.®

Paul 1. hatte am 28. Juni 767, von so gut wie allen seinen
Nichsten verlassen, kaum die Augen geschlossen, als es in Rom,
wie so oft schon (I 3. Kap. und 337 ff.), zu einem Gewaltstreich
kam. Bereits am nichsten Tag niamlich drang Toto, der Herzog
von Nepi, Haupt einer michtigen Familie, mit seinen bewaffne-
ten Kolonenhaufen nach Rom und lie§ seinen Bruder Konstantin,
einen Laien, zu Pauls Nachfolger wahlen. Die Griindung des Kir-
chenstaates, die gesteigerte Machtstellung des Papsttums, machte
dieses eben immer interessanter fiir den Adel.

Konstantin bemachtigte sich des Laterans, erhielt die erforder-
lichen Weihen und brachte es in sechs Tagen bis zum Papst. Im
Petersdom wurde er von den Bischéfen von Palestrina, Albano
und Porto feierlich geweiht.

Blitzkarrieren dieser Art sind zwar unkanonisch, aber es gab
sie frither und spiter, und man konnte trotzdem heilig, ja, Kir-
chenlehrer werden, wie Ambrosius. Acht Tage nach seiner Taufe
war er Bischof und hatte noch nicht einmal die Kenntnisse eines



KRIMINALEXZESSE AM PAPSTLICHEN HOF 417

gebildeten Laien vom Christentum (I 4o1). Tarasius, Kaiserin Ire-
nes Geheimsekretar, wurde von ihr 784 vom Laien zum Patriar-
chen Konstantinopels erhoben und ebenfalls heilig. Die gleiche
schnelle Metamorphose machte im Jahre 806 Nikephoros durch
den Kaiser gleichen Namens und wird ebenfalls noch heute als
Heiliger verehrt. Auch Patriarch Photius, ein Neffe oder Grof-
neffe des Tarasius, durchlief binnen fiinf Tagen alle Grade vom
Laien bis zum Patriarchen. Und im 10. Jahrhundert stieg Leo VIIL.
sogar an einem Tag vom Laien zum Papst auf — und gilt doch als
rechtmifiger Papst.”

Konstantin 1I. (767—768), wiewohl unrechtmifig erhoben,
driickte immerhin dreizehn Monate lang unangefochten den be-
riichtigten Thron, fithrte die Geschifte, ordinierte Kleriker, pri-
sidierte auch einer hl. Synode. Dann aber erlag er einer Verschwé-
rung Einflufreicher, darunter vor allem der Primicerius Christo-
phorus, sein Kanzler, das Haupt der pipstlichen Beamtenschaft,
sowie dessen Sohn, der Sacellarius Sergius. Vom Papst unter
Hausarrest gestellt, wollten beide an Ostern 768 in ein spoletini-
sches monasterium wechseln, in das Erlgserkloster (St. Salvator)
in Rieti. Sie verbiirgten sich dafiir mit einem Eid, flohen aber zum
Langobardenkonig. Mit seiner Erlaubnis sammelten sie in Rieti
Hilfstruppen, und Ende Juli 768 marschierten diese unter der
Fithrung des Priesters Waldipert nach Rom. Dort 6ffnete man
ihnen ein Stadttor, blutige Stralenschlachten folgten, wobei ein
Verriter, eine Kreatur des Christophorus, der Kirchenarchivar
Gratiosus, Herzog Toto hinterriicks erstach. Papst Konstantin
floh von einer Kirche in die andere, bis man ihn, samt seinem
nichsten Anhang, gefangen und eingekerkert hatte. Nun holte
Waldipert, der Mann des Desiderius, eiligst den Priester Philipp
aus dem Veitskloster (S. Vito) am Esquilin und rief: «Philippus
Papa. Der hl. Petrus hat Philipp zum Papst erwihlt.» Als Kandidat
des Langobardenkonigs sollte er dessen Politik verfechten. Teile
von Adel und Klerus erkannten ihn auch an. Doch Christopho-
rus, erst etwas verspatet eingetroffen, wollte keinen von Deside-
rius vorgesetzten «Stellvertreter». Er schlug sich auf die franki-
sche Seite, erzwang augenblicklich Riickeritt und Riickkehr des



418 — KarL L, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

bereits festtafelnden Papstes Philipp ins Kloster und brachte dafiir
seinen eigenen Mann, den Frankenfreund Stephan, auf den papst-
lichen Stuhl.®

Schon am 8. August wurde das Christophorus-Werkzeug Ste-
phan III. (768—772) geweiht. Und alsbald begannen unter dem in
langem Kuriendienst herangereiften, ebenso gewissenlosen wie
schlaven Sizilianer, einem entschiedenen Parteiganger Pauls I.,
wilde Racheakte.

Manrif§ Kardinilen und Bischofen Zunge und Augen aus. Man
schleppte den aufgestoberten und entthronten Konstantin im la-
cherlichsten Aufzug durch Rom in einen Klosterkerker und
verkriippelte thn dort unter Anfithrung des Kirchenarchivars
Gratiosus, Morder auch des Herzogs Toto (spater selber Herzog).
Nicht minder blutig verfolgte man seinen nachsten Anhang, man
verstiimmelte und blendete. Dem Bischof Theodor, der bis zuletzt
Papst Konstantin gestiitzt, riff man Augen und Zunge aus, sperrte
ihn in das Kloster am Clivus Scauri, wo er bald unter scheuf3-
lichen Schmerzen starb. Totos Bruder Passivus kerkerte man
geblendet im Silvester-Kloster ein. Ihr gesamtes Eigentum wurde
beschlagnahmt. Auch mit dem Priester Waldipert, dem Lango-
bardenagenten, der den Priester Philipp auf den Papstthron ge-
bracht, machte man kurzen Prozeff. Zwar suchte er an heiliger
Statte, in der Kirche Santa Maria Maggiore, Asyl, wurde aber
mitsamt dem Madonnenbild, das er umklammerte, in ein Late-
ranverlies geworfen, verstimmelt und umgebracht.

An Ostern 769 tagte man im Lateran. Aufler 24 italienischen
waren erstmals auch 13 frankische Bischofe vertreten. Das un-
terstrich sozusagen, wie Seine Heiligkeit in der Eroffnungsrede
selbst betonte, den 6kumenischen Charakter der Sache. Der blin-
de Konstantin wurde am 12. und 13. April in der Basilika
vorgefiihrt und verhort. Auf der ersten Sitzung bekannte er, mehr
Siinden zu haben, als Sand sei im Meer. Er warf sich in den Staub,
erklirte aber, daff ihn das Volk gewaltsam zum Papst gemache,
weil es mit Pauls hartem Regiment nicht zufrieden gewesen. Am
nachsten Tag, auf der zweiten Sitzung, dnderte er seine Taktik. Er
nannte Prizedenzfille fiir die Bischofsweihen von Nichtgeist-



KRIMINALEXZESSE AM PAPSTLICHEN HoOF 419

lichen, sogar von Verheirateten. Geschickt berief er sich auf das
Beispiel zwei der vornehmsten italienischen Kirchenfiirsten, des
Sergius von Ravenna und des Stephan von Neapel, die man eben-
falls als Laien erhoben habe. Sergius war selber unter den Syn-
odalen. (Und Sergius’ Nachfolger, Michael, wurde wieder vom
Laien direkt zum Bischof befordert und residierte als solcher iiber
ein Jahr in Ravenna.)

Wahrheitensind im heiligen Rom unbeliebt. (Dennman hat «die
Wahrheit»!) So stiirzten sich die versammelten Viter jetzt auch
wiitend auf Konstantin, ohrfeigten den Entmachteten, schlugen
ithn nieder und stiefen ihn vor die Kirchentiir. Die Akten seines
Pontifikats wurden verbrannt, auch dieseiner Wahl; sogar Stephan
hatte sie unterschrieben. Jetzt aber stimmte der Papst ein Kyrie-
eleison an und alle warfen sich zu Boden und bekannten sich als
Siinder, weil sie mit dem verdammten Konstantin Gemeinschaft
gehalten. Zu lebenslinglicher Bufle verurteilt, vegetierte er wahr-
scheinlich bis an sein Lebensende in einem Klosterkerker dahin.
Immer wieder zeigt es sich, daf§ Christen barmherzig sind; nicht
jeden Feind bringt man gleich um. Leben und leben lassen, jawohl,
auch hier. Katholik Seppelt verkennt das. Er spricht da von «Ver-
wilderung», einer «verbrecherischen Ziigellosigkeit» auch kirch-
licher Kreise; «sie erhoben sich nicht iiber das Niveau der
Barbaren. Und was das Schlimmste ist: diese Frevel sind nicht eine
einmalige Verirrung geblieben, sondern sie sind nur wie ein Vor-
spiel der wilden und wiisten Parteikimpfe, die in den folgenden
Jahrhunderten noch so oft in den Mauern Roms getobt haben.»?

Auf der Lateransynode von 769 wurde die Laienbevélkerung
zumindest theoretisch von der Papstwahl ausgeschlossen. In den
ersten Jahrhunderten dagegen hatte die ganze Gemeinde, auch
die Roms, die Bischofe gewihlt. Damals konnte auch jeder Laie
sofort Bischof werden, bis in die Mitte des 3. Jahrhunderts - falls
er ehrbar, gastfrei, wahrhaftig, nachgiebig, nicht geldgierig sowie
ein guter Gatte und Familienvater war. Wirklich zuviel des Gu-
ten. Und noch bis in das 6. Jahrhundert hatte im Westen grund-
sitzlich die gesamte Gemeinde den Bischof gewihlt. Nun jedoch
wurde das aktive Wahlrecht auf den rémischen Klerus beschrinke



420 —  KaRL I, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

und das Volk vollig ausgeschlossen. Nur das Recht der Akkla-
mation behielt es und der Unterzeichnung des Wahldekrets.
Stephans I1I. Politik konzentrierte sich im Gibrigen darauf, jede
Verstandigung zwischen Franken und Langobarden zu verhin-
dern, wobei er sich zuerst auf die eine, dann auf die andere Seite
schlug. Erst beschimpfte er den Langobardenkénig Desiderius,
dann pries er ihn. Er wechselte «Ansichten und Bundesgenossen
nach Bedarf» (Katholik Kiihner). Bei den jungen Frankenherr-
schern, den Pippinséhnen Karl und Karlmann, beklagte er sich
itber Desiderius, schrieb dabei zunachst an beide Briider gemein-
sam, dann an jeden getrennt. Ja, er fithrte schlieflich Geheim-
verhandlungen mit Karlmann gegen die Politik Karls.*®

PapsT STEPHAN III.
TREIBT ZU EINEM WEITEREN LANGOBARDENKRIEG

Beim Tod Pippins im September 768 hatte Karl den groferen
nordlichen, von Westaquitanien bis hinauf zu den Friesen und
nach Thiiringen reichenden Erbteil erhalten; der zehn Jahre jiin-
gere, vermutlich 16jihrige Karlmann die kleinere siidliche Re-
gion, Alemannien, das Elsaf§, Burgund, die Provence, Septima-
nien und die andere Halfte Aquitaniens. Die Grenze zog sich
somit vom Siidwesten zum Nordwesten quer durch das ganze
Reich, so daff beide Erben an den frankischen Kerngebieten
Austrien und Neustrien partizipierten, am germanischen Osten
wie am rémischen Westen; wobei allerdings Karls groferer Anteil
den seines Bruders formlich umklammerte.

Beide Briider waren bereits 754 in Saint-Denis von Papst Ste-
phan I1. gesalbt und zu Patriziern der Rémer ernannt worden, Bei
ihrer feierlichen Thronbesteigung am 9. Oktober 768, am Tag des
ersten Bischofs von Paris, des hl. Dionysius, eines der franzosi-
schen Nationalheiligen und 14 Nothelfer, wurden sie aber noch
einmal von den Bischdfen zu Konigen gesalbt, Karl in Noyon,
Karlmann in Soissons.



PaPsT STEPHAN lIl. TREIBT ZU EINEM WEITEREN LANGOBARDENKRIEG ____ 421

Friih gab es Differenzen zwischen den Reichserben, spatestens
seit Karlmann sich nicht an der Niederwerfung des beiden zur
Hilfte zugefallenen Aquitanien 769 beteiligt hat — Karls erster
Krieg «mit Gottes Beistand» (Reichsannalen). Nach Einhard hat
Karl diese «Unfreundlichkeit und Eifersucht» seines Bruders zur
allgemeinen Verwunderung «mit grofler Geduld» ertragen.

In Rom aber versetzten die zunehmenden Zwiste der beiden
Frankenfiirsten den durch frankenfreundliche Kurialen, vor al-
lem durch den machtigen Christophorus, auf den Thron gelang-
ten Stephan III. in Unruhe. Ja, diese steigerte sich zu betricht-
licher Aufregung, als er von einem Heiratsplan zwischen dem
frinkischen und langobardischen Konigshaus erfuhr. Denn die
Franken, bis zu Pippins Kriegen fiir den Papst (S. 383 ff.) seit lan-
gem mit den Langobarden befreundet, sollten nach den Vorstel-
lungen der Heiligen Viter Feinde ihrer Nachbarn in Italien
bleiben. Stephans Sorge aber war um so grofSer, als sich die Lan-
gobarden durch eine Heirat von Desiderius’ Tochter Liutperga
und Herzog Tassilo auch mit Bayern bereits verbunden, Deside-
rius tiberdies fiir seinen Sohn Adelchis die Hand von Karls
Schwester Gisla erbat (die allerdings bald Nonne wurde).

Nun hatte selbst der gottesfiirchtige Pippin nicht den Titel eines
«defensor ecclesiae» fithren wollen und sich dem Papst gegeniiber
begniigt mit einer Hilfe «von Fall zu Fall» (Deér). Ja, er hatte in
seinen letzten Jahren nach den in Italien fiir rémische Machtsucht
gefiihrten Schlachten jeden weiteren Konflikt mit den Langobar-
den vermieden. Kein pipstliches Beschwerde- und Kriegsgeschrei
konnte ihn mehr zum Einschreiten bewegen. Und nach seinem Tod
betrieb die Koniginmutter Bertrada eine programmatische Frie-
denspolitik, suchte sie ein gutes Verhaltnis sowohl zu den Lan-
gobarden als auch zu den Bayern unter deren Herzog Tassilo. Mit
starker Zustimmung der frankischen Groflen betrieb sie — «des
Friedens halber» (Annales regni Francorum) — die Heirat des jun-
gen Reichserben Karl mit einer der Téchter des Langobarden-
konigs Desiderius. (lhr Name ist unbekannt; doch wird sie, infolge
einer miflverstandenen Quellenstelle, hiufig Desiderata genannt;
andere Historiker nennen sie Ermengarde oder auch Bertrade.)



422 KaRLL, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

Stephan II1. und seinen Primicerius Christophorus erregte diese
Entwicklung enorm. Der Papst erinnerte die beiden Frankenfiir-
sten an ihre und ihres Vaters Versprechungen, «mit aller Eurer
Macht jederzeit einzustehen fiir die Gerechtsame des heiligen
Petrus». Er beschwor sie erneut, «bei dem Tage des Jingsten Ge-
richts und der heilige Petrus selbst ermahnt Euch durch sie,
unverziglich der heiligen Kirche zu ihrem Recht zu verhelfen».
Vor allem aber rief er den jungen Machthabern ihr Gel6bnis ins
Gedichtnis, stets die gleichen Freunde und Feinde zu haben wie
der Papst, was jede Verbindung mit einem verbrecherischen Volk
ausschliefSe, «das nicht davon ablafSt, die Kirche Gottes anzugrei-
fen und die rdmischen Provinzen zu verheeren».

Da Konig Desiderius die von Stephan beanspruchten Giiter
nicht herausgab, tat dieser alles, um die geplanten Verbindungen
wie liberhaupt Frieden und Vers6hnung zwischen beiden Volkern
zu unterbinden. In einer langen und von Gehissigkeit tiberschiu-
menden Epistel erinnerte er an die Eide der Konige als Kinder,
erklirte die beabsichtigte Heirat fiir eine teuflische Eingebung,
verunglimpfte sie als «Concubinat» und verbot sie feierlich unter
Anrufung Gottes und kraft der Autoritat des hl. Petrus. Er nannte
es einfach Wahnsinn, dafd sich das beriihmte, alles iiberstrahlende
Frankenvolk und sein herrliches, erlauchtes Koénigshaus be-
schmutzen wolle durch die Verbriiderung mit dem treulosen,
greulich stinkenden Volk der Langobarden, «welches nicht ein-
mal unter die Zahl der Vélker gerechnet wird (quae in numero
gentium nequaquam conputatur) und aus deren Nation das Ge-
schlecht der Aussitzigen (leprosorum genus) hervorgeht».

Die kurialen Quellen, der Liber Pontificalis und die beriihmten
Briefe des Codex Carolinus (99 in der heute allein bekannten
Handschrift simtlich undatierte und fast ausschlieflich papst-
liche Schreiben an die Karolinger zwischen den Jahren 739 und
791), setzen die Langobarden fortwihrend herab. Dabei waren
sie damals den Romern bildungsmagig, kulturell, durch eine be-
deutende Kunst (wenn auch mit Hilfe byzantinischer Kiinstler),
gewaltig tiberlegen. Auch religiés, inzwischen ja leider katho-
lisch, erwiesen sie sich als hochst aktiv durch Griindung von



PAPST STEPHAN lIl. TREIBT ZU EINEM WEITEREN LANGOBARDENKRIEG 423

Kirchen, Xenodochien und Klostern. «Eine Welle von kirchlichen
Stiftungen ging tiber das ganze Land . . . Wirkdnnen . . . sie nicht
einmal aufzihlen, da es zu viele sind» (K. Schmid). Der Papst aber
fragt Karl, ob er der Stammvater von Aussitzigen werden wolle,
und beschwort die Frankenfiirsten bei Himmel und Holle, keine
Tochter des Desiderius heimzufiihren, sondern der Rémischen
Kirche zur Riickgabe ihrer Giiter zu verhelfen.

Der Heilige Vater wird nicht miide, die jungen Frankenherr-
scher unter Druck zu setzen: «Ihr seid beide nach Gottes Willen
und Ratschlag . .. Es ist Euch wahrhaftig nicht erlaubt. .. Ihr
diirft nicht . . . Bedenkt auch . . . Erinnert Euch . . . Vergefit auch
nicht . . . Erinnert Euch ferner . . . Bedenke vielmehr . . .» etc, Der
Freund der Freunde des Papstes habe der Franke zu sein und der
Feind seiner Feinde. Ergo konne es kein Biindnis geben mit «dem
meineidigen Volk der Langobarden», das doch «von jeher der
Feind der Kirche Gottes gewesen». Derart donnert sich der aller-
hochste Romer rhetorisch zum finis operis heran: «Darum er-
mahnt Euch durch mich der Fiirst der Apostel, der heilige Petrus,
dem die Schliissel des Himmelreichs von dem Herrn gegeben sind
und die Gewalt, zu losen und zu binden im Himmel und auf
Erden, und gleichermaflen beschwéren auch wir Euch samt allen
Bischofen, Priestern, Abten, Ménchen und der ganzen Geistlich-
keit, allen Groflen und Richtern und dem ganzen Volk dieses
Landes, bei dem lebendigen und wahrhaftigen Gott, bei dem
furchtbaren Tag des Jiingsten Gerichts, bei allen gottlichen Ge-
heimnissen und dem heiligen Leib des Apostels Petrus, daff doch
ja keiner von Euch sich mit der Tochter des Konigs Desiderius
vermihle. Ebensowenig gebt Eure edle und von Gott geliebte
Schwester Gisla dem Sohn des Desiderius zum Weib. Verstofit
auch nicht Eure Weiber. Bedenkt vielmehr, was Thr dem heiligen
Petrus versprochen habt. Erhebt Euch kriftig gegen unsere Fein-
de, die Langobarden, und zwingt sie, das Eigentum der Kirche
Gotres und des romischen Staats herauszugeben.»

Uberdeutlich, was der Heilige Vater will: Krieg, Krieg, Krieg.
Und zur grofleren Wirksamkeit seines Schreibens legte er es auf
das angebliche Petrusgrab, nahm dariiber das Abendmahl, beteu-



KARL I., DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

424
erte, es unter Trinen abzusenden, und drohte nach derartigem
Zauber — finis coronat opus: «Wenn jemand gegen den Inhalt
dieser unserer Beschworung zu handeln wagen sollte, so soll er
wissen, daf$ er ... mit der Fessel des Anathem’s umstrickt ist,
ausgestofien vom Reiche Gottes und verurteilt mit dem Teufel
und seinem schrecklichen Héllenpomp und den iibrigen Gottlo-
sen im ewigen Feuer zu verbrennen.»"?

Es ist die erste Bedrohung eines Frankenkdnigs mit dem Ana-
them. Karl heiratete gleichwohl die langobardische Prinzessin.
An Weihnachten 770 nahm er sie in Mainz zur Frau. Mutmaflich
aus personlichen wie politischen Griinden verstief er sie freilich
ein Jahr spater wieder, was deren Vater Konig Desiderius zu sei-
nem Todfeind machte, den Papst aber nicht zum Protest trieb (so
sehr man da sonst die Unauflésbarkeit der Ehe betont!). Stephan,
der in seiner Epistel auch an die minderwertige Natur von Frauen
generell gemahnte, an die siindige Eva, den Paradiesesverlust,
insistierte doch auch darauf, daf} beide Konige bereits rechtmaRig
verheiratet seien, was indes nur fiir Karlmann zutraf, fiir Karl
falsch war. Seine Verbindung mit Himiltrud, die ihm bereits einen
Sohn, Pippin, geboren, ist keine legitime Ehe gewesen. Auch die
darauf folgende Vermihlung mit der Enkelin des Alemannenher-
zogs Gotfried, dem gerade erst 13jihrigen Schwabenmidchen
Hildegard — der hl. Karl machte ihr in zehnjahriger Ehe fast jedes
Jahr ein Kind (S. 498), dann starb sie —, entsprach nicht kanoni-
schen Grundsitzen, ohne dafl die Kirche, soweit wir wissen,
jemals Einspruch erhoben hatte.

Das konnte die Pipste auch kaum storen. Aber der Verlust
ihrer Giiter! Stephan wihnte sich von den Franken verlassen. Und
fast noch wihrend er gegen die Langobarden intrigierte, hetzte,
sie unflitig beschimpfte, kniipfte er zu ihnen bereits Kontakt.
Hatte er sie eben mit allem Abscheu diffamiert, ihnen jede
Menschlichkeit abgesprochen, hatte er ihren Konig stets «ver-
ruchtest» genannt, so hielt er es nun schnell mit ihm.

Der jahe Schwenk fiel der Heiligkeit um so leichter, als es am
Hof eine langobardische Partei gab, an deren Spitze der Kam-
merherr Paul Afiarta (von Desiderius mit «Spenden» gekauft) und



PapsT STEPHAN Ill. TREIBT ZU EINEM WEITEREN LANGOBARDENKRIEG . 42§

der Herzog Johannes standen, Stephans eigener Bruder. Dagegen
wurden die Fithrer der frinkischen Faktion der neuen Politik
geopfert. Der romische Oberpriester zdgerte nicht, den Primice-
rius seiner Kirche, Christophorus, und dessen Sohn, den Sacella-
rius Sergius, denen er selbst die Papstkrone verdankte, an den
Langobardenkénig zu verraten, da sie ihm jetzt blof im Weg
waren. Beide versuchten noch im Einvernehmen mit dem Fran-
kengrafen Dodo, einem Abgesandten Karlmanns, einen Gewalt-
streich, die Ergreifung Afiartas, vielleicht sogar ein Attentat auf
den Papst. Sie brachen in den Lateran ein, doch Afiarta entkam
ihnen, und der Papst floh zum Langobardenkénig, der als Wall-
fahrer nach Rom zum Beten am Apostelgrab gekommen war,
vorsorglich mit seiner Armee, denn natiirlich wollte er die fran-
kophile Faktion an der Kurie liquidieren.

Afiartas Anhang schleppte Christophorus samt Sohn vor die
Stadtmauer, fesselte die Opfer an Pfahlen und rif§ ihnen vor einem
begeistert heulenden Volkshaufen Augen und Zunge aus. Chri-
stophorus starb nach drei Tagen im Kloster der hl. Agatha. Der
gleichfalls geblendete Sohn Sergius verschwand erst im Kloster
auf dem Clivus Scauri, dann in einem Verlies des Laterans, bis
schliefflich der Blinde, unter Mitwirkung hoher Kirchenbeamter
und Papst Stephans Bruder, gepriigelt, gewiirgt und, noch halb
lebendig, verscharrt worden ist.

Derselbe Papst aber, der sonst Desiderius so gern mit dem
Attribut «verruchtest» bedacht hatte, der preist ihn nun Kénigin
Bertrada und Kénig Karl als seinen Retter, habe er ihn doch vor
den ruchlosen Anschligen des Primicerius, aus dem Komplott mit
dem Grafen Dodo und dessen teuflischen Einfliisterungen, geret-
tet. Derselbe Papst, der nur wenige Monate zuvor die Langobar-
den eine stinkende Rasse genannt, von der der Aussatz ausgegan-
gen, der schreibt jetzt an Bertrada und Karl, «daf es uns mit Hilfe
unseres Sohnes, des Langobardenkdnigs Desiderius, der sich ge-
rade bei uns befand, um seine Verpflichtungen gegen den heiligen
Petrus zu erfiillen, gelang, samt unserer Geistlichkeit uns nach St.
Peter zu retten». Und betont einige Zeilen spiter abermals: -
«Glaubt uns, ohne die Hilfe unseres erlauchten Sohnes, des Konigs



426 KARLI, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

Desiderius, hitten wir und unsere ganze Geistlichkeit und alle un-
sere Getreuen den Tod gefunden.» Um kurz darauf zu schliefen:
«Mit unserem erlauchten und von Gott beschirmten Sohne, dem
Knig Desiderius, haben wir uns im besten Frieden vertragen, in-
dem er alle Gerechtsame des hl. Petrus vollstindig anerkannt hat,
was Euch auch Euere Gesandten mitteilen werden.»

Allerdings sah sich Stephan III. vom Langobardenkonig bald
grob im Stich gelassen und 16ste deshalb wieder die Beziehung zu
ihm. Trat doch tiberhaupt ein ginzlicher Umschwung der politi-
schen Verhiltnisse ein.'*

WIDERRECHTLICHE ALLEINHERRSCHAFT KARLS
UND BEGINNENDER KRIEG FUR DEN PAPST

Kurz vor Stephans Tod Ende Januar 772 war Karlmann (nach
groflen Geschenken an Kirchen und Kloster, besonders an die
Kathedrale in Reims und die Abtei Saint-Denis) am 4. Dezember
771,am Rand der schénen Wilder bei Laon, wo er so gern gejagt,
erst zwanzigjahrig gestorben. Vermutlich verhinderte nur dies
einen sich schon abzeichnenden Bruderkrieg. Karl aber, damals
vielleicht 30 Jahre alt, wurde jetzt der Beherrscher des ganzen
Frankenreiches: durch einen offenkundigen Rechtsbruch, indem
er das Erbrecht der Sohne Karlmanns, beide noch im Kindesalter,
miffachtet und so durch raschen Raubgriff das Reich seines Bru-
ders an sich gerissen hat.

Dies war schlieSlich eine jahrhundertealte christliche Tradition
in Ost und West. Und es lag iiberdies in der Familie. Denn ganz
dhnlich hatte schon Karls Groflvater Karl Martell - iibrigens
(ebenfalls?) als Bastard — die unmittelbaren Erben ausgeschaltet.
Und hatte nicht auch Karls Vater Pippin die S6hne seines abge-
dankten Bruders Karlmann 754 zu Monchen geschoren und so ihr
Erbrecht fiir immer im Kloster begraben? (S. 385) Europas Be-
griinder. Europas grofle Vorbilder. Europas Ideale!

Karl eilte nach Corbény (ein karolingisches Palatium an einer



WIDERRECHTLICHE ALLEINHERRSCHAFT KARLS 427

alten Romerstrafe zwischen Laon und Reims), nur wenige Kilo-
meter vom Sterbeort seines Bruders entfernt, und rief dessen
GrofSe zusammen. Die meisten kamen, nicht zuletzt Bisch6fe und
Abte, und erkannten Karls Staatsstreich an. Die Reichsannalen
nennen von denen, die sich ihm unterwarfen, «den Bischof Wil-
har von Sedunum (Sitten im Wallis), den Priester Folrad und viele
andere Geistliche» an erster Stelle. Denn Gewalt geht vor Recht—
auch stets und gerade fiir den hohen Klerus, sobald groffe Gewalt
ihm auch grofle Vorteile verspricht. Rechtsbrecher Karl wurde
Nachfolger im Reich seines Bruders, das ihm, wie man schon
recht euphemistisch sagte, «<nach dem Rechte der Anwachsung»
zufiel. Er wurde erhoben und gesalbt. Doch noch spiter vermei-
den es seine Urkunden mit Absicht, Karlmanns Namen auch nur
zu nennen. Gerberga aber, Karlmanns Witwe, fliichtete mit ihren
Kindern an den Hof des Langobardenkénigs Desiderius.

Uber Karls Kindheit und Jugend wissen wir fast nichts, seltsa-
merweise. Sogar das Geburtsjahr ist umstritten. Haufig wird —
nach den angeblich verlaf8licheren Annalen —der 2. April 742 als
Geburtstag genannt. Das neue, noch unabgeschlossene «Lexikon
des Mittelalters» meint indes (konform mit den angeblich zweit-
rangigen Quellen): «wohl 2. April 747». Das Tagesdatum ent-
stammt einem alten Kalender des Klosters Lorsch.

Lange Zeit galt Karl auch als uneheliches Kind; hat man ge-
glaubt, daf er vor der Heirat seiner Eltern geboren worden sei,
einer Friedelehe mit Bertrada, der Tochter des Grafen Caribert
von Laon entstamme, einer Liaison, die erst Jahre nach seiner
Geburt zu einer Vollehe wurde. Das kdnnte unter anderem ver-
stindlich machen, warum er sich mit dem sicher ehelich gebore-
nen Bruder Karlmann nicht verstand. Wiirde auch gut die
auffallende Diskretion seines Biographen Einhard erklaren, der
in seiner «Vita Karoli Magni» meint: «Ich halte es fiir sinnlos, von
Karls Geburt, Kindheit und Jugendzeit zu erzdhlen, da bisher
noch nie davon berichtet wurde und heute auch niemand mehr
lebt, der Auskunft dariiber geben kénnte.» Zwar schrieb Einhard
sein beriihmtes Buch erst fiinfzehn bis zwanzig Jahre nach Karls
Tod, weilte aber selbst schon zwanzig Jahre vor diesem Tod am



428 _ KARL L, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

Hof des damals etwa fiinfzigjahrigen Konigs. Er verkehrte bald in
dessen engstem Familienkreis, war sein Tischgenosse, Vertrauter,
und es ist ganz und gar unwahrscheinlich, daf er nichts iiber
Kindheit und Jugend seines Helden gehort haben, daf nicht ein-
mal dessen Geburtsdatum bekannt gewesen sein soll; zumal
Einhard ja selbst sagt, Karl habe fast unaufhorlich gesprochen,
man konnte ihn «geschwitzig» nennen. Auch Paulus Diakonus
berichtet, Karl habe gern von seinen Ahnen erzihlt. Doch auch
die Reichsannalen nennen ihn nur ein einziges Mal namentlich
vor seinem Regierungsantritt (bei der Salbung durch Stephan 11.
in Saint-Denis 754: S. 383 f.).

Nicht erst in jiingster Zeit allerdings behauptet man eine ehe-
liche Bindung von Pippin und Bertrada bereits bei der Geburt
ihres dltesten Sohnes. Das pafit jedenfalls besser in das Bild vom
«Vater Europas», von seiner Heiligkeit zu schweigen, wovon sich
seinerzeit die Pipste freilich noch nichts traumen lieen.’*

Nachfolger Stephans wurde Hadrian 1. (772—-795); kein Papst
zuvor hat je so lang regiert.

Hadrian, aus rémischem Adel, war bereits der dritte Papst aus
dem Hause Colonna, und seinerseits wieder ein eifriger Begiin-
stiger seiner Verwandten, die sich in den hochsten Staatsstellun-
gen finden. Sein Onkel Theodat war Primicerius der Kirche und
fithrte die Titel Konsul und Dux. Sein Neffe Paschalis wurde
unter ihm ebenfalls Primicerius (das Amt entsprach etwa dem
eines heutigen Ministerprisidenten). Und auch Neffe Theodor
bekam grofen Einfluf§ in Rom.

Auflenpolitisch brach Hadrian mit der zuletzt langobarden-
freundlichen Politik seines Vorgingers. Sofort bezog er Front
gegen Desiderius, der sich weigerte, der Romischen Kirche ge-
wisse Stidte und Gebiete herauszugeben, die sie den Raubkriegen
Pippins verdankte. Auf papstlichen Befehl wurde alsbald der Par-
teiginger der Langobarden, Paul Afiarta, auf dem Riickweg von
deren Hof durch den Erzbischof Leo von Ravenna verhaftet, der
ihn foltern und hinrichten lie.}

Die Vernichtung der Haupter der langobardischen Kurienfak-
tion zeitigte wieder Drohungen und Angriffe des langobardischen



WIDERRECHTLICHE ALLEINHERRSCHAFT KARLS 429

Konigs gegen den Kirchenstaat, mit den obligatorischen Brand-
stiftungen, Plinderungen, Morden. So kam es erneut zu Hilfe-
rufen des Papstes, nicht anders als unter seinem Vorginger Ste-
phan I1., der einst Karls Vater Pippin nach Italien gerufen. Und
wie Papst Stephan seinerzeit auf Krieg bestand, so Papst Hadrian
nun. Er erinnerte Karl geradezu an Pippins Beispiel. Er mahnte
ihn wiederholt, driangte ihn, «fiir den Dienst Gottes und die Ge-
rechtsame des h. Petrus und die Trostung der Kirche gegen
Desiderius und die Langobarden» einzutreten, «die Erlosung der
h. Kirche Gottes zu vollzichen». Derart bahnte er das Eingreifen
Karls in Italien an, der dann fiinfmal in den Siiden zog, ein Vor-
spiel vieler kiinftiger Italienziige deutscher Kaiser.

Hadrian selbst, gegeniiber Karl vielleicht der geschicktere Di-
plomat, der herauszuschlagen suchte, was rebus sic stantibus
herauszuschlagen war, sah den frinkischen Kénig (der gern ver-
sprochen, seine Romfahrten aber immer wieder hinausgezogert
hat) allerdings nur dreimal. Jetzt freilich, da Desiderius sich auch
zum Anwalt der Rechte der zu ihm gefliichteten Witwe Gerberga
und der unmiindigen Kinder Karlmanns machte, die der «groffe»
Onkel um ihr Erbe, um die Halfte des Frankenreiches gebrachr,
tiberzog dieser, nach eingehender Beratung mit seinen GrofSen, das
Langobardenreich, neben dem Frinkischen das einzig noch iibrig-
gebliebene germanische Reich, 773 mit einem (weiteren) Krieg.
«Fiir beide war kein Platz auf der Welt» (Cartellieri).

Warum nicht?

Einhard meldet dariiber: «Auf Bitten des Bischofs Hadrian von
Rom unternahm er [Karl] den Krieg gegen die Langobarden.
Diesen hatte auch schon sein Vater Pippin auf Andringen des
Papstes Stephan unternommen, nicht ohne grofle Schwierigkei-
ten, denn einige frankische GrofSe, mit denen er gewéhnlich zu
Rate ging, sprachen sich so entschieden gegen sein Vorhaben aus,
daB sie sogar offen erklarten, sie wiirden den Konig verlassen und
nach Hause zuriickkehren.»

Auch diesmal hatten die Franken keine grofie Lust, die Kasta-
nien fiir den Heiligen Vater aus dem Feuer zu holen. Auch diesmal
neigten sie zum Frieden. Doch der Konig gab offensichtlich den



430 ——— KarL L, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

Ausschlag. Sein einstiger Schwiegervater war ihm verhaf, gera-
dezu gefihrlich geworden, seit er sich zum Beschiitzer der karo-
lingischen Waisen gemacht, das Erbrecht von Gerbergas Kindern
nicht nur verteidigt, sondern sogar versucht hatte, Hadrian zur
Salbung von Karlmanns Séhnen zu Konigen zu bewegen. Nicht
zufillig fing Karl in ltalien zuerst die Familie seines Bruders und
machte sie unschadlich. Der Papst, dessen iiberall ausgehobene
Truppen bei weitem nicht gegen die Kriegsmacht seiner Gegner
aufkommen konnten, brannte nur so auf Karls Intervention.
Doch da dieser nicht als boser Onkel, der er ja war, und nicht als
Anzettler eines Krieges gegen die katholischen Langobarden vor
der Welt erscheinen wollte, machte er seinem Glaubensgenossen
und Ex-Schwiegervater vermittelnde Angebote, in der Hoffnung
freilich, daf sie abgelehnt wiirden, was auch geschah.

Und noch wihrend die Verhandlungen liefen, hatte Karl Ge-
heimverbindungen mit Oppositionellen in Langobardien aufge-
nommen. Ein grofer Teil des dortigen Klerus zumal war ihm
gewogen, darunter ein besonderer Gegner des Desiderius, der
Griinderabt Anselm von Nonantola (frither Herzog von Friaul),
der auch Karls Sieg erleichtert haben soll. Natiirlich hatte der
Franke, noch wihrend er auf das Scheitern der Verhandlungen
wartete, militarisch mit den Kriegsvorbereitungen begonnen. Sei-
ne in Genf aufgestellte Soldateska, darunter Bischofe, Abte, die
Geistlichen der Hofkapelle, war ungewodhnlich zahlreich und
glanzend geriistet. Nachdem er sie in zwei Kontingente geteilt,
riuckte eine Heeressdule unter seinem Onkel Bernhard, einem
illegitimen Halbbruder Pippins Ill., tiber den Groffen Bernhard,
den «Jupiterberg», die Hauptmacht mit ihm selbst itber den Mont
Cenis gegen Italien vor.

War es schon schwierig, ungezahlte Wagen und Tausende von
Pferden tiber die Alpen zu bringen, so schien es fast unméglich,
die von den Langobarden gesperrten Passe zu nehmen, die Klau-
sen, «die Turen Italiens». Mauern, Vorwerke, Tiirme verschlossen
von Berg zu Berg die Talengen. Zwischen steilen Gebirgswinden
eingekeilt, safen die Franken fest, ihre Reiterei war noch weniger
mandvrierfahig -als das Fuffvolk, Karl hockte verdrossen in sei-



WIDERRECHTLICHE ALLEINHERRSCHAFT KARLS 431

nem Zelt, hielt einen Kriegsrat nach dem anderen mit seinen
Militirs, unterhandelte mit den Langobarden und mifigte von
Mal zu Mal seine Forderungen — vergeblich. Da fiihrte ein von
dem Erzbischof Leo von Ravenna (S. 441) geschickter Diakon
eine scara francisca (die Leibwache; unter Karl anscheinend eine
stark vergrof8erte Sondereinheit, eine sogenannte Elitetruppe, die
als einzige stindig bewaffnet war) iiber einen hohen, unvertei-
digten Gebirgsgrat — noch Jahrhunderte spater, als noch immer
die Ruinen dieser Befestigungen standen, der «Frankensteig» ge-
nannt. Die tberraschten Langobarden, die in ihrem Riicken
plotzlich Franken sahen, glaubten sich umzingelt und verliefen
fluchtartig ihre Stellungen — eine von Karl auch im Sachsenkrieg,
gegen Tassilo von Bayern und wider die Awaren haufig prakti-
zierte Finte; Seppelt spricht von «liberlegener Feldherrnkunst».*¢

Der Aggressor eroberte zunichst Turin, dann brandete sein
Heer iiber die Poebene «wellenweise wie ein grofler Strom aus
Eisen» (Stormer) auf Pavia heran. Er vereinigte es mit der anderen
Heeresgruppe und zernierte Ende September die stark befestigte,
mit Soldaten, Waffen, Lebensmitteln wohlversorgte langobardi-
sche Konigsstadt. Karl richtete sich auf eine lingere Belagerung
ein, lie} aus der fernen Heimat seine Kinder holen, nicht zuletzt
die vierzehnjihrige Gattin Hildegard. Und als er horte, Deside-
rius-Sohn Adalgis habe mit Karlmanns Witwe und Kindern in
Verona, damals wohl Italiens festeste Stadt, Zuflucht gesucht,
brach er sogleich mit einer kleineren Truppe dorthin auf.

Entweder durch Verrat oder durch regulire Ubergabe kapitu-
lierte Verona sofort. Die Verwandten, Gerberga samt den Séhnen,
gerieten in Karls Gewalt; doch schweigen die Quellen iiber ihr
Schicksal. Bestenfalls endeten sie — wie schon zwanzig Jahre frii-
her die lieben Verwandten durch Vater Pippin (S. 385) —geschoren
in Klostern; sie verschwinden jedenfalls aus der Geschichte, und
damit verschwinden auch die letzten Erbanspriiche auf fast die
Hilfte des Frankenreichs. Gute frinkische Familientradition.
Adalgis entkam im letzten Augenblick nach Epirus und floh, mit
einem Zwischenhalt in Salerno, im nichsten Jahr, als Karl in
Rom auftauchte, nach Byzanz."’



432 — KaRL I, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

HADRIANS BESITZGIER
UND KARLS RAUB DES LANGOBARDENREICHES

Der Winter verging. Wihrend im Norden eine langobardische
Stadt nach der andern fiel, suchte der Papst klammheimlich die
langobardischen Zentren Mittelitaliens zu nehmen; Ort um Ort
geriet in seine Hand. Besonders interessiert war er dabei an dem
Herzogtum Spoleto, dem er in eben jenem Hildebrand einen Fiir-
sten bestellte, der sich dann von ihm losgesagt und Karl als seinen
Oberherrn anerkannt hat, der seinerseits Spoleto dem Papst nicht
mehr zugestand. Vorerst aber erfuhr der Kirchenstaat eine be-
trachtliche Erweiterung.

In Pavia hatte man langst alle Haustiere verzehrt und jagte nun
Spatzen und Ratten. Doch trotz Hungersnot, Epidemien, trotz
vieler Todesopfer war die Stadt noch immer nicht gefallen. So
lenkte Karl vor Ostern seine Schritte nach Rom, um am (angeb-
lichen) Grab des Apostelfiirsten zu beten oder, wie es in den
sogenannten Jahrbiichern Einhards heifft: «um daselbst seine An-
dacht zu verrichten» — eine von den Reichsannalen wiederholt
gebrauchte Wendung, als reiste Karl stets nach Rom, um dort vor
allem seine Andacht zu verrichten.

Es kam zu einem triumphalen Empfang am Karsamstag, dem
2. April 774. Schon dreifdig Meilen vor Rom begriifSten den Fran-
ken die Befehlshaber der pépstlichen Armee. Nahe der Stadt
standen Schulkinder mit Palmen- und Olzweigen. Sogar Kreuze,
wie nur bei hochsten Herren tblich, schickte der aufmerksame
Hausherr dem Gast entgegen. Der seinerseits nahte dem Heiligen
Vater vor St. Peter, in dessen Anbau er dann samt seinen GrofSen
logiert, treppenschleckend, jede einzelne Stufe kiissend wie jeder-
mann. Oben umhalst ihn, umringt von Kardinilen und sonstigen
Wiirdentragern, der dankbare Bof§, wihrend die Priester singen:
«Gesegnet sei, der da kommt im Namen des Herrn!» Hindehal-
tend geht man gemeinsam zum (vermeintlichen) Grab des Apo-
stels und kniet ehrfurchtsvoll nieder.

Es folgten feierliche Gottesdienste am Sonntag und Montag
und sicher kaum minder eindrucksvolle Fest- und Arbeitsessen.



HADRIANS BESITZGIER UND KARLS RAUB DES LANGOBARDENREICHES 433

* (Karl, ein sehr mafiger Trinker, griff beim Mahl zu, wie er auch
sonst gewohnt war, zuzugreifen: angeblich verschlang er, um satt
zu werden, einen ganzen Hasen mit vier, fiinf Beigerichten). Doch
sang er dabei jetzt auf papstlichen Wunsch auch die koniglichen
Laudes, Anrufungen, dem Papst geltend, dem Kénig, dem frin-
kischen Heer. «Christus, erhore uns!» sang mit hoher Stimme der
spitere Heilige, den Hadrian stindig mit der Bezeichnung «Der
Grofle» ehrte, die als Beinamen in die Geschichte eingingen.

Am Mittwoch, dem 6. April, kam der Hausherr dann — in der
Peterskirche — zur Sache, zum Geschiftlichen, das auch den lan-
gen Rest seines Pontifikats bestimmte.

Gedringt vom unersittlichen Papst, nun die Versprechungen
zu erfiillen, die einst sein Vater ebenso wie er selbst samt Bruder
Karlmann dem seligen Stephan im Frankenreich gemacht, erneu-
erte Karl die «Pippinische Schenkung» aus dem Jahr 754. Er lief§
durch seinen Kanzler (Notar) Hitherius eine Urkunde gleichlau-
tend der vielumstrittenen Dotation von Quierzy ausstellen («in
dem in jener Schenkung bestimmten Umfang»), das heifit, er ver-
machte dem hl. Petrus «etwa drei Viertel ltaliens» (Kelly). Darauf
wurde das Dokument von ihm und seinen Groffen unterschrie-
ben, erst auf den Altar des Apostels, dann auf die angebliche
Apostelgruft, die Confessio b. Petri, wurde sie mit eigner Hand
sozusagen auf St. Peters (fehlende) Leiche gelegt, «zu fester Si-
cherheit und ewigem Gedichtnis seines Namens und des Konig-
reichs der Franken».

Aber weifl der Himmel, was deren Beherrscher dabei gedacht
haben mag. Karl war jedenfalls nicht mehr wie sein Vater Pippin.
Er wuflte zwischen dem Apostelfiirsten und dem Papst zu unter-
scheiden, auch wenn er grof8ziigig versprach, doch lingst nicht so
viel hielr, wie der Heilige Vater gern gehabt hitte. Denn der konn-
te, wie freilich fast jeder Heilige Vater, nicht genug kriegen.

Von den fiinfundfiinfzig erhaltenen Briefen Hadrians I. sind
fiinfundvierzig an Karl «den Groflen» gerichtet und betreffen fast
ausschlieBlich die pipstlichen Besitzungen, die Furcht, zu verlie-
ren, und die Gier, zu gewinnen; alles unverhiillt nackt und
widerlich. («Mein Reich ist nicht von dieser Welt.») Er wollte



43¢ —— KaRL L., DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

grofSe Stiicke von Italien. Er bestand nicht nur auf Tuszien, Spo-
leto und Korsika. Er beanspruchte, «eine bisher unerhérte Kishn-
heit» (Ullmann), auch Gebiete, die nie den Langobarden gehor-
ten, sondern byzantinisch waren, wie Venetien und. Istrien.
Drohte er doch sogar dem Kaiser den Bann an fiir nicht zuriick-
erstattete Gebiete!

Hadrian, den selbst ein Konzil 825 in Paris «urteilslos, aber-
glaubisch, sinnlos, unpassend, tadelnswert» nannte, berief sich
wohl schon auf die «<Konstantinische Schenkung», indem er Karl
ermahnte, dem Vorbild des groffen Herrschers nachzueifern, der
unter Papst Silvester die Kirche so sehr beschenkt habe. «Die
Urkunden tiber diese Abmachung werden in unseren Archiven im
Lateran aufbewahrt», erklarte er Karl. Doch als dieser Einblick
verlangte, die Bezeugung der Schenkungen sehen wollte, verwei-
gerte der Papst die Vorlage.!®

Statt dessen schickte Hadrian — «ein Meister im Betteln» (H. v.
Schubert) — Beschwerde auf Beschwerde, schickte er Gesandte,
forderte er alles, «was im Laufe der Zeit von Kaisern, Patriziern
und anderen gottesfiirchtigen Leuten dem Apostel Petrus. . .»
etc. «Glaube uns, grofler christlichster Konig, guter erhabenster
Sohn, und habe volles Vertrauen, daff dir Heil und unermeflicher
Sieg vom allmachtigen Gott unaufhdrlich wird verlichen werden,
sofern du mit treuem Eifer deinem Versprechen gemif in der
Liebe zum Apostelfiirsten . . .» etc. etc.

Im Vertrauen auf Hadrians Biographen glaubten die Historiker
lange, Karl habe seinerzeit die Donation seines Vaters wesentlich
erweitert und dem Papst den grofiten Teil Italiens zugestanden,
lediglich das langobardische Kénigreich im Norden ausgenom-
men. «Heute ist man von dieser Meinung abgekommen» (de
Bayac). Doch spiter fabelte man sogar, Karl soll in Rom dem hl.
Petrus einen Teil Sachsens sowie der von ihm bereits zum Chri-
stentum bekehrten Provinz Westfalen vermacht haben — worauf
sich Papst Gregor VII. einmal als eine allbekannte Sache berief.**

Nach der Einnahme des erbittert verteidigten und ausgehun-
gerten Pavia, Anfang Juni 774, setzte sich Karl, der sich nun
«Kénig der Franken und Langobarden und Patricius der Romer»



HabpRiaNs BEsITZGIER UND KARLS RAUB DES LANGOBARDENREICHES __ 43§

nannte, selbst die Eiserne Krone auf und schlug das Langobar-
dische Reich zum Frankischen. Es gab weder eine Wahl noch eine
eigentliche Kronung. Alles geschah aus eigener Macht, durch das
«Recht» des Stirkeren. Das Reich blieb bestehen, nur sein Kénig
verschwand, und er trat an seine Stelle — in der Geschichte Eu-
ropas die erste «Personalunion» (Fleckenstein).

Der Riuber bezog den Palast seines einstigen Schwiegervaters,
kassierte den ungeheuren langobardischen Konigsschatz und
spendete davon nicht karglich seinen Schlichtern. Er selbst be-
hielt allerdings blof§ den Norden des Reiches. Ravenna und Rom
iibergab er dem Papst; sah sich freilich auch hier als den eigent-
lichen Gewalthaber an.

Desiderius aber, der letzte Konig der Langobarden, wanderte
nebst Gattin und Tochter, Karls fritherer Frau, in frinkische Ge-
fangenschaft und verschwand in einem frinkischen Kloster
(wahrscheinlich in Corbie), wo er noch einige Zeit gelebt haben
soll. Jedenfalls verschwand er fiir immer.

Das Langobardenreich war ausradiert. Nur ein einziges seiner
Herzogtiimer bestand bis 1050 relativ selbstindig fort, das siid-
lichste und gréfte, Benevent. Es umfaffite zu Beginn des 8.
Jahrhunderts, der Zeit seiner hochsten Bliite, im Siiden Teile Ka-
labriens bis Cosenza und Apuliens bis Tarent und Brindisi und
reichte im Norden zeitweise sogar bis Chieti. Das Land war weit,
fruchtbar und hatte einen gut entwickelten Handel. Im Innern
besaflen seine Herzoge fast so viel Macht wie die langobardischen
Konige in ihrem Reich, aulenpolitisch wurden sie nahezu auto-
nom. Von den Franken zunichst in loser Abhangigkeit gehalten,
mufSten sie diesen dann immer grofere Tributzahlungen leisten.

Nach dem Raub Langobardiens durch Karl, nach der Beseiti-
gung des Kénigs, der Vertreibung seines Sohnes aus ltalien, setzte
Herzog Arichis I1. von Benevent das Paveser Konigtum gewisser-
maRen fort. Er war ein besonders kunstbeflissener, von Deside-
rius 758 berufener und mit dessen ebenso kluger wie gebildeter
Tochter Adelperga verheirateter Fiirst, der nun den Titel princeps
annahm und sich krénen lief.

Die Franken waren den Beneventanern verhaft. Um keinen



436 — KARLL, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

Preis wollten sie unter deren Knute kommen wie bereits ihre
Nachbarn im Herzogtum Spoleto. Als Karl schon wieder Sachsen
schlachtete, spann Arichis ein gegen den Kénig und den Papst
gerichtetes Komplott mit dem nach Byzanz geflohenen Deside-
rius-Sohn Adalgis. Er sollte sich mit griechischen Truppen an die
Spitze eines Aufstands stellen, den auch die Herzége Hrodgaud
von Friaul, Hildebrand von Spoleto und Reginbald von Chiusi
unterstiitzten. Doch bevor man im Marz 776 losschlagen konnte,
wurde die Sache verraten, Papst Hadrian alarmierte Karl iiber
den drohenden Angriff «zu Wasser und zu Lande», wobei er ganz
dhnliche Zungenschlige benutzte wie zwanzig Jahre frither Papst
Stephan gegeniiber Pippin. «Darum beschwore ich Euch bei dem
lebendigen Gott und dem Fiirsten der Apostel, uns unverziiglich
zu Hilfe zu eilen, damit wir nicht zugrunde gehen.»

Karl, gerade von einem siegreichen Sachsengemetzel zuriick,
eilte trotz der ungiinstigen Jahreszeit mitten im Winter des neuen
Jahres 776 zum nichsten, wenn auch kurzen Krieg. Mit einer
ausgewihlten Truppe iiberquerte er die schneeverschiitteten Al-
pen, schlug die nur in Friaul ausgebrochene Erhebung nieder
«und unterwarf ganz ltalien seiner Herrschaft», meldet Einhard
lakonisch. Der Langobarde Hrodgaud, der Fiihrer der Rebellen,
von Karl selbst zum Herzog in Friaul eingesetzt, fiel im Kampf.
Karl bestrafte die Verschworer hart. Viele wurden verbannt, ihre
Besitztiimer konfisziert und noch mehr Geiseln genommen als
frizher. In die aufstandischen Stadte warf der Sieger Besatzungen
und l6ste die langobardischen «duces» weitgehend durch franki-
sche Grafen ab (et disposuit omnes per Francos: Annales regni
Francorum). Kollaborierende Langobarden blieben als Grafen
zwar im Amt, doch nach ihrem Tod wurden auch sie durch Fran-
ken ersetzt.

Der Raub eines zweiten Landes (nach Aquitanien), wodurch
das Frankenreich sich nun bis zur Adria erstreckte, ermoglichte es
dem Rauber, den frankischen Feudaladel an sich zu binden durch
neue, besonders von mittelgroffen Grundbesitzern erstrebte
Landzuteilungen (und Versklavungen bisher freier Bauern). Karl
verpflanzte viele Franken und Alemannen in den Siiden, die dort



HaDRIANS BESITZGIER UND KARLS RAUB DES LANGOBARDENREICHES ____ 437

(teilweise auch in untergeordneten Stellen) schalteten und walte-
ten. Jedenfalls herrschte seitdem in Italien eine durchaus frinki-
sche Adelsschicht.

Noch in nachkarolingischer Zeit, zwischen 888 und 962, ent-
stammen von etwa 96 aus dieser Periode bekannten Grafen und
Markgrafen Oberitaliens nachweislich 74 nordalpinen Familien.
Und auch von den meisten iibrigen wird dies als sicher angenom-
men. Innerhalb der urspriinglichen Reichsgrenzen wire dies ohne
gewaltige Eingriffe in den Bodenfonds der Kirche nicht méglich
gewesen. Muflte ihr Karl doch als Entschadigung fiir bereits ein-
gezogenes Kirchengut das Recht auf den Neunten und Zehnten
zugestehen. Nun aber wurden auch zahlreiche kleinere Grund-
herren und Siedler in Italien, vor allem an den politisch-milita-
risch wichtigsten Plitzen, begiitert, wo sie als Vasallen, als
«custodes Francorum», Besatzungsaufgaben fiir den Kénig iiber-
nahmen, um sich dann mit Awaren, Griechen und sonstigen
Voélkern herumzuschlagen.?°

Auch Bischofe und Abte schickte Karl nach Langobardien.
Profitierte ja iiberhaupt die frankische Landeskirche besonders
durch den siegreichen Krieg.

Die wichtigsten Bischofssitze kamen alsbald an Franken, Bay-
ern, Alemannen: Pavia, Spoleto, Verona, Vicenza, Vercelli, Mai-
land u. a. Die Eingriffe waren derart, daff selbst Papst Hadrian
fiirchtete, durch einen Franken verdrangt zu werden. Zu Unrecht.
Waurde anscheinend doch das ganze unter papstlicher Oberhoheit
stehende Gebiet, der kiinftige Kirchenstaat, bei der Ansiedlung
von Vasallen geradezu «peinlich genau beachtet und gemieden»
(Hlawitschka).?!

Stark begiinstigt wurden auch frinkische Kléster. So gab Karl
gleich nach dem Zusammenbruch der Langobardenherrschaft
dem Kloster Saint-Martin in Tours die Insel Sirmione im Garda-
see, das ganze Val Camonica sowie Besitz bei Pavia. Saint-Denis
erhielt das Tal Veltlin, die Abtei Saint-Maurice d’Augaune, Giiter
in Tuszien. Vor allem aber wollte der Aggressor durch solche
Schenkungen die Alpenpisse sichern. So kontrollierte jetzt Saint-
Martin die Verbindung zu den Pafisystemen der Biindner Alpen



438 — KARL I, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

und der Ostalpen. Saint-Denis samtliche Biindner Pisse. Spiter
erlangten die Klgster Fulda, St. Emmeram (Regensburg), St. Gal-
len, Reichenau in Italien Besitzungen und lielen sie von ihren
Maénchen verwalten. (Nach dem Verlust dieser italienischen Gii-
ter suchten die Kloster ihre Anspriiche darauf durch so manche
Urkundenfilschung noch lange aufrechtzuerhalten.)*

Auch gewisse italienische monasteria begabte der Konig und
stellte sie dadurch in den Dienst seiner wirtschaftlichen und zu-
mal militarischen Interessen. Dabei fillt auf, daf er kein einziges
der im Landesinnern gelegenen Hauser bedachte, «daf} dagegen
alle von ihm beschenkten Kléster an strategisch besonders wich-
tigen Punkten, sei es an den Grenzen des Reiches oder an groflen
Verbindungsstraflen lagen» (Fischer). So privilegierte er das Klo-
ster S. Dalmazzo in Pedona, das die ins Frankenreich fiithrenden
Passe Colle di Finestre und Col de Larche sicherte, aber auch die
Strafle zur ligurischen Kiste iiber den Col di Tenda. Dem Kloster
Bobbio vermachte Karl schon wenige Tage nach Eroberung des
Langobardenreichs das ganze zwischen Kloster und Meer gele-
gene Gebiet mit dem Montelongo, denn das Kloster kontrollierte
die Strale von Piacenza nach Genua sowie die von Pavia nach
Tuszien. Und dhnlich verhielt es sich mit Donationen an die Klé-
ster S. Pietro in Brugnato, Montamiata sidwestlich von Chiusi,
S. Antimo, Farfa u. a.?

Sogar eine Hungersnot, die 776 beim Eindringen in Italien
herrschte, niitzte der Kirche. Viele Menschen hatten namlich sei-
nerzeit ihre Habe weit unter Preis verkauft, ja verschenkt, mit
Weib und Kind sich dienstabhingig gemacht. All dies erklirte
zwar ein Capitulare Karls vom 20. Februar 776 fiir nichtig —
ausgenommen die an die Kirchen gemachten Verkidufe und Schen-
kungen! Uber sie sollte das Konigsgericht nebst Bischofen und
Grafen entscheiden. Dabei warf doch gerade der Kénig schliefi-
lich den Bischofen in Italien Habsucht vor.2* '



GENUG IST NICHT GENUG 439

GENUG IST NICHT GENUG

Die unentwegte Besitzgier Hadrians 1., dessen Reich doch nicht
von dieser Welt sein sollte, hat etwas Widerliches. Dauernd bittet,
bettelt, mahnt er (hiufig im Krieg mit der Grammatik). Er flicht
Segenswiinsche fiir Karls Kriege ein. Er macht Komplimente,
danke fiir ein «nektartriefendes» Schreiben. Er versaumt (seit 781)
nie, Karl «Gevatter» zu nennen. Aber es gibt wenig Briefe Ha-
drians, in denen er nicht auf das Eigentliche pocht, das eine, was
nottut: den Besitz.

Immer und immer wieder kommt der Papst mit wahrlich pein-
licher Penetranz darauf zuriick. Ja, er scheut sich nicht, den Konig
an die Konstantinische Schenkung zu erinnern, an «den frommen
Kaiser Konstantin den Groflen seligen Angedenkens, durch des-
sen Freigebigkeit die heilige katholische und apostolische romi-
sche Kirche Gottes erhoben und erhéht worden ist», Und wie
(angeblich) damals, so méchte es der Heilige Vater wieder haben,
soll auch unter Karl jetzt «die heilige Kirche Gottes, namlich die
des seligen Apostels Petrus, aufsprossen und jubeln und mehr und
mehr auf die Dauer erhoht werden, damit alle Vélker, denen
davon Kunde wird, ausrufen konnen: O Herr, behiite den Kénig
und erhére uns an dem Tage, an dem wir dich anrufen; denn siehe,
ein neuer Konstantin, ein allerchristlichster Gotteskaiser ist in
diesen Zeiten erstanden . . .» etc. Hat sich doch das Papsttum
«auch zu allen Zeiten gern an Geschriebenes gehalten, und sei es
an Gefilschtes, wie jene Konstantinische Schenkung, die auch zur
karolingischen Kultur gehort» (Braunfels).

Der Heilige Vater will Patrimonien in Tuszien, Spoleto, Bene-
vent, in der Sabina, auf Korsika. Er méchte Karl sehen, wie ja
schon Vorginger Stephan Karls Vater Pippin sehen wollte, um ihn
dann so grandios begaunern und zu zwei Kriegen jagen zu kon-
nen. Schon fiir Ostern 778 hatte der Franke seinen (zweiten)
Rombesuch avisiert. «Wie die Erde nach Regen diirstet, so waren
wir in Erwartung auf Eure honigsiife Hoheit», siuselte der Papst
enttduscht. Die honigsiiffe Hoheit fithrten Kriegsziige nach Spa-
nien und Sachsen. So konnte der Rémer nur weiter dringen,



440 — KARL I, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

«herbeizuriicken, um Terracina wiederzugewinnen und zugleich
auch Cajeta, Neapel und unser im Neapolitanischen gelegenes
Gebiet zu erobern».

Erst zu Ostern 781 durfte Hadrian den Franken samt Gattin
und Kindern in Rom empfangen, keinesfalls aber ganz auf seine
Kosten kommen, bei weitem nicht. Zwar wurde ihm der Besitz
des romischen Dukats, des Exarchats von Ravenna und der Pen-
tapolis bestitigt, auch die Sabina zuerkannt. Doch das Herzog-
tum Spoleto, das sich die romische Kirche bei Karls Einfall auf
eigene Faust unterworfen hatte, muffite Hadrian, trotz seiner Be-
teuerung, der Konig habe es personlich dem hl. Petrus geschenke,
wieder herausriicken. Die frankischen Bevollmachtigten amtier-
ten darin ohne Riicksicht auf den Papst. Und auch dessen Hunger
nach Tuszien blieb weitgehend ungestille. Denn Karl wollte selber
iiber das ehemalige Langobardenreich gebieten, wenn auch nur
als Oberherr. '

Die direkte Herrschaft hatte er seinem vierjahrigen Sohn Pip-
pin zugedacht — und Hadrian, der diesen taufte und die Paten-
stelle iibernahm, mufte ihn auch zum Kénig salben, ebenso
dessen noch jiingeren Bruder Ludwig, der einmal Aquitanien re-
gieren sollte. Karls Souverinitdt blieb dadurch ebenso gewahrt
wie die Einheit des Reiches. Der junge Pippin hatte zwar ganz mit
Land und Leuten sich zu verbinden, auch die Aktionen des ro-
mischen Bischofs (Taufe, Patenschaft, Salbung) dienten dazu,
aber er durfte doch nur eine Art Vizekénig, ein Mitregent sein, ein
«Teilhaber am Reich», wie es 806 heiffen wird. Einstweilen wur-
den fiir jeden der «reges», wie man Pippin und Ludwig nannte,
vormundschaftliche Regierungen bestellt.

Karl dachte somit nicht daran, Italien zugunsten des Papstes zu
zerstiickeln; er dachte nicht daran, sein Schenkungsversprechen
von 774 einzul6sen. Kam es ihm zustatten, hat er noch so heilig
Verbrieftes ignoriert — wie das einem Heiligen allemal zusteht.
Auch Hadrians Gebietswiinsche in Siiditalien blieben damals un-
beriicksichtigt, da Karl sich nicht mit Desiderius’ Schwiegersohn,
dem Herzog Arichis von Benevent, hinter dem Byzanz stand,
anlegen wollte.?



GENUG IST NICHT GENUG 441

War es also seinerzeit auch zu einer Reihe von Schenkungen, zu
Bestitigungen, Abgaben, Steuern zugunsten des Papstes gekom-
men, so blieben doch viele seiner territorialen Wiinsche unerfiillt,
und Karl, der einmal auch einen papstlichen Gesandten wegen
«einiger unertriglicher Worte» festnehmen lie, machte sich of-
fenbar nicht die Miihe, dies zu begriinden. Er bestimmte iiber
Hadrians Kopf hinweg, schaltete iiber Gebiete, die er dem Papst
versprochen hatte oder die ihm gar schon gehorten, géanzlich un-
bekiimmert. Zumal seit der Vernichtung des Langobardenreiches
war der Romer vollig machtlos gegeniiber Karl, sein Untertan,
Rom eine frinkische Stadt, fiir deren Landesherrn Karl man im
Gottesdienst betete, wie wahrscheinlich schon fiir Pippin (und
spiter fiir viele michtige gottgewollte Obrigkeiten — bis zu
Hitler!).

Sogar ein alter geistlicher Rivale Roms, Leo von Ravenna,
wurde durch Karl gedeckt, als er, gleich dem Papst, nicht genug
bekommen konnte. Kaum niamlich war jener nach seiner Erobe-
rung Pavias wieder zuriickgeeilt, um vor allem die Sachsen
heimsuchen zu kénnen, entriff der Erzbischof dem Heiligen Vater
in der Romagna, der Emilia eine Stadt nach der andern: Faenza,
Forli, Cesena, Comacchio, Ferrara, Imola, Bologna . . . Er ver-
triecb Hadrians Beamte mit Waffengewalt oder nahm sie gefan-
gen, um ganz offensichtlich einen ravennatischen Kirchenstaat
auf Kosten des romischen zu schaffen. Und wie der Papst berief er
sich auf eine «Schenkung» Karls, dem er schliefflich so behilflich
im Langobardenkrieg war (S. 431). Er wehrte alle Proteste, At-
tacken, Verdichtigungen Hadrians ab, vertrat seine Sache per-
sonlich vor dem Konig, wurde von diesem, zum groffen Verdruf§
des Papstes, offensichtlich gestiitzt und behielt den annektierten
Besitz bis zu seinem Tod.

Wenn ein ravennatischer Bischof so mit Rom umsprang, konn-
te es der fast allmichtige Franke erst recht. Er erlaubte sich denn
auch nicht nur Eingriffe in den territorialen, sondern sogar in den
innerkirchlichen Bereich, in die Verwaltung, die Gerichtsbarkeit,
und Papst Hadrian muflte dies hinnehmen und replizierte dann
kleinlaut: «In dem allen haben wir uns Eurer koniglichen Forde-



442 —  KARL L, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

rung gemafl verhalten.» Oder: «Wir haben dabei, wie wir ge-
wohnt sind, mit giinstigem Willen Eure Auftrage erfiille.»?

Doch die unentwegte Gier des Papstes, den Kirchenstaat zu
vergrofern, hielt an; was er selbst natiirlich ganz anders sah. «lhr
durft aber nicht glauben», schreibt er noch wenige Jahre vor
seinem Lebensende an Konig Karl, «daf§ ich Euch solches mitteile,
weil ich nach dem Besitz der von Euch dem heiligen Petrus ver-
liechenen Stidte begierig bin, sondern es geschiehe blof aus Sorge
fiir die Sicherheit der heiligen rdmischen Kirche.»*®

«. .. SCHICKT SOGLEICH EIN KRIEGSHEER» —
PArsT HADRIAN HETZT GEGEN BENEVENT

Nur um Sicherheit ging es Hadrian auch im Falle Benevents, ihm
seit je ein Dorn im Auge. Immer wieder eifert er gegen dessen
Fiirsten. «Der Papst unterlief es nicht in seinem Hasse, gegen dic
Langobarden auf jede Weise zu schiiren» (Hartmann). Dabei ver-
suchte er nicht nur, Karl durch Intrige und Liige in einen Krieg
gegen Benevent zu treiben, dessen Herzog Arichis wiederholt sei-
nen Friedenswillen ausdriicklich bekundete, sondern er verlangte
sogar einen Angriffskrieg gegen das griechische Reich. Er be-
hauptete, sichere Informationen ber ein Komplott des Arichis
mit Byzanz zu haben.

Karl, der im Winter 786 — es ist sein dritter Romzug — mit einem
Heer die Alpen tiberschritt, war im Januar in der «Ewigen Stadt»,
wo ihn der Papst pomphaft empfing. Dort tibermittelte ihm auch
Arichis-Sohn Romuald mit reichen Geschenken das Angebot sei-
nes Vaters, «in allem den Willen des Konigs zu erfiillen», mar-
schiere dieser «nicht gegen Benevent» (Annales Regni Franco-
rum). Der Papst aber wiinschte den Krieg. Er wiinschte die
Besetzung und Unterwerfung Benevents, um einen gefihrlichen
Gegner beseitigen und die eigenen Besitzanspriiche befriedigen zu
konnen — «ein Werk zur Erhohung der h. romischen Kirche»,
nannte er dies spiter. '



«. .. SCHICKT SOGLEICH EIN KRIEGSHEER» 443

Karl hielt Romuald fest und riickte auf Capua vor, wihrend
Arichis seine Residenz mit der starken Seefestung Salerno ver-
tauschte, wo ihm schlimmstenfalls noch die Flucht ibers Meer
blieb. Durch eine weitere Gesandtschaft bot er dem Franken Gei-
seln an, aufler Romuald neben anderen auch seinen jiingeren
Sohn Grimoald, der mit thm in Salerno safl. Auch von «einer
groflen Geldsumme» sprach Einhard.

Nun gab Karl nach. Er schenkte seinen Bitten Gehor und
«stand zugleich auch aus Riicksichten der Gottesfurcht vom
Krieg ab...» Aus Gottesfurcht? Wann je hitte die ihn davon
abgehalten?! Mit Gottes Hilfe riickte er ja gerade aus, stets von
neuem. Fast jedes Jahr! Doch lag ihm angeblich «mehr daran», so
eine frinkische Quelle wieder, «fiir die Wohlfahrt des Volkes zu
sorgen, als den Starrsinn des Herzogs zu beugen». In Wirklichkeit
war Salerno, zumal ohne Flotte, schwer zu nehmen. Und eine
Erhebung Siiditaliens, ein Krieg mit Byzanz, mufite fiir Karl um so
fataler sein, als im Norden ein Krieg mit den Awaren bevorstand.
Und schlieflich sollten auch «die Bistiimer und Klster nicht ver-
heert werden».

Grund genug, einmal nicht zu «kriegen». Karl nahm also
Grimoald samt zwolf langobardischen Adeligen als Geiseln,
schickte Romuald zu seinem Vater, der samt Untertanen den
Treueid schwoéren, die frinkische Oberhoheit anerkennen und
kiinftig einen jahrlichen Tribut von 7000 Goldsolidi zahlen
mufite.?

Rigide Bedingungen. Karl konnte zufrieden sein. Er ging wie-
der nach Rom, «um an den heiligen Statten seine Andacht zu
verrichten» (Einhard). Mit groffer Freudigkeit soll er daselbst das
heilige Osterfest gefeiert haben. Der Heilige Vater dagegen war
weniger erfreut, obwohl ihm der Frankenkonig seine Anspriiche
weitgehend erfiillte. Er «schenkte» ihm eine groffe Anzahl von
Stidten, darunter im Siiden Arpino, Aquino, Capua. Ferner wur-
de der pipstliche Patrimonienbesitz im Gebiet um Salerno ver-
mehrt. Und auch nach Norden gestand er dem Papst «eine
erhebliche Erweiterung des Kirchenstaates zu», iiberlief er ihm
viele Stidte des langobardischen Tuszien, darunter Soana, Viter-



444 — KARLL, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PApSTE

bo, Orvieto — «ein betrichtlicher Erfolg», konstatiert wieder der
katholische Papsthistoriker Seppelt.

Aber Hadrian blieb unzufrieden. Nicht einmal als im Juli und
August 787 Herzog Arichis und sein altester Sohn Romuald star-
ben, beruhigte er sich. Die Beneventaner baten um Freilassung
Grimoalds, des noch als Geisel im Frankenreich festgehaltenen
nichstberechtigten Thronerben, sowie um Riickgabe der dem
Papst abgetretenen Stidte, andernfalls sie den Gehorsam aufkiin-
digen wollten. Der Heilige Vater aber dringte Karl wieder, «tut,
wie es Eure Weisheit fiir gurt findet; sollten jedoch die Beneven-
taner nicht, wie sie versprochen haben, Euren Befehlen nachkom-
men, so schickt sogleich ein Kriegsheer gegen sie. Wir haben auch
bereits mit Euren Gesandten ausgemacht, daf}, wenn die Bene-
ventaner nicht bis zum ersten Mai Euren Willen tun, Euer an der
Grenze bereitgehaltenes Heer sogleich iiber sie herfalle, spiter
wire es wegen der Hitze des Sommers nicht ratsam.»

Der Papst verlangte den Einmarsch eines frankischen Heeres
bis zum 1. Mai 788 in Benevent. Darauf lief$ sich Karl, wenn auch
vielleicht nur infolge der Lage nordlich der Alpen, nicht ein. Er
schickte ausnahmsweise blof Sondergesandte nach Benevent und
gab spiter, da Adalgis, auf einen Einmarsch ins Herzogtum lau-
ernd, schon in Kalabrien stand, gegen Anerkennung seiner Ober-
hoheit und andere Auflagen, Grimoald zur Machtiibernahme in
Benevent frei. Dabei hatte der Papst den Konig gewarnt: «Glaubt
also, darum bitten wir Euch sehr, was den Grimuald, des Arichis
Sohn, betrifft, niemandem mehr als uns; Ihr kénnt Euch darauf
verlassen, daf Italien nicht ruhig bleibt, wenn Ihr den Grimuald
nach Benevent gehen laft.» Inzwischen war ein byzantinisches
Heer in Kalabrien gelandet. Auf Karls Befehl aber griff Grimoald
im Verein mit dem Herzog Hildebrand von Spoleto die Byzantiner
an und schlug sie ganzlich.

Auf die Dauer freilich, Hadrian behielt recht, mochte Grimo-
ald Karls driickende Diktate nicht tragen. Er heiratete eine Nichte
des byzantinischen Kaisers und brach mit den Franken. Auftrags-
gemif verwiistete darauf Pippin von Italien 791 das Gebiet des
«Rebellen». Und zwei Jahre spater unternahm Pippin, verstirkt



«. .. SCHICKT SOGLEICH EIN KRIEGSHEER» 445

diesmal durch aquitanische Truppen unter seinem Bruder Lud-
wig, einen weiteren Rachezug nach Benevent, ohne jedoch Ent-
scheidendes zu erreichen. Eine Hungersnot hatte ihn zum
Riickzug gezwungen und- sein Aufgebot sogar genétigt, wie der
Lorscher Annalist schaudernd schreibt, in der Fastenzeit Fleisch
zu essen! Und noch 8o1 scheiterte eine neuerliche Attacke an einer
Pippins Heer dezimierenden Seuche.*

Die papstliche Politik war natiirlich nicht nur gegen Benevent,
sondern auch gegen Byzanz gerichtet, dessen Herrscher ja von
Jahrhundert zu Jahrhundert iiber Rom geboten hatten, bevor
ihnen die Pipste mit Hilfe von Langobarden und Franken den
Laufpaf geben und auf die ihnen von Gott vorgesetzte Obrigkeit
pfeifen konnten.

Vielleicht schon seit 774, mit Sicherheit aber seit Karls zweitem
Rombesuch 781 zahlte Hadrian nicht mehr, wie von Kaiser Ju-
stinian 1. verfiigt, das Papsttum nach Kaiser-, sondern nach
Pontifikatsjahren. Der Papst verweigerte dem byzantinischen
Herrscher das Vorrecht der Datierung der papstlichen Urkunden
nach dessen Regierungsjahren und beanspruchte es fiir sich
selbst. Dabei denke er offenbar nicht daran, dieses bedeutende
Privileg irgendwie dem Konig der Franken, der Langobarden zu-
zugestehen, dem Patricius der Rémer, ja, es auch nur mit ihm zu
teilen. Vielmehr demonstriert er so, dafl er «auffer Gott keine
Obrigkeit mehr anzuerkennen gewillt sei» (Menzer). Und Hadri-
an ersetzt auch bereits auf seinen Silberdenaren Namen und Bild
des Kaisers durch seinen eigenen Namen und sein eigenes Bild,
womit «vielleicht das wesentlichste aller Kaiserrechte» auf den
Papst iibergeht, der sich dadurch «als quasi imperator prasen-
tiert» (Deér).* '

Hadrian I. starb an Weihnachten 795. Sein Nachfolger wurde
schon tags darauf, angeblich einstimmig, zum Papst gewibhlt.



446 ——  KarL1., DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

EIN (UNECHTES) MARTYRIUM
UND EINE (FAST ECHTE) KAISERKRONUNG

Leo 111, {(795—-816), ein gebiirtiger Romer, von labiler Natur und
eher von, wie man so sagt, geringer Herkunft, beeilte sich, Karl
seiner Loyalitdt zu versichern. Er schickte ihm mit der Wahlan-
zeige die Schliissel vom vermeintlichen Grab Petri, was keine
politische Bedeutung hatte; wihrend die Ubersendung des Ban-
ners der Stadt Rom, verbunden mit dem Treueeid der Romer, ein
deutliches Zeichen der Unterwerfung des Kirchenstaates unter
den Frankenherrscher war. Dieser seinerseits sandte seinen Hof-
kapellan Angilbert, den Abt von Saint-Riquier (der in wilder Ehe
Karls Tochter Bertha zwei Sohne machte), nach Rom mit der
Instruktion: «Mahne den Papst dringend zu ehrbarem Lebens-
wandel und vornehmlich zur Beobachtung der heiligen Kirchen-
satzungen . . . Und mit allem Fleif§ verweise ihn an die Ausrottung
der simonistischen Ketzerei, welche den Kérper der heiligen Kir-
che an vielen Orten beflecke, und an das, was wir beide, wie Du
Dich erinnerst, ofter beklagt haben.»

Karl hatte offenbar Grund, den Heiligen Vater «zu ehrbarem
Lebenswandel» anzuhalten. Noch fataler aber wird es fiir den
Papst gewesen sein, in einem gleichzeitig tiberbrachten Schreiben
lesen zu misssen, wie der frankische Konig die Gewichte in der
abendlindischen Welt verteilt, wie er sich als den Herrn sah, der
ihm nichts als das Beten tiberlief. «Unsere Sache ist es, mit Gottes
Hilfe die heilige Kirche Gottes iiberall vor dem Einbruch der
Heiden und der Verheerung durch die Unglaubigen mit den Waf-
fen zu verteidigen, nach aufen und im Innern den katholischen
Glauben zu festigen. Eure Sache, heiliger Vater, ist es, gleich Mo-
ses mit zu Gott erhobenen Hianden Unsere Streitmacht zu unter-
stiitzen, damit durch Eure Gebete mit der Gnade Gottes das
christliche Volk iiberall und immer tiber die Feinde seines Namens
den Sieg erlange und der Name unseres Herrn Jesus Christus auf
der ganzen Welt verherrlicht werde.»32

Leo III. erkannte Karls Oberherrschaft tiber den Kirchenstaat
von Anfang an. Karl hatte schon friher in Kircheninterna einge-



EIN (UNECHTES) MARTYRIUM UND EINE (FAST ECHTE) KAISERKRONUNG —— 447

griffen, noch mehr oder weniger Kleinigkeiten verboten, den
Geistlichen den Wirtshausbesuch, das Halten von Hunden, Ha-
bichten, Gauklern, den Nonnen das Schreiben von «Wonnelie-
dern». Sogar um den Gebrauch von Schuhen beim Gottesdienst
hatte er sich gekiimmert, um die Verwendung von Altarhiillen.
Erst recht regelte er natiirlich gewichtigere kirchliche Angelegen-
heiten in seinem Reich, und der Papst gehorchte so gut wie
immer. Auf der Frankfurter Synode von 794 entschied Karl mit
seinem Hoftheologen sogar in Glaubensfragen gegen den Papst.
Auf Veranlassung des Kénigs erhob Leo Salzburg (798) zum Erz-
bistum, berief er eine Synode in Rom ein, organisierte er die
Kirche in den geraubten Awarengebieten. Und als Untertan des
Kaisers datierte er auch seine Miinzen nach dessen Regierungs-
jahren.

Zeitlebens blieb der Papst abhingig. Dies um so mehr, als sich
der riicksichtslose, machtgierige «Stellvertreter» in Rom einer
starken geistlichen Opposition gegeniibersah, darunter héchste
Wiirdentriager des Hofes, Verwandte seines verstorbenen Vorgin-
gers. Denn da mit dem weltlichen Besitz der Pipste auch deren
Nepotentum grof§ geworden war, fiihrte fast jeder Amtswechsel
zu neuen Parteibildungen, zum Hunger des Adels nach Kirchen-
gut und -macht.

So auch jetzt. Unter Fithrung von zwei Verwandten Hadrians I.,
des Primicerius Paschalis und des Sacellarius Campulus, entluden
sich die wohl seit Leos Pontifikatsbeginn schwelenden Spannun-
gen in einem Anschlag. Bei der sogenannten Prozession der
Schwarzen Kreuze, am Markustag, am 25. April 799, versuchte
der Anhang des letzten Papstes, den Nachfolger anscheinend zu
blenden und umzubringen. Zumindest nach den Reichsannalen
wurden ihm, wahrend er vom Lateran zur Kirche des hl. Lau-
rentius ritt, «die Augen ausgestochen und die Zunge wurde ihm
abgeschnitten» (ac lingua detruncaverunt).

Auch Einhard berichtet dies ganz dhnlich. So schlimm kann es
aber nicht gewesen sein, spricht doch Karl selbst bald darauf von
der «wunderbaren Gesundheit des Papstes». Freilich war auch die
Version von seiner mirakul6ésen Heilung in Umlauf, der Wieder-



448 —  KARL L., DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

erlangung seines Augenlichts und seiner Sprache. Und offenbar
hatte der Heilige Vater das Marchen persénlich an Karls Hof
verbreitet. Anderseits bestritten seine Gegner, ihn iiberhaupt ge-
blendet und verstiimmelt zu haben — was die Gegner der Gegner
dann allerdings als kein geringeres Wunder ansehen wollten: habe
der hl. Petrus so das Attentat ja ginzlich vereitelt!*?

Anscheinend war Leo 1Il., wihrend sein Gefolge floh, vom
Pferd gerissen, ins Gesicht gestochen, in eine Kirche geschleppt,
vor dem Altar abermals miffhandelt und liegengelassen worden.
Spater sperrte ihn «der Anstifter dieser Tat», ein echter Samariter,
in das Kloster des hl. Martyrers Erasmus (dessen Abt im Bund mit
den Verschwoérern war), «um da geheilt zu werden» (Annales
regni Francorum). Indes die zwei Parteien, beide gut katholisch,
sich noch immer schlugen, wurde der Heilige Vater von seinem
Kammerer Albinus in der Nacht iiber die Klostermauer befordert
und durch den herbeigeeilten Herzog Winigis nach Spoleto ge-
fihrt. Darauf gelangte er — seit den Tagen Stephans Il. die erste
Reise wieder eines Papstes iiber die Alpen ins Frankenreich — zu
Karl.

Ein einziger Triumphzug soll es gewesen, alles Volk herbeigeeilt
sein, den kaum glaubhaft Geheilten zu schauen, seine Fiiffe zu
kiissen. In Paderborn geht die Menge vor ihm zu Boden. Er
stimmt ein «gloria in excelsis» an, und Karl und der Papst, der
«rex pater Europae» und der «Summus Leo pastor in orbe», so
das wohl damals dort entstandene panegyrische Epos «Karolus
Magnus et Leo papa», umarmen einander unter Trinen. (Fest-
gottesdienst und Bankett, ganze Wildschweine auf Silberplatten
und Falerner in Goldpokalen. Reste des Thrones, auf dem Karl
seinerzeit saff, wurden 1963 ausgegraben.) Staunend sieht der
Konig — in der Dichtung — die ausgestochenen Augen wieder
leuchten, hért die verstimmelte Zunge wieder sprechen, und die
Geistlichkeit preist vor der Kirchentiir, im Wechselgesang, das
Wunder Gottes.

Bald aber erschienen auch die Vertreter der papstfeindlichen
Partei, die «verruchten S6hne des Teufels», wie der pipstliche
Geschichtsschreiber schimpft, die Leo, sehr prazisiert, Beste-



EIN (UNECHTES) MARTYRIUM UND EINE (FAST ECHTE) KAISERKRONUNG . 449

chung, Meineid und Ehebruch vorwarfen. Es waren keinesfalls
grundlose Anklagen, wie nicht nur frinkische Kreise glaubten,
(der Erzbischof von Salzburg stohnte in vertrauten Briefen iiber
die pipstlichen Vergehen), sondern auch die Untersuchungen in
Rom ergaben das. Karl hatte von vornherein an Leos Eignung
zum Papst gezweifelt. Doch wollte man die Autoritat des Heiligen
Vaters unter allen Umstinden schonen. Denn welcher Hirt in der
Kirche, rief der angelsiachsische Theologe Alkuin, Leiter der ka-
rolingischen Hofschule und Abt von einem halben Dutzend
Kléstern, bleibe noch unangetastet, «wird der abgesetzt, der das
Haupt der Kirchen Christi ist?» Einen Bericht freilich des streng-
gliubigen und dem Papsttum schr ergebenen Erzbischofs Arno
aus Rom mit Hinweisen auf die Sittenlosigkeit des Papstes ver-
brennt Alkuin, «aus Furcht vor dem Aufsehen, das daraus ent-
stehen konnte».

Leo aber reinigte sich, «dem Beispiel seiner Vorganger fol-
gend», am 23. Dezember 8co in Rom in Anwesenheit Karls,
dessen Tribunal er sich unterwarf, «unter Anrufung der heiligen
Dreieinigkeit durch einen Eid von den ihm vorgeworfenen Ver-
brechen» (Annales regni Francorum). Er hielt das Evangelium
iiber seinen Kopf und rief Gott, «vor dessen Gericht alle erschei-
nen miissen», zum Zeugen an fiir seine Unschuld. Auch betonte er
stark und wiederholte die Freiwilligkeit seines Eides — «Dies aber
tue ich, um allen Verdacht zu beseitigen, aus eigenem freiem Wil-
len» —, obwohl man ihn faktisch zu diesem Ausweg gezwungen
hatte. Worauf seine Gegner als Majestitsverbrecher zum Tod ver-
urteilt, dann gnadenweise ins Frankenreich verbannt wurden und
unter dem nichsten Papst nach Rom zuriickkehren durften. (Als
Karl freilich erst kurz gestorben war, fithrte dieser Papst nach
einem weiteren Komplott gegen ihn ein Hochverratsverfahren in
eigener Regie durch, «verurteilte gnadenlos Hunderte zum Tod»
(Kelly) — und wurde heiliggesprochen, wie dies einem pépstlichen
Schreibtischmérder auch zukommt; sein Fest am 12. Juni wurde
allerdings inzwischen aufgehoben.)**

Zwei Tage nach seinem Reinigungseid, Weihnachten 8oo,
kronte Leo 111. Karl wihrend der Messe zum Kaiser — die Kro-



450 . KarLI, DER SOGENANNTE GROSSE, UND DIE PAPSTE

nungszeremonie war «Teil des Gottesdienstes» (Benz). Offenbar
wollte der Papst ablenken von seiner peinlichen Rechtfertigung
und sich selber eine Sonderstellung gegeniiber den iibrigen Me-
tropoliten, also grofere Selbstandigkeit sichern. Jedenfalls war es
die Begriindung des mittelalterlichen Kaisertums im Abendland.
Wihrend die Versammelten Karl zum Augustus ausriefen, hul-
digte ihm Leo durch einen Kniefall, freilich der erste und letzte
Kniefall eines Papstes vor einem westlichen Kaiser.

Karl war angeblich unangenehm iiberrascht. Denn selbstver-
standlich erschien dies alles in Konstantinopel wie ein Staats-
streich. Er wiirde an jenem Tag nie die Kirche betreten haben,
versicherte er, laut Einhard, hétte er des Papstes Absicht gekannt.
Dies ist zumindest eine starke Schonfarbung, besser wohl: eine
Unwahrheit — wenn es ihn auch gest6rt haben diirfte, dem Papst,
zumal diesem Papst, etwas verdanken zu miissen. Immerhin
machte er kurz darauf Leo Geschenke im Gewicht von rund ein-
einhalb Zentner Gold, kam im iibrigen nie mehr nach Rom und
ertrug «die Eifersuche der ostrémischen Kaiser», so Einhard wie-
der, «mit erstaunlicher Gelassenheit».

Indes wird die Deutung des Kronungsaktes als pipstliches
Uberraschungsmandéver seit langem wohl mit Recht bezweifelt, ja
abgelehnt. Sicher jedenfalls gingen der Krénung, wie die Lorscher
Annalen bezeugen, Vorverhandlungen voraus. Sicher war Karl
nicht der Mann, sich etwas aufdringen zu lassen, was er nicht
wollte. Und sicher hatte Leo gute oder vielmehr bose Griinde fiir
sein Tun. «Der Papst mag in der Erhéhung seines Schiitzers seine
eigene Rehabilitation verfolgt, mag in der Schaffung eines Kaisers
erhohte Sicherheit fiir sich selber gesehen, mag mit der Krénung
von seiner Hand die Demiitigung des Reinigungseides haben ver-
wischen wollen. Sicher stand hinter seinem Tun jene Filschung
auf den Namen Konstantins, die dem Papst die Verfiigung iiber
Rom und den Okzident tibertrug — welche Leo nun an den Fran-
kenkonig weitergab» (Aubin). Der Papst hatte sich ein Recht
angemafSt, das unheilvoll weiterwirken mufite, war es doch, wie
Ranke sagt, «zunichst ein seltsamer Anspruch, Kronen zu ver-
teilen».



EIN (UNECHTES) MARTYRIUM UND EINE (FAST ECHTE) KAISERKRONUNG __ 451

Weihnachten 804 suchte Leo fiir einige Wochen Karl in Quierzy
und Aachen auf, spielte «die gefilschte Konstantinische Schen-
kung ... als politischen Trumpf Karl d. Gr. gegeniiber aus»
(Ohnsorge), und im folgenden Jahr kam es zum Krieg mit Byzanz,
wobei man um Dalmatien und Venedig kimpfte, das gewonnen,
verloren, wieder erobert wurde. Im Frieden von Aachen 812 gab
Karl jedoch seine Eroberungen gegen die Anerkennung als Kaiser
und die Gewihrung der briiderlichen Anrede heraus. Er verzich-
tete auf Venedig, das dalmatinische Kiistenland und Siiditalien,
erst danach erkannte ihn Michael 1. (811-813) als Kaiser an.*

Sein ganzes Leben hatte Karl Kriege gefiihrt. Und nichts tat er
lieber.






16. KAPITEL

KARL «DER GROSSE»
UND SEINE KRIEGE

«Den Franken habe zum.Freund, nicht aber zum Nachbarn.»
Griechisches Sprichwort?

«Von allen Kriegen, die Karl fihrte, unternahm er zuerst den
aquitanischen Krieg . . . Nachdem dieser Krieg beendige . . .
lieB sich Karl durch die Bitten und Beschworungen des r6-
mischen Bischofs Hadrian dazu bewcegen, den Langobarden
den Krieg zu erkliren . . . Danach wurde der Sachsenkrieg

wieder aufgenommen . . . ununterbrochen dreiunddreilig

Jahre lang . . . und griff dann mit der groften Kriegsmacht,
die ihm zur Verfiigung stand, Spanien an . . . Karl besiegte

auch die Bretonen . . . und drohte den Beneventern mit einem

Angriff, falls sie sich ihm nicht unterwerfen wollten ... Nun

brach plorzlich der bayrische Krieg aus . . . Sobald diese Auf-
stinde unterdriickt waren, wurde den Slawen der Krieg an-
gesagt . . . wohl der groBte Krieg, den Karl je fihrte . . . und

in den Schlachten wurde so viel wertvolle Beute erobert, daf

man mit Recht sagen kann, die Franken hitten den Hunnen
rechtmiflig das weggenommen, was diese frither anderen
Vélkern unrechtmifig geraubt hatten . . . Seinen letzten

Feldzug unternahm Karl gegen die Nordgermanen; man nennt
sie auch Dianen . . . urspriinglich Seeriuber . . . Das waren
also die Kriege, die der michtige Konig Karl . .. mit grofler

Umsicht plante und erfolgreich ausfihrte. Er vergroerte das

Frankenreich, das er bereits grof und stark von seinem Vater
Pippin iibernommen hatte, fast um das Doppelte . . . Karl

erwies sich so . . . als grofer Herrscher und war dauernd mit

Plinen solcher Art beschiftigt.» Einhard?

«Sein Ziel war es, mit dem Einsatz der germanischen Wucht
die Welt, soweit sie ihm erreichbar war, fiir Gott und Christus
zu gewinnen.» Der Jesuit Schoffel®






1. DIE BLUTIGE «MISSIONIERUNG» DER SACHSEN
(772-804)

Die Sachsen, deren Namen (eine Kurzform wohl von Sahsnétas)
Schwertgenossen, Schwertleute bedeutet, werden zuerst von dem
im 2. Jahrhundert lebenden Mathematiker, Astronomen und
Geographen Klaudios Ptolemaios erwihnt. Ihre Tapferkeit fiirch-
teten schon die Romer, ihre Gerechtigkeit rithmte Tacitus. «Ohne
Habgier, ohne Maflosigkeit, ruhig und abgeschieden, fordern sie
zu keinen Kriegen heraus, richten durch Raub- und Beuteziige
keine Verheerungen an.» Ihre Waffengange machten sie zu Wasser
und zu Land, erstere in ausgehohlten Baumstammen, die etwa
drei Dutzend Manner fafSten.

Vielleicht von Skandinavien kommend, breiteten sie sich gern
an Kiistenlinien aus. Lingere Zeit weilten sie an der nordfranzé-
sischen Kiiste, die man sinus saxonicus nannte, und in Flandern
sowie, nach dem Abzug der Langobarden, im Liineburgischen.
Um die Mitte des §. Jahrhunderts ging ein betrichtlicher Teil von
ihnen nach England, die Mehrheit aber siedelte weiter auf dem
Kontinent, wo ihr Reich sich iiber das gesamte heutige Nord-
westdeutschland erstreckte, ausgenommen die friesischen Ge-
biete.*

Von allen deutschen Gauen blieben allein die sachsischen, von
denen wir iber hundert noch namentlich kennen, stets in glei-
chem Besitz. Romischen Einfliissen mehr entzogen, wahrten sie
auch mehr ihre nationale Eigenart als die weiter siidlich lebenden
Vélker. Und diese heidnischen Sachsen hatten, so selbst der Ful-
daer Abt Rudolf, «die besten Gesetze». «Und sie bemiihen sich



456 P < wmn KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

um vieles Nutzliche und gemaf dem Naturgesetz Ehrenhafte in
der Redlichkeit der Sitten.»*

Ihr Name umgreift keinen Einzelstamm, sondern einen (in der
Forschung umstrittenen) Bund von Stimmen, zu dessen Bildung,
aufler den Sachsen, auch die Chauken, Angrivarier, Cherusker,
Langobarden, Thiiringer und Semnonen beitrugen. Spater glie-
derten sie sich die Engern, die West- und Ostfalen sowie die
Elbsachsen ein. Sie wurden aber alle von den Franken als Glieder
eines Volkes betrachtet und meist unterschiedslos «Saxones» ge-
nannt. Nach ihrer gemeinsam mit den Franken unternommenen
Eroberung Thiiringens 531 (S. 89 ff.) bekamen sie dessen 6st-
lichen Teil, der noch heute nach ihnen heifSt.

Vielleicht hatten urspriinglich auch die Sachsen Kleinkonige;
doch ein eigentliches Kénig- oder Herzogtum entwickelte sich da
nicht. Thre Gesellschaft setzte sich aus vier Stinden zusammen:
Edelinge (nobiles), Frilinge (liberi), Laten (liti} und Sklaven (ser-
vi), wobei schon die Laten an den Boden gebundene Hoérige
waren. Gerade die untersten Stinde wehrten sich gegen die Chri-
stianisierung und Herrschaft der Franken, indes der Adel seine
Interessen durch Anlehnung an den Staatsfeind zu wahren
suchte.®

Auch sonst ist es ja wohl weithin die besitzende Klasse gewe-
sen, die zuerst zum Christentum Gberging. Wihrend, zum Bei-
spiel, der Adel der Civitas Treverorum, des Bistums Trier, im
spateren 4. Jahrhundert konvertierte, hielten dort anscheinend
die Pichter, Knechte, Landarbeiter langer und ziher am alten
Glauben fest und wurden erst gegen Mitte des 5. Jahrhunderts
«bekehrt». Ahnlich war es in der Gegend von Trient, wo die
Coloni noch als Heiden lebten, wahrend ihre Grundherren schon
Christen geworden waren. Und auch bei den Slawen gingen spi-
ter die Fiirsten wahrscheinlich ihren Stdimmen in der Taufe voran.
«So ist es tiberall bei der staatlich gesteuerten Missionsarbeit
gewesen, also nicht etwas Besonderes, daf} die frankische Mission
«on oben nach unten> sich entwickelte. Ein «demokratisches»
Aufbauen von unten her, mit den gesellschaftlich unbedeutenden
Volksschichten beginnend, wire liberhaupt unméglich gewesen,



RAUBEN UND CHRISTIANISIEREN 457

weil ohne weiteres als Demagogie empfunden und vom Adel ab-
gelehnt worden» (Flaskamp). Es kann kaum ein Zufall sein; daff
sich, in vdlliger Umkehrung der Situation in den ersten christ-
lichen Jahrhunderten, tiberall die herrschende Klasse die grofiten
Vorteile von der Religion der Liebe versprach.”

RAUBEN UND CHRISTIANISIEREN —
«EIN STUCK FRANKISCHER REGIERUNGSPOLITIK»

Hatten die Franken bei der Vernichtung des Thiiringerreichs §31
noch gemeinsam mit den Sachsen gekampft (S. g0), fithrte 555/
556 Chlotar 1. zwei Feldziige gegen sie. Er unterlag im ersten
empfindlich, notigte ihnen im folgenden aber die Tributpflicht auf
(S. 97). Um 629 lief Chlotar I1. bei einem Verwiistungszug alle
Sachsen toten, die linger waren als sein Schwert. Als sie jedoch
632/633 Dagobert 1. gegen ein wendisches Heer unter Samo bei-
standen, verzichtete der Kénig, obwohl sie wenig gegen die
Wenden bewirkten, auf den Tribut von 500 Kiithen, den sie iiber
ein Jahrhundert entrichtet hatten. Sie waren damit vollig unab-
hingig geworden. Nachdem sie aber 715 das Land an der unteren
Ruhr iiberfallen, unternahm Karl Martell verheerende Angriffs-
kriege gegen sie und zwang sie zu Steuerpflicht und Geiselstel-
lung.

Wie bei den Friesen freilich, so zeitigten auch bei den Sachsen,
die als «Erzheiden» (paganissimi) galten, Uberfille allein keiner-
lei Erfolg. Allen derartigen Vorstofien iiber den frinkischen Staat
hinaus «haftete etwas hoffnunglos Verwegenes an» (Schieffer).
Wie bei den Friesen, so kollaborierte darum auch bei der Nie-
derringung der Sachsen der Klerus bald eng mit den Eroberern.
Beide forderten sich gegenseitig. Erst raubte man mit dem
Schwert das Land, dann festigte man mittels christlicher Ideolo-
gie und kirchlicher Organisation die gemeinsame Herrschaft,
pafite die Eroberten und «Bekehrten» politisch an und beutete sie
wirtschaftlich aus.



458 KarL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

Die frankischen Konige und Adeligen hatten keine ergebeneren
Helfer als die Geistlichen, und diese wurden durch nichts eifriger
gefordert als durch den frinkischen Feudalismus. Der milita-
rische Sieg zog gleich die Christianisierung nach sich. Wohin das
frankische Schwert nicht reichte, zu den Danen etwa, dort war
auch jede Mission ausgeschlossen. Wie bei den Friesen war darum
auch bei den Sachsen ihr Kampf um die Freiheit immer zugleich
ein Kampf gegen das Christentum, das geradezu als Symbol von
Versklavung und Zwangsherrschaft erschien. Deshalb auch hag-
ten Friesen wie Sachsen den Klerus besonders, wurden von ihnen
bei jedem Aufruhr die Kirchen zerstort und die Missionare ver-
trieben, Bischofe und Priester nicht selten getétet, war iiberhaupt
jeder da aufrauchende christliche Prediger von vornherein su-
spekt. Stand er doch fast immer im Dienst einer feindlichen, auf
Unterjochung dringenden Macht, fungierte als ihr Schrittmacher
und Stabilisator — der denkbar grofite Gegensatz zur altkirch-
lichen Mission, als man einzelne, langsam Gemeinde um Gemein-
de zu gewinnen trachtete.

Nun aber wollte man méglichst viele auf einmal «bekehren»,
einen ganzen Stamm, ein Volk. Man war von vornherein, wie
dann stets im Mittelalter, auf Massenerfolg aus. So ging man im
Lauf des 8. Jahrhunderts immer mehr dazu iiber, dem Christen-
tum um jeden Preis Bahn zu brechen und die Besiegten auch
gewaltsam zu taufen. «Diese Verbindung von Krieg und Christia-
nisierung kiindigt die neue Form des Zusammenwirkens von
Staat und Kirche an» (Steinbach) — gern allerdings auch «Grenz-
schutz» genannt und «Gegenmafinahmen» (Schlesinger). Der
Unterwerfung folgte jetzt die Christianisierung auf dem Fuf,
um, wie nicht zu leugnen ist, die Unterworfenen nur desto fester
an das Reich zu ketten — «ein Stiick frankischer Regierungspoli-
tik, die von der Uberzeugung ausging, dafl die Lehre des Evan-
geliums von pflichtgemifem Gehorsam mehr noch als die Mache
des Schwertes widerspenstigen Trotz zu bindigen vermége»
(Naegle).®

Bei den Sachsen, wo es ungewéhnlich viele hérige Bauern gab,
straubten sich besonders die unteren Volksschichten teilweise hef-



RAUBEN UND CHRISTIANISIEREN 459

tig gegen die frankische Expansion und Zwangsbekehrung. Sie
fithrte fiir sie in eine Art Leibeigenschaft. Der sachsische Adel
hingegen, dessen Herrschaft Frilinge und Liten, ein sich stets
mehr zuspitzender Klassenkampf, bedrohten, ist viel anfilliger
gewesen fiir die neue, faktisch eben feudale Religion und fir
Vertragsabschliisse. Er war zu einem Teil auch schon christlich
und mit den Franken versippt. (Zumindest dhnlich verhielt es sich
in Thiiringen.) Der sichsische Adel hat die Mission somit schon
friih gefordert, um die BotmifRigkeit der niederen Klassen zu
sichern und seine eigene Stellung zu festigen — ein charakteristi-
sches Verhalten im ganzen Krieg. 782 und 898 lieferte dieser Adel
seine unzuverlissigsten Landsleute den Franken geradezu aus.
Und er machte auch bald der Kirche zahlreiche Schenkungen.
Dagegen lehnten die unteren Schichten (plebeium vulgus) noch in
der ersten Hailfte des 9. Jahrhunderts das Christentum ab.’

Das Volk hielt an heidnischen Opfern und Brauchen fest und
haflte die christlichen Pfaffen. Erst Karls Schwert fithrte zum Ziel,
Unterwerfungen und Aufstinde losten einander ab, Feldzug auf
Feldzug. Ein mehr als dreiffigjahriger Krieg, der das Land fort-
gesetzt verheerte, das Volk dezimierte und rasch den Charakter
eines Religionskrieges bekam, war nétig, um die Frohbotschaft
und das Reich Gottes ein Stiick weiter tiber die Welt zu verbreiten;
um die Sachsen «zum Einen wahren Gott zu fiihren, um sie zu
iiberzeugen, daf8 es noch etwas Hoéheres gab als Kampf und Sieg,
als Tod auf dem Schlachtfelde und Genuf in Walhall» (Bertram).
Es sei der blutigste und langwierigste aller Kriege der Franken
gewesen, schreibt Einhard, der Vertraute Karls, in seiner Vita
Caroli Magni, der ersten Herrscherbiographie des Mittelalters.
Und diese «Predigt mit eiserner Zunge», durch die, nach einem
Wort aus dem 9. Jahrhundert, das Sachsenland bekehrt worden
ist, wurde eine Art Musterbeispiel fir die gesamte christliche
Missionspraxis des Mittelalters, wobei wir zu bedenken haben,
daf uns nur frankische Berichte iiber die Sachsenkriege vorliegen.
Und bald filschten die geistlichen Chronisten die Missionierung
mit Feuer und Schwert in ein ginzlich gewaltloses, friedliches
Bekehrungswerk um.*®



460 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

BEGINN KAROLINGISCHER KULTUR BEI DEN
«ERZHEIDEN» ODER
MIT «CHRISTLICHEN FAHNEN NACH SACHSEN HINEIN»

Karls Heere, bei seinen groften Feldziigen auf etwa knapp 3000
Reiter und 6000 bis 10 ooo Fuf$soldaten berechnet, haben in der
Regel wohl selten mehr als 5000 bis 6000 Krieger umfaflt ~ was
ihnen, nebst Bagage, schon die Lange eines vollen Tagesmarsches
verlieh. Sie waren «gut» gefiihrt. Thr Kern bestand, ganz anders
als noch bei seinem Grofivater Karl Martell, aus schwerer Ka-
vallerie; die Ritter ausgeriistet mit Kettenhemd, Helm, Schild,
Beinschienen, mit Lanze und Streitaxt (was jeweils dem Gegen-
wert von etwa 18 bis 20 Rindern entsprach) — alles fiir Jesus
Christus nun in die Waagschale geworfen. Die durchweg noch
zahlreichen Fulverbinde kimpften mit Keule und Bogen. (Erst
seit Karl der Kahle 866 jeden Franken, der ein Pferd besaf}, zum
Kriegsdienst verpflichtete, spielte Infanterie im Heer keine grofle
Rolle mehr.) Eine Bezahlung der karolingischen Krieger gab es
tibrigens nicht: der Raub wurde verteilt.!?

Die christliche Metzelei («Schwertmission»), womit Karl die
Sachsenkriege seines Vaters fortsetzte, begann 772. Der «milde
Konig», wie ihn gerade seinerzeit wiederholt die Reichsannalen
nennen, eroberte damals die sichsische Grenzfeste Eresburg
(heute Obermarsberg an der Diemel), in der ersten Hilfte der
Sachsenkriege ein wichtiger Ausgangspunkt seiner Militiropera-
tionen. Und er zerstdrte (wahrscheinlich dort) die Irminsul, das
sachsische Nationalheiligtum: ein ungewohnlich grofRer Baum-
stamm, den die Sachsen als die «das All tragende Siule» in einem
heiligen Hain unter freiem Himmel verehrten. Spiter vertraute
Karl dem Abt Sturmi von Fulda das Kommando tiber die immer
wieder eroberte, verlorene, zerstdrte und wieder aufgebaute
Eresburg an.

Leisteten doch auch sonst Bischofe und Abte Kriegsdienste fiir
ihn. Sie waren tiberdies, wie die Grafen, zur Unterhaltung eines
Waffenlagers verpflichtet; selbst die Abtissinnen. Auch begleite-
ten schon damals Scharen von Geistlichen das frinkische Heer,



BEGINN KAROLINGISCHER KULTUR BEf DEN «ERZHEIDEN» 461

«damit sie», berichtet Sturmis Biograph, «das Volk, welches seit
Anfang der Welt von den Fesseln der Dimonen umstrickt war,
durch heilige Unterweisung im Glauben unter das sanfte und siiffe
Joch Christi beugten». Genau seit jenem Jahr auch fithrte Karl
einen Siegesstempel mit der Umschrift: «Christus schiitze Karl,
den Konig der Franken.»

Nachdem die Christen drei Tage lang die Kultstelle ganzlich
verheert, den heiligen Hain verbrannt, die Sdule vernichtet hat-
ten, zogen sie mit den dort aufgestapelten Weihgeschenken,
reichen Gold- und Silberschitzen, davon — «der milde Kénig
Karl», melden die Reichsannalen schlicht, «brachte das Gold und
Silber, das er dort fand, mit». Und schon bald erhob sich tiber
dem gepliinderten und ruinierten heidnischen Heiligtum eine Kir-
che «mit Peterspatrozinium» (Karpf) — der Torwart des Himmels
anstelle des sachsischen Gottes Irmin (vermutlich identisch mit
dem germanischen Gott Saxnoth/Tiwas}, welch ein Fortschritt!*?

In den beiden nichsten Jahren stritt der «milde Konig» vor
allem in Italien; hatte ihn doch Papst Hadrian durch den Boten
Petrus (der Gesandte hieR wirklich so) eingeladen «aus Liebe zu
Gott und fiir das Recht des hl. Petrus und der Kirche zu Hilfe
gegen Konig Desiderius . . .» (Annales regni Francorum). Doch
bereits 774, kaum zuriick vom Raub des Langobardenreiches,
jagte der gute Konig Karl vier Heereskontingente zu den bésen
Sachsen, drei gingen «mit Gottes Hilfe als Sieger hervor», wie der
Reichsannalist abermals meldet, der vierte Trupp kehrte sogar
kampflos, aber «mit grofer Beute ohne Verluste wieder» ins trau-
te Heim.

Und dann trug Karl gleichsam selbst «die christlichen Fahnen
nach Sachsen hinein» (Groszmann), wobei vor seinem «Auge der
Krieg immer klarer zum Glaubenskrieg sich gestaltete», wie
Dombkapitular Adolf Bertram 1899 erkennt.**

Karl selber befragte seinerzeit, besorgt um den weiteren Kriegs-
verlauf, mittels Kurier einen Experten, ob es ein Vorzeichen sei,
dafl der Mars seinen Lauf beschleunigt und schon das Sternbild
des Krebses erreicht habe. Er eroberte die Sigiburg an der Ruhr
und drang tiber die Weser, «viele Sachsen wurden dort erschla-



462 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

gen», nach Ostfalen vor, um «nicht eher abzulassen, bis die
Sachsen entweder als Besiegte sich der christlichen Religion un-
terworfen hitten oder ginzlich ausgerottet sein wiirden» — das
Programm eines 33jahrigen Krieges, der eben «mehr und mehr
auch religiés motiviert» worden ist (Haendler). Ja, der zumindest
in seiner Planung kirchengeschichtlich etwas ganz Neues, «ein
direkter Missionskrieg, der nicht Vorbereitung eines Missions-
werks, sondern selbst Missionsmittel ist» (H.-D. Kahl).

Man stand gerade in jenem Jahrzehnt, in dem das Gebet eines
Sakramentars (Mef8bich) die Franken geradezu das auserwihlte
Volk nennt. Wie tiberhaupt Karls Sachsenkriege zu seiner Zeit als
Heidenkriege und schon deshalb natiirlich als gerecht galten. «Er-
hebe dich, du von Gott gewihlter Mann, und verteidige die Braut
Gottes, deines Herrn», rief einer seiner engsten Berater, der An-
gelsachse Alkuin, ihm zu. Und Ménch Widukind von Corvey
schreibt spiter: «Und da er sah, wie sein edles Nachbarvolk, die
Sachsen, im leeren Irrglauben befangen war, miihte er sich auf
alle Weise, es auf den wahren Weg des Heils zu fiihren.»

Auf alle Weise. Zum Jahr 775 verdeutlichen dies die Reichsan-
nalen notorisch lapidar; «Nachdem er die Geiseln erhalten, reiche
Beute an sich genommen und dreimal ein Blutbad unter den Sach-
sen angerichtet hatte, kehrte der genannte Kénig Karl mit Gottes
Hilfe (auxiliante Domino) heim nach Francien.»

Die Beute, die Blutbider und Gottes Hilfe — das kehrt immer
wieder. Stets von neuem ist der liebe Gott auf der Seite der Stir-
keren. 776: «Aber Gottes Kraft iberwand gerechtermaflen die
ihre . . . und die ganze Masse von ihnen, die in ihrer Angst einer
vom andern in die Flucht mitfortgerissen worden waren, toteten
sich gegenseitig . . . wurden von gegenseitigen Stoflen getroffen
und so von Gottes Strafe ereilt. Und wie viel Gottes Macht zum
Heil der Christen wirksam war, vermag niemand zu sagen.» 778:
«Dort wurde eine Schlacht begonnen und sehr gut zu Ende ge-
fithre: mit Gottes Hilfe blieben die Franken Sieger und eine Menge
Sachsen wurden dort erschlagen . . .» 779: «... mit Gottes Hil-
fe .. .» etc. Und zwischen den regelmifigen sommerlichen Mas-
senmorden feiert dann regelmiflig im Winter, mal auf diesem



MISSION NACH «DEN MILITARISCHEN STOSSLINIEN . ..» 463

Hofgut, mal in jener Stadt, «der genannte milde Konig Weihnach-
ten...»

Man kimpfte gegen Heiden; das rechtfertigte alles. Kleriker-
scharen begleiteten die Schliachter. Mancherlei Wunder gescha-
hen. Und nach jedem Feldzug schleppte man reichen Raub mit
heim. An der Lippe kam es zu Massentaufen, meist wohl von
Adeligen, «kamen die Sachsen mit Frau und Kind in endloser
Zahl (innumerabilis multitudo) und liefen sich taufen und stell-
ten Geiseln, soviel der genannte Konig von ihnen begehrte».

Und auf dem glinzenden Reichstag 777 zu Paderborn stromten
siewieder herbei undschworen feierlichab «Donarund Wotanund
Saxnot und allen den Unholden, die ihre Genossen sind», und ge-
lobten Glauben und Treue «Gott dem allmachtigen Vater, Christo
Gottes Sohn und dem heiligen Geist». Ja, dies wurde nun ein festes
Prinzip: erst das Schlachtfeld, dann das Missionsfeld. Wobei es zur
besonderen, von jetzt an stets praktizierten Missionsmethode des
Frankenkonigs gehorte, erst taufen, dann unterweisen zu lassen.
Eine Abfolge, an die sich die Kirche (die in ihrer iltesten Zeit das
Gegenteil, die Erwachsenentaufe, die Taufe erst nach der Unter-
richtung propagierte) aus iibelstem Grund noch heute hilt.

MISSION NACH «DEN MILITARISCHEN STOSSLINIEN . . .»

Die Sachsen mufiten nun nicht nur mit «ihrer ganzen Freiheit und
ihrem Eigentum» fiir ihre Unterwerfung biirgen, sondern ihr ge-
raubtes Gebiet wurde jetzt gleich in Anwesenheit zahlreicher
Bischofe, je nach Lage, an die Bistiimer K6ln, Mainz, Wiirzburg,
Liittich, Utrecht sowie die Kloster Fulda und Amorbach in Mis-
sionssprengel aufgeteilt und fest in das frankische Reich einge-
gliedert. Noch unter Karl entstanden die Bistiimer Miinster,
Osnabriick, Bremen, letzteres ein «Brennpunkt» christlicher Pro-
paganda unter den Sachsen. Dabei entsprach die Verteilung der
Missionsbistiimer seit 777 «den militarischen Stof8linien der Fran-
ken vom Niederrhein und Main aus» (Léwe).



464 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

Von allen Seiten holte Karl bald Missionare in das eroberte
Land, friesische und angelsichsische Missionare, Missionare aus
Mainz, Reims, Chalon-sur-Marne. Von iiberall drangen die kle-
rikalen Propagandisten vor, aus Bistumsstadten und Klostern —
die schon in der Antike «Zwingburgen» (Schultze) waren, im
Friithmittelalter aber hiufig bereits Funktionen hatten, die spater,
als die mittelalterliche Politik zu einem betrachtlichen Teil Bur-
genpolitik war, den eigentlichen Burgen zukamen. Aus Koln,
Littich, Utrecht, Wiirzburg, aus Echternach, Corbie, Visbeck,
Amorbach, Fulda, Hersfeld eilten die Frohbotschafter in das an-
grenzende Heidenland. Denn iberall folgte dem Schwert «die
Mission in untrennbarer Verbindung» (Petri), verflocht sich das
Heilsgeschehen «jetzt untrennbar mit der kriegerischen Erobe-
rung fremden Territoriums als gemeinsames Werk von Kirche und
Feudalstaat» {Donnert). Annexionskrieg und Missionspolitik,
Schwert und Kreuz, Militar und Klerus, das gehort jetzt in der Tat
unloslich zusammen, arbeitet sozusagen Hand in Hand. Was die
Schlacht raubte, sollte die Predigt bewahren — «Die Mission hatte
verheifungsvolle Anfinge genommen» (Beumann).'*

Militarisches Rickgrat von Karls Kriegen, «wahren Blutba-
dern» (Grierson), waren die (nach rémischem Vorbild) auf Bergen
und an Fliissen erbauten, schwer einnehmbaren Grenzbefestigun-
gen. Kein Zufall wohl, daff die ersten festeren Bistumsgriindun-
gen an den Ein- und Ausgangstoren der Weserfestung lagen:
Paderborn, wo Karl dann auf dem Riickweg aus Ostsachsen mit
seiner Truppe immer wieder Station machte, wo er eine konig-
liche Pfalz erbaute und auch schon 777 eine «Kirche von wun-
derbarer Groffe» (Annales Laureshamenses), die Salvator-Kirche;
ferner Osnabriick, Minden, ebenso die beiden iltesten Kloster
der frithfrankischen Zeit in Sachsen, Corvey und Herford. «Unter
Karl dem Groflen wurden neue Kloster fast nur als Stiitzpunkte
im eben unterworfenen Heidenland begriindet» (Fichtenau).

Hatte man doch auch schon die Bistiimer Wiirzburg, Erfurt
und Biiraburg (bei Fritzlar) eben dort errichtet, wo dann wenige
Jahre darauf bereits Karlmann und Pippin ihre Feldziige gegen die
Sachsen fiihrten (743, 744, 748). Neben den Missionszentren in



SCHLAPPE IN SPANIEN ODER «HIER BEGINNEN DIE KREUZZUGE» 465§

Sachsen selbst spielte dabei das Kloster Fulda eine besondere
Rolle. Nicht zuletzt auch Mainz, das bald, um 780, Erzbistum
wurde, wobei man ihm die neuen sichsischen Bistiimer Pader-
born, Halberstadt, Hildesheim und Verden unterstellte, so daff
die Mainzer Kirchenprovinz bis zu ihrer Auflésung 1802 flichen-
mifig die grofite der ganzen Christenheit war, wihrend die
westfilischen Neugriindungen Minster, Osnabriick, Minden ans
Kolner Bistum kamen.

Es versteht sich von selbst, da dabei immer ausgedehnter
Grundbesitz zugunsten der Kirche konfisziert und durch Burgen
geschiitzt worden ist. Wichtige Kléster hat Karl reich beschenkt
und im Streit mit ihren Horigen unterstiitzt. So muflten die Sach-
sen nicht nur in jedem frinkischen Missionar einen Spion oder
Festiger der Fremdherrschaft erblicken, sondern auch «in jeder
christlichen Niederlassung einen Stiitzpunkt fiir die angreifenden
frankischen Heere» (Hauck). Jeder Krieg gegen die Christen war
firr die Sachsen auch eine Art Religionskrieg, der Kampf fiir das
Heidentum und die staatliche Freiheit dasselbe. Immer wieder
intensivierte gerade dies den sichsischen Widerstand, immer wie-
der wurden gerade deshalb die Kirchen zerstért, die Geistlichen
vertrieben oder getotet.'

Wie Kénig Karl schon in den ersten Jahren des Sachsenkon-
flikes wiederholt Heerfahrten gegen die Langobarden gelenkt
hatte, so machte er im Jahr 788 auch einen berithmten «Abste-
cher» zu den Mauren in Nordspanien, einen bewaffneten Aus-
flug, der allerdings etwas anders verlief als geplant.

SCHLAPPE IN SPANIEN
ODER «HIER BEGINNEN DIE KREUZZUGE»

In Spanien rivalisierten verschiedene arabische Machtgruppen.
Der starke Mann war der letzte Omaijade Abd ar-Rahman ben
Muajia. 750 in Damaskus, bei der Machtergreifung der Abbasi-
den — der Abkémmlinge ihres Prophetenonkels Mohammed, die



466 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

systematisch die Omaijaden abgeschlachtet —, nach Spanien ent-
kommen, war er 756 als Emir in Cordoba zur Herrschaft gelangt.
Inzwischen aberbekdmpfte ihn eine abbasidenfreundliche Oppo-
sition, und zu seinen gefahrlichsten Widersachern gehorte Sulei-
man Ibn al-Arabi, der Statthalter von Barcelona und Gerona.
Schon seit lingerem im Aufstand und von seinem Gegner schwer
bedrangt, hatte Suleiman mit anderen prominenten Oppositio-
nellen 777 auf dem Reichstag in Paderborn den Frankenkanig zu
Hilfe gerufen. Stets schnell einsatzbereit und auch willig, zogerte
der nicht und fiihrte einen reinen Eroberungskrieg gegen den
Omaijadenemir, wobei er die Reichsgrenze — noch nach dem
Fehlschlag sein Ziel — bis an den Ebro vorschieben wollte.

Nur politische Motive bestimmten ihn. Er hatte ohne Zweifel
eine sehr schlachtbewihrte Armee, die aber nur durch fortgesetz-
tes Schlachten auf ihrem hohen Stand gehalten werden konnte.
Zudem brachten Feldziige Beute, und fast nichts war notwendi-
ger. «Die Groflen des Reiches mufften von Zeit zu Zeit ihren
Happen bekommen, um bei Laune zu bleiben, und neue Vasallen
konnten auch nur durch Freigebigkeit gewonnen werden» (de
Bayac). Der karolingische Staat war ein reiner Raubstaat von
Anfang an, und er blieb es, sogar mit steigender Tendenz. Gerade
unter Karl «dem Groflen» lebte man von nichts mehr als von
Raub - und der Hilfe Gottes.

Nun gab es zwar jenseits der Pyrenden, im gebirgigen Nord-
westen, in Asturien und Galizien, noch ein schmales, von Chri-
sten gehaltenes Gebiet. Doch die Christen genossen damals
durch die «Ungldubigen» Religionsfreiheit und eine milde Be-
handlung — haben doch iiberhaupt «die Araber in Spanien im-
mer eine groflere Duldung geiibe, als sie selbst spater von Seite
der Christen erfuhren» (Miihlbacher). Erst nachfolgende christ-
liche Chronisten lieen ihre Glaubensgenossen «in Spanien un-
ter dem Joch der Sarazenen» schmachten und Karl der «leiden-
den Kirche zu Hilfe kommen». In Wirklichkeit hat der fromme
Herrscher dem christlichen, einst von Westgoten gegriindeten
Kénigreich Asturien nie Hilfe geleistet. Vielmehr attackierte er
als erstes eine christliche Stadt, und als letztes, schon auf dem



SCHLAPPE IN SPANIEN ODER «HIER BEGINNEN DIE KREUZZUGE» 467

Heimweg, bescherten ihm christliche Basken noch einen bluti-
gen Denkzettel.

Mit einem ungewohnlich starken Heer, nach Berichterstattern
das bei weitem groflte, das er je zusammengetrommelt hatte,
brach er noch zu Beginn des Winters 777 auf und iiberschritt die
Pyrenien «unter Gottes Beistand», wie 840 ein Biograph Ludwigs
des Frommen schreibt. «Denn des Konigs Sinn . . . wollte weder
geringer als Pompejus’ noch trager als Hannibals sein, die mit
grofler Anstrengung und Verlust fiir sich und die ihrigen einst die
Schwierigkeiten dieser Gegend zu iiberwinden wufSten.» Zwar
eroberte Karl, nach Einhard, alle Stidte und Burgen, die er be-
lagerte. Doch iiber Saragossa hinaus vermochte er nicht vorzu-
dringen. Der Wali al-Husain verschlof ihm dort die Tore, Katl
machte anscheinend nach wenigen Tagen kehrt, und bis heute ist
ungewif$, was ihn zu dem jahen Abbruch der «wohl grofiten mi-
litarischen Expedition seines Lebens» (Braunfels) bestimmt hat.

Auf dem Riickmarsch zerstorte er die Baskenstadt Pamplona.
Und als er im August 778 sein eisenstarrendes Heer, in schier
endlos langer Reihe aufgelost, wieder iiber die schmalen Berg-
pfade der dichten Pyrendenwilder fiihrte, stiirzten sich die Bas-
ken, angefiihrt von den S6hnen Suleimans, die ihren Vater dabei
befreiten, vielleicht bei Roncevalles, wohin freilich erst die Sage
den Schlachtort verlegt, wahrscheinlich aber am 15. August, in
einer engen Schlucht von oben auf Karls Nachhut, warfen die
vollig iiberraschten, in Panik geratenen Soldaten ins Tal und
machten sie «in dem darauffolgenden Gemetzel bis auf den letz-
ten Mann nieder» (Einhard).

Viele der vornehmsten Franken waren darunter, der konigliche
Truchsef8 Ekkehard — dessen Grabschrift mit dem Todestag 15.
August allein das Tagesdatum tiberliefert—, der Kommandant der
Palastwache, Pfalzgraf Anselm, und der Befehlshaber der Breta-
gne, Markgraf Hruotland (Roland), den im 12. Jahrhundert das
altfranzosische Nationalepos «Chanson de Roland» und das deut-
sche «<Ruolantes liet»,das «Rolandslied» des Regensburger Pfaffen
Konrad, verherrlichten, dessen Titelheld noch jetzt versteine vor
Bremens priachtigem Rathaus steht. «Bis heute», klagt Einhard,



468 KaRL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

«konnte das unselige Geschehen nicht geracht werden, da sich der
Feind nach vollbrachter Tat so weit verstreute, daff man keine
Ahnung hatte, wo er zu suchen sei.» Und die Reichsannalen halten
fest: «Dieser Verlust tiberlagerte wie eine Wolke im Herzen des
Konigs einen groffen Teil der spanischen Erfolge.» Ranke aber no-
tiert: «<Man kann sagen, hier beginnen die Kreuzziige.»"’

Karls spanisches Intermezzo war gescheitert; auch das, was er
gewonnen, schon bald wieder verloren, und auch jeder jetzt dem
Omaijaden preisgegeben, der mit dem Feind kollaboriert hatte,
ob Christ oder Sarazene. Um so mehr suchte der Konig nun an
den Sachsen sich schadlos zu halten.

DER SACHSENSCHLACHTER,
«EIN PAAR NULLEN ZUVIEL» UND
«DIE EINFACHE RUHE EINER GROSSEN SEELE.. .»

Wahrend Karl in Nordspanien Eroberungen macht und wieder
verliert — die einzige Niederlage, die ein frankisches Heer unter
seiner eigenen Fiithrung erleidet —, stiirmt der aus danischer Emi-
gration zurtickgekehrte westfilische Adlige Widukind (777, als er
dem Paderborner Reichstag fernbleibt, erstmals genannt) mit sei-
nen Sachsen im Studen bis Fulda, im Westen bis Koblenz und
Deutz. Zwingburgen und Kirchen werden ruiniert. Weithin rau-
chende Dérfer, Vernichtung; offensichtlich weniger ein Beute- als
ein Rachezug.

779 stoflt Karl bis zur Weser, 780 bis zur Elbe vor. Wieder tauft
man, nicht nur Ostsachsen, sondern sogar Wenden von jenseits
der Elbe und «Nordleute». Wieder gelobt man Treue und stellt
Geiseln. Auf einem Reichstag in Lippspringe versucht der Herr-
scher die Verbreitung des Christentums in Sachsen «nachdriick-
lich zu férdern und damit die Entwicklung feudaler Verhiltnisse
zu beschleunigen» (Epperlein). Zwischen den besetzten Burgen
verbreiteten die christlichen Priester die neue «Aufklirung» — «sie
trugen Kreuze und sangen fromme Lieder. Schwer bewaffnete



DER SACHSENSCHLACHTER, «EIN PAAR NULLEN ZUVIEL» 469

Soldaten in voller Riistung waren ihre Begleiter, die mit ihren
entschlossenen Mienen die Christianisierung beschleunigten» (de
Bayac).

Weiter wird das geraubte Gebiet an Bischofe und Abte verteilt,
werden Missionssprengel geschaffen, Kirchen gebaut und selbst
kleinere Kloster wie Hersfeld, Amorbach, Neustadt am Main,
von Karl zur Heidenbekehrung eingesetzt. Erst recht natiirlich
Fulda, dessen Abt Sturmi noch kurz vor seinem Tod auf der siach-
sischen Eresburg kirchlich und militirisch das Kommando hat.
Im Nordwesten agitiert Bischof Alberich von Utrecht, der in
Westfriesland die Reste des Heidentums zerschmetterte. In sei-
nem Auftrag und von Karls Militirmacht gedecke, vertilgten
Alberichs Ménche die Géreterbilder, die paganen Heiligtiimer und
raubten, was ihnen wertvoll war. Uberlie der Konig doch einen
Teil der Tempelschatze dem Bischof fiir kirchliche Zwecke. Auch
der hl. Angelsachse Willehad, der ebenfalls frither schon, nicht
sehr erfolgreich, die Friesen indoktriniert hatte, organisierte seit
780 auf Karls Befehl den nérdlichen Teil des unterworfenen Sach-
senlandes. Im mittleren Friesland wirkte, gleichfalls von Karl
berufen, in dhnlicher Weise der hl. Liudger.

Als aber die Ostfriesen und offenbar auch grofle Bevolkerungs-
gruppen Mittelfrieslands gemeinsam mit den Sachsen sich erho-
ben, die Kirchen zerstorten und zu ihrem alten Glauben zuriick-
kehrten, verlieffen die Christentumsprediger eilig das Land. Der
Englinder Willehad, bald darauf zum sichsischen Missions-
bischof und ersten Oberhirten Bremens ordiniert, floh nach Rom,
dann nach Echternach, «2 Jahre lang zu Studium und Gebet»
(«Lexikon fiir Theologie und Kirche»). Der hl. Liudger, spiter
Bischof von Miinster, fliichtete nach Rom und Monte Cassino.
Ohne den Schutz der frinkischen Waffen konnten sich die Ver-
kiinder der Frohen Botschaft nicht halten. Kaum aber beherrsch-
ten die Okkupanten wieder das Feld, kehrten mit deren Schwer-
tern auch die geistlichen Herren an die Propagandafront zuriick.
Willehad nahm seinen Sitz in Bremen, der hl. Liudger, auf Karls
Befehl, 6stlich der Lauwers. Hier vernichtete er, gestitzt auf die
konigliche Macht, die heidnischen Heiligtiimer (fana), drang bis



470 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

auf die Inseln vor und verwiistete, geschiitzt von frankischen
Soldaten, noch die Opferstitten des friesischen Gottes Fosete auf
Helgoland.

Viele Geistliche sollen allerdings nur ungern zu den widerspen-
stigen Sachsen gegangen sein. Und als diese sich 782, zugleich mit
den Wenden, unter Widukind erneut erhoben, traf ihre Wut be-
sonders Klerus und Christentum, flammten weithin die Kirchen
im Feuer und flohen die Priester. Ein frinkisches Heer wird am
Siintel aufgerieben, alles «fast bis auf den letzten Mann nieder-
gehauen», berichten die Reichsannalen und fiigen hinzu: «Der
Verlust der Franken war noch grofer, als es der Zahl nach
schien.» Wurden doch auch zwei Dutzend sogenannte Erlauchte
und Vornehme getotet. Noch ehe Karl aber selbst zur Stelle ist,
werfen sichsischer Adel und frankische Truppen gemeinsam den
Aufstand nieder. Die sichsischen «Edlen» liefern die Empérer
aus. Und nun steigert Karl den Expansions- und Missionskrieg bis
zu der bekannten Abschlachtung in Verden an der Aller — und
feierte dann, wie tiblich, Weihnachten und Ostern, Geburt und
Auferstehung des Herrn.'®

Noch im 20. Jahrhundert suchte man gelegentlich von «beru-
fener Seite», im katholischen und evangelischen Lager, die graf3-
liche Abmetzelungsorgie rundheraus zu leugnen. Bischofspostil-
len und einige «Fachtheologen» arbeiteten dabei Hand in Hand -
besonders zur Nazizeit.

Der Kirchenbote des Bistums Osnabriick sprach 1935 von dem
«Mirchen vom <«Verdener Blutgerichts». Ahnlich auch der evan-
gelische Kirchenhistoriker der Universitit Miinster, Karl Bauer,
der 1936 die quellenmifige Bezeichnung decollare (enthaupten)
als Schreibfehler erklirte statt des angeblich urspriinglich ge-
schriebenen delocare oder desolare (aussiedeln), wonach also
4500 Sachsen nur weggefiihrt worden seien. Einerseits aber wird
dies Wort oder ein dhnliches in verschiedenen Quellen iiberhaupt
nicht gebraucht. Anderseits berichten gleich vier damalige Jahr-
biicher von der «Totung» (decollare bzw. decollatio) der Sachsen:
die Reichsannalen, die Annales Amandi, die Annales Fuldenses,
endlich, in der ersten Hilfte des 9. Jahrhunderts, auch die Anna-



DER SACHSENSCHLACHTER, «EIN PAAR NULLEN ZUVIEL» _ . 471

les Sithienses: und all diese Chronisten aus den verschiedensten
Gebieten hitten somit auf hochst mysteriose Weise denselben
«Schreibfehler» gemacht.*

Und um einen «Schreibfehler» ganz anderer Art handelte es
sich, wenn schon vordem ein Forscher vermutete, der Verfasser
der Quellen habe «in Folge falschen Lesens seiner Vorlage ein
paar Nullen zu viel entnommen» (H. Ulmann). Mit Recht be-
merkt dagegen Donald Bullough: «<Dem Konig eine solche Tat
nicht zuzutrauen, hiefle aber, ihn tugendhafter zu machen, als fast
samtliche christliche Konige des Mittelalters gewesen sind. Denn
das Niedermetzeln eines besiegten Feindes auf dem Schlachtfeld
war damals iiblich, es sei denn, man versprach sich mehr Vorteil
von Sklaven oder Losegeld. Auch vergifft man leicht eins: Die
meisten Geiseln, die der Konig von Jahr zu Jahr mit sich nahm,
wurden regelmifig getotet, sowie sich diejenigen, fiir deren Ge-
horsam sie biirgten, wieder gegen den Kénig erhoben.»?

Tatsichlich standen da 782 an einem Spitherbsttag 4500 Sach-
sen, eng zusammengedrangt, wie Tiere im Schlachthaus, und
umgeben von ihrem eigenen «Adel», der sie ausgeliefert, sowie
von den Helden des «groflen» Karl, des «Leuchtturms Europas»,
wie ihn eine St. Galler Handschrift aus dem 9./10. Jahrhundert
nennt. Und auf sein Urteil wurden sie niedergehauen, in die Aller
geworfen, mit der sie in die Weser trieben und dann ins Meer . . .
«4500, und dies ist auch so geschehen» (quod ita et factum est),
wie lakonisch der Reichsannalist festhalt (dann, fast noch im
selben Atemzug: «Und er feierte Weihnachten . . .») — just dort,
wo der kiinftige «Heilige» bald eine Kirche aufsteigen lift (keine
Sithne-, eher eine Siegeskapelle) und sich heute der Dom von
Verden erhebt. Buchstiblich auf Stromen von Blut — wie, im tiber-
tragenen Sinn, lingst alle Christentempel.

Man stelle sich vor: 4500 Menschen mit abgehackten Képfen —
und dann Heiligsprechung des Moérders. — Auch Frantisek Graus,
ein «Lichtblick» oft in seiner meist so dunklen Zunft, 1alt fiir
Mord «keinerlei Entschuldigung» gelten, «auch keine <histori-
sche> im Abstand von Jahrhunderten, und Massenmorde sind ein
Phinomen, das nie geniigend gebrandmarket werden kann . . .»



472 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

Das angebliche Griindungsprivileg Karls von 786 fiir das Bis-
tum Verden ist freilich eine Filschung, zwischen 1155 und 1157 im
Auftrag des Verdener Bischofs Hermann in dessen Kanzlei ange-
fertigt. Hangt es doch wohl nicht zuletzt auch mit Karls Heilig-
keit zusammen, daf} die Zahl der in seinem Namen gefilschten
Urkunden grof ist, mit denen Kirchen sich Privilegien erschli-
chen. Doch echt oder nicht: «Es ist wahr, er hat die 4500 Sachsen
umgebracht», schreibt Ranke und fiigt hinzu, «spater aber tritt in
ihm die einfache Ruhe einer grofien Seele hervor.»

«WIE NUN UBERALL FRIEDE WAR .. .»

Das Grof8verbrechen des christlichen Herrschers, von der Kirche
durch das ganze Mittelalter als «Apostel des sichsischen Stam-
mes» gefeiert, verfehlte im iibrigen zumindest zunichst auch
politisch véllig sein Ziel. Denn der Widerstand der «Erzheiden»
gegen Christentum und Frankenherrschaft wurde dadurch nicht
geschwicht, sondern erst recht angefacht. Erneut brach der Auf-
ruhr im ganzen Land aus. Wieder trat Widukind an die Spitze und
riff auch die Friesen mit in die Emporung hinein. Wieder opferte
alles zwischen Lauwers und Fli den Gottern. Was frankisch und
christlich war, wurde verfolgt, vertrieben, ausgerottet.

Karl eilte nach Sachsen, fort vom frischen Grab seiner jungen,
am 3o0. April 783 zu Diedenhofen verstorbenen zweiten Gattin, -
der Seligen Hildegard, deren Verlust ihn — anders als der Tod von
4500 Sachsen — vielleicht getroffen haben mag. (Doch nahm er
sich noch im selben Jahr eine Nachfolgerin. Und wieder fast ein
Kind.) Und in Sachsen ging es wieder mit vielem Blutvergiefen
und «Gottes Hilfe» weiter. «Mit Gottes Hilfe blieben die Franken
Sieger, und es fiel dort eine sehr groffe Zahl von Sachsen, so dafl
nur wenige sich durch Flucht retteten. Und von da aus kam der
genannte ruhmreiche Konig siegreich nach Paderborn und sam-
melte dort sein Heer. Und setzte seinen Zug fort, als die Sachsen
sich erneut vereinigten, bis zur Haase. Dort kam es wieder zu



«WIE NUN UBERALL FRIEDE WAR . . .» 473

einer Schlacht und dort fielen nicht weniger Sachsen und mit
Gottes Hilfe blieben die Franken Sieger.» .

Die eben zitierten Reichsannalen zum Jahre 783 beziehen sich
auf die beiden einzigen groffen Feldschlachten des ganzen Krie-
ges, nahe dem heutigen Detmold und an der Haase, im Herzen
der Weserfestung. Nur «wenige von der ungeheuren Menge»,
melden die Chronisten tiber die sichsische Niederlage bei Det-
mold, «sollen entronnen», «viele Tausend» gefallen sein. Und
auch an der Haase bedeckte, nach einer weiteren alten Quelle,
eine «unendliche Menge von Sachsen» das Schlachtfeld, «noch-
mal viele Tausende, mehr als frither». Wieder siegte Karl «mit
Gottes Hilfe», kehrte nach Franken zuriick und «feierte Weih-
nachten . . .» Und viele Tausende hatte man inzwischen noch in
die Sklaverei geschleppt.

Auch im folgenden Jahr 784 verheerte der Herrscher Sachsen,
vor allem Ostfalen, wihrend sein Sohn, bereits ganz in seinen
Fuftapfen, Westfalen heimsuchte, auch er, versteht sich, mit
Gott. «Mit Gottes Hilfe blieb Karl, der Sohn des groffen Kénigs
Karl, Sieger mit den Franken, nachdem viele Sachsen getotet wa-
ren. Nach Gottes Willen kehrte er unversehrt zu seinem Vater in
die Stadt Worms zuriick.»

Den Winter 784/785 verbrachte Karl mit der im Jahr zuvor
geehelichten noch sehr jungen Fastrada samt seinen S6hnen und
Toéchtern auf der Eresburg. Und erst jetzt brach der Widerstand
der Sachsen allmahlich zusammen — wahrend er das Fest der
Auferstehung des Herrn feierte, immer wieder seine Soldateska
ausschickte, auch selbst «einen Zug» unternahm, verwiistend,
raubend, Straflen siubernd, ganze Wailder verbrennend, Saaten
vernichtend, Brunnen verschiittend, Bauern metzelnd, Festungen
und verschanzte Dérfer nehmend — «denn fiir sein Werk ist Ord-
nung Grundbedingung» (Daniel-Rops).?

785 schien die Widerstandskraft des schwergeschlagenen sich-
sischen Volkes fast erloschen, schien es sich endgiiltig «unter das
sanfte und siife Joch Christi» zu ducken, wie der Biograph des
Abtes Sturmi lingst verlangt hatte, jenes fanatischen Sachsenmis-
sionars, der den Kampf gegen die Heiden predigte, ihre Gotter-



474 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

tempel zu zerstoren, ihre altheiligen Haine zu fillen und Kirchen
zu errichten forderte.

Widukind, der noch unbezwungen nach Nordalbingien ausge-
wichen war, kam nach Verhandlungen mit Karls Bevollmachtig-
ten um Weihnachten 785 in die Pfalz Attigny an der Aisne, lie8
sich taufen, durch den Konig, der selbst Pate stand, herrlich be-
schenken und verschwand fiir den Rest seiner Tage wohl auf seine
Besitzungen und aus der Geschichte. Dafiir wurden seine Reli-
quien aufbewahrt, in Legenden Gotteshiuser von ihm gebaut —
und sein Urenkel Wichert avancierte bereits zum Bischof von
Verden (gest. 908). Karl hatte dem Papst seinen Sieg gemeldet, der
hatte Glickwiinsche gesandt und Ende Juni 786 ein dreitigiges
Dankfest durch die gesamte abendlindische Christenheit ange-
ordnet, sogar jenseits der Meere, so weit Christen wohnten.?

Ansonsten freilich ging der Krieg weiter.

Im selben Jahr noch schickte Karl ein Heer in die Bretagne, um
die aufstindischen, zinsbar gemachten Bretonen zu unterjochen,
die sich begreiflicherweise ungern ausbeuten lassen wollten. So
wurden zu ihnen seit Pippin 1lI., unter Karl und Ludwig dem
Frommen immer wieder neue Heerfahrten notig, worauf jedoch
stets neue Empdrungen folgten. Noch 786 muffte auch in Thii-
ringen eine «grofle Verschworung» (Einhard), als deren Haupt ein
Graf Hardrard gal, erstickt werden, wobei der edle Karl, angeb-
lich auf Dringen seiner brutalen dritten Gattin Fastrada, hart
durchgriff, toten, verbannen und — eine im Frankenreich seltene
Strafe — blenden liefS.?

«Wie nun dberall Friede war», melden die Rexchsannalen zu
diesem Jahr, «beschlof Karl nach Rom zu ziehen und den Teil
Italiens anzugreifen, der jetzt Benevent heiflt, indem er es fiir
angemessen hielt, auch den Rest des Reichs sich zu unterwer-
fen . . . dessen grofiten Teil er in der Lombardei bereits in seiner
Gewalt hatte.» Denn ohne Krieg hielt es «der Grofle» nicht aus.
Und wire er denn ohne seine Kriege «der Grofle»?



LETZTE AUFSTANDE, VERNICHTUNGSKRIEG 475

LETZTE AUFSTANDE, VERNICHTUNGSKRIEG —
UND «DIE STILLE HOHEIT DES KRUMMSTABES»

Wahrend der Konig im Siiden agierte (S. 442 ff.), rumorte es im
Norden fort. Zwar wird schon im Anschluff an die Meldung von
Widukinds Taufe verkiindet, «tota Saxonia subiugata est», ganz
Sachsen sei nun unterworfen — «befriedet» war es, trotz oder
wegen all des Blutes, nicht. So wenig wie Friesland, wo es in den
neunziger Jahren im Osten zu neuen Tumulten kam, wo man
wieder die Kirchen zertriimmerte, die Missionare vertrieb. Auch
Liudger suchte abermals das Weite. Sobald die Heiden vorstief8en,
floh er, nach der Verfolgung — eine alte, schon frithchristliche
Praxis — kehrte er zuriick und setzte mit apostolischem Eifer das
«Bekehrungswerk» fort: vertilgte fanatisch die paganen Reste,
rottete «Gotzentempel» aus, machte Blinde wieder sehend, kurz
«trocknete allenthalben die Tranen», «verschaffte erquickenden
Frieden» und wurde ja auch Heiliger.?

Begiinstigt durch den Awarenkrieg, kam es in Sachsen eben-
falls zu einer Erhebung. Sie beschrinkte sich allerdings im we-
sentlichen auf das bisher noch am wenigsten betroffene Land im
Nordosten, auf die an der Unterelbe und in Holstein wohnenden
ursichsischen Nordalbingier sowie, bei starker Zuriickhaltung
des Adels, auf die breite Masse des Volks.

«Wie der Hund, welcher zu seinem Gespei zuriickkehrt (I1.
Petri 2,22)», melden die Lorscher Jahrbiicher, «so kehrten sie
zuriick zum Heidentum, das sie frither abgeschworen hatten, sie
verlieen wiederum das Christentum und verbiindeten sich mit
den heidnischen Volkern im Umkreis. Aber auch zu den Awaren
entsandten sie Boten, und sie erkiihnten sich zu rebellieren vorerst
gegen Gott, dann gegen den Konig und die Christen . . .» Auch
Karls iltester, aber unehelicher Sohn Pippin, ein schéner, doch
buckliger Jiingling, emporte sich damals. Wihrend seine Genos-
sen teils hingerichtet, teils ausgepeitscht und verbannt worden
sind, landete Pippin zum Ménch geschoren im Kloster Priim, wo
er nach fast zwanzigjahriger Haft (811) gestorben ist.

Doch galt der mehr als zehnjahrige Kampf der Sachsen nicht



476 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

eigentlich der frankischen Fremdherrschaft, nicht einmal dem
Christentum als solchem. Vielmehr richtete er sich vor allem ge-
gen dessen Vertreter und Einrichtungen, gegen die Kirche, ihre
rigorosen Eingriffe ins Privatvermégen, ihre riicksichtslose Ein-
treibung der Zehnten, woriiber schon Karls angelsachsischer
Ratgeber Alkuin klagte, indem er in den Missionaren eher Pliin-
derer (praedones) als Prediger (praedicatores) sah. «Dafl die
. Zehnten Treu und Glauben vernichtet hatten», scheint bei den
Franken eine sprichwértliche Rede gewesen zu sein. Und so un-
barmherzig die Kirche war, so unbarmherzig bekampften sie die
Nordalbingier jetzt. Die neuen Gotteshduser wurden iiberall zer-
stort, die Geistlichen verjagt, selbst christliche Sachsen nicht
selten getétet, ihre Besitzungen gepliindert, kurz, die ganze Kir-
chenorganisation nordlich der Elbe mit Stumpf und Stiel vernich-
tet.

Der Aufstand wuchs sich zu einem mehr als zehnjahrigen Ver-
nichtungskrieg von duflerster Grausamkeit auf beiden Seiten aus.
Die erst im Herbst 794 wieder aufgenommene Gegenoffensive,
bei der Karl Reliquien mitfithrte, bestand in bloen Verwiistungs-
ziigen. Mehrfach setzte er sogar heidnische Slawen, die Wilzen
ein, auch Obodriten, deren Kénig Witzin von den Sachsen bei
Uberquerung der Elbe angegriffen und umgebracht wurde. Karl
pliinderte, zerstorte, verheerte, mitunter hauptsichlich durch
Feuer, metzelte tausendfach. Nach einem Sieg bei Kiel sollen 4000
Sachsenleichen das Schlachtfeld bedeckt haben. Auch schleppte
er Jahr fiir Jahr grofle Mengen an Geiseln weg, einmal jeden
dritten Mann, «so viele er wollte», wie ein Chronist sagt, von
denen er die meisten «regelmafiig getotet» hat (Bullough). Bis 799
zog nun der «Apostel» der Sachsen, «der mit eherner Zunge das
Evangelium predigte» (Bertram), jahrlich gegen sie. 802 schickte
er wieder ein Heer, indes er sich den ganzen Sommer in den
Ardennen auf der Jagd vergniigte. 804 riickte er selbst noch ein-
mal ins Feld, wobei die Sachsen endgiiltig der Ubermacht erla-
gen.2¢

Der Herrscher hatte schliefflich, um jede Erhebung unméglich
zu machen, Massendeportationen befohlen, erschreckend riick-



LETZTE AUFSTANDE, VERNICHTUNGSKRIEG 477

sichtslose Zwangsverpflanzungen grof8en Stils, wie sie auch die
christlichen Byzantiner handhabten; «eine solche Menge von Gei-
seln», meldet ein Bericht, «<wie man sie niemals in seinen Tagen
oder in den Tagen seines Vaters noch jemals in den Tagen der
Frankenkonige von dort weggefiihrt hat». Der Mann, der schon
794, auf der Frankfurter Synode, offen als «<Haupt der abendlén-
dischen Kirche» auftrat, lieff in den Jahren 795, 796, 797, 798,
799 und 804 Tausende von Sachsen, mit Weib und Kind, rund
zehntausend Familien durch seine Soldateska auf altfrankischen
Boden verschleppen und diesseits wie jenseits des Rheins, in
Gallien und Germanien, als Zinsleute geistlicher und weltlicher
Grofler ansiedeln. (Noch heute erinnern Ortsnamen in Franken
wie Sachsendorf, Sachsenfahrt, Sachsenmiihle daran.) Viele De-
portierte steckte man aber auch in streng bewachte Lager, wo
man sie ihr Leben verbringen lieS. Eine Quelle spricht geradezu
von «griindlicher Ausrottung». Und nicht wenige Sichsinnen,
die freilich noch nicht durch das heilige Taufbad von allem Hei-
dendreck gereinigt sein durften, wurden wihrend des ganzen
Krieges nach Verdun geworfen, auf den groffen Umschlagplatz
far Sklaven.

Durch all dies haben sich die Besitz- und Eigentumsverhalenis-
se im Norden teilweise vollig verandert. Denn auch das geraubte
Land an der Elbe verteilte Karl wieder an Bischéfe, Priester und
seine weltlichen Vasallen. Und im ganzen 9. Jahrhundert wurden
dann in Sachsen zahireiche adlige Eigenkloster gegriindet.?”

So hatte Karl durch einen dreiunddreiffigjahrigen Krieg die
«Erzheiden» doch iiberzeugt, «daf es noch etwas Héheres gebe,
als Kampf und Sieg, als Tod auf dem Schlachtfelde», wie uns
Kardinal Bertram, der Anfeurer zweier Weltkriege, der Hitlerbei-
steher, versichert, hatte Karl «das Kreuz siegreich und segenspen-
dend im jungfriulichen Boden des Sachsenlandes aufgepflanzt».
Und endlich das Wichtigste, «waltete segensreich und vermittelnd
die stille Hoheit des Krummstabes neben der Macht des kénig-
lichen Scepters und Schwertes».?®



478 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

KARLS BLUTGESETZE

Waihrend seines Kampfes erlieB der Konig drakonische Gesetze;
jeweils dann offenbar, wenn er glauben mochte, die Sachsen end-
giiltig unterjocht zu haben und zur «Ordnung» tbergehen zu
kénnen: vor allem die Capitulatio de partibus Saxoniae (782) und
das Capitulare Saxonicum (797). Und da die Ubertritte zum Chri-
stentum durch Massentaufen erzwungen worden waren, das
sichsische Volk aber insgeheim weithin am Heidentum festhielt
und den Klerus verabscheute, drang Karl auf restlose Ausrottung
des alten Glaubens und seiner Riten, auf die Zwangstaufe aller
Sachsen, die vollstindige ideologische Umerziehung. Von den
vierzehn die Todesstrafe verhingenden Bestimmungen der Capi-
tulatio betreffen zehn allein Vergehen gegen das Christentum. Er
hatte zuvor auch den Rat des Papstes eingeholt und orientierte
sich zudem ganz offensichtlich an jener Missionsmethode der
Fuldaer Monche zur Vertilgung des Heidentums, die mit riick-
sichtslos durchgefiihrten Massentaufen und vollstaindiger Ver-
nichtung seiner Heiligtiimer begann.

Mit einem stereotypen «morte moriatur» wird alles bedroht,
was die Verkiinder der Frohen Botschaft ausmerzen wollten: das
Berauben und Zerst6ren von Kirchen, die Verbrennung Toter, das
Verweigern der Taufe, das heimliche Umgehen der Taufe, die
Verhéhnung des Christentums, die Schmilerung kirchlichen Be-
sitzes, das Darbringen heidnischer Opfer, die Ausiibung paganer
Briuche etc.

Das hért sich so an:

«3. Wenn jemand gewaltsam in eine Kirche eindringt und in
ihr etwas raubt oder stiehlt oder die Kirche in Brand steckt, so
sterbe er des Todes.

4. Wenn jemand das heilige vierzigtagige Fasten aus Miflach-
tung des Christentums nicht halt und Fleisch i8¢, so sterbe er des
Todes . ..

7. Wenn jemand nach heidnischer Sitte den Leib eines verstor-
benen Menschen durch Feuer verzehren 13t und seine Gebeine zu
Asche brennt, so sterbe er des Todes.



KARLS BLUTGESETZE 479

8. Wenn jemand kinftig im Sachsenvolk ungetauft sich ver-
stecken mochte und unterlaflt, zur Taufe zu kommen, weil er
Heide bleiben will, so sterbe er des Todes . . .

10. Wenn jemand gemeinsam mit Heiden etwas gegen Chri-
sten plant und mit ihnen in Feindschaft gegen die Christen zu
verharren sucht, so sterbe er des Todes. Und wenn jemand diesem
selben Verbrechen gegen den Kénig und das christliche Volk zu-
stimmt, so sterbe er des Todes.»

Sogar die Ubertretung des Fastengebotes zog die Todesstrafe
nach sich! (Karl selbst war das Fasten zuwider; es sei seinem
Korper, klagte er, nicht zutriglich.)

Befohlen wurde: Taufe im ersten Lebensjahr, Kirchenbesuch an
allen Sonn- und Feiertagen, Ablegen des Eides in den Kirchen, ja
sogar die Einhaltung der kirchlichen Ehegesetze. Man forderte,
wie schon Alkuin riigte, «strenge Buflen fiir die leichtesten Ver-
gehen». (Am Hof Karls aber vigelte man bei Gelagen, an denen
auch seine Tochter teilnahmen, ganz schon durcheinander, sollen
auch Geistliche manchmal «gestrauchelt» sein.)

Da dem zwangsbekehrten Sachsenvolk wenig oder nichts am
Christentum lag, muflte es weiter mit Gewalt zur Erhaltung der
Kirche gendtigt werden. Jedermann, Adelige, Freie, Liten, hatte
den Zehnten vom Ertrag des Grundbesitzes und von allem Er-
werb der Kirche zu geben. Aufferdem mufite jede Kirche zwei
Hufe, also zwei Bauerngiiter, erhalten, sowie von je 125 Einwoh-
nern einen Knecht und eine Magd, wodurch die Masse der
Sachsen noch stirker ausgebeutet wurde als je zuvor.?

Der Christ Johannes von Walter fragt angesichts der grauen-
haften Sachsengesetze scheinbar arglos: «<Hat Karl hier im Sinne
der Vertreter der Kirche gehandelt? Es ist kaum anzunehmen, daf§
sein Vorgehen viel Beifall fand.» So viel Falschheit, Verlogenheit
in zwei Zeilen! Doch gefragt wird in dem Band «Die Nation vor
Gott. Zur Botschaft der Kirche im Dritten Reich». Gefragt wird
1934. Dabei hatte Karl diese jahrzehntelangen Sachsen-(und son-
stigen)Gemetzel mit dem engsten Beistand der Kirche betrieben
und natiirlich auch ganz und gar in deren Interesse. «Das Ent-
scheidende war fiir die Kirche der Kampf fiir das Christentum,



480 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

den Karl in Sachsen und Spanien so sichtbar fithrte. Durch den
Heidenkrieg entsprach seine Tatigkeit der kirchlichen Auffassung
vom christlichen Imperium . . .» (Zdllner).3°

Nichts ist mehr evident. Und Einhard, dessen Berichten tiber
Karl besondere Bedeutung zukommt, bemerkt einmal, der so
viele Jahre wihrende Kampf sei erst beendet worden unter der
Bedingung, daf die Sachsen ihrem «Teufelskult» (daemonum cul-
tu) abschworen, daf sie den christlichen Glauben und die heiligen
Sakramente annehmen und mit den Franken zu einem Volk ver-
eint wiirden. Klarer, iiberzeugender kann man Karls Kriegsziel
kaum benennen: Vernichtung des Heidentums, Ausbreitung des
Christentums und Annexion.

Im (katholischen) «<Handbuch der Kirchengeschichte» stehen
die Sachsenkriege unter der Uberschrift: «Die Abrundung des
frankischen Grofreichs».>! So lift sich das auch betiteln, gewif3,
ohne jede Spur von Barbarei, von Blut. Einfach und sauber! «Die
Abrundung» — klingt glatt, beinah elegant. Es hat was Spieleri-
sches, fast Artistisches. Als ging’s um ein Kunstwerk, ein Staats-
kunstwerk. Und fiir ein Grofreich, ist da nicht ohnedies alles
erlaubt? Jedenfalls solang es «gliickt»?

2. DIE BERAUBUNG UND AUSLOSCHUNG DER AWAREN
(791—-803)

Noch wihrend Karl die Sachsen und Friesen blutig unterjochte,
zerstorte er gleichzeitig das um 570 in Ungarn gegriindete Awa-
renreich, zu dessen unmittelbarem Nachbarn er durch die Besei-
tigung des Baiernherzogs geworden war.



KARLS KURZER ProOZESs MiT TassiLo 481

KARLS KURZER PROZESS MIT TASSILO

Bayern hatte sich staatlich, rechtlich und sozial unter der dort
alles dominierenden Fithrung der Agilolfinger gebildet und ent-
wickelt. Erst mit den beiden Feldziigen Karl Martells geriet das
Land, wenn vielleicht auch noch nicht unter die Oberhoheit der
Franken, so doch in Abhingigkeit von ihnen, die nach der schwe-
ren Niederlage der bayrischen Armee im Jahr 743 (S. 328 f.) noch
betrachtlich wuchs. Das Papsttum, das damals Herzog Odilo
schmihlich verraten hatte, lieff erst recht dessen Sohn Tassilo im
Stich, als Karl ihn stiirzte.

Dabei war Tassilo III. (748—788), der letzte Agilolfinger, dessen
Herrschaft von Anbeginn unter der Hoheit seines Onkels, des
Hausmeiers Pippin, stand, klerusergeben wie wenige Fiirsten, vor
allem «der ewigen Liebe und des furchtbaren Grauens halber, um
dem Pfuhle des Teufels zu entgehen und den Himmelssaal zu
verdienen». Er forderte die Geistlichkeit in jeder Weise. Er schiitz-
te die Priester durch ein hohes, die Bischéfe durch ein uner-
schwingliches Wergeld. Er begiinstigte die Mission der Angel-
sachsen und des Bonifatius. Er holte Martyrerleiber herbei, den
Leichnam Valentins nach Passau (746), den Corbinians nach Frei-
sing (765). Er fiillte Bayern mit Kirchen, mit Ménchsbehausungen
und beschenkte sie verschwenderischer als irgendeiner seiner
Vorginger. Er griindete wahrscheinlich die Kloster Mattsee,
Miinchsmiinster, Pfaffenmiinster, Wessobrunn, sicher aber 769
das Kloster Innichen im Pustertal, «um das ungliubige Ge-
schlecht der Slawen auf den Pfad der Wahrheit zu fiihren», und
777 das ungewohnlich grof8ziigig bedachte Kloster Kremsmiin-
ster im Traungau, ebenfalls als Vorposten und Stiitzpunkt der
Slawenmission, als Sicherung seines Regiments iiber die Heiden.
Missionarische, politische, wirtschaftliche Motive hangen hier,
wie so oft, untrennbar zusammen.

Uberhaupt dehnte Tassilo die bayrische Herrschaft immer wei-
ter nach Stiden und Osten aus, wobei nicht zuletzt eben Kloster-
griindungen eine wichtige Vorarbeit leisten, die entscheidende
Rolle aber ein Krieg spielt. Im Jahr 772 nimlich werden der Her-



482 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

zog, die Bischofe und der Adel Bayerns durch einen gewissen
«Clemens peregrinus» zu einem «Kreuzzug» gegen die Heiden
Karantaniens aufgerufen, ein Land, das vor allem das heutige
Kirnten sowie Teile der Ober- und der Mittelsteiermark umfafite.
Dort herrschten Slawenfiirsten, bis 828 deutsche Grafen an ihre
Stelle traten. «Gott verleihe den Baiern den Sieg gegen ihre Fein-
de, wie einst Gideon; Gott mége Tassilo Mut geben, wie Samson;
Gott sei mit ihnen wie mit David, der Goliath besiegte. Gott . . .»
etc. Tassilo filhrte den «Kreuzzugn», zog nach Kirnten, brachte die
Karantanen um ihre politische Selbstindigkeit und er6ffnete da-
mit dort «den Beginn der Deutschen Herrschaft bis in die neueste
Zeit hinein» (Waldmiiller). «Dieser Sieg Tassilos I11. tiber die Sla-
wen hat fiir mebr als ein Jabrtausend die Herrschaft der Deut-
schen iiber die Slawen bestimmt und zugleich Deutschland und
christliche Mission in die gleiche Front gebracht» (Klebel).3
Noch Anfang der siebziger Jahre hatte Tassilo seinen Sohn
Theodo von Papst Hadrian 1. taufen und salben lassen. Und sein
Herzogtum besaf$ auch schlieflich «quasikonigliche Gewalt, der
nur das nomen regium fehlte» (Schlesinger). Doch 781 einigte sich
Karl anldBlich seines Rombesuches mit Hadrian zu einem ge-
meinsamen Vorgehen gegen Tassilo. Noch im selben Jahr erschie-
nen zwei Gesandte des Konigs sowie zwei vom Papst beauftragte
Bischéfe bei'dem Herzog und dringten ihn zur Erneuerung des
einst Pippin geleisteten Lehnseides. Tassilo lenkte zunichst ein,
widersetzte sich dann aber erneut und bat 787 den Papst um
Vermittlung. Der jedoch lehnte nicht nur strikt ab, sondern droh-
te Tassilo und seinen «Mitschuldigen» mit dem Anathem, falls er
nicht Karl in allem gehorche. Ja, er erklirte, ein eventueller fran-
kischer Angriffskrieg gegen ihn sei ein «gerechter Krieg». «Wenn
der Herzog durch meine Worte nicht bewogen wird, zu seiner
Pflicht zu stehen, werden Karl der Grof8e und sein Heer von jeder
Siinde freigesprochen und der Verantwortung fiir Brandschat-
zung, Totung und jeglicher Schadenshandlung, die zum Nachteil
Tassilos und seiner Komplizen geschieht, enthoben.» Karl dage-
gen versprach er fiir alles mogliche Unheil, das er iiber die Bayern
bringe, von vornherein die Absolution. Und als dieser 787 mit drei



KaARLs KURZER PROZEss miT TassiLo 483

Heeren konzentrisch auf Bayern vorriickte, fand er keinen ernst-
haften Widerstand. Die bayrischen Groffen, «namentlich die
Bischofe» (Heuwieser), hielten es selbstverstindlich mit dem
Stirkeren. Tassilo mufSte sich kampflos ergeben, seinen Treueid
erneuern und bekam sein Herzogtum als Lehen zuriick.*?

Schon im folgenden Jahr aber wurde Tassilo auf den Reichstag
nach Ingelheim zitiert, wo ihn Karl sofort verhaften und entwaff-
nen lieB. Dann nahm man in Bayern auch Tassilos Frau, Kinder
nebst Gesinde fest und brachte sie gleichfalls herbei. Erst danach
beschuldigten ihn auf der Reichsversammlung «Anhinger einer
vom bayrischen Episkopat angefiihrten tassilofeindlichen Partei»
(Sprigade); Leute, nebenbei, die in seinem Gefolge nach Ingel-
heim gekommen waren, eines angeblichen Biindnisses mit den
Awaren, und man machte ihm férmlich den ProzeR. Allerdings
nicht wegen Hochverrats, was sich offenbar nicht erweisen liefs,
sondern wegen seiner — 2§ Jahre zuriickliegenden! — 763 in Aqui-
tanien begangenen «Fahnenflucht» (harisliz; vgl. S. 330).

Viel Dunkel hingt um diesen Tag — «wie tiber das Verschwin-
den der Hedenenherzoge in Mainfranken und der Alemannen-
herzoge nach 740» (Bosl). Die Versammlung verurteilte den
Herzog einmiitig zum Tod. Karl wandelte, angeblich «von Mit-
leid geriihrt», so der offizidse Annalist, «aus Liebe zu Gott und
weil derselbe sein Blutsverwandter war», das Todesurteil in Klo-
sterhaft um, gleichbedeutend mit lebenslinglichem Gefangnis —
und erschien seinen Zeitgenossen auch noch als der giitige, got-
tesfiirchtige Landesvater. Tatsichlich agierte er nur machtbeses-
sen, bemerkenswert unbarmherzig, wirkt alles «wie eine ge-
schickt arrangierte Szene — ein von Beginn an abgekartetes Spiel»
(Epperlein). :

Tassilo wurde am 6. Juliin Sankt Goar zum Ménch geschoren,
dann in das Kloster Jumiéges bei Rouen gebracht. Doch nach
sechsjahriger Klosterhaft, wahrscheinlich in Lorsch, holte ihn
Karl 794 auf einen Reichs- und Kirchentag nach Frankfurt, lief§
ihn hier in einer widerlichen Farce um Verzeihung bitten fiir alles,
was er ihm, Karl, und den Franken angetan, und auch fiir seine
Sohne und Téchter schriftlich auf das Herzogtum Bayern und



484 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

seinen personlichen Besitz Verzicht leisten. (Den herzoglichen
Schatz hatte er natiirlich schon 788 zu seinen Gunsten konfis-
ziert.) Der Rex piissimus, dessen Barmherzigkeit die Annales
Laureshamenses in diesem Zusammenhang ausdriicklich riih-
men, wollte also nicht nur Tassilo, sondern die ganze Dynastie
vernichten. Doch verzeiht ihm Karl auch jetzt, versichert ihn sei-
ner Huld und nimmt ihn, wie es heif$t, «wieder auf in seine Liebe,
da er in Zukunft sicher sei durch Gottes Erbarmungn».,

Auf die Erbarmung Karls muflte der Herzog verzichten. Um
dessen Land endlich kassieren zu kénnen, hatte der Konig ja nicht
nur Tassilo, sondern auch seine Gattin Liutperga, die Tochter des
Langobardenkénigs Desiderius, hinter Klostermauern stecken
lassen, ebenso ihre Sohne und ihre Tochter; Rotrud in Soissons
und Gotani in Chelles, hier beaufsichtigt von Karls eigener
Schwester. Tassilos dltesten Sohn Theodo brachte man nach St.
Maximin in Trier, das Klostergefingnis ihres zweiten Sohnes
Theopert ist nicht bekannt.

Tassilo starb im Kloster Laurisham (Lorsch) am Rhein; wann,
weifs man nicht. Auch Kénig Desiderius war ja durch Karl in
einem Klostergefingnis verendet. Und auch Hunald, der Vater
des Herzogs Waifar von Aquitanien (S. 373), endete wahrschein-
lich dort, nachdem er sich, nach bereits 25jahrigem Kloster-
aufenthalt, 768 noch einmal zu einem Aufstand hatte hinreiflen
lassen. Bayern wurde frankische Provinz, wo erst «Statthalter»,
dann Unterkonige regierten. Und die bayerische Kirche, Tassilos
wichtigstes, von ihm reich ausgestattetes Regierungsinstrument,
wechselte zu Karl tiber.?*

Mit Tassilos I1I. Absetzung und Gefangennahme zu Ingelheim
788 war Bayern frinkische Provinz und das Awarenreich zum
unmittelbaren Nachbarn der Franken geworden.



ERSICHTLICH EIN HEILIGER KRIEG 485

ERSICHTLICH EIN HEILIGER KRIEG

Unter dem Druck der Turkvolker (eigentlich Tiickvolker, Turken)
waren die Awaren, ein zu den Hunnen gehdrendes, vermutlich
protomongolisches Steppen- und Reitervolk aus Zentralasien,
nach Westen gestiirmt. In der zweiten Halfte des 6. Jahrhunderts
besetzten sie die Theiffebene und den ganzen mittleren Donau-
raum fiir mehr als zweihundert Jahre. Bereits um §5o0 standen sie
auch am Ostrand Germaniens und wurden im-nichsten Jahr-
zehnt, als sie unter dem Khagan Baian ein energisch regiertes
Grofreich zwischen den Ostalpen und dem Schwarzen Meer zu
griinden begannen, von dem Merowinger Sigibert I. bekdmpft.
561 siegte er zwar uber sie an der mittleren Elbe, mufte sich aber
fiinf Jahre spiter einen Tributfrieden erkaufen.

Mit breiten Massen slawischer Hilfstruppen attackierten sie
weiter den Balkan. Ein Teil der um die Donau ansassigen Ger-
manen und Sarmaten vermischten sich mit ihnen. 506 vernichte-
ten sie, verbiindet mit den Langobarden, die ostgermanischen
Gepiden (S. 105). Und als jene 568 nach Italien zogen, drangen in
die verlassenen pannonisch-norischen Landstriche Awaren und
Slawen ein, die damit zu 6stlichen Nachbarn der Bayern wurden.
Doch tendierte ihre Stoffrichtung vorerst noch nach Siiden, vor
allem nach Konstantinopel, dessen Bundesgenossen sie einst ge-
wesen, das sie aber 626 mit Slawen, Gepiden, Bulgaren und
anderen Hilfsvélkern von der europaischen Seite her einschlos-
sen, wihrend es die Perser an der asiatischen abriegelten. Die
kleine slawische Flotte wurde vernichtet, und das Landheer schei-
terte an den unbezwingbaren Mauern. Als Hunger und Seuchen
die Awaren zum Riickzug zwangen, worauf auch die Perser ab-
zogen, war das Ansehen des Khagans bei seinen Untertanen und
Verbiindeten erschiittert, wurde seine Herrschaft durch die sla-
wischen Hilfsvolker beseitigt: bei den Sudetenslawen, den Bulga-
ren und in Dalmatien. Zwar erstarkten die Awaren noch einmal
um 750, dominierten sie die Slawen ihres Machtbereichs durch
neun befestigte, von einem ringf6rmigen Wall umgebene Lager,
die sogenannten «Awarenringe»: Stiitzpunkte, in denen sich Le-



486 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

bensmittel, Kriegsbeute und unermefSliche Schatze hiuften, wo-
bei man das Zentrum awarischer Macht éstlich des Wiener Walds
vermutet. Doch dann ging Karl gegen sie vor und gab ihnen den
Todesstof$.>

Nachdem er Bayern an sich gerissen — von 788 an zihlte man in
den bayrischen Urkunden die Jahre «seit Kénig Karl Baiern er-
warb» —, wurde es noch mehr in den Dienst der Awaren- und
Slawenmission gestellt, wurden Krieg und Predigt im Siidosten
erst recht fortgesetzt, wobei die Annales regni Francorum als
Hauptgrund fiir die Eréffnung der Feindseligkeiten die Christen-
feindschaft der Awaren anfiihren, die angebliche allzu groffe und
unertrigliche Ubeltat, «die die Awaren gegen die heilige Kirche
und das christliche Volk begangen hatten, weil man durch Abge-
sandte keine Genugtuung erlangen konnte . . .» In Wirklichkeit
wollte der Konig, ein notorischer Eroberer, expandieren, wollte
er offensichtlich das Land zwischen Enns und Donau als «pan-
nonische Markn».

Die Awaren waren 788 zur Rettung Tassilos mit zwei Armeen
nach Bayern und Italien vorgedrungen, aber zu spit gekommen
und tiberall zuriickgeschlagen worden. Viele Tausende von ihnen
krepierten auf den Schlachtfeldern oder kamen flichend in der
Donau um. Und 791 stief Karl, wihrend gleichzeitig italienische
Truppen unter dem Herzog von Istrien von Stidwesten ins Awa-
renreich einfielen, mit zwei weiteren groffen Truppenkontingen-
ten nach Ungarn vor. Weit und breit verwiistete er das Land bis
zur Raab — nicht ohne alles auch entsprechend kirchlich vorbe-
reitet zu haben.

«Mit Gottes Hilfe» hatte es, wie stets, begonnen. Und als man
am §. September an die Enns kam, die Grenze zu den Awaren,
hielt man erst drei Tage lang Bittgiange, wobei «alle», wie Karl der
Gattin Fastrada schreibt, «barfuf8» mitgegangen seien. Dazu ka-
men Gottesdienste iiber Gottesdienste. Jeder Bischof und Priester
hatte drei Messen, jeder Kanoniker und Ménch drei Psalter zur
«Abwendung der Kriegsnot» (Ahlheim) beizusteuern, die man ja
gerade iiber weite Gebiete zu verbreiten begann. Das Ganze for-
derte noch allgemeines Fasten. Doch davon konnte man sich



ERSICHTLICH EIN HEILIGER KRIEG 487

bereits loskaufen — erwarb man die «Licenz» des Weintrinkens
oder Fleischverzehrs gegen Geld. Mit alldem erstrebte man «Got-
tes Trost», schreibt der Reichsannalist, «fiir die Rettung des
Heeres und die Hilfe unseres Herrn Jesus Christus und fiir den
Sieg und die Rache an den Awaren». Uber die kommt denn auch
bald «vom Herrn ein Schrecken», weil eben «Christus sein Volk
fiihrte» — und der allerchristlichste Kénig, darf man erginzen;
begleitet von seinem Erzkapellan, dem Bischof von Metz, Angil-
ram, der dabei starb, dem Bischof Sindpert von Regensburg, der
dabei fiel, den Bischofen Arno von Salzburg, Atto von Freising
sowie vielen anderen Klerikern. Sie alle machten sich schliefSlich
ans fromme Werk — «eine ungeheure Arbeit wurde geleistet, die
den Samen des Christentums dort zum Keimen brachte, wo das
Schwert Karls des Groflen die Furchen aufgepfligt hatte» (Da-
niel-Rops).¢

Da die Awaren aber sich keiner Feldschlacht stellten, da das
wald- und sumpfreiche Land die Offensive hemmte und zudem
im Heer eine Minner, vor allem jedoch neun Zehntel der Pferde,
Tausende von Tieren hinwegraffende Seuche ausbrach, die jede
weitere Verfolgung unméglich machte, muflte die erste Attacke
entscheidungslos abgebrochen werden. Immerhin war ein Teil-,
ein Ersterfolg erzielt. Immerhin soll Katl — der hier ja «sichtlich
einen heiligen Krieg» fithrte, «an dessen Ende nur die véllige
Besiegung und Bekehrung des Feindes stehen konnte» (Kalck-
hoff) — eine gewaltige Beute aus seinem Sakralunterfangen weg-
geschleppt haben sowie eine groffe Menge von Gefangenen.

Auch gab er nicht nach. Im nichsten Jahr, 792, lie er eine
bewegliche Schiffsbriicke herstellen, um die Donau leichter iiber-
queren zu kénnen. Und 793 befahl er, durch einen «groflen
Graben», den «Karlsgraben», den Main mit der Donau zu ver-
binden, das Zentrum Frankens mit dem Siidosten — im abend-
lindischen Frithmittelalter der einzig bekannte Versuch (sicher
vorwiegend aus strategischen Griinden) eines Kanalbaus, der
freilich durch fortgesetzte Regenfille und an technischen Schwie-
rigkeiten scheiterte.”

795 griffen frankische Truppen unter Karls Sohn Pippin, Un-



488 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

terkonig in Italien, und dem Markgrafen Erich von Friaul erneut
die Awaren in Siidungarn an. Dabei kam es bei diesen zu einer
Empé6rung und Ermordung ihrer Fiirsten. Der Haupt-«Ring» (ki-
rijan, Lager), die wichtigste Festung im Landesinnern, wurde
erobert, die awarische Konigsburg gepliindert, eine ungeheure,
jahrhundertelang aufgestapelte Menge an Gold und Silber, Waf-
fen und Schmuck geraubt und an Karl nach Aachen tibersandt,
der einen Teil davon mit «freigebiger Hand» den Bischéfen spen-
dete, bis hiniiber nach England, auch dem Herrn Papst, ihm sogar
«einen groflen Teil». Die ganze abendlandische Christenheit er-
freute sich «an dem durch Christi Gnade erhaltenen Schatze».

Und bald erfreute sie sich schon wieder. Denn bereits im nich-
sten Jahr, als der Tudun, ein Awarenfiirst, sich in Aachen taufen
lieR, drang Karls Sohn Pippin, begleitet wiederum von Bischofen,
den Oberhirten von Salzburg, Passau, Aquileja, von Italien aus in
den «Ring» ein, den er zerst6rte. Zuvor aber hatte er noch immer
riesige Beute herausgeholt, Kostbarkeiten und Edelmetalle, und
gleichfalls nach Aachen geschickt, wo man damals wahrschein-
lich eine besondere Schatzkammer anlegte. (Die awarischen Kha-
gane hatten im 6. und 7. Jahrhundert von Byzanz jahrliche
Zahlungen von bis zu 120 0oo Solidi erhalten; durch den plotz-
lichen Zufluf soll der Wert des Edelmetalls im Frankenreich um
ein Drittel gesunken sein.) Fiinfzehn vierspannige Ochsenwagen
muften das ungeheure Raubgut aus dem «heiligen Krieg» zum hl.
Karl nach Aachen bringen. Man erinnere sich nicht, schwirmt
Einhard, dafl sich die Franken je in einem andren Krieg durch
Beute mehr bereicherten. Und wiewohl Laie (der freilich dennoch
an der Spitze mehrerer Kirchen stand), fiige er mit pfiffischem
Zungenschlag hinzu, «daff man mit Recht sagen kann, die Fran-
ken hdtten den Hunnen rechtmiflig das weggenommen, was
diese frither anderen Volkern unrechtmiflig geraubt hatten».

Doch dauerten die Feldziige zur Unterwerfung der Awaren
noch lange fort, noch 797, 799, 802, 803 gab es Heerfahrten. «Die
friaulischen und ostmirkischen Markgrafen standen wohl stin-
dig im Kampf» (Z6llner); «fast jedes Jahr eine neue Aktion»
(Brackmann).



ERSICHTLICH EIN HEILIGER KRIEG 489

Die Hirte des Krieges ist freilich umstritten. Die Reichsanna-
len kaschieren wohl seine Schwere. Andere Quellen melden grofle
Grausambkeiten der Franken. Auch Einhard schreibt, Karl habe
das Unternchmen leidenschaftlicher und mit gréferem Aufwand
gefiihre als alle anderen, «mit grofter Hartnackigkeit». «Das vol-
lig menschenleere Pannonien und die Verwiistung der Residenz
des Khans, wo heute keine Spur menschlichen Lebens aufzufin-
den ist, sind Zeugen der vielen blutigen Schlachten, die in diesen
Jahren gefochten wurden. Der gesamte hunnische Adel und da-
mit auch sein Ruhm gingen dabei zugrunde.»

Die Awaren erhoben sich wiederholt gegen ihre Unterdriicker,
erschlugen 799 den Markgrafen Erich von Friaul bei Fiume im,
Kampfum diehochgelegene Burg Tersatto (Tarsatica), bald darauf
den kéniglichen Prifekten (Statthalter) von Bayern, Gerold 1., den
Schwager Karls, einen besonders begabten und titigen Haudegen,
dessen Andenken zumal im Kloster Reichenav lebendig blieb —
«mirtyrerhaft gesteigert» (Stormer). Auch die Markgrafen Erich
Kadaloh und Gotchramm kamen im Krieg um: Doch 803 wurde
ganz Westungarn, bis in die Nahe des heutigen Belgrad, als «Pan-
nonische Mark» dem Frankenreich lose eingegliedert.

826 werden die Awaren ein letztes Mal genannt. Sie verschwin-
den tatsichlich aus der Geschichte. Und nichts wihrend der
Regierung Karls beeindruckte die zeitgenossischen und spateren
Geschichtsschreiber und Poeten, die den Kénigssohn Pippin, den
Fithrer der Feldziige, in zahlreichen Gedichten verherrlichten,
mehr als die Erbeutung des gewaltigen Awarenschatzes und die
totale Vernichtung des awarischen Reiches — noch ein Jahrhun-
dert spiter weist man auf die « Wiiste» 6stlich der Bayern hin. Und
noch im 20. Jahrhundert begeisterten sich die Historiker fiir diese
Leistung des «groflen» Franken, starren sie verziickt auf die Fol-
gen, die Folgen des Elends, das neue Elend, das fortgesetzte
Blutvergieflen, den fortgesetzten Raub. Ja, wieder war es natiir-
lich eine «Grof8tat», «ein unvergleichliches Verdienst Karls des
Groflen um die deutsche Geschichte» (Heuwieser). Denn: «Obne
Awarenkrieg Karls keine Wendenziige Heinrichs des Lowen, kei-
ne Preuflenziige der deutschen Ritter» (Klebel). Und natiirlich



490 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

bildet gerade dies Wirken des Konigs auch «fiir die Kirchenge-
schichte Osterreichs ... einen epochemachenden Abschnitt»
(Tomek).

Waihrend aber Konig und Kirche im blutig geraubten Reich-
tum schwammen, grassierten Elend und Hungersnote im Volk.
Wie iiberhaupt wihrend der ganzen Regierungszeit Karls Hun-
gersnote wiederkehrten, chronische Unterernahrung herrschte,
haufiger Bettel, und keinesfalls nur infolge Naturkatastrophen,
Uberschwemmungen etwa, Seuchen, sondern natiirlich auch und
gerade wegen der schaurigen sozialen Verhiltnisse, des standigen
Geschropftwerdens durch die potentes, die Herrenschicht: durch
die Abgabenlasten, Steuerforderungen iber den zugelassenen
Satz hinaus, durch Gberhohte Preise, falsche MafSe, durch Ver-
schuldung, Verpfindung, Raub des Besitzes, wobei die Armen
schon seit der christlichen Merowingerzeit nicht nur unterdriicke,
sondern verachtet waren, die Besitzenden sich von ihnen belastigt
fithlten, in Notzeiten tiblicherweise Hunde auf die Bettler hetzten,
sogar Bischofen das Vertreiben der Bettler durch Hundemeuten
verboten werden mufite. RegelmafRig unterstiitzt haben Kirchen
und Kléster «nur wenige Menschen, ausgewahlt vom Klerus»
(Mollat), in der Karolingerzeit anscheinend gewohnlich 12. Und
sie mufiten fiir diesen Vorzug alle méglichen Gegenleistungen
erbringen.

In Notzeiten aflen die Armen Brot aus Traubenkernen, Farn-
wurzeln und Gras. Nicht wenige karolingische Annalenwerke
halten zumindest die Hungerkatastrophen fest. 784 «wurde in
Gallien und Germanien ein Drittel der Bevdlkerung dahinge-
rafft . . .» «Manche holten die Verhungernden ins Haus, téteten
sie und legten sie in Salz ein», «<Menschen aen Menschen, Briider
ihre Brider, Miitter ihr Kinder». Was konnte man dagegen tun?
Pierre Riché schreibt: «Man konnte nur vermehrt beten, um das
Ende der schlimmen Zeit herbeizufiihren.»

Denen aber, die das hungernde und mitunter verhungernde
Volk das Beten lehrten, ging es gut, vielen immer besser. Denn wie
sie von der Abschlachtung der Sachsen profitierten, so auch vom
Awarenkrieg. Er machte sich, zumal fir die 6sterreichische Kir-



WIEDER EINMAL: KRIEGSGEWINNLER KIRCHE 491

che, hochbezahlt: durch ein Jahrtausend, bis zur Sikularisation
von 1803, war sie so immens begiitert.*®

WIEDER EINMAL: KRIEGSGEWINNLER KIRCHE

Wie Karls Sachsenkriege Sachsen der christlichen Mission er-
schlossen, so seine, meint Ranke, fast geistlichen Awarenkriege
den Raum bis zur Raab, die neue «Pannonische Mark» (Westun-
garn), ein weites Gebiet, anscheinend mehr slawisch als awarisch.
Freilich hatten da schon andere gepredigt, hatten schon die durch
Tassilo IIL. gegriindeten Kloster, Innichen etwa oder Kremsmiin-
ster, eine systematische Slawenbekehrung betrieben, wozu noch
die entsprechende Arbeit der Bistiimer trat. Soll doch iiberhaupt
im awarischen Pannonien durch den — von Rom und Bonifatius
befehdeten — Salzburger irischen Ménchsbischof Virgil (S. 321 £.)
die slawische Bevolkerung bereits christlich gewesen sein.

Wer im iibrigen diese «Siidostkolonisation», diese «Eindeut-
schung» des dstlichen Alpengebiets und dariiber hinaus mehr
vorantrug, die Kloster, die Bischofskirchen oder einige (sonstige)
hohe Adlige, ist schwer zu sagen, wohl auch von Fall zu Fall
verschieden. Kein Zweifel aber: iberall wirkten Krieger und Mis-
sionar, weltliche und geistliche Herrschaft, Germanisierung und
Christianisierung zusammen. Denn die Kirche, die grofe Linde-
reien bekam, hatte die geraubten Gebiete zu christianisieren und
die unterworfene Bevolkerung an das Frankenreich zu binden.

Noch vor dem Waffengang 796 hatte Pippin in seinem Feldlager
am Donaustrand mit den Bischéfen Arn von Salzburg, Paulinus
von Aquileja und anderen Prilaten die Christianisierung der
Awaren besprochen, wohl auch schon die Aufteilung des erober-
ten Landes in Missionssprengel ventiliert. Die Erzbischofe und
Bischofe der angrenzenden Gebiete begleiteten ja auch die Inva-
soren: Arn von Salzburg, ein Giinstling Karls (und seit 798
Erzbischof: eine Folge der Awarenkriege), zog mit den bayri-
schen, der Patriarch Paulinus von Aquileja mit den italienischen



492 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

Truppen. {Sein Nachfolger, Patriarch Ursus, stritt bald mit Erz-
bischof Arn, da ihre Missionare, vermutlich in der Gegend von
Villach, aufeinanderstieSen und keiner von ihnen genug bekom-
men konnte!)

Aquileja hatte nach dem Krieg ausgedehnte Lindereien erhal-
ten, auch die grofen bayrischen Bistiimer Salzburg, Freising,
Regensburg, Passau iiberall reichen Besitz eingestrichen. Und im
9. Jahrhundert griffen sie stets weiter aus: Regensburg im Bur-
genland und in der siidlichen Slowakei; Freising in Kdrnten, den
Dolomiten; Passau bis zum Wienerwald und zur Raab; Salzburg
weit nach Pannonien, bis gegen den Plattensee und die Miindung
der Drau. Lauter Friichte des siegreichen Raubzugs. Diese «Bau-
ern» der Kldster siedelten bis zum Plattensee und Fiinfkirchen.
Mit Vorliebe liefen sich die Deutschen an der Donau nieder,
wihrend die Slawen an die kleinen Fliisse auswichen. Sclavi wur-
de nun gleichbedeutend mit servi, Leibeigenen. Versklavung und
Verbreitung der Frohen Botschaft hingen untrennbar zusammen,
Staat und Kirche arbeiteten auch hier Hand in Hand. Wie dem
Eroberer der Missionar folgte, so beiden die Verknechtung.?®

Die durch Karl derart erbeutete und dann christianisierte Pan-
nonische Mark ging 895 bei der madjarischen Landnahme wieder
verloren, das Christentum wurde zum Teil vernichtet. Doch hiel-
ten die bayrischen Bistiimer und Kléster auch jetzt «ihren Besitz
im Lande fest, so gut oder schlecht es gehen wollte» (Dannen-
bauer). Und nach der Vertreibung der Ungarn kniipften sie hier
wieder an: Passau, Salzburg, Brixen, Regensburg, Eichstitt, Frei-
sing, viele Kloster, besonders Niederalteich und Tegernsee. Hat-
ten sie doch dafiir die unerldfflichen Voraussetzungen fiir jede
grofiere «Kolonisation»: Menschen und Mittel, die nétigen Ho-
rigen und das nétige Geld. Das Christentum konnte sich im 10.
und 11. Jahrhundert dort wieder ausbreiten und unter Stephan
dem Heiligen endgiiltig etablieren: eine Basis fiir weitere fromme
«Ausgriffe» nach dem Osten durch die Kreuzziige! Die ersten drei
(1096-1099, 1147-1149, 1189—1192) fithrten durch das christlich
gewordene Ungarn in den Orient.*

Vorher aber kamen noch die Slawen an die Reihe.



493

3. DIE SYSTEMATISCHE OFFENSIVE GEGEN DIE SLAWEN BEGINNT

3. DIE SYSTEMATISCHE OFFENSIVE
GEGEN DIE SLAWEN BEGINNT

Gab es auch liangst vor Karl 1. gelegentliche Konflikte zwischen
Franken und Slawen (vgl. S. 236 £.), so wurde doch ihr allmah-
liches Einsickern nach Thiiringen, Bayern, bis an Naab und
Regen, Main und Regnitz («Reichswenden»), wurde das Vordrin-
gen von Menschen serbischer und bohmischer Herkunft im 7.
und 8. Jahrhundert durch die friankische Staatsgewalt nicht ge-
stoppt, sei es, weil man nicht konnte, sei es, weil man nicht wollte.
Die slawische Landnahme im 8. Jahrhundert im Gebiet am obe-
ren Main soll sogar im Einvernehmen mit dem Reich etfolgt sein.
Karl aber eroffnete als erster Frankenherrscher eine systemati-
sche antislawische Politik, mischte sich auch in innerslawische
Verhaltnisse ein und machte diverse benachbarte Stimme tribut-
pflichtig bis zur Oder.

Es war die Vernichtung des Awarenreiches, die den Beginn der
Christianisierung der mahrischen Slawen eingeleitet hat. Sie ka-
men kurz nach dem ersten Feldzug 791 gegen die Awaren unter
frankische Oberherrschaft.*!

Doch dieser neue Erfolg stilite den koniglichen Aggressions-
drang nach Osten nicht. Nun kam B6hmen an die Reihe, auf drei
Seiten ja bereits vom Frankenreich umgeben. Und kaum hatte
Karl Sachsen und Awaren endgiiltig iiberwunden, setzte er ein
weiteres grofes Kriegsunternehmen in Gang. Er warf 805, in dem
Jahr, in dem sein Diedenhofener Capitulare den Waffenhandel
mit Slawen beschrinkte, drei Heere gegen die Bhmen, in den
frainkischen Quellen Beheimi (Boemani) und Cichu-Windones
{tschechische Wenden) genannt. Unter Fihrung seines iltesten
Sohnes Karl lie er B6hmen von drei Seiten angreifen und bis iiber
die Elbe hinaus verwiisten, auf der ein viertes Heer mit Schiffen
bis Magdeburg vordrang. Und wihrend seine Truppen buchstab-
lich verheerend operierten, auch Lecho, den Bohmenherzog,
toteten, vergniigte Majestit selbst sich wieder einmal monatelang
auf der Jagd in den Vogesen.

Freilich — «die wahre Jagd war doch die Menschenjagd, der



494 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

Krieg» (Riché). Schon 806 erfolgte ein neuer Feldzug gegen Boh-
men, der eigentlich aber nur eine Wiederholung des letzten war.
Wieder stieff man mit drei Heersdulen aus Bayern, tiber das Fich-
telgebirge und von Norden her gegen die Bohmen vor, die in die
unwegsamen Wilder entwichen. Man unterjochte auch die ost-
lich des limes sorabicus siedelnden slawischen Stimme und
erzwang Steuern, Gold, Silber, Vieh, das die B6hmen mindestens
bis in die Mitte des 11. Jahrhunderts entrichteten. Weitere erfolg-
reiche Angriffe wider die Heiden im Osten und Norden schlossen
sich an. Noch 806 befahl Karl den Krieg gegen die Elbslawen, die
Nachbarn der Bohmen. Nachdem einer ihrer Firsten getotet
worden war, unterwarfen sie sich. Und schlieBlich beugte man
auch die Wilzen.*?

Bohmen, Wilzen und Awaren wurden, wie Notker der Stamm-
ler, der Monch von St. Gallen, von seinem im kaiserlichen
Gefolge ziehenden Recken Eishere aus dem Thurgau rithmt, «wie
das Gras auf der Wiese gemiht». Sieben, acht oder neun dieser
«Kréten» (ranunculi) pflegte er auf seiner «Lanze aufgespief§t»
mit sich herumzutragen. Und unser Monachus Sangallensis 1i8t
seinen Thurgauer Kimpen noch recht christlich hinzusetzen:
«Unniitzer Weise haben der Herr Konig und ich uns mit diesem
Wurmzeug (vermiculos) abgemiiht.»*

Was die Slawen fiir den Moénch des 9. Jahrhunderts, immerhin
einen Seligen der katholischen Kirche, waren, «Kroten» und
«Wurmzeug», sind sie durch sehr viele Jahrhunderte fiir sehr viele
Christen geblieben.

Seit der Jahrhundertwende stand die «Slawenmission» fiir den
Kaiser im Vordergrund. Ob es dabei mehr um Christianisierung
oder um das Aufzwingen von Tributpflichten ging, sei dahinge-
stellt. Jede Verweigerung der Abgaben wurde als Aufstand be-
trachtet und als Grund fiir einen neuen Krieg. Die fortwihrenden
Feldziige aber und das — auch im ganzen 9. Jahrhundert — bewuft
eingesetzte «Prinzip «divide et imperas» (Novy) hatten jeden feste-
ren Zusammenschluf der sorbischen Stimme zu verhindern.

Besonders bemerkenswert dabei, daf§ der Krieg gegen die Boh-
men kurz nach dem Besuch Papst Leos 1II. im Jahr 804 bei Karl



495

3. DIE SYSTEMATISCHE OFFENSIVE GEGEN DIE SLAWEN BEGINNT

begann, und iiberhaupt jetzt die Offensiven gegen die Slawen, im
Unterschied zu allen friiheren, schnell voriibergehenden Zusam-
menstofen, systematisch gefiilhrt worden sind. «Erst mit der
Ubersendung der Awarenbeute an den Papst und mit der Begriin-
dung des Erzbistums Salzburg kam es zu einem planmifligen
Vorgehen, und diese Ereignisse hdngen ihrerseits wieder . . . mit
dem Biindnisschluff zwischen Karl und Leo 1. im Jahre 796 aufs
engste zusammen.» «Am Anfang der karolingischen Slawenmis-
sion steht Karls des Groffen Bund mit Rom» (Brackmann).

Am Ende all dieser Raubziige stand ein Viertel des heutigen
Siidosteuropas unter frankischer Oberhoheit: Bohmen, Mahren,
Westungarn und der nordwestliche Balkan.*

808 und 810 fithrte Karl noch Feldziige gegen die Dinen — aus-
nahmsweise Verteidigungskriege. Konig Gottrik hatte 808 Nord-
albingien iiberfallen, den Ostseehafen der Abodriten, der mit den
dinischen Hifen konkurrierte, zerstort, hatte zwei Jahre spater
mit einer Flotte von 200 Schiffen Friesland heimgesucht und die
FriesenindreiSchlachten geschlagen. Karls Abwehr war nichtsehr
erfolgreich, und Gottrik drohte, demnichst gegen Aachen zu zie-
hen. Karl, der einen gefihlichen, vielleicht sogar katastrophalen
Schlag erwarten mufite, inspizierte seine Flotte und trommelte im
ganzen Reich Truppen zusammen. Doch der Dinenkonig kam
nicht. Einer seiner Leibgardisten hatte ihn getotet.

Die «Expansionskraft» der Franken war inzwischen erschépft,
auch die Kriegslust vieler, besonders die der freien Bauern; und
der Landhunger des Adels war weitgehend saturiert. Im nachsten
Jahr schlof8 Karl Friede mit den Dinen (deren Land Thron- und
Parteikimpfe zerrissen) —und jagte gleich darauf drei Heere in die
verschiedensten Himmelsrichtungen, «eines iiber die Elbe gegen
die Linonen, welches ihr Gebiet verwiistete und die im vorigen
Jahre von den Wiltzen zerstorce Feste Hohbeck an der Elbe wie-
derherstellte, das andere in die pannonischen Linder, um den
Streitigkeiten mit Hunnen und Slawen ein Ende zu machen, das
dritte endlich gegen die Bretonen, um sie fiir ihre Treulosigkeit zu
bestrafen. Alle fiithrten ihre Sache gliicklich aus und kehrten ohne
Verlust zuriick» (Annales regni Francorum).*



496 ; KaRL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

Der Verlust war fast immer auf der anderen Seite. Ganz tiber-
wiegend. Und das Ungliick auch. Doch davon sprechen die
frankischen Quellen kaum, andeutungsweise, allenfalls — wie die
Historiker in der Regel (und ich rede hier, wie auch sonst stets,
nur vom Regelfall) noch jetzt. Sie halten sich eben an das, was sie
lesen. Woran sonst? Ist das nicht korrekt? Eben nicht. Denn wo so
viel Triumph gemeldet wird, so viel Sieg und Heil und Heil und
Sieg, gibt’s stets auch viel vom Gegenteil, und bei den Besiegten
nicht allein. Doch davon schweigen weithin die Sanger, von den
alten Annalisten bis zu den Gelehrten heute. Sie alle liegen vor
Karl «dem Groflen» ganz gewoéhnlich auf dem Bauch.

Warum? Doch nicht wegen der — um sie denn einmal zu nennen
— Karolingischen Renaissance? Die ja, nach Motiv wie Zusam-
menhang, vor allem mit der «Reform» der frankischen Kirche
sich verband; die, wie diese, im wesentlichen dieselbe Zielsetzung
hatte, somit auch niemandem mehr als der Kirche diente; den
Geistlichen und Monchen, ihrem — gewdhnlich! = Minimum an
Wissen, an Bildung, der «<Emendation» gerade auch christlicher
Opera, des Alten, des Neuen Testaments, der Kirchenviter. ..
Wihrend etwa die Erstellung einer deutschen Grammatik, die
Sammlung germanischer Literatur schon unter Karls Sohn und
Nachfolger Ludwig dem Frommen wieder abgebrochen worden
ist.*¢

Natiirlich leugnet niemand auch sonst einen gewissen Gewinn;
etwa fiir die Tradierung antiker klassischer Texte. Doch dies
stand nicht im Vordergrund. Und iiberhaupt: auch die «Karolin-
gische Renaissance» war eine Frucht der karolingischen Kriege.
Wie auch, was sonst noch fiir diesen Frankenkénig sprechen mag,
ohne diese Kriege nicht denkbar ist. Einzig und allein sie, einzig
und allein dies brutale Ausschreiten iiber tausendfaches Unrecht
und Leid hinweg, einzig und allein dieser vieltausendfache Terror
zum Nutzen fiir Reich und Kirche verhalfen Karl 1. zu dem At-
tribut «grof$». Wer jedoch war das? Das Reich? Die Kirche? Adel
und Klerus. Zumal: der hohe Adel, der hohe Klerus. Sie allein
wurden die groflen Profiteure. Denn selbst die Masse des eigenen
Volkes, g0, 95 Prozent, vielleicht noch mehr, hatte davon nichts.



EiNs 1M VERBRECHEN — EINS IN DER HEILIGKEIT 497

Nicht einmal den Frieden im eigenen Land ~ denn die Kriege in
Bayern, in Sachsen sind, zumindest zeitweise, schon Burgerkriege
gewesen.

EINS 1M VERBRECHEN — EINS IN DER HEILIGKEIT

«Karolus serenissimus augustus a Deo coronatus magnus pacifi-
cus» (Karl, der durchlauchtigste, von Gott gekronte, grofe und
friedebringende Kaiser), wie der Beginn seines umstiandlichen Ti-
tels seit 8or lautete, dieser friedebringende, von Gott gekronte
und auch «per misericordiam Dei» (durch das Erbarmen Gottes)
regierende Kaiser, der sich seit 802 auch «imperator christianis-
simus» nannte und (angeblich) mit den Worten des 31. Psalms
starb: «In deine Hinde, Herr, befehle ich meinen Geist», dieser
Mensch hatte ein Gemetzel nach dem anderen veranstaltet, in
seiner 46jahrigen Regierung, von 768 bis 814, nahezu fortgesetzt
Krieg gefiihrt, fast 5o Feldziige, nur in zwei Jahren, 790 und 807,
schlachtete er nicht — «eine gliickliche Zeit fiir die Kirche» (Da-
niel-Rops). Kein Wunder, wenn er in den Chansons de geste, den
franzosischen Heldenepen des Hochmittelalters, bereits «zwei-
hundert und mehr Jahre alt», mit den kiithnsten seiner Recken in
den Kampf reitet. Er hat die Langobarden, Sachsen, Friesen, die
Bayern, Awaren, Slawen, die Basken, die Araber in Spanien, die
Byzantiner in Siiditalien bekriegt, in fast lauter kalt berechneten
Angriffskriegen, und er hat dabei ungezihlte Menschen in den
Tod getrieben, einen oft grauenhaften, qualvollen Tod. Doch hat
er nicht nur in Kriegen gemordet, sondern auch 4500 Gefangene
toten und Tausende Familien vertreiben lassen — oder, wie es in
einer der frithesten liturgischen Karlsdichtungen heifSt, «Tausen-
de niedergeworfen, die Erde von heidnischem Unkraut [!] gesdu-
bert . .., die Ungliubigen bekehrt, die Gétzenbilder zertriim-
mert, die fremden Gotter vertrieben». Wie denn fiir ihn selbst,
nach seinem Biographen Einhard, die Sachsen- und Awarenkriege
wichtiger waren als alle anderen politischen Aufgaben. Und wie



498 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

dann ja gerade kirchliche Kreise des 10. Jahrhunderts die Sach-
senkriege als sein bedeutendstes Werk fiir die christliche Mission
in den Vordergrund stellten.*

Nicht nur darum nimlich, obschon schlimm genug, geht es,
daf§ Karl «der GrofSe» so gut wie pausenlos (die Winter meistens
ausgenommen) geschlachtet, unterjocht, versklavt hat, daf er
nichts so sehr war wie Krieger, Eroberer, Morder und Rauber im
grofiten Ausmaf3 — das, belehren uns seit lingerem die gelehrte-
sten der Gelehrten, sei damals eben so iiblich, sei sozusagen der
(gute) Stil der Zeit gewesen, es zu tadeln ein grafflicher Anachro-
nismus, von unserer «aufgeklirten» (in Wirklichkeit doch noch
ganz genau so erobernden, mordenden und raubenden) Zeit her
geurteilt, sei iiberdies unangemessen richterlich, rigoristisch, mo-
ralisch beckmesserisch, kleinkariert. Nein, es geht auch darum,
dafd Karl «der Grofle» diesen ganzen ungeheuren Blutsumpf mit
intensivster Beteiligung des Christentums und der Kirche seiner
Zeit (die natiirlich auch «zeitgebunden» waren!) angeriihrt, daf$
diese Kirche nie dagegen protestiert, vielmehr gewaltig davon
profitiert hat. Es geht darum, daf christlicher Feudalstaat und
christliche Feudalkirche so gut wie eins waren, eins gerade im
Verbrechen.

Denn Karl, dessen eigentliches «Staatsbuch» die Bibel war, zu
dessen Lieblingswerken Augustins «Gottesstaat» gehorte, regier-
te und agierte nicht nur als Konig der Franken, sondern auch als
erklirter Schutzherr der Kirche, als Partner und Bundesgenosse
des Papstes, wie seine Gesetzgebung, seine Korrespondenz, die
Geistliche fiihrten, und seine nichsten Mitarbeiter bezeugen. Die-
ser Monarch war eine Art Kénigspriester, war «rector et devotus
sanctae ecclesiae defensor et adiutor in omnibus» (Lenker und der
heiligen Kirche ergebener Verteidiger und Beistand in allen Din-
gen). :

Reich und Kirche sind im Imperium christianum unlosbar ver-
quickt, Hoftage und Konzilien kaum noch unterschieden. Karl
beruft Synoden, fithrt dabei den Vorsitz, er bestimmt nach eige-
nem Ermessen Bischofe und Abte, richtet die Bistiimer in Sachsen,
die er brauchte, selber ein. Er 1aft den Papst, als er fiir seine



EINS M VERBRECHEN — EINS IN DER HEILIGKEIT 499

Awarenattacke ein Erzbistum benétigt, dazu Salzburg erheben.
Und er verfiigt iber das Kirchengut. Er bereichert die Papste
durch Land, ebenso die Bischofe. Er gewahrt ihnen zahlreiche
Immunitatsprivilegien und bedroht die Verletzung kirchlicher Im-
munitit mit dem zehnfachen Konigsbann von 600 Solidi. Er gibt
Bischofen Zollbefreiung, verleiht ihnen das Miinzrecht. Er lift
Kirchenraub und -brandstiftung mit dem Tod bestrafen. Vor al-
lem aber verfigt er die allgemeine Zehntpflicht zugunsten des
Klerus, und er treibt die Zehnten fiir die Bischofskirchen staatlich
ein. Auch vermachte er der Kirche, die ihn in seinen letzten Jahren
besonders beschaftigte, drei Viertel seines Barschatzes (wahrend
seinen Kindern und Enkeln zusammen nur ein Zwédlftel der be-
weglichen Hinterlassenschaft zufiel, so viel wie der Hofdiener-
schaft). Und hingen auch die Prilaten ganz von ihm ab, war doch
ihr EinfluB unter ihm, den zumindest alle frankischen als allge-
meines Haupt der Kirche anerkannten, betrachtlich gewachsen;
sie zogen mit Karl in den Krieg, fungierten neben den Grafen als
Richter und spielten die Hauptrolle am Konigshof.**

Zum engeren Mitarbeiter- und Freundeskreis des Herrschers
zihlten der Erzbischof Beornrad von Sens, der Patriarch von
Aquileja, Paulinus, der Bischof Theodulf von Orléans, der An-
gelsachse Alkuin, fritherer Leiter der Klosterschule von York,
dann Abt von Saint-Martin in Tours, der einen fast entscheiden-
den Einfluf auf die Kaiserpolitik hatte. Uberhaupt gehérten zu
seinen nichsten, das Hofleben besonders beherrschenden Ver-
trauten cinige weitere Abte: sein Vetter Adalhard, Abt von Cor-
bie, und dessen Nachfolger, Abt Wala von Corbie, ebenfalls Karls
Vetter. Noch stirkeren Einfluf auf den Monarchen hatte Angil-
bert, der Abt von Saint-Riquier, der, beilaufig, auch noch Karls
junger Tochter Bertha, der fiinfzehn- und der zwanzigjahrigen, je
einen Sohn machte (Hartnid und Nithard, den Geschichtsschrei-
ber) und infolge der «Wunder» an seinem Grab als Heiliger
verehrt worden ist, in einer Vita des 12. Jahrhunderts als Heiliger
erscheint.

Abt Fulrad von Saint-Denis leitete zunichst als oberster Ka-
pellan die Hofkapelle und war «die beherrschende Figur unter



500 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

Karls Helfern der Frithzeit». Sein Nachfolger wurde Bischof An-
gilram von Metz, der 791 auf dem Awarenfeldzug starb, und
dessen Nachfolger wieder Erzbischof Hildibald von Kéln, der
«unter Karl den ersten Platz in seiner Aachener Pfalz» einnahm
(Fleckenstein). Die Hofkapelle, an sich ein rein geistliches Insti-
tut, erhielt, ganz konsequent, immer mehr politisches Gewicht,
Thr Vorsteher, der Erzkapellan (im Rang eines Erzbischofs ohne
erzbischofliches Amt), war erster Berater des Monarchen und
einer der héchsten Wiirdentriger des Reiches. Unter Karl erledig-
ten ausschlieflich Geistliche die schriftliche Verwaltungstatig-
keit, die bei den Merowingern sogenannte referendarii, meist
Laien, besorgt hatten. Verbunden war die Hofkapelle mit dem
Mittelpunkt der Regierung, der Hofkanzlei, die unter den Karo-
lingern vollig klerikalisiert war und an deren Spitze der Kanzler
oder Erzkanzler stand, gewohnlich ein Kleriker. (Seit der Mitte
des 9. Jahrhunderts wurde in Deutschland das Amt des Erzka-
plans und Erzkanzlers vereint. Und endlich wird der Primas des
Reiches, der Erzbischof von Mainz, zugleich auch der hochste
Beamte des Konigs.)*’

Doch auch auflerhalb der Zentralregierung, der weitgehend
klerikalisierten koniglichen Capella und der Kanzlei, hatte der
frankische Klerus einen groflen und vielseitigen Einflu§ auf das
offentliche Geschehen. Kirchliche Wiirdentriger itbten rein poli-
tische Amter aus. Sie hatten im Reich, das in 300 Grafschaften
aufgeteilt war, neben den Grafen, nach dem Rechten zu sehen. Sie
walteten auch als Kénigsgesandte (missi dominici), ein besonders
wirksames Instrument der Zentralregierung, doch kein beliebtes,
nicht zuletzt wegen der hohen Unkosten. (Ein Bischof, der in
dieser Funktion kam, konnte fiir sich und seine Begleitung pro
Tag vierzig Laib Brot erheben, drei Eber, ein Spanferkel, drei
Hennen, drei modii Getranke und vier modii Futter fiir die Pfer-
de.) — Im spiteren 9. und im frithen 10. Jahrhundert wurde fiir
Italien das Konigsbotenamt sogar prinzipiell mit dem Bischofs-
amt verbunden. «Wir sind hergesandt», beginnt die uns erhaltene
Ansprache eines solchen Sendboten, «von unserem Herrn, dem
Kaiser Karl, um eures ewigen Heiles willen, und wir befehlen



EINs IM VERBRECHEN — EINS IN DER HEILIGKEIT 501

“euch, tugendhaft zu leben nach dem Gesetze Gottes und gerecht
nach dem Gesetz der Welt. Wir wollen euch zunichst wissen
lassen, daf8 ihr glauben miile an den einen Gott, den Vater, den
Sohn und den heiligen Geist . . .» Diese Missi dominici, deren
Titigkeit an den jeweiligen Orten iiblicherweise mit einem Got-
tesdienst begann, kontrollierten mehrmals jahrlich Gerichts-,
Militir- und Verwaltungswesen und hielten deshalb Inquisitions-
gerichte ab. Mit den Grafen nahmen Bischofe und Abte in jedem
Friithjahr auch an der Reichsversammlung teil, die mit einem
Truppenantreten verbunden war, entweder am Konigssitz oder
im jeweiligen militirischen Aufmarschgebiet. Hatten sich doch
iiberhaupt Bischofe wie Abte auch mit militarischen Fragen zu
befassen und natiirlich auch Heereskontingente zu stellen, sie
sogar, entgegen dem Kirchenrecht, in den Kampf zu fiihren, ja,
nicht selten befehligten sie selbst gréflere Heere.

Wie aber der Klerus in den Staat eingriff, so der Kdnig in die
Kirche. Er regelte in seinen Kapitularien noch die Heiligung des
Sonntags, den Kirchengesang oder die Aufnahme von Novizen in
den Kléstern. Er kiimmerte sich um die Ausstattung von Bethiu-
sern, die Ausgestaltung des Gottesdienstes, um Ausbildung wie
Lebensfihrung der Geistlichen. Er introduzierte 790 das soge-
nannte Sacramentarium Hadrianum, das heifft die Griindungs-
ordnung der romischen Messe. Kirchengesetze machte er oft zu
Reichsgesetzen, und die Vergehen gegen die Reichsgesetze wur-
den mit Kirchenstrafen bedroht.

Karl mischte sich sogar in dogmatische Angelegenheiten ein,
etwa in den Adoptianismusstreit, und wollte «diese ungesunde
Pest mit jedem Mittel ausrotten», die spanischen «Ketzer» gar den
Sarazenen ausliefern. Er agierte eifrig im Bilderstreit (S. 349 ff.),
wo er gegen den Papst stand, weshalb denn auch 794 ein groRes,
vom Konig berufenes Konzil der westlichen Bischofe 794 in
Frankfurt die Lehren der Bilderverehrer widerlegte. Fithlte ex sich
doch als «Stellvertreter Gottes», wie er in seinem ersten Brief an
Leo I11. schrieb, als «Herr und Vater, Koénig und Priester, Fithrer
und Schiitzer aller Christen». Auf der anderen Seite riihmt Papst
Hadrian I. schon 785: Karl, der Kénig der Franken und Lango-



502 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

barden und Patricius der Romer, habe «unseren Mahnungen
Folge leistend die Barbaren des ganzen Ostens und Westens seiner
Herrschaft angegliedert».

Nun war «der GrofSe» ja auch persénlich ein glaubiger Katho-
lik, der seinen Untertanen gegeniiber so gern die christliche Moral
vertreten, sie den armen Seelen eingeschirft hat, der aber selbst
nicht nur nicht z6gerte, die Kinder seines Bruders Karlmann um
die Hilfte des Frankenreiches zu bringen, sondern der auch alles
sonst verstief$, was ihm ldstig war: die Frankin Himiltrud, die ihm
schon vor seiner ersten Ehe einen Sohn, den buckligen Pippin,
geschenkt, ebenso wie seine rechtmiflige erste Gattin, die Tochter
des Langobardenkonigs. Und der dann noch drei weitere Ehe-
frauen verbrauchte. Alle drei starben jung, an einer Krankheit;
und die vierte, Liutgard, teilte bereits sein Bett, als die dritte,
Fastrada, noch am Leben war. Dazu kamen, ohne daf der Hof-
klerus auch nur den geringsten Einspruch erhob, noch Neben-
frauen, die der Alternde sogar am Hof bei sich hatte (vier
Konkubinen sind namentlich bekannt, doch gab es weitere). Ih-
nen machte er acht uneheliche Kinder, vier Sohne und vier
Tochter. Sie kamen vor, zwischen und vor allem nach den Ge-
burten von elf ehelichen Kindern, vier Séhnen und sieben T6ch-
tern, zur. Welt.

Beim Tod der heiflgeliebten Hildegard (783), der Seligen der
Kirche, wurden sogar «die ehernen Herzen der Krieger zu Trinen
gerihrt, ihre Zihren sah man zwischen Schild und Schwert nie-
derrinnen». Und wie war Karl erst bewegt! Hatte er sie doch
beinah Jahr fiir Jahr oder doch wenigstens jedes zweite geschwin-
gert. (Bei drei Historikern las ich dazu drei verschiedene Zahlen:
sechs, acht und zehn Kinder.) Aber wenige Monate spiter heira-
tete er schon Nummer drei.

Uberhaupt duldete der allerchristlichste Regent, der doch die
Tugend(en) seinen Franken so ans Herz gelegt, im eignen Heim
ein lockeres, hedonistisches Leben. Wahrend die Kirche nur den
ehelichen Geschlechtsverkehr erlaubte, und den lediglich, um
weitere Christen zu machen, ohne Unterbrechung des Koitus und
blof in einer einzigen Stellung, hurten Karls Téchter mit ihren



EINs 1M VERBRECHEN — EINS IN DER HEILIGKEIT 503

Liebhabern — Alkuin warnte vor den «gekronten Tauben, die in
den Rdumen des Palastes herumfliegen». Sogar Prostituierte gab
es in den Kénigspfalzen. Und warum nicht, wenn sie doch auch
das frankische Heer, sogar die Pilger in den Wallfahrtsorten be-
friedigten, etwa die bei Saint-Martin in Tours, wenn es (nicht nur)
damals in den Kldstern viele «schmutzige Unzuchtsfille» gab,
einschliefSlich von Sodomiten unter den Monchen. (Vgl. auch
S. 314) — Wie anders sah es in dieser Hinsicht bei den heidnischen
Germanen aus.

Dabei war Karl, «der Vater der Kirche», wie ihn Theodulf
von Orléans schon Anno 800 nennt, auch persénlich ein eifriger
Christ, ein praktizierender Katholik, der angeblich streng die
kirchlichen Fasten hielt, auf seinen Reisen allerorten regelmiflig
zuerst in die Kirche ging, ja taglich der Messe beiwohnte. Die
Aachener Marienkirche besuchte er mehrmals tiglich, sogar
nachts. Er lief sich gerne aus Augustins «De civitate Dei» vor-
lesen. Er besaf§ ein umfangreiches Reliquienarsenal. Als Talis-
man trug er in einem Medaillon «<im Leben und auch im Tode»
(natiirlich unechte) Haare der Muttergottes. Aachens Basilika
filllte er mit (vermeintlichen) Reliquien von Aposteln, Marty-
rern, Bekennern, Jungfrauen, zum Schutz des Reiches und
Nachlaf} der Siinden. Auch unter seinen Steinthron dort konn-
ten Reliquien geschoben werden, und noch in sein Grab kam
ein Reliquiar.

Aachen selber wurde im 12. Jahrhundert als «sacra civitas»
bezeichnet und iiberhaupt, in Deutschland wohl am meisten von
Legenden umrahmt, zu einer «mythischen Stadt», einer «Art Na-
tionalheiligtum» (Meuthen), zu einem hochbedeutenden Wall-
fahrtsort, nicht zuletzt wegen des hl. Karl. Er wurde von der
Kirche iiber die Maflen gefeiert, galt als «rex et sacerdos», als
Priesterk6nig, als «mit dem Namen Christi gezeichnet», sein
Reich als «Corpus christianum», «imperium christianumn, ja, fiir
die «Libri Carolini» ist Christus selber «unser Konig» (noster
rex), «unser Kaiser» (noster imperator). «Christ ist Sieger, Christ
ist Konig, Christ ist Kaiser», lautete der Refrain der Laudes, der
Litaneien, die man Ende des 8. Jahrhunderts im Frankenreich an



504 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

hohen kirchlichen Feiertagen in Gegenwart des Konigs sang. Und
in Rom gedachte man seiner in Mefigebeten und beugte in der
Liturgie der Fastenzeit am Samstag auf Anordnung Papst Hadri-
ans [. das Knie bei Nennung seines Namens. Die Synode von
Mainz 813 preist ihn als «den frommen Leiter der Kirche», der
Monch Notker von Sankt Gallen (gest. 912) als «Bischof der
Bischofe», ja «nicht dem Wort, aber der Sache nach — als Abbild
Gottes» (Lowe). Erzbischof Odilbert von Mailand als «vom hei-
ligen Geiste erleuchtet».*® ‘

Nicht genug. Nachdem man schlief8lich von Krankenheilungen
und Wundern an Karls Grab zu berichten wufte, sprach ihn 1165
Papst Paschalis IIl., Gegenpapst Alexanders 1II., auf Betreiben
Kaiser Friedrichs 1. und dessen Kanzler Rainald von Dassel, hei-
lig. Zur Kanonisierung fithrte Barbarossa Karls Verdienste fiir
Kirche und Glauben an: Durch seine Bekehrung der Barbaren
wurde er ein «wirklicher Apostel» (verus apostolus), und sein
Miihen machten ihn zum «Martyrer» (eum martyrem fecit), und
ein Armknochen des hl. Karl wurde als Reliquie in einem kost-
baren Schrein aufbewahrt. Papst Gregor IX. bestitigte die Kano-
nisation, spitere Pipste erklirten sie nicht fiir ungiiltig, gestan-
den vielmehr einzelnen Kirchen die Verehrung Kaiser Karls als
eines Heiligen zu. In spitmittelalterlichen Gebetbiichern er-
scheint er mit einem eigenen Gebet. In Aachen wurde er Stadt-
patron, als welchen man ihn noch im 17. Jahrhundert verehrte.
Noch 1899 schreibt der damalige Domkapitular Adolf Bertram,
in seiner Geschichte des Bistums Hildesheim, daff dieses Karl
«den Groflen» «als seinen ersten Stifter und als Heiligen hoch
verehrt». 5!

Eine Untersuchung aus dem Jahr 1967 zahlc nicht weniger als
109 «Kultstitten des hl. Karl» auf; dartinter Aachen (wo man
noch heute den Todestag Karls, 28. Januar — an dem ich als Kind
noch meinen Namenstag beging —, im Miinster feiert), Bremen,
Briissel, Dortmund, Frankfurt («einer der Hauptorte der Karls-
verehrung»: Kotzsche), Fulda, Halle, Ingelheim, Koln, Konstanz,
Liittich, Mainz, Minden, Minster, Niirnberg, Regensburg,
Straf8burg, Trier, Wien, Wiirzburg, Ziirich. Bemerkenswert auch,



EiNs 1M VERBRECHEN — EINS IN DER HEILIGKEIT 505

dal Karl im gesamten sichsischen Gebiet kultische Verehrung
genof3.**

Jahrhundertelang galt Karl «der GroRe» als Idealbild des Herr-
schers, und fiir viele, viel zu viele ist er es noch heute.

Voltaire und Gibbon hatten seine Barbarei gebrandmarkt und
ihm personliche Grofle abgesprochen. Ranke aber fand ihn dann
sogar «zu grof§ zu einer Biographie», nannte seine Tatigkeit «viel-
leicht die grofartigste Regierung, die vorgekommen ist», und
fand in seiner «Weltgeschichte», wo er weder Alexander noch
Caesar, noch den christlichen Heroen Konstantin oder Otto L. so
viel Gewicht und Aufmerksamkeit beima8 wie Karl, mit dessen
Namen sogar «die Idee moralischer {!] und historischer Grofe
unwiderruflich» verbunden.

In Frankreich pries man im frithen 19. Jahrhundert Napoleon,
ganz in seinem Sinne, als «wiedergeborenen Karl den Grofen».
Nach der Griindung des deutschen Reiches im 19. Jahrhundert
entdeckten die Deutschen Karls «Germanentum» und kriegeri-
schen Geist wieder, tiberlegten gar britische Gelehrte, ob man ihn
nicht lieber «Karl» statt «Charles» nennen sollte.

In der faschistischen Ara, als man mitten im Zweiten Weltkrieg
am 2. April 1942 den 1200. Geburtstag des «Grofen» beging,
wurde er als «Karl der Einiger», der «Europder» im antikommu-
nistischen, besonders antisowjetischen Sinn ausgespielt, eine Ten-
denz, auf die man auch in den Adenauerjahren zuriickgriff, als
man immer mehr das «christliche Abendland» gegen den «gott-
losen Kommunismus» mobilisierte. Bezeichnenderweise war es
der Kolner Kardinal Frings, der nicht nur als erster 6ffentlich in
Deutschland die Aufriistung der Deutschen forderte, sondern der
auch im September 1952 feststellte: «Die Verwirklichung des Ide-
als, das Reich Karls des Grofien zu errichten, ist noch nie so nahe
gewesen wie jetzt.»*?

Das karolingische Reich, das «<imperium Christianum», wie es
Alkuin seit 798 nannte, das «regnum sanctae ecclesiae» (Libri
Carolini), reichte von der Nordsee bis zu den Pyreniden und zur
Adria. Es umfaflite das heutige Frankreich, Belgien, Holland,
Westdeutschland, die Schweiz, den groften Teil Italiens, die Spa-



506 KARL «DER GROSSE» UND SEINE KRIEGE

nische Mark und Korsika. Es umfaflte etwa 1 200 coo Quadrat-
kilometer, war fast so grof§ wie das westrémische Imperium, und
so gut wie alles in Nordosten und Siiden dieses «Konigreichs der
Kirche» war zusammengeraubt.**



.~ ANHANG






ANMERKUNGEN ZUM VIERTEN BAND

Die vollstindigen Titel der angefiihrten Sekundarliteratur stehen auf S. 563 ff., die
vollstindigen Titel der wichtigsten Quellenschriften und Abkiirzungen im Ab-
kiirzungsverzeichnis auf S. 591 ff. Autoren, von denen nur ein Werk benutzt
wurde, werden in den Anmerkungen meist nur mit ihren Namen zitiert, die
iibrigen Werke mit Stichworten.

10

I1

OUBERBLICK

Riiger 311 f.

Rost, Frohlichkeit 92. Ders., Die
Katholische Kirche 70, 171
Huizinga 210, Ahnlich etwa Ull-
mann, Kurze Geschichte des
Papsttums 8o f. u. v. a.

HEG 115 ff., 23 L., 46 f. Scherr zit.
nach Léhde 254. Vgl. etwa Kash-
dan 108 ff. Banniard 13 f., 18 ff.
Gregorovius | 1 246, 271

LMA 11 1227ff. Jantere 158f.
Heer, Kreuzziige 13. Alivisatos
15. Richards 76. Angenendt,
Friithmittelalter 238. Vgl. 243, 270
Mk. 6,8 f. Mt. 10,10. Lk. 9,3; 10,4.
Gregorovius I 1 239 f., 260ff.,
267. Seidlmayer 48. Graus, Volk
434. Deschner, Abermals 239 f.
Kiihner, Lexikon 48 ff. Haller,
Die Karolinger und das Papsttum
38 ff., bes. 62. Heer, Kreuzziige
13,60. Schramm 1 215 ff,, bes. 220,
2.54. Maier, Mittelmeerwelt 341 £.
Angenendt, Das geistliche Biind-
nis 54

Stonner, Nationale Erzichung
105. Maier, Mittelmeerwelt 349 f.
Heer, Kreuzziige 14, 60
Nietzsche Il 1125, 1152, 1190,
1217, Il 580, 784 u. a. Mack, Hel-
vetius [ 121.

Kober, Die Deposition 7o1.
Schniirer, Kirche und Kultur 1

Seite 11-24

I2
13
14

15

16

17
18
19

20

21

247. Sprandel, Uber das Problem
117 ff. Deschner, Opus Diaboli
18 f.

Haller 11 181

v. Boehn 16. Lohse 143 ff.

Syn. Elv. c. 56, Greg. Tur. 6,46.
Kober, Die Deposition 695. Voigt,
Staat 174 f. Schubert, Geschichte
der christlichen Kitche im Friih-
mittelalter 1 1571, 153, 283 ff., 345,
11 475. Seidlmeyer 47. Gaus, Volk
438. Z6lIner, Geschichte der Fran-
ken 183

August. ep. 151,14. civ. dei 4,4;
5,175 19,14; 19,16. Voigt, Staat
97 £. Freund 17 f. Haller, Epochen
42 ff. Engel/Holtz 11,217 ff.

Syn. Paris a. 829 3,8. Dazu Som-
merlad II 185 ff. Bosl, Die Grund-
lagen der modernen Gesellschaft
148

Seppelt 11 241 ff.

Levison, Die mittelalterliche Leh-
re 14 ff. Plochl 11 31 £

Rém. 13,1 ff. Ausfithelich Desch-
ner, Abermals 499 ff. Vgl. auch
Voigt, Staat 82

Kiihner, Lexikon 118. Eichmann,
Achtund Bann 38 f. Grupp Il 151.
Todt 38. Pléchl 11 31. Heer, Kreuz-
ziige 103 f. Gontard 224. Here-
mann, Kirchenfiirsten 63 ff.
Bernh. Clairv. ep. 131. Zit. bei
Knotzinger §523. Lachr, Die
Konstantinische Schenkung 61.



§10

D1

m

ANMERKUNGEN

Schniirer, Kirche und Kultur Il
61. Heer, Kreuzziige 17 f. Myna-
rek, Denkverbot 11

1. KAPITEL
EINFUHRUNG DES CHRISTENTUMS
BEI DEN GERMANEN

Stasiewski I 712. Vgl. zur Haltung
der katholischen Kirche und be-
sonders der deutschen Bischéfe in
den ersten Jahren des Hitlerrei-
ches: Deschner: Die Politik der
Pipstel 412 ff., 450 ff., bes. 459 ff.
Stonner, Germanentum und Chri-
stentum 33,92. Verweist im Vor-
wort auf «die Richtlinien des
Reichsinnenministeriums»  und
will «gegenwartswach» die «an-
vertraute Jugend zu ganzen Deut-
schen und ganzen Christen» erzie-
hen. Vgl. auch 73

Euseb. h. e. 10,5. Sozom. h. e. 2,6.
Optat. Mil. Contr. Parm. Donat.
1,23 f. RAC VIII Gallia I 894.
Vogt, Der Niedergang Roms 4z5.
Dopsch 11 196, 201. Ewig, Trier 29,
Haendler, Die abendlindische
Kirche 124

RAC VHI Gallia I 92x. Stamer,
12 ff., 24. Behn 101 ff. Neuss/Oe-
diger 31 ff., bes. 36 ff. Oediger,
Bistum Koéln 75. Alféldi g9 f.
Ewig, Das Bistum Kéln 205. Bei-
sel, Studien 129 f. Haendler, Die
abendlindische Kirche 125
Stamer 13.  Zuriickhaltend:
Haendler, Die abendlindische
Kirche 125 f. mit vielen weiteren
Literaturhinweisen

Greg. Tur. glor. conf. 76. RAC
VIl Gallia 1 897 ff., 921 ff. (De-
mougeot). HEG 81. Schneider,
Das Frankenreich 84. Beisel, Stu-
dien 129. Haendler, Die abend-
landische Kirche 127

RAC VIl Gallia I gos ff. Ausfiihr-

Seite 25—34

10

II

12

13

14

15

16
17

18

lich: Beisel, Studien 136 ff. Vgl.
auch 147 ff.

Isid. Sev. H. G. 84. LMA IV 1343.
Altaner/Stuiber 232, 450. Diesner,
Das Vandalenreich 12 ff.

Blanke 55. Frank, Kirchenge-
schichte 14. Misch go. Schulze,
Vom Reich der Franken 77. Beisel,
Studien 130. Padberg 16 f.
Richards 25. Zum «Phinomen
der Angst» vgl. etwa Mynarek,
Mystik und Vernunft 262 ff., bes.
«Die Heilsangst» 277 ff.
Wetzer/Welte 11 246 ff. LThK 11’
777 £. Kraft 122. Kolb, Himm-
lisches 286

Notker, Gesta Karoli 2,19. Stern/
Bartmuss 6o. Graus, Volk 155 f.
Zum Begriff des «Germanen» vgl.
etwa LMA IV 1338 ff. HEG gj ff.
v. See, passim, bes. o ff., 68 f.,
1oz ff. Sombart, Hindler und
Helden, 1915, zit. nach v. See ebd.
69. Débler 8,91 ff., 125 ff.
Schmidt, Germanischer Glaube
s2. Richards 29f. Angenendt,
Friihmittelalter 184. Zum hagio-
graphischen Aspekt vgl. etwa
Gurjewitsch 4o ff., 87 ff. Ferner
Butzen, Die Merowinger 6stlich
des mittleren Rheins 18. Padberg
76. Vgl. 129

Kindlers Literaturlexikon 1II
1605 f. Zwolfler 1 ff. mit einer
Fiille von Quellenbelegen. Ston-
ner, Germanentum 65 ff. Der He-
liand, aus dem (nach Stonner)
zittere wurde, entstand zwischen
822 u. 840 und hat vermutlich ei-
nen Geistlichen zum Verfasser.
Dannenbauer, Grundlagen 41
Lex. Sal. Prol. 1

HKG V/1 23. Schulze, Vom Reich
der Franken 32 f. Vgl. auch Desch-
ner, Abermals 517

Schutzwaffe war der Schild, der
Harnisch anscheinend  selten,
ebenfalls der Helm: Zdllner, Ge-



ANMERKUNGEN

19

20

21

22

23

24

25

26

27

(13

schichte der Franken 160 ff. Vgl.
auch 152 ff., 157 ff. Zur Bewalff-
nung der Franken auch: Bach-
rach, Procopius 435 ff.; Bodmer
109 vgl. 120 ff., 127 f., Behn 77,
105. Montgomery | 160 f.
Bodmer 137. McKitterick, The
Frankish Kingdoms 61. Vgl. auch
Prinz, Grundlagen 84 f.

Greg. Tur. 2,30. Beda, h. e. 2,9.
Heinsius, Miitter der Kirche 15.
Haller I 275. Schmidt, Germani-
scher Glaube s1 ff. Baetke 46 ff.
Débler 97. Béhner, Grabmiler
6ss f. Angenendt, Frithmittelalcer
172 verweist mit Recht darauf,
dafl das frithe Christentum kein
«Sieghelfer»-Motiv kannte.
Zollner, Die politische Stellung
67 ff. Oediger, Das Bistum Kaln
22 mit weiteren Literaturhinwei-
sen. Ewig, Die Merowinger und
das Frankenreich 139

Oros., Hist. advers. pag. 7, 35, 21.
Vgl. August. civ. dei §,26. Tuscu-
lum Lexikon 69. dtv-Lexikon der
Antike, Philosophie 1 316 f. Wil-
pert, Lexikon der Weltliteratur
1,280 f. Maier, Mittelmeerwelt
114

Ann. Mett. prior. a. 743, 772, 776.
Vgl. auch die zahlreichen weite-
ren Quellenbelege bei Zwalfer
115 ff., bes. Anm. 255

Hieron. ep. 60,17. Oros. 7, 39.
Todre 27 ff. Mollat 31. Deschner,
Die Politik der Papste I 236 ff.,
bes. 270 f. mit den Quellen- und
Literaturhinweisen

Schmidt, Germanischer Glaube
57 f. Cram 7. Tode 27 ff.

RGAK 1976 0 49f. LMA 1
1434 ff. Riickert, Die Christiani-
sierung 6, 16 ff.

Baetke 1943, 143 ff. 1962, 7 ff.
Frank, Kirchengeschichte 23f.
Angenendt, Taufe und Politik 159.
Ders., Frithmittelalter 173

Seite 34—42

28

29

30

31

32
33

34

Schubert, Zur Germanisierung
des Christentums 392 f. Ders.,
Geschichte der christlichen Kir-
che I 150. Baetke 25 f. Ewig, Die
Merowinger und das Franken-
reich 138. Reuter, Germany 42
LThK IV* 432. RAC VIII Gallia |
913 ff. LMA IV 1339. Hinlein,
Die Bekehrung 1 84. A. Hauck 7.
A. 1952 I 136. Schmidt, Germani-
scher Glaube 41 ff. Stamer, Kir-
chengeschichte 22 ff. Schubert,
Zur Germanisierung des Chri-
stentums 392 f£. Ders., Geschichte
der christlichen Kirche 1 150.
Graus, Volk 154 ff., 162 ff. Flek-
kenstein, Grundlagen 41. Zéllner,
Geschichte der Franken 177.
Southern, 18. HKG 1I/1, Gurje-
witsch 97 f. Bemmann §3 f.
LThK VIII* 605. Stamer 14. Egger
4ro. Schieffer, Winfrid-Bonifatius
147 £

Greg. Tur., Vitae padrum 6,2.
RAC XIl 1983, goo. Vogel Il 3f.
Oediger, Das Bistum Kéln 70
Greg. Tur. 8,15 f.

Greg. 1. Dial. 2,8; 2,19. Wetzer/
Welte XI 691 f. LThK X! 610. dtv-
Lexikon der Antike, Philosophie I
239. LMA 1 1867. Donin, Il 251 f.
Zickler 357. Hinlein 63 f. Schult-
ze, 11 184, 197. Gregorovius 1 1
242. Sparber, Kirchengeschichte
Tirols 8,33 f. Der theol. Verfasser
gebraucht die anschauliche Wen-
dung «vom Feuereifer» gleich
zweimal. Graus, Volk 185. Zur
Herrschsucht Benedikts und sei-
nem Insistieren auf strikter Unter-
werfung bis zum Tod vgl. Felten,
201 ff., 236 f. S. auch 198 f.
Jonas von Susa (Bobbio), Vita Co-
lumb. c. 4 £.; 10; 18 ff.; 23 ff. Vita
Galli 5 ff. Wetzer/Welte 11 696 ff.
LThK 1V? 278. III* 1 f. Fichtinger
230. LMA 1II 65 ff. Grupp I 360.
Stonner, Heilige der deutschen



s12

35

36

ANMERKUNGEN

Frithzeit 1 15 ff., 27 ff. Buchner,
Germanentum 160 f. Tiichle 1
s4 ff. Levison, Aus rheinischer
und friankischer Friihzeit 248 ff.
Mayer, Geschichte des Bistums
Chur 1 68 f. Walterscheid, Deut-
sche Heilige 45 ff. Biittner, Frith-
mittelalterliches Christentum 15.
Ders., Geschichte des Elsa8 37 ff.
Blanke 34 ff., 49 ff., 64 ff. Helb-
ling 5 ff. Himmeler 487 f. Frank,
Die Klosterbischofe 25. W. Miil-
ler, Der Anteil der Iren 338f.
Schaferdiek, Columbans Wirken
171 ff., bes. 196 ff. Daniel-Rops
296. Berschin 257 ff. Bosl, Europa
im Mittelalter 78. Ewig, Die Me-
rowinger 111 f., 123 ff. Steinbach,
Das Frankenreich 2 f. Schneider,
R., Das Frankenreich 85. Prinz,
Entwicklung 237 f. Ders., Askese
und Kultur 38 f. Ders., Die Rolle
der Iren 203. Wood 63 ff.
Wetzer/Welte 1 194. Keller, Rec-
lams Lexikon 31, 167 f. LMA 1
s10. Vogel Il 112, 527 ff. Daniel-
Rops 296. Ewig, Die Merowinger
137 £., 150. Werner M., Der Liitti-
cher Raum 231 ff. Pontal 266 f.
Als zur Zeit der Blut-und-Boden-
ira Johannes Watterscheid mit
kirchlicher Druckerlaubnis die
«Heilige deutsche Heimat» erste-
hen lieB8, konnte man beim Gang
durchs Kirchenjahr den hl. Mar-
tin natiirlich nicht gut als den Rui-
nierer alles dessen hinstellen, was
die Bauern seiner Zeit hoch ver-
chrten, Tempel, Altare, Gotterbil-
der. Ergo bemerkt Katholik W.
dariiber nur, daf auf dem Land
«das Heidentum noch herr-

schend» war, daf Tempel, Altire, .

Siulen der alten Gétter «noch al-
lenthalben» standen; «selbst &f-
fentliche Umziige mit Gérzenbil-
dern wurden noch gehalten». Un-
mittelbar darauf folgt der die

Seite 43—44

37

Schandtaten des Heiligen plump
kaschierende Satz: «Da wurde
Martinus der Apostel des gemei-
nen Volkes, der Bauern und Hir-
ten, die auf dem flachen Lande
wohnten.» Ruinen und Brinde
aber finden sich allenfalls in dem
kurz vorhergehenden Satz ver-
steckt, es «kam auch die feurige
Zunge des Apostolates iiber ihn».
Als Martin starb, meldet Gregor
von Tours, vernahm im weit ent-
fernten Koln der greise Bischof
Severin den Gesang der Engel, die
Martins Seele zum Himmel tru-
gen. (Der Historiker Matthias
Zender spricht hier von der einzi-
gen halbwegs historischen Nach-
richt aus dem Leben des hl. Seve-
tin, von dem man immerhin iber
170 Kultstitten kennt.) Greg. Tur.
1,39. Sulp. Sev. Vit. Mart. 12 ff.
Dial. 2,8. Vgl. auch Dial 1,4; Vita
b. Maurilii 2. LThK VI' ¢84 ff.
dev-Lexikon der Antike, Religion
1184. RAC VI 1972 GalliaI 914 f.
Schultze, I 271 £. 11 104 £. Zwélfer
68 £. Schniirer, Kirche und Kultur
1 208. Walterscheid, Deutsche
Heilige 13 ff. Ders., Heilige deut-
sche Heimat I 265. Viller/Rahner
179. Zender, Die Verehrung 257 f.
Deichmann 105 ff. Levison, Aus
rheinischer und frinkischer Friih-
zeit 28 f. Schneider, C., Geistesge-
schichte I 300. Ewig, Der Mar-
tinskule xx ff. Graus, Volk 154 f.
Prinz, Klerus und Krieg 39. Ders.,
Entwicklung 223 ff. Bosl, Europa
im Mittelalter 43, 79 f. Weigel 86
Greg. Vit. patr. 6,2. Baudoniv.
Vita Radeg. 2,2. Vita Gaug. 13.
Vita Eligii 2,8. Vita Lupi Senon.
11. Vita Landiberti 10. Vita Hug-
berti 3. Vita Amandi 13. Nach
Zoliner, Geschichte der Franken
176 f. Ferner RAC VIII 1972, Gal-
lia I 914



ANMERKUNGEN

38

39

40
41

42

513

RAC VHI 1972, 894, 916. Prinz,
Entwicklung 255

Beda, h. e. 2,13. Kihner, Lexikon
41. Hanlein 1 72. Algermissen
X1 ff., 229. Beisel, Studien 130.
Graus, vgl. Anm. 41

Congcil. Germanicum can. §
Greg. Tur. Vita patrum 6,2; Bau-
donivia, Vita Radegundis 2,2;
Vita Lupi episc. Sen. c. 11; Vita
Gaugerici episc. Camerac ¢. 13;
Vita Hugberti episc. Traiect. c. 3;
Vita Landiberti episc. Traiect. c.
10; Vita Eligii episc. Noviomag.
2,8. 1. Syn. Oxl. (511) €. 30. 2. Syn.
Orl. (533) ¢. 12; 20,4. Syn. Orl.
(541) 15 f. Syn. Elusa (Eauze s11)
c. 3 Syn. Tours (567) c. 22. Keller,
Reclams Lexikon 209 f. Schultze,
11 113 ff. Weinhold, Die deutschen
Frauen I 71 f. Schmitz 319. Hin-
leinl 9. Graus, Volk 156 ff., 184 f.
RAC Vil Gallia 1 917

2. KAPITEL

CHLODWIG, DER BEGRUNDER DES

FRANKISCHEN GROSSREICHES

Einleitung W. v. Giesebrecht in:
Gregor von Tours, Friankische Ge-
schichte I 9

Aland, Kirchengeschichtliche
Entwiirfe 30

Grisar, Rom 87
Salv.,degub.dei6,13. Behn79.Vogt,
Der Niedergang s10. A. v. Miiller,
Geschichte unter unsren Fiilen 118.
Lasko 211. Maier, Mittelmeerwelt
126. Dannenbauer, Grundlagen
103. Z6lIner, Geschichte der Fran-
ken 25 ff. Steinbach, Das Franken-
reich 5 f., 10. Dobler 113 ff. Bleiber,
Das Frankenteich 42 ff.

Bleiber, ebd. 44 f. Zum Begriff
von Kénig und Kénigtum generell
vgl. etwa Anton LMA V 1298 ff.,
bes. 1300 f.

Seite 44-54

6

I0

Ix

Greg. Tur. 2,9. LMA 11 1861 f.,
1863. HEG1253. HKG 1 2, 114 f.
L. Schmidt, Aus den Anfingen
306 ff. Ewig, Die Merowinger
und das Frankenreich 13 ff., 38.
Bleiber, Das Frankenreich 36
Greg. Tur. 2,9 ff. Fredeg. 3,11 f.
LMA 11 1817ff, 1863f HEG
253 f. Hauck 1 98 ff. Menzel I 8o.
Vogt, Der Niedergang s10. Dan-
nenbauer, Grundlagen 103 f.
Stern/Bartmuss  61.  Stroheker,
Der senatorische Adel 141. Lowe,
Deutschland 35, 40. Zollner, Ge-
schichte der Franken 167. Falco
53 ff., bes. 58 u. 67. Lasko 200,
202, 21r1ff. Lautermann 866.
Steinbach, Das Frankenreich 8.
Bund 236 ff. Grahn-Hoek, Die
frinkische Oberschicht 134 ff.
Ewig, Die Merowinger 16 {., 20,
78. Schneider, Konigswahl 66 ff.
Bleiber, Das Frankenreich 44 ff.,
48 £. Vgl. auch die folg. Anm.
Greg. Tur. 2,31. Avit. ep. 46. Behn
79 f. Koeniger 218. Zoliner, Ge-
schichte der Franken 44 ff. Da-
niel-Rops 234. Aland, Kirchenge-
schichtliche Entwiirfe 29 f. Blei-
ber, Das Frankenreich 50

Greg. Tur. 2,27. dtv-Lexikon der
Antike, Geschichte Il 233. LMA
II 1863. Hauck 1 98 ff. Béhner,
Grabmiler 653. Lowe, Deutsch-
land 4o0. Stern/Bartmuss 61 f.
Zollner, Geschichte der Franken
48. Steinbach, Das Frankenreich
8 f. Ewig, Die Merowinger und
das Frankenreich 20f. Pfister,
Gaul. Narrative of Events 110
Greg. 2,28 f. Fredeg. 3,17 ff. Lib.
hist. Franc. c. 11 ff. LMA 1l 1948.
Stern/Bartmuss 61. Zatschek 24.
Zollner, Geschichte der Franken
51, 53 ff. Bleiber, Das Franken-
reich so ff. Steinbach, Das Fran-
kenreich 10 f.

Greg. Tur. 2,28 ff. Hauck I 106.



514

12

13

14

ANMERKUNGEN

Riickert, Culturgeschichte 1
314 ff. Schubert, Geschichte der
christlichen Kirche I 93. Strat-
mann 1V 63 f. Schniirer, Kirche
und Kultur I 35. Daniel-Rops 238.
Portner 20 ff. Bosl, Europa im
Mittelalter 64

Cass. Dio 78,13. Agath. 1,6.
RGAK 1123 HEGl227f. LMA1
263 ff. Tichle I 20 ff. Werner, Zu
den alamannischen Burgen 439 ff.
Peschel 259 ff., bes. 306 ff. Butzen,
Die Merowinger ostlich des mitt-
leren Rheins 27. H. Keller, Spat-
antike und Frithmittelalter 1 ff.
Demandt 276. Beisel, Studien 8o f.
Selbst das HKG il/2 («Christus
gab den Franken den Sieg») erin-
nert an die «wunderbare Offenba-
rung Christi an den Kaiser» Kon-
stantin vor seinem Sieg an der
Milvischen Briicke (105)

Greg. Tur. 2,30. RGAK 1973 I
140 f. LMA 1264. 111 1852 f. HEG
I 228 £, Tiichle I 34. Biittner, Ge-
schichte des Elsal 31f. Lowe,
Deutschland 42. Zéllner, Ge-
schichte der Franken §6. Werner,
Zu den alamannischen Burgen
45 3. Butzen, Die Merowinger 6st-
lich des mittleren Rheins 27.
Ewig, Die Merowinger 24 f., 55 f.
Portner 22 f. Bleiber, Das Fran-
kenreich 55 f. Ein Teil der For-
scher setzt den Alemannenkrieg
506 an und auch Chlodwigs Taufe
im gleichen Jahr oder s07/508.
Vertreter beider Ansichten nennt
Zollner, Geschichte der Franken
s7 k.

Greg. Tur. 2,31. Fredeg. 3,21 er-
héht die 3000 auf 60c0. RGAK IV
1981, 478 ff., 1 129. Die Umstrit-
tenheit der Datierung in der ilte-
ren Forschung bei Levison, Aus
rheinischer und friankischer Frith-
zeit 202 ff. S. auch Aland, Kir-
chengeschichtliche Entwiirfe 27 f.

Seite 55—60

15

16

17

18

Haendler, Geschichte des Friih-
mittelalters 21 vermutet Chlod-
wigs Taufe 498. Ebenso Maier,
Mittelmeerwelt 214. Ebenso Vogt,
Der Niedergang 512 u.v.a. F.
Oppenheimer, Francish Themes
17 ff. nimmt die Taufe im Jahr 508
an. Ebenso R. Weiss: Chlodwigs
Taufe: Reims 508; geht vor allem
auf die Ergebnisse von den Stei-
nens zuriick. — Vgl. ferner Kawe-
rau, Geschichte der alten Kirche
38. Hauck I ro9ff. Hartmann,
Geschichte ltaliens I 155. Béhner,
Grabmiler 655. Zollrer, Ge-
schichte der Franken 6o ff., 187.
Prinz, Die bischéfliche Stadtherr-
schaft 13. Cartellieri I 46 f. Flek-
kenstein, Grundlagen und Beginn
41.Stamer 21. Schulze, Vom Reich
der Franken 27. Bleiber, Das Fran-
kenreich 53 f. Fleckenstein, Das
grofRfrankische Reich 272 f.
Greg. Tur. 2,31. Wetzer/Welte, IX
204. LThK VIII' 477, 817 f. Vogel
11 348 ff. Schultze, I 107. Ange-
nendt, Frihmictelalter 170 f.
Greg. Tur. 2,31. Dante, Inferno
11,9. Wetzer/Welte IX 204. LThK
VI 817 f. Vogel I 349. Seppelt 1
250 ff. Speyer 302, 309

Avit. ep. 46. Wetzer/Welte 1 566,
IX 204. LThK I' 547, 874 VI
817 f. VI 541 f. LMA I 1307 f.
(Zotz) N 1865. Gorres 33 ff. Fi-
scher, Die Volkerwanderung 221.
Bohner, Grabmiler 655. Strohe-
ker, Der senatorische Adel 154.
ZolIner, Geschichte der Franken
58 £., 63. Vgl. 179. Pfister, Gaul.
Narrative of Events r12. Staubach
27 f., 43. Angenendt, Kaiserherr-
schaft und Kéonigstaufe 2 ff,
Ders., Frishmittelalter 171 f.
Hartmann, Geschichte Italiens 1
155. Kosminski/Skaskin 72. Wein
88. Fleckenstein, Die Hofkapelle
6. Pfister, Gaul. Narrative of



ANMERKUNGEN

19

20

21

22

515

Events 111 f. Altamira 159 f. Pon-
tal o ff.

Nicet. MG Ep. Il 122. LMA 1l
1865. Algermissen 186

Hauck 1952 17 104, 111. Stamer
20f. Haller, Entstehung 303 f.
Stern/Bartmuss 62. Steinbach,
Das Frankenreich 20 f. Ballesteros
37. Bosl, Europa im Mittelalter
66. Brown 161. Angenendt, Friih-
mittelalter 170. Die kurzen Aus-
filhrungen Alands, Uber den
Glaubenswechsel 48 ff., die fiir
den Ubertritt Chlodwigs das poli-
tische Motiv leugnen, iiberzeugen
nicht. Nach Aland hatte Chlod-
wig aus politischen Griinden
Arianer werden miissen. Aber
konnte er als Katholik nicht viel
iiberzeugender arianische Staaten
bekimpfen? Aland inkriminiert,
dafl wir «unsere Mafdstibes an
frithere Epochen anwenden. Doch
wendet er nicht seine religiésen
Mafistibe an sie an? Den Beweis
fiir seine Behauptung, Chlodwig
sei, wie Konstantin und Friedrich
der Weise, «vom neuen Glauben
innerlich {iberwunden wordenn»,
tritt Aland nicht an, sondern will
lieber «hier abbrechen...» Vgl.
auch Aland, Kirchengeschicht-
liche Entwiirfe 3o f.

Taddey 180. Schmidt, Die Ostger-
manen 129. Behn 61. K. D.
Schmidt, Die Bekehrung der Ost-
germanen 4o4 ff. Schwarz, Goten
181 ff. Bohnsack 105

Oros. 7,38,3. Chron. Gall. ad a.
436; 443. Zu den Burgundern ge-
nerell: Wenskus, Die Burgunder
HEG 1 230 ff. K. F. Werner, Bur-
gund, in LMA H 1062 ff. ]. Ri-
chard, Burgunder, LMA I o092 f.
Biihler 49. Lowe, Deutschland 20.
Behn 61, 69. Stroheker, Germa-
nentum 246 ff., 257 ff. Schmidt,
Die Ostgermanen 131. Schmide,

Seite 60-66

23

24

25

26

27

Die Bekehrung der Ostgermanen
404 ff. Dannenbauer 1 208, 308.
Dopsch 1961 I* 217 f. Conrad I 83.
Bleiber, Das Frankenreich 41
Greg. tur. 2,28. LThK II' 644.
LMA [ 1092 ff., 1824 £. IV 1530 .,
1792. Schmidt, Die Ostgermanen
169. Peyer 98. Conrad I 83. Beck,
Bemerkungen 446. Bleiber, Das
Frankenreich 41

Socrat. h. e. 7,30. Oros. advers.
pagan. 7,32. Greg. Tur. 2,,28. Wet-
zer/Welte Il 216f. LMA IV
1530 f., 1791 f. Giesecke 141.
Vogt, Der Niedergang 429. Dan-
nenbauer I 308. Schmidt, Die Be-
kehrung der Ostgermanen 404 ff.
Schmidt, Die Ostgermanen 137.
Zoliner, Die polit. St. 110

Avit. ep. 5. Marius Avent. a. 5co.
Greg. Tur. 2,23; 2,28; 2,32 f. Wet-
zer/Welte, 111 603. LThK IX! 549.
LMA 1l 1093, 1865 f. IV 1530f.
HEG 1 233 f. Riickert, Culturge-
schichte I 318 ff. Schubert, Ge-
schichte der christlichen Kirche 1
93. Hartmann, Geschichte Ita-
liens 1 155 f. Giesecke 142, 162.
Schmidt, Die Bekehrung der Ost-
germanen 408 f., 413 f. Fischer,
Die Vélkerwanderung 222. Biitt-
ner, Der Alpenraum 63. Ensslin,
Theoderich 132 f. Zéllner, Die
polit. Stell. 85. Bosl, Europa im
Mittelalter 66. Menzel 1 150.
Ewig, Die Merowinger und das
Frankenreich 24. Beck, Bemer-
kungen 447 f., 451. Bund 164
Greg. Tur. 2,34. Wetzer/Welte
216 f. Kraft 1o1. Menzel I 150.
K. D. Schmidt, Die Bekehrung der
Ostgermanen 411 ff. Giesecke,
142 f., 159 f. Fischer, Die Vélker-
wanderung 117 .
Olymp. fr. 26 (FHG 1V 63). Pros-
per Tiro ad a. 415. Oros. 7,43.
Kleine Pauly, V 1121 f. dev-Lexi-
kon I 235. Stein, Vom rémischen



516

28

29

3o

31

32

33

ANMERKUNGEN

404. Cartellieri 1 23 ff. Schmid,
Westgermanen 207 f. Dannenbau-
er I 204, 209, 306. Capelle 250 ff.
Ensslin, Einbruch 109 f. Culican,
191. Léwe, Deutschland 19f.
Claude, Geschichte der Westgo-
ten zo. Ders., Adel, Kirche 30 f.

Apoll. Sidon. ep. 1,2; 7,12. Jord.

Ger. 44. Kleine Pauly IV 1350 V

684. Giesecke 91 ff. Schmidt, Die
Westgermanen 1 208 ff. Lowe,
Deutschland 20. Stroheker, Eu-
rich 4 ff. Claude, Geschichte der
Westgoten 31 £., 51 f. Ders., Adel,
Kirche 37. Bund ss1 ff. Bleiber,
Das Frankenreich 41

K. D.Schmidt, Die Bekehrung der
Ostgermanen 300

Ennod. Vita Epiph. 7. Apoll. Si-
don. ep. 6,12; 7,6. Wetzer/Welte 1
355 f. Kleine Pauly II 439, V 176.
LMA IV 104f. Capelle 304f.
Claude, Geschichte der Westgo-
ten 48 f. Haendler, Die abendlin-
dische Kirche 105

Apoll. Sidon. ep. 7,6 f. Jord. Get.
47. Giesecke 96. Stroheker, Ger-
manentum 167. Vogt, Der Nieder-

gang 473. Schniirer, Die Anfinge

98. Dannenbauer, Die Grundle-
gung I 306 f. Ensslin, Der Ein-
bruch 117f. Daniel-Rops z55.
Maier, Mittelmeerwelt 208 ff.
Langgirtner 108. Prinz, Die bi-
schofliche  Stadtherrschaft 9.
Claude, Geschichte der Westgo-
ten 32 f.

Greg. Tur. 2,35. RGAK I 129. dtv-
Lexikon der Antike, Geschichte
2,25. Ensslin, Einbruch 125.
Maier, Mittelmeerwelt  zo9.
Claude, Geschichte der Westgoten
33 [. Biittner, Die Alpenpolitik 63
Greg. Tur. 2,36. Hartmann, Ge-
schichte Italiens 1 158 f. Bodmer
38. K. D. Schmidt, Die Bekehrung
der Ostgermanen 308. Stroheker,
Germanentum 167 f. Giesecke 98.

Seite 66—72

34

35

36

37

38
39
40

Dannenbauer 1 3x1. Thompson,
The conversion § ff. Langgartner
108 f. Marschall 94 ff.
Greg.Tur.2,26;2,36. Vitapatr. 4,1.
Wetzer/Weltell 246 ff. Kleine Pau-
Iy 1 276 f. HEG 1 255. Giesecke,
Die Ostgermanen 98 ff. Schmidt,
Die Ostgermanen 347. K.D.
Schmidt, Die Bekehrung der Ost-
germanen 308. Ensslin, Theode-
rich 293. Altamira 159 f. Thomp-
son, The conversion s f. Bleiber,
Das Frankenreich §7. Zéllner, Ge-
schichte der Franken 117

Conc. Agath. Praev, Wetzer/Welte
H 247. Giesecke 100. Stroheker,
Germanentum 167 f. Steinbach,
Das Frankenreich 12, Claude, Ge-

schichte der Westgoten 4s.
Haendler, Die abendlindische
Kirche 105

Greg. Tur. 2,37. HKG 11/2, 10