
Sección de Obras de Filosofía

ONTOLOGIA
IV. Fílosofía de la naturaleza
T eoria especial de las categorías





NICOLAI HARTMANN

o TOLOGI
IV. Filosofía de la natureleza
Teoría especial de las categorías

CATEGORÍAS DIMENSIONALES
CATEGORÍAS COSMOLÓGICAS

Traducción de JosÉ CAOS

FONDO DE CULTURA ECONóMICA
MÉXICO - BUENOS AIRES



Primera edición en alemán, 1950
imera edición en español, 1960

Esta obra ha sido contratada con Walter de Gruyter &: Co.,
de Berlín, que la ha publicado con el título de Philosophie

der Natur. Abriss der speziellen Kategorienlehre.

Derechos reservados conforme a la ley
© 1960, Fondo de Cultura Económica

Av. de la Universidad, 975 - México 12, D. F.

Impreso y hecho en México
Printed and made in Mexico



PRóLOGO

Desde el otoño de 1943 ha esperado el presente libro a su publica­
ción. Pertenece a la serie de tomos ontológicos que empecé a dar
a luz hace quince años, y con él intento dar a esta serie Ul~a espe­
cie de conclusión que abre a la vez perspectivas. Sobre unos "Fun­
damentos" se eleva la investigación de los modos y las maneras del
ser, llamada por su problema capital "Posibilidad y Efectividad",
y a ésta siguió "La Fábrica del Mundo Real", por la forma una
teoría general de las categorías. Esto dicho, no ha menester de
justificación que ahora adopte el cuarto trozo de la serie la figura
de una "Teoría Especial de las Categorías".

Pero esta última no puede anunciarse como aquélla, como unos
"fundamentos", sino sólo como unos "elementos". Las categorías
especiales forman una serie que se arrastra sobre todos los estra­
tos de lo real, y no puede restringirse a la filosofía natural, sino
que únicamente podría cerrarse con las categorías del ser espi­
ritual.

Bosquejar toda esta serie de categorías es un desideratum de la
filosofía, satisfacer el cual no sólo rebasa las fuerzas de un indi­
viduo, sino incluso las de una época. En ello habrán de trabajar
generaciones, y éstas nunca podrán dominar, patentemente, sino
aquello que en su tiempo haya llegado a la madurez. De la inmensa
copia de categorías que se ramifica cada vez más hacia arriba, sólo
un poco es asequible a la sazón. Esto poco yace desparramado por
todos los estratos del ser, pero forma en la región de los estratos
más bajos grupos que son los más fáciles de abarcar con la vista
y reducir a síntesis. Ya por esta razón tiene el análisis categorial
que empezar en el cabo inferior, y que contentarse por 10 pronto con
ir ganando terreno desde él. Pero como los dos estratos inferiores
del ser constituyen el dominio de objetos que estamos habituados
a designar como "naturaleza", la tarea que se halla ante nosotros
viene a parar en el bosquejo de una "filosofía natural".

El límite de nuestro saber no está aquí, de cierto, ligado exclu­
sivamente a una determinada altura en la estratificación del ser.
Hay en todos los estratos puntos de partida empíricos desde los
cuales son posibles avances del conocimiento categorial. Sólo que
este conocimiento se halla en muy diversa relación con la riqueza
concreta de los dominios mismos. Nuestro aparato gnoseológicono
está en nada menos vuelto hacia el mundo espiritual que hacia
el físico, sirviendo desde sus comienzos a la orientación práctica
del hombre entre los hombres tanto como a la del hombre entre
las cosas. A esto responde también el poderoso avance de las cien-

VII

9 1



-PRóLOGO

cias del espíritu en el último siglo y su ancho despliegue en nuestro
tiempo. El más .reciente hace ver, incluso, en la psicología. y la an­
tropblog"Ía"unimportante giro por el que cae abundancia de nueva
luz sobré'elesirato del ser psíquico. 'También aquí pueden exponerse
yahoy óert;iscategorias fundamentales, tal cual ha sucedido siem­
pre de nuevo ,desde' Hegel en el dominio de la vida espiritual his-
tórica. ' ,

Con todo, no es la madurez del problema de las categorías en
estos domínios ni aproximadamente la misma que en el campo
de objetos de las ciencias naturales -no sólo por ser mucho más
complicada la constitución y conformación del objeto, sino también
por ser los dominios del saber mucho más jóvenes y no poder volver
la vista a' la misma: experiencia histórica. Si se quisiera hacer hoy
una síntesis de ca tegorías psíquicas y espirituales, no se pasaría de
proceder descriptiva y provisionalmente con trozos escogidos, y
no podría tmerros de resultar dudoso si se llegaba a apresar lo
propiamente "principal" entre toda la poderosa riqueza de los
problemas. Mas las categorías serían justo lo "principal".

Esto es en el estudio de la naturaleza esencialmente distinto, por
haber los a'va:I1cesen muy variadas direcciones, emprendidos desde
estadosvdeí saber de diversas épocas, originado con sus éxitos y
fracasos, (011 el constante rechazar lo insostenible y recoger lo cam­
probado,' Una continuidad en la que ha cristalizado palpablemente
justo lo 'principal de una gran serie de problemas fundamentales
siempre retornan tes.

Estoes 'válido no sólo de las ciencias exactas en sentido estricto,
sino, 'dentro de ciertos límites, también de las biológicas. En la
solucióüde Sus enigmas se hallan, de cierto, muy a la zaga de aqué­
llas; en el llegara lo principal por caminos metódicamente libres
de objeciones, müy bien pueden, en cambio, competir con ellas.
Por eso le ofrecen a la teoría filosófica de las categorías un material
a su manera igualmente maduro. El exponer categorías no consiste,
en efecto; en' resolver problemas que no pueden resolver las ciencias
especiales; ni la filosofía tiene la pretensión de hacer comprensibles
sin residuo los contenidos categoriales que descubre. No mide lo
encontrado con la unidad de medida de la racionalidad. En todas
partes cuenta, antes bien, con el ingrediente de lo incognoscible,
que reconoce como tal incluso en las categorías tras cuyo rastro anda.

La filosofía' natural no es una metafísica que trate de atacar con
métodos propios, o independientemente de las ciencias naturales,
los problemas de éstas, ni menos de llegar a "mejores" solucio­
nes. Los tiempos de semejante ambición han pasado. Sin duda que



PRóLOGO IX

tiene problemas metafísicos, como toda disciplina filosófica, pero no
son distintos ele Jos sedimentados en el fondo de los problemas de la
ciencia natural misma. Y no puede ponerse a trabajar en ellos más
·que sobre la base del trabajo llevado a cabo por las ciencias natura­
les. No coloca una segunda ciencia natural junto a ésta, sino exclusi­
vamente una teoría de las categorías, que la emprende con los fun­
damentos supuestos, sin discutirlos, por la ciencia positiva.

Esto no significa que tenga que aceptar por verdad garantizada
toda hipótesis, ni menos toda inferencia especulativa de un estadio
dado de la ciencia, y menos que nunca cuando este estadio propende
de suyo a atacar también las cuestiones límites y a ofrecer en ellas
soluciones teórico-especulativas. Aquí se halla la teoría especial
de las categorías sobre una ancha base, teniendo tras de sí el aná­
lisis de las categorías fundamentales, ante sí la perspectiva de los
estratos más altos del ser, y pudiendo sobre esta base juzgar en más
de un caso a buena distancia de los detalles.

Esto no carece de importancia, porque hoy se trata en la física
teórica -yen parte también en las teorías biológicas- de conse­
cuencias muy amplias, que en nada son menos especulativas de lo
que eran antaño los grandes sistemas metafísicos. Así, por ejemplo,
tiene la teoría de las categorías que recordarle a la teoría de la
relatividad determinados límites de su concepción, que son simple­
mente el resultado de no ser el espacio y el tiempo objetos de la
sola física. Igualmente tiene su palabra que decir en vista de ciertas
consecuencias indeterministas que se han sacado de las revoluciona­
rias ideas de la teoría de los cuantos. No quiero decir que por ello
:tenga que mezclarse en la formación misma de las teorías físicas,
mientras ésta permanece en su propio terreno, pero sí que tiene que
hablar de los límites del alcance de ciertas consecuencias generales,
'en la medida en que éstas van más allá de la competencia de la cien­
-cia natural.

Pues hay que decirlo: no es una situación sana aquella en que
cada ciencia especial se bosqueja su propia filosofía y pasa luego
'con ella despreocupadamente a otros dominios de la investigación.
El respeto ante la heterogeneidad de otros problemas no debía per­
derlo ningún cultivador de la ciencia natural, aun cuando sea en
su dominio la máxima capacidad. La admirable exactitud de sus
métodos no debe tentarle a tomar la actitud de una omnisciencia,
con la que de hecho no logra otra cosa que quitarse la razón a sí
mismo y quitarla a su ciencia. Y si, como sucede una y otra vez,
está pronto a menospreciar a todo el que piensa en conceptos de
otra forma por "lego", tanto menos debiera olvidar que hay dorni-



x PRóLOGO

nios de problemas que sin duda colindan con los suyos, pero en
los que, no obstante, es él mismo igualmente un lego.

Si la teoría especial de las categorías no puede dar, como se
dijo, una imagen completa, sino sólo unos elementos, ello se funda
en el estado de los problemas de las ciencias en que hoy nos halla­
mos. Pero a esta limitación hay que añadir en seguida una segun­
da: tampoco dentro de los elementos puede tratarse de todas las.
categorías pertinentes aquí. Asequibles sólo pueden serle a cada
época aquellas a que ha conducido la investigación científica. Lo
que en materia de categorías naturales puede, pues, apresarse en
nuestro tiempo, es un sector históricamente condicionado, con todo
lo que necesariamente tiene de unilateral un sector semejante. Sólo
puede pretenderse un estadio de aproximación -por repecto a una
meta final del conocimiento filosófico que no conocemos ni pode­
mos anticipar.

Esto debiera ser una cosa comprensible de suyo para los filósofos
sistemáticos de hoy. No menos tendría que haberle enseñado a cada
uno la escuela del relativismo histórico por la que todos hemos pasa­
do. Si hoy quisiera alguien, como antaño los viejos metafísicos, crear
algo definitivo, inútilmente hubiera pasado junto a él la seria doctri­
na de nuestro tiempo que enseña el condicionamiento histórico de
todo conocimiento. Quien quiera erigir una "filosofía para siempre",
creará inevitablemente la más condicionada por su tiempo. ¿Quién
trataría a estas alturas de convencerse de poder escapar a esta ironía
del destino de todo pensar? Pero quien pretendiera sacar de ello"
a la inversa, la conclusión de no valer ya la pena el trabajo siste­
mático, estaría todavía más en error. Sólo a medias habría compren­
dido la doctrina. Habría captado su lado negativo, pero ni siquiera
advertido el más importante, el positivo.

La relatividad histórica no anula el carácter de valor de aproxi­
mación en un estadio perecedero del conocimiento, ni aunque de
sus enseñanzas no pase nada a una manera de ver posterior y más
madura. Instructivos son también justo los errores, y todo progreso
recorre el camino de la lucha con el error. No es de ninguna suerte
utópico contar como investigador con la plena problematicidad de
las propias ideas y, sin embargo, seguir trabajando impertérrito..
De lo fructífero del serio luchar con los problemas que le plantea
su tiempo puede el que busca estar, a pesar de todo, seguro en
cualquier momento.

Quien investiga partiendo conscientemente del estado ' de los
problemas en su tiempo y trabajando conscientemente para su tiem­
po, sabiendo que su labor es en el mejor de los casos un miembro



PRóLOGO Xl

de la cadena de la obra histórica del pensar, pronto superado por
el paso inmediato del indagar -es justamente quien tiene más fá­

.ciles perspectivas de crear algo que pueda aspirar a ser válido ante
el foro de las posteriores generaciones.

Lo que es tan obvio para el investigador de la ciencia positiva
con conciencia crítica, mantener en suspenso los propios resultados,
por saber de su condicionalidad, sin adelantarse con pretensiones.
de hacer nada definitivo a la lenta marcha del conocimiento efec­
tivo -¿por qué no sería posible al filósofo? Le es exactamente tan
posible como el saber relativista, logrado en el trabajo de comienzos.
de nuestro siglo, del propio condicionamiento histórico y de la
falta de criterios absolutos de verdad. Pero la actitud interna en
que con ello se pone no hace precisamente imposible su positivo,
avanzar dentro del marco del estado de los problemas, sino justa­
mente posible por primera vez en un nuevo sentido no visto antes.

Éstas son cosas que se imponen especialmente al emprender la
teoría de las categorías. Más que en ninguna otra parte de la filo­
sofía es válida aquí la provisionalidad de todos los esfuerzos, y más
que en ninguna otra parte se torna aquí imperativa para el filósofo
la actitud que mira a 10 lejos. También para el lector es impera­
tiva, pues no menos fácilmente que al autor puede ocurrírsele
entender como dogma definitivo lo dicho. Más que nada quisiera
recordarle a cada página que no se trata tanto de defender opinio­
nes cuanto de poner de una buena vez a discusión meditaciones y
cursos de pensamiento enteros con sus puntos de vista, métodos
y resultados. Quien esté habituado a la vivaz disputa filosófica
10 encontrará natural: siéndole con razón sospechoso el pensar
solitario, que tan fácilmente trascurre en círculo, preferirá presen­
tar lo mejor que pueda sus tesis, sin poder prever lo que de ellas
se sostendrá. Toda defensa le nubla, por el contrario, en último tér­
mino, el sentido que tiene entrar en la gran prueba de verificación.
Pero de lo fructífero de su trabajo a la larga puede con todo estar
seguro, porque cualquier avance radica en lo colectivo de semejante
discusión.

Esto no puede ciertamente escribirse al margen dondequiera
que sería necesario. Sólo puedo rogar al lector que por su parte
no 10 olvide del todo en ningún lugar.

Gotinga, en setiembre de 1949.

NICOLAI HARTMANN





INTRODUCCIÓN

1. PRELIMINAR GNOSEOLÓGIOO

En una teoría de las categorías, reside todo lo decisivo en los con­
tenidos especiales. Toda inteligencia mutua es en su dominio rela-:
tivamente fácil, porque todos se mueven en él en el terreno de 10 im­
personalmente objetivo. También el adversario encontrará qué
discutir, cuando en lo que sigue aparezcan junto al espacio y el
tiempo las categorías de la dimensión y la extensión, cuando se
pongan al lado de la causalidad y la sustancia el proceso y el esta­
do, cuando la legalidad pretenda tener un puesto aparte de la causa­
lidad, mientras que la acción recíproca, que ocupó tanto tiempo un
puesto subordinado, pasa al centro del grupo entero. Asimismo, a
pesar de varias novedades en las tesis, no encontrará dificultades
fundamentales si complejos y totalidades, centralidades y equili­
brios, e incluso ciertas formas de regulación que en nuestros días.
se han reservado las más de las veces a lo orgánico, se presentan
ahora hondamente ínsitas ya en la naturaleza inanimada, determi­
nando la estructura de ésta, y si por consiguiente se refiere a otros
momentos categoriales la diferencia de los complexos orgánicos res­
pecto de los dinámicos. Los viejos hábitos mentales pugnarán contra
ello en variados detalles, pero no será tan fácil rehusar la legiti­
midad al nuevo planteo de los problemas y el nuevo análisis.

Distinto es con la fundamental cuestión concerniente a la esencia
y la cognoscibilidad de las categorías en general. Esta cuestión se
alza en la línea divisoria de la ontología y la teoría del conocimien­
to, entrando, pues, en un orden mucho más general de problemas, o
siendo una cuestión fundamental, no de la "teoría especial de las
categorías", sino de la "general", dentro del marco de la cual se ha
tratado extensamente." No ha menester, por ende, aquí de una nue­
va discusión. Pero sí que, para evitar malas inteligencias se necesi­
ta, antes de todo lo demás, recordar uno de los más importantes
resultados que se obtuvieron en aquel tratado.

Sobre un punto es necesario estar en claro desde un principio:
no hay un apriorismo del conocimiento de las categorías. Todo lo
que sobre las categorías sabemos, está ganado directa o indirectamen­
te a los dominios concretos de objetos; parte, a los del conocimiento
natural de la vida diaria; lo más y lo más importante, a los de la
ciencia. Esto es también válido justo de las categorías propiamente

1 ct. Ontología, m, La Fábrica del Mundo Real, cap. 11 y caps. 63 a 65,
En lo que sigue se citará esta obra abreviadamente como Fábrica; igualmente
las obr,;5 que la precedieron, Ontologia, t. Fundamentos como Fundamentos y,
Ontología, H, Posibilidad Efectividad como P. y E.



INTRODUCCIóN

del conocimiento: éstas son, sin duda, principios de conocimien­
to apriorístico, pero no se las conoce en éste, sino que, por 10 co­
mún, permanecen totalmente ocuItas detrás del conocimiento de
objetos cuyo ingrediente apriorístico sustentan. Únicamente la
reflexión gnoseológico-filosófica las hace más tarde conscientes.

Pero tampoco esta reflexión apresa a priori las categorías del co­
nocimiento, sino por el rodeo de la región de los hechos de la expe­
riencia, es decir, en la inferencia retrógrada que parte de los objetos
de la experiencia dada en cada caso. Este rodeo, además, sólo
conduce, por 10 pronto, a las categorías del objeto o del ser, y única­
mente partiendo de éstas pueden, en un segundo giro, hacerse apre­
sables las categorías del conocimiento en cuanto tales. Los princi­
pios del conocimiento no son el primer objeto del conocimiento de
que son las primeras condiciones. En la medida en que pueden
simplemente conocerse, son el último objeto del conocimiento. Es 10
que se olvida sólo con demasiada facilidad al ocuparse con las par­
ticularidades, no porque éstas tienten a hacerlo, sino porque la
filosofía trascendental de los viejos y los nuevos tiempos ha querido
obstinadamente enseñar otra cosa, y ha inficionado de sus intencio­
nes casi todos los conceptos aquí pertinentes. Pero tan pronto como
se olvida, se está expuesto a los mayores extravíos.

El análisis tiene, pues, que recurrir al análisis de los fenómenos
y está obligado a buscarlo allí donde se 10 encuentra. Por eso estará
siempre ligado al estado, en cada caso, de las ciencias a cuyo do­
minio de objetos se extiendan las categorías buscadas. Si dispusiera
de un aparato de conocimiento apriorístico --de la índole, diga­
mos, de que se 10 figuraban Descartes y Leibniz-, quizá tendría
la posibilidad de elevarse por encima de más de un condiciona­
miento histórico. Al menos, cabría aún discutir sobre ello. Como
están las cosas, no tiene en absoluto, ningún aparato semejante.
y para quien ha llegado a ver de una vez esto con evidencia, ya no
hay más disputa sobre el asunto.s

2. Los DATOS, LOS PROBLEMAS Y EL ESTADO CIENTíFICO DE ÉSTOS

Tampoco las categorías fundamentales constituyen a 10 anterior
una excepción, aunque no les corresponda como concretum ningún
estrato especial del mundo real. En cierto sentido, se está al tratar­
las todavía en mayor dependencia de la experiencia: su concretum
está disperso por todos los estratos, y la consecuencia es el solo
poder señalarlas anticipando muchas categorías especiales de la

2 Más sobre él en la última sección de esta Introducción.



DATOS, PROBLEl\fAS y ESTADO CIENTíFICO DE ÉSTOS 3

multiplicidad de los estratos del ser. No es un azar que su conte­
nido categorial sólo pueda exponerse siguiendo las variaciones de
ellas a través de la estratificación entera (el. Fábrica, caps. 27-34).
Pero con esta anticipación se gravó en verdad por adelantado a la
teoría especial de las categorías.

El gravamen tiene que justificarse ahora finalmente. Ahora
tiene que probarse que las categorías de los dominios de los estra­
tos del ser pueden soportarlo efectivamente. Por lo tanto, faltan
aún las especies más importantes sobre la base de datos de aquellos
,generalísimos fundamentos del ser. En último término, caen tam­
bién sobre el material empírico de las ciencias, el único a que po­
demos tomar las categorías especiales de los estratos.

En vista de esta situación, gana una vez más en importancia la
perspectiva histórica. En ella hay una fuente inagotable de expe.
riencia filosófica: la historia de los sistemas es a la vez la historia
de la penetración de determinadas categorías en la conciencia. Las
categorías del conocimiento no son constantes de la conciencia cog·
noscente, sino piedras miliarias de su entrada en el mundo real, es
decir, de su adaptación a éste por el camino de su orientarse en él.
Tras de cada nueva forma de pensar que aparece, se oculta una
intuición categorial. La forma de pensar no es idéntica, sin duda,
a ésta, pero la trae consigo, y las más de las veces extrema conside­
rablemente la nueva conquista, quitándose con ello a la vez la
razón, y teniendo que dejarse reducir a su medida natural por
la crítica subsiguiente. Por eso se mueven sin excepción los sistemas
filosóficos en exageraciones y exclusivismos, y el yerro del traspaso
de límites -la trasferencia de categorías a dominios para los que no
son adecuadas- los domina todos. Pero las conquistas hechas en los
dominios parciales resultan, con todo, legítimas, y a los epígonos
no se les ha hecho demasiado difícil, tomando una actitud crítica,
presentarlas en sendas preparaciones de que están eliminadas las
generalizaciones erróneas.

Esto es válido, en primera línea, de las categorías especiales. En
las categorías fundamentales, no es la generalización, en efecto,
un error, porque de hecho son comunes a todos los estratos del ser.
Pero las especiales no lo son. En ellas se trata, pues, de reducirlas
a la región natural de su validez, en contraste con su tendencia
histórica a la expansión dentro del pensar especulativo. A este
respecto, hay que acordarse constantemente del problema, de tan
amplias perspectivas, de esa nueva crítica de la razón pura que no
debe buscar ni fijar inequívocamente un límite común de validez
para todas las categorías, como la kantiana, sino el especial de cada



4 INTRODUCCIóN

categoría. Es un problema que hay que plantear y resolver aparte
para cada categoría, y no por cierto con los medios de la teoría del
conocimiento, sino con los de la ontología te], Fábrica, cap. 10).
Pues el límite no depende del complexo del conocimiento, sino del
complexo del mundo real.

Problemas de esta índole son los anejos al beneficiar el rico ma­
terial histórico, y los que hacen éste difícil. La filosofía no está,
por tanto, en todo estadio de las ciencias, en situación de dar satis­
facción a los requisitos de la teoría de las categorías. Sólo puede
hacerlo cuando muestran una cierta convergencia las direcciones de
las cadenas de problemas, que tienden a volverse divergentes en
medio de la multiplicidad de los fenómenos y los métodos de inves­
tigación.

Si se contempla bajo este punto de vista la marcha de las ciencias
naturales en los últimos cien años, se comprende muy bien que en
este espacio de tiempo no podía brotar una filosofía natural viable.
Es la época de la universal divergencia y dispersión, sustentada
por los grandiosos progresos de la investigación en casi todos los do­
minas especiales; una época de la progresiva división del trabajo en­
tre las ciencias, en que se hacía cada vez más difícil la visión de con­
junto. Parecía como si la investigación sólo pudiese disolver, pero
no reconstruir de nuevo lo disuelto en una imagen dotada de uni­
dad. Esta apariencia era, ciertamente, engañosa. Pero bastante fuerte.
para apartar a la filosofía de una de sus tares más importantes.

Hoy está desvanecida. La época de la dispersión y el desparra­
mamiento en problemas y métodos especiales, se. halla a nuestras
espaldas. Aunque de ninguna suerte se hallen todavía por todas
partes las conexiones tangibles sobre la palma de la mano, se han.
vuelto perceptibles por detrás de lo especial en muchos lugares.
Las mismas ramas ele la ciencia vuelven a indicar claramente la
convergencia peculiar a sus problemas: física y química han encon­
trado su dominio común de colíndancia, astrofísica y dinámica
atómica se tocan en la forma más apretada, química coloidal y
fisiología se funden entre sí. Éstos son sólo ejemplos. La abiga­
rrada corona de las ciencias naturales está toda recorrida por estas
conexiones, y por ellas resultan codeterrninadas las distintas ramas
de la investigación en su manera de trabajar.

La consecuencia de este abrirse paso las conexiones, es el haber
salido más a la superficie, la misma investigación científica, los
problemas categoriales. Por lo mismo, también se denuncian en un
cierto de la ciencia, como, por ejemplo,
claramente en la física teórica. Pero también otras ramas del saber



EL PRINCIPIO DE FINALIDAD Y LA FORMA SUSTANCIAL 5

presentan el mismo fenómeno. Hasta en el dominio biológico vuel­
ven a abrirse paso los problemas fundamentales más generales, y
no es un azar que haya encontrado su defensor la idea de una "bio­
logía teórica".

De esta nueva situación de la ciencia se trata de partir, para
emprender de nuevo la vieja tarea de la filosofía natural. Apoya­
dos en ella, no carecería de toda perspectiva de éxito el empeño de
seguir el rastro de las categorías del cosmos y de lo viviente; en el
sentido de la indicada manera lógico-crítica de proceder.

3. EL PRINCIPIO DE FINALIDAD Y LA FORMA SUSTANCIAL EN LA VIEJA

FILOSOFÍA NATURAL

En la historia de la filosofía natural pueden distinguirse sin
violencia cuatro periodos. El más largo y más conocido es el de la
teleología natural aristotélica y escolástica, que empieza ya en
la teoría platónica del eidos y reína hasta el final del siglo XVI.

Le antecede la breve, pero rica, época de la metafísica presocrática
de la naturaleza; y le sigue, anunciándose ya en el siglo XIV y lle­
gando a la madurez en el XVII, la época de la física clásica de
Galileo y de Newton, con la que va directamente mano a mano
la nueva cosmología sin finalidades, fundada puramente en una
legalidad exacta. Esta cosmología alcanza su cima en Kant, en su
Historia General de la Naturaleza y Teoría del Cielo) así como
en sus Principios Metailsicos de la Ciencia Natural)' y simultánea­
mente parte también de Kant, en la Crítica del Juicio) el primer
impulso de una trasformación radical de la filosofía de lo orgánico.
En ambos dominios es la base de la ideación una base gnoseolágica.
El cuarto periodo es el de la metafísica idealista de la naturaleza,
caracterizado por los nombres de Schelling y Hegel. Pero sólo forma
un breve intermezzo. Su especulación resulta superada a paso ligero
por la investigación exacta, que había despertado simultáneamente
a la más intensa actividad.

Irimediatamente después del derrumbamiento de aquella especu­
lación, empieza el dominio exclusivo de las ciencias positivas, y la
dispersión en los métodos especiales de que ya se habló. Filosófica­
mente, sólo llega esta época al positivismo y, en todo caso, a una
notable metodología de las ciencias naturales. Pero ni aquél, nf
ésta se abren paso hasta los problemas categoriales. Un quinto,
periodo aún no ha irrumpido -a no ser que se quiera conside­
rar como su inicio el ingrediente especulativo de la física teórica'
de nuestros días.



INTRODUCCIóN

. Hace mucho que la vista penetró los rasgos capitales de lo que
constituía la enorme seducción del principio teleológico en la filo­
sofía naturaL. Desde siempre tentó al entendimiento la facilidad
con que parecían resolverse hasta los problemas más difíciles, ha­
ciendo del resultado de procesos complicados y opacos el principio
teleológicamente directivo de ellos. El tener que suponer la inter­
vención de un intelecto que se propone fines y los persigue con la
actividad de los procesos naturales, no parecía constituir dificultad
alguna mientras en una forma oscuramente antropomórfica --o in­
cluso fijando la vista en un concepto de Dios entendido no menos
antropomórficamente- se tomó por comprensible de suyo justo
este esquema de la instancia motriz. Cuando en la cumbre de la
metafísica griega ya no pareció ello comprensible de suyo, fue el re­
curso de la filosofía aristotélica desprender el principio teleológico
de la idea de una inteligencia agente, para introducirlo en los eter­
nos principios formales, que con ello recibieron el sello de formas
.sustanciales. Bajo esta figura que la disimulaba, pudo ejercer la
teleología aristotélica de la naturaleza un dominio exclusivo de casi
dos mil años -en la cosmología por un tiempo algo más corto, en
la organología hasta todavía algo más largo.

Por qué la reflexión crítica empezó, al cabo, exclusivamente en
la teoría de la naturaleza inanimada, es comprensible sin más, si
se repara en que los fenómenos de finalidad que saltan a la vista se
encuentran exclusivamente en los vitales del organismo. Justo
de estos fenómenos había partido un día la orientación entera de la
física y metafísica aristotélicas. Por este lado era difícil de cazar
el viejo error. Históricamente tampoco siguió, pues, este camino la
nueva concepción de la naturaleza. La crítica del principio de fina­
lidad se inicia únicamente en un plano secundario. El primario
es el de la crítica del principio formal. Así se explica también
que, todavía en los siglos de la mecánica clásica, se conservara, en
el fondo metafísico del pensamiento de sus propios creadores y
defensores, un resto no eliminado de interpretación teleológica del
mundo, que pudo combinarse con las convicciones teológicas de la
<época.

La antigua forma sustancial era, en efecto, un principio absoluta­
.mente estático, aunque se la concebía como lo motor en todo
movimiento. Debía mover sin moverse. Y en medio de todas las
vicisitudes que experimentó en el curso de los siglos, conservó
este su fundamental carácter estático. Ahora bien, toda alteración
consiste en una mutación de la forma. Si, pues, se quiere apresar
el proceso de la alteración misma, es decir, caracterizarlo, no por



LOS NUEVOS CONCEPTOS FUNDAMENTALES 7

su estadio final, sino por la serie entera de las fases recorridas,
patentemente no está en situación de lograr tal un principio formal
estático.

Es la experiencia que había hecho Aristóteles, al hacer el intento
de apresar el proceso. Hay, según él, dos maneras de ser, la dynamis
y la enérgeia. Ninguna de las dos conviene al proceso en que se
hace efectiva la forma: en ninguno de los estadios de transición
es la forma "efectiva", pero tampoco en ninguno es del todo in­
efectiva, pues cada uno de ellos es también algo efectivo. Aristó­
teles tuvo, pues, que concebir la serie de los estadios como "el ser
efectivo de algo meramente posible". Tal es, de hecho, la fórmula
adoptada por él. Mas parece que no tuvo con ella la misma suerte
que con tantas otras formulaciones. En todo caso, no se la recibió
ni desarrolló en la misma medida.

En el terreno de las viejas categorías modales, apenas cabía tam­
poco discutirla más. Pero sí cabía trasformar el concepto mismo
de forma. Y en este punto se inició, pues, la crítica a fines de la
edad media.

4- Los NUEVOS CONCEP1'OS FUNDAMENTALES: LEY, FUERZA, PROCESO,

cAUSA

Dos cosas son las que repelieron el viejo concepto de forma y
condujeron al nuevo concepto de ley. Una es el carácter estático
de la forma sustancial acabado de indicar. El otro es su oposi­
ción a la materia. Ambos convenían a las cosas y, a lo sumo, a las
formaciones que pueden concebirse por analogía con las cosas, pero
no a los procesos. Ahora bien, la naturaleza no consiste en forma­
ciones inmóviles. Aunque, pues, se lleven a cabo procesos en algo
material, la materia no es materia del proceso. Si se buscara el
sustrato del proceso mismo, sólo podía encontrársele en la dirección
de la fuerza motriz.

Estos dos motivos operaron conjuntamente. No es un azar que
la hueva física, entonces surgente, creara, a la vez que el concepto
de ley, también el nuevo concepto de fuerza. También esta mudan­
za se inició ya en el siglo XIV, con la teoría del ímpetu. La forma
inmóvil se muda en la "forma fluyente" (forma tluens), que presen­
ta distinto aspecto en cada instante del proceso y, sin embargo,
abarca como relación idéntica todos los estadios. Pero la fuerza
pierde el carácter del motor inmóvil, consumiéndose en el proceso,
pasando a él, produciendo aún efectos más allá de él. A esta idea
se agrega luego la nueva concepción del principio causal, que va



8 INTRODUCCIóN

formándose paulatinamente, justo como a la primera idea se agrega
la de la ley matemática.

Ambas tienen igual participación en la mudanza que se lleva a
cabo en el concepto mismo de proceso. El proceso, lo mismo si
es movimiento o alteración, ya no es ahora la efectuación de algo
no efectivo preexistente; ni está ligado a un estadio final previa.
mente trazado, ni en general condenado a un fin. Por encima de
cada fin, pasa a ulteriores estadios, lindando un proceso con otro.
y así como por sí mismo no tiene un fin determinado, tampoco tie­
ne un comienzo. Este nuevo concepto de proceso excluye de sí,
pues, todavía por otra razón, el principio de finalidad. En la esen­
cia del proceso teleológicamente dirigido entra, en efecto, el dirigir­
se desde un estadio inicial hacia un estadio final. Allí donde en la
esencia de un suceso no entra ni un comienzo ni un fin, no hay te­
rreno propicio para la determinación teleológica.

y aun desde otro lado puede iluminarse esta mudanza. También
la edad media tenía su concepto de causalidad. Pero es algo como
pletamente distinto de lo que nosotros entendemos por causalidad.
Era un concepto tan amplio, que hasta el principio de finalidad
caía bajo él, como causa [inalis. En él no pudo, en absoluto, darse,
pues, expresión a una oposición con la finalidad. Todo cuanto era
en general razón de ser de algo distinto, pasaba por causa. Pero
como hay razones de ser de índole muy distinta de la de los es­
tadios pasajeros de los procesos, y según la teoría serían las más im­
portantes de ellas las formas eternas, tenían que distinguirse aqueo
nas "causas" que se disuelven en los procesos de aquellas otras
que sin duda están contenidas en éstos, pero que no pasan con ellos.
Es lo que significa la distinción de la causa transiens y la causa
immanens.

A la metafísica teleológica de la naturaleza sólo le interesa, natu­
ralmente, la causa, immanens. Pero justamente aquí estaba el error.
Lo que persiste en el curso del proceso no es, en absoluto, la causa
de éste; puede ser su principio, su forma, su ley, pero no aquello
que lo pone en marcha y que es "eficiente" en él de un estadio a
otro. Sólo la causa eficiente es propiamente causa. Y de ella hay
que distinguir fundamentalmente todo cuanto además contribuya
a determinar la forma y el curso del proceso. Lo que a la escolás­
tica le parecía lo capital en el problema de la causalitas, la causa
immanens, cae por tanto enteramente fuera de la relación causal.
Pertenece a una especie distinta de potencias determinantes.

Cabe, naturalmente, convencerse de que se trata de un asunto
meramente terminológico: ¿qué importa llamar o no causae a



LA FILOSOFíA KANTIANA DE LO ORGÁNICO 9

principios imperecederos? Pero las cosas no son aquí tan sencillas,
Lo fatal de la vieja terminología era justo el abarcar bajo un mismo
concepto superior dos momentos categoriales radicalmente hetero­
géneos. Con ello se creaba la ilusión de la identidad de dos rela­
dones de predeterminación absolutamente diversas, la relación
"principio-concretum" y la relación "causa-efecto". Semejante con­
fusión no podía menos de gravar de la manera más pesada la pugna
por lograr una nueva inteligencia del proceso natural. La nueva
inteligencia consiste justo esencialmente en la aclaración de aquellas
oscuridades tradicionales.

Si la investigación matemática de la naturaleza no hubiese des­
pejado radicalmente este punto, nunca habría pasado, probable­
mente, de los primeros pasos. Hubiese entonces tenido que declarar
también "causas inmanentes" las leyes naturales tras de cuyo rastro
andaba. El no haberlo hecho es uno de sus mayores méritos. Más
aún, quizás es justo ésta la más radical revolución que ha llevado
a cabo.

En la ciencia misma se ha advertido y reconocido esto demasiado
poco. Pero la filosofía no puede pasar por encima de ello como por
una cosa secundaria. El análisis de la relación entre la ley y la causa
habrá de ponerlo así, en su lugar, a la justa luz.

5. LA FILOSOFÍA KANTIANA DE IjO ORGÁNICO y LA FILOSOFíA NATURAL

DE LOS IDEALISTAS

Bajo el punto de vista filosófico, únicamente Kant fue capaz de
dar expresión sistemática a todo este complejo de ideas. No el idea­
lismo trascendental es lo característico, sino la teoría crítica del
conocimiento, que fue madurando lentamente y comprobándose
una y otra vez sobre los problemas de la ciencia natural. Esta teo­
ría significa el penetrar hasta el fondo de los problemas del aprio­
rismo contenido en la nueva ciencia de la naturaleza. Pero, además
de esto, aporta también Kant una multitud de ideas de contenido
nuevo.

En tres direcciones de problemas llega a su plenitud en él la
imagen del mundo recién lograda. Primeramente, ensancha el ra­
dio cosmológico del espectáculo del sistema de los planetas al sistema
de las estrellas fijas, siendo así el primero en llegar a la imagen
unificada del cosmos engrandecido; más aún, tampoco se detiene
ahí, sino que concibe la idea -que hoy hace impresión de pro­
fética- de que las pálidas nebulosas del cielo podrían ser sistemas
estelares como la Vía Láctea, sólo que a inmensa distancia. En se-



10 INTRODUCCIóN

gundo lugar, intenta en su "dinámica" una resolución de la materia
en el juego de dos fuerzas fundamentales y contrarias (la atracción
y la repulsión), dando con ello el primer ejemplo de supresión
de la sustancia material. En tercer término, penetra también por
primera vez en el enigma de la finalidad orgánica.

Con toda su originalidad, no hacen las dos primeras series de
ideas más que prolongar la marcha de las conquistas de aquel tiem­
po. Pero la tercera va mucho más allá. La idea de que la finali­
dad es algo distinto de un estar dirigido por el fin, de que también
puede consistir en un resultado de procesos en complicada inter­
ferencia, sin estar los respectivos cursos determinados por fines, es
algo nuevo en la filosofía natural. Sin duda había emergido ya,
bajo una forma tosca, en la primera filosofía griega, pero hubo de
ceder en seguida a la autoridad de Aristóteles. Yen ningún dominio
tuvo el dogma aristotélico de las formas sustanciales como poten­
cias teleológicamente motrices tan largo e irrestricto reinado como
en la teoría de la vida orgánica.

En ningún dominio era asimismo tan difícil como en éste penetrar
con la vista el falso juego especulativo de la vieja teleología. Es el
acto más crítico de la filosofía crítica haber acabado por quebran­
tar también este viejo prejuicio, el más arraigado de todos, recono­
ciendo en el objeto del "juicio teleológico" una multiplicidad
de "leyes especiales", cuyo contenido sin duda no apresa nuestro
entendimiento, pero hacia las cuales se dirige, no obstante, inequí­
vocamente su avance inquisitivo, tomando el dirigirse a ellas por
hilo conductor lo que tiene de regulativo el presunto fin.

únicamente con esta hazaña crítica, quedó superado el último
resto de la metafísica aristotélica de la naturaleza, y se hizo el
primer progreso positivo dentro del dominio de una filosofía de
lo orgánico efectivamente moderna.

Cierto que tampoco él es sino un primer progreso, que hace en
tiempo de Kant la impresión de un audaz programa. La teleo­
logía de lo viviente sólo está aquí superada en principio, y de
ninguna suerte en sus muy ramificados problemas parciales. Lo mos­
trado es sólo que lo teleológico puede existir muy bien asimismo
"sin fin", y por ende originarse igualmente bien asimismo sin éste.
La consecuencia de ser efectivamente así también en la naturaleza,
en general y por necesidad, tampoco osó Kant mismo sacarla. ¿Qué
maravilla, pues, que sus sucesores no tomaran en serio sus ideas
críticas, y siguieran filosofando de nuevo a la vieja manera, con
el fin como categoría fundamental de lo orgánico?

Este retroceso hacia el esquema teleológico, es característico de



LA. APARICIóN DE LA METODOLOGíA

la filosofía natural del idealismo alemán. Hoy se pregunta uno con
verdadero asombro cómo fue ello posible. En la opinión de perfec­
cionar lo iniciado, siguen Schelling y Hegel edificando sobre la.
Crítica del Juicio. El enigma se resuelve cuando se ve que Kant
de ninguna suerte pretendió haber probado la imposibilidad de
procesos teleológicos dentro del reino de lo viviente, y que el pro­
pio idealismo había adoptado la forma de la metafísica del espí­
ritu y de la razón, sobre la base de la cual ya no parecía un contra­
sentido una finalidad sin conciencia de fin.

De estos dos puntos es el último el decisivo. Con la tesis de
una "inteligencia inconsciente" -o también del "espíritu en su ser
fuera de sí"- no sólo se vuelven superfluas ideas fundamentales
de la Crítica del Juicio, sino que se echan al suelo otras tales de la
Crítica de la Razón Pum. Pero tampoco ésta es la última razón
de ser de la metafísica de la naturaleza que retrocede en general
hacia los viejos carriles. La última razón está en el desplazamiento
del interés central de la filosofía desde el dominio de la naturaleza
al dominio del espíritu, así como en la tendencia a trasferir cier­
tas categorías del espíritu a los fenómenos de la naturaleza. En este
punto, sólo es la categoría de fin una entre muchas. No es de
admirar que así se hiciera del principio regulativo de nuevo un prin­
cipio constitutivo. Y puede entenderse asimismo como una mera
consecuencia del sistematismo, el que reviva de nuevo la vieja
metafísica de las formas.

6. LA APARICIÓN DE LA METODOLOGÍA. LA INDUCCIÓN CIENTÍFICA

Si estas tendencias se hubiesen limitado a la filosofía de lo orgá­
nico, habrían quedado contrarrestadas en el curso del tiempo, como
tantos golpes reaccionarios anteriores. Pues las ciencias biológicas
todavía no estaban entonces en situación de responder con un claro
contragolpe. Pero los idealistas la emprendieron con la totalidad
de la naturaleza. Trasfirieron también su principio a los procesos
inorgánicos; más aún, intentaron una interpretación de los pro­
cesos mecánicos, electromagnéticos y químicos en el sentido de su
metafísica del espíritu y de las formas, y entrando en muchos deta­
lles. Y aquí tropezaron con una enérgica contraofensiva de las
ciencias positivas, que entretanto se habían consolidado y vuelto
conscientes de su autonomía. Esta resistencia fue absolutamente
invencible, porque descansaba en una sólida investigación de los
hechos. La consecuencia fue el conocido derrumbamiento de los sis­
temas idealistas, poco después de la muerte de Hegel.



INTRODUCCIÓN

El hecho de haber quedado con ello enterrado también más de un
valioso tesoro, es hoy bien conocido y no ha menester de más pala­
bras. Es preponderantemente asunto de la filosofía del espíritu, y
únicamente a la altura de los estratos superiores del ser afecta a la
xeoría especial de las categorías. En la región de las categorías
inferiores fue de hecho total aquel derrumbamiento. Por eso no
pudo alzarse de nuevo durante un siglo la filosofía natural. La su­
perioridad y el lempo del progreso de la investigación de hechos
en el siglo XIX, no la dejaron levantarse de nuevo tan fácilmente.

El vacío en la tradición del pensar filosófico-natural no es, sin
embargo, de ninguna suerte completo. A una con el surgimiento
del positivismo alemán (digamos con Laas), que intentaba darse
por una prosecución del viejo empirismo, surgió también la reno­
vación de la filosofía kantiana. Cierto que con ella quedó la
filosofía natural restringida a los supuestos epistemológicos de las
ciencias exactas y, por último, cada vez más a mera metodología.
Pero en esta estrecha línea, que se transitaba entonces las más de
las veces bajo el título de la "lógica", todavía se ganó, con todo,
más de una idea importante.

Lo que más en claro se puso en estas investigaciones, fue la esen­
cia pela inducción científica. Hacía mucho que se sabía que
toda generalización fundada en hechos observados resulta incom­
pleta, pero la idea de que se vuelve completa cuando puede referirse
lo especial observado a algo general previamente dado, únicamente
pudo ponerse en claro con el análisis rigurso de las maneras com­
probadas de proceder en la práctica científica. Sobre todo, sólo en
una discusión epistemológica de largo alcance pudo sacarse a luz
.en qué puede consistir tal algo general.

En las controversias de positivistas y neo kantianos -muchas ve­
'Ces en oposición a sus propias intenciones-, se puso de manifiesto
cada vez más claramente que el raciocinio inductivo tiene por base
un elemento gnoseológico apriorístico que se supone tácitamente, un
elemento, pues, que no puede justificar la experiencia, pero que,
sin embargo, necesita tener su justificación. Como mejor se lo ve, es
partiendo del experimento. Experimentar sólo se puede con el caso
singular, y aunque se repitan o varíen los experimentos, práctica­
mente no se pasa nunca de lo singular. Pero al físico no le interesa
Io que sucede en el caso tomado arbitrariamente por ejemplo,
"Sino lo que en general tiene que suceder en todo caso igual. ¿Cómo
-es que el caso singular puede delatarle este elemento general?

La respuesta es: el físico tiene que saber ya de antes que todos
los casos iguales presentarán un proceso del mismo curso que el



LO METAFíSICO DE LOS PROBLEMAS NATURALES 13

'Caso singular observado. Esto significa, puesto en fórmula filosó­
fica, que tiene que saber de antes que hay siempre allí una legali­
-dad general que domina los casos de la misma especie. Y tiene que
saberlo antes de conocer la ley especial por la que se rige el proceso
en cuestión. Bajo esta sola condición puede delatarle el experimento
hecho con el caso singular la ley que busca.

Es aquello a lo que daba expresión J. S. Mill al designar el
principio de la "uniformidad de la naturaleza" como la ley suprema
-de la inducción científica. El positivista inglés no comprendió, es
cierto, que con ello venía a parar en lo contrario de la posición
empirista de que había partido: en un inevitable supuesto aprio­
rístico de la ciencia empírica exacta. Y mucho tiempo pasó antes
de que en Alemania se lograra reconocer en ello la idea fundamen­
tal de las kantianas "analogías de la experiencia".

De hecho había Kant formulado, en la primera edición de la
Critica, el "principio general" de sus tres "analogías" -es decir,
<le las categorías de la relación ensanchadas en principios- así:
"todos los fenómenos están, en cuanto a su existencia, a priori
bajo reglas que determinan su relación mutua en un instante del
tiempo". La referencia al tiempo que entra en esta fórmula, mues­
tra que ésta concierne en primera línea a la forma de trascurrir los
procesos. Pero como el fenómeno no es en Kant nada menos que lo
"empíricamente real", la aprioridad de las "reglas" bajo las cuales
deben hallarse las relaciones de todos los fenómenos en un instante
del tiempo, significa justo que también el caso singular necesita
contener la regla, y por ello la delata al investigador cuando éste
sabe interrogar de la justa manera el caso.

El saber previo requerido del investigador es, pues, un saber de la
universal legalidad de los procesos naturales aun antes de todo
descubrimiento de una determinada ley. "Analogía de la experien­
cia" no significa nada más que la sumaria expresión epistemo­
lógica de esto.

'7. Lo METAFísICO DE LOS PROBLEMAS NATURALES Y LAS CATEGORÍAS

DE LA NATURALEZA

Una vez bien puesta en claro la idea kantiana en su sencillez,
causan asombro los rodeos lógico-metodológicos de las teorías desde
la aparición de la Crítica de la Razón Pura. En ella estaba la clave
de la gran región de problemas que se ramifican cada vez más
hasta perderse en la investigación especial. El positivismo vino, sin
duda, a dar con el contenido de ella, pero no comprendió su carác-



INTRODUCCIóN

ter apriorístico-categorial; el neokantismo, que se movía sin trabas
en medio de apriorismos, falló, en cambio, al no apoyarse sólida­
mente en el terreno de la experiencia. Esta situación paradójica es
lo que hay en el fondo del interregno de un siglo en la historia
de la filosofía natural.

Posterior es la idea de que los problemas metodológicos sólo
pueden resolverse sobre la base del contenido de las categorías.
A esta idea únicamente puede llegarse cuando se ha comprendido
que todo saber de métodos es un saber secundario. El investigador
se abre el "camino" mirando al objeto de la investigación. Si lo
encuentra, por lo pronto sólo sabe del objeto, no del camino en
cuanto tal. Tiene entonces la superior capacidad que da el cono­
cimiento, pero no tan directamente un saber de los trasfondos y
condiciones de esta su capacidad. Lo que acierta a indicar sobre
ellos no agota, las más de las veces, la efectiva estructura de su
proceder. Por regla general, únicamente el epígono sabe de ellos,
y aun él sobre la base de un análisis posterior. El trabajar con
el método es lo primero en toda investigación que avanza activa­
mente, mientras que la metodología es lo último. El secreto del
método que abre efectivamente un camino está oculto para el es­
píritu que lo emplea, de manera semejante a aquella en que el
secreto del genio le permanece oculta a este mismo en la produc­
ción artística.

Por eso tuvo que esperar todavía tanto para que lo descifrasen
el secreto de la inducción, después de los geniales descubrimientos
de los primeros grandes maestros del experimento hace trescientos
años. Tampoco la Crítica de la Razón Pura pudo, a pesar de haber
resuelto el enigma, abrirse paso con esta su solución hasta el inte­
rior de la conciencia de los contemporáneos. Pasó todavía siglo
y medio antes de que se aclarase la oscuridad. De esto tendrá que
hablarse aún, al hablar de la categoría de ley natural.

Sin embargo, para precisar satisfactoriamente la nueva situación
de la filosofía natural de nuevo despierta en nuestro tiempo, es
menester aún poner de relieve un segundo momento. Éste concier­
ne al ingrediente metafísico de los problemas de la naturaleza.

En la reacción contra el idealismo especulativo, entró también
el aspirar a eliminar por completo las cuestiones metafísicas. Tam­
bién esto tuvo en un comienzo su justificación, pudiendo pasar por
salvaguardia crítica contra construcciones osadas. Pero la salva­
guardia sólo tenía sentido en tanto se volviera contra hipótesis y
teorías; no, pues, contra los problemas mismos, sino contra una
determinada especie de intentos de solución. Este límite se tras-



LO l\lETAFfSICO DE LOS PROBLEMAS NATURALES 11),

pasó, sin embargo, rápidamente, rechazándose los problemas mis­
mas, declarándolos cuestiones arbitrarias, sin sentido o "falsamente
planteadas", tan pronto como su contenido empujaba a ir más
allá de las bases previamente sentadas. En esta tendencia se encono
traron los hermanos enemigos, el positivismo y el neokantismo,
aquél por razones empiristas, éste por racionalistas.

Pero con ello se cerró la época justamente los estratos más pro­
fundos de los problemas, tanto del mundo cósmico como del orgá­
nico. Pues tal es la situación, para decirlo una vez más, en los
grandes dominios de objetos de la filosofía: en el fondo de los pro·
blemas solubles se hallan por todas partes restos insolubles de
problemas. El mundo no está ajustado a nuestro aparato de cono­
cimiento, pero sí éste en cierta medida al mundo -a saber, a la
función, necesaria para la vida, de la orientación. Sólo que esta
orientación tiene límites naturales, que le están trazados por su
propia organización. Estos límites dependen de los principios que
para concebir trae consigo, es decir, de las categorías del conoci­
miento.

Todo intuir, comprender, concebir, llega hasta donde llega el
aparato categorial del conocimiento. Allí donde el objeto está
determinado por principios que no tiene el entendimiento, y que
éste por su parte no puede suplir, permanece el objeto "incompren­
sible" para el entendimiento. Éste es un simple ejemplo, que resul­
ta evidente sin más en cuanto se lo ha comprendido. Pero hay
tiempos de los cuales está tan lejos semejante comprensión como el
cielo de la tierra; entonces todo es un atenerse irreflexivamente
a lo cognoscible, creyendo que más allá no puede ni debe haber
nada más en el campo de objetos.

En el fondo de los problemas de la ciencia de la naturaleza, están
sedimentados igualmente problemas residuales insolubles. Se hallan
escondidos en la esencia del espacio, del tiempo, del proceso (dd
"movimiento", como ya sabían los antiguos), en la esencia de la
materia, de la fuerza, de la sustancia, de la secuencia causal, etc.:
esto quiere decir que radican justamente en las categorías de la
naturaleza. Éstas son las que contienen lo incognoscible. En ellas
mismas está, pues, entrañado el ingrediente metafísico de los pro·
blemas de la naturaleza (cf. Fundamentos, Introd., seco 5 y 6).

La consecuencia es fácil de sacar. Si por prevención metodoló­
gica se rechaza lo metafísico de los problemas de la naturaleza, se
cierra por anticipado. toda perspectiva de aprehender las catego­
rías de la naturaleza.



INTRODUCCIÓN

:8. LA POSIBILIDAD DE TRABAJAR EN LOS PROBLEMAS INSOLUBLES

Ahora bien, si se la emprende con esto que hay de metafísico en
Jos problemas de la naturaleza, también se toma sobre sí una gran
-dificultad de principio. Pues ahora se trata de cómo hacer cognos-
-cible lo incognoscible.

Acabar con esta dificultad no es tan gran maniobra como puede
parecer a primera vista. Pues en la forma indicada está agudizada
artificialmente. La filosofía no es magia, y ningún conocedor espe­
rará de ella que resuelva lo insoluble y conozca lo incognoscible.
Sólo se trata, antes bien, de apresar los múltiples lados fundamen­
talmente cognoscibles de una cosa en cuya esencia se entraña un
resto incognoscible. Con ello se gana, en efecto, mucho más que
unas meras determinaciones marginales; justo con ello se deslinda
por todos lados el resto incognoscible, obteniendo así las deter­
minaciones relacionales que lo unen con lo cognoscible. Y con ello
cobra indirectamente para el conocimiento una cierta determina­
-ción, sin perjuicio de su incognoscibilidad.

Este proceder, que la metodología de orientación "lógica" dejó
'que se le escapara, es en filosofía un proceder bien acreditado.
Desde antiguo fue familiar dondequiera que se intentó en serio
tratar críticamente problemas de contenido metafísico. En la teoría
-de las categorías f~rma un momento metódico fundamental. Su
-descripción detallada no debe hacerse por anticipado aquí. El aná-
lisis categorial mismo dará las mejores ocasiones para hacerlo. Pero
sí es necesario que se ponga aquí en claro todavía algo más, que
'está en conexión con el punto y concierne a la nueva situación
-de la filosofía natural en nuestro tiempo.

¿Cuál era propiamente la posición de la vieja metafísica -e in­
cluso aún la de la filosofía idealista de la naturaleza- relativa­
mente a los problemas de la índole descrita, de trasfondo merafí­
-sico> Con harta frecuencia se han designado los intentos de
resolverlos como arbitrarios y violentos. Esto es cierto. Pero ¿por
'qué lo eran? Con la necesidad metafísica, con los postulados reli­
giosos o morales, no se explica, ni de lejos, todo. Es, antes bien,
absolutamente imposible a la conciencia cognoscente quedarse pa­
rada ante los problemas no resueltos, mientras están presentes y son
actuales en una viva conciencia de los problemas. La vieja metafí­
sica echó por ello mano de principios, hipótesis y razones del mundo
inventados. "Resolvía" de hecho sus problemas con la varita mági­
ca. y los idealistas no lo hicieron así menos. Cuando Schelling
<entiende la multiplicidad de las formas naturales como el mara-



LA POSIBILIDAD DE LOS PROBLEMAS INSOLUBLES 17

villoso enderezarse y extenderse un espíritu gigante e inconsciente
que toma el camino de la conciencia de sí, es con la pura magia
del pensamiento -o, más bien dicho, de la imaginación-, con lo
que arrebata a su tiempo.

A este proceder oponen los negadores de la metafísica en el
siglo XIX el otro extremo: niegan a la vez que las soluciones los
problemas, abandonándolos sencillamente. Hacen como si estu­
viese en poder del hombre el desterrar estos problemas. En verdad
sólo pudieron ignorarlos. El contenido de los problemas no es obra
humana, y no hay teoría capaz de echarlos del mundo. En cierto
sentido era, pues, la filosofía natural especulativa de los idealistas
casi más crítica todavía que el supercrítico positivismo o neokan­
tismo.

En el instante en que llega a su madurez la conciencia de que
ambos extremos son erróneos, se produce la nueva situación de la
filosofía natural. La idea decisiva es perfectamente positiva, aunque
crítica en la misma medida. Emprenderla con un problema no
significa sin más resolverlo. Los más de los problemas científicos
recorren múltiples estadios históricos, a través de los cuales, y única­
mente poco a poco, aumenta su profundidad; cada investigador
se limita aquí a hacer su aportación. En la mayoría de los casos, ni
siquiera sabe si el problema puede resolverse hasta el fin o no. Para
el trabajo no constituye esto, fundamentalmente, diferencia alguna.
Todo conocimiento parcial es y seguirá siendo un progreso del
conocimiento, sea mucho o poco lo que reste de desconocido. De
donde resulta que se puede "trabajar" en todo problema, aun cuan­
do no se lo resuelva hasta el fin.

Por eso es falsa la alternativa entre la violenta solución especu­
lativa y el abandono del problema. Hay todavía un tercio: el
infatigable seguir trabajando en el problema, aun sabiendo que con­
tiene restos insolubles. Sólo con que se sepa beneficiar conse­
cuentemente los dominios de datos, hay siempre un camino para
seguir adelante.

De tal idea depende el nuevo estadio de la filosofía natural, en
los comienzos del cual estamos. Es ahora perfectamente posible
meterse en los problemas con un ingrediente metafísico. Pues no
es forzoso darles una respuesta metafísica. Lo único que interesa es
trabajar por exponer los principios, y en este trabajo entra el tra­
zar también los límites de lo no cognoscible. El trabajo de expo­
sición de las categorías sigue estando justo todavía en los comien­
zos, con cuantos esfuerzos ha hecho la filosofía en torno a algunas
de ellas. Con demasiacla frecuencia se sintió la inclinación, o bien



'18 INTRODUCCIóN

a suplir especulativamente lo que faltaba, adelantándose así a la
sólida marcha del conocimiento, o bien a abandonar el problema,
-corno un problema sin perspectivas de éxito.

En este punto, pues, se trata de empezar, beneficiando, por lo
demás, cuidadosamente la experiencia de los pensadores acumulada
históricamente.

'9' LA FÍSICA CLÁSICA Y MODERNA. EL RELATIVISMO DE LA FILOSOFÍA

NATURAL Y EL ESPACIO A LA DISPOSICIÓN DE ELLA

Si nos detenemos, por lo pronto, en la naturaleza inorgánica, y
nos preguntamos qué es lo que constituye lo peculiar de la situación
actual en su campo de problemas, cae la mirada ante todo sobre
el estado de las ciencias exactas. No puede caber duda de que es un
estado de crisis. La física clásica está en trance de disolución -no,
sin duda, en el sentido de haber caducado sus resultados, pero sí
en el de haber revelado sus bases ser insuficientes. La teoría de los
cuantos ha acabado con la continuidad de los procesos energéticos,
y desplazado el centro de gravedad hacia otro orden de magnitud
de los procesos. La teoría de la relatividad ha relativizado los
sustratos de las posibles mediciones (espacio, tiempo, materia, etc.).
Un nuevo tipo de legalidad, la ley estadística, ha sustituido en
muchos dominios al concepto clásico de ley; y aunque el principio
de equivalencia pueda mantenerse en pie dentro de amplios lími­
tes, se ha vuelto otra la base de la legalidad. Hasta su viejo funda­
mento, el principio de causalidad, parece estar arrastrado también
por el remolino.

Esta evolución aún no está concluida hoy. Consecuencias catego­
riales, sólo fragmentariamente pueden sacarse de ella por el mo­
mento. Pues son muchos los casos, en las ciencias mismas, en que
aún no se han sacado, o no inequívocamente, las consecuencias
de la revolución. La física teórica se ha vuelto muy especulativa en
sus cuestiones fundamentales. Sus perspectivas acaban en lo hipo­
tético. La filosofía se halla así ante nuevas tareas. De dominarlas
no habría llegado aún el tiempo. El análisis categorial habrá de
imponerse, pues, en esta dirección la mayor reserva.

Esto es tanto más imperativo, cuanto que, con el impetuoso avan­
zar de la ciencia, han penetrado también en ellas ideas relativistas."
Lo que hasta aquí sólo era familiar en la filosofía y en las ciencias
del espíritu, el paralelismo de diversas maneras de ver, que se
disputan mutuamente el puesto, se ha presentado en las ramas de la

1 Consúltese a este respecto el instructivo libro de Eduardo May, Am Ah­
grund des Relaiioismus, Berlín, 1941.



CAMPO VISUAL AMPLIADO 19'

investigación física. Y si se mira más de cerca, puede hacerse remon­
tar esta discrepancia hasta muy dentro de las teorías del siglo XIX.

La divergencia de los dominios especiales, y la falta frecuentemente
lamentada de una visión de conjunto dotada de unidad, ya descan­
saban en parte justo en la incipiente inseguridad de las bases.
Recuérdese la controversia en torno al concepto de fuerza, y su
eliminación por la introducción del principio de la energía tomado
con toda universalidad.

En vista de esta situación, fuera una pretensión perfectamente
falsa de la filosofía querer erigirse en juez y acallar la disputa
-como si tuviese en la mano criterios de más alta índole que le
faltasen a la ciencia exacta. N o faltan, en efecto, intentos de esta
especie, y no quieren callar las voces de los que piden precisamente
la intervención de la filosofía. Se le reprocha a ésta directamente el
no empuñar enérgicamente problemas que son patentemente de su
reino -se alude a los problemas categoriales-, o el volver una
vez más a ir renqueando a la zaga allí donde debía servir de guía.

Tales pretensiones no están en sí justificadas de ninguna suerte.
El filósofo no debe tomar en sus manos la investigación exacta, sino
dejarla a los profesionales. Menos aún debe dejarse empujar por
la inquietud de los impacientes. Le queda, aun sin lo otro, bastante
-quehacer. Y sus asuntos no corren. Las ciencias especiales hacen,
.sin duda, a sus problemas, avanzar hasta ciertas cuestiones funda­
mentales y últimas; pero está al alcance de sus métodos seguir tra­
bajando en tales cuestiones. Éstas acaban por ser incumbencia de
la filosofía, cuando han logrado la necesaria madurez.

No hay daño alguno en que la filosofía de hoy no se limite a los
novísimos resultados de la ciencia, en parte todavía inseguros, sino
que parta, con mayor amplitud, de la totalidad de la situación actual
'<le la ciencia natural. Asentar nada definitivo entra, por lo demás,
tan poco en sus intenciones como en las de la ciencia natural. Más
.importante para ella es organizar lo conseguido por ella, de tal
forma que pueda servir como trabajo previo para beneficiar mejor
en el futuro los resultados actuales de la ciencia.

También dentro de estos límites le queda aún bastante espacio
disponible. Para llenarlo efectivamente, con dificultad puede hacer
más que renovar una y otra vez sus conatos.

10. CAMPO VISUAL AMPLIADO. PERSPECTIVAS COSMOLÓGICAS

Hasta donde ostenta tal carácter de crisis el estado de los proble­
mas en las ciencias exactas, significa éste un momento dificultoso



20 INTRODUCCIÓN

para la filosofía natural. Pero no se caracteriza por ello sólo. Por
10 menos de la misma importancia es la poderosa ampliación que
ha experimentado la imagen del mundo de la física.

La termodinámica, la electrodinámica y la teoría de las radiacio­
nes han abierto una multitud de fenómenos nuevos. La física ató­
mica ha llevado a entrar en la microestructura de los elementos de
la materia, antaño tenidos por irresolubles, descubriendo en ella
un nuevo tipo de complexo dinámico. El sistema periódico de 10&

elementos químicos ha experimentado, partiendo de aquí, una nue­
va interpretación, y sus lugares vacíos han quedado llenos con la
serie de los elementos radiactivos. Simultáneamente avanzó también
la química orgánica por el reino de las moléculas de alta compli­
cación, para darse aquí la mano con el material de hechos de la
fisiología.

De no menor significación, aunque menos conocido, es el avance
de la astronomía por las lejanías del espacio cósmico. Junto a los.
viejos métodos de la asrrometría, han abierto aquí caminos los nue­
vos de la astrofísica y la estadística estelar. Sobre los trabajos de los.
últimos, difícilmente abarcables con la vista, hay ya hoy la primera
gran síntesis. La estructura interna de los cuerpos celestes lumino­
sos se ha hecho accesible a la penetración del análisis físico; las.
fuentes de su enorme energía radiante, que fueron largo tiempo un
gran enigma, pueden considerarse como fundamentalmente descu­
biertas por medio de la dinámica atómica; para el cambio de luz'
de las Cefeidas se ha encontrado una explicación en la inestabili­
dad del equilibrio de la radiación, para la concentración de las
masas de las llamadas estrellas gemelas blancas en la ionización de
los átomos. Tampoco los estados internos de movimiento del siste­
ma galáctico son ya un enigma impenetrable, desde que los métodos.
estadísticos suministraron una base para calcular las trayectorias.
de grupos aislados de estrellas. Si se añade que se ha abierto en
medida progresiva el reino de la nebulosa extragaláctica, se impone
la impresión de hallarnos en mitad de un periodo de poderosa am­
pliación de las perspectivas cosmológicas, que en nada es menos
revolucionario que el que hace cuatro siglos y medio empezó con
Copérnico y encontró su término en Keplero.

Pero lo decisivo, en todo esto, para el estado de los problemas,
es el haberse producido enteramente de suyo, en medio de toda la
múltiple subdivisión de las ramas de la investigación, una especie
de unidad de la imagen cosmológica del mundo. Sin compromiso,
fundándose justamente en el seguir sin contemplaciones sus propias
tendencias por las vías una vez emprendidas, las divergentes líneas



CAMPO VISUAL AMPLIADO 21

de problemas se revelaron por último estrechamente unidas de nue­
vo. El ejemplo más convincente es la compenetración del análisis
astrofísico y la dinámica atómica: el mundo de los procesos máxi­
mos y el de los mínimos muestran aquí estar tan estrechamente
referidos el uno al otro, que los informes decisivos sobre el uno hay
que buscarlos en el otro. De la forma en que están comprendidas
en esta convergencia también otras ramas de la ciencia, ya se habló
al comienzo.

El tender a juntarse direcciones de avance independientes y por
naturaleza heterogéneas, hace aún hoya más de uno la impresión
de un milagro. Aquello con que soñaba y que presentía la inves­
tigación del siglo pasado, sin poder en último término creer mucho
en ello, ha empezado a realizarse, sin artificios ni hipótesis monis­
tas, en mitad del simple trabajo de avance. El desgarramiento de
la ciencia ha revelado ser una ilusión engañosa. No era nada más
que el estadio de transición de la ciencia, que aún no penetraba
bien con su vista su propio sentido.

Visto filosóficamente, hay en ello una verdad preñada de signi­
ficación. Tomado en el fondo, ¿cómo podía ser de otra manera?
El mundo cósmico, cuyos distintos fenómenos se repartían entre sí
aquellas ramas de la ciencia, seguía siendo justo "un" mundo, y los
distintos fenómenos sólo eran diversos lados de un todo. La divi­
sión de él sólo es obra del entendimiento finito, que ha menester
de una división del trabajo. Sólo parece desgarramiento mientras
no se encuentran los intrincados caminos por donde se avanza. Pero
alguna vez tienen que tropezar unos con otros, y entonces se restable­
ce de suyo la unidad de la perspectiva cósmica. Tan sólo no pudo
preverse que en ciertos dominios debían encontrarse tan pronto.

En este punto hay que ver el núcleo positivo del nuevo estado
de los problemas de la filosofía natural. Los sistemas especulativos
se arruinaron, la metodología erró el problema. Pero aquí se pre­
senta, dentro del mismo campo de trabajo de las ciencias positivas,
el punto de apoyo material para llegar a una visión filosófica que
se dirija a la unidad del todo. La cuestión sólo es qué medios están
a la disposición de ésta para hacerse dueña del nuevo estado de los
problemas y hacerle justicia.

La respuesta a la cuestión habrá de darla la teoría de las catego­
rías. Pues no hay esbozo de programa o de nuevo método que
pueda ofrecer aquí una solución sino sólo el efectivo echar a andar
por el camino, aun cuando a larga vista deba seguir siendo un
camino de busca y tanteos.



22 INTRODUCCIóN

11. Los LÍMITES DE LO MATEMÁTICO EN Las SUSTRATOS DE LA MAG­

NITUD

Hasta tal punto es el estado de los problemas de la filosofía na­
tural fundada en las ciencias exactas, un estado eminentemente
positivo a la sazón. Pero tiene también otros lados, y no en todas
partes son las cosas tan favorables. Como prueba, aduzcamos en
este lugar tan sólo su relación con la matemática.

Lo que ha hecho tan grande la ciencia moderna de la naturaleza
es, sin duda alguna, en primera línea la armazón matemática que
se ha labrado. El aprehender y el calcular están aquí en estrecha
conexión, y el conocimiento de la ley y la fórmula matemática no
pueden, en absoluto, separarse. La razón de esta situación no es
gnoseológica, sino ontológica: las relaciones, los procesos, las forma­
ciones de la naturaleza están justo de suyo ordenados cuantitativa­
mente, encerrando una estructura y legalidad matemáticas. Y como
este lado de ellos es el más aprehensible para el entendimiento, de
él depende la oportunidad más importante de penetrar en los he­
chos de la naturaleza.

Dicho en términos categoriales: las categorías matemáticas conte­
nidas en el objeto natural, son aquello de que depende el auge
único de las ciencias naturales en la edad moderna y el secreto de
su exactitud. Pero justo por ello se encuentran también estas cien­
cias expuestas a caer en la tentación de tomar el lado de la accesi­
bilidad y del gran éxito por la totalidad de su objeto, resolviendo
-éste literalmente en relaciones matemáticas. Esto responde a la
.conocida tendencia del espíritu humano a exagerar inmediatamente
todo 10 recién descubierto y acompañado de éxito. El pensar rna­
"temático, una vez señor de sí mismo, se convierte en la forma de
:;pensar preferida. La busca de lo calculable y de la fórmula mate­
mática se convierte en una actitud determinante de la idea del
mundo.

Desde el siglo XVII puede perseguirse esta tendencia. Condujo
en Kant, que en este respecto no tomó, en absoluto, ninguna posi­
ción extrema, a la idea de que en nuestro conocimiento hay tanta
ciencia cuanta matemática haya. En nuestros días se ha ido aún
más lejos: efectivo es lo que es mensurable. La fatal estrechez de
una fórmula semejante se delata ya en el hecho de que la mensu­
rabilidad sólo existe de un cabo a otro dentro de la naturaleza
inorgánica, estando ya en el organismo extremadamente restrin­
gida, y faltando del todo en los estratos más altos de lo real. Pero
el ser efectivos no se les podrá negar a estos últimos.



LOS LíMITES DE LO MATE1\HTICO

Mucho más importante es, sin embargo, el hecho de no agotarse
ni siquiera el objeto mismo de las ciencias exactas en su estructura
matemática. Entra en la esencia de la determinación cuantitativa ser
cantidad "de algo". Tiene siempre que haber un sustrato de la can­
tidad; si no, es ésta cantidad de nada, una relación de magnitud
sin contenido y sin realidad. Pero los sustratos mismos son algo
enteramente distinto, son los medios o dimensiones en que se mue­
ve la determinación cuantitativa. La matemática pura puede dis­
pensarse de ellos, porque no tiene que ver con lo real; pero la física
matemática no puede prescindir de ellos, sino que los supone en
cada fórmula, más aún, en cada letra que le sirve de símbolo. Seg­
mento, duración, velocidad, aceleración, no son cantidades, sino
sustratos de posible cantidad. La mecánica pura da expresión a
esto por medio de la diversidad de sus símbolos. Pero la fórmula
sólo tiene sentido si ya se conoce la significación no cuantitativa y
fundamental de los símbolos y se la inserta en éstos. A quien no
conoce estas significaciones le resulta incomprensible.

Lo que es válido de la mecánica tiene que serlo a fortiori de los
restantes dominios de la física. Presión, densidad, temperatura, in­
tensidad de la radiación, frecuencia, longitud de onda, tensión, volu­
men de corriente, resistencia -todo esto son dimensiones de posible
determinación de magnitud, y por ello hay en cada una de ellas una
unidad especial de medida, convencional, sin duda, en la magnitud
elegida como medida, pero de una heterogeneidad y peculiaridad
en cada caso que las hace absolutamente irreducibles una a otra. En
el fondo hay un algo no cuantitativo, y únicamente "a él" se adhiere
la determinación de magnitud. En nada altera esto el hecho de te­
ner de nuevo estos sustratos por base sustratos más generales, las
dimensiones del espacio y del tiempo, la masa, el movimiento, la
fuerza, la energía. Pues éstos ostentan ya patentemente el sello de
momentos categoriales.

Es enteramente exacto que todos estos momentos son los verdade­
ros sustentáculos de la cantidad y constituyen juntos lo "mensura­
ble". Sólo que lo mensurable no es la determinación métrica, sino la
condición previa de ésta. La esencia y la diversidad de los susten­
táculos de la cantidad, así como también la referencia de unos a
otros, no sólo son anteriores a la medición, sino a las relaciones de
magnitud reales en general, de las que son algo distinto. Pues per­
sisten idénticos en medio de toda la diversidad cuantitativa.

Ellos mismos en cuanto tales son justo neutrales frente a la canti­
dad. Y aquí está el límite de lo matemático en el objeto natural, y
a la vez, pues, el límite de la exactitud en la determinación cientí-



INTRODUCCIóN

fica. Qué sea propiamente la extensión, o la duración, o la fuerza,
o la masa, no es capaz de decirlo el pensar matemático. Ahora bien,
en este punto entra en escena justamente el análisis categorial. Los
sustentáculos o sustratos de la cantidad son aquello de que dependen
los problemas de fondo metafísico en la filosofía natural.

12. POSICIÓN CATEGORIAL DE LO MATEMÁTICO EN LOS FENÓMENOS

NATURALES

También fuera de los sustratos de la cantidad hay en la naturaleza
inorgánica varias cosas aún que no tienen carácter matemático. En­
tre ellas cuentan el carácter general de proceso, la esencia del com­
plexo y las cualidades de figura de éste (no sólo las espaciales), ade­
más la constelación de las circunstancias dada cada una una sola vez
(individualidad), y los tipos de dependencia, así como las formas de
predeterminación que se hallan detrás de estos tipos. Entre las últi­
mas es el nexo causal tan sólo la más conocida. Qué sea lo que en
ella va más allá de la legalidad en general, y de la matemática
en especial, habrá de mostrarlo aún el análisis; pues también en el
concepto de causalidad se han deslizado prejuicios matematicistas.

También es de observar, por lo demás, que aun dentro de lo
cuantitativo existe un límite de lo matemático. Esto resulta tangi­
ble cuando se repara en que toda determinación matemática es
mera determinación de relaciones. Ya cada número entero, cada
fracción, cada múltiplo, cada potencia, es por su esencia relación
a la unidad. La determinación matemática es incapaz de indicar
magnitud real absoluta alguna, cualquiera que sea el sustentáculo o
la dimensión. Tiene que buscarla fuera de sí, tiene que hacérsela
dar. Por eso son en la ciencia exacta de índole empírica, e incluso
convencionales, todas las unidades de medida. Y el fijarlas simple­
mente en forma inequívoca es una tarea que nunca puede ejecutarse
con exactitud absolutamente matemática.

Algo semejante se repite en las llamadas constantes naturales
(constante gravitatoria, constante solar y otras más). Sólo empírica­
mente pueden hacerse constar, aunque el camino para hacerlo im­
plique un proceder calculatorio. En ningún caso son, pues, resolu­
bles en determinación matemática. Y finalmente puede aducirse
en esta serie la legalidad natural misma: las leyes pueden formularse,
a buen seguro, matemáticamente, pero no se agotan en esta formu­
lación. Tienen todas la forma de la referencia de varios sustratos
(de posible cantidad) unos a otros -como del segmento espacial al
tiempo, de la densidad a la presión y la temperatura, etc.-, y esta



POSICIÓN CATEGORIAL DE LO MATEMÁTICO

referencia no es en sí ni matemática, ni cuantitativa en general, sino
que, como referencia categorial que es, sirve ya de base a la relación
de magnitud.

Tenerlo presente es cosa de valor. Pues, por 10 demás, es justa­
mente la legalidad aquello que en las ciencias naturales tiene en la
forma más palpable carácter matemático. Situación en vista de
la cual se pregunta por qué, pues, desempeña la matemática un pa­
pel tan decisivo en la ciencia natural. O con un giro ontológico:
¿cuál es la relación efectiva entre los procesos reales de la natura­
leza y 10 matemático?

La respuesta completa a tal pregunta aún no puede darse en este
lugar. Mas para prevenir malas inteligencias, puede, sin embargo,
decirse fundamentalmente 10 siguiente. El lado matemático del obje­
to natural es su lado racional, el lado por el que puede apresarse.
De esto se aprovecha la ciencia, y en ello descansan sus imponentes
éxitos. Pero la experiencia histórica nos enseña a estar en guardia
en medio de tales éxitos. Todo proceder con categorías unilateral­
mente elegidas acaba por extraviarse, y ello justo por ser un proceder
unilateral.

Hay que recordar aquí las leyes de la estratificación bosquejadas
por la teoría general de las categorías. Las categorías de la cantidad,
a las que son anejas las relaciones matemáticas, forman un estrato
bajo de principios, todavía emparentado con las categorías funda­
mentales, ya que no les corresponde ningún estrato real propio, pero
menos general que el de las categorías fundamentales, porque va
perdiendo en peso cada vez más al ir ascendiendo por los estratos de
10 real. Con toda su fuerza se imponen aún en el estrato más bajo
de 10 real; por eso está la naturaleza inorgánica tan ampliamente
dominada por relaciones matemáticas, siendo calculable y objeto de
una ciencia exacta. Pero estas categorías no constituyen la totalidad
del objeto, sino sólo un determinado lado. En ellas se cumple la ley
de lo novum: el estrato más alto no se agota en las categorías del
más bajo, sino que trae consigo sus propias categorías (ej. Fábrica,
caps. 39 a Y 53)·

La estructura matemática del objeto de la física se produce por
penetrar las categorías de la cantidad los sustratos especiales que
constituyen el mundo de lo material, cinético y dinámico. Atraviesan
este mundo desde abajo, por decirlo así, pero no lo resuelven en
ellas. La determinación formal de las formaciones y procesos no
puede agotarse, pues, en las relaciones matemáticas. Con sus momen­
tos de inercia y gravedad, la materia es, y seguirá siendo, a pesar de
entrar en el dominio de las relaciones cuantitativas, algo de raíz



INTRODUCCION

amatemático. Y tan amatemáticas son las dimensiones del espacio y
del tiempo, el movimiento, las dependencias y las referencias. Pue­
de determinarse muy bien matemáticamente el curso de un proceso
natural, y con ello queda apresado un determinado lado de sus leyes.
Pero la determinación comprimida en la fórmula matemática no es
expresión de lo real mismo, del proceso en cuanto tal, sino sólo de
algo determinado de él; ni siquiera constituye la totalidad de su
legalidad, pues en ésta entra también el peso entero de los sustratos.

y en ello se abre paso lo nouum de las categorías más altas. La
idea de una total resolución de las relaciones reales físicas en fun­
ciones matemáticas que se ha cernido como un ideal ante el pensar
exacto desde sus comienzos, es utópica. Las formaciones reales tie­
nen, sin duda, en sí la estructura matemática, y siguiendo el hilo
conductor de ésta son apresables, por decirlo así, "desde abajo".
Pero esta manera de apresarlas no basta para apresarlas en todo su
peso óntico. Sólo "apresa" justo las relaciones cuantitativas que
hay en él, o sea, lo que en él es determinación de las categorías más
bajas. Por eso pasa también de largo junto a la individualidad de
los casos singulares y sólo apresa lo general. Pero todo lo real tiene
individualidad, incluso allí donde no la apresa nuestro pensar,
encadenado a generalidades.

Es profundamente característico que el pensar se atenga con pre­
dilección a las categorías más bajas de todas. Éstas son justo las más
simples, y hasta donde alcanzan es posible la exactitud. Ésta falta
por encima de ellas. La matemática no es, como se ha creído, la
más alta de todas las ciencias. Es, sí, la ciencia más perfecta que
tenemos. Pero lo es justo porque no toca, en absoluto, a los lados
categorialmente más altos de los objetos.

13. EL REINO DE LO ORGÁNICO. LA INVESTIGACIÓN CAUSAL Y EL VITA­

LISMO

Si se asciende la naturaleza inanimada a la animada, se hunden,
sin duda, los problemas de lo cuantitativo hasta el nivel de una
inocua condición previa, pero en cambio emergen otros en los que
se condensan considerablemente los ingredientes metafísicos. Tam­
bién aquí son justamente aquellos que conciernen a las nuevas
categorías que se agregan y constituyen la índole peculiar de los
seres vivos.

Para empezar en seguida por el punto central: hasta en nuestros
días se enfrentan en la filosofía de lo orgánico la teoría mecanicista
y la teleológica -llamada corrientemente "vitalista"-, y la discu-



EL REINO DE LO ORGANI,CO 27

sion entre ellas no lleva trazas de acabar. No ha bastado que la
"Crítica del juicio teleológico" rebajase el principio de finalidad al'
nivel de un principio meramente "regulativo" en el pensar bioló­
gico. No sólo la filosofía idealista de la naturaleza, sino también
teorías biológicas del presente, lo han hecho de nuevo constitutivo,
ya sea como principio formal determinante según el modelo de la
vieja entelequia, ya sea como mero principio planeador, o incluso
como un principio director imperante a la manera del "alma".

Ello es, con todo, comprensible, pues las "leyes especiales" del or­
ganismo, a las que reducía Kant el enigma de la vida, de ninguna
suerte han logrado señalarse, a pesar del prolongado ahondar en el
complexo de las formas y procesos orgánicos, en tal medida que con
ellas haya podido abrirse camino una explicación de los fenómenos
equiparable a la de la física.

Cierto que de ninguna suerte había contado Kant con la posibi­
lidad de una explicación semejante. Las leyes especiales podían
permanecer ocultas, sin que ello debiese justificar la reintroducción
de fines constitutivos. Pero dado lo impresionante de los maravi­
llosos fenómenos de la teleología, es bien concebible que la teoría
se haya visto empujada siempre de nuevo a buscar tras de ellos un
trascurrir de los procesos orgánicos según finalidades reales.

En el fondo es la situación tal, que ambas teorías están afectadas.
de flaquezas indelebles. La interpretación mecanicista fracasa ante
la imposibilidad de hacer luz en el complexo interno de procesos
tan altamente complicados como los orgánicos. Si pudiera avanzar
suficientemente lejos, muy bien podría venir a parar en la índole
peculiar de las "leyes especiales" de lo orgánico. Y entonces se
mostraría, presumiblemente, de qué índole, del todo distinta de
la de las físicas, son estas leyes. Pero como no llega tan lejos, vive
creyendo que también el resto desconocido de las leyes orgánicas
es tan mecánico (o más exactamente, tan físico); con lo que ya se ha
negado la autonomía categorial de lo orgánico.

Por el otro lado, permanece la interpretación teleológica, incluso
en todas sus más refinadas formas, sumida en un índesconocible
antropomorfismo. Juzga de los procesos orgánicos por analogía con
la teleología humana; es decir, hace como si en los órganos, células..
o incluso partes de la célula, residiese una conciencia capaz de pro·
ponerse y perseguir fines. Y con ello tiene mucha menos razón to­
davía que el adversario al que combate.

En su lucha tradicional se hacen naturalmente injusticia ambas
teorías. Cada una sólo ve lo negativo de la otra. El vitalismo avi­
zora en la investigación causal consecuente el fantasma de la "teoría '.



INTRODUCCIóN

de la máquina" y, naturalmente, le es fácil refutarla. Pero con ello
no refuta. en absoluto, la investigación causal que trabaja con cir­
cunspección. Esta investigación no se agota justo en la expresión
"mecanicismo" acuñada por la polémica. Pero ella misma descono­
ce, a su vez, otro tanto las mejores tendencias del vitalismo, cuando
divisa en él la manera tautológica de explicar que hace del estadio
final de los procesos orgánicos, digamos de la ontogénesis, simple­
mente el principio formal motor y director, pretendiendo explicar
con él el proceso, cuando es la producción del estadio final lo que
constituye justamente el enigma.

Hay, es cierto, formas de manifestación del vitalismo infructuo­
sas, por incurrir en tal error, igual que hubo también un día teorías
causales que se acercaban a una concepción primitivamente maqui­
nista. Pero el sentido afirmativo del vitalismo es otro, y esto hay
que decirlo en contra incluso de muchos defensores inhábiles o
exagerados de su causa; su sentido es, dicho con toda sencillez, éste:
que los procesos de construcción orgánica (yen especial los morfo­
,genéticos) no se agotan en las categorías de la naturaleza inanimada
--ni su legalidad en leyes de la física, ni sus formas en las del com­
plexo dinámico, ni su forma de predeterminación en la causalidad
y la acción recíproca. El "complexo orgánico" se regula a sí mismo
y se engendra de nuevo a sí mismo. A estos dos hechos fundamen­
tales -que, por lo demás, sólo son nombres colectivos para una
inabarcable multitud de hechos- ni se acerca, de hecho, la forma
de explicar causal y, en general, de la física.

La investigación causal que trabaja con circunspección sabe muy
bien, por su parte, de estos límites. Sería cosa de pensar, pues, que
mirando a lo propiamente positivo y buscado -para designarlo pue­
de dejarse estar tranquilamente la expresión kantiana de las "leyes
especiales"-, son de una opinión las dos formas de trabajar ene­
migas. Ambas saben, al reflexionar críticamente, que no apresan
este elemento positivo.

Pero de hecho no es así. Ambas tienen, en la mayoría de sus
representantes, pretensiones que van más allá. La razón de ello está
en las características de los datos.

.14. RAZONES CATEGORIALES DE LA DISCUSIÓN EN TORNO AL VITALISMO.

Dos CLASES DE DATOS

.Dado nos es, en efecto, lo orgánico en dos clases de formas. Puede
decirse también: visto desde la conciencia, se encuentra en dos di­
versas direcciones. Y en cada una de ellas presenta una faz muy
distinta.



LA DISCUSIÓN EN TORNO AL VITALISMO

Por un lado, tenemos la conciencia inmediata del propio cuerpo,
de sus estados y de ciertos procesos en él. Esta conciencia es un
sentirse a sí mismo que tiene múltiples gradaciones y muy finos
matices cualitativos, pero que en gran parte no va acompañado de
representaciones conformadas objetivamente. "Vivimos", pues, den­
tro de ciertos límites la propia vida orgánica, pero, en parte, sólo
en globo, como el tono total de la manera de encontrarse; en parte,
restringida a ciertas reacciones o movimientos. La gran masa de los
procesos orgánicos que tienen lugar en nosotros se lleva a cabo sin
conciencia ni vivencias concomitantes, no pudiendo tampoco hacer­
se más tarde consciente por estas vías. De la combustión del car­
bono en el proceso de la respiración, de la secreción glandular, de
los procesos constructivos que entran en el metabolismo, no da
imagen alguna la conciencia interior del cuerpo y de la vida. Ni
siquiera en los movimientos conscientemente provocados de nues­
tros miembros sabemos qué músculos los producen ni de qué pa­
lancas del sistema óseo tiran.

Todas estas cosas las enseñan únicamente la anatomía, la fisiolo­
gía, incluso en parte únicamente el rodeo de la patología. Pero
estas ciencias trabajan con datos de otra índole. Estos datos son los
externos, proporcionados por los sentidos externos. Pues justo fuera
-del propio cuerpo nos hace frente también la vida en organismos
visibles, enteramente sustraídos aquí al vivir internamente algo,
pero en cambio insertos con una multiplicidad y aprehensibilidad
incomparablemente mayor, que abarca el mundo entero de las
plantas y los animales, y 10 abarca objetivamente, en el orden cós­
mico de lo "objetado".

Esta segunda especie de datos, aunque carente de inmediatez, es
con mucho la más diferenciada y rica. Y 10 que es más importante,
·es accesible en medida enteramente distinta a la observación, al aná­
lisis y en general a la investigación metódica. De ella depende todo
saber de la riqueza de formas y funciones, de la conexión de los
fenómenos vitales con los procesos de la naturaleza inanimada. La
morfología y la fisiología dependen plena y totalmente de estos
datos "objetados". Con éstos puede experimentarse, pueden obte­
nerse, hasta donde ello es en general posible, la legalidad especial
de 10 orgánico.

Si los dos dominios de datos concordasen, pues, directamente, si
los datos del uno encajasen sin más en los del otro, no podría surgir
pugna alguna en la imagen total del mundo orgánico. Pero en toda
la línea no es éste el caso. Antes bien, ambos sólo penetran en
ciertos dominios marginales de los fenómenos vitales, y además por



INTRODUCCIÓN

diversos lados. Las consecuencias a que conducen no por ello em­
piezan, en absoluto, por chocar entre sí. El análisis objetivo del
todo viviente no desemboca en el sentido interno de su vida que
tiene éste, ni mucho menos el sentirse interiormente llega hasta las
formas y funciones descubiertas por aquél. Aquí queda, pues, un
dominio inaccesible, no pisado ni por el uno, ni por el otro lado..
No es que no resulten conexiones: éstas se hallan, antes bien, indis­
cutiblemente en la palma de la mano. Pero cómo funcionan, qué
vías toman, qué formas de dependencia son las determinantes en
ellas, sólo puede conjeturarse dentro de contornos generales. Dado
no está nada de ello.

y a esta insuperable oposición de los datos corresponde una opo­
sición no menor de las maneras de intuirlos. Según el círculo de
datos de que se parta, se propende a aplicar al mundo de lo orgá­
nico las categorías correspondientes a tal círculo. Si se parte de los.
datos internos, se trasfieren involuntariamente las categorías del ser
psíquico a los seres vivos visibles y a la conducta de éstos en su
medio ambiente; con lo que se viene a verlos humanizados, y en­
tonces sólo natural es atribuirles también fines. Si se parte prepon­
derantemente de la observación objetiva, se ven los mismos seres
vivos bajo las categorías del mundo físico, como objetos naturales
entre objetos naturales; y entonces se cae en el error inverso, de
querer entender los procesos orgánicos como una variedad de los
físicos y de restringir su forma de predeterminación a la causalidad.

Aquí tiene su raíz la oposición de las teorías. Y aquí está también
la razón por la cual no se encuentran, aunque sus problemas condu­
cen al mismo fondo incognoscible y muy bien pudieran encontrarse
en él. Ambas llevan consigo justo la unilateralidad de sus planos de
partida, sin deshacerse de ella, antes bien trasladándola incluso a
aquello que no pueden conocer. Así se hacen culpables del traspaso
de límites con sus categorías.

El error que cometen es hasta el mismo en sentido categorial.
Extienden la región de validez de categorías especiales de ciertos
estratos del ser a otro estrato, la una "desde abajo", la otra "desde
arriba". El organismo se ve, en el aspecto que tiene en los datos
externos, bajo puras categorías del estrato más bajo (el de lo inor­
gánico); en el aspecto que tiene en los datos internos, bajo catego­
rías de los más altos (del ser psíquico ° incluso del espiritual). Y
así le parece a una manera de ver un mecanismo intensificado, o
un tipo más alto del complexo meramente dinámico; a la otra, un
ser psíquico reducido, o incluso una razón de orden inferior. Y así
no es maravilla que la una trate de explicar causalmente hasta los



TRASPASO DE LíMITES CATEGORIALES

enigmáticos fenómenos de regulación y autorreproducción; la otra,
finalmente también varios procesos parciales puramente físicos.

Con todo, existe aquí una gran diferencia, que no es sólo metodo­
lógica, sino que separa también ontológico-categorialmente ambas
teorías. No es lo mismo que se haga violencia a un fenómeno desde
abajo o desde arriba. Las categorías del estrato más bajo pueden
extenderse con perfecta legitimidad al más alto, no pudiendo, tan
sólo, agotar éste; pero las del estrato más alto no pueden extenderse
al más bajo. Retorno de las categorías sólo lo hay en la estratifi­
cación hacia arriba, no hacia abajo (ef. Fábrica, caps. 51 y 52). La
dependencia causal ocurre en el complexo orgánico por todas partes,
siendo sólo la cuestión la de si alcanza a explicar los fenómenos.
Pero en el complejo orgánico no puede haber teleología, por faltar
la condición categorial para que la haya, la conciencia que se pro·
pone fines. Por lo tanto, está el error más grosero del lado de la
interpretación teleológica.

15. TRASPASO DE LÍMITES CATEGORIALES POR AMBOS LADOS

Prácticamente es tal distinción del mayor alcance. La distinción
se hace ostensible en el hecho de que los fructíferos métodos de las
ciencias biológicas parten casi exclusivamente de los datos externos,
trabajan con los medios del análisis causal y avanzan incesantemen­
te, sin entrar en conflicto visible con los fenómenos y datos internos.
Cierto que las más de las veces tampoco llegan a tocar en nada
estos últimos. La posición teleológica nunca ha dado, en cambio,
más que programas, conduciendo, es cierto, a plantear importantes
problemas, pero sin aportar soluciones. Es lo que responde a la
reducción kantiana del juicio teleológico a una función meramente
regulativa, es decir, que señala el camino y guía por él.

Si se prescinde de lo anterior, resulta en principio una relación
de equilibrio la existente entre los errores de ambos lados. Pues,
dentro de su carácter "regulativo", tampoco es de desdeñar la ma­
nera de ver teleológica, sino insustituible en lo que tiene de propio:
justamente ella no cesa de señalar los problemas residuales que no
domina el pensar causal. Y estos residuos son en el plano de lo
orgánico tan importantes, que en ellos reside precisamente lo capital.

Esta extraña situación del problema de lo orgánico es una sítua­
ción sui generis. No retorna en otros estratos del ser. Pero si se
pregunta de dónde proceda el que aquí se abran paso, hasta en los
métodos de la ciencia, categorías extrañas, ya la del estrato inferior
inmediato, ya las del inmediato superior, la respuesta sólo puede



INTRODUCCIóN

decir así: porque nuestro concebir no dispone, patentemente, de
categorías que lo sean resueltamente de lo orgánico.

Esta salida es, por cierto, harto notable. ¿Es que no somos nos­
otros mismos seres vivos? ¿Nos sería nuestro propio complexo orgá­
nico tanto más inaccesible que las cosas muertas con su legalidad
matemática y la vida psíquica con su enigmática conciencia de sí?
Así habrá que aceptarlo. Pues sólo así cabe comprender que tan
incesantemente se abran paso aquí categorías tanto físicas como psi­
cológicas. De hecho, al mirar de cerca, revela el estrato del ser de
lo orgánico ser relativamente inaccesible. Los sentidos externos
están asestados en primera línea contra las cosas muertas; el "sen­
tido interno", contra lo psíquico. Así lo propio de las cosas como
lo psíquico están, hasta donde sencillamente están dados, dados di,
rectamente; lo orgánico, que ontológicamente se halla entre lo uno
y lo otro, no está dado directamente. No tenemos ningún órgano
de los sentidos para procesos de la vida en cuanto tal. Lo que sabe­
mos de estos procesos se divide entre aquellas dos formas de la
certeza sensible; pero ninguna de las dos lo da sino de una manera
indirecta, el sentido interno por el rodeo del sentirse psíquico, los
sentidos externos por el de la forma fenoménica de cosas muertas
que tienen las formaciones orgánicas. Ninguna de las dos responde,
pues, a la peculiaridad óntica de estos procesos.

Antropológicamente se comprende bien este hermetismo de los
procesos vitales. La conciencia acompaña e ilumina sólo aquellas
funciones del ser humano que han menester de ella, ante todo,
pues, aquellas que han menester proponerse un fin y requieran
experiencia. De esta especie no son los procesos orgánicos. Éstos
siguen sus leyes y la intervención de la conciencia sólo puede estor­
barles. Por eso están sustraídos a la manera de ésta en la vida.
Trascurren inconscientemente, incluso en el ser humano, dotado de
conciencia; y toda reflexión sobre ellos, hasta donde en general se
logra, es secundaria. Más aún, quizá deba decirse que está literal­
mente dificultada. Es uno de los muchos y asombrosos fenómenos
teleológicos de la vida orgánica.

Desde aquí se explican varias cosas. Así, por ejemplo, la de que
sean justamente los más fecundos los datos externos de lo orgánico,
que describen el amplio círculo que pasa por la percepción sensible;
e igualmente la de que la subsecuente aplicación de las categorías
inferiores dé por resultado los métodos decididamente más fructífe­
ros. Este círculo es justo lo bastante amplio para no estorbar el
estado de sustraídos a la conciencia en que se hallan los propios
procesos orgánicos del hombre. Si el interno sentirse pudiera ele-



TRASPASO DE LíMITES CATEGORIALES 33

varse en igual medida a representaciones objetivamente conforma­
das, probablemente perturbaría de una manera fatal el equilibrio
de los propios procesos vitales.

Más importante para las consideraciones categoriales es que, par­
tiendo de esta situación, cobra también un sentido muy determinado
la discusión histórica entre las dos teorías. Entre las cuestiones
categoriales fundamentales, es la de la forma de predeterminación
de los procesos orgánicos -ante todo de los morfogenéticos- la
central. Pero justamente esta cuestión constituye el máximo enigma.
Mas si se repara en que, en los dominios de los dos estratos del ser
colindantes, estamos muy bien informados sobre las formas de pre­
determinación imperantes en ellos, sobre la causal en el físico y la
final en el psíquico (y espiritual), resulta cosa muy evidente que
exista la tendencia a implantar así la una como la otra en el domi­
nio de lo orgánico, teniendo la que sea por la allí decisiva.

Involuntariamente trata justo el pensar de cerrar la amplia bre­
cha que aquí se abre en el saber. Pues dejarla sencillamente abierta,
como respondería al estado del problema, es demasiado insatisfac­
torio. Percatarse de que el pensar se hace culpable en ambos casos
de un mismo error elemental, el del traspaso de límites categoriales,
únicamente es posible en un estadio muy avanzado de la reflexión
ontológica. Las teorías biológicas, sumidas en el detalle de sus com­
plicadas investigaciones, no hallan fácil llegar a tal estadio de la
reflexión.

El resultado de estas consideraciones es fácil de acotar negativa­
mente. Ni el nexo causal ni el final se ajustan categorialmente a lo
peculiar de los procesos vitales. El uno es demasiado simple, el
otro demasiado complicado. La secuencia causal está, sin duda,
contenida por todas partes en estos procesos; pero no basta para
explicar los fenómenos de la creación de formas y la regulación; y
la secuencia final no puede estar contenida en ellos, porque supone
funciones de las que sólo es capaz una conciencia.

Mucho más difícil es indicar el resultado positivo. Tendrá que
venir a parar en que en lo orgánico impera una tercera forma de
determinación, un peculiar nexus organicus. Pero cómo esté cons­
tituido semejante nexo es la gran cuestión categorial fundamental
que aquí se abre. Es una cuestión eminentemente metafísica que
no podemos resolver hasta el fin. Pero aquello a que puede llegarse
al tratarla en detalle, no puede anticiparse. Habrá de enseñarlo el
análisis categorial.



34 INTRODUCCIÓN

16. RELACIÓN ENTRE LA COSMOLOGÍA Y LA ORGANOLOGÍA. DESLINDE

EXTERNO

Bajo la justa luz únicamente entra, por cierto, lo dicho si se pero
sigue más hacia arriba la estratificación. Dentro de ciertos límites
puede decirse, en efecto, también del ser psíquico algo semejante' a
lo dicho del ser orgánico. También en el ser psíquico impera un
cierto hermetismo, al menos en cuanto a la estructura categorial, y
únicamente a la altura del espíritu se ofrece de nuevo un gran cam­
po de datos "objetados", comparable al de la naturaleza inorgánica.
La vida psíquica no es consciente de un cabo a otro, y allí donde
lo es, se opone a la vez a su propia aprehensión objetiva. Pues la
aprehensión gnoseológica tiene en general en sí la dirección natural
"hacia fuera", y únicamente de una manera indirecta puede des­
viársela hacia el propio sujeto.

Los estratos medios del ser son, según esto, los menos accesibles,
el ínfimo y el sumo los más. A esto responde la grandiosa diferen­
ciación de las ciencias exactas de la naturaleza, por un lado, y de las
<ciencias del espíritu por otro, mientras que la psicología está toda­
vía en el estadio de la lucha por su existencia, y en la zoología y
botánica prepondera aún, con mucho, la masa ingentemente acre­
centada del saber de hechos sobre la interpretación teórica. Con
todo, en las condiciones categoriales de la accesibilidad, existe aún
una gran distancia entre lo orgánico y lo psíquico. La conciencia,
al reflexionar sobre sí misma, tropieza directamente, al menos, con
los fenómenos psíquicos; en su versión hacia los procesos orgánicos,
en cambio, es la forma de los datos no la orgánica, sino la psíquica.
Por eso existe en ella, con todo lo que parece tener de directa, una
mayor distancia al objeto.

A pesar de que la filosofía natural abarca, con su división en
.cosmología y organología, dos estratos del ser sumamente separados
el uno del otro, debe considerarse como dotada de relativa unidad.
De las tres grandes distancias entre los estratos que articulan la
fábrica de mundo real, sólo tiene que ver con la primera. Y ésta es,
con mucho, la más simple y tras parente. Pues es lo que ya no son las
líneas divisorias superiores, una pura relación de sobreconformación:
los complexos dinámicos del estrato inferior entran directamente

.como sillares en las formaciones y el "ser ahí" del superior. Átomos
y moléculas son los elementos estructurales del complexo orgánico,
y los estados energéticos de los grandes sistemas cósmicos son los
que constituyen las condiciones externas de vida en las que pueden



PROBLEMAS ESPECIALES 35

existir los organismos y a las que éstos, por su parte, se adaptan."
El equivalente interno de este estar encajado uno en otro es la
relación entre las categorías de ambos lados: las del estrato inferior
pasan aquí aún todas, sin que se borre una, al contenido del supe­
rior. La espacialidad, la temporalidad, el carácter de proceso, la
causalidad, etc., retornan en el organismo. Más aún, ni siquiera
está anulada la forma matemática de la legalidad, sino simplemente
rebajada al nivel de un momento subordinado a las leyes, entera­
mente distintas, de los fenómenos vitales, por las que queda comple­
tamente recubierta, por decirlo así, pero persistiendo ónticamente
bajo ellas. En forma subordinada, aunque de ninguna suerte total­
mente encubierta, intervienen la causalidad, sustancialidad y acción
recíproca. Y la relación en que estas categorías retornan tes entran
con las nuevas y propias categorías adicionales de 10 orgánico -la
especial forma de conservación de la vida, el equilibrio orgánico,
el nexus organicus- forma un objeto especial del análisis categorial,
quizá el más importante dentro del dominio de la filosofía de 10
orgánico en el estado actual de los problemas.

Con la segunda distancia entre los estratos, la que hay entre la
vida y la conciencia, se limita la filosofía natural a entrar en con­
tacto, pero ya no tiene que ver. Pues esta relación entre los estratos
ya no puede estudiarse y aclararse desde el plano de los problemas
biológicos, sino únicamente desde el de la psicología. Aquí surge
la primera relación de sobreconstrucción, aquí no entran las forma­
ciones inferiores como elementos en la conformación superior. Y
al llegar a esta línea divisoria, también se queda atrás una parte de
las categorías de la naturaleza: la espacialidad, la magnitud, la
sustancia -esta última principalmente en la forma de la materia­
no retornan en el ser psíquico en cuanto tal, mientras que la tem­
poralidad, el carácter de proceso, el de estado y otras muchas pene­
tran en la región de este ser. Estos límites categoriales constituyen
a la vez el límite natural de la filosofía de la naturaleza.

17. PROBLEMAS ESPECIALES Y LÍMITES INTERNOS DEL ANÁLISIS

Pero 10 anterior sólo es el límite externo, el límite del dominio.
Hay aquí aún otros límites que están trazados mucho más estrecha­
mente por la índole especial de los problemas, o por el alcance de
los medios metódicos. Pues, como de suyo se comprende, no puede
hablarse de señalar todas las categorías pertinentes. Ni tampoco de

4 Sobre la naturaleza de la relación de sobreconfcrmación , e], Fábrica,
cap. 51 e·e.



INTRODUCCIóN

las categorías consideradas puede llegarse a agotar por completo la
esencia. Para ello es demasiado grande el ingrediente de lo incog­
noscible que hay en todas ellas.

En los dominios de ambos estratos habrá, antes bien, que parar
en limitarse a unas pocas categorías características y relativamente"
bien apresables, sin pretender alcanzar ni siquiera en ellas la totali­
dad de los momentos. Con ello, si se logra en cierta medida, no se
habrá hecho, en efecto, poco. Pues como las categorías de un estrato>
del ser se hallan en cabal coherencia, y penetrando en ellas sufi­
cientemente se implican incluso en el concebir finito, todo análisis
categorial, por limitado que sea, va acompañado de una multitud
de más amplias perspectivas que se abren en él (el. Fábrica, cap. 64).

Es, por ende, del todo erróneo sentir, ya al entrar en la teoría
especial de las categorías, inquietudes por su conclusión. Se trata
de una ciencia entera con muchas ramificaciones, a la que poner
pleno término nunca le será dado a un solo investigador, e incluso'
difícilmente a una época. Para ello es demasiado grande la multi­
plicidad de los momentos categoriales en que introduce. La tarea
es, como casi siempre en filosofía, una tarea literalmente infinita,
o por lo menos inacabable. En una situación de los problemas que
todavía está cerca de los comienzos, nunca puede tratarse sino de
un comienzo. Libros sobre categorías sólo pueden escribirse hoy
para lectores que empiecen por querer entrar en ellos para seguir
luego pensando por su cuenta.

La física brinda a la discusión una magnífica serie de conceptos
categoriales, de los que cada uno tiene ante todo la pretensión de
pasar también ontológicamente por una categoría de la naturaleza.
Si se mira más exactamente, se encuentra que, para ser tales, son
todos ellos ya demasiado especiales. La más de las veces puede
señalarse sin dificultad en el fondo algo general que con razón tiene
dicha pretensión. No fácilmente podrá negarse el carácter catego­
rial a la materia, a la fuerza o a la energía. Pero hay algo común
en todas ellas que es más fundamental, la sustancia. Y de hecho ha
peregrinado la idea de la conservación de las teorías físicas desde la
materia, pasando por la fuerza, a la energía, para no hacer, por
último, un alto absoluto tampoco en esta última. Ni tampoco cabe
detenerse en los modelos de la física, ni en el átomo, ni en la onda,
ni en el campo. Tras del primero sólo hay un tipo indeterminado
de complexo dinámico, tras de los dos últimos el orden determi­
nado del movimiento, la relación determinada entre la fuerza y el
espacio. Las verdaderas categorías no se identifican con ellos; les:
sirven ya de base. Con lo que mientan aquellos conceptos no tiene



EL LADO GNOSEOLóGICO DE LAS CATEGORíAS 37

que ver la filosofía natural, sino la ciencia natural misma. Y ella
sola es competente para hacerlo.

Cuanto más se acrecienta la multiplicidad y complejidad de los.
fenómenos, tanto más claramente se hace sentir la distancia entre elJ
concebir científico y las categorías. En el dominio de lo orgánico es
donde resulta más tangible, porque también es aquí donde se acre­
cienta aún considerablemente el ingrediente de 10 incognoscible.
En general, queda en segundo término en la biología la parte de la
teoría, comparada con la riqueza y la consistencia empírica de los
fenómenos. Por eso pudo dominar aquí durante tanto tiempo el
viejo concepto de forma. Ahora bien, si se intenta tomar por base
como categorías, digamos la forma vital y el proceso vital -para
sólo poner un ejemplo de proceder posible.,.., muy pronto se revela
que sólo tienen valor descriptivo y que apenas si rozan el problema
de la vida. Pues ambas se refieren más bien al proceso de crea­
ción de formas, e igualmente al proceso de cambio de formas, de
los que son lados inseparables. El proceso singular está aquí ligado.
siempre a una determinada conformación, y a la vez a un sistema>
entero de procesos sintonizados unos con otros, mientras que el
momento singular de una forma lo está a determinados estadios de
procesos, y a la vez a un sistema cerrado de formas. Ontológica­
mente vistas las cosas, aquí sirven, pues, de base mucho más aún
muy distintas categorías. Exponerlas es la urgente tarea.

Es, pues, en el campo de los problemas organológicos, más aún
que en el de los cosmológicos, donde es imperativo limitarse a los
momentos fundamentales y abandonar lo más especial a la ciencia
positiva. No cabe, en cambio, anticipar las tareas que en un estadio
más avanzado de los problemas puedan incumbirle, además, a la
teoría de las categorías.

IS. EL LADO GNOSEOLÓGICO DEL PROBLEMA DE LAS CATEGORÍAS

La indicada limitación resulta tanto más imperiosa, cuanto más
presente se tiene que el análisis ha de dar satisfacción aún a otros
requerimientos. Entre éstos sería el primero el gnoseológico; es a
la vez el lado antropológico del problema de las categorías, pues.
aquí se trata de la función, tan importante para la vida, de orien­
tación del hombre en el mundo real, así como de la dominación
del hombre sobre la naturaleza.

Todo conocimiento que no consista en la sola percepción, o sea'
toda especie del investigar, comprender y concebir, descansa en la,
intervención de categorías del conocimiento. Pero valor de conocí-



INTRODUCCIóN

miento sólo lo tiene esta intervención en la medida en que las cate­
gorías del conocimiento concuerdan con las categorías del objeto.
Esta condición se cumple dentro de ciertos límites, como lo dice el
hecho de que lo que concebimos se verifique ampliamente en la
práctica de la vida. Dentro de los límites de esta verificación prác­
tica se explica también, y con sencillez, antropológicamente, esta
concordancia: un ser humano cuyo aparato categorial no diera
satisfacción a tal requerimiento no podría conservarse vivo.

Pero con esto no está dicho de ninguna suerte que todas las cate­
gorías de nuestro conocimiento sean pura y simplemente idénticas
a las correspondientes categorías del objeto. Para orientarse en la
vida basta ya, antes bien, un pequeño sector de categorías idénticas.
El conocimiento científico tiene pretensiones muy distintas, reba­
sando en mucho el necesario para la vida, y habiendo menester, por
ende, de una asimilación mucho más amplia de las categorías del
conocimiento a las categorías del ser. Pero como la constitución de
nuestro aparato gnoseológico no responde a tales pretensiones, sur­
ge aquí una fuente de error cuyo descubrimiento por la crítica con­
dujo a comprobar la existencia de aquellos límites del conocimiento
de los que depende el ingrediente de irracionalidad que hay en la
región del objeto,"

Hasta el mismo punto lleva también la teoría general del cono­
cimiento, Lo que ésta no puede llevar a cabo es la investigación
detallada de las categorías de que depende la no identidad, y de
los momentos especiales del contenido de las mismas en que estriba
la desviación de las categorías del conocimiento respecto de las del
ser. Esta tarea incumbe al análisis categorial ontológico. El estudio
de las categorías modales ha dado ya una prueba de una investiga­
ción semejante (ef. P. y E.) caps. 46-53). Allí se mostró que los
modos y las relaciones intermodales del conocimiento discrepan en
trozos esenciales de los de la esfera real; e igualmente que esta
desviación trae a la zaga una serie de dificultades y errores siempre
repetidos en el esbozo de las imágenes del mundo, y tanto de las
imágenes ingenuas como de las científicas. El resultado de esta
investigación bastaría ya por sí solo para convencerse del alcance
.de la tarea que de aquí brota para la teoría de las categorías. Y a

.5 La exposición por extenso de la relación entre las categorías del conoci­
-rniento y las del ser se encuentra en la obra Gründzuge einer Metaphysik der
Erhenninis, 4" ed., 1949, caps. 45-49. Consúltese también Fundamentos, cap. 26,
y Fábrica, caps. 12-14. Ejemplos especiales de la divergencia categorial se en­
cuentran en esta última obra, caps. 27 d, 29 d, 30 e, 33 e, 34 e, 37 e, 41 a.
Ejemplos más concretos se hallarán intra en la exposición de las categorías es­
pacio, tiempo, sustancia y otras.



EL LADO GNOSEOLóGICO DE LAS CATEGORíAS 39

la vez prueba que, en medio de toda su dificultad, son investiga­
ciones de tal índole perfectamente factibles, si se las sabe atacar
adecuadamente.

Las fundamentales categorías contrarias, con las cuales pudieron
exponerse en forma ejemplar los elementos y estratos de la fábrica
del mundo, se prestan menos a esta especie del "análisis categorial
diferencial". En algunas de ellas se hizo notar, ciertamente, tam­
bién una palpable diferencia entre las categorías del conocimiento
y las del ser; así, por ejemplo, en la discreción y la continuidad, el
elemento y el complexo, el interior y el exterior, la generalidad y
la individualidad. Pero en conjunto fue escaso el botín de la inves­
tigación por este lado. Y es bien comprensible; pues estas categorías
fundamentales son justo aquellas en las que están más fuertemente
vinculados uno con otro el conocimiento y el ser. Por eso presen­
tan la mínima diferencia entre las esferas.

Con las categorías de la naturaleza es, en cambio, en este punto
del todo distinto. Aquí divergen las dos series de categorías en parte
con bastante amplitud. Y por cierto que aquí no estriba la diferen­
cia, como en los modos, en discrepancias en la manera de ser difí­
ciles de apresar, y más difíciles todavía de describir, sino en mo­
mentos de todo punto concretos y cuyo contenido puede indicarse
perfectamente. Pues concreto y accesible a la intuición es aquí no
sólo el objeto, sino también en amplia medida su armazón catego­
rial. Donde esto resulta más llamativo es en el espacio y el tiempo,
las categorías dimensionales del mundo real, pero que están repre­
sentadas también en la conciencia que aprehende el mundo como
sus "formas de intuición". Sólo que como categorías reales no son
sin más 10 mismo que como categorías de la intuición. Y constituye
justamente el incentivo peculiar del grupo de problemas relativo al
espacio y el tiempo, perseguir los momentos especiales de esta di­
vergencia, y destacar de ellos 10 que en ellos hay de idéntico y
vinculador de las esferas.

Tan fácil no es la cosa, ciertamente, con las restantes categorías
de la naturaleza. En varias desaparece del todo la diferencia entre
las esferas, en algunas puede apresarse justamente aún en distintos
momentos, en otras se impone. Donde menos puede obtenerse en
este respecto, es en las categorías de 10 orgánico. Y si se pregunta
en qué descanse esta diversidad, se encuentra la clave de la respues­
ta en los estratos de la conciencia cognoscente.

La distinción entre la percepción y el concebir es bien conocida.
Pero entre ambos se intercala una gradación todavía hondamente
articulada a su vez: el vivir intuitivamente algo, la imagen concreta,



INTRODUCCIóN

pero ya desprendida del vivir algo, y el amplio reino de la expe­
riencia que va acumulándose y tiende a llegar a lo general. En cada
uno de estos grados ocurren determinadas categorías, y la teoría
del conocimiento tiene aquí un amplio campo de problemas, para
adjudicar a cada grado sus categorías especiales o predominantes
(ef· Fábrica, caps. 18, 19 Y 22).

Problemas de esta índole caen en conjunto fuera ya de la región
de la ontología, no pudiendo ocuparnos, pues, en los análisis que
nos esperan sino dentro de una cierta selección, a saber, sólo en
cuanto contribuyan en algo al juicio que deba hacerse de las cues­
tiones ontológicas.

Pero un punto es en esta gradación de interés general: la diferen­
cia respecto de las categorías del ser se aminora en los grados su­
periores del conocimiento. Es máxima en el plano de la percepción
y del vivir inmediatamente algo, mínima en el del concebir. Por
eso están el espacio y el tiempo intuitivos tan claramente separados
del espacio y el tiempo reales. Y justo por 10 mismo desciende ele
nuevo la separación en las categorías de la naturaleza más altas y
más complejas. Pues a estas últimas corresponden categorías del
conocimiento que sólo aparecen preponderantemente en el concebir
científico. Y justo esto es más válido que de ningunas otras de las
categorías de 10 orgánico.

Por eso no debe extrañar que el papel que desempeña el problema
de la diferencia de las esferas sea muy diverso en las distintas cate­
gorías de la naturaleza. Es de esperar que la filosofía tenga más
adelante también más que decir en este respecto. Dado el actual
estado de abandono de esta región entera de problemas, se trata de
dar comienzo de una buena vez a esta clase de investigaciones. Y
entonces no puede hacer la selección de lo susceptible de exposición
más que atenerse a las superficies de ataque que se ofrezcan.

Ello no impide, naturalmente, que hasta los más escasos inicios,
encima sumamente unilaterales, no abran ya perspectivas que se­
ñalan por anticipado las metas y los caminos de la investigación
futura.

19. SOBRE LA ME1üDOLOGÍA DEL ANÁLISIS CATl:~GORIAL

Una metodología extensa de la investigación categorial no puede
anteponerse en este lugar a la investigación misma, aunque el físico
o el biólogo la esperaría justamente aquí. En primer lugar, es un
saber del método fundamentalmente imposible "antes" de trabajar
con él: el funcionamiento del método es, ciertamente, la primera



SOBRE LA METODOLOGíA DEL ANÁLISIS CATEGORIAL 41

condición del trabajo científico, pero el saber de él es secundario;
únicamente en medio del trabajo puede ir sacándose de éste, y
únicamente al término del trabajo puede formularse acabadamente,
Pero, en segundo término, el tomo anterior de la Ontología, La
Fábriea del Mundo Real, ha expuesto en sus cuatro últimos capítu­
los el método -o más exactamente, el sistema de los métodos- del
análisis categorial, dentro de los límites del término provisional
allí alcanzado (ej. Fábrica, caps. 62-65).6

Esta extensa metodología, que siempre comprende ya cuarenta
páginas, contiene por anticipado los rasgos esenciales de aquello
que, en materia de reflexión sobre el proceder, tiene por supuesto
la filosofía natural. No puede ni necesita, por ende, repetirse aquí.
Tampoco allí se hizo posible sino porque se había despachado ya
un capítulo esencial del trabajo mismo. Y no podía separarse de
esta parte -el análisis de las "categorías fundamentales" y de las
"leyes categoriales"- por ser trozo por trozo la consecuencia de sus
resultados. Lo que de ello puede reproducirse en una Introducción
al análisis categorial especial, sólo puede ser, pues, una especie de
referencia a 10 allí expuesto, para la fundamentación de la cual hay
que remitirse a la obra precedente.

I. A todo método especial precede un simple momento de aná­
lisis. Las categorías son inferibles retrogradando desde los fenóme­
nos, porque están contenidas en éstos. y porque no tienen más ser
que el de ser principios del ente o principios del conocimiento. Si
las categorías fuesen aún algo más, si tuviesen además un ser para
sí -tal como, por ejemplo, se concebían en el platonismo las
"ideas", en el realismo de los universales de tendencia extrema la
essentia-, no fuera ello posible. Si su existencia es, por el contra­
rio, pura y simplemente una existencia en y dentro de las cosas
sensibles, como lo enuncia la primera ley de la validez, su contenido
tiene que ser legible en estas cosas. Todo se reduce a sacarlo de
éstas. Lo que es cuestión del método analítico (ej. Fábrica, cap. 63 b,
e, d).

2. Para ello es menester una previa y exacta clarificación y des­
cripción de los fenómenos mismos. El principio metódico de tal
operación 10 ha suministrado la fenomenología. Pero ésta no 10 ha
aplicado con pureza, por estar interesada exclusivamente en los fe­
nómenos de los actos; se le escapó que hay fenómenos tan primarios
del lado de los objetos. Y justamente éstos son los que ahora inte-

6 Además entra, naturalmente, aquí todo lo que se dice sobre la esencía de
las categorías y su cognoscibilidad en la -Introduccíón de la mencionada obra,
así como en sus diecisiete primeros capítulos.



INTRODUCCIÓN

resano No están dados de ninguna suerte en el solo plano de la
percepclOn, sino que en su contenido entran también todas las
conquistas de la ciencia positiva. Más aún, dentro de su alcance
hay que contar asimismo los siglos de la vieja historia de la expe­
riencia y del conocimiento humanos. Pues una conciencia sediciente
"ingenua", situada más acá de toda ciencia, es para el hombre actual
una mera reconstrucción. Se trata, pues, de asentar desde luego
rectamente el plano de los fenómenos, y de aprehender su rico
contenido en forma descriptiva y satisfactoria (ef. Fábrica, capí­
tulo 63 e, 1).

3. Ahora bien, las categorías de un estrato del ser están en indi­
soluble conexión unas con otras. Están en tal medida trabadas
unas en otras, que no puede ni apresarse una sola, por no decir
definirla, sin hacer entrar en la consideración las otras, e incluso
literalmente suponerlas. Esto significa que las categorías de un
estrato se implican unas a otras, o que cada una supone el grupo
entero de categorías de su estrato del ser. Es lo que dicen las leyes
categoriales de la coherencia (ef. Fábrica, caps. 45 b-46 d). Pero me­
todológicamente se sigue de ello que cabe ir desde una categoría
de un estrato, o también de un grupo reducido de ellas, una vez
encontrados, hasta las restantes categorías del mismo estrato, o lo
que es lo mismo, inferir de aquéllas éstas. Entra con ello en juego,
además del método analítico (y su fundamento descriptivo), un se­
gundo método, distinto del anterior, que mira en otra dirección y
que, siguiendo el modelo platónico, puede llamarse "dialéctico".
Con la dialéctica especulativa del idealismo alemán, como la hege­
liana, no tiene nada que ver directamente. Significa simplemente
el avance del conocimiento de categorías dentro de la multiplicidad
categorial de un mismo estrato del ser. Se mueve, pues, en una
dimensión distinta de la del analítico. Y si se quiere designar este
último, conforme a las imágenes tradicionales, como vertical, tiene
que entenderse el dialéctico como un proceder "horizontal".

Esta imagen da expresión muy exacta a la relación de comple­
mento mutuo entre ambos métodos. Por el camino analítico nunca
puede hacerse más que aprehender, partiendo de un limitado com­
plejo de fenómenos, una categoría suelta o un grupo reducido de ca­
tegorías; pero, una vez que por él se ha entrado en el plano de las
categorías, cabe, con el método dialéctico y partiendo de la catego­
ría obtenida, ver en torno a sí más allá dentro de tal plano. Si se
hubiese llegado a conocer totalmente una, se tendría incluso que
poder inferir de ella sola las restantes categorías del estrato entero.
Esta condición no se cumple, es cierto, jamás; por eso es menester,



SOBRE LA METODOLOGíA DEL ANALISIS CATEGORIAL 43

para seguir adelante, iniciar de nuevo reiteradamente el análisis,
Pero prácticamente viene a pararse aquí en un trabajar mano a>
mano ambos métodos. Y con semejante complemento recíproco pue-­
de lograrse muy bien abarcar el círculo de todas las categorías de un,
estrato (e], Fábrica, cap. 46 a-d).

4. Hasta aquí sigue siendo incompleta la imagen del sistema de
métodos. Pues hay todavía otra especie de orden categorial. Es el
que está contenido en las leyes de la estratificación. De las catego­
rías inferiores, en efecto, retornan muchas en los estratos superiores
del ser (ley del retorno), pero no las superiores en los estratos infe­
riores. Este retorno jamás constituye, sin embargo, todo el conté­
nido categorial del estrato superior, sino que en este último siempre
aparece un novum categorial, es decir, una serie de nuevas y más.
altas categorías, que juntamente con aquéllas constituyen la cohe­
rencia categorial del estrato superior (ley de lo novum; ci. Fábrica;
caps. 50-54).

Estas leyes de la estratificación dan por resultado que la investí­
gación de las categorías disponga de un recurso metódico más, que
puede designarse como "método de la perspectiva de estratos" (ef.
Fábrica, cap. 65). Se trata aquí de la diferencia de altura de los
estratos, por lo cual vuelve la consideración a la "vertical", sólo
que ahora con signo inverso, porque en la estratificación del ser son
las formaciones "superiores" (y sus categorías) las más diferenciadas
y complejas. Pues bien, de las leyes de la estratificación resultan
las siguientes reglas metódicas:

a) Partiendo de una categoría de estrato de altura media ten­
dría, si se la conociese totalmente, que ser cognoscible la serie de
las categorías inferiores que retornan en ella como elementos.

b) Partiendo de las categorías del estrato sumo, tendrían, en igual
caso, que ser cognoscibles todas las categorías inferiores retornantes
en él.

e) Partiendo de las categorías inferiores, no puede conocerse la
índole peculiar de categorías superiores, porque esta índole consti­
tuye lo que en el estrato superior hay de novum frente a los ele­
mentos retornan tes.

d) Pero sí puede conocerse, partiendo de ellas, y en la medida en
que retornan en los estratos superiores, una cierta armazón catego­
rial fundamental de estos últimos.

Prácticamente están estas reglas restringidas por la circunstancia
de que no puede decirse fácilmente de una categoría superior que
esté totalmente conocida; e igualmente por la de que de una cate­
goría inferior conocida no puede decirse, antes de investigar el



44 INTRODUCCIóN

estrato superior del ser, si retorna en él o no. Su importancia la
<cobran, en cambio, estas reglas tan pronto como se las incorpora a
un completo sistema de métodos, en el que siempre va por delante
el trabajo del método analítico y a éste sigue el del conspectivo­
dialéctico. Dentro de este orden metódico, siempre puede comple­
tarse, por medio de la perspectiva de estratos, la imagen total obte­
nida tanto de los estratos superiores como de los inferiores. Pues
lo que en un determinado estrato del ser no pudo hacerse visible
por medio del análisis y la dialéctica, puede en numerosos casos
completarse en razón del retorno dado de elementos categoriales.
Esto es válido tanto hacia arriba, del estrato inferior, como hacia
abajo, del superior; sólo que las condiciones de ello son muy diver­
sas, y encima varían según el estado de lo previamente conocido.

Lo que con semejante brevedad de la expresión puede hacerse
evidente, es bastante poco. Pero esto poco es decisivo. Es, prime­
ramente, la evidencia negativa de que aquí no basta ninguno de los
simples esquemas metódicos conocidos, ni la deducción, ni la induc­
ción, ni el proceder sintético, ni el analítico, ni el descriptivo, ni el
raciocinativo. Pero, en seguida, hay algo eminentemente positivo,
que resulta tangible en las indicaciones hechas: un sistema de mé­
todos de suyo múltiple, pero perfectamente acabado, que sólo existe
legítimamente y es capaz de funcionar en la rigurosa referencia de
sus miembros unos a otros. La interferencia de maneras de ver
heterogéneas es lo que constituye su fuerza -aunque también su
complicación y la dificultad de aprenderlo, así como su sensibilidad
a la más leve unilateralidad. Pero no faltan en él ciertos criterios
internos de discernimiento de lo sostenible. Pues todo complemento
nnutuamente aportado entre miembros de un método con funda­
-mentos independientes y simultáneamente de diversa índole, lleva
-ya en su seno un momento de autocorrección e incremento de su
-certeza,



PRIMERA PARTE

CATEGORiAS DIMENSIONALES





SECCIÓN 1

DIMENSIONES DEL MUNDO REAL

CAPÍTULO 1

LA POSICIÓN DEL ESPACIO Y EL TIEMPO
COMO CATEGORíAS

a) DEL COMIENZO DE LA FILOSOFÍA NATURAL

Siempre que desde Kant se inician consideraciones cosmológicas,
comienzan con el espacio y el tiempo. Podría considerárselo como
un prejuicio de que quizá tuviera la culpa la "Estética Trascen­
dental", Han despuntado, en efecto, también tendencias a enten­
der el espacio como una mera función de fuerzas, el tiempo como
función de procesos en curso, ° sea, ambos como categorías secun­
darias, comparadas con otras.

Frente a ello, vamos a atenernos aquí al viejo orden; el problema
de lo prius y posterius únicamente más tarde puede aclararse. En
el fondo de ello está la vieja idea de que, en el dominio de objetos
de la llamada naturaleza, son todas las formaciones y procesos de
índole a la vez espacial y temporal, o sea, que suponen las tres di­
mensiones del espacio y la del tiempo. Esto es también perfecta­
mente válido de los procesos vitales de lo orgánico, a los que, sobre
la base de supuestos vitalistas, se ha intentado, por cierto, negar la
espacialidad; pero cometiendo el error de entender estos procesos
como meramente temporales, a la manera de los psíquicos. Para
hacerlo así, no ofrece ningún apoyo la estricta investigación bioló­
gica. Mas la filosofía debe mantenerse exclusivamente dentro del
círculo de fenómenos de su competencia.

Sobre todo en la naturaleza inanimada es trasparente este estado
de cosas. No sólo la masa y el movimiento tienen su propia locali­
zación espacial, sino que también la fuerza tiene su campo espacial;
hasta la alteración cualitativa se resuelve en procesos que trascu­
rren en el espacio. Ahora bien, todos los procesos corren en el
tiempo; hablar del "curso intemporal" verbi graiia de una función
o de una curva, tiene sólo significación matemática, no la tiene
objetivo-real. La forma matemática de las leyes naturales en ella
formulables no debe engañar acerca de este punto; tampoco consti­
tuyen excepción a esto las leyes estadísticas que pueden hacerse

47



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1

intuitivas con el "curso" de curvas. Estas leyes no conciernen di­
rectamente, en absoluto, a los procesos que trascurren en la realidad,
sino sólo a la frecuencia de determinadas magnitudes. En general,
las leyes pueden perfectamente ser concernientes a procesos tem­
porales, y en esto descansa la posibilidad de determinarlos exacta
o aproximadamente; pero ellas mismas son tan poco espaciales como
temporales, siendo de otra índole categorial.

Se erraría, asimismo, si se quisiera inferir de las tesis de la "está­
tica", que parte de estados ideales de reposo y desarrolla sus leyes,
un dominio especial de objetos constituido por cuerpos o masas en
reposo, campos de fuerza inmóviles, etc. El error de principio que
puede deslizarse por esta vía descansa en la simple confusión del
prescindir metódicamente del proceso con el admitir la existencia
de objetos sin carácter de proceso. De semejantes objetos no trata,
en absoluto, la ciencia natural; ésta sólo puede abstraer del proceso
a determinados fines de orientación. Así como no hay estados ab­
solutamente estables, tampoco hay ciencia alguna de ellos. Y aun
cuando hubiera tales estados, fuera su persistencia en el mundo real
duración temporal y no intemporalidad.

Lo que se esconde tras de semejantes ideas es, en último término,
la representación medieval de la sustancia, que veía en las cosas
sensibles y en los estados duraderos formas intemporales. Con la
repulsa de esta idea habrá de ocuparse aún el análisis categorial.
El fenómeno fundamental de la temporalidad hay que mantenerlo
provisionalmente lejos de ella.

Por esto tiene, pues, la filosofía natural que empezar con el espa­
cio y el tiempo: porque aquí están las condiciones más generales
de los objetos todos de la naturaleza, y porque todos los hechos
naturales son hechos espacio-temporales. Si de ellos solos se partiera,
podría tenérselos hasta por demasiado elementales para ser meras
categorías de la naturaleza, es decir, podría pretenderse contarlos
entre las categorías fundamentales. Pero con esto pugna el hecho
de que el espacio no participa de la propiedad fundamental, a su
vez, de las categorías fundamentales, el atravesar todos los estratos
del mundo real, sino que se interrumpe ya en el ser psíquico. Del
tiempo no es esto válido, pues que se extiende hasta las más altas
regiones del mundo del espíritu; a él, si se dejara aislar, podría,
pues, en rigor señalársele semejante posición fundamental. Pero el
aislamiento resultaría escabroso: por el carácter categorial hace
juego con el espacio, y es en relación a éste como mejor puede
aprehenderse su índole peculiar. Además, está la región de su va-



CAP. 1] LAS CATEGORíAS DIMENSIONALES 49

lidez restringida al mundo real, mientras que las categorías funda­
mentales se extienden al ser ideal.

Tratándose de las categorías especiales, es también la cosa ésta:
que no pertenecen a un estrato sólo, en el que tienen validez, ni
siquiera a aquel en que dominan con más fuerza, sino que sólo
primariamente deben contarse como propias del estrato en que
"primero" aparecen (es decir, primero desde abajo). Hay, además
del tiempo, todavía otras categorías naturales que no se agotan en
los dos estratos ínfimos del ser, sino que se extienden hasta mucho
más arriba --según la ley del retorno. De esta índole son el pro­
ceso, el carácter de estado, la causalidad. Esto no altera en nada el
hecho de que aparezcan ante todo como categorías de la naturaleza.
En todo retorno ulterior se presentan, o con variaciones, o insertas
en muy distintas relaciones categoriales -distinta coherencia de
estrato. Por esto se modifica su carácter. Donde más puramente
son apresables es siempre en su estrato originario.

La teoría de las categorías tiene, pues, razón para dejar el espacio
y el tiempo en su lugar tradicional, y abrir con ellos la filosofía
natural.

b) LAS CATEGORÍAS DIMENSIONALES Y LAS DIMENSIONES ESPECIALES

La correspondencia del tiempo y el espacio ni siquiera es una
idea filosófica. Ya la intuición irreflexiva cuenta con su esencial
parentesco. Los acontecimientos del mundo exterior son justo su­
cesos espaciales y temporales a una.

Pero ¿en qué consiste este esencial parentesco? En la intuitividad
en cuanto tal, difícilmente. Es válida también de otras categorías
reales. Encima, es la diversidad del tiempo respecto del espacio
tan intuitiva como lo que tienen de común. Más aún, en cierto
aspecto es todavía más llamativa; en el neokantismo se preten­
dió entender el espacio como la forma del "estar junto", el tiempo
como la del "estar separado" -y ello tomando por fundamento la
circunstancia de existir "a la vez" todo lo localizado en el espacio,
y, por el contrario, de excluirse lo repartido en el tiempo.

El argumento y la conclusión sacada de él son, por cierto, igual­
mente erróneos. En el "a la vez" se delata el error. Patentemente,
se partía del sólo estar "junto" lo existente en el mismo sector del
tiempo, elevando con ello un determinado modo de la temporali­
dad, la simultaneidad, al rango de punto de vista decisivo de la
comparación. No es maravilla que ésta redundara entonces en favor
del espacio, pues que el tiempo consiste en el reemplazo de sus



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo J

puntos. Se refirió la oposición del espacio y el tiempo incluso a la
de la continuidad y la discreción, no advirtiendo que el fluir del
tiempo J~s tan continuo como el extenderse del espacio, así como
la distancia espacial es tan discreta como la distancia temporal
de lo que es lo uno después de lo otro.

Con tal arbitrariedad no se adelantó, naturalmente, un paso.
Hay, antes bien, que preguntar primeramente: ¿en qué consiste lo
que de categorialmente común tienen el espacio y el tiempo, lo cual
se impone en medio de su diversidad y contra ella? Esta pregunta
sólo puede responderse, por lo demás, con una categoría funda­
mental. Pero no es ni la de la continuidad, ni la de la discreción,
que están, sin duda, las dos representadas en ellos, pero sólo como
momentos subordinados. El momento categorial fundamental y
común de ellos es, antes bien, el de la dimensión.

Ahora bien, nada es en el espacio y el tiempo más conocido que
su carácter dimensional. El concepto de dimensión se tomó, inclu­
so, por primera vez del espacio. Es cosa consecuente según la ratio
cognoscendi: el pensar geométrico ha ido aquí por delante. Pero,
según el orden del ser, no se agota la esencia de lo dimensional en
cuanto tal en lo espacial, ni tampoco en el espacio y el tiempo
juntos. La dimensión es algo más general. También la serie de los
números es una formación dimensional. No es una mera imagen,
entender la multiplicidad de los números complejos como bidimen­
sional. Lo que hay de imagen en ello, es sólo la representación
espacial. La índole misma de la multiplicidad es, antes bien, de
tal constitución, extendiéndose en dos dimensiones que no se dejan
reducir al espacio ni a ninguna otra cosa. Y esto quiere decir justo
que tiene su propio carácter como dimensión.

La teoría general de las categorías ha mostrado que toda multi­
plicidad está constituida dímensionalmente, y que a toda dimensión
corresponde una pareja de contrarios: entre cada dos contrarios del
ser se tiende un continuum de posible transición, dentro del cual
se abre un campo de infinita discreción. Tampoco en las cuatro
dimensiones del espacio y el tiempo falta del todo esta estructura
de oposición; tan sólo queda del todo en el fondo, comparada con
la inabarcable prosecución de las dimensiones mismas, pero siendo
posible en todo instante señalarla en la imborrable oposición de las
direcciones, dentro de cada una de las dimensiones, a partir de
cada punto del espacio y del tiempo. Esta oposición de las direc­
ciones se refleja aún claramente en el sentido de orientación del
hombre, que distingue las direcciones referidas a sí mismo como
derecha e izquierda, delante y detrás. arriba y abajo, antes y des-



CAP. 1] DIMENSIONALIDAD VACíA DE CONTENIDO

pués. La oposición misma no depende, naturalmente, de estos ocho
conceptos de direcciones, sino que, antes bien, son éstos los que
dependen de ella. Más exactamente, dependen de la diferenciación
de la oposición según las cuatro dimensiones del espacio-tiempo.

Hay en el reino de la naturaleza una multitud de oposiciones
especiales, con las correspondientes dimensiones, que se hacen pre­
sentes en las especies de 10 mensurable. Mensurables son el peso, la
densidad, la fuerza, la velocidad, etc.; las correspondientes dimen­
siones son corrientes ya para la conciencia ingenua -en las oposi­
ciones de 10 pesado y 10 ligero, 10 denso y 10 raro, 10 fuerte y 10
débil, 10 rápido y 10 lento. Forman los sustratos físicos de la canti­
dad. Su múltiple dependencia mutua, apresable en fórmulas de
leyes, no acaba con su índole peculiar. Pero todas ellas tienen ya
por base el sistema de las dimensiones del espacio y el tiempo. En
varias es esto inmediatamente evidente, como en la velocidad; en
otras, únicamente puede descubrirse por medio de una considera­
ción especial. Las cuatro dimensiones del espacio-tiempo forman
categorialmente, por tanto, la previa condición general de su dife­
renciación. Constituyen las dimensiones fundamentales del mundo
natural y ocupan, por consiguiente, una posición especial. Son más
fundamentales y más elementales que aquéllas.

Esta su posición aparte justifica el designarlar como las "catego­
rías dimensionales" en sentido estricto, y anteponerlas a todas las
demás categorías de la naturaleza. Si también en otro respecto son
las más fundamentales, únicamente podrá ponerse de manifiesto
en el curso de la investigación.

e) DIMENSIONALIDAD VACÍA DE CONTENIDO

Ante todo, hay que sacar de tal situación una consecuencia.
Aquellos múltiples sustratos de la medición tienen también, en
verdad, carácter dimensional, pero no se agotan en él. En todos
ellos aparece un momento de contenido ya condensado, y de éste
depende justamente su multiplicidad e irreducible diversidad. El
espacio y el tiempo ostentan en ello un carácter todavía más pri­
mitivo. Sin duda que tampoco ellos carecen enteramente de con­
tenido, pues que puras relaciones espaciales, sin cosas que las sus­
tenten, dan por resultado todavía la forma y la figura, y puras
relaciones temporales el ritmo. Pero en el mundo real no se pre­
sentan tales estructuras aisladas, sino sólo como formas de forma­
ciones de índole de cosa o de proceso, o sea, sólo como momentos
de estructuras reales. Ahora bien, en estas últimas están ya conte­
nidos también los sustratos especiales.



52 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo ~

El espacio y el tiempo comparten, pues, la falta de independen­
cia de las categorías más generales. Esto es sólo otra expresión para
denotar su ser elementales. Sus dimensiones no carecen, sin duda,
de todo contenido -son justo dimensiones "muy determinadas"-,
pero, frente a aquellas dimensiones especiales y propiamente "de
contenido", se presentan como vacías de éste. La determinación
puramente dimensional que les es aneja es mínima, y desaparece
del todo comparada con aquellos densos sustratos. Esto no carece
de importancia para la aclaración de todo lo demás. Pues en tal
desaparición descansa la distinción del espacio y el tiempo vacíos
por respecto a los llenos.

Con lo anterior se hace visible un nuevo momento esencial co­
mún al espacio y al tiempo. Pues algo semejante no lo hay en aque­
llas dimensiones de contenido: no tendría sentido hablar de "peso
vacío", "fuerza vacía", etc. En estas dimensiones de posible medi­
ción no hay la distinción de lo lleno y lo vacío. Sólo la hay en las
dimensiones del espacio y el tiempo. Y siempre depende de la
aparición de formaciones de aquellas dimensiones de contenido.
La última razón ontológica de esto habrá de señalarse aún más
abajo (cap. "1 b).

Cierto que en seguida podría objetarse aquí que el espacio y el
tiempo vacíos son de suyo algo cuestionable. La física teórica sabe
de ciertas razones reales para rechazar ambos. Pero, antes de toda
discusión, resulta evidente que son justo razones reales, o sea razones
que no radican en la esencia del espacio y el tiempo, sino en la
esencia de las cosas reales que entran en ellos. Además, no se trata
de ninguna suerte de un espacio y un tiempo absolutamente vacíos,
sino del vacío "entre" los cuerpos que llenan el espacio y los sucesos
que llenan el tiempo, en suma, del vacío del intervalo. Para im­
pugnar éste, ya no tiene la física razón alguna. Y él basta ya como
prueba inequívoca de la distinción entre lo lleno y lo vacío en el
espacio y en el tiempo.

Cierto que hay una razón muy evidente para rechazar espacios y
tiempos vacíos. Consiste en la repulsa de toda concepción del espa­
cio y el tiempo a la manera de cosas o sustancias: radicalmente
absurdo es justo el imaginarse un espacio existente por sí y en sen­
tido literal "absoluto", es decir, un espacio "existente aparte", y un
tiempo semejante. El espacio y el tiempo no tienen, en absoluto,
existencia real alguna fuera y al lado de las cosas y los procesos rea­
les de que son las dimensiones reales. Dimensiones sin algo "de
que" fuesen las dimensiones, son cosa de imposibilidad. Sólo en la



CAP. 1] LAS MEDIDAS, LO MENSURABLE Y LA MEDICIóN 53

abstracción pueden considerarse así. Pero a tal manera de conside­
rarlos no corresponde ontológicamente ningún ser en sí.

Es cosa que debía ser realmente comprensible de suyo. No se tra­
ta, en efecto, de cosas, sino de categorías. A la esencia de las cate­
gorías es inherente, digámoslo una vez más, el no tener más ser que
su ser principios para lo coneretum (ef. Fábrica) cap. 43). Aquella
torcida manera de imaginarse el espacio y el tiempo procede única
y exclusivamente de que se pregunta por su "existencia", o incluso
por la índole especial de su existencia. Pero el espacio y el tiempo
no "existen", pura y simplemente. No pueden tener existencia al­
guna, porque tienen una manera de ser enteramente distinta, no
comparable al existir. Y esta manera significa un estar ligados a lo
existente realmente. En este sentido no hay, pues, de hecho, nin­
gún espacio ni ningún tiempo vacío. Y si los hubiese, no serán ni el
espacio ni el tiempo reales.

d) LAS MEDIDAS, LO MENSURABLE Y EL SUSTRATO DE LA MEDICIÓN

Por el lado opuesto, es necesario guardarse, a su vez, de no rebajar
tampoco demasiado la manera de ser del espacio y el tiempo, sea
que se los subjetive o se los idealice. Ambas cosas son tentadoras,
pues hay también el espacio intuitivo, que sólo existe en la con­
ciencia percipiente, y hay el espacio ideal, del que trata la geome­
tría; pero ninguno de los dos es el espacio real. Y cosa semejante
es válida del tiempo.

Para edificar aquí desde luego rectamente, es necesario ponerse
en claro lo que quiere decir propiamente "dimensión". Pues, paten­
temente, tiene un sistema de dimensiones que estar inequívocamente
referido a la manera de ser de aquello que se localiza en él, pero
a la vez tiene también que distinguirse de ella.

Estamos habituados a llamar "dimensiones" de algo a sus "medi­
das". Pero ya en la geometría no es justo. Una dimensión es, antes
bien, el supuesto de la medición, por lo que no puede coincidir con
ésta. También existe antes de todo tomar las medidas e indepen­
dientemente de él, exactamente como toda magnitud determinada
de ella tiene sus límites y determinación métrica antes de toda me­
dición. De hecho se mienta aquí con "dimensiones" algo entera­
mente distinto de lo que dice propiamente la palabra. Pero ¿qué
es ello?

Nos acercamos ya a ello si lo designamos como 10 "medido", 0,

mejor aún, como lo "mensurable". Pues de hecho se mueve la me-o
dición sobre ello como sobre un sustrato. Sin embargo, tampoco es,



54 CATEGORíAS DIMENSIONALES (SEC. 1

justamente lo mensurable; pues medirse sólo se puede algo limi­
tado, y la dimensión en cuanto tal no tiene límites.

Con esto nos acercamos a la efectiva esencia de la dimensión. Si
no es ni las medidas, ni lo mensurable, tiene patentemente que
servir de base a ambas cosas. Ha de ser aquello "en que" tiene sus
límites lo mensurable y "en que", por lo mismo, es también mensu­
zable, Pues los límites de lo mensurable son justo límites "en" una
dimensión, así como la unidad de medida con que medimos es la
medida "de ella", o que no puede trasportarse a otras dimensiones
cualesquiera, sino sólo a aquellas que son isométricas con la del
caso. Así, muy bien puede trasportarse la misma medida de una
dimensión del espacio a la otra, pero no al tiempo. En éste impera
otra especie de medida.

Si se añade, pues, que la dimensión en cuanto tal es ilimitada, en
oposición a lo mensurable, en ella, tiene que entendérsela, en oposi­
ción a la magnitud determinada como lo cuantitativamente "inde­
terminado". Y como la indeterminación en cuanto tal es, natural­
mente, igual en todas las dimensiones, mientras que las diversas
dimensiones presentan "determinadas" diferencias entre sí, necesita
la determinación que las diferencia ser de distinta índole que la
determinación cuantitativa.

Mas esto otro que constituye la índole peculiar de una dimen­
sión, es algo último e irreducible, que no puede derivarse ni defi­
nirse, sino que únicamente puede describirse, partiendo de las re­
laciones concretas de magnitud que entran en juego en ella. Es el
.carácter de sustrato de éstas." '1

En forma de definición puede, pues, decirse en suma esto: las di­
mensiones son los sustratos de 10 mensurable. Pues son sustratos de
posible limitación. Y por eso son, mediatamente, también sustratos
.de posible medición.

6 Sobre la justificación del concepto de "sustrato", que no mienta la sustan­
-cía, sino una categoría fundamental mucho más general, e]. ]0 dicho inira, en
-el capítulo 4 a (nota).



CAP. 2) FORMAS DE LA INTUICIóN y DE LAS CATEGORíAS 55

CAPÍTULO 2

LA TEORíA KANTIANA DEL ESPACIO Y EL TIEMPO

a) LAS FORMAS DE LA INTUICIÓN Y DE LAS CATEGORÍAS

En la teoría del conocimiento de los tiempos modernos, se inrnís­
cuye el problema del idealismo en la elucidación del espacio y el
tiempo. Debemos este giro al importante descubrimiento de que
el espacio y el tiempo ocupan, como categorías de la conciencia, una
posición aparte. Kant la redujo a esta fórmula: el espacio y el
tiempo son "formas de la intuición"; o en sendas variantes, "intui­
ciones puras", "formas de la sensibilidad". Estas fórmulas debían fi­
jar su oposición a las formas del entendimiento. Sólo para designar
estas últimas usa Kant el nombre de "categorías"; el espacio y el
tiempo no serían categorías.

La diferencia que además existe entre el espacio y el tiempo, des­
cansaría solamente en ser el espacio forma del "sentido externo" y
el tiempo forma del "sentido interno". El solo ser justo a medias
esta diferencia, saltó tempranamente a la vista también en el campo
idealista. La temporalidad es tan peculiar de los objetos de la per­
cepción externa como de los de la interna, y los procesos de las
cosas espaciales trascurren tan temporalmente como los inespaciales
de la psique. Con todo, sólo es ello una inexactitud de la defini­
ción, que se explica por la manera idealista de ver de Kant, para
quien es cosa establecida por anticipado que una forma del sentido
interno abraza también el sentido externo.

Ello impulsa a dar al tiempo una preeminencia sobre el espacio.
Pero esta preeminencia no se extiende al carácter intuitivo ni a su
apriorídad, sino al volumen del campo de objetos de la intuición.
La intuición del espacio se dirige sólo al mundo exterior, la intui­
ción del tiempo también al mundo interior, o sea, al mundo feno­
ménico entero. Si de esta definición se deja caer el revestimiento
idealista, es su sentido ontológicamente indiscutible: el espacio es
sólo la forma dimensional de los estratos inferiores del ser (de la
"naturaleza"), el tiempo es la forma dimensional del mundo real
entero, incluyendo la multiplicidad psíquica y la espiritual.

Pero más importante es la distinción de las "formas de la intui­
ción" respecto de las categorías. ¿Cuál es el sentido de esta oposi­
ción? ¿Puede arracársele también una significación independiente
del punto de vista trascendental? Y ¿en qué podría consistir ella?



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1

Kant hace acerca de ella una clara indicación con las fundamen­
tales distinciones entre sensibilidad y entendimiento, intuición y
concepto (pensar), receptividad y espontaneidad. Estas distinciones
no son idénticas entre sí, pero sí presentan una cierta coordinación:
la intuición no es "intelectual", el entendimiento no es "intuiti­
vo", la sensibilidad no es espontánea, el pensar no es receptivo. La
división entera se endereza a levantar la arquitectura del conoci­
miento, que está construida gradualmente. Si, pues, el grado ínfimo
tiene también principios apriorfsticos, éstos no pueden ser de la
misma índole que los del entendimiento. Pero ¿qué los diferencia
de estos últimos?

Detengámonos en el momento de la espontaneidad. ¿Por qué se­
rían espontáneas las categorías y no las formas de la intuición? El
hecho de presentarse aquéllas como "conceptos puros del entendi­
miento", aún no hace trasparente la situación. No están, en efecto,
formadas arbitrariamente por el entendimiento, antes bien, serían
las formas apriorísticas peculiares de él, que él "aplica" en los jui­
cios. Pero exactamente otro tanto son el espacio y el tiempo las
peculiares formas apriorísticas de la sensibilidad, que ésta introduce
en los objetos al aprehenderlos intuitivamente. En ambos casos
añade de sí el sujeto lo suyo, y en ninguno de ambos casos es el
objeto nada más que el fenómeno configurado por estas "formas"
añadidas.

Sin embargo, hace Kant aquí una distinción decisiva. Visible,
únicamente es ella, por cierto, desde los conceptos puros del enten­
dimiento, a saber, en que la "validez objetiva" de estos últimos no
es comprensible de suyo, como la del espacio y el tiempo, sino que
tiene que "deducirse" especialmente y que "restringirse" a objetos
de una índole determinada. Pueden, pues, aplicarse también in­
exactamente los conceptos puros del entendimiento. Con esto pasa
al primer término el momento de la aplicación misma. Patente­
mente, en él está lo diferencial.

Para aclarar la cuestión no bastan, ciertamente, las formulaciones
kantianas. Hay que mirar ya aquí un poco por detrás del aparato
conceptual trascendental. Del espacio y el tiempo, en efecto, no dice
Kant que los "apliquemos", estando simplemente contenidos en la
percepción sensible. No está, según esto, la percepción sensible en
libertad de percibir espacio-temporalmente o no. No puede per­
cibir absolutamente de ninguna otra forma. Pero el entendimiento
está, dentro de ciertos límites, en libertad de aplicar o no sus con­
ceptos puros. En otro caso tampoco hubiera tenido sentido alguno
la faena de la Crítica} que consiste justamente en rehusarle al en-



CAP.2J LOS LíMITES DE LA IDEALIDAD TRASCENDENTAL 57

tendimiento la aplicación más allá de un determinado Iímíte -el
límite de la experiencia posible.

Bajo el término de aplicación se esconde, pues, un concepto de la
espontaneidad que no se agota en la actividad del yo, o en la mera
introducción de elementos apriorísticos, sino que encierra también
un cierto arbitrio o libertad en la introducción.

Con él habría dado Kant en un punto de importancia para la
teoría de las categorías. Prescindiendo totalmente de los términos
kantianos, puede indicarse el punto de la siguiente manera: las
categorías del conocimiento pertenecientes a diversos grados, tienen
una diversa relación con el contenido del conocimiento; las del
grado ínfimo están firmemente ligadas con él y no pueden despren­
derse de él, pero las de los superiores pueden ponerse o no ponerse
en juego. Dicho en términos extremos: las categorías de la intui­
ción funcionan automáticamente; las del entendimiento, por el con­
trario, están sujetas a una elección que tiene en cuenta la diversi­
dad de las regiones de objetos.

Esta última formulación rebasa, es cierto, el pensamiento de Kant.
Pero ello no altera en nada el hecho de deberse a Kant el primer
conato de una distinción importante dentro de los principios del
conocimiento. Por el lado gnoseológico del problema de las cate­
gorías, quedó trazado con él un programa que entra en vigor inme­
diatamente con el espacio y el tiempo.

b) Los LÍMITES DE LA IDEALIDAD TRASCENDENTAL

Si se aplica este resultado al elucidado carácter dimensional del
espacio y el tiempo, es fácil entender el automatismo de las formas
de la intuición como una simple expresión de ser las dimensiones
puras justo las previas e indispensables condiciones de los posibles
objetos de la intuición. A ello respondería el ser, en la conciencia
cognoscente, propios ya del ínfimo grado, y el estar con ello sustraí­
dos a toda vigilancia por el conocimiento de grado superior. El
control de semejante consecuencia únicamente puede ser el resulta­
do, como es natural, de la comparación con otras categorías del
conocimiento. La decisión sobre el punto tiene, por tanto, que apla­
zarse por el momento.

Sin embargo, está ya en este lugar a discusión una cuestión más,
que depende igualmente del concepto kantiano de forma de la in­
tuición.

La tesis de la Estética trascendental no se agota en ser el espacio
y el tiempo formas de la intuición. Sostiene, además, que son "sólo"



CATEGORíAS DIMhNSIONALES [SECo 1

formas de la intuición. "El espacio no representa, en absoluto, una
propiedad de cosas en sí", y "el tiempo no es algo que exista por sí
mismo o sea inherente a las cosas como determinación objetiva".
Ésta es una tesis idealista, que reduce el espacio y el tiempo a ser
formas de la conciencia; y aunque ambos sean válidos del objeto
"empíricamente real", la realidad empírica misma sería, en sentido
trascendental, mero "fenómeno".

No se necesita, ciertamente, llevar al extremo la opinión de Kant.
Tampoco se trata aquí de criticarla; se ha hecho frecuentemente,
sin conducir nunca a nada más que a comprobar el encadenamiento
de Kant a una posición hoy fácilmente reconocible sin más. La
cuestión es, más bien, si la tesis misma se sigue de la propiaargu­
mentación de Kant. Para ello basta atenerse a la "elucidación me­
tafísica" y "trascendental" del espacio. Pues en el tiempo retornan
los mismos argumentos.

Instructivos son, a éste respecto, especialmente el primero y el ter­
cer puntos de la elucidación metafísica (segun la numeración de la
segunda edición): "El espacio no es un concepto empírico" y "El
espacio no es un concepto... discursivo". No es empírico, porque
no está abstraído de experiencias, y no es discursivo, porque no es
nada general ni abarca bajo sí una pluralidad de espacios. No
es, pues, pura y simplemente, concepto. Ahora bien, el segundo y
cuarto puntos de la elucidación muestran que, sin embargo, es "una
necesaria representación a priori", por un lado como "condición de
la posibilidad de los fenómenos", por otro lado como "magnitud
infinita dada", cosa esta ultima que, como es natural, no puede
darse empíricamente. Si, pues, se parte de la idea de que una "ne­
cesaria representación a priori" sólo puede ser, o concepto puro, o
intuición pura, se sigue inequívocamente que el espacio tiene que
ser intuición pura.

Pero ¿se sigue de ello que tenga que ser "sólo" intuición pura?
¿No puede ser, además, la "propiedad de cosas en sí"? Lo primero
sólo se seguiría, en efecto, si de antemano estuviese asentado que
no puede ser nada más que una "necesaria representación a priori"
de nuestra conciencia. Sólo de una representación puede ser válida
la alternativa de tener que ser necesariamente, o intuición, o con­
cepto, de tal suerte que, si no puede ser concepto, tiene que ser
inevitablemente intuición. Pero justo este supuesto no está probado
de antemano, ni tampoco introducido para nada en la elucidación,
sino simplemente aceptado como concedido. Si se lo acepta, se
acepta desde luego la parte más esencial del resultado: que si el
espacio revela ser una intuición pura, no puede ser ya nada más.



CAP. 2] LOS LíMITES DE LA IDEALIDAD TRASCENDENTAL 59

No de distinta suerte es con la "elucidación trascendental". Ésta
retrotrae consecuentemente los juicios sintéticos a priori de la geo­
metría, ante todos los axiomas, a la intuición pura del espacio. Nece­
sitamos tener pues, a priori) esta intuición. De aquí se sigue estric­
tamente que el espacio es intuición pura. Pero ¿es sobre esta base
admisible la otra conclusión, de no ser también forma de los objetos
a los que se extiende esta intuición, independientemente de que se
los intuya o no? Esto sólo sería, de nuevo, aceptable si se hubiese
concedido el supuesto anterior. El cual tomaría aquí una forma
como ésta: si el espacio es una "necesaria representación a priori",
"sólo" puede ser esto y nada más. Pero si se concede esto antes de
la demostración, se concede en rigor el núcleo de lo que había que
demostrar.

También aquí, pues, lo que se sigue efectivamente del argumento
kantiano es tan sólo que el espacio es, como forma de la conciencia,
intuición pura, pero de ninguna suerte que no sea "nada más" que in­
tuición pura. Pues no consta que no sea nada más que una forma
de la conciencia. Si se pone en claro que justo esto último es el'
supuesto idealista-trascendental de Kant, o sea un supuesto que no­
descansa en ningún fenómeno, sino simplemente en la posición
tomada, el resultado es que aquí estamos ante un límite del alcance'
del idealismo trascendental.

Este límite es el que ahora se trata de rebasar, pero salvaguardan­
do plenamente los resultados de las elucidaciones kantianas no afec­
tadas por él. No habrá que tocar a la tesis de que el espacio es,
como forma de la conciencia -en el lenguaje actual, como categoría
del conocimiento-e; "intuición pura". Pero yendo más allá de esto,
habrá que preguntar qué sea el espacio como categoría real. Pues
no se encuentra razón alguna para negarlo a las cosas reales a las
que se refiere, y solamente a ellas, la intuición. Bien entendido que,
justamente partiendo de los puntos decisivos de la elucidación kan­
tiana, ya no se encuentra razón alguna para negarlo.

Pues, de hecho, conservan los juicios geométricos la misma uni­
versalidad y necesidad apríorísticas si el espacio es a la vez categoría
real. Y validez objetiva para las cosas reales la tienen entonces exac­
tamente en la medida en que la intuición geométrica del espacio
presenta la misma estructura categorial que el espacio real. Sobre
todo, condición de la percepción externa puede serlo hasta indepen­
dientemente de tal identidad de estructura. No consta, en efecto,
que la percepción de las cosas reales no deforme o desfigure a su
manera éstas. Ello no alteraría en nada la aprioridad de la forma
de la intuición.



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1

c) LA DUPLICACIÓN DEL ANÁLISIS DEL ESPACIO Y EL TIEMPO. NUEVAS

APORÍAS

Si ahora se trasfiere el resultado de las consideraciones anteriores
al tiempo -lo que se justifica ya por el solo paralelismo de los
argumentos kantianos-, el resultado inevitable es para el análisis
categorial la duplicación de los problemas: tiene que tratar por un
lado el espacio intuitivo, por otro lado el espacio real, por un lado
el tiempo intuitivo, por otro lado el tiempo real. Y al tratarlos no
puede limitarse a destacar las solas diferencias, sino que le con­
-ciernen en primer término los rasgos comunes, así como la relación
mutua entre los discrepantes.

Se está, pues, aquí ante una tarea particularmente agudizada del
análisis diferencial. Por eso no está el interés de la teoría del cono­
cimiento tan fuertemente comprometido en ningún grupo de cate­
gorías como en el del espacio y el tiempo. De la divergencia entre
las categorías del conocimiento y las del ser depende, en efecto, el
límite del factor apriorístico. Allí donde resulta efectivamente tan­
gible esta divergencia, se trata de determinar, en cuanto sea posible,
el contenido de la diferencia entre las esferas del conocimiento y
de la realidad, y esto quiere decir determinarlo categorialmente.
Pero el hecho de que la divergencia resulte tangible de una manera
excepcional justamente en el espacio y el tiempo, depende de que
estas dos categorías no empiezan por aparecer en la conciencia como
categorías del entendimiento, sino ya de la intuición. Con ello,
por su contenido, se alejan de las categorías reales más que otras.

No será lícito desdeñar este lado del problema. Pero es sólo un
lado. El problema categorial del espacio y el tiempo tiene todavía
otro lado, el ontológico. Y éste es, de nuevo, en el espacio muy dis­
tinto que en el tiempo. Esto significa que por el lado ontológico se
rompe todo el paralelismo entre el espacio y el tiempo. Cada una
de las dos categorías tiene en el orden del ser sus aporías especiales,
y requiere que se la trate aparte.

Por lo que concierne ante todo al espacio, no está todo hecho
.con la "doble" tarea. Hay, antes bien, por anticipado una triple: al
lado del espacio intuitivo y del espacio real surge aún el espacio
geométrico. Ontológicamente puede designárselo el espacio ideal.
Cómo se diferencia de los otros dos, no debe anticiparse aquí; baste
percatarse de que no es, en absoluto, ni un espacio de la percepción,
ni de ninguna vivencia, pero que a la vez es algo más general que
el espacio real (aunque sólo sea porque abarca varios tipos de
espacio, mientras que el espacio real sólo puede ser uno). Además,



'CAP.2] DUPLICACIóN DEL ANÁLISIS DEL ESPACIO Y EL TIEMPO 61

es de observar que su idealidad no significa subjetividad, ni siquiera
trascendental, sino una manera de ser óntica. De ésta se ha tratado
en otra parte (ef. Fundamentos, caps. 38-41). Pero aquí no se trata
de la manera de ser, sino de su estructura categorial positiva.

Kant parece haber seguido el rastro de este problema al separar
en la segunda edición la "elucidación trascendental" de la "meta­
física". Con ello separaba el problema de los juicios geométricos del
problema de la espacialidad contenida en la percepción externa.
Pero el problema no encontró en él desarrollo por el lado del con­
tenido. Más bien encontramos ciertos momentos característicamen­
te geométricos del espacio, por ejemplo, el de la "magnitud infini­
ta dada", introducidos en la elucidación metafísica, de suerte que
queda borrada de nuevo la diferencia de las esferas, en la que todo
viene a parar aquí.

Fundamentalmente aparece, es cierto, la misma cuestión también
en el tiempo. Tiene sentido hablar también de un "tiempo ideal",
y también de ello se encuentra el conato en Kant, en el tercer punto
de su elucidación del tiempo. Allí se trata de la "posibilidad de
principios apodícticos acerca de 10 propio del tiempo o axiomas
del tiempo en general". Y de la agregada, pero muy brevemente
desarrollada, "elucidación trascendental" resulta que lo que tiene
en la mente es la esencia del cambio y del movimiento. Pero la
ideación resulta fragmentaria. Y esto tiene su razón objetiva en el
no haber ninguna ciencia del tiempo ideal comparable a la geome­
tría. Pues si quisiéramos apelar aquí a la cinemática pura, como
han hecho los neokantianos, no nos las habríamos con una simple
matemática del tiempo, sino con una matemática del movimiento.
Pero el movimiento es en la misma medida espacial que temporal.

La razón categorial de la distinta posición del tiempo en este
punto hay que buscarla en su unidimensionalidad. Una multipli­
cidad tridimensional da por resultado una riqueza de relaciones
ideales cuya exposición constituye con facilidad toda una ciencia;
una unidimensional no llega, fuera de unos pocos axiomas, a tener
mayor despliegue. Otra cosa fuera si pudieran referirse a ella las
relaciones puramente cuantitativas de la serie de los números. Pero
éstas son más bien de una índole todavía más general, y pertenecen
ontológicamente aún al dominio de las categorías fundamentales.
Las relaciones numéricas son justo algo distinto de las relaciones
temporales, y no pueden reducirse a éstas, como tampoco éstas a
ellas.



CATEGORíAS DIMENSIONALES

CAPÍTULO 3

EL TIEMPO REAL Y EL TIEMPO INTUITIVO

[SECo L

a) LA CONCIENCIA DE LA TEMPORALIDAD Y LA TEMPORALIDAD DE LA

CONCIENCIA

Una aporía mucho más seria es, en cambio, la que afecta al
tiempo respecto de su posición categorial relativamente a la con­
ciencia. Descansa en que el tiempo no es sólo forma de intuición
de la conciencia, o sea una categoría de su contenido, sino a la vez
categoría real de la conciencia -y exactamente de la misma con­
ciencia de la que es forma de intuición.

No es la misma situación que con el espacio. El espacio no se
reduce, sin duda, a ser categoría de la intuición, también él es cate­
goría real; pero es sólo categoría real del mundo "exterior", no del'
"interior" de la conciencia. La conciencia, y con ella el ser espiri­
tual, es un ser inespacial. Sus procesos no transcurren en el espacio,
pero sí en el tiempo. Y el mismo proceso del conocimiento es aún
un proceso que trascurre temporalmente.

En el espacio no hay, pues, esta paradoja. Al espacio en la con­
ciencia no le responde ninguna conciencia en el espacio. Pero al
tiempo en la conciencia le responde una conciencia en el tiempo.
Y, además, es una misma conciencia la que tiene "dentro de sí" el
tiempo como forma de intuición suya, y la que es una concien­
cia que trascurre como un proceso y se despliega "en el tiempo". Sólo
que no puede, ciertamente, el "tiempo en la conciencia" ser idén­
tico al tiempo en que trascurre la conciencia. Pues si trascurriera
en el mismo tiempo en que se distribuye el contenido de sus re­
presentaciones, no podría representarse lo pasado ni lo futuro, que­
dando encerrada dentro de los estrechos límites de la conciencia del
presente. Lo que pugna con todos los hechos.

Pero si se pretendiera concluir, además, que sólo puede represen­
tarse lo temporal porque y en tanto que es ella misma un proceso
que trascurre en el tiempo, se caería en dificultades todavía más
arduas. Dado el paralelismo categorial del espacio y el tiempo, no
se comprendería cómo pueda representarse relaciones espaciales sin
ser ella misma algo espacial. Y entonces tendría que considerarse,
consecuentemente, también el espacio como categoría real de la
conciencia, o tener a la conciencia, a pesar de todos los fenómenos,
por algo espacial. Con esta consecuencia materialista no ha sido
nada feliz la filosofía ninguna de las veces en que ha consentido en



CAl'. 3] DUPLICACIóN y RETORNO

ella. Por este camino sólo se encontró empujada una y otra vez a
ir hacia nuevos absurdos.

Es necesario, pues, bien que mal, pagar el precio de la otra con­
secuencia, la de que nos las habemos con dos clases de tiempos: el
tiempo real y el de la intuición. Ambos son categorías de la con­
ciencia, el uno como forma de su curso, de sus actos, estados y tran­
siciones, el otro como forma de sus contenidos. Pues sin el tiempo
como categoría de sus contenidos no podría la conciencia ni "vivir"
procesos temporales, ni representárselos posteriormente. La con­
ciencia de la temporalidad no es idéntica a la temporalidad de la
conciencia. Esta ostensible no identidad del tiempo intuitivo y el
tiempo real es prueba de que entre ellos tiene que existir también
una diferencia categorial.

y si la duplicación de la categoría del espacio hubiese menester
aún de una prueba, cabría retrotraerse desde aquí hasta ella. Aun­
que el espacio no sea una categoría real de la conciencia, es, al
igual del tiempo, una categoría real del mundo exterior; y como
forma de la intuición está en riguroso paralelismo con el tiempo.
Mas si el tiempo real tiene que ser algo distinto del tiempo intui­
tivo, con mayor razón tiene que ser el espacio real algo distinto del
espacio intuitivo. ya que ni siquiera es categoría real de la con­
ciencia. El espacio no podría, pues, ser en absoluto categoría de la
conciencia, si no fuese forma de la intuición, fuera de su aparecer
ónticamente primario como forma real del mundo cósmico y or­
gánico.

Para poner en claro este resultado, también partiendo de la con­
ciencia, puede formularse así: en la conciencia, el espacio sólo es
categoría de la intuición, el tiempo es tanto categoría de la intui­
ción como categoría real de ella, de la conciencia. Como categoría
de la intuición, es meramente una dimensión de la multiplicidad
que es contenido de la conciencia, y en cuanto tal se halla junto a
las tres dimensiones del espacio intuitivo; como categoría real, por
el contrario, es la dimensión de su propio surgir y fenecer, de su
curso y de sus estados. En cuanto tal, se halla sola, sin las dimen­
siones del espacio.

b) DUPLICACIÓN y RETORNO

Esta consecuencia no se ha sacado nunca claramente en las teo­
rías que de alguna suerte entran en el problema, en parte por mie­
do a su aparente complicación -se mostrará aún que es, en verdad,
la con mucho más sencilla y más cercana a los fenómenos-, pero



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1

capitalmente por aferrarse a posiciones determinadas y querer evi­
tar una "duplicación" del tiempo. En esta tendencia se ha ido tan
lejos como hasta negar a la conciencia la temporalidad en general.
Se creía tener simplemente que negar que en todo hombre "surge"
la conciencia, se despliega y fenece, que los estados y contenidos
de la conciencia van y vienen y sus actos son procesos temporales.
No, se caía en la cuenta de que el resto que se retenía ya no era,
en absoluto, una conciencia real y personal, con una corriente de
vivencias y un destino, sino sólo la abstracción y, por decirlo así,
la idea intemporal de una conciencia. Sin embargo, había en ello,
si se quería escapar a una duplicidad de la categoría del tiempo, la
más rigurosa consecuencia.

A tan escabrosa consecuencia se escapa sin dificultad, distinguien­
do entre el tiempo intuitivo y el real, y refiriendo ambos recta­
mente a la vida de la conciencia real, humana. No necesita temerse
la duplicación; es la misma duplicación que experimentan todas las
categorías, simplemente en la medida en que retornan como cate­
gorías de la conciencia cognoscente, y esto quiere decir en la me­
dida en que son cognoscibles las regiones del ser de las que son
principios. El retorno de las categorías en el orden de altura de los
estratos es, en efecto, una ley mucho más general. En la conciencia
sólo resulta llamativa porque las estructuras del conocimiento están
"coordinadas" a las de las regiones del ser diversificadas por es­
tratos (o tienen por "objeto" éstas); con 10 que se olvida, por la
bipolaridad de "sujeto y objeto", entendida en el unilateral sentido
gnoseológico, su inclusión en la gradación de estratos de lo real que
lo abarca todo. Sobre la esencia de tal coordinación y esta inclu­
sión, ha dado cuenta extensamente la teoría general de las catego­
rías (el. Fábrica) cap. 22).

La duplicación no es, ontológicamente, nada más que un caso
especial del retorno categorial; por sí no ha menester de ninguna
justificación especial. Sólo la palabra está afectada de cierta reso­
nancia ingrata: suena a repetición superflua y complicación artifi­
cial. En los días del neokantismo se la esgrimió, dentro de la teoría
del conocimiento, contra la llamada "teoría de la imagen"; no
habría, además de las cosas, representaciones de las cosas, o a la
inversa, aquéllas además de éstas. Pero, a la vez que la representa­
ción, se borraba la relación de conocimiento entera, no reteniendo
como resto nada más que una relación lógica, el juicio. En verdad,
es el conocimiento no sólo duplicación, sino inabarcable multipli­
cación; pues en cada sujeto que conoce algo, retorna el mismo con­
tenido una y otra vez. Contra esto no puede objetarse nada.



CAP. 3) PERTENENCIA DEL TIEMPO INTUITIVO

Por eso retornan también las mismas categorías que determinan
el mundo real en la conciencia como formas de sus contenidos,
aunque sólo con considerables variaciones. Es instructivo mantener
ante la vista este paralelismo de los problemas, al abordar el aná­
lisis categorial del tiempo. Lo que hay de invenciblemente irri­
tante en la relación entre el tiempo de la conciencia y la conciencia
del tiempo, depende simplemente de no observar la posición ón­
tica de la conciencia cognoscente en el orden de los estratos reales.

e) PERTENENCIA y COORDINACIÓN DEL TIEMPO INTUITIVO

En tal reducción de la duplicación a la ley del retorno hay que
observar, es cierto, que se trata de un retorno de índole muy pecu­
liar. La aparición del tiempo intuitivo en la conciencia sólo puede
compararse al paso del tiempo real a través de todos los estratos
del ser, si se prescinde de lo que tienen de especial las categorías del
contenido de la conciencia cognoscente. Esto que tienen de espe­
cial retorna también en el espacio como forma de intuición, y es
en último término común a todas las categorías del conocimiento.

Pero ¿en qué consiste este puesto aparte? Todas las categorías
reales están sujetas a una cierta variación en la medida en que re­
tornan en estratos superiores del ser. De ello dieron las categorías
fundamentales un rico material de ejemplos. La cuestión es en­
tonces ésta: ¿puede reducirse el puesto aparte de las formas de la
intuición en la conciencia --y de las categorías del conocimiento
en general- a la ley categorial de la variación? Ello significaría
también el tener que dejarse reducir a la diferencia de altura de los
estratos de lo real toda la diferencia entre las esferas del conoci­
miento y del objeto de éste.

Ello no es en sí imposible, porque el conocimiento mismo per­
tenece a un determinado estrato de lo real y, por lo tanto, está él
mismo incluido en el mundo real. Sus categorías presentan, por
ende, todas esta doble relación: son, por un lado, "pertenecientes"
a la conciencia cognoscente y están, por otro lado, "coordinadas"
a determinados estratos del mundo real. Esta "coordinación" es,
patentemente, algo del todo distinto de aquella "pertenencia"; res­
ponde a la relación del conocimiento con el objeto, mientras que la
última significa el estar contenida esta relación en la función del
conocimiento. La coordinación responde, pues, del carácter de
trascendencia del conocimiento. Por eso es también ella lo que
tiene el mayor peso.

Pero si se repara, por otra parte, en que el tiempo es a la vez



66 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo I

categoría real del curso de la conciencia, y que ya esto solo condi­
ciona una variación del tiempo real a la altura del estrato de la
conciencia, no parecerá que el puesto aparte de las formas de la in­
tuición se reduzca a una mera variación. De otra suerte, tendría
que tratarse de dos cIases de variación de la misma categoría en
el mismo estrato. Esta consideración gana todavía en peso si se
añade que también otras categorías -como justo el proceso, el es­
tado, la causalidad- aparecen duplicadas en la conciencia cognos­
cente, como categorías reales de ésta y como categorías de su con­
tenido. Lo que, es cierto, parece en ellas' menos paradójico que en
el tiempo, porque "pertenecen" menos a la intuición que al enten­
dimiento, donde tienen, como se mostró, una cierta libertad de
aplicación.

d) POSICIÓN DEL TIEMPO INTUITIVO EN LA VARIACIÓN DEL TIEMPO

REAL

Echemos ante todo una mirada a la variación del tiempo según
los estratos. Es una tesis defendida muchas veces en nuestros días
la de que cada estrato del ser tiene su cIase especial de tiempo: el
proceso mecánico, el proceso vital, la corriente de la conciencia y
el curso de la historia no trascurren, según esto, en un tiempo, sino
en distintos tiempos. Si ello se toma en serio, tampoco están refe­
ridas las cuatro cosas a una misma simultaneidad y sucesión. Ha­
bría que distinguir, pues, entre tiempo mecánico, orgánico, psíquico
e histórico. Y a ello parece responder el que también en el espacio
hay semejantes diferencias: el espacio de la fuerza, el espacio vital,
el espacio histórico y otros aún.

Pero justamente este paralelo hace trasparente el error. El espa­
cio de la fuerza y el espacio vital (como el de una especie animal
viva) no son, patentemente, especies del espacio real, sino dominios
dentro del mismo espacio, deslindados dentro de éste por el alcan­
ce de ciertas relaciones, las cuales son, por su parte, espaciales y
pueden entrecortarse espacialmente. Determinadas están en un
caso por masas y fuerzas, en el otro caso por seres vivos y sus nece­
sidades vitales, etc. Es un contrasentido atribuir al espacio lo que
conviene a las solas formaciones que tienen sus dimensiones en él.

Asimismo se ha atribuido erróneamente al tiempo lo que convie­
ne a los sucesos especiales que lo llenan, y únicamente por obra de
éstos se introduce en aquél como trazo de límites, división y pers­
pectiva. La aparente oposición de un tiempo mecánico, otro psí­
quico y otro histórico no es, efectivamente, nada más que la dife-



POSICIóN DEL TIEMPO INTUITIVO

entre el proceso mecánico, el psíquico y el histórico, conforme
alas respectivos estratos. Cuando hablamos de un determinado
tiempo "histórico", tampoco mentamos, en absoluto, el intervalo

-de tiempo en 'cuanto tal, sino la época con sus sucesos y grandes
cosas. Pero éstos no dependen del tiempo en cuanto tal, sino de las
personas y los pueblos vivientes, junto con sus hechos y destinos.
El lenguaje usual puede emplear impunemente semejantes expresio­
nes abreviadas. La teoría de las categorías no debe dejarse engañar
por ellas.

La efectiva variación del tiempo real en los estratos es una varia­
ción mucho menor. No consiste nada más que en su entrada en una
coherencia de estratos distinta cada vez, es decir, en la asociación
de otras y más altas categorías. Concretamente significa esto que
van llenándolo, en escala ascendente, procesos mecánicos, orgánicos,
psíquicos e históricos. Esto no significa, patentemente, que los pro­
-cescs no trascurran en el mismo tiempo. De la variación de la
temporalidad según los estratos resulta, antes bien, característico
-el fundarse, en toda su extensión, sobre un solo tiempo real, abso­
lutamente idéntico, como sobre un denominador común.

Fijado lo anterior, se destaca por el contrario inequívocamente el
tiempo intuitivo. Justo éste no puede reducirse al común denorni­
nador. No es el flujo del tiempo en que trascurren los aconteci­
mientos reales, sino aquel, trascurriendo en el cual se los vive y
representa. La categoría que como forma de la intuición es "perte­
neciente" a la conciencia y está "coordinada" a sus objetos, ya no
puede pasar justo por ser enteramente la misma que forma como
tiempo real la dimensión en que la conciencia misma surge, se
despliega y fenece.

Partiendo de aquí, puede responderse ahora la pregunta de si el
tiempo intuitivo puede pasar por una variación categorial del tiem­
po real. En la simple línea de la variación no encaja, antes bien,
-cae completamente fuera de ella. Con esto concuerda el hecho de
que en él no tienen su dimensión las cosas mismas, sino tan sólo
las representaciones de éstas. Pero si se repara en que la "coordina­
ción" que le es propia en la conciencia representativa es una refe­
rencia a los objetos del tiempo real, o sea que sólo es posible si el
tiempo intuitivo es un retorno de la misma temporalidad en el con­
tenido de la conciencia, resulta más bien forzoso ampliar el concep·
to de variación de suerte que abarque también la forma de la
intuición. y esto es perfectamente posible, porque la variación ca­
tegorial no excluye, en absoluto, desviaciones estructurales esen­
-ciales,



68 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo E

Así podría resolverse la cuestión disputada. Con ello está en
consonancia el hecho de desempeñar en la estratificación la con­
ciencia justo el papel sui generis de ser un "mundo interior" confi­
gurado como una multiplicidad peculiar, aunque "coordinada"
-en oposición al mundo "exterior" en que ella misma está inclusa,
Ese mundo interior es, visto ontológicamente, lo gran nouum
categorial del ser psíquico. Su heterogeneidad tiene, pues, que ex­
presarse en el tiempo como una forma radicalmente distinta de ser.

No es, pues, maravilla que aquí parezca rota la línea de varia­
ción de la categoría del tiempo, hasta aquí única. Es cosa plena­
mente justificada por 10 grande del salto que se da en la distancia
psicofísica entre los estratos que ya no es una relación de sobrecon­
formación. La heterogeneidad de la variación se refleja aquí tam­
bién claramente en lo inadecuado de la "coordinación" que es pro­
pia de la forma de la intuición.

Esta posición del tiempo intuitivo relativamente a la variación
de la categoría del tiempo, en lo restante rectilínea, tiene, por 10
demás, también su análogo en la relación de las más de las cate­
gorías del conocimiento con las correspondientes categorías reales:
en dicha distancia entre los estratos dan el mismo salto, tan sólo.
menos perceptiblemente, por no ser igualmente fundamentales, ni
explayarse directamente en la intuición. Sólo el espacio se halla
en esto todavía cerca del tiempo. Pero en él está esta notable situa­
ción encubierta, por decirlo así, por el no ser a la vez categoría
real de la conciencia. Pues la conciencia es una multiplicidad de
cierto temporal, pero no espacial.

CAPÍTULO 4

LA EXTENSIóN y LA MAGNITUD EXTENSIVA

a) EXTENSIÓN y DIMENSIÓN

En la teoría de las dos sustancias de Descartes, pasaba la espa-·
cialidad por ser la determinación esencial y fundamental del mun­
do exterior. Es 10 que significaba la tesis de que la extensio es la
sustancia de las cosas materiales. El sentido de esta determinación
está en la oposición a la cogitatio como sustancia del mundo inte­
rior. Es una tesis bastante notable, si se repara en que ninguna
sustancia material llenaría espacio, sino que 10 que llenaría éste
sería ya la extensio misma en sus limitaciones.



Si se prescinde, empero, de esta metafísica de la sustancia, queda
por residuo la determinación categorial del espacio como la pura
extensio. Y como esta determinación se ha mantenido hasta nuestro
tiempo, hay que preguntar si es sostenible ontológícamente, Pues;
es patente que la extensión pertenece tan esencialmente a la di­
mensión como a la espacialidad. Pero como la dimensión no es
idéntica a la espacialidad, tampoco necesitaría serlo la extensión.
Además, es menester fijar la relación entre la dimensión y la ex­
tensión. A este fin hay que poner en claro ante todo dos cosas.

En primer término, recuérdese aquí que la dimensión no es las
medidas, ni tampoco 10 mensurable, sino aquello "en" que algo es
mensurable y tiene sus determinaciones métricas (e!. supra) cap. 1 d).
Así que tampoco el espacio es la extensión misma, ni es 10 extenso,
sino exclusivamente aquello "en" que algo se extiende. Si fuese
sólo la extensión misma, no podría consistir su esencia en las di­
mensiones y la relación de éstas entre sí; pues toda extensión es
más bien extensión "en" determinada dimensión, suponiendo, por
tanto, ésta como condición. Si el espacio fuese extensión, tendría,
por consiguiente, que ser extensión "en" las mismas dimensiones:
que constituyen su esencia. Tendría, en suma, que suponer ya sus:
propias dimensiones; 10 que es un contrasentido. Además, no po­
dría extenderse en él nada distinto de él, ni cosa, ni movimiento.
Es, en conclusión, más bien, "condición" de la extensión, exacta­
mente como sus dimensiones son "condiciones" de las medidas y
del ser mensurable.

Pero mucho menos aún es el espacio 10 "extenso" (extensums,
por ser más bien las cosas que están en él 10 extenso; y no sólo las­
cosas, sino también los intervalos, distancias y posiciones de las co­
sas y las relaciones de movimiento entre ellas. Ahora bien, la posi­
ción, la distancia, el movimiento, son necesariamente algo "en" el
espacio, así como son algo "en" el espacio la longitud, la anchura,
la altura y aun el mero lugar de las cosas. El espacio mismo es,
pues, tan escasamente 10 extenso como es la extensión. Es, antes
bien, la condición categorial de lo extenso, o sea, aquello en que­
descansa el ser extenso de todo lo extenso.

El desconocimiento de este estado de cosas es lo que tiene en
Descartes la culpa de la sustancialización del espacio. Si se confunde
lo extensum con la extensio, y ambos con el medium extensionis, se­
trasfiere el ser extenso a este úl timo, y el espacio se presenta como
una substantia extensa.

Pero, en segundo término, era unilateral atribuir la extensión al
solo espacio. La extensión pertenece otro tanto al tiempo. Esas

CAP. 4] EXTENSIóN y DIMENSIóN



'70 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo r

mismas cosas y movimientos que están localizados en el espacio,
están localizados también en el tiempo. Y, como en el espacio, es­
tán también extendidos en el tiempo. Esta su extensión temporal
es lo que llamamos su duración. La duración es tan mensurable
como la extensión espacial, y cada una de sus determinaciones mé­
tricas es una "magnitud" en la dimensión del tiempo tan perfecta­
mente como cada una de las de la extensión espacial es una magni­
tud en alguna de las dimensiones del espacio. Impera, pues, en el
tiempo la misma distinción entre la extensión, lo extenso y la
condición de la extensión (la dimensión) que en el espacio. Y
como el espacio, tampoco el tiempo coincide ni con la extensio, ni
con lo extensum., sino que es aquello "en" que ambas cosas tienen
su libre espacio y su medio.

Si se quisiera, pues, tomar a Descartes a la letra y sustancializar
la "extensión", tendría que hacerse del espacio y el tiempo, de
ambos de la misma manera, sustancias, o de ambos juntos, como
un sistema único de dimensiones, una sustancia. Pues ambos son de
igual manera condición de la extensión. Con ello se destruiría
de raíz, es cierto, el dualismo cartesiano. Pues lo que entra en
juego en la cogitatio es tan "extenso" temporalmente como lo que
entra en juego en la extensio, La extensio se trasportaría, pues,
categorialmente a la cogitatio. En esto radica la superación onto­
lógica de tal dualismo. Como que el tiempo es, de hecho, el mo­
mento categorial y fundamental común al mundo exterior y al
interior.

Si, no obstante, se piensa en obtener de la sustancialización carte­
siana todavía un resto de sentido sostenible, no hay que buscarlo
en el momento de la extensión proclamado por Descartes, sino en
algo distinto. Es ello la categoría fundamental de la dimensión,
que retorna en el espacio y el tiempo.

Se mostró ya, en efecto, que la dimensión es aquello "en" que es
la extensión. Para representársela se brinda la imagen del "me­
-dio", Pero esto significa que en "aquello en qué", se entraña toda­
'vía un segundo momento categorial fundamental: el del sustrato.
La dimensión es el sustrato de la medición, pues ya es sustrato de
las determinaciones métricas y de la magnitud determinada. Una
.magnitud no tiene entidad sin un sustrato semejante. únicamente
la determinada dimensión "en" que tiene su medida le da el ca­
rácter de ser por el que es más que un mero esquema. Sea segmento,
abertura de ángulo, superficie, volumen, duración o velocidad, nin­
guna de estas distintas cosas es reducible a nada diverso de ella;
cada una de ellas es el sustrato que sirve de base a la magnitud



CAP. 4] MAGNITUD EXTENSIVA Y MAGNITUD INTENSIVA

correspondiente, y todas ellas son la causa de la heterogeneidad de
las determinaciones métricas.t

Cierto que el sustrato no es lo mismo que la sustancia. Pero en
la historia de la metafísica se confundieron temprano estas dos ca­
tegorías. Lo que Descartes tenía en la mente no era la sustanciali­
dad, sino el carácter de sustrato; sólo que no distinguía lo uno de
lo otro. Si se prescinde de esto, queda claramente a la luz del día
el núcleo de verdad de su tesis.

Con lo anterior hemos llegado ya a las categorías "medida y
magnitud". Pero antes de describirlas más exactamente, es menes­
ter una aclaración más.

b) DIMENSIONES DE MAGNITUD EXTENSIVA Y DIMENSIONES DE MAG­

NITUD INTENSIVA

Con las distinciones hechas no se ha determinado aún cuál sea la
esencia afirmativa de la extensión misma. Ahora bien, si la extensión
entra, por un lado, en la esencia del espacio y del tiempo, mien­
tras que, por otro lado, el espacio y el tiempo mismos no son la
extensión, sino los sustratos de ésta, inmediatamente se ocurre poner
la esencia de la extensión en relación con la de la "dimensión",
entendiéndola como algo anejo a esta categoría fundamental. Ex­
tensión y dimensión estarían entonces en una relación de mutua
complementariedad. Pero entonces también tendría que corres pon-

1 No se tropiece en esto: que aquí se habla de un carácter de sustrato que
está muy lejos del henchimiento material. El sustrato es una categoría funda­
mental y, en cuanto tal, mucho más general que las categorías de la naturaleza.
No es la sustancia (lo persistente en el proceso), sino exclusivamente lo ápeiron
de posibles determinaciones. Justo esto es lo que quiere decir la imagen del
"rnedío" de una posible magnitud. En este sentido, tiene toda dimensión, ya
puramente en cuanto tal, un cierto carácter de sustrato, que, en cuanto tal,
resulta ciertamente indefinible e incognoscible en su núcleo esencial, pero que
sirve ya de base a toda determinación métrica y de magnitud. Pues el aquello
por lo que se diferencian las magnitudes de una especie de las de otra (por
ejemplo, la magnitud de la longitud espacial de la magnitud de la fuerza, de la
frecuencia, etc.), pudiéndose también decir que es aquello de las dimensiones
que no se reduce a la ley y la relación, o que sirve de base ya a la métrica. Yo
sostengo que éste es el sentido primitivo y propio de "sustrato", formulado por
primera vez en lo ápeiron del Filebo platónico. Lo que, en cambio, puede
designarse como lo que hay con carácter de sustrato en los cuerpos que ocupan
el espacio real (o incluso. de las figuras en el espacio ideal), pertenece ya más
bien al henchimiento del espacio con formaciones especiales, y supone ya las
puras dimensiones del espacio con su momento elemental (categorial) de sus­
trato. Cj., sobre todo esto, lo dicho en la Fábrica del Mundo Real acerca del
sustrato y la dimensión (ibidem, cap. 28 b , así como 30 a Y b).



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1

der a cada dimensión de posible magnitud un extensum que se
extendiese en ella.

La consecuencia ulterior de lo anterior sería tener la extensión
un carácter mucho más general que el espacio y el tiempo, o sea, un
carácter categorial fundamental, como la "dimensión". Y así como
hay dimensiones distintas de las espacio-temporales, tendría que
haber también extensión en otras dimensiones.

Esta consecuencia no resiste a la crítica. Pugna con la esencia
general de la dimensión. De la dimensión pudo mostrarse que apa­
rece donde quiera que se hacen frente contrarios: la dimensión es
el continuo de posibles transiciones que se tiende entre los contra­
rios (ef. Fábrica) cap. 30 a-e). Pero de ninguna suerte es así que en
cada uno de estos continuos sea ostensible también un exiensum,
Tómense las dimensiones especiales del peso, de la presión, de la
velocidad: en ellas no se extiende nada; cada velocidad es sólo un
punto en la escala de las velocidades, no un extensurn en ella, como
el segmento en el espacio y la duración en el tiempo. Lo mismo es
válido de cada fuerza de presión y cada peso, de cada magnitud de
fuerza y energía; como es también válido de las dimensiones que se
tienden entre las parejas de contrarios de las categorías fundamen­
tales.

En ninguna de estas últimas puede hablarse ya de tener magnitud.
están todavía más acá de lo cuantitativo. Pero sí hay magnitudes y
medidas de magnitud de la fuerza, la presión, la velocidad, etc.:
ahora bien, estas magnitudes no son magnitudes "extensivas", sino
"intensivas", y el continuo de la gradación que constituye la di­
mensión es aquí un continuo de las intensidades. Una determinada
intensidad es, en efecto, un mero punto en la dimensión, no ocu­
pando, al henchirla, una parte de ella, no yendo desde un punto
hasta otro, no expandiéndose. Todo ir más allá del punto en la
escala es aquí más bien una oscilación de la intensidad, es altera­
ción, transición a otra intensidad o -bajo el punto de vista esta­
dístico- "dispersión" de los valores. Por todas partes le falta aquí
a la dimensión la especie complementaria de la extensión.

Del todo distinto es, en este respecto, con las dimensiones del es­
pacio y el tiempo. La magnitud espacial es expansión en el espacio,
la magnitud temporal expansión en el tiempo (duración). Este
momento categorial de la expansión significa henchimiento del con­
tinuo categorial con un contenido, la "ocupación" de una parte de
la dimensión por un ente que, justo por ello, está localizado en
ella, con sus determinaciones y relaciones. El expandirse mismo no



ESENCIA DE LAS MAGNITUDES EXTENSIVAS 73

es, pues, nada más que la "extensión" textensio¡ y la magnitud de
ésta es una "magnitud extensiva".

Por eso no es aneja la extensión a la dimensión, sino al ente de
contenido determinado que se expande en ella. No es el espacio
lo que se extiende, sino que en el espacio se extienden los cuerpos
y las distancias. No es el tiempo lo que se extiende, sino lo que
sucede en él.

c) DETERMINACIÓN DE LA ESENCIA DE LAS MAGNITUDES EXTENSIVAS

La consecuencia de tal estado de cosas es que las dimensiones del
espacio y el tiempo se diferencian inequívocamente de las otras di­
mensiones por el momento de la extensión. Pues aunque ellas mis­
mas no sean la extensión son, sin embargo, aquello solo "en" que
hay primariamente extensión. Son aquellas dimensiones en cuya
región hay magnitudes extensivas y relaciones métricas extensivas.

Con esto se ha obtenido una primera determinación ontológica
fundamental del espacio y el tiempo. Concierne al carácter catego­
rial de sus dimensiones, destacando la índole común de ellas res­
pecto de todas las demás dimensiones. Este resul tado concuerda
muy exactamente con la peculiaridad de las dimensiones del espa­
cio y el tiempo, ya antes tocada, según la cual en ellas casi desapa­
rece el carácter de los contrarios entre los cuales se tienden, para
seguir siendo tangible en la oposición de las direcciones. Aunque
aquí ya se anuncia una diferencia entre la dimensión temporal y la
espacial: en el tiempo, en efecto, es la oposición misma de las direc­
ciones de un contenido y de un relieve enteramente distintos que en
el espacio. Pero esto tiene que ver con otras peculiaridades cate­
goriales del tiempo y entra en otra investigación.

Un resultado accesorio, no sin importancia, es la definición de
magnitud extensiva que de lo anterior resulta. Como es sabido,
nunca se ha logrado definir la magnitud extensiva por la índole o
la estructura de la magnitud misma. Intentos de esta especie no han
faltado. El más conocido es el kantiano, según el cual es la magni­
tud extensiva aquella en que las partes son anteriores al todo; en
la magnitud intensiva sería, al revés, el todo anterior a las partes.
Esta definición se ha atacado con razón, simplemente ya porque no
concierne a la índole de la magnitud misma, sino tan sólo a la gé­
nesis del concebirla en la conciencia. Y ni siquiera dentro de esta
restricción está libre de objeciones.

Pero si se parte de la relación entre la extensión y la dimensión,
se obtiene sin violencia una definición puramente estructural: la



74 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1

magnitud extensiva es la magnitud de la expansión en una dimen­
sión, la magnitud intensiva la de un mero grado de posible au­
mento y disminución en una dimensión. En este último caso tiene
la dimensión misma la forma de una escala gradual con una pareja
característica de contrarios, y la magnitud, que se presenta como
puramente puntiforme (sin extensión), tiene la forma del "grado";
mientras que en el primer caso tiene la magnitud el carácter del
henchimiento de la dimensión. Y como este modo del henchimien­
to está primariamente ligado a las dimensiones del espacio y tiem­
po, puede definirse sencillamente así: la magnitud extensiva es la
magnitud de la expansión en el espacio y el tiempo.

Esta definición se refiere en primera línea al espacio y el tiempo
reales, pero no se restringe a ellos, sino que alcanza también a las
formas de la intuición. También las formaciones espacio-tempora­
les, pero dotadas de un contenido, de la intuición, tienen magnitud
extensiva y se imaginan como extensas. Y tan esencial es ello para
la aprehensión intuitiva de las cosas, las relaciones entre éstas, los
movimientos y los procesos, que en la conciencia no reflexiva es la
determinación extensiva de la magnitud la que pasa en derechu­
ra por la primaria y directamente intuitiva, mientras que la intensiva
únicamente resulta intuitiva por mediación de la extensiva, y hasta
en la ciencia tiene que representarse mediante una reducción a
magnitudes espaciales y temporales. La intuición directa de las
relaciones de magnitud es aneja al momento de la extensión.

La ciencia se sirve en la más amplia medida de la posibilidad de
representar todas las magnitudes reales en las dimensiones del espa­
cio y del tiempo. En ella descansa toda esquematización en los
sistemas de coordenadas (diagramas). Pero la relación que le sirve
de base no es tan comprensible de suyo como nos finge la familia­
ridad con tal esquematización. Significa nada menos que el retorno
de la pluridimensionalidad extensiva en el reino de la conciencia,
sólo temporalmente dimensional por su esencia propia. Y el mis­
terio de esta relación no está agotado con lo dicho.

d) LAS CATEGORÍAS MEDIDA y MAGNITUD

La investigación ha venido a parar en la magnitud extensiva y a
poner en claro su conexión con las dimensiones del espacio y el
tiempo. Pero falta aquí todavía un miembro: lo puesto en claro es
sólo qué es lo extensivo, pero no lo que sea propiamente "magni­
tud", Y, sin embargo, es fácil ver que en la esencia de la magnitud



CAP. 4] LAS CATEGORíAS MENDA Y MAGNITUD 75

reside el momento más fundamental -un momento que con bue­
nas razones puede designarse como una categoría.

La magnitud, en efecto, no es una categoría de la pura cantidad.
La cantidad está categorialmente más acá de lo real; pero magnitu­
des en sentido estricto sólo las hay allí donde existe algo a lo que
se refieren las relaciones cuantitativas. En la matemática se está,
sin duda, habituado a designar los números como magnitudes,
pero no lo son en estricto sentido. En la esencia categorial de la
magnitud entra el ser magnitud "de algo" (del peso, de la presión,
de la duración, de la velocidad, etc.): pero los números no son mag­
nitudes de algo, sino literalmente de nada. Los números son meros
esquemas de posibles magnitudes.

Lo mismo que de la magnitud es válido también de la medida. Y
con esto se toca un punto más en que es menester todavía una acla­
ración. Pues aunque la dimensión no es las medidas, entra en sus
momentos esenciales la mensurabilidad de aquello que se "extiende
en ella". Y ni siquiera es distinto en las dimensiones de la magnitud
intensiva: todo lo que está localizado en ellas tiene sus determina­
ciones métricas y es mensurable. La medida y la magnitud están
patentemente en la más estrecha relación. Las unidades de medida
humanas son, sin duda, arbitrarias, pero están sometidas a la ley de
esta conexión categorial, que puede enunciarse así: ninguna especie
de magnitud es mensurable sino en medidas de su dimensión, y
ninguna medida se refiere más que a magnitudes de su dimensión.

La especie de la medida está determinada justo por la especie de
la dimensión, y no puede trasportarse a dimensiones de otra espe­
cie. Pues la especie de la magnitud que debe medir está determi­
nada ya ella misma por la especie de la dimensión. En cambio, lo
que puede apresarse en forma puramente cuantitativa con números,
es únicamente la relación especial de la magnitud determinada con
la medida determinada de su dimensión.

Hegel caracteriza en su Lógica la relación puramente matemática
como la relación vacía o "exterior". A las categorías de la cantidad
pura hizo seguir por ello las de la "medida", en las que se trata de
relaciones henchidas o "esenciales". En esta ordenación está conte­
nido un fragmento de reflexión genuinamente ontológica. La me­
dida y la magnitud forman las categorías de transición entre la can­
tidad pura y la referida a las relaciones reales dimensionalmente
específicas. Pues toda medida y toda magnitud tiene su dimensión
específica. Por eso emergen la medida y la magnitud únicamente
allí donde tienen su lugar categorial las primeras dimensiones del
mundo real.



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1

y como las dimensiones primeras y fundamentales son las del
"espacio y el tiempo, únicamente junto con éstas entran en vigor las
categorías medida y magnitud. Estas categorías se hallan aún del
todo en el límite de las categorías de la naturaleza, estando todavía
cercanamente emparentadas con las categorías fundamentales. Es
.comprensible que se las haya contado entre las de la cantidad don­
dequiera que se las tomó en consideración. En ello entró también
en juego el inexacto lenguaje de la matemática, que sin escrúpulo
designa los números como magnitudes y las relaciones entre los nú­
meros como relaciones entre magnitudes. Tomadas las cosas con
exactitud, únicamente por la matemática aplicada debieran em­
plearse tales maneras de hablar; e igualmente, es cierto, por la
geometría, pero justo porque ésta ya se mueve en las dimensiones
del espacio. La aparición de tales dimensiones es la condición de
la medida y la magnitud.

El orden de cosas que aquí se deja asir es sumamente dilatado.
En magnitudes y medidas se mueven todas las determinaciones cuan­
titativas de las relaciones reales. Magnitudes, a su vez, sólo las hay
en determinadas dimensiones, pues la dimensión determina la espe­
cie de la medida y de la magnitud. Ahora bien, son las magnitudes
espaciales y temporales lo prototípicamente mensurable porque son
las magnitudes prototípicas. Y son esto sin duda, por ser magnitu­
des extensivas. A las dimensiones del tiempo y del espacio se retro­
traen, por ende, todas las dimensiones de contenido físico, a sus
medidas se refieren las de la magnitud intensiva y en ellas pueden
expresarse. Mediante esto se introduce la unidad y la referencia en
un sentido único en los sistemas de medida de dimensiones de
.magnitud heterogéneas. E indirectamente se trasfiere hasta algo
de la intuitividad de las magnitudes espaciales y temporales a la
znulriplicidad y la referencia mutua de las magnitudes intensivas.
Como que los instrumentos de medida de la ciencia las hacen visi­
bles todas en escalas espaciales.

Para la conciencia cognoscente se produce, por obra de la magni­
tud espacial y temporal, el enlace de las relaciones reales físicas con
la determinación cuantitativa. Este enlace es la base de la ciencia
exacta. Pero de las relaciones reales mismas puede decirse, al menos,
que sus cantidades están siempre referidas también a las magnitudes
del espacio y tiempo; en efecto, ya su carácter de proceso es espacio­
temporal. La vacía relación matemática no se aplica, sin duda, en
estas solas dimensiones a ellas, pero sí es asequible primariamente
en ellas. Pues también dentro del mundo real llega tan lejos como



CAP. 41 LAS CATEGORíAS MEDIDA Y MAGNITUD 77

llega la estructura cuatridimensional de los procesos y las forma­
ciones espacio-temporales.

Lo anterior tampoco lo altera en nada la heterogeneidad de
las magnitudes intensiva y extensiva. Magnitudes intensivas no las
hay, sin duda, flotando libremente o sin estar ligadas a algo que
tenga extensión en el espacio y el tiempo. Las fuerzas tienen su
radio de acción, su campo, su inicio y declinación temporales, y
justo en ello se hace tangible su intensidad. Toda magnitud inten­
siva está inserta en el complexo de las magnitudes extensivas, y de
esta conexión sólo es desprendible en la abstracción.



SECCIÓN II

ANÁLISIS CATEGORIAL DEL ESPACIO

CAPÍTULO 5

EL ESPACIO GEOMÉTRICO

a) LA INTERFERENCIA DE LOS PROBLEMAS

El análisis categorial del espacio tiene que emprenderse separado
del análisis del tiempo, porque el paralelismo existente entre el
espacio y el tiempo en varios rasgos no llega bastante lejos para
que puedan tratarse las respectivas particularidades como meras
divergencias. Por otra parte, tampoco pueden separarse tanto los
dominios de problemas que los momentos categoriales del uno no
entren constantemente en juego también en el otro. Los proble­
mas se extravasan incesantemente, mostrando en medio de toda su
diversidad una amplia igualdad de curso y pidiendo paso tras paso
la comparación. Con ello hay que contar en lo que sigue.

Algo semejante es válido de la relación entre el espacio real, el es­
pacio intuitivo y el espacio ideal (geométrico). En la investigación
es necesario separarlos, por haber en el fondo una diferencia de es­
feras u, ontológicamente, una diferencia en la manera de ser. Sin
embargo, sólo puede apresarse la estructura de cada uno de los tres
enfrentándolos constantemente; no hay aquí más base para hacer el
análisis del contenido que la comparación. Y así resulta de conti­
nuo necesario anticipar mucho que únicamente más tarde puede
exponerse en forma satisfactoria.

Por razones metodológicas, sería lo más indicado empezar por el
espacio intuitivo, aunque sólo fuese por haber hecho un trabajo
previo en esta dirección la tradición de la filosofía kantiana. Del
espacio intuitivo se retrocedería hasta el real, en el que están las
claves ontológicamente centrales. Pero, en parte, trae esto consigo
una mayor dificultad material, por ser el espacio real la categoría
más sencilla de las dos y el intuitivo la más complicada (es la cate­
goría del ser psíquico y espiritual), y, en parte, se ingiere entre
ambos el fenómeno del espacio geométrico, que ha menester de que
se lo trate aparte, y categorialmente es más sencillo que los
otros dos.

El espacio geométrico está, en efecto, aún más acá del peso óntico

78



CAP. 5] LA PLURALIDAD DE LOS ESPACIOS GEOMÉTRICOS 79

de los problemas reales y, naturalmente, todavía mucho más acá de
los problemas de la conciencia. Representa, pues, el fenómeno del
espacio en su forma más sencilla y menos gravada metafísicamente.
A la vez, es la forma más fácilmente accesible del espacio, por ex­
tenderse a él todo el apriorismo de la geometría. Comparte justo
el privilegio de todos los objetos ideales, de ser asequible a la in­
mediata intuición interna. Pero como simultáneamente extiende,
con sus leyes estructurales, su dominación hasta muy adentro del
mundo real, constituye también el acceso natural al ulterior análi­
sis del espacio real. Por estas razones va a partirse aquí del espacio
geométrico.

Dificulta el tomar este punto de partida la confusión de formas
categorialmente distintas del espacio que viene de la historia del
problema del espacio y que no cabe superar con una mera aclara­
ción de las cosas, sino que ha menester se dé una nueva orien­
tación al pensar y a todos los conceptos pertinentes. La geometría
de Euclides no distinguió entre el espacio real y el geométrico; de
un espacio intuitivo, sobre todo, no supieron los antiguos nada. Y
cuando la idea de este último surgió en la edad moderna, y se puso
cada vez más en claro de Hobbes a Kant, pasando por Leibniz, no
se enderezó la tendencia del pensamiento en este descubrimiento a
distinguir el espacio intuitivo del real, por no decir del geométrico,
sino a la fusión de toda espacialidad, fuese comoquiera, en la "re­
presentación" del espacio.

El resultado de este desarrollo histórico está presente en la tesis
kantiana de la idealidad trascendental del espacio. Esta tesis no
excluye, de ninguna suerte, todo espacio real, pero atribuye al mis­
mo espacio que, en el respecto de los fenómenos, tiene "realidad
empírica" la determinación trascendental de ser mera forma de la
intuición. Y, a su vez, es esta misma forma de la intuición aquello.
a que se reduce, en la "elucidación trascendental", la validez de los
juicios geométricos.

b) LA PLURALIDAD DE LOS ESPACIOS GEOMÉTRICOS

Kant y sus precursores sólo conocen, pues, un espacio, aunque no
les es desconocida la diversidad de regiones de problemas en que
está distribuido por obra de los fenómenos. Esta unidad del espacio
no debe, sin embargo, entenderse en ellos como una afirmación o
tesis expresa -así, como tesis de la identidad-, sino en forma me­
ramente negativa, como falta de la distribución. Tampoco se en­
cuentran en favor de ésta ninguna clase de fundamentos que hu-



80 CATEGORfAS DIMENSIONALES [SECo Il

biera que empezar por refutar. En Kant, en quien llega por vez
primera a su madurez el problema entero, está la razón de la falta
de distinción, naturalmente, en el supuesto idealista. Decidido pre­
viamente que las cosas situadas en el espacio sólo son fenómenos,
ya no se puede, en absoluto, escapar a la conclusión de que el pre­
sunto espacio real sólo es una forma de la intuición. Para un es­
pacio ideal, además, todavía queda mucho menos ninguna razón
convincente.

Hay, pues, que introducir de nuevo la distinción y fundamentar­
la, partiendo del estado de cosas mismo. A este fin son decisivos
dos argumentos.

El primero es el de que el espacio geométrico no es único. Kant,
en la elucidación metafísica, caracterizó el espacio como "único".
Esto quiere decir que sólo hay un espacio, no varios, y lo que lla­
mamos "espacios" son sólo partes de un espacio. Esta caracteriza­
ción es incontestablemente justa del espacio intuitivo, porque éste
es inequívocamente del tipo euclídeo. Es también perfectamente
justa, aunque en un sentido algo distinto, del espacio real; pues el
espacio en que se extiende el mundo real no puede, naturalmente,
ser a la vez de dos o más clases de tipos. Sería contradictorio. Sólo
que aquí no podemos indicar a priori de qué tipo es. Pues si hay
varios tipos de espacios, no necesitaría ser del mismo tipo que el
espacio intuitivo. Pero en ningún caso es la caracterización kan­
tiana justa del espacio geométrico.

Geométricamente, es el espacio sólo uno de muchos tipos de espa­
cios, Un espacio ideal puede tener, por ejemplo, más de tres dimen­
siones; un espacio n-dimensional es matemáticamente de todo punto
posible. Y como en la esfera del ser ideal es lo posible inmediata­
mente también efectivo (tiene efectividad ideal), es un espacio geo­
métricamente tan existente como el euclídeo (e], P. y E.) caps. 40 d,
41 G) b). Sólo sus leyes resultarán distintas en porciones esenciales.
Además, pueden las dimensiones del espacio geométrico ser "curvas".
La geometría habla entonces del espacio elíptico o del hiperbólico,
según la especie de la curvatura. Cada uno de estos tipos de espa­
cío tiene su sistema especial de axiomas, y en cada uno presentan
las figuras distinta forma y distinta legalidad. Visto desde esta mul­
tiplicidad de espacios geométricos, sólo es el espacio real un caso
especial; y asimismo es sólo un caso especial el espacio intuitivo.

Es de advertir, ciertamente, a este respecto, que las consideracio­
nes que sirven de base a esta multiplicidad de tipos son meramente
apriorístico-matemáticas y, examinadas filosóficamente, no carecen
de aporías. La más importante de estas aporías consiste en que a



CAP. 5] LA PLURALIDAD DE LOS ESPACIOS GEOMÉTRICOS 81

la esencia de una curvatura son ya inherentes dimensiones "en las
que" se encorva la curvatura, es decir, se desvía de la recta. Mas
si han de ser curvas las dimensiones mismas del espacio, tiene nece­
sariamente que haber otras dimensiones (por lo menos dos) "en
las que" sean curvas. Y entonces no se ve bien por qué no serían,
al contrario, estas últimas las verdaderas dimensiones del espacio.
Por su parte, no podrían estar también curvadas, so pena de venir
a parar la aporía en un regressus injinitus. Patentemente, no puede
escaparse a esta dificultad, definiendo como curvada la "recta" en
el espacio elíptico. Pues ya la definición misma incluye la referen­
cia a otras dimensiones "en" las que tendría que estar curvada la
"recta".

Es bien sabido que la matemática misma no saca consecuencias de
esta índole: introduce una medida de curvatura sin admitir nuevas
dimensiones. Es que sus pretensiones no llegan, en absoluto, a la de
dar una justificación categorial de lo que hace. Le basta la falta
de contradicción interna de sus fórmulas. Pero ésta no le basta al
análisis categorial. Éste no puede menos de tratar de perseguir y
desarrollar las aporías de los supuestos mismos: de otra suerte, tam­
bién él se quedaría en las determinaciones matemáticas. y no pene­
traría hasta la esencia misma del espacio.

La cosa no es, de ninguna suerte, la necesidad de que las dimen­
siones de segundo orden "en las que" estarían curvadas las di­
mensiones del espacio sean, por su parte, de perfecta índole euclí­
dea, o sea "rectas". Más bien es la distinción toda entre "recto y
curvo" una distinción secundaria, que sólo puede existir dentro
de un supuesto sistema de dimensiones (o bien, que tiene un sen­
tido categorial único). "Recto" significa entonces el seguir la
misma dirección dentro de este sistema de dimensiones, "curvo"
el desviarse de la dirección. La consecuencia es la sacada más aba­
jo, la de que las dimensiones mismas, en sentido riguroso, no pueden
ser ni rectas, ni curvas, ni en general tener forma espacial alguna,
por ser, antes bien, las condiciones categoriales de toda posible
figura espacial. En otro caso, tendrían que ser sus propias condi­
ciones categoriales; ló que es, o un contrasentido, o una tautología
que no dice nada. La posibilidad de rodear esta dificultad por vía
de pura definición, es matemáticamente bien conocida y un truco
corriente. Pero con ella no se sirve al problema del ser del espacio.
Tan sólo se lo encubre, en lugar de desarrollarlo abiertamente.
Por otra parte, con lo anterior no se niega, de ninguna suerte, que el
rayo de luz pueda correr curvado elíptica o hiperbólicamente en
el espacio cósmico. Sólo que es justo algo ontológicamente del todo



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo II

distinto que esté curvada la trayectoria de la luz "en" el espacio o
las dimensiones "del" espacio mismo. Hay que remitir aquí a lo
dicho antes en el capítulo 1 d Y el 4 a. Las dimensiones no son
categorialmente ni las medidas ni lo mensurable, ni tampoco la
extensión, ni lo extenso; nada de esto puede, antes bien, haberlo
sino "en ellas" (es decir, "en el espacio"). Por el contrario, son los
últimos sustratos de toda posible extensión y medida, son lo único
que hace posible la extensión de lo extenso y las medidas de lo men­
surable. Cualquier otra manera de tomarlas cosifica su esencia. Por
eso no pueden tener tampoco ninguna forma espacial, no pueden ser
ni curvas, ni rectas. Todo lo que tiene forma, es ya algo "en el espa­
cio"; pero con las dimensiones se trata de la esencia del espacio mis­
mo. Este mismo tampoco puede, pues, ser a su vez espacial, ni por
tanto con forma espacial. Caracterizar el espacio por una forma espa­
cial, atribuir a las dimensiones curvatura o rectitud, significa una con­
fusión de lo condicionado con la condición, un simple VO"t'EQOV

JtQÓTEQOV.

Si contra lo anterior se objeta que con la "curvatura del espacio"
sólo se trata de una cuestión de métrica, que en cuanto tal puede
resolverse sin hipótesis auxiliares dimensionales (o que tal curva­
tura puede "definirse" sin éstas), más bien se concede que no se
trata de las dimensiones mismas del espacio, sino sólo de las rela­
ciones de medida que entran en juego en ellas. Pero la cuestión de
si estas relaciones mismas son categorialmente aprehensibles sin un
sistema de dimensiones que esté detrás de ellas, nunca podrá deci­
dirse partiendo de una base meramente definitoria.

La pluralidad de los tipos de espacio no puede, ciertamente, ne­
garse apelando a esta aporía. Por un lado, muy bien puede el pen­
samiento matemático detenerse ante un problema categorial no re­
suelto; hay, en efecto, otros con los que no la emprende, a pesar de
ser él quien los conjura. Y, por otro lado, no queda la curvatura
de las dimensiones abolida por la reducción a otras dimensiones,
sino más bien fundamentada. El hecho de que la geometría gene­
ralizada se atenga a tipos secundarios de espacios no es óbice ni a su
consecuencia, ni al carácter de ser ideal de su objeto.

e) MANERA DE SER Y POSICIÓN INTERMEDIA DEL ESPACIO GEOMÉTRICO

El otro argumento en favor de lo específico del espacio geomé­
trico es ontológico, y está en su relación con el espacio intuitivo, por
un lado, y con el real, por otro. Comparte, pues, la posición de
todo ser ideal: tiene que poseer el carácter de ser, porque en otro



CAP. 5] MANERA DE SER DEL ESPACIO GEOMÉTRICO

caso no podrían, en absoluto, extenderse sus leyes al espacio real, ni
tampoco, por consiguiente, a los objetos situados en éste; y tie­
ne que estar a la vez en una posición cercana a la conciencia, o sea,
que ser de una manera de ser distinta de la del espacio real, porque
en otro caso no podría ser, con su legalidad, objeto de un conoci­
miento apriorístico inmediamente cierto, es decir, objeto del cono­
cimiento matemático (e]. Fundamentos, caps. 41-45).

La certeza apriorística de las proposiciones geométricas de nin­
guna suerte concierne meramente al espacio euclídeo, sino otro tan­
to al elíptico y a todos los demás tipos de espacios. Ya sólo por
esto no se debe a la sola intuición del espacio, como enseñaba Kant,
pues intuitivo sólo es el espacio euclídeo. Descansa en una inme­
diata aprehensibilidad de las relaciones espaciales que es de índole
distinta a la de la intuición espacial que sirve de base a la percep­
ción externa. Puede perfectamente llamarse esta aprehensibilidad
intuitiva, pero entendiendo la correspondiente intuición como una
intuición de orden superior.

Sólo tomando de tal forma el espacio geométrico, es la geometría
una efectiva ciencia, es decir, un genuino conocimiento de algo que
existe también sin ella e independientemente de ella. Pues tal es la
esencia general del conocimiento -a diferencia del mero pensar,
juzgar, imaginar: no agotarse el objeto en su ser objeto para el
conocimiento, sino tener el objeto un ser supraobjetivo. Esta exis­
tencia independiente del espacio geométrico (aun cuando no se
hace de él objeto de ninguna aprehensión) es justo su carácter de
ser. Si se lo entiende de otra forma, por ejemplo, como existiendo
meramente en la imaginación o en el pensamiento, es, juntamente
con toda la riqueza de las figuras y leyes geométricas, un engendro
de la conciencia. Pero entonces no es la geometría conocimiento,
sino un mero juego de la conciencia con sus propios productos, y
no tiene el valor de una ciencia.

En la intermedia posición sui generis del espacio geométrico en­
tre el intuitivo y el real, no es el lado de la cercanía a la conciencia,
sino el de su carácter de ser ideal el que se ha desconocido una y
otra vez. Es necesario, por tanto, cargar el peso aquí sobre su rela­
ción con el espacio real. Esta relación consiste en la validez de las
leyes geométricas para las cosas y las relaciones entre ellas que se
.extienden en el espacio real. Si el espacio geométrico no fuese
nada más que un producto de la conciencia, sería tal validez per­
fectamente incomprensible: no podría existir, en absoluto, o tendría
que ser ya un milagro. Ahora bien, existe exactamente con la mis­
ma razón con que la validez de las categorías fundamentales para



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo U

el mundo real. Pues los cálculos que sobre la base de la geometría
pura hacemos con los objetos reales se confirman en la experiencia;
la ciencia exacta de la naturaleza y la técnica descansan en ellos, e
incluso allí donde en esta práctica surgen errores, nos enseña el
examen posterior que el error no está en la aplicación de los teore­
mas geométricos, sino en la inexactitud de la medición empírica.
Esto sólo es posible si el espacio ideal es ya la base del real.

A ello tampoco es óbice la pluralidad de los espacios geométricos.
Cierto que sólo uno de ellos puede ser el propio de las relaciones,
espaciales reales. Pero justo esto es perfectamente suficiente para
remachar el carácter de ser ideal del espacio geométrico. Pues todo,
ser ideal es un ser meramente imperfecto: y esta imperfección no
significa nada más que la mayor generalidad. La pluralidad misma
de los espacios geométricos no es, por ende, nada más que la plura­
lidad de posibilidades paralelas que siempre tiene lo general frente
a lo especial. Tampoco son, pues, posibilidades reales (de las que
nunca hay más que una), sino meras posibilidades esenciales (e].
P. y E., caps. "10 y 41).

d) Los PR1MERcOS MOMENTOS CATEGORIALES DEL ESPACIO IDEAL

Hasta aquí se han puesto a la luz del día las determinaciones
fundamentales del espacio geométrico, que conciernen a su posición
y manera de ser. Todo lo demás concierne a sus momentos estruc­
turales, propiamente categoriales. De tales momentos hay muchos,
si se cuentan también entre ellos todos aquellos que comparte el
espacio ideal con el real, y principalmente si se hacen entrar en
consideración las categorías fundamentales que retornan en él. De
estas últimas sólo van a enumerarse aquí las más importantes
-aquellas que únicamente en el espacio llegan a perfecto desplie­
gue-, de las primeras sólo aquellas que pueden ser válidas de lo
común a distintos espacios geométricos. Algunas de ellas son tan
fundamentales, que hacen la impresión de comprensibles de suyo, y
parecen no haber menester de una palabra. El no ser comprensi­
bles de suyo, únicamente sale a la luz del día en la comparación
con el espacio intuitivo.

1. El espacio ideal es un puro sistema de dimensiones; más exac­
tamente: un sistema de dimensiones de magnitud extensiva (ef.
cap. 4 b, e). Esto quiere decir que una dimensión no hace espacio.
únicamente con dos dimensiones empieza la espacialidad. El espa­
cio es el campo en que entra en juego una multiplicidad pluridi­
mensional de formas, relaciones de posición y variantes de éstas.



CAP. 5] MOMENTOS CATEGORIALES DEL ESPACIO IDEAL

Mientras no entran en juego más que estas relaciones puramente'
espaciales, se trata del espacio geométrico o ideaL. La pluralidad
de los espacios geométricos no altera en nada este carácter funda­
mental. La diversidad de los mismos sólo descansa en el número
y forma de las dimensiones. Un puro sistema de dimensiones son,
en general, cada uno de estos espacios.

2. El espacio ideal es homogéneo. No se diferencia según sus
partes. No es, pues, un sistema de lugares, como se ha afirmado a
veces. En un sistema de lugares tendrían que diferenciarse entre si
los lugares en cuanto tales. En el espacio ideal no hay tales dife­
rencias. Toda diferenciación de lugares del espacio es ya relativa
a algo que ocupa su lugar en el espacio. También todos los siste­
mas de coordenadas en el espacio son, vistos desde éste, arbitrarios,
o bien determinados por las formaciones espaciales que llenan el
espacio.

3. El espacio ideal es continuo. Forma en todas las direcciones
que son posibles en sus dimensiones un continuo absolutamente
único. En esto descansa el que quepa dividirlo como se quiera,
pero no resolverlo en partes mínimas. Es divisible hasta lo infinito.
El límite de esta división es lo carente de extensión, el punto. Aquí
es importante recordar la distinción entre extensión y espacialidad.
El punto, en efecto, es sin duda inextenso y no ocupa espacio; pero,
a pesar de ello, tiene perfectamente su lugar en el espacio, es decir,
una posición determinada en la forma más perfectamente inequí­
voca por relación a otros puntos del espacio. El punto es, pues,
aunque inextenso, algo perfectamente espacial.

4. El espacio ideal es ilimitado. Entra en la esencia de sus dimen­
siones el que no se llegue en ellas a ningún término. Del espado
euclídeo es esto comprensible sin más, porque aquí no está sujeto
el ir siempre más allá de las dimensiones a ningún cambio de direc­
ción. En el espacio hiperbólico se sigue igualmente de 1la ley de la
curvatura (es decir, del cambio mismo de dirección). En el espacio
elíptico parece ser de otra suerte, por el retornar la elipse sobre si
misma. Pero tampoco aquí está limitado el ir siempre más allá en
cuanto tal, pues el volver al punto de partida no es un límite. Se
dice, por ende, que semejante espacio es ilimitado, aunque no in­
finito. Esta caracterización no penetra, sin embargo, hasta la esencia
misma de la cosa. Pues si se considera que las dimensiones cur­
vas suponen otras dimensiones más fundamentales "en" las que es­
tar curvadas, no existe ninguna razón para declarar meramente:
ilimitado el espacio elíptico; es, antes bien, por lo anterior tan infí­
nito como otros tipos del espacio geométrico.



86 CATEGOR1AS DIMENSIONALES [SECo II

5. 'Por otra. parte; tampoco es infinito. Antes bien, el espacio
ideal no tiene, en absoluto, magnitud. Y en cuanto que la infinitud
siempre es.aún una determinación cuantitativa, no es rigurosamente
justa de éL Finito O infinito sólo puede ser, rigurosamente tomado,
"algo en el espacio", es decir, algo que se "extiende" en él. El
espacio mismo no puede ser tal, y menos que ninguno el geométrico.
El espacio.no.es, justo, nada extenso.vsino tan sólo el sistema de las
dimensiones.v'en" lasque algo se extiende, "en" las que también
tiene que .ser finito o infinito algo. La magnitud espacial no es,
en general, magnitud del espacio, sino "magnitud en el espacio".

6.Pür eso .tampoco hay un Iímite del espacio, sino tan sólo Iími­
tes "en" el espacio. Todos los límites espaciales son límites en el
espacio. Y por eso tampoco hay principio, medio ni fin "del espa­
cio", sino sólo de lo extendido con determinada magnitud en el
espado. En tanto que desde cada punto prosiguen las dimensiones
Ilimitadamente ien todas direcciones, puede concebirse más bien
cada. puntodel espacio como centro. Lo que viene a ser lo mismo
que no tener e~ espacio centro.

7. .El espacio ideal tampoco da de suyo ningún patrón de medida.
Sí determina la "especie" del patrón de medida, en tanto que ésta
depende de la especie de la dimensión. Pero no hay ningún patrón
de medida de la magnitud espacial que pueda derivarse de la esen­
cia del espacio ideal. El espacio en cuanto tal es lo en sí sin medida.
En un puro sistema de dimensiones no puede ser de otra suerte.
y justo por ello admite cualquier patrón de medida, incluso el más
accidental y más subjetivo, sólo con que por la especie sea una me­
dida de magnitud de sus dimensiones. Sólo lo extenso puede dar
una medida. Pero el espacio no es extenso.

Por eso, relativamente al espacio mismo, no es grande ni pequeña
:ninguna formación espacial ~ni aunque, vista humanamente, sea
,de un orden extremo de magnitud-c., antes bien, sólo puede ser
grande o pequeña relativamente a otras formaciones extendidas en
el mismo espacio.

e) OTROS MOMENTOS CATEGORIALES DEL ESPACIO IDEAL

Entre los puntos aducidos, sólo el primero habla del sistema de
dimensiones. Los otros puntos suponen, sí, éste, pero no lo des­
arrollan más. Ahora bien, el punto ha menester de una determina­
ción más exacta. Pues un sistema de dimensiones puede ser de
diversa índole. Para ello es necesario, ante todo, determinar más la
zelación de las dimensiones entre sí.



CAP·5J OTROS MOMENTOS CATEGORIALES 87

1. Las dimensiones del espacio ideal son homogéneas. Pueden
trocarse una por otra. No sólo es, pues, homogéneo por sí el espa­
cio ideal, sino que son homogéneas también sus dimensiones. La
manera más fácil de hacerse una idea de lo que esto significa es
pensar en el sistema cuatridimensional del espacio y tiempo, en el
que una dimensión no es homogénea con las otras tres, ni trocable
por ellas. Igualmente se distinguen por este lado las dimensiones,
absolutamente heterogéneas, de la magnitud intensiva (del peso,
de la presión, de la velocidad, etc.), muchas de las cuales forman,
sin embargo, un sistema de dimensiones perfectamente congruente
consigo mismo. Las dimensiones del espacio son homogéneas entre
sí de tal forma, que no es posible distinguirlas si no se las refiere a
un sistema de coordenadas de contenido fijo. Pero todo sistema
fijo de coordenadas es, visto desde el espacio, arbitrario y extrín­
seco a éste. En la esencia del espacio sólo entra el ser varias las
dimensiones, y en número determinado para cada tipo de espacio,
así como el no coincidir nunca a pesar de su homogeneidad. Esto
es tan válido del euclídeo como de cualquier otro tipo de espacio.

2. En ello descansa el que el espacio geométrico sea de suyo "iso­
métrico". El mismo patrón de medida que es válido en una di­
mensión se ajusta también a las otras dimensiones. En nada altera
esto el hecho de ser arbitrarios todos los patrones de medida espa­
ciales. La isometría del espacio no descansa, en efecto, en la mag­
nitud elegida como patrón de medida, sino en la homogeneidad de
las dimensiones y en su indiferencia al patrón de medida elegido.
La consecuencia de la isometría es que una figura geométrica, lo
mismo si es una superficie que un volumen, puede girar y moverse
comoquiera en el espacio sin perder su forma. Si las dimensiones
no fuesen isométricas, tendría que alterarse la forma al menor giro,
pues las magnitudes medidas en determinada dirección no podrían
ser las mismas en otra dirección.

3. La relación afirmativa de las dimensiones puede caracterizarse
geométricamente como un ser perpendiculares unas a otras. La ima­
gen aquí empleada está, sin duda, tomada a la medición de ángulos,
suponiendo ya, pues, la misma relación de las dimensiones que se
trataba de caracterizar. Pero como no hay ninguna relación com­
parable de Índole extraespacial que pudiera emplearse para la ca­
racterización, es legítimo seguir el camino de expresar la relación
entre las direcciones de las dimensiones por medio de la imagen
intuitiva del ángulo recto que descansa en ella. El ángulo recto es
el ángulo prototípico y, por decirlo así, preferido -a la vez, la base
natural de toda restante división de los ángulos-, justo por ser la



88 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo n

expresión directa de la relación entre las direcciones de las dimen­
siones del espacio.

Si se quiere caracterizar esta relación evitando la mención del
ángulo recto, puede hacerse partiendo de su consecuencia: la rela­
ción de las dimensiones es tal, que un punto puede desplazarse en
una dimensión sola, sin desplazarse a la vez en las demás. Lo que
surge en tal desplazamiento es la formación geométrica más simple,
la línea recta. Y ésta es la más simple, porque sólo se extiende en
una dirección. Esto no es comprensible de suyo en un sistema de
dimensiones en sí. Sólo es, antes bien, posible allí donde las di­
mensiones son perpendiculares una a otra.

Con ello está en conexión el hallarse las dimensiones del espa­
cio ideal referidas, sin duda, inequívocamente una a otra, pero no
de tal forma que pendan una de otra inevitablemente y se envuel­
van necesariamente una a otra. La planimetría es la mejor prueba
de ello. Las figuras bidimensionales del plano forman toda una
multiplicidad de formas con una multitud de leyes, sin que entre
en juego en ella la tercera dimensión. Lo mismo es válido de las
relaciones entre los segmentos de una recta, que también forman
una multiplicidad, aunque mucho más simple. Estas características
no son válidas sólo del espacio euclídeo, sino mutatis mutandis de
todo tipo de espacio geométrico.

4. El sistema de dimensiones del espacio ideal no es un sistema
de coordenadas. Geométricamente expuesto, tiene, sin duda, la
forma de tal, y aquí podría conducir especialmente a la confusión
el ser en ángulo recto la relación de una con otra. Pero, en verdad,
es algo distinto de raíz. Un sistema de coordenadas tiene su deter­
minado punto cero en el que concurren o del que parten las coorde­
nadas, y estas mismas tienen su determinada posición en el espacio,
corriendo en determinada dirección. De nada de esto se habla en
un sistema de dimensiones. Como punto de intersección de las di­
mensiones puede valer cualquier punto del espacio, y como posición
o dirección de las mismas en el espacio no puede designarse ninguna
de las infinitas posiciones o direcciones posibles. En el espacio ideal
no hay direcciones privilegiadas (como las hay en el espacio intui­
tivo) ni puntos privilegiados. Ni tampoco hay en él posición pri­
vilegiada.

En general, las dimensiones no son coordenadas. No puede refe­
rirse a ellas distancia alguna. Las coordenadas forman un sistema de
líneas fundamentales "en" el espacio, relativamente al cual pue­
de determinarse la posición de puntos en el espacio. Pero si ellas
mismas son algo "en" el espacio, y éste es el sistema de las dimen-



CAP. 5] CONSECUENCIAS DE LAS CARACTERíSTICAS SEI'lALADAS 89

siones, ello significa que los sistemas de coordenadas son algo "en"
el sistema de las dimensiones, o que suponen ya éste como con­
dición. Por eso no puede ser el sistema de las dimensiones un
sistema de coordenadas. Pasa con esto cosa semejante a la que
pasa con toda magnitud y todo patrón de medida en el espacio:
así como el espacio mismo no da ninguna medida de lo extensivo,
sino que sólo determina la especie de la medida, así tampoco da
de sí ningún sistema de coordenadas, sino que sólo determina la
índole de los sistemas de coordenadas y referencias posibles en él.

Pero justo por ello imitan los sistemas de coordenadas la relación
de perpendicularidad de las dimensiones una con otra. Y en esto
descansa la posibilidad de expresar en la forma más simple con la
imagen de las coordenadas la referencia de las dimensiones una a
otra. Pero en ellas no retornan ni el determinado punto cero, ni la
posición y dirección de las coordenadas. Toda determinación de
esta índole es, vista desde el sistema de las dimensiones, arbitraria
y totalmente extrínseca a él. Como que prácticamente tiene que
tomarse todo sistema de referencia en el espacio al contenido de
alguna formación.

f) CONSECUENCIAS DE LAS CARACTERÍSTICAS SEÑALADAS

De lo anterior pueden sacarse ya ciertas consecuencias sobre la
esencia del espacio, aunque en lo anterior sólo se haya hablado di­
rectamente del espacio geométrico. Pues las más de las caracterís­
ticas señaladas rebasan el espacio ideal para extenderse también al
real. Mas las consecuencias ilustran y completan los momentos
categoriales fundamentales sin ser, no obstante, tan fundamentales
como éstos.

1. Una bien conocida manera de exponer la geometría hace sur­
gir el espacio del "punto" en tres grados sucesivos: mediante el
movimiento del punto surge la línea, mediante el movimiento de
la línea la superficie, mediante el movimiento de la superficie el
cuerpo. En un espacio de más de tres dimensiones puede prose­
guirse así hasta la enésima dimensión. Intuitivo sólo es este pro­
ceder hasta la tercera dimensión. Como mera imagen es inobjeta­
ble; pero resulta torcido cuando pretende dar una especie de génesis
intemporal del espacio, o simplemente desarrollar los momentos
categoriales de éste. Cuánto más múltiples son estos últimos, lo han
mostrado los puntos anteriores; y en lo que toca a la génesis, es
erróneo el supuesto de que el punto tenga el prius sobre la línea,
ésta sobre la superficie, etc. No la dimensión aislada es aquí lo pri-



9° CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo H

maria, ni tampoco lo simplemente extendido en ella, por no decir
lo no extendido en el espacio (el punto). Lo primario es, antes
bien, justamente el sistema de dimensiones entero, así como la refe­
rencia de la superficie, la línea y el punto a la extensión pluridi­
mensional que se da en el sistema.

Toda superficie, comoquiera que esté colocada, tiene ya una po­
sición en el espacio, toda línea una posición en la superficie, todo
punto un lugar en la línea. La geometría puede abstraer de ello, a
determinados fines; pero tan pronto como demuestra algo por me­
dio de una imagen, hace ya uso de tales relaciones. No puede dibu­
jar ningún triángulo sin tomar por base un plano situado de deter­
minada forma en el espacio (el del pizarrón o el del papel); con lo
que cumple tácitamente la ley de la inserción en el sistema entero
de dimensiones, al utilizar coordenadas arbitrariamente elegidas.
Lo mismo es válido, naturalmente, dentro de la restricción a dos
dimensiones en las figuras planimétricas. La restricción es ontoló­
gicamente secundaria, existiendo sólo en la abstracción. Lo que
no significa que ésta no esté justificada geométricamente.

2. AlIado del momento de la extensión en el espacio, se presenta
como un segundo momento igualmente fundamental el de la "di­
rección en el espacio". Estos dos momentos son rigurosamente refe­
rentes uno a otro: toda extensión tiene su determinada dirección
en el espacio y en todas direcciones hay extensión. La multiplicidad
de las direcciones en el espacio forma una infinitud actual (de
segunda potencia). Esto descansa en la simple pluralidad y la per­
pendicularidad mutua de las dimensiones: en una dimensión sólo
hay una dirección, en dos ya infinitas y con cada dimensión que se
añade se potencia esta infinitud. Y la homogeneidad e isometría
de las dimensiones se trasporta a la multiplicidad de las direcciones
posibles en ellas.

3. La infinitud de las direcciones tiene, fuera de la pluralidad
de las dimensiones y de la homogeneidad de éstas, todavía un se­
gundo supuesto, que radica igualmente en la relación de las dimen­
siones entre sí: la transición continua de la dirección de una di­
mensión a otra. Intuitivamente se presenta esta transición continua
como un "girar". Característico del girar es el estar siempre referido
a un eje en el espacio que tiene él mismo su determinada posición
y dirección. Con esto queda también el cambio de dirección en que
consiste el girar fijado a un determinado orden de direcciones, a
saber, queda restringido a un plano del espacio. Por esta causa hay
sólo "un" girar en el espacio bidimensional; pues este espacio con­
siste sólo en un plano, y el eje del girar se presenta como un punto.



CAP. 5] CONSECUENCIAS DE LAS CARACTERíSTICAS SEJ\lALADAS gF

En el espacio tridimensional interfieren ya tres planos del girar,
que forman un sistema cerrado de posibles transiciones de direc­
ción. Pero esto sólo es un esquema fundamental. Pues como los,
mismos tres ejes. del girar están sujetos al cambio continuo de direc­
ción en la transición continua de una dimensión a otra, resulta el
número de los planos del girar en el espacio tridimensional un nú­
mero actualmente infinito (y del mismo tipo de potencia que el de
las direcciones).

4. Al mismo tiempo que la extensión yla dirección en el espacio
constituyen dos formas de determinaciones espaciales igualmente
fundamentales, mutuamente independientes, pero, 'sin embargo, fija­
mente ligadas 'una a otra, claro es que tiene que haber también dos
especies de magnitud y de medida en el espacio tan diversas y no
reducibles una a otra. Una especie está 'caracterizada suficiente­
mente por el momento de la extensiónj-Iaotraes la de la diversidad
de dirección o del ángulo. La medida de ángulos es alge funda­
mentalmente distinto de la medida de longitudes. La magnitud del
ángulo no crece con la longitud de los lados o ton la magnitud de
la figura; y toda dependencia de" la magnitud lineal respecto de la
angular se reduce a una dependencia-de proporción. A esto res­
ponde el haber en el espacio dos especies de identidad- parcial: la
"igualdad" y la "semejanza" de las figuras. La primera descansa en
la identidad de la extensión, la segunda en la identidadde'los án­
gulos. El término "semejanza" para la segunda es; ciertamente,
inexacto; se trata más bien de una perfecta identidad de forma, con
diversa medida de la extensión.

5. La medida de la extensión se potencia con el número de las
dimensiones como medida del segmento.. de la superficie 'y, del vo­
lumen. Como las dimensiones son isométrícas..se trata ,de potencias
de una misma medida de longitud. De-medidas de esta .especie es
válida la proposición antes sentada, de que no las da el espacio
mismo, antes bien, tienen que introducirse.arbitrariamente, De la
medida de ángulos no es válida esta proposíciónc. el cambio de
dirección en el espacio tiene su medida natural; tomada a la per­
pendicularidad mutua de las dimensiones, en el "ángulo recto".
Entendido como magnitud del giro, es el cuadrante, así llamado
por ser la cuarta parte del giro completo. La, subdivisión del cua­
drante es, naturalmente, arbitraria; pero la base es fíja..



CATEGORtAS DIMENSIONALES [SECo II

g) MÁs CONSECUENCIAS y PERSPECTIVAS

L Se ha afirmado con frecuencia que las magnitudes espaciales
son todas resolubles en relaciones numéricas. Se ha pretendido en­
tender tal resolución precisamente como una tarea de la matemá­
tica, por pedir la posibilidad de calcular las magnitudes la traduc­
ción en relaciones aritméticas; y la geometría analítica flotó ante
las mentes como el medio de alcanzar este ideal. Frente a ello, no
hay que olvidar que el cálculo no es una creación ni construcción
de magnitudes, sino tan sólo el hacerlas apresables para la concien­
cia que calcula. Las magnitudes espaciales mismas no se resuelven,
sino que subsisten. En cuanto espaciales, son absolutamente he tero­
géneas a los números y las relaciones numéricas; y éstas sólo les son
aplicables por ser la dimensión de la serie de los números tan
general y vacía de contenido que se deja trasportar a toda dimen­
sión especial.

2. Si la extensión y la magnitud angular no son reducibles ya
una a otra, menos aún es reducible ninguna de las dos a relaciones
extraespaciales, Lo que el número puede expresar, nunca es sino
"relaciones" de magnitudes que pertenecen a una especie de lo
mensurable. El número tampoco apresa, pues, el espacio mismo,
sino tan sólo lo extendido "en" el espacio. Y ni siquiera en esto
apresa más que la relación métrica; la especie misma de la medida
no puede ni expresarla, ni sustituirla por otra. La especie de la
medida tiene, antes bien, que serle agregada expresamente a la ex­
presión numérica. Es una tendencia inducente en error la tendencia
a resolver las figuras y las relaciones espaciales en algo inespacial.
El espacio es algo último e irreducible, una genuina formación
categorial fundamental. Por eso tampoco es reducible a nada más
la espacialidad de lo extendido en el espacio.

3. Se ha afirmado (por ejemplo, por Hegel) que el espacio es el
4'fuera una de otra" de las formaciones, o sea un principio de sepa­
ración, e incluso el estado de separación de todo lo que existe en
él. Esta caracterización es inexacta en dos respectos. En primer
lugar, está todo lo espacialmente separado también espacialmente
ligado en forma inequívoca, e inserto en un solo orden espacial.
Este ligamen está garantizado por la homogeneidad y continuidad
de las dimensiones. Toda distancia espacial es también referencia
espacial afirmativa, lo que encuentra su clara expresión en la mag­
nitud mensurable de la distancia. Pero, en segundo término, en el
espacio ideal no están, de ninguna suerte, necesariamente las diver­
sas formaciones espaciales en diversas partes del espacio: los cuerpos



<CAP. 6] SENTIDO DE LA REALIDAD DEL ESPACIO 9~,

geométricos se penetran unos a otros sin resistencia. Tan sólo los
cuerpos reales no pueden penetrarse unos a otros; pero ni siquiera
'esto es una ley del espacio, sino una ley de la materia. Dicho cate­
gorialmente: la impenetrabilidad es una función de lo especial "ex­
tendido" en el espacio, no del sistema de dimensiones "en" que lo
especial está extendido.

4. Por otra parte, tampoco es el espacio el puro "juntas" de las
formaciones repartidas en él, digamos en oposición al tiempo como
el ser fuera lo uno de lo otro (según se ha afirmado en el neokan­
tismo). Esta comparación considera la coexistencia espacial como
:simultaneidad y la secuencia temporal como demembración, vien­
<10, pues, ambos órdenes, el espacial y el temporal, bajo la ima­
gen del tiempo. Pero ello es inexacto del espacio y tautológico del
tiempo.

Si se deja a un lado la torcida imagen, ateniéndose sencillamente
a los momentos categoriales fundamentales del espacio -pues ha­
blar del tiempo sería aquí prematuro-, se presenta mucho más
simple la situación. El espacio no es ni el puro "fuera uno de otro"
<le lo que está en él, ni el puro "junto" de esto, sino la común con­
dición dimensional de lo uno y lo otro. En la esencia de un sistema
<le dimensiones homogéneas de magnitud extensiva, entra el estar
todo lo separado en él también unido y todo lo unido en él tam­
bién separado. No puede caracterizarse suficientemente el espacio
ni por la discreción, ni por la continuidad. Pues toda dimensiona­
lidad -y más que ninguna la de la magnitud extensiva- es ya
ambas cosas a una.

CAPÍTULO 6

EL ESPACIO REAL

a) SENTIDO DE LA REALIDAD DEL ESPACIO

El espacio real es el espacio en que existen las cosas reales y las
relaciones entre estas cosas, en que se desenvuelven los sucesos reales
físicos, en que trascurre también la vida humana, en la medida en
que su curso es el natural de las cosas y está sujeto a condiciones na­
turales, y tanto la vida individual cuanto la colectiva e histórica. El
espacio real es exactamente tanto espacio cósmico como espacio vi­
tal, campo en que entran en juego cuerpos y fuerzas cósmicas y
campo en que entra en juego el hacer y el deshacer del hombre. Es



94 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo n

el .espacio de lo existente, la forma y la condición categorial del
mundo exterior.

Este último carácter está tomado a la oposición a la conciencia
como mundo interior: Esta oposición tienta, sin duda, a hacerse la
falsa representación de que el mundo exterior surgiría y sucumbiría
con su contrario, el mundo interior e in espacial. A pesar de todo,
está la oposición en cuanto tal justamente vista, pues en la estrati­
ficación del mundo real sólo abarca la categoría real de la espa­
cialidad los dos estratos ínfimos. De la conciencia para arriba ya
no tiene validez. Y como la reflexión del hombre sobre sí mismo
le presenta su propio mundo interior como un mundo inespacial,
es de hecho "para él" el mundo real espacial el mundo exterior.
En nada altera esto el hecho de ser esta reflexión misma secunda­
ria y aparecer, tomada con rigor, únicamente en la meditación filo­
sófica.

Lo que aquí hay en el fondo es la bipartición del mundo en una
multiplicidad espacial y otra inespacial, tal cual antaño la formuló
Descartes, sobreagudizándola, como dualidad de las "sustancias".
Por desiguales que sean las dos partes, en la estratificación real
existen ambas irrecusablemente, y de hecho es el espacio el decisivo
momento que traza el límite. Y lo traza de manera que por encima
de lo orgánico ya no ocurre separación ni relación extensivo-espa­
cial alguna. Sin duda que ésta se prolonga en las formaciones supe-

"riores pluriestratificadas en cuanto tales, en el hombre, en la colec­
tividad y su historia, pero no en el ser psíquico y espiritual en
cuanto tales, que sólo constituyen los estratos superiores de seme­
jantes formaciones. Pues, de la conciencia para arriba, es toda
coexistencia y toda relación de otra índole.

De la existencia del espacio real depende en primera línea, por
tanto, el problema del idealismo y el realismo. Por eso en la edad
moderna se ha luchado regularmente en torno a la realidad o
irrealidad del espacio como sólo se lucha en torno a cuestiones víta­
les o actuales. Esta lucha empieza mucho antes de Kant y se ex­
tiende aún sobre todo el siglo XIX. Es instructiva en más de un
respecto, y quizá más que en ninguna otra fase en la última. Es
cosa que no puede seguirse aquí. Lo importante de ella para el
problema categorial del espacio es tan sólo el haberse aclarado en
ella varias oscuridades tradicionales que se trata de superar.

Como ejemplo de ellas puede ponerse aquí el siguiente: entre
otras cosas, en vez de hablar de la realidad del espacio, se hablaba
de su "existencia", y se trataba de demostrar que el espacio no
puede "existir". Lo que, naturalmente, se lograba con facilidad.



CAP. 6] SENTIDO DE LA REALIDAD DEL ESPACIO 95

Pues de cierto que la realidad de un espacio real no es existencia.
Existencia es un término ontológico de sentido restringido, que
sólo es justo de las cosas, las sustancias, los seres vivos, es decir, en
general sólo de, formaciones reales relativamente estacionarias. Ya
tratándose de procesos o sucesos es el término existencia inexacto,
aunque éstos son precisamente tan reales como aquéllas, Tra­
tándose de condiciones generales del ser, resulta completamente
sin sentido disputar acerca de si "existen" o no. Su manera de ser
es de otra índole. El espacio -entendido también como espacio
real- no existe, en absoluto; en otro caso, tendría que existir
como una cosa junto a otras cosas. Pero el ser cosa es lo último que
pudiera convenirle. Es, antes bien, la condición general de lo
que es cosa y de lo que existe extendido. Pues sólo lo extendido en
él existe espacialmente. Pero el espacio no es extenso (ef. supra,
cap. 4 a, cap. 5 d, 5. Y 7·)· Si "existiera", tendría que ser la condi­
ción de sí mismo. Lo que no tiene sentido.

El sentido de la realidad del espacio es, pues, otro. Es el mismo
que el de la "existencia" de todas las categorías reales: se reduce
a su ser principios "para" lo real, o sea, también para lo realmente
existente. Las categorías no tienen más ser que su ser principios
para un concretum (ef. Fábrica, cap. 43). Por eso no pueden tener
existencia. Si se prescinde de la errónea' interpretación de la rea­
lidad del espacio, queda un sentido del todo llano: la realidad del
espacio es la condición bajo la que pueden ser reales las forma­
ciones y los sucesos espaciales.

En gracia a la significación central que tiene esta proposición
en la disputa de las posiciones, recordaremos aquí lo decisivo en
este orden de cosas. Que hay lo realmente ente en sí -y entre
ello lo que sólo puede existir en un mundo exterior-, lo prueba el
análisis de los actos trascendentes, entre los cuales son, a su vez,
de un peso espacial los emocionales (ef. Fundamentos, caps. 27­
31). Si po hubiese un espacio real, tendría, pues, que haber masa,
peso, presión, densidad, dureza, fuerza, etc., pero sin nada extenso;
pues sólo la extensión espacial entra aquí en cuestión. Ahora bien,
la masa, la densidad, la fuerza, etc., suponen algo extenso. Luego
su existencia real requiere el espacio real.

Añádanse otras varias cosas. Dado que pudiésemos suponer, a la
manera idealista, tan sólo un espacio intuitivo, ¿cómo sucede, en el
orden de la percepción, que el campo del tacto concuerde con el de
la vista? La pura "intuición" no puede lograrlo, porque, por su
lado, es accidental la coincidencia de percepciones heterogéneas.
De esta manera no puede, pues, llegarse en absoluto a la fusión.



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IJ

Del todo distinto, si el tocar y el ver están referidos a un mismo
orden espacial y real de objetos: el espacio táctil y el visual se
orientan entonces por la misma espacialidad real.

O también esto: ¿cómo puede el propio yo aparecerse a sí mismo
ligado al espacio, no siendo él mismo espacial y no apareciendo a sí
mismo como espacial? Esto es un contrasentido, si no está ligado
a un cuerpo real y éste no está firmemente encajado en condiciones
espaciales reales. Sólo sobre la base de este supuesto es compren­
sible que la visión espacial esté ligada a una posición en el espacio,
y sólo desde uha posición semejante dé por resultado imágenes in­
tuitivas. Y sólo de esta manera puede procurar la orientación en el
mundo circundante, que es eminentemente importante en la prác­
tica. El orden tridimensional no puede ser propio de la sola mul­
tiplicidad intuitiva, tiene que ser también el de un mundo real de
objetos. Y la extensión, la magnitud, la forma, la posición, tienen
que ser en primera línea las de las cosas en el espacio real.

En suma, el espacio perceptivo tiene que ser, al menos en ciertos
rasgos fundamentales, un correlato del espacio real. Estructural­
mente idéntico a éste, no por ello necesita serlo. Pero tiene que estar
referido a un espacio real. Si no, pierde su sentido para un ente
espacialmente percipiente.

b) SINGULARIDAD, NÚMERO DE DIMENSIONES Y CARÁCTER DE SUSTRATO

DEL ESPACIO REAL

De las notas categoriales del espacio real, es toda una serie ya
conocida por el espacio ideal. En la enumeración de los momentos
de éste, ya se señaló que parcialmente convienen también al espacio
real. El espacio ideal es justo lo general de la categoría del espa­
cio, y el espacio real está con él en la relación del caso especial con
el genus. Se trata de que aquí retorna la relación óntica funda­
mental entre las maneras de ser: el ser ideal es un ser incompleto,
y por lo mismo carente de independencia, pero es a la vez más
general. Visto desde lo real, sólo forma un esquema de posible
henchimiento real. Es, por tanto, el tipo de ser inferior. Lo real
sólo es un ser completo e independiente.

Para producir aquí la claridad, resulta necesario recorrer la serie
entera de los momentos enumerados en el espacio ideal, y enfocar­
los hacia las desviaciones del espacio real. Hay que empezar con
las notas en las que la diferencia salta claramente a la vista. Úni­
camente de éstas pueden obtenerse los puntos de vista bajo los cua-



CAP. 6] SINGULARIDAD DEL ESPACIO REAL 97

les resultan visibles desviaciones y concordancias en los restantes
momentos. Pues no en todas partes pueden descubrirse sin más.

El primero de estos momentos es la singularidad del espacio real.
Se mostró antes (cap. 5 b) que la tesis kantiana de que el espacio
es único no es justa del espacio ideal. Del real sí lo es. No puede
haber varios espacios reales unos al lado de otros, a la manera de los
tipos del espacio geométrico; pues es el espacio en que existe el
mundo real, y el mundo real es sólo uno. El espacio real es nece­
sariamente uno, y ningún hablar de "espacios" tiene, tratándose de
él, sentido, si no se mientan exclusivamente partes del espacio uno.

Con lo anterior no se ha dicho que tenga que ser necesariamente
un espacio euclídeo. En sí es posible que sus dimensiones estén
curvadas. Muy bien pudiera ser, por ejemplo, un espacio elíptico
o también de otro tipo de curvatura. Estas posibilidades las encon­
tramos discutidas muy en serio dentro de la actual física teórica.
Pero sobre un punto hay que estar en claro: el espacio real no pue­
de dividirse, como el espacio ideal, en estos tipos de espacio, no
puede descomponerse en "espacios". No puede ser absolutamente
más que uno de ellos. Cuál de ellos entre en cuestión, es una cues­
tión separable de la anterior, y que ni siquiera hoy puede conside­
rarse como resuelta.

El hecho de que esta cuestión no pueda responderse tan fácil­
mente, estriba en que no puede decidirse a priori. Sólo la experien­
cia puede enseñar de qué tipo es el espacio real. Pero la experiencia
inmediata está ligada a condiciones espaciales demasiado estrechas
(las terrestres) para ser aquí competente; y ni siquiera la observa­
ción astronómica directa alcanza sino hasta nuestro próximo am­
biente cósmico. También sus patrones de medida son todavía de­
masiado pequeños para permitir reconocer la curvatura, o falta de
ella, de las dimensiones espaciales. Y más allá es todo aún muy
hipotético. Por el momento sólo hay unos pocos puntos de apoyo
que permiten, en todo caso, concluir algo acerca de la estructura
del espacio cósmico. Y semejantes conclusiones no van más allá
de conjeturas especulativas.

El segundo momento distintivo del espacio real es el de no tener
más que tres dimensiones. Tampoco de esto es apriorística la razón
gnoseológica, pues partiendo del espacio intuitivo no puede probar­
se la triplicidad de las dimensiones: pudiera ser, en efecto, que el
espacio real discrepase del intuitivo en el número de lasidimen­
siones. Pero sí están las cosas de tal suerte que no encontramos en
la región de los fenómenos espaciales reales ningún apoyo para
concluir más de tres dimensiones del espacio real. Pues cuanto



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo Il

sabemos de lo realmente extendido en el espacio, pone de mani­
fiesto la multiplicidad tridimensional y nada más. Esto es tan
válido de los cuerpos reales y de su posición mutua como de su
movimiento espacial.

No han faltado intentos de probar a priori la triplicidad. Todos
vienen a parar en el número limitado de las posibilidades de girar
en el espacio. Se imaginan las tres dimensiones como un sistema
de ejes, y se sigue el cambio de dirección de una línea en torno al
eje hasta que ha recorrido el primer cuadrante, luego el cambio
en torno al segundo eje, al que se ha llegado, y así sucesivamente;
una vez que ha recorrido también un cuadrante en torno al tercer
eje, vuelve a la dirección de que había partido. De esto se concluye
-que no hay una cuarta dimensión del espacio. El argumento es
patentemente falso. Da por supuesto justo aquello que debía pro­
bar: la imagen intuitiva del sistema de los tres ejes es ya justo la
misma tridimensionalidad que estaba en cuestión. El raciocinio
es un idem per idem, Lo que hay de verdadero en él se reduce a lo
intuitivo de la imagen. De hecho, es tal raciocinio una derivación
de la estructura del espacio intuitivo. Pero ello no prueba nada
respecto del espacio real. Pues lo que se quería saber era justo si el
espacio real tiene las mismas dimensiones, y no más, que el espacio
intuitivo.

Las deducciones matemáticas anejas al anterior intento evitan,
'sin duda, el círculo lógico, pero no avanzan hasta el espacio real
propiamente tal -por la simple razón de ser puramente matemá­
ticas. Perfectamente evidente resultaría un argumento que demos­
trase que tres dimensiones forman el mínimo de espacio disponible
para la multiplicidad del mundo real de los cuerpos. Pero no prue­
ba rigurosamente por qué en el espacio real se permanece en este
mínimo; supone ya, antes bien, una especie de economía óntica en
-el principio espacial -igual que si fuera ya cosa firme que las ca­
tegorías estén sometidas a una lex parsimoniae naturae.

El argumentar no lleva a nada. Con la triplicidad del espacio
real es exactamente tal cual con los más de los momentos funda­
mentales de otras categorías: no se ve por qué son justamente como
son. Hay que tomarlos como un hecho tal cual lo presentan los fenó­
menos pertinentes. Las categorías son principios, es decir, son algo
último, no reducible a más. Sólo se puede analizarlas, hasta donde
los fenómenos den apoyo para hacerlo, y aceptar lo que resulte. Si
de cada momento categorial se quisiera preguntar por qué es jus­
tamente así y no de otra suerte, equivaldría a preguntar por qué
'es el mundo tal cual es y no de otra suerte.



CAP. 6] SINGULARIDAD DEL ESPACIO REAL 99

Pero hay que distinguir de 10 anterior otro sentido de la cuestión
de un mayor número de dimensiones del espacio. Descansa en la
posibilidad de que el espacio real tuviera una "medida de curvatu­
ra". En este caso necesitarían tener las tres dimensiones del espacio
algunas otras dimensiones por base. Pues la curvatura es un carác­
ter formal que sólo puede haber "en" un espacio: supone dimen­
siones "en" las que es curvatura. Ahora bien, no pueden, natural­
mente, las tres dimensiones conocidas del espacio estar curvadas
"en" las mismas dimensiones que ellas son, sino sólo en otras. Su­
pondrían, pues, otras. Y éstas tendrían que ser entonces las dimen­
siones primarias del espacio real (ef. supra, cap. 5 b).

Pero dos cosas hay que advertir a este respecto. Esta consecuen­
cia, extraordinariamente especulativa, se alza sobre débiles pies
mientras no se haya probado inequívocamente que el tipo del espa­
cio real es elíptico o algún otro; para lo que hasta ahora falta la
base firme. Y aunque pudiera determinarse el tipo del espacio, no
se habría abierto con ello la puerta a una desbandada de nuevas
dimensiones del espacio real, sino tan sólo la ventana a la perspec­
tiva de unas pocas. El sistema de las dimensiones seguiría siendo,
aún así, un sistema muy limitado. Yen nada se alteraría la relación
entre las tres inmediatamente comprobables.

Pero más importante que 10 anterior es la consideración de que
el hablar, según se ha vuelto hoy usual, de "dimensiones rectas y
curvas", en general sólo tiene sentido como imagen de una relación,
por lo demás nada intuitiva, pero no para designar un carácter real
de las dimensiones del espacio. Forma espacial sólo puede tenerla
algo que está extendido en el espacio, no el espacio mismo en que
aquello está extendido, ni, por consiguiente, las dimensiones de
posible extensión de las que es el sistema.

El tercer momento distintivo es el carácter de sustrato, que resalta
más fuertemente en el espacio real. No como si este carácter tuviese
nada que ver con el henchimiento material. Este último se limita a
constituir lo "extenso" en el espacio real, guardando, pues, con él
la relación de la extensión con la dimensión. Pero entra en la esen­
cia de las dimensiones en general el ser sustratos de posibles mag­
nitudes. En el espacio ideal se halla este carácter de sustrato redu­
cido al último extremo y, por decirlo así, rarificado, simplemente
ya porque no se trata de un espacio único, sino de varios posibles.
Las dimensiones del espacio real se hallan en este punto en otra
situación: lo que se encuentra .en ellas tiene, ya con esto solo, reali­
dad, estando en el "espacio cósmico" y contando en el mundo real;



H)() CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo lJ

y lo que tiene en ellas su magnitud, tiene justo con ello magnitud
real.

Esto no es de ninguna suerte meramente válido de lo material­
mente extenso; es también válido justamente de los grandes espa­
cios intermedios vacíos, de las "distancias" en el cosmos. Las di­
tancias cósmicas existen independientemente de la aparición o la
falta de materia en el espacio intermedio; y además son del mismo
tipo de realidad que los cuerpos y los campos de fuerza que se
explayan dentro de ellas. Pues que su medida es, sin duda, arbi­
trariamente elegible, pero de ninguna manera sustituible por otra
de distinta especie. Las dimensiones del espacio real son justo un
sustrato ya irreducible de posibles relaciones de magnítud.í

e) EL ESPACIO REAL COMO PURO SISTEMA DE DIMENSIONES

Los subsiguientes momentos categoriales del espacio real vienen,
en lo esencial, a sonar igual que los del espacio ideal. Pero no hay
que dejarse engañar por la igualdad de sonido, tras de la cual se
oculta, en parte, un sentido distinto. Y justamente aquí se trata de
separar consecuentemente concordancia y desviación.

Donde ello resulta más llamativo es ya en el primer punto: tam­
bién el espacio real es un puro sistema de dimensiones. Pero esto no
significa en él tan sólo que una dimensión todavía no forma espacio
alguno, sino encima algo más. Para mostrarlo así, es necesario ir
lejos. En las concepciones del espacio real se inmiscuyó temprana­
mente la pareja de contrarios de la sustancia y el accidente. Prime­
ramente se contó el espacio entre los accidentes de la sustancia (que
se entendía materialmente). Descartes, por el contrario, hizo de él
mismo una sustancia, entendiendo los cuerpos situados en él como
limitaciones o modificaciones de esta sustancia. La primera manera
de ver hace del espacio demasiado poco, la segunda mucho en de­
masía. Mas para ninguna de las dos es un puro sistema de dimen­
siones; más aún, según ambas, viene a ser la dimensionalidad en

1 De qué se trata con el momento de sustrato en las dimensiones del espacio,
puede verse con toda claridad justamente dentro de este orden de cosas. Las
distancias son justo algo muy real, aunque se tienden sobre el "espacio vado".
Son lo realmente separador entre los cuerpos, sustancialmente henchidos, del
espacio, a la vez que lo que une éstos. De donde resulta evidente que ellas
mismas no son nada sustancial. Los sustratos no son todavía sustancias; son
meros medios de posible determinación de magnitud (lo que, sin duda, no es
más que una imagen), lo "indeterminado" en cuanto tal que sirve de base a
toda determinación o limitación. Justo éste era, entre los antiguos, el sentido
primitivo de UJtELQOV, como un sustrato (ÚJtOX.sL¡.tEVOV) de posible medición y
posible magnitud en general (aooóv). (C]. cap. 4 a, así como Fábrica, cap. 28 b).



CAP. 6] ESPACIO REAL COMO PURO SISTEMA DE DlMENSIONES ror

general algo secundario en él. Contra esto es contra lo que se diri­
ge esta tesis de apariencia insignificante: el espacio es un puro
sistema de dimensiones. Es el puro campo disponible para el hen­
chimiento material y dinámico.

Él mismo no es, pues, ni sustancia, ni accidente: no es aquello de
que están hechas las cosas, pero tampoco es una propiedad mera­
mente aneja a las cosas. Es, antes bien, el supuesto categorial ge­
neral de toda aparición de sustancias y de accidentes de éstas en el
mundo real. Pues es en dimensiones, cualesquiera que sean, donde
tienen las sustancias reales que poseer el espacio disponible para
coexistir.

Además de la vieja concepción del espacio como un accidente de
la materia, hay por tanto que rechazar también la moderna que
hace de él una función de la fuerza. Esta concepción responde exac­
tamente al reemplazo de la sustancia material por la sustancia diná­
mica. Según ella, son la extensión, el volumen, la distancia, literal­
mente la obra o el efecto de fuerzas, exactamente así como también
el movimiento es un efecto de fuerzas. De donde parecía seguirse
que también el espacio mismo es obra o efecto de fuerzas.

Pero aquí puede mostrarse en seguida el error ontológico. La
extensión, en efecto, no es en absoluto el espacio mismo, sino tan
sólo la expansión "en" el espacio, o sea, que supone éste. Y, con
mayor razón, no son el volumen, la distancia, el movimiento mismos,
el espacio, sino algo "en" el espacio. Aunque sean, pues, obras de
la fuerza, mucho dista aún el espacio de ser por ello una obra o
una función de la fuerza. Al contrario, justo por lo anterior, sólo
"en" el espacio son posibles aquellas mismas obras de la fuerza.
Lo suponen, pues. En suma, la relación de la fuerza con el espacio
es la misma que la de la materia con él.

El hablar del "espacio de fuerzas" o del "espacio dinámico", hay
que acogerlo, pues, con cautela. Mientras con él se miente mera­
mente el espacio real como campo de fuerzas, no puede objetarse
nada contra él -como tampoco contra el hablar del espacio vital
(de una especie animal o de un pueblo), del espacio histórico o del
espacio acústico. Todos ellos son aspectos especiales del espacio
real, funciones particulares que adquiere por obra de lo real que
en él se expande o desarrolla. El espacio de fuerzas es, sin duda
alguna, el más fundamental de ellos. Pero la esencia del espacio
mismo no depende de ninguno de ellos. Los antecede, antes bien,
categorialmente a todos, y es su condición previa. Todos ellos son,
comparados con él, lo secundario, y ya no alteran en nada su
esencia.



102 CATEGORfAS DIMENSIONALES [SECo II

Si el espacio real fuese una función de algo distinto de él, no po­
dría esto otro estar, por su parte, ya "en" el espacio y, por consi­
guiente, tampoco podría ser algo espacialmente dimensional. Su

0
­

puesto, pues, que fuese una prioridad de la materia, no podría ésta
hallarse extendida en él, sino que tendría que ser una sustancia
desconocida situada más allá de la espacialidad; supuesto que fuese
una función de fuerzas, tendría que ser la fuerza algo inespacial
situado más allá del mundo físico y de lo extensivo. Semejante
consecuencia puede sacarse, tal como la sacó Leibniz en su concepto
de la "fuerza primitiva". Pero con esto se pierde bajo los pies el
suelo de los fenómenos, y se cae en la región de las hipótesis especu­
lativamente metafísicas. Pero si se acepta irreflexivamente que la
materia o la fuerza estén, a pesar de todo, "en" el mismo espacio
que primero deben producir, se acepta, a cambio de ello, que di­
versos sistemas de cuerpos o fuerzas tengan que estar en diversos es­
pacios sin poderse tocar o influir jamás. Pues cada centro material
o-dinámico produciría en torno suyo su propio espacio.

Así se llega finalmente a lo contrario de aquello de que se había
partido. El "espacio dinámico" concebido como un derivado de la
fuerza, significa la anulación de la dinámica unificada del mundo,
y a la vez la pulverización del orden cósmico. Se ha querido pro­
bar demasiado, y así no se prueba nada.

Laque, partiendo del siglo XVII, había antaño en el fondo de
semejantes concepciones, era la idea, por nada justificada, de que el
espacio tendría que ser la "posición" de una instancia creadora,
de un ente primigenio situado en el fondo del mundo: posición de
"la Divinidad, de la fuerza primigenia (como un impulso concebido
.todavía a semejanza divina), de la inteligencia o la voluntad cós­
-mica. Distinto es en el concepto actual del "espacio de fuerza";
.aquí se pone de manifiesto la tendencia a atribuir al espacio mismo
10 que en él se desarrolla, sólo que no se lo entiende como función
del espacio, sino éste como función de lo que se desarrolla en él, de
Jos procesos dinámicos.

Así lo uno como lo otro es un sacar de quicio conceptos que os­
-curece las relaciones categoriales. Por la simple razón de no poder
.apresarlo sino partiendo de lo condicionado, se hace de lo óntica­
mente fundamental y condicionante lo condicionado, confundiendo
la ratio cognoscendi con la ratio essendi y arribando a un UGLCQOV

JtQOLCQOV imposible de penetrar ya por el propio pensar.



CAP. 6] HOMOGENEIDAD DEL ESPACIO REAL

d) HOMOGENEIDAD, CONTINUIDAD E ILIMITACIÓN DEL ESPACIO REAL

En los siguientes puntos disminuye todavía más la diferencia
respecto del espacio ideal (ef. cap. 5 d). Con todo, se presentan
esencialmente alterados el peso y la significación de los distintos
momentos en el espacio real.

1. También el espacio real es homogéneo: partiendo de él, no
hay ningún principio de división, ninguna distinción de partes,
lugares y sitios. Tampoco él es un sistema de lugares. Cualquier
cuerpo real puede formar el punto de partida de un sistema seme­
jante, partiendo de cualquiera puede esbozarse sin dificultad un
sistema de coordenadas, y en éste tiene entonces su determinado
lugar todo (cerca y lejos). Pero no puede anularse la relatividad
de tales lugares a algo real en el espacio; sin un punto real de
referencia, no son posibles sistemas de referencia en el espacio real.
Esto es también válido de los sistemas de coordenadas polares usua­
les en astronomía: todos se atienen a una base dada, a un cuerpo
central, a una condensación central de las masas, a un plano medio
de la distribución y cosas semejantes. Los sistemas de lugares del
es:pacio real dependen de lo extendido en el espacio, no del espacio
mismo.

2. El espacio real es tan continuo como el espacio ideal. No hay
en él ni saltos ni junturas. Forma un solo continuo tridimensional.
Es, pues, divisible hasta lo infinito. Pero el miembro final de la
división, el punto absoluto, entendido como lo inextenso, se halla
en el espacio real de distinta suerte que en el ideal. En este último
es el punto mismo algo ideal, o de la misma manera de ser que las
figuras y cuerpos geométricos, inextenso, pero espacial. En el espa­
cio real, por el contrario, no es nada real, no es de la misma manera
de ser que los cuerpos reales (materiales). Pues para ser real en el
espacio no basta ser espacial, es necesario, además, el estar exten­
dido en el espacio. Mas el punto absoluto es 10 inextenso.

La continuidad del espacio real es un momento categorial mucho
más importante que la del espacio ideal. En ella descansa la conti­
nuidad del movimiento espacial. La llana prosecución del movi­
miento de las masas en el espacio no es ninguna cosa comprensible
de suyo. La teoría de los cuantos ha mostrado que los más de los
procesos físicos no trascurren continuamente, sino a saltos, aunque
muy pequeños. Esto es válido de toda trasformación de energía.
La división en cuantos se funda en ellas sobre últimas unidades de
energía de magnitud precisable. Si también el espacio real se com­
pusiera de últimas unidades espaciales de magnitud. precisable



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 11

-consecuencia que la teoría del espacio de fuerza tendría real­
mente que sacar-, tampoco podría ser continuo el traslado de las
masas en el espacio. Pero el espacio real es de otra índole que la
energía, no habiendo en él ningún último cuanto. Por eso tiene
también continuidad el movimiento espacial.s

3. El espacio real es ilimitado. Toda limitación espacial es limi­
tación "en" el espacio, no limitación del espacio. Aquí hay en el
fondo una ley esencial: es el sentido de una dimensión de posible
magnitud extensiva no tener fin, ir siempre más allá, alcance hasta
dondequiera el henchimiento material. Por eso no hay ningún lí­
mite del espacio, sino sólo límites en el espacio. Pero si se pregunta
hasta dónde "se extiende" el espacio real, hay que responder con
toda rudeza: el espacio real no se extiende, en absoluto. Extensión
la hay sólo "en" el espacio, pero el espacio mismo no está en el
espacio. Luego no tiene extensión. Es, antes bien, la condición de
la extensión. Pero justo por ello tampoco tiene, naturalmente,
límites.

y ¿cómo es que el espacio real no es euclídeo, sino elíptico? En
favor de lo cual parecen hablar en efecto algunos fenómenos. Es
entonces justo del espacio real lo que se dijo del espacio ideal elíp­
tico: sería ilimitado, pero no afirmativamente infinito. Mas en
tanto que la curvatura de la elipse cerrada sobre sí misma sólo po­
dría ser una curvatura "en" determinadas dimensiones, y éstas a su
vez no del mismo tipo, tampoco existe en este caso razón alguna
para negar al espacio real el "ir siempre más allá". Pues sus dimen­
siones propias serían entonces estas últimas -las dimensiones de
primer orden-c-, en las que estarían curvadas las elípticas del espa­
cio empírico.

2 Sé perfectamente que también esto se discute por la física cuántica, que
cada vez se ensancha más; se habla francamente de "longitudes elementales",
queriendo decir que hay una unidad mínima del segmento espacial, tan exac­
tamente como hay una unidad mínima de energía, y que todas las longi­
tudes espaciales consisten en múltiplos de ella. No sé si los argumentos actuales
son suficientes para ello, pero categorialmente es tal cosa perfectamente posible
mientras se trate de radiación, propagación de campos de fuerza y semejantes
procesos en el espacio. En el simple movimiento mecánico resulta ya mucho
más discutible. Pero si se traslada la idea al espacio mismo, se convierte en un
contrasentido -no sólo por ser tales procesos "en el espacio", sino por ser los
saltos mismos, más aún, las aceptadas longitudes elementales mismas, algo que
tendría determinada magnitud en el espacio (o sea, que sería una magnitud
espacial). Pero aún la mínima magnitud espacial en cuanto tal, es ilimitada­
mente divisible, y representa un continuo que es la condición categorial de su
limitación interna. Sólo cuerpos reales pueden tener una medida mínima. No,
el espado mismo en que tiene la medida una determinada magnitud. También
aquí se confunde lo extensum con la conditio extensionis,



CAP. 6J HOMOGENEIDAD DEL ESPACIO REAL

Una parte del embrollo que se ha ingerido en esta cuestión se
remonta a la confusión del "mundo" cósmico extendido en el es­
pacio con el "espacio cósmico". Se pregunta por la finitud o
infinitud del espacio cósmico, pero se mienta en el fondo la del
mundo (o la del volumen de espacio ocupado por él). No es una
misma cosa. Un mundo finito puede muy bien estar en el espacio
cósmico infinito. No, de cierto, a la inversa. La primera antinomía
de Kant, por ejemplo, no preguntaba por la finitud o infinitud del
espacio cósmico, sino por la del mundo en el espacio. El espacio
mismo no podía, según Kant, tener fin; éste sólo podía tenerlo el
mundo. Del problema de los límites del mundo en el espacio pen­
dían tesis y antítesis. La mala inteligencia que enzarza el mundo y
el espacio cósmico se presenta llevada todavía más al extremo en
ciertas consideraciones de la actual física teórica. Apoyándose en el
fenómeno del desplazamiento del rojo en el espectro de las nebulo­
sas espirales, enlazado con el alejamiento, se habla de una expan·
sión (crecimiento) del espacio cósmico, lo que implica la idea de
que el espacio real tendría una determinada magnitud que podría
aumentar o también disminuir en forma continua. De hecho sólo
se mienta con ello el crecimiento del mundo en el espacio; 10 que
es, sin duda, muy hipotético, pero tiene sentido y es categorial­
mente consecuente. Dicho del espacio mismo no es consecuente.
Aumentar y disminuir sólo puede algo que tiene una magnitud en
el espacio. Para poder crecer o achicarse por su parte, tendría el
espacio que poseer una determinada magnitud en el espacio. Lo
que es un contrasentido. La culpa de esta incoherencia la tiene la
manera de expresarse la física, inexacta e ignorante de las relaciones
categoriales fundamentales.

Contra la ilimitación del espacio real con una extensión limita­
da del cosmos en él, se ha aducido una y otra vez el argumento
eleático de que un espacio cósmico vacío es cosa de imposibilidad.
En su veste actual se presenta así: como ninguna distancia existe en
el espacio sino entre las masas que lo llenan y toda distancia es
relativa a éstas, no puede haber distancias en el espacio vacío; pero
con esto caduca el espacio vacío mismo. Pues no es nada más que
aquello "en que" puede haber distancias.

Sin embargo, también este raciocinio es discutible. Pues tam­
bién el espacio existente entre las masas cósmicas es un espacio
vacío. De otra suerte no estarían las masas separadas, en absoluto,
espacialmente; pues es patente que la separación espacial no de­
pende del henchimiento material de las distancias. Tampoco se
escapa al vacío imaginándose las masas tan rarificadas en el espacio,



106 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo U

que se obtenga una distribución uniforme; en la rarificación se li­
mitan los espacios vacíos intermedios a hacerse más pequeños, en
correspondencia a la pequeñez de las partículas de masa, pero no
desaparecen.

Supuesto, pues, que el mundo tenga un límite en el espacio real
-no un límite fijo, naturalmente, pero sí señalado por últimas
masas cósmicas.L, ¿deberá decirse que se interrumpen en este límite
las dimensiones del espacio real mismo? ¿Tiene sentido la idea de
que más allá de tal límite ya no habría espacio? ¿Es acaso el vacío
del espacio real más allá del límite del mundo distinto del de más
acá, del de los espacios intermedios de las masas? Y, sobre todo, si
fuese verdad que las nebulosas espirales tienden a alejarse unas de
otras, o sea, que el espacio cósmico aumente en extensión espacial,
¿no es evidente que justo por ello tiene que haber más allá de sus
eventuales límites un espacio vacío en el que pueda extenderse?
Pero si lo hay un pedazo más allá de tal límite, no tiene sentido
admitir que se interrumpa en cualquier punto más lejano.

Contra el espacio vacío, cuando se lo entiende bien, no hay abso­
lutamente nada que objetar. Si el espacio consistiera en la exten­
sión de algo, si tuviese existencia como las masas en él, podría
hablarse de su limitación en un buen sentido. Pero el espacio ni
tiene existencia, ni es extensión; es sólo la condición dimensional de
la existencia y la extensión de las cosas. El hecho de que esta con­
dición llegue más allá que el henchimiento con masas existentes no
encierra ninguna clase de contradicción.

e) Lo EN sí CARENTE DE MAGNITUD

Con lo anterior está en conexión el ser también el espacio real,
no de otra suerte que el ideal, algo por completo carente de mag­
nitud. El espacio real no tiene absolutamente ninguna magnitud,
ni finita, ni infinita. Rigurosamente tomado, tampoco es justo,
pues, de él el predicado de la infinitud. La alternativa entera de lo
finito y lo infinito no tiene sentido aplicada a él, por ser ambos
términos determinaciones de magnitud. Si el espacio fuese ex­
tensión, podría ser justa de él alguna de las dos. Pero no es exten­
sión, sino exclusivamente el complexo de dimensiones "en" las que
tiene algo extensión. Lo extenso no es nunca él mismo, sino el
cuerpo, la masa, la distancia, el campo de fuerza. Lo mismo es con
la magnitud: la tiene lo que se extiende en el espacio. Este mismo
no la tiene. Tendría, si no, que ser magnitud en otras dimensiones,
pero entonces no sería magnitud espacial. No hay magnitud alguna



CAP. 6] LO EN Sí CARENTE DE MAGNITUD 107

del espacio, hay sólo magnitud "en" el espacio. Exactamente así
como no hay un límite del espacio.vsino sólo límites en el espacio.

Por eso no puede ser el espacio real, rigurosamente tornado, ni
finito, ni infinito. Y todo hablar del "espacio infinito" es inexacto..
Pero de ninguna suerte carece por ello de todo sentido. Lo que
con ello se mienta es el ilimitado proseguir la posible extensión
en el espacio (por ejemplo, la del cosmos); pues de hecho el espacio
real no pone límites al mundo real. Pero, sin embargo, no por ello
es él mismo propiamente infinito, porque, antes bien, sólo es la
condición dimensional de la infinitud y la finitud de lo distinto de
él: de la distribución de las masas, de los campos de fuerza, de la
propagación de la radiación y otras cosas más.

Tampoco es de ninguna suerte paradójico que el espacio real. no
sea ni finito, ni infinito; es sencillamente la consecueucia de no, te­
ner magnitud espacial. Tampoco es, de ninguna suerte, meramente
cosa de la abstracción. Es inherente a la esencia del espacio real
tanto como el no tener límites; y tan concretamente es apresable
por qué el límite espacial lo hay sólo "en" el espacio real. El
mero concepto de "límite del espacio" anula ya su esencia. Por eso
tampoco hay centro del espacio real. Todo lo que hay en él dotado
de magnitud tiene su centro; también un mundo finito en el espacio
real tiene su centro; pero no lo tienen las dimensiones en las cuales
es tal mundo finito.

Con semejantes expresiones, que están tomadas a lo extenso' y
dotado de magnitud, tampoco se mentaba propiamente en el fondo
el límite y el centro del espacio, sino el límite y el centro de un
sistema de cuerpos o masas de alguna forma cerrada sobre sí.
Pero sin querer se está inclinado a concebir como un sistema seII.1e­
jante el espacio real mismo. Pues no se dispone de otras analogías.
y analogías son justo lo que se busca allí donde falla la posibilidad
de representarse algo. Pero esta posibilidad falla en general ante
las categorías puras,"

3 En estas consideraciones se ve, ele la forma más perentoria, hasta qué
punto la pretensión de la fisica moderna, de superar la intuición y de poseer en
las fórmulas, conceptos o símbolos no intuitivos un instrumental más adecuado
de "objetivación", es errónea de raíz, más aún, literalmente un poner cabeza
abajo los hechos gnoseológicos. La mera discusión de las cuestiones ele si el
espacio es finito o infinito, ele si hay un espacio vacio, de qué forma espacial
tienen sus dimensiones (si recta o curva), de si hay una unidad espacial mínima,
dan ya testimonio totalmente inequívoco ele que se imagina el espacio según el
modelo intuitivo de las cosas espaciales. Es, pues, justamente el retorno a la,
intuición sensible lo que aquí se lleva a cabo sin notarlo. Esto viene a parar
en un engañarse a sí misma la ciencia exacta, que es tanto más peligroso cuanto



108 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 11

f) Lo DE SUYO CARENTE DE MEDIDA

¿Puede, pues, decirse también del espacio real que de suyo no da
medida alguna de magnitud? En el espacio ideal estaba en tan
estrecha conexión con la falta de toda determinación de magnitud,
que no podía haber duda alguna sobre ello. En el espacio real no
puede decidirse la cuestión tan simplemente, porque no sabemos
de qué tipo dimensional es.

En el caso del tipo del espacio euclídeo son las cosas fáciles, y
válidas las mismas tesis que del espacio geométrico: sólo lo extenso
puede dar medidas. El espacio sólo puede determinar la especie
de las posibles medidas, pues sólo ella depende de la especie de las
dimensiones. Por eso admite cualquier patrón de medida, incluso
el más accidental y arbitrario.

Lo mismo es también válido del espacio hiperbólico, así como de
todo espacio cuyas dimensiones no vuelvan sobre sí mismas. El ili­
mitado proseguir las direcciones, comoquiera que se las elija, es
justo lo que excluye la aparición de una medida de magnitud natu­
ral, tomada del espacio mismo. Si el espacio real es, pues, de seme­
jante tipo de espacio, no sólo es lo en sí carente de magnitud, sino
también lo en sí carente de medida.

La cosa cambia si el espacio real tiene la forma del espacio elíp­
tico. Aquí vuelven las dimensiones sobre sí mismas, formando
elipses cerradas de determinada magnitud, cuyo eje mayor, por
ejemplo, puede dar un patrón de medida natural. Este patrón de
medida no está tomado de nada extenso en el espacio, no está
tomado de las masas o campos de fuerza, sino de la estructura del
espacio mismo. Semejante medida no es, sin duda, utilizable como
xmidad en la vida, ni siquiera en la ciencia, siendo demasiado gran­
-de, no siendo práctica. Pero no se trata aquí de esto; la cuestión se
reduce a la de si el espacio mismo brinda alguna medida. Y justo
<esto es lo exacto en el caso de que el espacio real fuera elíptico.
Pues esta medida es la única que da de suyo. Si estuviera dividido
en cuantos, como la energía, habría aún una segunda medida natu­
ral de la extensión en el espacio real. Pero el espacio real es un
continuo.

Se ha tratado, pues, de determinar teóricamente la única medida
natural del espacio. El valor científico de esta determinación resul­
ta, naturalmente, muy dudoso, al contener supuestos que no están
libres de objeciones. Pero esto es indiferente para la consideración

que tiene la tendencia a agudizarse hasta el extremo, sustrayéndose con ello a
toda libre discusión.



CAP. 6] SISTEMAS EMPíRICOS DE COORDENADAS

categorial. Lo único importante es que semejante determinación
es pura y simplemente posible en el caso de un espacio real elíptico,
y que se trataría de una constante espacial natural.

Ahora bien, ¿no tendría que ser válido lo mismo también del
espacio ideal? También en él hay, en efecto, el caso especial del es­
pacio elíptico. Si se quisiera razonar así, se razonaría falsamente.
El tipo elíptico del espacio geométrico no tiene ninguna medida
natural. Aquí puede elegirse el eje mayor de cualquier magnitud,
y el espacio siempre será un espacio ideal elíptico. Y las relaciones
son en él patentemente independientes de la magnitud de la elipse.
En el espacio real, de ser elíptico, se trata, por el contrario, de un
determinado caso especial. Aquí tiene la elipse descripta por las
dimensiones que poseer una determinada magnitud, y ésta sólo
puede, por tanto, inferirse de ciertos datos empíricos (como todas las
<constantes en el reino de la naturaleza). El espacio ideal, ni siquie­
ra como elíptico, da medida alguna de magnitud. Pero sí la da el
espacio real.

y todavía puede hacerse una segunda objeción. Si una curvatu­
ra sólo es posible "en" determinadas dimensiones, tiene que haber
detrás del espacio elíptico todavía un segundo sistema de dimen­
siones; y como éste no puede ser del mismo tipo, no pueden sus
dimensiones volver sobre sí mismas. No darían, pues, ninguna me­
dida natural. Mas como serían las verdaderas dimensiones funda­
mentales del espacio real, mientras que las elípticas sólo formarían
un sistema de referencia subordinado a ellas, no podría decirse que
el espacio real mismo dé la medida de la elipse (el. supra, cap. 5 b,
nota).

Esta objeción da, de cierto, en la esencia categorial de la cosa.
Sólo que no es una objeción. Pues no anula el espacio elíptico,
sino que sólo lo acoge en sí. Pero como no tenemos idea alguna de
aquellas dimensiones fundamentales, sino que sólo podemos infe­
rirlas, no se ocurre razón alguna para negar al espacio elíptico ase­
quible para nosotros la validez de espacio real. Y en este sentido
sigue en vigor la tesis de que un espacio elíptico real, caso de que
lo haya, da una medida natural de la extensión.

g) LA PERPENDICULARIDAD MUTUA DE LAS DIMENSIONES Y LOS SISTEMAS

EMPÍRICOS DE OooRDENADAS

En los siguientes puntos es casi igual del todo el espacio real al
geométrico. Tan sólo la coherencia categorial del estrato real pro­
duce desplazamientos del centro de gravedad.



}lO CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo II

1. Las dimensiones del espacio real son homogéneas y trocables
entre sí. Esto es en él de mayor peso que en el espacio ideal, por­
que sus dimensiones forman, juntamente con la dimensión del
tiempo, un sistema cuatridimensional en el que tienen su extensión
espacial todos los procesos físicos. Este sistema no es homogéneo,
pues la dimensión temporal no es trocable por ninguna de las di­
mensiones espaciales. Pero, dentro de este sistema combinado, for­
man las tres dimensiones espaciales, impertérritas ante el tiempo,
un sistema más estrecho y absolutamente homogéneo, del que se
destaca claramente, como momento heterogéneo, la componente
temporal.

2. La consecuencia es que también el espacio real es "isométríco".
Todas las magnitudes y patrones de medida de la extensión se tras­
portan sin alteración de una dimensión a otra. La arbitrariedad
de los patrones de medida no altera en nada este hecho. Justo las
tres dimensiones no sólo son de la misma especie, sino que tienen
las mismas medidas. Y lo que es válido de las dimensiones, es asi­
mismo válido de las infinitas direcciones de posible extensión en el
espacio real. La isometría es completa.

3. Asimismo se trasporta plena y totalmente la relación geomé­
trica de las dimensiones, su perpendicularidad mutua, al espacio
real. También en él forma el ángulo recto la base natural de toda
división de ángulos. El ángulo recto es aquel que forma el máximo
de diversidad de dirección de dos rectas en el espacio, cualquiera
que sea el eje en torno al cual ocurra el giro. Por encima del ángulo
recto vuelve a acercarse la dirección a la de partida.

Mediante la perpendicularidad, están las dimensiones inequívo­
camente referidas una a otra. Pero en el espacio real están, además,
unidas mediante ella indisolublemente una a otra. Lo que es posi­
ble en geometría, la restricción a dos dimensiones (en la situación
planimétrica), no es, rigurosamente tomado, posible en el espacio
real. Sin duda que en la teoría, y a fin de simplificar el cálculo,
puede prescindirse de la tercera dimensión, refiriendo puntos y
líneas a una superficie real aproximadamente plana en el espacio.
Pero de hecho se trabaja entonces con un espacio ideal bidimen­
sional, no con el espacio real. No hay espacio real bidimensional.
Tampoco hay en el espacio real un plano matemáticamente abso­
luto. Como la posición de un plano en el espacio real siempre está:
determinada por cuerpos cuya posición mutua está determinada tri­
dimensionalmente, jamás están exactamente más de tres puntos en
un plano. La tercera dimensión entra, entonces, de hecho en juego,
por mucho que prácticamente pueda prescindirse de ella. Los ejem-



CAP. 6] SISTEMAS EMPíRICOS DE COORDENADAS In

plos más conocidos de esto se hallan en el dominio de la medición
de la Tierra: en pequeños patrones de medida puede considerarse'
en todo caso la superficie de la Tierra como plana, pero con algo
mayores fuerza ya la curvatura del elipsoide terrestre a un proce­
der enteramente distinto.

En el espacio real están indisolublemente unidas las tres dimen­
siones: no pueden, por tanto, separarse en el orden real mismo. Y
allí donde las separa la abstracción, se implican, a pesar de ello;
una a otra y trazan límites a la simplificación del cálculo.

4. El espacio real no es un sistema de coordenadas. No lo es ya
por la sencilla razón de no ser un sistema de lugares, pero to~

davía más por la razón de no ser las coordenadas dimensiones, sino
ser algo "en" las dimensiones del espacio y suponer éstas. Si se
quiere dar una imagen de la relación de perpendicularidad de las
dimensiones, siempre se hará sin duda por medio de un sistema de
coordenadas. Pero la imagen siempre será también inducente en
error tan pronto como se la tome por algo más que una imagen. En el
espacio real no hay ningún punto cero natural del que pudieran
partir las coordenadas (no tiene "centro"), ni ninguna dirección
natural en la que tendrían que correr. Sistemas de coordenadas
pueden existir en cualquier número y cortarse entre sí en el espacio
real; desde cualquier punto es posible, con cualquier dirección de
los ejes, uno.

Esta manera de ver no es, tratándose del espacio real, compren­
sible de suyo. Durante siglos se ha creído en un arriba y abajo
absolutos del espacio cósmico. Se suponía simplemente la dirección
empírica de la gravedad y el suelo de la Tierra como planos de
referencia; se veía el mundo en las coordenadas de la orientación
dentro del próximo medio ambiente. Ya en la Antigüedad supieron
pensadores avanzados de la falta de fundamento de esta manera de
ver, pero únicamente más tarde pudo imponerse su superación.
Pero mucho más es menester para ver que en el espacio real en ge-·
neral no hay direcciones privilegiadas, y que a las dimensiones en
cuanto tales no pueden referirse ni las distancias en el espacio, ni
la posición de los cuerpos.

Esto no pugna con el hecho de que ninguna determinación de
posición ni movimiento en el espacio es posible más que relativa­
mente a un sistema de coordenadas, y que todo sistema de coordena­
das supone el sistema de las dimensiones, por mucho que, por 10
demás, esté condicionado empíricamente. Justo en toda determina­
ción de posición están encajados uno tras otro dos sistemas: el sis-·
tema común de las dimensiones y el sistema de las coordenadas.



112 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo II

localizado empíricamente en el anterior. Y en esto no hay nada
para llamar la atención. Incluso los sistemas de coordenadas empí­
ricamente establecidos están muchas veces unidos entre sí, más aún,
no raras veces encajados uno tras otro. Así, por ejemplo, donde­
quiera que se pasa del sistema más estrecho y empíricamente más
cercano al más amplio, que está anclado en un orden de cosas
mayor dentro del cosmos; y en esta referencia descansa el cálculo
de la equivalencia de los lugares de un sistema en los del otro.
Así sucede en la astronomía al pasar del azimut y la altura a la lon­
gitud y latitud ecuatoriales (ascensión recta y declinación), de éstas
a las heliocéntricas (referidas a la eclíptica) o, más lejos aún, a la
longitud y latitud galácticas. Siempre están las coordenadas refe­
ridas a un sistema de cuerpos físicamente coherente y determinadas
por medio de él, para formar por su parte el sistema de referencia
al que se refieren la posición y el movimiento de los cuerpos en
el espacio.

Sistemas de coordenadas como los nombrados no son, pues, de
ninguna suerte arbitrarios. Con razón pueden designarse como
"naturales", por tener por base los ejes y los planos capitales de
un sistema real de masas. En este sentido, también puede decirse
'que hay en el espacio cósmico "sistemas naturales de coordenadas".
.Sín embargo, no contradice esto la tesis de no darlas el espacio
real mismo. Pues justo estos sistemas naturales están dados por la
-disposición y el movimiento de las masas en el espacio cósmico, no
.siendo, pues, sistemas del espacio real, sino de lo extendido en éste.

,h) EL CAMBIO DE DIRECCIÓN Y EL GIRAR. EL ESPACIO y LA ESP ACIA­

LIDAD

Las consecuencias que respecto del espacio ideal resultaron de
los momentos fundamentales, se aplican casi completamente al es­
pacio real (el. cap. 5 I y g). Van por ello a tocarse aquí sólo bre­
vemente.

I. El punto, la línea y la superficie no son, en el espacio real, se­
parables de la tercera dimensión, ni de la inclusión en el orden
tridimensional. Un punto, determinado sólo sobre una superficie,
no es un punto del espacio real, a menos que esté inclusa ya en
éste la superficie. Y esto sólo es posible si se añade la posición de
la superficie relativamente a un sistema de referencia empírico.
Esta relatividad al sistema no anula la espacialidad real. Al con­
trario, toda determinación de posición en el espacio real comparte
necesariamente esta relatividad.



CAP. 6] EL CAMBIO DE DIRECCIóN y EL GIRAR

2. Inevitablemente distintas y no reducibles una a otra, resultan
en el espacio real las dos especies de la magnitud y de la medida:
la extensión en el espacio y la diferencia de dirección en éste. Y
con el mismo rigor están referidas una a otra: toda extensión tiene
una determinada dirección en el espacio, y todas las direcciones
del espacio admiten la misma especie de extensión. La multiplici­
dad de direcciones posibles es infinita y forma, ya que el espacio
real es homogéneo, un continuo.

3. Este continuo se presenta como una transición continua de la
dirección de una dimensión a otra. El esquema de la transición es
el girar. También éste es relativo en el espacio, no de otra suerte
que la posición y que la dirección aislada. Pues el cambio de direc­
ción está referido a un eje de giro y a una dirección de partida;
pero ninguno de estos dos puede estar determinado en el espacio
real si no son anejos a: un sistema real de referencia. Si esto es
también válido dinámicamente, es una cuestión de la física teórica.
Para el problema del espacio es en sí indiferente. Pues en el espacio
real es el cambio de dirección tan relativo como la dirección. Cuan­
do aumenta un ángulo, no da el espacio real punto de apoyo alguno
para decidir qué lado queda quieto y cuál cambia de dirección. En
esto descansa la posibilidad de concebir el ascenso y descenso de los
astros tan perfectamente como giro del cielo y como giro de la
Tierra (como Tolomeo y como Copérnico). Únicamente la refe­
rencia a las coordenadas de un sistema real de masas y a la dinámica
de éstas aporta la decisión. Ésta no descansa, pues, en el espacio
real, sino en lo que está "en él".

4. Indiferentes se hacen frente también en el espacio real las dos
especies de magnitud y medida, la extensión y el ángulo. Varían
independientemente una de otra, sin perjuicio de su referencia mu­
tua. En nada altera esta indiferencia tampoco su estrechísima cone­
xión en la curvatura de una curva. Al contrario, la multiplicidad
de las curvas descansa en el libre variar de ambas magnitudes una
frente a otra. La medida de la curvatura es justo el cambio de di­
rección en la unidad de segmento.

5. También en el espacio real forma el ángulo recto una medida
natural del cambio de dirección. Tampoco aquí puede, pues, ser
válida de la medida del ángulo la tesis de que el espacio no da de
suyo medida alguna. Y como en el cosmos se trata preponderante­
mente de movimientos de rotación y circulación, desempeña tam­
bién prácticamente el mayor papel esta medida trazada por el espa­
cio real mismo. Como de suyo se comprende, puede considerarse
igualmente bien como medida natural el doble o el cuádruple del



CATEGORíAS DIMENSIONALES [Sf.C. II

.ángulo recto (el medio giro o el giro completo). Pero esto no re­
presenta diferencia alguna. Pues el retorno a la dirección de parti­
-da, permaneciendo el mismo el eje del girar, descansa en la misma
relación de las dimensiones que determina el ángulo recto.

6. Si ya del espacio geométrico hubo de ser válido que las mag­
nitudes de la extensión no son en él resolubles en relaciones numé­
ricas, mucho más ha de serlo del espacio real. Las relaciones de
magnitud de los cuerpos y de sus distancias en el espacio real encie­
rran, sin duda, en sí la relación numérica, por lo que pueden formu­
larse mediante ésta, pero sin dejar de ser lo que son, una relación
espacial real. El número formula exclusivamente las relaciones de
magnitudes espaciales, no éstas en cuanto tales, ni las de la exten­
sión lineal, ni las de la diferencia de dirección. Tampoco formula
la medida cuyo múltiplo indica, para no decir nada de la posibili­
dad de que la dé. Más bien la supone. Pero la especie de la medida
está determinada por la especie de la dimensión.

7. El espacio real no es el "fuera una de otra" de las cosas. Es, sí,
condición del estar fuera una de otra, pero a la vez condición tam­
bién del estar juntas y en conexión. Y, justo por ello, tampoco es el
"junto" pura y simplemente (digamos en oposición al tiempo).
Estas definiciones unilaterales son, enunciadas del espacio real, mu­
cho más inducentes a error que enunciadas del espacio ideal; pues
en aquél se trata del estar una al lado de otra las cosas, de la colo­
cación de cuerpos colindantes, de la distribución de las masas en el
espacio cósmico. Mas en todo estar alIado lo uno de lo otro, en toda
colocación y distribución, se entrañan dos momentos: el fuera lo uno
de lo otro y el juntos. Ambos son funciones del espacio real, y
ambos dependen de aquella peculiaridad de las dimensiones de éste
que consiste en ser dimensiones de la extensión.

Este implicarse el estar separados y el estar unidos extensivamente
los cuerpos -e incluso sus partes- en el espacio real, es muy pro­
piamente lo que puede llamarse su "espacialidad". Ésta no es lo
mismo que el espacio. Pues es aneja a lo que está extendido "en"
el espacio. El espacio real no es una propiedad de los cuerpos, pero
sí es tal la espacialidad. Y así como ya el ser cuerpo descansa en el
espacio, así también la espacialidad de los cuerpos. La espacialidad
es el momento categorial fundamental de todo lo corpóreo real: es
lo que abarca los momentos, todos, de la extensión, la forma, la posi­
ción, la distancia, la dirección y la diversidad de dirección. Por eso
abarca también el movimiento y la conexión espaciales. Y justo por
ello tampoco es el espacio real mismo, sino una función de éste en
aquello que está "en" él.



CAl'. 7] LO INCOGNOSCIBLE EN EL ESPACIO REAL

CAPÍTULO 7

LA ESPACIALIDAD DE LAS COSAS

115

(l) Lo INCOGNOSCIBLE EN EL ESPACIO REAL

La distinción del espacio y la espacialidad revela ser, una vez más,
una distinción importante. No significa que pueda desprenderse un
término del otro; el espacio sirve, antes bien, de base, y la espacia­
lidad de las cosas es la consecuencia. Pero justo por ello resulta la
distinción tan esencial como la del espacio y la extensión.

Cuando Kant abrió sus famosas "Conclusiones de los conceptos
anteriores" con la tesis de que el espacio "no es, en absoluto, una
propiedad de cosas en sí, cualesquiera que sean éstas", tenía literal­
mente razón por lo que se refiere al espacio real, aunque no en el
sentido idealista en que tenía puestos los ojos; pero no tenía razón
en 10 que se refiere a la espacialidad. Ésta es justamente una deter­
minación esencial de las cosas sensibles, y a la vez de todo aquello
que entra en juego en el espacio. Si se toma, pues, la palabra "pro­
piedad" en su sentido estricto, como aquello que constituye una
efectiva peculiaridad de las cosas sensibles, es de hecho la espaciali­
dad de éstas una propiedad de ellas. Cierto que no se debe rebajar
a continuación la propiedad al nivel de un mero accidente, sin el
cual también podrían existir las cosas. Entonces, en efecto, podría
existir también el mismo espacio real como un accidente de las
cosas. A 10 que ya se opuso antes la tesis de que el espacio real ni
es sustancia, ni accidente de nada. Es, antes bien, el príus catego­
rial: sin espacio real no hay cosas. Pues la espacialidad es un mo­
mento esencial de las cosas sensibles y de todas las relaciones entre
ellas.

Con 10 anterior queda perfilada la relación. Es una relación de
condicionamiento que no es reversible: no es el espacio real 10 que
es una función de las cosas (o de la masa, o de la fuerza), sino
que son las cosas las que son, además de cosas, una función del
espacio real. Cierto que el espacio real sólo es uno entre muchos
factores categoriales: pero esto no altera en nada el hecho de haber
en las cosas algo -y nada menos que una porción esencial y fun­
damental de 10 que son, o de lo que como sustancia pueda estar
detrás de ellas, la materia, la fuerza, la energía- que es inevitable­
mente una función del espacio real en ellas. Esta porción esencial
es su "espacialidad" -o sea, el tener magnitud extensiva, posición,
distancia una de otra, el poder moverse y todo lo emparentado con



116 CATEGORtAS DIMENSIONALES [SECo Il

esto. Esta su "propiedad" no descansa en su "sustancia", caso de
tener alguna, sino en el sistema de las dimensiones reales "en" las
que son lo que son.

En esta relación de condicionamiento sale a luz el verdadero mo­
mento nuclear del espacio como categoría real: aquello de lo que,
en verdad, sólo forman el muro los momentos susceptibles de des­
cripción que se recogieron en el capítulo anterior. Es a la vez
aquello en que siempre queda algo incognoscible, algo último e
irresoluble, hasta lo cual conducen bien los caminos del análisis,
pero en lo cual ya no hacen entrar. Con tales residuos irracionales
hay que contar en la teoría de las categorías; no son propios del
espacio y del tiempo solos, sino en diverso grado de todas las cate­
gorías. Sería un desconocimiento de la situación querer engañarse
acerca de ellos o pasarlos por alto. Todo análisis categorial tro­
pieza en algún lugar con límites de la posibilidad de concebir;
pero también le incumbe justamente señalar estos límites, y respetar
lo inconcebible en su relación afirmativa con lo concebido.

La sustancialización del espacio en el siglo XVII, puede quizá pasar
por un intento de dar cuenta de este ingrediente irresoluble de él
que se nos impone y a la vez se nos escapa. La de sustancia es, de
cierto, para ello una categoría falsa. Pero sí abarca en algo este
ingrediente irresoluble la categoría fundamental de "sustrato", con­
tenida en la esencia del espacio; pues que es tangible también en la
esencia de las "dimensiones de magnitud extensiva".

No es un azar que donde con más fuerza se tropieza con esta
porción nuclear del espacio real, sea justamente allí donde ya no se
tiene ante los ojos el espacio en cuanto tal, sino sus consecuencias
para la esencia de las cosas. En las conexiones con las otras catego­
rías se hace justo patente la verdadera esencia del espacio: ésta ha­
bla con la mayor claridad por boca del fenómeno de la "espaciali­
dad". Pero este fenómeno es, visto desde el espacio real, secundario.

b) RAZONES CONTRA EL "RECEPTACULTJM RERUM"

únicamente en este lugar resulta evidente por qué el espacio no
es un receptaculum rerum, No se trata meramente de la torcida
imagen que está entrañada en el concepto de receptaculum, la del
recipiente en que estarían vertidas las cosas; lo que significaría que
un espacio interior limitado podría ser imagen del espacio real.
Todo lo grosero de la imagen desaparece de ella cuando se repara
en que procede del Timeo platónico, donde se la enuncia como
YEVÉcrEcor;; úno/)ox~.



CAP. 7] RAZONES CONTRA EL "RECEPTACULUM RERUM" 117

En cierto sentido es, en efecto, el espacio real lo "acogedor del
devenir"; donde éste se halla entendido en sentido lato como surgir
y perecer, comprendiendo el movimiento y alteración de toda espe­
cie. Sin duda es verdad que el tiempo real tendría todavía mucha
más derecho a llamarse lo acogedor del devenir; pero, por lo que
hace a los procesos de las cosas sensibles, es válido lo mismo tam­
bién del espacio, y toda alteración que se retrotraiga físicamente a
un movimiento de las partes tiene lugar en el espacio. En esto
descansa el hecho de que la imagen del receptaculum haya podido
mantenerse tanto tiempo, hasta convertirse finalmente en la tesis
fundamental de toda concepción realista del espacio. No era, justo,
la imagen del recipiente, sino la de algo indeterminado, pero aco­
gedor, lo que se había pensado con v:J(O()OX~' Pero tres son las cosas
que, sin embargo, no concuerdan a este respecto.

Primeramente, hay en el fondo la idea de que las formas de las
cosas tendrían que existir previa, primitivamente, como inespacia­
les -tal cual lo admitía, en efecto, Platón de las ideas y la Edad
Media de las formas sustanciales-, y únicamente por medio del
espacio entrarían en la esfera del devenir y de la imperfección; y
entonces les brindaría el espacio la base sobre la cual poder desple­
gar la multiplicidad de las cosas singulares. En esta idea no se tiene
en cuenta que las formas efectivas de las cosas son ya ellas mismas
formas espaciales, que de ninguna suerte se vuelven espaciales tan
sólo en un momento posterior. La espacialidad es justo en las cosas
mismas -platónicamente pudiera decirse en la idea de ellas- un
momento tan fundamental, que ya está contenido en todos los ras­
gos esenciales. Pero ya esta interna espacialidad de las cosas supone
la externa, el ser "en" el espacio real.

Lo mismo es válido, naturalmente, mucho más todavía del movi­
miento y de todas las formas de procesos que descansan en él. No
hay una previa forma inespacial del movimiento; todo movimiento
es espacial, y ninguno se produce sino sobre la base de las dimen­
siones del espacio real.

En segundo lugar, en la imagen de lo "acogedor" está ya mal
entendido el ser en el espacio. Las cosas, las relaciones de posición
y los movimientos no están "en" el espacio en el sentido de que se
podría sacarlos de él y volverlos a meter en él sin que les pasara
nada. Si se arranca de ellos el elemento categorial del espacio, ya
no son cosas, relaciones de posición ni movimientos. Es que no
están sólo "dentro" del espacio y "abarcadas" por él, sino que son
de suyo y de cabo a cabo formaciones, relaciones y procesos espa­
ciales. El ser espaciales entra en su contenido óntico. El espacio



118 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo II

no es, pues, meramente acogedor, sino también constitutivo de ellas.
Es el medio de sus formas, el sustrato dimensional de sus magnitu­
des y proporciones; sus medidas son medidas espaciales, su posición
-es posición espacial.

Así es también su movimiento un suceso espacial. El espacio real
-es también en el movimiento un interno momento constitutivo. La
dirección del movimiento está determinada por sistemas de referen­
cia espaciales, su velocidad por el segmento espacial que recorre en
la unidad de tiempo relativamente a algo distinto, espacialmente
localizado e incluso espacialmente movido. Lo mismo es válido de
todo lo que entra en juego en el espacio, sea lo que sea; ante todo,
de toda especie de fuerza. También ésta se halla localizada, inci­
diendo en un punto del espacio y desplegando un campo espacial
de fuerza. Por todas partes está ya en el fondo la espacialidad.

Pero, en tercer término, habla también contra la imagen del re­
ceptaculum la indesgarrable totalidad del espacio real. Esta totali­
dad está en la más estrecha conexión con la singularidad del espa­
cio real, y forma así muy justamente el lado complementario de la
"espacialidad" de las cosas. Esta última significa el estar penetra­
dos todos los entes singulares de índole de cosas por el principio
del espacio, mientras que la totalidad del espacio es la interna con­
sistencia y coherencia consigo mismo del campo ilimitado donde
entran en juego las cosas, así como la universal y unificada referen­
cia mutua de las formaciones espaciales. La infinita divisibilidad
no pugna con ella: por muy separadas que estén por espacios inter­
medios, resultan espacialmente juntas las partes del espacio real,
cuyo estar fuera una de otra es un tan esencial estar unidas. Justa­
-mente los límites y espacios intermedios que las separan, las atan a
la vez indisolublemente una a otra. Ellos mismos son justo límites
y espacios intermedios espaciales.

Como se ve, el momento categorial de la "espacialidad", que tran­
se a todo lo real en el espacio hasta lo más mínimo de su estructura,
abraza y constituye tan universalmente las relaciones de limitación
y posición en grande. Descansa justo ya en la unidad y singularidad
del espacio real, en el que se hace sentir como totalidad. Justamente
de la totalidad del espacio no podría hablarse si no fuese único y no
estuviese dotado de unidad; cada sistema cósmicamente cerrado (di­
gamos del orden de magnitud del galáctico) podría tener su propio
espacio por sí. Pero entonces no estarían los sistemas espacialmente
referidos uno a otro, ni tendría sentido hablar de distancias entre
ellos o de su movimiento mutuo -por no decir nada de que
tampoco podría llegar del uno al otro luz ni noticia alguna.



CAP. 7] LOS RELATIVISMOS DE LA ESPACIALIDAD REAL llg

Pero no es así como está constituido el cosmos efectivo. Y no lo
está, por no estar constituido así el espacio cósmico, es decir, por ser
éste único y de suyo "total", y por formar su totalidad, a pesar de
toda su ilimitación, un continuo imposible de desgarrar. Si fuese
un mero receptáculo, no existiría razón alguna para tal unidad;
podría también descomponerse en varios receptáculos no unidos es­
pacialmente. Pero no es tal. Por eso nos alcanza la radiación que
viene de lejanías cósmicas inimaginables; por eso se penetran mu­
tuamente los campos de fuerza en el espacio cósmico, sin límite, por
mucho que disten sus centros.

e) Los RELATIVISMOS DE LA ESPkCIALIDAD REAL (MAGNITUD, POSICIÓN,

DIREOCIÓN)

Lo anterior no significa, sin embargo, que el espacio real se iden­
tifique con aquel spatium absolutum que Newton veía en él y dio
por base a su mecánica. No hay unidad ni totalidad, no hay ili­
mitado imponerse en la interna conformación de las cosas, junto
con la cinética y dinámica de éstas, que pueda quitarle ciertas rela­
tividades que entran otro tanto en su esencia. Pues el espacio real
no lo determina todo en aquello que es "espacial", sino que sólo
determina algo. Determina sólo la "especie" de lo espacial singular,
no la singularidad misma.

Por ello resalta de cierto ya que tales relatividades no SO:1 verda­
deros relativismos del espacio mismo, sino sólo de la forma de estar
determinado en él. Son anejas a lo que está "en él" o se desarrolla
en él. En verdad, sólo son relativismos de la "espacialidad".

1. Como al espacio real le falta toda magnitud y toda medida
(cap. 6 e, f), nada es, considerado desde él, ni grande ni pequeño:
ni las distancias entre las nebulosas espirales son "grandes", ni tam­
poco son "pequeños" los diámetros de los núcleos atómicos. En la
escala de los órdenes de magnitud físicos, nada es grande ni peque­
ño sino en relación mutua. Dónde estén los extremos de la escala,
es cosa sobre la que nada enseña la esencia categorial del espacio
real. La relatividad de la magnitud es, en el espacio real, general;
afecta a todo lo "espacial", pero no es relatividad al espacio, sino a
lo espacial. El espacio real mismo es indiferente a ella.

2. Le falta al espacio real una base de referencia a la que estar
referida la posición de los cuerpos en él. El en cuanto tal, no sólo
no es un sistema de coordenadas, sino que de suyo tampoco da
ninguno. Hay, sí, sistemas naturales de coordenadas; pero ellos
mismos están ya determinados por la ordenación espacial de los



120 CATEGORtAS DIMENSIONALES [SECo n

cuerpos o las masas. Toda posición determinable en el espacio es
relativa a lo espacial. De lo que se sigue que no hay ninguna posi­
ción absoluta ni ningún lugar absoluto en el espacio real. Todos los
lugares son en él relativos a otros lugares que son tan relativos.
Sólo hay la recíproca determinación de los lugares, sus posiciones
mutuas. No hay, justo, ninguna posición relativamente al espacio
real mismo; hay sólo, en éste, la posición relativamente a lo es­
pacial.

Si el espacio tuviese límites, tendría un centro natural, que po­
dría formar el punto cero dado de un sistema de coordenadas, y la
cosa sería distinta. Como no tiene ni límite, ni centro, no hay posi­
ción de cosa existente que sea más que una posición relativa, rela­
tiva a lo espacialmente existente, cuya posición es a su vez igual­
mente relativa. La consecuencia es la de que cada una de las cosas
situadas en el espacio real tiene a la vez muchas clases de posicio­
nes, según el grupo de cosas a que se la refiera.

3. Por la misma razón es también toda dirección en el espacio real
relativa a otra dirección que por su parte es igualmente relativa.
No hay ninguna dirección espacial determinada simplemente por la
referencia al espacio real mismo. Pues en el espacio real no hay
ninguna dirección privilegiada naturalmente, a la que pudieran
referirse las direcciones empíricas y según la cual pudieran indi­
carse diferencias de dirección (ángulos). Sólo en relación a los
sistemas espacialmente existentes de cuerpos, hay en el espacio real
direcciones determinadas. También aquí es la determinación cosa
de lo espacial y no del espacio.

d) RELATIVISMOS DEL MOVIMIENTO

En este orden de cosas entra también la relatividad del movimien­
to de los cuerpos en el espacio real. Si el espacio fuese un sistema
de coordenadas, o si tuviese dentro de sí uno fijo por obra de él
mismo, a este sistema se hallaría referido el movimiento espacial, y
éste fuera absoluto. Pero el espacio real ni es tal sistema, ni lo
tiene (cap. 6 g). Tampoco es un medio a través del cual se muevan
los cuerpos, y por respecto al cual fuera entonces absoluto el movi­
miento. No es, antes bien, sino el sistema de dimensiones "en" que
se produce el movimiento de un cuerpo como desplazamiento espa­
cial por respecto a otros cuerpos.

1. De lo cual se sigue que los dos momentos fundamentales del
movimiento, su dirección y su velocidad, son de la misma manera
espacialmente relativos; y relativos a otros cuerpos o sistemas de



CAP. 7] RELATIVISMOS DEL MOVIMIENTO 121

cuerpos que por parte se mueven con la misma relatividad. Cuando
dos cuerpos se acercan, por ejemplo, o se alejan entre sí en el espa­
cio cósmico, siempre puede considerarse sin error uno como inmóvil
y determinar relativamente a él, como cuerpo en reposo, el movi­
miento del otro. Pero la determinación puede invertirse igual­
mente bien. Ello no es óbice alguno al carácter del movimiento
mismo, sino que está justificado por la relatividad espacial de éste a
otro móvil. Prácticamente tiene perfecto sentido referir todo movi­
miento de un cuerpo en el espacio cósmico a las coordenadas de
grandes sistemas de masas. Pero no por ello se vuelve absoluta la
determinación. Sigue siendo relativa a esos sistemas.

2. La consecuencia de esta situación es que un mismo cuerpo se
mueve simultáneamente en distintas direcciones con distintas velo­
cidades, y que estos distintos movimientos no se producen mera­
mente en la percepción, sino que son realmente espaciales en pleno
sentido -sólo que relativos justo a distintos sistemas de referencia
ellos mismos en movimiento.

Imagínese la cosa concretamente. Un hombre anda por un barco
de una borda a la otra, mientras que el barco avanza con él (en
dirección transversa a su movimiento) a velocidad mucho más alta.
El primer movimiento es relativo al barco, el segundo es ya relativo
al cuerpo de la Tierra. Ahora bien, la Tierra gira en torno a su
eje, y el barco resulta arrastrado a lo largo de la línea del paralelo
geográfico. Además tiene la Tierra su movimiento de traslación
alrededor del Sol, y su dirección apunta a la sazón a un determi­
nado punto de la eclíptica. Comparados con este movimiento, des­
aparecen prácticamente los tres primeros, pues éste importa ya
unos 30 km. por segundo. Pero la serie va más allá. El sistema solar
entero se mueve relativamente al sistema estelar local, de nuevo con
otra velocidad y dirección. El sistema estelar local participa a su
vez en la rotación del gran sistema galáctico, moviéndose relativa­
mente a éste en dirección a un punto situado en el ecuador galác­
tico (con muy alta velocidad, calculada en 272 km. por segundo).
Finalmente, tiene también el sistema galáctico entero su movimiento
relativo a otros sistemas de igual orden de magnitud. Y tampoco
este movimiento es el último. Ahora bien, el hombre del barco hace
por su parte todos estos movimientos; su movimiento total se com­
pone, pues, de los muchos movimientos encajados uno en otro
-cierto que sin que necesite saber mucho de ellos. Pero si se saca la
resultante de todos ellos, todavía no es el movimiento total que se
obtiene un movimiento absoluto en el espacio real. Pues todos los



122 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1I

componentes siguen siendo relativos, y aún pueden entrar más
en juego.

Como se ve, en semejante superposición no pugnan unas con
otras las distintas direcciones y velocidades. La relación entre ellas
puede, antes bien, ser la de un estar encajadas una en otra, como
en el ejemplo, por ser la serie de los sistemas de referencia una
serie de un orden de magnitud que progresa en forma continua;
entonces es cada movimiento ulterior en esta serie un movimiento
de todo el sistema de referencia anterior. Con ello quedan inequí­
vocamente referidos uno a otro los distintos movimientos relativos
y encajados uno en otro sin contradicción. Pero ni las direcciones,
ni las velocidades se vuelven con ello absolutas -ni en las compo­
nentes, ni en la resultante total. Ni siquiera el "último" sistema de
referencia, si es que lo hay, es más que un sistema en el espacio y
no un sistema del espacio.

3. Ahora bien, lo mismo que es válido del simple movimiento rec­
tilíneo, lo es igualmente del girar. Si el espacio real tuviese una
dirección naturalmente privilegiada, relativamente a la cual pudiese
producirse el cambio de dirección, podría hablarse de un giro abso­
luto en el espacio real: este mismo sería entonces lo inmóvil por
respecto a lo cual podría girar el cuerpo en rotación. Pero el espa­
cio real no tiene ninguna dirección naturalmente privilegiada.
Ésta era ya la razón por la que no hay ninguna dirección absoluta en
el espacio real. Pero es a la vez la razón por la que tampoco hay
en el espacio real un cambio de dirección (giro) absoluto. El espa­
cio real no es, justo, lo inmóvil "por respecto a lo cual" pudiera
moverse un cuerpo, fuese en línea recta o en círculo. Movimiento
y reposo no son, ninguno de los dos, propios del espacio real; no
hay ninguno de los dos sino "en" el espacio. Sólo por respecto a un
sistema de cuerpos en el espacio puede haber giro.

Podría parecer en contradicción con lo que se acaba de decir, la
necesidad de dejar del todo abierta la cuestión de si gira un cuerpo
o no gira más bien en torno a él y en dirección opuesta toda su
circundancia espacial. La dificultad que así surge no es, sin embar­
go, una dificultad de la rotación espacial misma, sino una dificultad
de las relaciones dinámicas. La idea de que a gran lejanía giren
grandes masas con velocidad desproporcionadamente alta en torno
a la Tierra es un contrasentido; pero sólo porque no responde a
ella ninguna relación palmaria de fuerzas. Bajo el punto de vista
puramente espacial, no es ningún contrasentido. Y de hecho pudo
aceptarse sin dificultades semejante rotación del cielo de las estrellas
fijas en torno a la Tierra, mientras no se tuvo idea de las masas de



CAP. 7] VARIACIóN DE LA ESPACIALIDAD EN LOS ESTRATOS 123

los astros y la dinámica de sus supuestos movimientos de traslación
circulares. Por eso pudo mantenerse tanto tiempo la visión tole­
maica del mundo.

4. Estos relativismos del movimiento pueden llamarse los "sim­
ples". Todavía no tocan, en absoluto, a los especulativos de la
llamada teoría de la relatividad, que en realidad tampoco son dis­
cutibles sino en relación al tiempo. Los relativismos "simples" del
movimiento son, pues, también los únicos que resultan efectiva­
mente de la esencia categorial del espacio real mismo, y por ende
son anejos en todo movimiento a la "espacialidad" en cuanto tal.

Resumirse puede su esencia aproximadamente así: el espacio real
es condición del movimiento, porque el movimiento es "espacial";
pero no es lo determinante del movimento, ni en cuanto a la direc­
ción, ni en cuanto a la velocidad. Pues no es "aquello por respecto
a lo cual" se mueve algo, sino tan sólo "aquello en que" algo se
mueve. El "aquello por respecto a lo cual" del movimiento, es
siempre un móvil "en" el espacio.

Todavía más en general, de suerte que sea válido también de la­
relatividad de la posición, dirección, etc., puede enunciarse lo mismo
en la siguiente fórmula: todo lo que existe espacialmente; es espa­
cialmente relativo a algo existente. Luego no es relativo al espacio
real (con lo que sería más más bien espacialmente absoluto). Pues
el espacio real no "existe".

e) SOBRE LA VARIACIÓN DE LA ESPACIALIDAD EN LOS ESTRATOS,

Todas las categorías reales padecen una cierta variación con la­
altura de los estratos. Tratándose del espacio, no puede la variación
llevar directamente lejos, porque el espacio sólo retorna en un
estrato por encima de la naturaleza inorgánica, mientras que desde
la conciencia se interrumpe totalmente. Sólo indirectamente se
extiende a las regiones del ser psíquico y espiritual, por estar la
conciencia ligada al cuerpo y sustentada por éste, mientras que por
su contenido tiene que orientarse en el mundo. Cuando se persigue
esta variación, se llega en línea recta del espacio real al intuitivo.

Más importante es, dentro de este orden de cosas, otra. Al mirar
de cerca, se revela que esta variación no es propiamente una varia­
ción del espacio mismo, sino de la espacialidad. Esto quiere decir
que el espacio real, con todos sus momentos categoriales fundamen­
tales, sigue siendo el mismo dondequiera que llega; que todo lo que
de alguna manera está en el espacio, lo mismo si es directa que si es
indirectamente, está inevitablemente en el mismo espacio. Por el



124 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo n

contrario, la "espacialidad" de los cuerpos y de sus movimientos no
es la misma que la de los seres vivos y sus procesos vitales; y, sobre
todo, no es la misma que la vinculación espacial de la vida psíquica,
en sí inespacial, o la mucho más determinada todavía de los procesos
históricos. Mucho de esto no puede, de cierto, anticiparse, pues
supone muchas categorías de los estratos superiores. Pero aun sin
el análisis de éstas, pueden decirse algunas cosas fundamentales
acerca de la variación de la espacialidad real.

1. En las formas y movimientos de los cuerpos materiales, en toda
colocación, densidad, distribución o distancia, es la espacialidad el
momento categorial central. Lo mismo es válido de las formas na­
turales y de la estructura interna de los complexos dinámicos, desde
los núcleos atómicos hasta los sistemas espirales. Por todas partes
están sometidas aquí las formas y sus alteraciones a la legalidad
geométrica. Son justo formas de lo espacialmente extenso, y su
legalidad es esencialmente una legalidad de las determinaciones
métricas extensivas.

2. La cosa ya cambia si se pasa de las formas de estos complexos
a su dinámica misma. No como si cupiera separar entre sí la forma
espacial y el juego de las fuerzas que le sirve de base. Pero sí en el
sentido de que el último ya no es apresable en las solas medidas de
la extensión y de la dirección. La fuerza en cuanto tal sólo tiene
aún magnitud intensiva, y ésta se mueve en dimensiones distintas
de las del espacio. Por lo tanto, ya en plenas relaciones espacial­
mente localizadas de la naturaleza inanimada, está trazado a la es­
pacialidad un límite, más allá del cual no es sino uno entre otros
momentos categoriales, sin formas, además, en ningún caso el
central.

3. En el organismo se sume más aún, al nivel de un momento
periférico. Sin duda sigue siendo todavía aquí algo esencial y de
ninguna suerte sustituible por otros momentos, pero, sin embargo,
es sólo algo externo, y en muchas formas especiales sólo comprensi­
ble por la adaptación a las circunstancias externas. El organismo
tiene, sin duda, tan exactamente como un complejo dinámico su
'forma espacial, y la exterioridad de ésta tampoco significa que esté
frente a ella un interior inespacial (digamos vital-psíquico) que la
rebaje el nivel de una mera forma de manifestarse él mismo. La
disposición espacial transe, antes bien, la fábrica entera del cuerpo
orgánico, así como el complexo de los procesos que tiene lugar en
éste. Pero el sentido orgánico de la forma, incluyendo la disposición
interna entera, es otro. Está en las formas de procesos de índole
superior, ya no apresables espacialmente, como las del desarrollo



CAP. 7] LA ESPACIALIDAD INDIRECTA 125

del individuo, de la autorregulación y autorreproducción, que cons­
tituyen lo distintivo del complexo orgánico.

A esto responde el hecho de que lo orgánicamente esencial de la
forma espacial ya no es aquí formulable por medio de relaciones
exactas de magnitud. Y lo mismo es válido de los espacios vitales
de las especies animales y vegetales, así como de la interferencia
geográfica de ellos. Aquí imperan leyes de las condiciones de la
vida y de la adaptación espontánea a éstas, ya no las de la mera
extensión.

f) LA ESPACIALIDAD INDIRECTA EN LOS ESTRATOS SUPERIORES DEL SER

Un paso más hacia arriba empieza ya lo propiamente inespacial.
La vida psíquica ya no tiene forma espacial; sus contenidos no son
formaciones espaciales. Pero sigue encadenada a la vida espacial,
porque en ninguna parte del mundo aparece de otra suerte que con
y en un organismo de forma espacial, espacialmente localizado y
espacialmente móvil, así como tampoco puede desprenderse de él,
por toda su manera de existir. Si hubiese una conciencia libremen­
te flotante, que no hubiese menester de más base óntica, sería dis­
tinto. Pero no la hay.

l. Sólo hay, pues, la conciencia que descansa en algo, la sustenta­
da por algo, y este algo es sólo un organismo. Esta relación es, pa­
tentemente, ineluctable. Pues si sucumbe el organismo sustentante,
también sucumbe la conciencia sustentada. Esto debiera ser com­
prensible de suyo. Pero las teorías de la conciencia han pecado una
y otra vez contra ello. Con una fórmula puede enunciarse así: la
conciencia es, sin duda, absolutamente inextensa, inespacial y, en
cuanto tal, no localizable en el espacio, pero el ser vivo dotado de
conciencia es, incluso en su forma suprema, todavía espacialmente
extenso y vive espacialmente en el espacio real.

2. Con ello no está sólo la conciencia ligada indirectamente al
espacio, sino que también su saber del mundo circundante es un
saber orientado espacialmente. Está atada forzosamente al lugar
espacial del cuerpo; su percibir está referido a este lugar, y el hori­
zonte de su saber del mundo representa, en todo caso y momento,
un círculo trazado en torno a este punto del espacio como centro.

Esta espacialidad indirecta de la conciencia es de una especie muy
distinta de la del organismo y, sobre todo, de la de las cosas mate­
riales, pero sigue siendo siempre una especie de espacialidad. Pu­
diera llamársela la "espacialidad indirecta de lo inespacial". Pero
en rigor no puede meterse a la fuerza en una fórmula la relación
efectiva que aquí impera.



126 CATEGORÍAS DIMENSIONALES [SECo II

3. Mas en la misma relación descansa, además, la bien conocida
espacialidad geográfica de las culturas, de los sucesos de la historia
y de la vida colectiva del espíritu. Los fenómenos espirituales de
este orden de magnitud no se agotan, sin duda, en el individuo,
sino que están siempre sustentados por una pluralidad de indivi­
duos vivientes. Ahora bien, la conciencia de los individuos es aquí
el elemento sustentante del espíritu histórico, mas ella misma está
ligada al cuerpo, y sustentada por él, y ligada también al espacio
vital biológico y económico, configurado, por su parte, en un espa­
cio vital político-cultural. Con esto aparece una forma más, de
nuevo muy peculiar, de la espacialidad: la espacialidad doblemente
indirecta del espíritu -que es en sí todavía más decididamente
inespacial de lo que lo es la misma conciencia.

Ello no obstante, se encuentra esta especie de espacialidad nue­
vamente más cerca de la de lo orgánico en varios respectos. Pues
acarrea una peculiar configuración y sobreconformación de los es­
pacios vitales históricos. Éstos contienen un elemento de genuina
configuración espacial real. Pero ésta es cosa en la que no puede
insistirse más, partiendo del problema del espacio real. Es cosa que
pertenece a otro capítulo del análisis categorial, el de las categorías
del espíri tu.

CAPÍTULO 8

EL ESPACIO DE LA INTUICIÓN

a) ESPACIO DE LA PERCEPCIÓN, ESPACIO DE LAS VIVENCIAS, ETC.

El aparecer el espacio como forma de la intuición no quiere decir
que sea intuitivo él mismo. Intuitivos son exclusivamente los ob­
jetos situados en el espacio, lo extenso, lo espacial. El espacio de la
intuición sólo es la forma de los contenidos intuidos, aquello "en
que" se presentan los objetos externos.

El espacio como forma de la intuición tampoco es una categoría
del todo única. Se presenta en muchos grados, que varían con los
de la conciencia cognoscente: como forma categorial de los datos.
sensibles, como forma de la imaginación -incluso allí donde ésta
va mucho más allá de lo dado y diverge de esto-, además como
forma de la experiencia que se levanta sobre las anteriores poten­
cias, y como forma del concebir por medio del pensamiento. Pues.
tampoco la aprehensión de relaciones espaciales mediante combina­
ciones y raciocinios tiene lugar sin intuición del espacio.



CAP. 8] EL ESPACIO TÁCTIL Y EL ESPACIO VISUAL 12'7

y ni siquiera con 10 anterior se ha agotado la diferenciación. El
espacio también se presenta como forma del vivir algo, más exac­
tamente, como forma del "externo"; y como el vivir algo recorre
aproximadamente los mismos grados que el conocer, y no es sepa­
rable, en absoluto, de los actos del conocimiento en general, no
pueden menos de repetirse en él los grados nombrados de la intui­
ción del espacio, aunque habría que señalar ciertas discrepancias..
Así venimos a habérnoslas, por 10 menos, con ocho formas especiales
bien diferenciables de la intuición del espacio.

La tarea que le brota de aquí al análisis categorial diferencial es
esencial para la antropología, la psicología y la teoría del conoci­
miento. En la ontología no se necesita concederle tan gran peso.
Pues el carácter fundamental de la "forma de la intuición", en
cuanto tal, pasa a través de todos estos grados del vivir algo y el
conocer. Es apresable aún en la conciencia científica del espacio.
Lo único importante es, más bien, el simple haber distintos grados
del espacio de la intuición. Pues estos grados se diferencian muy
palpablemente, en su relación al espacio real, así como también al
espacio geométrico. Y en algunos momentos categoriales del espacio
de la intuición, es instructivo perseguir el grado de desviación res­
pecto del espacio real.

Pero, por 10 demás, bastará tomar por base una flexible división
en dos, poniendo a un lado el espacio de la percepción y la imagi­
nación, a otro lado el espacio de la experiencia y el pensamiento;
a la vez que el espacio de las vivencias puede incluirse preponde­
rantemente en el primer grupo, porque el centro de gravedad del
vivir algo espacialmente está, sin duda, en el plano del percibir,
mientras que en la experiencia superior (la de la combinación y
reflexión) palidece ya la concreción del vivir.

Unidad se la da a la situación, además, de estar el principal inte­
rés del análisis categorial en aquellas formas del espacio de la
intuición en que con más fuerza resalta el contraste con el espacio
real. Pero estas formas son a la vez aquellas en que resalta con
más fuerza el carácter intuitivo mismo: el espacio de la percepción
y la imaginación, así como el espacio de las vivencias emparentado
con él. A estas formas especiales se refiere en primera línea las si­
guiente caracterización.

b) EL ESPACIO TÁCTIL Y EL ESPACIO VISUAL. TEORÍAS EXTREMAs

Lo verdaderamente notable, y en cierta manera efectivamente
paradójico, del espacio de la intuición, está en ser un espacio en la



128 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo Il

conciencia, mientras que la conciencia misma, junto con sus conte­
nidos, no es espacial. Las imágenes no están en el espacio, pero el
espacio está en las imágenes: lo imaginado en éstas se imagina como
espacialmente extenso. Esta espacialidad imaginada constituye la
intuición del espacio. Significa una asombrosa adaptación de la con­
ciencia al mundo exterior; de otra suerte no podría representarse
éste justo como "exterior".

De ello se sigue que el espacio de la intuición no es simplemente
una de las variaciones del espacio real -aunque también puede
considerarse como tal-, sino una pura categoría del contenido de
la conciencia: hace surgir en lo inespacial un equivalente de la
espacialidad. Este espacio, forma de lo inespacial, no está, por tan­
to, tomado de los objetos reales de la percepción, imaginación, ex­
periencia, sino aportado y llamado a la vida de alguna suerte por
la conciencia misma. Por eso hay una disputa filosófica en torno a
su origen: o bien, se piensa, tiene que sernas innato, o bien que
surgir paulatinamente en el curso progresivo de la experiencia. En
pro de lo primero, el nativismo, habla el suponerlo ya como forma
de la conciencia la experiencia, que, por tanto, no podría darlo de
sí; en pro de lo segundo, el genetismo, habla el hecho de desarro­
llarse patentemente la conciencia del espacio poco a poco, y de no
ser ésta en ningún caso perfecta en el primer estadio infantil.

Estas teorías extremas tienen por base una alternativa falsa. Un
desarrollo de la conciencia del espacio no excluye, en efecto, un
elemento categorial-apriorístico. Pudiera ser, antes bien, como con
otras varias categorías del conocimiento: pudiera un elemento
apriorístico y contenido ya en toda experiencia, ir desplegándose
poco a poco en el curso progresivo de ésta. Y que así sea resulta
muy plausible, cuando se repara en que aquí se trata de crearse la
síntesis paso a paso. La síntesis empieza aquí ya con el simple
percibir formas espaciales de cosas sensibles, sin que estas formas
queden acabadamente dadas con un simple dirigir la vista a la
cosa, o bien con la aprehensión del movimiento, en la que única­
mente una tras otra se aprehenden las fases. Tales síntesis parece­
rán primitivas; en realidad, son genuinas creaciones que van más
allá de la percepción singular: pero sólo resultan posibles sobre la
base de la referencia unificada, que da lugar al campo de la per­
cepción ya supuesto y coherente consigo mismo.

Instructivo es en este punto el estado de cosas en aquellos domi­
nios de los sentidos en que se expresa con más fuerza la conciencia
del espacio y que son, patentemente, aquellos partiendo de los
cuales se desarrollan el sentido del tacto, el sentido motor y el sen-



CAl'. 8] EL ESPACIO TÁCTIL Y EL ESPACIO VISUAL

tido de la vista. Es difícil decir si en los estadios más tempranos.
hay acaso varias intuiciones juntas, el espacio táctil, el espacio mo­
tor y el espacio visual. El hecho es que las tres se funden comple­
tamente en una ya muy temprano, de suerte que la progresiva orien­
tación en el espacio por medio de estos sentidos forma un todo
indivisible y se refiere a un solo y común espacio de la percepción.

Lo maravilloso en este estado de cosas es que el hombre vive con
el espacio unificado de la percepción y las vivencias, mientras que
ni siquiera en la conciencia madura coinciden del todo el espacio
táctil y el visual. El táctil está estrechamente limitado, el visual
llega incomparablemente más lejos; y si por enfermedad falta el
uno, sólo parcialmente puede reemplazarlo el otro. Con todo, están
ambos fundidos en la vida de tal forma, que a ningún hombre se­
le ocurriría separarlos. Justo por la referencia a los mismos objetos.
espaciales, resultan orientados tan firmemente por un común y
estrecho campo de partida, que se conectan entre sí también firme­
mente, constituyendo el campo único en que entra en juego el mun­
do exterior vivido.

De tal manera se hace posible que, en el desarrollo de la con­
ciencia, haga el sentido de la vista retroceder a los otros sentidos,
hasta volverlos superfluos en la mayoría de los casos. El orden es­
pacial de que es medianero el sentido de la vista, logra mucho más
rápida y fácilmente, y a distancias mucho mayores, la inclusión de
las cosas en el orden del campo exterior abarcable con la vista.
Este sentido es el que acaba por dar, en una sola mirada, la visión
panorámica de todo un complexo de relaciones espaciales. Con ello­
se subordina el espacio táctil al visual, que da el aspecto total y
unificador.

Ante semejantes fenómenos, fracasan patentemente las teorías
extremas. El nativismo no puede apresar el desarrollo del espacio
visual -por decirlo así, su confección por la conciencia en forma-o
ción-; las teorías genéticas no pueden explicar su coincidencia con
el espacio táctil. Es necesario prescindir aquí de todos estos exclu­
sivismos. La forma categorial de la intuición del espacio se des­
arrolla paulatinamente en la conciencia, sin que de ninguna suerte
esté ahí de un golpe. Pero no puede estar tomada a los solos datos.
de los sentidos, pues que ya está contenida en ellos como condición.
La primera tesis de la "elucidación metafísica" del espacio de la
intuición por Kant se mantiene, pues, en todo su vigor: el espacio,
no es un concepto empírico.



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1I

.c) LA VISIÓN P ARALÁCTICA DE LA PROFUNDIDAD. LA PERSPECTIVA y

LA REOBJETIVACIÓN

De la filosofía de la visión hay mucho que aprender para la con­
cepción cabal del espacio de la percepción y de las vivencias: ahí
-está, ante todo, el tema tan traído y llevado de la visión de la
profundidad. La retina sólo recibe imágenes bidimensionales, mien­
tras que lo que vemos es una ordenación tridimensional de las cosas
-en el espacio visual. Fisiológicamente, está la explicación en la
visión binocular; las imágenes del ojo derecho y del izquierdo sólo
coinciden parcialmente, apareciendo los objetos desplazados entre
'sí en la medida de su cercanía a los ojos. Pero no es el solo paralaje
de los dos ojos 10 que causa el desplazamiento; también el tuerto ve
Ia profundidad espacial tan pronto como provoca un efecto paralác­
tico semejante con el más leve movimiento lateral de la cabeza.

Tan sencillo como parece el resultado, es menester para lograrlo
'Un prolijo proceso de aprendizaje de la visión. Pero como este
proceso está acabado hace mucho cuando el hombre empieza a re­
flexionar sobre él, sólo cabe inferirlo reconstruyéndolo. Y en esta
reconstrucción se cometen faltas. Así, se pretendió en un principio
interpretar la visión conjunta de la distancia como una inferencia
'sacada del desplazamiento paraláctico. Con ello se trasladaba la
forma lógica de proceder en un fenómeno muy posterior, la estima­
.ción consciente de la distancia, a la función llevada a cabo primi­
tivamente en la pura intuición. En verdad tiene aquí el proceso
una unidad mucho mayor, aunque está emparentado estructural­
mente con la forma lógica. En la visión ya desarrollada no tiene
lugar la aprehensión de la distancia por etapas, sino que goza
de la prioridad la total imagen espacial tridimensional. Y por eso,
-cuando se quiere hacer un dibujo, o sea, proyectando sobre un pla­
no, es menester la eliminación especial, y de ninguna suerte natural,
de la profundidad del espacio. La visión de las cosas en la vida
tiene una prioridad incondicional sobre la propia del dibujo. No
aquélla, sino ésta tendrá entonces que aprenderse especialmente.

Añádase ahora el fenómeno de la perspectiva; el empequeñeci­
miento de los objetos en la medida de su alejamiento; la conver­
gencia aparente de las paralelas al verlas a 10 largo, la desfigura­
ción de las formas al mirarlas oblicuamente (más llamativa que
en ningún otro caso en el de las formas rectangulares) y varias
cosas más. Lo peculiar de estos conocidos fenómenos es, sin em­
bargo, que en la conciencia ya desarrollada no obran como ilusio­
nes, sino como signos de la distancia o de la posición. Si circuns-



CAP. 8J LA VISIóN PARALACTICA DE LA PROFUNDIDAD

tancias especiales no operan una ilusión de los sentidos, lo alejado
:no se tiene por menor que lo cercano de igual magnitud; las para­
lelas no las tenemos por efectivamente convergentes; el objeto de
.construcción rectangular (digamos -una casa) por efectivamente
-deformado. Una figura humana no nos parece crecer al acercarse
ni achaparrarse al alejarse. El aumento y la disminución del ángulo
visual se sienten, antes bien, sin más como disminución y aumento
-de la lejanía.

Fsto parece pugnar con la ley geométrica de la perspectiva. Sobre
la base de esta ley, se espera una relatividad general de la magnitud
-de las cosas visuales en el campo visual. Todo lo contrario es el
caso: comúnmente conservan las cosas visuales su magnitud, y ello
no únicamente tras una reflexión madura, sino antes de toda re­
flexión, ya en la percepción y la vigencia mismas. Esta constancia
de la magnitud de las cosas visuales, es el restablecimiento de las
relaciones naturales de magnitud, en oposición a la desfiguración
de ellas en la imagen retiniana. La subjetividad del aparato óp­
tico, del ojo, resulta compensada por una función espontánea de la
-conciencia aprehensora del espacio, la "reobjetivación",

El sentido de la vista encierra dentro de sí, en cuanto sentido del
espacio, el correctivo de sus propias fuentes de engaño. Él mismo
reobjetiva ya 10 que se le trasmite subjetivamente desfigurado; no
-espera, por tanto, a una instancia superior, puede hacerlo él mis­
mo. En esto descansa su singular objetividad y su alto valor gnoseo­
lógico en la aprehensión de las relaciones espaciales.

Cierto que hay límites de la reobjetivación, a saber, dondequiera
<fue estimamos falsamente la distancia; preponderantemente, pues,
donde ocurren relaciones espaciales insólitas, o donde la perspec­
tiva no encuentra en qué apoyarse; así, por ejemplo, al mirar verti­
calmente hacia arriba, o al mirar hacia abajo desde una gran altu­
ra, e igualmente en el mar o en el desierto, al echar la vista sobre
aquella superficie sin estructura. La constancia de la magnitud de
las cosas visuales no es precisamente absoluta, sino meramente
aproximada; y por eso es también una aprehensión meramente apro­
ximada la visión de la distancia. En esta visión misma entra el
"correctivo. Pero es un correctivo indirecto, que descansa en la re­
<objetivación y está afectado de factores de inseguridad.

La verdadera esencia de la perspectiva no está, según esto, en 10
que puede representarse en forma geométricamente objetiva, en
la desfiguración o relativización de las relaciones espaciales por los
ojos, sino justamente en 10 inverso: en la espontánea compensa­
ción funcional de la desfiguración, en una restitutio in integruni



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo n

de lo desfigurado y relativizado en la imagen visual. Pues la misma
perspectiva es también la visión de la distancia a los ojos. Y esta
distancia está ya calculada dentro de la percepción de las cosas
mismas. Por eso, dentro de la visión natural no se ve la perspecti­
va misma, que permanece inconsciente, desapareciendo en la apre­
hensión reobjetivante de las cosas visuales. Y por eso tiene el dibu­
jante que empezar por aprender especialmente la ley de ella. Aunque
por este rodeo puede, ciertamente, traerla también a ella en cuanto
tal a la intuición.

d) LOCALIZACIÓN INDIRECTA Y ORIENTACIÓN ESPACIAL DE LA CON­

CIENCIA

Si ahora se consideran juntamente los descritos fenómenos de la
visión, surge esta cuestión: ¿cómo es posible que la conciencia per­
-cipiente vea y calcule las "distancias" de las cosas? Pues son, ante
todo, distancias al lugar que ella ocupa en el espacio. Pero ¿es que
puede la conciencia ocupar un lugar en el espacio? Si ella es de
suyo inespacial, sin extensión ni lugar...

No puede responderse aquí que se trata meramente de la distan­
cia a los ojos. Esto es, sin duda, verdad, pero no basta. Pues no
son los ojos quienes ven, sino que veo "yo". Pero yo -es la con­
ciencia que ve. ¿Hay, pues, una localización espacial de la concien­
cia, a pesar de ser ésta inespacial? La respuesta debe ser, en el
sentido de lo sentado más arriba (cap. 71): sí, hay esa localiza­
ción, y es una plena localización en el espacio real, pero cierto que
una localización meramente indirecta. La conciencia está emplazada
indirectamente, por medio del cuerpo al que está ligada, en un
lugar del espacio real. Y sólo puede percibir justamente por obra
de esta localización indirecta: única y exclusivamente desde un
lugar determinado puede ver, oír, tocar. Sólo desde un lugar deter­
minado puede haber para la conciencia distancias, direcciones, inclu­
so perspectiva. El lugar indirecto de la conciencia es el lugar del
espacio real ocupado en cada caso por el cuerpo.

Hasta aquí, aún sería sencilla la cosa. Pero lo anterior todavía
no basta. Antes bien, para poder percibir espacialmente desde un
lugar, tiene la conciencia que saber de este lugar. Pero esto sólo
puede hacerlo si se incluye también a sí misma en su estrecho espa­
cio de la intuición, o sea, si reconoce pertenecerle en él el lugar
espacial del cuerpo. Pues no hay, digámoslo una vez aún, más medio
de representarse relaciones espaciales reales que el de reproducir­
las en el espacio de la intuición. Y así es como queda el espacio de
la intuición trasportado por la conciencia misma a lo inespacial.



CAP. 8] LIBRE MOVILIDAD EN EL ESPACIO DE LA INTUICIóN 133

Este estado de cosas es, de hecho, notable. El sujeto se encuentra
al percibir -que es un acto psicofísico- emplazado en un lugar
del espacio. Puede, sin duda, cambiar de lugar, pero sólo mediante
un movimiento de traslación del cuerpo en el espacio real; y no
puede percibir a la vez desde otro lugar del espacio. Se localiza,
pues, a sí mismo en el mundo de las cosas espacialmente intuidas,
en el que, en cuanto conciencia, no puede, en absoluto, ocupar lugar
alguno; y justo con ello localiza a la vez las cosas por referencia
a sí en el espacio de la intuición.

Así es como se llega a la bien conocida orientación del campo
de cosas de la intuición por respecto a la propia persona. Pero
indirectamente resulta, más bien, orientada la propia persona por
respecto a la ordenación de las cosas en el campo de la intuición.
Esta inversión responde a la relatividad de la posición en el espacio
real. Es importante en cuanto que en ella se produce la orientación
objetiva del hombre por respecto al mundo real que lo circunda
espacialmente, o en cierto modo la "reorientación" del percipíente
por respecto a lo percibido. Tenemos en ello la orientación reobjetí­
vante del sujeto por respecto al mundo mediante la cual se dis­
tingue el hombre del animal. El animal se ve en el centro y orienta
por respecto a sí el mundo; el hombre se orienta por respecto al
mundo y se ve a sí mismo -también con arreglo a la intuición del
espacio-e- en una posición excéntrica por respecto al mundo. Esta
posición intuitivamente excéntrica es condición categorial funda­
mental de la perspectiva reobjetívante, y con ello a la vez de toda
identificación y todo reconocimiento de relaciones espaciales de
posición, también desde lugares cambiantes o en movimiento.t

e) LA LIBRE MOVILIDAD EN EL ESPACIO DE LA INTUICIÓN

Con lo anterior está en conexión algo más. La conciencia percí­
piente está encadenada por el cuerpo al lugar de éste en el espacio,
real; sólo puede vivir directamente lo que entra en juego dentro­
del círculo de la percepción desde tal lugar. Mas el organismo es.
libremente movible en el espacio real dentro de ciertos límites, a,
saber, dentro de los límites de su capacidad locomotriz, que la con­
ciencia espiritual altamente desarrollada puede incrementar aún
considerablemente con medios técnicos de traslación. Pero no pue-­
den superarse todos los límites. A la superficie de la Tierra, o a la

1 Sobre este fenómeno de la excentricidad e]. Helmuth Plessner, Die Stufen
des Organischen urul der Mensch , Berlín, 1928, cap. 7, "Die Positionalitát der.
exzentríschen Form".



l34 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo II

próxima cercanía de ella, está sujeto el hombre, y con ella a las
condiciones de vida a que está adaptado. El hombre no puede
meterse en el interior de la Tierra, ni viajar por el espacio cósmico;
no puede ver la Luna por el lado de atrás, ni la Vía Láctea de
lado, como vemos tantos otros sistemas del cosmos. Tampoco, den­
tro de los límites de su movilidad terrestre, puede en ningún mo­
mento percibir ni el pedazo más cercano del mundo real desde otro
punto que aquel en que se encuentra corporalmente en el momento.

Esta sujeción real al lugar ocupado por el cuerpo sólo es, sin
embargo, decisiva para el espacio inmediato de la percepción y las
vivencias, no para el espacio de la experiencia ampliamente toma­
do, y menos que para ninguno para el espacio de la imaginación
y del pensamiento. Percibir y vivir sólo puede el hombre lo que
cae dentro de su campo táctil, visual, etc., lo que tiene "a la mano"
{en su primer sentido literal) o "ante los ojos". Pero imaginarse
puede sin esfuerzo lo lejano, lo invisible a la sazón, en general
lo inasequible, hasta donde llegue la conciencia con sólo obtener
algún punto de apoyo en una percepción anterior, en conexiones
inferidas, incluso en lo que simplemente oye decir. Y la fantasía
propiamente tal va aún mucho más lejos.

El fenómeno con que tropezamos aquí es la muy celebrada su­
blimidad del espíritu, que se alza por encima de la sujeción de
todo lo físico y corpóreo al espacio. Este fenómeno se ha descrito
con frecuencia falsamente. No se refiere directamente, en efecto, al
espacio real, sino exclusivamente al de la intuición; y aun dentro
de éste, sólo a sus grados superiores, el espacio de la imaginación
y el del pensamiento. El sujeto goza, de hecho, de una asombro­
sa libertad dentro de este último: en la imaginación puede despla­
zarse adonde quiera, puede intuir espacialmente lo inasequible,
teniéndolo ante los ojos en una imagen concreta, puede demorarse
en ello tanto como quiera, y vivir con ello si halla sustento para
hacerlo así en su contenido. Aquí reina la más perfecta libertad
del espíritu. Esta libertad se explaya como aquella alfombra del
cuento árabe, en la que basta sentarse para ser transportado en un
instante adonde apetece el corazón. Se puede residir, como Kant,
toda la vida en Koenigsberg, y sin embargo abrazar el círculo de
la Tierra hasta donde lo han recorrido los hombres, y aun ir más
lejos. Se puede llegar a tener, como el astrónomo, una visión de
conjunto de la estructura del cosmos, elaborando fielmente lo que
delata el rayo de luz. La intuición del espacio no fracasa de nin­
guna suerte ante las más enormes distancias; ya una mínima educa­
ción de la imaginación la ensancha hasta la inmensidad. La ima-



CAP. 8) EL FENóMENO DEL MUNDO EXTERIOR Y EL YO

ginación es justo fundamentalmente la misma en grande que en
pequeño. Y por eso tampoco fracasa, de ninguna suerte, lo que tie­
ne de imagen espacial lo imaginado.

Este poder del espíritu, de elevarse por encima de la sujeción
al espacio real --de poder literalmente "desplazarse" a donde­
quiera-, es, patentemente, un poder muy distinto de la restringida
movilidad del sujeto psicofísico en el espacio real. No tiene, en
absoluto, límites. Es mucho más maravillosa y grandiosa de lo que
puede decir toda comparación fabulosa. Pero tres cosas no hay
que olvidar a este respecto.

1. Es sólo libertad de movimiento en el espacio de la intuición,
no en el espacio real. Es cierto que por su contenido también se
extiende a éste, pues el espacio de la intuición representa justo en la
conciencia al espacio real (lo mismo que representa al espacio
ideal). Pero no tiene nada que ver con la restringida movilidad
real del sujeto ligado al cuerpo, y no acaba con este encadenamien­
to al lugar real.

2. Tampoco acaba con la sujeción de la percepción y del inme­
diato vivir algo al lugar ocupado en el espacio real. Es válida,
pues, sólo para las formas superiores del espacio de la intuición.

3. También en el sumirse en la imaginación persiste la forma de
la sujeción a algún lugar en general. Tan sólo no necesita éste ser
aquí el real del cuerpo. Pues también en la fantasía, e incluso
en la visión científica, es la imagen espacial del objeto necesaria­
mente una imagen que tiene su perspectiva y supone su punto de
vista. Es lo que se encuentra confirmado en cualquier representa­
ción de lo visto por medio del dibujo, también allí donde éste se
mueve meramente en proyecciones de índole esquemática (en plan­
tas, planos, mapas, curvas de trayectorias de movimiento, ete.), o sea,
también allí donde está reemplazada la perspectiva natural por una
artificialmente simplificada. Tan sólo no se sabe siempre explícita­
mente del lugar del espacio libremente elegido.

1) EL FENÓMENO DEL MUNDO EXTERIOR Y EL YO

En el espacio como forma de la intuición descansa la oposición
del mundo exterior y el interior. Si se entiende a este respecto
el mundo interior rigurosamente como la región del ser psíquico,
no es la oposición misma espacial, sino una oposición de algo espa­
cial y algo inespacial. Así se la entiende en la conciencia filosófi­
ca, quizá aproximadamente también ya en ciertos grados altamente
desarrollados de la conciencia cotidiana, pero no en la conciencia



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 11

que imagina irreflexivamente, y menos que en ninguna en la con­
ciencia que percibe o vive algo. Aquí siempre se extiende la
intuición del espacio también al sujeto; éste se presenta incluido
en el espacio. Su indisoluble sujeción real al cuerpo, hace que
parezca como si él mismo estuviese en el espacio.

Pudiera creerse que con ello no podría menos de estar literalmen­
te anulada la oposición del exterior y el interior en la visión natu­
ral del mundo. No es éste, de ninguna suerte, el caso. La oposición
se limita a presentarse aquí alterada, más grosera y ya no bien
reconocible en su primario sentido categorial. En lugar de lo
inespacialmente interior, aparece la persona del percipiente como
un todo, con sus órganos espaciales de percepción, o sea, también
con su cuerpo: como el ente psi ca-físico que, en efecto, es realiter.
Con esto se convierte la oposición misma en espacial. El yo se pre­
senta espacialmente extenso como una cosa material entre otras;
el interior del cuerpo aparece en lugar del interior psíquico. Dicho
más exactamente: no es que haya desaparecido el interior psíquico,
es sólo que se lo ve y se lo vive hecho uno con el interior del
cuerpo, de tal suerte que ya no cae, como inespacial, fuera del mun­
do de objetos espacialmente intuidos.

Pero entonces desciende el "interior" a una cierta posición secun­
daria. Ya no es un miembro opuesto en todo su valor. El aspecto
entero con que se lo ve es un aspecto de la orientación preponde­
rantemente externa, dominado por la espacialidad del campo de la
intuición en que está inserta la propia persona.

En esta orientación externa desaparece, en efecto, hasta cierto
grado, el mismo interior del cuerpo: éste es, sin duda, un interior
espacial, y no se lo imagina espacialmente, hasta donde se lo ima­
gina pura y simplemente; pero este imaginárselo es oscuro, difuso
y tampoco por su contenido va lejos. El interior del cuerpo perma­
nece en lo esencial desconocido para la intuición. Aquí empieza
más bien otra forma de darse, el sentirse inespacialmente a sí
mismo. Esta otra forma es directa, pero de escasa intuitividad.
En ella se cuenta entre los ingredientes del yo el cuerpo, que es
sentido por "mí" como el "mío", y 10 opuesto lo forma el mundo
exterior referido al cuerpo, es decir, el mundo exterior circundante,
que se percibe y concibe como el "no mío".

Este estado de cosas es importante. El desconocerlo conduce a la
errónea idea de que el percibir y el vivir algo irreflexivos atribui­
rían el mundo de cosas circundante a una esfera ampliada del yo,
algo así como un "mundo circundante" existente meramente "para
mí", o como el "mundo en cada caso mío". En verdad, me está,



CAP. 9] LOS MOMENTOS COMUNES CON EL ESPACIO REAL 137

sin duda, el mundo exterior dado en mi intuición, pero, en esta
forma de darse, justamente no vivido ni percibido como el mío.
Aquí impera de un cabo a otro la aprehensión reobjetivadora, que
vuelve en seguida a sustraer de lo dado la relatividad de esto a
"mí", de suerte que sólo resta como lo "mío" la estrecha esfera
espacial del cuerpo con sus datos internos.

Desde aquí se traslada también, finalmente, la preponderancia
del mundo exterior a los grados superiores de la intuición, en los
que se entiende el interior como psíquico-inespacial, La igualdad
de peso de la realidad que en los dos lados reconoce la visión filo­
sófica, es aún extraña a la imaginación, e incluso al simple pensar
práctico. La intuición se inclina, patentemente, a sobreestimar el
exterior. Ahora bien, sólo puede atribuirse esta preponderancia
a la extraordinaria fuerza categorial y a la concreta plasticidad
de la intuición del espacio. Esta última va tan lejos, que aún el
pensar conceptual y formador de conceptos está ampliamente domi­
nado por ella; como que la mayoría de nuestros conceptos científi­
cos y filosóficos descansan todavía en imágenes espaciales, incluso
allí donde no se refieren, en absoluto, a relaciones espaciales.

Aquí tiene también sus raíces la inclinación de la especulación
primitiva a tener por lo solo "real" lo extendido en el espacio, o
sea, lo material; tendencia que es inextirpable, por tener sus raíces
ocultas en la espaeialización intuitiva de todas las relaciones. El
ingrediente de relatividad al sujeto contenido en los datos está,
gracias a la forma intuitiva del espacio, no sólo reobjetivado y
compensado, sino sobreobjetivado y sobrecompensado.

CAPÍTULO 9

LA ESPACIALIDAD DEL CAMPO DE LA INTUICIÓN

a) Los MOMENTOS COMUNES CON EL ESPACIO REAL

Sobre la base de las peculiaridades del espacio de la intuición
puestas de manifiesto, pueden indicarse más detalladamente sus
momentos categoriales. Se presentan en un acabado paralelismo
a los del espacio real, y por eso es la mejor manera de señalarlos
el compararlos con éstos. Parcialmente es también válido el mismo
paralelismo de los momentos del espacio geométrico. Pero como
no se intuye el espacio mismo, sino sólo objetos en el espacio, se
trata preponderantemente de aquellos rasgos categoriales que son



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo Il

más propios de la "espacialidad" del campo de la intuición que
del espacio mismo.

Una serie de momentos categoriales del espacio de la intuición
concuerda sin más con los del espacio real, aunque en ellos estén
parcialmente alterados el peso y la significación. Por ellos hay que
empezar aquí. Sólo frente a ellos se destacan las diferencias.

1. El espacio de la intuición es tan único como el real. Hay, sin
duda, muy diversas fases de desarrollo de la intuición espacial,
desde la primitivo-infantil hasta la científica. Pero siempre se trata
del mismo espacio. Y sólo así es en general posible que aquí tenga
lugar un desarrollo que abarca la espacialidad entera del campo de
la intuición, juntamente con el contenido de éste. Una diferencia
esencial respecto del espacio real sólo existe aquí en tanto que el
espacio de la intuición es inequívocamente euclídeo, sin admitir
otras posibilidades. Todo espacio no euclídeo resulta de una índo­
le absolutamente no intuitiva, y sólo puede pensarse in abstracto.

2. El espacio de la intuición es, por ende, también rigurosamente
tridimensional. Y tampoco en él puede derivarse de nada el nú­
mero de las dimensiones. Sólo cabe aceptarlo como un hecho, y
como un hecho categorial, no empírico. Pero esto no significa que
no pudiera ser intuitivo un sistema de extensión posible en más
dimensiones; el sistema cuatridimensional del espacio y el tiempo
es absolutamente tan intuitivo, porque también el tiempo se pre­
senta como categoría de la intuición. Pero este sistema ya no es
justo un mero sistema espacial.

3. Igualmente retorna el carácter de sustrato de las dimensiones
en el espacio de la intuición. Las dimensiones del espacio for­
man en el campo de la intuición el mismo medio de posible exten­
sión, distancia y movimiento que en el espacio real. Las figuras
de lo percibido son limitaciones de las dimensiones del espacio y
ocupan partes de éste. Las dimensiones están, pues, en el fondo
como sustratos de magnitud extensiva. Este punto es el más para­
dójico en el espacio como categoría de la conciencia, pues la mag­
nitud extensiva es lo que más pugna con la esencia de la conciencia.
El espacio de la intuición es justo el milagro de la conciencia
consistente en abarcar ésta con el mundo de sus contenidos lo con­
trario de sí misma.

4. El espacio de la intuición tampoco es ni sustancia ni acci­
dente de los objetos intuidos, sino aquello "en que" éstos aparecen
extendidos, configurados y localizados. Es, como el espacio real, un
puro sistema de dimensiones. Por el lado psicológico se ha hecho
el intento de entenderlo como función de la actividad de los sen-



CAP. 9] FALTA DE CONTINUIDAD EN LA INTUICIóN 139

tidos, del ver, tocar, etc., pero con ello sólo ha podido iluminarse
la marcha del desarrollo de la conciencia del espacio, no sus ín­
timas raíces categoriales. Pues todo ver y tocar, incluso el más
primitivo, es ya espacial, o sea, supone la intuición del espacio.

5. Asimismo retorna en el espacio de la intuición la perpendicu­
laridad mutua de las dimensiones. Sólo que la trabazón recíproca
de éstas no es aquí tan indisoluble; la intuición puede limitarse
a la superficie o a la línea, y prescindir de su posición en el espa·
cio. Esto es más válido que de ningún espacio del de la ima­
ginación y el pensamiento, mientras que el espacio de la percep­
ción y de las vivencias permanece siempre tridimensional.

6. La magnitud de la extensión y la del ángulo tampoco son, en
el espacio de la intuición, reducibles una a otra. Se hallan indife­
rentes una frente a otra. El ángulo recto forma también aquí una
medida natural de las diferencia de dirección. Y mucho menos son
ambas especies de la magnitud resolubles aquí en algo tercero,
digamos la relación numérica. La forma matemática de la determi­
nación de la magnitud pasa, en general, a último término en la
intuición. únicamente en el espacio del pensamiento, en que ha
descendido la intuitividad (aunque no desaparecido), cobra de nue­
vo mayor significación.

7. Con máxima claridad está modelada en el campo de la intui­
ción espacial la complexión del "fuera uno de otro y juntos". La
espacialidad de los objetos de la percepción y la imaginación siem­
pre es a la vez separación y unión. La imaginación puede, sin
duda, destacar lo singular, aislándolo de los complejos dados, pero
con ello lo hace entrar en otra relación asimismo espacial. Más
fuertemente acentuada que en el espacio real está, en todo caso, la
distinción entre la espacialidad y el espacio mismo. La primera
resalta claramente como propiedad de los objetos (por ejemplo,
de las cosas visuales), lo que no puede ser válido del espacio en
cuanto tal. Pero el espacio en cuanto tal tampoco es, en cambio
y en absoluto, objeto de la intuición; sólo es forma categorial
de ésta. La intuición se queda siempre en los objetos, es decir, se
detiene en la "espacialidad".

b) LA FALTA DE UNA RIGUROSA HOMOGENEIDAD Y CONTINUIDAD EN

LA INTUICIÓN

De mayor interés son los momentos categoriales de la discrepan­
cia respecto del espacio real. Conciernen, en parte, a rasgos funda­
mentales muy esenciales; en parte, penden meramente de las con-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo Il

secuencias. Ante todo, llaman la atención aquí dos momentos.
1. El espacio de la intuición no es tan incondicionalmente homo­

géneo como el espacio real. Esto es válido en particular del espacio
de la percepción y de las vivencias. En el espacio del pensamiento
vuelve a acercarse la intuición al espacio real. Un espacio rigurosa­
mente homogéneo no puede padecer deformaciones. Pero el espa­
cio de la percepción está deformado no poco considerablemente
-por la perspectiva (cap. 8 e).

Sin duda se ha mostrado que la perspectiva experimenta ya en
la percepción misma la corrección con la que "reobjetiva" la de­
formación espacial de los objetos. Pero, en primer lugar, no es la
reobjetivación completa. Sólo va hasta donde llega en cada caso
la unidad de la perspectiva y la vista de conjunto del campo de la
intuición, o sea, hasta donde le ofrece apoyo para ello un sistema
de líneas abarcable con la vista en el campo visual. Por eso está
la aprehensión de distancias y magnitudes sujeta prácticamente a las
mayores oscilaciones; pero de ella pende la reobjetivación de las fi­
guras y las relaciones de posición. Con mayores distancias y formas
insólitas del campo visual, suele fracasar. Pero, en segundo término,
ya la referencia al lugar ocupado por el sujeto en el campo de la in­
tuición no es homogénea. Lo cercano en el campo visual está acen­
tuado, es saliente, agresivo; lo lejano, pálido, huidizo, evanescente.

Esto es, ante todo, más cosa de la espacialidad que del espacio.
Pero hace presa en el espacio mismo de la intuición, haciéndolo
parecer no homogéneo. El campo de la intuición está centrado, por
decirlo así, en el lugar del sujeto. Este lugar está orientado él
mismo por los objetos del campo visual, pero, sin embargo, hace
del campo entero de la intuición un campo de orden de los objetos
-en que la dirección y la distancia están determinadas ante todo
.desde el sujeto.

Con ello se convierte el espacio de la intuición en un sistema
de lugares -lo que no es el espacio real-, y los lugares de este
sistema no tienen el mismo valor, ni siquiera en la intuición. Se
presentan graduados según direcciones y parajes preferentes. Así, se
prefiere en la visión natural la horizontal, y con ella el plano ente­
ro del horizonte; asimismo, parece resaltar lo colocado en línea rec­
ta, por accidental que sea la dirección de la mirada en el caso. Es lo
que se manifiesta como falta de homogeneidad del espacio visual.

Si se considera, además, que, también al imaginar lo a la sazón
no visible, se oeupa un lugar, se trasfiere la falta de homogeneidad
también al espacio de la imaginación y de la fantasía. Suprimida
del todo lo estaría únicamente en el pensar científico. Aquí cesa la



CAP. 9] FINITUD DEL CAMPO DE LA INTUICIóN

falta de homogeneidad de los lugares del espacio por el prescindir
del sujeto, y el espacio de la intuición se acerca al espacio ideal.

2. Esto aún no significa que el espacio de la intuición tampoco
sea continuo. Así en la percepción como en la imaginación se pre­
senta en las tres dimensiones absolutamente como un continuo, sin
que aquí pueda hablarse de verdadera interrupción. Pero la conti­
nuidad tiene, sin embargo, ciertos límites. En primer lugar, no
es el continuo del espacio de la intuición en cuanto tal continuo,
sino sólo supuesto en el resbalar sin obstáculos la mirada que abar­
ca las relaciones de posición y movimiento en el campo de la in­
tuición; como que en general no pueden hacerse rigurosamente
intuitivos los continuos. Y, en segundo término, no alcanza esta
supuesta continuidad del espacio a conjugar la diversidad de los cam­
biantes campos visuales en una unidad sin orificios.

En la imaginación se unen bien y fácilmente las diversas pers­
pectivas de un paraje, recorriéndolo y obteniendo así una imagen
total de él aproximadamente unificada. Al pasar a través rápida­
mente, resulta ello ya más difícil: lo imperceptible de los giros, lo
repentino del surgir y desaparecer las imágenes, impide el recoger­
las en una unidad. Si se juntan bien en la imaginación el lugar
de partida y el de llegada de un viaje, fracasa por completo las
más de las veces la intuición de la continuidad del espacio: el espa­
cio de la imagen de una ciudad ya no se pone en unión con el de
la otra; ya no se introduce en la visión espacial la continuidad del
espacio, de la que, sin embargo, se sabe oscuramente que las une.
y únicamente por el rodeo de la representación geográfica en pe­
queño, puede restablecerse al fin y al cabo en la imaginación.

En este sentido, referente a la unidad y la totalidad del espacio
de la intuición, es, pues, también la continuidad en él imperfecta,
múltiplemente interrumpida, y difícil de restablecer como riguro­
samente intuitiva. Aquí es la oposición al espacio real ya muy
tangible. Pero tampoco esto es más que el preludio de una diver­
gencia mayor.

e) FINITUD DEL CAMPO DE LA INTUICIÓN DENTRO DE LÍMITES EVANES­

CENTES

El espacio real es ilimitado, el de la intuición no lo es. Quizá
es ésta la más importante diferencia categorial entre ellos. Pero
ahora se trata de apresarla exactamente y con fidelidad a los fenó­
menos. Pues enunciada con tal generalidad, es susceptible de malas
in teligencias.



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SEC.U

El espacio de la intuición de ninguna suerte está, en efecto, ence­
rrado por límites algunos que puedan señalarse. Todo límite que
se trace, es también para la intuición meramente un límite "en" el
espacio, nunca un límite del espacio; esto es válido no sólo del es­
pacio de la imaginación, sino asimismo ya del espacio de la per­
cepción. Siempre hay en la conciencia de la circunstancia espacial
un concomitante y tácito saber de que el espacio va más allá de
los límites del campo de la intuición en el caso. Pero este ir más
allá no resulta perseguido o actualizado en la intuición misma. Se
queda simplemente en la idea negativa de no estarle trazados lí­
mites tajantes.

Efectivamente, el espacio de la intuición es nada menos que in­
finito: sin duda, no tiene "fin", pero tampoco va, en absoluto,
hasta lo infinito. Este estado de cosas es difícil de describir, por
no haber ninguna imagen para él que ya no lo suponga. Prác­
ticamente, puede, en todo caso, apresarse partiendo de la limita­
ción del campo de la intuición: el imaginarse el espacio no va
mucho más allá del campo de la intuición. No se queda pegado jus­
tamente a los límites accidentales de éste, pero tampoco sigue a
voluntad más allá. Tampoco se interrumpe súbitamente más allá
de tales límites, sino que se pierde paulatinamente en lo indeter­
minado, en lo que ya no encuentra apoyo alguno. Este perderse
significa un cesar espacial sin límites rigurosos. Y en este sentido
puede decirse que el espacio de la intuición es finito dentro de
límites evanescentes.

Esta especie de finitud es exclusivamente extensiva. Está, pues,
en una cierta contradicción con la esencia categorial del espacio,
que tampoco en la intuición es nada extenso, sino aquello "en que",
únicamente, es posible la extensión -o sea, algo que propia­
mente no podría tener ninguna limitación, tampoco una evanes­
cente. Pero la intuición introduce, con el alcance de su perspectiva
en cada caso -pues esta misma perspectiva es evanescente en la
lejanía-, esos límites evanescentes. Justo ella misma tiene en cada
instante una extensión determinada y no ampliable a voluntad,
Puede expresarse esto también así: no es por anticipado una pura
intuición del espacio, sino más bien una intuición de la espacialidad
de lo localizado en sus dimensiones.

La característica dada por Kant en el último punto de la "elucida­
ción metafísica" del espacio, la de que éste es "una magnitud infi­
nita dada", no es exacta justamente del espacio de la intuición,
Intuitivamente nunca está dado el espacio sino en un sector, aunque
éste no tenga límites en sentido geométrico. Siempre hay un hori-



CAP. 9] GRADOS DE LOS HORIZONTES ESPACIALES

zonte del campo de la intuición, y más allá de éste se desvanece y
pierde la espacialidad en la niebla de lo no intuitivo. Esto es váli­
do tanto del espacio de la percepción y de las vivencias como del
espacio de la imaginación y del pensamiento. Sólo los horizontes
mismos son de muy diversa magnitud. El pensar puede, es cierto,
proceder a la ampliación hasta lo infinito, pero sólo in abstracto.
y al proceder a ella, deja de ser él mismo intuitivo.

Mas si el espacio de la intuición es limitado, tiene también
magnitud, y magnitud espacial; exactamente tal cual sus límites
son también espaciales. Así lo uno como lo otro está afectado de
la misma contradicción que había ya en su carácter de extenso. Aquí
existe una ruda oposición al espacio real, que no puede tener él
mismo ni límite, ni magnitud, por no haber ninguna de las dos
cosas más que "en él". El espacio de la intuición no es justo un
espacio puro en sentido riguroso, sino que consiste en la espacia­
lidad del campo de la intuición y es algo limitado "en" el espacio.
Con ello entra en el espacio de la intuición la incongruencia cate­
gorial de ser a la vez principio espacial y sector espacial. Y, además
de esto, es también en todo instante el aspecto perspectivístico de
este sector espacial.

Estos tres muy diversos momentos categoriales pueden, sin duda,
mantenerse muy fácilmente separados en él, pero sólo en el análisis
filosófico posterior, no en la intuición misma. La intuición está
paradójicamente gravada con los tres a la vez, y no se libra de la
íntima pugna entre ellos. Pero esta pugna no resulta sensible en
ella, por no ser ella nunca directamente intuición del espacio
mismo, sino tan sólo intuición de los objetos y de las relaciones de
posición de éstos en el espacio.

La intuición no reflexiona sobre sus propios momentos catego­
riales, Gracias a ello está, no obstante, exenta de contradicción
dentro de sí misma. únicamente el pensar que concibe tropieza
con la pugna.

d) GRADOS DE LOS HORIZONTES ESPACIALES. MAGNITUD DEL ESPACIO

DE LA INTUICIÓN Y MEDIDA DE LA MISMA

La "magnitud" del espacio de la intuición es, pues, en cada caso
el alcance evanescentemente limitado del campo de la intuición.
Y ella misma es intuitivamente asequible como el horizonte de él.
Esta caracterización se confirma muy concretamente en la ampli­
tud, graduada con suma multiformielael, elel horizonte. En el
espacio táctil es el horizonte extremadamente estrecho; en el espa-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo II

cio visual, con mucho más amplio; además, tiene los grados del
espacio del niño, del adulto y del que ve científicamente. Grande·
mente por encima ele éstos se despliega aún el espacio de la imagina­
ción, que en la conciencia educada para ello llega con facilidad
a las lejanías geográfica y cósmica, pero que aun entonces tiene
siempre un horizonte de visión. Y en cada grado se encuentra con­
firmada la ley del límite evanescen te.

Si para la conciencia infantil no va el espacio más allá de la
casa paterna, para el niño que crece más allá de un paisaje o de
la imagen de una ciudad, y ni siquiera para el adulto apenas más
allá de algunos lugares vecinos, esto no significa que el espacio
parezca cortado dentro del alcance del caso. Tan sólo la intui­
ción concreta no va más allá del horizonte, pues ni siquiera la
fantasía suele ir mucho más allá del alcance espacial de lo vivido
y experimentado; en cambio, anda unido a cada uno de estos
horizontes un oscuro saber del ir más allá los conjuntos espaciales
de casas. Con el cual anda unida, a su vez, la anticipación de una
posible ampliación de la experiencia. Y que se agita en el niño como
curiosidad por lo que hay "detrás", y en el varón quizá como voca­
-ción de descubridor. Cierto que siempre se refiere a un contenido, a
la anchura del mundo, no del espacio en cuanto tal; pero tiene sus
raíces en la expansión de la conciencia del espacio, que rebasa con­
secuentemente todo límite que se le traza, hasta acabar conducida
con la misma consecuencia al espacio del pensamiento, ya no limi­
tado, pero tampoco intuitivo.

En el espacio real se destaca de la finitud del mundo la ilimita­
-ción de las dimensiones, que siguen corriendo en el vacío. En el
espacio de la intuición desempeña, sin duda, un gran papel el ima­
ginarse el vacío (que, por cierto, no corresponde las más de las
veces a ningún vacío efectivo), pero sin llevar hasta lo infinito.
Hasta el espacio vacío se 10 imagina, antes bien, la intuición como
un espacio finito que se desvanece en límites finitos. Sólo va más
allá el pensar que concibe; pero éste carece, en cambio, de intuiti­
vidad. El espacio del pensamiento se acerca justo al espacio real.

Con la finitud del espacio de la intuición está, además, en co­
nexión el hecho de no ser ni algo de suyo sin magnitud, ni algo
de suyo sin medida, dos cosas que están en ruda oposición al
espacio real (cap. 6 e) 1). Del espacio real cupo mostrar que no
puede ser ni finito, ni infinito, porque, antes bien, no tiene,
en absoluto, "magnitud". El espacio de la intuición tiene siem­
pre una muy determinada magnitud, y siempre, además, una mag­
nitud finita. La prolongación euclídea de las dimensiones hasta



CAP. 9] GRADOS DE LOS HORIZONTES ESPACIALES

lo infinito, sólo hace su aparición en él como una especie de idea
límite; únicamente en el límite de la intuición, en el espacio del
pensamiento, se hace actual. En este respecto, tampoco puede
llamarse, pues, el espacio de la intuición ni siquiera rigurosa­
mente euclídeo. Por otro lado, tampoco es nunca esta su deter­
minada magnitud una magnitud que pueda indicarse exactamen­
te, siendo el alcance del horizonte del caso justo un alcance
evanescente; y toda limitación más determinada se evapora ante
la siempre abierta posibilidad de la ampliación. Ya el más ligero
juego de la fantasía la altera y la deshace.

Pero del todo no desaparecen los límites en la intuición. Es en
esto con el espacio de la intuición lo que con la "mala infinitud"
de Hegel, que al ir más allá de todo límite "conserva en sí",
empero, su contrario, el ser finito. Por eso hay también en el espa­
cio de la intuición algo parecido a una medida natural, dada por
el espacio mismo, de lo grande y lo pequeño. Esta medida se halla
en el alcance del horizonte del caso, y crece con éste.

No es, ciertamente, una medida en sentido riguroso, y matemáti­
camente no puede medirse con ella. Más bien podría decirse que
es la indicación de un determinado orden de magnitud. Pero, aun
así, desempeña en la intuición el papel de un patrón de medida.
Se ha sostenido con frecuencia que semejante medida es, más
bien, la magnitud propia del cuerpo humano; pero en esto habría
una confusión con ciertas medidas convencionales que están toma­
das del cuerpo (como el pie, la pulgada, el palmo, el codo, la bra­
za). No se trata de esto, sino exclusivamente de la medida tomada
de la intuición misma del espacio. Y resulta evidente que hay tal
medida, cuando se repara en que la percepción sólo abarca escasos
órdenes de magnitud medios, y la imaginación ingenua va sólo poco
más allá, mientras que nada de lo que está por encima o por
debajo -lo muy grande y lo muy pequeño-- puede hacerse intui­
tivo sino indirectamente.

El alcance de la intuición del espacio oscila, así, en torno a una
cierta medida media. Esta última está, sin duda alguna, deter­
minada en primera línea por el horizonte del espacio visual; este
horizonte oscila, ciertamente, él mismo según la edad y la expe­
riencia del hombre, pero admite, sin embargo, una cierta norma.
En el espacio de la imaginación, es la situación ya más complicada;
aquí varía la medida natural muy considerablemente, con la am­
plitud del campo de la intuición según el estado de desarrollo de
la conciencia; y como la ampliación del horizonte abarca aquí
muchos órdenes de magnitud, no puede hablarse aquí de una uni-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo II

dad de la medida. Pero sí hay tal para cada grado de la conciencia
intuitiva del espacio: en cada grado hay una medida media de lo
imaginable espacialmente, y lo que se aleja demasiado de ella deja
de ser intuitivo.

Esto solo basta ya para asegurar de que el espacio de la intuición
no es algo de suyo sin medida. También en esto es muy diverso
del espacio real.

e) ANULACIÓN DE LA ISOMETRÍA. EL SISTEMA NATURAL DE COORDE­

NADAS

¿Qué pasa, además, con la homogeneidad e isometría de las di­
mensiones? En el espacio real tienen ambas características un
indesconocible peso; en otro caso, tendrían las cosas que perder su
forma al darles un giro de goo.

1. La intuición misma tiene, sin duda, las dimensiones de su
espacio por homogéneas e isométricas, pero, en verdad, no lo son
tan incondicionalmente. También esto es más apresable que en
ningún otro espacio en el visual. La extensión se aprecia a la vista
como menor en la horizontal que en la vertical. El mástil levan­
tado parece más largo que el echado, a la vista de la montaña se
sobreestima la altura por respecto a la anchura de la base, más
aún, lo mismo puede pasar ya al contemplar una casa. Un efecto
sorprendente lo hace este fenómeno sobre todo cuando se mira hacia
abajo desde la cima de un monte. Los ojos están acostumbrados
a la amplitud en la horizontal, donde aprecian con relativa justeza
la distancia y la magnitud. En la vertical se altera el patrón de
medida. Y de hecho parecen alterar también los objetos sus pro­
porciones cuando se los hace girar un ángulo recto.

De manera semejante se comporta también el acortamiento pers­
pectivístico de la extensión en el radio visual. Sin duda está siem­
pre compensada por una reobjetivación, pero ésta sólo es eficaz allí
donde le da apoyo para ello la perspectiva misma. Fracasa en un
campo de intuición demasiado homogéneo o inabarcable con la
vista. Por eso surge la deformación de los objetos también en la ho­
rizontal. A la inversa, se extiende la reobjetivación, naturalmente,
a la vertical, pudiendo acercarse por obra de la experiencia también
aquí a la compensación completa. Esto no altera, sin embargo, en
nada el fenómeno fundamental. Además, en el espacio de la imagi­
nación hay muchas gradaciones de deformación. Pero como también
este espacio tiene todavía en sí la estructura del espacio vital, y
todo lo imaginado espacialmente se imagina por analogía con lo



CAP. 9] ANULACIÓN DE LA ISOMETRfA 147

visto, también en él resulta las más de las veces alterada la isome­
tría de las dimensiones.

2. Estos fenómenos sólo son, es cierto, consecuencias de una carac­
terística fundamental que diferencia radicalmente del espacio real
el de la intuición. Ya el entrar en juego la perspectiva es prueba
-de ella. Del espacio real vimos que no es un sistema de coorde­
nadas, y que sus dimensiones no desempeñan el papel de coordena­
das: no hay aquí ningún punto cero natural, ni direcciones privile­
:giadas a que pudieran referirse las distancias. En el espacio de la
intuición hay, por el contrario, el punto cero natural y las coorde­
nadas que salen de él. Pues la intuición "ve" desde un lugar del
espacio, e incluso al imaginar con libre movilidad permanece siem­
pre ligada a uno, por arbitrariamente que lo fije. Y desde tal lugar
siempre hay ciertas direcciones privilegiadas, que sirven como coor­
-denadas de un sistema de referencia. Y únicamente en este sistema
de referencia hay la ordenación intuitiva de los objetos con los
momentos de la distancia, la dirección y la posición que son pecu­
liares de ella.

Como de suyo se comprende, estas coordenadas se hallan tomadas
de la orientación natural del sujeto intuyente. Partiendo del espa­
cio real, son del todo arbitrarias; partiendo del sujeto, no son arbi­
trarias, sino dadas con la intuición del espacio. ASÍ, no sólo tiene

ce! espacio de la intuición su "centro" natural, sino también su
incanjeable "arriba y abajo", que da el eje principal de la orien­
tación; es movible, en cambio, con cada movimiento del cuerpo el
"derecha e izquierda" así como el "delante y detrás". Estas dos
oposiciones que se cruzan en el plano horizontal son, pues, también
fáciles de desprender del campo visual del instante, y de trasportar
a una circundancia de objetos objetiva ella misma, y relativamen­
te a la cual entiende entonces la imaginación todas las demás loca­
lizaciones. Pero esto es ya un fenómeno de reobjetivación, y no
anula el primitivo sistema de coordenadas que hay en el espacio
visual.

De hecho subsiste, en efecto, el estado de cosas fundamental, en
medio de toda la orientación "objetiva" tomada por referencia a
un grupo de objetos (por ejemplo, a la imagen de una ciudad con
sus calles principales). También sigue siendo reconocible, en me­
dio del hábito consolidado de referir todos los procesos de la
círcundancia inmediata a un lugar elegido una buena vez y ciertas
principales direcciones empíricas que parten de él. La imaginación
10 hace así sin dificultad, refiriendo a esas direcciones principales
y ordenando dentro de su sistema de referencia, según la direc-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo n

ción y el movimiento propio del ver, los cambiantes campos visua­
les. Esto no significa el abandono de las coordenadas naturales
de la intuición, sino tan sólo el paso del espacio visual al de la
imaginación. Así resulta convincentemente claro cuando se pesa
el hecho de que ni siquiera la imaginación se desprende nunca
del fundamental eje dado del "arriba y abajo". La vinculación
a éste es tan fuerte, que subsiste incluso mucho después de haberla
superado la representación científica del cosmos. De hecho, sólo
tarde, y en medio de los más difíciles combates, pudo imponerse
la negación de la vertical "absoluta" por la ciencia. Piensese en los
argumentos, todavía corrientes en el siglo xv, contra la figura
esférica de la Tierra: ¡los antípodas tendrían que colgar de la tie­
rra "con la cabeza para abajo"!

3. En la existencia de las coordenadas naturales en el espacio de
la intuición descansa también el carácter absoluto del girar, co­
rriente para la percepción y la imaginación. En el espacio real es
relativo todo cambio de dirección, por no haber dirección fija
de partida (cap. 6 h). En el espacio de la intuición no lo es, por
traer consigo todo campo visual su sistema de referencia. El paso
de una dirección a otra es, sin duda, aquí exactamente tan continuo
como allí, aun cuando no resulte intuitivo el continuo mismo de las
direcciones. Pero parece anulada la relatividad del girar porque
ésta sólo tiene lugar relativamente a coordenadas firmemente ancla­
das. Por eso tampoco resulta intuitiva en la vida la idea cosmo­
lógica de la rotación de la Tierra, que no anula la rotación sensible
del cielo.

4. Tampoco retornan los restantes relativismos de la espacialidad
en el espacio de la intuición. Tal como la relatividad de la mag­
nitud, de la posición, de la distancia y de la dirección, así también
desaparece aquí comúnmente la del movimiento (cap. 7 d). Esto es
válido tanto del movimiento de los objetos en el campo de la in­
tuición, como del movimiento del sujeto psicofísico junto con el
campo de la intuición. La conciencia distingue muy exactamente
entre el uno y el otro, al menos hasta donde la distinción es de
importancia vital para su orientación espacial en el mundo circun­
dante. Y puede hacerlo sin dificultad al producir por sí misma el
propio movimiento del cuerpo o seguirlo dándose cuenta de él.
Pero con esto no anula la idea del movimiento "absoluto", sino
que sólo vuelve a llevar a cabo el paso del espacio visual al de la
imaginación, cuya coordinación había fijado una buena vez por
relación a un campo de objetos empíricamente elegido.



CAl'. 9J VALIDEZ DEL "RECEPTACULUM RERUM"' 149

f) VALIDEZ RESTRINGIDA DEL "RECEPTACULUM RERUM"

De interés, dentro-de este orden de cosas, es aún la cuestión de
hasta qué punto sea justa del espacio de la intuición la vieja
imagen del receptaculum rerum, Como esta imagen es intuitiva,
pudiera esperarse, incluso, que estuviese tomada primitivamente
de él. Esto no se confirma, como que también el concepto plató­
nico de lo "acogedor" es, patentemente, de otro origen. A pesar
de ello, queda algo que en esta imagen es afín al espacio de la
intuición y recibe de éste algún apoyo. Tan sólo dónde esté ello
no es visible a primera vista.

La imagen del "recipiente" está, naturalmente, aquí tan elimi­
nada como en el espacio real (cap. 7 b). Tampoco es justa aquí la
concepción que hace existir primero los objetos inespacialmente,
para meterlos sólo más tarde en el espacio. Sólo una teoría muy
abstracta puede pensar así; a la intuición le es algo enteramente
lejano. El concepto entero de la forma de cosa primitivamen­
te inespacial, es puramente especulativo y atestigua ya una violenta
degradación de la intuición natural.

Lo mismo es válido en lo concerniente a las relaciones de posi­
ción y los movimientos. La intuición justamente no puede separar
de ellos, de ninguna manera, el momento de la espacialidad. No son
relaciones ni procesos que estén meramente "abarcados" por el es­
pacio, sino relaciones y procesos espaciales de suyo. El ser espacial
no pertenece, pues, tan sólo a su contenido óntico, sino al fenómeno
que les corresponde en la percepción. Hasta este punto es válido,
por tanto, del espacio de la intuición lo mismo que del espacio
real.

Una diferencia se presenta, en cambio, si se parte del tercer ar­
gumento que al tratar del espacio real hablaba en contra del recep­
taculum, Aquí iba junta con el ser uno y único el espacio su
totalidad: cada parte del espacio real envuelve éste entero, y como
quiera que se separen partes de él por medio de límites empíricos,
permanecen espacialmente unidas en forma inequívoca; no entran
una en otra, pero tampoco se dejan arrancar una de otra. Esto es
lo que puede afirmarse del espacio de la intuición.

Cierto que también aquí retorna el momento de la totalidad,
hasta donde alcanza la intuición del espacio en cada caso. En un
campo visual, o un campo de la imaginación, están inequívoca­
mente referidas una a otra todas las partes y todas las relaciones
espaciales. Pero el campo mismo es limitado, y no se establece
necesariamente su coordinación con otros campos visuales o de la



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo II

imaginación. Esta coordinación es perfectamente posible dentro
de los límites de la orientación propia del caso, pero efectivamente
sólo se lleva a cabo .allí donde están a la disposición los medios
auxiliares de la visión de conjunto. Y éste no es nunca el caso
allí donde grandes distancias separan el espacio visual presente
del anterior, o donde la imaginación se alza en libre vuelo sobre
las condiciones espaciales reales, deteniéndose con su mirada inte­
rior en lo sumamente alejado, o pintándose en la fantasía 10 que
sucede en otros mundos. Es 10 que responde a la libre movilidad
del sujetointuyente en el espacio de la intuición (cap. 8 e).

Pero la consecuencia es que, en cada uno de estos campos de la
intuición, se trata de espacios parciales relativamente desprendidos
uno de otro y que se presentan con una cierta independencia mu­
tua. ,Cada uno de ellos tiene su alcance y sus límites evanescentes.
y por virtud de esta limitación cobra algo del carácter del recep­
taculum, pues, cada uno de estos aspectos limitados del espacio
encierra, ,objetos, relaciones de posición y movimientos que, por
obra del alcance limitado del mismo, están para la intuición sepa­
rados de los demás por algo como que los cierra, mientras que entre
sí mismos tienen una inequívoca coherencia espacial. Es por 10 que
en la vida distinguimos sin dificultad del espacio de la percepción y
de las vivencias el de la fantasía. Podemos hacerlo porque no se
encuentran, en absoluto, coordinados, sino en amplia indiferencia
·mutua. Todo narrar y referir sucesos que tienen lugar en otro mun­
.do, hace uso de esto y está cierto de la compensación intuitiva.

Lo que va más lejos en este punto son las artes, que van lejos
incluso allí donde se vuelven directamente hacia la percepción
visual, como la pintura y el arte escénico. Estas artes hacen visible
un espacio quenada tiene que ver con el espacio de las vivencias ge
la propia vida corriente -un espacio que contiene otros objetos
)1 otros sucesos-s-, pero que aparece en medio de ésta y se enclava en
ella -sólo que sin fundirse con ella en un espacio intuitivo.

Este fenómeno es, sin duda, ya un fenómeno estético y sólo
periféricamente es aquí pertinente. Pero tiene sus raíces en la funda­
mental peculiaridad del espacio de la intuición, de aprehender des­
prendidos sectores o espacios parciales, y de conjurarlos ante su
vista con la misma facilidad con que lleva al sujeto contemplador
a todo lugar imaginable. Estos sectores son los que se presentan
por obra de su interna coherencia como pequeños mundos, de suer­
te que la imaginación puede trabajar con ellos como con unidades
cerradas. En ellos encuentra la vieja imagen del receptaculum
rerum efectivamente una cierta justificación.



SECCIÓN In

ANÁLISIS CATEGORIAL DEL TIEMPO

CAPÍTULO 10

PUNTOS DE ARRANQUE DE LOS PROBLEMAS
DEL ANÁLISIS DEL TIEMPO

a) CONCEPTO FILOSÓFICO-POPULAR DEL TIEMPO

Así como hay en la filosofía una lucha en torno al espacio, así
hay también una lucha en torno al tiempo. Si allí se defendía el
espíritu que ha llegado a ser consciente de sí contra la preponderan­
cia del mundo exterior, aquí se defiende el anhelo de que el mundo
tenga valor y sentido contra la caducidad. Así allí como aquí ha
tenido la mirada serena para lo efectivo que ir triunfando sólo
lentamente contra las resistencias.

Durante largo tiempo se ha considerado todo lo que surge y su­
cumbe temporalmente como de menor valor, incluso como no "sien­
do" literal y propiamente, y ello justo en razón de su surgir y
sucumbir. Como un pecado contra lo ápeiron, eterno, los entendía
Anaximandro; como una mezcla de ser y no ser, contradictoria
de suyo, los rechazaba Parménides. Aun en Platón se enfrentan el
ser y el devenir como contrarios: genuino ser sólo lo tienen las
ideas, que existen intemporalmente; el ser de las cosas es un ser
impropio, meramente aparente.. Esta oposición se ha mantenido,
aunque en forma múltiplemente cambiante, con asombrosa tenaci­
dad. La Edad Media le prestó apoyo con su desvío del mundo.
Pero también hay sistemas modernos que todavía parten de ella. Fue
una de las primeras incumbencias hacerle frente, acabar con ella.
Pues ontológicamente es, antes bien, el devenir una forma del ser, y
por cierto que la con mucho más importante: la forma de ser
de todo lo real (ef. Fundamentos, cap. 5 b).

Tras de esta disputa se halla como resorte impulsivo una imagen
nostálgica del espíritu humano, la imagen de lo imperecedero, de
lo eterno. Involuntariamente flota esto ante el hombre como lo
perfecto, y no por otra razón sino porque siente el perecer como
imperfección. El tiempo le "roba" aquello que quiere de corazón.
A tocIo viviente, también a él mismo, le pone el término, la muerte;
las cosas más bellas cIe la vida son pasajeras, la hora de la dicha y

15 1



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo m

de la flor de la vida pasa irremisiblemente, sin que de ninguna
manera sea posible que vuelva. En el recuerdo de ella puede tener
un valor de eternidad, que es por lo que la nostalgia de ella pide
una eterna efectividad. Pero en el mundo real es ley del ser efec­
tivo la de la temporalidad. Todo lo lo real está encadenado a su
determinado espacio de tiempo: dura hasta donde llega; una vez
que ha trascurrido, ha pasado y se aleja cada vez más del presente.

Así acaba por unirse a la imagen del tiempo la idea de un mons­
truo que todo lo devora. Cierto que con ella también se combina
la opinión de que el tiempo produce todo lo que más tarde de
nuevo devora. Lo que en verdad es propio de los sucesos que tras­
curren en el tiempo, se atribuye a éste: el tiempo da a luz, hace
madurar y a la postre aniquila. El hombre no vive el curso del
tiempo puramente en cuanto tal, sino tan sólo en el trascurso de los
acontecimientos, en el surgir y sucumbir de las cosas, de los seres
vivos, del propio yo. Por eso no sabe distinguirlo del transcurso
de los sucesos: lo entiende, más o menos humanizado, como el
poder, tan productor cuan reabsorbente, que todo lo emite de sí y
todo lo recoge de nuevo en sí -como una especie de oscuro fondo
del ser, pues, del que como de un abismo emergen todas las cosas
por un instante para sumergirse de nuevo en él. Los acontecimien­
tos vienen de la impenetrable profundidad del seno del porvenir,
que parece enigmáticamente inagotable, y desaparecen en la pro­
fundidad del pasado, que, tan enigmáticamente insaciable, todo lo
acoge en sí.

Esto significa la trasferencia de la dinámica entera del proceso
del mundo -del cósmico y del histórico, como también del propio
proceso de la vida humana- al tiempo. [Corno si pudiera el tiempo
dar de sí toda la plenitud de contenidos de los sucesos del mundo,
si no hubiese otros poderes, fuerzas, predeterminaciones reales de
las que depende el henchir el tiempo de contenido! Véase claro
qué resultaría si se pretendiera atribuir al espacio una potencia se­
mejante de producción: el mero sistema de las dimensiones tendría
que responder de todas las formas, relaciones de posición y despla­
zamientos, incluso de la materia y la fuerza. Aquí es evidente en
seguida la incongruencia. En el tiempo resulta encubierta por el
afán del hombre de encontrar un chivo expiatorio para el presunto
no ser de lo perecedero. Y así es como se carga al tiempo con la
culpa de la fugacidad.

Este concepto metafísico-popular del tiempo es común a muchos
de los viejos sistemas especulativos. Dondequiera que reinó, se ha
buscado un contrapeso, algo fijo, imperecedero. Y como no es po-



CAP. 10] TEMPORALIDAD Y REALIDAD 153

sible encontrar nada semejante dentro del círculo entero del mun­
do real, se echó consecuentemente mano del ser ideal. En él -con­
sista en ideas, números o esencias- se tenía, de cierto, algo eterno
(supratemporal). Pero que no podía reemplazar la riqueza del mun­
do real. Pues es sólo un ser general e incompleto. Y toda la per­
fección con que se lo poetizaba era incapaz de compensar esta de­
ficiencia.

Si se repara en que de la nostalgia de lo eterno procede casi toda
la metafísica especulativa, resulta comprensible que el enorme error
que había aquí en el fondo no podía penetrarse con la vista de un
golpe, por no decir nada de destruirlo. Todavía en nuestro tiempo
está en vigor en el fondo de más de una difundida idea del mundo.
La verdad es, en efecto, que nada más que un análisis categorial
del tiempo, de orientación objetiva, puede superarlo.

El primer paso para ello es ver con evidencia que los procesos
que constituyen el curso del mundo son, sin duda, algo que trascu­
rre "en el tiempo", pero justo por esta causa algo distinto de
él. El tiempo mismo sólo es aquí la dimensión y la dirección del
contenido del trascurso. Pues todo proceso que trascurre tiene su
duración en el tiempo. Pero la duración "en el tiempo" se conduce
respecto al tiempo mismo como la extensión en el espacio respecto
al espacio mismo. La duración es la extensión en el tiempo (ca­
pítulo 4 a).

b) LA TEMPORALIDAD Y LA REALIDAD. LA CADUCIDAD COMO MANERA

SUPERIOR DE SER

Si se quiere enunciar categorialmente lo que servía de base a
aquel viejo prejuicio, tiene que formularse así: lo que es temporal
no tiene propiamente realidad, sólo lo intemporal es real. Ahora
bien, esto es exactamente lo contrario de la verdad. Es lo intem­
poral, antes bien, lo que tiene un ser meramente ideal, y éste es
dependiente e incompleto, pues se mueve en meras generalidades
que en lo real nunca constituyen sino momentos parciales. Realidad
en todo su valor la tiene exclusivamente el ente temporal, y la tiene
justamente en razón de esa negatividad que es aneja a todo lo tem­
poral, la duración limitada, el surgir y sucumbir, en suma, el ca­
rácter de proceso.

Pues la realidad no es nunca general. Es indisoluble de la indi­
vidualidad en el sentido del darse una vez y ser único. Por eso le
es inseparablemente aneja la caducidad.

El darse una vez consiste esencialmente en la imposibilidad de



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

repetición. Lo que pudiera retornar como exactamente lo mismo,
justo por ello sería ya algo meramente general. Sólo lo que se da
una vez tiene en sí la determinación total que constituye la realidad.
En ésta entra siempre la totalidad de un cierto plexo real en que
se cruzan hilos de predeterminación inabarcablemente múltiples y se
constituye la compleja determinación de las cosas, situaciones, suce­
sos, personas, etc. En este sentido rigurosamente pleno de la pala­
bra hay que designar los procesos naturales, los procesos de la vida
y de la conciencia, los pequeños sucesos de la vida diaria y los
grandes de la historia como "reales": se dan una vez, no pueden
repetirse y, a pesar del retorno de ciertos momentos, son cualita­
tivamente únicos. Les es aneja la "dureza de lo real" con la que,
una vez que han sucedido, no hay poder en el mundo capaz de hacer
que no hayan sucedido, por mucho que hayan pasado.

Esta indisoluble conexión de la temporalidad, la unicidad, la in­
dividualidad y la realidad, ya no ha menester en este lugar de más
prueba. La prueba incumbe al análisis modal, y en él se dio cabal­
mente, considerando todos los problemas parciales (ef. P. y E.,
cap. 15 d). El subsiguiente análisis del tiempo real supone las partes
pertinentes del análisis modal. Es necesario, por ende, remitirse a
ellas para todo lo demás, sobre todo por no poder hacerse referencia
a ellas en cada detalle.

No la espacialidad, como se ha pensado las más de las veces, es la
nota específica de la realidad, sino la temporalidad. Aquí se trata
de arrancar de raíz un viejo prejuicio. Mientras se unió con la
realidad la idea de las cosas y de la materialidad, era muy natural
considerar el espacio como el campo en que entraba en juego lo
real. Cierto que ya la geometría hubiese podido enseñar aquí otra
cosa: sus figuras y cuerpos son absolutamente irreales, aunque en
pleno sentido espaciales. El espacio también se extiende, pues, al
ser ideal, o sea, que en ningún caso es una nota específica de lo real.

Pero más importante es el tener también realidad las humanas
situaciones, hechos, intenciones, decisiones y destinos, que, sin em­
bargo, en cuanto tales no son espaciales, aunque encajen indirecta­
mente en la vida espacial, en razón de la vinculación al cuerpo de
los sujetos actuantes. Los acontecimientos del estrato de la vida
real más importante para el hombre trascurren inespacialmente.
Pero trascurren, en absoluto, temporalmente. La vida psíquica y
espiritual entera está sometida a la ley del tiempo: surge en el plexo
real dado una vez, dura su espacio de tiempo y sucumbe.

Lo interno es tan real como lo externo. Es tan temporal, tan sólo
no es espacial. El espacio es la forma dimensional del solo mundo



CAP. 10] EL PROBLEMA DEL TIEMPO IDEAL

exterior y, por tanto, exclusivamente la de los estratos inferiores de
lo real. El tiempo es la forma dimensional del mundo interior y
exterior, la forma de todos los estratos de lo real, del mundo real
entero, pues. Por eso es él, y no el espacio, la nota decisiva de la;
realidad. En estas tesis se resume el fundamental estado de cosas
de poner en claro el cual se trata aquí.

El espacio se revela así como la categoría real más especial,el
tiempo como la más fundamental. El tiempo solo penetra hasta las
supremas alturas de la estratificación del ser, mientras que el espacio
se interrumpe ya en el límite superior del ser orgánico. Por eso no
basta la sola espacialidad para la realidad, pero sí la temporalidad
sola, también sin espacialidad. Y justamente la caducidad, que se
tuvo antaño por la señal de un ser deficiente, es infalible signo
distintivo y rasgo esencial de la manera superior de ser.

e) EL PROBLEMA DEL TIEMPO IDEAL

Pero ¿no hay también un tiempo ideal? La cuestión es tan inme­
diata por desempeñar en el espacio tan gran papel. Allí tiene toda
una ciencia que habérselas con el espacio ideal. Pero ¿no 'hay tam­
bién una geometría del tiempo?

El problema se ha planteaddo, en efecto, pero las respuestas son
insatisfactorias. O bien se ve en el tiempo ideal el fundamento de
la aritmética, pero confundiendo la dimensión totalmente intempo­
ral de la serie de los números con la del flujo del tiempo; o bien' se'
rechaza su existencia por ser temporal sólo lo real. Ninguna de las­
dos cosas resiste la crítica. La primera se reduce a representarse la
serie de los números mediante la imagen de la sucesión temporal;
la segunda no es un raciocinio concluyente. La temporalidad deIo
real no pugna de ninguna suerte con una eventual-supratempora­
lidad de leyes o relaciones temporales generales. Lo que en el es~

pacio ideal es la figura con sus leyes esenciales, pudiera serlo en
el tiempo, digamos, el ritmo, del que pueden sacarse, en efecto;
ciertas leyes esenciales. Y no se ve bien por qué no podría haber
una matemática de las divisiones del tiempo -y esto quiere decir
justo del ritmo- tan perfectamente como la hay de las figuras del
espacio. El ritmo es justo el "puro" contenido del tiempo.

Contra esta manera de ver no hay en sí nada que objetar, y por
ello es el problema del tiempo ideal un problema perfectamente
justificado, que no debe pasarse del todo por alto en el análisis
categorial. El hecho de que este problema, a pesar de todo, no des­
empeñe filosóficamente ningún papel digno de mención, no estriba



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo rrr

en lo dudoso de la cuestión, sino en la pobre multiplicidad que dan
de sí los ritmos como figuras ideales de una sola dimensión. La
multiplicidad tridimensional significa una alta riqueza en figuras
con toda una jerarquía de leyes. Una multiplicidad unidimensional
es, en cambio, mísera y sus leyes estarían rápidamente agotadas.
Por eso no hay una geometría del tiempo. Pero en sí es posible,
y además con la misma aprioridad de los juicios que la del espacio.

d) TIPOS POSIBLES DE TIEMPO IDEAL. TIEMPO cíCLICO y TIEMPO

PERIÓDICO

Puede, sin embargo, colocarse también el problema sobre una
base más especulativa, a la manera como lo ha hecho con el espacio
la geometría especulativa. En ésta se preguntó si es que no era posi­
ble también un espacio distinto del euclídeo, y cómo serían, si lo
había, sus leyes; resultó que sólo se necesitaba cambiar algunos
axiomas para tropezar con otros tipos de espacio. Y éstos existen
entonces al lado del euclídeo con el mismo derecho. ¿Por qué ha­
bría de ser distinto con el tiempo? No, digamos, por no haber
ningún dominio matemático del saber análogo al de la geometría
del espacio que encontrase de interés indagar tales posibilidades.
Esto sería meramente un no saber como argumento de un no exis­
tir, o sea, un claro non liquet.

Mas de hecho pueden pensarse "tiempos" de índole distinta de la
del tiempo real. Y también aquí desempeña, como en el espacio,
la forma de la dimensión (la única que tiene el tiempo) el papel
decisivo. Dos tipos de tiempo con la dimensión curva encorvada -y,
por consiguiente, también el curso encorvado- pueden pensarse
sin dificultad: 1. el tiempo que vuelve sobre sí mismo, cuyo curso
es cíclico, o como hoy se preferiría decir, elíptico; y 2. el tiempo
periódico, cuyo curso quizá pudiera representarse con la imagen
de una espiral. Este último sería, pues, un tiempo con un ritmo
propio y un paralelismo de los periodos de aparición regular, pero
sin vuelta sobre sí mismo.

Estos dos tipos de tiempo ideal no son extraños al pensar meta­
físico especulativo. El primero lo encontramos contrapuesto como
"eternidad" a la imagen del "tiempo" que progresa en línea recta.
Esto, sin duda, no da, en absoluto, una imagen adecuada de lo que
se mentaba con eternidad. Pues con ello no se acierta a dar ni en
la sempiternitas (la duración eterna del ente en el tiempo), ni en la
aeternitas (el ser extra temporal). Sólo la idea del anillo cerrado
corno imagen de la perfección (según se opinaba) encuentra en ello



CAP. 10] TIPOS POSIBLES DE TIEMPO IDEAL 157

su expreslOn. El segundo tipo de tiempo ideal está, por el contra­
rio, representado en todas las imágenes del mundo que cuentan con
un eterno retorno del curso del mundo. De ello hay desde la pre­
socrática muchos y variados ejemplos. Tan sólo, es cierto, pertenece
aquí la periodicidad, rigurosamente tomada, no tanto al tiempo
mismo como al curso de los sucesos en él; únicamente, pues, está
trasportada de este curso al tiempo, al que se atribuye sin verda­
dero rigor.

Sobre estos conceptos anormales del tiempo pueden decirse es­
peculativamente muchas cosas interesantes. No son, exactamente
considerados, en nada más extravagantes que los conceptos no eu­
clídeos del espacio. El hecho de que no aparezcan en la misma
forma científicamente trabajada tiene, además de las razones ex­
puestas, simplemente razones prácticas, es decir, razones que no es­
triban en la esencia del tiempo, sino en el predominio de la direc­
cíón del humano interés. No existe, pues, razón alguna para
excluirlos totalmente de un estudio categorial.

Categorialmente, sin embargo, sólo un punto es de importancia
en todo ello. Toda "curvatura" de la dimensión temporal supone
algunas otras dimensiones "en las que" esté encorvada. Y estas
últimas tendrían que ser entonces las verdaderas dimensiones, las
básicas. La cosa sólo es en el tiempo de mayor importancia, en
cuanto que con ella se convertiría el tiempo en un sistema pluridi­
mensional, pues en una curvatura entran ya al menos dos dimen­
siones. Pero esto altera de raíz el carácter del tiempo, de suerte
que con justicia puede ponerse en duda la posibilidad de seguir
llamando tiempo semejante complexo de dimensiones."

Todavía existe una posibilidad más de tiempo ideal, en vista del
carácter dinámico del tiempo, de su "fluir". Pensarse podría un
tipo de tiempo en que el flujo no fuese igual, no fuese uniforme.
Que pudiera alargarse y acelerarse como en el tiempo de la intui­
ción. Pero también aquí tendría que suponerse entonces algo dis­
tinto frente a lo cual se presentara como no uniforme. Con ello se
desplazaría más aún el problema categorial -como en la curvatura
a otras dimensiones, así aquí a otro flujo del tiempo.

Sobre cómo resolver tales cuestiones especulativas no encontramos
apoyo alguno en los fenómenos. Como que tampoco encuentran en
los fenómenos apoyo alguno los conceptos especulativos del tiempo.
De interés ontológico es aquí simplemente el paralelo con la plu-

1 C]. a este respecto lo dicho en el cap. 5 b, nota. También aquí se destaca
inequívocamente la esencia categorial de la curvatura frente a lo definido en
forma meramente matemática.



CATEGORIAS DIMENSIONALES [sscrn

ralidad de espacios geométricos. Si se concede a éstos una existencia
ideal, no puede negarse ésta a la pluralidad de tiempos ideales.

y también es la analogía completa en cuanto que el tiempo real
sólo puede tener uno de estos tipos de tiempo posible. Si un día
se volviese, en razón de fenómenos irrecusables, tan actual el pro­
blema de semejantes tipos de tiempo para una de las ciencias posi­
tivas como se ha vuelto para la física del cosmos el de los tipos de
espacio, también se estaría ante el difícil problema de decidir qué
tiempo es el tiempo real.

e) LA UNIDAD DEL TIEMPO REAL. Los TIEMPOS "HISTÓRICOS"

Una cuestión enteramente distinta es la de la unidad del tiempo
real mismo. Tal unidad debiera ser, en rigor, comprensible de
suyo. Pues ¿qué podría desgarrar el flujo de los sucesos de tal for­
ma que las desgarraduras mismas no fuesen temporales, o no solda­
sen de nuevo el flujo en un continuo? Pero no se trata de esto
sólo.

Decimos de un hombre que es un hijo de su "tiempo", decimos
de un anciano que ya no entiende las novedades, que ha sobrevi­
vido a su "tiempo", decimos de las ideas de generaciones anterio­
res que están "condicionadas por el tiempo", y sabemos de las propias
que también lo están. Dividimos en periodos la historia humana,
según las tendencias preponderantes o según el predominio de dis­
tintos pueblos, y llamamos a los periodos "tiempos" históricos. Si
estos periodos admiten que se los caracterice convincentemente, pa­
rece que estén separados unos de otros por sus rasgos enérgicamente
acuñados, como si en los límites entre ellos acabara un tiempo
histórico y empezara otro nuevo. E incluso sabiendo que se trata
de una lenta transición, nos inclinamos a acentuar el salto, por estar
en pugna los rasgos. Así se impone la imagen de un meterse las
épocas con sus floraciones una sobre otra como capas de tierra que
no se mezclan propiamente. La relación entre los contenidos quizá
está justamente apresada en la imagen, pero ésta tiene la desventaja
de alterar el concepto mismo del tiempo, más aún, en rigor de des­
truirlo. El meterse una sobre otra es él mismo justo temporal; y
no queda, rigurosamente tomada la cosa, "tiempo" en que pudiera
suceder, si es que, por otra parte, son "tiempos" los que se meten
uno en otro.

Así es como se desarrolla en el pensar histórico un concepto del
tiempo que es completamente distinto del categorial. Acaba encon­
trando su expresión extrema en las teorías de los círculos de cultura,



CAP. 10] LA UNIDAD DEL TIEMPO REAL

que asignan a cada cultura una cronología propia, y llaman "simul­
táneas" las etapas o secciones iguales de ellas, aunque estén en el
curso total de la historia todo lo alejadas entre sí que se quiera.
Al encuentro de este concepto sale, en la conciencia natural que del
tiempo tiene el hombre, la experiencia de que también en cada vida
humana se suceden uno a otro los periodos análogos, y de que en­
tre los cursos de la vida de personas de distintas generaciones puede
señalarse el mismo paralelismo y la misma "simultaneidad".

De cierto que sería injustificado el reproche de que en ello se
echa sencillamente por la borda la unidad de la cronología. Natu­
ralmente, se la conserva, aunque sólo sea para no perder la orienta­
ción histórica. Tan grosera no es, precisamente, la alteración del
concepto. Pero sí que en la conciencia que va teniendo del tiempo
el que piensa históricamente, se desarrolla paulatinamente la idea
de que en la historia -y también, en general, en la vida humana­
se trataría de un "tiempo" de una índole del todo distinta que en
el mundo, sin espíritu ni historia, de los procesos naturales. Esta
idea se halla hoy muy generalmente difundida, y va penetrando
por su parte en el pensamiento categorial -no sin tener la preten­
sión de sustraer al pensar filosófico a la unilateralidad de un
concepto del tiempo obtenido en el ser exento de espíritu y de
historia.

De lo justificado de esta recriminación en otro respecto, no va a
tratarse para nada aquí. Por lo que se refiere al concepto categorial
mismo del tiempo real, es, no obstante, la pretensión perfectamente
errada. Con una simple cronología por años aún se ha hecho, sin
duda, poco en la visión de la historia, pero sin ella tampoco se va
aquí a ninguna parte. Mas como el contar por años es contar por
un periodo natural relativamente fijo (por la revolución de la T'ie­
rra alrededor del Sol), consiste el supuesto fundamental de la cro­
nología justamente en la unidad, aceptada como comprensible de
suyo, del flujo del tiempo real de todos los sucesos naturales e
históricos. Sólo bajo esta condición es inequívoca la división misma
de la historia en periodos.

Los "tiempos" históricos no son, categorialmente entendidos, justo
tiempos, sino sectores del tiempo, episodios. Su distinción, su ca­
rácter pasajero y su incomparabilidad no son nada temporal, sino
algo propio de los contenidos, sólo que ligado a sectores del tiempo.
Hay que perdonarle a la conciencia no filosófica el atribuir los
acontecimientos de un sector del tiempo, inducida en error por el
tono uniforme de ellos, a este sector del tiempo en cuanto tal;
el pensar histórico no se cuida de su exactitud categorial. A la con-



160 CATEGORíAS DIMENSIONALES lSEC. III

-ciencia filosófica no habría que perdonárselo. Esta conciencia no
debe confundir extensión y dimensión (cap. 4 a): lo que "en" el
tiempo se "extiende" no es nunca el tiempo mismo, sino un conte­
nido, algo real, la marcha de los acontecimientos con su tono cam­
biante según los periodos. El tiempo mismo trascurre indiferen­
te a todo esto. En él se agolpan las épocas históricas, las edades de
la vida de los pueblos y culturas, sin desgarrarlo o deformarlo. En
él también se meten unos sobre otros sin trabas, como ritmos de
diversa medida de magnitud. Y en él figuran inequívocamente
coordinados, al compás universalmente igual de los movimientos
cósmicos. En lo que se da a conocer empíricamente la unidad del
tiempo real.

CAPÍTULO 11

EL TIEMPO REAL

a) SENTIDO DE LA REALIDAD DEL TIEMPO

Por tiempo real hay que entender, en rigurosa analogía con el
espacio real, aquel tiempo en el que surgen y sucumben las cosas
reales y las relaciones reales entre ellas, en el que se desarrollan
los sucesos reales, en el que también, pues, trascurre, tiene principio,
fin y duración nuestra vida corporal y psíquica, tanto la vida per­
sonal como la colectiva e histórica.

El tiempo real es tiempo cósmico y tiempo histórico, tiempo de la
vida y tiempo de la conciencia. Sólo en la conciencia del tiempo se
destaca de él el tiempo de la intuición y de las vivencias; pero esto
es cosa del contenido de la conciencia, no del curso de la conciencia
como un suceso real. El ser de la conciencia es tan realmente tem­
poral como el de las cosas: surge y sucumbe, tiene sus procesos y
estados, que tienen ellos mismos su duración temporal real. Ante
todo en cuanto temporal en este sentido es conciencia real.

En el tiempo real no se distinguen, pues, como en el espacio real,
el mundo exterior y el interior. Ambos "son" en el mismo tiempo
real, y están sometidos a las mismas leyes de la temporalidad. El
tiempo no hace surgir apariencia alguna de una escisión del mundo.
Se presenta bajo un aspecto que no da ocasión a una contienda de
posiciones. Desde la conciencia es, por ende, mucho más sencillo
aprehender la realidad del tiempo que la del espacio: la conciencia
sólo abraza en su seno lo que no es realmente espacial; pero todo lo



CAP. 11] LA MULTIPLIClDAD UNIDIMENSIONAL

que abraza es realmente temporal. Si, pues, tratándose del espacio,
siempre es posible figurarse que "sólo" es una categoría de la intui­
ción, no es posible tratándose del tiempo. Pues la conciencia misma
tiene la forma de una corriente que trascurre en el tiempo.

El tiempo es cabalmente una categoría real en sentido eminente..
Ser temporal significa ya ser real: es señal de la manera superior de
ser. Lo que no puede decirse del espacio. Para el tiempo está aún
mucho menos justificada que para el espacio la tesis kantiana de la
idealidad trascendental (ser "sólo" forma de la intuición).

Pero, como en el espacio real, también en el tiempo real hay que:
guardarse de tomar su "realidad" por existencia. Existencia sólo la
tienen las cosas que surgen y sucumben "en" el tiempo. Ya de los
sucesos, que, sin embargo, son tan realmente temporales, no puede­
decirse que "existen"; trascurren, llenando así su espacio de tiempo,
y en esto consiste su realidad. El de existencia es justo un concepto,
muy estrecho; procede del tiempo en que sólo se atribuía realidad a
las sustancias, a la vez que se veía en el ser de las cosas algo sustan­
cial, mientras que se tomaban las relaciones y los procesos por algo
meramente accidental. Pero menos que a nada conviene la existencia
a las categorías (ef. cap. 6 a). El tiempo real no "existe", pues, en
ningún caso. Su manera de ser es la misma que la del espacio real:
la de una mera condición.

b) LA MUTIPLICIDAD UNIDIMENS,ONAL, EL FLUIR Y EL AHORA

Los momentos categoriales del tiempo real no son legibles sin más.
en los fenómenos de los sucesos temporales, pues están escondidos.
unos detrás de otros en diferentes capas de profundidad. El principal
interés reside en aquellos que constituyen la diferencia del tiempo
respecto del espacio. Pero justamente en éstos falla el primer ataque,
por no haber analogías para ellos.

Lo que ante todo salta a la vista son tres notas determinantes: l.

La unidimensionalidad; 2. El progresar o "fluir" del tiempo, y 3. El
resaltar del "fluir" el ahora.

El primero de estos tres momentos significa una considerable sim­
plificación frente a la situación propia del espacio. El tiempo no es,
tomado por sí, un sistema de dimensiones. La multiplicidad de lo
que se "extiende" en él es mucho menor; en él no es posible una
riqueza de figuras como la del espacio. Todas las relaciones que­
entran en juego en él, y que no se agotan en un lineal ir lo uno
detrás de lo otro, tienen que superponerse. No pueden ceder el paso
una a otra, porque el tiempo no tiene dimensión para ello. A la



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo 1II

multiplicidad espacial de las relaciones que se separan para formar
figuras se opone, pues, en el tiempo la multiplicidad unidimensional
de las relaciones que se superponen y se meten una en otra. Por eso
hay sólo un agolparse los acontecimientos en el tiempo.

El segundo momento categorial, el "fluir", puede pasar por el
verdadero momento fundamental del tiempo. Es un momento de
movilidad, más aún, de dinámica. Eleva, a la vez, al tiempo por en­
cima de la forma de una categoría meramente dimensional: el tiem­
po es, sin duda, dimensión y, por lo tanto, hace juego con el espacio,
pero es, a la vez, también más que dimensión. Y la temporalidad
de lo que está localizado en él es, sin duda, "extensión" en esta di­
mensión (duración), pero, a la vez, también más que extensión.
En qué consista este más es cosa, sin duda, dada intuitivamente y
bien conocida, pues en este punto no se diferencia del tiempo real
el de la intuición; pero caracterizarlo conceptualmente es difícil,
porque todas las imágenes justas para hacerlo están tomadas ya
del suceder en el tiempo. Esto es válido, ante todo, de la imagen del
fluir mismo, de la del ir y venir (de los acontecimientos), del surgir
y sucumbir (de las cosas), etc.; pero si se eligen imágenes dinámicas,
como las del impulso y el choque, del producir y el devorar algo, o
semejantes, ya no resultan en parte justas, porque entretejen en la
imagen del tiempo una componente de predeterminación que no es
justa de él mismo, sino de los procesos reales que trascurren en él.
No se hace más que trasportar categorías especiales a las generales,
restringiendo éstas sin razón.

Mas como todas las imágenes del tiempo están tomadas del movi­
miento, y éste sólo es posible "en" el tiempo, o sea, suponen justo
aquello que deben aclarar, es forzoso aquí, o renunciar a toda com­
paración e imagen -o tratar de encontrar en la movilidad en

.cuanto tal el momento categorial fundamental del tiempo que ya
no es formulable. Semejante momento fundamental puede desig­
narse provisionalmente como el incesante deslizarse, o también
como el momento de la no identidad del ente temporal, su ser
siempre de nuevo otro. También estas imágenes están, sin duda,
tomadas del tiempo mismo, pero se acercan un paso más a su
esencia; encima, coinciden bien con la imagen intuitiva del perecer,
,del ser arrebatado y no poder detenerse.

Bajo este punto de vista, revela ser la imagen del "flujo", aunque
tomada de algo secundario, insustituible. En este sentido la empleó
ya Heráclito para el devenir, el carácter de proceso general de todo
lo real, en que hace su directa aparición el ser temporal. Era jus­
-tamente el momento temporal del devenir, el del deslizamiento y



CAP. 11] LA MULTIPLICWAD UNIDIMENSIONAL

la no identidad, el que se cernía ante su vista. Es todavía dema­
siado poco decir "no se puede remontar dos veces el mismo río";
antes bien, ni siquiera se puede entrar dos veces en el "mismo"
río, pues "fluye frente a uno otra y otra agua". Más aún, "en­
tramos y no entramos en él", y nosotros mismos "somos aún y ya
no somos"." La no identidad está en los dos lados: el río se desliza
de nuestras manos y nosotros de las suyas.

El tercer momento, finalmente, el resaltar del flujo el "ahora",
no es un momento parcial del fluir mismo, sino un momento de
nueva índole y no derivable del anterior: no entra en la esencia
del fluir que a cada instante tenga en él un punto, un estadio, una
posición preeminente.

Si se piensa en la corriente de los acontecimientos como vista
"desde fuera", desde la intemporalidad, por decirlo así, no resalta
ningún punto privilegiado, siendo equivalentes todos los estadios.
Dentro de ciertos límites, puede muy bien colocarse la imaginación
en semejante posición extratemporal. Pero así no se aprehende el
fenómeno del "ahora". Pues la corriente del tiempo no se mueve
relativamente a lo intemporal como relativamente a algo en reposo.
Lo intemporal -y esto es todo lo que tiene ser ideal- se explaya
antes bien, de igual manera sobre todos los estadios y sectores del
flujo. De suyo no pone, pues, ningún ahora.

Tampoco puede interpretarse el ahora como la posición de un
sujeto contemplador, en el tiempo. Hay, sin duda, esta posición, y
en el tiempo de la intuición desempeña, naturalmente, el papel
decisivo. Pero el tiempo real sigue corriendo también donde nin­
gún sujeto contemplador tiene su posición en él para contemplar
temporalmente desde ella.

Esto es lo que hace tan difícil la situación: también en el correr
realmente temporal de los sucesos, hay siempre un ahora en el que
se cruzan muchas clases de procesos, el instante que está una vez
ahí para desaparecer en seguida hasta nunca jamás. Y el proceso
cósmico, desde mucho antes de aparecer en él una conciencia con­
templadora, consiste en la serie de estos puntos del ahora, que están
todos una vez ahí y ninguno retorna. Se sustituyen unos a otros, y
este sustituirse es una función del fluir, quizá sea incluso idéntico
al fluir mismo. Pero el haber en cada instante un ahora, que tiene
una especie de privilegio óntico sobre los restantes puntos del tiem­
po, no es una función del fluir, sino una peculiaridad ya irredu­
cible de la realidad, uno de los momentos de su esencia que no se

1 Diels, Fragmente der Vorsokratiker 1. Heraklit, Fr. 12, 91, 49.



CATEGORíAS DIMENSIONALES [srcrn

agotan ni en la unidimensionalidad, ni en el flujo, ni en ninguna
otra cosa. Y, todavía más que en el fluir, fracasa aquí el intento de
dar una imagen de él. Pues todo apelar a la fugacidad del instante
está ya tomado de la forma temporal de vivir el hombre el ahora.

Filosóficamente, llamó la atención desde antiguo esta situación.
Las más de las veces se creyó dar razón de ella, atribuyendo realidad
a 10 presente solo, y despojando a 10 pasado y lo venidero de toda
pretensión al ser. Se mostrará aún que esta concepción, muy obvia,
no hace, igualmente, justicia a los fenómenos. Pero en un punto
se acierta con ella, por su tendencia: la preeminente posición sui
generis en cuanto al ser que hay en el ser ahora. Pero en qué con­
sista la preeminencia óntica, no está dicho con esto. La preemi­
nencia tampoco puede reducirse a la oposición de otras formas del
ser, ni a la de las maneras de ser, ni a la de los modos de ser. Sólo
por la esencia total del tiempo real mismo puede hacerse compren­
sible, aunque ya no más explicable.

,e) UNIDAD DE LA DIRECCIÓN EN EL FLUJO DEL TIEMPO. IRREVERSIBI­

LIDAD DE LOS PROCESOS REALES

Partiendo de estas tres primeras notas características del tiempo,
puede señalarse una serie de otras que se siguen en parte de ellas.
Conciernen a muy esenciales diferencias con el espacio.

1. Ante todo, se impone la íntima conexión entre la unidímen­
sionalidad y el "flujo". El espacio es un sistema estático, y todos los
procesos que trascurren en él son, por el contrario, procesos tempo­
rales. Sólo en una situación estática pueden cruzarse dimensiones.
En la situación dinámica es distinto. Donde se trata de un fluir,
está enteramente prohibida de suyo la infinidad de posibles direc­
ciones -como la abre un sistema tridimensional-: el flujo sólo
puede tener una dirección, no varias. Una pluralidad de direccio­
nes lo anularía. Para él basta, pues, una dimensión; más aún, no
puede haber para él segunda. Haría borroso ya 10 inequívoco del
fluir.

Recuérdese ahora que en el espacio real no pudo señalarse razón
alguna del número tres de las dimensiones, que se quedó en un
[actum inderivable (cap. 6 b). Del tiempo real no puede decirse
lo correspondiente: hay una razón de su unidimensionalidad que
puede indicarse y es perfectamente evidente; está en el "fluir" del
tiempo. El fluir mismo, cierto, ya no es reducible.

2. Tampoco la mera unidimensionalidad basta todavía, sin em­
bargo, para determinar la dirección del flujo. En "una" dimensión



CAP. I1] EL FLUJO DEL TIEMPO

son, antes bien, siempre dos direcciones posibles. Así, hay en cada
una de las dimensiones del espacio real la libre alternativa de
avances opuestos, más aún, en cada línea espacial existe la indife­
rencia al "hacia aquí" y "hacia allá". En la dimensión única del;
tiempo real es distinto. Aquí sólo hay una dirección del movf­
miento, sin haber una inversión en la dirección opuesta. En el
espacio es el movimiento, en cuanto a la dirección "libre" -bien
entendido que, pudiendo estar todo lo determinado que se quiera
por otros factores reales, no lo estará por la esencia misma del
espacio-, pero en el tiempo no es el movimiento libre por la direc­
ción: el movimiento no puede correr temporalmente hacia delante
"o" hacia atrás, según el orden de cosas real del caso, sino.exclusi­
vamente "hacia delante", sólo en el sentido de la dirección del
flujo general del tiempo. No se trata de un movimiento propio en
el tiempo, sino de un simple compartir el movimiento único, y
común a todo lo real, de la corriente del tiempo. La determinación
de la dirección en la dimensión temporal es absoluta, válida para
todos los procesos del mundo real, lo mismo si son procesos mate­
riales que orgánicos, psíquicos o históricos. Esta determinación no­
emana de ninguna clase de factores reales, sino de la esencia misma
del tiempo como categoría real.

3. En este sentido son todos los procesos reales, cualquiera que
sea el estrato del ser al que pertenezcan, temporalmente irrever­
sibles. No por ello necesitan ser irreversibles espacial o dinámica­
mente (o en cualquier otro respecto); sólo en el tiempo no pueden
correr hacia atrás. El agua puede fluir y refluir entre dos depósitos
según el lado del que se eleve el nivel; pero, en cuanto al tiempo,
tiene siempre el fluir la misma dirección -la de lo anterior a lo
posterior.L, siendo reversible sólo espacialmente.

La unidad de la dirección del trascurrir temporalmente es, en'
general, indiferente a la diversidad de las direcciones de otra dimen­
sión. Por eso puede acoger en su seno lo más heterogéneo, y unir
lo uno con lo otro en un solo trascurso temporal, de tal suerte que
temporalmente esté lo uno en inequívoca referencia a lo otro. Esta
unidad de la dirección del tiempo, en medio de toda la multipli­
cidad de las direcciones de otras dimensiones en el proceso cósmico,
es la base de la unidad del flujo del tiempo, y constituye así la
forma especial del "ser único" en el tiempo real.

4. En oposición al ser único del espacio real, en cuya amplitud se
explayan las cosas y las relaciones entre ellas, significa el ser único·
del tiempo real el agolparse los sucesos en la estrechez de una di­
mensión y de una sola corriente. La multiplicidad espacial de las,



166 CATEGORíAS DIMENSIONALES (SEC. III

relaciones que se separan unas de otras, parece altamente aventajada
sobre la temporal de las relaciones que se superponen. Pues como
todo lo espacialmente real es también temporal, tiene esta relación
del superponerse que condensarse enormemente en lo que tiene de
única la corriente del tiempo.

Esta coexistencia temporal de lo heterogéneo agolpado, o la sim­
ple multiplicidad en la simultaneidad, sería inconcebible si fuese
el tiempo la única forma dimensional del ser lo uno con lo otro.
Naturalmente, no lo es. Sólo es una de las siempre muchas dimen­
siones categoriales de posible multiplicidad. Y en los estratos del
ser de la naturaleza, son en primera línea las dimensiones del es­
pacio aquellas con las que está unida en un gran sistema de dimen­
siones. En los estratos superiores del ser son otras dimensiones.
Pero siempre hay algunas en las que lo simultáneo y temporalmente
agolpado se separa y tiene, por decirlo así, su ordenación trasversa
.a la dirección de la corriente del tiempo.

El tiempo real, entendido como corriente del proceso cósmico de
todos los estratos del ser, requiere ya de suyo la existencia de otras
dimensiones. Donde no las encuentra, no puede haber formaciones
ni sucesos reales. Pues todo lo real es temporal. No es, pues, ningún
acaso que encuentre en todos los estratos de lo real dimensiones
que cuidan de que se mantenga separado lo simultáneo.

5. El ser único del tiempo como corriente total se comunica a
cada estadio del tiempo y, a la vez, a todo lo que se agolpa en éste.
En cada ahora está el orden real caracterizado por el mismo darse
una vez y ser único que la corriente entera del proceso cósmico. En
este darse una vez consiste la individualidad que es característica,
a su vez, de todo lo real. Y aquí hay que hallar la razón por la que
están tan indisolublemente conexos los momentos categoriales de
la temporalidad, la individualidad y la realidad.

No como si el tiempo fuese, tomado ya por sí, un principium
indiuiduationis. Ni siquiera el espacio y el tiempo juntos bastan
para serlo; ni siquiera juntos dan más que un ser único meramente
numérico (ef. Fábrica, cap. 37 b, e). Pero sí descansa lo que tiene
-de único la "colocación" en la enorme condensación de las rela-
-ciones reales que se superponen en la estrechez de cada ahora. El
'hecho de que se explayen en otras dimensiones, no altera en
nada la condensación temporal. Lo simultáneo coexiste temporal­
mente en un punto. O lo que es lo mismo, en cada corte a través
del flujo del tiempo está contenido el todo del orden de cosas
real del caso, como una "colocación" de integrantes singulares,
infinitamente múltiple y articulaela ele suyo.



CAP. i i] EL TIEMPO REAL COMO "ABSCISA"

Esta riqueza de contenido, entendida en su efímero ser único,
constituye la individualidad cualitativa de lo real.

d) EL TIEMPO REAL COMO "ABSCISA" COMÚN DE POSIBLES ORDENADAS

HETEROGÉNEAS

Si se traen a comparación algunos de los momentos categoriales
del espacio real, el resultado son nuevas y decisivas diferencias del
tiempo real respecto del espacio real.

1. Caracteres tales como la homogeneidad y la isometría de las
dimensiones (cap. 6 g), no pueden retornar en el tiempo, porque
éste sólo tiene una dimensión. Estos momentos únicamente vuelven
a tener sentido en el sistema cuatridimensional del espacio y el
tiempo en la naturaleza; pero entonces ya no son exactos. Pues
con las dimensiones del espacio no es la del tiempo ni homogénea,
ni isométrica, Pero sí puede hablarse de la homogeneidad de la
dimensión del tiempo, y no menos de la del flujo de éste dentro de
ellos mismos. Sólo que esto concierne ya a otro momento catego­
rial, la homogeneidad peculiar del tiempo. De ésta habrá de tratar­
se aún.

2. Algo semejante es válido del sistema de coordenadas. En el
espacio era de importancia ponerse en claro que él no es tal, sino
un sistema de dimensiones en el que son posibles tantos sistemas
de coordenadas como se quiera. Faltaban justo el punto de referen­
cia fijo y la determinada dirección privilegiada.

Esta situación se invierte en el tiempo real. Sin duda es menos
todavía un sistema de coordenadas, pero por otras razones. El
punto de origen destacado lo hay, en efecto, muy bien en él; es
el punto del ahora del caso, a partir del cual se articula el flujo del
tiempo hacia delante y hacia atrás, en la dualidad de aspectos
del porvenir y del pasado. Y la dirección fija a la que todo se
refiere, en él la hay todavía más: está fijada inequívocamente por
la dimensión única. Por el fluir está, encima, fijada irreversible­
mente la diferencia entre la dirección del más y la del menos.
Pero el ser única la dimensión hace, a la vez, que no se abra ca­
mino ningún sistema de dimensiones. Para esto serían menester
más dimensiones.

3. A pesar de todo, puede decirse que el tiempo real da, por lo
menos, el inicio rudimentario de un sistema de coordenadas. Con­
tiene lo que no tiene el espacio, los momentos fijos de referencia.
Justo su única dimensión puede tomarse como la abscisa de posibles
ordenadas de otras dimensiones. Y este papel desempeña también



168 CATECORfAS DlMENSIONALES [SECo IIJ

efectivamente dondequiera que se conjuga con dimensiones de otra
procedencia en un sistema de dimensiones.

Para la fábrica y la unidad del mundo real es esto de concluyente
significación. Pues las formaciones y procesos de distintos estratos
del ser, se mueven en sistemas de dimensiones de distinta índole
-espaciales e inespaciales-, pero como todos ellos entran en jue­
go en el mismo tiempo real, forma la dimensión única del flujo del
tiempo la abscisa común, que está contenida también en todos los
sistemas combinados de coordenadas y a la que se refieren todos.
En ella está reducida a la unidad de un orden universal la multi­
plicidad del mundo real, hecha de muchos estratos y de suyo hete­
rogénea. Si se repara en que aquí se trata de lo incomparables que
son los procesos materiales y psíquicos, orgánicos y de la historia
del espíritu, cuyas dimensiones están ahí con patente y perfecta in­
diferencia y, por decirlo así, "oblicuas" entre sí, puede medirse lo
que se contiene en la referencia de las heterogéneas dimensiones
de lo real a la unidad de un único flujo temporal real. Nada me­
nos que la unidad del mundo real es lo que pende de ella.

4. Lo que en el espacio desempeña un papel tan grande, el cam­
bio de dirección, el paso continuo de una dirección a otra, el girar
y el ángulo -nada de esto hay en el tiempo. En una dimensión
sólo son posibles dos direcciones, pero ningún paso entre ellas, sólo
la ruda oposición. Pero como el tiempo no es sólo dimensión, sino
también flujo, está ya decidido inequívocamente sobre la dirección
en él, y la oposición de las direcciones desaparece igualmente.

5. Esto tiene por consecuencia, además, que en el tiempo tampo­
co haya dos especies de magnitud y de medida, como en el espacio,
sino sólo una. La magnitud angular es una magnitud específica­
mente espacial. Puede tener sus analogías en otros sistemas plu­
ridimensionales, pero no en el tiempo. La dimensión única del
tiempo sólo admite una especie de magnitud, la de la extensión
temporal (duración).

e) EL TIEMPO REAL, NI SUSTANCIA, NI ACCIDENTE

No menos dignos de nota, aunque menos llamativos, son los
momentos categoriales en los que concuerda el tiempo real con el
espacio real. En estos momentos comunes vuelve a resaltar, a una
nueva luz, la diversidad.

Ante todo, es válida del tiempo la misma tesis que del espacio:
el tiempo no es ni sustancia, ni accidente de nada distinto de él
(ef. cap. 6 e). También en el problema del tiempo hay una ten-



CAP. 11] EL TIEMPO REAL, NI SUSTANCIA, NI ACCIDENTE 169

dencia de la metafísica a la sustancialización, Le es bienvenida a
la imagen mítica del monstruo que todo lo produce y todo lo
devora. Pero más importante es el resaltar con más fuerza en el
tiempo el momento de sustrato, que todavía resulta subrayado por
el momento del fluir. La imagen misma del flujo hace justo una
impresión de cosa; éste es el punto flaco de la imagen, pero es difí­
cil borrarlo. Es necesario reflexionar ya críticamente sobre lo que
significa propiamente en una categoría dimensional el carácter de
sustrato. Es algo de todo punto simple, a saber, que las dimen­
siones son sustratos de una posible determinación de magnitud; y
en tanto se trata de dimensiones de magnitud extensiva, puede aña­
dirse: sustratos de posible extensión.

Semejante carácter de sustrato no tiene nada que ver con la sus­
tancialidad: la sustancia es lo persistente, mientras que el tiempo
es lo contrario de esto, el incesante deslizarse y borrarse. Peso en
ser lo tiene el momento de sustrato del tiempo sólo porque la
extensión en este sustrato -y por limitada que sea- significa ya
realidad. Pero lo real no es lo persistente, sino justamente lo fugaz.

Tampoco es el tiempo el accidente de una sustancia. En el espa­
cio real era fácil el engaño de que pudiera ser una mera función
de la masa o también de la fuerza. Tratándose del tiempo, no se
piensa en una materia, pero sí en un proceso real, en un movimien­
to o alteración, o incluso en las formas de determinación de éstos,
como el nexo causal. Pero en esta concepción puede mostrarse
fácilmente el error ontológico.

El proceso real es, en efecto, lo extendido "en" el tiempo, lo que
tiene su comienzo, su duración y su fin en el tiempo; el tiempo
mismo, en cambio, no es extenso, sino sustrato de la extensión, no
tiene duración, sino que es la condición dimensional de la posible
duración. Si, pues, la duración de un proceso es obra de la fuerza
o del nexo causal, no por ello es el tiempo, en que el proceso ocupa
un tramo, obra o función de éstos. Antes bien, justo por ello es
esta función misma sólo posible "en" el tiempo, suponiendo ya éste.

El tiempo real no es, pues, ni sustancia, ni accidente. Es una pura
dimensión, y, por encima de ésta, el puro fluir. Esto significa que
es el puro campo de juego de posibles procesos reales, de cualquier
índole que éstos, por lo demás, sean. El tiempo no es aquello "de
que" están hechos estos procesos, pero tampoco es algo que sea
anejo a éstos meramente como una propiedad. Es, antes bien, la con­
dición categorial general de la posible aparición tanto de sustancias
como de accidentes en el mundo real. Pues la sustancia es lo per­
sistente en el tiempo, y los accidentes son lo cambiante en el



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

tiempo. AHí donde en sustancias mudan accidentes, tiene, pues,
que estar ya en el fondo la dimensión del tiempo con su fluir,
"en" que aquéllas pueden persistir, mientras que éstos pueden re­
emplazarse.

El apartarse de esta interpretación, evidente por sí misma, hace
caer en contradicciones insolubles. Si el tiempo real fuese función
de algo distinto, no podría esto ser por su parte ya "en" el tiempo,
o tampoco nada con una dimensión temporal. Supuesto, pues, que
fuese una nota constitutiva del proceso, no podría éste ser tempo­
ralmente extenso. Tendría que ser entonces una sustancia desco­
nocida, situada más allá de la temporalidad. Y supuesto que fuese
una función de la fuerza, o de la causalidad, tendrían la fuerza y el
nexo causal que ser algo intemporal, situado más allá del mundo
físico y de lo existente.

Semejante consecuencia puede sacarse mentalmente. Pero ale­
jándose del terreno de los fenómenos y arribando a la región de las
hipótesis especulativas. Pero si se admite irreflexivamente que el
proceso, la fuerza y las causas podrían, sin embargo, ser ya "en"
el mismo tiempo que deben producir, tendrían distintas fuerzas,
procesos y efectos que entrar en juego en distintos "tiempos", sin
jamás poder cruzarse o influirse. Pues cada proceso y cada secuen­
cia causal produciría, como función suya, un tiempo real propio.

Así se llega a lo contrario de lo que se había entendido propia­
mente por el tiempo real. El tiempo, como función o derivado de
lo que de suyo ya es temporal, no sólo anula la unidad y el ser
único del tiempo real, sino también la unidad del proceso y de la
dinámica del mundo. Justo el orden real del mundo ha menester
de la dimensión unitaria del tiempo y del flujo unitario del tiem­
po. Sin esta base categorial, se rompe en pedazos el mundo real.

f) HOMOGENEIDAD, CONTINUIDAD E ILIMITACIÓN DEL TIEMPO REAL

Todavía más palpable resulta el paralelismo de las características
con el espacio real en los siguientes puntos: son los mismos puntos
en que también mostraron la más amplia concordancia el espacio
ideal y el real (cap. 6 d).

1. El tiempo real es homogéneo. Ni como dimensión, ni como
flujo tiene en su seno división ni distinción de partes. Tan sólo el
"ahora" introduce el inicio de un sistema de lugares. Pero el ahora
no se detiene, siendo él mismo en cada instante otro. Cada punto
del tiempo caracterizado inequívocamente por un acontecimiento
decisivo, puede servir de punto de partida de una división del tiem-



CAl'. i i] HOMOGENEIDAD DEL TIEMPO REAL,

po. Pero no es el tiempo 10 que '10 hace sobresalir de la serie de
puntos del ahora, sino exclusivamente el acontecimiento que 10 seña­
la, o sea, 10 real que sucede en el tiempo. Y él mismo no persiste en
el flujo, sino que se hunde en el pasado, como cualquier otro punto
del tiempo. Toda demarcación en el tiempo real, es temporalmente
arbitraria y extrínseca a su flujo. No pugna con esto el resaltar del
ahora. Pues la serie entera de los puntos del ahora en que consiste
el fluir, es en esto homogénea y completamente indiferenciada:
todos resaltan por un instante para hundirse en seguida.

En esta indiferenciación de los puntos del ahora que se sustituyen
uno a otro, consiste la igualdad de flujo del tiempo real. La homo­
geneidad tiene, pues, aquí todavía un sentido distinto que en el
espacio. Significa que el tiempo real no puede trascurrir más rápida
o más lentamente, como pasa con el tiempo de la intuición, sino
que corre uniformemente, e indiferentemente, a su henchirse de
acontecimientos. No hay distensión ni contracción del flujo del
tiempo.

2. Este flujo homogéneo del tiempo es a la vez continuo. No hay
en él saltos ni junturas. Forma un continuo único, siendo divisible
hasta el infinito; pero el miembro final de la división, el punto
absoluto de tiempo, sólo es ya un límite del tiempo, 10 temporal­
mente inextenso.

En la continuidad del tiempo real descansa la continuidad del
movimiento, tanto la del espacial como la de todos los demás movi­
mientos, que no presentan salto alguno. Esto no es cosa comprensi­
ble de suyo, ni tampoco es válido de todos los procesos; las más de
las formas de la trasformación de la energía presentan un curso dis­
continuo, si bien los saltos son muy pequeños e imperceptibles en el
curso total. Pero la división en cuantos es aneja a la esencia de la
energía, no a la esencia del tiempo (como tampoco a la esencia del
espacio). Si el tiempo real se compusiera de ciertas unidades de
tiempo últimas, ya no divisibles -por decirlo así, átomos de tíem­
po-, no podría ser continuo el traslado de las masas. Pero el tiempo
real es categorialmente de distinta índole que la energía, no ha­
biendo en él últimos "cuantos". Por eso hay continuidad en el
movimiento espacial.

3. El tiempo real es ilimitado. Pero la ilimitación depende pri­
mariamente de su carácter como dimensión, no del fluir. A éste se
trasporta únicamente desde aquél; pues el tiempo no es una mera
dimensión, sino a la vez el fluir en ella, dependiendo inseparable­
mente 10 uno de 10 otro. Hasta donde alcanza la dimensión del
tiempo, hasta allí alcanza, pues, el flujo de éste. Pero en la esencia



CATEGORÍAS DIMENSIONALES [SECo III

de una dimensión entra el no tener límites, sino "ir siempre más
allá". Este ir siempre más allá es también válido, pues, del flujo
del tiempo. No hay parada del tiempo.

Así como no hay límite del espacio real, tampoco hay límite del
tiempo real. Todo límite de tiempo es límite "en" el tiempo, no
Iímite del tiempo. Es necesaiamente anejo a algo extenso en el
tiempo, y esto es siempre algo real en el tiempo. Toda extensión
temporal (duración) tiene límites temporales; pero son sólo seccio­
nes o sectores del tiempo los que mediante ellos se destacan recípro­
camente. El flujo mismo del tiempo pasa por encima de ellos.

Si se pregunta, pues, hasta dónde se extiende el tiempo, la única
respuesta justa es ésta: el tiempo no se extiende, en absoluto. Ex­
tensión temporal, "duración" de algo, sólo la hay "en" el tiempo.
Pero el tiempo mismo no es "en" el tiempo. Por lo tanto, no es
extenso, ni tiene duración.

Es, antes bien, la condición categorial de toda posible extensión
temporal. Por eso no tiene límites el flujo del tiempo. No puede
empezar ni interrumpirse "en algún instante" del tiempo. "Jamás"
comienza y "jamás" cesa. Justo esto quiere decir que está unido
inseparablemente como la dimensión del tiempo en cuanto tal. El
flujo del tiempo es lo que es "siempre". Tiene la sempiternitas, en
el sentido riguroso de la palabra. Y esto significa, considerado
en relación al aspecto bajo el cual se presenta el tiempo, que hay
siempre de nuevo un ahora.

4. En obsequio a la integridad, tiene que sopesarse aquí también
'la posibilidad de que el tiempo real sea de índole "no euclídea"
-pues que, en analogía al espacio ideal, siempre pueden pensarse
tipos de tiempo ideal (ef. cap. 10 d). ¿Qué pasa, pues, si la dimen­
-sión temporal vuelve sobre sí misma, encorvada cíclica o elíptica-
-mente, o si, como tiempo periódico, prosigue espiralmente>

De importancia para la cuestión de una posible limitación, es
sólo el primer caso. Sería entonces válido del tiempo real lo mismo
que de un espacio real elíptico: sin duda, no sería infinito, pero,
sin embargo, sería ilimitado. Pues justo el volver sobre si mismo
significa ya un seguir corriendo ilimitadamente. Pero si se añade
aún la condición de la posible curvatura, la de que sólo "en" otras
determinadas dimensiones puede estar encorvado, y que estas
otras dimensiones no pueden estar encorvadas de nuevo así -por­
que con ello no se haría más que aplazar el problema-, emerge
por detrás de la ilímitación otra vez la infinitud afirmativa. Pues
estas otras dimensiones serían justo entonces las propias del tiempo,
dimensiones de primer orden. Y la curva dei curso del tiempo no



'CAP. i i ] HOMOGENElDAD DEL TIEMPO REAL

sería, vista desde ellas, en absoluto dimensión, sino tan sólo una
línea de curso curvo.

Lo especulativamente digno de atención, en contraste con el espa­
cio elíptico, sólo sería en este caso un punto, el de que el flujo del
tiempo no estaría ligado a las dimensiones de primer orden -lo
'que es absolutamente imposible ya por el simple hecho de su plu­
ralidad-, sino a la "línea" encorvada elípticamente en ellas. Lo
que haría, de cierto, mucho más complicada la estructura del tiem­
po real, pero no impediría su itimitación.

5. Aun prescindiendo de semejantes especulaciones metafísicas,
no ha estado libre de confusiones el problema dentro de límites
cosmológicarnente más "realistas". Temprano se confundió aquí
el tiempo real con la extensión temporal del mundo real. Se pre­
guntaba por la finitud o la infinitud del tiempo, pero se ponía
concreta y exclusivamente la vista en la finitud o infinitud del
proceso cósmico; o también a la inversa. Lo uno no es, ni de lejos,
lo mismo que lo otro. Un proceso cósmico finito puede muy bien
tener su duración en el tiempo real infinito; no por cierto, uno
infinito en un tiempo finito, pero de esto no es cuestión.

Kant trabajó en este punto con ejemplar pulcritud. Siendo cosa
fija para él la infinitud del tiempo, se preguntó, sin embargo, en
su primera antinomia, por la finitud o infinitud del mundo, sola­
mente, "en" el tiempo. Y el problema del "comienzo del mundo",
-en que condensó la antinomía, era para él el del comienzo "en" el
tiempo.

Mantener separados el tiempo del mundo y el proceso del mundo
en el tiempo es, patentemente aquí, el primer requisito de todas
las consideraciones. Fundamentalmente, no es ello difícil, pues
que se conducen entre sí como la condición y lo condicionado, la
dimensión de la posible extensión y lo extendido en ella. Tan
sólo la imposibilidad de imaginarnos intuitivamente el tiempo sin
lo extendido en él, produce aquí la confusión. Pues el tiempo mis­
mo no es intuitivo, como tampoco el espacio, aunque ambos sean
también nuestras formas de intuición.

6. En contra del proceso cósmico limitado en un tiempo real ili­
mitado, se eleva el argumento de ser un flujo temporal vacío cosa
de imposibilidad. Pues como toda distancia temporal es una dis­
tancia que sólo existe relativamente a determinados estadios de un
proceso en el tiempo, no puede haber en un tiempo vacío distancias
temporales ni distintos puntos temporales. Con lo que caducaría
el tiempo mismo, siendo él justo aquello en que hay tales distan­
<CÍas y distinción.



174 CATEGORíAS DIMENSIONALES [sxc. m

Sin embargo, es muy dudoso que esta consecuencia sea verdadera­
mente concluyente. ¿No pasa con el tiempo vacío fundamentalmen­
te lo mismo que con el espacio vacío? Espacio vacío tiene que haber­
lo como espacio intermedio en el henchimiento material por todas
partes, incluso dentro de los cuerpos "sólidos"; no se alcanza a ver,
pues, razón alguna por la que no seguiría fuera de la región de las
masas que llamamos el cosmos. Tiempo vacío, sin duda no podre­
mos admitirlo como intervalo de los procesos mientras exista el
mundo, por agolparse procesos demasiado múltiples en la estrechez
unidimensional del tiempo real. Pero esto no radica en la esencia
del tiempo, sino en el continuo de los procesos reales y en la ri­
queza de éstos -por decirlo así, en su densidad- en la simultanei­
dad. En sí podría pensarse perfectamente también una cesación
temporal del proceso cósmico y un nuevo empezar; el proceso total
sería entonces meramente discontinuo. O 10 que sería 10 mismo,
habría entonces comienzos y términos alternantes del mundo, tiem­
pos llenos y vacíos de mundo. Teorías que presentan conatos de
semejante concepción no han faltado. Pero entonces no tiene sen­
tido tomar el espacio de tiempo vacío de mundo por una parada
del tiempo. Tendría que constituir, antes bien, la distancia tem­
poral de los mundos.

No se trata aquí de abogar por tal imagen del proceso cósmico
o por otra, sino tan sólo de poner en guardia contra una precipi­
tada decisión categorial con la que quedarían amputadas de ante­
mano determinadas posibilidades ontológicas. Para ello basta po­
nerse en claro, al hacer estas consideraciones, que en contra de un
curso ilimitado del tiempo, más allá de los límites siempre posibles
del proceso cósmico, no existe ninguna clase de objeción sostenible
y sacada de razones apriorísticas. Tan sólo el aferrarse de nuestra
imaginación a las condiciones del tiempo de la intuición, nos crea
aquí el engañoso espejismo de una imposibilidad. Pues intuitiva­
mente imaginable no es, como es natural, el tiempo vacío. Pero el
tiempo de la intuición no es el tiempo real. Y tampoco él mismo
es de ninguna suerte intuible.

g) EL TIEMPO REAL COMO LO EN sí SIN MAGNITUD Y SIN MEDIDA

También en su relación con la medida y la magnitud, es igual el
tiempo real al espacio real. Su dimensión es, como las dimensiones
del espacio, una dimensión de la magnitud extensiva, aunque de
otra. Y mensurable sólo 10 es la magnitud temporal en las medidas
peculiares de ella. Todo medir la magnitud temporal por medio



CAP. i i] EL TIEMPO REAL COMO LO EN Sí SIN MAGNITUD 175

de segmentos del espacio es sólo indirecto, hecho posible por el
movimiento, que por su parte ya contiene la medida del tiempo, y
cuya velocidad consiste en la rigurosa referencia de la magnitud
espacial a la temporal.

1. El tiempo real determina, por obra de su esencia, la índole
de la magnitud temporal y de la medida de ésta, exactamente como
el espacio real determina de suyo la índole de la magnitud y de la
medida espaciales. En ambos se trata de la medida y magnitud de
la extensión. Pero la extensión misma es diversa: la duración no
puede reducirse a la distancia, ni la distancia a la duración. Sólo
admiten coordinarse unívocamente una a otra, y en el movimiento
lo están así realmente.

La dimensión espacial y la temporal no son ni homogéneas ni
isométricas, Por eso pide cada una de ellas su especial clase de
magnitud y de medida. Pero justo la sola especie, no la magnitud
misma, está determinada por ella, e igualmente tampoco la medi­
da misma. En esto radica la indiferencia de ambas categorías de
la dimensión a la magnitud determinada.

2. Así como las magnitudes de la extensión temporal no pueden
resolverse en las de la espacial, tampoco pueden resolverse en mag­
nitudes de otra especie, como la del número. Las relaciones de
magnitud temporales -por ejemplo, de diversa duración dé pro­
cesos que corren en parte simultáneamente- contienen, sin duda,
dentro de sí la relación numérica y por ello pueden apresarse con
ésta, pero no se agotan en ella, sino que siguen siendo lo que son,
relación temporal real. El número apresa, en 10 temporalmente
extenso, exclusivamente la relación de las magnitudes, no lo ex­
tenso mismo, ni tampoco las magnitudes mismas como específica­
mente temporales, por no decir nada del tiempo real mismo en el
que se extienden. Pues el tiempo mismo es homogéneo, inextenso
y sin magnitud. Pero el número tampoco apresa la medida del
tiempo cuyo múltiplo o fracción indica. Aún menos puede darla
de sí. Antes bien, la supone. La índole de la medida está deter­
minada por la índole de la dimensión.

3. Pero la magnitud determinada tampoco está dada en el tiempo
real por la índole de la dimensión. El tiempo real mismo no tiene
absolutamente ninguna magnitud, ni como todo, ni como parte;
pues por sí tampoco determina partes. Es algo en sí perfectamente
exento de magnitud. Así como sólo hay límites "en" él, así tam­
bién sólo hay magnitudes "en" él. Por eso no puede el tiempo real
ser, rigurosamente tomado, ni finito, ni infinito, sino a lo sumo,
ilimitado; pues también la infinitud es una determinación de mag-



CATEGOR!AS DIMENSIONALES [SECo III

nitud. Pero el tiempo en cuanto tal no tiene magnitud, y justo por
ser aquello solo "en que" hay magnitudes temporales, más aún, en
que tiene incluso espacio disponible la distinción entre duración
finita e infinita (digamos la del proceso cósmico, ej. cap. 6 e).

Si el tiempo fuese extensión, podría ser tan perfectamente finito
como infinito. Pero no es extensión, sino sólo aquello "en que"
algo tiene extensión. Este algo no es nunca él mismo, sino un
suceso, un proceso, la prolongación de estados y hasta de cosas. Si el
tiempo mismo fuese extenso y tuviese una magnitud, ya no sería ex­
tensión temporal ni magnitud temporal, sino que sólo pudiera ser
tal en otras dimensiones. Hablar de estas otras dimensiones no es,
ciertamente, cosa sin sentido, aunque se pierde el suelo de los fenó­
menos bajo los pies. Si, por ejemplo, estuviera la dimensión del
tiempo encorvada elípticamente, tendría perfectamente la elipse
descrita por ella una magnitud determinada, y ésta podría pasar
entonces por magnitud del tiempo. Pero ya no sería de ninguna
suerte una magnitud temporal, por tener, antes bien, sus determi­
naciones en otras dimensiones, a saber, en aquellas "en" las que
estuviese encorvada ella misma.

También de esta manera resultaría, pues, que el tiempo real no
tendría magnitud temporal, ni finita, ni infinita. Y esto ni siquie­
ra puede pasar por paradójico. Finito o infinito sólo puede ser
algo que tiene de alguna suerte magnitud. Lo que es mera dimen­
sión y sirve de base categorial a lo que tiene magnitud, no tiene
ésta. Por eso está en el tiempo real anulada la alternativa entera
de lo finito y lo infinito.

4. El tiempo real determina, sin duda, la índole de la medida
temporal, pero una medida determinada no la da de sí. No puede
hacerlo, porque toda medida tiene que ser ya una determinada
magnitud temporal, y el tiempo mismo no tiene magnitud. Todas
las medidas temporales con que medimos son magnitudes tempora­
les empíricas, o sea, magnitudes que están tomadas de ciertos pro­
cesos reales periódicos, o que son fracciones o múltiplos de éstos.
Así, está el día tomado de la rotación de la Tierra sobre su eje, el
año del movimiento de la Tierra en su órbita, y ello independien­
temente de que se conozcan o no estos movimientos como tales;
pues lo único que importa es el periodo temporal. Toela ulterior
división y medición del tiempo se liga a estas medidas empíricas.
Partiendo del flujo mismo del tiempo, son tales medidas absoluta­
mente arbitrarias y accidentales. El tiempo real es en sí tan carente
de medida como de magnitud.

En esto es, pues, igual el tiempo al espacio. Pero también es igual



CAP. lI] EL TIEMPO REAL COMO LO EN Sí SIN MAGNITUD 177

a éste en el caso de una estructura "no euclídea". En obsequio a la
integridad, se sopesará también esto aquí. Si el tiempo vuelve sobre
sí mismo, tiene la "elipse" que describe una determinada magni­
tud, y ésta no puede entonces menos de dar una medida natural y
determinada por ella misma. Prácticamente no puede tal medida
desmpeñar ningún papel, por ser demasiado grande para medir
procesos empíricos; además, tendría que poderse fijar a este fin su
magnitud, lo que no sería factible sin osadas hipótesis. A pesar de
todo, puede hablarse en este caso -especulativamente, siempre sus­
ceptible de consideración- de una medida peculiar del tiempo mis­
mo. y algo semejante sería válido también en el caso de un tiempo
real "periódico".

5. Pero como el tiempo no es meramente dimensión, sino tam­
bién "flujo", es todavía en él cuestión de otra especie de medida.
Concierne a la velocidad del fluir. Con esto surge en la esencia
del tiempo una nueva esfera de problemas que no pueden tratarse
solamente bajo el punto de vista de la medida. Para tratarlos será
necesario aún otro punto de partida. En este lugar sólo puede
dejarse sentada una cosa: un patrón de medida de su flujo no lo
da de sí el tiempo, exactamente como tampoco un patrón de me­
dida de la magnitud. El flujo es, sin duda, homogéneo, no se hace
lento, ni se acelera. Con todo, no da de sí ninguna medida de
velocidad para los procesos que trascurren en él; como tampoco dan
de sí éstos ninguna medida para él. Pues su correr veloz o lenta­
mente no concierne, en absoluto, a su velocidad en el tiempo, sino
en otras dimensiones, en el espacio, por ejemplo; pero también
esto ha menester todavía de otra investigación (ef. inira, cap. 13 e
y f).

Toda velocidad para la que hay una medida, es velocidad de un
trascurso "en" el tiempo, no, pues, del trascurso del tiempo mismo.
Tampoco depende del tiempo, sino de los procesos que trascurren
en él. Por eso puede decirse que no sólo no da de sí el tiempo real
mismo ninguna medida natural de la velocidad, sino también que
no hay absolutamente ninguna medida de la velocidad para él, ni
categorial, ni empírica. Medidas empíricas de la velocidad hay, sin
duda, bastantes, pero no son medidas temporales, sino que suponen
ya el flujo igual del tiempo. Y una medida supraempírica no la
tenemos.



CATEGORÍAS DIMENSIONALES

CAPÍTULO 12

[SECo 1II

LA TEMPORALIDAD DE LOS PROCESOS REALES

a) Lo INCOGNOSCIBLE EN EL TIEMPO REAL

La temporalidad no es lo mismo que el tiempo, como tampoco la
espacialidad es lo mismo que el espacio. La temporalidad es aneja
a lo que está extendido "en" el tiempo, a las cosas, los sucesos, los
estados. Consiste en el comenzar y cesar, en el durar, en la caduci­
dad, en el desaparecer y varias cosas más. El tiempo real mismo no
es una nota constitutiva de los procesos, pero sí es tal la tempora­
lidad. Y así como el trascurrir de los procesos descansa ya en el
tiempo, así también la temporalidad de ellos.

La temporalidad es el momento categorial fundamental de todo
aquello que está sometido al devenir. Y esto es absolutamente
todo lo real, también lo real psíquico y espiritual. La temporalidad
abarca toda separación y relación temporal. Pero no es el tiempo
real mismo, sino una función del tiempo real. Los momentos ca­
tegoriales de que va a tratarse en lo que sigue son en primera
línea momentos de la temporalidad, no del tiempo. Indirecta­
mente hacen, es cierto, visibles también en el tiempo mismo más
momentos categoriales. Pero éstos resultan asequibles en lo secun­
dario, en la temporalidad de los procesos reales.

Kant tenía razón con la tesis de que el tiempo no es una "propie­
dad" de las cosas en sí. Pero la consecuencia idealista que sacó de
ella, no se sigue de ella. Pues la "temporalidad" es, de todo punto,
una propiedad de las cosas, una "propiedad" en el sentido plenario
de una determinación esencial que les es "propia" -a ellas y a
todo lo demás que entra en juego en el tiempo. No se trata, pues,
de una nota fugaz, sino de un rasgo fundamental y permanente.
La relación que aquí impera es una relación de condicionamiento:
no es el tiempo real lo que es una función de los procesos reales,
sino que son éstos los que son, en la más importante porción de su
esencia, una función del tiempo real. Esta porción esencial de ellos
es la "temporalidad".

Lo que en esta relación resulta asequible indirectamente, es el
verdadero núcleo del tiempo real, del que los enumerados momen­
tos descriptivos sólo constituyen más bien el exterior. Este núcleo
concierne a la esencia del flujo del tiempo, del que ya se mostró,
en efecto, que sólo puede apresarse en una imagen, pero que for­
ma, en verdad, algo último e incognoscible, que ya no se deja re-



CAP. 12] LO INCOGNOSCIBLE EN EL TIEMPO REAL 179

solver en nada. El análisis categorial puede, sin duda, conducir
por diversos lados hasta este núcleo incognoscible, pero no puede
hacer entrar en su interior. El conducir hasta él tiene, sin embargo,
que empezar por lo secundario, por encontrarse en la región de
esto los fenómenos de que parte aquél. Esta región de lo secundario
es, de nuevo, la temporalidad de los procesos reales.

Previamente a toda consideración ulterior, tiene que rechazarse
aquí la imagen del receptaculum rerum. Sin duda que en el pro­
blema del tiempo no ha llegado a ser históricamente tan viva como
en el espacio, pero, sin embargo, es la base tácita de muchas con­
cepciones. Hablan en contra de ella razones semejantes que en el
espacio.

Errada es aquí, primeramente, la idea de que las formas de las
cosas tendrían que preexistir primitivamente como intemporales,
para caer únicamente más tarde dentro del tiempo, y a través de
éste resultar arrastradas a la caducidad, como a una esfera esen­
cialmente extraña a ellas. El tiempo no sería, según esto, tanto el
campo en que entraría en juego la multiplicidad de las formas,
cuanto un principio de degeneración y, por decirlo así, degradación
de ellas. Es lo que respondía a la vieja intuición del surgir y su­
cumbir como un ser meramente aparente. Aquí se desconoce de
raíz la esencia de la temporalidad. El mundo real no se compone
de "cosas" sustanciales persistentes, mordidas y paulatinamente ani­
quiladas por el tiempo, como por un poder enemigo, sino de un
tejido de procesos en que las cosas no son nada más que configu­
raciones relativamente constantes. El viejo prejuicio de la sustan­
cialidad de las cosas ha inducido aquí en error. "Cosas" y cuanto
es igual a ellas en relativa constancia -complexos dinámicos, or­
ganismos, personas, pueblos, culturas- no los hay en ninguna otra
forma de ser más que la del devenir, y esto quiere decir en la forma
de ser de la temporalidad.

En segundo lugar, en la imagen de lo "acogedor" está ya mal en­
tendido el ser "en" el tiempo. No pueden sacarse del tiempo las
cosas y procesos, y volverse a meter en él, sin que suceda nada con
ellos: ellos son, antes bien, ya por sí mismos temporales de cabo a
cabo. Si se extrae de ellos la forma de ser de la temporalidad, ya
no son, en absoluto, cosas ni procesos reales, sino que sólo son aún
esencias generales con un ser meramente ideal. No sólo no están
justo "dentro del tiempo" y abarcados por él como por una vasija,
sino que son de suyo formaciones temporales inseparables del de­
venir. Sólo en el concepto popular de cosa se hace caso omiso de
este intrínseco ser temporal de las cosas --a diferencia de su espa-



180 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SEC.Ill'

cialidad, dada siempre en primer término--, por ser ellas lo rela­
tivamente constante en los sectores de sucesos directamente abarca­
bles con nuestra vista. Pero esto sólo significa ontológicamente que
el proceso de su alteración es más lento.

Mas, en tercer término, desempeña también en el tiempo real el
momento de la totalidad un papel, auque la índole de éste sea dis­
tinta que en el espacio real. Está conexa en la forma más estrecha
con el ser único del tiempo, y significa la indesgarrable coherencia
de todas las partes del tiempo y de lo que es en ellas. No pugna
con ello la infinita divisibilidad del tiempo, siendo como son los­
límites temporales tan sólo límites "en" el tiempo, y no estando
desgarrados uno de otro los sectores del tiempo separados por ellos.
En este sentido, pende el todo de la serie una del tiempo real,
junto con su flujo, de cada instante, lo mismo si es el del ahora
del caso que otro cualquiera.

Por respecto a esta coherencia de la serie, es, pues, la totalidad del
tiempo de la misma índole que la del espacio, y quita la razón a la
imagen del receptáculo. Pero, por respecto al flujo del tiempo, el re­
sultado es otro cuadro: la coherencia no es un estar juntos tempo­
ralmente, sino un sustituirse, al estar lo uno "pasado" cuando lo
otro está "ahí". Pero con esto hace ya su aparición un nuevo fenó­
meno, del que tiene que hablarse ahora. Sólo que con la aparien­
cia del receptáculo ya no tiene nada que ver. Pues el fluir no tiene
semejanza alguna con esta imagen, ni siquiera para la reflexión
superficial.

b) LA DISGREGACIÓN DE LO QUE DURA EN EL TIEMPO

¿Cuál es, entonces, el fenómeno fundamental de la temporalidad?'
Partamos, una vez aún, de la imagen metafísico-popular del tiem­

po: éste nos arrebata el instante, haciéndolo hundirse para siempre
en el pasado, y no deja a nada fijarse más allá de su duración natu­
ral, a no ser en el recuerdo; la propia vida se nos desliza de las
manos, más aún, consiste literalmente en este constante deslizarse.
La riqueza de su contenido, el despliegue, la cima, la decadencia,
están desgarrados entre sí. Cuando es lo uno, ya no es lo otro. Un
ser humano vive quizá setenta años, pero, año por año, día a día, es
válida la ley de que ahora no es lo que era y ya mañana no será
lo que es. Como el todo que él es, no es junto en ningún instante.
No es, pues, "nunca" el ser humano entero, que, sin embargo, es
propiamente, pues "siempre" es meramente lo que es a la sazón.

Esta leyes universal. Es válida de todo lo real de las cosas, los



CAP.12J ESTAR JUNTO EN EL TIEMPO 181

seres vivos, los seres humanos, los pueblos, las épocas. Así, pues,no
meramente de lo más fugaz de todo, de situaciones instantáneas, es­
tados o acontecimientos efímeros, sino justamente de lo que tiene
una cierta duración. Justo la duración misma tiene la forma de la
temporalidad. No es el momento lo que dura, ni tampoco cada
estadio del seguir existiendo, sino aquello euyos distintos estadios
se deslizan sin cesar mientras que ello mismo los recorre. Pero si los
distintos estadios entran todos -como tan evidente es en la vida
humana -en su totalidad, tiene que decirse que este todo nunca
está junto; que, antes bien, está disgregado en los estadios del pro­
ceso. Los estadios están, sin duda, temporalmente pegados unos a
otros, pero sólo como el continuo de aquello que se sustituye se­
guidamente, no como un quedar juntos y ser uno con otro.

Con esto tenemos el fenómeno fundamental de la temporalidad..
Consiste justo en este nunca estar junto, esta disgregación en el
tiempo, y precisamente de aquello que tiene duración. No es la al­
teración misma lo que es cosa del tiempo. La alteración es más
bien cosa del proceso que corre en el tiempo, o sea, de una catego­
ría más especial. Pero sí que la división de lo que dura en los
estadios de la sucesión es cosa del tiempo. Todo lo que existe está
sometido a esta descomposición; existe justo temporalmente. Y su
temporalidad es la dilaceración de lo que es como un todo en la
exterioridad mutua y dirnensionalmente inamovible de los puntos
del tiempo. Su totalidad está dividida. El tiempo se presenta como
la anulación de ella.

El hombre, sujeto como todo lo real al ahora de cada caso, ve
desde él el mundo bajo un doble aspecto temporal, descomponién­
dose en lo pasado y lo porvenir. Lo presente se destaca por un ins­
tante como línea divisoria, igualmente distinto de aquellos dos,
aunque con ambos en continua conexión. Así es como le parece
el tiempo un principio de separación. Él mismo se descompone en
pasado, presente y porvenir, los llamados modos del tiempo. La
imagen de la separación se traslada de la temporalidad al tiempo
mismo: él en cuanto tal parece descomponerse -en sectores cuyo
límite mutuo sin duda cambia, pero que, sin embargo, nunca pue­
den estar juntos.

c) ESTAR JUNTO Y ESTAR SEPARADO EN EL TIEMPO

Sin embargo, se incurre aquí en un paralogismo. En una dimen-­
sión no pueden coincidir los lugares abarcados por ella. Tampoco­
los puntos del espacio coinciden espacialmente, a pesar de lo cual



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

están en conexión espacial, y según sus relaciones mutuas dan por
resultado un todo, la figura espacial. Es un contrasentido pedir
del tiempo que puntos distintos de él estén temporalmente juntos,
es decir, sean "simultáneos". Su sucesión es, en efecto, su distinción.
En la unidad de su dimensión están, a pesar de ello, unidos, y for­
man uno con otro una figura temporal, un ritmo, un compás, una
'Ordenación temporal, en suma, un todo temporal. Sólo que este
todo no es simultáneo. Pero esto sólo quiere decir que no está
junto en un punto del tiempo -no de otra suerte que una figura
espacial no está junta en un punto del espacio.

Es verdad: cuando es el estadio B, ya no es A. Y en esto consiste la
insuperable separación en el tiempo. Pero en el "cuando" está ya en­
trañado el determinado lugar temporal, y el no ser A en él sólo sig­
nifica que tiene otro lugar temporal. Por eso pueden, sin embargo, A
y B estar en firme conexión en la secuencia del tiempo y por obra
de ella. Más aún, esta conexión es, patentemente, tan esencial como
la separación de los lugares. La demanda de que toda una vida
humana estuviese junta en un instante no tiene sentido; pide la
anulación de la duración y, por decirlo así, la posición trasversal
de la dimensión temporal respecto de sí misma. El sentimental que­
rer detener y fijar lo efímero, cae irreflexivamente en un despojar
a lo efectivamente duradero de su seguir existiendo.

Al pensar popular puede pasársele tal contrasentido; el filosófico
tiene que librarse de él. La razón del deslizarse y ser arrebatado es
del todo distinta. De ella habrá de tratarse aún (cap. 13 f). Pero
.aquí tiene que ponerse en claro una cosa: que el tiempo real no es
sm principium discretionis. En sí, no es, en nada, más separación
·,que cohesión. El estar junto temporalmente es exactamente tan
esencial como el estar temporalmente separado. Tan sólo no debe
buscarse ninguno de los dos en la simultaneidad, pues ésta signifi­
-caría la coincidencia temporal.

.En esto es justamente igual el tiempo al espacio: también él es
indisoluble conexión del estar separado lo uno de lo otro y el estar
junto lo uno con lo otro (cap. 6 h, 7.). En el mismo deslizarse per­
manecen precisamente juntos los puntos del tiempo. Se alejan en
común hacia el pasado, sin desplazarse en éste relativamente uno a
otro, sino que guardan las distancias temporales fijadas de una vez
en el trascurso de los acontecimientos, y no hay poder en el mundo
<capaz de arrancarlos más tarde uno a otro.



CAP. 12] MODOS TEMPORALES DE PRIMER ORDEN

d) MODOS TEMPORALES DE PRIMER ORDEN. EL PRESENTE Y EL PASADO

"Modos del tiempo" -esta expresión se funda en la idea de que
se trata de diversas formas "de ser". Ser pasado es algo distinto de
ser venidero, y ninguno de los dos llega patentemente al ser de lo
presente, el solo de pleno valor. Lo uno ya no es, lo otro aún no es:
a lo que parece, sólo lo presente "es". Esta concepción puede per­
seguirse remontando, sin dificultad, hasta Parménides, que sólo re­
conocía el ser en el ahora, eternizando éste y declarando el devenir
pura apariencia. Pero con ello también se anulaba la temporalidad
real.

Inconciliable con la anterior, se alza la consideración inversa. El
presente real es un mero límite sin extensión temporal. Si lo pre­
sente fuese lo solo real, no podría 10 real menos de contraerse en
algo que no sería nada. Si se aplicara lo mismo al espacio, tampoco
en él podría ser real sino lo que fuese en un punto. Ahora bien,
es, al contrario, así en el tiempo como en el espacio, justamente real
tan sólo lo extenso. Pero 10 temporalmente extenso es lo que no
está junto en el punto de un ahora. Luego no puede estar restrin­
gido al presente 10 temporalmente real.

Por el camino eleático, no puede concebirse la temporalidad de 10
real. Pero algo de esta manera de ver se impuso históricamente,
aun allí donde no se admita el reposo del mundo en movimiento:
el peso en ser, sui generis, de lo presente. Frente a esto, palidecen lo
pasado y lo venidero; lo uno está a nuestra zaga y "ya no nos afecta
en nada", lo otro es incierto y no podemos contar con ello. Esto
está muy humanamente pensado. Pero ¿es sostenible?

A su vez fue también lo pasado presente, a su vez será lo presente
pasado, a su vez fue venidero. Un mismo ente recorre los modos
del tiempo. Primero está en trance de acercarse, es algo venidero,
como decimos, luego se convierte por un instante en lo presente, y
en seguida se aleja de nuevo hacia el pasado. Cada uno tiene, a su
vez, su ser ahora. El que llegue a éste antes o después, no consti­
tuye diferencia alguna para su ser. En la fugacidad son iguales
todos los sucesos. Cada uno tiene sólo en su ahora un ser privile­
giado. Pero el ahora mismo es fugaz. El hombre puede eternizarlo
en su pensamiento, pero no fijarlo en el flujo temporal de los
acontecimientos. De esto no es capaz poder alguno en el mundo.

Sólo en el ahora mismo tiene 10 de ahora un ser privilegiado
frente a lo de antes y 10 de dentro de tanto. En el flujo del tiempo
no tiene ninguno. El ser privilegiado de lo presente sólo representa
un privilegio instantáneo. Que no constituye diferencia alguna en



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECoIn

la manera de ser de 10 real con su temporalidad, su ser único y su
caducidad.

Reflexiónese también de esta suerte: si 10 pasado fuese algo no
ente, no podría afectar efectivamente en nada al hombre viviente;
pero lo afecta, mucho de lo pasado lo determina muy esencialmente,
algo de ello gravita pesadamente sobre él. Soporta las consecuen­
cias de sus actos, le cae entre las manos como fruto lo sembrado o
labrado por generaciones anteriores, tiene que buscar salidas a si­
tuaciones históricas que se formaron a lo largo de siglos. Esto no
radica, sin duda, en el tiempo solo, sino en la secuencia causal y
otras varias conexiones de los sucesos, pero prueba que lo pasado
en cuanto tal está muy lejos de ser algo no ente.

La ley fundamental del ser pasado es, antes bien, la inversa: de
ninguna manera puede hacerse que lo sucedido una vez no haya
sucedido. Está inmóvil y fijo en su lugar temporal, en aquel en
que sucedió una vez, y junto con él se aleja cada vez más en el flujo
del tiempo. Por eso no le es tan fácil al hombre deshacerse de lo
pasado, sea lo suyo, de que dependen para él el mérito o la culpa,
la gloria o el arrepentimiento, o el orden de la vida y los sucesos
independientes de él.

Es un error pensar que lo pasado sólo subsiste en la memoria del
hombre. ¡Si así fuese, le bastaría apagar el recuerdo para que lo
sucedido no haya sucedido! Pero ¿cómo se distinguiría entonces
lo efectivamente sucedido de lo no sucedido efectivamente, lo que
fue una vez de lo que nunca fue? Pero esta distinción es impor­
tante -no sólo para el historiador, que se ocupa con lo histórica­
mente efectivo, sino también para el que está en medio de la vida,
por interés por la totalidad del orden de la vida disgregado en la
secuencia temporal, por interés por la unidad de la propia vida
humana y de la vida, mucho mayor, de su pueblo. El tiempo no
borra justamente esta distinción. Puede borrar el recuerdo. Pero
la distinción no existe en el solo recuerdo. Así como el recordar
10 pasado no lo hace retornar, así tampoco lo anula el olvidarlo. Lo
pasado se conserva, justo; "se está quieto" en su lugar temporal, a
la vez que se aleja cada vez más, indiferente al recuerdo y al
olvido.

Lo que aquí importa es el momento de la realidad de 10 pasado.
Si lo pasado no fuese real en su pleno valor, no podría haber cone­
xión real alguna entre ello y lo presente; estaría en otro plano del
ser y tendría otra manera de ser. Una conexión causal entre lo real
y lo irreal es un non sens. La causa y el efecto tienen que ser de la
misma realidad. El mismo producir un efecto es un proceso real



'CAP. 12] MANERA DE SER DE LO VENIDERO

en el tiempo. Ahora bien, la causa no persiste en el efecto, sino
que acaba al salir de ella el efecto, o sea, es pasada cuando el efecto
es presente. Si por pasada quedara aniquilada, ya no podría el efec­
to ser, en absoluto, efecto. En la 'medida en que el orden real es
un orden causal supone, pues, en todo caso la realidad de lo pasado.

Lo mismo es también válido, naturalmente, de cualquier otra
forma de vinculación real temporal. Si se quisiera negar la reali­
dad a lo pasado, no podría menos de anularse toda vinculación real
en la secuencia temporal. Lo que contradiría todos los fenómenos
conocidos del proceso temporal de la vida. Pues vivimos plena y
totalmente en medio de las conexiones de la secuencia temporal
real.

e) LA MANERA DE SER DE LO VENIDERO. Lo QUE SE ACERCA INCONTE­

NIBLEMENTE

y no de otra suerte es con lo venidero. A esto, mucho más aún
'que a lo pasado, se ha negado la realidad. Lo que para nosotros,
los humanos, distingue lo aún no ente de lo ya no ente, es la incer­
tidumbre que lo rodea: no puede saberse de ello antes de tiempo,
mientras que de lo pasado supimos a su tiempo. Sin embargo, ¿es
ésta una distinción por el ser? Patentemente, es sólo una distinción
por el saber. Lo que se acerca desde el porvenir es, en el peso de
su realidad, perfectamente indiferente a nuestro saber o no saber
-no menos indiferente, en todo caso, que lo que se aleja hacia el
pasado a nuestro recordarlo u olvidarlo. El que lo veamos acer­
carse o nos sobrecoja sin haberlo sospechado, no altera en nada su
acercarse. Y, en todo caso, es real el acercarse mismo.

No necesita darse a este estado de cosas la imagen mítica de lo
fatal. El hombre sólo puede detener o desviar lo que se acerca sin
duda en medida muy limitada. Pues para ello es necesario que in­
tervenga por anticipado en lo que se acerca; y en tal intervención
entra la previsión, así como el poder de encontrar los medios de
intervenir. Ambas cosas están estrechamente limitadas, pero no son
fundamentalmente imposibles. Más aún, justamente aquí tiene su
raíz la facultad más peculiar del hombre, la de la acción. Obsér­
vese: en lo pasado ya no puede alterarse nada, y también lo pre­
sente ha venido a ser ya siempre tal cual es; sólo lo venidero está
abierto a la intervención, y justo sin duda por estar aún en trance
de devenir. Por eso vive el hombre en una constante anticipa­
ción de lo venidero, que es la meta de sus cuidados y planes, sus
temores y sus esperanzas, pero también su voluntad y su actividad



186 CATEGORíAS DIMENSIONALES [scc.rn

creadora. Y todo activo habérselas con ello, hasta donde es huma­
namente posible, precede a su arribo al presente.

También aquí puede palparse con las manos la gran diferencia
respecto de lo pasado. De lo venidero nadie puede decir que en
nada le afecta. Lo pasado se aleja, no pudiendo el hombre, sin
duda, abolirlo, pero pudiendo desdecirse de ello, sacudírselo de
encima; de lo venidero no se deshace así, pues se acerca, viene sobre
él. Ya lo dice la palabra misma: es lo que "viene sobre él". En
todo caso, pues, le afecta. El mismo acercarse es ya el "afectar".

Este estado de cosas prueba inequívocamente qué eminentemente
real es incluso para la natural actitud práctica del hombre, lo veni­
dero. Todo lo que tienen de serio el aspirar a llegar a ciertas metas,
los cuidados previos, el disponerse y estar prevenido para la llegada
de lo que se acerca temporalmente, sería un contrasentido, si no se
tratase de algo real, en su pleno valor de tal, que está en trance de
acercarse. y si se considera que hay muchas cosas que no son pre­
visibles, y otras muchas que no nos es posible desviar o evitar, sólo
más acrecentado aún parece el peso de su realidad. Quizá pueda
decirse que la dureza de lo real se siente con más fuerza que en nada
justamente en lo que se acerca.

Se ha objetado aquí que la conciencia de lo venidero es engañosa
en alto grado. ¿Es que no nos juega la fantasía sus malas partidas
en las anticipaciones? Cierto que puede fingirnos lo que realmente
no está, en absoluto, acercándose. Pero esto sólo es, patentemente,
un límite de nuestro conocimiento, no un límite del ser real.
Además: allí donde hay engaño y error, es también fundamental­
mente posible la verdad. El engaño es la no concordancia con lo
efectivo. Sólo puede surgir, pues, allí donde hay lo efectivo que
yerra. Y la experiencia enseña que, a pesar del alto grado de la
posibilidad de engañarse la previsión humana, de ésta depende
todo éxito de un esfuerzo serio y todo hacerse dueño de situaciones
difíciles. Y esto significa que dependen del previo orientarse en el
orden real de lo que se acerca. Al ligero y al descuidado les falta
este previo orientarse. Por eso están en desventaja.

Y aún: si lo venidero sólo tuviese efectivamente un ser en nuestro
pensamiento, ¿qué diferencia habría entre lo que se acerca efecti­
vamente y lo que no se acerca? La anticipación en el pensamiento
no decide, justamente, de ello. únicamente decide el efectivo llegar
al presente. Pero lo decide después, cuando lo venidero ya no es tal,
y para nosotros es demasiado tarde para salirle al encuentro con la
acción. Pueden, ciertamente, cerrarse los ojos ante lo venidero,
como si en nada afectase a uno; a la larga no puede vivir el hom-



CAP.12j MANERA DE SER DE LO VENIDERO

bre en tal ceguedad. Y si dice que 10 que no prevé tampoco viene,
pronto le enseñará otra cosa el curso de los acontecimientos. Justo
este curso es 10 real, y sin duda no en el solo ahora efímero, sino­
precisamente en el orden temporal de 10 pasado y venidero, que:
pasa por encima de lo presente con hilos innúmeros de predeter­
minación real -y pasa a través de la fugacidad de 10 presente.

Pero ¿cómo habría una conexión real de lo pasado y 10 presente
con lo venidero, si 10 venidero no fuese también un ente? Si no 10
fuese, sería una conexión con un no ente, o sea, no, en absoluto,
una conexión ente. Y ¿cómo sucede entonces que de hecho esté
siempre algo en trance de acercarse, y que estemos perfectamente
ciertos de ello aun allí donde no podemos hacernos idea alguna de
cómo será? En este punto tiene siempre razón la expectativa; aquí
tiene la más rigurosa certeza apriorística. Sólo en cuanto al con­
tenido puede errar. Pero si ha errado, no es que era irreal 10 que
se acercaba, sino que no era 10 que se acercaba efectivamente lo
previsto. La previsión no acertó con ello.

También se hace aquí esta otra objeción, por cierto de aparien­
cia ontológica: aunque lo venidero se haga efectivo a su tiempo,
justo ahora no es todavía efectivo, no pudiendo, pues, pasar por
real en este punto del tiempo. Lo que hay de comprensible de suyo
en lo que aquí se dice, no va a negarse; tan sólo se olvida que el
tiempo tiene carácter dimensional, y que en la esencia de una di­
mensión entra el que nada de lo que está localizado en un punta
de ella puede estarlo a la vez en otro punto. Así, no puede estar
lo venidero en t2 a la vez en tl, si este último es justamente el ahora.
No es con ello de otra suerte que con el espacio: lo que está en el
lugar a no puede estar a la vez en b. Allí se admite sin más la
validez de esto, pero en el tiempo se deja que engañe la separación
"temporal" de tl y t2, Y se cree que lo que es en t2 no puede ser
real porque no es en tl' Los puntos mismos del tiempo son tan
realmente temporales como los puntos del espacio realmente espa·
ciales, No hay ninguna razón, pues, para tener por irreal lo que
llegará más tarde por no ser ahora. Es, antes bien, eminentemente­
real, sólo que no "presente".

En el juzgar de los modos del tiempo, todo depende, patente­
mente, de la conexión real de la secuencia temporal. Justo esta,
conexión supone la realidad de lo pasado y lo venidero, y ello sin
quitarle a lo presente la preeminencia del ser ahora en cada caso.
Sólo que la preeminencia no es la de la manera de ser, sino exclu­
sivamente la del ser presente. De otra suerte, fuera cosa de impo­
sibilidad la unidad real de enteros acontecimientos, procesos natu-.



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

rales O desarrollos históricos que se extienden sobre un tiempo más
o menos largo, en suma, la unidad de los procesos en cuanto tales.
Pues la unidad de los procesos es temporalmente extensa, recorrien­
do una larga cadena de puntos de ahora. Al mirar retrospectiva­
mente al proceso trascurrido, aprehendemos fácilmente esta unidad,
siendo entonces corriente para nosotros la igualdad de derechos de
Jos puntos del tiempo, y no ocurriéndosenos conceder a uno de ellos
una preeminencia en realidad. Sólo mientras corre y estamos nos­
.otros mismos en mitad de él, parece descomponerse el proceso del
tiempo en real e irreal. Pero justo esto es el engaño de la con­
.ciencia del tiempo.

CAPÍTULO 13

LOS MODOS TEMPORALES DE ORDEN SUPERIOR

a) MODOS TEMPORALES DE SEGUNDO ORDEN. LA SIMULTANEIDAD

La disgregación de todas las cosas en el tiempo, de que partimos,
ha revelado ser algo distinto de lo que parecía. No es separación,
sino la mera distinción de los puntos del tiempo en su dimensión.
También el ahora une 10 pasado con 10 venidero tanto como los
divide. Él mismo es un límite móvil, que "camina" en dirección
de lo venidero; o 10 que es lo mismo, pasando por su umbral ca­
minan los acontecimientos del porvenir al pasado. La distinción
por el ser entre lo que se acerca y lo que se aleja ha revelado ser
una mera distinción por el tiempo. Y asimismo la de 10 presente
respecto de ambos.

Mas como el acercase y alejarse manifiesta ser un continuo que
sirve ya de base a toda discreción temporal, se desplaza el peso en la
esencia del tiempo al momento de su continuidad. Con ello pasan
también más a segundo término los modos temporales de primer
'Orden, dejando en franquía la perspectiva de un grupo de momen­
tos más fundamentales del tiempo real. Estos momentos son los
modos temporales de segundo orden: la simultaneidad, la sucesión
(la secuencia temporal) y la duración (extensión temporal).

Estos modos de segundo orden conciernen aún, como los de pri­
mero, ante todo a la temporalidad, y únicamente por medio de ella
al tiempo mismo. Pero ya no son anejos al aspecto de los sectores
del tiempo que se oponen a partir del ahora, sino que son las for­
mas de la relación temporal misma. A todo lo que es temporal es



<CAP. 13] MODOS TEMPORALES DE SEGUNDO ORDEN 189

aneja la relación temporal con todo lo demás temporal. Todo
existe con algo distinto en el mismo espacio de tiempo, todo sigue
temporalmente a algo distinto que fue antes, y resulta sustituido
por algo distinto que viene detrás; y todo tiene un límite y una
medida de su existencia temporal, su determinada duración. Y es­
tas formas de la relación temporal no están ahí indiferentes una a
otra, sino que se interpenetran en la multiplicidad del orden real.
Allí donde trascurren simultáneamente distintos procesos, coincide
su duración total o parcialmente en el mismo sector temporal. Lo
simultáneo está sujeto a una sucesión común, lo sucesivo a una si­
multaneidad común. Todo corte del proceso cósmico hecho tras­
versalmente a la dirección del tiempo, pone al descubierto la planta
del mundo como una "colocación" simultánea, todo corte longitu­
dinal la secuencia sucesiva de los estadios y la duración de lo que
se mantiene a lo largo de esta secuencia. La serie misma de los
cortes trasversales está justo en sucesión temporal. Y toda suce­
sión especial dentro de la secuencia ocurre simultáneamente.

El más notable, a primera vista, de estos momentos categoriales,
es la simultaneidad. Quiere decir la coincidencia de lo realmente
distinto en el mismo punto del tiempo; o tratándose de procesos
simultáneos, incluso en la misma serie de puntos del tiempo.

El encuentro en el tiempo de acontecimientos dispares, el para­
lelismo de sucesos completamente heterogéneos, la comunidad tem­
poral de distintos cursos de vida humana, la identidad de fechas
entre procesos cósmicos e históricos -todo esto, y mucho más,
constituye el fenómeno de la simultaneidad. Mas el tiempo sólo
tiene una dimensión, la de la sucesión. Y en ella no se ensancha lo
simultáneo; en ella justamente coincide punto tras punto. Lo
temporalmente agolpado ha menester, pues, de otras dimensiones
en las que poder ensancharse (ef. cap. 11 e y d). Y aquí es donde
empieza la relación de la temporalidad con la multiplicidad de la
extensión espacial, pero a la vez también con una multiplicidad de
otras dimensiones. Pues también el rico mundo de la vida psí­
quica y espiritual está sujeto a la misma simultaneidad. El tiempo
es justo indiferente a la heterogeneidad de las dimensiones en que
se ensancha lo simultáneamente coexistente.

El tiempo real, entendido como el fluir de los sucesos, ha menes­
ter, pues, de una "anchura" para poder abarcar la multiplicidad
de los sucesos. Esta anchura del flujo del tiempo la hay efectiva­
mente, pero no es temporal -con toda consecuencia, pues siendo
trasversal a la dimensión del tiempo, en ésta sólo puede ser un
punto. Por eso cae toda configuración de la simultaneidad, tal cual



19° CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo ITI

la pone al descubierto todo corte trasversal al tiempo, en las otras
dimensiones, no temporales. Sin éstas no es posible la simultanei­
dad como relación real. .

La simultaneidad real no es, por consiguiente, una relación me­
ramente temporal. Descansa en una conexión fija de la categoría
del tiempo con categorías de otras dimensiones. Esta conexión se
caracterizó más arriba, como la peculiaridad de la dimensión del
tiempo consistente en ser la "abscisa" común de posible ordenadas
heterogéneas.

Por lo que se refiere al reino de la naturaleza, entran en consi­
deración, en primera línea, las tres dimensiones del espacio real.
De su relación con el tiempo habrá de tratarse aún, al hacer el
análisis del sistema del espacio-tiempo. Por lo que se refiere al
reino de la vida psíquica y espiritual-histórica, se amplía aún esta
relación considerablemente, al entrar en juego ciertas dimensiones
de una multiplicidad de contenido todavía mucho más alto. Lo
verdaderamente asombroso de esta relación, es que todas estas di­
mensiones se refieran inequívocamente, sin fijarse en su profunda
heterogeneidad y su pertenencia a muy distintos estratos, a una
misma dimensión temporal, de tal suerte que sucesos de índole de
todo punto incomparable trascurren, sin embargo, al "mismo tiem­
po", pudiendo dar por resultado, en cada corte trasversal, la unidad
de una sola "colocación" simultáneamente ligada consigo misma.

únicamente por aquí puede medirse qué es lo que significan la
unidad y el ser único del tiempo real, aparentemente tan simples,
pero que en verdad son lo solo que vincula entre sí todos los estra­
tos reales.

b) LA SUCESIÓN Y SU DIRECCIÓN

El verdadero momento fundamental del tiempo real es la suce­
sión. Ésta vincula lo temporalmente separado, y forma así la con­
trapartida de la simultaneidad. En el sentido de el "uno tras otro",
no tiene la forma de una mera disposición en orden, como el "uno
junto a otro" del espacio, sino la del seguirse lo uno a lo otro, en
una dirección unilateral, Está en el fondo de aquella "disgrega­
ción" que es aneja a todo lo real en tanto tiene una cierta duración.
Está también detrás de la oposición del pasado y el porvenir. Pues
el continuo vinculador en que se inscribe como discreción todo ser
es distinto temporalmente.

Pero tampoco se agota en la continuidad. Continuas son también
las dimensiones del espacio. La continuidad del tiempo es una



CAP. 13] LA SUCESIóN y SU DIRECCIóN

continuidad especial, y a lo que tiene de especial sólo aproximada­
mente -partiendo de lo secundario- puede dársele expresión con
la imagen del movimiento o del fluir. Lo que, visto desde el ahora,
se presentaba como un incesante acercarse lo venidero y alejarse lo
pasado, pero que en el ahora mismo constituye el ininterrumpido
pasar el umbral, y que no tiene su igual en ninguna otra dimensión
real, es la continuidad del flujo del tiempo con su dirección uníla
teral e irreversibilidad -el momento supradimensional del tiempo.

La sucesión sirve ya de base, por tanto, a la oposición de los
modos temporales de primer orden. Se manifiesta inequívocamente,
además, en la distinción lingüística de los tiempos verbales, que no
hacen nada más que señalar el pasado, el presente y el porvenir
desde el presente del que habla. La sucesión es este ingrediente
último e irreducible de la esencia de la temporalidad real que con­
siste en que todos los sucesos corran, cualquiera que sea su índole,
"hacia adelante", o en que en ellos sean incanjeables lo anterior y
lo posterior. Es la unidad del sentido de la dirección de todos los
procesos, la temporalidad como un pujar más allá único, conexo,
no contenible, en el que nada puede saltarse ni nada se deja dete­
ner, pero tampoco nada se deja comprimir aceleradamente en el
presente.

Tal es la verdadera faz de la doble perspectiva del pasado y el
porvenir. Justo esto quiere decir el "venir hacia nosotros" de lo
que se acerca, el sernas arrancado lo pasado y el pasar lo presente.
Tan sólo el peso se desplaza en la sucesión: de la disgregación a la
íntima coherencia consigo mismo de la serie del tiempo, de la opo­
sición de los estadios que se sustituyen en el ahora a la unidad de
su movimiento.

Mas "movimiento" es una imagen con un ingrediente indesco­
nociblemente espacial. Este lado espacial de la imagen introduce
una dificultad en la concepción de la sucesión, pues trasporta la
relatividad del movimiento a la secuencia temporal. Pero ¿"a qué"
sería relativa la secuencia temporal?

Si se sigue el avance del ahora, es lo pasado lo anterior, lo veni­
dero 10 posterior, en el orden objetivo de la sucesión. Según esto,
parece el tiempo empezar con el pasado y avanzar hacia el porvenir.
Es la dirección que tiene la corriente de los acontecimientos. Si se
sigue, en cambio, un acontecimiento aislado, parece invertirse la
imagen: primero es el acontecimiento un acontecimiento venidero
y en trance de acercarse, en seguida pasa el ahora, y por último des­
aparece en el pasado. Y visto así, parece el tiempo comenzar con
el porvenir y desembocar en el pasado. Y de nuevo es el tiempo



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

mismo el que, como forma de este acercarse, pasar y desembocar,
parece tener ahora la dirección opuesta.

No puede resolverse esta pugna a la manera como lo permitiría
la relatividad de un movimiento espacial, digamos el de un río
real: que se mueva el río o la orilla es indiferente, pues sólo se
trata de un movimiento de un cuerpo respecto de otro. Pero ¿dón­
de estarán las "orillas" respecto de las cuales avanzaría el flujo del
tiempo? No las hay; este río no nene orillas. Aquí está todo el
límite de la imagen del flujo. Pues de hecho no hay nada fuera
de él por respecto a lo cual se moviera. Tampoco es que el tiempo
se mueva respecto de la corriente de los acontecimientos o ésta
respecto de él. El tiempo mismo es, antes bien, el fluir de los
acontecimientos.

La relación es simple, y lo único irritante es lo torcido de la
imagen: justamente esto de que lo "anterior" haya pasado cuando
lo "posterior" pasa el umbral del ahora, o incluso esté todavía
acercándose, significa que un suceso real tiene que ser "primero"
un suceso venidero, luego un suceso presente, y por último un su­
ceso pasado. Pues, visto desde el ahora, no significa el ser anterior
nada más que ser pasado, ni el ser posterior nada más que ser veni­
dero. Pero el ahora es lo único en el flujo del tiempo que no toma
parte en la sucesión. El flujo de los acontecimientos pasa junto a
él sin dar en él; o lo que es lo mismo, él mismo marcha contra el
flujo, "corriente arriba", hacia el porvenir.

La pugna se resuelve, pues, fácilmente. Ante todo, hay que
abandonar la falsa manera de expresarse: el tiempo no "comienza"
ní "finaliza", ni con el porvenir, ni con el pasado. No tiene co­
mienzo ni fin. Pero el hecho de que la corriente de los aconteci­
mientos que se sustituyen vaya del pasado al porvenir, es el simple
orden de la "sucesión" temporal; y el hecho de que al par pase cada
acontecimiento del porvenir al pasado, es el reflejo de este orden
en el espejo del ahora en marcha.

Pero esto último no significa, naturalmente, que lo venidero sea
en el orden del tiempo "anterior", lo pasado "posterior", sino sólo
que un mismo suceso .es, visto desde el ahora anterior venidero,
desde el posterior pasado. El movimiento es, pues, exclusivamente
uno, sin que se inviertan los cambiantes aspectos del ahora.

e) LA DURACI6N y EL TRASCURSO DE LOS PROCESOS

Mas como el ahora, rigurosamente tomado, es meramente un
punto de tiempo, un límite sin extensión temporal, y todo lo que



CAP. 13] EL TRASCURSO DE LOS PROCESOS

desciende la corriente del tiempo sólo por un instante aparece en
este límite, podría creerse que la duración en el tiempo es absolu­
tamente imposible.

Quizá sea la duración en el sentido de una perfecta persistencia
-es decir, un permanecer un contenido absolutamente idéntico­
efectivamente algo utópico, Ello sólo significaría que no hay sus­
tancias en el sentido riguroso de la palabra. Pero éste es un pro­
blema categorial de otra índole, y no toca en nada el análisis del
tiempo. De él se hablará al tratar la categoría de sustancia.

Duración la hay, sin embargo, todavía en otra acepción, menos
rigurosa, que en la vida nos es corriente, y que asimismo tiene buen
sentido ontológicamente. Así, hablamos del durar de las cosas, del
durar de un sector de la vida, de la vida humana misma, del durar
de la guerra y de la paz o del de una época histórica. Todo esto
tiene inequívocamente su extensión en el tiempo, aunque no siem­
pre una rigurosamente limitada, y sin pretender permanecer abso­
lutamente idéntico.

Duración en este sentido la tienen, ante todo, los acontecimientos
mismos, igual si son un movimiento en el espacio cósmico, procesos
dinámicos, vida orgánica, vivencias psíquicas o desarrollo histórico.
Todos ellos "necesitan tiempo", ocupan un determinado sector del
tiempo. No hay proceso, ni siquiera el más corto, que pueda ence­
rrarse en el mero punto del tiempo; todo proceso abarca una serie
de estadios temporales, que recorre, y sólo es lo que es en la se­
cuencia de estos estadios -un todo que, sin fijarse en su disgrega­
ción en la pluralidad de los estadios, funde su contenido en una
unidad, y también se presenta como un todo exteriormente.

Mas si procesos son aquello que tiene duración, y el proceso tiene
la forma de la duración, hay que sacar la consecuencia y decir: la
sucesión misma es aquello que "dura".

Esta proposición está expuesta a una mala inteligencia, porque
la sucesión es justamente el ir y venir de los estadios. Pero la am­
bigüedad .desaparece cuando se reflexiona, además, que decir que el
proceso "dura" tanto o cuanto, no es decir que alguno de sus esta­
dios se mantenga tanto -frente a todo lo que es simultáneo con
él-, sino que el surgir y sucumbir de los estadios, es decir, su pasar
unos a otros, llena un sector del tiempo. El proceso no es, en efecto,
una suma de estadios aislables, sino su cambio, su pasar unos a
otros. O en una formulación más rigurosa, categorial: la duración
es el ir durando la sucesión, el proseguir el curso de ésta.

Si en el heraclitiano "flujo de las cosas" -es decir, de todo lo,
real- no hubiese de haber nada persistente, persistiría, empero, el



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

proceso mismo. Como proceso cósmico, seguiría siempre corriendo
hacia delante, "duraría" ilimitadamente. Si se detuviese alguna
vez, tendría el último estadio, como en el cuento de la bella dur­
miente del bosque, que volverse rígido y durar en su rigidez. De la
duración se cuidaría, pues, en el mundo, aún sin sustancias.

Pudiera objetarse aquí que no mentaríamos esta especie de du­
ración, cuando hablamos de la caducidad y buscamos algo "per­
manente". Pero esto no es verdad del todo; en cierto sentido, men­
tamos también entonces justamente la duración del proceso, y de
ninguna suerte la de sustancias, ni menos la de instantes sueltos. Tan
sólo se mienta, es cierto, la duración de muy determinados procesos,
en primera línea quizá los de la propia vida o de la vida de otras
personas. Pero también cuando tenemos en mente la duración de
determinadas situaciones vitales, mentamos más bien, en verdad,
el proseguido fluir de la vida en ellas.

Cierto que, junto a la anterior manera de ver, hay también la
más ingenua, que se orienta por la "duración de las cosas". El ser
ésta relativa, el descansar en la alteración "lenta", para la que le
falta el patrón de medida a la fugaz conciencia del tiempo que tiene
el viviente y que éste no advierte por tal causa, se hace fácilmente
trasparente para una vista de conjunto que no necesita ser muy
amplia. Hay en los procesos estadios que son justo relativamente
"constantes, aquellos en los que no percibe el proceso una concien­
cia de vida corta como la del hombre. También ésta es una dura­
ción perfectamente genuina, pero, naturalmente, tan limitada como
la de los procesos cuya extensión temporal podemos seguir y medir.
Y, efectivamente, tampoco se detiene el proceso en la duración de
las cosas.

Si hay también lo absolutamente duradero, que se resiste al pro­
ceso y en medio de él se mantiene perfectamente idéntica, es cosa
que no puede decidirse partiendo de la esencia del tiempo. Es más
bien un problema de la sustancia. Un solo punto puede fijarse den­
tro del marco del análisis del tiempo: el tiempo real en cuanto tal
no excluye de ninguna suerte lo absolutamente persistente. Otra
"cosa sería si se tratase de algo intemporal: algo intemporal no po­
dría estar, naturalmente, "en" el tiempo, ni, por tanto, tampoco
permanecer idéntico "en él", antes bien, no pertenecería para nada
al mundo real. Pero la sustancia no tiene aeiernitas -es decir,
supra temporalidad, como es propia del ente meramente ideal-,
sino sem.piternitas, pero en su pleno valor. Ésta quiere decir cate­
gorialmente lo contrario de aquélla: no un ser fuera del tiempo,
sino un ser en todo el tiempo. Ésta es la forma de ser de la sustan-



CAP. 13] MODOS TEMPORALES DE TERCER ORDEN 195

-cia, la de lo que persiste dentro del proceso mismo y le resiste. Si
hay tal, no es el tema puesto aquí a discusión. Pero el tiempo no
pugna contra ello. El tiempo trascurre indiferente a lo perecedero
"Y 10 imperecedero.

d) MODOS TEMPORALES DE TERCER ORDEN. EL ":FLUJO IGUAL" DEL

TIEMPO REAL

Los modos de segundo orden nos han traído a la dinámica del
fluir. Pero el fluir mismo sólo ha resultado apresable en ellos por
un lado, el de la sucesión. Se trata ahora de descubrir sus otros
momentos categoriales. Con esto nos acercamos una vez más al
problema nuclear del tiempo real: el fluir es la verdadera esencia
íntima de la temporalidad, y sus momentos forman los modos tem­
porales de tercer orden, el más alto.

Lo que llamamos vivir el flujo del tiempo sólo es efectivamente
un vivir los acontecimientos que trascurren en el tiempo. El flujo
del tiempo en cuanto tal no se vive; por eso no puede describirse
más. Ni tampoco por intermedio de los acontecimientos aprehen­
demos de él sino 10 que está cercano al presente y está de alguna
forma emparentado con las medidas temporales de nuestro ritmo
vital. De 10 que trascurre en ritmos de otro orden de magnitud
-como los de los periodos de la Tierra o las vibraciones de la
luz- sólo cabe hacerse una representación temporal por medio de
la analogía. Pero del fluir del tiempo real es característica la indi­
ferencia a las medidas de tiempo, así como al superponerse los
distintos ritmos de los sucesos. Es el mismo fluir en 10 mínimo que
en 10 máximo. Es un fluir que no tiene medidas propias, división
ni articulación; y ninguna articulación dimanante de los periodos
de los procesos es suya. Lo que apresamos nunca es sino esta ar­
ticulación, no el continuo que queda en el fondo.

El flujo mismo del tiempo es sólo este continuo. En él no hay
secciones; marcha uniformemente por encima de los límites de los
sucesos determinados. Esta uniformidad -entendida no como la
de la dimensión, sino como la del fluir- es 10 que puede llamarse
el "flujo igual" del tiempo real; un fluir incesante que permanece
siempre igual a sí mismo, en el que no hay ninguna diferencia de
velocidad, ni aceleración, ni retardo. No precisamente a la manera
de un reloj perfectamente regular que tiene, sin embargo, su deter­
minada velocidad, su "marcha" regulable. El flujo del tiempo no
tiene velocidad que pueda indicarse. Todas las velocidades están,
antes bien, referidas ya a su flujo igual. Esto mismo no está refe-



196 CATEGORÍAS DIMENSIONALES [SECo m

rido a nada más. Y justo por ello tiene pleno sentido hablar aquí
de un flujo igual absoluto, o sea, de un flujo invariable y unifor­
me -si bien no hay patrón de medida ni criterio para medirlo a
él mismo o medir su uniformidad.

Mas repárese en lo que esto quiere propiamente decir. La ima­
gen del flujo está tomada del movimiento espacial. Pero éste es ya
"espacio-temporal". Tiene, pues, ya por base el tiempo; y lo lla­
mamos uniforme cuando recorre segmentos iguales del espacio en
secciones iguales del tiempo. Pero el flujo del tiempo no tiene por
base tiempo alguno. Él mismo es el tiempo. Si se pretendiera decir
que recorre segmentos iguales del tiempo en secciones iguales del
tiempo, sería ello una vacua tautología. ¿Con qué derecho podemos
designar, pues, el fluir del tiempo real como un "flujo igual"?

Lo que al comienzo parecía tan comprensible de suyo, revela ser
contradictorio. Y la contradicción parece incrementarse aún al
mirar a la conciencia natural del tiempo, para la cual es corriente
justamente la falta de uniformidad del flujo del tiempo. Tan pron­
to le parece el tiempo "volar", tan pronto "arrastrarse" e incluso
"detenerse". Pero justo esta conciencia del tiempo la experimen­
tamos también como algo inseguro, sumamente subjetivo: según lo
henchido o lo vacío del vivir, oscila para ella el "tempo" del
tiempo. Pero éstos son patrones de medida tomados de los sucesos
que tienen lugar en el tiempo, o sea, oscilaciones que sólo existen
y tienen sentido relativamente a estos sucesos. No son oscilaciones.
del flujo mismo del tiempo, contracciones o dilataciones del tiem­
po real, como si pudiera este mismo tener una determinada mag­
nitud.

Justamente contra esta representación popular del flujo oscilante'
del tiempo se dirige la característica categorial del flujo igual.
Esta característica no quiere decir que podríamos atribuir al tiem­
po una determinada velocidad, y que ésta sería en él invariable"
sino justamente que no tiene ninguna velocidad determinada,
porque, antes bien, todas las velocidades de procesos temporales.
son velocidades "en él". Y sin que estas velocidades se destaquen
"frente" al flujo del tiempo como frente a una velocidad normal;
sino destacándose exclusivamente una frente a otra. El flujo del
tiempo nunca pasa de ser aquello "en q.ue" se destaca una frente a
otra. Y esto es aquello en que no varía, de cualquier orden de
magnitud que sean los ritmos de los procesos que trascurran en él,
En el sentido de esta invariabilidad, es absolutamente uniforme.

Sobre la base de estas consideraciones queda un sentido muy de­
terminado del fluir uniforme: el de un trascurrir que es ya la



CAl'.13J MODOS TEMPORALES DE TERCER ORDEN 197

base de toda medida de la velocidad y que, por esta causa, ni forma
él mismo una medida semejante, ni ofrece ninguna para 'la medición
de los procesos. El tiempo real revela ser, también en este respecto
-con su fluir-, lo en sí sin medida.

Puede hacerse esta característica difícil de apresar algo más
apresable reflexionando así: el fluir del tiempo real no puede rnar­
chal' ni más rápida ni más lentamente, o tendría que fluir asuvez
"en el tiempo". Más aún, para ello tendría que moverse adelan­
tándose al flujo del tiempo o quedando a su zaga, lo que supondría
ya una determinada medida de velocidad del tiempo -supuesto
en el que se acumulan, patentemente, las contradicciones. Pues
justamente una medida de la velocidad no la tiene el flujo del tiem­
po. y si la tuviese, no podría rebasarse a sí mismo, ni quedar a su
propia zaga. En general. no puede fluir de la manera de que fluyen
en él los procesos reales, sino que es la forma categorial del fluir
mismo de estos procesos.

Esta es la razón por la que el tiempo real no puede "fluir lenta
o rápidamente". Es el momento del progresar que, como común y
básico, está detrás del particular trascurrir de todos los procesos,
algo categorialmente último e irreducible, que sin duda sólo puede
aprehenderse en el fluir de los procesos, pero que no por esta causa
consiste en ellos ni comparte su relatividad. Ahora bien, un fluir
que no puede correr ni más rápida ni más lentamente, es uniforme.
El resultado es, pues, un sentido enteramente preciso del flujo igual
del tiempo.!

Si desde aquí se vuelve la mirada a los modos temporales de
primero y segundo orden, resulta evidente que todos ellos descansan
ya en el flujo igual del tiempo. El incesante acercarse el porvenir,
el fugaz pasar el ahora, al alejarse cada vez lo pasado, sólo son

1 Lo irritante de la imagen del flujo del tiempo no puede, naturalmente,
suprimirse del todo. Puede rechazarse por ello la imagen (ella en cuanto tal
no importa nada), pero no sabe sustituirla por otra mejor. "No poder fluir más
rápida ni más lentamente" siempre quiere decir, ciertamente, fluir con igual
velocidad. Pero ¿qué quiere decir en el tiempo "igual velocidad"? Como no hay
nada frente a lo que pudiera avanzar o quedar a la zaga, tampoco hay nada de
lo que pudiera seguir el paso. Aquí está, patentemente, el límite de la imagen,
y de ninguna suerte hay que velarlo. Si se prefire decir "el tiempo no puede
fluir ni uniforme ni no uniformemente", o "el tiempo no tiene velocidad algu­
na", no hay nada que objetar contra ello; sólo que de esta manera no puede
darse expresión al hecho de que el flujo del tiempo es algo que sirve invaria­
blemente de base a todo trascurso temporal de los sucesos como condición cate­
gorial de él -e invariablemente tanto en las distintas secciones del tiempo mis­
mo como también en distinto lugar, así como, por último, en los procesos de
distinta altura de ser.



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

aspectos particulares de un mismo flujo del tiempo que va adelante
con paso férreamente igual. Pero lo mismo es también válido de la
sucesión y la duración; pues la duración es duración del proceso, y
éste es la sucesión de los estadios, la cual es justo aquello que mar­
cha sin hacer alto con la misma marcha igual que el tiempo, que
fluye con el mismo flujo igual, de tal suerte que en ello resulta
apresable antes que en nada el flujo mismo del tiempo.

y hasta la simultaneidad depende del flujo igual, bien que lo
'Simultáneo caiga en un punto del tiempo y sólo se despliegue en
otras dimensiones. Pues simultáneos son también procesos enteros
que tienen su duración, en tanto caen dentro de los mismos límites
temporales. La simultaneidad del curso de procesos ampliamente
separados (en el espacio o por el contenido) sólo es posible si la
marcha igual del tiempo abarca también lo separado y heterogé­
neo, haciéndolo marchar adelante férreamente con él. Los cortes
simultáneos que, trasversalmente al flujo del tiempo, recorren toda
la "anchura" del proceso cósmico, abarcan justo lo ónticamente
heterogéneo; su serie es, pues, la de la simultaneidad que marcha
adelante sucesivamente. Vincula en un solo trascurrir a la vez
realmente temporal procesos de todos los estratos del ser sin dis­
tinción; el movimiento espacial de las masas en el espacio cósmico
y el trabajar del pensamiento sobre sus problemas, el crecer de un
árbol y la marcha histórica de los destinos de los pueblos.

En vista de esta consecuencia, hay que decir que también la uni­
dad y el ser único del tiempo real dependen del momento funda­
mental del flujo igual. Pues era, en efecto, la heterogeneidad de
los procesos, creciente con la distancia entre los estratos, lo que
parecía pugnar contra la unidad del tiempo. Esta apariencia quedó,
sin duda, despejada por otro camino (cap. 10 e); pero el momento
afirmativo que hay detrás de ella, y que introduce en la unidad de
una temporalidad lo que, por lo demás, hay de incomparable en
ella, es el flujo igual, en tanto abarca todo lo real y lo lleva con­
sigo sin mirar a su índole especial.

,e) PARALELISMO DE LOS PROCESOS Y FALTA DE LIBERTAD DEL MOVI­

MIENTO TEMPORAL

Con la simultaneidad sucesiva ya se ha tocado, entretanto, el se­
gundo momento categorial fundamental -el segundo modo tem­
poral de tercer orden. Concierne a los procesos que trascurren
temporalmente a la vez. Puede designarse como el curso igual de
los procesos, o también como su "paralelismo".



CAP. '3] PARALELISMO DE LOS PROCESOS '99

El paralelismo de los procesos en el tiempo real no se agota en la
simultaneidad de sus estadios, pues en general no está limitada a
la serie de los cortes trasversales. Tampoco concierne a los procesos
que corren simultáneamente en todo o en parte, en tanto sus esta­
dios correspondientes aparecen unos tras otros en determinadas
secciones del tiempo. Las distancias siguen siendo, antes bien, igua­
les durante todo el trascurso de los procesos. Los procesos, por di­
versos que sean, cualquiera que sea la velocidad espacial o de otra
índole con que corran, trascurren temporalmente, en efecto, todos
con la misma velocidad.

Puede enunciarse, pues, así el principio del paralelismo: en el
tiempo no puede ningún proceso rebasar a otro, ni quedarse a la
zaga de otro; temporalmente corren todos los procesos reales con
la misma velocidad.

Este principio quiere decir algo completamente distinto de lo que
quería decir el flujo igual. Éste sólo significa que el tiempo mismo
no puede, en cuanto flujo, fluir más rápida o más lentamente, o sea,
que fluye uniformemente. Por esta causa podían precisamente, los
procesos, trascurrir en él con distinta velocidad. El "curso igual de
los procesos" quiere decir, en cambio, que tampoco los sucesos reales
en el tiempo pueden trascurrir temporalmente más de prisa o más
despacio, sino que están fijamente ligados a un tempo único y co­
mún. Y esto quiere decir, a su vez: que los procesos no tienen tem­
poralmente movimiento propio -como lo tienen en el espacio y
en todas las dimensiones del contenido de los estratos superiores del
ser-, sino que van meramente arrastrados, pasivamente por decirlo
así, en el flujo del tiempo real. No tienen temporalmente libertad
de movimiento frente al movimiento del tiempo. Éste es, no sólo
el movimiento temporal que es base de todo trascurrir, sino tam­
bién el único movimiento temporal que hay en los procesos.

Aquello de que se trata con este asombroso paralelismo, puede
ponerse en claro muy concretamente. Piénsese, digamos, en el ha­
cerse mayor del hombre; ¿por qué no puede acelerarse, como quizá
anhela el joven, por qué no detenerse, como desearía el que enve­
jece? Porque es una marcha hacia delante puramente temporal, y
no consiste en nada más que en el trascurrir del tiempo en el
hombre mientras dura, justo, el individuo. Si un hombre es dos
años más joven que su hermano, sigue siendo a lo largo de la vida
entera el más joven, y exactamente dos años más joven. No puede
rebasar en edad a su hermano, yeso aunque lo rebase todo lo que
se quiera en el desarrollo corporal o espiritual o en las obras y
éxitos. Puede sobrepasarle en todas las dimensiones de posible



200 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

cambio, menos exclusivamente en la pura dimensión del tiempo.
En ésta no tiene su desarrollo libertad; lo que le añaden los años, se
lo añaden también al mayor.

Esto es, patentemente, un riguroso paralelismo. Sin embargo,
hay en él varios puntos expuestos a una mala inteligencia. En la
vida no se trata, naturalmente, del mero hacerse mayor en años;
el desarrollo, la obra, el éxito, son procesos de otra índole: pueden
muy bien acelerarse o retardarse, como también lo hace ver el
ejemplo de los hermanos. ¿Cómo puede ser entonces válida la tesis
de que los procesos reales no tienen movimiento propio en el tiem­
po? Y lo mismo es válido aún, mucho más tangiblemente, del
movimiento físico de las cosas. El movimiento espacial admite
una inabarcable gradación de la velocidad, y, en medida más limi­
tada, es lo mismo también válido de las muchas variedades de
trasformación de la energía, e, incluso dentro de un espacio más
estrecho todavía, de los procesos orgánicos. Y hasta allí donde un
determinado proceso tiene un tiempo literalmente constante, como
la rotación de la Tierra, no le está prescrita la velocidad por el
flujo del tiempo, sino por las especiales condiciones dinámicas
de que es el resultado.

La serie de los ejemplos puede alargarse a voluntad. Pero la
cuestión es ésta: ¿qué quieren decir propiamente? ¿Se trata aquí,
efectivamente, de un correr "temporalmente" más de prisa o más
despacio los procesos?

Atengámonos, por lo pronto, al movimiento espacial. ¿Qué se
quiere decir, propiamente, cuando decimos de dos corredores que
uno corre más de prisa que el otro? Medimos con el reloj, y com­
probamos que necesita menos tiempo para el mismo trayecto. Ahora
bien, ¿queremos decir que se adelanta temporalmente al otro? Esto
significaría que llegaría "antes" que el otro al mismo punto pos­
terior del tiempo -algo así como en el pensamiento cabe detenerse
ya por adelantado en lo posterior. Patentemente, no queremos
decir tal; nos parecería contradictorio que el uno rebasara "tem­
poralmente" al otro. Lo que queremos decir es, antes bien, algo
del todo simple: el rebasar en el espacio. Un corredor mide el ma­
yor segmento del espacio en el mismo trozo de tiempo; pero este
trozo lo miden ambos a la misma velocidad, y ello independiente­
mente de la velocidad del correr. Si el uno llega antes a la meta,
ha dejado atrás el mismo segmento espacial en un tiempo más
corto; el movimiento del otro prosigue aún, pero a ambos movi­
mientos sólo es común aquel trozo más corto de tiempo en que
corren "simultáneamente". No queremos decir, pues, que este



CAP. 13] FALTA DE UN MOVIMIENTO TEMPORAL PROPIO 201

trozo común de tiempo sea más corto en un movimiento que en el
otro, sino justamente que es en ambos igual de largo. Y sólo sobre
la base de este supuesto, tiene pura y simplemente sentido decir
que el uno ha corrido más de prisa que el otro.

El movimiento de los dos corredores sólo espacialmente, pues,
es diversamente rápido. Temporalmente es igualmente rápido. Di­
cho en general, el movimiento más rápido es aquel en que en el mis­
mo tiempo recorre el segmento espacial mayor. Todo rebasar y que­
dar a la zaga, toda diferencia de velocidad es meramente espacial. No
hay un rebasar o un quedar a la zaga temporal. El haberlo signifi­
caría anular el patrón de medida unitario de la velocidad y hacer
incomparables los movimientos.

Pero esto significa nada menos que la exacta confirmación del
principio antes aducido: en el tiempo corren todos los movimien­
tos con la misma velocidad; sólo en el espacio hay diferencia de
velocidades.

1) LA FALTA DE UN .MOVIMIENTO TEMPORAL PROPIO. LA PREDETERMI­

NACIÓN TEMPORAL REAL

La diversa velocidad del movimiento espacial no es, pues, un
argumento contra el riguroso paralelismo del movimiento tempo­
ral. Y si se la hace valer como argumento, no es ello nada más que
una mala inteligencia del sentido categorial del movimiento tem­
poral.

La cosa es, antes bien, tal, que es la identidad del movimiento
temporal común lo que hace fundamentalmente comparables y
determinables con un patrón de medida unitario las velocidades
espaciales. Sin duda es un mismo movimiento el que es a la vez
espacial y temporal, un proceso cuatridimensional. Pero la dife­
rencia entre la espacialidad y la temporalidad en él, está en que
en las dimensiones espaciales varía libremente, no dependiendo
del espacio, sino de las condiciones dinámicas especiales de las que
resulta, mientras que en la dimensión temporal está ligado al
flujo igual y universal del tiempo real. Es el mismo estado de co­
sas en razón del cual es espacialmente reversible según las condi­
ciones especiales, o más en general, de dirección variable, mientras
que temporalmente está encadenado a la dirección del flujo del
tiempo y es irreversible en ella.

Pero lo que resultó trasparente tratándose del simple movimien­
to espacial, es también válido de todos los demás procesos reales,
de toda especie de trasformación de la energía, del proceso de la



202 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo m

vida orgamca y sus procesos parciales, de los procesos psíquicos
de todos los grados, así como de los sucesos políticos, históricos
y culturales. Por heterogéneo de índole y por diverso de tempo
que sea su movimiento en sus dimensiones específicas, en la dimen­
sión temporal que les es común, no sólo es homogéneo, sino que
también trascurre con la misma velocidad: es un movimiento en
y con el flujo uniforme del tiempo. Solamente así es posible que
impere en todos ellos el mismo ahora y la misma simultaneidad,
el mismo antes y después. La misma diferencia de velocidad sólo
existe en ellos en la diversa densidad de los estadios de su conteni­
do. En cambio son los mismos los trozos del tiempo mismo en que
los estadios de un proceso se agolpan más que los de otro. Y sólo
por esto son comparables sus ritmos. Tampoco ellos se adelantan
temporalmente unos a otros, sino que trascurren en riguroso para­
lelismo temporal.

Desde este notable fenómeno puede echarse una mirada más
profunda a la esencia del tiempo real: Su "flujo igual" sólo signi­
fica que él mismo no puede fluir más rápida ni más lentamente;
pero el "curso igual de los procesos que tienen lugar en él" quiere
decir que nada tampoco de lo que trascurre en él puede correr más
de prisa ni más despacio sino sólo dentro de la uniformidad del
flujo uno del tiempo. Esto significa, pues, que temporalmente hay
una y sólo una velocidad, la del flujo igual y universal. Pero lo
asombroso de ello es que esta velocidad se extiende a procesos
de toda especie, por incomparable que pueda ser su contenido. La
difusión de la radiación en el espacio cósmico (con la velocidad
de la luz) y el desenvolvimiento de los destinos de los pueblos
sobre la Tierra no sólo trascurren en "un" tiempo, y no sólo
inmutablemente en la misma dirección de lo anterior a lo poste­
rior, sino también con la misma velocidad en cuanto al tiempo,
siguiendo la marcha igual del tiempo. El trabajo de una máquina
y el trabajo del pensamiento -cada uno con su peculiar velocidad
en las dimensiones de su funcionamiento, incomparables en todo lo
demás e imposibles ele medir uno con otro- marchan, sin embar­
go, hacia adelante con la misma velocidad en el tiempo. Cuando el
uno ha recorrido el determinado espacio de tiempo t l - tz, también
lo ha recorrido el otro. Tampoco aquí hay ningún adelantarse ni
ningún quedarse a la zaga. Ambos entran en el mismo curso
igual de todos los procesos temporales reales.

La paradoja que hay en ello es meramente aparente. Al primer
impulso se está, naturalmente, pronto a objetar que las velocidades
de procesos tan heterogéneos no son, en absoluto, comparables.



GAP. 13] FALTA DE UN MOVIMIENTO TEMPORAL PROPIO

Esto es muy justo, pero no es una objeción. Lo comparado aquí
no es, en absoluto, lo heterogéneo de los procesos, sino solamente
aquello en que, a pesar de todo lo que tienen de incomparables,
son homogéneos: su trascurrir temporal en cuanto tal -o sea"
aquello que constituye en ellos el común carácter de proceso. Pues
en este solo punto es justo igual todo lo que "necesita tiempo"
para trascurrir.

El tiempo real no admite en su dimensión absolutamente más
que un movimiento, aquel que es él mismo: el "movimiento" de
su flujo igual en el que se disgrega todo lo temporalmente real
y en el que tiene la forma de proceso. Por eso tienen temporal­
mente todos los procesos reales la misma velocidad. Aquiles sólo
corre más velozmente que la tortuga en el espacio, y espacialmente
la rebasa, pero temporalmente no puede rebasarla; y sólo en el
funcionamiento de su espíritu piensa más aprisa el ingenioso que
el torpe o el tardo. En el tiempo corren aquéllos y piensan éstos
a la misma velocidad. El paralelismo temporal de los procesos
reales es idéntico a la unidad y comunidad de la sucesión, que re­
duce a un común denominador hasta lo más heterogéneo.

De ello resulta todavía que los procesos reales -e incluso los
estadios relativamente constantes de sus procesos, las llamadas "co­
sas"- no tienen en el tiempo real movimiento propio. Todos ellos
resultan simplemente arrastrados por el común movimiento del
flujo del tiempo.

Esto puede enunciarse así: los acontecimientos se están quietos
en su lugar temporal. Sólo marchan con la corriente entera del
tiempo en la que tienen su lugar: manteniendo inmutablemente
su posición mutua -su agrupación temporal, por decirlo así-, se
acercan, pasan el ahora y se alejan, llevados por el flujo igual del
tiempo. Aquí está también la verdadera razón del constante desli­
zarse y de la imposibilidad de que vuelva lo que se deslizó: si
pudiera desprenderse un acontecimiento de su lugar en la corriente,
también podría perfectamente fijarse, pues son los lugares tempora­
les los que se alejan incesantemente en el flujo igual del tiempo.
Pero ninguno puede desprenderse de su lugar temporal.

Si se quiere desarrollar más aquí la imagen del flujo, hay que
decir: los sucesos se comportan relativamente al flujo del tiempo
como témpanos que flotan y se mueven pasivamente en la corriente
que los lleva consigo hacia adelante sin que ellos alteren su posi­
ción mutua. Ninguno se mueve de su sitio más aprisa que otro; su
movimiento es un curso paralelamente igual. La "anchura" de Ia
corriente está representada aquí por la multiplicidad de las dimen-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo m

siones reales, de las que las dimensiones del espacio sólo son las
de los estratos inferiores. Distinta de aquello a que puede dar
expresión la imagen es, ciertamente, la relación de los sucesos
con estas dimensiones de la "anchura"; en ellas son los sucesos li­
bremente móviles, tanto en la dirección cuanto en la velocidad.
En todas las dimensiones trasversales al tiempo tienen su propio
movimiento -de conformidad con su respectiva predeterminación
real-; tan sólo en la dimensión temporal misma no tienen nin­
guno.. Aquí es el mismo flujo igual del tiempo el momento pre­
determinante de la movilidad. Y como este momento es más funda­
mental que las formas más especiales de la predeterminación real
-incluidos la legalidad natural y el nexo causal-, no hay en el
orden entero del mundo real factores determinantes que puedan
alterar nada en el riguroso paralelismo de todo movimiento tem­
poral.

Tan sólo desde aquí puede medirse plena y totalmente lo que
entra en el "fluir" del tiempo real. Este fluir es la primera y más
elemental forma de la predeterminación real. Es tan fundamental
y al par tan carente de contenido, que siempre se la da por su­
puesta como comprensible de suyo, sin reparar propiamente en
ella. Tampoco la filosofía ha reparado en ella las más de las veces,
sino que se ha limitado a darla por supuesta. O bien ha atribuido
al tiempo, sobreestimando su poder, toda la múltiple determinación
que, en verdad, mana de categorías mucho más altas, por ejemplo,
la causal, teniendo entonces el flujo del tiempo por un "producir",
engendrar o "dar sus frutos". Lo uno es tan falso como lo otro.
El ineluctable acercarse desde el porvenir, el alejarse hacia el pa­
sado, la irreversibilidad y el paso Iérreamente igual, todo existe
Iegítimamente aun sin relación causal. La inmutabilidad del flujo,
que hace la impresión de fatal, es justo la del deslizarse y ser arre­
batado deplorada sentimentalmente una y otra vez. Considerada
con serenidad ontológica, es simplemente la forma de predetermi­
nación de los sucesos reales más elemental y más pobre, pero justo
por ello más fuerte, que sirve ya de base a toda predeterminación
especial.

Si el tiempo fuese meramente un continuo dimensional, podrían
las cosas moverse tan libremente en él como en el espacio, y los pro­
cesos variar en él a capricho de dirección y velocidad. Es el ser
mucho más que una dimensión lo que hace de él un elemento pre­
determinante de los sucesos del mundo. Lo que llamamos el "flu­
jo" del tiempo, porque no podemos hacernos otra imagen de él,
encierra una ley fundamental del ser real, la ley de predeterminación



-CAP. 13J EL AVANCE DEL AHORA 2°5

-de la sucesión uniforme. Su subsecuente manifestación en la multi­
plicidad de los procesos reales son su curso igual y riguroso para­
lelismo temporales.

,g) EL AVANCE DEL AHORA Y EL MAN1ENERSE ENEL AHORA

Junto al flujo igual del tiempo y el paralelismo de los procesos
·que tienen lugar en él, se alza como último de los modos tempo­
rales de tercer orden el "avance del ahora". Con este avance o
"marcha" del ahora nos hemos encontrado ya varias veces en nues­
rras consideraciones. Pero únicamente sobre la base del parale­
lismo puede comprenderse del todo.

Se mostró anteriormente qué aporía hay en el fluir del tiempo
al no haber nada "por respecto a lo cual" fluya. Esto se reflejó
en la doble concepción: por un lado, es el pasado anterior al
porvenir; por otro lado, es todo acontecimiento primero venidero
y únicamente después pasado. En un aspecto, proviene el flujo del
tiempo del pasado; en otro, del porvenir. También se mostró ya
,que esta pugna se resuelve en cuanto se restringe justamente la
imagen del fluir. Pero lo que hay de positivo en ella no pudo
.señalarse con la mera restricción.

Mas, patentemente, es la cosa así: los acontecimientos pasan
-de largo por el ahora como línea divisoria del porvenir y el pa­
sado. Se acercan desde el porvenir, "pasan" el umbral del ahora
y se alejan hacia el pasado. La corriente entera de los sucesos del
mundo cruza por una sola vez el umbral; y el punto del tiempo
en que un acontecimiento lo sobrepasa es el presente del aconteci­
miento. Así que la corriente de los sucesos se mueve relativamen­
te al ahora, mientras que este mismo se imagina en reposo.

Pero justo por ser un movimiento tan sólo relativo al ahora, pue­
de invertirse igualmente bien la imagen y decirse: los sucesos se
están quietos en su lugar en el flujo del tiempo y el ahora avanza
contra ellos en dirección inversa. Si la corriente de los aconteci­
mientos desciende del porvenir para hundirse en el pasado, surge
el ahora del pasado, del que cada punto temporal fue una vez
presente, y avanza adentrándose en el porvenir. Estos dos movi­
mientos son el uno para el otro como la imagen en un espejo: son
rigurosamente correlativos y sólo forman, por tanto, un mismo
movimiento. Y del segundo ya no puede decirse ahora que no
tenga nada "por respecto a lo cual" se mueva. Esto se halla, antes
bien, ahí: en el momento categorial del "ahora en marcha".

únicamente dentro de estas consideraciones goza de sus derechos



zo6 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo m

ontológicos lo que llamamos "presente". No puede tomarse por la
mera línea divisoria del pasado y el porvenir, pues e! presente
avanza en la corriente. El ahora, entendido como punto y estadio
temporal de procesos en curso, ha "volado con la velocidad de una
flecha", es lo más fugaz de lo fugaz. Sin embargo, vivimos dura­
deramente en el ahora, pues siempre es algo lo presente. Y esto
no contradice aquella fugacidad; pues al ahora, en cuanto ahora
"en marcha", en el que entran constantemente nuevos sucesos y
de! que salen tan constantemente, no es fugaz. En cuanto ahora
que avanza, es justamente aquello que se mantiene en el flujo del
tiempo: así por el contenido como por el lugar temporal, es el
ahora distinto a cada instante. Sin embargo, mientras duramos
nosotros mismos, podemos vivir seguidamente en el ahora. Es posi­
ble porque el ahora mismo "dura". Lo que es idéntico a decir que
no se aleja con el flujo de los sucesos, sino que "avanza" contra él.

Era erróneo imaginarse la corriente de los acontecimientos co­
rriendo respecto del tiempo o a éste respecto de ella. El tiempo
es, antes bien, de suyo el flujo igual de los acontecimientos. Pero
sí existe con todo derecho el "respecto mutuo" en la relación de
este flujo igual y del ahora. Siempre hay un ahora; cada día,
cuando está ahí, es "hoy". Esto quiere decir que el ahora dura, se
mantiene, avanza contra la corriente. Todo lo lleva ésta consigo
al abismo del pasado y sólo permanece el ahora. Lo presente en
cada caso es efímero, e! presente en cuanto tal es siempre nuevo,
siempre "presente" (sólo puede decirse propiamente esto con esta
palabra). En este sentido es un "eterno presente". Y en el mismo
sentido vivimos también los seres humanos, mientras vivimos, en
un presente duradero. Una mala inteligencia sólo se introduce
en este estado de cosas por el hecho de presentarse el "ahora" con
una doble significación, como el ahora fugaz que es un solo punto
del tiempo y como el ahora duradero o en marcha. Ambos tienen
su justificación, pero no deben confundirse el uno con el otro.
Entre ambos hay esta relación: la serie de los fugaces puntos del
ahora constituye el mantenerse del ahora en marcha.

También la relación entre la sucesión y la duración presenta,
vista desde aquí, todavía una nueva faz. Lo que surge, entra en e!
ahora en marcha; lo que sucumbe, se desliza desde él. Pero ¿qué
sucede con un ente mientras "dura"? Ahora es fácil de decir:
mientras dura se mantiene fijo en e! ahora. Y como el ahora que
se mantiene "avanza", tiene que decirse: mientras algo dura, avan­
za con el ahora que se mantiene.

La sucesión de los estadios de un proceso, entendida como su



CAP. 13] EL AVANCE DEL AHORA

continuo entrar y deslizarse (en el ahora y desde el ahora), signi­
fica, por tanto, la detención de los estadios en su lugar en la
corriente del tiempo. Pues es la corriente entera 10 que cruza por
el umbral del ahora. La duración misma del proceso significa, en
cambio, su marchar en compañía del ahora, o al efecto, su man­
tenerse en el ahora en marcha. Y esto no está en contradicción
con el ir y venir de sus distintos estadios; pues éstos no duran, sino
que la duración del proceso consiste en el duradero ir y venir de los
estadios. O también así: mientras los estadios se impulsan suce­
sivamente a entrar en el ahora y se expulsan de él, se mantiene
el proceso fijo en el ahora. Y mientras persiste tal impulsarse y
expulsarse, es el proceso un proceso que corre en el presente. Justo
mientras tanto, "dura".

Lo mismo es válido, naturalmente, de toda duración, también
de la de las cosas, de los seres vivos, de los humanos, de los pue­
blos, las creaciones del espíritu, los estados, las instituciones y las­
culturas. Su durar consiste, mientras está a salvo, en el mismo
mantenerse en el ahora en marcha, e igualmente mientras sus
distintos estadios, fases de desarrollo, estados o destinos entran ince­
santemente en el ahora y vuelven a salir de él. Pues todos ellos
están sujetos, cualquiera que sea el estrato del ser a que pertenezcan,
a la ley universal de la temporalidad, a la disgregación en la suce­
sión, de tal forma que jamás están juntos como un todo. También
todos ellos tienen justo la forma del proceso. Su duración no sig­
nifica que sean "presentes" en algún punto del tiempo con toda
la multiplicidad de sus fases -pues entonces no podrían durar-,
sino que la serie que es cada uno de ellos está repartida en una
serie de lugares sucesivos del tiempo como un curso continuo.

Justamente en la forma de su duración no se distingue de los
procesos ninguna de estas formaciones reales. Esto responde a la
tesis ontológica que dice que entre formaciones y procesos sólo exis­
te una distinción relativa. Sólo la manera de ver ingenua traza aquí
un límite tajante; esa manera de ver siempre está inclinada a con­
vertir en cosas y a sustancializar todo 10 que exhibe aunque no
sea más que un poco de duración y rotundidad. Por eso no com­
prende tampoco el sentido del "durar", aunque no es un sentido
difícil de penetrar. Una formación real "dura" mientras los esta­
dios de su "ser ahí" pasan el umbral del ahora en marcha. Cuando
ya no siguen más estadios, quedan todos ellos a la zaga del ahora,
ligados a sus lugares temporales; y en el orden temporal de estos.
últimos desaparecen en el pasado. La formación ya no guarda el
paso con el avance del ahora. Su duración ha cesado.



208 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

El concepto de duración sólo se definió primitivamente como
extensión en la dimensión del tiempo. Su esencia profunda ha
revelado al cabo ser el mantenerse en el ahora. Este mantenerse
no es, sin embargo, un permanecer absolutamente idéntico, sino
justamente el ir durando la alteración. Queda, pues, aquí abierto
el problema de qué sea propiamente lo que se mantiene en medio
del cambio de los estadios. Responder esto ya no pertenece al aná­
lisis del tiempo. También dentro de la unidad de la vida humana
es ésta la gran cuestión, qué se mantiene en ella, haciendo al hom­
bre identificable a pesar de la profunda diversidad de sus estadios
De desarrollo. Lo asombroso de su "ser ahí" no son, en efecto, los
límites de su duración -aunque en su incomprensión los sienta
justamente como enigmáticos-, sino la duración misma. Tampoco
ella es justo nada más que la de un proceso.

La condición fundamental de todo el estado de cosas en que
descansan la sucesión y la duración es el fenómeno del paralelis­
mo. Como ahora se ve, no concierne sólo al curso temporal igual
de todos los procesos, sino también a la fija vinculación de cada
fase de un proceso con su lugar temporal. El no tener los acon­
tecimientos movimiento propio en el tiempo, significa justo que
no pueden cambiar de lugar en la corriente. Guardan también,
pues, su mutua posición temporal ~su configuración en el tiempo,
por decirlo así- incluso en su desaparecer en el pasado. Su espe­
cífico orden de secuencia, con sus determinadas distancias tempo­
rales, se mantiene en lo pasado tanto cuanto esto se aleja del aho­
ra. No cabe alterarlo posteriormente más de lo que cabe hacerlo
con el contenido de lo que sucedió alguna vez. Éste es el sentido
del "eterno reposo" del pasado.

CAPÍTULO 14

El TIEMPO DE LA INTUICIóN

a) LA vARIAC1ÓN DE LA CATEGORÍA DEL TIEMPO

La posición del tiempo de la intuición diverge esencialmente
de la del espacio de la intuición, en cuanto que la conciencia mis­
ma es, con sus actos, un dominio del ser realmente temporal, pero
no realmente espacial. Esto simplifica la situación, porque la con­
ciencia está directamente y en cuanto tal en el tiempo, mientras
que sólo por intermedio del cuerpo está en el espacio. Pero tam-



CAl'. 14] VARIACIóN DE LA CATEGORíA DEL TIEMPO

bién complica por otro lado el problema, pues el tiempo aparece
ahora en la conciencia con un doble papel: como tiempo real en el
que trascurren los procesos de la conciencia y como tiempo de la
intuición en que hacen su aparición los contenidos de la con­
ciencia.

El tiempo es, pues, a la vez categoría real y categoría de la intui­
ción de la conciencia. Pero en cuanto es 10 uno y es lo otro no es
lo mismo. El tiempo en que viven e imaginan los acontecimientos
no es el tiempo en que trascurre este mismo vivir e imaginar.

Puede entenderse esta oposición como una diferencia de estratos.
En la conciencia se duplican justo todas las categorías, al retornar
como categorías de su conocimiento, sin duda con variantes, pero
todavía en coordinación inequívoca con las categorías reales. Ahora
bien, el tiempo real recorre todos los estratos del mundo real. Y
al hacerlo así, es su variación un variación mínima y, que, rigu­
rosamente tomada, cae entera del lado de los factores no temporales
-o de las otras categorías con las que el tiempo entra en nueva
coherencia de un estrato a otro. De esta variación se habló ante­
riormente (cap. 10 e). Se presenta tangiblemente en la distinción
del tiempo histórico y el cósmico, así como en la diversidad de
miembros intermedios, entre los cuales ocupa el lugar más destaca­
do el tiempo de la vida humana y de sus destinos.

Éstas son, sin duda, variaciones ontológicamente genuinas del
tiempo real, pero ninguna de ellas concierne propiamente a su
esencia, sino que todas ellas son anejas a lo que tiene de diverso
lo que trascurre en el tiempo. El trascurrir mismo permanece idén­
tico, mientras que las formas especiales de trascurrir son tan diver­
sas como las de los sucesos que trascurren y nos parecen, por ende,
hasta cierto punto imposibles de comparar. El fenómeno funda­
mental del tiempo real es, sin embargo, justo éste de no sólo ser él
mismo, en medio de toda su diversidad de formas, el mismo, sino
también mantener inquebrantablemente en pie el curso igual de
todos los sucesos, y presentar en cada una de sus secciones una sola
colocación real, inequívocamente articulada, de simultaneidad -sin
consideración a las diferencias de contenido de las alturas del ser,
ni a la amplia heterogeneidad de lo simultáneo.

La variación del tiempo real no forma, por ende, un problema
espacial junto a los tratados momentos categoriales. En el espacio
real era distinto, por no aparecer en los estratos superiores más que
indirectamente. En el tiempo no hay esta diferencia. El tiempo
marcha uniformemente a través de todos los estratos, y es aquel
elemento de su manera de ser real que no se altera. Actual sólo



.:210 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

se vuelve para él la diferencia de estratos en el contenido de la
conciencia. Pero aquí ya no se presenta el tiempo como categoría
real, sino como categoría de la intuición y del conocimiento.

b) EL TIEMPO DE LA PERCEPCIÓN, EL DE LAS VIVENCIAS Y EL DE LA

IMAGINACIÓN

El tiempo como categoría de la intuición no es, a diferencia del
tiempo real, una categoría dotada de plena unidad. Hay en ella
gradaciones que faltan en aquélla. No es lo mismo como forma
de la sensibilidad, forma del vivir algo, forma de la imaginación,
forma de la experiencia (de grado superior) y del pensar. La di­
ferencia de estos grados es muy grande, pero no todos son categorial­
mente de la misma importancia. Los dos últimamente nombrados
-el tiempo como forma de la experiencia y del pensar- se acercan
ya al tiempo real. Por esta causa tienen sólo escaso interés para el
análisis categorial diferencial. El tiempo de la imaginación ocupa
un puesto intermedio; es en alguno de sus rasgos sumamente sui
generis, y merecerá una consideración especial en la exposición.
Pero el peso capital gravita, como en el espacio de la intuición,
sobre los grados inferiores: sobre el tiempo de la percepción y el
de las vivencias. En ellos aparecen las divergencias más amplias
respecto del tiempo real.

Pero, por lo que toca a estos grados inferiores, se pone aún de
manifiesto una diferencia respecto del espacio de la intuición. En el
espacio radican las más importantes informaciones categoriales en
el campo de la percepción; en el tiempo, en el campo del vivir
algo.

Esto tiene su doble razón. En primer lugar, pertenece también
la percepción interna, o sea, la conciencia que acompaña directa­
mente a los propios procesos y estados psíquicos, al círculo de los
datos sensibles cuya forma es el tiempo de la intuición. Ahora
bien, la percepción interna (en términos kantianos, el "sentido in­
terno") tiene directamente la forma del vivir algo. Es la conciencia
de sí concomitante de la vida psíquica, un vivirse a sí mismo.

Pero a esto se añade, en segundo término, que también la per­
cepción externa adopta, en tanto su objeto es un proceso que tras­
curre, la forma del vivir algo. Esto es, patentemente, del todo
válido de la percepción del movimiento espacial, de la alteración
de las cosas y de la actividad humana. Esta especie de la percep­
ción persigue, cualquiera que sea el dominio de los sentidos a que
pertenezca, los procesos justo a través de una serie de estadios tem-



CAP. 14] EL TIEMPO DE LA PERCEPCIóN 211

poralmente sucesivos. E incluso allí donde sólo vemos directamen­
te fases sueltas, mientras que nos limitamos a completar con la
imaginación las restantes, es siempre un todo sucesivo lo que apre­
hendemos. Esta especie de la aprehensión es un vivir algo exter­
no; en la forma de ella "vivimos" justo los acontecimientos que nos
Dcupan, y creamos las situaciones que determinan nuestra conducta
y acciones.

El sentido temporal del "vivir algo" se ha desconocido o borra­
do muchas veces en la filosofía. Se dice, por ejemplo, que se
"vivirían" también personas, formaciones dotadas de un sentido y
hasta cosas. Esto casi ha encubierto el sentido literal, propio y muy
pleno de "vivir algo". En sentido riguroso, no se viven las cosas,
sino que se perciben, y se aprehenden o "comprenden" los conte­
nidos dotados de un sentido (vivirse puede, en todo caso, su mani­
festarse o el propio comprenderlos); de las personas puede decirse, al
menos indirectamente, que se vivirían en la medida en que se las
.aprehende temporalmente resueltas en la serie de sus situaciones
vitales y acciones. No se viven justo "formaciones" (objetos en
sentido restringido), sino procesos, sucesos, actos y destinos. Si se
toma la cosa exactamente, no se viven en ningún ente más que
el lado de proceso, la alteración, el cambio de las fases en el aho­
ra, la movilidad duradera. Por eso el vivir algo dirige involuntaria­
mente la vista a lo que se acerca, mientras que el percibir pende
de lo presente y está siempre inclinado a estabilizarlo en una
imagen.

El vivir algo es aquella forma de la aprehensión inmediata que
ese atiene al lado de la temporalidad. Esto tiene por consecuencia
que el tiempo de la intuición sea en primera línea una categoría
de las vivencias; de otra suerte, pues, que el espacio de la intuición,
que es en primera línea forma expresa de la percepción, y con la
decidida tendencia a aprehender en forma de imágenes estáticas.
Las imágenes intervienen también, por cierto, en la aprehensión
de procesos, pero aquí está su intervención esencialmente restrin­
gida por la curva temporal del vivir algo.

Categorialmente constituye ello una diferencia esencial. El mis­
mo vivir algo es un proceso realmente temporal, en cuyo trascurso
ya está contenida la sucesión temporal de las percepciones; esta
sucesión se hace intuitiva en la imagen vivencial del proceso apre­
hendido, y con ello establece la conexión entre el tiempo real y el
tiempo de la intuición simplemente sobre la base del paralelismo
de todos los procesos temporales: el proceso de intuición que vive
objetivamente un proceso sigue las fases temporales de éste, y las



212 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo us

sigue indiferente a si el proceso es del mundo exterior o del inte­
rior. En el espacio es este estado de cosas mucho más complicado,
por no ser el espacio una categoría real de la conciencia: las rela­
ciones espaciales necesitan que la conciencia aprehensora las tras­
ponga a lo inespacial para que se las comprenda espacialmente
de nuevo tan sólo por medio de la forma de la intuición.

El tiempo de las vivencias se halla, pues, por anticipado más.
cerca del tiempo real que el espacio de la percepción del espacio
real. únicamente el tiempo de la imaginación se arranca a la estre­
chez de esta situación; la imaginación ya no sigue al vivir algo, sino
que se demora en lo no presente. Pero en el directo vivir algo
no es menester de la doble trasposición, por ser ya por su parte la
conciencia una corriente de vivencias realmente temporal. Cada
percepción se inscribe, con su lugar temporal, en esta corriente, y
así refleja directamente la sucesión de los sucesos. La tesis de
Kant, de que el tiempo es "la forma del sentido interno", y en
cuanto tal tiene la primacía sobre la intuición del espacio, cobra
por este lado un sentido muy determinado: todo vivir relaciones.
temporales es primariamente justo un vivir algo "interno", aun
cuando es un vivir sucesos exteriores. Pues la secuencia real de las.
fases de los sucesos está ya representada en la serie de las percep­
ciones.

Aquí está también la razón por la que en el problema del tiempo
de la intuición no hay ninguna disputa importante de concepciones
que pueda compararse con la del nativismo y el genetismo de la
intuición del espacio (cap. 8 b). La intuición del tiempo es justa
y simplemente el fenómeno menos enigmático.

Rigurosamente tomado, también es legítima, es cierto, en él la
cuestión de hasta qué punto esté sometida a un proceso de des­
arrollo. Semejante proceso puede señalarse, en efecto, tanto en la
conciencia del tiempo como en la del espacio; y así aquí como allí
es la verdadera forma de la intuición a pri10ri la base para simple­
mente desplegarse en el progreso de la experiencia objetiva y acep­
tar un contenido cada vez más objetivo. Pero la verdadera mara­
villa de la profunda heterogeneidad existente entre el mundo
exterior y espacial y el mundo interior e inespacial falta en la
conciencia del tiempo -independientemente de hasta qué punto
sea una conciencia determinada a priori, hasta qué punto una con­
ciencia que tiene por intermediaria a la experiencia.



CAP. 14] EL VIVIR ALGO

e) EL VIVÍR ALGO y EL MANTENERSE SU SUJETO

Mas como el vivir algo consiste en el sucesivo perseguir los'
sucesos reales, necesita el sujeto que vive algo tener duración real­
mente temporal. Tiene que existir simultáneamente con los suce­
sos en curso, para seguirlos, percibiéndolos inmediatamente, y poder
imaginarse en seguida lo perseguido como un todo. Vivirse algo>
sólo se puede en cada presente, imaginarse se puede también lo
pasado y 10 venidero. Para vivir seguidamente 10 presente, nece­
sita, pues, el vivir algo marchar al paso del ahora que avanza en
el tiempo real, o tiene que mantenerse en él. Esto quiere decir
justo que tiene que "durar". Y como la duración es extensión
temporal, puede también decirse: la conciencia tiene que estar
"extendida" en el tiempo real para poder vivir algo.

Ésta es una condición que discrepa mucho de todas las condicio-­
nes del percibir espacial. En éste no es menester, en absoluto, de
ninguna "extensión espacial" de la conciencia; 10 que, por 10'
demás, fuera un contrasentido. Basta que la conciencia se encuen­
tre emplazada en un punto del espacio: desde un punto del espacio
puede percibir 10 que hay en otros puntos del espacio, como que el'
más importante de los sentidos externos es un sentido de la lejanía
espacial. En cambio, está la dificultad ya en el tener la conciencia:
que ocupar un lugar del espacio sin ser ella misma nada espa­
cial (cap. 8 d). Esta dificultad desaparece en el vivir algo temporal­
mente. Sin duda necesita más aún la conciencia tener en cada caso
su lugar en el tiempo real, es decir, en el ahora en marcha, pero
para esto no ha menester de la mediación del cuerpo, ya que, antes
bien, tiene ella misma la forma de un proceso realmente temporal,
o sea, que ya de suyo está en el tiempo, y con más rigor -como
todo lo real mientras existe- en el ahora de cada caso.

La conciencia del tiempo cumple, pues, la condición de ser si­
multánea con las fases de los procesos reales que pueden vivirse
en cada caso. Pero, en cambio, surge en el vivir algo en la sucesión
temporal la otra y no menor dificultad de necesitar la conciencia
tener extensión temporal. Pues no hay ningún sentido de la leja­
nía temporal: ni lo pasado, ni 10 venidero es perceptible. El vivir
algo está apegado al ahora, mientras que el proceso real que puede
vivirse no se agot:l en ningún ahora. Recorre toda una serie de
puntos de ahora.

Mas es, sin duda, empíricamente bien sabido que la conciencia'
dura. Pero también es bien sabido que se altera, o sea, que justa­
mente como esfera de contenidos no sigue existiendo idéntica. Com--



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

parte la forma de ser del flujo heraclitiano; "dura" al ir alterán­
dose. Pero para llevar a cabo la síntesis de una representación del
proceso, tiene que haber en ella algo que permanezca idéntico en
medio de tal alteración.

El problema de la "identidad del yo" en medio del cambio de la
conciencia ~como se lo ha llamado-e- no puede resolverse, natural­
mente, dentro del marco del análisis del tiempo. Es, antes bien,
uno de los problemas nucleares del ser psíquico. Lo más que aquí
puede anticiparse, es que aquí no se trata de una persistencia abso­
luta, o que no se trata de sustancialidad. El yo no se mantiene
eternamente. Con todo, es de alta estabilidad, dado que persevera
a lo largo de toda una vida humana, y hace posible la síntesis
temporal de lo vivido sucesivamente por años y decenios. La teo­
ría del conocimiento ha tratado de ayudarse aquí con la idea del
yo trascendental. Pero ningún yo semejante puede exhibirse como
existente en el tiempo real.

Es necesario, pues, dejar aquí abierta la cuestión de esta identi­
dad. Pero la dirección en que hay que buscar la solución puede
indicarse partiendo del problema del tiempo. El sujeto de la con­
ciencia tiene que "identificarse" consigo mismo pasando por encima
de su alteración, tiene que reconocerse ~en el sentido del conoci­
miento y del asentimiento-e- como el mismo en medio de su volverse
distinto. De esta manera puede hacerse dueño de su propia disgre­
gación en el tiempo, y juntar sintéticamente lo que temporalmente
nunca está junto, a pesar de esta dispersión. Tiene que llevar a
cabo, por decirlo así, la constante síntesis de sí mismo. Para ello
posee la indispensable facultad y actividad de hacerse presente lo
no presente.

Pero este hacerse presente ya no es cosa del vivir algo, sino obra
<le una función más alta, la imaginación. Puede, pues, decirse: la
identidad del yo consigo mismo, requerida para vivir los sucesos
temporales con unidad sintética, es una función de la imagen del yo
que se asienta en la identificación.

Pero de aquí se sigue, además, que el tiempo de las vivencias
se halla ya en una cierta dependencia respecto del tiempo de la
imaginación. Pues el vivir algo está de suyo ligado al presente.
Mas como el presente del tiempo real es puntual, mientras que el
proceso vivido tiene duración, tiene que estar ya contenida en
el vivir algo la imagen de lo no presente -o al menos la de los
estadios pasados de los procesos. La síntesis del tiempo que hace
posible el vivir algo es, pues, cosa ya de la imaginación.



CAP. q.J LA LIBRE MOVILIDAD DEL SUJETO 2 15

d) LA LIBRE MOVILIDAD DEL SUJETO DE LA IMAGINACIÓN EN EL TIEMPO

DE LA INTUICIÓN

Sobre la anterior base se trata ahora de investigar los modos del
tiempo de la intuición. Pues, patentemente, no son idénticos sin
más a los del tiempo real. Para investigarlos es ante todo un punto
el decisivo.

En el tiempo real está la conciencia que vive algo ligada al ahora.
No puede salir de él, no puede moverse libremente en el tiempo,
como dentro de ciertos límites puede moverse libremente en el
espacio. No se puede "viajar" en el tiempo como se viaja en el es­
pacio; no se puede desplazar ni hacia adelante ni hacia atrás el
tiempo de la propia vida, se vive "en su tiempo", indisolublemente
encadenado a él, y sólo se "vive aquello" que en cada caso tiene lu­
gar en él. En esto comparte el sujeto del vivir algo la universal
y categorial falta de libertad del movimiento realmente temporal;
tampoco navega más que con la corriente común del tiempo, sin
poder adelantarse ni quedar a la zaga. No tiene -como nada real­
movimiento propio en él (cap. 13 e, f).

Bien entendido, así es en el tiempo real. Pero muy distinto es en
el tiempo de la intuición -no, sin duda, en cuanto a las vivencias,
pero sí en cuanto a la imaginación. En ésta es posible moverse
libremente en el tiempo. La imaginación se detiene sin restriccio­
nes en lo pasado como en lo venidero; en la imaginación se desplaza
el sujeto a cualquier lugar del tiempo; más aún, gracias a esta
libertad de movimiento, puede el sujeto seguir también hacia atrás
el curso de los sucesos, o sea, que ni siquiera está ligado por su
propio movimiento en el tiempo a la dirección irreversible de este
movimiento. Así sucede, por ejemplo, siempre que tratamos de
reflexionar hacia atrás, de lo posterior a lo anterior. En suma,
en el tiempo de la intuición tiene el sujeto exactamente la misma
libertad de movimiento que en el espacio de la intuición, no, sin
duda, en el vivir directamente algo, pero sí en la actividad de la
imaginación. Sólo que este movimiento propio en el tiempo es
mucho más asombroso que en el espacio. Pues también en el espa­
cio real son las cosas ciertamente móviles, aunque en medida res­
tringida por las condiciones del orden real en cada caso; pero en el
tiempo real están pegadas con perfecta inmovilidad a su lugar tem­
poral.

De los asombrosos fenómenos del tiempo, quizá sea éste el más
maravilloso, por mucho que en la vida se acepte como comprensible
de suyo. Pues también el sujeto está encadenado a su lugar en el



216 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

tiempo real, sin poder ir más acá ni más allá de él. También el su­
jeto resulta simplemente arrastrado en la corriente del tiempo, y
por lo tanto "dura", pero la duración sólo es, como la de las cosas,
su mantenerse en el ahora en marcha. Por eso pasan los sucesos
de largo junto a él, y su vivirlos no es nada más que el reflejo de
este pasar de largo. En la imaginación, por el contrario, no está
encadenado a esta marcha concomitante, ni en general al ahora
de cada caso; en ella dispone de la alfombra mágica, que en un
abrir y cerrar de ojos lo lleva a las lejanías del pasado o del por­
venir.

Tampoco hay límites fundamentales de esta movilidad; hay mera­
mente límites del contenido. Están simplemente en lo restringido
de nuestro saber de lo pasado y venidero. Especialmente, como es
natural, en lo venidero. Pero son más límites del conocimiento que
de la imaginación. En ésta cabe detenerse también en lo que no se
sabe, cabe sopesar eventualidades, y estimar su probabilidad. Si
se acierta o no con lo sucedido efectivamente, es una cuestión ente­
ramente distinta. Así como el imaginarse lo alejado espacialmente
no es un percibirlo, así tampoco es el imaginarse lo alejado tempo­
ralmente ningún vivirlo ni experimentarlo. Con todo es, incluso
dentro de los vacilantes límites de su acierto, un genuino hacerse
presente algo.

Esta movilidad en el tiempo de la intuición es de la mayor
importancia -y de ninguna suerte únicamente para un sentimental
vivir del recuerdo, o para el sensacionalista especular con el por­
venir, ni tampoco únicamente en el pensar histórico de la vida
espiritual altamente desarrollada, que posee en tal movilidad la
clave para comprenderse a sí misma por su propio curso evolutivo.
Ya mucho más abajo, incluso en la forma primitiva de la concien­
cia ingenua del tiempo, empieza la importancia de tal movilidad.

e) EL PRESENTE ENSANCHADO DE LA CONCIENCIA

Ante todo se ostenta en la simple conciencia del presente. En el
tiempo real sólo es el "presente" un punto de la serie temporal. En
el tiempo de la intuición, por el contrario, tiene una cierta exten­
sión. Lo acabado de suceder, lo que todavía está cerca de nosotros
y todavía no se le ha deslizado de entre las manos al vivirlo que se
entrega a ello con calor, se siente como todavía presente; asimismo
se siente ya como presente lo venidero a punto de irrumpir, inmi­
nente y aprehendido como tal. Así en el uno como en el otro
está del todo la conciencia bajo la impresión de las inmediaciones



-CAP. 14] PRESENTE ENSANCHADO DE LA CONCIENCIA 2 17

temporales y las ve todas a una. Pues lo intuitivo no es el tiempo
en cuanto tal, sino tan sólo los acontecimientos que tienen lugar en
él como forma de la intuición. Pero lo menos intuitivo de todo
sería el ahora, agudo como punta de cuchillo, del tiempo real.

En el "presente" intuitivamente henchido siempre contamos, pues,
lo recién pasado y lo inminente. Al hacerlo así, se gradúa el trecho
temporal que llamamos presente según el orden de magnitud de
los ritmos que tenemos a la vista.. Para el esquiador, el esgrimista
o el boxeador pueden cambiar las situaciones instantáneas tan con
la rapidez del rayo, que su "presente" se contrae a fracciones de se­
gundo; para el que piensa política e históricamente puede exten­
derse a meses y años la situación constitutiva del "presente"; para
el geólogo y el astrónomo a espacios de tiempo considerablemente
mayores. También en la vida diaria varía aún muy considerable­
mente la "anchura" del presente -o bien su "estrechez". Pero, ni
siquiera en el más impetuoso vuelo de los acontecimientos, se con­
trae jamás en un punto de tiempo el presente de las vivencias.
Conserva siempre una cierta extensión, y nunca coincide con el
presente del tiempo real.

Importante es, a este respecto, el conocer ya una cierta anchura
del ahora la conciencia percipiente, o sea, la más ligada al presen­
te del tiempo real. Tal anchura se halla en el surgir y extinguirse
de cada percepción misma en el tiempo real. Pues toda percepción
tiene ya carácter de proceso, "necesita tiempo", y el cambio de las
imágenes en ella tiene su propio tembo, que más allá de ciertos
límites no sigue el paso de los acontecimientos. La conciencia pasa
por alto entonces los estadios intermedios, o se apresura a antici­
parse, y siempre detiene un instante lo cogido al vuelo. Las distin­
tas imágenes están sujetas a la "retención", estando aún ahí cuando
ya ha pasado el correspondiente estadio de los sucesos. Y asimismo
hay el adelantarse a la marcha del orden temporal de la percep­
ción, la "propensión". Ambas juntas siempre constituyen ya una
cierta extensión temporal del presente de la conciencia en el direc­
to vivir algo.

Sobre tal base es comprensible que no vivamos una suma de
imágenes o de sonidos, sino la fluida unidad de un suceso, de una
acción, de una melodía. Y asimismo resulta comprensible que
aprehendamos tal unidad en el mismo vivirla como "presente" en
su totalidad, mientras que ónticamente está disgregada en los
estadios del tiempo real y no está junta en ningún instante.

Visto subjetivamente, el hombre vive, sin duda, siempre en el
presente de cada caso, pero no en el presente puntual del tiempo



218 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

real, sino en el presente ensanchado del tiempo de la intuición.
y para todas las gradaciones de la conciencia del presente es válida
la regla de que el ahora tiene una cierta duración -no la duración
del ahora en marcha que recorre los puntos del tiempo real, sino
la duración restringida del ahora que se da una vez fugazmente y en
seguida se desliza para siempre en el pasado.

Los límites del espacio de tiempo que abarca nunca están, cier­
tamente, trazados con rigor, pero sin embargo siempre se destaca
dentro de ellos lo "todavía inmediatamente presente" de lo que
ya se deslizó y tiene que reproducirse por medio del recuerdo; así
como lo inminente "sentido como ya presente" se destaca clara­
mente de lo venidero todavía incierto y sentido como indetermi­
nado.

t) LA PERSPECTIVA TEMPORAL Y LA ANTICIPACIÓN DEL PORVENIR

Este presente ensanchado forma la plataforma en la que el suje­
to de las vivencias se encuentra situado a cada instante, con la que
avanza, desde la que ve acercarse y alejarse los sucesos, pero desde
la que también ve a lo lejos en el tiempo.

Su ver es el de la cabeza de Jano, teniendo la faz del mundo un
doble aspecto: el sujeto ve hacia delante y hacia atrás a lo largo
de la corriente del tiempo -hacia lo que se deslizó y se aleja cada
vez más, como a lo que se acerca y es todavía incierto. La co­
rriente del tiempo queda dividida, en este ver, en la doble pers­
pectiva de la retrospección y la prospección, como si estuviese cor­
tada por el ahora. Ambas formas del ver sobrepasan la percepción
y el inmediato vivir algo, pues no hay ningún sentido temporal
de la distancia; ninguna de las dos está abierta sino a la imagina­
ción; al hacer presente por medio del recuerdo (y la forma amplia­
da de éste que procuran la tradición y la escritura) y a la anticipa­
ción de lo venidero. Ambos tienen por base la libre movilidad del
sujeto en el tiempo de la intuición.

Como la conciencia tiene su duración, o sea, se mantiene en el
ahora en marcha, retorna en ella la imagen del movimiento del
tiempo real. Y este movimiento también le parece doble: los suce­
sos vienen del porvenir, pasan el presente y se mueven hacia el
pasado; pero ella misma, la conciencia, viene con el avance del
ahora desde el pasado y prosigue hacia el porvenir. En este prose­
guir se ve a sí misma como lo permanente; su propio y constante
pasar y volverse otra, únicamente lo advierte en la retrospección
del propio pasado. Y dado que sólo conoce la corriente de los acon-



CAP. 14] LA PERSPECTIVA TEMPORAL 2 19

tecimientos en cuanto vivida por ella, y que pasa de largo junto
a ella, con dificultad puede imaginarse ingenuamente su curso sin
las propias vivencias. únicamente la experiencia más madura --de
que la anchura del contenido de vivencias es, sin embargo, estrecha
comparada con la inmensa amplitud de los sucesos cósmicos-- le
enseña con el tiempo otra cosa.

El presente le parece a la conciencia el "centro" natural del tiem­
po. Sobre él gravita el pleno peso de la realidad; relativamente
a él se agrupa hacia delante como hacia atrás lo más lejano tem­
poralmente. Más aún, desde él hay también una perspectiva tem­
poral a lo largo de la cual lo temporalmente lejano desciende en
peso de realidad y en este sentido parece "empequeñecido"; fenó­
meno que recuerda un poco el de la perspectiva espacial, cierto
que sin siquiera el rastro de algo análogo a las rigurosas leyes geo­
métricas de ésta. Con todo, también el tiempo palece deformado
en la intuición. Y análogamente que en la perspectiva espacial.
también aquí hay una reobjetivación; sólo que no es, como allí,
propia de la percepción, sino de la imaginación. Esto se comprende
de suyo, pues que lo pasado y lo venidero están sustraídos a toda
percepción, siendo la perspectiva entera del tiempo, antes bien,
una perspectiva de la imaginación. Pero en el grado de la imagina­
ción también es la reobjetivación mucho menos maravillosa: la
conciencia que compara e identifica llega naturalmente con facíli­
dad a restablecer en su plena significación lo temporalmente lejano..
Lo único que no puede darle es el interés vital de lo presente.

El prevalecer del presente está, sin embargo, compensado por el
peso del porvenir. Éste es de una índole del todo distinta. Sustraí­
do todavía al vivirlo, sólo asequible a la imaginación a través del
velo de la incertidumbre, lo que se acerca es, sin embargo, de
un interés vital sui generis. Pues el hombre vive, con el ahora en
marcha, hacia delante, adentrándose en .el porvenir; lo pasado
le parecerá cosa hecha, lo venidero "le afecta": viene sobre él, y él
tiene que arreglárselas con ello. Todo aguardar, esperar y temer,
todo estar preocupado, pero también todo desear, querer y crear,
se dirige al porvenir. A la acción humana sólo le está abierto, en
efecto, el porvenir; en lo pasado ya no puede alterar nada, e inclu­
so para lo presente llega toda iniciativa demasiado tarde; tan sólo
en lo venidero puede aún influir. Por eso se dirige al porvenir
todo proponerse fines y todo efectuar alguno. Efectuarse sólo se­
dejan los fines, sin duda, allí donde el presente suministra los me-·
dios apropiados para ellos; pero lo que deben efectuar los medios,
pertenece al porvenir.



:220 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

Como el hombre es un ente activo, tiene que vivir en un cons­
tante prever, que obrar anticipando y determinando previamente.
La conciencia práctica es preponderantemente, por ende, una con­
ciencia del porvenir. El hecho de que, en general, no se anticipe
justamente mucho el porvenir, radica en lo restringido de su capa·
cídad de prever: como lo que se acerca no puede "experimentarse"
.antes de tiempo, y las analogias de la experiencia humana no alcan­
zan a penetrar en la alta complicación de lo especial y dado una
sola vez, está justamente sustraído en su mayor parte a la conciencia
el porvenir -ese único campo abierto a la posible acción y configu­
ración de la vida. De donde la incertidumbre, el temer y esperar por
lo que siempre de nuevo tiene de sorprendente, decepcionante o de
sentido como fatal lo que se acerca desde el porvenir. La imagi­
nación tiene, sí, la libertad de ocuparse por adelantado con ello,
pero el conocimiento no tiene el poder de levantar de ello el velo.

No obstante, es el hombre el ente que se anticipa al estricto
presente y vive en medio de esta anticipación; quizá sea ésta su
más importante diferencia respecto del animal, del ser presa del
presente y de la simple reactividad. La maravilla no es aquí lo
:limitado de la previsión, sino la capacidad de ver y anticiparse
en general. De otra suerte, en efecto, estaría el hombre condenado
a la pasividad, sería un ente entregado sin defensa ni remedio a
10 que viniese. Ahora bien, la capacidad de prever es una fun­
ción característica del tiempo de la intuición. Pues en el tiempo
real no hay anticipación alguna ni, en general, libre movilidad; en
él sólo hay la marcha igual de los sucesos.

Con ello cae otra vez nueva luz sobre el tiempo de la intuición:
aquí se manifiesta la inabarcable significación de esa libre movi­
lidad que tiene la conciencia en el tiempo de la intuición. Es ella
el punto saliente en el lugar aparte que ocupa el hombre como
~nte que obra y planea y es libre y responsable. Donde mejor se
convence uno de ello es en la estructura categorial de su actividad
teleológica: primero se propone la conciencia el fin, penetrando en
el porvenir y esbozando 10 que debe suceder; en seguida, y retro­
cediendo desde el fin propuesto, elige los medios de efectuarlo desde
el ahora. únicamente entonces puede proceder a la efectuación,
y justo atravesando por la misma serie de medios, sólo que ahora
en sucesión inversa, o marchando derecha en el tiempo (el. Fábrica,
caps. 31 e Y 61 e, d). De estas tres fases del acto total, es la última
un proceso real que trascurre en el tiempo real. Pero las dos pri­
meras son operaciones de la conciencia, y se llevan a cabo exclusi­
vamente en el tiempo de la intuición.



RETENTIVA DE LO PASADO 221

La anticipación del porvenir y el seguir, retrocediendo, la serie
en la elección de los medios, sólo son justo posibles en el tiempo de
la intuición; en el tiempo real nadie puede salir del ahora del
'caso, por no decir nada del moverse contra la dirección del flujo
del tiempo. Sólo un ente que tiene la categoría de la conciencia
que es el tiempo de la intuición, es capaz de actividad teleológica.
Pero como todo hacer, obrar, aspirar, más aún, ya el querer, tiene
la forma de la actividad teleológica, depende la capacidad funda­
mental más importante del ente humano -y con ella toda supe­
rioridad sobre el proceso natural que trascurre a ciegas- de la
libertad de movimiento de la conciencia en el tiempo de la in­
tuición.

,g) LA RETENTIVA DE r.o PASADO. EL RECUERDO Y LA EXPERIENCIA

Análogo al adelantarse hacia el porvenir es el retroceder hacia
el pasado. No tiene el mismo interés vital, pero descansa en la
misma libertad de movimiento en el tiempo de la intuición, y
tiene la inapreciable ventaja de ser lo pasado accesible de una
manera del todo distinta. Lo pasado es justo en amplia medida
lo vivido y experimentado, y nuestra conciencia del pasado es, lo
mismo si lo es directa que indirectamente, una conciencia de
hechos.

Lo pasado es, sin duda, en cuanto tal cosa hecha y sin interés
vital. Pero indirectamente se eleva a una alta significación para
el presente y porvenir, en tanto que forma el material de nuestra
orientación práctica en el mundo. Esta orientación tiene la forma
de la experiencia. En un mundo que está mantenido compacto
por legalidades y presenta una tipología de procesos que siempre
retorna, desempeña la experiencia un papel decisivo. Como no
hay ningún sentido temporal de la distancia, o sea, no puede perci­
birse ni vivirse lo pasado, surge aquí una función de la conciencia
de otra índole. Por el grado pertenece a la imaginación, y consis­
te en hacerse presente lo pasado. La imaginación dispone de la
facultad de la retentiva por medio de la memoria; y lo retenido
puede hacerse surgir de nuevo en la conciencia. Esta surgencia
de lo retenido -por decirlo así, el volver a encontrar en el te­
soro de la memoria lo vivido una vez- es el recuerdo.

La perspectiva temporal desempeña en este punto tan sólo un
papel subordinado. Cierto que lo temporalmente lejano palidece
también en el recuerdo. Pero en primera línea depende la reten­
ción de lo pasado de la significación del contenido de lo antes



222 CATEGORíAS DIMENSIONALES [szcrn

vivido, así como de la elaboración cenceptual de sus rasgos gene­
rales. Lo que llamamos experiencia, la sedimentación de lo vivido
y el hacerlo valer, no es idéntico al retener y hacer presente lo que
se deslizó. La experiencia no retiene justamente los detalles con­
cretos; elige lo que retorna, lo común a muchos casos, y abandona
lo restante al olvido. Pero, al destacar así lo esencial para ella,
descansa en lo retenido, y permanece duraderamente sustentada por
ello. Pues, bajo puntos de vista siempre nuevos, emerge para ella
de lo retenido algo también siempre nuevo.

Este orden de la experiencia, que en la vida se ensancha cons­
tantemente, forma, pues, un horizonte temporal que se destaca
claramente del fugaz tramo del presente -por su anchura y su
relativa estabilidad. Y como la cosecha de la experiencia redunda
en todo tiempo en pro de la previsión del porvenir, y hace posible
juzgar de lo que se acerca, tal horizonte se extiende a la vez un
buen trozo hasta el interior del porvenir. Forma el segmento del
tiempo abarcado con la vista en cada caso por el hombre, o el tiem­
po restante de su vida, el que no cuenta en el "presente". Me­
diante él, únicamente se cierra en una unidad el panorama del pro­
pio vivir y del vivir algo. Y es característico que esta unidad no se
entienda meramente como la temporalmente sucesiva que es como
proceso real, sino que se la inserte en la imagen total de la persona
como un rasgo esencial y permanente.

Esto es también válido de la idea de las otras personas. Su pasa­
do, sus destinos y hechos quedan adheridos a la persona, configu­
rando la imagen de ella; y hasta lo porvenir, en la medida en que
es conjeturable, se le carga en cuenta. Lo que en el tiempo real
no es posible de ninguna manera, el estar junto el hombre ente­
ro en un instante, se lleva a cabo en el tiempo de la intuición
fácilmente y con una cierta forzosidad. La disgregación de la per­
sona humana en la pluralidad de los estadios temporales de su
vida, encuentra su límite en el espectáculo total del horizonte
temporal de la experiencia. La síntesis que no es posible llevar
a cabo en la realidad, se lleva a cabo en la intuición.

Lo que es especialmente asequible en la unidad de la persona,
se extiende fundamentalmente asimismo a .unidades sucesivas de
otra índole: a la vida de las colectividades grandes y pequeñas, al
círculo de la familia o de los colaboradores, a asociaciones e insti­
tuciones, a la región de la patria chica; para la conciencia política
e histórica madura retorna el mismo fenómeno, todavía aumentado,
en la totalidad de la nación y del Estado, y tampoco sólo en los
propios, sino también los extranjeros.



CAP. 15] .EL TIEMPO DE LA INTUICIóN

Todas estas unidades se producen en la imaginación mediante la
síntesis de lo sucesivamente disgregado, pero unido por nexos rea­
les, que va más allá de lo presente en cada caso. Síntesis de tal índo­
le revelan ser en la vida sobremanera fuertes. Determinan amplia­
mente la conducta y actos de los individuos; en ellas tienen sus
raíces una multitud de vínculos y obligaciones. Significan, por
ende, para la vida del individuo una amplia elevación por encima
del instante y del primitivo prevalecer el presente de las vivencias.
y así constituyen un eminente momento en la emancipación res­
pecto de la vinculación al lugar del tiempo real.

CAPÍTULO 15

LA TEMPORALIDAD DEL CAMPO DE LA INTUICIÓN

a) LÍMITES EVANESCENTES DEL TIEMPO DE LA INTUICIÓN

Los momentos expuestos del tiempo de la intuición, muestran
claramente que la diferencia entre él y el tiempo real es mayor
que la que hay entre el espacio de la intuición y el espacio real.
En el grado del vivir algo pareció, es cierto, otra cosa (cap. 14 b);
pero en la imaginación se invierte la relación. El momento central
es aquí la movilidad del sujeto en el tiempo de la intuición, en
contraste con su encadenamiento al lugar del tiempo real. Todas
las demás diferencias dependen preponderantemente de la "tempo­
ralidad" de lo que llena el tiempo de la intuición, o sea, que sólo
indirectamente conciernen a éste. Aunque es cierto que también
aquí es válida la regla de ser justo en forma indirecta como única­
mente entran en escena ciertos momentos categoriales capitales.

Como de suyo se comprende, retornan también sin alteración
muchos rasgos fundamentales del tiempo real en el tiempo de la
intuición. En ellos entran, ante todo, el ser único, el tener una
sola dimensión y el carácter de sustrato.

Por lo que toca al último, resulta puesto de relieve con especial
intensidad por el fluir; pero también en el simple sentido de medio
de posible extensión (duración), así como de toda medición y
patrón de medida con que determinamos distancias temporales es
tangible, sin más, el carácter de sustrato del tiempo de la intui­
ción. Pero tampoco aquí tiene este carácter nada que ver con la
sustancialidad. Más bien sería cosa de pensar que el vivir algo y
el imaginar se inclinan a entender el tiempo como un accidente de



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

10 que dura, como, por ejemplo, de los sucesos; pues directamente
no se vive, en efecto, el tiempo mismo, sino lo que sucede en él, y
únicamente la reflexión aprehende su flujo como algo inherente
ya al suceder mismo. Pero al mirar más de cerca, se descubre que
esta concepción es únicamente el producto de una interpretación,
y ni siquiera de una interpretación temprana; pues ya el mito pre­
senta la imagen inversa, del tiempo como el monstruo que todo lo
genera y lo devora. El imaginarlo como un accidente no es, en
ningún caso, un momento primario de la intuición del tiempo.

Momentos muy significativamente opuestos a los del tiempo real
surgen, en cambio, por lo que respecta a la homogeneidad y conti­
nuidad, la falta de límites y de magnitud, así como a las relaciones
de medida. También estas divergencias están en conexión con
aquella movilidad, pero tienen además otras razones intrínsecas.

Hay que partir aquí del más simple de estos momentos, la finitud
del tiempo de la intuición.

Con ella pasa algo semejante a lo que pasaba en el espacio de la
intuición (cap. 9 e). El tiempo de la intuición no está, de ninguna
suerte, encerrado dentro de límites que puedan indicarse; todo
límite es también aquí tan sólo "límite en el tiempo", no límite
del tiempo. Esto no es menos válido del tiempo de las vivencias
que del tiempo de la imaginación. Toda conciencia del tiempo,
hasta la más ingenua, siente que el tiempo va más allá de todo
límite del campo de la intuición del caso. Pero la intuición misma
no actualiza este saber, ni prolonga el ir más allá hasta lo infinito.
Se queda en la negación de límites rigurosos, sin sacar ninguna
consecuencia afirmativa. El campo de la intuición sigue siendo
finito.

Pues el tiempo de la intuición es justo ante todo el campo de
juego del vivir algo y el imaginar temporales, que son los dos
siempre limitados. Sin duda no hay aquí, ni hacia adelante ni hacia
atrás, un verdadero límite, pero tampoco hay un seguir corriendo
hasta 10 infinito. La imaginación del tiempo va, sí, más allá del
campo de la intuición del caso, pero no lejos; sin duda no se detie­
ne ante los límites accidentales del horizonte del tiempo, pero
tampoco se prolonga desmedidamente. Tampoco se interrumpe en
ningún punto situado más allá de estos límites, sino que se pierde
paulatinamente en lo indeterminado, allí donde ya no se le ofrece
ningún punto de apoyo en un contenido. Pues intuitivo no es el
tiempo mismo, sino sólo lo que sucede en él. El tiempo de la intui­
ción es, igual que el espacio de la intuición, finito dentro de límites
evanescen tes.



CAP. 15] MAGNITUD DEL TIEMPO DE LA INTUICIóN

La definición kantiana de la infinitud -el estar dado el tiempo;
"sin fronteras"- no es justa precisamente del tiempo de la intui­
ción. De hecho, es esta infinitud inferida, no intuida. La inferencia
está, ciertamente, justificada y es, además, inmediata: sin infinitud
se convierte el tiempo en algo extenso de determinada magnitud;
ahora bien, se trata de la extensión "en" el tiempo. La consecuen­
cia es, pues, un contrasentido: si el tiempo es finito, los límites del
tiempo tienen que ser límites "en" el tiempo. Así razona el pensar
refiriéndose al tiempo real; y acierta a dar en éste con tal manera
de razonar. Pero la intuición no razona. En ella se borra la dis­
tinción categorial entre la extensión en el tiempo y el tiempo como
dimensión de posible extensión. Para ella no es un contrasentido
un límite del tiempo, con sólo que no esté trazado rigurosamente.
La intuición se atiene primariamente justo a la "temporalidad"
de los procesos concretos, no al tiempo mismo. Por esta causa
trasfiere, sin verlo, las determinaciones de lo temporalmente extenso;
al tiempo.

b) LA MAGNITUD DEL TIEMPO DE LA INTUICIÓN Y LA MEDIDA DE ELLA.

LA IDEA DE LA ETERNIDAD

El tiempo de la intuición es siempre un tiempo en forma de sec­
tor, respondiendo al horizonte temporal del caso, o yendo sólo muy
poco más allá de él. Más lejos de tal horizonte, se pierde en la
niebla de lo no intuitivo. Sólo el pensar conceptual va todavía más;
lejos, pero no sin abandonar la intuitividad.

Las consecuencias de ello son múltiples; pero aquí sólo necesitan
enumerarse las más importantes de ellas. De una fundamentación
especial no han menester, porque responden exactamente a los ras­
gos puestos de manifiesto en el espacio de la intuición.

I. El tiempo de la intuición no es, como el tiempo real, algo en
sí carente de magnitud. Tiene siempre una cierta magnitud -y,.
paradójicamente, una magnitud temporal-, sólo que ésta no está
encerrada dentro de límites fijos.

2. Esta magnitud se rige por el campo de la intuición temporal
del caso. Pero este último tiene múltiples grados. Como campo
de las vivencias es estrecho y coincide con el "presente ensanchado";
como campo de la imaginación recorre, según la edad y el grado de
desarrollo de la conciencia, todos los órdenes de magnitud conce­
bibles, pero permaneciendo siempre finita dentro de límites eva­
nescentes. La conciencia más infantil, la "adulta" y la científica
del tiempo, sólo forman, con su contraste sumamente acentuado"



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

un vago bosquejo de estos grados, que efectivamente son de una
multiplicidad inabarcable, y que presentan todas las transiciones
imaginables.

3. Tampoco es por esta causa el tiempo de la intuición algo en
sí carente de medida. Cierto que de suyo tampoco da una verda­
dera medida del tiempo, sino sólo el orden de magnitud que sirve
de norma, a saber, el tomado de la magnitud del campo de la in­
tuición del caso. Pero ya esto basta para hacer que la diferencia
entre la duración "larga" y la "corta" parezca en la vida una dife­
rencia casi absoluta.

4. Con la amplitud del campo de la intuición temporal varía
también toda medida natural del tiempo. Ésta se ajusta al alcance
de la perspectiva temporal, y recorre con ella todos los órdenes de
magnitud. Es tan relativa como éstos, pero se pliega, sin buscarlo
ni quererlo, a cada horizonte temporal. Un conocido ejemplo de
semejante medida del tiempo, rigurosamente coordinada a un de­
terminado horizonte temporal, es la llamada "generación humana"
(que se ha fijado tardía y convencionalmente en los treinta años).
Aquí sirve de base un orden de magnitud relativamente estable de
la conciencia madura del tiempo, patentemente acompañada, ade­
más, por un oscuro saber de la arbitrariedad del límite fijado.

Una consecuencia de una índole peculiar es la de que, cuando la
reflexión ha ido más allá de los límites de un determinado campo
de la intuición, pero todavía tiene presentes las fronteras de que
acaba de salir, forma el concepto de la "eternidad" en oposición
al tiempo. Este concepto refleja claramente el orto de lo tempo­
ralmente carente de medida y magnitud, el inmenso asombro del
pensamiento ante lo que es tan totalmente inapresable para la in­
tuición, porque ésta sólo conoce campos temporalmente limitados.
y esta idea de la eternidad se desarrolla luego en tres grados.

Primeramente, pasa por eternidad la simple prosecución ilimi­
tada del tiempo mismo, o sea, justamente aquello que constituye
lo peculiar del tiempo real. Y entonces parece que la eternidad en
este sentido sirva de base al "tiempo" tal como lo entiende la in­
tuición (o sea, al limitado). Apoyándose en ello, se inclina la
reflexión a entender el reino entero de la temporalidad como un
"sector de la eternidad".

En seguida, salta el momento de la infinitud a lo que es en el
tiempo, convirtiéndose en la idea del existir infinitamente duradero
en el tiempo. Con esto se aleja la idea todavía más de la intuición,
pero encuentra en ésta un apoyo en cuanto que lo duradero de
-diversas formaciones y estados se los finge imperecederos. A esta idea



CAP. 15] ANULACIóN DE LA HOMOGENEIDAD 227

-es la de la sem.piiernitas-c- se enlaza el conocido postulado de un
"ser ahí" sustraído al caducar o, por decirlo así, "perfecto". Y
aplicado a la propia persona que lo vive, encuentra entonces el
postulado un nuevo apoyo en el fenómeno fundamental del tiempo
de la intuición, en cuanto que éste se presenta como el pasar de
largo junto al sujeto del vivirlo el tiempo con los acontecimientos
·que transcurren en él. Así surge la segunda ilusión: parece que la
corriente del tiempo sólo pueda seguir corriendo mientras esté ahí
"yo", aquel junto al cual pasa de largo. Aquí se confunde al yo
'con el ahora con el que "avanza", viviendo este avance, mientras
dura.

Pero, por último, se trasforma lo imperecedero en lo intemporal,
extratemporal o supratemporal. Si lo imperecedero era, en cuanto
existente siempre, en el tiempo, y su mantenerse consistía en resis­
tir al tiempo, ahora está sustraído a la esfera toda del surgir y
sucumbir, y parece tener de todo punto un ser de orden superior.
De lo sempiternum ha salido lo aeternum, Y aquí sucumbe el
pensar, que se fue volviendo poco a poco considerablemente abs­
tracto, a una ilusión todavía mayor. Pues la esfera del surgir y
sucumbir a la que ahora está sustraído lo eterno, era la del ser real,
y el abandonarla es abandonar la realidad. Lo intemporal ya no es
nada real. De hecho se ha arribado al ser inferior, a la manera de
ser meramente ideal -a una esfera a la que pertenecen los núme­
ros y las esencias y todo lo general aislado, o sea, puros componen­
tes incompletos del ente. Se ha llegado a lo contrario de aquello
que buscaba el pensar.

(;) ANULACIÓN DE LA HOMOGENEIDAD Y DEL FLUJO IGUAL EN LA IN­

TUICIÓN

Hasta donde el tiempo de la intuición es dimensión, es amplia­
mente igual a las dimensiones del espacio de la intuición. Distinta
es la cosa hasta donde es un fluir. Por ende, surgen nuevos mo­
mentos también en sus divergencias respecto del tiempo real como
flujo.

Aquí hay que partir del centrarse el campo de la intuición tem­
poral en torno al punto del ahora del sujeto en el caso y a la pers­
pectiva temporal orientada de acuerdo con este punto. Ya la
perspectiva misma significa una deformación del tiempo de la in­
tuición, a saber, en la imaginación, pues el vivir algo sólo se
extiende al presente ampliado. La homogeneidad de la serie del
tiempo está perturbada por el acortamiento de lo temporalmente



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

lejano y, al par con ella, la relación de medida de la duración. La
imaginación estima lo pasado lejano con otras medidas temporales.
Debido a su libre movilidad, se le ha hecho demasiado fácil des­
lizarse más allá; y justo por ello le resulta difícil sumergirse en la
marcha uniforme de los sucesos pasados, de tal suerte que la deje
trascurrir en la forma de los presentes. Al hacer presente 10 pasado se
destacan, antes bien, distintas fases señaladas de los sucesos que
se acercan entre sí temporalmente. La representación resulta tem­
poralmente incompleta, el flujo de los acontecimientos se presenta
enrarecido, la mirada resbala sobre él en lugar de seguir su fluir.
Pero esto significa que el flujo mismo parece acelerado.

Con esto nos hallamos ante un nuevo momento categorial propio
sólo del tiempo de la intuición: el flujo del tiempo no es en la
intuición un flujo igual. Parece retardado o acelerado según el
contenido que 10 llena, según la distancia temporal, según las ex­
pectativas y la tensión con que miramos hacia delante, pero tam­
bién según el peso en significación de la vivencia en curso y de la
acabada de vivirse. A lo largo de tres grados puede perseguirse este
fenómeno. El primero pertenece totalmente al tiempo de las vi­
vencias, el segundo y tercero al tiempo de la imaginación.

1. En el modo del presente nos resulta el tiempo muy diversa­
mente "largo". Una hora vacía de vano aguardar puede "exten­
derse" insoportablemente; un día en que se amontonan aconteci­
mientos, expectativas, sorpresas, puede pasarnos "volando". Allí
donde nada sucede que nos tenga en vilo, donde la concentración
en el trabajo propio o sucesos importantes no hace desaparecer los
minutos, el tiempo se limita a "deslizarse", nos parece que se de­
tiene. Así 10 hace justamente cuando sentimos el avanzar del
tiempo mismo, porque el vivir algo no encuentra en él ningún ob­
jeto, o cuando el ritmo normalmente inadvertido del cuerpo se hace
notar con la respiración y el pulso, o cuando seguimos los golpes:
del péndulo del reloj o "contamos los minutos". La falta de henchi-­
miento la sentimos como aburrimiento. A la inversa, "volar" pa­
rece el tiempo allí donde menos lo advertimos, en la urgencia de
las tareas que se acumulan, en la incesante actividad del estar muy
ocupado, en el no acabar con 10 emprendido y perentorio. En el
no darnos cuenta se nos escapa el tiempo de entre las manos. Este
estado es aquel en que "no tenemos tiempo". Entonces nos servi­
mos del ritmo artificialmente creado de una división del tiempo,
vivimos pendientes del reloj. Pero el artificio sólo es útil para
adueñarse prácticamente de lo que corre. Con él no hacemos des­
aparecer el andar acosados ni el "huir" del tiempo mismo.



CAl'. 15] ANULACIóN DE LA HOMOGENEIDAD

2. Pero así es sólo en el vivir algo directamente. En el imaginar­
se trechos del tiempo pasado se invierte la situación. Entonces nos
parece el tiempo rico en acontecimientos, engrandecido, mientras,
que el vacío que nos resultó largo se contrae en una nada. Justa­
mente allí, pues, donde al vivir algo"parecía detenerse el tiempo, .en
la visión retrospectiva ha desaparecido casi sin dejar huellas, parece
haberse "evaporado"; se pregunta dónde fueron a parar los años.
El recuerdo no se refiere, justo, al tiempo mismo, sino a los acon­
tecimientos. Del vacío y aburrimiento sólo podemos acordarnos
indirectamente: objetos o personas indiferentes, que un día nos hi­
cieron en medio del vacío un efecto impertinente, pueden hacer
aún más tarde el efecto de símbolos forzosos del aburrimiento.
Pero el estado mismo no deja tras de sí, por extenso que seavnin­
guna conciencia temporal. Por la misma razón parecen algunas
horas, días, años alargados temporalmente en el recuerdo, como si
en ellos se hubiera hecho muchd más lento el flujo mismo del tiem­
po. Pero son los mismos en que en otro tiempo, cuando eran pre­
sente, se adensaron las vivencias y el tiempo se evaporó en un ins­
tante. El imaginar lo pasado no sólo no se refiere, justo, al tiempo
mismo, sino que tampoco se refiere a la conciencia pasada del tiem­
po; se refiere exclusivamente a la impresión de los acontecimientos.
incluso quizá todavía con más fuerza a su significación, que sólo se
nos revela posteriormente.

3. Hasta aquí son la aceleración y el retardo del flujo del tiempo
involuntarios. La conciencia del tiempo sucumbe aquí a una ilu­
sión forzosa, a la que únicamente el pensar conceptual puede hacer
frente, cierto que sin poder anularla del todo. Pero hay también
la aceleración y el retardo voluntarios del flujo del tiempo,no sin
duda en el vivir algo, pero sí en la imaginación.

Este fenómeno sólo es un fenómeno parcial' y una consecuencia
de la libre movilidad del sujeto en el tiempo de la intuición. Así
como en la imaginación puede la conciencia alejarse de su ahora
en el tiempo real, desplazándose a cualquier punto del tiempo,
siguiendo el flujo del tiempo hacia atrás, así también puede hacer
en la imaginación que el flujo del tiempo pase por delante de ella

-acelerado o retardado. Más aún, a los fines de determinada obser­
vación puede hasta "detener" un estadio suelto del tiempo, para!
hacer accesibles al análisis las relaciones de simultaneidad conte­
nidas en él; proceder del que hace copioso uso la ciencia exacta.
La observación de los procesos bajo la lupa del tiempo no es pre­
cisamente una invención del film. Es, antes bien, la capacidad
natural de la conciencia, fundada en su libertad de movimiento



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

en el tiempo de la intuición, para hacer pasar por delante de ella
cualquier suceso con una velocidad que responda a los fines de la
observación; capacidad que puede acrecentar con el hábito y con
el ejercicio. La técnica se ha limitado a agregar la representación
objetiva, es decir, a trasportar' el proceder al vivir algo percibién­
dolo. Este trasporte no puede llevarlo a cabo la conciencia con
sus medios, porque el vivir algo está ligado al presente, y no puede
alterar el curso de la secuencia de la percepción misma.

d) ESTRUCTURA CATEGORIAL DE LA CONCIENCIA MÓVIL DEL TIEMPO

Importante es, en este punto, que la aceleración y el retardo del
flujo del tiempo sean, de hecho, obra de la imaginación y no, por
caso, de la abstracción. El entendimiento puede. indicar los fines
'Y determinar el lempo; el resultado, la imagen del proceso acele­
rado o retardado, no es obra suya, sino de la intuición. Pasa aquí
'Cosa semejante a la que pasa en la intuición del espacio con el
imaginarse distancias o relaciones de posición muy grandes o muy
pequeñas: se modelan sobre un patrón de medida imaginable, o
sea, se empequeñecen o agrandan en la imaginación. Se guarda la
relación, pero haciéndola intuitiva. En la vida desempeña esta téc­
nica de la imaginación con las relaciones temporales el mayor de
los papeles. Dispositivos complicados que tienen que funcionar en
tracciones de segundo pueden calcularse y, por decirlo así, ponerse
a prueba previamente con toda tranquilidad en forma intuitiva
concreta: procesos históricos y geológicos que se extienden sobre
cientos y millones de años se hacen sinópticos sin esfuerzo en una
Iimítada serie de imágenes. Es perfectamente bien conocido en qué
medida únicamente por medio de la lupa del tiempo se hicieron
accesibles a la observación exacta numerosos procesos físicos, por
ejemplo, los intraatómicos, La ciencia ha hecho aquí de una pecu­
liaridad categorial de la conciencia del tiempo un método de
.trabajo enderezado a una meta.

Un punto más digno de nota a este respecto, consiste en que la
imaginación deja absolutamente intacto, en medio de todo ello,
el paralelismo de los sucesos en el tiempo. Sólo anula el flujo
igual del tiempo en cuanto tal, pero no el curso igual de los
procesos en él. La imaginación histórica que se hace presente un
periodo entero de la historia -o que comprime éste en el breve
tramo de una "imagen de presente"-, no sólo acelera en la intui­
ción un determinado desarrollo (como el de la relación entre el
Papado y el Imperio durante ocho siglos), sino por fuerza también



LA CONCIENCIA MóVIL DEL TIEMPO

todos los procesos simultáneos con él, hasta donde se imaginan
juntamente éstos en alguna medida. La ley de la inmóvil vincula­
ción de los acontecimientos a su lugar en el tiempo real, así como
de su marchar unidos con el paso igual del tiempo, resulta guar­
dada también en la voluntaria aceleración del paso igual por la
imaginación.

Todo lo que hay de maravilloso en esta situación de la imagina­
ción, únicamente se pone en claro cuando se considera que en ella
permanece el sujeto que imagina ligado a su punto temporal, es
decir, al presente del caso, que avanza uniformemente, del que no
puede salir, en absoluto, y de cuyo avance no puede acelerar
el tempo. La imaginación misma, en efecto, necesita tiempo,
siendo un proceso real de la conciencia; pero el tiempo en que
trascurre no es el tiempo en que intuye el proceso que es objeto
de ella. La imaginación no sigue el proceso con la velocidad con
que éste transcurre, ni tampoco con la de su propio avance en el
tiempo real, sino con otra, determinada por ella misma. Donde
más impresionante resulta este contraste, es donde sigue hacia
atrás una serie de acontecimientos: hacia atrás sólo va entonces en
el tiempo de la intuición, mientras que el tiempo real en el que
sigue los acontecimientos hacia atrás corre imperturbablemente
hacia delante, y con él el acto mismo de imaginar. El seguir hacia
atrás el curso del tiempo corre, pues, por su parte, hacia delante.

La estructura categorial de la conciencia del tiempo descansa
justo en la superposición de dos especies de tiempo, el tiempo real
y el de la intuición. Ambos son categorías de la misma conciencia,
pero de diversa manera. La conciencia del tiempo trascurre actual­
mente en el tiempo real, y también la secuencia de sus imágenes
es realmente temporal; pero los contenidos imaginados en esta
secuencia trascurren, en la medida en que son imágenes de proce·
sos, en el tiempo de la intuición, y por esta causa están sustraídos,
para la imaginación misma, a la sujeción al férreo paso igual del
tiempo.

Irritante resulta, en medio de todo ello, cómo pueda pura y
simplemente el tiempo de la intuición correr "más deprisa y más
despacio". Se trata, en efecto, de un más deprisa y más despacio
"en el tiempo"; tendría, pues, que darse por supuesto ya otro
tiempo "en" el que pudiera variar de tempo el curso del tiempo de
la, intuición. Pero de semejante tiempo no se encuentra rastro
en la conciencia del tiempo, Es una nuda inconsecuencia; y ten­
dría, sin más, por consecuencia hacer saltar la intuición del tiempo,
si esta última estuviese pura y simplemente en situación de sacar



CATEGORfAS DIMENSlONALES [SECo III

consecuencias, o tan sólo de reflexionar sobre sí. Pero no es éste,
patentemente, el caso. La intuición del tiempo es, sin duda, condi­
ción hasta de la reflexión más amplia posible, pero por sí misma
sigue siendo absolutamente irreflexiva incluso en sus formas más
altas. No tropieza, pues, en absoluto, con la pugna que provoca
en ella la falta de uniformidad del flujo del tiempo. Y allí donde
empieza efectivamente la reflexión, en el pensar filosófico, también
se acerca la conciencia del tiempo al tiempo real, en el que no
hay tal pugna.

En la medida en que afectan al solo tiempo de la intuición, son
las características expuestas, características de los modos temporales
de tercer orden, o variaciones del flujo del tiempo, del paralelismo
y del ahora en marcha. Muestran que en el tiempo de la intui­
ción se conservan relativamente inalterados los dos últimos modos,
mientras que el flujo igual queda ampliamente anulado ya en el
tiempo de las vivencias, pero sobre todo en el de la imaginación.
Este cambio en el momento más fundamental del tiempo es tan
importante, que se extiende también a los modos de segundo
orden. De éstos mostró ya el análisis del tiempo real cuánto de­
penden del flujo igual.

e) LA SIMULTANEIDAD, LA SUCESIÓN Y LA DURACIÓN EN EL TIEMPO DE

LA INTUICIÓN

El menos alcanzado por la variabilidad del flujo del tiempo
sigue siendo la sucesión. Lo que existe juntamente en un instante,
al explayarse su multiplicidad en otras dimensiones, permanece
temporalmente junto en el vivirlo y el imaginarlo, aunque de nin­
guna suerte se aprehenda siempre la rigurosa simultaneidad en
cuanto tal, que incluso se presenta perturbada de muchas maneras
en el recuerdo.

Pero las perturbaciones dependen más de la falta de una con­
cepción coordinadora que de una destrucción de la simultaneidad.
Propiamente, en efecto, sólo se aprehende la simultaneidad allí
donde también se aprehenden los acontecimientos como unidos
por su contenido; donde coinciden "accidentalmente", y la acciden­
talidad misma no tiene nada de notable, permanece inadvertida
la simultaneidad, que entonces resulta las más de las veces difícil
de restablecer también en el recuerdo.

Es cierto que la imaginación también puede recorrer sucesiva­
mente lo simultáneo, resolviéndolo en la sucesión de sus imágenes.
Pero con ello no se anula la conciencia de la coherencia temporal



CAP. 15] SIMULTANEIDAD EN EL TIEMPO DE LA INTUICIóN 233

de las imágenes parciales en la totalidad de una colocación simul­
tánea. La forma de la sucesión sólo es aquí un artificio de la
intuición analítica, y la resolución llevada a cabo no se atribuye
como suya al contenido imaginado. La síntesis de lo simultáneo
se restablece por sí misma en la intuición.

Del todo distinto en la sucesión. Ella en primera línea es la
alcanzada por la variabilidad del flujo del tiempo en la intuición;
ella es la que se deja detener e invertir en la imaginación. No obs­
tante, nunca queda anulada del todo; en la abstracción será ello
posible, en la imaginación no va tan lejos la libertad. Caracterís­
tico en este punto es justamente el caso extremo, la inversión de la
secuencia: ¿resulta entonces propiamente invertida en los sucesos
imaginados la sucesión misma? Tendría que ser entonces como en
el film desarrollado al revés, en el que se invierte la imagen tem­
poral del proceso mismo: los sucesos tendrían que parecer en la
contemplación invertida tan absurdos, antinaturales o ridículos.
De lo que no encontramos de hecho ni rastro: el proceso mismo
no se imagina, en absoluto, como invertido, sino que marcha con
perfecta derechura en la intuición invertida. La secuencia del
contenido de las imágenes en la imaginación no se toma por la de
los estadios del proceso, ni se atribuye al objeto el movimiento
de la imaginación a través de la serie de sus imágenes, sino que se
lo entiende patentemente desde un principio como propio del
sujeto. De otra forma tampoco sería posible insertar la imagen
total del proceso en el orden real hecho presente; no encajaría, en
absoluto, en él la imagen del proceso corriendo a la inversa. Donde
esto resulta más contundente es al perseguir hacia atrás la depen­
dencia causal: el sentido de la acción causal requiere la marcha
recta en el tiempo, a la que, por tanto, no puede tocar, en absoluto,
el movimiento retrógrado de la imaginación. En otro caso, no po­
dríamos aprehender la relación causal al perseguirla hacia atrás.

Este fenómeno es, patentemente, un fenómeno de reobjetivación.
También se parece a los fenómenos análogos de la perspectiva espa­
cial y temporal, en que el restablecimiento de la relación objetiva
no siquiera es obra del entendimiento reflexivo, sino forzosamente,
y con toda concreción, ya de la imaginación misma. La. intuición
que practica la inversión no anula la dirección del flujo del tiempo
intuido, por lo que tampoco surge la impresión de transcurrir los
acontecimientos en forma absurda. Tiene, pues, lugar aquí lo
mismo que al imaginar sucesivamente lo simultáneo. Así como allí
queda preservada la simultaneidad objetiva, así aquí la recta marcha
objetiva de lo imaginado.



234 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo III

No en igual medida se extiende la reobjetivación a la velocidad
voluntariamente alterada del flujo del tiempo. Aquí no puede la
intuición restablecer el flujo igual, porque la posibilidad misma
del imaginar depende ampliamente de la aceleración y el retardo.
únicamente el pensar concipiente restablece la unidad del flujo
igual, pero abandonando la intuitividad.

En la deformación involuntaria del flujo, tal como la presentan
el inmediato vivir algo y 'el recuerdo, fracasa por completo la reobje­
tivación. El "volar" del tiempo en la urgencia de las vivencias y
su dilatarse en el aburrimiento, son justo típicos fenómenos de ilu­
sión que no pueden anularse ni con todo lo que sabe la reflexión.

De la duración es, en fin, válida cosa semejante que de la suce­
sión. Está sujeta a las mismas deformaciones en la imaginación
que la sucesión, como que es la duración de los mismos procesos.
Parece acortada o agrandada y también puede ampliamente quedar
saltada del todo. Tan sólo hay una gran diferencia: una pura
duración en cuanto tal, sin los sucesos de que es la duración o con­
tra los que se destaca (como la de un estado de superior cons­
tancia), sólo con dificultad es, en general, imaginable. En casos
de puro durar suele la intuición echar mano de la imagen espacial,
considerando los tramos temporales como segmentos de líneas; pero
con ello abandona el terreno de la temporalidad. La conciencia
del tiempo pende justo primariamente de lo que sucede, es decir, del
cambio de las imágenes dotadas de un contenido. Y lo que per­
dura sin que nada cambie en ello, sólo le es asequible por medio
de la sucesión de lo que no perdura así.

t) REOBJETIVACIÓN DE LA CONTINUIDAD Y LA UNIDAD DEL TIEMPO DE

LA INTUICIÓN

Como la uniformidad, tampoco está dada directamente la con­
tinuidad del flujo del tiempo en la intuición. Pero en ella es la
situación distinta, pues que se restablece ya en el mismo vivir algo.
La percepción no puede, en efecto, seguir los estadios del movi­
miento hasta en sus mínimas partes, no pudiendo, pues, apresar
su continuidad; se interrumpe y se reanuda, aprehendiendo a saltos.
Pero la imagen total vivida no es una imagen entrecortada, y de
una composición del proceso con partes discretas no sabe justa­
mente nada la conciencia que lo vive. ¿Qué es, pues, propiamente
lo que aquí tiene lugar?

Patentemente, impera aquí una reobjetivación que trabaja con
mucha exactitud, pero que pasa por completo inadvertida. El vivir



CAp.15J REOBJETIVACIÓN DE LA CONTINUIDAD

algo completa lo percibido. Llena los huecos, no por cierto con
exactitud infinitesimal, sino tan sólo resbalando sin trabas sobre:
ellos. Con todo, es una genuina síntesis la que aquí se lleva a caro..
Su resultado es la aproximación a la continuidad temporal de Ios
procesos reales. Al presentarnos el vivir algo el espejismo de la
continuidad no percibida de los sucesos, se revela como una repro­
ducción relativamente fiel del efectivo proceso en el tiempo. El es­
pejismo nos finge justamente aquello que constituye el misterio
del fluir continuo. Se ingiere exactamente allí donde fracasa el
percibir.

Si se mira de más cerca lo que pasa con la aprehensión de com­
plejos temporales mayores, se encuentra que tampoco la imagina­
ción proporciona una imagen dotada de una unidad rigurosamente
continua. La diferencia es sólo que aquí no se instala de suyo la
reobjetivación, sino que las más de las veces ha menester de la re­
flexión, y muchas veces falta del todo. La imaginación de extensos
complejos de acontecimientos se atiene preponderanternente a lo
coherente por su contenido, aun allí donde no se toca temporal­
mente. Enlaza episodios enteros de la propia vida cuando se repite
o prolonga en ellos la misma situación, cuando los acontecimien­
tos giran en torno a las mismas personas, o simplemente se des­
arrollan en los mismos lugares. Para el profesional se funden en
un continuo los acontecimientos de la vida profesional, sin parar
mientes en la diaria interrupción; pero igual los de la vida domés­
tica. Y hasta donde ambos grupos de acontecimientos no entremez­
clan por fuerza sus contenidos, corren en la imagen de su propia
vida que se hace el profesional dos cadenas temporales cerradas,
una junto a otra, henchidas ambas de sucesos, vistas ambas pos­
teriormente como sendos continuos, aunque vividas como perió­
dicamente interrumpidas, pero relativamente desligadas una de
otra. El profesional vive una doble vida, sin que una vida le
parezca orientarse temporalmente por la otra. Cosa semejante pue­
de ser cuando un hombre cambia de lugar y manera de vida con
regularidad anual: la vida en un lugar y la vida en otro forman
en la visión retrospectiva unidades cerradas, no sólo como totali­
dades determinadas por el contenido, sino también como totalidades
temporales, lo que efectivamente no son.

En este fenómeno queda rota la unidad de la simultaneidad así
como la de la sucesión. Las unidades de contenido se anteponen
al orden temporal, desgarran lo simultáneo y fingen series conti­
nuas de sucesos donde no las hay.

Una ruptura semejante de la unidad temporal en la imaginación



CATEGORÍAS DIMENSIONALES [SECo m

es-rambién lo que mienta la conocida separación del tiempo "fí­
sico" y el "histórico". Los contenidos son aquí tan heterogéneos, el
orden de los procesos tan diverso, y el hábito mental de aislar los
dos dominios tan firme, que falla de todo punto el imaginar con­
-netamente la interpenetración temporal. Aquí no acompaña, _en
absoluto, la conciencia temporal que se orienta por los contenidos
a la universalidad del tiempo real, indiferente a toda especie de
sucesos. De donde la inextirpable tendencia, imperante también
en teorías filosóficas, a desgarrar la unidad del tiempo en general,
y hablar de dos o incluso más tiempos; y ello aunque la cronología
indispensable en el pensar histórico consista justamente en la coor­
dinación unívoca de los sucesos históricos y los cósmicos.

La reobjetivación empieza aquí únicamente en un grado mucho
más- alto de la conciencia, en el del pensar ontológico. Pero allí
donde se lleva a cabo efectivamente, es de nuevo pura y total­
mente intuitiva, y de ninguna suerte dependiente de la abstracción.

g) LA ORIENTACIÓN TEMPORAL OBJETIVA

Este restablecimiento es la clave de una orientación temporal
que recorre múltiples grados. En la conciencia primitiva del
tiempo está todo lo vivido, recordado y anticipado orientado hacia
la localización del sujeto en el ahora del caso, desde el que la
"Serie temporal se presenta como una pura doble perspectiva. De
-esta- orientación subjetiva se desprende la conciencia del tiempo

pronto como aprehende complejos mayores de sucesos en los
.que se reconoce que el ahora es fugaz y accidental. Sigue luego,
imponiéndose por etapas, la orientación inversa, del sujeto, junto
<con- su localización temporal y su doble perspectiva, por los com­
-p1ejos de sucesos, de los que se destacan como puntos de orienta­
ción los acontecimientos llamativos y significativos. Todavía un
paso más, y también éstos pasan a segundo término, para dejar
sitio a' una visión de conjunto aún más objetiva. Esta última sólo
se 'atiene ya a períodos o ritmos temporales regularmente retor­
nantes, relativamente constantes, como los del día y del año, que
estárl anclados en movimientos cósmicos.

Con esta reorientación por lo ónticamente primario, vuelve a
restablecerse aproximadamente en la imaginación también el flujo
igual del tiempo. Pero más importante es, en este punto, que se
altere ampliamente la índole misma de la visión: ahora ya no
se ve el tiempo a lo largo desde un punto de él, sino, por decirlo
así, "de lado", de tal forma que la sucesión de los acontecimientos



<CAP. 15] ORIENTACIóN TEMPORAL OBJETIVA 237

resulta simultáneamente abarcable con la vista. El sujeto ha dejado
su lugar en el tiempo. La libertad de hacer esto no es idéntica
.a su libertad de movimiento en el tiempo de la intuición. Tam­
poco es ya un fenómeno propiamente temporal, sino sólo un caso
-especial de la capacidad general del espíritu para elegir, en la
fantasía, en el pensar o en la teoría, su posición de acuerdo pura
'y simplemente con el fin de la observación. La visión extratem­
peral de los sucesos temporales tampoco es, por tanto, una operación
categorial especial, pues consiste más bien en algo negativo, en
prescindir de la fáctica vinculación temporal del sujeto y de la pers­
pectiva, intratemporal.

En una efectiva operación únicamente se convierte cuando el
sujeto se percata de que también su propia actividad es una acti­
vidad ligada al tiempo real, y llevada a cabo exclusivamente en
-condiciones determinadas y dadas una sola vez. En la conciencia
histórica de nuestro tiempo ha logrado el percatarse de esto una
decisiva importancia -en la manera de ver del historicismo. El
'sentido del historicismo no se agota en la completa relativización
de la visión que se atribuye objetividad en cualquier ahora; aspira,
antes bien, a que la mirada que contempla los acontecimientos se
oriente completamente por el orden real en que radica. Una orien­
tación semejante es objetiva, porque el orden real es el que se
depliega en el tiempo real histórico.

Para concluir, mencionemos todavía, dentro de este orden de
cosas, un último grado de la reobjetivación temporal. Tiene lugar
ya en el plano de la visión filosófica. Su obra es la de arrancar la
aaíz a aquella representación metafísico-popular y pesimista del
'tiempo como un principio de disolución y caducidad. A primera
vista, pudiera pensarse que ciertas partes del análisis del tiempo
-el férreo paso igual, la falta de libertad de movimiento y el
momento de predeterminación en el flujo del tiempo- podrían
prestar aún apoyo a tal representación. Pero esta impresión es
superficial. La predeterminación no es del contenido, es sólo una
predeterminación de la dirección y del tempo. Fundamentalmente,
ha mostrado, antes bien, el análisis que el tiempo mismo aniquila
en tan escasa medida como produce ("da sus frutos"). Lo que
produce y aniquila son' muy distintas potencias del mundo real.

Mas entre tales potencias está también el hombre mismo. Gracias
a la asombrosa organización de su conciencia, consistente en tener
por categoría de su contenido el tiempo de la intuición, le es dado
adelantarse al paso igual del tiempo, entretejer sus metas en la
predeterminación real de los sucesos, configurar creadoramente a



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECoIII<

sí mismo y el mundo circundante. Tal preeminencia categorial
tiene sobre otros seres vivos, y en ella tiene ya la raíz su superiori­
dad y, en general, su posición sui generis en el mundo. La voluntad
y la acción fueran impotentes sin la libertad de anticiparse en el
tiempo de la intuición

Así visto, lejos de ser este último una deformación meramente­
subjetiva del tiempo real, es de suyo un eminente factor real de la
efectividad del "ser ahí" humano. Pues por obra suya sucede que
el tiempo real se trasmute para el hombre, de una corriente aniqui­
ladora, en un libre espacio de posible despliegue e inabarcable'
actividad creadora. El mundo espiritual que se crea, el hombre, y'
cuyas creaciones sabe éste ampliamente sustraídas a la aniquila­
ción, es el elocuente testimonio de tal trasmutación.



SECCIÓN IV

EL SISTEMA ESPACIO-TIEMPO DE LA
NATURALEZA

CAPÍTULO 16

ESPACIO-TEMPORALIDAD COSMOLóGICA

a) EL SISTEMA CUATRIDIMENSIONAL

Las úl timas consideraciones han ido mucho más allá de la región
de problemas de la filosofía natural. El tiempo no es, justo, mera­
mente una categoría natural y el espacio entra en juego, al menos
indirectamente, en los estratos superiores del ser. Pero en ambos
son los momentos categoriales fundamentales, aquellos que en
primera línea son propios de los estratos inferiores y en éstos se
presentan prototípicamente. Ya por esta razón tienen nuestras con­
sideraciones que retroceder una vez más a los puntos de partida.
Pues el análisis del espacio y del tiempo por separado no puede
agotar aquí la plenitud de los problemas. En el reino de la natu­
raleza forman, antes bien, el espacio y el tiempo un sistema cerrado
y único, cuyas, cuatro dimensiones están firmemente unidas unas
con otras. Puede llamárselo el sistema cosmológico de la espacio­
temporalidad. En él está todo lo configurado y real espacialmente
afectado a la vez por la dimensión temporal, y todo lo temporal­
mente real, o que tiene su duración, afectado a la vez por las dimen­
siones espaciales.

Esta conexión, por sencilla que sea en sí, no se ha aprehendido
en todas las épocas. La historia del problema del tiempo única­
mente tarde corre junta con la del problema del espacio. La
filosofía más antigua vio aquí preponderantemente el contraste.
Todavía en Descartes ocupa el tiempo una posición del todo
secundaria, mientras que se erige el espacio en sustancia. Única­
mente Newton juntó ambos, a los fines de la mecánica pura, como
igualmente fundamentales, y apresó su referencia mutua en el
fenómeno del movimiento. Partiendo de aquí se articuló la "Esté­
tica trascendental" de Kant, y únicamente por medio de ésta se
convirtió en bien común de la filosofía la estrecha conexión del
espacio y el tiempo.

En los últimos tiempos han caído ciertas teorías en el extremo
239



CATEGORfAS DIMENSIONALES [SECo IV

inverso. Bajo la impresión del lenguaje de las fórmulas matemá­
ticas, sólo se ve ahora el sistema cuatridimensional de la naturaleza,
en el que desaparece lo específico de la dimensión temporal, a la
vez que ya no se ve, en absoluto, la temporalidad de la conciencia
y del mundo histórico del espíritu. A la física especulativa se ade­
lantó en esto desde Igol la filosofía; la teoría física de la "línea
cósmica" cuatridimensional siguió sólo a poca distancia, influida
ya, por su parte, por los comienzos de la teoría de la relatividad.

Se partió de que no hay ningún fenómeno sensible que se pre­
sente meramente en el espacio o meramente en el tiempo; sólo
el entendimiento separa el fenómeno espacial y el temporal, que
en la experiencia se ptesentan en una unión necesaria. Se infirió,
además, que el hecho de que haya dos distintas palabras, tan sólo,
para designar el espacio y el tiempo, pero ningún concepto co­
rriente de su unidad, induce al error de admitir también dos
diversas "esencias", Este yerro se rechaza como un "error escolás­
tico", porque si no lo fuese, tendría que haber fenómenos a los
que conviniese una naturaleza meramente espacial o meramente
temporal.

Ya este primer esbozo muestra a las claras lo unilateralmente
positivista del punto de partida: fenómenos de naturaleza mera­
mente espacial o meramente temporal, tan sólo no los hayal ate­
nerse exclusivamente a la experiencia del sentido externo. Si se
agrega a éste el interno, en seguida se tropieza con la multitud
de los fenómenos meramente temporales; y si se piensa en el domi­
nio de objetos de la geometría pura, tampoco faltan fenómenos
puramente espaciales. Estos últimos no cuentan, es cierto, en el
mundo real, pero prueban, sin embargo, que hay de alguna suerte
formaciones espaciales intemporales. La multiplicidad psíquica es,
por el contrario, una multiplicidad a su manera perfectamente
real, y que por la manera de ser ocupa una posición igual a la del
mundo de las cosas materiales (ef. cap. 10 b).

Se trata, por ende, de guardar por anticipado frente a tales
teorías la justa medida, tal como la señala la naturaleza de las
cosas a todas las consideraciones sobre la unidad del sistema espacio­
tiempo. Pues de cierto hay semejante unidad, aunque sólo dentro
de los límites de los dos estratos inferiores del mundo real. Es una
unidad exclusivamente "cosmológica" -entendido este término,
ciertamente, en el más amplio sentido, de tal suerte que también
caiga bajo él la multiplicidad de lo orgánico. Más allá de estos
límites, no tiene razón de ser la unidad del espacio y el tiempo, ni
hacia arriba, en el dominio del ser psíquico y espiritual, ni hacia



CAP. 16] DIMENSIONES ESPACIALES

abajo, en la esfera meramente ideal de las formaciones matemá­
ticas.

Si se quiere enunciar lo anterior con exactitud categorial, tienen
que tomarse los dominios de validez del espacio y el tiempo en su
relación mutua, de tal forma que parcialmente coincidan, pero
parcialmente descuellen el uno sobre el otro por diversos lados.
El principio del espacio desciende hasta dentro del ser ideal,
mientras que el tiempo conviene exclusivamente a lo real; esto
último tan decididamente, que la temporalidad es justo la nota
capital de lo real. El principio del tiempo asciende, por su parte,
hasta dentro de los estratos' superiores de lo real, mientras que
el espacio se interrumpe ya en el límite de lo orgánico y lo psíquico.

El espacio y el tiempo están, pues, por lo que se refiere a sus
dominios de validez, en una relación de intersección. Es lo que
hay que tener fijamente presente en lo que va a seguir. Única­
mente sobre esta base categorial, puede discutirse coherentemente
el problema de la espacio-temporalidad cosmológica. Esta depura­
ción de los supuestos no es, en efecto, de ninguna manera óbice
a la unidad del sistema cuatridimensional. Dentro de su limitada
región de validez, forma de hecho este sistema una totalidad indi­
soluble.

b) LA "PERPENDICULARIDAD" DE LAS TRES DIMENSIONES ESPACIALES AL

TIEMPO

Al principio fundamental de la multiplicidad cuatridimensional
puede dárse1e expresión en la forma más simple con la perpendicu­
laridad de las tres dimensiones espaciales a la dimensión tem­
poral. La perpendicularidad es, ciertamente, otra vez una imagen
espacial, y como el espacio sólo constituye un componente del
sistema, trasciende la imagen su propia índole. El espacio se dis­
tingue, justo, por la homogeneidad de sus dimensiones, y la per~

pendícularidad supone esta homogeneidad. Pero la dimensión del
tiempo no es homogénea con las del espacio. Por eso no es posible
apresar rectamente sin dificultad el sentido de la imagen.

Por otra parte, no es la dimensión temporal heterogénea con las
espaciales en todo respecto, sino tan sólo en uno determinado.
Se trata, pues, de atenerse aquí al momento de la homogeneidad, a
saber, al hecho de que también el tiempo es una dimensión de
magnitud extensiva. Pero esto quiere decir que las magnitudes
no significan en ella un punto (un "grado"), como en las dimen­
siones de magnitud intensiva, sino "extensión" (ef. cap. 4 b). Este
momento de la extensión basta para asegurar un sentido determi-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV

nado a la perpendicularidad. Pues lo que importa a este respecto,
no es la magnitud del ángulo, sino la circunstancia de que entre la
dimensión temporal y cada una de las espaciales existe fundamen­
talmente la misma relación que entre cada dos de las últimas.
Recuérdese a este respecto la circunstancia de que justamente
debe el ángulo recto su posición de privilegio, entre las muchas
magnitudes angulares posibles, a la relación de las dimensiones
del espacio, y de que no está, a la inversa, determinada esta rela­
ción por el ángulo recto.

Mas ¿en qué consiste esta relación? Dentro del sistema del espa­
cio, es bien conocida: a cada punto de una dimensión corresponde,
en cada una de las demás, una línea recta, y en las otras dos ya
todo un plano. Así la línea como el plano se prolongan a este
respecto ilimitadamente, y ninguna limitación a determinada lon­
gitud o figura proviene aquí del espacio, sino de condiciones espe­
ciales, semejantes a las determinantes del punto en la primera
dimensión. Pues bien, esta relación se trasporta sin dificultad
al sistema del espacio y el tiempo: desde cada punto del espacio se
extiende en la dimensión temporal una línea recta; y desde cada
punto del tiempo se prolonga asimismo hasta el infinito una línea
en cada una de las tres dimensiones del espacio, ya un plano en
cada dos de ellas, y todo un espacio en las tres juntas. Todas las
líneas de tiempo que parten de diversos puntos del espacio corren
paralelas, por ser en todas la misma la dimensión temporal en que
corren; y su multiplicidad constituye la "anchura" de la corriente
del tiempo formada por las dimensiones del espacio. Todo cor­
te de esta corriente forma una multiplicidad tridimensional que
existe junta en una simultaneidad. O dicho de otra manera: cada
punto del espacio "pasa" en el flujo del tiempo toda la infi­
nita serie de los puntos del tiempo, mientras que éste es en cada
lugar del espacio el mismo flujo continuo. El todo del espacio
cósmico se desliza a lo largo del flujo del tiempo. '

Si no fuese "perpendicular" a la dimensión del tiempo una de
las del espacio, no podría ser simultáneo lo separado espacial­
mente en ella. El flujo del tiempo no sería entonces uno mismo
en todos los lugares del espacio, sino que estaría desgarrado en
corrientes de tiempo espacialmente diversas. Y en la coordinación
de estas corrientes resultaría lo espacialmente alejado temporal­
mente adelantado o retrasado respecto de lo cercano. Pero esto no
da por resultado un sentido inteligible, porque el antes y después
supone ya de suyo un orden temporal dotado de unidad, es decir,
la cabal identidad de un flujo temporal.



'CAP. 16] EXAGERACIONES ERRóNEAS 243

Asimismo, tampoco la velocidad del movimiento espacial, su
aceleración y la alteración de ésta, admitiría una determinación
métrica única, si el tiempo no trascurriese uniformemente y con
riguroso paralelismo en todos los puntos del espacio recorridos.
Pero esto sólo es posible si el tiempo fluye "trasversalmente" a
todo estar lo uno fuera de lo otro espacialmente, a toda distan­
da espacial y a toda configuración de la posición en el espacio.
Ahora bien, este "fluir trasversalmente" no es nada más que la
"perpendicularidad" de las tres dimensiones espaciales al tiempo,
vista desde este mismo.

Ni siquiera puede decirse que esta relación no sea intuitiva.
Tan sólo no estamos habituados en la vida a reconocer la relación
de las dimensiones del espacio entre sí en su común relación con el
tiempo. Esto radica en que nos es imposible acoger en nuestra
intuición del espacio, que es insuperablemente tridimensional, una
cuarta dimensión. Las dimensiones espaciales no pueden, de hecho,
ser perpendiculares en el espacio real a una cuarta dimensión.
Ahora bien, el tiempo no es una cuarta dimensión espacial, ni es
espacial su relación con las tres. Una vez puesto esto en claro,
nada se opone al carácter intuitivo de la relación cuatridimensional.

y de hecho llevamos a cabo sin dificultad en la intuición la
determinación cuatridimensional de los sucesos espacio-temporales.
Sin fricciones se lleva a cabo en toda aprehensión concreta de un
movimiento. Y no es ningún milagro, puesto que también el tiempo
es una forma de la intuición. Todo movimiento describe en las
tres dimensiones espaciales y en la dimensión- temporal su deter­
minada "curva". Y en los momentos de la dirección, el trayecto, el
cambio de dirección, la velocidad, la aceleración, etc., está con­
tenida intuitivamente justo la cuatridimensionalidad de su tras­
currir. Pero esto significa que también está contenida intuitiva­
mente en ellas la perpendicularidad de la dimensión temporal, junto
con su fluir, a las tres dimensiones espaciales.

c) EXAGERACIONES ERRÓNEAS. No HAY NINGÚN "ESPACIO FLUYENTE"

Mas es necesario fijar muy exactamente el sentido ontológico de
las características aquí señaladas. A la menor alteración, se vuel­
ven torcidas. En particular, se trata de guardarse de exageraciones
metafísicas. Pues tales no faltan. Y la tentación de ellas ronda
en todo tiempo a un pensar unilateralmente formal o bien unilate­
ralmente matemático.

Así, es falso, por ejemplo, el hacer de la efectiva vinculación del



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV'

espacio y el tiempo reales en un sistema cuatridimensional de la
naturaleza, una unidad absolutamente indisoluble, edificando sobre
ella una teoría del "espacio fluyente". Es, sin duda, verdad que
cada punto del tiempo abarca en el proceso cósmico toda la multi­
plicidad tridimensional que hay en el espacio, y la reúne en la
unidad de un simul; pero de ello no se sigue esta tesis: "El punto
del tiempo es el espacio cósmico." Y es, sin duda, verdad que todo
punto del espacio recorre en el proceso cósmico la multiplicidad
entera de los puntos del tiempo, o sea, resulta disgregado en el
continuo de la sucesión; pero de ello no puede sacarse esta tesis:
"El punto del espacio es la corriente del tiempo." Ni en el uno;
ni en el otro caso, "es" lo uno, en absoluto, lo otro.i

Semejantes exageraciones son engendros del afán de simplifica"
ción quizá incluso de paradoja. Pero el mundo cuatridimensional
no es, en absoluto, de tan lapidaria simplicidad. Las dos tesis adu­
cidas apuntan al ideal de una geometría cuatridimensional del
movimiento. A los fines del cálculo, que siempre se las ha con
simplificaciones, será útil, pero si ha de redundar en provecho
de la aprehensión ontológica del movimiento real, tiene el pro­
cedimiento que anular de nuevo sus propias ficciones. Pues si
éstas subsisten y se acogen en los resultados, hacen ficticios tam­
bién éstos, y repercuten en las consecuencias como falseamientos.

El "punto del espacio" es, como todo lo espacial, algo absoluta­
mente estático; en su esencia no entra absolutamente ninguna
temporalidad, no se diga un fluir. Por esencia, no puede "ser"
la corriente del tiempo. Representa sólo un mínimo de determi­
nación espacial, que resulta acogida por el flujo del tiempo y
resuelta en la secuencia de la sucesión. Pero la resolución no es una
función categorial del espacio, sino del tiempo.

y lo mismo el "punto del tiempo". Ha caído, como todo lo
temporal, en el flujo, y no significa nada más que un estadio de
éste; la extensión espacial no entra, en absoluto, en su esencia,
pero menos que nada el todo del espacio cósmico (como prueba
la simultaneidad de los contenidos psíquicos). En cuanto tal, no
puede, pues, "ser" el espacio cósmico. Pero dentro del sistema del
espacio y el tiempo -es decir, hasta donde éste alcanza justo
categorialmente- tiene su "anchura" en las dimensiones espacia­
les, que en sí son indiferentes al flujo y la duración. Por eso se
presenta en él el todo del espacio como "siendo a la vez". Y si

1 C]. sobre este punto, así como sobre lo siguiente, M. Palagyi, "Neue Theorie
des Raumes und der Zeit" (contenido en el volumen Zur Welimechanik, Leíp­
zig, 1925), 1. 'B-E.



CAP. 16] EXAGERACIONES ERRóNEAS 245

abarca el espacio cósmico, es en tanto que el tiempo es uno mismo
para todos los puntos del espacio. Pero esto no es en él una fun­
ción del tiempo, sino del espacio.

Aún más errónea es la idea especulativa del "espacio fluyente".
Parece muy simple: a cada punto del tiempo le corresponde todo
un espacio cósmico; si, pues, se colocan en serie uno junto a otro
semejantes puntos del tiempo, como sucede justo en el flujo del
tiempo, pasa el espacio de un punto del tiempo a ser el del otro,
y el resultado es el tránsito continuo de espacio a espacio, o sea, el
"espacio fluyente". Tal es la teoría. Pero ¿es verdad que aquí
pase un espacio a ser otro?

Es, antes bien, siempre el mismo espacio homogéneo, sin límites;
magnitud ni medida, el que retorna de un punto del tiempo a
otro. Y no "fluye", en absoluto, sino que sólo fluye el tiempo,
mientras que él permanece idéntico en medio del flujo del tiem­
po, sin padecer alteración alguna. En verdad, si se tratase de algo
extendido "en" el espacio, de cuerpos reales, la cosa sería distinta.
Pero el espacio mismo no es un cuerpo real, ni tampoco es extenso
(cap. 6 e), no es nada existente que pudiera surgir o perecer, sino
exclusivamente una categoría, un sistema de dimensiones "en" el
que está extendido, surge y perece lo real. Todo 10 que está
en el espacio real está sujeto al flujo del tiempo, pero no lo
están las formas categoriales a las que está sujeto. Las categorías
no tienen un ser temporal. Por eso, aunque todo lo que está en
el espacio haya caído en el flujo del tiempo, no fluye el espacio
mismo. La idea del espacio en flujo es categorialmente falsa.

El contenido de verdad que queda, cuando se deja caer la exage­
ración, es mucho más estricto: todo lo realmente espacial -no, pues,
el espacio real mismo, sino 10 que está extendido "en" él- es tam­
bién realmente temporal y está sujeto al flujo. Pero no le está
sujeto por ser espacial, sino por ser real; pues sólo 10 que surge y
perece en el tiempo es real. Tampoco se puede, pues, invertir la
tesis: no todo lo realmente temporal es también realmente espacial.
Sólo del ser físico y orgánico es válida la firme vinculación de la
espacialidad y la temporalidad. Dentro de estos limites -y son
bastante amplios, pues encierran todo lo que tiene magnitud ex­
tensiva- es válida de todo ente la determinación cuatridimensio­
nal. Aquí describe cada cosa, en tanto existe, una curva cuatridi­
mensional de existencia -una "línea cósmica" en el espacio y el
tiempo. Ésta no es una fórmula especulativa, sino la simple ex­
presión categorial de un estado de cosas muy determinado, y tam­
bién perfectamente conocido de la intuición.



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV

d) IMPOSIBILIDAD DE SUPRIMIR EL CARÁCTER DE SUSTRATOS HETERO­

GÉNEOS DEL ESPACIO y EL TIEMPO

Si el tiempo no fuese más que la cuarta dimensión del sistema
-cósmico del espacio y el tiempo, o si no hubiese más estratos del
ser que los de la "naturaleza", fuera, por cierto, del todo distinto.
Podría entonces concebírselo como una ampliación del principio
del espacio, con 10 que es cierto que el espacio real también se
volvería algo del todo distinto. Tampoco entonces, sin duda,
"fluiría" él mismo, sino sólo las cosas reales situadas en él; y una
de las cuatro dimensiones seguiría siendo heterogénea con las
otras, siendo el momento distintivo en ella no ninguno dimensio­
nal, sino justo el del fluir. Pero asimismo podría también tomarse
por base, a la inversa, el tiempo, como la dimensión destacada por
el fluir, y entender las tres dimensiones espaciales como su amplia­
ción en la "anchura" de la corriente del tiempo, con lo que el tiem­
po se convertiría paradójicamente en el sistema cuatridimensio­
nal de la posible extensión.

Así lo uno como lo otro es sólo un juego ingenioso del pensa­
miento. La diversidad de la que se trata propiamente aquí, no
puede arrojarse fuera de la discusión con semejante especulación.
Pues consiste en la heterogeneidad prístina de la dimensión espacial
y la dimensión temporal, o dicho más concretamente, en la especie
totalmente diversa de "extensión" que un mismo ente real tiene
en el espacio y en el tiempo. Aquí existe una fundamental oposi­
.ción dentro del genus de la "magnitud extensiva", sin que haya
jfoTilla de eliminar esta oposición: no pueden aplicarse medidas de
-distancia espacial a distancias temporales, ni magnitudes espaciales a
magnitudes temporales (duración); es cosa que no tiene sentido. Pue­
-de representarse, es cierto, la duración por medio de la imagen del
.segmento espacial, y más aún, representarla objetivamente, y gracias
a la representación, hacerla mensurable indirectamente por medio
de ella (es lo que sucede, por ejemplo, en la esfera del reloj), como
también a la inversa. Pero la heterogeneidad de las medidas sub­
siste justamente en medio de todo ello, y la relación que se esta­
blece entre ellas es una relación convencional, fundada en la unifor­
midad de un movimiento elegido expresamente a los fines de la
medición. La uniformidad de semejante movimiento significa jus­
to que en iguales intervalos de tiempo se recorren iguales segmen­
tos del espacio. Si se toma, pues, por base un movimiento uniforme,
puede "medirse" indirectamente el tiempo con medidas espaciales
y el espacio con medidas temporales. Pero el supuesto sigue siendo



CAP. 16] SUSTRATOS HETEROGÉNEOS 247

el de una coordinación fija entre estas y aquellas medidas; lo que
en la práctica puede ser aproximadamente exacto. Pero las medi­
das mismas siguen siendo perfectamente heterogéneas.

En su lugar se señaló cómo en la esencia tanto del espacio como
del tiempo se entraña un algo incognoscible, una especie de núcleo
categorial esencial que ya no puede resolverse en nada ni reducirse
a nada (caps. 7 a Y 12 a). Este algo constituye el carácter de sus­
trato de las dimensiones espaciales y de la dimensión temporal: son
dimensiones de diversas e irreducibles especies de magnitud, "sustra­
tos" de una medición y patrones de medida heterogéneos. Las
especies de la medida están enteramente determinadas por la espe­
cie de la dimensión, y justo en esto consiste el carácter de sustrato
de ésta. El hecho de que las dimensiones mismas no den de sí la
medida (caps. 6 e y 11 g), no altera lo anterior en nada; pues las
dimensiones no son magnitudes, sino el medio de una posible
magnitud. Este algo incognoscible es lo que hace imposible de
anular la heterogeneidad del espacio real y el tiempo real, incluso
dentro del común sistema cuatridimensional.

Ello no impediría, por cierto, el recogerlos a ambos en la unidad
de una categoría. Ontológicamente es, en general, indiferente cómo
se recojan los momentos categoriales que pueden señalarse en un
estrato del ser, y qué se tome entonces por unidad de una categoría
o por un grupo de categorías. Sea como sea, se hallan dentro de
su estrato en cabal coherencia, y sólo en común determinan su con­
cretum, Lo demás es una mera cuestión de división, conceptuación
y exposición. Pues ninguna división de la coherencia de los estratos
sirve sino a la sinopsis. En esto tiene el pensamiento amplia liber­
tad. Pero en cuanto a las cosas mismas, no gana nada con la mera
agrupación en una forma u otra. Y si tiene la arrogancia de hacer
desaparecer en la síntesis momentos existentes y ostensibles de di­
ferenciación, resulta la simplificación artificial y se falsea el conteni­
do categorial. Contra ello es necesario estar en guardia.

Puede estimarse, naturalmente, como más o menos importante
la heterogeneidad de las dimensiones, según el punto de partida de
las consideraciones que se hagan. Ello no altera en nada la situación.
Ésta se halla inequívocamente determinada por la contrapartida, la
plena homogeneidad de las tres dimensiones espaciales entre sí.
Esta homogeneidad va hasta la posibilidad del trueque de una
dimensión por otra, y en ella descansa la continuidad del cambio
de dirección y el girar en el espacio (cap. 6 ¡, g). De nada de esto
se habla, en el sistema cuatridimensional, entre la dimensión tem­
poral y la dimensión espacial. No hay ningún "ángulo" espacio-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV

temporal, ni ningún cambio de dirección que le correspondiera; en
el tiempo sólo hay la dirección, única, de su flujo, y en ella todo
corre paralelamente. Puede inscribirse, es cierto, el movimiento en
un sistema de coordenadas, en el que entonces se representa como
una línea oblicua en determinado ángulo de la abscisa del tiempo.
Pero esto sólo es un artificio analítico, y que sólo alcanza hasta
donde puede mantenerse en pie el prescindir de la heterogeneidad
de las dimensiones. Pues ónticamente sólo es posible un ángulo en
un continuum de dimensiones homogéneas.

Ontológicamente hay, pues, una relación mucho más estrecha
entre las dimensiones unas con otras que entre el espacio y el tiem­
po. Por eso guarda su sentido objetivo, independientemente de
concepciones y teorías, el no unificar categorialmente el espacio
yel tiempo, aunque estén indisolublemente enlazados uno con otro
en la multiplicidad cuatridimensional de los fenómenos naturales.
La relación más estricta forma la unidad categorial más estricta.
Esta unidad es el espacio real. La relación más lata es el sistema
del espacio y el tiempo, que se destaca de aquél por la componente
categorialmente heterogénea del flujo del tiempo. Y de hecho es
el sistema de dimensiones que contiene el tiempo un sistema esen­
cialmente distinto.

e) LA REFERENCIA DE SISTEMAS HETEROG.ÉNEOS DE DIMENSIONES A LA

UNIDAD DEL TIEMPO REAL

Pero la plena visión de conjunto de la situación, únicamente se
obtiene cuando se añade que este sistema combinado del espacio
y el tiempo no es el único sistema de dimensiones que contiene el
tiempo. El tiempo real no es una categoría meramente cosmológica,
como el espacio, sino también una categoría real de los estratos su­
periores del ser. Y también en estos estratos hay una "anchura" del
tiempo, pues también aquí corren diversos procesos simultáneamen­
te unos al lado de otros. Pero las dimensiones en las que tiene su
anchura el flujo del tiempo no son las del espacio; no son, en
absoluto, dimensiones de magnitud extensiva, y por eso tampoco
se las conoce en la vida como dimensiones. Pero las hay, aunque
sea difícil apresarlas. Si no las hubiese, no podría haber simulta­
neidad de las representaciones, de los pensamientos, de los procesos
psíquicos, ni tampoco anchura y estrechez de la conciencia, pero
menos que nada intervención de las potencias del espíritu en la vida
histórica de un pueblo.

Mas como quiera que estén constituidas las dimensiones de una



CAP.16j SISTEMAS HETEROGÉNEOS 249

multiplicidad psíquica y espiritual -nunca las apresamos sino en
los contenidos que se comprimen en el mismo tiempo-, en todo caso
también ellas forman un espacio disponible para ser a la vez, sin
que por ello se confunda indiscerniblemente lo simultáneo. Tienen,
pues, que ser "trasversas" a la dimensión temporal, lo mismo que
en el mundo cósmico las dimensiones espaciales: sólo así pueden
constituir una anchura del tiempo y mantener separado lo simultá­
neo. Pero esto significa que también a ellas se aplica la imagen
de la "perpendicularidad al tiempo".

Muy notable es la imagen total que resulta aquí. El espacio
sólo es uno de los sistemas de dimensiones del mundo real que están
unidos con la dimensión temporal. Hay varios con sus dimensiones
"perpendiculares" al tiempo real, pero que, por lo demás, no están
unidos entre sí, y de los unos de los cuales no se pasa a los otros, ni
siquiera mediante su vinculación indirecta por medio del tiempo.
Pues son heterogéneos entre sí por el tipo de dimensión: las dimen­
siones del uno no son "perpendiculares" a las del otro, sino que
no tienen ninguna relación entre sí. Sólo indirectamente se estable­
,ce una relación entre ellos: por medio del tiempo. Éste retorna
por todas partes como un mismo tiempo real, y además de la misma
manera que en el sistema del espacio y el tiempo de la naturaleza:
el tiempo pertenece a las dimensiones de estos sistemas combina­
dos, y está ligado con las dimensiones peculiares de ellos en
una unidad que es indisoluble dentro del respectivo estrato del ser.

Es la consecuencia del hecho de que la categoría del tiempo pase
a través de todos los estratos reales, mientras que la categoría del
espacio se queda en el límite superior de lo orgánico. Sólo que no
tan fácilmente se ve con claridad esta consecuencia. Cada uno
de los sistemas de dimensiones heterogéneos constituye juntamente
con el tiempo un "sistema combinado"; y estos sistemas combina­
dos no están conectados unos con otros por nada más que la común
-dimensíón temporal. El tiempo es la fundamental dimensión uni­
ficadora de todo lo real. Gracias a él está ligado en una unidad el
mundo, por lo demás constituido de dimensiones heterogéneas.

Es lo que se enunció anteriormente (cap. 11 d) diciendo que el
tiempo forma la "abscisa común" de sistemas de coordenadas
heterogéneos. Pero como las coordenadas no son idénticas a las
dimensiones en que forman su sistema, es la forma de enunciarlo
categorialmente más justa la de decir que el tiempo constituye la
única dimensión común de varios sistemas de dimensiones en lo de­
más heterogéneos y no interferentes. Y como el tiempo no es dimen­
sión solamente, sino a la vez el flujo continuo y uniforme, también



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SEC.IV

puede decirse que la identidad del flujo único del tiempo es 10 co­
mún de estos sistemas, y que por medio de él está unitariamente
conexo consigo mismo el mundo real, constituido por estratos
heterogéneos -a saber, de tal suerte que hasta lo por lo demás
perfectamente incomparable y aparentemente inconexo, se halla
retrotraído a una base óntica común.

La fuerza de vinculación que emana de la unidad del tiempo
real es, de esta manera, de un alcance inabarcable. La legalidad
entera del tiempo, incluyendo el momento de determinación en el
flujo de él, se aplica a la multiplicidad de 10 real en los diversos
sistemas de dimensiones. No sólo está unido por encima de toda
heterogeneidad lo simultáneo, sino también 10 que se sigue a deter­
minada distancia temporal. Pues en el flujo del tiempo sólo hay
el movimiento único y común del flujo mismo; los acontecimientos
-de cualquier dimensión que sean- permanecen atados a su lugar
temporal y se alejan con él en el pasado. Las distancias temporales
de 10 heterogéneo comparten así la universal unidad de la simulta­
neidad.

La imagen se redondea del todo cuando se toma en cuenta aún
la ley del curso igual de todos los procesos en el tiempo real
(cap. 13 e) 1). No sólo los movimientos espaciales trascurren en el
tiempo con igual velocidad, sino que también los sucesos de otra
dimensión -la vida humana y sus vivencias, el pensar, obrar, sen­
tir, el crecer y envejecer, el cambio histórico y el movimiento del
espíritu- siguen todos ellos el flujo igual del tiempo real y uno
y están sujetos a su determinación. Ninguno de ellos tiene libre
movilidad sino en las otras dimensiones de los "sistemas combi­
nados", no en la común a éstos. Por eso hay para todo suceso
real, desde el grosero cambio de la materia hasta el intangible del
espíritu, no sólo una base dimensional común, sino también una
corriente idéntica en la que trascurre y se graba su duración, y
gracias a la cual son posibles las múltiples referencias de unos con­
tenidos a otros.

Las simples relaciones fundamentales de la fábrica del mundo
real -como la dependencia de los procesos orgánicos respecto de
los físicos, y de los psíquicos respecto de los orgánicos- tienen
en la unidad del tiempo real su condición categorial. Pero 10
mismo también la intervención de las potencias psíquicas y espiri­
tuales en la región del mundo material espacial: la viva actividad,
el trabajo creador, el obrar responsable. La interpenetración, en
muchos estratos superpuestos, de las potencias humanas y extra­
humanas, en que se edifica la vida humana, depende de un cabo a



CAP. 17) EL MOVIMIENTO COMO PROTOFENóMENO

otro de la corriente del tiempo, que todo lo abraza y lleva unifor­
memente consigo.

CAPÍTULO 17

LA CATEGORfA DEL MOVIMIENTO

a) EL MOVIMIENTO COMO PROTOFENÓMENO DE LA ESPACIO-TEMPO­

RALIDAD

Una parte de los momentos categoriales del espacio no se reveló
directamente en él, sino en la espacialidad de las cosas. Cosa seme­
jante fue, en el análisis del tiempo, con la temporalidad. Análoga
es la situación también en el sistema del espacio-tiempo de la natu­
raleza. Como mejor resulta visible una parte de sus peculiaridades,
es desde la espacio-temporalidad de ciertos característicos fenóme­
nos reales. Entre estos fenómenos es el central el movimiento.

El movimiento tiene que entenderse aquí en su primer sentido'
literal, eliminando toda significación traslatícia, como no es evitable
en la terminología filosófica. No sólo hay que eliminar aquí el
"movimiento" psíquico y espiritual, sino también toda alteración
cualitativa, todo cambio, fuera del cambio de lugar. También el
concepto antiguo de "klnesis", que abarcaba toda especie de muta­
ción, es aquí demasiado amplio. El movimiento como fenómeno
físico fundamental de la espacio-temporalidad, es exclusivamente
movimiento espacial.

El movimiento en este sentido sólo lo hay en el sistema cósmico
del espacio y del tiempo reales. Con frecuencia se lo ha definido
precisamente como la relación del espacio y el tiempo. Ésta es una
simplificación inducente en error. El sistema cuatridimensíonal
en cuanto tal, con su perpendicularidad de las dimensiones entre'
sí y las restantes peculiaridades expuestas, no es el movimiento;
éste es, antes bien, algo que tiene lugar "en" este sistema -exacta-­
mente como la extensión misma no es el espacio o el tiempo, sino'
algo existente "en" el espacio y "en" el tiempo.

Cierto que el movimiento es, de todo lo que tiene lugar en el
espacio y en el tiempo, lo más elemental; tampoco hay ningún fe­
nómeno en el que la relación del espacio y el tiempo tenga una
forma más trasparente que en el movimiento. y esto tiene su razón
de ser: el movimiento es el tipo de procesos que de alguna suerte
sirven de base a todos Jos procesos naturales, también los en apa-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SEC.1V

riencia cualitativos. En rigor, no debe pensarse a este respecto
solamente en la traslación de las masas en el espacio; hay también
un movimiento de lo no material, como la propagación de la luz,
del campo eléctrico y otros más. En este sentido, es el movimiento
un protofenómeno de la naturaleza inanimada, y puede designarse
como una de las categorías de ésta.

Cierto que no es igualmente fundamental que el espacio y el
tiempo, sino que descansa ya en éstos; ni es tan general como la ca­
tegoría del proceso, de la que aún se hablará. También le falta
en cuanto tal el lado dinámico que tienen todos los procesos natu­
erales. Por eso puede considerarse aún sin una base sustancial
(digamos energética), que es 10 único que da todo su peso de rea­
lidad a los procesos físicos. Pero, con esta indiferencia a 10 dinámi­
co, es un momento categorial propio y fundamental, y aquel en que
están unidos primariamente uno con otro el espacio y el tiempo.

Movimiento es el continuo recorrer lugares colindantes del espa­
do, en la secuencia igualmente continua de los lugares del tiempo.
Esto suena a cosa comprensible de suyo, pero sólo porque estamos
Iiabituados a suponer esta continuidad en el vivir el movimiento;
pues la percepción no la apresa de ninguna suerte (cap. 15 f).
Justo de esta continuidad pendieron un día en la filosofía de los
eléatas las mayores dificultades de comprensión. La expresión de
ellas son las aporías de Zenón: el movimiento parecía disolverse
en una serie infinita de "reposos"; pero ¿cómo componerse de puro
reposo el transitar mismo, el deslizarse de un punto a otro? Por
este camino no es, de hecho, comprensible el movimiento. La base
de la concepción es falsa.

El movimiento es, antes bien y por naturaleza, justamente el
mismo transitar deslizándose de un punto a otro. Esto es categorial­
mente del todo posible, porque tanto el segmento espacial como
-el segmento temporal son continuos. A la infinitud de los puntos
-del espacio corresponde la infinitud de los puntos del tiempo en un
segmento limitado. Con ello resulta posible el fluyente deslizarse
deí movimiento.

El fluir mismo es aquí el del tiempo, pero en su trasferencia al
espacio, Pues el espacio mismo no fluye, y en él en cuanto tal
sólo estáticamente son inteligibles todas las transiciones continuas.
únicamente la síntesis de sus dimensiones con la dimensión del
:tiempo introduce en él el momento del fluir: la sucesión temporal
se trasfiere a la serie de los puntos del espacio, de suerte que éstos se
recorren sucesivamente. Ello no constituye ninguna dificultad en
el sistema cuatridimensíonal, dado que las tres dimensiones del espa-



MOMENTOS CATEGORIALES DEL MOVIMIENTO 253

do son "perpendiculares" al tiempo. El movimiento es, por tanto,
el fenómeno cuatridimensional más sencillo. En él se presenta con
elemental trasparencia el sistema combinado del espacio-tiempo,
como una efectiva relación mutua de las dimensiones heterogéneas.

b) Los MOMENTOS CATEGORIALES DEL i'vIOVIMIENTO

La oposición antigua entre "el movimiento y el reposo" está ya
superada en esta concepción. El movimiento sólo es, antes bien,
.el fenómeno fundamental, comprensivo incluso del reposo. Aun
cuando hubiera un "movimiento absoluto", sería un reposo abso­
luto sólo un fenómeno límite del movimiento. Pero si no lo hay
-de lo que se anticiparon las razones más arriba (cap. 7 d), pues
el espacio no es un sistema de referencia "relativamente" al cual
pudiera moverse algo-, no existe ningún estado de reposo sino
relativamente a un sistema de referencia empíricamente elegido, o
sea, que comparte el movimiento de éste relativamente a otros
sistemas.

Más importante que ello es que la constitución categorial del
sistema del espacio-tiempo puede leerse con toda exactitud en
los momentos estructurales del movimiento. Ahí está, ante todo,
la posibilidad de formular matemáticamente el movimiento, tan
admirada y de hecho fundamental para la ciencia exacta. Descansa
en el momento fundamental que es común a las cuatro dimensiones
del espacio y el tiempo, el de la magnitud extensiva. No las dimen­
siones mismas tienen extensión, pero sí todo lo que existe en ellas;
por eso es posible la determinación matemática del movimiento por
la relación entre el segmento espacial y el temporal. Esta relación
constituye su velocidad. Pero la velocidad constituye, junto con la
dirección en el espacio y el sistema de referencia, la determinación
unívoca del movimiento. La dirección y la velocidad en el tiempo
no constituyen, por el contrario, ningún factor nuevo, por ser en el
tiempo los mismos todo movimiento y toda dirección. En estas
constantes del flujo del tiempo, que en el cálculo permanecen síern­
pre inadvertidas, descansa el que sea tan sencilla la determinación
matemática del movimiento. Toda diversidad es introducida por
la variabilidad de los factores espaciales: el cambio de dirección
como encorvamiento de la trayectoria, el cambio de velocidad es­
pacial como aceleración y retardo, e igualmente el cambio de acele­
ración, etc. Pero la relación fundamental con la constante temporal
sigue siendo la misma, en medio de toda la variación de las como
ponentes espaciales.



254 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV'

En el movimiento resaltan también claramente los momentos
categoriales de oposición entre el espacio y el tiempo: ante todo, la
heterogeneidad de las dimensiones, así como la fal ta de isometría
entre la extensión espacial y la temporal. Si la relación entre d
segmento espacial y el temporal da por resultado la velocidad, esto'
no significa, sin embargo, que pueda darse la una en las medidas de
la otra. Puede hacerse, sin duda, indirectamente, pero sólo tomando
por base una medida de velocidad; ahora bien, una medida seme­
jante es siempre ya una medida combinada, porque consiste en la
relación de la medida espacial y la temporal, o sea, que ya encierra
justo aquella referencia recíproca de lo heterogéneo por la que
quedan coordinadas entre sí la magnitud espacial y la temporal.

El momento de oposición más importante sigue siendo también
aquí el del flujo del tiempo, frente al carácter estático de las
dimensiones espaciales. Esta oposición es tan grande, que en vista
de ella hace la impresión de muy superficial la determinación del
movimiento como una curva cuatridimensional. Nada menos que lo
capital queda silenciado en ella. Pues el solo tiempo es lo que con
su propio fluir "hace entrar en el flujo" la serie de los lugares
del espacio, es decir, de la coordinación de éstos con la serie de 10&

lugares del tiempo hace surgir el "movimiento". Sin el fluir se
queda la multiplicidad entera de la cuádruple dimensión en está­
tica. Esto es bastante notable, pues que justo en el espacio son las
cosas libremente móviles, mientras que en el tiempo están y perma·
necen ligadas a su determinado lugar.

Pero la paradoja es aparente. La movilidad en las dimensiones
del espacio no significa, en absoluto, que el movimiento en cuanto
tal sea un fenómeno espacial; si se sustrae de él el tiempo, queda
como resto el segmento espacial inmóvil, que tiene, como todo lo
meramente espacial, un carácter exclusivamente estático. Única·
mente allí donde se agrega la dimensión temporal, y con ella el
flujo del tiempo, hay la sucesiva mutación de los lugares del espa·
cio por los del tiempo. La libertad de movimiento en el espacio
sólo significa que el espacio no determina por sí qué continuum
lineal especial de puntos espaciales -en qué dirección y de qué
longitud- recorra la mutación, mientras que el tiempo determina
por sí en su dimensión la dirección y la velocidad. Por eso puede
el movimiento tener en el espacio cualquier dirección y velocidad,
según las especiales condiciones dinámicas, mientras que en el tiern­
po nunca puede tener sino una, la del flujo igual del tiempo real
mismo.



CAP. 17] MOMENTOS DEL ESPACIO y EL TIEMPO 255

e) RELACIÓN DE LOS MOMENTOS DEL ESPACIO y EL TIEMPO EN EL

MOVIMIENTO

El hecho de no ser el tiempo simplemente una cuarta dimensión
encuentra, por tanto, en el movimiento una expresión muy lumi­
nosa. La estática espacial y el flujo temporal funcionan aquí como
momentos opuestos cuya síntesis hace justamente posible el movi­
miento.

Cierto que no debe extremarse este hacer posible. No es el tiem­
po lo que produce el movimiento. No es él lo que hace que un
cuerpo deje su lugar para ocupar sucesivamente otros diversos. Esto
lo hacen factores reales del todo distintos, y que aparecen y des­
aparecen ellos mismos en el tiempo. El tiempo se limita exclusiva­
mente a hacer la acción motriz de ellos "posible". Pero este hacer
posible es fundamental, y tiene la forma de una genuinamente ca­
tegorial "condición de posibilidad". Si el tiempo fuese meramente
una cuarta dimensión a la manera de las dimensiones del espacio,
no sería la mutación de los puntos del espacio por la serie de los
del tiempo movimiento, sino tan sólo una curva cuatridimensional
a la manera de los "lugares geométricos"; y para que se volviese
movimiento, fuera menester, además, de un flujo, sea en una de
las cuatro dimensiones o en una quinta.

No se gana, pues, caregorialmente nada con la simplificación
especulativa del sistema combinado; tan sólo se falsea el verdadero
problema del movimiento. Un pensar puramente matemático puede
borrar la oposición de las dos especies de dimensiones, haciendo
homogéneos el segmento espacial y el temporal. Sólo gana con ello
la simplificación de la fórmula y del cálculo; pierde el carácter de
movimiento del fenómeno que debe apresar la fórmula. y se pierde
este carácter, en último término, porque se pierde de vista la índole
peculiar del sustrato de la medición. Toda determinación métrica
flota en el aire, y acaba por volverse ilusoria, si no se respeta
rigurosamente lo específico de las dimensiones en las que las mag­
nitudes tienen su irreducible índole peculiar. Pues sobre ésta no
dice nada la relación misma en tre los números de las medidas. Por
eso están y seguirán estando ligadas a la distinción de las dos espe­
cies de dimensiones las determinaciones puramente cinemáticas, an­
tes de toda discusión de los factores dinámicos.

Desde aquí puede comprenderse aún mejor la paradoja antes
rozada, de que el movimiento esté ligado en el tiempo y sea libre
en el espacio, mientras que el espacio es justamente la forma está­
tica y el tiempo la fluyente: en el sistema inmóvil son los cuerpos



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV

libremente móviles, en el móvil están encadenados sin movimiento
a su lugar. Ya esta agudización de la paradoja es inducente en
error. El espacio no es un "sistema estático", en el sentido de que
no admita movimiento alguno, ni el tiempo un "sistema móvil", en
el sentido de que permita cualquier movimiento temporal. Tan
sólo las dimensiones del espacio no contienen de suyo ningún
momento de movimiento, como 10 tiene el tiempo; "en" ellas es
todo desplazamiento posible a voluntad, supuesto que trascurra
"trasversalmente" a ellas un flujo temporal en que puedan reco­
rrerse "uno tras otro" los lugares. El tiempo, en cambio, es de suyo
un trascurrir, y un trascurrir tal que lleva consigo en su curso igual
todo lo que aparece en él. Por eso no hay "en" él ninguna movi­
lidad -aunque, o más bien justamente, porque él mismo es la
movilidad que lleva consigo.

El movimiento espacial sólo es, pues, posible justamente de esta
manera. Un mismo proceso es reversible en el espacio, irreversible
en el tiempo, estando en el espacio determinado en cuanto a la
dirección y la velocidad por las condiciones dinámicas del caso,
pero en el tiempo tan sólo por el flujo igual de éste. La aparición
del proceso mismo, su aquí y ahora, no está determinada por
ninguno de los dos, sino que depende igualmente de las condicio­
nes dinámicas. Éstas conservan, a pesar de la determinación tem­
poral, un campo de libre juego, donde desplegarse, suficiente para
alimentar toda la multiplicidad de los procesos de movimiento que
se suceden y cruzan. La vinculación al flujo general del tiempo
sólo significa que la multiplicidad se restringe a las otras dimen­
siones.

En un sistema combinado de dimensiones tiene, pues, que reinar
la libre movilidad justamente en las dimensiones estáticas, y ello
precisamente por ser inmóviles estas mismas. En la dimensión
fluyente no hay, en cambio, ninguna, porque ella misma comunica
ya su flujo a todo 10 que existe en ella.

En sí pudiera ciertamente concebirse también un flujo temporal
dentro del cual tuviesen además los sucesos un movimiento propio.
Pero semejante flujo temporal también sería distinto del flujo del
tiempo real; en él no habría curso igual de los sucesos ni para­
lelismo, en él podrían los movimientos rebasarse unos a otros no
sólo espacial, sino también temporalmente. Pero la consecuencia
sería que entonces tampoco habría la posibilidad de comparar
unívocamente las velocidades espaciales. Pues el supuesto de toda
relación unívoca de las velocidades en el espacio, es justo el de que
tengan todas en una dimensión la misma velocidad.



CAP. 17] SIMPLE RELATIVIDAD DEL MOVIMIENTO 257

d) LA SIMPLE RELATIVIDAD DEL MOVIMIENTO EN EL SISTEMA CUATRI­

DIMENSIONAL

En la línea de esta consecuencia se encuentra también un mo­
mento más del sistema del espacio-tiempo que resulta palpable en
el movimiento. Concierne a la relatividad simple (newtoniana) del
movimiento. Se mostró antes que esta relatividad sólo es una entre
muchas que son anejas al movimiento, y que es tanto una relativi­
dad de la dirección como de la velocidad (cap. 7 e) d). Todo se
reduce aquí al sistema de referencia, tanto que un mismo cuerpo
puede moverse al mismo tiempo en muy diversas direcciones y con
diversa velocidad. Tales el caso dondequiera que están dados, o
incluso encajados unos en otros, diversos sistemas de referencia
en movimiento, de suerte que el uno se mueve siempre dentro del
otro. De estos diversos movimientos tiene entonces que ser válido
el ser todos procesos reales, y no, por caso, el ser meramente válidos.
para los puntos de vista de observadores situados en diversos luga­
res y sujetos a diversos movimientos.

En ello no hay ninguna clase de contradicción. Contradictorio,
fuera únicamente que un cuerpo se moviera simultáneamente en
diversas direcciones y con diversa velocidad por respecto a un mis­
mo cuerpo de referencia. Pero justo por ello no fuera tampoco
menos contradictorio que se moviese simultáneamente en la misma
dirección y con la misma velocidad respecto de dos diversos cuer­
pos de referencia en movimiento. Es cosa excluida por la unidad
del sistema cuatridimensional. La diversidad de la dirección y la
velocidad del movimiento respecto de diversos sistemas en movi­
miento es, pues, la simple consecuencia de tal unidad.

Hasta aquí es el fenómeno llamado relatividad del movimiento
un fenómeno de consecuencias perfectamente trasparentes. Pero un
punto hay que no se ha puesto aquí en claro, y que afecta justa­
mente el lado categorial del fenómeno: la relatividad pende sólo so­
bre el lado espacial del fenómeno, no sobre el temporal. Es sólo
relatividad de la dirección y velocidad en el espacio, pero no la
correspondiente relatividad en el tiempo.

Esta distinción tenía que pasarse por alto mientras se consideró
el movimiento, a la manera del análisis matemático, meramente
como una "curva" cuatridimensional, sin fijar la vista en la pecu­
liaridad de la dimensión temporal dentro del sistema combinado.
Podía entonces parecer como si el tiempo formase con las dimen­
siones del espacio un continuum homogéneo, de suerte que el
movimiento tendría que inscribirse en el sistema de las cuatro-



CATEGORíAS DIMENsIONALES [SEC.IV

coordenadas como una línea oblicua a la abscisa del tiempo. No
cabe la menor duda de que puede llevarse tan lejos el formalismo
de la cinemática pura; pero sólo en la abstracción y abandonando el
auténtico fenómeno del movimiento. Pues en el sistema real no se
agota el tiempo en ser una cuarta dimensión al lado de las dimen­
siones espaciales; aquí es a la vez el irreversible flujo igual, que
no admite el movimiento temporal propio de lo que se mueve
con él. Además, no es el sistema de las dimensiones un sistema
de coordenadas, por no haber en el espacio ningún punto de par­
tida natural ni direcciones fundamentales fijas. Sólo el tiempo
puede concebirse unívocamente como abscisa, por ser única la di­
rección de su flujo y ser el punto del ahora un punto objetiva­
mente determinado en cada caso en ella.

e) RELATIVISMO ESPACIAL Y ABSOLUTISMO TEMPORAL DEL MOVIMIENTO

Si se abandona la simplificación ontológicamente torcida, si se
entiende el sistema combinado de dimensiones en su imborrable
composición de tres dimensiones homogéneas y una heterogénea con
ellas, resulta una imagen del todo distinta la de la relatividad del
movimiento. Diversas direcciones sólo puede un movimiento tener­
las en el espacio, porque sólo en éste es el movimiento un movi­
miento que varía libremente según las condiciones dinámicas,
mientras que en el tiempo corren todos los procesos con la misma
velocidad, con la del flujo del tiempo, dentro del cual son, por lo
-demás, inmóviles.

Si esto ya es válido de diversos movimientos que corren con diver­
sa velocidad en diversas direcciones espaciales, [cuánto más tiene
que serlo de un mismo movimientol Por diversas, pues, que sean
la dirección y la velocidad en el espacio de un movimiento por
referencia a diversos sistemas de cuerpos en movimiento, tiene en el
tiempo la misma dirección y velocidad por referencia a todos ellos.
Pues tiene en el tiempo justo la misma dirección y velocidad con
las que también se mueven todos aquellos en el tiempo: la del
flujo, único, del tiempo, en el que corren paralelos todos los pro­
cesos. Este flujo no es nada más que el flujo igual de los procesos.

Por eso la muy famosa relatividad del movimiento, sólo es de
hecho una relatividad de la dirección y la velocidad espaciales,
pero no de las temporales. Esta tesis es sobremanera simple, una
vez que se ha comprendido su sentido por el carácter categorial
del espacio y del tiempo reales. Es importante poner en claro a
'este respecto que su validez no depende de determinados supuestos



.CAP.'fB] LA TEORíA DE LA RELATIVIDAD 259

-de física teórica, sean de índole cinética o dinámica, sino única­
mente del análisis categorial del espacio y el tiempo. De ninguna
-suerte puede, por tanto, utilizarse sin más como argumento en pro
o en contra de las tesis relativistas de la física teórica, que desean­
-san en consideraciones dinámicas. Estas tesis han menester de que
se las trate de una manera en la que ya no son lo decisivo los puros
momentos del espacio y el tiempo.

Pero sí se sigue de la tesis una nueva diferencia esencial entre
el espacio real y el tiempo real. Las relatividades que se expusieron
-en el análisis del espacio (cap. 7 e, d), no se trasfieren al tiempo, en
lo que conciernen a la dirección y al movimiento. Es fácil esperar
una trasferencia semejante, y quizá pudiera el análisis del tiempo
hacer la impresión de incompleto en este punto. Pero la decisión
sobre el punto dependía del grupo de problemas del sistema cuatri­
-dimensional combinado y del movimiento. El resultado es negati­
vo: el tiempo no comparte aquellas relatividades de la espacialidad.
La razón de ello es su del todo distinto carácter de dimensión. O
-dicho más exactamente: la razón está en que su esencia no se agota
-en la de una dimensión, sino que consiste en el fluir uniforme, así
-como en la cabal determinación de la dirección y la velocidad.

CAPÍTULO 18

RELATIVISMOS ESPECULATIVOS DEL ESPACIO
Y DEL TIEMPO

a} EL ESTADO DEL PROBLEMA DE LA TEORÍA DE LA RELATIVIDAD

La simple relatividad del movimiento en el espacio no significa
ni una relativización del espacio mismo, ni una relativízación del
tiempo. Pero del todo distintas son las consecuencias que ha sacado
la física especulativa de nuestro tiempo. Esta física ataca el prin­
cipio mismo del espacio y del tiempo, y no solamente el espacio
y el tiempo de la intuición, como se ha afirmado con frecuencia,
sino justamente la esencia de ambos como categorías reales. Frente
.a estas consecuencias es necesario, por tanto, tomar aquí posición.

A este respecto es necesario decir ya desde el comienzo: no se
trata de alargar en un miembro más la larga serie de juicios filo­
sóficos acertados y desacertados sobre la teoría de la relatividad.
La teoría surgió de una situación científica problemática, y no es
nada más que una salida de una muy determinada dificultad. Esta



260 CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV

misma no puede desconocerse, en absoluto, cuando se trata de uni­
ficar la mecánica de Galileo y Newton con la electrodinámica de
Maxwell: aquélla niega una velocidad de movimiento absoluta
en el espacio, mientras que ésta la requiere. La trasformación de
Lorentz señaló la única salida posible matemáticamente; pero con
ello atacó las bases de la mecánica clásica, y decidió ya en realidad
el conflicto a favor de la nueva electrodinámica.

Pero al sacar de ello las inevitables consecuencias, sin considera­
ción para los conceptos fundamentales de la tradición, el resultado
fue la negación del espacio y del tiempo absolutos. La teoría
empezó por esta última, enseñando que no hay un tiempo indepen­
diente del lugar y del estado de movimiento; las indicaciones de
tiempo sólo pueden traducirse, mediante el cálculo, de un lugar
para otro, cuando se hace entrar en el cálculo la distancia y la;
velocidad relativa de los dos lugares entre sí. Con esto queda tam­
bién anulada la simultaneidad para observadores situados en diver­
sos lugares. Pero a la vez salta la relatividad también al espacio:
tampoco la simple indicación de la longitud de un segmento pue­
de seguir siendo ahora una constante, sino que tiene que ser distinta
(más corta) para el observador que se mueve en relación a él y para
el inmóvil en la misma relación.

En semejante relativización de la determinación espacio-tempo­
ral es, naturalmente, menester alguna otra constante. La trasforma­
ción de Lorentz la prevé en su primera y cuarta ecuación. Es la
velocidad de la luz, C. Con las fórmulas pudo mostrarse que ésta
no puede ser rebasada por el movimiento de los cuerpos. Se ofre­
ció así como una velocidad límite, sobre todo siendo bien conocida
como una constante fundamental por la velocidad de propagación
del campo electromagnético en el "espacio vacío". Si, pues, se hacía
de ella una constante cinemática general, se anulaba de un golpe
toda oposición entre "espacio vacío" y "éter cósmico", que había
sido en las teorías el factor de separación entre la mecánica pura
y la electrodinámica, y se obtenía la imagen simplificada de una
teoría universal del movimiento.

Sólo hasta aquí van las verdaderas tesis fundamentales de la teo­
ría de la relatividad. Y sólo hasta aquí afectan directamente al
problema categorial del espacio y del tiempo reales. Las grandes
consecuencias que van más allá, y sobre las cuales tanto se ha
disputado, pueden dejarse aquí en paz. Desde los comienzos de la
teoría han ocupado múltiplemente también a la filosofía. Pero
la ingerencia del pensar filosófico no fue siempre feliz. Tampoco
podía serlo, dado el estado de la filosofía teórica en los primeros



CAP.18J RELATIVIZACIóN DE LA SIMULTANEIDAD

decenios del siglo. Aún no había ontología con un análisis de los
fenómenos ajustado a las cosas; la teoría del conocimiento era la
única disciplina que podía tomar parte en la discusión, pero justa­
mente ella estaba retrasada en más de un respecto. El positivismo
se atenía demasiado estrechamente al dato inmediato; el neokan­
tismo, demasiado servilmente al antiguo estado de los problemas
de la física clásica. En el problema del espacio y el tiempo se
seguía siendo fiel al apriorismo kantiano de las "formas de la intui­
ción", sin ver que justamente con éstas no podía hacerse justicia
a las cuestiones que acababan de surgir. El matemático y. el filó­
sofo pasaban de largo uno junto a otro hablando para sí, no en­
tendían con los mismos términos la misma cosa, se acusaban mutua­
mente de incomprensión, pero ninguno de los dos se inclinaba a
revisar los propios conceptos. Así es como está llena de malas inte­
ligencias la literatura imponentemente acumulada sobre las conse­
cuencias especulativas de la teoría de la relatividad.

Desenmarañar esas malas inteligencias no puede ser nuestra in­
cumbencia. En general, no se trata para la ontología de tomar la:
palabra en el debate sobre los problemas de la física. Tan sólo­
es cuestión el tomar la palabra la física en el debate sobre los
problemas de la teoría de las categorías. Y ello depende menos de
sus consecuencias especulativas, las muy famosas "paradojas" de la
teoría de la relatividad, que de sus fundamentos. Sólo frente a estos
últimos se va, pues, a tomar aquí posición.

Si el espacio y el tiempo fuesen principios meramente de la .ff­
sica, podría dejarse tranquilamente el tratarlos al físico solo, Pero
la cosa no es así. Sobre todo el tiempo descuella muy. por encima
del dominio de objetos de la física, y la concepción categorial de él
depende tanto de los fenómenos de los procesos psíquicos yespirí­
tuales como de los de la mecánica y la electrodinámica. Ahora bien,
es la amplitud de la base fenoménica lo único que hizo posible al
análisis categorial practicar las indispensables distinciones, por
ejemplo, la de extensión y dimensión, que es laque aquí es base
de todo lo demás. Y como únicamente las distinciones.hacenposible
la justa concepción de las relaciones afirmativas, en ellas está
también la condición fundamental de ciertas decisiones categoría­
les sobre el espacio y el tiempo reales.

b) LA RELATIVIZACIÓN DE LA SIMULTANEIDAD

Con la teoría del conocimiento tiene todo ello sólo poco que
ver. El apriorismo del espacio y el tiempo puede referirse igual-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SEC.IV

mente bien a relaciones absolutas que a relaciones relativas del es­
pacio y el tiempo. Y lo intuitivo de las primeras es tan dudoso
como lo no intuitivo de las segundas. Es lo que habría mostrado
justamente el análisis del espacio y del tiempo de la intuición. En
general, en el problema de la relatividad no se trata de supuestos
del conocimiento, sino de fundamentos del ser. No pueden espe­
rarse aquí, por ende, de meras circunstancias de los datos, de la
observación o de la posibilidad de comprobación, decisiones uni­
versalmente válidas. No como si los fenómenos en cuanto tales
fuesen dudosos. Pero es que, para decirlo una vez más, entra en la
esencia de los fenómenos el no delatarnos directamente qué es en
ellos realidad y qué interpretación, qué fenómeno real y qué seudo­
fenómeno.

Ya en las primeras consideraciones de la teoría especial de la
relatividad, nos encontramos con el desplazamiento del problema
del tiempo real a la posibilidad de comprobar determinadas rela­
ciones "en" el tiempo. ¿Cómo fija el observador el punto tempo·
ral de un suceso que se produce allá lejos en el espacio cósmico, y
del que sólo le dan noticias los rayos de la luz? No de otra suerte
que registrando con el reloj el punto temporal en que la luz llega
hasta él. Pero la luz llega hasta él con retraso, y además cambia
el retraso según su estado de movimiento: si se mueve al encuen­
tro del rayo de luz, se siguen los sucesos registrados más rápida­
mente; si se mueve en la misma dirección que el rayo de luz, se
siguen más lentamente. En uno y otro caso es distinto el orden
temporal de lo que observa. Y lo que para él es simultáneo de­
pende de lo que le llega simultáneamente. Para distintos obser­
vadores en movimiento, no pueden menos de ser simultáneas
cosas diversas, y la misma secuencia de acontecimientos no puede
menos de tener para ellos diverso orden temporal.

Desde aquí sólo hay un pequeño paso hacia la tesis de que no
hay ninguna determinación temporal independiente del lugar en
que se haga y, por consiguiente, tampoco ninguna simultaneidad
absoluta. E igualmente hay sólo un paso más, ya casi inevitable,
hasta la negación del flujo igual del tiempo real, así como las co­
rrespondientes consecuencias para el espacio real, por ejemplo, el
acortamiento del segmento espacial (de una vara de medir) en la
dirección del movimiento. La negación de la longitud espacial
absoluta y la de la duración temporal absoluta son mutuamente
complementarias; como también en común aparecen en la tras­
formación de Lorentz.

En el punto de partida de estas consideraciones todo depende,



CAP. 18] RELATIVIZACIÓN DE LA SIMULTANEIDAD

pues, de la observación y la comprobación. Los adversarios epis­
temológicos se inclinaron, por ende, rápidamente a considerar toda
la argumentación como una argumentación propia del subjetivis­
mo y a negarle la "objetividad"; lo que significaría que no se tra­
taría de nada más que de una errónea trasferencia de un estado
de cosas metodológico del conocimiento al objeto de éste. Esta sao
lida tan sencilla respondía a las ideas epistemológicas de hace
cuarenta años, pero de ninguna suerte hada justicia a la situación
de que se trataba en el problema de la relatividad. Pues justa­
mente el simple partir de la situación cinética del observador, y
ele los límites de la posibilidad de comprobar, es eminentemente
objetivo. La imposibilidad de fijar la simultaneidad por encima
de cualesquiera distancias y estados de movimiento, no radica en
las condiciones gnoseológicas del sujeto observador, sino en las
relaciones cinéticas del lugar en que se encuentra. Mas éstas perte­
necen a la misma esfera de objetos a la que también pertenecen
los acontecimientos observados.

Pero la cosa se presenta distinta cuando se reflexiona ontológi­
camente, La posibilidad de que algo "sea" simultáneo aun cuando
no sea posible comprobar que lo es -y que no lo sea por razones
objetivas-, no se toma en cuenta para nada en las anteriores con­
sideraciones. Pero justo lo ontológicamente más obvio y sencillo
es que la simultaneidad y la falta de ella tengan una existencia,
como todas las demás relaciones reales, independientemente de
toda observación y fijación, e incluso de los límites de toda posi­
bilidad de fijación, y que de esta existencia pueda muy bien sao
berse sin poder indicarla en valores numéricos precisos. Si se mira
de esta manera más exactamente, se ve que una existencia seme­
jante de alguna simultaneidad, es incluso el tácito supuesto sobre
la base del cual puede hablarse con sentido de una determinada
duración de la marcha de la luz en el espacio, así como del aumento
y disminución de la misma según el estado de movimiento del ob­
servador. Un día pudo Olaf Romer sacar de observaciones de se­
mejantes diferencias temporales la primera conclusión acerca de la
velocidad de la luz: la aceleración y el retardo en la sucesión de los
eclipses de los satélites ele Júpiter, según la fase del movimiento
de la Tierra en relación a Júpiter, fue el fenómeno de que partió.
Hasta qué punto se verificó la conclusión, es sabido. Pero la con­
clusión sólo tenía' sentido si se suponía que los tiempos efectivos
de los eclipses encajaban unívocamente en un orden temporal dis­
cernible también según el tiempo de la Tierra, o sea, que coincidían
con una serie de puntos temporales independiente del estado de



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV

movimiento de la Tierra. El supuesto consiste, pues, en admitir
una simultaneidad independiente de la posibilidad de compro­
bación.

No se diga que semejante simultaneidad independiente sólo es,
pues que no puede comprobarse, una vacua abstracción; ni se
piense que es una mera concesión popular a la intuición. Ambas
cosas darían en falso. Es, antes bien, un supuesto elemental de
posibles conceptos científicos fundamentales. La marcha de la luz
tiene su duración, por lo que no puede la simultaneidad de los
sucesos ser idéntica a la de las observaciones. Lo que sucede si­
multáneamente aquí y allí no puede comprobarse simultáneamen­
te, y lo que se comprueba simultáneamente no puede suceder si­
multáneamente aquí y allí. Si hoy surge en el cielo una nova, y el
astrónomo estima su distancia en 1 600 años luz, esto significa que
opina que efectivamente se encendió hace 1 600 años. Si suponemos
que la estimación es exacta, tiene el acontecimiento cósmico que
haber sido simultáneo con algún acontecimiento histórico del si­
glo IV. El movimiento de la Tierra, digamos en dirección a la
nova, sólo significa, a este respecto, que hoy se siguen aceleradas
las demás observaciones de la disminución de la luz, relativamen­
te a la efectiva disminución tal como tiene que haberse llevado a
cabo a sus tiempos. Pero con cada fase tiene que "ser" simultáneo
un acontecimiento más del siglo IV.

La simultaneidad de que habla el ejemplo es una simultaneidad
óntica, realmente temporal. No tiene nada que ver con los límites
de la posibilidad de comprobar. No es, pues, la simultaneidad de
que habla la teoría, y que ésta deroga por no poderse fijar. El
tiempo cuyo flujo igual impugna la teoría de la relatividad no es,
pues, el tiempo real, sino otro con el que sólo nos encontramos
en el mundo de la teoría; y en éste son las consecuencias paradó­
jicas que saca la teoría, no sólo sostenibles, sino incluso necesarias,
en vista del estado actual de la ciencia física. Es indiscutible que,a
una con la posibilidad de comprobar unívocamente la simultanei­
dad, caduca la indicación del tiempo independientemente del lu­
gar, y con ella la determinación independiente de la duración y
velocidad de la sucesión. En este plano de la fijación, determina­
ción y computación científica se siguen, pues, de la manera más
inequívoca, la relativización del tiempo físico y la anulación del
flujo único del tiempo. Y es necesariamente así, porque la dura­
ción de la marcha de la luz, aunque muy pequeña, sólo puede des­
preciarse tratándose de pequeñas unidades de medida, pero, tratán­
dose de grandes, entra como factor tiempo en los resultados. Lo



<CAP, 18] PUGNA INTRíNSECA

que no se sigue es que se vuelvan relativas la simultaneidad, suce­
sión o duración realmente temporales mismas -o sea, los modos
temporales de segundo orden; y menos aún el modo fundamental de
tercer orden del tiempo real, el flujo igual. Y no se sigue, por­
que toda relatividad concierne aquí tan sólo a la posibilidad de
comprobar y a la medición, pero no al sustrato de ésta. Por enci­
ma de toda distancia espacial y estados de movimiento, subsiste,
antes bien, e independientemente de la posibilidad de comproba­
ción, el supuesto categorial de una simultaneidad y un flujo
igual, únicamente sobre la base del cual puede tener la aceleración
o el retardo en la secuencia de las observaciones una magnitud de­
terminada.

e) PUGNA INTRÍNSECA EN LA RELATIVIDAD DEL ESPACIO Y DEL TIEMPO

Puede parecer arrogante que la reflexión categorial, que hoy se
encuentra aún del todo en los comienzos, reivindique frente a la
física una distinta esfera de validez, y tenga ésta hasta por la más
fundamental -a pesar de toda la autoridad de los grandes físicos
teóricos de nuestro tiempo, y de su trabajo de pensamiento, ver­
daderamente revolucionario. Pero hay dos cosas que hacen parecer
la situación muy distinta. Una es el reconocimiento incondicional
que se tributa al pensar físico en su esfera: la ontología no empren­
de la lucha con la teoría de la relatividad, no entra, conscientemen­
te, en la serie de sus enemigos, y no la espantan las paradojas,
mientras no se le rehuse el mismo derecho a principios propios y
a una propia esfera de validez. Y la teoría, por su parte, no hace
por el momento ningún intento expreso de rebasar su esfera e
irrumpir en la de las categorías reales. Pero la segunda cosa está
con esto último en inmediata conexión. Puede mostrarse que si la
teoría sacase efectivamente todas las consecuencias de sus propias
tesis, tendría que venir a parar en los mismos supuestos ontológi­
cos que pone de manifiesto el análisis categorial. El hecho de que
no saque todas las consecuencias, sino sólo aquellas que se hallan en
la dirección de los problemas planteados por la situación de que
parte, tiene su razón de ser en vinculación a un determinado
estado de los problemas, en todo caso, temporalmente condiciona­
do. Pues tampoco afirma el físico que no haya progreso posible de
la teoría. El físico sólo piensa, y con razón, que la rueda no girará
hacia atrás, sino hacia adelante.

Ahora bien, consecuencias no sacadas hay de varias clases. El
pensar categorial fija la vista en primera línea en las siguientes.



266 CATEGORÍAS DIMENSIONALES [SECo IV

En un mundo real sin flujo único y uniforme del tiempo, y sin
simultaneidad rigurosa (independiente de la posibilidad de fija­
ción) de los sucesos que corren paralelos, tendrían los procesos
desarrollados en cuerpos cósmicos diversamente movidos que tras­
currir con diversa velocidad "temporal" (o sea, no sólo espacial);
lo que significaría de hecho que en ellos trascurriría con diversa
velocidad el tiempo mismo. También el exacto envejecimiento,
sólo temporal, de lo nacido a la vez tendría, pues, que seguir su
marcha "más deprisa" o "más despacio" según el estado de movi­
miento; lo más joven tendría que poder adelantarse temporalmente
a lo más viejo. El durar mismo tendría, pues, que desarrollarse
más deprisa y más despacio; es decir, la extensión temporal sería
relativa al estado de movimiento, por su parte extendido asimismo
temporalmente.

Pero ¿qué quiere decir "más deprisa y más despacio" en sentido
temporal? Quiere decir que distintos procesos tendrían en igual
tiempo que recorrer segmentos temporales diversamente largos (es
decir, durar diversamente). Pero bien entendido: ¡en igual tiem­
po! En otro caso no se trata, en efecto ni en absoluto, de un más
deprisa y un más despacio temporal. Pero si "en igual tiempo",
tiene que haber el tiempo "en" que pueda existir esta igualdad,
o en el que también el tiempo variable pueda fluir más deprisa y
más despacio; de otra suerte, en efecto, de nuevo no podría ser la
variabilidad de este último temporal, pero si no fuese temporal,
sería el presunto tiempo variable más bien él mismo el tiempo
absoluto. Si, pues, es temporalmente variable, ha menester de otro
tiempo en el que ser variable. Pues éste no podría ser, patente­
mente, el mismo tiempo que fluiría más deprisa o más despacio
según el estado de movimiento. Mas si se hace ser variable tam­
bién a este otro tiempo, tan sólo se desplaza el problema,. incu­
rriendo en un regressus infinitus. No se evita, pues, el entenderlo
más bien como el tiempo real categorial, que avanza con paso inva­
riante dondequiera y en medio de todo estado de movimiento de
lo que es extenso en él (dura).

Por detrás del tiempo relativizado emerge, pues, requerido ade­
más por su propia esencia, e inalterado, el tiempo absoluto. El
físico teórico no se libra de él con sus raciocinios, por irreprocha­
bles que éstos sean de suyo; más aún, tampoco se libra de él con
sus "confirmaciones empíricas". El tiempo absoluto está contenido
tanto en éstas como en aquéllos, está supuesto ya en los propios
conceptos del físico acerca de la relatividad. El físico puede, sí,
ignorar el supuesto, eliminarlo de sus consideraciones, lo que suce-



CAP. 18] PUGNA INTRíNSECA

de más fácilmente que de ninguna otra forma si se atiene estric­
tamente a las fórmulas matemáticas; pero con nada de esto lo
anula. El físico tiene sin duda razón en el plano de su pensar, pero
no más allá de él. A los rasgos categoriales fundamentales del
tiempo real supuesto no llega a acercarse. La simultaneidad de la
que comprueba la imposibilidad de comprobarla no es la simul­
taneidad real, y la duración medida o calculada sobre la base de
la medición no es la duración real. Si esta última puede medirse
o apresarse, como sea, con los métodos del físico, tiene que quedar
por el momento en cuestión abierta.

Pasa con el tiempo relativizado cosa semejante a la que pasa con
el espacio elíptico. Es en sí ónticamente posible que estén encor­
vadas las dimensiones del espacio, pero entonces tienen que existir
otras dimensiones "en" las que estén encorvadas, y éstas no pueden
tener a su vez la misma curvatura (ef. cap. 5 b); no se consigue,
pues, librarse del espacio categorial, es decir, de aquel cuyas di­
mensiones no pueden ser ni curvas ni rectas, por ser, antes bien,
las condiciones de posibilidad del curvo o recto. Así, tampoco en
el problema del tiempo se consigue librarse del tiempo real uni­
forme por ser la condición de toda relatividad temporal.

Con todo, es la situación en el espacio elíptico todavía más
simple, por no tratarse aquí de relatividad. Ésta, y con ella la pa­
radoja, únicamente entran en el problema del espacio cuando un
mismo segmento espacial debe tener diversa magnitud según el
estado de movimiento. Esto último lo afirma, ciertamente, la teo­
ría de la relatividad, y en ello consiste la "relatividad del espacio"
defendida por ella. En la dirección del movimiento tienen las
medidas de longitud de los cuerpos que acortarse (según la pri­
mera ecuación de Lorentz), en la contraria que alargarse. Pero
como el movimiento en el espacio es él mismo relativo, o sea, que
un cuerpo se mueve a la vez con diversa 'velocidad por respecto a
diversos cuerpos en movimiento, no puede menos de tener por res­
pecto a ellos a la vez diversas longitudes. De donde se deriva en
seguida la necesidad de que según el estado de movimiento se con­
traiga o se expanda el espacio mismo.

Ahora bien, contraerse significa hacerse más pequeño "en" el
espacio y dilatarse hacerse más grande "en" el espacio. Ambos son
procesos espaciales, ambos pueden llevarse a cabo, pues, muy bien,
en algo extendido espacialmente, en cuerpos, distancias, relaciones
de posición; e incluso la diversidad de longitud por respecto a otros
cuerpos en diferentes movimientos es, aunque bastante paradójica,
categorialmente posible. Pero ¿pueden la dilatación y la contrae-



CATEGORíAS blMENSIONALES [SECo IV"

ción ser también válidas del espacio mismo? Para ello tendría que
.ser el espacio mismo algo extenso. Y como aquí sólo se trata de
'extensión espacial, hay que añadir: tendría que ser algo extenso
"~en" el espacio. Lo cual es categorialmente un contrasentido, que
además pugna con la relación fundamental entre extensión y di-
mensión desarrollada anteriormente (e]. cap. 4 a).

Frente a tales inferencias y conclusiones de la teoría -que no
son las propiamente físicas, sino categoriales-, hay que afirmarse
en lo que es ontológicamente elemental y evidente, y encima su­
puesto ya en las consideraciones del físico, sólo que justo no ele­
vado al nivel de la conciencia en la teoría, a saber, en que el
espacio y el tiempo reales no son ni extensión ni nada extenso,
sino simplemente condiciones categoriales de posibilidad de la ex­
tensión, o lo que es lo mismo, aquello "en que" puede ser extenso
algo o "en que" los cuerpos o distancias tienen su magnitud, los
sucesos su duración. Pueden contraerse o dilatarse espacialmente
longitudes corpóreas juntamente con sus patrones de medida, pero
no el espacio mismo. Sólo lo que tiene una magnitud puede alte­
rar ésta. Pero el espacio no tiene magnitud. Lo que quiere decir
.que no es extenso. La condición categorial de la posibilidad de
b extensión es a la vez la condición de posibilidad de la magni­
nud. Por eso carece ella misma de extensión y magnitud.

Atribuir al espacio cambios de magnitud, como si fuese algo ex­
tenso, es una pura mala inteligencia de su carácter categorial. Aquí
deja la teoría física de estar en el terreno de la razón, por tras­
portar sus tesis de la esfera de lo mensurable y calculable en mag­
nituda las condiciones ónticas de la posibilidad de las magnitudes
;¡ la mensurabilidad.

d)PARADO]AS DEL ESPACIO "DEFORMADO" Y EL ESPA>CIO "ROTATORIO"

Si, a pesar de todo, se quisiera atribuir per nefas al espacio mis­
mo extensión y magnitud, tendría que haber otro espacio "en" el
que fuese extenso. Y este otro espacio sería entonces el verdadero
espacio. Pero no podría ser relativo a estados de movimiento, o se
caería en un regressus iniinitus, limitándose a aplazar el problema.
Tendría que ser, pues, el único espacio real categorial. Es decir,
sería aquel espacio en el que sin duda existe legítimamente la
'relatividad espacial simple del movimiento, o en que todo estado
de movimiento es relativo a un determinado sistema de referencia,
o efl. que, también, pueden los cuerpos contraerse y dilatarse, pero
no el <espacio mismo. La unidad de la base de comparación que.



CAP. 18] PARADOJAS DEL ESPACIO

daría, pues, restablecida en él, y el fenómeno de que se partió
recibiría una sencilla interpretación, que haría superfluo el inferi­
do acortamiento y dilatación del espacio.

Este argumento se aplica, sin más, a otras consideraciones de la
teoría. Así, por ejemplo, a la interpretación de los grandes des­
plazamientos del rojo en el espectro de las nebulosas espirales, que
aumentan con la distancia, como una progresiva "dilatación del es­
pacio". Mientras se entienda por esto un dilatarse el mundo en
el espacio, nada hay que objetar categorialmente contra ello. Pero
tan pronto como se extiende la conclusión, por encima de lo ante­
rior, al espacio real mismo, deja de estar en el terreno de la razón.
Es la misma confusión de la extensión y la dimensión que en el
acortamiento y la dilatación con el estado de movimiento: se atri­
buye extensión a aquello "en" que, y únicamente en ello, puede
extenderse algo. Como, por otra parte, se admiten tácitamente
límites del espacio, mientras que ontológicamente es evidente que
sólo "en" el espacio hay límites, pero que el espacio mismo no pue­
-de tenerlos (cap. 6 d).

Con esto nos hallamos ya en plena teoría general de la relativi­
dad. Sus problemas ya no son meramente cinemáticos, sino diná­
micos. En cuanto tales, rebasan ampliamente el dominio de cues­
;tiones del espacio y el tiempo. Podrían, pues, no entrar aquí en
juego. Pero las inferencias se retrotraen a la esencia del espacio
y del tiempo, sirviendo a la teoría para apoyar con otras razones
la relatividad de ambos. No nos interesan, por ende, las conside­
'raciones de que se parte, concernientes a la identificación de la
masa y la inercia, sino tan sólo ciertas consecuencias e interpreta­
ciones de fenómenos.

Una primera interpretación de esta especie es ya la de los des­
plazamientos del rojo. Una segunda concierne a la desviación de
los rayos de luz en la inmediación de grandes masas. El rayo de luz
-se conduce como si tuviese masa y fuese atraído por la masa. La
-desviación es pequeña, pero justo lo bastante grande para ser com-
probable. ¿Qué concluye de ella la teoría? Concluye que el espacio
-está "deformado" en la inmediación de las grandes masas. Esto
'sólo puede querer decir que sus dimensiones resultan localmente
deformadas, o que dentro de una determinada esfera espacial se
encorvan en la dirección de la fuerza de gravitación. Con ello, sur­
ge la misma dificultad categorial que con el acortamiento y la dila­
tación: encorvado (o recto) sólo puede serlo algo situado "en" un
espacio. Deformado puede estar un cuerpo extendido en el espa­
cio, e igualmente la trayectoria de un movimiento, la marcha de



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV

un rayo, un campo electromagnético. Esto no es ninguna dificul­
tad. Pero no el espacio mismo. Y si, a pesar de ello, se atribuye a
él mismo la curvatura, por detrás de él emerge inevitablemente
otro sistema de dimensiones no deformado, "en" el que estarán
encorvadas sus dimensiones.

También aquí se desemboca en un mero aplazamiento. Del es­
pacio real como base, tampoco de esta manera se consigue librarse.
En él están encorvados los rayos de luz dentro del campo gravita­
torio. En ésto no hay nada de paradójico. La paradoja se introduce
únicamente cuando se reemplaza el campo de fuerza por el espa­
cio, para atribuir a éste la deformación. Si ello es efectivamente
requerido por razones de coherencia matemática, seguirá siendo
una cuestión más de la teoría. Pero en ningún caso puede ser el
espacio real en cuanto tal lo deformado dentro del campo gravita­
torio de grandes masas.

A las más importantes conquistas de la teoría pertenece, ade­
más, la extensión de la relatividad del movimiento desde el recti­
líneo al rotatorio. La relatividad newtoniana hacía alto ante la
rotación; la rotación de un cuerpo alrededor de su eje no podría
entenderse como la rotación en sentido inverso de su medio cir­
cundante entero alrededor de él, porque entonces tendría que girar
en torno a él con la misma velocidad angular el cosmos entero con
todas las masas que contiene; lo que daría por resultado enormes.
velocidades orbitales y requeriría fuerzas dinámicamente imposi­
bles. La teoría de la relatividad tampoco ante esto hace alto, jus­
tamente en vista de que gracias a ella resultan radicalmente alte­
rados los supuestos dinámicos de la mecánica clásica.

Cinemáticamente, es tal inversión sin más posible. Y en esta
posibilidad descansa el que no sólo la conciencia ingenua, 'sino
también una ciencia edificada con rigor matemático, pudiera tener
por verdad la rotación diurna aparente del cielo (cap. 7 d). Le fal­
taban justo las ideas dinámicas fundamentales. Cinemáticamente,
sólo resulta la inversión imposible cuando dos distintos cuerpos
en rotación aparecen uno junto al otro y deben concebirse ambos
como en reposo: un mismo cosmos no puede ejecutar a la vez dos
rotaciones distintas alrededor de ejes en distinta posición. Pero
esto puede quedar aquí en paz; atengámonos a la rotación única.
La teoría no habla de su relatividad a los cuerpos circundantes
en el espacio (ni aunque su conjunto fuera el cosmos entero), sino
otra vez al espacio mismo. De la rotación de la Tierra significa
ello, pues, que el espacio puede girar en torno a la Tierra tan
bien como la Tierra puede girar en el espacio. Con esto vuelve a



CAP. 18] LA VELOCIDAD DE LA LUZ

traspasarse el límite de la esfera a que puede extenderse con sen­
tido la teoría. En sentido categorial, pueden girar alrededor de la
Tierra los cuerpos celestes, pero no el espacio mismo. El espacio
no puede, en absoluto, moverse (o reposar), porque es, antes bien,
el sistema de dimensiones "en" que, y únicamente en él, puede
moverse o reposar algo.

En el orden del ser, no puede, pues, tratarse tampoco, en abso­
luto, de semejante cosa. En el problema de la rotación (enlazado
al experimento newtoniano de Eimer), se trata exclusivamente'
de la rotación "en" el espacio -sea la de un cuerpo respecto de los
restantes cuerpos del mundo, o la de este último respecto de
aquél-, pero en ninguna forma de la rotación del espacio. Es.
punto que hay que mantener fijo, aun cuando puede dejar en duda
acerca de él la manera de expresarse de la física, que no repara
en las cosas categoriales. Pero si se quiere mantener en pie la
idea de un espacio rotatorio, hay que estar en claro acerca de que­
con ella no se hace referencia al espacio real en cuanto tal, sino
tan sólo a una ordenación de cuerpos en él.

Del problema dinámico entrañado en la relativización del mo­
vimiento rotatorio, aún no se ha dicho absolutamente nada. Es
un problema muy serio, y que no puede despacharse con conside­
raciones de índole meramente cinemática. Pero lo importante
para el problema del espacio y del movimiento es sólo aquí la eli­
minación del error categorial. Pues éste está preñado de las mayo­
res consecuencias, sobre todo dado que retorna en numerosas con­
sideraciones de la teoría.

e) LA VELOCIDAD DE LA LUZ COMO CONSTANTE POSTULADA DE TODA

RELATIVIDAD

En una relativización tan radical de los fundamentos del ser, es
menester una base a que referir todo lo demás. La teoría busca
y encuentra tal base en la velocidad de propagación de la luz. En­
tiende ésta como la velocidad más alta posible en el espacio y el
tiempo; más aún, fundándose en el experimento de Michelson,
partió ya de ella como de una constante dada. Esto significa que,
de todos los movimientos del cosmos, es esta velocidad la única
independiente de los estados de movimiento de cualesquiera sis­
temas de referencia, incluso los del observador. Representa la gran
excepción en la por lo demás universal relatividad.

De algunas constantes ha menester la imagen del mundo, natu­
ralmente. Sin ellas acabaría toda determinación inequívoca. Por



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV

lo demás, siempre se las había buscado en el espacio y el tiempo.
Después de haber declarado éstos relativos, hay que pensar en un
movimiento de velocidad absolutamente constante. De la veloci­
dad de la luz sabemos por los experimentos que para el observador
situado en la Tierra es siempre igual, o que no aumenta ni dismi­
nuye relativamente a su estado de movimiento. Ahora bien, la
cosa es ésta: si el espacio y el tiempo son absolutos, tiene que ser
todo movimiento espacial, también el de la luz, relativo a los esta­
-dos de movimiento de los cuerpos de referencia. El que las dife­
rencias de velocidad del movimiento de la luz sean a este respecto
las más de las veces sólo pequeñas, no altera en nada Iundamen­
talla situación. Si, pues, mediante un experimento de interferencia
interpretable sólo de una manera, revela la velocidad de la luz ser
independiente del movimiento del observador terrestre, tienen
que ser, en justa correspondencia, el espacio y el tiempo relativos
a ella.

Aquí está un punto de apoyo capital de la teoría de la relativi­
dad. Suena bien extraño que se consideren relativos el espacio y
el tiempo, en gracia al carácter absoluto de la velocidad de la luz,
ya que el movimiento mismo de la luz es un movimiento "en" el
espacio y el tiempo. Esta dificultad no apura, sin embargo, a la teo­
ría, a la que no le incumben los supuestos categoriales, sino sólo
consecuencias. Lo que mejor responde a la fórmula matemática,
es para ella la mejor solución.

Sobre lo que mejor responde no se va aquí a disputar, en abso­
luto. Está resueltamente del lado de la relativización del espacio y
el tiempo. Pero esto no dispensa a la teoría de justificarse tam­
bién categorialmente, en vista de consecuencias de tanto alcance. De
las aporías que aquí resultan se ha discutido hasta la saciedad el
pro y el contra, aunque las más de las veces sólo hasta donde el lado
opuesto apelaba al apriorismo de las formas de la intuición. Y la
insuficiencia de esta apelación es fácil de ver, como se indicó ante­
riormente, en el estadio actual del problema. Plenamente traspa­
rente es, sin embargo, la magnitud de las aporías mismas -que
llegan a la contradicción de las tesis consigo mismas-, así como
la base extremadamente estrecha de que se parte.

Esta última se encuentra en el experimento de Michelson, Este
es prácticamente de una estructura demasiado complicada para jus­
tificar amplias conclusiones sin instancias de control. Pero faltan
experimentos de control que resulten independientes de él. Su
interpretación no es, además, incondicionalmente concluyente. La
ausencia del efecto de interferencia en el lugar decisivo no necesita



CAP. 18J LA VELOCIDAD DE LA LUZ

forzosamente significar, como se ha mostrado con frecuencia, la in­
dependencia de la velocidad de la luz respecto del estado de movi­
miento de la Tierra. Pudiera haber también una razón física de
ella, como en el campo de fuerza en movimiento de la Tierra. Las
teorías de esta especie han revelado sin duda hasta aquí ser todas
insuficientes. Pero ¿quién pretendería garantizar que sus posibi­
lidades están agotadas? Y antes de que estén efectivamente agota­
das, es una dudosa operación la de sacar consecuencias altamente
especulativas que atacan los fundamentos categoriales.

La teoría parte del principio de la relatividad simple del movi­
miento. No quiere abolirlo, sino ensancharlo aún -al movimiento
rotatorio y a la aceleración-, pero cae en conflicto con él al llegar
al movimiento de la luz. Según el principio, todo movimiento en
el espacio cósmico, aun el más alto, relativo a cuerpos de referencia
en diverso estado de movimiento, tendría que ser un movimiento
diverso. La velocidad de la luz tendría, pues, que ser también
diversamente grande para observadores situados en cuerpos celes­
tes en diverso estado de movimiento. Más aún, la luz tendría que
dejarse aprehender también como parada, si un cuerpo celeste se
moviera paralelamente a ella con la velocidad de ella. El evitar
semejante consecuencia, muy extrema, es el verdadero meollo de
la tesis de la constancia absoluta de la velocidad de la luz. Sin
embargo, aún aquí cuenta la teoría en sus puntos de partida con
la relatividad, a saber, con la llegada acelerada y retardada de la luz
según el movimiento del observador.

Los casos extremos de la fantasía pueden dejarse, naturalmente,
de lado. Pero se toca a la esencia del asunto cuando se reflexiona
sobre el supuesto categorial de un movimiento no relativo en el
espacio real. ¿Qué debe entenderse por una constancia de la velo­
cidad de la luz que se daría en el espacio y el tiempo relativizados?
La constancia de una velocidad consiste justamente en que se reco­
rren continuamente segmentos iguales del espacio en secciones
iguales del tiempo. Pero ¿qué son secciones "iguales" del tiempo
y segmentos "iguales" del espacio, si el tiempo y el espacio pueden
dilatarse y contraerse? Ahora bien, según la teoría tienen justa­
mente el espacio y el tiempo que dilatarse y contraerse, si aquella
constante es absoluta, es decir, debe seguir siendo igual incluso re­
lativamente a cuerpos de referencia en diverso movimiento.

Mas ¿cómo puede un espacio o un tiempo ser relativo en este
sentido, si justamente "en" ellos dos debe ser absoluta la velocidad
de un movimiento? Falta entonces toda base de comparación so­
bre la cual pudiera simplemente hablarse de constancia o incons-



274 CATEGORíAS m MENSIONALES [SECo IV

rancia, incluso de segmentos "iguales" del espacio y el tiempo. La
velocidad de la luz suele indicarla el físico en kilómetros por se­
gundo. Pero ¿qué es ahora un kilómetro, qué un segundo? Aquí
ya no cabe refugiarse en otro espacio y otro tiempo situados por
detrás de los relativizados. Pues no se trata de una deformación
que con ello se haría posible. Se trata exclusivamente de las mis­
mas cuatro dimensiones, del mismo espacio y el mismo tiempo en
que se propaga la luz. La velocidad de esta propagación es lo que
permanecería "constante" respecto de sistemas en cualquier mo­
vimiento, pero sin que pueda haber aún una medida espacial o
temporal constante en la que la permanente identidad de la rela­
ción entre los segmentos espaciales y temporales pudiera simple­
mente pensarse como unívoca, no se diga medirse.

La conclusión de la constancia absoluta de la velocidad de la
luz choca, categorialmente considerada, con la inevitable dificul­
tad de que su resultado anula los supuestos de posibilidad de la
constancia e inconstancia. Idéntica a tal anulación es la relativi­
zación del segmento y la duración. Pero justo ésta se introdujo
precisamente para justificar la absoluta constancia de la velocidad
de la luz. La teoría anula sus propios supuestos. Y parece que
justamente su rigurosa formulación matemática le impida verlo
así. No es quizá cosa tan asombrosa como se creería a primera
vista. Pues los supuestos a que se retrotraen sus consecuencias son
categoriales. Y justo éstos se le ocultan a un pensar que de suyo
no es puramente categorial.

f) DELATORA VINCULACIÓN A LA INTUICIÓN

A este respecto, así como en las anteriores aporías, hay algo muy
sorprendente. La teoría de la relatividad sostiene haberse eman­
cipado radicalmente de la "intuición". Y acusa a sus adversarios
de no poder hacerlo. Pues la intuición no es, a sus ojos, nada más
que una cadena del pensamiento. Es que piensa exclusivamente
en el espacio y en el tiempo de la intuición, de los que no sabe
separar la efectiva constitución del espacio y del tiempo cósmicos.
y entonces piensa emanciparse de la intuición, y penetrar hasta la
verdadera esencia del espacio y del tiempo, por medio de la tesis
de la relatividad.

Pero ¿qué es lo que hace efectivamente? Hace correr al tiempo
más despacio y más deprisa, hace al espacio acortarse y dilatarse,
sin preguntar por las dimensiones en las que puede alterarse la
extensión. Pero esto es justamente característico del espacio y del



<CAP. 18] DELATORA VINCULACIóN A LA INTUICIÓN 275

tiempo de la intuición, y justamente de sus grados inferiores, donde
se trata de las formas dimensionales de la percepción, del vivir algo
y de la imaginación. Recuérdense aquí los señalados fenómenos
de la perspectiva espacial y la falta de uniformidad del flujo del
tiempo en la intuición (caps. 8 e y 15 e, d). Aquí parecen la dura­
ción y el segmento, sin duda no como allí, acortados y dilatados
relativamente a un sujeto intuyente, pero sí relativamente a esta­
dos de movimiento de cuerpos de referencia y observadores. Con
ello se aplica a lo objetivo la relatividad bien conocida en la intui­
ción y corriente para ella. Sólo cambia, pues, de base de referencia,
y con ella naturalmente también de legalidad a la que está some­
tida. Pero en esencia es la misma relatividad.

La gran diferencia es sólo ésta: lo que en la intuición es posible
sin pugna, produce, al trasferirlo al mundo real, una pugna agu­
dizada hasta el mayor extremo. La intuición en cuanto tal no saca
justo consecuencias teóricas, no aspirando a una imagen total sin
huecos; al menos en los grados del vivir algo y de la imaginación,
que son los únicos que entran aquí en consideración, no lo hace.
Tampoco le faltan formas de reobjetivación que se inician en ella
misma tan pronto como despunta SImplemente una pugna. Pero a
la teoría le interesa justamente la armonía de la gran imagen de
conjunto. La consecuencia y la falta de contradicción son para
ella un requisito primario, un mínimo de las exigencias que ha de
tener consigo misma. '

La teoría de la relatividad sólo llena estas exigencias hasta donde
se mueve en consideraciones, fórmulas y consecuencias puramente
matemáticas, pero no en tanto se entremete en el reino de las con­
diciones categoriales. Se limita a velar el requerimiento compren­
sible de suyo, renunciando a todo desarrollo distinto del matemá­
tico. En esto también es, pues, igual a la intuición, exactamente
así como imita las relativizaciones de la intuición. Por eso se aferra
tanto a la "dilatación" en el espacio y en el tiempo, creyendo, sin
embargo, dar con el espacio y el tiempo mismos, o sea, confun­
diendo la extensión y la dimensión (el. cap. 8 a). Pues el espacio
y el tiempo mismos no son intuibles; sólo lo extendido en ellos
está dado a la intuición, lo "espacial" y lo "temporal". Así, tam­
poco el espacio y el tiempo reales tienen magnitud ni medida, ni
pueden acortarse y dilatarse, ni son en general nada extenso que
pudiera medirse. Sólo de lo extendido "en" ellos es exacto todo
esto, y sólo en lo extendido en ellos hay categorialmente la distin­
ción de lo relativo y lo absoluto.

Resulta, pues, más bien a la inversa: no es el advenimiento de la



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SEC.IV

teoría quien está inconscientemente sometido a la fuerza ele la in­
tuición sino justamente su defensor. Tan sólo éste no lo sabe. Ni
puede saberlo, dadas las estructuras de su pensar. Por esta causa
tampoco es accesible su posición a una crítica inmanente. Consi­
dera en verdad el espacio real a la manera del espacio de la intui­
ción, el tiempo real a la manera del tiempo de la intuición. Y
justamente con ello se cierra el acceso a grados superiores de la
misma intuición.

Pues éstos van cambiando en la dirección del espacio y del tiempo
reales y acercándose, cuanto más alto sube la intuición, tanto más
a la esencia categorial del espacio y del tiempo. Pero no trasportan
sus propios relativismos a esta esencia, sino que los dejan a su zaga.

g) RAZÓN y LÍMITES DE LA TEORÍA DE LA RELATIVIDAD

Todo lo anterior deja intacta la idea nuclear de la teoría de la
relatividad: es cosa que apenas necesita decirse después de las ante­
riores. Tan sólo se trata de saber qué es lo que se entiende por su
núcleo. Si éste se reduce a las condiciones matemáticas de la me­
dición en el espacio y en el tiempo, de las que parte la teoría, tiene
ésta razón. Si se toman en sentido literal las consecuencias cate­
goriales acerca del espacio y el tiempo mismo sacadas en ella, no'
tiene razón. Su error es no respetar el límite que habría que trazar
aquí, ni siquiera verlo, para no decir nada de precisarlo inequí­
vocamente.

Hay que concederle que no cabe atacar las comprobaciones em­
píricas en que se apoya. De ninguna suerte concierne esto mera­
mente al experimento de Michelson. Con la trasformación múltí­
plemente probada de la masa en energía, se ha convertido hoy su
base de hechos en un ancho punto de partida, ya en absoluto indis­
cutible. Este punto de partida conduce en línea recta hasta la
mecánica relativista, que trasforma las fórmulas de la mecánica
clásica, introduciendo en ellas la trasformación de Lorentz. En
virtud de ello debe pasar por probada la constancia de la veloci­
dad de la luz y la imposibilidad de rebasarla en cualesquiera cir­
cunstancias métricas. La manera de hacer valer este resultado aún
no se sigue de ello; es decir, es una cuestión la de lo quede él se
siga para el carácter categorial del espacio y del tiempo reales mis­
mos. Pues no son idénticos a éstos, como supuestos de toda posible
medición, las condiciones de ésta y sus métodos.

Haciendo entrar en consideración más dominios de hechos físi­
cos, puede decirse además: la relatividad atribuida al espacio y al



CAl". 18] RAZÓN DE LA TEORíA DE LA RELATIVIDAD 277

tiempo se refiere de hecho a la relación dinámica de la materia y
los campos de fuerza, pero no justifica ninguna conclusión que
vaya más lejos. Supuesto que en todos los sistemas en movimien­
to uniforme unos por respecto a otros sean las mismas las leyes de
la mecánica y la electrodinámica, la relación de las magnitudes:
medidas en estos sistemas no puede menos de tener la forma de la
trasformación de Lorentz, De aquí se sigue para toda medición
de longitud y duración -pero sólo para la medición- la relativi­
dad del intervalo y de la simultaneidad. El supuesto hecho al
respecto, de que las leyes siguen siendo iguales dentro de los siste­
mas de inercia, puede considerarse asimismo como probado.

Lo que resulta de todo ello es nada menos que precisamente ese
límite de que la teoría es deudora. Puede enunciarse en dos tesis:
I) la raíz de la teoría es dinámica, y las consecuencias de la teoría
sólo se extienden a las condiciones dinámicas en el espacio y el
tiempo; y 2) la validez de la relatividad está restringida a la me­
dición espacial y temporal. Si la teoría rebasa estos límites, se hace
ambigua y pone en peligro su propio sentido. El rebasar el límite
está en el extender la relatividad a la esencia categorial del espa­
cio y el tiempo.

Contra la aparición de una velocidad máxima y de su constan­
cia, no hay nada que objetar bajo el punto de vista dinámico; ni
nada, igualmente, contra la negación de la "simultaneidad compro­
bable" bajo el punto de vista métrico.

Lo que significa la oposición entre simultaneidad comprobable
y no comprobable, es fundamentalmente fácil de decir. Ontoló­
gicamente vistas las cosas, hay muchas en el mundo real que no
son comprobables. Las hay dondequiera que los nexos entre ellas
remiten a 10 que no podemos hacer asequible con nuestros métodos
de fijación. Simultaneidad puede existir, con todo su sentido, entre
sucesos de sistemas en movimiento diferente, aun cuando no puede
fijarse. Como el tiempo avanza en el sistema B lo mismo que en
el /1, tiene un proceso ~ de B, si no es simultáneo con a de /1, ne­
cesariamente que ser simultáneo con algún otro proceso y de B.
Pero este ser simultáneo no significa en cuanto tal la posibilidad
de fijar la simultaneidad. Si se pretendiera impugnarlo, se anu­
laría el flujo del tiempo dentro de B. Pero éste no es, en absoluto,
el sentido de la imposibilidad de comprobación, así que tampoco
puede inferirse de ella. Aquí no queda ni siquiera un resto de
problema irracional. Más bien deja la teoría de tener razón cuan­
do saca sin reflexionar una conclusión ele esta especie.

La ontología puede, sin consicleración a las conclusiones especula-



CATEGORíAS DIMENSIONALES [SECo IV

tivas de la teoría, sacar las suyas propias, diciendo que la métrica de
las relaciones espaciales y temporales reales está condicionada físico­
dinámicamente, pero que, justo por ello, su relatividad no alcanza
a la constitución categorial del espacio y del tiempo reales mismos.
Dentro de estos límites, tiene buen sentido el positivismo del pisar
en la posibilidad de comprobación; y dentro de estos límites, con­
servan también su validez los relativismos que resultan de ella.



SEGUNDA PARTE

CATEGORfAS COSMOLÓGICAS



I
j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j

j



SECCIÓN I

EL DEVENIR Y LA PERSISTENCIA

CAPÍTULO 19

LA RELACIóN REAL

a) INTRODUCCIÓN PROVISIONAL DE ONCE CATEGORÍAS

Únicamente después de despachar los problemas del espacio y del
tiempo, es posible acercarse al grupo más estrecho de las categorías
de la naturaleza. El espacio y el tiempo reales sólo forman un sis­
tema de dimensiones en que se inscriben las relaciones reales. No
ocurren por sí, sin estar llenos de algo determinado, comportán­
dose, pues, relativamente a las cosas y los sucesos tan sólo como
una previa condición general. La estructura especial de lo que
tiene lugar en ellos depende de otros principios, que en parte son
relaciones y dependencias, en parte legalidades y formas de com­
plexos, en parte tienen carácter de sustrato. Parcialmente van tam­
bién mucho más allá de los límites del orden natural, retornando
con variantes en los estratos superiores del ser, como el tiempo.

Desde la teoría kantiana de las categorías, ocupan el lugar cen­
tral entre ellos la sustancia y la causalidad. Pero éstas no agotan,
ni siquiera añadiendo la acción recíproca, el círculo de las catego­
rías cosmológicas. Pues si desde ellas se salta hasta la leyes naturales
y los conceptos fundamentales especiales de la física -como masa,
fuerza, energía, o más aún, calor, radiación, corriente, electrón,
protón, etc.-, bien se ve, sin necesidad de ninguna investigación
especial, que aquí se abre un hueco en que se albergan principios
todavía más generales.

Sin duda que no puede ser aquí la tarea, como tampoco en otros
dominios, la de sentar un orden sin hueco alguno, en el sentido
de un sistema completo de categorías; esta tarea cuenta, presumi­
blemente, entre aquellas que no pueden acabarse, sino que cada
época tiene que emprender a su vez, partiendo de una nueva base
empírica. Pero tampoco están hoy los problemas en tal situación,
que los hombres del día no tengamos nada que añadir a aquellos
escasos comienzos.

Ante todo, es claramente visible que al grupo kantiano de tres
categorías hay que añadir todavía una cuarta estrechamente em­

281



CATEGORíAS COSMOLóGICAS lSEC. A

parentada con las otras tres: la de ley natural o de legalidad en
general. Desde el descubrimiento de las leyes naturales en la física
clásica, se ha visto las más de las veces a la legalidad misma dema­
siado vinculada con la causalidad, y por ende no se ha reconocido
su peculiar carácter categorial. A este punto ha de conducir aún la
investigación.

Ahora bien, si se toman provisionalmente como grupo central
la sustancia, el nexo causal, la legalidad y la acción recíproca, se
trata de completarlo hacia arriba, con lo más especial, y hacia
abajo, con lo más general. En lo que toca a la dirección hacia aba­
jo, se ha pasado aquí por alto ante todo una categoría que se halla
en el punto medio entre el tiempo real y el nexo causal: la catego­
ría de "proceso". Pudiera llamársela también la del "devenir",
siguiendo el ejemplo de los griegos. El proceso se mueve en la
dirección del tiempo, pero se halla aún más acá de una determinada
forma de predeterminación, pudiendo estar en sí predeterminado
en una forma distinta de la causal. Por otro lado, un orden causal
supone ya la forma categorial de ser del proceso. Pero también
la supone asimismo la sustancialidad, pues ¿qué sería la persisten­
cia de algo que no persistiese en un proceso y contra él?

Pero si el proceso es categoría, tiene que ser categoría también
el "estado". Pues éste es el inevitable miembro opuesto de aquél.
Y, en efecto, hay en todos los complexos con carácter de proceso
estados que se conservan. Y una vez que se ha ido tan lejos, se
hace visible aún por detrás de todo ello una categoría más, y que
es aún más general que las nombradas, la de la "relación real" en
general. Sobre ella habrá de decirse en seguida lo procedente.
Pues con ella, como la todavía menos determinada, puede iniciarse
equitativamente la serie de las categorías cosmológicas.

No tan fácil de determinar es la prosecución de la serie hacia
arriba. Aquí entra por lo pronto en escena otro contrario del pro­
ceso: el "complexo dinámico". Se trata del tipo fundamental del
complexo natural en general, que abarca todas las formas y grados
especiales de los sistemas naturales. Y como, además, los complexos
de diverso orden están en relación y se condicionan mutua y múl­
tiplemente, se acaba por llegar al "orden de grados" de la natura­
leza, así como a la "forma de predeterminación" imperante en él, en
la medida en que no se agota en la mera causalidad y legalidad
natural; con lo que quedan señaladas otras dos categorías, además
del complexo dinámico.

Y, finalmente, es aún, en todos los complexos, la forma de su



CAP. 19] LA RELACIóN REAL

estabilidad un momento categorial de índole peculiar. Puede de­
signárselo como el del "equilibrio dinámico".

Con estas once categorías no está cerrada, naturalmente, la se­
rie. Pero como no se trata de alcanzar la integridad, cabe, con todo.
y por vía de ensayo -es decir, en el sentido de un nuevo ensayo
de tratar en general las categorías de la naturaleza inorgánica-,
contentarse con ellas. El completar la serie, acercándose más a la
totalidad de este estrato de categorías, quedaría ilimitadamente
abierto, si el ensayo tiene éxito, a ulterior indagación.

Por lo demás, tampoco son las once categorías nombradas tan
enteramente pobres como parecen por la nuda enumeración. Res­
pondiendo a los múltiples momentos categoriales que emergen en
ellas, cabría subdividirlas, y el resultado sería un número mucho ma­
yor de categorías, sin cambiar en nada la cosa. Es una mera cuestión
de división y denominación, o si se quiere, de conceptuación. Pero
como, por lo demás, están las categorías de un estrato del ser en
coherencia que las abarca a todas, implicándose entre sí y no ocu­
rriendo, en absoluto, separadas unas de otras, es en sí perfecta­
mente indiferente cómo se descomponga el círculo unificado de
los momentos categoriales a fin de fijarlo en conceptos yde tra­
tarlo más exactamente. En esto no prescribe el objeto ninguna
ley al análisis.

No debe ocultarse, sin embargo, que la división seguida en la
exposición inmediata se atiene en lo posible a la terminología
usual en la filosofía, principalmente en el grupo medio de las
categorías nombradas. Esto tiene la ventaja de que la investigación
puede trabajar con conceptos relativamente conocidos, y en gene­
ral anudar a lo corriente.

b) LA RELACIÓN REAL COMO RELACIONALIDAD INTRÍNSECA DE LAS COSAS

Todo 10 que en la fábrica del mundo cósmico es forma, estruc­
tura, figura, conexión o dependencia, tiene el carácter categorial
de la "relación". Bajo ésta cae, pues, casi todo 10 que es accesible
a nuestras formas de aprehensión. Lo que queda son los difícil­
mente apresables momentos de carácter de sustrato; de éstos he­
mos hecho conocimiento en el espacio y el tiempo ya con los más
importantes. Pero no son los únicos. De los sustratos es caracterís­
tico que determinan la índole peculiar de las relaciones posibles
en ellos. Así, determinan el espacio y el tiempo, como sustratos
dimensionales de magnitud extensiva, las especies de la magnitud
y de la medida que se ajustan a ellos, pero no las magnitudes ni



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.I

medidas mismas. Esto es válido de todos los sustratos, también de
los de la magnitud intensiva. Y de aquí le brota a la categoría de
la relación real, como categoría general antes de toda determina­
ción especial, un inabarcable espacio disponible para una posible
multiplicidad.

Ya entre las categorías fundamentales nos encontramos con una
categoría de relación, y nos encontramos con ella justo como el
miembro opuesto del sustrato en general (e[, Fábrica, cap. 28 a-e).
La relación real puede considerarse como una variante de ella, es
decir, como la relación fundamental referida a determinados mo­
mentos de los sustratos del ser cósmico-físico. Esto se halla de acuer­
do con las tradiciones de la filosofía kantiana, que tomaba por
categorías centrales de la naturaleza las de la "relación", y enten­
.día los correspondientes principios como "analogías". Cierto que
de la sustancia sólo parcialmente es ello exacto, pero tanto mejor
se ajustan la causalidad y la acción recíproca a este esquema. En
lo que sigue se mostrará que la serie ampliada de las categorías
de la naturaleza ostenta más claramente aún, si es posible, el ca­
rácter fundamental de la relación. Con ello le toca dentro del
conjunto un importante papel a la relación real.

Este estado de cosas puede enunciarse como un principio así:
las formaciones naturales son de suyo "relacionales", Lo que quie­
re decir: están fabricadas con relaciones, consisten de raíz en las
referencias entre lo que abarcan.

No como si no hubiese últimos sillares, simples de suyo, de to­
das las formaciones. Por tales se tuvo antaño a los átomos. Hoy
ha revelado el átomo ser una estructura compleja, que de suyo no
está fabricada menos relacionalmente que las formaciones visibles.
Los elementos simples son ahora tan sólo de otra índole y orden
de magnitud. Pero esto no altera en nada la relacionalidad de
todas las formaciones superiores, y sólo significa en la gradación
de las formaciones el límite inferior.

La "relación" en este sentido es algo enteramente distinto de
toda mera referencia, en sentido activo o pasivo, tal como se enten­
día ésta en la Antigüedad y durante toda la Edad Media, a saber,
como algo secundario, como un hacer o decir subsidiariamente re­
ferencia a algo o hacia algo. No se trata del se habere ad aliquid
del siglo XIII, en que se suponen las sustancias como inalterables,
y se concebían sus referencias a otras sustancias como algo extrín­
seco a ellas o accidental a ellas.

Larga y tenazmente se ha mantenido la doctrina de que la rela­
ción es algo secundario. Lo que significa la categoría de la rela-



<CAP. 19] LA RELACIÓN REAL

ción real es justamente la anulación de esta manera de ver. Las
relaciones de que se fabrican las formaciones reales son justamente
lo primario y esencial de ellas, son lo que constituye su forma, su
estructura interna, su predeterminación y fábrica dinámica. Antes
<lue de las relaciones, pudiera decirse de los últimos elementos que
son relativamente inesenciales, en comparación con aquéllas.

Lo que ha sostenido tanto tiempo esta idea, es la confusión entre
relacionalidad y relatividad. Éstas son dos cosas enteramente di­
versas. "Relativos" son los miembros de una relación, y 10 son uno
a otro, a saber, en la medida en que están determinados por la
relación y fuera de ella no son 10 mismo que dentro de ella. "Rela­
cional" es, en cambio, una formación por sí misma, en la medida
en que su estructura consiste en la determinada referencia de las
partes o miembros unos a otros. Relacional es, pues, la intrínseca
constitución de todas las cosas materiales, en cuanto tienen cual­
quier configuración, así sea la más insignificante y accidental. Y
en sentido eminente son relacionales los sistemas o complexos na­
turales de cuyos superpuestos órdenes de magnitud se compone
el cosmos.

En la relación real se trata, pues, de la relacionalidad intrínseca
de las formaciones naturales, de las vinculaciones formadoras de
estructuras en que consiste su unidad. Así entendido, se vuelve el
sentido de esta categoría un sentido muy general; las más de las
subsiguientes categorías pueden concebirse como formas especiales
de la relación real. Esto no pugna con la forma en que las cate­
gorías de un estrato del ser están vinculadas por la coherencia.
Pero tampoco pugna con el hecho de que la misma relación real
sea ya una especificación de la categoría, todavía más general, de la
relación fundamental; pues, primero, hay también relaciones muy
extrínsecas e in esenciales, y, segundo, es aquí tangible la oposición
a aquella relación vacía con la que nos encontramos en las catego­
rías de la medida y de la magnitud (cap. 4 e). Esta relación es
también una forma de relación, pero enteramente distinta y muy
inane frente a la relación real.

En esta oposición es también fácil ver lo que hace de la relación
real una "relación esencial". En el contenido solo no estriba la
cosa, pues también aquellas relaciones de medida y magnitud en­
tran en juego aquí determinando. Pero en las formaciones de la
naturaleza son esenciales a éstas, cooperan a constituir su complexo,
su estado o su alteración.



286 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.!:.

e) LA RELACIÓN REAL ENTRE DETERMINACIONES DE DIMENSIONE&

HETEROGÉNEAS

Hasta aquí pudiera dominar la impresión de tratarse de una re­
lación meramente de estado, estática. Pero la relación real inter­
viene en el devenir, pues justo relaciones puramente estáticas no­
las hay en el mundo real. Los estados están sujetos a la alteración,
y en la alteración misma se hallan a su vez los estadios del proceso
en múltiples formas de relación real.

Esto puede ser algo comprensible de suyo. Pero históricamente
hay en este punto una amplia disensión de opiniones. La vieja con­
cepción se atiene aquí casi exclusivamente a la relación estática,
presentándose el devenir como una mera transición entre los estados
del ser, que se tenían por lo propiamente decisivo. Todo el peso
gravitaba sobre las formaciones en cuanto tales, y sus formas pa­
saban por las formas esenciales del ente. únicamente la ciencia
natural moderna rompió con esta tradición, y desplazó el peso del
ser a los procesos. Con ello pasó al primer término la relación real
de los estadios de los procesos, y las formaciones en cuanto tales.
desaparecieron en el proceso como meros estadios de transición.

Esta fase de la ciencia se caracteriza por la sustitución de las foro.
mas sustanciales por leyes. Pues justo lo que se llamaba "leyes" no,
es nada más que la inserción de todas las relaciones estáticas en las.
relaciones móviles de la transición constante.

Importante es, a este respecto, el tratarse en ambas concepciones
exclusivamente de apresar relaciones reales. Pero ambas concep­
ciones son unilaterales. Es verdad que no hay relaciones reales abso­
lutamente estables, pero de ello no se sigue que no haya formas
relativamente estables de cosas, complexos, estados totales, en suma,
de "formaciones". En este sentido, son y serán las formaciones un
factor tan importante como los procesos, en medio de toda la mo­
vilidad que impera en la economía de la naturaleza. Y esto signi­
fica que, también en la necesaria relatívización de esta oposición,
subsisten uno junto al otro los dos tipos de la relación real.

Cierto que no subsisten enteramente como lo que eran en las.
dos maneras extremas de considerarlos. La "forma" interviene en los
procesos, la "legalidad" en las formaciones. La verdad es, pues, que
los dos tipos de la relación real tienen un sector común. Es una
simple consecuencia el que las formaciones estén en trance de pro­
ceso constante, y el que los procesos en parte trascurran dentro de
las formaciones y en parte produzcan formaciones. Una considera­
ción omnilateral también tendría que abarcar siempre a la vez la



CAP. 19] LA RELACIÓN REAL COMO CATEGORíA

relación simultánea y la sucesiva. Del todo no puede llevarse a cabo
así. Pero el hecho es que la ciencia exacta actual, en oposición a la
preferencia por los procesos en los tres últimos siglos, permite reco­
nocer claramente la tendencia a una síntesis semejante.

La mejor manera de ver cómo se produce la síntesis, es partir
del lado del proceso. La legalidad de los procesos consiste en unir
entre sí las magnitudes de diversas dimensión, y determinar la de­
pendencia de la alteración de la una respecto de la alteración de la
otra. La relación real entre las magnitudes variables así regida
por leyes, abarca magnitudes así extensivas como intensivas. Ya
en el movimiento espacial pudo reconocerse fácilmente cómo es
así. Allí se trata de las relaciones entre el trayecto, la duración, la
velocidad, la aceleración, la dirección y el cambio de ésta. En los
procesos dinámicos se añade una multitud de otras determinaciones
de magnitud: intensidades de diversas fuerzas, masa, densidad,
presión, temperatura, etc., hasta longitudes de onda, frecuencias,
intensidades de radiación y muchas más. Aquello a que da expre­
sión la función matemática, como dependencia de unas magnitudes
variables respecto de otras, tiene por completo el carácter de la
relación real entre determinaciones de diversas dimensiones; y
lo esencial de ello es justamente la unión de lo dimensionalmente
heterogéneo. En esto descansa la posibilidad de atacar cada fenó­
meno partiendo del lado de las magnitudes conocidas, para deter­
minar lo desconocido partiendo de lo conocido.

Mas surjan las formaciones en el proceso, o trascurran los pro-­
cesas dentro de las formaciones -lo primero, por ejemplo, en la
síntesis de moléculas complejas en el proceso químico, lo último
en el movimiento de los electrones dentro del átomo-, están las
formaciones determinadas también por el proceso, y las leyes de
la forma de aquéllas abarcan las leyes de trascurso de éste. Por
otro lado, determinan también, naturalmente, las formaciones el
proceso, como determinan los átomos la reacción química, y los
núcleos atómicos las trayectorias de los electrones. Las dependen­
cias que aquí imperan se encuentran en los dos lados y, patentemen­
te, no se dejan arrancar una de otra. Las formas de la relación real
se interpenetran, pues, y sólo pueden entenderse en su conexión.

d) LA RELACIÓN REAL COMO CATEGORÍA DE LA CONCIENCIA

Sin duda alguna, trabajan los grados superiores del conocimien­
to con la categoría de la relación real, convencidos de hacer algo
comprensible de suyo. La ciencia lo hace incluso conscientemente.



-288 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.I

En ello se ajusta ampliamente al mundo real. Hay que retroceder
ya a estadios bastante tempranos de la historia de la ciencia, si se
quiere tropezar con lo contrario. Ni siquiera altera esto en mucho
el predominio de la idea de sustancia. Pero ¿qué pasa con la con­
ciencia intuitiva, vivencial e imaginativa, y más aún con la
perceptiva?

A buen seguro que las relaciones reales no son intuitivas en la
misma medida que las figuras espaciales y el ritmo temporal, sobre
todo si se piensa en las especies de la relación últimamente nom­
bradas. Pero sería falso concluir de ello el no ser la categoría de
relación una categoría de la intuición. Al contrario, la intuición
se mueve preponderantemente en "relaciones", y éstas son incluso
lo propiamente intuitivo: lo que es válido hasta de las relaciones
espaciales y temporales, pues que no se intuyen el espacio ni el
tiempo mismos. Tan sólo no llegan a la conciencia estas relaciones
en su mayor parte como "relaciones", sino que la intuición las
traspone en cualidades de forma y figura. La conciencia percepti­
va y vivencial no aprehende partiendo de los elementos, sino de
ciertas totalidades con carácter de imágenes. Y en estas totalida­
des se presentan las relaciones aprehendidas entre las partes como
momentos cualitativos.

Esto significa que la categoría de la relación real está amplia­
mente reemplazada en la intuición inmediata por la categoría de
la cualidad. De la cualidad se ha mostrado, dentro de otro orden
de cosas, que en general es preponderantemente una categoría de
la conciencia, mientras que en el mundo real le corresponden las
más de las veces relaciones (ej. Fábrica, caps. 35 a Y38). Estas rela­
ciones no son, de cierto, lo que se ha creído largo tiempo, relacio­
nes reales meramente cuantitativas, sino mucho más plenas, o
sea, relaciones en las que también, y puesta en determinada refe­
rencia, está contenida la multiplicidad de dimensiones heterogé­
neas de índole dinámica (o incluso orgánica).

Sobre este fondo resulta comprensible que la categoría de rela­
ción pase muy a segundo término, a pesar de su amplia intuiti­
vidad, en la conciencia perceptiva y vivencial. Lo que llama la
atención a esta conciencia como relación, sólo es las más de las
veces la referencia secundaria externa. Y ésta es la razón por la que
aun la conciencia imaginativa, y aun hasta la conciencia pensante,
propenden a menospreciar categorialmente la relación real, tomán­
dola en general tan sólo por una determinación secundaria y
accidental de las cosas. Esto armoniza entonces con la otra ten­
dencia a considerar las cosas como sustancias. Según es sabido,



CAP. 191 LA RELACIóN REAL COMO CATEGORíA

están del todo dominados por esta tendencia los comienzos de la
filosofía, y luego y durante siglos ciertos tipos de la metafísica.

En la filosofía moderna ha conducido aún esta situación a muy
notables consecuencias. En el campo empirista se vio en las rela­
ciones una actividad de referencia, más o menos arbitraria, del
sujeto. Según Hume, en la conciencia puede referirse aproximada­
mente todo a todo; la conciencia es, pues, el suelo de múltiples
errores, y ello aun estando sometida a leyes muy determinadas. Las.
leyes son justo meras leyes de la imaginación. Y por el lado del
idealismo apriorista se concluyó de la misma subjetividad de las.
referencias, a la inversa, la "idealidad" del mundo exterior, de­
biendo las referencias hechas o "puestas" por el sujeto tener sin
duda validez objetiva, pero sólo para "fenómenos". En los sistemas.
del neokantismo fue esta idea la base de amplias inferencias.

Así de la una como de la otra manera, se desconoció la verda­
dera categoría de la relación real. La última razón de tan extre­
mas posiciones no está sin embargo, en los límites de la intuición.
Hay, sin duda, muchas relaciones reales intuitivas que son de
primer término, por decirlo así, para la mente humana, pero tam­
bién muchas no intuitivas y de segundo término. La ciencia na­
tural ha descubierto, y en parte hecho exactamente apresables, una
multitud tan abrumadora de ellas, que se ha alterado de raíz la
imagen misma de la naturaleza como orden relacional de muchos.
escalones.

Pero sólo parcialmente se ha logrado hacer accesible este orden
a la intuición. En la ciencia se expone a veces la situación como
si se tratase de alejarse por todos los medios de la intuición, para
retraerse a conceptos y fórmulas. Esto no es, en absoluto, exacto..
La ciencia sólo tiene que dejar tras de sí la intuición sensible. La
meta a que llega con sus medios auxiliares aparentemente abstrac­
tos, es justamente la intuición ampliada; pues que en sus conceptos.
están entrañadas las más de las veces imágenes espaciales, y las fór­
mulas matemáticas admiten, cuando menos, una representación
dimensional espacial en coordenadas. La forma de la función es
justo la de la relación fluyente.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS

CAPÍTULO 20

EL DEVENIR Y EL PROCESO NATURAL

rSF.C. t

(J) EL SER TEMPORAL DEL DEVENIR

El devenir es la forma general de ser de lo real --sin distinción
alguna de estructura ni altura de estrato. El "proceso" en cuanto
tal, entendido como lo común de toda especie de movimiento, tran­
sición, alteración, curso, trascurso o suceso, es, por ende, una
eminente categoría real. No está ligado al límite de la espacia­
lidad, ni se interrumpe por encima de lo orgánico; como el tiem­
po, marcha a través de todos los estratos del ser, uniéndolos. Tam­
bién lo relativamente duradero está sometido a él. El proceso está
categorialmente, sin duda, en una cierta oposición a todo lo que
tiene el carácter de la formación o el complexo; pero esta oposi­
ción no separa los miembros opuestos, sino que los une firmemente
entre sí. También las formaciones reales están sometidas, de cual­
quier índole que sean, al proceso.

De este sentido lato del proceso se destaca uno estricto, el pro­
ceso natural. El alcance de éste es el del mundo espacio-temporal.
De él se tratará aquí en primera línea.

Ante todo, es el fluir del tiempo lo que forma en el proceso el
momento fundamental. El proceso es lo que avanza irreversible
en el paso igual del tiempo, de lo anterior a lo posterior, en un
riguroso paralelismo de los sucesos, con todo lo que de incensante
llegamos a reconocer en el tiempo real. Inspirándose en él, se forjó
la imagen heraclitiana del "flujo". Él es aquello cuyos estadios
están primero en trance de acercarse, pasan luego el umbral del
ahora, y en seguida se alejan de nuevo hacia el pasado. Su forma
es la sucesión, y en cuanto totalidad temporal tiene duración.

Dado que retornan en él tales determinaciones fundamentales
del tiempo real, uno se pregunta dónde está, pues, la distinción
respecto del tiempo. No es difícil de decir: el tiempo no es un
proceso real; es único y procesos hay muchos; el tiempo sólo es la
dimensión y la forma general del fluir, el proceso es lo real que
fluye en el tiempo, lo que se "extiende" en él, o sea, lo que tiene
duración en él. Puede también decirse: es aquello que está some­
tido a la predeterminación temporal (cap. 13 f). El proceso se dis­
tingue, pues, del tiempo, tal como se distingue del espacio la figu­
ra determinada que se extiende espacialmente.

Así como en las figuras espaciales, con sus relaciones de distancia



'CAP. 20] NOTA HISTóRICA

y dirección, retornan los momentos fundamentales del espacio
real, más aún, únicamente en ellas resultan éstos tangibles, así los
momentos fudamentales del tiempo en las relaciones del proceso.
Para la ratio cognoscendi es éste un punto importante, pues in­
tuible no es el tiempo vacío en cuanto tal, sino lo que trascurre
en él; y en esto se leyeron, en el análisis del tiempo, los momentos
estructurales fundamentales del tiempo real. Pero esto no significa
que los momentos del proceso se agoten en los del tiempo.

El proceso en cuanto tal es ante todo, por ende, aquella forma
de ser común a todo lo real, en que la existencia "en reposo" de
las formaciones reales -tal cual se impone por lo pronto en la per­
cepción- se rompe en la pluralidad de los estadios que se reem­
plazan temporalmente; y esto, a su vez, no como una multiplicidad
subsecuente, sino como la primitiva que se despliega en el proceso.
Como alteración de las formaciones, es el proceso aquella "disgrega­
ción en el tiempo" que tiene por efecto que ninguna de ellas esté
jamás junta como un todo (cap. 12 b). El proceso significa, pues,
el no ser idénticas consigo mismas por su contenido las formaciones
reales en la pluralidad de los estadios temporales. Pues el corres­
ponder en general a esta pluralidad temporal una diversidad de
contenido, no es cosa del tiempo, sino del alterarse en el tiempo.

El tiempo mismo no altera. No aniquila ni produce. Por sí
tampoco pugnaría con el absoluto permanecer idéntico. Es el pro­
-ceso en el tiempo lo que constituye el desaparecer y emerger de
cada determinación, el generarse y corromperse, como decían los
antiguos. El proceso es la no identidad temporal de lo existente
realmente consigo mismo, el cambio de las determinaciones del
ser, la alteración.

b) NOTA HISTÓRICA. EL SER Y EL DEVENIR. LA GENERACIÓN Y LA

CORRUPCIÓN

El proceso es, pues, la disolución de todas las cosas en el flujo
del tiempo. Pero esta disolución es justamente la forma general del
ser de todo lo real.

La alternativa antigua del "ser y devenir" ha oscurecido esto. Le
finge a la conciencia que la verdadera y superior forma de ser es
otra, la de la existencia inalterable. La circunstancia de que ésta
significaría un ser meramente ideal, escapó no sólo al pensar eleá­
tico, sino también al platónico. Pero el error es más profundo; está
en el supuesto de existir aquí simplemente una alternativa. En
efecto, el devenir no es, en absoluto, ningún contrario del ser, sino



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo P

que es una entre varias formas de ser, y por cierto que no la más
baja, sino la más alta que conocemos: la única forma de ser real.

Los antiguos no penetraron esto, porque entendían el devenir
como "mixto de ser y no ser". Según esta concepción, hay dos es­
pecies de procesos, la generación y la corrupción, y ambas parecen
transiciones entre el ser y el no ser; la generación es el camino del
no ser al ser, la corrupción el del ser al no ser. Por eso no se con­
sentía en que el devenir fuese ser. El supuesto era, naturalmente,
el haber un ser "puro", no mixto, y encima real-a la manera como
desde antiguo se había pensado el ser de los "dioses inmortales",
Este supuesto no se ha confirmado. En él está el error.

Pero esto únicamente tarde pudo ponerse de manifiesto. Por
el contrario, ya en los primeros tiempos de la filosofía griega se
produjo una revolución en el concepto del devenir. Heráclito sur­
gió con la doctrina de que el nacer y perecer no son dos procesos
diversos, sino uno: el camino hacia arriba, hacia el ser, y hacia aba­
jo, hacia el no ser, es uno y el mismo. Ningún ente pasa a la
"nada", sino sólo a ser otro ente, ni ningún ente proviene de
la "nada", sino sólo de otro ente. El nacer del uno es el perecer
del otro y viceversa. Esto significa: el proceso no es absolutamente
nada oscilante de aquí para allá entre el ser y el no ser, ni, por
consiguiente, tampoco nada mixto de ambos. El proceso se mueve,
pues, puramente en el ente.

Esta idea es la decisiva. Conduce en línea recta a la de que el
proceso es la forma de ser general de lo real, peculiar por igual
a las cosas y a las almas. En esta universalidad parece haberlo
tenido ante los ojos Heráclito con su famosa imagen del flujo de
todas las cosas.

En esta revolución del concepto de devenir, es quizá lo más im­
portante el no desaparecer de ninguna suerte los momentos del
nacer y perecer. Aun cuando un determinado ente no pasa a la!
"nada", pasa a ser un ente que él mismo no era. Él mismo, em
lo que tiene de singular y dado una sola vez, desaparece precisa­
mente, y esto quiere decir justamente perece. Lo mismo es válido­
de su nacer: aun cuando no proviene de la nada, sí proviene de
algo que él mismo no es. Su singularidad, como quiera que se
produzca, no era antes, o sea, ha nacido.

El proceso es, según esto, el impertérrito nacer de algo distinto
y siempre algo distinto, y asimismo el impertérrito perecer en algo
distinto. Lo que ya no es, es el surgir de la nacla y el desaparecer
en la nada las cosas despedazadas. El emerger y desaparecer, al
provenir del ente y proseguir en el ente, forma, antes bien, una



CAP. ::0] ALTERACIóN y MOVIMIENTO

traza continua en la que, sin duda, nace y perece cada estadio, pero
prosigue sin interrupción el devenir mismo.

Esto es lo que constituye el nuevo concepto del proceso. Más
aún, en rigor únicamente ahora es algo dotado de unidad lo que
se mienta y lo que merece el nombre de proceso. El proceso está
muy lejos de ser meramente el desgarramiento en los estadios tem­
porales, un momento de no identidad y descomposición; es, antes
bien, la continuidad de lo que se reemplaza sucesivamente. Es, por
tanto, una forma de la unidad: la continua contigüidad de lo des­
garrado en los estadios temporales, la adherencia de lo que tempo­
ralmente nunca está junto, la unidad total de "un" proceso debida
al sucesivo e inmediato seguirse lo que nunca nace sino para un
instante y en un instante perece para siempre.

e) LA ALTERACIÓN Y EL MOVIMIENTO. LA RELACIÓN REAL MÓVIL

Al pasar así al segundo término el nacer y perecer, como con­
cernientes sólo a lo secundario, aparece en primer término la "al­
teración". Su supuesto es que en el proceso permanece idéntico
algo en lo que pueden cambiar los estados. En la dirección de este
ingrediente idéntico está el problema de la sustancia. De él habrá
de tratarse aún aparte. Pero antes hay que dilucidar aquí todavía
otra cosa.

Casi tan vieja como la corrección hecha en el concepto del de­
venir, es la tendencia a reducir toda alteración producida en el
reino de la naturaleza a un movimiento espacial. Su desarrollo clá­
sico 10 encontró esta tendencia en el primer atomismo de la Anti­
güedad; casi al mismo tiempo que Zenón negaba, fundándose en
sus paradojas, la realidad al movimiento, hacían de éste, Leucipo
y Demócrito, el único tipo fundamental del proceso. La alteración
cualitativa no es, según ellos, nada más que el desplazamiento de
los átomos dentro del agregado. Es el ejemplo que más tarde
siguieron ampliamente las teorías corpusculares de la Edad Mo­
derna.

Esta trasformación anuló por completo la dualidad de la pen;­
pectiva. Así como, según Heráclito, son el nacer y perecer uno y
el mismo proceso, así 10 son también, según Demócrito, el procesO'
espacial y cualitativo (<poQá y aAAolw(Jv;). Sólo hay, antes bien, el
movimiento de los átomos en el espacio, siendo la alteración mera­
mente cosa de las apariencias. Esto fue una consecuencia de la
idea más general de ser en general las cualidades meras maneras
de aparecer. En lo que se pensaba en primera línea, era en las



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.}

cualidades sensibles, pero indirectamente se aplicó también la idea
a otras "propiedades" de los entes, o a lo que por tales se enten­
día: a la pesantez y la densidad de las cosas, su rigidez, elasti­
cidad, etc.

Aunque el esquema de esta idea resultaba demasiado simple
para hacer justicia a todas las apariencias del proceso natural, ha­
bía en él el inicio de una intuición del mayor alcance. El error
estaba simplemente en la concepción demasiado estrecha de la sus­
tancia. Los solos átomos, concebidos como sustentáculos materiales
del movimiento, no pueden hacer justicia a los fenómenos de la
alteración. Así no podía explicarse la propagación de la luz, no se
diga la multitud de los fenómenos electromagnéticos descubiertos
posteriormente. La teoría de la transformación de la energía ha
descubierto, pues, también formas enteramente distintas de proce­
'Sos, que sirven de base a la alteración exterior lo mismo que el
'movimiento de partes materiales. Pero esto sólo es la ampliación
de la misma idea fundamental; resultando de una significación
subordinada la cuestión de hasta qué punto son estos procesos
mismos movimiento espacial. Pero la relegación de las cualidades
y alteraciones cualitativas al dominio de las "apariencias", es decir,
de lo que sólo existe relativamente a los órganos y las maneras de
percibir del hombre, mientras que no conviene al objeto real, se ha
mantenido y ha seguido siendo una idea fundamental de la expli­
cación en física.

No debe simplificarse esta gran idea, como si hubiese de redu­
cirse todo lo cualitativo a cantidad, y toda alteración a una deter­
minación matemática del movimiento. Tal determinación desem­
peña, sin duda, un papel capital en semejante reducción. Pero no
es ella sola lo que sustenta la alteración. Como un segundo ele­
mento, igualmente importante, entra aquí en consideración la fá­
brica compleja de las formaciones, con su riqueza de relaciones
intrínsecas en multiplicidad de dimensiones. Y éste es el lugar de
repetir todo lo antes dicho sobre el momento estructural de la rela­
ción real. Toda fábrica de estructura interna en que descansa la
aparición de cualidades, se mueve en las formas de la relación
real. Es relacional de cabo a cabo, y los momentos cuantitativos
.son en ella momentos estructurales subordinados.

De aquí se sigue que la alteración de las formaciones no consis­
te en la sola variación cuantitativa, sino ante todo en la relacional.
Lo que tiene mudanza en el interior de los cuerpos, es la relación
real de sus partes y miembros. Y justamente esto es lo que corres­
ponde a la reducción de la alteración a movimiento. Lo cual sig-



CAP. 20] RELATIVIDAD DEL MOVIMIENTO 295

nifica categorialmente que tal reducción no consiste tanto en una
síntesis de cantidad y movimiento, cuanto en una síntesis de rela­
ción real y movimiento.

La consecuencia es contundente: al revelar ser la base óntica de
las llamadas cualidades una base relacional, se hace posible reco­
nocer en la al teración la movilidad de las relaciones reales.

Después de lo anterior, no habría menester de una palabra más
acerca del hecho de ser tal reducción exclusivamente una reduc­
ción óntica. En su esfera, en los fenómenos en cuanto tales, existen
con todo derecho así las cualidades como las alteraciones cualita­
tivas. Pero esto ya no pertenece a la filosofía natural, sino a la
teoría de la conciencia.

d) LA RELATIVIDAD DEL MOVIMIENTO Y EL ABSOLUTISMO DE LA

ALTERACIÓN

En la reducción de la alteración, surge ahora la cuestión de si la
alteración comparte la relatividad del movimiento. Si tal fuera
el caso, se entraría en conflicto con todos los fenómenos. Pues la
experiencia no muestra nada de una relatividad de la alteración,
y menos que de ninguna, de una relatividad al estado de movimien­
to de otros cuerpos y sistemas.

La cuestión categorial que plantea esta situación no puede, sin
embargo, reducirse al silencio con una apelación a los meros he­
chos. Ahora bien, la situación es ésta: el movimiento espacial es
relativo a los cuerpos en movimiento, tanto que, sin sistemas de
referencia, no es, en absoluto, movimiento. Si, pues, la alteración
consiste en movimiento, tiene que extenderse a ella la relatividad
de éste. Mas si se extiende a ella, habría que pensar que aquí
entra también en juego algún factor especial que la hace desapa­
recer. O bien la movilidad interna de las partes, que constituiría
la alteración, tendría que ser de tan alta velocidad que, compa­
rada con ella, pudiera despreciarse el movimiento de las formacio­
nes totales. Tampoco esto responde a los hechos conocidos. Para
ello son demasiado grandes las velocidades cósmicas de las masas.

Pero todas las salidas semejantes son superfluas. Pues el movi­
miento de las partes o elementos en que descansa la alteración, es
exclusivamente su movimiento recíproco, es desplazamiento en re­
ferencia mutua. De antemano es sólo, pues, movimiento relativo
dentro de la formación total, y ésta es el sistema de referencia al
que aquél está referido unívocamente. Por eso es indiferente al mo­
vimiento espacial de la formación total en referencia a otros sis-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo I

temas de referencia. Conocemos esta indiferencia por la natura­
lidad con que nos movemos sobre la Tierra, sin consideración a la
velocidad, de orden mucho más alto, con que se mueve la Tierra
respecto de otros cuerpos celestes. El movimiento relativo a la Tie­
rra sigue siendo independiente de ésta, mientras sigue siendo el
mismo el sistema de referencia (el globo terráqueo).

El absolutismo de la alteración no entra, pues, en contradicción
con la relatividad del movimiento, aun cuando se reduzca, sin de­
jar residuo, la alteración al movimiento. Relativo sólo es el mo­
vimiento espacial allí donde es cuestión de una pluralidad de sis­
temas de referencia; dentro de un sistema ya no es relativo más
que justo a éste exclusivamente. En el caso de la alteración, puede
indicarse sin equívoco el sistema de referencia. Ello basta para la
determinación inequívoca de la alteración.

Otro punto crítico concierne a la continuidad del proceso de
alteración. Ya la experiencia sensible conoce alteraciones que
proceden discontinuamente, a saltos, a la manera de la manecilla
del reloj, que da un pequeño salto con cada golpe de péndulo. La
física actual nos enseña que de esta manera se producen la mayo­
ría de los procesos naturales, porque la emisión de energía sólo
tiene lugar en cuantos determinados. También esto pudiera pare­
cer en pugna con la reducción de la alteración al movimiento.
Pues el movimiento de los cuerpos en el espacio se produce de una
manera continua.

Esta cuestión se adelanta a la investigación, pues aquí entran en
juego otras categorías todavía. Pero fundamentalmente puede
decirse ya en este lugar, que también esta pugna es simplemente
aparente. Pues aquí se trata de movimientos particulares tan pe­
queños, que pueden tomarse por saltos intemporales en el conjunto
del proceso observable. De suyo muy bien podrían por tal causa
necesitar tiempo y tener su forma de continuidad. Tan sólo el
patrón de medida en que se mueve la interpretación -la teoría
de la mecánica cuántica- nos finge saltos "absolutos", despro­
vistos de extensión temporal.



CAP. 21] EL ERROR ARISTOTÉLICO

CAPÍTULO 21

ANALISIS lVIODAL DEL PROCESO

297

a) EL ERROR DE LA CONCEPCIÓN ARISTOTÉLICA DEL PROCESO

Con consideraciones de la índole de las anteriores no cabe ago­
tar ontológicamente la esencia del proceso. Entran ya demasiado
en lo especial y propio de la física. Pero el proceso no es un fenó­
meno meramente propio de la física.

Ya se mostró por qué no se agota en la disgregación temporal
de sus estadios. Una mera sucesión de sus estados aún no consti­
tuye un proceso. únicamente cuando los estados están unidos uno
con otro de tal suerte que forman una unidad, están pegados uno a
otro, constituyen sin solución de continuidad una transición, puede
hablarse ele un proceso. únicamente la unidad sucesiva de los esta­
dios que van reemplazándose, constituye la totalidad que es un
proceso. Pues lo que da al proceso su cuño propio es justo el
cerrarse en un todo, por obra de la interna coherencia de los esta­
dios en medio de su disgregación -o sea, por obra de la imposi­
bilidad de separarlos, a pesar de todo su no estar juntos temporal­
mente.

Aunque en la vida nos inclinamos a concebir como "un" proce­
so muchas cosas heterogéneas e incoherentes, de ello no se sigue
que en la naturaleza no haya procesos efectivamente dotados de
unidad, o cuyos estadios no pueden desgarrarse unos de otros. En
el fluir de una corriente de agua, en la lenta corrosión de la roca
en la montaña, es tangible sin más la unidad del proceso, en me­
dio de la sucesión de sus estadios, y ello no menos para la interpre­
tación natural que para la científica.

¿Cómo hay que entender categorialmente esta "unidad del pro­
ceso"? No es fácil abordarla. No basta aquí el captarla matemáti­
camente en su continuidad. Mera contigüidad la hay también
entre procesos heterogéneos sin intrínseca vinculación. Además, se
ha mostrado que no todos los procesos naturales corren de una
manera continua. ¿O será cosa de decir que la marcha de la ma­
necilla del reloj no es un proceso dotado de unidad, por consistir
en una pluralidad de saltos temporalmente separados? Con ello se
desconocería la correspondencia entre los saltos y el sentido de la
"marcha". Pues, exactamente así es también con los procesos de
la transformación de la energía, divididos en cuantos en forma
mucho más fina sin comparación.



CATEGORíAS COS:MOLóGICAS [SECo r

Entre los antiguos intentó Aristóteles concebir el proceso de otra
manera.' Aristóteles parte del resultado final, que entiende teleoló­
gicamente como meta del proceso, y define éste en sus conceptos
de "dynamis y enérgeia", concibiéndolo como algo medio entre
ellos. El proceso es, según esto, una "energeia inacabada", es decir,
la de un ente meramente en cuanto dsmamis, y justo "en tanto es
meramente tal".

Hay que prescindir aquí de diversos prejuicios, para ir al fondo
de la cosa. Errado es en referencia al proceso natural y al esque­
ma teleológico. Demasiado estrecha es la concepción también en
cuanto que sólo es válida de los procesos constructivos (efectuado­
res de forma), pero excluye los destructivos o los que trascurren
neutralmente. Además, los dos conceptos fundamentales de su
metafísica sólo convienen a los estadios inicial y final de un pro­
ceso constructivo, pero de ninguna suerte al proceso mismo, es de­
cir, a la transición entre ellos. Pues la dynamis está ahí antes de la
efectuación, la enérgeia después de ésta, aquélla como el ser inefec­
tiva la cosa que deviene, ésta como la efectividad de la misma cosa.
El devenir mismo se queda vacío. Pero como los estadios de
transición son, por su parte, algo también efectivo, los concibe
Aristóteles como la efectividad de algo meramente posible mien­
tras esto es aún inefectivo.

La traducción en puros conceptos modales, como la da la última
formulación, sólo es justa, sin duda, parcialmente: dynamis y ener­
geia no coinciden con posibilidad y efectividad. Con todo, pre­
sentan una cierta aproximación a los modos de ser. Y en ello hay
una indicación que puede beneficiarse ontológicamente, aunque
de una manera distinta de la que pediría la intención de Aris­
tóteles.

Si se mira más exactamente, en efecto, la trasferencia de la
enérgeia a un ente meramente en potencia, revela ser una contra­
dicción en los términos. Pues significa el acabado de algo inaca­
bado en tanto esto se halla justamente todavía inacabado. No
era realmente posible apresar el proceso mismo con ninguna cate­
goría modal semejante a éstas. Y se tuvo que torcer ya por com­
pleto el sentido primitivo de ellas, que es exclusivamente estático,
si a pesar de todo se quería dar expresión con ellas al tránsito
en cuanto tal.

! Lo que los antiguos llaman xLvr¡ene:; no es movimiento, pues que abarca
qJoQú Y dA/.olroene:;. Es el "proceso" en general. La exposición que sigue se re­
fiere a Aristóteles, Fís., lII, aora 10 ss.



CAP. 21]

11

EL PROGRESO DE LA DETERMINACIóN 299

b) EL PROGRESO DE LA DETERMINACIÓN Y EL CÍRCULO CADA VEZ MÁS

ESTRECHO DE LO POSIBLE

Una vez que ha revelado ser insostenible una determinada forma
de análisis modal del devenir, tiene que haber también una justa.
Se trata de llevarla a cabo. Pues es necesaria una. determinación
modal del proceso, ya que en el proceso que corre son todavía
inefectivos los estadios venideros a partir de cada ahora, pero el
proceso mismo es algo que trascurre efectivamente. Es necesario
partir, pues, de la disgregación temporal de los estadios del pro­
ceso, eligiendo en mitad de éste el punto de observación. De esta
manera se viene a apresar el proceso "por dentro".

En cada estadio temporal se ha hecho en el proceso algo efectivo,
pero algo que también pertenece al proceso es, sin embargo, todavía
inefectivo. Esto que es todavía inefectivo, es a la vez todavía indeter­
minado, pudiendo resultar todavía de una manera o de otra, o no
teniendo todavía su perfil inconmoviblemente fijo. Esto que es toda­
vía indeterminado es lo venidero, lo que está en trance de acercarse.
El estar algo, lo que sea, acercándose, entra en la esencia del proceso,
siendo idéntica cosa que el curso ulterior de éste. Pero no entra in­
condicionalmente en la esencia del proceso que lo que se acerca
resulte de una determinada manera. Para esto puede haber, sin
duda, razones que tengan sus condiciones parciales en estadios
anteriores del proceso. Pero esto es cosa de otra categoría (la for­
ma especial de predeterminación del proceso). No entra en la
esencia del proceso en cuanto tal. Visto desde la efectividad de
un determinado estadio actual, es, pues, lo que se acerca algo
meramente posible. De esta situación se sigue una serie de nue­
vas tesis.

I. La indeterminación de lo que se acerca en un determinado
punto del tiempo, consiste en que contiene una pluralidad de dis­
tintas "posibilidades".

2. Al entrar en el presente lo que se acerca, cobra por todos la­
dos determinación. En el avance del proceso nunca se efectúa sino
una de las muchas "posibilidades".

3. Las restantes posibilidades se anulan. Quedan eliminadas por
la efectuación de la otra. No pueden hacerse efectivas dos a la vez,
no pudiendo el proceso progresar sino de una manera, no de dos
o más. Pues efectivo es sólo lo que está determinado en forma
unívoca. Con el hacerse efectiva una de las "posibilidades" se
convierten, pues, las otras en imposibilidades.

4. En el avance del proceso tiene lugar, por consiguiente, de un



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.I

instante a otro una selección de lo que se hace efectivo entre la
pluralidad de las "posibilidades". Vista por el lado del contenido,
es esta selección la progresiva determinación de lo indeterminado.

5. El avance del proceso es, pues, la restricción cada vez más am­
plia de las "posibilidades". Si se representa la cosa como un círculo
determinado de lo posible abierto a partir de cada ahora, significa
la restricción que el círculo se vuelve cada vez más estrecho en el
avance del proceso, hasta no dejar finalmente para cada punto del
tiempo más que una posibilidad. El estrechamiento del círculo
de las "posibilidades" es el constante progreso de la determinación.

Este aspecto que presenta el devenir es bien conocido por la
vida. Una vida humana puede tomar muchos caminos mientras
no ha pisado uno determinado. Tras esto le quedan cortados los
restantes. Empezando con una inabarcable pluralidad de "posi­
bilidades", cada decisión disminuye la pluralidad, lo mismo si reca­
yó por actos de libre elección que por obra de poderes externos; y
la vida desemboca en una sola posibilidad, a saber, la que en ella
se efectúa. Así acaece en todo curso de sucesos reales, en el pro­
ceso natural como en la actividad humana.

La cuestión ontológica se reduce a ésta: ¿qué quiere decir aquí
"posibilidad"> ¿Significaría meramente la indeterminación exis­
tente para nuestro limitado saber? Entonces sería meramente nues­
tro no saber si el proceso seguirá corriendo de tal o cual manera.
Se trataría meramente de una cuestión de la conciencia, y el proceso
mismo quedaría del todo intacto ante ella. Esto es patentemente
demasiado poco. Pues la eliminación de las "posibilidades" se
lleva a cabo en el proceso mismo, y con la más alta indiferencia
.a nuestro saber o no saber.

20 se trataría de meras posibilidades esenciales -a la manera
como son posibles muchas species bajo un genus? En esto hay algo
parecido a la restricción de las "posibilidades" en el proceso. Pues
también aquí es la progresiva eliminación de lo posible a la vez
la progresiva determinación de lo indeterminado. Pero el descen­
so a lo especial es un descenso intemporal que se mueve entre
puras entidades generales. Así es como lo conocemos por el proce­
dimiento de la definición por diferenciación. Pero el proceso real
se mueve sobre estadios rigurosamente reales que son temporal­
mente efímeros e individuales. En él 110 puede tratarse, pues, de
posibilidades esenciales.

Pero tampoco puede tratarse de verdaderas posibilidades reales.
A la posibilidad real le es inherente una larga serie de condiciones
reales que tienen que estar todas cumplidas y reunidas. Pero en el



'CAP. 21] EL PROGRESO DE LA DETERMINACIóN 3° 1

proceso no están juntas, justamente, en un determinado ahora to­
das las condiciones, por tener, antes bien, que sobrevenir todavía
más hasta hacerse realmente posible un determinado estadio pos­
terior. únicamente en el curso subsiguiente del proceso se cumple
paulatinamente la cadena de las condiciones. Tampoco podría tra­
tarse, en absoluto, de una pluralidad de "posibilidades", si éstas
tuviesen el modo pleno de la posibilidad real. Pues la cadena ce­
rrada de las condiciones hace lo posible a la vez necesario, equiva­
liendo a la razón suficiente real; y con ello se eliminan ya todas
las restantes "posibilidades". Pero aquí se trata justamente de la
pluralidad de las posibilidades. Y la restricción a una sola llega
únicamente con la efectuación, es decir, con la entrada de lo veni­
dero en el presente (cf. sobre lo anterior P. )' E.> caps. 21 y 28).

Tampoco son, pues, posibilidades reales. Las "muchas posibili­
dades" no tienen, es patente, absolutamente ningún tipo modal
regular de una esfera ostensible. Son, antes bien, posibilidades
incompletas, meras posibilidades parciales, que en cuanto tales
tienen un sentido meramente negativo: el de la indeterminación
y el estar abierto.

La posibilidad parcial no existe, de ninguna suerte, meramente
en el pensamiento. La hay muy bien en el mundo real, pero no
significa una posibilidad real. Consiste en estar presentes algunas
condiciones reales, mientras que faltan otras. Y según cuántas están
presentes y cuántas faltan, es su indeterminación mayor o menor:
cuantas menos condiciones estén cumplidas, tanto mayor es el
"círculo de las posibilidades", y cuantas más condiciones sobre­
vienen en el avance del proceso, tanto más estrecho se vuelve. Pero
realmente posible no es ninguna de ellas -hasta que se cumple la
cadena de condiciones y sólo queda una.

Como se ve, este concepto de posibilidad parcial -que en nin­
guna esfera significa una justa posibilidad de ser- responde exac­
tamente a lo que forma la pluralidad de las "posibilidades" en las
tesis antes formuladas. Cierto que es muy discutible si un correr
en tal indeterminación es justo de los procesos reales. Significaría
que en éstos no habría ninguna clase de orden de predeterminación
-fuera, acaso, del de la secuencia temporal y del trascurrir mise
mo. Esto es inverosímil, por varias razones. Pues, naturalmente,
hay muy determinadas formas de predeterminación de los procesos
naturales. Pero éstas no entran en la esencia del proceso en cuanto
tal, sino que dependen de otras categorías, en las que todavía no
puede entrar anticipadamente en este lugar. De ellas habrá de tra­
tarse aparte.



30 2 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo !

Pero aquí tiene que dejarse sentado tanto como esto: en la esencia
del proceso entra muy bien ser una unidad en la que se pegan suce­
sivamente unos estadios a otros. Si esta unidad es la de una prede­
terminación de cabo a cabo, queda en él abierto por el momento.

<:) EL PROCESO COMO CATEGORÍA DE LA CONCIENCIA. EL PAPEL DE LA

INTUICIÓN

Partiendo de lo anterior, puede lograrse ahora una cierta visión
de conjunto, si se sintetizan los enumerados momentos del proceso.

Ante todo: el proceso no es simplemente el devenir. El devenir
sólo es la disgregación en la sucesión, sin que el todo extendido
temporalmente se funda en la unidad. El proceso es justamente
esta fusión. Su unidad resulta ya visible en la anulación de la dua­
lidad del nacer y perecer, confirmándose más aún con el hecho de
reducirse en los procesos naturales toda alteración a movimiento
y trasformación de energía. Pero plenamente inequívoca se vuelve
la unidad del proceso con la aclaración de los momentos modales
contenidos en él.

Mediante el círculo de las "posibilidades" de cada caso -aunque
sean meramente posibilidades parciales-, se establece, partiendo
de cada estadio del proceso, una vinculación con los estadios temo
poralmente subsiguientes, y ello aún antes de que se estatuya nada:
sobre su predeterminación. Esta vinculación todavía no es por sí una:
verdadera predeterminación, pues que deja subsistir justamente
una amplia indeterminación. Y si es cierto que en el estrechamiento
del círculo progresa la determinación, también lo es que no llega
a ser unívoca antes de entrar el estadio posterior en el presente.

Este momento restante de indeterminación, que afecta a todo lo
que se acerca mientras está en trance de acercarse, revela ser hon­
damente característico del proceso, en particular de su manera de ser
fenómeno, es decir, para la conciencia humana del proceso. Pues
aunque difícilmente aprehendamos jamás la entera multiplicidad
de las posibilidades parciales, a partir de cada estadio presente
vivido se cierne ante nosotros el avance del proceso justo en esta;
indeterminación de la posibilidad plurirradial. Y en esto consiste
la conciencia de la incertidumbre acerca de lo venidero, que carac­
teriza a toda la conciencia que acompaña y sigue los procesos.

El proceso es, de esta manera, la más popular de las categorías
reales. O dicho en otros términos: la conciencia del proceso es, ya
en su forma natural, irreflexiva y completamente intuitiva, un re­
flejo asombrosamente adecuado del proceso real. El proceso es,



CAP. 21] EL PROCESO COMO CATEGORíA

como categoría de la conciencia, justo una eminente categoría de la
intuición y las vivencias. No es menos intuitivo que la intuición
del espacio y del tiempo. Cierto que no todos los procesos reales
pueden intuirse directamente, pero esto sólo estriba en las medidas
o en el tempo de los procesos; en cambio, permite la intuición del
tiempo trasponer en la imaginación la velocidad a cualesquiera
otras medidas temporales, exactamente así como la intuición del
espacio permite la trasposición a medidas espaciales abarcables con
la vista. En la imaginación no existen, pues, los límites que le están
trazados al directo vivir los procesos.

A esto se -opone la concepción usual en filosofía según la cual
no puede la intuición apresar lo continuo. Donde, pues, el proceso
es continuo, como en el movimiento, fracasa la intuición.

En esta concepción hay de verdad el hecho de que aquí no se
concibe el continuo matemáticamente riguroso. Pero se pasa por
alto lo capital: únicamente la voluntad de concebir en forma no­
intuitiva -y una voluntad sumamente primitiva- resuelve el pro­
ceso en estadios distintos, que trata como partes de las que tendría
que componerse el movimiento. Contra esto se solivianta la intui­
ción, y con razón. El error de las paradojas de Zenón no estaba,
como se oye a menudo, en la incapacidad para elevarse de la intui­
ción al pensar, sino a la inversa: en la resolución, abstractamente
"pensada", del movimiento en estados separados espacial y tempo­
ralmente (estados de reposo), y en la injusta exigencia hecha a la
intuición de que una los estados de forma que se produzca una
imagen de la transición continua.

La intuición, por su parte, no resuelve, en absoluto, la unidad
fluyente del proceso. Aunque tampoco sigue al proceso en su estruc­
tura infinitesimal. Pero tampoco necesita hacerlo. Apresa, antes
bien, el todo del trascurso, resbalando sobre los distintos estadios,
y de esta manera logra una imagen perfectamente justa del proceso.
Tiene sobre el pensar justo la ventaja de no necesitar pretender
concebir. En esto quedan por resolver problemas importantes,
como de suyo se comprende. Pero problemas los plantea únicamen­
te el pensar. Justo él analiza, la intuición no. La intuición se atiene
a la imagen total, aunque sólo sea a su superficie. En esto está su
fuerza, aunque también su límite.

Lo anterior se justifica aún más cuando se parte del análisis mo­
dal del proceso. El círculo de las "posibilidades" que va estrechán­
dose, es un aspecto característico de la intuición. Donde más clara­
mente hace su aparición, es allí donde el hombre no hace frente al
proceso como observador neutral, sino que se encuentra arrastrado



CATEGORíAS COS¡VIOLóGICAS [SEC.I

en medio de él y el curso ulterior le afecta. Así es dondequiera
que el hombre está a la expectativa de lo venidero, que espera,
teme, o también está tranquilamente apercibido para lo que se
acerca. No sabe qué sucederá, no abarca con la mirada los momen­
tos determinantes que sobrevendrán. Aunque, pues, en el proceso
real reine una predeterminación de cabo a cabo, no la penetra con
su vista. La causalidad no es cosa de la intuición; sólo el proceso
puramente en cuanto tal es intuitivo. Por eso tiene frecuentemente
ante sus ojos la intuición como "posibles" muchas más cosas de las
que serán aún posibles en razón de las ya hechas efectivas. Pero ve
muy bien que en el curso de los ulteriores sucesos tiene que estre­
charse más el círculo de lo posible.

El ingrediente de no saber qué hay en el proceso, es así el modo
de lo aparentemente posible. Y, sin embargo, hay en esta forma de
la conciencia del proceso algo perfectamente realista: lo aparente­
mente posible no es, en efecto, un libre producto de la fantasía, no
flota en el aire, sino que siempre se mueve en una cierta asimila­
ción a lo dado en cada caso en el proceso real. Pues en la medida
del progresivo darse, aumenta también la apariencia de lo posible
en determinación, y tiende a ser convergente con lo realmente
posible.

d) EL PROCESO REAL Y LAS FORMAS DE PREDETERMINACIÓN

Pues lo decisivo en este estado de cosas es que también en el
mismo proceso real hay algo que responde al progreso de la deter­
minación. En el ulterior avance se hacen efectivas cosas siempre
nuevas, y con ello surgen nuevas condiciones mediante las cuales
se hace cada vez más determinado lo que se acerca. Al cumplirse
así una de las posibilidades parciales, quedan eliminadas las restan­
tes; pero aquélla se acerca justo con ello a la posibilidad real.

La posibilidad parcial no es, sin duda, posibilidad real; si lo fuese,
no podría aparecer en plural. Pero, sin embargo, es algo perfecta­
mente real. Pues real es, en cada estadio de un proceso, la serie pre­
sente de condiciones en que consiste. Esta serie es sólo incompleta,
por eso no basta para la posibilidad real. Por lo tanto, es el pro­
ceso mismo, a la vez que la progresiva posibilitación real de algo,
justo también su efectuación real. No lo es de la manera que
lo vio Aristóteles, no como realización teleológica de algo previa­
mente trazado, pero sí por el efecto y sin ninguna determinación
previa. En el curso del proceso nunca se revela, sino después de
efectuada, cuál de las muchas "posibilidades" era una posibili­
dad real.



CAP. 21] EL PROCESO REAL

No es del todo sencillo mantener aún alejadas, en este análisis
modal del proceso, las ideas corrientes de una determinada prede­
terminación. Estamos excesivamente habituados en la vida a ver
en cada proceso la proseguida determinación de los estadios. Según
la vieja concepción, era la predeterminación final la que se intro­
ducía involuntariamente en todos los sucesos; según la moderna,
es la predeterminación causal. En ambos casos, se fija el proceso en
un determinado esquema de conexión que no entra en su esencia
en cuanto tal. Es bien comprensible que el principal interés del
hombre esté en la predeterminación del proceso; y ésta es la razón
de que en filosofía se haya pasado por alto las más de las veces la
categoría misma del proceso, aunque resulta palmario que es más
fundamental que las formas de la predeterminación lineal. Pero
justo por ello le es necesario al puro análisis categorial prescindir
provisionalmente de estas formas -sin negar su importancia-,
para sacar a la luz la categoría misma del proceso que hay tras ellas.
y lo mismo es válido del análisis de las subsiguientes categorías, la
sustancia y el estado.

En la esencia del proceso en cuanto tal no entra el ser predeter­
minado de un cabo a otro. En sí es el proceso meramente la unidad
temporalmente sucesiva de los estadios temporalmente disgregados;
y sólo es unidad en el sentido de una totalidad cerrada interna­
mente, pero no también externamente. Pues no entra en su esen­
cia el tener principio y fin. Puede tenerlos, pero ello estriba enton­
ces en determinadas formas especiales de coherencia, tal como se
hallan expresas en los procesos de desarrollo de lo orgánico. La
mayoría de los procesos físicos no tiene límites que pueden indi­
carse con rigor; un proceso pasa sin interrupción a ser otros pro­
cesos, y todos se unen sin violencia en la unidad del proceso del
mundo, en el que menos aún cabe ver principio ni fin.

Concebible sería un proceso del mundo sin predeterminación de
un cabo a otro, sin conexión causal ni final. En un proceso seme­
jante fuera, desde cada estadio de lo sucedido, ilimitado el reino de
lo posible, y la secuencia de los acontecimientos fuera una secuencia
meramente temporal, sin ninguna dependencia. Un curso del mun­
do de esta índole carecería también de tipos ostensibles de procesos,
de uniformidad de sucesos, es decir, de legalidad.

Así no está constituido, sin duda alguna, el proceso real del mun­
do. Pero esto no radica en el flujo del devenir, sino en el nexo
causal, en la acción recíproca, en la legalidad natural, incluso en
parte ya en la sustancialidad. Y éstas son justo otras categorías
reales. Es un error tener ya el proceso en cuanto tal por una se-



306 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo I

cuencia causal, o incluso por la legalidad especial de los sucesos.
Por eso puede muy bien atacarse escépticamente el nexo causal, y
de todos es conocido cómo ha movido al pensar filosófico la disputa
en torno a su realidad. Asimismo es perfectamente posible poner en
duda el imperio de la legalidad natural; antes de la física mo­
derna era absolutamente desconocida, y hoy cuenta la física teórica
muy seriamente con su estar restringida a fenómenos de alto orden
de magnitud. El proceso en cuanto tal, en cambio, nunca se ha
negado desde las extremosidades de la antigua eleática. Está de­
masiado patentemente expuesto a la luz en el tipo entero de los fe­
nómenos.

Esto es razón bastante para distinguirlo categorialmente de todas
las formas de predeterminación. Pues estas mismas sólo tienen sen­
tido referidas a él como indiscutida base de realidad.

CAPÍTuLO 22

LA SUSTANCIALIDAD

a) CONCEPTO DE SUSTANCIA METAFÍSICO-POPULAR

En el orden del ser, debiera tratarse en este lugar primeramente
del estado. El estado es el contrario natural del proceso y, por lo
tanto, está en más estrecha conexión con él que la sustancia. Pero
el estado, entendido como modus o aiiectio, forma también un con­
trario de la sustancia, suponiendo, pues, la explicación de ésta, en
el curso del análisis categorial.

Además, hay otra conexión tan esencial, aunque no tan conocida
de todos, entre el proceso y la sustancia. También esta conexión
tiene la forma de una oposición, e históricamente desempeña en la
metafísica un papel mucho mayor que aquélla. Pues desde los tiem­
pos de los griegos se entiende por sustancia lo inalterable en medio
de la alteración. Y difícilmente se ha disputado, en el ir y venir de
los sistemas especulativos, tanto y tan cálidamente, en torno a nin­
gún punto problemático como en torno a esta entidad inalterable.
Por eso debe hablarse primeramente de ella.

Las enormes expectativas que desde antiguo se unieron a la
idea de sustancia, tienen todas sus raíces en la huida del pensamien­
to ante la caducidad. De esta huida se ha mostrado, al tratar de la
categoría del tiempo, cómo forma una especie de pasión tradicional
del pensar especulativo, y conduce a rebajar el valor de la esfera



CAP. 22] CONCEPTO DE SUSTANCIA

toda del ser que es la de la temporalidad y el devenir, a tenerla por
el dominio de la imperfección, y a buscar con la vista un plano
"superior" del ser, el de la eterna duración. Ahora bien, la esfera
del ser que es la de la temporalidad, es nada menos que la elel
mundo real, y de éste en su totalidad, que abarca el mundo cósmico
y el del espíritu. La rebaja alcanza, pues, al mundo real entero,
inclusive al hombre. Por eso es peligrosa -hasta en sus conse­
cuencias para la vida.

Siempre se ha pensado que tiene que haber algo inmutable, y
que ello tenía que ser lo único efectivo. Pronto se unió con ésta la
idea de lo auténtico y verdadero, de lo sublime y de lo superior a
lo caduco. Más aún, se unió con ellas la esperanza de que también
la propia vida humana tenía que participar en ello de alguna for­
ma; y si no participaba ya en ello, tenía al menos que estar dis­
puesto para alcanzar parte en ello. Por eso se devaloró el mundo
real, y se buscó la sustancia en lo "más alto" que se podía pensar,
en la Divinidad, en el alma o en formas eternas del ser.

La sustancia como superación de la caducidad, es la imagen del
anhelo de la antigua metafísica. La serie de los intentos hechos
para encontrar lo imperecedero en una de las direcciones mencio­
nadas, se extiende sobre muchos siglos, y no parece ni siquiera hoy
haber encontrado su fin. El radicalismo de esta tendencia se asoció
con la aspiración especulativa a la unidad de la concepción del
mundo, y condujo así a los conocidos conceptos del "principio
del mundo", de lo "incondicionado", de lo "infinito y absoluto".
Se creía dar a la sustancia el más firme fundamento, si se la ele­
vaba 10 más posible por encima de la esfera toda de la temporalidad
y del devenir. Se la colocó en un más allá del mundo real. No se
advertía que con ello también se volvía cada vez más inasequible,
cada vez más mero ente de razón, un fantasma. Y 10 que era peor:
la sustancia así concebida ya no era, en absoluto, lo permanente y
persistente en el proceso, sino algo situado enteramente fuera de
éste, algo al lado de él, algo extratemporal y supratemporal. Pero
esto significa que ya no era nada real. Pues sólo lo temporal es real.
y sólo 10 persistente en el proceso temporal es realmente persistente.

Donde ello se ve más concluyentemente, es en los intentos he­
chos para concebir la sustancia como Divinidad. El que sucediera
en expresa identificación de los conceptos o no, no constituye a este
respecto diferencia alguna. Lo importante es sólo que con formar
el concepto en cuanto tal no bastaba, teniéndose, antes bien, que
demostrarse, además, la "existencia" de semejante sustancia. Pues
la inalterable existencia de algo irreal, a la manera que existen los



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo l'

números, no podía ser aquí suficiente. Por eso desempeñan las.
pruebas de la existencia de Dios un papel tan central en la meta­
física de la Edad Media.

b) EL FRACASO DE LAS ARGUMENTACIONES ESPECULATIVAS

El destino de las pruebas de la existencia de Dios, está determi­
nado desde un principio por la imposibilidad de armonizar, acerca
de un objeto alejado hasta el más allá, la competencia de las dos
vías del conocimiento, la apriorística y la posteriorística. Podía
partirse de la "idea" de Dios; pero por mucho que se la conside­
rase como una definición adecuada de la divina esencia (essentia),
no podía seguirse de ella en manera alguna la existencia real de
Dios. Podía partirse también de hechos empíricos, de la organiza­
ción del mundo, sea en conjunto, sea en ciertos fenómenos especia­
les; pero por mucho que se considerase su interpretación como la
única justa, nunca podía seguirse de ella la eternidad y el absolu­
tismo de lo que se tenía por su razón de ser real.

Lo que entra en la essentia es, justo por tal, un mero rasgo esen­
cial, y carece de realidad. No le sirvió al argumento ontológico de
nada acoger la existencia entre los rasgos esenciales de Dios; con ello
se limitó, en verdad, a degradar la existencia al nivel del ser ideal
intemporal. Y no le sirvió de nada al argumento cosmológico y
físico-teológico hacer remontar ciertos fenómenos del mundo real a
un primer principio del mundo, o a una potencia ordenadora; de
ello no se seguía que esta potencia o este principio fuese algo sub­
sistente eternamente en el tiempo. La circunstancia de que, ade­
más, tampoco necesitase ser justamente Dios, se limita a constituir
una falla más de los argumentos. Aun cuando estuviesen logrados,
no habrían probado lo que debían probar. Pero esto ya no tiene
nada que ver con el problema de la sustancia.

En la discusión, tantas veces repetida, del pro y el contra, que se
ha dedicado a estas pruebas, falta hasta el día de hoy la idea de
que su fracaso tenía la razón de ser en la constitución categorial
de lo demonstrandum mismo. Se quería probar la existencia de
algo que fuese al par real y eterno. Como realmente existente, de­
bía ser en el tiempo; pero si se lo concebía como algo existente
realmente en el tiempo, no tenía una duración eterna. Y si se lo
concebía como algo eternamente existente, no tenía, en absoluto,
duración, por no existir, en absoluto, en el tiempo. Y con esto
tampoco tenía existencia real. No es posible, justo, probar la exis­
tencia de algo contradictorio consigo mismo.



CAP. 221 .FRACASO DE LA.S ARGCI\fENTACIONES

Se hubiera podido salvarse de la perplejidad, si se hubiera dis­
tinguido pulcramente entre serripiternitas y aeternltas. Cierto que
entonces se hubiera probado algo distinto, que no bastaba a las
ambiciones especulativas. Pero la distinción, aunque bien conocida
en la escolástica, no se introdujo en los argumentos. No se pene­
traba justo en el hecho de que se pedía en el fondo la supraternpo­
ralidad de algo temporal. Faltaba el esclarecimiento categorial de
lo que es propiamente existencia real. Únicamente el análisis cate­
gorial de los modos, así como del tiempo, el proceso y la sustancia,
hubiese podido servir aquí de algo.

Como con las pruebas de la existencia de Dios, así pasó con las
relativas al alma. Aquí debía demostrarse la inmortalidad, o sea;
de la manera más expresa, la duración eterna en el tiempo. Kant
ha señalado claramente, en su "Paralogismo de la sustancialidad",
el punto en que está el paralogismo: está en la concepción del yo
como algo absolutamente persistente. Sin duda que hay una pere

sistencia del yo en medio del cambio de las representaciones, es
decir, mientras el hombre vive y tiene representaciones. Pero de
aquí no se sigue que el yo pueda subsistir también sin el cambio!
de las representaciones, o también sin percepciones y vivencias em­
píricas. Pero esto es lo que quería probarse. De una duración Iimí­
tada en determinadas condiciones, no puede en ningún caso infe­
r irse una perduración ilimitada en condiciones enteramente distintas,
ni por tanto tampoco la sustancialidad.

Muy de otra suerte, hay que tomar en serio ya la idea de las
"sustancias formales". En el fondo está aquí la experiencia del rei­
no de lo orgánico, donde cambian los individuos mientras que sigue
existiendo la forma especifica. Este seguir existiendo podía conce­
birse como una persistencia de la forma; y la duración eterna de la
persistencia se ocurría inmediatamente, por no poderle hacer nada,
patentemente, el nacer y perecer de los individuos. Escabrosa se
volvía la teoría únicamente en su generalización más allá del reino
de 10 orgánico. Se postuló para cada especie de cosas reales una
forma sustancial, y se arribó a un reino de puras esencias que se
alzaba intacto ante el devenir. En él parecía cumplirse el anhelo
de la imagen de lo imperecedero. Por eso ha sido durante tanto
tiempo el problema de la essentia el principal cuidado de la me­
tafísica.

Sin embargo, también estas cuentas tan galanas se hicieron sin
contar con la huéspeda. Aquí no ocurren, sin duda, paralogismos
palpables, pero las premisas carecen de solidez. El que se
hacia tácitamente era, en efecto, el de que las formas lo real son



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.I .

ellas mismas algo real; según la concepción del realismo de los
universales, serían incluso lo único real. Pero la cosa no la alteraba
en nada esta remodelación del concepto de realidad; la essentia era
y siguió siendo un ente meramente ideal, o sea, algo sin indepen­
dencia, que efectivamente sólo "en" los individuos tiene un ser real
ostensible. Pero en los individuos nace y perece la forma; esto no lo
altera en nada su retorno en siempre nuevos individuos. Y si se la
desprende de los individuos, se retrocede hacia el tenue ser ideal,
que no tiene una duración eterna en el tiempo, sino un ser intem­
poral, no sempiternitas, sino mera aeternitas.

Añádase aún que hasta el fenómeno de que se partía era un fe­
nómeno falsamente aprehendido. Tampoco el retorno de la forma
orgánica en la cadena de los individuos es absolutamente estable.
Cierto que esto lo descubrió la ciencia únicamente tarde. Pues el
proceso de la alteración de la forma es lento y no observable direc­
tamente. Pero es incesante y abarca todas las formas de lo viviente.

Así es como zozobra en toda la línea la idea metafísica de la sus­
tancia. La forma eterna, de haberla efectivamente, no es real; y lo
real con forma, aun allí donde retorna efectivamente en una serie
abarcable de casos, no es eterno. Aquello a que aspiraban los viejos
argumentos es algo imposible. Lo que es real, es por esencia pere­
cedero. Su forma de ser es el devenir, no el persistir. Lo que haya
de persistir realmente en el tiempo, tiene que imponerse "en" el
proceso mismo y contra él. Lo que flota, no tocado por el flujo del
tiempo, "sobre" el proceso, no es su sustancia. Pero lo que dura
ostensiblemente "en" el proceso sólo tiene una duración limitada.
.Su persistencia es meramente relativa.

«] LA SUSTANCIA COMO MATERIA. LA DIALÉCTICA KANTIANA DE LA

ALTERACIÓN

Tras del fracaso de todo andar pesquisando la sustancia en la
dirección de las sumas regiones del ser, queda aún la posibilidad
de buscarla en la dirección inversa, en lo ínfimo y más elemental.
Es menester para ello una mirada sobria, libre de las altas metas
especulativas. Históricamente se inicia esta tendencia con el inten­
to de entender la "materia" como sustancia.

Por anticipado había en esta dirección las mayores probabilida­
des de éxito. Si la sustancia debía ser lo que se "mantiene" en el
tiempo y en el flujo de las cosas, tiene que ser algo que "en"
el devenir mismo resiste a éste; tiene que seguir existiendo en él
a pesar de él. Y si la sustancia hubiera de ser absoluta, también



CAP. 22] LA SUSTANCIA COMO MATERIA 31 1

la resistencia tendría que ser incondicional, es decir, duradera por
siempre. Si hay efectivamente algo así en el flujo del devenir,
puede quedar indeciso. Pero al buscarlo ya en serio, era natural
encontrarlo no más allá del devenir, sino sólo "en" él -no, pues,
en las supremas formaciones ideales, sino en lo elemental, indife­
renciado, en lo que tiene carácter de sustrato.

Con ello pasa al primer término el otro lado de la sustancia: el
momento del sustrato, a diferencia del momento de la persistencia.
Estos dos momentos categoriales están, sin duda, en ella en estrecha
conexión, pero no son de ninguna suerte el mismo: la persistencia
era también propia de las viejas sustancias formales, más aún, hubo
de atribuirse también a la sustancia divina y a la sustancia psíquica.
Pero un carácter de sustrato no pudo atribuírseles. El sustrato es
justo la contraparte de todo esto, lo indeterminado, lo informe. Por
eso tiene que ser también su persistencia del todo distinta de la
persistencia de la forma.

El principio de la "materia" fue ya en Aristóteles una conquista
categorialmente importante. Así se reconoce en seguida en la ca­
racterización cautelosamente negativa: es "informe, indecible, in­
cognoscible". Sólo es la "estofa" indiferenciada que sirve de base
a toda conformación física. De aquí que pasara por ser el principio
pasivo, mientras que a la forma se le reservó la actividad. Los rasgos
fundamentales de este principio material se mantuvieron aún en la
física clásica de los tiempos modernos, que había roto radicalmente
con el viejo concepto de forma. En ella sigue siendo la materia el
sustrato de todo movimiento y alteración, y, en cuanto tal, se apren­
dió a apresarla con exactitud cuantitativa, partiendo de su lado
dinámico, en los momentos de la inercia y de la gravedad. En esta
forma recibió Kant el problema de la sustancia.

Hace una impresión extraña que tratara de resolverlo con una
"analogía de la experiencia", y más aún, que lo tratara en general
bajo el punto de vista de la relación. Pues Kant vio muy bien el
carácter de sustrato de la sustancia. Pero creía poder probar la per­
sistencia absoluta de la sustancia partiendo de la relación entre ella
y el cambio de los accidentes en la "alteración". Y en esto hay
entrañado, sin duda, un momento de relación. En lo demás es la
subordinación de la sustancia a la relación, más bien una cuestión
de división.

Pero la prueba misma -no es la única que aporta Kant- es dig­
na de nota, por dar muy exactamente en el núcleo ontológico del
problema de la sustancia, y no pasar con la argumentación de largo
junto a él, a la manera de la metafísica especulativa. Pues aquí ya



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.!

no se trata, en manera alguna, de un ser extratemporal, sino expre­
samente de la persistencia en el tiempo y en el proceso.

Puede entenderse esta prueba como una especie de dialéctica de
la alteración. La alteración no puede apresarse, en efecto, sin el
contrario de ella misma, es decir, sin algo persistente. No es un
nacer lo uno y perecer lo otro; esto sería un mero intercambio de
entes, y ni del uno, ni del otro podría decirse que se "alteraba".
La alteración de algo es, antes bien, el intercambio de los estados
en ello, permaneciendo ello mismo idéntico, es decir, persistiendo.
Si se piensa lo persistente anulado, digamos de suerte que ello mis­
mo esté sujeto también al intercambio, ya no puede hablarse de
una unidad del proceso, y éste ya no es alteración. Pues ya no hay
nada "que" pudiera alterarse. De una persona decimos que se ha
alterado, cuando reconocemos que es la misma a pesar de la altera­
ción; si ya no la reconocemos, en absoluto, decimos que es otra
persona, y no hablamos de alteración.

El resultado parece poner de cabeza los conceptos habituales.
Siempre se ha pensado, en efecto, que la sustancia es lo inalterable;
pues lo que persiste no podría alterarse. La ideación kantiana en­
seña de hecho lo inverso: justamente lo persistente es lo único que
puede alterarse, y sólo en y por su alteración se revela su persis­
tencia.

En esto consiste la dialéctica de la alteración: un ente no puede
volverse de otra forma más que si sigue siendo el mismo ente.
Kant resume esto en la tesis siguiente: "Sólo lo persistente (la sustan­
cia) se altera, mientras que lo mudable no padece alteración, sino
un cambio, al cesar algunas determinaciones y empezar otras." (Crí­
tica de la Razón Pura, 1" Analogía de la Experiencia, conclusión.)

d) PARALOGISMO DE LA DIALÉCTICA DE LA ALTERACIÓN. PERSISTEN'

CIA LIMITADA

Esta dialéctica tiene algo de sumamente seductor. Y como ar­
gumento en pro de la existencia de algo persistente en general, sería
una prueba suficiente. Pero debía probar más: la existencia ele
algo "absolutamente" persistente, es decir, de algo que de ninguna
suerte puede perecer. Como tal se mentaba la materia. Pero
¿cómo era entonces posible que justamente la física no afirmara la
indisolubilidad de la materia? Y si se dice que, en cambio, se ha
sentado la conservación de la energía, hay que responder que tam­
poco ésta pudo afirmarse como absoluta.

¿Acaso ha abandonado la física el concepto de alteración? No es,



CAP. 22] PARALOGISMO DE LA DIALI~CTICA

patentemente, de ninguna suerte el caso. Pero entonces tiene que
haber un error en el argumento kantiano. Y hay que descubrirlo.

Si resultara que sólo puede alterarse algo persistente, pero que
la alteración ocurre de hecho en muchas formas, ¿se sigue que lo
persistente tenga que ser algo absolutamente imperecedero y eterno?
Patentemente no. Basta que el cambio de los estados se lleve a
cabo en algo relativamente constante -relativamente, es decir, al
lempo del cambio. Lo requerido para la unidad de este proceso, es
simplemente que el sustentáculo de la alteración dure más que los
estados que se reemplazan en él. El que siga existiendo más todavía,
y por cuánto tiempo, es del todo indiferente para el proceso de la
alteración. Por ello podría sucumbir más tarde él mismo tranqui­
lamente a la destrucción.

Muy luminosamente es visible así en el anterior ejemplo de la per­
sona que se altera (un ejemplo que no tuvo Kant, naturalmente, a
la vista). La persona no necesita, patentemente, ser imperecedera
para poder alterarse; basta que siga siendo una misma persona
dentro del tiempo de su vida. Lo que con ella suceda después, es
del todo indiferente para la alteración en su vida. Pero nadie ten­
drá por sustancialidad este persistir de la persona, enmarcado en
los límites de la duración ele su vida. Lo mismo es también válido,
naturalmente, de formaciones de un carácter de todo punto fugaz
-como una gota de agua que no dura más que el tiempo que
tarda en caer y, sin embargo, "altera" su forma en este corto espa­
cio-, no de otra suerte que de cosas altamente estables cuya alte­
ración no notamos porque avanza demasiado lentamente. Tales
formaciones están muy lejos de ser sustancias, pero son sustentáculos
relativamente estables de genuina alteración.

Y, finalmente, tampoco es tan seguro que, además de la altera­
ción, no puede haber también puro nacer y perecer. Ciertamente,
no puede colocarse la materia en línea con las cosas y personas.
E:;, patentemente, de una durabilidad del todo distinta. Pero la
física cuenta con su disolución por radiación. Y aun cuando se
ponga esto en duda, no se sigue su indestructibilidad de ser el
sustrato persistente de la alteración. Pues la alteración no requiere
en absoluto la indestructibilidad.

Lo que de la dialéctica de la alteración se sigue efectivamente no
es, pues, el haber en el fondo una auténtica y verdadera sustancia,
sino exclusivamente la existencia de sustentáculos relativamente
persistentes de procesos limitados de alteración. Estos sustentáculos,
en efecto, sólo tienen que persistir --en razón del argumento-­
mientras dure el correspondiente proceso de alteración, como la



CATEGORfAS COSMOLóGICAS [SEC.I

unidad cerrada por sí de un curso temporal. Dentro de estos lími­
tes, responde también a toda experiencia: cosas, seres vivos, perso­
nas humanas y muchas otras clases de formaciones reales, pasan por
múltiples mudanzas, pero no in injinitum, sino siempre y sólo
limitadamente. Por encima de ciertos límites de las mudanzas, de­
jan de ser las mismas formaciones. Y con la existencia del susten­
táculo llega también a su fin la alteración de él.

y lo mismo es también fundamentalmente válido de los elemen­
tos de la materia. El que éstos sean átomos, como se pensaba anta­
ño, o electrones, protones, neutrones, etc., no altera en nada la cosa.
Por lo mismo, también pudiera haber, naturalmente, sustentáculos
indestructibles de la alteración. Pero del análisis de la alteración
en cuanto tal no se sigue su existencia. En una sustancia absoluta
no se desemboca, pues, tampoco de esta manera.

e) LA DIALÉCTICA DEL DEVENIR. EL PROCESO COMO LO PERSISTENTE

Otra posibilidad se presenta en la esencia general del devenir.
También ella decansa en una relación dialéctica. En otros tiempos
estuvo Heráclito a punto de hacer el descubrimiento de esta rela­
ción. Si el proceso es, en realidad, efectivamente universal -si está
"todo en flujo"-, tiene él mismo que perdurar ilimitadamente.
Pero esto significaría que él mismo, que es lo que disuelve todo lo
persistente, es, por el contrario, lo único persistente en el mundo.

Si puede darse o no tal giro al pensamiento de Heráclito, es cosa
que puede dejarse en paz aquí. Se ha afirmado, pero también ne­
gado. Lo importante es sólo la cosa. Y ésta ofrece de hecho el as­
pecto de una relación dialéctica. La persistencia está, por natura­
leza, en oposición al proceso. El proceso, si lo abraza y arrastra
"todo", niega la persistencia. Pero entonces tiene que persistir el
proceso mismo; el momento categorial de lo permanente o de la
sustancia, que él roba a las cosas, al arrastrarlas a su propio seno,
salta justo con ello a él mismo. O dicho hegelianamente: acoge en
sí la determinación que levanta. Supuesto, en efecto, que no per­
sistiese el proceso, querría decirse que se detendría. Pero su deten­
ción no sería nada más que el persistir de las cosas. Pues el proceso
era el levantamiento de la persistencia de éstas. Por consiguiente,
es su detenerse el levantamiento de este levantamiento, es decir,
el restablecimiento de las cosas persistentes.

Lo mismo, pues, si el proceso corre o se detiene, hay en todo caso
algo persistente: si no persisten las cosas, persiste el proceso; y si no
persiste el proceso, persisten las cosas.



CAP. 22] DIALÉCTICA DEL DEVENIR

Esta dialéctica del devenir es más fundamental que la de la al­
teración. El análisis del tiempo mostró ya cómo es en general el'
proceso 10 que tiene duración. Ahora parece mostrarse que nece­
sita tener hasta una duración eterna, y siguiéndose no de razones'
empíricas, sino a priori de su propia esencia. Y como en esto es
único -pues todo 10 distinto de él mismo "perece" en él-, el re­
sultado es la asombrosa tesis de ser justamente el proceso mismo
10 único necesariamente persistente en el mundo real. Pues sería el
perecer que pereciese él mismo.'

Pero, como pasa con todas las ideaciones dialécticas, también aquí
es muy dudoso si ésta puede tener el valor de una prueba. Dos
cosas llaman ante todo la atención en ella. La persistencia del pro­
ceso, aun cuando se siguiese de su esencia, no es la buscada per­
sistencia "en oposición al proceso", o no es algo que le preste resis­
tencia. Además, en la persistencia del proceso sólo se hace justicia
a un momento de la sustancia, justo la persistencia misma; falta el
otro momento, el del sustrato-o "sustentáculo" de determinaciones
cambiantes. Aunque durase eternamente, no tiene el proceso el ca­
rácter de algo existente en el fondo, de una entidad de las profun­
didades, que se mantiene bajo los estados y "detrás" de ellos. Pero
justamente tal es algo requerido ya para la "unidad" del proceso
mismo, como mostró la dialéctica de la alteración.

La dialéctica del proceso no acierta, pues, con la esencia de la
sustancia. El devenir eterno sólo es un hacer eternos el nacer y
perecer mismos, no nada subsistente bajo éstos. Pero, en segundo
lugar, hay que decir; esta dialéctica ni siquiera conduce a la persis­
tencia de algo que permanece idéntico, sino a lo sumo a la alterna­
tiva de dos clases de entidades persistentes, que son muy diversas y
se excluyen mutuamente: o persiste el proceso, o persisten las cosas.
y prescindiendo de que ninguna de las dos es sustancia, por faltarles.

1 Esta dialéctica del proceso no la vieron ni Kant, ni Hegel, aunque hubiera
entrado muy justa y exactamente en el orden de problemas así de la Crítica de
la Razón Pura como de la Ciencia de la Lógica: en aquélla como antinomía
de la sustancia, en ésta como dialéctica del devenir. A Kant lo trabó aquí, se­
gún parece, su sisternatismo, que sólo admitía una antinomía de la relación;
aparte de que en él quedó restringido el problema de las antinomias a la forma.
de ser de la serie. Hegel, en cambio, tenía, en razón de su metafísica del
espíritu, aversión al devenir eterno, que se cernía ante él como "mala infinitud".
En cambio, pudo Aristóteles tener a la vista, en el Libro xn de la Metafísica,
algo semejante a esta dialéctica, al entender el UEL <Ó(Ja.ú't(j)~ eVEQYouV como·
XLVOUV UXLVY¡'tOV. Cierto que aquí sólo se mienta el "mover" activo, pero el
persistir del proceso en cuanto tal está claramente apresado en su "Inmovilidad",
y así encuentra palpablemente expresión el vuelco del movimiento en la per-·
sistencía de él mismo -como consecuencia intrínseca de su no cesar.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.I

a ambas el carácter de sustrato, es claro que un alternar la persis­
tencia del proceso y la de las cosas sólo es un reemplazarse en el
tiempo dos contrarios, o sea, 10 opuesto de una genuina persistencia.
Esto únicamente se alteraría si consta por otras razones no poder
el proceso detenerse. Pero entonces no podrían radicar estas razo­
nes en la esencia del proceso, por muy a priori que fuesen evi­
dentes.

Pero, en tercer lugar, quedaría por preguntar: ¿es que es verdad
que tendrían que persistir las cosas si viniera a detenerse el proceso?
¿No pudiera ser también que surjan y sucumban ellas mismas con
el proceso? Así tiene que ser hasta necesariamente, si el devenir es
la forma de ser general de lo real. La idea de que podrían seguir
existiendo aún cualesquiera formaciones reales, si cesara el proceso,
es entonces una idea errónea de raíz.

Repárese en que el ir durando del proceso consiste en que se si­
gan siempre nuevos estadios o estados. Si, pues, cesa su duración,
ya no se siguen más estadios. ¿Con qué razón se querría sacar de
aquí la conclusión de que quedaría algo que seguiría existiendo
inalterado? Involuntariamente se introduce aquí la idea que se
tiene del cesar de procesos empíricos parciales: el último estado,
aquel con el que llega el proceso al reposo, tendría que permanecer
inalterado, como una especie de estadio petrificado. El traslado
de esta idea al proceso cósmico como un todo no puede, patente­
mente, justificarse ni empírica, ni apriorísticamente. Puede, por el
contrario, ser igualmente bien que con el detenerse el proceso ya
no quedara nada que pudiera seguir existiendo. Es decir, puede ser
que justo con ello se derrumbara y dejara de ser el mundo.

Cierto, estas consideraciones hacen la impresión de abundante­
mente especulativas. Pero no se tdta aquí de defender su resultado;
basta mostrar que lo contrario -el persistir de lo petrificado, deve­
nido, después de la detención del devenir- es un producto del

no menos especulativo y en ningún caso en nada más
5egnro. Pero como la dialéctica del proceso pisa sobre este produc­
to, resulta claro, por obra de las consideraciones contrarias, que de
tal manera no puede mostrarse la necesidad de la persistencia

«le nada,
Otra COS,I sería, ciertamente, si ya por adelantado se supiese que

el mundo real no puede cesar temporalmente. Entonces no podría
menos ele efectivamente, o el proceso, o un conjunto de
formaciones en reposo. Pero justo esto no se sabe. Y con seme-

casi no se supondría otra cosa que la que se quería
con la dialéctica del devenir.



PERSISTENCIA EN EL PROCESO

Sin querer se recuerda aquí la primera antinomia de Kant, en la
que se trata de la finitud o infinitud del mundo también en el
tiempo. Aunque allí sólo se considera el principio del mundo,
la antinomía es válida con el mismo derecho también del fin del
mundo. Es en verdad imposible de precisar de ninguna manera
qué subsistiría, si cesase el proceso cósmico; ni siquera si subsistiría
algo. El miembro final del proceso cósmico es tan antinómico como
su miembro inicial.

Ya es hora de familiarizarse con la idea de que una persistencia
absoluta no puede demostrarse convincentemente de ninguna ma­
nera. Éste es un resultado ontológicamente importante. Es nece­
sario recogerlo en toda consideración ulterior concerniente a la
sustancia. Y habrá que preguntar qué pueda quedar, después de
todo lo anterior, de propiamente persistente en el mundo.

CAPÍTULO 23

LA PERSISTENCIA Y LO PERSISTENTE

a) LA PERSISTENCIA EN EL PROCESO COMO PERSISTENCIA EN EL AHORA

En el problema de la sustancia, tiene el análisis categorial que
contar con tantos prejuicios tradicionales, que tuvo que empezar
con una labor destructiva. Pero, a una con la destrucción de las
teorías, se han puesto de manifiesto esenciales momentos positivos.
A cada negación responde aquí un rasgo afirmativo de la sustancia
efectiva. Intentemos ahora sistematizar estos rasgos afirmativos.

1. La sustancia no está fuera del proceso, sino en él. No es nada
intemporal, sino un en te temporal, como el proceso. Su persisten­
cia tiene la forma de la duración, exactamente como la del proceso.

2. La sustancia no es, según esto, el proceso mismo, sino algo
que, situado dentro del proceso, resiste a éste. El persistir de la
una no es el persistir del otro, sino un persistir que, en el fluir del
segundo, se impone en contra suya.

3. Semejante persistir no hay que buscarlo en las formas superio­
res del ente, sino, si es que simplemente ocurre, a lo sumo en las
ínfimas y más elemen tales. Todas las formaciones superiores del
ser tienen un ser condicionado por las inferiores y que "descansa
sobre" éstas. Pero la sustancia no "descansa sobre", sino que "está

sustancia es "jo



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo ~

tente". Es persistencia y sustentáculo (sustrato) de la persistencia,
al par. En ella están, pues, entrañados dos momentos categoriales
estrechamente encadenados uno a otro, pero que, sin embargo, no
coinciden: la persistencia y el sustrato. De qué índole sea el sus­
trato, no puede decidirse a priori.

5. No hay ningún argumento consistente en favor de la existen­
cia de algo absolutamente persistente. Dondequiera que se busque
el sustrato, revela ser siempre algo sólo relativamente persistente.

Comparados con la imagen histórica, pero de suyo todavía im­
precisa, de la sustancia, representan estos cinco puntos una nueva,
y ya esencialmente modificada, situación del problema. Los pri­
meros dos puntos debieran pasar por asegurados con las considera­
ciones anteriores. Los tres restantes contienen aún varias cosas
oscuras. En particular es el cuarto punto el que pide mayor inda­
gación. Pues con la mera distinción entre persistencia y sustrato,
aún no está determinada la relación positiva entre ambos. Pero de
esta relación pende toda mayor caracterización de la sustancia.

Prescindamos por el momento, una vez más, de la muy incisiva
restricción del punto quinto, y retrocedamos a las características
del primero y segundo. El "resistir" de la sustancia en el proceso
se entiende como un "ser en todo tiempo" -al mismo tiempo que
los estados cambiantes, sólo que justamente no cambiando en ese
tiempo. Puede introducirse aquí la vieja caracterización de Parmé­
nides, que fue el primero en intentar apresar 10 persistente en
cuanto tal (el único ente, según él): es 10 que nunca será algo
que ha sido, ni nunca fue algo venidero, sino que es siempre en el
ahora junto como un todo.t Esta caracterización es muy fundamen­
tal. Pues el flujo del tiempo consiste justo en que todo es primero
algo venidero, pero después algo que ha sido; e igualmente en que
nada que tenga duración está junto nunca -es decir, en ningún
ahora- como un todo, sino que está distendido en la multiplici­
dad de los puntos del ahora que se reemplazan unos a otros
(ef. cap. 12 b). El estar junto en cada ahora es, por tanto, nada
menos que la anulación de la función disgregadora del tiempo.

1 Sus palabras dicen (Diels, Fragmente der Vorsokratiker, Parménides,
Fr. 8): oullÉitO" i'iv ouB' EO"aL, EJtct 'VÜV EO',LV ó,.wü Jtuv. Si se traduce como
usualmente "nunca fue ni nunca será...", se obtiene lo contrario de lo que
quiere decir Parménides: un ser efímero en el ahora fugaz. Lo que se quiere
decir es que en ningún momento es algo que meramente fue, ni en ningún
momento es algo meramente venidero, antes bien es en cada ahora "enteramente
junto", o sea, no distendido en el tiempo. Esto resulta lleno de sentido como
caracterización de algo persistente, si se entiende el vüv como el ahora pere­
grinante (y persistente en el devenir). (Cap. 13 g).



CAP. 23] PERSISTENCIA EN EL PROCESO

Esta identidad temporal de la sustancia consigo misma, en medio
de la pluralidad de los estadios del proceso, no es apresable sin una
íntima pugna. Tampoco pudo Parménides fijarla sino renunciando
al proceso. Una duración ilimitada contradice a la ley del proceso
que dice que nada real es imperecedero. Esta antinomia caduca,
sin duda, si se abandona el absolutismo de la persistencia (como lo
enuncia al anterior punto 5). Pero ante todo hay que preguntarse
qué significa categorialmente la enigmática identidad, en general,
de la sustancia.

Aquí hay que echar mano de los resultados del análisis del tiem­
po real. La "duración", como modo de la temporalidad no signi­
fica el persistir en el punto del tiempo, sino justamente el recorrer
los puntos del tiempo. Lo que está encadenado al punto del tiempo
perece con él, pues los puntos del tiempo se deslizan desde el ahora
hacia el pasado; pero el ahora avanza en la corriente del tiem­
po, marchando en la dirección del porvenir. La duración es el
marchar con el ahora que avanza, el persistir en el ahora o el man­
tenerse en él. Sólo así hay en el tiempo un permanecer real
(ef. cap. 13 b).

Una duración eterna sería, según esto, el ilimitado e irreprimible
marchar de un ente con el "ahora en marcha", y por lo tanto el
permanecer o la eterna persistencia en el ahora. La caracterización
eleática del eterno "ser ahora" se cumpliría, pues, en ella, pero a
la vez también el ser en el tiempo reclamado en el anterior punto l.

Pues el persistir en el ahora es un ser en el tiempo, es senipiternitas,
no aeternitas.

De esta manera se obtiene un mejor sentido de la "resistencia"
de la sustancia en el proceso. El proceso sigue el flujo del tiempo,
que lleva consigo los estadios del proceso. La sustancia, en cambio,
no lo sigue. Sin embargo, sigue la ley del tiempo, siguiendo el
opuesto movimiento relativo del ahora. Es lo que quiere decir que
persiste en el ahora. La sustancia resiste al solo perecer, o sea,
pugna sólo con la ley del proceso, no con la del tiempo.

Esto es importante. A la ley del tiempo no puede resistirse nada
real. Pero a la ley del proceso se resiste, dentro de sus restringidos
límites, todo lo que tiene duración, y aunque sólo dure un pequeño
espacio de tiempo. El proceso mismo es incluso aquello que tie­
ne duración en forma más visible. Sólo que la sustancia extiende su
duración ilimitadamente. Pero incluso la más corta duración es
resistencia en el proceso tan exactamente como la más larga. La
sustancia es aquello que, a través del proceso, no se deja expulsar
del ahora, o sea, que se mantiene firme en el ahora peregrinante.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.!

Se comprueba aquí lo que se dejó sentado en el análisis del tiem­
po: no es el tiempo quien aniquila, ni quien "da sus frutos". Ambas
cosas las hace sólo el proceso. El tiempo no "expulsa" nada del aho­
ra; su flujo es neutral. Es el curso del devenir en el tiempo lo que
expulsa a su turno todo lo devenido. Este curso es lo que impulsa
eternamente hacia atrás con lo que deviene de nuevo. Él hace que
todo lo real se impulse tan duramente. Pero lo que se mantiene
en el ahora le resiste.

b) LA SíNTESIS DEL SUSTRATO Y LA PERSISTENCIA. Lo CUANTITATIVO

DE LA SUSTANCIA

En el neokantismo se hadan esfuerzos por entender la sustancia
como mera persistencia. La esencia de la sustancia parecía entonces
agotarse en una ley que se trataba de formular como "ley de la per­
sistencia", por analogía con el primer axioma newtoniano de la
mecánica. Lo que con ello se esperaba alcanzar, era la eliminación
del otro lado de la sustancia, el sustrato.

Sustratos no podía aceptarlos un idealismo radical, y menos que
bajo ninguna forma, bajo la de la materia; las categorías de la
naturaleza tenían que resolverse en los momentos de la forma, de
la ley y de la relación. Ahora bien, el análisis de la categoría de re­
lación ha mostrado que toda relación es relativa a sustratos, por­
que si no, sería mera relación de relaciones, dando por resultado
un regreso infinito. En último término, ya no habría relaciones de
nada, y por consiguiente tampoco genuinas relaciones (ef. Fábrica,
caps. 21 b, 28 a).

No es posible pasarse de algo persistente. Cuando se preguntaba
meramente por la conservación, podía responderse, es cierto, tam­
bién con la "forma", como lo hizo en su tiempo la metafísica aris­
totélica, que además sentaba la materia como segunda especie de
sustancia. No se agota el sentido de la sustancia preguntando tan
sólo por la conservación. Queda la cuestión de "lo que" se conser­
va. A tal cuestión sólo puede responderse con un sustrato. Lo que
se resuelve en forma y relación, o más aún en legalidad, es algo de
suyo complejo, compuesto. Pero aquí se pregunta por 10 no com­
puesto, o por lo no resoluble en tales momentos. Con lo que pasa
a primer término el carácter ele sustrato de la sustancia.

Carácter de sustrato lo tienen muchas categorías. Con él nos
hemos encontrado últimamente en el espacio y el tiempo, cuyas
dimensiones son sustratos de magnitud extensiva. En la sustancia
aparece el momento del sustrato mucho más robustecido y conden-



CAP. 23] SíNTESIS DEL SUSTRATO Y L\ PERSISTENCIA

sado. Cierto que es aquí igualmente sustentáculo de una determi­
nación cuantitativa, pero de ninguna suerte meramente en sentido
dimensional. Este momento condensado y, por decirlo así, engro­
sado del sustrato, es lo que trató de apresar la filosofía en el prin­
cipio de la "materia". Esta forma de apresarlo siguió siendo arque­
típica, aunque las interpretaciones del contenido de la materia no
pudieron quedarse largo tiempo en un principio concebido como
la materia de las cosas sensibles. Pues la "materia" llenaba aún
otras dos exigencias de la sustancia: la materia es, en la forma más
expresa, exclusivamente propia de los estratos inferiores de lo real,
y apresable en forma cuantitativamente exacta.

únicamente partiendo de aquí resulta trasparente qué notable es
la combinación de la persistencia y el sustrato en la sustancia. En la
persistencia se combina la identidad con un modo de la tempora­
lidad, la duración. El sustrato no es, en cambio, un mero correlato
de la persistencia; lo persistente en cuanto tal no necesita, en ab­
soluto, ser sustrato, en sí puede ser también un momento de forma
o relación. ¿Cómo, si no, hubiera podido mantenerse tanto tiempo y
tan obstinadamente la doctrina de las "formas sustanciales"? El
sustrato, tomado en general, es una categoría fundamental, cuyo
contrario categorial es la relación; y según la ley de los contrarios
elementales, se envuelven estos dos mutuamente, estando, pues, en
correlación (Fábrica, cap. 28 a, b). Donde hay, pues, relaciones
reales (es decir, en el sentido del cap. 19), tiene que haber también
algún sustrato real.

Este momento del sustrato real es lo que está detrás de los viejos
conceptos ele "materia" o "sustancia". Forma una nueva variante,
absolutamente sui generis, de la categoría de sustrato, junto a los
momentos más ligeros y, por decirlo así, flotantes de sustrato que
hay en las categorías dimensionales. Pues el espacio y el tiempo
son verdaderas categorías reales, pero a la vez simples espacios li­
bres para que entre el ser real. En la sustancia, por el contrario, se
trata de lo real físico mismo que se despliega en aquellas dimen­
siones reales, y más precisamente de aquel momento de lo real
físico que sirve de base a toda conformación, relación, determina­
ción cuantitativa y alteración. Sin que a su vez consista el servir
de base en el solo permanecer idéntico, sino asimismo en la inde­
terminación e ilimitada determinabilidad por momentos formales,
o sea, en los conocidos predicados ele la carencia ele forma y la sus­
ceptibilidad para ésta.

Por eso se condensa en la sustancia el carácter de sustrato más
que en ninguna otra categoría real. Y por aquí se comprende que



322 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.I

en la metafísica se haya confundido plenamente uno y otra, el sus­
trato y la sustancia, dondequiera que se perdió de vista el lado de
la identidad y de la persistencia. Así sucedió en ciertas formas del
materialismo -en extrema oposición a aquellas teorías idealistas
que perdieron totalmente de vista el sustrato por mor de la persis­
tencia. De ninguna de las dos formas puede apresarse la esencia
de la sustancia. Pues esta esencia consiste en la síntesis de los dos
momentos, en sí heterogéneos: la identidad temporal en el proceso
y lo indeterminado irresoluble, la persistencia y el sustrato.

Esto resulta muy luminoso en el lado cuantitativo de la sustancia.
Este lado empieza por pertenecer del todo al momento de sustrato.
Cosa notable, porque es el lado racional de la sustancia, mientras
que el carácter de sustrato, que es el de lo indeterminado, consti­
tuye justamente en ella el lado irracional. Pero aquí hay que recor­
dar que esta situación retorna en todo lo apresable matemática­
mente. Siempre hay en el fondo un sustrato, que es el sustentáculo
de la determinación cuantitativa; y las más de las veces es mera­
mente dimensional. Semejantes sustratos de relaciones cuantitativas
jamás se resuelven por su parte en cantidad, sino que permanecen
in aprehendidos e irresueltos en ellas. La determinación matemática'
de lo real físico pone ya siempre los pies en algo enteramente ama­
temático, y únicamente de esto recibe su sentido físico.

Lo mismo es también válido del momento de sustrato en la
sustancia. Puede medirse la cantidad de masa, y puede medirse
no menos la cantidad de energía. Lo incognoscible en la sustan­
da es justamente el sustentáculo de las determinaciones racionales
y de lo más cognoscible de ella. Justo el sustrato mismo no es can­
tidad, sino sólo el sustentáculo de ésta (aquello "de que" hay
cantidad). Esto tiene su expresión con toda claridad en las formu­
laciones que se han dado del lado físico de la sustancia: la materia
existente en el mundo "no puede ni aumentar, ni disminuir"; así lo
entendía aún Kant. Y más tarde, cuando ocupó la energía el lugar
de la materia, se afirmó lo mismo de la energía.

Pero esto significa que se entendía la persistencia misma como
cuantitativa. Con lo que se cierra el círculo: la persistencia misma
es ahora no sólo la del sustrato, sino también la de su cantidad.
Los dos momentos categoriales de la sustancia parecen unidos bajo
el punto de vista de la cantidad.



CRíTICA DE LOS PREDICADOS TRADICIONALES

,e) CRÍTICA DE LOS PREDICADOS TRADICIONALES DE LA SUSTANCIA. RE­

LATIVIDAD DE LA SUSTANCIA

En realidad no es, naturalmente, de ninguna suerte la determi­
nación cuantitativa lo que liga entre sí la persistencia y el sustrato.
El ligamen es, antes bien, intrínseco: la persistencia sólo puede ser la
persistencia de algo "persistente", y esto no puede ser, en el caso
de la sustancia, un momento de forma o relación, por deber per­
sistir justamente en medio del cambio de las formas y relaciones.
Sólo queda, pues, que sea un sustrato.

Si se mira de más cerca, se encuentra que éste es también el
único argumento irrecusable en favor de la verdadera sustancia­
Iídad, es decir, de la de carácter de sustrato. Comparada con esto,
.es la conservación cuantitativa un momento derivado y más extrín­
seco. y esto es categorialmente importante, porque de esta manera
.aún no necesita anularse toda sustancialidad en general con la
anulación de la persistencia cuantitativamente absoluta (el cuanto
total que permanece idéntico en el mundo).

Sobre la base de estas características, puede; intentarse determinar
más la esencia, de suyo difícilmente apresable, de la sustancia, y de
nuevo por el rodeo de la negación de todas las determinaciones que
na colgado de ella la metafísica. De estas determinaciones desta­
-caremos aquí cinco, que se ofrecen a la crítica, por seguir pervi­
viendo en varias concepciones actuales de la sustancia.

La sustancia, se pensaba, sólo puede ser "una", tiene que ser
infinita, indivisible y universal. Se pensaban con ello puras deter­
minaciones distintivas, con las que se quería elevarla por encima
del resto entero del ente, mientras que este resto quedaría, en com­
paración con ella, rebajado al nivel de 10 accidental. La corona
se ponía sobre la sustancia con el predicado de 10 Absoluto, con el
que se mentaba la incondicionalidad y el pleno descansar sobre
sí misma, la aseiias.

De un reconocimiento general no disfrutaron estas determinacio­
nes en ningún tiempo. Pues pendían ya de una determinada con­
cepción de la sustancia, y han dado por resultado en los tiempos
modernos el concepto panteísta de la sustancia. En éste acabó por
ser tangible la tendencia metafísicamente constructiva. Pero in­
voluntariamente saltó también a otras concepciones de la sus­
tancia.

L La sustancia es por su esencia singular. Puede muy bien haber
pluralidad y diversidad numérica de las sustancias, siendo indife­
rente, además, que se las conciba en forma atomística o monado-



CATEGORíAS COSMOL6GICAS [su:. I

lógica, o a la manera de la antigua doctrina de la entelequia.
Asimismo pudieran existir también, según principios de la física
moderna, sustancias de diversa índole, como la fuerza al lado de
la materia, o bien la energía al lado de la materia. Si es así o no,
no nuede sacarse, en absoluto, de la esencia de la sustancia. Sólo
una' investigación empírica puede decielir acerca de ello.

2. La sustancia no necesita ser infinita. Detrás ele la exigencia
de la infinitud está, desde tiempos muy antiguos, la idea de que, en
otro caso, podría la sustancia agotarse; esta idea se la atribuyeron
los pensadores posteriores ya a Anaxirnandro. Ello sólo tiene sen­
tido, naturalmente, si la sustancia se "consume", o sea, está some­
tida a una aniquilación desde dentro. En esta idea falta, pues, la
nota de la persistencia. Si se reconoce la persistencia corno momen­
to esencial, hace una sustancia finita lo mismo que una infinita.
Esto es evidente sin más también por el principio del cuanto que
se conserva.

3. La sustancia es perfectamente divisible. El atribuirle la indi­
visibilidad descansaba en la confusión entre la sustancia y el ele­
mento (este último entendido como unidad mínima). Por respecto
a la sustancia material, pudo incluso surgir aquí la cuestión de si
era divisible hasta lo infinito o no. Leibniz defendió con rigurosa
consecuencia lo primero, negando en cambio a la materia la sus­
tancialidad; la inrfivisibilidad saltó a la sustancia inmaterial. Pero
ésta no tenía carácter de sustrato, o sea, no era, para nada, sustancia
en sentido propio y ca tegorial.

4. La sustancia no es general. El predicado de la generalidad
procede en parte de las "sustancias formales", que no son sustan­
cias, en parte de la falta de forma y la indeterminación del sus­
trato, en cuanto que sus partes no se diferencian cualitativamente.
Ambas cosas son erróneas. Pues en la división de la sustancia (di­
gamos como materia) es, también sin diferenciación cualitativa ni
demás determinaciones, cada parte ya puramente en cuanto parte
distinta de las demás. Tal era justamente la antigua idea de la
individuación por la materia. La forma era 10 común; la materia,
10 separador: gracias a ella sería cada cosa "esto que está aquí",
incanjeable con otras cosas. Pues era la conformación de otro
trozo de materia.

Cierto que esto no bastaba para la efectiva individualidad (Fá­
brica, cap. 37 a, b). Pero en ello podía muy bien descansar la
singularidad meramen te numérica en la esfera de las cosas ma te­
r iales. E, incluso prescindiendo de la cuestión ele hasta dónde 11e­
gaba el alcance de semejante principio de individuación, resulta



CAP. 23] CRíTICA DE LOS PREDICADOS TRADICIONALES

claro que la sustancia no es caracterizable por la generalidad, sino
más bien por lo contrario de la generalidad.

5. La sustancia no necesita ser un Absoluto, ni siquiera en el
caso de serIe propia una persistencia absoluta. La definición de:
Spinoza, que en su tiempo sonó tan comprensible de suyo, que
no se preguntó en absoluto por su fundamento, "per substantiarn
intelligo id, quod in se est et per se concipitur", es falsa. Se puede,
naturalmente, llamar a un ente primario semejante, puramente
inventado, "sustancia"; pero no tiene nada que ver con el efectivo
problema, con sus raíces en la región de los fenómenos físicos, de
un sustrato persistente. El in se esse puede ser justo -a saber,
si se lo interpreta en el sentido de la aseitas, lo que por 10 demás
es inevitable en unión con la causa sui-:-, pero no se sigue de la
esencia categorial de la sustancia; Leibniz pudo con el mismo dere­
cho considerar sus sustancias como "creadas", lo que es sin duda
un milagro, pero no mayor que la aseidad. Y en 10 tocante al
per se concipi, es notoriamente inexacto, pues la sustancia sólo­
se aprehende justamente por lo secundario y dependiente. En el
lenguaje de la escolástica, se aprehende "por los accidentes"; en
el del siglo XVII, "por los modi"; en ningún caso, pues, per se, sino
per aliud,

Lo único importante a este respecto es, en efecto, que la sustan­
cia no puede existir sin relaciones con algo, o sea, no puede existir
"absolutamente" (suelta de todo), antes bien, que sólo por rela­
ción a algo igualmente ente es lo que es. Así está implícito ya en
el término que la designa: el sub quiere decir que es algo que
"está debajo" (sub-stanss, o que sirve de base a algo distinto de ella
misma. Por su esencia es, pues, miembro de una relación. Si se la
arranca a ésta, quizá reste un ente de otra índole, pero no un ente
"subsistente". Por este lado, tenía razón Kant en insertarla entre
las categorías de la relación. Sin duda no se agota en esta relación,
y por este otro lado no tenía razón Kant. Pero no puede existir
fuera de tal relación.

La sustancia no se encuentra justo en una situación distinta de
la de las demás categorías: no se encuentra sin la inevitable refe­
rencia a lo concreto que descansa sobre ella. No tiene más ser que­
el ser principio; esto no lo altera en nada el carácter condensado­
de sustrato; justamente del sustrato pudo mostrar el análisis que es;
riguroso correlato de su contrario, la relación. La sustancia es, sirr
duda, un ente en sí, pero no un "ente para sí". En el lenguaje de
los antiguos: no es un XWQlú1:'ÓV. Es muy notable que Aristóteles no
lo viera así, sino que atribuyera a la ovala una existencia separada.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo I

Esta relatividad de la sustancia a su contrario óntico es de
la mayor importancia. En sí no quiere decir que sea relativa la
persistencia, ni que sea relativo el carácter de sustrato. Pero tan
pronto como empieza a conmoverse desde otro lado del problema
el carácter absoluto, se extiende por este medio la relatividad
también a la persistencia en cuanto tal y al carácter de sustrato.
Habrá que mostrar aún ambas cosas.

d) REALIDAD DE LOS LLAMADOS AOCIDENTES. RELACIÓN CAUSAL DE LA

SUSTANCIA

La destrucción de los predicados especulativos no es una destruc­
ción de la sustancia. Más bien parece que únicamente con ella
empiece la síntesis ontológica de su concepto. Cierto que la cosa
no es tan sencilla como para poder introducir en lugar de cada de­
terminación borrada inmediatamente una nueva. Pero también
es cierto que con la destrucción pasaron a ocupar cada vez más
palpablemente el lugar central los dos momentos categoriales de la
persistencia y el sustrato. Esto resulta aún más claro si se lleva
de una buena vez a su término la destrucción.

lo Ahí está, por ejemplo, la correlación "sustancia-accidente".
Tampoco ella deja de ser torcida, ya que sus miembros no son
de igual valor. Lo mismo es válido también de la "subsistencia
e inherencia", oposición con la que se trató de enderezar lo torcido
de la anterior. Ambos pares de conceptos despiertan la idea de que,
fuera de la sustancia, sería todo lo demás del mundo inimportante,
secundario, meramente dependiente, o no ente en su pleno sentido.
El "accidente" sugiere, además, la contingencia, y con ello se mete
indebidamente en el problema de la predeterminación, que ya no
tiene absolutamente nada que buscar en el de la sustancia.

Toda esta correlación está tomada a la relación, secundaria pero
-corriente para la intuición, de la cosa y la propiedad. Y de hecho
son las "cosas" las elevadas en otros tiempos por la metafísica aris­
totélica al rango de sustancias (en la tercera especie de la oúoí«,
lo (J'lrVOAOV). Pero esto ha revelado ser menos sostenible que nada;
las cosas son formaciones compuestas de estabilidad parcialmente
muy limitada, y para su construcción han menester, por su parte, de
la sustancia: mientras que las propiedades ni siquiera son nada real,
sino sólo maneras de aparecer determinadas relaciones reales
(cap. 20 e).

Lo que en la correlación es sostenible, se limita a la relación de
sustentación. Pero, como sustentáculo de las determinaciones del



CAP. 23] REALIDAD DE LOS LLAMADOS ACCIDENTES

ser, es la sustancia más bien sustrato. Lo que en la relación "sus­
tancia-accidente" es verdad, se reduce, pues, a la relación, más fun­
damental, del sustrato y la relación.

Especialmente inducente en error ha revelado ser, en este orden
de cosas, la idea de que sólo la sustancia es propiamente ente.
Puesto que aquí se trata exclusivamente del ser real, ello significa­
ría derechamente que no sólo serían irreales las propiedades, rela­
ciones y estados (accidentes), sino también el devenir. Así respon­
día, en rigor, a la vieja oposición del ser y el devenir, de la que se
mostró anteriormente (cap. 20 b) lo torcido. El análisis del pro­
ceso pudo mostrar lo contrario, a saber, que justo el proceso, el
devenir, la alteración, son eminentemente reales, más aún, que
constituyen la forma de ser característica de lo real. Esto no se ha
rectificado, sino mucho más confirmado, con la sustancia entendida
como lo persistente. Pues tampoco la sustancia persiste sino "en"
el proceso, no existiendo, pues, más que relativamente a éste, y no
siendo nada sin él: la sustancia es lo que en el proceso mismo
se impone contra él.

Lo que en otros tiempos se designaba como lo accidental, no es
en nada menos ente que lo sustancial. En el carácter de ser de lo
real no constituye ninguna diferencia el que algo sirva de base o
esté sustentado, persista o cambie fugazmente, sea relación o relato
(ef. Fundamentos, cap. 5 b). Esto sería evidente ya por el solo
hecho de ser la sustancia relativa a aquello que descansa sobre ella.
Si lo sustentado no es real, tampoco lo es lo sustentante.

3. La sustancia no está sustraída a la acción causal. También
esto se ha desconocido durante largo tiempo, y precisamente donde
más, en la metafísica de la Edad Moderna. "La sustancia no padece
acción", esta tesis se halla en estrecha conexión con aquellos atri­
butos de .Ia unidad, infinitud, absolutismo, con los que se trataba
de elevar la sustancia por encima de la realidad empírica. Una
parte de estos atributos la rechazó Leibniz, pero conservando
otra parte, así la indivisibílídad de la mónada y su estar sustraída
al nexo causal. Pero esto último hacía la manera de ser de la
sustancia muy difícil. Pues si la mónada no "podía padecer accio­
nes, tampoco podía causarlas por su parte. El mundo real quedó
de esta manera atomizado, teniendo que ponerse la omisa unidad
del todo en un utópico sistema de preformación (armonía preesta­
blecida), y que desarrollarse el proceso cósmico con su orden de
secuencia dentro de las mónadas.

No fue ninguna recaída en la idea atomístico-mecánica del
mundo, el que los sucesores abandonaran todas estas consecuencias,



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.l

restableciendo el hacer y padecer de la sustancia, y retornando así
a la unidad del orden cósmico. Fue, antes bien, una necesidad
categorial. Y únicamente con este retorno quedó el campo libre
para una concepción ontológicamente sostenible de la sustancia.
La monadología fue el último de aquellos intentos racionalistas de
elevar la sustancia a la suprafísico, quizá el más grandioso de todos,
pero no obstante especulativo y errado.

La sustancia no existe aislada para sí. Si estuviera sustraída a la
acción causal, estaría sustraída también a la relación real, o sea,
también a la alteración de las relaciones reales; pero sin la sustancia
no son las relaciones relaciones reales, ni el sistema de dimensiones
en qué entran en juego es un sistema del mundo real, ni el espacio
y el tiempo son categorías reales. Adónde lleva esta consecuencia
es bien sabido: rebaja la naturaleza al nivel de un fenómeno, des­
valorando con ello el estrato fundamental del mundo real.

Pero la sustancia es, antes bien, un problema central de la
naturaleza. Lo real en ella es el ser ella aquello que en los múltiples
nexos causales es lo que se altera (ef. cap. 22 e), es decir, lo único
susceptible de alteración. Y si la ciencia enseña que la alteración
descansa esencialmente en la acción causal y la reacción, tiene la
sustancia que poder ejercer tal acción y padecerla.

Esto pertenece ya, sin duda, al orden de problemas de otra cate­
goría, la de la causalidad. Pero tan estrecha es la coherencia de
las categorías cosmológicas, que no puede tratarse ninguna sin las
otras. Esto resulta todavía mucho más claro, si se hace entrar en
cuenta la lucha de la física misma en torno al factor de la persis­
tencia en los procesos naturales.

e) LA MATERIA, LA FUERZA Y LA ENERGÍA. LA SUSTANCIA DINÁMICA

Y LA ENTROPIA

Durante largo tiempo ha pasado en la ciencia natural la materia
por la única sustancia. Es comprensible, porque al hacerlo así se
era fiel, si no a lo perceptible, sí a cierta analogía con lo percep­
tible. En cuanto a la cosa misma, no hay ninguna razón para que
la sustancia sea exclusivamente materia. Temprano se intentó
poner el espacio en el lugar de la materia. Así sucedió en el T'imeo
platónico, y así en la metafísica de Descartes. Lo afirmativo de
estos intentos era insostenible, pues la sustancia física tenía que
ser algo "en" el espacio, y no podía ser, por tanto, el espacio
mismo. Pero tales intentos enseñan que también puede ser un
sustrato persistente algo distinto de la materia.



CAP. 23] MATERIA, FUERZA Y ENERGíA

Ya antes se mostró que la sustancia puede ser materia, pero que
también puede ser otra cosa. Más aún, ni siquiera necesita ser
una; también pueden existir unas al lado de otras varias clases de
sustancias, y no sólo unas junto a otras, sino incluso múltiple­
mente entreveradas. Por lo tanto, no era para dejada de la mano
la idea de una sustancia procesal al lado de la sustancia material.
Sobre el punto no pueden decidir razones apriorísticas, sino sólo
descubrimientos empíricos. Lo que interesa es justo qué revele ser
persistente en la economía de los procesos naturales.

La vieja idea de una sustancia material informe, empíricamente
ostensible, no pudo resistir al análisis categorial. El proceso del
conocimiento siguió aquí el camino de resolver cada vez más las
últimas unidades admitidas. Los átomos, que pasaron en otro
tiempo por 10 último, han revelado ser compuestos, y compuestos
de unidades de las que no consta si ellas mismas tienen a su vez
carácter material.

Pero también puede hacerse otra cosa, puede hacerse un análisis
dinámico directo. La cuestión es entonces: ¿qué sabemos propia.
mente de la materia? El sustrato material en cuanto tal no está
dado, sólo tenemos sus exteriorizaciones, y en razón de ellas supo­
nemos el sustrato. Pero las exteriorizaciones las experimentamos
como fuerzas. De tales fuerzas hay tres: la resistencia, la inercia
y la gravedad. La primera de estas fuerzas se conoce en la física
como impenetrabilidad, la tercera se retrae a la gravitación; respecto
a la inercia, está emparentada con la primera, en cuanto que tam­
bién ella tiene la forma de una resistencia, a saber, de la resistencia
que opone el estado de movimiento de un cuerpo a su alteración.

Con esto concuerda el hecho de medir la física la masa por
su peso e inercia. Kant hizo, en razón de la impenetrabilidad y del
peso, el intento de resolver íntegramente la materia en el juego de
contrarios de dos fuerzas fundamentales, la atracción y la repulsión
(a la inercia se le concede así, ciertamente, demasiado poco). Según
ello, es la impenetrabilidad un fenómeno que se sigue de la fuerza
repulsiva, mientras que el peso descansa en la atracción. Un cuerpo
material puede concebirse precisamente como una determinada or­
denación de estas fuerzas en el espacio, descansando la cohesión
interna en la atracción, la forma superficial, la elasticidad, etc., en
la repulsión.

Puede quedar indeciso si semejante resolución de la materia en
fuerza resiste un examen detallado. El no entrar la inercia en ella
es una falta sensible; justamente la inercia representa en la forma
más directa la resistencia. Con todo, es el intento notable, por



33° CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SEC.I

emplazar la sustancia en otro sustrato. En lugar de la materia apa­
rece la fuerza.

Mas el concepto mismo de fuerza no es apropiado, por otras
razones, para resolver íntegramente el concepto de materia. Ni el
momento del sustrato, ni el de la persistencia pueden alojarse
en él. La fuerza en cuanto tal no se "conserva", sino que se con­
sume en lo que hace; sin duda surgen siempre nuevas fuerzas, pero
en el paso de las viejas a ellas no es palpable la identidad de lo
subsistente. Puede atribuirse bien a la fuerza un carácter de sus­
trato, pero no es apresable en ella misma. Dondequiera que en las
viejas teorías se ve en ella este carácter, y se reclama para él el
momento de la persistencia -como, por ejemplo, ya en Leibniz--,
ya tendía la idea a rebasar el estricto concepto de fuerza. Y cuando
en el siglo XIX se hicieron más tangibles los fenómenos de conserva­
ción en los complejos dinámicos, se pasó al concepto de energía.

Externamente sólo se diferencia la energía de la fuerza por la dis­
tinta formulación cuantitativa. Pero detrás de ésta se alberga una
interna diferencia de esencia. Pues la cantidad está referida a un
sustrato, y éste es distinto. No como si, según la nueva concepción,
existiese la energía en alguna forma "además" de la fuerza. Es,
antes bien, el momento de sustrato en el intercambio de las fuerzas
mismas y las relaciones entre ellas, lo que resulta apresable en el
concepto de energía. Por eso se pudo incluso eliminar el concepto
tradicional de fuerza, y sustituirlo por el de energía. Para la física
es ello, ante todo, una simple cuestión de adecuación a la finali­
dad de formular los fenómenos en la forma más amplia y matemá­
ticamente más precisa posible. Pero, visto ontológicamente, es el
paso mucho mayor: en la energía podía captarse sin dificultad
el momento de la persistencia, más aún, este momento constituye el
rasgo propiamente fundamental de ella. La energía es lo que se
conserva en medio del cambio de los procesos. Es la sustancia
dinámicamente entendida.

Con el principio de la conservación de la energía, hay en el pro­
blema de la sustancia un nuevo acercamiento a la persistencia
del proceso. Pues la forma de ser de la energía es esencialmente
procesal: la energía consiste muy propiamente en la trasforma­
ción, en el paso, en el proceso. Es el lado interno y dinámico del
proceso, y por eso es cuantitativamente apresable en el trabajo
hecho. La sustancia revela ser así, sin duda no el proceso mismo,
pero sí lo que persiste en el proceso, el sustrato dinámico que pasa
a través de todos los procesos parciales y de sus fases, y se trasmuta
en las diversas formas en que aparece.



CAP. 23] ALCANCE DE LOS SUSTRATOS

No pugna con lo anterior el fenómeno de la energía potencial.
Al contrario, únicamente él hace la conservación perfecta. Allí
donde el proceso pasa a un estado relativamente estable, se conserva
la energía en la tensión, en el desnivel; así, por ejemplo, la mera
distancia de las masas en el espacio cósmico forma un desnivel
gravitatorio, que no desaparece del todo como factor de movi­
miento, ni siquiera con los mayores alejamientos. En general, es
relativa la distinción entre energía potencial y energía cinética.
y no traza ningún límite justamente en el momento de la persis­
tencia, es decir, en el carácter de la energía como sustancia diná­
mica.

Pero hay otra cosa que pone un límite a la conservación de la
energía: la ley de la entropia. Se ha hecho de esta ley el segundo
axioma de la termodinámica, pues concierne a la tendencia de la
energía térmica a la nivelación universal -a un estado, pues, en que
desaparecen todos los niveles, con lo que a la vez se anula a sí misma
la energía cinética. Esto significa que, entre las formas de la
energía, hay una en que la energía se pierde, por decirlo así, y entra
en reposo. La entropia no significa, sin duda, una destrucción
o aniquilación de la energía, pero sí una neutralización en que ya
no tiene lugar ninguna trasformación.

No es cosa de investigar aquí hasta qué punto sea definitivo ese
perderse. Ni siquiera la física puede hacer más que afirmaciones
hipotéticas sobre él. Lo importante en sentido ontológico, es sólo
que tampoco la energía satisface en todos los respectos el postulado
de una sustancia absoluta.

t) EL ALCANCE DE LOS SL'STRATOS RELATIVAMENTE PERSISTENTES EN EL

PROCESO CÓSMICO

La sustancia es una categoría característicamente cosmológica:
hasta donde la hay, es solamente propia de la naturaleza inorgáni­
ca; ya en la orgánica está representada sólo indirectamente (en
los elementos inferiores de la construcción), y en los estratos supe­
riores del ser desaparece definitivamente. Todo trasportarla "hacia
arriba" ha revelado ser erróneo. Pero en la naturaleza inorgáni­
ca sólo hay dos sustratos que por su índole pueden ser sustancia, la
materia y la energía. Y de estas dos se ha mostrado que sin duda
tienen persistencia, pero no una persistencia absoluta. La materia
del espacio cósmico está expuesta, a altas temperaturas, a resolverse
en radiación. En las grandes masas gaseosas y luminosas que son
las estrellas fijas, puede incluso calcularse aproximadamente la



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.I

pérdida de masa por irradiación. Pero la energía está expuesta
cuando menos a la entropia, siendo su conservación condicionada
en relación al proceso que ella sustenta. En ambas queda, pues, un
resto de problematícidad,

Si se repara ahora en que el sentido de la sustancia debía ser
jw;.tamente el absolutismo -pues la cuestión era el permane­
-cer idéntico en medio del devenir genera1-, parece más bien que
<quizá no haya ninguna verdadera sustancia en el mundo. O for­
mulando más cautamente este resultado: o bien seguimos sin saber
nada de 10 absolutamente persistente, o bien no lo hay. En este
último caso, sólo queda la sustancia relativa. Los últimos sustratos
del proceso natural que podemos apresar, tendrían ciertamente una
constancia de alto grado; pero su resistencia al proceso sería sólo
limitada. Y si están sujetos a perecer, bien podría también haber
tenido origen.

¿Queda con lo anterior despachado todo sentido de la sustancia?
y si no, ¿ql1é queda realmente de las esperanzas de alto vuelo que
otrora se adhirieron al concepto de sustancia?

Son dos preguntas del todo distintas. A la primera hay que res­
ponder: el sentido de la sustancia no está despachado, de ninguna
suerte, con lo anterior; a la segunda, en cambio: de las altas espe­
ranzas no queda, ciertamente, nada.

No queda nada de ellas, no sólo porque no puede probarse la
existencia de sustratos absolutamente persistentes de la alteración,
sino también porque tales sustratos, aunque pudiera probarse su
existencia, no responderían ni poco ni mucho a la imagen soñada
por el anhelo de lo "imperecedero". ¿De qué le sirve al hombre
cque la materia persista, o que la energía se conserve, en el proceso
-cósmico> El problema entero de la sustancia, convertido en pro­
blema estrictamente cosmológico, ya no tiene prácticamente nada
.que ver con aquella patética huida ante la caducidad, de que par­
tían en otros tiempos las teorías especulativas de la sustancia. En
la solución del problema, hasta donde es una el resultado, han des­
aparecido, y se han olvidado por completo, la dirección de la cues­
tión desde el antiguo punto de partida y el pathos de éste. Y lo que
en ellos había de verdad, ha menester de una respuesta del todo
.distinta de la que pueden dar las categorías del cosmos. Una res­
puesta sólo puede venir aquí de un análisis de los contenidos de
sentido y valor de cuya conservación y despliegue se trata para el
hombre. Pero estos contenidos están sometidos a leyes del todo
-distintas, y su conservación, hasta donde llega, no es en ningún
"caso la de un sustrato persistente.



ALCANCE DE LOS SUSTRATOS 333

Pero la mirada queda en franquía para el problema cosmológico
de la sustancia, única y justamente cuando se han eliminado defi­
nitivamente las ideas románticas acerca de la sustancia, junto con
las esperanzas especulativas puestas en ellas. Tiene que reinar la
.claridad en este punto: que un mundo en el que ni la materia, ni
la energía, ni ningún otro sustrato persiste "absolutamente", no es
nada inferior a uno que tenga por base algo absolutamente persis­
tente.

Pero en seguida hay que preguntar si es que existía realmente
alguna razón por la que el mundo cósmico necesitase por fuerza
tener por base algo absolutamente persistente. La única prueba
trasparente que apuntaba en tal dirección, era la dialéctica de la
.alteración. Pero de ella se mostró que la prueba no era conclu­
yente. Es menester para la alteración, sin duda, un sustrato persis­
tente, pero de ninguna suerte uno absolutamente persistente. Pues
¿quién se atrevería a decidir si al lado de la alteración no habrá
también un verdadero surgir y perecer?

Juntando todas estas cosas, resulta evidente que a los fenómenos
naturales, hasta donde los abarcamos con la vista, les bastan sustra­
tos "relativamente persistentes". Y de éstos puede probarse perfec­
tamente la existencia-y tanto en la dirección de un sustrato
dinámico, cuanto en la dirección de un sustrato material. Aquí
'Concuerdan, pues, perfectamente los resultados con los fenómenos.
Quien pretendiera probar más, probaría demasiado, y, por tanto, en
verdad no probaría nada.

No es necesario para nada relativizar en seguida del todo por tales
causas la idea de sustancia. En todo caso, pueden explicarse como
sustancias en sentido relativo todas las formaciones relativamente
estables -desde los protones y los cuantos de energía hasta subir
a los grandes sistemas cósmicos-; más aún, puede hacerse también
lo mismo con las cosas materiales, los seres vivos y las personas,
pues también ellas tienen una cierta constancia. Pero con ello no
se ganaría nada, y se tendría que introducir para la materia y
la energía un nuevo concepto categorial, a fin de distinguir debida­
mente lo capaz de conservación en un sentido mucho más riguroso.
El cambio de conceptos vendría a parar así en una mera escara­
muza verbal.

Guarda por ello un buen sentido el reservar la síntesis de sustrato
y persistencia, tal como está contenida en el principio de la sus­
tancia, para los últimos sustratos apresables del proceso natural,
aun cuando su persistencia no sea quizá absoluta.



334 CATEGOR1AS COSMOLóGICAS

CAPÍTULO 24

VARIANTES DE LA PERSISTENCIA

[SECo b

a) PERSISTENCIA SIN SUSTRATO NI SUBSISTENCIA

No hay retorno de la categoría de sustancia en los estratos
superiores del ser. No, al menos, si se entiende la sustancia en el
riguroso sentido de la síntesis de la persistencia y el sustrato. Por
eso tampoco puede hablarse de una variación de la sustancia.

Pero sí hay una variación de la persistencia, o sea, de uno de los
momentos de la síntesis. Pues no toda persistencia en el mundo
es la de un sustrato, ni todo lo persistente es sustancia.

Cabría, pues, y justamente por tal razón, dejar aquí a un lado
el retorno de la persistencia y su variación en los estratos del ser.
Pues de hecho ya no pertenece el tema al estricto y propio problema
de la sustancia. Pero la variación de la persistencia sin sustrato
y sin la forma de la sustancia, desempeña un considerable papel
en la fábrica del mundo real, e incluso en el estricto de la natura­
leza. Y como la persistencia es, una vez más, uno de los momentos
fundamentales de la sustancia, en esta categoría está, a pesar de
todo, el lugar de traer a consideración las demás formas de aparecer
la persistencia.

Puede formularse la cuestión de esta variación también así: ¿qué
hay de persistente en el mundo fuera de la sustancia? Esta cuestión
tiene un alto interés en un doble sentido; primero, porque la sus­
tancia ha revelado ser algo persistente tan sólo relativamente; y
segundo, porque su persistencia no da satisfacción al interés del
hombre por la conservación de lo importante y valioso para él.
Cierto que no está dicho que semejante postulado tenga que encon­
trar cumplimiento. Pero si el valor y el sentido se condensan hacia:
arriba en la estratificación del mundo -lo que tenemos bastantes
razones para admitir-, y, por otra parte, aparecen en los estratos
superiores formas de variación de la persistencia, aun sin hipótesis
especulativas es obvio buscar en las formas superiores de la per'­
sistencia algo permanente, que quizá responda efectivamente, dentro
de ciertos límites, al postulado.

No es, en absoluto, que nuestras consideraciones retornen a los
puntos de vista metafísicos del viejo problema de la sustancia. Pero
sí que de esta manera se hace justicia, a su vez, al sentido justifi­
cado de las cuestiones que, entendidas a medias y exageradas por
algún lado, estaban entrañadas en el problema -reduciendo las.



CAP. 24] PERSISTENCIA Y CONSERVACIÓN 335·

cuestiones mismas a su legítima medida, y ajustándolas a un saber
más maduro de los límites de su solubilidad. Naturalmente, no­
pueden perseguirse aquí en toda su extensión. Pero aun sin ello;
queda sobrado qué decir acerca de ellas.

Pero una cosa hay que dejar sentada por adelantado con toda,
precisión. Persistencia absoluta no la hay más en los estratos supe­
riores de lo real que en el cosmos; en rigor, hay menos que en éste.
Con la materia y, sobre todo, con la energía, difícilmente puede
medirse, en cuanto a la pura durabilidad temporal, nada en el
mundo. Pero esto no altera en nada el hecho de que las formas,
superiores de la conservación sean incomparablemente más impor­
tantes para el hombre y más ricas de contenido.

De suyo se comprende que tales consideraciones rebasan el cam­
po de problemas de la filosofía natural. Es cosa que no puede
evitarse en ninguna categoría de la naturaleza que retorne hacia
arriba y en general presente variaciones. El análisis categorial no­
puede aislar el problema de la naturaleza tan completamente corno­
le sería grato al afán de un sistematismo riguroso. Y esto tiene lo­
suyo de bueno. De estas ojeadas echadas a través de la estratifica­
ción desde distintas categorías, recae siempre de nuevo una luz:
inesperadamente rica sobre las condiciones de la naturaleza misma.
Pues únicamente al hacerse éstas comparables con formas del ser
análogas, pero de orden superior, se deja estimar suficientemente­
su propia peculiaridad.

b) PERSISTENCIA y CONSERVACIÓN. SUBSISTENCIA, INERCIA Y CON-o

SISTENCIA

Hay todavía en el mundo una conservación distinta de la debida
a la sustancia. No es persistencia en sentido estricto, pues no le­
sirve de base ningún sustrato indestructible. Con ella no se trata
en general de la conservación de nada ónticamente primario y.
elemental, sino justamente de la persistencia de las formaciones
más altas y sustentadas, que es una persistencia debida a potencias.
creadoras y productivas que cuidan de que, en el perecer de la
formación singular, nazcan siempre formaciones de la misma es­
pecie. El resultado es que, en medio del incesante nacer y perecer
de los casos singulares, se conserva su tipo y que, en su gran­
conjunto, siga siendo la misma la multiplicidad del ente.

Nos las habemos, pues, con dos formas principales de la conser­
vación: 1. con la persistencia propiamente tal, en que la conserva­
ción depende de la inercia de un sustrato, mientras que cambian-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.l

las formaciones configuradas; y 2. con la conservación sin sustrato,
en la que aparecen en el proceso siempre de nuevo las formacio­
nes de igual configuración. En oposición a la "subsistencia" puede
-designarse esta especie de la conservación como "consistencia"; en
lugar de la "sustancia" como base inalterada, surge la "constancia"
de la forma, como continuo retorno de lo sustentado y que reposa
sobre algo.

En la idea antigua de la "forma sustancial" estaba claramente
reconocida esta segunda especie de la conservación. Lo que con
ella se mentaba era justo la conformación que permanecía idéntica
en medio del cambio de los casos singulares. El error estaba sólo en
'que se entendía esta forma como algo subsistente, o hasta se le
daba una existencia separada de los casos. El tener su constancia
por absoluta es comparativamente un yerro mucho menor.

Subsistencia propiamente tal sólo la hay, como queda dicho, en
el estrato inferior de 10 real. La distinguen dos momentos catego­
riales. Uno es el carácter cuantitativo de la conservación, pues es
la "cantidad" del sustrato lo que se conserva (aunque sólo relati­
vamente). El otro momento es la pasividad de la conservación.

Esto es lo que constituye el sentido estricto de la persistencia: la
resistencia de un sustrato a su aniquilación, su resistir en el proce­
so, lo que conocemos como "inercia" de la masa, conservación de la
magnitud del movimiento o de la fuerza viva. La persistencia de
la energía en medio de sus trasformaciones, entendida en el sentido
plenario de su mantenerse en el "ahora peregrinante", descansa en
que, una vez ella presente, no puede desaparecer por sí; exactamen­
te tal cual la duración de la materia, una vez que ésta está ahí, no
puede disiparse. En ambos casos tiene la conservación la forma de
la inercia. ,La persistencia de lo subsistente tiene indesconocible­
mente, según esto, un ingrediente negativo, un momento de impo­
tencia. Y justo esto es 10 que designamos en ella como pasividad
o inercia.

Del todo distinto en las formas superiores de la conservación.
Aquí hay por todas partes una instancia que entra en juego y da
activamente forma, una patencia que predetermina de una u otra
forma. Pues aquí no se conservaría algo indiferenciado mientras
sucumbe lo diferenciado, sino justamente la determinación especí­
fica, la estructura, el todo superior, sustentado, múltiplemente
condicionado. Y por tener una estructura diferenciada la labilidad
incomparablemente mayor, y estar en dependencia de mil factores
continuamente cambiantes, significa su conservación un imponerse
-contra amenazas y ataques sumamente distintos.



CAP. 24] TIPOS DE TRASCURSOS DE LOS PROCESOS 337

Tal es en general la radical diferencia entre sustancia y consis­
tencia: mediante aquélla sólo se conserva lo informe y lo nulo por
la altura de su ser, mientras que mediante esta se conserva lo alta­
mente conformado, lo único que en el mundo es sostén de compo­
nentes de valor y sentido.

Las formas especiales de la consistencia son múltiples, y presen­
tan en cada estrato del ser de nuevo distinta faz. Empiezan ya den­
tro de la naturaleza inorgánica, dentro de la cual, donde se hacen
tangibles más claramente es en la constancia de las leyes naturales.
Se acrecientan significativamente en el reino de lo orgánico, pues
aquí se trata de la conservación de la vida en medio de la cons­
tante descomposición de sus portadores, y hasta en contra de su
muer te natural. Y alcanzan su cima en la vida psíquica y del espí­
ritu, o sea, justamente allí donde es mayor el condicionamiento
y el peligro.

e) Los TIPOS DE TRASCURSOS DE LOS PROCESOS Y LA CONSTANCIA DE

LA FORMA ORGÁNICA

La primera y más laxa de estas formas de conservación es la de
la legalidad. Es, dentro de ciertos límites, común a todos los estra­
tos de lo real, pero en muy diverso grado. Un papel verdadera­
mente dominante lo desempeña en la naturaleza inorgánica, o sea,
justamente allí donde también está en su casa la sustancia. Y lo
peculiar es cómo se encuentran y superponen en este estrato del ser
las dos formas fundamentalmente distintas de la persistencia. Pues las
leyes naturales hacen ya esencial referencia a los sustratos cuan­
titativamente persistentes de los procesos naturales.

Ellas mismas no son conservación cuantitativa, aunque lo cuanti­
tativo desempeñe en ellas un papel esencial, sino de una índole del
todo distinta. Las leyes naturales son, en efecto, 10 que hay en ge­
neral en los trascursos de los procesos, 10 típico de ellos, o por
decirlo así, su mantenerse dentro de los carriles tomados. Lo que
así se conserva es, por tanto, la forma del proceso. Retorna la con­
figuración fundamental, el esquema de los sucesos. Pero esta espe­
cie de la conservación es incompleta: no consiste en una rigurosa
identidad de la forma, sino en una aproximada. Sobre el tipo
formal de los trascursos de los procesos se asienta lo especial de
los casos, que vela el tipo. Pues justamente la constancia de las
leyes hace que en otras condiciones se configure de otra suerte el
trascurso del proceso; mas las condiciones son muchas y su conste­
lación es siempre nueva. E incluso allí donde se trata de una larga



CATEGORtAS COSMOLóGICAS [SEC.I

.serie de casos que ostentan la más llamativa concordancia, basta
una leve alteración de las circunstancias para producir cursos di­
vergentes de los anteriores.

La forma de la conservación propia de la legalidad está suma­
mente cerca de la persistencia de los sustratos todavía en otro res­
pecto. También en ella hay algo del carácter de la inercia, como
10 da a entender ya la imagen de los carriles tomados. Sin duda
no se trata de una sustancia, sino exclusivamente de una constancia
de la forma; pero sólo de una constancia del esquema general: no
se trata de un producir activo, sino de un pasivo ser conducido por
unos carriles. Esto no es, sin duda, más que una imagen, pero
muestra claramente la posición intermedia de esta forma de la con­
servación (ef. más detalles sobre esto inira, cap. 32).

Del todo distinto es 10 que pasa en el reino de lo orgánico. Aquí
ya no subsiste nada, no habiendo ni una materia, ni una energía
de la vida; no, al menos, a la manera de la fuerza vital de las ideas
vitalistas. Los elementos sustentadores cambian constantemente,
así en cuanto a la materia como en cuanto a la energía. Lo que se
conserva es lo sustentado, el todo, lo secundario, lo dependiente, el
complexo altamente complicado, la "vida".

y ¿cómo se conserva la vida, estando el organismo expuesto a la
constante disolución? Se conserva por medio de su propia actividad,
rehaciendo constantemente 10 perdido. Así sucede dentro del in­
dividuo con la asimilación de la materia incorporada, es decir, por
medio de un espontáneo dar a la materia una forma semejante a la
propia y superior, el cual la eleva a la altura de ésta. Y en la vida
de la especie sucede lo mismo mediante la reproducción de los
individuos: la vida opone a la muerte del individuo la procreación
de nuevos individuos, y 10 que se conserva, en medio de este cam­
bio de los distintos sujetos de la vida, es la unidad inmediatamente
superior, la vida de la "especie". Más aún, cabe ver, por encima
de estos dos grados de la conservación orgánica, todavía un tercer
grado. Pues también la vida de la especie, aunque no conoce la
muerte natural, puede, sin embargo, sucumbir al alterarse las con­
diciones de ella. Pero también a esto opone la vida una actividad
interna: la trasformación de la especie, así como la formación de
nuevas, partiendo de los grados inferiores. La movilidad del tipo
mismo de la especie, que a primera vista parece una mengua de la
conservación, revela ser otro modo de conservar la vida, y otra vez
en la unidad inmediatamente superior.

El proceso de vida trascurre en un constante juego de contrarios
entre la pérdida y la ganancia, y además múltiplemente escalona-



do según el orden de magnitud de la unidad de vida. En cada
grado tiene lugar la conservación por medio de la compensación
de la pérdida, creando el sustitutivo el proceso mismo de vida. El
cual lo hace activamente por medio de una nueva creación, opo­
niendo a la disolución de la forma la confección de una nueva, y
originando así un equilibrio interno de los procesos que a la vez
regula teleológicamente. Y su conservación consiste en el mante­
nimiento de este equilibrio.

De esto habrá de tratarse extensamente más adelante, en las cate­
:gorías organológicas. En este lugar puede bastar lo dicho, a título
de indicación. Pues aquí sólo interesa el punto de ser esta especie
de conservación algo plena y totalmente distinto de la persisten­
cia de un estrato; pero también algo distinto de una mera legalidad
o de los tipos formales de los trascursos. Pues descansa en una es­
pontaneidad de 10 viviente, en la capacidad de esto para sobrepa­
sarse a sí mismo, para propagarse, más allá de su propio sucumbir,
-en otros individuos. Esta capacidad de autotrascendencia sólo la
ríene 10 vivo.

Si se compara el organismo con cosas inanimadas y con sistemas
físicos, el resultado es el notable hecho de ser él, la formación con
mucho más dependiente y más fácil de destruir, quien tiene, sin
embargo, la más alta capacidad de conservación. El patrón de me­
dida que hay que aplicar aquí no debe entenderse, es cierto, sim­
plemente como un patrón de la duración temporal. Pues la con­
servación de la vida también pende de la perduración de condiciones
físicas. La superioridad está más bien en la índole de la conserva­
ción: las formaciones inorgánicas no se regeneran por sí, surgen
simplemente allí donde se reúnen las condiciones de que proceden;
:sólo el organismo vuelve a formarse espontáneamente. En este sen­
tido revela ser en él más fuerte la consistencia que la subsistencia.

'CAP. '241 CONSERVACIóN DEL YO 339

d] CONSERVACIÓN DEL YO Y DE LA PERSONA MORAl"

Pero hay aún formas superiores de conservación. Una de las más
notables es la del yo, la cual sirve de base a toda vida psíquica. Sin
duda no rebasa la duración de la vida del individuo, estando por
tanto estrechamente limitada; pero ya la duración limitada que
abarca una vida humana entera con sus múltiples mudanzas es un
milagro tan grande, que las teorías filosóficas siempre han andado
buscando explicaciones de ella. Se han intentado también, pues,
con bastante frecuencia, interpretaciones metafísicas, creyendo de­
ber atribuir al alma sustancialidad e infiriendo de ésta la inmor-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo I'

talidad. De lo torcido de tales consecuencias ya se habló (cap. 22,

f); pueden, por tanto, quedar aquí a un lado. Pero el milagro no.
es menor manteniéndose dentro de los límites de lo dado por los.
fenómenos psíquicos, y viendo claro que no es subsistencia lo que
aquí ocurre.

El yo no es sustancia, pero tiene constancia en medio de la mu­
danza de sus estados, actos y contenidos. No es verdad que la con­
ciencia exista meramente en la corriente de las vivencias, como se ha
afirmado repetidamente en los recientes tiempos; si verdad fuese,
no podrían las muchas vivencias y representaciones ser, en absoluto,
las de un mismo sujeto. Más aún, la identidad del yo es, incluso,
un supuesto de la unidad de las representaciones de los sucesos,
pues éstas abarcan una multiplicidad de datos distendidos en el
tiempo, o sea, suponen la referencia de lo dado al presente a lo ex­
perimentado con anterioridad. La unidad de la apercepción, aun­
que sólo sea una unidad empírica, es la primera de las condiciones.
de tal unidad de representaciones. Y de cierto que esta unidad,
que se extiende sobre el tiempo, no es como un mero punto de refe­
rencia, que en todo caso pudiera concebirse también como un punto
ideal, ni es tampoco un polo, un centro, ni siquiera una capa pro­
funda (que sería inconsciente), sino una unidad que abarca, y, por
consiguiente, más bien el todo.

Pero ¿cómo es posible que el todo de la conciencia permanezca
idéntico, mientras que cambia sin cesar todo lo apresable como
contenido de él? Por obra del cuerpo no sucede así; no bastaría
ni siquiera en el caso de que la conservación de su forma y de su
vida abarcara las de la conciencia. Tampoco puede hacerse estribar
todo en una determinada función de la conciencia, como la de la
memoria, que sin duda desempeña aquí un importante papel. La me­
moria, supone ya, antes bien, el permanecer el- yo idéntico, y es.
además ella misma un gran enigma; pues el recuerdo no es un
mero almacenamiento, sino que toma el camino de la reproducción
del contenido por la imaginación. Esta función no se reduce, pues,
a una mera legalidad de la conciencia, como enseñaba la teoría
asociacionísta. Y la interpretación fisiológica fracasa de todo punto.

Más bien se inicia aquí una forma enteramente nueva del auto­
conservarse, que se distingue también de la orgánica. Pues la persis­
tencia del yo, en medio del cambio de sus estados y contenidos,
no es una función, ni a la manera de la reproducción, ni tampoco
a la de la regulación de un equilibrio. Es más bien un activo
mantenerse firme en sí, un imponerse como unidad contra el pro­
pio derretirse en la corriente de la conciencia. Esto es difícil de



CAP. 24] CONSERVACIóN DEL SER ESPIRITUAL 341

apresar en los grados inferiores de la conciencia, pero toma en los
superiores la forma .de un afirmarse y reconocerse a sí mismo, y
justamente en medio del haberse alterado de hecho. Aquí está la
identidad del yo localizada incluso en su libertad. Pues, como
persona moral, puede el yo renegar también de sí mismo; puede
echar a rodar una obligación aceptada; puede negar los actos que
dependieron de sus decisiones. Con ello renuncia a su identidad.
Pero también puede confesarse autor de sus actos, cargar con la
culpa cometida, cumplir lo prometido, mantener su palabra, y
todo ello aun cuando ya no quiera lo mismo por haber cambiado
las circunstancias.

Este fenómeno quiere decir nada menos que un activo hacerse
idéntico, que un espontáneo "identificarse consigo mismo", En
esta capacidad descansa la identidad de la persona moral. Consiste
en el poder que sobre sí tiene la conciencia de responder de sí y
ser fiadora de sí misma. Pero este poder tiene que ejercerse y efec­
tuarse en el ponerlo por obra. Por sí misma no le cae al hombre en
el regazo la conservación de la propia persona. Y según que desplie­
gue o no su fuerza de identificación, esto es, sea fiel o infiel a sí
mismo, viene a ser también para la persona ajena una unidad digna
de confianza, o algo que se desmorona en el juego fugaz de los
sucesos. El hombre persistente es el que no se deshace en el huir
de las vivencias. Su conciencia es más que una corriente de cam­
biantes representaciones, reacciones e impulsos.

e) LAS FORMAS DE CONSERVACIÓN DEL SER ESPIRITUAL

De un orden de magnitud temporal del todo distinto, y nueva
una vez más por la índole, es la forma de conservación de las uni­
dades de la vida del espíritu en la historia. La forma de colectividad
y el derecho, el estilo de vida y el gusto artístico, la moral de un
pueblo, su saber y su lenguaje, no son creaciones del individuo, ni
éste puede anularlas, ni sustituirlas por algo distinto, aunque dentro
de sus límites haga quizá lo suyo por su constante modificación.

Lo que el espíritu de un pueblo ha hecho de sí, se conserva his­
tóricamente por enciina del cambio de los individuos y las genera­
ciones. Está, sin duda, condicionado por la herencia de las dispo­
siciones, pero no descansa en ella sola, ni tampoco en una mera
reproducción de los individuos -como tampoco por el contenido
se agota en la conciencia de éstos-, sino en una forma especial
del dar y recibir determinada por la misma vida común del espíritu
en cuanto es ella una totalidad cerrada.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo 1

El espíritu histórico común a los individuos es una unidad emi­
nentemente capaz de conservación. Está, sin duda, sustentado por
los individuos, no existiendo ni al lado de ellos ni sobre ellos, sino
exclusivamente en ellos; y en cuanto sustentado, es también depen­
diente en su ser de ellos, pero, esto no obstante, mantiene a los
individuos en rígida dependencia de contenidos respecto de él.
Pues simplemente para ponerse a la altura de su tiempo, tiene
cada individuo que acogerlo en sí, y para ello que recorrer un largo
Lamino de educación. Tiene que crecer en el seno de él, y que
crecer hasta llegar al nivel de él. Este proceso toma diversa forma
según los dominios del espíritu; asciende desde la mera imitación
en el aprendizaje de la lengua materna y del estilo exterior de vida,
pasando por el aprender consciente en los dominios del saber, hasta
una experiencia trabajosa de adquirir y una íntima polémica con
lo estatuido en el dominio del derecho y la moral.
"En esta especie de la conservación se ve con especial claridad

cómo pende de la autonomía del complexo superior y sustenta­
docomo totalidad supraindividual. Este complexo es dependiente
de las personas individuales, en tanto que no puede existir, en ab­
soluto, sin ellas como sustentadoras, pero, sin embargo, ejerce sobre
ellas un poder determinante, pues las conforma espiritualmente y
determina sus formas fundamentales de conducirse, sentir y valo­
rar. El individuo puede, de cierto, rebelarse contra este poder, pero
nunca más que en un determinado respecto y un determinado do­
minio de la vida; no puede vivir en oposición contra él en toda la
línea. Pues se excluiría de toda comunidad humana.

El espíritu histórico común crea, mientras está vivo en un pueblo,
ama forma, de todo punto peculiar, de una esfera sustentada, pero
-superior y dotada de unidad, que sobreconforma deterrninativamen­
te por sí misma los elementos que la sustentan. Su legalidad propia
es un llamativo ejemplo de esa síntesis de autonomía y dependen­
cia que distingue, en la estratificación del mundo, a toda forma
superior de ser (ef. Fábrica, caps. 59 y 60). Hegel, que fue el pri­
mero en reconocer claramente el fenómeno del espíritu histórico,
cometió el fatal error de interpretar el "espíritu objetivo" como
sustancia. Con ello hizo equívoco su descubrimiento, y provocó
una justificada repulsa. El error era puramente categorial. Pues
con la subsistencia no tiene esta conservación nada de común:
nada hay aquí "debajo", que pudiera persistir a la manera de un
sustrato, en inerte pasividad. Lo contrario es el caso: el espíritu
histórico se mantiene en el ahora peregrinante acogiendo en su



propia forma de ser el nacer y perecer de los individuos espiri­
tuales, y efectuándose en portadores siempre nuevos.

Con lo anterior no están agotadas las formas de la conservación
en el reino del espíritu. Citemos todavía aquí una sumamente
sui generis: la asombrosa constancia con que se conservan históri­
camente ciertos productos del espíritu, aun cuando haya desapare­
cido hace largo tiempo el espíritu históricamente viviente de que
surgieron. Así es con las obras literarias, con las obras artísticas
de toda índole, hasta con contenidos parciales de estas obras, por
ejemplo, con ciertas figuras creadas por la literatura. La cuestión
es cómo se conservan tales formaciones, cómo sobreviven no sólo
a las generaciones, sino también a los pueblos y sus destinos.

La respuesta no es fácil de dar, y aquí sólo puede indicarse. En
el espíritu históricamente viviente no puede estribar esta conser­
vación, porque justamente él se altera, mientras que persisten las
obras del espíritu. Tampoco puede estribar en los solos soportes
materiales de la formación externa. Pues la conformación espacial
del mármol, los rasgos de la escritura sobre el pergamino, las man­
chas de color sobre el lienzo no son, en absoluto, el contenido espi­
ritual de las obras. Se limitan a hacerlo aparecer, y aún esto sólo
para unos ojos que saben ver de una manera muy determinada.
La obra de arte sólo existe, en general, para el entendido; su "ser
ahí" de cosa sensible es sólo lo exterior. Lo propiamente interior,
que mentamos cuando la tomamos rectamente como obra del espí­
ritu, tiene una manera de ser peculiarménte flotante, sustentada,
de un lado, por la forma de la cosa sensible; de otro lado, por el
espíritu que la aprehende, y que, sin embargo, está en oposición
a ambos.

y tan flotante es su conservación. El capaz de aprehender ade­
cuadamente no está, de ninguna suerte, siempre presente, pero
siempre surge de nuevo en la historia; y cuando surge, se le revela
también siempre de nuevo el contenido espiritual de la obra. Es
una conservación por encima de la discontinuidad histórica, un
siempre volver a encontrar, descubrir y reconocer.

Probablemente hay aún varias especies de conservación sin sus­
trato. Pero lo cierto es que justamente las formaciones superiores
del mundo no se conservan por obra de subsistencia, sino de una
consistencia que ellas mismas aportan. No entran en lucha contra
el perecer en cuanto tal, que sería una lucha desigual, en la que
no podrían menos de sucumbir rápidamente; acogen, antes bien, el
proceso en su propia manera de ser, y lo regulan desde dentro de
tal forma que él mismo se convierte en un proc{'so de renovación.

CAP. 24] CONSERVACIóN DEL SER ESPIRITUAL 343



344 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.I

Así se hace sentir ya dentro de la naturaleza inorgánica, en la
que, sin embargo, hay sustratos persistentes. Tal se ve en el hecho
de que las categorías superiores de la naturaleza no se agrupen en
torno a algo "fundamental" -corno pensaba aún la filosofía ro­
mántica de los idealistas-, sino a los complicados complexos su­
periores.

f) LA SUSTANCIA COMO CATEGORÍA DE LA CONCIENCIA

Un capítulo especial constituye aún la sustancia como categoría
del conocimiento, y en general de la conciencia de objetos, espe­
cialmente en los grados inferiores de ésta. Hemos visto que la sub­
sistencia queda restringida a ciertos sustratos físicos, y ni siquiera
en ellos es absoluta. La conciencia humana hace de ella un uso
mucho más copioso de lo que justificaría el ente. La intuición, el
vivir algo, la imaginación propenden a tener por sustancias todo
lo que de suyo presenta alguna coherencia en algo constante.

Ya empieza a hacerlo así la percepción, tomando por sustancias
los sustentáculos de propiedades dadas sensiblemente, las cosas sen­
sibles. Pero tampoco procede muy de otra suerte el primitivo pen­
sar científico: éste sustancializa las materias empíricas, los seres vi­
vos y las personas, y lo hace en oposición a las relaciones, conexio­
nes y sucesos. Todos estos últimos le parecen accidentes.

La concepción aristotélica y escolástica de la sustancia aún tiene
del todo sus raíces en esta manera popular de ver. Así vista, es la
sustancia una característica categoría de la intuición, pero de cierto
carente de la forzosa "validez objetiva". El pensar crítico, que
trabaja más lentamente, disuelve paso a paso estas sustancializacio­
nes -primero la del "tomar por cosas", luego la del "tomar por
materias" y el concepto de material empírico en general (descu­
briendo en las "materias" múltiples momentos formales), por últi­
mo la imagen de la sustancia en el concepto de las formaciones
superiores, del organismo, del alma y otros más, todos los cuales
carecen del núcleo con carácter de sustrato.

No por ello carece la intuición de razón en toda la línea. Tiene
razón, por ejemplo, al mentar la persistencia meramente relativa
de las formaciones empíricas. Y de hecho no mienta ingenuamente
mucho más; le dan razón la experiencia limitada y el lenguaje con
sus habituales sustancializaciones, bien que lo más de lo que tiene
a la vista con ellas son estados de una constancia meramente rela­
tiva. Pero es difícil indicar aquí un límite a partir del cual miente
algo más y suponga sustratos persistentes.



CAP. 24] LA SUSTANCIA COMO CATEGORíA 345

Pues no tiene, en absoluto, razón en cuanto rebasa este límite, en
cuanto toma por persistencia absoluta aunque no sea más que la
duración empírica de las formaciones a que se atiene. Y así lo hace
sin fijarse, aunque no expresamente, tan sólo por hacerlo mucho
más acá de toda interpretación o suposición consciente. Por eso
parece la sustancialización de los elementos, de los átomos, del alma
en las teorías primitivas, tan inocua y convincente, y por eso es
tan difícil iluminarla hasta el fondo.

La sustancia como categoría de la intuición y la imaginación es
justo por anticipado una categoría híbrida. Lo que quiere decir:
tiene en la conciencia acrítica la tendencia a extenderse a todo, y
a tomar en su sentido todo lo que de alguna suerte se presenta
como formación cerrada de cierta duración.

De tales categorías híbridas (es decir, efectivamente "desbordan­
tes") hay no pocas en la región de la intuición y la imaginación. El
ejemplo más conocido de ellas es la finalidad. La sustancialización
de las cosas es algo exactamente paralelo a la teleologización de los
procesos naturales. La gran diferencia está sólo en que, en el últi­
mo caso, la categoría subrogada es ontológicamente una categoría
de un orden del ser mucho más alto, mientras que la sustancia se
trasporta de los órdenes ínfimos del ente a los superiores. El uso
híbrido de la categoría de sustancia es, por lo tanto, más inocuo
que el del nexo final, y sus consecuencias históricas no son de
volumen tan catastrófico.

Un papel determinante desempeña a este respecto la variabili­
dad del flujo del tiempo en la intuición (cap. 15e): en las cosas
parece el tiempo "detenerse". No vemos el proceso a que están
sometidas, o no lo observamos; y esto basta ya para hacer que pa­
rezcan sustancias. Pero, por lo demás, es con la sustancia a la in­
versa que con el tiempo: allí está relativizada la categoría de la
intuición, mientras que el tiempo real mantiene imperturbable
su paso igual; la subsistencia, en cambio, resulta convertida en ab­
soluta por la intuición, mientras que en el ser es por doquiera
meramente relativa.

Mucho más híbrida es, naturalmente, la sustancia en el uso es­
peculativo del entendimiento, es decir, al trasportarla a aquellos
objetos metafísicos -el alma, Dios, lo Absoluto- de los cuales
únicamente ha podido desligarla un pensar crítico muy tardío.

Dos errores se entrañan en semejante trasporte: I. a lo altamente
complejo se atribuye la inercia de la materia, y 2. a lo intemporal
y meramente ideal se atribuye la existencia real en el tiempo. Por
eso es tan inabarcable con la vista y tan prolongada la disputa en



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.l

torno a la sustancia en los tiempos modernos. Tampoco para las
tendencias críticas fue fácil guardar aquí la justa medida. Piénse­
se, por ejemplo, en la crítica hecha de la sustancia por Berkeley,
que apuntó justamente del lado falso; marchó contra la sustancia
material como la "cosa general", y trató de mostrar que ésta es un
non sens. Pero justamente en la dirección de la materia tiene la
subsistencia su justificado lugar categorial. Se podía negar su
existencia por razones idealistas, pero no su posibilidad ni su con­
cepto por razones categoriales.

Mas si se considera la universal tendencia de la conciencia a
exagerar el alcance de la categoría de sustancia -remontando des­
de la percepción hasta el mismo pensar especulativo.L, es cosa de
preguntarse en qué estribe propiamente ello. En particular sor­
prende aquí que tiente a la sustancialización no sólo todo lo que
ostenta "duración", sino también todo lo que tiene simplemente
un tipo de unidad hasta cierto punto dominante: la planta, el ani­
mal, el hombre, el yo, o sea, la unidad de vida y la unidad de la
conciencia. Sin que la conciencia más ingenua deje de saber muy
bien de la vulnerabilidad y caducidad de estas unidades.

La respuesta sería ésta: le falta a la intuición una categoría
apta para apresar la unidad cuya existencia palpa justamente. Por
eso acude a la salida más inmediata, la de algo "fundamental
persistente". Así surge la representación de las cosas como sustan­
cias, de la vida como sustancia, del alma como sustancia, y hasta
del espíritu como sustancia. Y no se llega a tener conciencia de
que esta salida. no lo es, en absoluto, por lo que respecta a los
mentados tipos de unidad, porque de la intuición no se sacan en
nada consecuencias. El error es un error categorial, fundamental,
que tiene la forma de una inversión de la ley de la libertad: se
adjudica la categoría inferior a la formación superior, se trasporta
el ser fundamental (el subsistir) a formaciones altamente com­
plejas (el. Fábrica, cap. 59 e, d). Pero la intuición no sabe lo que
hace. No conoce las leyes de la constitución categorial del mundo.

Si, pues, a la intuición le falta la categoría apta, ha de poder
indicarse cuál es la categoría que le falta. Es algo que estaría
respondido inequívocamente por la exposición anterior: le falta a
la intuición la categoría de la consistencia; la intuición no tiene
representación alguna de la conservación de una formación compleja
por obra de su propia actividad; cierto que tampoco tiene saber
alguno del múltiple condicionamiento, labilidad y fragilidad de
las formaciones superiores. Por eso toma su consistencia por sus­
tancia.



CAP. 25] LA SUBSISTENCIA Y EL ESTADO 347

La idea de una espontánea auto trascendencia está tan lejana
de la intuición como el cielo de la tierra, y ello incluso en el orga­
nismo, donde estaría sugerida propiamente por la experiencia mis,
ma. Es justo más simple sustancializar incluso la forma. específica,
que ir siguiendo la pasmosa articulación de los procesos de crea­
ción de formas a lo largo de su renovación perpetua. La intuición
recurre a la salida más sencilla. Y se atiene a ella, aún en sus
grados superiores -como teorías del mundo- y según, muestra la
historia, tanto tiempo como tarda en echarla violentamente de ella
la superabundancia de nuevos fenómenos vistos.

CAPÍTULO 25

EL ESTADO

a) LA SUBSISTENCIA Y EL ESTADO

En su lugar se dijo que la categoría de estado se halla en la más
estrecha conexión con la de proceso. Pero existían dos razones para
posponerla. Primera, que también la sustancia se halla en la mis-·
ma estrecha conexión con el proceso, y segunda, que en la tradi­
ción filosófica se ha visto las más de las veces el estado en referencia
a la sustancia como estado de ésta.

En este último sentido se tomó casi universalmente el estado en
la vieja metafísica. Esta manera de tomarlo es bien conocida por
los conceptos de J(cÍ'lJOC;, affectio y modus. Estos conceptos expre­
san lo que sin duda aparece "en" la sustancia, pero sin contar en
su "esencia", y por tanto cambiando en ella. En el siglo XVII se
tomaron mucho trabajo por entender, sin embargo, las affectiones
por la sustancia misma y concebirlas, hasta donde fuese posible;
como consecuencia necesaria de ella. Pero a la vez .se hacía relativa
la distinción de los "atributos", con lo que se disipaba a su vez la,
buscada aeterna essentia sustantiae.

Por tal camino no se podía ir adelante. Pero el error no estaba"
en el concepto de estado, sino en el de sustancia. Vistos desde ésta;
tenían los estados que ser accidentes, o sea, extrínsecos a, ella y­
contingentes en ella. Pero ¿cómo podían ser accidentales a ella.,
si se entendía la sustancia como aquello que no experimenta in-­
fluencia alguna de fuera?

Añádase una segunda cosa. Estados puede haberlos también allí:
donde no hay en el fondo sustancia alguna, y aunque en el mundo'



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo r

no haya nada que persista absolutamente. Tales estados no son, de
cierto, afecciones o modos, pues que no son accidentes. Pero,
en cambio, son estados de un ser humano, de un ser vivo, de una
cosa, incluso estados del mundo. Éste es un concepto de estado
tomado directamente a la vida, pero que está perfectamente libre
de objeciones, porque no expresa nada más que un estado pasa­
jero de las cosas, circunstancias o situaciones. Para él es patente­
mente del todo indiferente que haya o no una sustancia por "cuyo"
estado pueda pasar. Más aún, es para él indiferente también el ser
o no en general estado "de algo", que se halle debajo como un
sustentáculo único, y ello aun cuando lo mismo que se halle debajo
sea una formación perecedera, como son las cosas, animales o seres
humanos.

Los estados adhieren siempre y sin duda a algo, pero de ninguna
suerte necesariamente a formaciones cerradas como quiera que sea.
En la vida humana tiene cada situación con la que nos las habe­
mos la forma categorial del estado; y en tales casos sabemos muy
bien que no tiene mucho sentido preguntar "de qué" es estado. El
estado en este sentido se comunica, antes bien, a todas las personas
r cosas que están inmiscuidas en él, y es por tanto también el
estado "de éstas", pero no se agota en serlo. El estado es común.
y por fugaz que sea, es, en determinado sentido, de un orden supe­
rior al de sus sustentáculos, aunque éstos sean de superior cons­
tancia.

Recuérdese aquí la categoría de la relación real con la que se
inició la serie de las categorías naturales en sentido estricto. Lo
<¡ue en la vida llamamos cualidad tiene ónticamente sus raíces en
relaciones reales; 10 que la vieja metafísica de la sustancia llamaba
modi o ajiectiones y entendía siempre como accidentes, es efecti­
vamente una relación real; lo que la intuición designa como situa­
-ción del momento, es de nuevo una relación real, sólo que en este
último caso la relación constituye un tejido mucho más complicado
de circunstancias. En tiempos de Cristián Wolf se llamaba certera­
mente tal cosa la collocatio del momento. Naturalmente que "co­
locación" sólo es una imagen espacial para relaciones que también
pueden entrar en juego en dimensiones del todo distintas. Pero
esto quiere decir poco, pues que los más de los conceptos filosófi­
cos son imágenes espaciales.

Estado es, en sentido categorial, toda relación real de simulta­
neidad, cualquiera que sea la anchura con que se tome, sólo con
que constituya un determinado "estado de cosas" existente en un
determinado tiempo. Qué estable sea, cuánto se sostenga, no cons-



CAP. 25] EL PROCESO Y EL ESTADO 349

tituye ninguna diferencia fundamental. Pero sí es decisivo para él
el estar ligado a la conciencia simultánea, mientras que con cada
alteración de sus momentos parciales se altera él mismo, o sea,
se vuelve otro estado. Tal alteración se desarrolla en el modo
temporal de la sucesión y entra en la categoría de proceso. Sólo
la multiplicidad de relaciones reales encerrada en la simul tanei­
dad de un determinado ahora, forma un estado.

b) EL PROCESO Y EL ESTADO

Con 10 anterior llegamos a la esencia categorial del estado. No
hay que buscarla en la oposición a la sustancia, sino en la oposi­
ción al proceso, a la alteración, al devenir.

Se trata de apresar exactamente tal oposición. No es que el
estado, por consistir en un "estar" de las cosas, suponga la detén­
ción del proceso, como si en el mundo real tuviesen que alternar
el proceso y el estado. Esto respondería, es cierto, a una concep­
ción muy difundida, que también en metafísica tiene sus defen­
sores: mientras corre el proceso no hay estado, y mientras dura el
estado no corre el proceso. Así puede parecer sin duda en ciertas
relaciones parciales, pues sin duda hay estados estacionarios que
-excluyen determinadas formas del proceso. En el conjunto del
mundo no puede ser así, porque el proceso cósmico no puede dete­
nerse; para no decir nada del haber también estados duraderos
de procesos, por ejemplo, estados de movimiento, que en cuanto
tales resultan especialmente tangibles cuando el movimiento es
uniforme, o aunque sólo sea aproximadamente tal.

La relación primaria es justo otra. El proceso y el estado se ha­
llan en una rigurosa correlación, pero no en la del alternar, sino
en la del indisoluble hallarse contenido el uno en el otro. El
estado es, en relación al curso del proceso, sencillamente lo que la
simultaneidad a la sucesión. Todo corte que practiquemos, tras­
versalmente al tiempo, a lo ancho de los sucesos, todo "estadio",
pues, del proceso, tiene la forma de un estado. Pues en cada
corte del tiempo hay una "colocación" enteramente determinada
de lo que es presa del fluir.

Cada "colocación" presenta, a su vez, la forma de una determi­
nada ordenación, precisamente en dimensiones distintas de la del
flujo del tiempo. Estas dimensiones -y no son las solas espacia­
les- son todas perpendiculares a la dimensión del tiempo (cf. cap.
16 b Y e). Lo reunido en ellas existe simultáneamente. Y esta
Teunión simultánea es, por lo mismo, indiferente a ser fugaz o de



35° CATEGORfAS COSMOLÓGICAS [SEC.I

una cierta duración. Los estados pueden ser también muy persis­
tentes; esto sólo significa que es lento el proceso en que se reem­
plazan. Pero todas las unidades de medida de lo rápido y lo lento
son arbitrarias, dependiendo de la comparación con otros procesos,
e incluso, las más de las veces, de la velocidad subjetiva de la
aprehensión, en medio del cambio de las imágenes de la corriente
de las vivencias. Por eso no hay ontológicamente ninguna diferen­
cia fundamental entre los estados fugaces y los persistentes. La
intuición ve aquí una tajante oposición; siempre se inclina justa
a la idea de que alternan el proceso y el estado. Realmente es en
todas partes el mismo el carácter de estado de los estadios de los,
procesos, por diverso que sea el tempo del cambio.

Partiendo de aquí, puede entenderse sin dificultad el procesa
mismo como el cambio de los estados; quizá más exactamente aún:
como la serie temporal de los estados que van reemplazándose. Esto.
se ajusta exactamente a las características antes sentadas, según las.
cuales presenta el proceso, en todo instante y en corte trasversal,
la imagen de un complejo simultáneo. Los estadios del proceso,
que pasan el uno al otro son justo los estados. El que pasen el
uno al otro en un deslizamiento continuo, como en el movimiento
espacial, o a saltos, como en la trasformación de la energía, sólo;
constituye una diferencia secundaria en este punto.

Pero tampoco con lo anterior se ha agotado la relación entre
el proceso y el estado. Se trata de romper aquí aún con otro hábito
mental. Según la manera de ver habitual, son los estados algo
estable, persistente, los procesos algo fluyente, fugaz, perecedero,
La conciencia propende a conceder a los estados una preeminencia
en el ser, al hacer lo cual con facilidad los sustancializa; en cambio,
entiende el proceso como una mera transición entre ellos. El viejo
prejuicio de que sólo lo que está en reposo tiene propiamente ser,
confirma esta manera de ver y la agudiza.

Efectivamente es la relación la inversa: justo el estado es lo emi­
nentemente perecedero, el fugaz estadio del proceso en un instan.
te. El proceso, en cambio, dura más que él, va más allá. Persiste
en medio del ir y venir de los estados.

El proceso consiste justo en el cambio de los estados, de los que
es el disolverse uno en otro y el pasar el uno al otro. Y por tener
este paso duración, persiste el proceso en medio del caducar los,
estados. El estado consiste, en cambio, en el corte simultáneo del
proceso. y por estar el corte ligado al instante, que sólo se da una
vez para no retornar nunca, tiene, según la ley del tiempo, que
hundirse con el instante en el pasado. El proceso se mantiene en



CAP. 25] ESTADOS DURADEROS Y DE EQUILIBRIO 351

el "ahora peregrinante" por entrar en el presente siempre nuevos
estados, y se mantiene exactamente mientras tal sucede. El estado
resbala, por el contrario, del ahora peregrinante, por estar atado
a su lugar en el tiempo y hundirse con el "ahora fugaz" (cap. 13 g).

e) ESTADOS DURADEROS Y ESTADOS DE EQUILIBRIO

Estas cosas no deben ser mal entendidas, como si tuviera todo
estado que ser algo inasiblemente fugaz, o que por esencia sólo
relampaguearía un instante, por decirlo así, para desaparecer en
seguida. Ya se dijo que todo ser fugaz es relativo, exactamente como
es relativo todo durar -relativo al patrón de medida que aplique­
mos. Y un patrón de medida absoluto del tiempo no 10 hay.

Un estado, entendido como "colocación" real, puede muy bien
tener una cierta estabilidad. Puede, por ejemplo, mantenerse más
o menos tiempo en el curso del proceso como estado total, mientras
van cambiando muy diversos estados parciales. En contraste con el
cambio de estos estados parciales, toma entonces el carácter de
estado duradero. También pueden ciertos procesos marchar tan
lentamente que sus estudios den por resultado, en relación a otros
procesos, un estado de reposo relativo. Así es, por ejemplo, con
el proceso de enfriamiento de la Tierra y la constancia media de la
temperatura en la superficie de ésta. O bien, en el juego de con­
trarios entre determinados procesos, puede sobrevenir una situa­
ción de equilibrio hacia la que pendulen reiteradamente las os­
cilaciones. En este caso es el proceso total de un sistema de tal
índole, que torna reiteradamente al mismo estado de equilibrio.
Un conocido ejemplo es el equilibrio de la radiación en la fotosfera
del Sol, que se mantiene con escasas oscilaciones por enormes es­
pacios de tiempo; y la teoría enseña que en las capas profundas
del Sol tiene que haber equilibrios parecidamente estables a una
temperatura y una presión de radiación mucho más altas.

Hay también equilibrios de índole mucho más sencilla, pero que
no por ello constituyen estados menos constantes. De esta índole es,
por ejemplo, el estado de reposo, extremadamente equilibrado, de
los océanos en la Tierra. Es éste un fenómeno asombroso, cuando
se repara en 10 móvil que es el elemento líquido, y la velocidad
con que el globo terráqueo se mueve junto con los grandes depósitos
de agua, y encima guarda su movimiento de traslación, de unos
30 km. por segundo. El más ligero impulso inundaría forzosamente
las partes bajas de los continentes y destruiría toda vida en ellas.
Pero pasan los milenios, y fuera de escasas oscilaciones, permanecen



352 CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SEC.!

los espejos de los mares tan constantemente quietos, como si se
encontrasen en efectivo estado de reposo. Cierto que así sucede
por no aparecer en la inmediata circundancia de la Tierra fuerzas
de aceleración dignas de tal nombre, y en tanto es así no es asomo
brasa la situación de reposo del agua. Pero lo asombroso resulta, en
cambio, el estado de protección contra las fuerzas perturbadoras.

Estados duraderos en el sentido de tales equilibrios, los hay así
en grande como en pequeño. En oposición a los estadios fugaces de
los procesos, pueden considerarse como estados en sentido estricto.
y así entran todavía una vez en otra oposición al proceso. Pero
esta oposición descansa en su estabilidad, es decir, en una forma
de la persistencia. De aquí viene el que allí donde tales "estados"
están asociados con una formación tangible como sustentáculo,
cual es el caso en cosas o personas, presenten exteriormente gran
semejanza con sustancias. La intuición los toma también entonces
preponderantemente por sustancias. En verdad no está el parentes­
co categorial entre el estado y la subsistencia, sino entre el estado
y la consistencia (cap. 24 b Yf). Pues falta el momento del sustrato.
La diferencia respecto de la consistencia propiamente tal, se reduce
a que en los estados duraderos no necesita tratarse de formaciones
cerradas. Pero de hecho es lo más de lo que en la vida tomamos
por sustancia un mero estado relativamente constante.

Este resultado no es menos notable. Primero se vio que la gran
masa de lo que durante siglos se designó como accidentes tiene el
carácter del estado; y ahora se ve que también lo más de lo que
se tenía por sustancia se reduce a ser un estado. Esto no es un
acaso. La sustancia es en la conciencia cotidiana una categoría
híbrida, y de su término complementario, el accidente, es válido,
justo por ser tal, lo mismo. Ninguno de los dos tiene en el mundo
real sino una validez estrechamente limitada. El ancho campo de
fenómenos que se trataba de apresar con esta oposición, está some­
tido en verdad a categorías reales del todo distintas. De éstas se
expuso antes la consistencia sustentada. Y ahora se ve que una
región quizá todavía más amplia de lo aparentemente sustancial
cae bajo la categoría del estado.

d) EL ESTADO COMO CATEGORÍA DE LA CONCIENCIA

Sobre el estado como categoría de la intuición no queda, des­
pués de lo anterior, mucho que decir. En casi todos los grados
de la conciencia se echa avante la sustancia; y así como queda
por ella echado atrás y encubierto aproximadamente del todo el



CAP. 25] EL ESTADO COMO CATEGORíA 353

carácter categorial de la consistencia, así también, dentro de cier­
tos límites, el del estado.

Sin duda sólo dentro de ciertos límites. Pues por el otro lado
propende la intuición a la idea alternativa de la relación entre
el proceso y el estado. La consecuencia es tomar la intuición abso­
lutamente el estado como una detención, ignorando el predominio
de los procesos que van de un cabo a otro. Lo mismo es válido de
los estados dinámicos de equilibrio, que la intuición no penetra
como tales, y por ello toma falsamente por estados de reposo.

Lo que la intuición arranca por un lado al estado se lo añade
por el otro. No exagera propiamente el papel del estado, pero lo
desfigura, y en favor de la sustancia y disfavor de los procesos. La
razón es que la intuición se atiene a la sola estabilidad aparente,
sin penetrar hasta la íntima relación entre el proceso y el estado.
Lo que menos penetra la intuición es el carácter flotante de los es­
tados duraderos. En parte, no advierte, en absoluto, estos estados,
por ser ellos lo habitual. Así es válido, por ejemplo, de muchos
estados sociales en los que se vive, bien que dependen de condicio­
nes que históricamente son todo menos constantes. Más válido es
aún de las condiciones físicas generales de la vida, del suelo firme
que pisamos, de la presencia del aire que respiramos, de la luz
y de las condiciones climáticas a que estamos adaptados. Es menes­
ter ya reflexión, o bien la experiencia de una alteración incisiva,
para que aprehendamos tales factores de un estado duradero; y su
estar sustentados por grandes órdenes de cosas físicos, únicamente
se le franquea al pensar científico. únicamente con éste se empieza
a concebir que son puras fases más lentas de procesos.

Asimismo le falta a la intuición el saber que muchos momentos
de importancia vital de estados tienen ellos mismos forma de pro­
cesos, que son estados de movimiento y consisten en el persis­
tir de procesos. El proceso uniforme, o que trascurre con periodi­
cidad regular, lo sentimos como un estado, más que nunca cuando
estamos en él nosotros mismos. La propia vida es, sin duda alguna,
un proceso, pero la sentimos como un estado, la llamamos nuestra
"existencia", y mentamos con ello el estado, interno y de las cosas
reales, fundamental para el hombre mientras vive.

Cosa igual es válida de la mayoría de los estados empíricos. Así,
es para nosotros el pasear un estado, e igualmente el viajar en ferro­
carril, el esfuerzo del trabajo, el descansar de él, etc. Sin disputa
tiene todo esto también de hecho su lado de estado. Lo que tan
fácilmente escapa a la conciencia inmediata es que son estados pro­
cesales, es decir, estados que consisten en el ir durando procesos.



354 CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SEC.I

Sobre todo fracasa la intuición allí donde se trata de todo un
'Sistema de procesos que se mantienen mutuamente en equilibrio,
constituyendo así la persistencia de un equilibrio. Esto último es
el caso en todos los complexos dinámicos y orgánicos. Los com­
plexos tienen su interior y su exterior; aquél está en la interpenetra­
ción de los procesos; éste, en el carácter de estado de la formación
que descansa sobre los procesos. La intuición se atiene al exterior.
Le basta el persistir del estado. Por lo limitado y lo condicionado
de este persistir, únicamente pregunta la penetración del concebir.



SECCIÓN II

LA CAUSALIDAD

CAPÍTULO 26

LA FORMA DE PREDETERMINACIóN CAUSAL

o) LA SECUENCIA ORDINAL TEMPORAL Y LA DEPENDENCIA

El grupo de categorías del devenir y de la persistencia supone
sólo poco en materia de formas de predeterminación. La predeter­
minación categorial general impera, naturalmente, aquí como en
todas partes, del principio a lo concreto, presentando el conocido
tipo "vertical" de la dependencia. Al lado hay la predetermina­
ción formal del flujo irreversible y uniforme del tiempo, que tras­
curre dentro de lo concreto y determina la común dirección y
velocidad de los trascursos de los procesos (cap. 13 f). Esta segun­
da predeterminación corre, pues, trasversalmente a la primera, y
puede llamarse ya, manteniendo la vieja imagen, "horizontal". Pero
todavía no contiene ninguna clase de determinación de los conteni­
dos. Es por lo que se la ha pasado por alto las más de las veces.

En cuanto al contenido, está, pues, el proceso real todavía por
completo indeterminado con el primer grupo de categorías. En
su esencia sólo entra que aparezcan progresivamente nuevos esta­
dios o estados destinados a formar serie compacta dentro de la
secuencia temporal. A un determinado estado pudiera, según esto,
seguir en determinado tiempo cualquier otro estado, sin que im­
perase una regla o un orden de contenidos. Los sucesos posteriores
serían, vistos desde los anteriores, absolutamente contingentes, y se­
ría imposible preverlos.

Mas así no están constituidos los efectivos procesos reales. Ya en
la vida diaria desempeña un ancho papel la previsión de lo inme­
diatamente venidero. Y aunque sea limitada en sentido humano,
sin ella no sería posible ningún conducirse, planear ni obrar
prácticos. Sobre todo en los dominios del conocimiento exacto
de la naturaleza, toma ella misma un carácter muy exacto y que se
adelanta a vastos tramos de tiempo. El trabajo altamente sintético
.de la técnica depende plena y totalmente de ella; y, como es sabido,
pueden descubrirse incluso sus fuentes de error, y restringirse por
anticipado dentro de ciertos límites.

355



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo JI

Tiene, pues, que imperar en el proceso real una forma de pre­
determinación que determine también el contenido de lo temporal­
mente posterior por lo anterior. Tal es el mínimo de continua
determinación y dependencia requerido por los fenómenos: una
forma de predeterminación, pues, que siga el flujo del tiempo,
marchando derechamente con él, e introduciendo una primera se­
cuencia ordinal de los contenidos en el proceso.

Esta forma de predeterminación es la causalidad. No es, como
aún se mostrará, la única que impera aquí. Pero es la fundamental
para el proceso natural, y resulta el primer supuesto para todas las
demás formas de la dependencia.

La causalidad es, pues, esto: que la serie de los estados no se
sigue en el proceso arbitrariamente, sino en un determinado orden
serial, en el que, en el sentido de la secuencia temporal, un estado
es dependiente del otro, o bien el uno "produce" el otro. El esta­
do anterior es la "causa", el posterior el "efecto"; aquél produce,
éste es producido. Si ahora se añade que toda causa es ya efecto de
causas anteriores, todo efecto causa a su vez de efectos ulteriores, el
resultado es, en lugar de la relación bimembre de determinación
la progresiva, la forma lineal de la serie que responde al progreso
temporal del proceso. Esta forma es la "serie causal" o el "nexo
causal".

Esto parece de todo punto simple. Pero en ello hay muchas y
variadas cosas que considerar. Ante todo, no se confundan la
causa y el efecto con la razón y la consecuencia; ni tampoco con
el par de categorías fundamentales: predeterminación y dependen­
cia. De este último es la relación de causa y efecto una forma
especial, una de las variantes en la estratificación, a saber, aquella
que en el grado ínfimo de lo real determina, avanzando linealmente,
el proceso (ct, Fábrica, cap. 31 e, d). Pues formas de predetermi­
nación hay muchas, y no todas avanzan linealmente en forma de
serie, para no decir nada de una serie ligada al flujo del tiempo
y progresando en él derechamente.

Por lo que toca a la razón y la consecuencia, fácil es tomar estos
conceptos tan ampliamente (como sucede las más de las veces), que
la causa y el efecto aparezcan también bajo ellos como caso
especial. Sin embargo, aquí vacila el uso corriente del lenguaje.
En todo caso, hay razón y consecuencia también fuera del proceso
real, en el orden del pensamiento, por ejemplo, como consecuen­
cia lógica, en el ser ideal, incluso en la relación de finalidad, como
cuando se trata de las "razones" de una manera de obrar. Esto
último cuenta ya entre las formas superiores de la predetermina-



CAP. 26] LA SECUENCIA ORDINAL TEMPORAL 357

ción real; y en estas formas entra en juego la relación causal ya
como una base sobreconformada; pero es más general que ellas, y
por eso no se agota en ellas.

A los enumerados momentos de la causalidad --la forma lineal
de la serie, el correr derechamente en el tiempo y el continuo pro­
ducir- hay que añadir ya en este lugar la irreversibilidad. Propia­
mente está ya contenida en el correr en derechura, pues la dirección
de la sucesión temporal y del proceso es ella misma irreversible.
La diferencia está sólo en que en el tiempo y en el proceso nadie
acepta la reversibilidad, mientras que en el nexo causal se subroga
fácilmente una falsa imagen. Esto estriba, ante todo, en la am­
pliamente difundida mezcla con el nexo final, que en la vieja
metafísica es general: se hablaba, en efecto, literalmente de "causas
finales" (caussae finales), lo que, considerado categorialmente, es
una contradicción en los términos. Ni siquiera las teorías del sis­
glo XIX son pulcras en este punto. De ello habrá de tratarse aún.

Difundida está también la opinión de que la causalidad se refie­
re, no sólo a la secuencia temporal de los estados, sino también a
10 simultáneo. Esto hay que tomarlo con cautela. Los estados­
pueden tener duración, y de dos estados duraderos puede el uno
ser causa del otro. Esta relación existe, por ejemplo, en la bola
que, descansando en el cojín, hace en éste un hoyito: el hoyito es
el efecto, el descansar la causa. Sin embargo, hay ya aquí, rigurosa­
mente tomadas las cosas, otra relación, la de la acción recíproca.
Pues también el descansar de la bola es ya efecto, en el mismo
sentido que el hoyito impreso; su causa está en la resistencia del
cojín contra el peso de la bola. Esta relación mutua de lo simul­
táneo retorna en innúmeras variantes; es propia de todas las colo­
caciones estáticas, pero acompaña tan universalmente a los fenóme­
nos dinámicos, incluso a aquellos que tienen expresa forma de
proceso, como, por ejemplo, el movimiento del proyectil en el me­
dio del aire y la resistencia de éste engendrada por aquel mismo.

Dónde prefiera contarse esta relación, es una cuestión de división
y formación de los conceptos categoriales. Si se la cuenta en la
causalidad, hay que ensanchar el concepto de ésta; pero entonces
tiene que introducirse un concepto distinto, más estrecho, para la
causalidad temporalmente linea1. Desligarse unas de otras sólo
10 toleran las categorías en la abstracción; su coherencia en lo real
no puede anularse. Pero, a pesar de todo, hay que distinguirlas.

En obsequio a la sencillez, se atiene el concepto de causalidad'
introducido aquí al fenómeno estricto de la serie temporalmente'
lineal de causas y efectos. Ya éste es de suyo bastante complejo..



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.ll

La correspondiente relación de simultaneidad se reserva para la
acción recíproca.

b) LA LEY CAUSAL Y LA NECESIDAD REAL DE LA SECUENCIA CAUSAL

La dependencia causal lineal no va de una cosa a otra, como lo
han sentado frecuentemente las viejas teorías. La palabra ale­
mana Ursache, causa, ha revelado ser, en este respecto, inducente
en error. Justamente de una Sache, cosa, no se trata. La Ursache
puede, ciertamente, pender de "cosas", pero no consistir en ellas.
Causas y efectos no son ni cosas, ni sustancias, ni en general ningu­
na clase de formaciones compactas, sino relaciones reales, coloca­
ciones, estados, estadios de procesos. La causa de la primavera no
"es el Sol, sino la mayor elevación de éste de día en día, o dicho
en términos cosmológicos, el progresivo giro del hemisferio norte de
la Tierra hacia él; lo que tiene a su vez, su causa en el movi­
miento de traslación de la Tierra. Aquí penden exclusivamente
relaciones de relaciones, un "estado de cosas" pende de otro, no
una cosa de otra.

Ahora bien, un "estado de cosas" no es algo de suyo simple.
Tiene la forma de una colocación de circunstancias. Esto es fun­
damentalmente válido de todos los estados que forman la serie
de los estadios de un proceso, incluso en los procesos aparente­
mente simples. Las colocaciones, entendidas como situaciones si­
multáneas, pero no en un sentido meramente espacial (cap. 25 a),
son complexos de relaciones reales cuya multiplicidad asciende
según el sector del mundo real que abarcan. Las causas tampoco
son, pues, momentos aislados del ser, sino que consisten en- una
multiplicidad de momentos ligados en la colocación simultánea
de un complexo. Y lo mismo es válido del efecto; también él es
una multiplicidad de momentos ligados en la colocación simul­
tánea de un complexo. En nada altera esto el hecho de poder ser
tales complexos altamente complicados, fugaces, existentes una

.sola vez e inapresables en su totalidad.
Hay que tener a la vista esta imagen del conjunto al abordar el

.análisis causal. Pues únicamente así empieza a mostrarse la pecu­
liar índole de la predeterminación causal. Lo esencial a este res­
:pecto es, en efecto, el corresponder a cada momento de la causa
'un momento del efecto y viceversa. Llamando estos momentos cau­
sas y efectos parciales, y las colocaciones enteras causas y efectos
totales, es válida esta tesis: cada causa parcial, si bien no predeter­
mina aislada por sí, produce, sin embargo, su determinado efecto



parcial, y la menor mudanza en el contenido de la causa total
significa la correspondiente mudanza en el contenido del efecto
total.

En tal relación intrínseca descansa la conocida tesis: a causas
iguales -efectos iguales. Con lo que no se ha decidido de ninguna
suerte si hay o no en el curso de los sucesos del mundo causas
totales perfectamente iguales -es decir, un retorno de una coloca­
ción idéntica hasta lo último. La tesis sólo dice que "si" hay tal
retorno de las causas, tienen que retornar también los efectos.

Se hace por ello bien en añadir a la primera tesis una segunda
y tan importante, sólo que no tan advertida las más de las veces: a
diversas causas -diversos efectos. Lo que hay que entender en el
sentido de que ya la menor alteración de una causa parcial,
basta para hacer que resulte otro el efecto parcial y con él el total.
y aquí es de observar que en ocasiones puede pender de una altera­
ción muy pequeña de la causa una divergencia muy importante
del efecto. Las causas parciales no predeterminan por sí, sino sólo
'en conexión; pero dentro de una conexión de efectos parciales
puede, por ejemplo, rebasarse justamente con un pequeño exceso
el límite de un equilibrio dinámico, 10 que puede significar a con­
tinuación la destrucción de todo un complexo.

El conocido fenómeno "a pequeñas causas -grandes efectos" no
queda de ninguna suerte excluido, ni declarado pura apariencia
por las anteriores tesis. Pero sólo significa dentro de la situación
total un aspecto parcial: el aspecto de un efecto total visto desde
la causa parcial, 10 que no responde, naturalmente, a la plena
dependencia causal.

Dos cosas resultan de 10 anterior: L que en la relación causal
está entrañada una predeterminación total, por la que en el estado
posterior no queda, visto desde el anterior, nada indeterminado;
y 2. que esta relación tiene carácter de ley. Este carácter está
contenido ya en las dos tesis sentadas.

Pero cabe enunciarlo en una forma todavía más general, y enton­
ces toma la forma rigurosa de una determinación modal; el efecto
es, en razón de la causa, necesario, y realmente necesario; no puede
dejar de producirse si se presenta la causa, ni puede resultar
distinto de como resulta en razón de los momentos parciales de la
causa total. Es, pues, realmente necesario, tanto en punto del "ser
ahí" cuanto al "ser así".

Por lo que toca a esta última adición, no es comprensible de
suyo. Kant, por ejemplo, acentuó demasiado unilateralmente la
existencia en el nexo causal, como en general en sus "principios

CAP. 26] LA LEY CAUSAL 359



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo H

dinámicos". Ello despierta la apariencia de que sean menos impor­
tantes los contenidos y estructuras. Lo que, patentemente, pugna
con el sentido de la ley causal. Cierto, a priori sólo puede verse
a menudo el "ser ahí" de la causa; para conocer la estructura espe­
cial de su contenido son menester la experiencia y el conocimiento
de las leyes. Pero aquí no se trata del conocimiento, para no
decir nada de un mero conocimiento apriorístico, como en Kant,
sino de la relación óntica, es decir, de la conexión causal misma,
independiente de toda cognoscibilidad e indiferente a ella, así
como de su carácter óntico de ley.

En el reino del ente, además, no pueden separarse en general
uno de otro el "ser ahí" y el "ser así". Ambos están sólidamente
unidos entre sí como momentos del ser. Más aún, en el orden real
del mundo coinciden de tal forma, que el "ser ahí" de algo es siem­
pre a la vez un "ser así" de otra cosa y viceversa. Ya por esta
razón no pueden aparecer separados en el nexo causal (ef. Funda­
mentos) cap. 19). Y, naturalmente, hay que considerar como causa
total real, en razón de la cual es realmente necesario el determinado
efecto total, no sólo una causa cualquiera, sino sólo la causa de­
terminada hasta en todos sus momentos parciales. Lo mismo es
también válido, naturalmente, de cada causa parcial y cada efecto
parcial. Tanto en el todo cuanto en la parte, se. apega el causar
un efecto igualmente al "ser así" y al "ser ahí".

Una palabra de aclaración la pide también el tipo modal mismo
de la "necesidad real" que es propia del proceder el efecto de la
causa. Está en oposición a la mera necesidad esencial, que en cuan­
to tal no significa absolutamente ninguna secuencia real, y en la
esfera real nunca forma sino un momento parcial de la necesidad.
El análisis modal ha enseñado que 10 que es realmente necesario
descansa en una· cadena completamente cenada de condiciones
reales, que tomadas aisladamente por sí no posibilitan nada, pero
juntas constituyen la razón suficiente real de la cosa. Este esquema
se ajusta patente y exactamente a la manera de predeterminar la
causalidad. La cadena de las condiciones está representada por
la colocación de las causas parciales, la causa total corresponde
a la totalidad de las parciales, y la dependencia de los efectos parcia­
les hace de la conexión total una conexión cerrada y necesaria
(cf. P. y E.) cap. 20; también cap. 19 b) c).

Sin duda, hay aún formas de la necesidad real distintas de la
causal. Ésta sólo es la más simple y más elemental. Las otras son
mucho más complicadas y mucho menos generales. Encima, supo­
nen todas ya la forma causal de la necesidad real.



CAP.25J l.A SERIE CAUSAL

c) LA SERIE CAUSAL, EL NEXO CAUSAL Y EL PROCESO CAUSAL

Así como la sustancia no se agota en una ley de la persistencia,
así tampoco se agota la causalidad en una ley de la secuencia nece­
saria. Cierto que las dos categorías son desiguales también justa­
mente en este respecto: el no bastar una ley, tratándose de la
sustancia, es palmario, puesto que se trata de un sustrato; pero
tratándose de la causalidad, ¿qué puede surgir a más de una ley?
La causalidad sólo es una relación, una categoría puramente rela­
cional, y la relación tiene la forma de una dependencia. Por lo
tanto, es, dando un paso más, una categoría de la predeterminación.
¿Es que la relación y la predeterminación no se agotan en leyes?

Mas esto es justamente lo que aquí se ha pasado por alto tan
a menudo. Los momentos categoriales de la relación y la predeter­
minación (o de la dependencia) no se agotan, en absoluto, en
ninguna ley. La ley puede apresar perfectamente la forma especial
de la relación y de la dependencia, pero no llenarlas o sustituirlas
a ellas mismas. La relación real entre la causa y el efecto es algo
último, un momento fundamental ya no resoluble en otros. Aún
más válido es esto de la función determinante de la causa, y más
que de nada, quizá, del momento modal de la necesidad. Pues
la necesidad causal es del todo distinta de la necesidad de la ley;
como toda necesidad real, es distinta en cada caso, mientras que
la ley tiene meramente la necesidad de la generalidad.

Pero ni siquiera con estos tres momentos -con el momento
de la ley son ya cuatro- se agota la esencia de la causalidad. Lo
que aún hay además, es lo propiamente productiva de ella, el "pro­
ducir" en cuanto tal. Pues lo que no puede hacer el tiempo, "dar
sus frutos", puede hacerlo el proceso causal. Y como, además, la
relación causal que hay en el proceso causal no es simplemente
bimembre, sino una relación que progresa ella misma serialmente
en la sucesión de los estadios (estados) del proceso, toma la forma
del producir progresivamente, que la destaca inequívocamente de
todas las demás categorías.

Con esto se pone de manifiesto el otro lado de la causalidad. Ésta
se halla caracterizada por dos momentos: el nexo causal y la serie
causal que descansa en el nexo. El carácter de la serie consiste en
ser cada efecto a su vez causa de nuevos efectos, cada causa ya efec­
to de causas anteriores. Este tejido lineal no se rasga; lleva desde
cualquier estadio tanto hacia adelante como hacia atrás, y funda­
mentalmente in iniinitum, Pero el carácter del nexo consiste en el
mismo producir progresivamente. El nexo causal no es nada más



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo n

que el predeterminar que parte de cada estadio del proceso y cons­
tituye la dependencia del estadio subsiguiente. Consiste, pues, en
el progresivo producir y ser producido. En él resulta muy propia­
mente apresable también el sentido de la dirección de la serie
causal, así como la irreversibilidad del mismo.

La serie causal, juntamente con su estructura íntima, el nexo
causal, está patentemente muy lejos de ser una mera ley. Es, antes
bien, el proceso mismo del que es válida la ley; no, sin duda, en
tanto simplemente trascurre, pero sí en tanto se predetermina pro­
gresivamente. Pues es el producir estados siempre nuevos lo que,
patentemente, constituye el proceso; es lo que mantiene a éste
en marcha, lo que le hace seguir corriendo. Y esto quiere decir: lo
que lo hace "durar". El nexo causal es, por tanto, el lado íntimo
y dinámico del proceso mismo -aquel lado, pues, que no se dejaba
apresar desde el mero flujo del tiempo, desde el cambio de los
estados y desde la sustancia. El proceso real ha menester de seme­
jante lado íntimo y dinámico; de otra suerte sería incomprensible
su marcha. Y, patentemente, ha de tener la forma de una pre­
determinación de un cabo a otro. Con lo cual no está dicho que
esta predeterminación haya de ser justo causalidad. Se mostrará
que hay otras formas de predeterminación lineal de los procesos.

En este sentido puede designarse en adelante el proceso mismo
como proceso causal. Con lo que se ha hecho visible el lado
productivo o creador del proceso natural. Se mostró antes cómo
el momento del producir o "dar frutos del tiempo", no conviene al
tiempo mismo, como tampoco conviene a éste el del aniquilar.
Pero ambos convienen al proceso real que trascurre en el tiempo.
Sin embargo, tampoco en el mero trascurrir del proceso es apre­
sable aún el producir, puesto que está ya supuesto en él. Única­
mente es apresable en el dinamismo del trascurrir. Pero este
dinamismo es la causalidad, en tanto se la entiende como el progre­
sivo nexo causal: la causación misma es la instancia dinámica del
"dar frutos del tiempo".

Como se ve, en la serie causal no se tiene bastante con la mera
secuencia ordinal. La causalidad no es una mera ordenación de los
estados en el tiempo, ni tampoco su mera sucesión, sino su seguirse
unos "de" otros, es decir, su mismo aparecer en toda la especifica­
ción que les es propia, su mismo ir y venir en la secuencia ordinal.
La serie causal es como forma del proceso, justo el surgir y perecer
los estados mismos, en tanto en su cambio surge cada vez algo
determinado de algo determinado.

Si a este respecto se quiere exponer a la luz el lado dinámico



CAP. 26] DESAPARICIÓN DE LA CAUSA EN EL EFECTO

del producir, hay que decir: es la potencia predeterminativa que
hace surgir y perecer los estados.

d) LA DESAPARICIÓN DE LA CAUSA EN EL EFECTO. EL I'ROCESO CREADOR

El reverso de todo producir es la aniquilación. ¿Qué significa
esto para la relación causal misma?

Por la esencia del proceso resultó ya claro que los estados que
constituyen sus estadios no se conservan, sino que pasan el uno
a ser el otro, de suerte que el uno desaparece siempre en el otro.
Lo que se conserva es sólo el proceso mismo. Pero éste consiste
justamente en el ir y venir de los estados.

Esto es aplicable al nexo causal serial, en el que los mismos
estados son causas y efectos -y son esto último como colocaciones
por sí múltiples de momentos parciales. De ello se sigue esto: lo
que se conserva en el proceso causal no son ni las causas ni los
efectos, sino exclusivamente el progresivo producir, el causar Y'
efectuar mismos que se reiteran de estado en estado.

Esto es importante ante todo por respecto a las causas. La
causa no es, como se ha pensado, lo que se conserva. Es lo que
desaparece en el efecto. No pasa a ser el efecto de tal manera
que entre en él, sino de tal manera que se consume y perece en
el producir el efecto; exactamente como se produjo de causas ante­
riores al perecer éstas.

y a esto responde muy exactamente el que tampoco el efecto sea
algo que ya estaba contenido como latente en la causa, antes bien,
algo que surge como cosa nueva.

Concisamente puede enunciarse toda esta relación así: el efecto
únicamente surge con el perecer la causa; el desaparecer la causa
en el efecto y el producirse de ella el efecto son un mismo hecho.

Por tal manera es de hecho el proceso causal el proceso emi­
nentemente creador. Como en él no se conserva ningún estado,
surge siempre algo nuevo en lugar de lo viejo, y el espectáculo
del conjunto es el abigarrado del inagotable volverse otro. Esto
no responde, de cierto, a la conocida idea del "proceso mecánica­
mente estéril" que se gusta de asociar con el proceso causal, Y
contra la cual se propende las más de las veces a esgrimir la
"evolución" como proceso creador. Tampoco responde a la vieja
idea de la causa immanens, en la que se ponía en otro tiempo todo
el peso, y que bajo variadas vestimentas aún se encuentra en las
teorías actuales. Tiene que tomarse, por ende, posición por estos.
dos lados.



CATEGORíAS COSMOL6GICAS [SECo II

1. En la flor de la escolástica se distinguía la causa transiens de
la causa immanens como la causa perecedera de la imperecedera
por mantenerse en medio del devenir. Por esta última se entendía
la forma sustancial, que pasaba por ser un principio interno de
movimiento. La primera consistiría, en cambio, en las circuns­
tancias externas que cooperan en el proceso de conformación movi­
do por aquélla. La causa transiens era, pues, la causa temporal
y que desaparece en el efecto, pero, por lo mismo, según aquella
manera de pensar, una causa meramente accesoria o concomitante
(lo <JVvaínov de los antiguos). Como se ve, allí pasaba la verdadera
Ursache, o "cosa primigenia", en el sentido actual, por cosa acce­
soria, y, en cambio, la forma intemporal, que en verdad no pre­
determina causalmente, sino como principio, por la cosa capital.
Rigurosamente tomado, no era, pues, en absoluto, una relación
verdaderamente causal la que se tenía en mente, y el concepto de
causa. no era un concepto verdaderamente tal. De hecho se sub­
sumía bajo la causa hasta el fin, el que se entendía entonces como
causa [inalis. Si, encima, se identificaba ésta como la causa eiiiciens,
que por su parte tenía la forma de la causa immanens, se redon­
deaba de suyo la imagen total de la teleología universal de los
pr-ocesos.

Identificaciones de esta índole son las que cerraron el camino
a la física medieval. únicamente con su disolución en el pensar
de los tiempos modernos, se llega a un concepto fértil de causa­
lidad. El concepto de la causa imrnamens se trasformó de raíz, las
formas sustanciales desaparecieron, y lo que quedó como instancia
predeterminante de índole "inmanente" fue la ley natural. Pero
ya no se la llamó causa, sino que se reservó este término a la causa
transiens. Con ello se barrió del mundo una fuente de inabarcables
confusiones y errores.

"Causa", en el nuevo y riguroso sentido de la palabra, es sólo lo
que, como colocación de factores reales, está en cada caso conte­
nido en el tiempo, en el proceso real y en el nexo que progresa.
Causa es sólo aquello, pues, que al efectuar algo, desaparece en
el efecto, después de haber surgido ello mismo como efecto de
causas que desaparecieron. Causa es, por ende, sólo la causa
trnnsiens, Pero no lo es como cosa accesoria, sino como lo peculiar,
e incluso como el todo, de la causa real. Pues también tienen el
mismo carácter de la causa transiens todas las causas parciales que
constituyen la causa total. No queda, además de ellas, nada que
fuese codeterrninante aún como causa. No hay ninguna causa
immanens.



<CAP.26] DESAPARICIóN DE LA CAUSA EN EL .E"FECTü

2. únicamente partiendo de aquí puede apresarse con justeza el
carácter productivo del proceso causal. Una y otra vez se ha hecho
valer contra él que el efecto tiene que estar contenido de alguna
'suerte ya en la causa, pues si no, no pudiera proceder de ella.
Aquí hay claramente en el fondo un resto de la vieja idea de la causa
imrnanens, las "causas formales" se entendían justo como una pre­
formación del efecto. Y como el proceder en cuanto tal es en
:general un asunto misteriosísimo, se creía que la mejor manera
de hacerle justicia era hacer preexistir ya en el estado inicial del
proceso el resultado de éste.

No se reparaba en que en el proceso causal no hay estadio ini­
-cial ni final, en que todos los limites están aquí puestos arbitraria­
mente por el pensamiento, en que el proceso viene de la serie
infinita y prosigue en ella. Esto hace perfectamente ilusoria en
él la idea de la preformación: ¿qué atrás tendría que haber estado
-contenido en los estadios anteriores del proceso el efecto que apa­
rece en determinado momento? Y como la secuencia de los venide­
ros es también infinita, ¿tendrían que estar contenidos en un solo
-estadio anterior todos los infinitos efectos que sucesivamente apa­
recen para desaparecer en seguida? ¿E incluso en todos, o sea, en
infinitos?

Es, patentemente, un non sens, nacido de la irreflexiva aplicación
de una idea torcida desde el principio a un estadio del problema
mucho más maduro que ella. En la efectiva relación causal no hay
nada de una preformación. El proceder el efecto de la causa es
Un genuino surgir, no un mero salir a luz algo ya preexistente.
El nexo causal no es "evolución", en él no se desenvuelve nada que
hubiera estado antes envuelto.

Es un error categorial el designar los procesos causales de la
naturaleza como "evoluciones": haciéndolo así, se desconoce la pecu­
liaridad más importante de su esencia, la productividad. No se ve
claro que la "evolución" en cuanto tal no es creadora, que el
-conocido lema "evolución creadora" es una contradicción en los
términos. U n proceso es, o bien mero desenvolvimiento de algo
preexistente, o genuina producción de algo nuevo, pero no ambas
cosas en una. En el proceso causal es la producción del efecto
un genuino producir. El proceso causal es un proceso creador.
Luego no es una evolución.

Aquí hay que volver a aprender de raíz. Una y otra vez puede
oírse que el proceso causal es "mecánico", con 10 que se mienta,
naturalmente, algo esquemáticamente maquinal e improductivo.
Semejante concepto de lo mecánico no es justo aquí, ni todo ni



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.1lI

en parte. Los procesos naturales no son procesos maquinales; no
trabajan según un esquema, ni cabe representárselos por medio
de imágenes de tal índole. Son, antes bien, procesos causales. Pero
la causa tampoco es por ello la "potencia" del efecto, ni éste el
"acto" de la causa. En el efecto no está presente 10 pasado, ni en
la causa 10 venidero. Esto es justo 10 que significa la "desapari­
ción" de la causa en el efecto y la producción del efecto por ella.
La evolución, justamente, es estéril, La causación es productiva.

e) LA INCOGNOSCIBILIDAD DE LA PRODUCCIÓN

La tendencia de aquellas teorías que se enmarañaron dando a la
causalidad un esquema evolutivo es bien comprensible. Querían
explicar la producción misma en que consiste la causación, Que­
rían mostrar cómo en general puede un estado tener por efecto
otro. Pues como la serie causal es una serie de suyo heterogénea, O>

sea, que la causa y el efecto pueden ser muy desemejantes entre
sí, no puede verse en ellos mismos tal cosa.

Sin duda que puede investigarse con gran amplitud empírica­
mente el producir un efecto en sus formas especiales, y entonces
se tropieza con fuerzas y leyes también especiales; pero así las
fuerzas como las leyes tienen ya por supuesto la relación causal.
Con ellas no puede explicarse el producir un efecto en general,
sólo puede hacerse comprensible su índole especial en una situación
especial.

Kant tenía plenamente razón al negar la trasparencia intuitiva
apriorística a la causalidad. "De cómo en general pueda alterarse
algo, de cómo sea posible que a un estado en un punto del tiempo
siga en otro un estado opuesto, no tenemos a priori el menor con­
cepto." 1 Esto concierne exactamente, como es patente, al producir
en cuanto tal. Mas ahora véase claramente esto: a priori no es
tognoscible, y todo conocimiento aposteriorístico se extiende sólo
a sus especificaciones y 10 supone a él mismo. Lo cual no quiere
decir sino que el producir mismo es incognoscible.

En sí no hay absolutamente nada que admirar en ello. También
en otras categorías hay bastante de incognoscible. En el espacio, en
el tiempo, en la sustancia, nos hemos encontrado con tales restos
irracionales de los problemas; antes sería de admirar que no hu­
biese ninguno en la relación causal. Distinto sería si la causalidad
fuese meramente una ley. Pero justamente en una ley no se agota;
-como secuencia, como serie, como progresivo producir, es mu-

1 Crítica de la Razón Pura (2? ed.) "2? Analogía de la Experiencia", p. 252.



CAP. 26] INCOGNOSCIBILIDAD DE LA PRODUCCIóN

cho más que una ley. Así que hemos de reconocer en lo incognos­
cible una porción de su esencia con la que tenemos que contar.

Ahora bien, esta porción incognoscible es justamente el punto
nuclear, el verdadero "nexo" en la relación causal. Por eso es
comprensible que nos encontremos una y otra vez con intentos
de darle una interpretación que trata de hacer concebible lo incon­
cebible. Como categoría del conocimiento es la causalidad incluso
el medio más importante para concebir los procesos naturales.
E involuntariamente se piensa que entonces tiene que ser conce­
bible por lo menos ella misma. Pero esto es un paralogismo. Ningún
concebir es posible sino en razón de algo que se supone. Mas si
siempre se concibe algo por medio de algo distinto, tiene el re­
gressus del concebir que conducir necesariamente en algún lugar a
algo no concebido. Pues in iniinitum no puede ir en el entendi­
miento finito. Los primeros supuestos siempre son, por ende, o
hipótesis, o evidentes de suyo. Pero en ninguno de los dos casos
resultan concebidos.

No hay, por tanto, ninguna contradicción en que los sucesos
naturales sean concebibles por medio del nexo causal, mientras
que resulta inconcebible el núcleo íntimo de este mismo nexo.
Lo mismo es válido de la mayoría de los principios del ser. Por
eso es también un descarrío construir teorías que pretendan expli­
car el producir mismo en cuanto tal. Aun cuando se acertase
mediante una de tales teorías con el misterio del causar un efecto,
no se haría sino llevar un paso más atrás el enigma.

Encima, la interpretación del nexo causal como evolución ni
siquiera acierta con el misterio, pues hace de la causa transiens una
causa immanens, desconociendo con ello la característica peculia­
ridad de la serie sin principio ni fin. Se quiere mostrar cómo hace
la causa para producir un efecto, y para ello se introduce de ante­
mano el efecto en la causa, sin reparar en que así ya no puede
producírselo, porque está más bien ya ahí. Semejante explicación
es lo contrario de lo que pretende ser: la plena anulación del
producir, o la aniquilación del nexo causal.

El reconocer algo de incognoscible en el nexo causal es de deci­
siva importancia dondequiera que se trata de los límites de su
alcance dentro de la estratificación. Con frecuencia se ha soste­
nido que sólo debe admitirse la causalidad allí donde es concebible
la producción del efecto. Y con arreglo a est,o se han trazado sus'
límites (e]. inira, cap. 29 b). Estos límites son todos caducos. Con­
cebible no es la producción de un efecto en cuanto tal en ninguna
parte, ni siquiera allí donde no hay hombre que pueda poner el}



CATEGORíAS COSMOLóG~CAS [SECo II

duda la conexión causal. Y aun cuando así no fuese, nunca pueden
sacarse de meros límites de la cognoscibilidad conclusiones acerca
de los límites del ser.

Por otra parte, ni siquiera es el producir lo único que hay de
irracional en el nexo causal. Los estadios de procesos que están
causalmente enlazados, no están por lo común separados temporal­
mente en una discreción apreciable, sino que forman una cadena
seguida que, o bien es un genuino continuo, como en los procesos
de movimiento mecánico, o bien progresa a saltos tan mínimos, que
sólo cabe inferirlos dando complicados rodeos (así en los micro­
procesos de la trasformación de la energía). En uno como en otro
caso resalta claramente a la luz del día la incognoscibilidad del
curso exacto de la producción de efectos que se prosigue de instan­
te en instante.

No tenemos, pues, razón alguna para negar la incognoscibiIidad
del producir. Es pura y simplemente una de varias irracionalida­
des que están entrañadas en el nexo causal.

CAPÍTULO 27

SOBRE LA METAFÍSICA DE LA CAUSAClóN

a) LA RELACIÓN CAUSAL Y LA RELACIÓN FINAL

Por 10 dicho se ve que hay trasfondos de problemas metafísicos
en la relación causal. Dos de ellos acaban de tocarse, otros dos son
conocidos por la Crítica de la Razón Pura: la antinomía de la pri­
mera causa y el problema de Hume, de la realidad objetiva del
causar efectos. Aquél es un problema cosmológico; éste, un proble­
ma gnoseológico. Ambos pertenecen a posterior orden de cosas.

Pero, además, hay un punto litigioso, e históricamente más anti­
guo, que ha oscurecido durante siglos el nexo causal: su relación
con el nexo final. Desde Aristóteles hasta Hegel se arrastra en
muchas variantes la idea de que detrás de la relación de la causa
y el efecto se halla la relación temporal y predeterminativamente
inversa del medio y el fin. El mismo Leibniz, que de ninguna
suerte seguía aquí ciegamente la tradición, acogió la idea en su
metafísica. Y si bien la ciencia exacta se deshizo oportunamente
de ella, encontramos todavía a fines del siglo XIX pensadores de
nota que la han defendido enérgicamente.

Un ejército de no aclarados supuestos y malas inteligencias está



CAP. 27] LA RELACIÓN CAUSAL

entrañado en tal concepción. Tácitamente se ha tomado por base
las más de las veces la idea de la causa immanens, que tan fácil­
mente se ha dejado interpretar como causa [inalis; y casi siempre
se la ha asociado con el esquema mental de la sustancia formal.
Con todo ello podía asociarse luego la imagen familiar de una
Providencia rectora de todo, que se propone y efectúa fines a la
manera del hombre que obra. Este antropomorfismo engañaba, a
su vez, fingiendo una solución maravillosamente simple de las enig­
máticas cuestiones de la concepción del mundo. Pues, de tal ma­
nera, podía el proceso cósmico parecer dispuesto, ya desde el grado
ínfimo del ser, para elevarse hasta metas llenas de sentido.

Pero aun prescindiendo de estos atavismos, ha faltado una idea
clara de la forma categorial así de un nexo como del otro. Ante
todo, se ha visto en el nexo final meramente la inversión del nexo
causal, o sea, la predeterminación por el estadio posterior en la
secuencia temporal, con lo que recibe el proceso la forma, no de
la propulsión, sino de la retroactividad. Como instancia atractiva
se alza entonces el fin, mientras que queda determinada por éste la
serie de los medios con los que se efectúa. Mas como el fin es, por
10 pronto, lo venidero que aún no ha llegado, tiene el proceso que
estar retroactivamente predeterminado desde lo venidero. Y como
a su vez no es posible ver en los estados mismos si son meramente
causas de efectos venideros o medios de fines venideros, ha pareci­
do que podía entenderse toda causa igualmente bien como medio
y todo efecto igualmente bien como fin. Pero esto quiere decir
que todo proceso unívocamente predeterminado puede interpre­
tarse tanto final como causalmente. y como además los desiderata
especulativos de la concepción del mundo han dado la preferencia
a la predeterminación final, se ha llegado por tal manera, sin
anular propiamente los nexos causales, a la universal teleología
de los procesos.

Esta cuenta sólo podía parecer que salía mientras se veía en la
relación final meramente la inversión de la relación causal, es de­
cir, mientras no se preguntó cómo, pues, pueda realmente lo veni­
dero (el fin) preexistir a su realización y estar preformado en 10
presente (el medio). Al único círculo de hechos por el que se sabía
de semejante preexistencia y preformación, no podía apelarse;
pues de ninguna de las dos cosas se sabía sino por el humano que­
rer y obrar. La conciencia es libremente móvil en el tiempo de la
in tuición, pudiendo anticipar el fin y luego, y retrocediendo desde
él, elegir los medios. El efectivo nexo final tiene justo esta triple
forma: el proponerse el fin, la predeterminación de los medios re-



370 CATEGORíAS COSMOLÓGlCAS [SEC. II

trocediendodesde el fin, y la efectuación del fin con los medios,
que corre en derechura con el tiempo. No es, pues, simplemente
una inversión del nexo causal, sino una forma de predeterminación
mucho más alta y complicada."

Pero ¿dónde hay en los procesos naturales una conciencia, ni si­
quiera una instancia funcionalmente de igual orden que la con­
ciencia, y que estuviese en situación de proponerse fines situados
en el porvenir y, retrocediendo desde ellos, elegir medios? Puede
suponerse, naturalmente, semejante instancia, sea en la forma de un
intelecto divino o en la de una razón cósmica; y esto es lo que sin
escrúpulos ha hecho efectivamente una y otra vez la metafísica
especulativa. Pero en atención a los fenómenos no es justificable
tal suposición, y la crítica gnoseológica ha probado hace mucho
que es insostenible.

A esta aporía se suman otras. Indiquemos todavía una de ellas;
es la misma con que ya nos encontramos en la idea de .evolución.
Fin sólo puede tenerlo un proceso limitado que tiene un comienzo
desde el que se pone el fin y un término en el que se pone éste.
Pero el proceso causal natural no tiene comienzo ni fin precisos;
pueden distinguirse en él episodios, pero la fijación de límites re
sulta arbitraria, yendo el proceso más allá de todos los fijados. Pa­
tentemente, el proceso no tiene, pues, un estadio terminal que pu­
diera desempeñar por su contenido el papel de un fin.

La inversión de la relación causal en una relación final es paten­
temente falsa bajo el punto de vista categorial. La causa no pro­
duce el efecto porque éste se halle ya entrañado en ella como "fin".
El causar efectos no se dirige hacia un "estadio final" (-tlíAO~), por­
que no tiene final alguno. El proceso causal tiene siempre, sin
duda, una "dirección" determinada por el contenido, pero que no
consiste en un estar fijado a algo que debe salir de él. En él no se
"mira" a algo o se está "dispuesto" para algo. Para miras y dispo­
siciones falta en él el órgano. En su dirección es neutral, indife­
rente, "ciego", estando determinando tan sólo por la colocación
de las causas parciales en el caso, tal como justamente en la co­
rriente de los procesos parciales se han encontrado reunidas en una
causa total.

1 ej. sobre la posición del nexo final, así como en general sobre lo siguiente:
Ethik (3'" ed., Berlín), cap. 20 e-e; P. y E., cap. M e, d; Fábrica, caps. 31 e,
60 e, 61 e, d.



CAP. 27] EL NEXO CAUSAL 371

b) POSIBILIDAD DE SOBRECONFORMAR CATEGORIALMENTE EL NEXO

CAUSAL

Esta neutralidad del nexo causal, su indiferencia a lo que "sal­
ga" de él, está preñada de las mayores consecuencias, y de ninguna
suerte meramente para los procesos naturales, sino también para la
posición del hombre en el mundo, para su actividad y su ethos.

Si los procesos naturales estuviesen dispuestos para llegar a cier­
tos fines, no podría el hombre servirse de ellos como medios para
sus fines propios; entrarían en colisión unos fines con otros. Pero
justo lo que constituye la posición peculiarmente superior del hom­
bre es poder, en la medida en que concibe y sabe utilizar los pro­
cesos naturales, engancharlos como medios ante sus fines y hacerlos
trabajar para éstos. Pues el hombre es quien es capaz de propo­
nerse fines y elegir medios: él tiene el órgano sui géneris para ello,
la conciencia, con la que pueda adelantarse al flujo del tiempo
y, retrocediendo en contra de él, predeterminarlo, yendo de lo pos­
terior a lo anterior. El hombre es justo capaz de la predetermina­
ción finalista. Pero no comparte esta capacidad con la naturaleza
inconsciente. Esta capacidad es privilegio suyo. Y sólo así tiene la
superioridad que tiene.

Lo mismo es válido de las decisiones voluntarias del hombre en
cuanto son libres y responsables. En un mundo predeterminado
«finalmente" de un cabo a otro no serían posibles. Allí estaría de­
terminado ya previamente, saltando por encima de la cabeza del
hombre, lo que tendría que suceder, y toda voluntad sería impo­
tente. Los factores predeterminantes serían en todo instante un
sistema cerrado, en el que ya no podría insertarse nada. Pues
toda colocación de factores reales estaría determinada de antemano
por un estadio final, el fin. Pero si el mundo está predeterminado
tan sólo causalmente, son los factores predeterminantes en cada
estadio del proceso meramente un sistema abierto, que acoge cua­
lesquiera otras predeterminantes --también más altas-, cuyos efec­
tos están entonces contenidos en el efecto total y son prolongados
por el progreso del proceso. Por eso no hay en el proceso causal
ninguna determinación previa, ni ninguna fijación a determinados
resultados.

Estas 'consecuencias de tan amplio alcance no pueden desarrollar­
se aquí. Es necesario remitir al desarrollo en otro lugar ic], Ethik,
caps. 69-71). Pero por lo dicho puede ser ya evidente que las más
importantes condiciones previas para llevar a cabo la depuración
de las viejas cuestiones concernientes al ethos del hombre, su



372 CATEGORíAS COSMOL6GrCAS [SECo U

posición en el mundo y su libertad, no es posible sin el trabajo pre­
vio de un exacto análisis categorial del nexo causal, ni sin una
radical supresión de toda mezcla con ideas finalistas patentes o
encubiertas,

La causalidad es la ínfima y más simple forma fundamental del
nexo real lineal, un mínimo de predeterminación progresiva en
forma de serie. Por eso es posible sobreconformarlo sin límite con
formas más altas de predeterminación. Relativamente a éstas se
conduce como una materia pasiva que no les opone resistencia. Y
así entra de hecho como elemento categorial en el nexo orgáni­
co, en el nexo final y en la iniciativa consciente de la voluntad. Justo
en cada grado del ser puede salir aún de él algo del todo distinto,
dondequiera y siempre que entren en juego en él predeterminacio­
nes de más alta índole. Pero esta relación está sujeta a la ley
categorial fundamental y no puede invertirse: de aquellas formas
superiores del nexo real ninguna le sirve de base, ni debe inven­
tarse que ninguna de ellas está latente y es operante en él. De
base sirve sólo él a todas ellas.

Pues de base sólo puede servir 10 simple, neutral y susceptible de
sobreconformación -a lo complejo y altamente diferenciado; pero
no a la inversa, esto a aquello. Es lo que han mostrado inequívo­
camente las leyes categoriales de la estratificación y la dependencia
(el. Fábrica, caps. 59-61). La relación de la causalidad con la fina­
lidad es de ello un luminoso ejemplo, pues el nexo final es en su
tercer miembro (la efectuación del fin) un puro proceso causal.
Pero sólo puede reconocerse que así es, cuando ha habido una
emancipación respecto de toda la serie de prejuicios especulativos,
para atenerse rigurosamente a las estructuras categoriales de las dos
formas de predeterminación.

e) PLURALIDAD DE LAS POSIBILIDADES PARCIALES Y UNIDAD DE LA r-o­
SIBILIDAD REAL

La categoría de proceso era accesible al análisis moda1. El nexo
causal es la forma de predeterminación del proceso natural. Gra­
cias a él entran en el proceso el orden serial, la dependencia y la
necesidad real del contenido. Ahora se pregunta si estos momentos
nuevos que entran en el proceso gracias a él, pueden caracterizarse
a la postre más exactamente por una vía modal.

Al tratar del proceso se mostró que, en cada punto presente,
contiene lo que se acerca desde el porvenir una pluralidad de "po­
sibilidades", de las que en el avance del proceso nunca se efectúa



CAP.27J LAS POSIBILIDADES PARCIALES Y LA REAL 373

sino una. Con esto se conectaba la sucesiva eliminación de las res­
tantes posibilidades, y el constante estrechamiento del círculo de 10,
posible, que significaba un aumento progresivo de la determinación
del contenido.

Pues esas muchas "posibilidades" que están primitivamente abier­
tas, son chances perfiladas sólo de una forma muy general, indeter­
minadas (cap. 21 b). Se mostró que no son ni posibilidades esen­
ciales, ni mucho menos posibilidades reales, sino meras posibilidades
parciales, que consisten pura y simplemente en la presencia de
algunas condiciones reales. Pero para la posibilidad real es la
integridad de las condiciones reales el requisito indispensable.

A este respecto queda abierta la cuestión de dónde procedan, en
el avance del proceso, las restantes condiciones que hacen completa
la posibilidad real, y eliminan la pluralidad de las posibilidades
parciales. Esta cuestión es idéntica a la de qué clase de instancia
destaca de la pluralidad de las indeterminadas posibilidades par­
ciales la única posibilidad real. Si se responde aquí con el "acaso"7

ello significa que el curso del proceso no está predeterminado, o que
no tiene lugar determinación alguna de los estadios posteriores por
los anteriores. Lo cual significaría la anulación del nexo causal.

Según esto, puede indicarse muy exactamente qué significa "mo­
dalmente" el nexo causal, y qué es propiamente lo que con él se
introduce en la secuencia temporal de los estados, es decir, en el
proceso en cuanto tal: el nexo causal es esto de que, partiendo de
un determinado estadio del proceso, no son posibles en verdad mu­
chas y diversas cosas, o sea, que tampoco existe ninguna pluralidad
de "posibilidades", sino siempre una sola, y que esta sola posibili­
dad es justo aquella que se efectúa en el curso ulterior del proceso.

Puede llamarse esto la definición modal del nexo causal. Sería la
única que podría darse con tal generalidad.

Pero significa nada menos que esto: que las condiciones de la
posibilidad real que faltan, tienen de hecho que estar ya contenidas
en el estadio anterior del proceso. De otra suerte, no fuera la posi­
bilidad una posibilidad completa.

Semejante estar contenidas no es, de ninguna suerte, contradicto­
rio, si bien es verdad que en los siguientes estadios del proceso
sobrevienen aún otras condiciones reales, de forma que únicamente
poco a poco se cumple la serie de las condiciones. Pues estas condi­
ciones reales que sobrevienen, sólo pueden hacerse efectivas en ra­
zón de condiciones que se encuentran hacia atrás todavía más lejos;
luego estas últimas tienen que estar contenidas también en d
estadio anterior del proceso. Y si se entiende con suficiente "an-



374 CATEGORíAS COSMOLóGlCAS [SECo Il

chura" la colocación de los factores reales en el estadio anterior
-es decir, se introduce en el corte simultáneo un haz suficiente­
mente grande de procesos parciales-, es forzoso poder encontrarlas
.todas efectivamente en él.

Este estar contenidas todas las condiciones parciales en el estadio
anterior del proceso, constituye la peculiar manera de predetermi­
nación del nexo causal. Esto coincide exactamente con la tesis
anteriormente sentada, de que en la causa total están reunidas todas
las causas parciales, y combinadas en la unidad de una colocación;
pues que también en el efecto total les corresponde la multiplici­
dad de los efectos parciales (cap. 26 b). Como de suyo se compren­
de, no significa ello que el entendimiento humano pueda señalar
en todo instante la entera plenitud de las condiciones parciales.
El entendimiento es finito, y su penetración causal nunca cala sino
hasta las condiciones más cercanas y asequibles. Tampoco la ciencia
apresa toda la anchura de las colocaciones, antes bien, simplifica
para sus fines el caso especial, apresando en conclusión tan sólo 10
general que se alberga en él. Pero el nexo causal es una categoría
real, y en cuanto tal no depende del concebir. La real conexión
predeterminativa de los estadios de los procesos, existe independien­
temente del conocimiento.

Partiendo de aquí, puede darse en seguida un paso. El análisis
modal ha expuesto cómo todo lo que es realmente posible, es justo
con ello también realmente necesario. Esta ley -la ley real de la
necesidad- quiere decir que el mismo complejo de condiciones
que una vez que está reunido íntegramente hace realmente posible
algo, lo hace a la vez realmen te necesario. O dicho en otros térmi­
nos: cuando están presentes todas las condiciones de la posibilidad
-de una cosa, hasta la última, ya no puede faltar la cosa. Este no
poder faltar es la necesidad real (cf. P. y E., caps. 19, 20; igual­
mente sobre la constitución modal del proceso, ibidem, caps. 31, 32).

Insertando aquí esta ley, y combinándola con la exclusión de
todas las posibilidades parciales menos la única que se hace efec­
tiva, puede darse de la causalidad una definición modal todavía
más corta, pero sin embargo muy exacta: es aquella forma de pre­
determinación del proceso real, según la cual todo 10 que se hace
en él realmente posible, sucede también necesariamente.

Esta necesidad es la esencia de la secuencia causal, es lo que une
la causa total con el efecto total y la causa parcial con el efecto
parcial. Pues, dentro del orden de las colocaciones que se suceden,
significa la necesidad real justo esto de no poder seguirse nada dis­
ainto de lo que se sigue efectivamente.



CAP. 27] SENTIDO DE LA NECESIDAD CAUSAL 375

d) EL SENTIDO DE LA NECESIDAD CAUSAL. LÍMITES DE LA INEVITABI­

LIDAD

En la esencia de esta necesidad entra también su sentido negativo,
su intrInseca limitación. El proceder de la causa en rigurosa se­
cuencia, el efecto con todos sus momentos parciales, significa exclu­
sivamente una vinculación a la totalidad de los momentos parciales
de la causa, pero de ninguna suerte la fijación a un determinado
resultado. Una instancia capaz de llevar a cabo tal fijación le falta
al nexo causal. En medio de toda la necesidad de la secuencia, es
este nexo indiferente a lo que se produce por obra de él.

Esto es de importancia, mirando a las formas superiores de pre­
determinación que se elevan sobre él. Es el reverso de aquella posi­
bilidad de sobreconformación de que se habló antes. Sin duda que
no hay poder en el mundo capaz de anular ni uno de los compo­
nentes causales, pero sí puede haber poderes que por sí añadan
nuevos componentes. Y como los complejos de causas de las colo­
caciones reales no son sistemas cerrados, sino que acogen sin resis­
tencia todo componente que sobreviene, puede muy bien desviarse la
dirección del contenido de los sucesos. Simplemente procede de
la causa total alterada algo distinto, pero con la misma necesidad
real. El que en el proceso entren en juego factores supracausales
no anula, pues, la necesidad causal, pero puede muy bien dirigir
el proceso, evitando lo inevitable, y produciendo lo que nunca se
produciría en el proceso causal no turbado.

Si en el mundo sólo hubiera procesos físicos, sería esta reserva su­
perflua; la necesidad causal reinaría entonces ilimitadamente, cons­
tituyendo un determinismo causal universal. Pero hay estratos su­
periores del ser, y cada uno tiene sus especiales, superiores formas
de predeterminación. Y de éstas es válida la ley de la libertad
categorial, que dice que sin duda no anulan la predeterminación
inferior, pero que sí imperan autónomamente sobre ella, pudiendo
con ello añadirle nuevas predeterminantes. Éstas forman justo un
nouum categorial, con sus propias condiciones reales de la posibi­
lidad, y su propia necesidad real. Esto altera esencialmente la si­
tuación. Pues el nexo causal es neutral, dejándose imponer toda
componente determinante que no anule su propio contenido. Por
eso es susceptible de sobreconformación y de desviación dentro de
ciertos límites.

Con el dilecto concepto determinista de la inevitabilidad hay,
por ende, que ser cauteloso tratándose de la causalidad. Si se
entiende por él un fatal estar trazado de antemano qué sea lo que



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo n

se acerque desde el porvenir, no es de ninguna suerte inevitable la
secuencia causal. Pues trazado de antemano no hay en ella nada'.
Pero si se entiende por el concepto la incesante irrupción de lo que
no fue efectivamente evitable por la humana previsión y limitado
poder de intervención, es legítima la expresión. Sin embargo, ni
siquiera en este caso designa una "fatalidad", sino simplemente la
indiferencia de los sucesos naturales al humano querer y poder.

En razón de un complejo de causas presentes y no influidas por
ninguna clase de intervención, es de hecho inevitable lo que se
acerca. Si está presente una instancia predeterminante de orden
superior, y le es dado intervenir, sobreviene un nuevo factor real,
y lo que se acerca es perfectamente desviable. Así visto, se presenta
el nexo causal, junto con su necesidad, como un muy inocuo tipo
de predeterminación. Y esto armoniza con ser él el tipo más ele­
mental y más simple de predeterminación, o por decirlo así, sólo el
mínimo de ésta.

Desde aquí se ve que también tiene cierto sentido la pluralidad
de las posibilidades parciales, a pesar de la función selectiva de la
dependencia causal. Las posibilidades parciales tienen, en rigor,
una existencia perfectamente real, tan sólo no son posibilidades
reales. A partir de un complejo incompleto de condiciones, siem­
pre hay posibilidades divergentes. Y la eliminación de todas menos
una, es idéntica cosa que el sobrevenir las condiciones que aún
faltan.

Igualmente sigue en vigor el estrechamiento del círculo de las
posibilidades. Responde al crecimiento del complejo de condicio­
nes en el avance del proceso. Pues justo este crecimiento está su­
jeto a la misma secuencia causal. Si se hace entrar en cuenta tam­
bién el crecimiento como causalmente necesario, es de hecho y por
anticipado la sola posibilidad que se efectúa la única, y por tanto
a la vez la de algo necesario. Pero mientras el complejo de condi­
ciones que va llenándose sigue "abierto" hasta el último instante,
y permanece fundamentalmente expuesto a que sobrevengan fac­
tores de otra procedencia (una superior predeterminación), tam­
poco hay hasta el último instante ninguna "posibilidad única", sino
más de una. Y únicamente con la efectuación de la única se elimi­
nan las otras.

La predeterminación total de un complejo completo de condicio­
nes -o sea, de una causa total en sentido riguroso- nunca la hay
más que en la totalidad del proceso cósmico, cuando se entiende
éste en toda su "anchura" pluridimensional. Pero entonces están,
en cada corte trasversal al tiempo, insertas también todas las pre·



CAP. 27] CAUSALIDAD Y SUSTANCIA 377

determinantes de orden superior, en la medida en que están pre­
sentes. Una predeterminación causal pura -sin que entre en juego
ninguna predeterminación superior- sólo impera en los procesos
naturales. En la esfera de la vida humana, donde el hombre opera
y experimenta, sólo hay predeterminación mixta.

También puede, pues, decirse: el no estar cerrado el complejo
de predeterminantes en los sucesos no turbados de la naturaleza,
persiste sin duda efectivamente "hasta el último instante" (hasta
la entrada en el presente), pero no es así para los procesos causales
mismos de la naturaleza, sino sólo para las potencias reales de orden
superior. Es así, por ende, en todo caso para el hombre. Pues sólo
es así relativamente a la posible intervención de predeterminantes
extracausales. Y rigurosamente tomadas las cosas, tampoco la plu­
ralidad de posibilidades existe en cada fase del proceso sino por
referencia a tal intervención. De suyo no es ambiguo ningún esta­
dio de un proceso; partiendo de cada uno como de una colocación
completa, sólo hay una posibilidad. De suyo es la predetermina.
ción causal completa en cada instante. Sólo hacia fuera -o más
justamente, "hacia arriba"- no está cerrada.

e) RELACIÓN DE LA CAUSALIDAD CON LA SUSTANCIA

Capítulo especial forma la posición de la causalidad relativamen­
te a la sustancia. Con aquélla determina el proceso, pero ésta le
sirve de base, tiene que poder determinarse más detalladamente la
relación entre ambas. La mera oposición de alteración y persisten­
cia no basta, patentemente, aquí, aunque se entienda críticamente
como relativa la persistencia de la sustancia. Pues ésta ~10 se agota
en la persistencia, como tampoco la secuencia causal en la ley cau­
sal. La sustancia es un sustrato persistente, como la secuencia
causal es el nexo que progresa.

Las viejas concepciones han visto aquí todas preponderantemente
la oposición. Por sustancia se entendía la entidad que yacía intacta
en el fondo, el algo inasequible en cuya superficie forman mera­
mente los accidentes un murmurante juego de ondas. Y en la cau­
salidad se veía meramente el principio del orden de este juego de
ondas; que sólo podía referirse, pues, a los accidentes, mientras que
la sustancia permanecía sustraída a ella. Pero como la sustancia
"servía de base" a los accidentes, tenían éstos que hallarse también
en dependencia de ella. Y como el mismo nexo causal constituye
una dependencia que va de un cabo a otro, tenía patentemente la
serie de los accidentes que estar sujeta a dos diversas clases de pre·



CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SECo II

determinación: a la predeterminación por la sustancia de la que
son "exteriorizaciones", y a la predeterminación de unos por otros
en la secuencia temporal. Esta última tendría que ser la causal.
La una venía, pues, del oscuro "interior de la naturaleza", o por
decirlo así, del desconocido monstruo de las profundidades; la otra,
se llevaba a cabo a la luz de los fenómenos, conduciendo del des­
conocido seno del pasado al igualmente desconocido del porvenir.
De ésta era propia la forma de la sucesión y del proceso.

Mas éste es un esquema inútilmente complicado. De dos clases
de predeterminación no hay rastro alguno en los procesos de la na­
turaleza, o, en ningún caso, de tan heterogénea índole. Tampoco
es la sustancia ninguna entidad escondida en las profundidades.
De la materia pudiera en rigor afirmarse así, pero la materia ha
revelado ser resoluble; y la energía está plena y totalmente conte­
nida en el proceso, desplegándose y trasformándose en él. Pero
aun quedándose más acá de la idea de la energía, se mostró que 10
persistente en el proceso es en primera línea el proceso mismo, que
se conserva mientras los estados surgen y fenecen. Y esto se armo­
niza muy simplemente con el ser el nexo causal la producción in­
cesantemente proseguida en el proceso. Justo esta producción
constituye el íntimo dinamismo del proceso. Y superlativamente
trasparente resulta la situación, si se añade que este dinamismo es
Jo que se mantiene en el avance del proceso.

En este nuevo esquema desaparece simplemente la sustancia como
entidad escondida en las profundidades que están más allá del pro·
ceso. La sustancia está ahora del todo ingerida en el proceso. Es
ahora lo "persistente en él mismo", la sustancia dinámicamente en­
tendida, aquello cuya inercia hace progresar el movimiento. Pero
esto quiere decir que la sustancia y la causalidad son momentos
categoriales de una misma transición que se prosigue como proceso.
Se limitan a caracterizar distintos lados del proceso. La sustancia
es el momento de la persistencia en éste; la causalidad, el de la
predeterminación. Pero la persistencia consiste esencialmente en el
sucesivo proseguirse la predeterminación, y esta misma es, a su vez,
una predeterminación persistente en el proceso.

Si, pues, la sustancia es energía, existe unida indisolublemente
en una cosa con el nexo causal y está sustentada por éste. Ambos
están acogidos por entero en el interior del proceso y encerrados en
él. De la sustancia pudiera decirse que está resuelta en él. Pues
la energía consiste esencialmente en transformación, y allí donde está
encadenada, sigue existiendo en el desnivel, en la tensión, que sólo
es, por su parte, una forma de transición. O dicho en términos



CAP. 27] CAUSA Y EFECTO 379'

causales: consiste en el efecto. Y como causar y efectuarse son un
mismo proceso, puede también decirse: consiste en el causar.

Decir "la sustancia se conserva en medio del carnbiode los esta­
dos", y "toda causa parcial produce incesantemente efectos en 10$­

estadios del proceso subsiguientes en el tiempo" -es, sin duda, algo
muy diverso por los términos, pero que, sin embargo, es expresión
de un mismo orden de cosas. La diferencia es sólo de aspecto. La
sustancia dinámicamente entendida consiste en el incesante seguir
produciendo efectos. Su modo de conservarse no es nada más que
el proseguirse el dinamismo del proceso; su persistencia es cosa
idéntica a la desaparición de la causa en el efecto y a la producción
del efecto por la causa. Su resolverse en el proceso significa su
rodar a lo largo de la serie de las sucesivas colocaciones productivas
en que consiste el curso de los sucesos cósmicos.

La persistencia de la sustancia no es, por tanto, nada al lado o
detrás de la corriente causal de los procesos reales, sino qne se agota
totalmente en éstos. Y asimismo puede decirse que la necesidad
del orden causal no es algo distinto de la persistencia de la sus­
tancia, sino algo absolutamente idéntico con ella. La esencia de
esta necesidad es justo el no romperse en ninguna parte el dina­
mismo del proceso, el seguir a todo A necesariamente un B, el no
seguir jamás una nada.

La justa imagen del incesante seguirse causal es la de un prose­
guido mover, empujar y urgir, indiferente, ciego, sin fuerza atrac­
tiva hacia el otro lado, sin dirección propia hacia nada, pero justo
por esto desviable. La imagen misma es ciertamente ya causal; no'
cabe representar la corriente causal por medio de imágenes dis­
tintas de las tomadas a ella misma. No hay fuera de ella nada que
le sea comparable. Es algo categorialmente último y simplicísimo,
o sea, que ya está contenido en todo lo que se le parece. Pero ella
misma da en cada proceso parcial observable una imagen intuitiva
de su esencia general. Por la misma razón, es también el rodar a
través de los estadios del proceso, la imagen más aproximada y no
superable de la sustancia que se conserva dinámicamente.

i) LA IDENTIDAD PROGRESIVAMENTE DESPLAZADA DE LA CAUSA Y EL

EFECTO

Todo lo anterior resulta todavía más notorio si se abandona el'
dualismo de los conceptos causales demasiado groseros para ajus­
tarse a la situación, la dualidad de "la causa y el efecto". Con ellos;
desaparece también la representación de la relación existente entre:



CATEGORÍAS COSMOLóGICAS [SECo n

ellos como un tercer término. Tales conceptos no son, en efecto,
nada más que la expresión sustantivada de los momentos de un
todo de suyo único. No pueden esgrimirse uno contra otro, según
sucede frecuentemente, como entes independientes. El hacerlos in­
dependientes procede de aquella anticuada representación causal,
según la cual se pensaba la causa sustancialmente, y como causa im­
manens debía seguir existiendo en el efecto. En el nexo causal
efectivo sólo hay la causa transiens. Y de ésta dice ya el nombre
que sólo existe en la transición.

Causar y efectuarse es una misma cosa. "Causa y efecto", enten­
didos como estados, sólo son los aparentes estadios límites de una
manera de considerar las cosas que destaca un determinado sector
de un proceso. Efectivos estadios límites no los conoce la serie
'Causal. Por eso no hay en el nexo causal dos series -una de las
causas y otra de los efectos-, sino una sola. En esta sola serie son
todas las causas a la vez efectos, y todos los efectos a la vez causas.
Como de suyo se comprende, no lo son unos de otros recíprocamen­
te; el orden serial de la predeterminación corre irreversiblemente
en la dirección de la sucesión temporal. Justamente, antes bien,
por obra de este orden serial que marcha en inequívoca derechura,
están ligados en la unidad de "una" serie; lo están especialmente
por obra de la marcha sin trabas de la serie hacia adelante: cada
causa es aquí ya efecto de causas anteriores, y cada efecto es, por su
parte, causa de efectos ulteriores.

Si se mira, pues, al conjunto de la serie, es la serie de las causas
idéntica a la serie de los efectos. Se trata sólo de fijar exactamente
el sentido de esta identidad. Pues cada causa de ninguna suerte es,
naturalmente, idéntica a su efecto. Pero sí es cada causa idéntica
por su contenido (la misma colocación) al efecto de una causa an­
terior, y cada efecto a la causa de un efecto ulterior. En el conjunto
de la serie está, pues, la cadena de los efectos desplazada sólo en un
miembro respecto de la cadena de las causas. Se trata, por ende, de
xina "identidad constantemente desplazada" de las causas y los efec­
tos en el conjunto de la serie.>

Lo que con todo ello queda de la oposición entre la causa y el
-efecto, es la diferencia de dirección del desplazamiento. Es idéntica
.a la irreversible derechura de la corriente causal en el tiempo;
idéntica, pues, al dinamismo unívocamente dirigido del causar efec­
tos en persistente avance. En la causación de cada efecto especial

2 Esta forma de la identidad constantemente desplazada es ontológicamente
conocida también por otros tipos de orden serial categorial. C]. la relación
entre "ser ahí" y "ser así", Fundamentos, cap. 19.



CAP.27J CAUSA Y EFECTO

en determinado instante, resulta lo que causa el efecto incanjeable
por el efecto causado. Así responde a la ley general de las catego­
rías fundamentales de la predeterminación y la dependencia. El
predeterminar propio de 10 uno es el depender propio de lo otro,
pero 10 determinans no es 10 dependens y sigue siendo inconfundi­
blemente algo distinto.

Un límite sólo lo encuentra la identidad desplazada en los esta­
dios límites de la serie. Pero, en cuanto tales, caen éstos fuera de
ella, pues la serie causal no tiene fundamentalmente límites. En la
metafísica desempeña, sin embargo, un papel el problema del
"primer miembro" en tanto que en éste se anula la ley de la serie.

Un "primer miembro" de una serie causal es una causa que no
es efecto de una causa anterior. Y en tanto se crea deber admitir
tal, su concepto pugna consigo mismo. La pugna es conocida en
la forma de la tercera antinomía de Kant. Esta antinomía es en el
fondo puramente cosmológica, no, pues, una antinomía de la "li­
bertad" -más bien podría llamársela una antinomía de la contin­
:gencia-, sino una antinomía del primer miembro de la cadena.
Coincide con la antinomía dinámicamente entendida del comienzo
del mundo. Cómo tratar ontológicamente esta antinomia, es cosa
que ya no pertenece al problema categorial de la causalidad, sino
al problema más amplio de la necesidad y la predeterminación real
en general, así como al de la pugna (repugnancia real). No está
dicho, como pensaba Kant, que toda pugna del mundo real tenga
que "resolverse". Podría ser ónticamente real, y entonces ya la
tendencia a resolverla no podría ser menos de un desconocimiento
de la situación (cE. P. Y E., cap. 27; Fábrica, cap. 32).

No debe sobrestimarse la identidad constantemente desplazada.
No es válida de la causa aislada, sino tan sólo del conjunto de la
serie, No hace "homogéneo" el continuo de los miembros de la se­
rie, ni iguales los estados, ni anula nada de la diversidad de conte­
nido de los estadios del proceso que se producen uno a otro. Y con
10 que menos se compadece es con la idea tradicional de la causa
immanens. Ni se conserva la causa en su efecto, ni éste se hallaba
contenido ya en la causa. Dentro del nexo causal se limita toda
eonservación al incesante seguir produciendo efectos, y toda iden­
tidad a ser cada efecto causa a su vez de algo. Cualquier otra in­
terpretación es una mala inteligencia de la situación.



CATEGORíAS COSMOLÓGICAS

CAPÍTULO 28

[ssc. n

LA CAUSAClóN DE EFECTOS COMPLEJOS Y EL SER
UNA SOLA VEZ

a) IRRACIONALIDAD DE LA EFECTIVA "CAUSA EFFICIENS"

Lo que en la vida conocemos como causas son siempre meras
causas parciales. Pueden ser perfectamente, desde luego, las partes
constitutivas más importantes de una causa total, y dentro de una
visión limitada ser suficientes para hacer juicio causal de los suce­
sos. Mas dentro de una visión amplia no son suficientes. Lo que
basta a los fines prácticos inmediatos, revela ser deficiente ya en
la ciencia. Ontológicamente, no hay que decir, es falso.

Efectivamente no hay ni causas aisladas, ni series causales aisla-o
das. Sólo hay el entretejimiento de las series causales, que siempre
es altamente complejo, inabarcable con la vista para el hombre.
Sólo hay, en último término, el proceso causal omnicomprensivo­
de los sucesos cósmicos -por lo menos, de los naturales-i-, en el'
que a cada instante todo "conspira" con todo, hasta lo en apariencia
más lejano e incoherente. En sentido riguroso, causa nunca es sino
la causa total que tiene sus raíces en el conjunto del proceso
cósmico.

La causa total no es, a su vez, una simple suma de las causas paro.
ciales, aunque esté compuesta de ellas. La composición misma es,
justo, más que una suma. Es una textura, un complexo, aunque
fugaz -una totalidad en la que los momentos parciales están, por
su parte, vinculados ya en una forma sui generis. Esta vinculación
es simultánea, y tiene su razón de ser en el haber surgido los miem­
bros en común dentro del orden real único y universal: los miembros
derivan de su origen causal la peculiar índole de su vinculación. Pero
siempre están vinculados en distinta forma que los correspondientes
momentos del efecto total. Pues también los vínculos trasversales
surgentes form~n parte del determinado contenido del efecto, y en
cuanto momentos de éste no están de ninguna suerte contenidos.
en la causa. También ellos son, en el proceso total, siempre de
nuevo otros y otros.

Puede reconocerse tal estado ele cosas también en el modo de la
necesidad de la secuencia causal. La posibilidad real abarca la to­
talidad de las condiciones; pero esta misma totalidad es a la vez
suficiente para hacer que 10 realmente posible sea también real­
mente necesario. O dicho en términos causales: únicamente el estar



CAP. 28] EL APARENTE "MODUS DEFICIENS"

reunidos todos los componentes de una causa total, hace brotar de
ella el efecto; pero entonces brota éste de ella inconteniblemente y
en rigurosa secuencia.

Lo cual significa esto: sólo la causa total es causa efectivamente
productiva (causa efficiens); la causa parcial por sí no lo es. Pero
nosotros no conocemos jamás la causa total, no pudiendo alcanzarla
en el conocimiento, por perderse a nuestras miradas en el orden
real sin orillas de las series causales que se cruzan. La causa total
es irracional por su complejidad, lo mismo que es irracional por la
infinitud de su procedencia. Efectivamente nunca contamos sino
con la causa parcial; no, pues, con la causa efectivamente produc­
tiva. Por eso es nuestro conocimiento causal tan inseguro y tan
estrechamente limitado,

Lo anterior es también válido del conocimiento científico, Tam­
bién él se limita, rigurosamente tomadas las cosas, a poner de ma­
nifiesto causas parciales o, a lo sumo, complejos limitados de éstas,
Pero aquí viene en su ayuda otra peculiaridad de las conexiones
causales. En el campo de las ciencias exactas, pueden aislarse, en
la mayoría de los casos, ciertos haces de hilos causales que forman
"sistemas cerrados", relativamente, ya en la naturaleza o, al menos,
en el experimento conscientemente organizado. Estos sistemas hay
que entenderlos en el sentido de que en ellos determinan prepon­
derantemente algunas causas parciales el curso del proceso, mientras
que las restantes componentes pueden despreciarse a determinados
fines de la investigación. En esta posibilidad de aislamiento tiene
su raíz toda posibilidad de calcular por anticipado los procesos
naturales, pero también los límites de ella. Pues sólo relativa es
toda independencia de ramales enteros dentro del tejido de los hi­
los causales, y toda posibilidad de aislar la dependencia de ciertos
efectos parciales respecto de ciertas causas parciales, A partir de
ciertos límites, vuelven a hacerse sentir los factores despreciados.

b) EL APARENTE "MODUS DEFICIENS" y EL CARÁCTER AFIRMATIVO DE

TODOS LOS FACTORES CAUSALES

En tal deficiencia del conocimiento causal estriba el que las cau­
sas parciales nos parezcan dividirse en positivas y negativas. Cuan­
do no llega un efecto esperado, hablamos de que "faltan las con­
diciones", y tenemos la impresión de que lo que falta repercute
sobre el efecto lo mismo que lo que está presente,

Es una manera de ver las cosas específicamente humana. Que se
aferra a causas parciales aisladas e independizadas, para componer



CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SECo II

con ellas, como con otros tantos sillares, una imagen de la causa
total. En el orden causal real rige otra ley: todas las condiciones
que cooperan en una causa total, son exclusivamente afirmativas.
Son absolutamente todas factores "efectivos" de momentos corres­
pondientes del efecto total. No hay factores causales negativos. O
en el lenguaje de los viejos conceptos: no hay modus deiiciens
entre las componentes de la causa etticiens. Tampoco hay, pues,
propiamente momentos causales que "falten".

Hay, ciertamente, momentos causales que "impiden" algo deter­
minado. Pero impedir no es negar algo que ya estaría trazado de
antemano; hay exclusivamente aquello que justo tiene lugar, y que
lo tiene en la repercusión común de todos los momentos causales.
Más aún, es ya inducente en error decir que no tiene lugar algo
determinado. Pues a ser algo determinado sólo llega en el orden
causal lo que de hecho resulta efectuado, no lo que no resulta
efectuado.

En verdad, es más bien de tal suerte: que al presunto "faltar"
un determinado factor parcial de la causa, se produce simplemente
algo distinto de lo que esperábamos. Y esto otro no es de ninguna
suerte negativo. Igualmente, visto desde ello, no es el "faltar" de
aquel factor absolutamente ningún faltar, sino simplemente el ser
otro un factor de la causa total -es decir, otro que el que se
pensaba.

En lo que se pensaba estaba, pues, el error. Sólo subjetivamente
visto, y sólo por referencia a algo que debía surgir, puede haber
un faltar condiciones. Pero en el proceso real natural no "falta"
absolutamente nada, pues en él no hay nada que "deba" surgir.
Justo lo que constituye el nexo causal entendido en toda su com­
plejidad, es esto de que en el proceso real sólo sucede en cada
instante aquello de que están reunidas todas las condiciones en el
precedente estadio del proceso.

Donde no hay ningún modus dejiciens, hay integridad. Si no
hay falta de causas parciales en el progresivo proceso del causar
efectos, no puede menos de ser válida esta tesis: todos los complejos
de causas reales son absolutamente íntegros. No contienen huecos.

Esta ley, que a primera vista pudiera parecer algo osada, dice en
el fondo algo enteramente simple, casi comprensible de suyo. Si
en el nexo causal hubiese disposiciones para determinados resulta­
dos, como en el nexo final, habría ciertamente algo de grandioso
en que siempre se juntasen las condiciones necesarias para ellos.
Pero justo tal no hay en él. El nexo causal trascurre indiferente a
lo que surja de él. O más bien a la inversa: en él nunca tiene lugar



sino aquello para lo que se juntan todas las condiciones. En lo
cual no hay nada de singularmente asombroso.

y por eso no pueden menos de ser en él, visto hacia atrás, abso­
lutamente íntegros todos los complejos de causas de los efectos que
de hecho se producen. Sólo para la conciencia no es esto compren­
sible de suyo, porque sólo penetra incompletamente los complejos
efectivos de causas, y por lo mismo anda esperando siempre otros
efectos. Para los efectos esperados "faltan" de hecho las condicio­
nes; pero en el proceso causal mismo no hay nada esperado; así,
pues, tampoco nada para lo que pueda faltar algo.

Si se repara en que en este orden de cosas también se trata para
el hombre de los efectos esperados e inesperados de sus propios
actos, fácil es medir qué lejos llega aquí la ilusión, y qué conse­
cuencias eminentemente prácticas tiene la estructura indiferente de
la secuencia causal. Pues de qué origen sean las causas, es cosa a la
que es indiferente el nexo causal.

Dentro de este orden de cosas, hay que recordar que en el reino,
entero de lo real no hay nada absolutamente negativo, sino a lo
sumo lo relativamente negativo, relativo a la totalidad de determi­
nadas formaciones. El carácter universalmente afirmativo de los
factores causales -y con él la ley de la integridad- sólo es, pues,
un caso especial de una ley antológica más general. Allí donde no
se ha destruido una formación de un tipo de unidad objetivo, sólo
hay en lo real el ser otra cosa, y esto es algo perfectamente positivo.
El ingrediente negativo que hay en ello sólo existe para la con­
ciencia, que había contado erróneamente con algo distinto. La
teoría del "no-ser que es", como teoría de un principio del ser que
desde Platón ha surgido una y otra vez, no puede pasar por una
teoría ontológica. Y lo mismo es válido del "poder de lo negativo"
de Hegel.

CAP. 28] INFINITUD DE LA SERIE CAUSAL

e) Dos CLASES DE INFINITUD DE LA SERIE CAUSAL. CAUSACIÓN CONTI­

NUA E INTERMITENTE DE EFECTOS

La causalidad no es necesariamente inherente al proceso. Es un
momento categorialmente nuevo frente al último. El proceso po­
dría tener también otras formas de cohesión; por ejemplo, podría
ser la sucesiva aparición y desaparición de accidentes de una sus­
tancia que dependiesen sólo de ésta, no unos de otros. Y si con­
tiene ya una predeterminación lineal en serie, ésta podría ser en sí
también una predeterminación final, como de hecho se ha creído
durante tanto tiempo. Pero cierto es que únicamente la estructura



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo JI

causal hace plena y totalmente del proceso aquello que es en los
de la naturaleza.

Así, de ella depende, como ya se mostró, el no poder interrumpir­
se, y con esto la infinitud extensiva, que desemboca en la antino­
mía del comienzo de la cadena causal. Asimismo depende de ella
la infinitud interna de la continuidad. Pues entre dos estadios A
y B de un proceso arbitrariamente elegidos, siempre hay aún una
estructura microscópica, y en último término infinitesimal, de tran­
sición continua, en que cada paso es, a su vez, al par causa y efecto
(en el sentido de la identidad desplazada).

Esta continuidad no resulta anulada ni por los procesos que tras­
curren intermitentemente. Pues lo que llamamos una "iritermiten­
'CÍa" no es un proceso temporalmente puntual; también ella tiene
que poseer su duración, y abarcar una serie de estadios, puedan o
no seguirla los métodos humanos de aprehensión. De procesos tales
corno un disparo, una explosión, una fractura que se produce re­
pentinamente (por ser la carga superior a la resistencia del mate­
rial) hace mucho que lo mostró así la teoría.

Un límite de la continuidad podría verse, en rigor, en los procesos
de la trasformación de la energía. En la estructura microscópica de
los procesos parciales de que se componen, se produce la emi­
sión de energía tan sólo en determinados "cuantos" o en múlti­
plos de éstos. La energía está atomizada, y con ella lo está el pro­
ceso. Luego lo mismo tendría que ser también válido del nexo
causal. Pero, en primer lugar, es toda fijación de "últimos" ele­
mentos relativa; nunca se sabe, justo, si son "últimos". Y, en se­
gundo término, de estas intermitencias de los procesos microscópi­
cos es fundamentalmente válido lo mismo que de las de los
macroscópicos: sólo en comparación con otros procesos son tem­
poralmente puntuales; efectivamente necesitan también tiempo;
y este factor temporal hace de ellas mismas de nuevo una transición
continua. Sólo que los métodos humanos de aprehensión no llegan
tan allá. Pero a los procesos reales no les interesa la aprehensión
-de nadie. Son procesos que trascurren indiferentes a toda apre­
hensión.

Entre los procesos uniformemente continuos y los intermitentes
no hay, pues, en este respecto, diferencia categorial. El continuo
de la causación de efectos prosigue ininterrumpidamente su mar­
cha en unos y otros. Por consiguiente, tiene en sí la serie causal
fundamentalmente ambas formas de la infinitud, la extensiva del
avance infinito y la infinitesimal de la divisibilidad infinita. Y lo
mismo que la primera, también la segunda desemboca en una anti-



'CAP. 28] CONTINGENCIA Y NECESIDAD

nomía (la segunda de Kant). Y de ésta es entonces válido lo mismo
·que de la primera: podría ser "realista" y delatar una pugna
efectiva.

Pero la conciencia no apresa ni una ni otra infinitud, a no ser
meramente en la abstracción. En ambas direcciones se halla ante
insuperables límites del concebir.

.d] CONTINGENCIA y NECESIDAD EN LOS PROCESOS CAUSALES

La serie predeterminativa del nexo causal presenta en cada corte
la vinculación total hacia atrás como hacia adelante, de causa a
causa hacia arriba, como de efecto a efecto hacia abajo, en la co­
rriente de los sucesos temporales. En esta bilateral vinculación está
ligado en una unidad el proceso cósmico total. Ya anteriormente
se mostró por qué esta predeterminación que va de un cabo a otro
no constituye ningún determinismo: el nexo causal es susceptible
de sobreconforrnación y desviación, es abierto y deja ilimitadamente
un libre espacio a una predeterminación superior. Deja espacio
libre, pues, también a la libertad; pues la libertad no es indeter­
minación, sino la entrada en escena de instancias determinantes su­
periores. Pero ¿qué pasa en el reino en que impera la predetermi­
nación con el "acaso"?

Si se entiende por contingente un suceso sin causa -o sea, algo
causalmente contingente-c., es algo tan excluido por el orden cau­
sal como un suceso sin efecto. Así lo uno como lo otro significa una
ruptura de la cadena, lo uno hacia atrás, lo otro hacia adelante.
Aquello sería un efecto sin causa, esto una causa sin efecto. Am­
bas cosas pugnan con la ley de causalidad, y son imposibles en un
estrato del ser causalmente predeterminado. No hay, pues, acaso
en este sentido.

Poner lo anterior en claro es importante, especialmente en con­
traste con la posibilidad de la libertad. Pues aquí tiene su raíz un
viejo prejuicio, que pone falsamente en relación mutua la libertad
y la contigencia. En gracia a este prejuicio han negado pensadores
serios a la causalidad sus dominios, refugiándose en un indetermi­
nismo que anulaba la rigurosa legalidad del nexo. En ello se entra­
ñan dos supuestos erróneos. Pues, primero, no constituye el nexo
causal absolutamente ningún determinismo, aun cuando lo recorra
todo sin interrupción. Pero, en seguida, tampoco la libertad es
algo negativo, o sea, que no podría consistir, en absoluto, en una
mera ruptura del nexo causal, aun cuando tal cosa fuese posible.

Pero el acaso sí es algo puramente negativo. Y justo por ello es



CATEGORíAS COSMOLóGlCAS [SEC.IIl

imposible. Pues en el nexo causal no hay, como pudo mostrarse,
nada negativo, ningún modus deiiciens, ni en los efectos, ni en las.
causas. Vistas predeterminativamente, la libertad y la contingencia
no sólo no son lo mismo, sino que son exactamente lo contrario­
una de otra. La libertad significa la adición de nuevos (superio­
res) factores ele predeterminación; la contingencia, la anulación ele
los factores existentes o la total falta ele ellos. La libertad es un
plus de predeterminación, la contingencia un minus. Lo prime­
ro es posible elentro elel nexo causal, aunque no sea obra suya;
lo segundo no es posible dentro de él, por mucho que lo exigiera
una instancia superior. Pues la categoría más fuerte es la inferior,
o sea, en este caso la causalidad, y no hay instancia superior que
pueda sustraerle nada. Sólo puede adicionarle lo suyo propio. Pero,
esto no da por resultado acaso alguno.

Cierto que a este respecto hay que saber guardarse de los equívo..
cos de la contingencia. Lo dicho sólo es válido, como es natural,
de 10 ontológicamente contingente. En la vida llamamos "casual"
todo lo que no estaba previsto o perseguido por nosotros. En este
sentido es, naturalmente, todo suceso casual contingente, por muy
inevitablemente que proceda de sus causas. La contingencia así
entendida no pugna con la necesidad causal. Todo lo que tiene
lugar como efecto "se da" precisamente por obra de la cadena de
causas, "viene a ser con lo demás" (convenit) exactamente tal cual'
entra en contacto con ello (contingit). Este encontrarse unas cosas;
con otras sin plan, sentido ni finalidad, es lo que se mienta con
los viejos términos de convenientia y contingentia.

Mucha mala inteligencia ingrata puede evitarse poniendo lo an­
terior en claro. En cierto sentido es justo en el nexo causal todo
contingente, y de nuevo en cierto sentido es todo en él necesario.
Tan sólo no es en él la contingencia contingencia real (exactamente
tal cual no es la pluralidad ele posibilidades en el proceso posibili­
dad real). De una determinada colocación de las causas nunca
puede "darse" (contingere) sino un solo efecto, pero 10 que se ela
no es nada trazado ele antemano. El contingere mismo contiene
la necessitas, y ésta es, a su vez, una necesidad que meramente viene
a ser con lo demás, es decir, contingente.

Por eso no pugnan entre sí la contingentia y la necessitas en el
nexo causal. Son meramente el anverso y reverso de una misma
relación. Pero esto sólo es válido, naturalmente, hasta donde la
totalidad de los sucesos está efectivamente predeterminada en for­
ma meramente causal. Tan pronto como se entremezclan formas
superiores de predeterminación, cambia la relación.



CAP. 28] INDIVIDUALIDAD DEL NEXO CAUSAL

Lo contingente en el sentido de la contingentia no es, pues, lo
incalculable, ni mucho menos lo inconcebible. Para un entendi­
miento infinito sería, antes bien, acabadamente trasparente y hasta
predecible. Pues desde cada corte de la serie causal cabe funda­
mentalmente inferir la serie entera -hacia delante lo mismo que
hacia atrás. De ello está, por cierto, sumamente alejado el enten­
dimiento humano. Pero los límites que le están trazados le dejan,
sin embargo, considerable espacio disponible; y así es como sucede
que, en el campo de objetos de la predeterminación meramente
causal, pueda ir sumamente lejos con sus científicos y exactos infe­
rir retroactivamente y calcular anticipadamente. En rigor, es me­
nester para ello todavía otra condición, el exacto conocimiento de
las leyes especiales a las que están sometidos los procesos. Estas
leyes suponen ya, sin duda, el nexo causal, pero no son idénticas a
él, sino que caen bajo otra categoría.

e) LA INDIVIDUALIDAD DEL NEXO CAUSAL

Si la causalidad no fuese nada más que una ley, no podría dejar
de tener el carácter de algo meramente general, ni de agotarse en
esto. Por el contrario, se mostró ya que en ello no se agota ni la
serie en cuanto tal, ni el continuo de ella, ni menos que nada el di­
namismo y el producir. Pero a esto se añade aún una consideración
mucho más radical.

El nexo causal tiene, en efecto, que ser absolutamente individual.
Tiene que serlo simplemente ya por una relación real y enlazar
causas reales con efectos reales. Pues nada real es más de una sola
vez ni se repite. Si se repara, pues, en que el nexo causal consiste­
en el dinamismo del producir, significa su individualidad que el
producir mismo es distinto de un caso a otro. Lo que se armoniza
también con el hecho de producir incesantemente novedad tras
novedad.

Ello no excluye, naturalmente, que haya una legalidad contenida
en el proceso causal; éste se compadece también con una legalidad
muy especial y ramificada. De hecho es incluso el nexo causal el
supuesto de la legalidad del proceso. Pero él mismo es otra cosa.
Así como el proceso no es idéntico a las leyes bajo las cuales tras­
curre, así tampoco el nexo causal; y así como aquél consiste en su­
cesos que son una sola vez, así también éste en causas y efectos una
sola vez, bien que ninguno de los dos carezca de legaliclad.

Hay que recordar aquí la relación entre las categorías elementales­
de la cualidad que son la generalidad y la individualidad (cf. Fá-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo II

brica, cap. 37 e, d): estas dos cosas no existen en el mundo uno
separadas y enfrentadas de tal suerte que de las cosas o sucesos
sean unos generales y otros individuales. Sino que un mismo ente
real es al par general e individual, y ello de tal manera que todos
sus distintos rasgos retornan en innumerables otros casos, o sea, son
generales, pero su combinación en un todo es una sola vez y no se
repite exactamente de la misma manera. No hay otra individua­
lidad. Pero tampoco hay otra generalidad en el mundo real.

Si se ingiere esta relación categorial en los sucesos causales, el
resultado es éste: en el nexo causal nunca -ni siquiera prolongado
hasta el infinito- retorna la plena determinación de un proceso.
Todos los distintos momentos pueden repetirse constantemente, su­
jetos en ello a una firme homogeneidad (legalidad); con la plena
determinación del proceso particular es, sin embargo, cosa distinta.
Depende de lo particular del complejo de causas en la colocación
que es una sola vez. y ésta se extiende a la "anchura" toda del
orden real. La colocación puede ser una segunda vez semejante a
la primera, pero no puede ser idéntica a ella, por hallarse en otro lu­
gar del único orden real en el que está incluido todo, y este otro
lugar constituye ya una nota distintiva en la colocación misma. Lo
que en el nexo causal aparece una vez y de nuevo desaparece, des­
aparece irremediablemente para siempre. Las diferencias pueden,
ciertamente, ser, en ciertas formas de procesos, mínimas, y quizá
inapresables para nosotros, así como también sin significación algu­
na para los puntos de vista humanos. Ello no altera ontológicamente
en nada su presencia, ni anula su ser tan sólo por una vez."

Hay, pues, en los sucesos causales de la naturaleza homogeneidad,
y de un cabo a otro; más aún, hay en ellos el retorno eterno y
necesario de procesos típicos. Pero ni coincide éste con la íntegra
-determinación predeterminativa de cada proceso, ni se agota la

1 Los amantes del "eterno retorno" no salen de aquí con las manos del todo
vacías: tan sólo no retorna lo particular en su índole peculiar, pero tanto más,
'en cambio, el tipo de las formaciones, procesos y situaciones. Se trata, pues, de
buscar con sentido el retomo allí donde existe. Por lo demás, cabe con algo

-de matemáticas, ponerse fácilmente en claro por qué no hay perspectiva alguna
de que retornen las formaciones y los sucesos particulares. El retorno es en los

.sucesos causales anejo a las colocaciones, pues sólo en la misma colocación puede
'surgir el mismo proceso. Ahora bien, el conjunto de las colocaciones posibles
-en el orden cósmico es un infinito de alta potencia -según la teoría de con­
juntos, un infiníto del tipo Uf" (número de posibles funciones en el plano)-,
nnientras que' los cortes en el tiempo son un infinito de baja potencia (tipo "e",
número de los puntos en el continuo). Así, pues, no pueden repetirse en el
tiempo las colocaciones exactamente con el mismo contenido, siendo la proba­
bilidad de ello = O. Y, por lo tanto, tampoco los procesos.



CAP. 28] INDIVIDUALIDAD DEL NEXO CAUSAL 391

forma particular de cada uno de éstos con aquél. Por eso es válida
la tesis que dice: nada de lo que sucede, sucede más que una vez.

En la vida decimos, es cierto, que "vuelve a suceder", pero no
queremos decir en serio la perfecta coincidencia. Sabemos muy bien
que no sólo es un segundo suceso, sino también que sucede algo
distinto por el contenido. En verdad, sólo coinciden justo ciertos
rasgos, en los que cargamos precisamente el peso por razones de
interés.

En la vida estamos habituados a atenernos a lo que retorna; esto
nos parece lo esencial; y a los fines humanos, así prácticos como
teóricos, es también las más de las veces lo esencial. El hombre no
se interesa por las pequeñas diferencias; lo individual le afecta de
corazón a lo sumo en sus iguales. Añádase que el conocimiento tie­
ne que atenerse por necesidad a lo relativamente general, aunque
sólo sea por la abreviatura que esto permite hacer. La individuali­
dad propiamente tal es incognoscible en gran medida, por ser in­
abarcable la superabundancia de momentos que hay en ella. El
hecho de que en la vida y en la ciencia pasemos por alto lo indi­
vidual, aunque lo tenemos visiblemente ante los ojos en lo irrecu­
perable de las situaciones de la vida, estriba en una deficiencia
de diferenciación. La sentencia "nada nuevo bajo el sol" es típica
expresión de la mirada superficial. Esta mirada se apega del todo
a los rasgos cómodamente apresables de 10 habitual, que son en
todas .partes los que primero se destacan. No avanza hasta lo dife­
rencial.

El resultado de estas consideraciones puede resumirse en los tres
puntos siguientes:

1. El proceso cósmico es, juntamente con su predeterminación
causal, único, y también 10 es todo lo que en él sucede. Él mismo
no se repite, ni en él puede repetirse nada, ni en cursos paralela­
mente simultáneos, ni sucesivamente.

2. En el proceso total de los sucesos cósmicos son iguales una y
otra vez las causas parciales y asimismo los efectos parciales. Pero
ninguna causa total es completamente igual a otra, ni ningún efec­
to total a otro. Por eso tampoco es igual ningún producir causal a
otro -pues sólo la causa total produce (es causa efficiens), ni la
curva del trascurso de ningún proceso coincide del todo con la de
otro.

3. En tanto que el continuo producir causalmente efectos en el
proceso cósmico es el rodar de una sustancia dinámica a través del
continuo del tiempo, resulta que la resolución de la sustancia en el
proceso es a la vez su resolución en la individualidad.



392 CATEGORfAS COSMOLóGICAS

CAPÍTULO 29

LA CAUSALIDAD PSICOFíSICA

[SECo n

a) VARIACIONES DEL CAUSAR EFECTOS

Límites en sentido negativo no los tiene el nexo causal. La serie
del causar efectos v del ser efecto causado es infinita. Pero sí hay
aquí el límite en s~ntido positivo. Aparece dondequiera que inter­
viene una predeterminación de orden superior. Esto no es, sin
embargo, válido de cualesquiera formas de otra predeterminación.
Ya en la región del ser cósmico surgen tales (legalidad natural,
acción recíproca y otras); éstas no limitan el nexo causal, ni si­
quiera lo sobreconforman, sino que completan meramente por otro
lado la predeterminación real de los mismos procesos y formaciones.
Se combinan, pues, sencillamente con él, sin alterar su faz. Del
todo distinto es con las formas de predeterminación de orden su­
perior.

únicamente donde éstas aparecen y se unen con él, puede ha­
blarse de variación del nexo causal. Pues mediante ellas, y sobre
todo cuando ostentan también carácter de serie, resulta el nexo
causal "sobreconfonnado". Y para éste hay un ancho campo de
predeterminación combinada en los estratos superiores del ser.
Pues el nexo causal no queda restringido a su estrato originario
(como, por ejemplo, la sustancia, de cuyos momentos sólo la per­
sistencia presenta variación), sino que se extiende a los estratos
superiores del ser hasta llegar a los más altos. En ello es igual, no
al espacio, que se interrumpe con lo orgánico, sino al tiempo, que
es común a todo lo real.

Pues sin duda alguna que también el proceso orgánico está cau­
salmente predeterminado, aunque no en forma meramente causal,
ni sin sobreconformación, sino justo también en forma causal. De
esto habrá de tratarse aún, al estudiar las categorías organológicas.
Pero en la misma medida hay también una causalidad psíquica,
pues un acto suscita al otro, un contenido ele la imaginación en­
vuelve o expulsa a otro en la conciencia. También en la región
del querer y de la acción conocemos fenómenos de patente secuen­
cia causal; si no fuese así, ¿cómo podría ser problema alguno la
autodeterminación de la voluntad? Es un problema, y sin fondo,
porque a la libertad le hace frente una textura sin orillas de "mo­
tivos" que operan de todo punto causalmenre, y que parecen no
dejarla despuntar. Y de nuevo hay en la región de los sucesos his-



CAP. 29] LA SOBREESTRUCTURACIóN 393

tóricos un tejido mucho más tangible aún de hilos de predetermi­
nación causal. Las situaciones históricas, las dificultades y conflictos
de la vida de un pueblo, tienen sus "efectos". No son ciertamen­
te el único motor, pero se hallan eficientes en el fondo donde­
quiera que toma creadoramente el espíritu humano la iniciativa.
y sin ellos no se encontraría éste ante tareas siempre nuevas. Pues
en la forma de hacerse dueño de la dificultad, tiene en más de un
respecto libertad; pero sobre la forma en que caen sobre él, no
tiene poder alguno las más de las veces. Sobrevienen justo como
consecuencias causales de causas desconocidas.

Se trata, pues, aquí de una rica variación del nexo causal en los
estratos superiores del ser. Perseguir esta variación coincidiría
con el análisis categorial de todas las formas superiores de prede­
terminación; llevándolo a cabo, podría deslindarse con alguna
exactitud la intervención del nexo causal en el campo de prede­
terminación de cada una. Pues, como momento categorial subor­
dinado, se encuentra el nexo causal de nuevo en cada una. Un
ejemplo de esta índole lo hemos tenido ya a la vista en el nexo
final. Un límite de tal análisis sólo está trazado fundamentalmente
allí donde no conocemos suficientemente el tipo superior de pre­
determinación -como en lo orgánico.

Semejante investigación no puede llevarse a cabo en este lugar.
Constituiría una parte considerable de la teoría entera de las cate­
gorías. Pero hay un problema más estrecho que está en precisa
conexión con el tema. De este problema está suspendido un bien
conocido interés de la metafísica tradicional, y a la vez una cuestión
sumamente viva de la filosofía actual. Es la cuestión de la existen­
cia -e incluso de la fundamental posibilidad- de una causalidad
psicofísica.

b) LA SOBREESTRUCTURACIÓN COMO LÍMITE Y EL AXIOMA DE GEU­

LINCX

¿Puede el nexo causal atravesar tal distancia entre los estratos?
¿Puede ser eficiente en el paso de un estrato a otro? ¿Puede serlo
también allí donde la relación entre los estratos es de sobrecons­
trucción, o sea, donde se interrumpen categorías esenciales del es­
trato inferior, y el complexo de éste no entra como sillar ('mate­
ria") en los superiores? De estas cuestiones es la última la decisiva.
Pues la relación en que tienen su límite común el ser psíquico y el
orgánico es de sobreconstrucción.

Con el mero retorno del nexo causal en el estrato superior no



394 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo n

pueden responderse tales cuestiones. En el estrato superior pudiera
dominar, en efecto, un orden causal cerrado sobre sí mismo, sin en­
trar directamente en juego en el del estrato inferior, ni el de éste
en éL Del hecho de la variación no es, pues, posible sacar aquí
una decisión. En el estrato superior está el nexo ya sobreconfor­
mado, y quizá impera allí sólo en la sobreconformación. Además,
cabría muy bien pensar que cada estrato del ser tuviese de suyo su
proceso y su predeterminación totales, sin estar en ninguna cone­
xión causal inmediata con los inferiores o superiores. De particu­
lar peso es esta posibilidad por respecto al estrato inferior, porque
el superior está en todo caso sustentado por él, y es por tanto
dependiente de él.

De hecho, no es posible llevar tan lejos el aislamiento causal de
los estratos. Difícilmente sostendrá en serio nadie la independencia
causal de lo orgánico respecto de la naturaleza inanimada, o la
independencia de los sucesos históricos respecto de las "causas"
geográficas, climáticas y etnológicas. Aquí está directamente a la
vista la intervención de las circunstancias estrictamente naturales
junto con su causalidad. Puede discutirse, a lo sumo, cuánta sea
su importancia. Pero algo semejante se ha sostenido siempre del
reino de lo psíquico y del espíritu personal, y justo por respecto
al estrato inferior, el de lo orgánico. Pues aquí ocurre una especial
relación categorial de los estratos, que parece aumentar la distancia
entre ellos hasta la más extremada heterogeneidad: la muy discu­
tida relación psicofísica.

En el siglo XVII se agudizó malamente este problema, desde que
Descartes adscribió el cuerpo y el alma a sendas regiones del ser
sustancialmente heterogéneas, la exiensio y la eogitatio. Descartes
mismo admitió aún la existencia de la unión causal entre las regio­
nes del ser. Pero ya Geulincx la rechazó como imposible, por ser
inconcebible: se comprende cómo obren causalmente unas cosas
materiales sobre otras, e igualmente cómo obren causalmente unas
representaciones (ideae) sobre otras, pero no cómo obrarían causal­
mente las cosas materiales sobre las representaciones, o éstas sobre
aquéllas. Por encima de toda duda está para este racionalista la
tesis que dice: "aquello de que no comprendes cómo pueda suceder,
tampoco sucede" (quod nescis quomodo iiat, id non ti't). Geulincx
dio a esta tesis el grandioso nombre de un axioma inconcussae
oeritatis. Según este axioma, resulta que las cosas del mundo exte­
rior no tienen por efecto representaciones en el alma, ni las repre­
sentaciones obran causalmente sobre las cosas.

Sobre los contemporáneos obró causalmente justo como un axio-



ma, esta monstruosa consecuencia que cortaba el ser humano por
la mitad, dejando las partes sin ninguna conexión. El pensamiento,
humano parecía impotente contra ella. Spinoza echó mano del;
remedio universal de toda perplejidad filosófica, el panteísmo, reba­
jando las sustancias al nivel de atributos, y tratando de reemplazar
la relación causal entre ellos por el paralelismo de sus "modos".
Leibniz borró del todo la sustancia extensa, dejando sólo la cogi­
tativa, pero quitándole también a ella la acción causal sobre sus
iguales, de tal suerte que ni siquiera la "representación del mundo"
en ella podía descansar sino sobre una armonía preestablecida.
únicamente los pensadores del siglo XVIII volvieron a apartarse de
todo esto. N o podía qui társeles la base a la percepción y la acti­
vidad. Pues la percepción, si aprehende cosas efectivas, tiene que
estar causada por ellas; y la acción guiada por un fin, si logra
efectivamente algo en el mundo de las cosas, tiene que poder influir
causalmente sobre ellas.

Con ello se quebrantó sin duda el axioma de Geulincx, pero no
se lo superó. Por eso tuvo el paralelismo psicofísico todavía en el
siglo XIX un epílogo de sabor peculiarmente escéptico, pues que en
el fondo no era más que la renuncia a una teoría sostenible.
También éstas son hoy cosas pasadas, habiéndose vuelto la psicolo­
gía hace mucho hacia cuestiones más "realistas". Pero sigue fal­
tando una solución ontológica del problema. Y, además, queda el.
preguntarse: ¿qué pudo dar al axioma de Ceulincx tal crédito en
su tiempo? El solo prejuicio racionalista no basta. ¿Por qué,
en efecto, esos mismos racionalistas fueron, en otros respectos y en
tan gran medida, más conciliadores, flexibles y propensos a incon­
secuencias?

La respuesta está en su concepción del causar y efectuarse. Te­
nían el orden causal mismo por un asunto rigurosamente racional.
Pensaban así: puesto que mediante él podían hacerse concebibles
tan grandes cosas como se había logrado en el campo de la nueva
ciencia natural, tenía también él mismo, por lo menos, que ser
acabadamente concebible. Pero entonces no podía admitirse su
vigencia allí donde no era concebible.

Y ¿dónde parecía inconcebible? La respuesta era: dondequiera
que debía unir entre sí lo heterogéneo. El verdadero prejuicio
era, pues, un prejuicio ontológico por el contenido, el de que la
causalidad sólo puede imperar entre lo ónticamente homogéneo;
causa y efecto tenían que ser categorialmente de igual índole. La
consecuencia es, pues, con toda literalidad, el espectáculo antes;
señalado: sólo hay nexo causal dentro de cada uno de los estratos;

CAP. 29] LA SOBREESTRUCTURAClóN 395



CATEGORíAS COSMOLÓGlCAS [SECo II

del ser, en cada uno de los cuales forma una esfera cerrada de la
que no sale.

Según esta manera de ver, hay causalidad física y causalidad psí­
quica, pero no psicofísica. Pues ninguna de las dos va más allá de
Jos límites de su estrato del ser.

e) REFUTACIÓN DEL PREJUICIO. HETEROGENEIDAD DE TODAS LAS SERIES

CAUSALES

Lo que se tenía por imposible era, pues, la serie causal interna­
mente heterogénea. Lo justo en ello era que aquí quedaba de hecho
algo no concebido. El límite de la espacialidad -y con él el de
la sustancialidad dinámica o, como se veía entonces la cosa, ma­
terial- separa lo psíquico de lo físico. Se preguntaba, pues: ¿cómo
puede un proceso causal, digamos el de la percepción, empezar
en lo espacial y seguir corriendo en lo inespacial> O a la inversa,
¿cómo tendría que ser en la acción? Tendría que ser la causa es­
pacial y material, y el efecto in espacial e inmaterial; y asimismo
a la inversa.

¿Qué puede decirse en contra? Ante todo esto: no necesitaría ser
tal que las causas físicas se quedasen sin efecto en su región, para
que apareciese el efecto en lo físico. Esto sería ciertamente difícil
de conciliar con la dinámica de la causación de efectos. Las causas
espaciales y dinámicas pueden, antes bien, tener ilimitadamente
sus efectos espaciales y dinámicos, y asimismo las causas inespa­
ciales sus efectos inespaciales en los sucesos psíquicos. Esto no
excluye que así éstas como aquéllas puedan tener un efecto hete­
rogéneo con ellas, aquéllas uno psíquico además del físico, y éstas
uno físico además del psíquico. Algo semejante habría que tener­
]0 realmente de antemano por necesario, de acuerdo con la ley
de la participación de todos los factores reales de la colocación del
caso en la unidad de un efecto total. Pues el hombre está con
su vida psíquica, digámoslo una vez más, en mitad del orden
real, perteneciendo a éste incluso con su esfera íntima. Y, sobre
todo, dentro' de él, como ente ónticamente estratificado, tendrían
que estar unidos entre sí, en cada colocación interior o a cada
instante, componentes físicas y psíquicas.

Nunca, pues, cuando hay una vinculación tan estrecha de estra­
tos heterogéneos del ser como la de 10 corporal y 10 psíquico en
el ente humano, es creíble por anticipado que no se influyan cau­
sal y mutuamente los procesos y complexos de procesos de uno y
otro lado. Aquí no se cruza en el camino nada más que la hete-



'CAP. 29] REFUTAG(óN DEL PREJUICIO 397

rogeneidad categorial de los estratos. Y si ésta puede constituir
un límite del causar efectos, es precisamente la cuestión. Para
muchos opinantes ha entrado en juego aquí también el temor al
materialismo: se husmeaba una mecanización de lo psíquico, un
determinismo "desde abajo", la aniquilación de la libertad, y
otras cosas más. iInútil cuidado! Las categorías inferiores nunca
agotan el ser superior, por mucho que se alcen y penetren en la
región de éste. Le dejan amplio espacio disponible, no amena­
zando ninguna autonomía, ni siquiera cuando se trata de catego­
rías de la predeterminación. (Cf. Fábrica, caps. 58, 59') No llegan,
en absoluto, a tocar a la estructura superior.

Las formas superiores de la predeterminación de lo psíquico no
resul tan menoscabadas por el nexo causal, ni siquiera restringidas,
sino sólo "subconstruidas". Pues lo suponen. Los procesos psí­
.quicos ele que es cuestión, en primera línea, pues, los procesos de
la sensación, tampoco están producidos simplemente por las causas
físicas, o al menos ni de lejos por ellas solas. Por ellas sólo son
'suscitados. Además se necesita todo un aparato de índole especí­
fica que es aportado por la conciencia. La sensación tiene, pues,
su amplio complejo de causas en la psique misma, y el estímulo
que viene "de fuera" sólo en una causa parcial. Pues sin el com­
plexo causal interno no suscita nada. De ello hay suficientes
pruebas de hecho. La índole peculiar elel causar efectos no necesi­
ta, de ninguna suerte, ser en este caso física. Ni tampoco puede,
en absoluto, serlo, pues es un obrar inespacial e inmaterial.

Al mismo prejuicio y al mismo temor ciego al materialismo, les
sale al encuentro, por otro lado, la falsa idea del nexo causal.
Como el principio de causalidad se impuso por primera vez hace
300 años en la mecánica, ha permanecido fijo sobre él el mismo
odio que si fuese él mismo algo mecánico, y por ende inadecuado
a todo ser superior. Aún hoy puede oírse a más de un profesional
famoso hablar sumariamente en este sentido de la "mecánica cau­
salidad", como si fuese cosa hecha y derecha el no haber más
causalidad ni más general. A esto es fácil de replicar, y lo indis­
pensable para hacerlo ya se dijo más arriba: el nexo causal avan­
za categorialmente, como puede probarse, a través de todos los
estratos del ser, sin perjuicio de las formas superiores de predeter­
minación por las que resulta sobreconformado en los estratos su­
periores; no hay sólo una causalidad físico-dinámica, sino también
una causalidad orgánica, psíquica e histórica, y de cierto aún
diversas clases de variaciones más especiales, ninguna de las cuales
tiene ya nada que ver con el mecanicismo. Tiempo sería ya de



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IJ¡

que cesara, por fin, el irreflexivo hablar de la "mecánica causali­
dad". Para oponerse al materialismo hay otros, legítimos medios..
Con ilegítimos no se hace más que no tener razón.

La consideración decisiva en el problema psicofísico es, sin em­
bargo, otra todavía. La heterogeneidad de la serie está, en efecto,
muy lejos de aparecer meramente en las distancias entre los estra­
tos. Tampoco dentro de las series causales físicas es, sin más, el
efecto perfectamente homogéneo con la causa. Sólo categorial­
mente es allí de la misma índole. Pero esto no excluye una hete­
rogeneidad de otra procedencia. En general, son las series causa­
les -en oposición, por ejemplo, a las series matemáticas- series.
heterogéneas de suyo. Del mero carácter de serie nunca puede
sacarse la índole especial del efecto; sólo puede inferírselo en ra­
zón de un amplio conocimiento de las leyes especiales, y ni siquiera
esto nunca más que dentro de ciertos límites; mas al conocimiento'
de las leyes es inherente una ancha base empírica. El causar efec­
tos en cuanto tal no resulta, sin embargo, penetrado con la vista,
sino sólo supuesto. Resulta incognoscible (e/. cap. 26 e).

Ahora bien, si todo causar efectos está afectado de un ingredien­
te de heterogeneidad, ¿por qué no podría la heterogeneidad de la
causa y el efecto ir todavía un paso más lejos, a saber, más allá del
límite de la homogeneidad categorial? Por la esencia del mismo­
causar efectos no hay trazado aquí, según acabamos de ver, ningu­
na clase de límite.

y encima, si el secreto del producir mismo permanece en todos.
los casos en la oscuridad, [qué querrá en definitiva decir que "no
podemos comprender" cómo obra 10 físico sobre lo psíquico! Es
la misma imposibilidad de concebir aquí que dentro de 10 físico
y dentro de lo psíquico. Simplemente acrecentada por la diversi­
dad categorial. En el fondo no comprendemos mejor en nada el
nexo causal físico regular. Sólo el hábito nos engaña con la ilusión
de que lo concebimos. Pero nadie encuentra un obstáculo en ello.
y sin duda con razón: la imposibilidad de concebir no anula el
ser de lo imposible de concebir. Los límites del concebir no son
límites del ser.

La magnitud del ingrediente de heterogeneidad entre la causa
y el efecto no constituye, patentemente, en principio ninguna di­
ferencia. Sobre todo, qué mucho o qué poco concibamos del cau­
sar propiamente tal, no altera en nada el causar efectos en sí
mismo dondequiera y siempre que tiene lugar.

Lo anterior es, pues, la refutación, en toda forma, del axioma
de Geulincx. Aquello que no concebimos cómo pueda suceder,



CAP. 29] SUPUESTOS ESPECULATIVOS 399

puede, sin embargo, muy bien suceder. El axioma era el gran pre­
juicio del racionalismo. CristiánWolf, Crusius, Baumgarten, Kant
-este último en su teoría de la afección- tuvieron perfecta razón
en abandonarlo tácitamente. El hombre no debe ir, en el orgullo
de su razón, tan lejos que no admita nada que no conciba.

d) SUPUESTOS, TRASFONDOS Y PARALOGISMOS ESPECULATIVOS

La relación psicofísica no necesita, aunque sea causal, ya por
ello ser "puramente" causal. Pueden y tienen que entrar aquí en
juego todavía otras formas de predeterminación; no se trata, en efec­
to, aquí de la simple causalidad lineal, sino ya de una causalidad
orgánicamente sobreconformada. Los mismos procesos fisiológicos
no son ya meramente físicos. La forma de predeterminación de ín­
dole específicamente orgánica no podemos, es cierto, penetrarla con
la vista. Pero el hecho de que sobreconforma de alguna suerte el
nexo causal, no puede dudarse.

Sin embargo, sabemos por lo menos que en el aparato sensorial
se trata de efectos totales de los complexos orgánicos en cuanto
tales, en la medida en que éstos tienen disposiciones para reaccio­
nar en forma muy determinada. Sólo así es posible que estímulos
mínimos traigan tras de sí efectos psíquicos muy importantes y
de una índole enteramente distinta. Aquí hubo desde un princi­
pio un error en las consideraciones sobre la relación psicofísica:
era erróneo hacer responsable de todo a la sola causalidad; erró­
neo también el buscar la relación categorial directamente entre
ella y una predeterminación psíquica. En el medio está intercala­
da justo la forma orgánica del nexo. Se la desconocía porque no
se tenía noción de ella. Es cosa concebible, pero no justificable.

Restableciendo la situación natural en el sentido de los estratos.
superpuestos, está fuera de lugar todo temor a la mecanización de
lo psíquico. Ya el proceso orgánico, que es aquí el verdadero miem­
bro opuesto al proceso psíquico, no se reduce a causalidad "mecá­
nica". Para la relación psicofísica es perfectamente suficiente que
todo lo que desde lo físico entre en ella sean sólo ciertos momentos
causales; el que lo hagan directa o indirectamente, no altera en
nada la cosa. Por encima de ello puede existir la más amplia pre­
determinación propia de lo psíquico.

Quizá nunca hubiera podido consolidarse de tal suerte el viejo
prejuicio contra la causalidad psicofísica, si no hubiese encontra­
do un poderoso apoyo en el idealismo de la conciencia. Según esta
teoría, es la conciencia lo único real, mientras que el mundo res-



CATEGORÍAS COSMOLóGICAS [SECo 1I

tante sólo es "su mundo", sólo fenómeno, o incluso sólo represen­
tación. Según esta concepción, no hay, en absoluto, un mundo
exterior independiente, del que pudieran proceder los estímulos,
o al que pudiera extenderse la acción humana. Así se volvió todo
el problema psicofísico un seudoproblema. En vano pusieron los
más juiciosos en guardia contra semejante especulación. En el
campo del idealismo no se descansó hasta que los propios edificios
sistemáticos que daban vértigo se derrumbaron por sí mismos.

Estos excesos se han reducido suficientemente ad absurdum en
otro lugar, pudiendo aquí quedar en paz. En claro sólo hay que
estar sobre el hecho de que una considerable parte de los argu­
mentos contra la causalidad psicofísica sacaron sus premisas del
taller de los constructores de sistemas. Pues éstos consideraban sus
supuestos como axiomas, exactamente como en otro tiempo los ra­
cionalistas la tesis de GeuIincx.

Frente a tan acrítica gesticulación se alza un abrumador mate­
rial de hechos, que apuntan inequívocamente en la dirección de
la causalidad psicofísica. En toda la línea de las vivencias experi­
mentamos la constante influencia del mundo exterior sobre la vida
psíquica y viceversa. Y además la vivimos parcialmente con un
peso de realidad mucho mayor que la influencia de unas cosas y
estados del mundo exterior sobre otros. Pues en muchos casos
nos está dada en el modo directo del ser afectado (e!. Fundamen­
tos, caps. 27-34).

En ello entra la dependencia del estado psíquico respecto del
corporal, así como la inversa -un inagotable campo de experien­
cia cotidiana, pero también rigurosamente científico-crítica (mé­
dica). En ello entra la dependencia de la percepción respecto del
"'ser ahí" (más exactamente, del "ser cerca") de las cosas, la depen­
dencia ele las vivencias respecto de los sucesos externos, pero den­
tro de ciertos límites también la dependencia de determinados
sucesos respecto de nuestro querer y apetecer. No de otra suerte
es con la dependencia de las personas respecto de las personas, en
virtud de su propia conducta con las demás y con el mundo cir­
cundante; y no en último término, asimismo la dependencia intra­
personal en la unidad dada del ente compuesto de alma y cuerpo.
Pues esta unidad nos está dada en una cierta independencia res­
pecto de la experiencia externa.

Si todo ello fuese pura apariencia, habría que explicar la pura
apariencia. Más aún, explicarla sería realmente el problema cen­
tral ele la filosofía. Pues tal apariencia se extiende por igual a
través de una inabarcable multiplicidad de fenómenos de los que



CAl'. 29] LA TEMPORALIDAD

no puede borrarse. Pero de explicarla no hacen aquellas teorías
de tan altos vuelos ni siquiera el intento. Se limitan simplemente
a descargar el peso de la prueba sobre el adversario, en gracia a
sus vertiginosas hipótesis. Todas ellas proceden como si hubiese
que empezar por justificar los fenómenos, por demostrar los hechos.

No es pedir demasiado que frente a ello se guarde la sana regla
metódica; el peso de la prueba cae en todas las circunstancias so­
bre la teoría, no habiendo menester los fenómenos de prueba algu­
na; los fenómenos tienen, por el contrario, que explicarse, y ello
aun cuando fuesen fenómenos puramente aparentes. "Disputar
contra los fenómenos" es la locura de la teoría. Mas, en el caso de
la relación del alma y el cuerpo, denuncian los fenómenos inequí­
vocamente en toda la línea la acción causal de lo heterogéneo so­
bre lo heterogéneo. Así que hay que atenerse a tal acción causal,
mientras no pugnen patentemente con ella otros fenómenos.

Pero si se añade que también la aparentemente homogénea cau­
salidad física contiene ya momentos de heterogeneidad, cae todo
fundamento racional para hacer de la línea divisoria de los estra­
tos del ser una frontera de la relación causal.

e) LA TEMPORALIDAD Y EL PROCESO C011'10 CONDICIONES CATEGORIALES

DE LA CAUSALIDAD

De hecho, ¿qué grado de heterogeneidad bastaría propiamente
para excluir efectivamente la vinculación causal?

Patentemente, sólo un grado tal que rebase de suyo las condi­
ciones categoriales intrínsecas de la relación causal misma. Con
esto no podría menos de anularse la vinculación. ¿Cuáles son, pues,
las condiciones categoriales intrínsecas de la relación causal?

Hemos ido encontrándonos con ellas una tras otra. Son, fuera
de algunas categorías fundamentales que retornan en la serie cau­
sal (el continuo, la serie, la predeterminación, la necesidad, y otras
más), ante todo el tiempo real y el proceso; y además la relación
real, la persistencia y el estado. Pero no entre en ellas el espa­
cio real, ni tampoco el momento de sustrato de la sustancialidad.

Un límite efectivamente insuperable a la penetración del enlace
causal únicamente brotaría, pues, allí donde las enumeradas con­
diciones categoriales siguiesen siendo exactas de la causa, pero no
del efecto o también a la inversa, sólo del efecto, pero no de la
causa. Pues justo entonces ya no podría ser aquélla causa ni éste
efecto.

Mas ahora considérese imparcialmente cuáles de las dichas condi-



40 2 CATEGORíAS COSMOL6GlCAS [SECo Il

ciones se anularían en el paso de lo físico a lo psíquico. Patentemen­
te, ninguna. De las categorías fundamentales es ello comprensible
<le suyo. Pero ante todo es justo del tiempo y del proceso: ambos
son comunes al ser corporal y al psíquico. Y lo mismo es justo
de la relación real, la persistencia (en las formas superiores de la
conservación) y el estado.

Lo que en el reino de lo psíquico se interrumpe efectivamente
es la espacialidad. Y con ella se interrumpe también la forma
especial de la sustancia espacial y dinámica, es decir, especialmente
sus componentes de sustrato, lo mismo si se los entiende con la
vieja escuela como materia que con la nueva como energía. Más
aún, aquí se interrumpen todavía varias cosas, por ejemplo, la
determinación cuantitativo-matemática y la índole peculiar de las
leyes físicas determinada parcialmente a su vez por la anterior
determinación. Pero del precedente análisis del nexo causal (caps.
26-28) ha resultado inequívocamente que ninguno de los momen­
tos que se interrumpen aquí entra en las condiciones categoriales
del nexo causal. De la legalidad natural habrá de mostrarse aún
con más detalle que así es (ej. inira, cap. 33). De los restantes mo­
mentos se ha hecho ya evidente. Pero de hecho basta atenerse aquí
a la categoría del espacio; las otras están sin más en conexión
con ella.

Una cosa es, según esto, clara: si la dependencia causal estu­
viese tan sólidamente ligada a la espacialidad como a la tempo­
ralidad, no podría extenderse hasta el interior de lo psíquico. Se
quedaría en el umbral de esto, juntamente con el espacio. Pero
la causalidad no está ligada a la espacialidad, sino simplemente
a la temporalidad. Vincula lo que se sigue temporalmente, indi­
ferente a la distinción de lo espacial y lo inespacial.

y justo con ello resulta clara una segunda cosa: si el reino de lo
psíquico no fuese realmente temporal, no consistiese en procesos
que "necesitan tiempo", o que a su manera tienen duración, ni
hubiese en él cortes simultáneos que formen como estados internos
colocaciones, tampoco podría haber en él ningún enlace causal.
Sería un complexo sin tiempo y sin procesos, y dentro de un com­
plexo tal no pueden operar causas. Pues el causar efectos es él
mismo un proceso temporal. Mas para tal no habría campo dis­
ponible.

No debe, además, olvidarse añadir que en semejante caso tam­
poco podría haber causalidad intrapsíquica. Tampoco podría en­
tonces estar 10 psíquico causado por lo psíquico; donde no hay
sucesión, tampoco puede estar lo posterior producido por lo ante-



'CAP, 29] UNIDAD CAUSAL DEL ORDEN CóSMICO

rior. No habría absolutamente nada anterior ni posterior. En el
neokantismo se fue efectivamente tan lejos como negar a la con­
ciencia la temporalidad real; el residuo era una abstracta "esfera
lógica", que ya no tenía semejanza alguna con la vida psíquica
efectiva. En el fondo había una concepción categorialmente falsa
del tiempo, que se veía en una asociación demasiado estrecha con
el espacio, no teniendo noción sino del tiempo de la intuición,
que sin duda no es una categoría real de la conciencia, y creyen­
do que el mundo interior psíquico es tan intemporal como in es­
pacial.

Fue ello una fuente de inabarcables errores. Queriendo recha­
zar la causalidad, por temer de ella una mecanización de la con­
ciencia, se llegó a una paralización de la vida psíquica, que le quitó
lo que tenía precisamente de vida. Como con tanta frecuencia su­
cede, queriendo probar demasiado no se probó nada.

f) UNIDAD CAUSAL DEL ORDEN CÓSMICO

La cuestión antes planteada puede responderse ahora inequívo­
camente; el grado de heterogeneidad que significaría una frontera
del nexo causal no existe, en ningún caso, entre la esfera física
exterior (inclusive el cuerpo) y la esfera psíquica interior. El nexo
causal está ligado sólo al tiempo real y al proceso, no al espacio
ni al sustrato que lo llena. Es para él del todo indiferente en qué
dimensiones se expandan, trasversalmente al tiempo, las colocacio­
nes de momentos causales parciales, dentro de los cortes simultá­
neos del curso de los sucesos. Colocaciones de esta índole puede
haberlas en espacios libres de cualesquiera dimensiones, sólo con
que las dimensiones mismas estén referidas unívocamente a la di­
mensión temporal, es decir, sólo con que sean perpendiculares a
ésta como las del espacio (el. cap. 16 e y e).

La causalidad no es una categoría específicamente física. Sólo
hace su primera aparición en el plano del estrato espacial y físico
del ser. Y aquí es la categoría más llamativa, por formar el tipo
más fundamental de la predeterminación real lineal. Tampoco es
aquí, sin duda, absolutamente la única predeterminación, pero al
menos aún no está encubierta por formas superiores de importan­
cia, ni rebajada al nivel de un momento categorial subordinado,
como en los estratos superiores. Por esto parece tan fácilmente como
si estuviese ligada ,a este plano del ser. Pero éste es el error. La
causalidad resulta implicada dondequiera que hay temporalidad
y forma de proceso en el ente, siendo indiferente que entre en un



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [srcn

tipo superior de predeterminación o que exista sin que haya ade­
más ninguna sobreconformación.

y como el tiempo real y el proceso atraviesan todos los estratos
de lo real, se sigue que también la causalidad los atraviesa todos.
Pero entonces no hay ninguna razón para admitir esferas causa­
les separadas y cerradas sobre sí de los distintos estratos -exacta­
mente como tampoco podría haber razón para admitir esferas tem­
porales y procesales separadas. Y ello, naturalmente, tanto menos
cuanto que la multitud de los fenómenos apunta inequívocamente
al orden causal universal.

Si cruza la totalidad del mundo real la unidad de un orden tem­
poral y de un orden procesal, también la cruza la unidad de un
orden causal. Para este orden causal no son barricadas las distan­
cias entre los estratos. El orden causal va y viene por encima de
ellas en múltiples formas. Una piedra que cae acaba con la vida
de un espíritu, una catástrofe natural aniquila una cultura histó­
rica, o da a una nueva su espacio vital; una idea en la cabeza de
un hombre trasforma un país. Las relaciones de sobreconstrucción
sólo poco se diferencian en este respecto de las de sobreconfor­
mación; pues siempre pasan también algunas categorías inferiores
a través del estrato superior del ser, y entre ellas figura siempre
la causalidad.

Hasta donde llega la temporalidad en el orden del mundo -y
abraza éste en su totalidad- no encuentra límite el orden causal.
Sin duda tropieza siempre de nuevo con formas superiores de pre­
determinación, pero no entra en conflicto con ellas, sino que se
subordina a ellas, dejándose sobreconforrnar.

Las teorías dualistas, partiendo ele una oposición considerada
como absoluta entre las regiones del, ser -como en la teoría de
las dos sustancias de Descartes --han desconocido de raíz esta si­
tuación. Su error tiene la raíz en la falta total de análisis catego­
rial, en la carencia de toela idea acerca del carácter de estratos de
las regiones del ser, y de todo plantearse la cuestión de las formas
de dependencia que imperan entre ellas.

Una vez abandonado el torcido supuesto metafísico, caduca con
él la serie entera de las dificultades facticias en el problema psico­
físico. Una causaliclad psicofísica ya no es entonces nada especial­
mente enigmático. Al menos, es el enigma del mismo orden de
magnitud que el elel producir causalmente en general, Sólo es un
enigma más complicado por el contenido -y .más acucian te.



CAP. 30] EL PROBLEMA DE LA VALIDEZ OBJETIVA

CAPÍTULO 30

LA POSIBILIDAD DE PROBAR EL NEXO CAUSAL

a) EL PROBLEMA DE LA VALIDEZ OBJETIVA

En las consideraciones hechas hasta aquí, ha permanecido ente­
ramente fuera de juego la cuestión de la "validez objetiva" -el
problema de Hume, que tan gran celebridad alcanzó por obra de
la respuesta crítica de Kant. De soslayar no es esta cuestión, pues
no pertenece a aquellas que podrían despacharse lisa y llanamen­
te en cualquier instante; a cada nuevo estado del problema surge
otra vez, a pesar de todas las "soluciones", y pide nuevo trata­
miento. Tan sólo no cabía emprenderla con ella al comienzo,
porque depende, en la forma más sensible, de la manera de con­
cebir la categoría de causalidad. Esta concepción es justo la
expresión del estado del problema en el caso. Pero en la con­
cepción entraba la serie entera de las anteriores investigaciones,
discusiones y aclaraciones. Sólo contando exactamente con los
resultados de ellas, se hace posible abordar el problema de la
"validez objetiva".

En el fondo tiene sentido la misma cuestión en toda categoría.
Tan sólo no es en toda categoría igualmente vital. En la sustan­
cia nos la encontramos bajo una forma más ontológica; allí se
trataba de si hay pura y simplemente una genuina sustancialidad
(en sentido absoluto). La respuesta resultó hasta bastante negativa,
pero no tuvo el carácter de una decisión definitiva.

Del todo análogamente dice el problema de Hume: ¿es el nexo
causal efectivamente un nexo real? Sólo que aquí lo que se juega
es mucho más. Pues el que haya o no una sustancia indestructi­
ble, no altera en mucho los fenómenos del mundo real (que es
por lo que es difícil de conocer por ellos). Pero de que el causar
sea real o no, depende toda la vinculación del curso de los sucesos
en medio de la cual nos hallamos.

También en otro aspecto es la situación muy diversa. A la sus­
tancia siempre se la ha querido cargar con demasiadas cosas, y con
el mayor gusto se hubiera derivado todo de ella; de la causalidad
-es decir, de la propiamente tal en el sentido antes expuesto­
110 se sabía demasiado, en cambio, y únicamente en contra de las­
más graves resistencias se ha impuesto su principio en el pensar
humano. Por eso existen también en la filosofía reparos contra
ella que tienen muy distintas raíces. En los tiempos modernos



CATEGORíAS COSMOLÚGlCAS [SECo II

tomaron forma gnoseológica, y únicamente así se hicieron tan­
gibles.

De la manera más rigurosa hay que dejar sentado aquí que la
-causalidad es exclusivamente una de muchas formas de predeter­
minación. No tiene nada de común con la predeterminación lógica
'Y matemática. No coincide con la razón y la consecuencia gnoseo­
lógicas, ni siquiera allí donde retorna como categoría de la concien­
cia. Tampoco cae bajo la predeterminación categorial general,
aunque ella misma sea una categoría; pues no une la categoría
con su concreto, sino simplemente algo concreto con algo concreto.
Con mayor rigor aún, hay que distinguirla de los tipos superiores
de la predeterminación real, en particular del nexo final.

Con todo lo anterior se la ha mezclado y confundido muchas
veces. Por eso se han deslizado tantos juicios erróneos en la cues­
tión de su validez real. Sólo una cosa comparte con todo lo ante­
rior: tener por base la ley de la predeterminación ontológica
general. Pero la base común no significa que paren unas en otras
las diversas especies del nexo.

b} LA PRUEBA MODAL Y sus ERRORES

Hay muchas clases de esfuerzos filosóficos para refutar el prin­
cipio de causalidad, pero pocos esfuerzos para demostrarlo. Señal
de que de su "validez objetiva" se han hecho mucho más idea
sus adversarios que sus defensores. Patentemente, los defensores
.del principio lo han dado por supuesto como cierto. A sí mis­
.mos se quitaron, sin duda alguna, la razón con ello.

Entre los pocos que trataron de dar una prueba está Hobbes.
Razona de la siguiente manera. Si A aparece en el instante t sin
'que lo produzca una causa, hay la misma posibilidad de que apa­
rezca en cualquier t. Pues los instantes no se diferencian unos de
otros; Así, tendría que ser la probabilidad de la aparición de A
en t infinitamente pequeña O). Lo que contradice el supuesto.
Luego A tiene que poseer una causa."

Esta prueba da, en todo caso, con algo de la esencia de la cosa.
Pero, mirada. exactamente, sólo conduce a la falta de probabilidad
de que todo lo que sucede suceda como realmente contingente.
Con lo que se dice demasiado poco.

Alexius Meinong, que partió de aquí, trató de aportar una
prueba mejor por un camino modal. En libre reproducción, puede
comprimirse esta argumentación de la siguiente manera. Si A

1 Hobbes, Engl. Wmks, ed. Molesworth, 1840, pp. 276 S.



CAP. 30] LA PRUEBA MODAL

y X aparecen uno tras otro sin que X esté causado por A, no por
ello carecen ambos de toda relación. X tiene, por lo menos, que
ser posible desde A. Mas ¿qué quiere decir este ser posible? ¿Quie­
re decir que son igualmente posibles X y no-X? No puede ser,
pues X se hace efectivo en su lugar temporal, ahora bien su efec­
tividad excluye la posibilidad de no-X, Sólo existía, pues, la
posibilidad positiva de X. Pero esto significa nada menos que
el ser más bien X necesario y estar implicado realmente desde A.
Esta implicación es la causalidad.»

En esta demostración se viene, al menos, a parar consecuente­
mente en la necesidad del enlace mismo. Por lo demás, tampoco
aquí está libre de objeciones. Falta una clara distinción de los
modos lógicos y los modos reales; con ello resulta ambiguo
el aducido concepto de posibilidad, que es del que propiamente
se concluye. En su lugar no está aquí, naturalmente, más que el
modo de la posibilidad real con todo su peso, en tanto la estruc­
tura de su contenido consiste en la totalidad de las condiciones
reales pertinentes. De él se habló antes (cap. 27 e, d). Además,
no prueba la argumentación en la forma de Meinong la ley de
causalidad, sino tan sólo la ley mucho más general de la predeter­
minación real; con 10 que queda aún abierto si el nexus realis de
que es cuestión tiene efectivamente o no la forma de la causalidad.
Así viene la argumentación a parar a medias en una ignoratio
elenchi.

A pesar de todo, queda un núcleo de verdad en ella. Consiste
justo en la prueba modal de la ley más general de la predetermi­
nación real. Y anudando al análisis modal antes hecho del nexo
causal, puede enuneiarse muy fácilmente: un complejo íntegro de
condiciones reales es siempre, en cualquier colocación de factores,
base de la posibilidad real y a la vez de la necesidad real de
aquello que sale de él. O también así: aquello de 10 que están
reunidas realmente todas las condiciones es, no sólo realmente
posible, sino también realmente necesario. En esto consiste la ley
real ele la necesidad, que coincide en contenido con el principio
de razón real suficiente (más eletalles sobre esto en P. y E., capí­
tulos 19-21).

Aceptando que tales consideraciones del análisis modal sean una

2 A. Meinong, Zum Eruieise des allgemeinen Kausalgesetzes. Viena, Ig18,
pp. 42-66. 'Se ha abandonado aqui la complicación de la ideación y de la ter­
minología. Cf. sobre esto como sobre lo siguiente también el artículo del
autor "Die Frage der Beweisbarkeit des Kausalgesetzes", Kanstudien, XXIV,
1920, pp. 161 S., así como P. y E., caps. 25 y 26.



408 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo n

"prueba" -en verdad sólo son una exposición categorial de una re­
lación intermodal, y justo en razón de aquellas relaciones reales
de cuya necesidad causal se trata-, sólo prueba, como se ha dicho,
la ley de la predeterminación real en general. La forma espe­
cial de la causalidad aún no se sigue, de ninguna suerte, de ella
(la estructura serial, la irreversible derechura en el tiempo, la
correspondencia de las causas y los efectos parciales, ete.). La es­
tructura causal en cuanto tal sólo puede tornarse al análisis exacto
de los fenómenos del proceso. Es decir, cabe "exponerla" analítica­
mente en el material empírico, pero no probarla por razones más
generales. No hay, pues, absolutamente ninguna prueba propia­
mente tal de la ley de causalidad.

e) HUME y KANT. EL "HÁBITO" Y LA "ANALOGÍA DE LA EXPERIENCIA"

Al sumirse más exactamente en esta situación del problema, se
encuentra que el exigir una "prueba" no está aquí, en absoluto, en
su lugar, más aún, descansa ya en una mala inteligencia. Las cate­
gorías son de suyo primeros supuestos, y por tanto no pueden
derivarse. Su validez objetiva, es decir, su existir como princí­
Dios de la esfera real nunca puede, pues, verse por razones aprío­
rísticas. A ellas sólo cabe inferirlas retrocediendo; y sólo desde lo
concreto; mas por lo que toca a esto último, sólo podemos atener­
nos a los fenómenos en el campo de la experiencia.

En rigor, forma además un acceso -aunque nunca más que en
razón de anteriores inferencias retroactivas-- la Íntima vincula­
ción de unas categorías con otras, su implicación mutua. Y a esto
responden los diversos métodos del análisis categorial, que siempre
se ingieren unos en otros. Pero ciertos restos de un ingrediente
hipotético son anejos a todo nuestro saber de categorías -no
de otra suerte que, también en todos los dominios de las ciencias
especiales, resultan anejos al saber de los supuestos, axiomas o prin­
cipios generales (ef. sobre esto Fábrica) caps. 63 y 64).

En su exposición de la segunda "Analogía de la experiencia"
dio Kant expresión muy exacta a tal estado de cosas. Contra
Hume no apela a razones apriorísticas, sino a una distinción fun­
damental que en todo instante hacemos en la experiencia. La dis­
tinción queda fijada por medio de sus dos ejemplos de la "casa",
cuya fachada podemos seguir trozo a trozo con la vista, y el
"barco", que marcha corriente abajo. Imborrablemente existe
aquí la oposición entre una sucesión arbitrariamente elegida y la
secuencia objetivamente irreversible de las percepciones en el tíem-



CAP. 30] HUME Y KANT

po. Esta oposición no es concebible, si no hay una predetermina­
ción lineal que avanza con los estadios del tiempo.

De un ingrediente hipotético tampoco carecen, naturalmente,
esta serie de ideas. Por lo demás, ni siquiera la aprovechó Kant
plenamente. En la polémica contra Hume, estaba el punto saliente
en el concepto de hábito. En el hábito descansaría la firmeza de la
asociación, y en ésta la certeza subjetiva de la expectativa. Esta
última ocuparía, según Hume, el lugar de la categoría. Pero aquí
hubiese habido que preguntar: ¿cómo es posible ese mismo hábito
tan firme?

y habría que responder esto: sólo es posible si el enlace mismo
de dos fenómenos en la experiencia es un enlace sin excepción.
Una sola excepción bastaría, en efecto, para acabar con el hábito.
y con ello acabaría a la vez con la firmeza de la asociación y la
apariencia de tratarse de una ley. Justamente el hábito mismo
sólo es, pues, posible bajo la condición de que un nexo causal
real garantice la homogeneidad de los sucesos, o en los términos
de Kant: bajo la condición de que exista una "analogía de la ex­
periencia" efectivamente sujeta a una ley. Pues la experiencia que
hacemos al percibir sólo permanece rigurosamente análoga a sí
misma en el caso de que la sucesión descanse en un nexo causal
que recorra los sucesos mismos (según Kant, los "fenómenos").
Este razonamiento ostenta la simple forma de una inferencia que
retrocede de lo concreto a la categoría. Y, en el sentido de Kant,
encajaría exactamente en la manera trascendental de inferir de su
"deducción".

Objetar se puede, en rigor, que el supuesto de tal hábito no
necesitaría ser una rigurosa ley -es decir, una ley de rigurosa
universalidad y necesidad-, que aquí bastaría también una mera
regularidad. Bastaría que las "excepciones" estuviesen sembradas
tan escasamente, que ni una pudiera llamar tan fácilmente la aten­
ción de la conciencia. Pero la objeción es débil, si se repara en
que la anchura de la experiencia humana se extiende a la totali·
dad de los sujetos, y al campo aún más amplio de la ciencia, con
su continuidad histórica. Aquí se vuelve la colección y multipli­
cidad de los casos literalmente sin orillas. Añádase aún la con­
tundente experiencia de la ciencia, la de que dondequiera que
por el momento no pudo encontrarse una causa, pudo señalarse al
penetrar más a fondo. El proceder experimental, al variar el caso,
trabaja directamente con este resultado de la experiencia como
con un principio, y sus éxitos le dan razón. Pedir un grado toda­
vía más alto de certeza hipotética significaría querer superar a la



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo JI

ciencia exacta. Lo que no es incumbencia de la filosofía en mn­
gún caso.

Lo que en su crítica de la causalidad vio Hume tan efectiva
como exactamente, fue algo del todo distinto de lo que le fue
dado expresar. .Fue esto de que en una causa nunca podemos ver
directamente que es causa, ni en un efecto que es efecto. Nin­
guna de las dos cosas está dada a la experiencia inmediata. De
hecho, sólo podemos anticipar la relación entera, teniendo pues
que añadirla. Tampoco podemos ver en una causa por sí sola qué
efecto producirá, ni a la inversa. Nada de esto podemos sino en
razón de una "analogía de la experiencia"; y esto no quiere decir,
simplemente, según una analogía de los casos experimentados.
Pues los casos mismos no establecen la analogía, que es por lo
que ésta no pasa de ser una anticipación. En esto consiste el in­
grediente apriorístico del conocimiento de las conexiones causales.

Ahora bien, todo esto significa algo del todo semejante a la
irracionalidad del producir (cap. 26 e). No penetramos con la vis­
ta el mover ni el ser movido, el operar propiamente tal de las
fuerzas (y las fuerzas consisten esencialmente en el operar). De
esto no tenemos, según Kant, "a priori el menor concepto". Como
categoría del conocimiento, es la causalidad exclusivamente un
esquema de posible penetración, pero no la penetración misma.
El predeterminar mismo resulta incognoscible.

Pero esta irracionalidad no hace el operar mismo ilusorio. Tam­
poco es mayor que el ingrediente de irracionalidad en el continuo,
en el tiempo real, en la sustancialidad y otras muchas categorías.

d) LA LLAMADA "CONTINGENCIA" DE LOS PROCESOS MICRÜMECÁNICOS

Un problema especial constituye aún la restricción que ha expe­
rimentado el principio de causalidad en la física más reciente.
Se trata de la interpretación de los procesos parciales más pequeños
de todos, es decir, no sólo del movimiento de los átomos en un
gas, sino también del de los electrones y los núcleos atómicos, que
en su singularidad no son aprehensíbles, sino que sólo son asequi­
bles al cálculo general, pero que en su totalidad producen los
fenómenos observables. La moderna termodinámica, electrodiná­
mica, óptica, dinámica atómica y otras ramas de la investigación,
toda la transformación de la física clásica en mecánica cuántica, ha
traído aquí una mutación decisiva de la concepción, que parece
amenazar seriamente el concepto clásico de causalidad.

Pues esta concepción parece decir que la micromecánica de los



CAP. 30] LA LLAMADA "CONTINGENCIA"'

más pequeños elementos estructurales, no está sujeta a ninguna
predeterminación causal. La teoría no niega que los procesos·
"molares" observables estén sujetos a la causalidad; pero sí niega,
que también tengan que estar sujetos a ella los procesos "aroma­
res" que sirven de base a los anteriores. En todo caso, estos últimos
sólo son apresables por el rodeo de la consideración estadística.
y ésta supone justamente la irregularidad de los movimientos
singulares.

En este sentido son ya "irregulares" los movimientos de los áto­
mos en un gas simple; están representadas todas las direcciones,
muchas velocidades, múltiples formas de colisión, y asimismo múl­
tiples longitudes de trayectoria libre. Lo mismo es con los elec­
trones libres y las curvas de los átomos en un gas ionizado. El
movimiento singular resulta inapresable; sólo tratándose del tér­
mino medio se obtienen de nuevo leyes, o al menos la aproxima­
ción a ellas. Todas las consideraciones se convierten en estadísticas;
y las leyes a que se llega tienen también carácter "estadístico". De
ello se ha sacado la conclusión de que los movimientos singulares
en general no están predeterminados, siendo "contingentes", o in­
cluso "libres". La causalidad parece estar aquí anulada.

Todavía un paso más adelante va la consideración que dice que
ya la medición misma afecta, debido a determinados supuestos
que tiene que hacer, a la situación atómica en un instante dado,
haciendo, por ejemplo, que un electrón ya no tenga el carácter de
un corpúsculo ni ocupe un lugar que puede indicarse. La mecánica
ondulatoria da cuenta de ello, pero renunciando a la predetermi­
nación unívoca. Mas ¿qué aparece en lugar de ésta? La onda ma­
terial simplemente periódica que corresponde a una determinada,
velocidad del electrón tiene, por su parte, su determinación. Y los
fenómenos macrofísicos que descansan en ella tienen incluso una
determinación muy apresable, que se halla en patente cercanía a
los fenómenos causalmente fundados de la física clásica.

Los problemas encerrados en tales consideraciones no pueden
ignorarse por parte del análisis categorial. Afectan, tanto como el
problema de Hume, a la validez objetiva del principio de causa­
lidad. Esto encuentra también enérgicamente su expresión en las.
ideas de la actual física teórica. Pues los procesos micromecánicos .
están, patentemente, en la más estrecha conexión con los macro­
mecánicos. Forman la base de éstos. No se puede, pues, eliminar
la causalidad ele los unos conservándola, sin embargo, en los otros.
Si no está contenida en aquéllos, si aquéllos son, efectivamente, en
sentido óntico "contingentes" (sin causa real), tampoco puede ser



41 2 CATEGORíAS COSMOL6GlCAS [SECo U

en éstos la predeterminación decisiva, sino que desciende al nivel de
un epifenómeno secundario. Pero entonces resulta incomprensible
cómo pudo la física clásica, que descansaba en el supuesto del orden
causal, dar dentro de sus límites resultados sostenibles -lo que se
reconoce expresamente en el principio de la equivalencia.

Lo anterior sólo bastaría ya para traer al juzgador imparcial a
pensar que no ha de ser la causalidad misma lo que está en cues­
tión aquí. No, al menos, si se la entiende puramente en cuanto
tal, como el puro causar y efectuarse, o también como el íntimo
modo de trasmitir la energía en los procesos naturales, o sea, no
como mera legalidad, por no decir como ligada a las leyes especia­
les de la física clásica. La diferencia entre los procesos micro­
físicos y los macrofísicos sólo es en el fondo una diferencia de
orden de magnitud; pero justamente los órdenes de magnitud no
pueden deslindarse rigurosamente unos de otros. De los procesos
moleculares se pasa a molares y viceversa sin solución de conti­
nuidad. Si, pues, se afirma la estructura causal en los procesos
totales, ¿cómo puede negársela a los parciales?

y por lo que toca a la inexactitud de las mediciones, es en
física un hecho de todos conocido que todo medir causa pertur­
baciones. Pero ¿no ha habido siempre en contra el medio de hacer
entrar por su parte en el cálculo las perturbaciones inevitables,
oponiendo a la estadística de los procesos una estadística de los
errores? Y aun cuando esto encuentra en la tosquedad de los me­
dios humanos límites infranqueables, ¿es admisible sacar de ello
una consecuencia en el sentido de la contingencia de los procesos
medidos?

.e) DISCUSIÓN CATEGORIAL DE LA SITUACIÓN. LA LEY DEL GRAN

NÚMERO

¿Cuál es, pues, el núcleo de verdad en la presunta "contingen­
cia" de los procesos micromecánicos? Una efectiva falta de toda
causalidad no puede serlo. Sería, pues, de esperar que fuese sólo
la falta de una determinada forma especial de conexiones causales:
aquella a la que estamos habituados por la mecánica clásica, y el
concepto de la cual pensamos involuntariamente unido a las leyes
especiales de esta mecánica. Pues entonces no sería efectivamente
el causar mismo 10 anulado con ella, sino exclusivamente las
leyes especiales de esta mecánica. Pues éstas descansan de cierto
en ella, pero no excluyen que puedan descansar en ella también
otras cosas.

y lo mismo habría de ser válido también de las restantes leyes



·CAP·30] DISCUSIóN DE LA SITUACIóN

-de la física clásica, que están todas forjadas según el modelo de la
mecánica newtoniana.

1. Que estas leyes no son idénticas a la causalidad, sería en rigor
-evidente sin más. Sin embargo, es necesaria todavía una discusión
especial, que se sostendrá en su lugar, al tratar de la categoría de
ley natural. Por parte de la física no siempre se ha mantenido
-con el necesario rigor la distinción de causalidad y ley natural.
Ésta es una de las razones por las que se ha creído deber abandonar
la causalidad allí donde fracasan las leyes de la física clásica. De
hecho sólo puede señalarse aquí una conexión firme: las leyes
-de la física clásica suponen la causalidad, sin la que pierden el
suelo bajo sus pies; pero la causalidad no supone por su parte
-estas leyes, pudiendo existir también sin ellas. La formulación
del principio de causalidad en las anteriores discusiones responde
a esta su independencia respecto de un determinado tipo de leyes
naturales. Pero entonces no hay ninguna razón para abandonar
el principio allí donde encuentran un límite las leyes clásicas.

2. Lo que fracasa en el dominio de los procesos aromares es ante
todo tan sólo la posibilidad de formular las leyes. Esta posibilidad
-es la de la formación exacta, causal-matemática. ¿Qué le falta,
pues, aquí al conocimiento causal? Puede responderse: el saber
-de la causa eiiiciens. Esto significa que no son apresables las colo­
caciones de factores reales que tendrían que formar las causas par·
-ciales; y con ellas tampoco, pues, la causa total. Pero ¿qué se
sigue de la imposibilidad de apresarlas? ¡No que aquí no haya
absolutamente ninguna causal Lo que no es asequible con deter­
minados medios de conocimiento, no por ello necesita faltar en el
'Orden real. Hay, en efecto, muchas cosas reales que no concebi­
mos. Querer no admitir causas que no podamos conocer, sería
retroceder al axioma de Geulincx, recaer en el viejo racionalismo.
Mas es bien sabido que sólo conocemos causas allí donde I) tene­
mos para ello determinados puntos de apoyo en lo dado (cono­
cemos las colocaciones) y 2) conocemos las leyes especiales según
las cuales transcurren los procesos. Ninguna de las dos cosas se
cumple en los procesos micromecánicos. No es maravilla que no
apresemos aquí las causas. Pero de esto no se sigue que las causas
no estén ahí. Ni siquiera se sigue que tengan que ser siempre
incognoscibles. La penetración en los hechos aromares ha reve­
lado ya ser posible dentro de ciertos límites. Pudieran un día
presentarse nuevas superficies de ataque al análisis, y quizá descu­
brirse leyes absolutamente nuevas. Con lo que también pudieran
hacerse visibles ciertas conexiones causales.



CATEGORíAS COSMOLóGI,CAS [SECou:

En lo que concierne a la imposibilidad de apresar las causas
totales, puede pensarse la situación también así: como en toda
producción compleja de efectos depende la posibilidad de calcular
el efecto de la de aislar sistemas cerrados (ef. cap. 28 a), todo se
reduce a saber si tales sistemas se ofrecen a la vista, o al menos
si pueden destacarse dentro de ciertos límites. Ahora bien, paten­
temente ya no forman sistemas cerrados los objetos físicos del
orden de magnitud atomar, ni siquiera se dejan recoger en tales
sistemas con la necesaria exactitud dentro de los límites de lo obser­
vable. La consecuencia es que resultan inasequibles las causas
totales del proceso singular. Pero como sólo las causas totales tie­
nen carácter eficiente, resultan justo también incalculables los
efectos. Pero de aquí no se sigue que los procesos singulares no
sean "efectos", ni tampoco que no estén ahí causas totales. Pero
sí se sigue que ninguna consideración concerniente a los comple­
jos de procesos atomares puede tener más que un carácter esta­
dístico.

3. Un claro indicio de esta situación está en las llamadas leyes,
estadísticas. que han reemplazado en estos dominios a las leyes clá­
sicas. Estas leyes están muy lejos de ser inexactas; son tan sólo
leyes para llegar a las cuales tenemos que dar el rodeo de ciertos.
estadios de aproximación. En general, es la expresión "estadís­
ticas" inducente en error. Concierne a la forma de pensar, de
proceder, de calcular, no al contenido de la ley misma hacia cuya
formulación hacemos rumbo. Lo estadístico no es la ley, sino el
acceso a ella. Cierto, tal como la formulamos, no enuncia nada
sobre el movimiento efectivo del átomo o electrón singular, sino
sólo algo sobre el movimiento de todos por término medio. Pero
el enunciado es perfectamente exacto. Está sujeto a la ley del
gran número, que dice que el término medio se aprehende tanto
más exactamente cuanto mayor es el número de los casos de que
partimos.

4. Mas ¿qué significa esto? ¿Puede existir por término medio
una ley que con el número de los casos converge hacia un deter­
minado valor -pudiendo calcularse además la dispersión y el
error medio--- -sin que exista una predeterminación en los casos
reales mismos? ¿Cómo puede entonces ocupar, simplemente, un
máximo de frecuencia una determinada posición en la curva esta­
dística? Sin ningún orden en las colocaciones, no sería justamente
ello posible; pero ni con tal orden, sino sólo si las colocaciones
son causas totales. Si se mira de cerca cómo asienta el físico sus
ecuaciones, siempre se encuentra en sus consideraciones el contar



CAP. 30] DISCUSIóN DE LA SITUACIóN

con la determinada posición y su variabilidad. Pero esto es justa­
mente la colocación de los momentos causales. Y tácitamente la
toma el físico también por tal. Lo que esta especie de considera­
ciones no apresa, es meramente el caso singular.

5. El cálculo de probabilidades no concierne de ninguna suerte,
meramente a la "magnitud de la expectativa subjetiva". Es justa­
mente la elevación de la medida de la expectativa al nivel de lo­
objetivo; la pone sobre una base existente en los sucesos reales
mismos. Si fuere posible aprehender directamente esta base, se
pasaría de la expectativa a la predicción exacta. Como sólo es apre­
sable aproximadamente, no pasa la predicción del término medio.
Pero esto no altera en nada la necesidad de que esté ahí, en los pro·
cesas parciales mismos, una base de real predeterminación. Pues el
hecho de que el proceso parcial se pueda calcular al menos por tér­
mino medio, prueba ya su determinación causal y matemática.

6. y ¿qué quiere decir propiamente que los movimientos ato­
mares son "contingentes"? Recuérdese aquí la relación anterior­
mente discutida entre la necesidad y la contingencia (cap. 28 d):
lo que por el desconocimiento de las causas llamamos "casual", es
justamente lo causalmente necesario. Casual lo es tan sólo relativa­
mente a nuestras expectativas. Más aún, esto mismo de que nos.
"acaezca" inesperadamente es la contingentia, cuyo sentido con­
siste, en efecto, en que "así resultó". Pero por qué resultó así, no
se ha respondido con ello. Ni puede responderse sin conocimiento
de las causas. En esta situación nos encontramos frente a los pro­
cesos atomares: estamos colocados ante resultados muy determi­
nados, convergentes en leyes rigurosas, pero cuyas causas no apre­
hendemos en detalle. La "contingencia" de estos procesos no
es, pues, un argumento contra su determinación causal.

7. En esto descansa el que podamos hablar, con un cierto
derecho, de "leyes del acaso". Si se tratase del acaso real, es decir,
de lo efectivamente indeterminado, serían unas leyes del acaso
una contradicción en los términos. Si se trata, en cambio, mera­
mente de la eontingentia que descansa en los factores causales, no
hay aquí ninguna especie de contradicción. El proceso en cuanto
tal no puede entonces resultar de suerte distinta de aquella de
que resulta de hecho; tan sólo no puede preverse su curso. La
causalidad no consiste justo en la previsibilidad, como se supone
falsamente una y otra vez, sino en el condicionamiento óntico por
la colocación -lo mismo si este condicionamiento es aprehensible
que si no lo es.

8. Como según la ley del gran número, el resultado medio



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.1I

converge en determinadas magnitudes, puede decirse: justamente
las leyes estadísticas son una prueba de que en la multiplicidad
aparentemente "sin regla" de los casos singulares reina, sin em­
bargo, una rigurosa dependencia causal, y ello independiente­
mente del grado de cognoscibilidad de la misma. Del todo in­
cognoscibles tampoco lo son los casos singulares; si no, no podrían
-discutirse, Tan sólo no son plenamente cognoscibles.

Si no fuese así, tampoco tendríamos derecho para admitir la
causalidad en los grados superiores. Pues aquí reina por todas
partes la misma inasequibilidad de los plenos complejos de cau­
sas y la misma inseguridad de las expectativas. Piénsese en lo
incalculable de los acontecimientos de la vida diaria, en el curso
de la historia universal, en el humano prever y determinar por
anticipado. De un pleno penetrar con la vista las colocaciones
no se habla aquí en ninguna parte, ateniéndonos a vagas analo­
gías empíricas. Pero esto no es una razón para poner en duda la
predeterminación causal, sino justamente razón para reconocerla de
un cabo a otro.

CAPÍTULO 31

LA CAUSALIDAD COMO CATEGORíA DE
LA CONCIENCIA

a) CÓMO SE ABRIÓ PASO EN LA HISTORIA LA IDEA DE CAUSALIDAD

De la causalidad como categoría de la conciencia se forja una
idea del todo falsa, si se parte de la actual conciencia científica,
tal como se ha desarrollado en los últimos trescientos años. Com­
parada con ésta, desempeña en la conciencia de tiempos anterio­
res un papel subordinado, aunque puedan perseguirse sus huellas
hasta muy atrás. Y en parte la hicieron retroceder del todo durante
siglos otras ideas acerca de la predeterminación.

De la causalidad es válido lo inverso que de la sustancia. No es
en la conciencia cognoscente una categoría que se adelante (híbri­
da), sino echada atrás durante la mayor parte del tiempo, e incluso
después de abrirse paso hasta la conciencia, pugnante aún durante
mucho por el puesto que le corresponde. Pero una vez que se
abre paso, revoluciona de raíz la conciencia que tiene del mundo,
el hombre. Y justo por ello experimenta la dura oposición de la
conciencia retrasada, que se aferra a sus formas tradicionales.



CAP. 31] LA IDEA DE CAUSALIDAD

Este proceso del abrirse paso la causalidad hasta la conciencia
tiene su historia larga y complicada. Representa de hecho una
de las más grandes revoluciones habidas en la historia del espíritu.
No se ha consumado en los tres últimos siglos. Empezó en la
Antigüedad, se interrumpió, la sofocaron otras tendencias, para
empezar de nuevo únicamente con el despertar de la ciencia exacta,
y ni siquiera hoy está cerrada. Su sola vinculación con el surgi­
miento de la ciencia exacta de la naturaleza, es ya un destino de
índole peculiar; el poderoso impulso que recibió por aquí el pen­
sar causal, el gran viaje triunfal que emprendió entonces, han
tenido también sus desventajas. Involuntariamente se asoció la
nueva idea de la causalidad con el esquema mental de la legali­
dad matemática, incluso precisamente de la mecánica, de suerte
que más tarde ya no se supo separar el "mecanicismo" y la concep­
ción causal del mundo. Se arribó a una estrecha "causalidad
mecánica", o en la fórmula de Kant, algo más libre, pero todavía
demasiado estrecha, a una "causalidad según leyes naturales".
y con ella no pudo a la larga arreglárselas ni siquiera la ciencia
natural misma, como ha mostrado hasta la saciedad el dominio de
problemas de los procesos micromecánicos últimamente expuesto.

Aquello contra lo que tuvo que imponerse tan difícilmente la
causalidad como categoría del conocimiento, no es la idea de una
universal falta de predeterminación y "contingencia", sino la de
la predeterminación final, el pensar teleológico.

La teleología -por analogía con la acción humana- es una
forma cómoda de interpretación del mundo. Resuelve de un golpe
los enigmas más difíciles, da a los fenómenos más enmarañados
un cuño asombrosamente simple y ordenado, y encima satisface
ampliamente las necesidades especulativas de un pensar todavía
no desarrollado. únicamente tarde viene el hombre a descubrir
que con ella hace trampas en el juego, que se ha dejado engañar
por ciertas analogías de su propia conducta activa, y que el mundo­
efectivo de fuera de sus ideas está ordenado de forma enteramente
distinta. Y cuando ha llegado a descubrir esto, aún dista mucho
de estar superado en él el antropomorfismo del pensar teleológico.
Este antropomorfismo se halla encerrado en los términos de su
lenguaje, en los trillados carriles de la imaginación, y desde allí
lo arrastra una y otra vez a la vieja manera de ver habitual.

Ésta es la razón capital por la que únicamente se impone la
causalidad tan tarde y tan despacio en la conciencia, a pesar de sus.
tempranos comienzos. Ha tenido que abrirse paso contra mil
resistencias, como no puede decirse en la misma medida de nin-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo II

guna otra categoría. Esto es en más de un respecto una desventaja
y un peligro. N o son sólo recaídas lo que la amenaza -en el peno
sar filosófico exactamente como en el pensar de la vida diaria-,
sino también lo contrario, la exageración del pensar causal mismo,
que brota muy naturalmente del pathos belicoso de sus defensores.
Con el orgullo de la nueva conquista categorial, se cree poder
dominarlo todo mediante la causalidad, también los fenómenos
,de los estratos superiores del ser, desconociendo así las formas
superiores de predeterminación propias de ellos.

En la historia de la filosofía es fácil de perseguir, y asimismo
bien conocido en muchos detalles, el proceso de la oscilación entre
tales extremos. No es fácil decidir si en nuestros días ha dejado
ya definitivamente de oscilar. Pero, en todo caso, hay dominios
de problemas en los que ni siquiera hoy se apacigua la disputa
(ef. Fábrica, Introducción, 16 y 17).

b) LA INTUICIÓN CAUSAL EN EL VIVIR ALGO, EL PREVER Y EL HACER

"Los hombres se han hecho del destino un ídolo para excusa
de su propia perplejidad." Con estas palabras caracterizó un día
Demócrito, el primer iniciador del pensar conscientemente causal,
la arraigada propensión a la manera de ver teleológica. El dar
cuenta de las causas ("etiología") es difícil, la estructura causal
,es altamente complicada; puesto ante ella, busca el hombre esca­
pes, y los encuentra en las ideas populares de "causalidad, fortuna,
destino, coyuntura". Y con ellas se tranquiliza la ignava ratio.

Sin embargo, no es verdad que no haya también una intuición
causal. La hay perfectamente; sólo que en la vida diaria está
restringida, se queda a medias, en causas parciales que resultan
apresables por casualidad, y abandona el resto a la penetración
del concebir. Pero el concebir es pesado, no puede seguir el
tempo del vivir algo; y ni siquiera en la ciencia llega a resultados
daros sino en dominios en que la situación es sencilla. La ulterior
penetración del "pensar" causal suele, por ende, faltar en la vida.
Pero no por ello debe olvidarse que en el mismo vivir algo se
hace muy bien sentir, en cuanto que aprehende conexiones suce­
sivas, un factor de genuina intuición causal: una visión que apre­
hende de hecho ciertas dependencias en la secuencia temporal.

Este factor tenía Hume en mente al hablar de la expectativa del
efecto asociativamente compulsiva. No está, sin embargo, conte­
nido sólo en la aprehensión vivencial, sino asimismo en toda
actividad humana y toda conducta práctica. Cuando, previendo,



,CAP. 31] DESVIACIONES CATEGORIALES

vivimos dentro del porvenir, anticipamos en imágenes intuitivas
efectos venideros de causas presentes; y cuando buscamos medios
para nuestros fines, los elegimos mirando al determinado efecto
esperado de ellos, o sea, que los tratamos intuitivamente como
causas de efectos deseados.

Si quiere designarse esta bien conocida función de la anticipa­
ción como un "pensar", hay que decir que en ningún caso es un
pensar discursivo, sino un pensar expresamente intuitivo. Más
rectamente se designaría, pues, como "intuición causal" -en el
dado paralelismo a la intuición del espacio y del tiempo. La dife­
rencia es sólo que ni de lejos alcanza tanto como éstas. Lo pro­
piamente individual le escapa, porque las colocaciones son dema­
siado complicadas para ella; y lo propiamente general no le
interesa, porque está lejos de lo acuciante de la vida. Aquello
lo abandona a la vaga idea de la casualidad, esto al pesado apa·
rato del pensar.

Ella misma se mantiene en una cómoda línea media de lo típico,
es decir, de lo que retorna aproximadamente en la experiencia.
En esta línea une la intuición causal, sin escrúpulos y sin penetrar
las conexiones efectivas, lo que se encuentra repetidamente; una
unión semejante era lo que llamaba Hume asociación -sin duda
sagazmente, pero sin dar del todo en el problema entrañado en
ella. A los fines de la vida, basta, en efecto, una unión de esta
índole también dentro de ciertos límites, gravada con miles de
fuentes de error como está, pero no sin una cierta chance de acertar.

c) DESVIACIONES CATEGORIALES DE LA INTUICIÓN CAUSAL

Por lo anterior, se ve ya que la intuición causal se aparta en
varios respectos de la estructura rigurosa de la causalidad real.
Se limita fundamentalmente a ciertas causas parciales, a saber, a
aquellas que parecen esenciales para el menester del instante.
El pleno complexo de los momentos causales, que, rigurosamente
tomadas las cosas, es lo único que debe pasar por causa efficiens,
se escapa a la intuición. En este sentido, puede llamarse justa­
mente "abstracta" la intuición causal: abstrae de la plenitud de
la textura, tanto de la de los distintos hilos causales como también
de su totalidad. Y justamente sólo con esta limitación es posible
aquí el carácter intuitivo.

Como categoría de la intuición no es, por ende, la causalidad
ni infinita serialmente, ni entretejida por todos lados, ni conti­
nua ni íntegra. Se descompone en distintas series causales, como



420 CATEGORfAS COSMOLóGlCAS [SECo Ir-

si éstas exrstiesen para sí; y sus series tienen incluso principio y
fin, y saltan por encima de espacios enteros de tiempo, que quedan
sin llenar intuitivamente. Son, pues, series absolutamente discre­
tas. Tampoco llevan adelante una predeterminación que progrese
rigurosamente, sino que dejan libre espacio a la "casualidad" la
cual flota indeterminadamente ante la mente como 10 no causado.
En suma, es una causalidad puramente fragmentaria.

La cadena causal intuitivamente representada no carece, sin
duda, de cierta "anchura"; algo de las colocaciones resulta siempre
aprehendido. Pero la preponderancia la tiene en ella la estruc­
tura lineal. No está ligada, de ninguna suerte, a un conocimiento­
de leyes, pero sí depende de analogías empíricas; también pro­
pende la intuición causal, por su parte, a la generalización de'
algunas conexiones parciales. En sus grados inferiores toma sin
más estas conexiones por el todo. Asimismo propende a hacer
cosas de la causa y el efecto; por eso predomina en ella la idea:
de ser bimembre el nexo, pasando a segundo término el carác-­
ter de la serie progresiva.

Lo mismo que las causas, también se aíslan en la intuición los;
efectos. Del haz real de los efectos parciales, se destacan algunos.
radios de efectos. Hay, es cierto, una conciencia concomitante de
los "efectos secundarios". Pero el destacado parece ser el "esencial";
pudiendo ser los puntos de vista selectivos de la esencialidad ex­
traordinariamente subjetivos y extraños a las cosas. Cuando más.
tarde se hacen desagradablemente perceptibles los "efectos secunda­
rios", propende esta conciencia causal llena de huecos a tenerlos.
por "casuales". Es exactamente la "excusa de la propia perpleji­
dad" de Demócrito.

Lo que así se produce es una visión absolutamente superficial'
del curso de los sucesos. Y esta manera de ver resulta muy rápida­
mente insuficiente, tan pronto como se extiende a mayores comple..
jos. El correctivo, la posible ampliación, está, sin duda, siempre en
ella misma; pero requiere el trabajo del pensar y de los grandes
rodeos, que ya no es intuitivo. La intuición paga -aquí como en
todas partes- la ventaja de la presencia inmediata y plástica con
la desventaja de los huecos, la unilateralidad y la posibilidad de
engañarse.

Para redondear la imagen, señalemos todavía brevemente algo..
Hay también una "perspectiva" de la intuición causal; está en la
más estrecha conexión con la perspectiva temporal, en la que se
pierde hacia delante y hacia atrás para nuestra mirada la serie
-causal. Lo cercano parece engrosado, dinámicamente sohreacen-



CAP. 31] EL CONCEBIR CAUSAL 421

tuado; la causa próxima parece producir todo, y desaparecer la
causa remota. Hacia atrás desaparece la serie de las causas en una
niebla impenetrable, hacia adelante la serie de los efectos. El
estadio presente es el aparentemente firme, el punto de referencia,
Él divide las series causales en la dualidad de las perspectivas de'
una serie de causas que quedan atrás y una serie de efectos veni­
deros. Con ello hace una especie de cesura -como si aquellas cau­
sas no fuesen también efectos y estos efectos no fuesen también
causas de algo. únicamente en el "pensar" causal cambia esto.

d) PARTICULARIDADES DEL CONCEBIR CAUSAL

Tales peculiaridades, deficiencias y fuentes de error, no desapa­
recen precisamente de un golpe, cuando se asciende de la intuición
al pensar y al conocer concipiente. El concebir causal sólo es la
prolongación de la intuición causal, y en correspondencia es él
mismo todavía intuitivo. Pero en ciertas partes se acerca, sin em­
bargo, a la estructura real del nexo causal.

Tampoco los medios refinados del pensar científico alcanzan has­
ta la estructura microscópica del continuo causar efectos. También
aquí sigue siendo discreta la serie -e incluso allí donde la consi­
deración matemática cuenta con el continuo. Pues cuenta con él
exclusivamente como con algo desconocido, no aprehendiéndolo a
él mismo. El producirse las secciones trasversales unas a otras,
descendiendo hasta las mínimas diferencias temporales, es cosa que
el pensar se limita a suponer (por decirlo así, a interpolar), pero
que no hace propiamente asequible. Nos las habemos, pues, tam­
bién aquí con una variante de la causalidad servida por medios
inadecuados. Cuanto más cercanos entre sí los estadios que perse­
guimos, tanto menos es la alteración y tanto más inapresable la'
relación. únicamente en forma paulatina se suma el causar efectos.
hasta dar una magnitud susceptible de comprobación. Pero aun
allí donde desaparece, sigue siendo un causar efectos real. Más­
aún, quizá sería única y justamente aquí donde fuera de apresar el
verdadero causar efectos en cuanto tal. Pero tampoco el pensar lo­
sigue hasta su célula germinal.

Como categoría del conocimiento tiene, pues, sin duda, la causa­
lidad el esquema fundamental de común con la causalidad. real: la
predeterminación serial en línea recta, el marchar derechamente:
en el tiempo, la irreversibilidad, etc.; pero no la sigue hasta la
verdadera esencia del producir. Lo que se armoniza también per­
fectamente con la irracionalidad del causar efectos en cuanto tal,



422 CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SECo II

Pero la consecuencia es que tampoco en el grado de la ciencia
apresa las plenas colocaciones; así, pues, tampoco la verdadera causa
efficiens. La ciencia paga justamente su exactitud con la abstrac­
ción de la plena complejidad de las causas totales. Simplifica a sus
fines el caso, elimina mediante métodos especiales una multitud de
causas parciales que varían en forma inabarcable con la vista, y se
construye el "caso ideal", que no hay, en absoluto, entre los sucesos
reales. Su causalidad tampoco es, pues, una causalidad individual;
es, antes bien, una causalidad generalizada y reblandecida, que se
atiene a lo homogéneo, típico y esquemático de los procesos natu­
rales. Se queda en las analogías, y propende por ello a tomar el
lado de la legalidad de los sucesos por la esencia de la dependencia
causal misma.

Con lo anterior está en conexión, además, que, como categoría del
conocimiento, carezca de causalidad, incluso en los grados supre­
mos de la conciencia, de la característica necesidad que es decisiva
para la serie causal real. Esta necesidad depende, como lo ha de­
mostrado el análisis modal, justo de la totalidad de las condiciones.
De ésta se cuida, en todo instante, en el orden real. Pero en el
concebir causal no se cuida de ella. El concebir puede, sí, acercarse
a la totalidad, pero no alcanzarla. Por eso tiene también la ciencia
exacta que buscar en todo tiempo la confirmación empírica, por
eso tiene la técnica que contar con sorpresas, tiene que hacer prue­
bas, e introducir en el cálculo las posibilidades de error, constru­
yéndolo todo según exigencias más altas que las que serían de es­
perar con arreglo al cálculo. Las sorpresas con que cuenta, no las
tiene ciertamente por casuales, como lo hace el ingenuo vivir algo.
Pero no puede prever si se darán en razón del concebir causal;
puede, a lo sumo, estimar la eventualidad por analogía con otras
experiencias.

La intuición y el concebir causales están sujetos ambos a la inade­
-cuación, tan sólo en grados muy diversos. Aquélla se atiene a las
-cosas y deja libre espacio al acaso; éste se atiene a lo general y pro-
pende a confundir la causalidad y la legalidad natural, confusión
-en la que desaparece, o anda cerca de ello, el producir mismo. La
perspectiva de la causalidad científica hace por lo mismo un efecto
eminentemente racional; parece como si en ella se penetrase con
la vista el producir mismo. Pero es más bien un saltar con la vista.
No se aprehenden el causar y el efectuarse mismos ni su necesidad.
Tan sólo se suponen. Y la racionalidad es meramente la de las
leyes especiales que se aprehenden en razón de lo supuesto.

Por encima de este grado, puede reconocerse todavía otro filoso-



CAP. 31] EL CONCEBIR CAUSAL

fico-especulativo, que ve sin duda las deficiencias nombradas y
trata de superarlas, pero no acaba con ellas. Tan sólo las salta
dándoles una perspectiva de totalidad que no logra llenar ni intui­
tivamente ni con exactitud científica. Con lo fundamental de sus
consideraciones penetra hasta cierta profundidad; se ve en que se le
abren las pertinentes aporías, pero no puede resolverlas. También
logra descubrir la ambigüedad del concepto del acaso, y apresar
modalmente el tipo de necesidad del causar efectos. A cambio, su­
cumbe fácilmente, por su parte, a la interpretación especulativa, el
rebasamiento de límites y el resbalar hasta lo teleológico. Y esta
última desventaja -por decirlo así, su susceptibilidad a que la
ataque la enfermedad infantil del pensar propio de la concep­
ción del mundo- pesa tan gravemente que una y otra vez tiene
aquélla que retornar a la estricta idea científica de la causalidad
para buscar apoyo en ella. Pues en este punto, al menos, es el
pensar científico positivo insobornable.



SECCIÓN III

LA LEGALIDAD NATURAL Y LA ACCIóN
RECíPROCA

CAPÍTULO 32

EL PROCESO Y SUS LEYES

a) Los TIPOS FORMALES DE LOS PROCESOS

La legalidad natural no es un sistema de proposiciones. Propo­
siciones no las hay en el cosmos. Proposiciones sólo las hay en el
pensamiento humano. La ciencia enuncia las leyes de la natura­
leza en forma de proposiciones; incluso en la forma, todavía más
concisa, del lenguaje matemático de los números. Estas formas no
son las leyes mismas, sino tan sólo sus formulaciones. Pero les
corresponde algo en los sucesos reales de la naturaleza, y esto que
les corresponde es 10 único que interesa en ellas ontológicamente.
Pero ¿qué es ello?, ¿qué es la ley natural efectiva, la que impera
en los procesos mismos y los domina?

La legalidad natural no es, ante todo, nada más que la homoge­
neidad de los procesos. Su existencia se pone de manifiesto en la
circunstancia de que en el avance del proceso total están los pro­
cesos parciales sujetos a una tipología. Los procesos naturales no
carecen de un retorno de formas, a pesar de su multiplicidad e
individualidad (que comparten con todo lo real). Y este retorno
presenta una rigurosa, aunque de ninguna suerte siempre simple,
tipología formal de los procesos mismos; por decirlo así, de las
"curvas de trascurso".

Si tales formas de procesos son constantes, constituyen un mo­
mento de permanencia en medio del flujo general de los sucesos.
No perecen con el proceso una vez trascurrido, sino que se con­
servan en el resurgir de trascursos de igual forma, constituyendo
así una especie de estado duradero en el proceso total. En este
respecto es la legalidad de los procesos parecida a la sustancia; más
justamente, es igual al momento de conservación en la sustancia,
pudiendo, pues, considerarse como una de las variantes de él:
como una forma de la "consistencia" sin sustrato (ef. cap. 2/1 e).

En la historia de la ciencia natural reemplazó, pues, también la
ley natural a la vieja idea de la "forma sustancial". También ésta

424



CAP. 32] TIPOS FORMALES DE LOS PROCESOS

era un intento de apresar el eterno retorno de la forma. Cierto que
se atuvo preponderantemente a las cosas y a las formaciones de la
índole de éstas, refiriéndose a los procesos sólo indirectamente.
Pero también mentaba, sin embargo, la constancia de los tipos de
formas, 10 general en la multiplicidad de los casos.

Lo que se conserva en el proceso es, en primera línea, el proceso
mismo; éste perdura, mientras que los estadios van y vienen. In­
mediatamente después, se conserva la sustancia. Pero la legalidad
natural enseña que en el proceso se conserva todavía algo más, aun­
que de otra manera. Esto otro es la forma especial del proceso.
Sin duda, desaparece cada vez con el proceso singular, pero tam­
bién resurge cada vez. Se conserva, pues, por medio de un retorno.
Este retorno no es total; pues también los procesos son, como todo
10 real, exclusivamente una vez, no repitiéndose con todo detalle,
sino sólo en ciertos rasgos fundamentales.

La ley natural es el momento categorial en el flujo de los sucesos
naturales, que hace retornar siempre los rasgos fundamentales de
las formas de los trascursos, sin que se repitan en su particularidad
los procesos singulares mismos.

Todo lo que retorna en el proceso en razón de la legalidad -sean
efímeros estadios de transición, o configuraciones de trascursos, o
bien formaciones relativamente duraderas- tiene parte en esta es­
pecie de conservación. Su tipo se conserva, en razón de leyes cons­
tantes, por regeneración. Por eso se extienden las leyes naturales,
aunque sean primariamente las del proceso, indirectamente también
a las formaciones, colocaciones y estructuras simultáneas de toda
índole. Pues éstas no aparecen en ninguna otra parte más que en
el proceso. Indirectamente se extiende, pues, la legalidad natural
pura y simplemente a todo lo que hay en el reino de la naturaleza.

Para nuestro saber de las cosas de la naturaleza, es la legalidad
natural la categoría más ilustre y más rica de consecuencias en
el reino entero de aquélla. Sin ellas sería el proceso una multípli­
cidad completamente sin orillas, siempre distinta y distinta, inase­
quible, inapresable. Nada podría reconocerse en él, con nada co­
nocido podría tropezarse en él. Únicamente la homogeneidad de
las formas de trascurrir 10 hace asequible. Y así sólo va la asequi­
bilidad exclusivamente hasta donde va la homogeneidad.

En 10 homogéneo llega la intuición al reposo, en el que empieza
el concebir, a cuyo contenido se atiene la penetración del análisis.
En ello parece rebajada la multiplicidad, simplificada la ilimitada
complejidad. La legalidad es, por tanto, el lado racional del proceso,
a saber, aquel al que está ajustado nuestro intelecto.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo m

b) Lo GENERAL-REAL EN EL PROCESO Y LOS JUICIOS-LEYES DE LA

CIENCIA

La legalidad no es la ley. "Legal" es lo que está sujeto a la ley,
o sea, en el caso de la ley natural, ante todo el proceso. La ley
misma es lo que hace legal el proceso, o que le da ese ingrediente
de homogeneidad o de tipismo en que se hace tangible su índole
peculiar. Esto no necesita significar que las leyes naturales lleven
una misteriosa existencia propia, por detrás de los procesos natu­
rales. Por el contrario, sólo hay leyes en el proceso mismo, pero, sin
embargo, no de tal suerte que se agoten en el proceso singular. Son
a éste lo que lo general a lo singular. Nada general-real es inde­
pendiente: sólo ocurre en los casos singulares; pero así como éstos
no se agotan en ello, tampoco ello en éstos.

La ley natural es igual, por su manera de ser, a las categorías.
Tampoco éstas tienen existencia propia al lado de lo concretum,
pero lo predeterminan en determinado respecto. Las leyes natura­
les son sólo más especiales. También ellas tienen el carácter de
principios, y no tienen, como éstos, ser alguno alIado de su ser prin­
cipios, pero predeterminan el curso real de los procesos, introdu­
ciendo la uniformidad en ellos, y son en este sentido leyes reales.
Con las leyes formuladas por la ciencia natural no necesitan ser
idénticas por el contenido; éstas sólo son intentos que hace la con­
ciencia cognoscente para apresar aquéllas. Las efectivas leyes natu­
rales existen independientemente de que se las aprehenda. Son lo
general-real en las formas de trascurrir los procesos naturales. La:
elucidación de lo general-real en cuanto tal pertenece a la teoría:
de las categorías Iundamentles (ef. Fábrica, cap. 37 d).

La legalidad es también, por consiguiente, una especie de prede­
terminación en el proceso natural, y una especie distinta de la
causalidad. En ésta predetermina un estadio de un proceso el esta­
dio siguiente en la secuencia temporal. En la legalidad es algo
general, y en cuanto tal algo intemporal, la instancia predeterrní­
nante. La predeterminación que mana de las leyes naturales es,
pues, trasversal a la causal. Y si se quiere designar la causal como
"horizontal", según la vieja imagen espacial (por mantenerse ínte­
gra dentro del plano de los sucesos reales), se tiene que designar
la de las leyes, para ser consecuente, como "vertical". Esto sólo es,
ciertamente, una imagen, pero caracteriza bien la relación mutua:
de las dos formas de predeterminación. Y, encima, se ajusta a la:
manera de ver, que se volvió corriente desde Platón, según la cual



CAP. 32] LO GENERAL·REAL EN EL PROCESO

los principios predeterminan su concretum "desde arriba". La
relación categorial misma de las dos predeterminaciones habrá de
elucidarse aún especialmente.

Importante es ahora, ante todo, el ser la ley natural algo general
en sentido riguroso. Esto no significa que sólo entre en ella lo más
general de todo. Hay, antes bien, leyes naturales muy especiales.
El rigor de la generalidad consiste en algo distinto: en abarcar la
totalidad de los casos pertinentes sin admitir excepción. Este sen­
tido de lo general es característico de la genuina ley natural. Una
homogeneidad que tolere excepciones no es una ley natural. Puede
señalar en la dirección de una ley, pero la ley misma se halla toda­
vía oculta. Si puede encontrarse, y cómo, es una cuestión del mé­
todo científico.

Lo general de la ley no es, pues, una formación ideal, ni una
formación lógica. La forma de juicio le es extrínseca y sólo existe
en el pensamiento. La ley misma existe en la forma de los procesos
reales, aunque no la aprese el pensamiento. En este punto han
errado muchas veces el núcleo de la cuestión las teorías lógicas del
proceder científico, que han dado directamente por leyes natura­
les los juicios generales de la ciencia puestos en forma exacta. Y si
tales leyes resultaban inexactas, propendían a tomar las leyes na­
turales mismas por algo relativo, o incluso existente meramente
en el pensamiento. Con lo que trataban las teorías idealistas y
positivistas de ganar una confirmación que no podían encontrar por
el camino legítimo.

Así no se hace justicia al sentido de lo general-real. Hay que ha­
cer una clara distinción entre la ley natural que impera en los
procesos reales y los juicios-leyes de la ciencia, y hay que hacerla
también allí donde tenemos toda razón para considerar adecuados
los juicios de la ciencia. La relación entre 10 uno y lo otro no es
sino la de la aproximación, exactamente como es también el caso
en otras ramas de la ciencia. Los grandes maestros de la ciencia
natural 10 supieron y reconocieron, en total, muy bien así. Para
un relativismo científico no da ocasión alguna esta relación, cuan­
do se la entiende bien.

Con la individualidad de los procesos singulares se armoniza muy
sencillamente esta generalidad real. Ya pueden todas las determi­
naciones de un proceso ser generales en el sentido de las leyes, que
no por ello dejará de ser, como un todo, único. De ello se cuida la
otra predeterminación, la causal-lineal, en la que hay más amplio
espacio libre para lo especial de las colocaciones de un caso a otro.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS (SEC. III

e) Los ESQUEMAS DE LOS TRASCURSOS DE LOS PROCESOS. APRIORISMO

E INDUCCIÓN

Recuérdese ahora que en el proceso en cuanto tal hay, partiendo
<le cada estadio, una pluralidad de posibilidades. La causalidad
consistía, por el contrario, en ser en cada instante sólo una de ellas
:genuina posibilidad real. De esta suerte se convierte la sucesión
en el tiempo en una sucesión necesaria (ef. supra) caps. 21 b Y
27 e). ¿Qué es, pues, lo que sobreviene aún con la predetermina­
ción de las leyes naturales?

Patentemente esto: el no ser la única posibilidad absolutamente
distinta en cada nuevo caso, sino seguir siendo la misma en ciertos
rasgos fundamentales a lo largo de anchos grupos de casos de pro­
cesos. Con ello entra la homogeneidad y el tipo de los procesos en
la multiplicidad de los sucesos naturales, inabarcable de otra
suerte.

Dicho en imagen, la naturaleza no inventa para cada caso algo
nuevo de raíz. En ella se procede según un cierto esquema, o más
exactamente, según una pluralidad de esquemas que se combinan
y superponen múltiplemente, provocando la apariencia de desvia­
ciones. Pero la ulterior especificación no traza a estos esquemas
ninguna clase de límites.

Para nuestro conocimiento de la naturaleza son estos esquemas
de la mayor importancia. Ellos hacen que nuestra experiencia de la
naturaleza presente de un cabo a otro "analogías", o que le ofrez­
ca al observador siempre de nuevo la misma faz en medio de toda la
-específicación. De esa manera puede la ciencia atenerse a una
multiplicidad considerablemente disminuida de fenómenos, y Ile­
:gar por tal única vía a la visión de conjunto. Así es, al menos,
lICuando prescinde de las últimas especificaciones, apenas apresa­
bIes, de los procesos. En la vida lo hacemos así siempre y sin más,
por fuerza de la necesidad; la ciencia lo hace dondequiera que va
a lo fundamental. Y únicamente por ello es posible que penetre­
mos en esta naturaleza con nuestro entendimiento, que se mueve
entre generalidades; que formemos conceptos y juicios, y llevemos
a cabo subsunciones que apresan efectivamente algo de ella. De la
mano de la legalidad entramos en ella, y todo concebir sus cone­
xiones radica en el concebir sus leyes. Nos las habemos aquí con un
ajuste asombrosamente adecuado del entendimiento a la naturaleza.
No es la naturaleza la que está ordenada teleológicamente al enten­
dimiento -como todavía lo expresaba Kant-, sino el entendi­
miento a la naturaleza, en la que tiene que orientarse. Un enten-



CAP. 32] LOS ESQUEMAS DE LOS TRASCURSOS

dirniento que apresara meramente lo singular (o sea, un entendi­
miento meramente "intuitivo") no podría orientarse en una natu­
raleza ordenada legalmente.

Todo lo apriorístico de nuestro conocimiento tiene la forma de
la generalidad. Por eso pende del lado de la legalidad de la natu­
raleza el ingrediente entero de lo apriorístico en el conocimiento
natural. Es lo que se expresa también en el término kantiano de
"analogía de la experiencia", bajo el cual reunió Kant las catego­
rías más importantes del conocimiento natural.

Ello no significa, ciertamente, que podamos aprehender pura­
mente a priori las "leyes especiales" de la naturaleza, pero sí que
en el aprehenderlas hay un elemento a priori que nos hace funda­
mentalmente posible aprehender en ciertos datos de la experiencia
lo general de la ley. Pues la experiencia no da lo general en cuanto
tal. La generalidad misma sólo es aprehensible a priori.

Del proceder de la ciencia, que acarrea esta fecunda síntesis de
-elementos gnoseológicos aposteriorlsricos y apriorísticos, se ha tra­
tado con frecuencia, y en forma que agota suficientemente la cues­
tión. Se lo resume habitualmente bajo el concepto de inducción
completa o exacta -a diferencia de la inducción meramente enu­
rneradora y aproximada. De esto no se necesita hablar aquí. Sólo
una cosa es en ello de importancia para la posición categorial de
la ciencia de la naturaleza.

La inducción, en efecto, sólo llega a proposiciones efectivamente
generales cuando supone ya la generalidad en la forma de una
mayor. Una "generalización" propiamente tal no es, pues, posible
en ella. Sólo parece haberla, mirando desde los casos singulares
observados. Efectivamente no parte, en absoluto, de éstos solos, sino
siempre a la vez del supuesto de la existencia de una legalidad
rigurosa en los procesos reales. Tan sólo no se sabe cuáles son las
leyes, acerca de las cuales debe instruir la experiencia. Pues si la
ley buscada impera "en general", tiene que estar contenida en cada
caso singular. Todo caso puede, pues, delatarla sólo con que se
logre plantear adecuadamente la cuestión y organizar adecuada­
mente el experimento.

El experimento se limita, pues, a aislar las condiciones de una
determinada legalidad parcial. La pura y simple existencia de ésta
'Se supone antes de conocerla. Es decir, la generalidad está supuesta
a priori; el experimento se limita a informar acerca de lo especial
de la ley. Sólo así es posible que el caso singular dé a conocer una
ley. Toda repetición del experimento es, en cambio, simple con­
rrol, Pues las leyes se interfieren en el proceso concreto, que es por



43° CATEGORíAS COSMOLóGICAS [sec.rn

lo que es difícil el aislamiento de las condiciones. Una y otra vez
ha descarrilado en este punto la teoría. En forma clara, aunque
sin fundamentarla, enunció J. St. Mill el supuesto general de toda
inducción exacta como ley de la "uniformidad de la naturaleza".
Más profundamente vista está ya la misma idea en la doctrina kan­
tiana de las "analogías de la experiencia". La analogía apriorística
-apresada, es cierto, por Kant en forma demasiado estrecha con
sus tres categorías de la relación- no es nada más que el supuesto
apriorístico de la uniformidad.

Si se quiere un esquema lógico abarcable con la vista para esta
situación, puede ponerse el silogismo inductivo en la forma de un
silogismo hipotético en el modus ponens. La mayor enuncia el
supuesto apriorístico: si a un determinado S, conviene el predi­
cado P, conviene P también a todos los S; mas la observación mues­
tra que S, es P; luego tiene que ser válido que todos los S son P.
La generalidad, por tanto, no se induce, sino que se supone. Y
bajo ella, como una generalidad de contenido todavía indetermi­
nado, se subsume 10 observado. Con ello resulta esto último ele­
vado directamente a la generalidad supuesta; y la generalidad in­
determinada alcanza su determinación.

El supuesto apriorístico mismo no es aquí ni lógico, ni gnoseo­
lógico, sino puramente ontológico-categorial. Se refiere justo a la
existencia de una legalidad de un cabo a otro de la naturaleza.
Si existe efectivamente con legitimidad en esta universalidad, si no
representa una simplificación adecuada a nuestros fines, es cosa que
en último término no podemos decidir. Lo que habla repetida­
mente en su favor son los grandes éxitos de la ciencia natural y la
técnica, que descansan esencialmente en él. Pero todos los criterios
de verificación encuentran en alguna parte un límite de su al­
cance. En la actual física teórica se ha vuelto de nuevo actual este
problema.

d) NOTA HISTÓRICA. TIPOS DE FORMAS Y TIPOS DE LEYES

La legalidad en cuanto tal no necesita ser ni matemática ni cau­
sal. En el mundo en que vivimos es patentemente ambas cosas.
Pero esto no radica en su esencia, sino en la esencia de otras cate­
gorías. En sí pudiera tener también otras formas. Lo importante
es sólo que siempre constituye una tipología de formas de los pro­
cesos.

El ejemplo que 10 prueba es la vieja física aristotélico-escolástica,
que estaba edificada teleológica y amatemáticamente. Cierto que



CAP. 32] NOTA HISTóRICA

está fundamentalmente desechada y que nadie querrá renovarla.
Pero prueba, sin embargo, que también de otra manera era conce­
bible una tipología de formas de los procesos. Si no hubiese sido
posible, ¿cómo hubiera podido mantenerse tantos siglos semejante
teoría?

El error que había en ella tampoco consistió en la sola sustancia­
lización de las formas, sino mucho más en el desconocimiento de lo
que son propiamente los procesos. El reino de las formas era en
primera línea un reino de las formaciones, orientado por las cosas
y más aún por lo orgánico. Siempre se encontraba a las formas
en trance de devenir, o sea, en estado de imperfección. Pero como
los procesos estarían orientados hacia ellas como a sus metas, no
podía menos de admitirse que las formas tenían que preexistir en
algún lugar en su pureza -y esto quería decir sustraídas a todo
proceso, estáticas, inmutables.

Así se vino a parar al reino estático de las formas (essentiae),
como lugar del cual se gustó de considerar en los tiempos cristianos
el intellectus diuinus. Mientras tanto se consideró cada vez más el
proceso como imperfección, incluso como lo ónticamente impropio,
y se desvaloró de acuerdo con ello el mundo real. Así ya no pudo
sostenerse la vieja y profunda idea de Heráclito, de que todo lo real
existe en el proceso y en ningún lugar más. Pero en la medida
en que seguía teniéndose a la vista el proceso, ya no se era capaz:
de apresarlo en su unidad; en consonancia con la pluralidad de las.
formas, se lo atomizó en un sinnúmero de procesos independientes.
La predeterminación que se atribuía a las formas sólo era, pues,
predeterminación en lo pequeño y el detalle, no en el todo ni en el
proceso cósmico.

Con todo, se presentaba como una especie de legalidad de los pro­
cesos. Se entendía, en efecto, el proceso como la génesis de las
formaciones, y la forma como la causa immanens de esta génesis. La
"forma" pasaba por ser lo íntimo de la naturaleza en cada forma­
ción, o como se dijo más tarde, por su natura naturans. El punto
flaco de ello era y siguió siendo la índole estática de las formas,
así como la imposibilidad de entender de tal manera la secuencia
misma de los estados de los procesos, que forma un fluyente cambio
de formas, un [luxus [orrnarurn (según el término de Averroes),
¿Se iba, acaso, a aceptar en serio una infinitud de formas para cada
proceso de devenir? Para escapar a este contrasentido se desató, ya
en el siglo XIV, la lucha contra la forma estática. Pues, de hecho,
si se llegaba a encontrar una forma móvil bajo la que pudiera
recogerse la pluralidad de las formas recorridas en el proceso, po-



432 CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SECo 1I1

día entenderse el proceso mismo como predeterminado en su curso
por un principio.

Es la idea de la [orrna [luens la que desde aquí se impone lenta­
mente. En ella está entrañado el inicio de la nueva manera de ver,
la idea de la ley natural in nuce. Pues ahora se trata de apresar la
regla de la mutación misma. Un largo desarrollo, con muchos
retrocesos y rodeos, condujo desde aquí, finalmente, al concepto
efectivo de ley natural en el sentido de la física de Galileo. Se
encontró el medio de determinar matemáticamente la forma flu­
yente en la relación fluyente de las magnitudes. Y con ello se des­
embocó del todo por sí en la relación causal de los estadios de los
procesos que se producen unos a otros.t

únicamente ahora se desarrolla otro concepto del interior de la
naturaleza. Las viejas "formas" no explicaban en el fondo nada,
siendo repeticiones tautológicas de las formas de las cosas, simple­
mente elevadas a la supratemporalidad. Así era en la doctrina de
las [acultaies, en la de la qualitas occulta o vis occulia. Todo esto
se derrumba tan pronto como el "interior" de las cosas revela ser
de un contenido enteramente distinto, algo por 10 cual puede con­
cebirse como exteriorización suya lo visible de los fenómenos natu­
rales. Este interior de la naturaleza entendido de otra suerte, tiene
que arrancárseles a las exteriorizaciones con métodos especiales,
tiene que inferirse de ellas. Es el sistema de las leyes que está
escondido en el sistema de la naturaleza, que está sin duda con­
tenido en los procesos, y por lo mismo es inducible desde ellos,
pero cuyo contenido no es idéntico al de ellos.

Explicarse no puede nunca lo mismo por lo mismo, sino exclu­
sivamente 10 uno por 10 otro. La doctrina de las formas no podía
explicar por qué se limitaba a afirmar otra vez lo mismo. Su error
era el de la homonimia (e]. Fábrica, cap. 6 e-e). Únicamente con
la ciencia de las leyes cambia la cosa. Las leyes no están en la
palma de la mano. Tienen que encontrarse, a saber, en los casos
-dados. Pero, una vez encontradas, pueden explicarse por ellas nue­
vos casos dados. Y esto no es un círculo. Pues los casos no son los
mismos, y encontrar no es lo mismo que explicar.

1 Sobre los intrincados caminos del desarrollo entero, ef. la instructiva obra
«le Anneliese Maier, An der Grenze van Scholastik und Naturioisscnsch ait,
Essen, 1934; igualmente la obra más reciente, Die Vorlduier Galileis im I4·
[ahrh uridert , Roma, 19.19.



CAP. 32] CAUSALIDAD Y LEGALIDAD 433.

e) LA CA USALIDAD y LA LEGALIDAD

Pero no sólo puede existir la legalidad sin predeterminación cau­
sal ni matemática -sólo que justo entonces no es la exacta que
reina en la naturaleza real-, sino también a la inversa: también
puede existir causalidad sin legalidad, e igualmente sin predeter­
minación matemática. Más aún, como tercera tesis pudiera aña­
dirse aún la de que también puede existir predeterminación mate­
mática sin legalidad de los procesos ni causalidad; pero esto es una
trivialidad, pues que existe sin ellas en el entero dominio de
objetos de la matemática pura.

Categorialmente importante en este orden de cosas es el princi­
pio: estos tres tipos de la predeterminación existen en la natura­
leza real perfectamente combinados, y sería ridículo querer desga­
rrar uno de otro. Pero la combinación no radica en la esencia de
ellos, y por ende no puede, como se ha creído, deducirse a priori.
Sino que radica en la índole peculiar del mundo real, y no pode­
mos hacer más que aceptarla como un hecho.

De importancia es aquí, ante todo, la relación categorial entre la
causalidad y la legalidad natural. La causalidad misma es también,
sin duda, una legalidad, pero ni se agota en ésta (piénsese en el
"producir"), ni consiste en leyes especiales de procesos homogéneos.
Pero sí descansa en ella la legalidad natural efectivamente existente,
y sí la encontramos encajada en ésta, por decirlo así, sobreconfor­
mada por ésta, dondequiera en el reino de la naturaleza. Pero
esto sólo es un [aciurn, no una necesidad categorial; no radica en
la causaliclad, sino en el retorno de complejos homogéneos de cau­
sas en los sucesos naturales. Pues, según el principio de causalidad,
sólo causas iguales dan por resultado efectos iguales. Cuando Kant
hablaba de una "causalidad según leyes naturales", daba muy bien
en esta conexión de hecho; pero no daba ni en la esencia catego­
rial de la causalidad, ni en la de la legalidad natural en cuanto
tal, y una causalidad sin leyes naturales hubiese, en verdad, dista­
clo aún mucho de necesitar ser una "causalidad por libertad".

En sí podría existir muy bien la causalidad sin las leyes natura­
les matemáticas en los procesos reales. Se limitaría entonces a
carecer justo de la homogeneidad y la tipología de formas de los
trascursos. El caso singular no tendría nada de general, y no podría
subsumírselo bajo nada más. De hecho no es así. Pero- no por obra
de la causalidad, es decir, del puro "producir efectos", sino del
retorno de las mismas colocaciones.

Esta situación no se ha comprendido claramente, desde el adveni-



434 CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SECo 1I1

miento de la ciencia de leyes, en ninguna parte, tampoco en la filo­
sofía. Se estaba demasiado fuertemente bajo la impresión de la
conexión de hechos, para poder distinguir claramente los momentos
categoriales. Kant sólo es aquí un ejemplo entre muchos. A oscu­
recer las cosas contribuyó, además, la maraña generalmente rei­
nante en el análisis modal. Por necesidad se entendía predominan­
temente la necesidad esencial, sin distinguirla pulcramente de la
necesidad real. Así surgió el error de que la necesidad ha de poseer
también en el orden real la forma de la generalidad; lo que signi­
ficaría que la colocación de causas singular y única que produjese
como efecto una colocación tan singular y única, no podría tener
necesidad alguna.

Contra toda esta maraña, hay que afirmar inequívocamente: l~n

retorno de colocaciones, aunque sólo sean parcialmente idénticas,
en los procesos naturales, no es, en absoluto, necesario en razón
del mero producir efectos junto con su necesidad real. El proceso
natural causalmente predeterminado muy bien podría producir
cada vez algo enteramente distinto, y producirlo con la misma
necesidad real. Semejante proceso natural sería atípico, sin ley,
pero no sin rigurosa predeterminación lineal. Tan sólo no habría
una predeterminación según leyes.

Tampoco sería entonces ni matemática ni calculable. En gene­
ral, el ser .calculable no depende de la causalidad, y todo el gran­
dioso apriorismo de la ciencia exacta no depende tanto de ella
como de la legalidad. La fórmula Ha causas iguales -efectos igua­
les", en que se ha condensado el principio de causalidad, está muy
lejos de expresar la esencia de la legalidad natural. Enuncia pura
y exclusivamente su supuesto causal. Tiene también la forma hipo­
tética del "si -entonces". De lo que resulta claramente que el
hecho de haber causas iguales no está expresado en ella, ni tampoco
pertenece, en absoluto, a la secuencia causal.

El hecho, pues, de que una y otra vez aparezcan los complejos
de causas típicamente iguales, no es una consecuencia del prin­
cipio de causalidad, sino una especial peculiaridad de los procesos
naturales. Esta peculiaridad es justo su legalidad. Este estado de
cosas puede enunciarse también así: la legalidad misma es, en el
proceso natural, causalmente contingente.

De hecho, tampoco retornan exactamente los mismos complejos
de causas. Tan sólo no los diferenciamos exactamente. En la vida
no necesitamos hacerlo, y en la ciencia no queremos hacerlo. La
igualdad de las colocaciones nunca alcanza sino a un sector abs­
traído de la totalidad de las causas parciales, no a sus totalidades.



CAP. 33] INDIVIDUALIDAD Y GENERALIDAD 435

De donde las múltiples fuentes de error en aquellos casos de juicio
causal en que lo que interesa es justamente la alta complejidad
de las colocaciones. Ni el más exacto conocimiento de las leyes es
defensa alguna contra ellas.

CAPÍTULO 33

LA LEY NATURAL Y SU ESTRUCTURA MATEMÁTICA

a) LA INDIVIDUALIDAD Y LA GENERALIDAD EN EL PROCESO NATURAL

Es, pues, peculiaridad del proceso natural -y mediatamente tam­
bién de la causalidad natural (no de toda causalidad, natural­
mente)- tener de un cabo a otro tipos, o mostrar rigurosa analogía
entre los casos. Analogía no es plena igualdad. En el proceso natural
emergen perennemente los complejos de causas iguales por el tipo,
,que traen consigo, con necesidad causal real, trascursos asimismo
típicamente iguales.

Esta peculiaridad del proceso natural está en clara oposición al
proceso psíquico, espiritual, histórico, incluso en parte también
ya al orgánico. También en éste hay, sin duda, homogeneidad y
retorno, pero no de un cabo a otro, ni sujeto a legalidad matemá­
tica. Lo peculiar del proceso natural, como suceso a la vez causal­
dinámico, es lo que hay en él de general-real, la ley natural.

La legalidad natural es legalidad rigurosa, infrangible, una lega­
lidad que tiene necesidad. Ya se mostró cómo esta necesidad no es
la del nexo causal. De éste la distingue el carácter de la genera­
lidad. La causalidad es la necesidad de un proceso en razón de
una determinada colocación dada una sola vez; tiene el tipo de la
necesidad real. La legalidad natural es otra necesidad en el mismo
flujo temporal de los procesos: necesidad de un determinado "ser
así" de los casos singulares en razón de un principio. No tiene,
pues, el tipo de la necesidad real (necesidad de lo real en razón
de lo real), sino el de la mera necesidad esencial (necesidad de algo
real en razón de un principio general). Únicamente estas dos ne­
cesidades juntas, perpendiculares entre sí y mutuamente comple­
mentarias, constituyen la plena necesidad real.

La generalidad de la ley coexiste con la individualidad de los
casos, en forma tan exactamente armónica como la causalidad con
la eontingentia (cap. 28 d). Merece la pena poner juntas las cuatro
tesis en que se enuncia esta doble relación:



CATEGORfAS COSMOLóGICAS [SECo III

1. Todo lo que sucede en la naturaleza descansa en la coinciden­
cia de las condiciones (contingentia) sin determinación previa.
Sucede, pues, "casualmente".

2. Nada de lo que sucede "casualmente" puede, en razón de lo
precedente, resultar distinto de como resulta. Sucede, pues, nece­
sariamente.

3. Todo lo que sucede necesariamente, sucede en su integridad
sólo una vez, siendo cualitativamente individual. Esta individua­
lidad no la tiene en razón de un principio, sino por obra del or­
den real.

4. Todo lo que sucede una sola vez está, sin embargo, sometido­
a principios generales en todas sus determinaciones singulares.
Tiene, pues, también dentro de sí la necesidad esencial de lo rigu­
rosamente general. Lo que tiene de rigurosamente general es la
legalidad natural.

Considerándolo muy superficialmente, no deja todo este estado
de cosas de ser paradójico. A pesar de todo, ha permanecido casi
por completo sin que se fijase la atención en él. Desapareció por
completo detrás de la forma especial de la legalidad natural, la
matemática. Y no es cosa para admirar, puesto que al físico sólo
le interesan las leyes mismas, su contenido y su formulación. Pero la
teoría de las categorías tiene que retroceder más atrás -hasta lo que:
es fundamento de toda legalidad.

b) LIMITACIÓN CATEGORIAL DEL PAPEL DE LA LEY NATURAL

Comprensible es que en los siglos de transición, e incluso todavía
en los comienzos de la física clásica, se entendiese la ley natural
a la manera de una causa immanens de los procesos. En un prin­
cipio no se tenía otro concepto para ella, y más tarde, cuando ya se
llevaba mucho hablando de "leyes", siguieron todavía mucho cer­
niéndose éstas ante los pensadores del siglo XVII como formas de la
"perfección" tperjectio, harmonias, que el proceso real sólo aproxi­
madamente reproduce. Keplero es un conocido ejemplo de tal ma­
nera de pensar. La idea de que el proceso no es "efecto" de las
leyes, la de que sólo la causa iransiens se llama con razón causa,
la de que ésta desaparece en el efecto, y en general sólo es un
estadio del proceso, mientras que la ley no desaparece, por ser
forma del proceso -son ideas que sólo paulatinamente lograron
imponerse.

Un punto estaba visto justamente en la vieja concepción: aunque
las leyes no sean causas, son con toda literalidad inmanentes al



CAP. 33] LIMITACIóN CATEGORIAL 437

proceso real. No existen en ninguna otra parte más que en él. No
forman un mundo trascendente para sí. Lo que sí se puede es
"considerarlas" aisladamente, recogerlas en un sistema de leyes, y
el sistema mismo presenta a su vez una estructura propia, una es­
pecie de coherencia en que lo uno supone lo otro, lo uno y lo otro
se condicionan mutuamente; al entretejimiento de los procesos
puede ser, sin duda, muy poco semejante esta coherencia. Pero
no pueden arrancar del proceso real las leyes junto con su cohe­
rencia. Sólo existen "en él", como suyas.

Es necesario apartar de la idea de la legalidad natural las exa­
geraciones; una y otra vez se encuentra uno con ellas, hasta hoy
mismo, las más de las veces en forma tácita. Puede entenderse
con buen sentido el sistema de las leyes como el "interior de la
naturaleza", y hablar en el mismo sentido de penetrar en el inte­
rior. Sólo se trata del sentido en que se haga lo uno y lo otro. Si
se entiende el interior como un "núcleo" que produce espontánea­
mente su exterior, ya se ha incurrido en error. Las leyes no pro­
ducen nada, no son potencias productoras. Tampoco forman un
reino de formas ideales que los casos se limitasen a imitar aproxi­
madamente. No son ni arquetipos, ni fuerzas motrices. No puede
"reducirse" a ellas el proceso real como a una razón cósmica secu­
larizada, ni tampoco "derivar" de sus combinaciones aquel pro­
ceso. Tan lejos no va, en absoluto, el explicar por medio de ellas.
De la mera existencia de lo general, por mucho que se extienda has­
ta penetrar en las especificaciones, no se sigue nunca un suceso real.

Tampoco en la ciencia se puede, pues, resolver el proceso en
pura legalidad. Con ello se saltaría lo capital: la realidad. Basta,
a este respecto, considerar algunos de los otros momentos catego­
riales que están contenidos igualmente en el proceso, la temporali­
dad, el fluir y el durar (es decir, el trascurrir mismo), los estados
y su brotar, los sustratos persistentes, así como las varias clases de
dimensiones de posibles magnitudes (y no sólo de las extensivas);
nada de esto puede reducirse a las leyes, estando, antes bien, supues­
to en ellas. Las leyes sólo son las especiales formas y ritmos de los
trascursos, hasta donde éstos son homogéneos.

Pero, ante todo, no pueden reducirse a legalidad las potencias
efectivamente motrices del proceso: los complejos de causas pro­
ducidos por él mismo, que a su vez se resuelven en él. En lo que
tienen de especial desempeñan sin duda un papel determinante
las leyes, siempre combinadas; pero no por ello son tales complejos
combinaciones de leyes, sino colocaciones de causas parciales rea­
les, perecederas.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo III

Esta limitación del papel que desempeñan las leyes naturales
es puramente categorial, o sea, no es una limitación, en absoluto,
de su esfera de validez. También esto hay que ponérselo en cla­
.ro de la manera justa, pues también en este punto se encuentra
uno con malas inteligencias. Leyes especiales aisladas no las hay, en
efecto, en la naturaleza. Sólo hay leyes en conexión de unas con
-otras, y según la índole especial del proceso real aparecen selectiva­
mente combinadas. Cuesta al físico un trabajo especial separarlas
experimentalmente para poder aprehenderlas. Los golpes geniales
de los grandes descubridores son, los más, logros de esta índole.

Pero esta misma combinación de las leyes, es también la razón
por la que las distintas leyes conocidas nunca parecen ajustarse
rigurosamente al caso concreto, tal como si sólo se cumplieran
aproximadamente. únicamente se olvida con demasiada facilidad
que las leyes solas aún no constituyen el proceso, que sólo son un
esquema, lo general de él, que, encima, no se presentan aisladas,
y que con nuestros humanos medios no abarcamos la plenitud de
los factores. Y entonces se siente la inclinación a rebajar el poder
de las leyes. Es un error fatal: los casos aparentemente discrepan­
tes de las leyes, responden perfectamente a ellas -sólo que no
a ellas solas, y ante todo no a una sola que se tenga a la vista.

c) Lo MATEMÁTICO EN LA LEY NATURAL. LA RELACIÓN ÓNTICA DE

LAS ESFERAS

Lo realmente maravilloso en las leyes naturales es, sin duda al­
;guna, su estructura matemática. De ésta depende su relativa sen­
cillez, su amplia cognoscibilidad, así como la grandiosa posibilidad,
no sólo de desenmarañar, sino también de aprehender exactamente

-el complexo mismo de los procesos naturales, tan enmarañado
;para la mirada superficial, merced a penetrar con la vista su lega­
ilidad. Pues no es tanto el factor causal, no se diga él solo, la base
de la aprehensión exacta, sino ante todo el carácter cuantitativo­
matemático de las leyes naturales. De él depende el apriorismo
en el conocimiento de la naturaleza. Es fácilmente reconocible en
en la Antigüedad, entre los pitagóricos; luego en los orígenes de la
anticipación, la predicción y el cálculo en general.

Dos veces se ha descubierto en la historia esta maravilla. Primero
en la Antigüedad, entre los pitagóricos; luego en los orígenes de la
moderna ciencia natural. Ambas veces hizo época el nuevo descu­
brimiento, aunque en la Antigüedad no condujo a un claro con­
-cepto de la ley natural. Ambas veces condujo a descubrimientos



CAP. 33] LO MATE:MÁTICO EN L\. LEY NATURAL 439

importantes. Tan sólo no fue capaz de beneficiarlo la matemática
de los antiguos, que estaba aún en los comienzos. El hecho funda­
mental en que se hizo presa aquí, fue el de que los procesos y las
relaciones naturales se rigen por relaciones de magnitud matemá­
ticas, o sea, están edificados sobre una legalidad matemática. Los
pitagóricos decían: los principios de los números son a la vez
los principios de todo lo existente. La afirmación iba, sin duda,
demasiado lejos, pues que sólo tiene validez en la naturaleza
inorgánica. Pero, por lo menos, daba clara expresión al asombro­
so hecho.

y ¿por qué hace época semejante descubrimiento? Porque la
matemática es un eminente medio de conocimiento, único en exac­
titud y fecundidad. Pues la legalidad de la matemática pura nos
está dada a priori) o donde no dada así, se la puede descubrir
a priori. En cuanto tal no es, en absoluto, legalidad real. Le es
extrínseco el dominar los procesos naturales. Pero a los procesos
naturales no les es ello extrínseco, sino que ello es sumamente
característico de ellos. Y de todo punto decisivo es para el cono­
cimiento de la naturaleza. Sólo así puede éste ser exacto. Pues sólo
las relaciones matemáticas son accesibles a priori a nuestro enten­
dimiento (es decir, evidentes por sí mismas).

El estado de cosas ontológico que se cobija en esta situación
no es simple, ni tampoco puede exponerse extensamente en este
lugar, porque no concierne a las solas relaciones matemáticas (sobre
los detalles ci. Fundamentos) caps. 41-45). Los objetos matemáticos
tienen su propia manera de ser, difícil de captar. No es una mane­
ra de ser real, pero sin embargo tampoco una que se agotase en el
sentido del pensamiento o del concepto. Es un "ser ideal", y las
leyes de estos objetos son leyes de una esfera ideal del ser.

Así, por lo menos, es como se las han originalmente. Pero no están
restringidos a esta manera de haberse. Por dos lados intervienen
predeterminando en otras esferas: en el conocer pensando, por un
lado, y en las relaciones reales de la naturaleza, por otro lado, en tan­
to son cuantitativas. En último término predeterminan ambas veces
algo real. Pues también el conocer pensando es un proceso real sui
generis, que avanza en el tiempo y tiene sus etapas dadas histórica­
mente una sola vez -un proceso que tiene, además de la legalidad
lógica y de la matemática, emparentada con la lógica, todavía otra
legalidad (la psíquica, por ejemplo), con lo que estos grupos de
leyes entran hasta en cierto conflicto unos con otros. Pues el pen­
sar no es de suyo lógico, ni menos matemático, sino que tiene que
elevarse a serlo, a determinados fines del conocimiento. Ello es



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [ssc. m

históricamente, e incluso aún en la conciencia del individuo, un
largo proceso de aclaración, ejercitación y formación.

Pero indirectamente es lo anterior también válido de la ciencia
de la naturaleza, y ello justo porque la legalidad matemática sale de
su esfera para penetrar, no sólo el pensar, sino también las relacio­
nes naturales. Y únicamente aquí cobra el conjunto de este orden
de esferas del ser su plena significación. Pues lo que interesa en
último término es el conocimiento de las relaciones reales. Y hasta
donde este conocimiento es matemático, ostenta el carácter, con
razón admirado, de la ciencia exacta, en que descansa todo penetrar
a fondo en los misterios de la naturaleza inorgánica, todo domi­
nar la naturaleza en gran estilo, e incluso el franquearse dominios
enteros de objetos.

d) POSICIÓN DE LO MATEMÁTICO EN LA ESTRATIFICACIÓN DEL MUNDO

REAL

Mas como la relación entre las esferas es más bien una relación
de los grupos de fenómenos, y puede reducirse a la relación óntica­
mente más fundamental de los estratos del ser (Fábrica) cap. 22 a-c),
hay que tratar de reducir la muy notable posición encontrada a lo
matemático en tres esferas diversas, a una posición de retorno
en la estratificación del mundo. Es cosa de hecho posible, y que
toma aproximadamente el siguiente aspecto.

Los principios matemáticos son de suyo principios de un estrato
del ser mucho más bajo y más elemental que incluso el ínfimo
estrato real, el de lo físico. Están cerca de las categorías funda­
mentales, al no tener una región del ser propia en lo real. Con
arreglo a la ley del retorno, penetran en los estratos del ser inme­
diatamente superiores, pero sólo hasta donde llega la plena rela­
ción de sobreconformación de los estratos. Más aún, un papel
efectivamente dominante sólo lo desempeñan en el ínfimo estrato
real, el de lo físico. Ya en lo orgánico es de índole subordinada
la parte que toman en la edificación de las formaciones. Entonces
se interrumpen del todo -juntamente con el espacio, la sustancia
con carácter de sustrato, etc.

Pero comparten la peculiaridad de la categoría del espacio, re­
tornando, después de haber saltado por encima del complexo de los
actos psíquicos, en el espíritu consciente, no sin duda como catego­
rías reales de éste, pero sí como meros principios de contenidos del
mismo. La diferencia respecto del espacio está sólo en que no
emergen, como éste, en los grados inferiores de la conciencia cog-



CAP. 33] POSICIÓN DE LO MATEMÁTICO 441

noscente, O sea, no en la intuición ni en el vivir algo, estando por
igual sólo débilmente indicados en la imaginación, sino únicamente
mucho más arriba, en el conocer pensante y concipiente. Aquí
aparecen, en cambio, tanto más dominadores, cuanto más pura­
mente se desarrolla el concebir.

y por pertenecer en el espíritu, no a la intuición, sino al con­
cebir, tampoco aparecen, como el espacio y el tiempo, "variados",
sino absolutamente inalterados y en su forma original. Cierto
que lo pagan con la desventaja de no estar "dados" directamente
al espíritu, sino tener que ser descubiertos por éste en el trabajo
de un proceso prolijo e históricamente de largo aliento. El tra­
bajo que el espíritu a este fin ha de llevar a cabo es nada menos
que la ciencia matemática.

El estado de este trabajo es, en más de un respecto, decisivo
para el éxito del pensar relativo a las leyes en la ciencia natural
de una determinada época. Entre los antiguos era en conjunto
todavía bajo, y no podía por ello ofrecer un instrumento pletórico
de fuerza a la investigación de las leyes naturales propiamente
tales. Pero tampoco al comienzo de la Edad Moderna estaba de
ninguna suerte a la altura de los problemas ante los cuales ponía
al matemático la nueva técnica de la observación. Por eso sucedió
,que los grandes pioneros de la física hubieron de empezar por
tornar sobre sí y llevar adelante el trabajo matemático, en suma,
crear la matemática moderna. Y donde no lo hicieron ellos mismos,
lo hicieron los matemáticos contemporáneos, pero también ellos
influidos esencialmente por la alta presión de los problemas de la
física, que se ramificaban y ahondaban cada vez más.

No debe hacerse, pues, una falsa idea del "apriorismo" mate­
mático. Las leyes de la matemática no vuelan sin esfuerzo al en­
cuentro del humano pensar; tampoco son de ninguna suerte con­
cebibles por todos, sino sólo por aquel que tiene efectivamente
la necesaria energía en el concebir. El apriorismo se limita aquí
a tener exclusivamente el sentido de no poder enseñarlas la expe­
riencia, por no garantizar ésta la rigurosa y objetiva generali­
dad. No significa que todo el mundo haya de poder ver las leyes
matemáticas. Sólo que allí donde se ven estas leyes, se ven inme­
diatamente en las relaciones matemáticas mismas; pero entonces
se ve a la vez su necesidad esencial.

Esta necesidad y generalidad es la que, a través del ingrediente
matemático de las leyes naturales, se trasfiere también al contenido
especial de éstas, e igualmente, en la ciencia natural, a las formu­
laciones exactas y las fórmulas simbólicas de las leyes. A ella debe



442 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo m

la ciencia de la naturaleza sus descollantes éxitos. Los debe, pues,
bien entendido, muy bien al ingrediente apriorístico con que tra­
baja, aunque ciertamente no a él solo.

Esto concuerda bien con lo que se dijo antes sobre la obtención
de lo general en la ciencia: que no procede de la inducción, antes
bien ésta lo supone (cap. 32 e). Pero aquí tenemos el punto en
que el pensar se cerciora de él para poder suponerlo en la in­
ducción.

e) EL MISTERIO DE LA CIENCIA EXACTA

Pero también aquí hay que descargarse de toda exageraclOn y
extremosidad, tomando la situación con toda parquedad. Si es
verdad que las maravillas de los grandes descubrimientos, de la
predicción, de la dominación de la naturaleza tienen aquí su ori­
gen -algo al lado de lo cual apenas tienen nada que poner las
otras ramas de la ciencia-, de ello no se sigue, como creían los
píos investigadores del siglo XVII, que la matemática sea la más alta
ciencia, una ciencia de lo más perfecto, por decirlo así, de lo
"divino" en la naturaleza. Esto es en el fondo pitagorismo; y con
más fuerza que nadie ha contribuido quizá a este error el plato­
nismo.

Más bien es lo contrario el caso. La perfección de la matemática
es su exactitud y aprioridad pura. Su objeto no es el más perfec­
to. Es exclusivamente ciencia de lo más simple y elemental, o
sea, de lo ónticamente ínfimo. Justo por ello tiene la ventaja de
su maravillosa racionalidad. Y por ello resulta todo lo que es apre
sable por medio de ella también racional y penetrable -aunque
exclusivamente hasta donde está en efecto determinado matemáti­
camente.

Aquí es donde se descubre el misterio de la ciencia exacta. Es a
su manera la ciencia más perfecta que poseemos, pero no la ciencia
de los objetos más perfectos. La exactitud sólo es posible a nuestro
conocimiento en la región de lo cuantitativo, mas la cantidad sólo
desempeña el papel dominante en la región ínfima de lo real.

y tampoco debe sobrevalorarse esta dominación. No es que la
legalidad natural sea "pura" o "meramente" matemática. Está
dominada otro tanto por otras categorías de su estrato: el espacio,
el tiempo, el proceso, la causalidad; también por las más especiales
de las que aún habrá. de tratarse, como el complexo dinámico, el
equilibrio dinámico y otras; a lo que aún se añaden las dimensio­
nes especiales de la posible cantidad, que no son ellas mismas
cantidad, sino sólo las condiciones de ésta.



CAP. 34] LA FUNCIóN 443

Lo matemático es sólo aquel elemento categorial que determina
en mayor medida la homogeneidad en la multiplicidad de los pro­
cesos, y por esta causa es también el apresable en mayor medida.
Pues esta homogeneidad tiene la forma de estar siempre una deter­
minada especie de magnitudes en dependencia de otra especie de
magnitudes, y de ser esta dependencia apresable en la forma simple
y trasparente de la función matemática.

Pero a la vez se ve que la dominación de lo cuantitativo es,
entendida con tales restricciones, justificada, y que el papel de lo
matemático en general en las relaciones naturales es el factor
decisivo para la ciencia exacta. Justo aquí se inicia en ella todo
penetrar a fondo. Y partiendo de aquí se logran esos avances,
lindantes con lo maravilloso, hacia lo desconocido, cuyos resulta­
dos están muy lejos de ser meramente cuantitativos.

CAPÍTULO 34

LA LEGALIDAD CLÁSICA Y LA ESTADfSTICA

a) LA FUNCIÓN. LA FORMA MATEMÁTICA Y LA REALIDAD

Después de lo dicho, no es difícil distinguir lo uno de lo otro,
lo no matemático y lo matemático en las leyes naturales. En lo
primero cuentan todas las dimensiones o "sustratos" de posible
determinación de magnitud, tanto los primarios e irreducibles
como también los secundarios, o sea, fuera del espacio y del tiem­
po, también la velocidad, la aceleración, el peso, la presión, la
densidad, la temperatura, y así sucesivamente por todos los domi­
nios parciales de la física. Formalmente puede enunciarse esto
también así: entra en ello lo más de lo que en las fórmulas mate­
máticas de la física se expresa mediante los símbolos de las letras.
Comprensibles son las fórmulas exclusivamente cuando ya se sabe
qué quieren decir estos símbolos.

Lo matemático consiste en cambio, en la forma en que están
referidas unas a otras estas diversas dimensiones, o bien sus valores
numéricos. Bien entendido, que ni los determinados valores de
magnitud y numéricos del caso singular son cosa de la ley, pues
varían de un caso a otro, y en los procesos incluso de un instante'
a otro, sino simplemente sus relaciones fundamentales, es decir, la
dependencia de la variabilidad de un factor respecto de la de
otro, o bien de otros varios. Pues estas relaciones fundamentales.



444 CATEGORíAS COSMOLóG~CAS [SECo III

son constantes en medio de la variación de las magnitudes mismas.
Expresarlas de la manera adecuada es cosa de la función mate­
mática.

En la forma matemática de la ley entra, por tanto, todo lo que
tiene carácter de medida y magnitud. Pero con esto se ha dicho
aún poco, pues la medida y la magnitud mismas son por lo pronto
algo estático; y el proceso mismo en que se vuelven fluidas las
magnitudes no podría apresarse con medios tan primitivos. Por
eso en el desarrollo de la ciencia matemática de leyes se ha tratado
esencialmente de la cuestión de "cómo" pueda en verdad dominar
una determinación matemática el proceso.

Lo domina, ciertamente, en una forma muy peculiar. Y esta
forma hace difícil descubrir su misterio. La ciencia matemática
tiene que reproducirla fielmente para acertar con ella. Tiene,
pues, que fluidificar la relación de magnitud. Es lo que sucede
en la función, según lo expresa la fórmula de ésta: y = f (x). En
esta relación fluida toma y distintos valores, y los toma en rigurosa
dependencia de los valores que recorre x. Semejante relación
fluida apresa muy bien algo de la esencia del proceso mismo, a
saber, su lado cuantitativo, y justamente en tanto que el cambio
de los valores de x e y es continuo.

Más exactamente podría decirse: semejante relación de las va­
riables apresa intelectualmente el proceso, porque más bien en
sí existe en el proceso real como ley cuantitativa de éste, conser­
vándose en él y quedando cumplida en cada estadio del proceso con
sendas magnitudes. Es la constitución interna del proceso mismo,
"su" ley matemática. Y lo caracteriza en la medida en que el pro­
ceso consiste en el cambio de las magnitudes en dependencia una
de otra.

La función no se agota en ser producto del pensamiento. Cierta­
mente de un objeto de la matemática pura. Pero a esta relación
de ello, la forma matemática de ser la relación de magnitud que se
mantiene en el proceso; y esta relación es plenamente una relación
real. En otro caso, no se trataría del proceso natural, sino mera­
mente de un objeto de la matemática pura. Pero a esta relación
real se subordinan las magnitudes que surgen y desaparecen, de
tal manera que éstas se hallan determinadas en cada momento del
proceso por la ley. En esto descansa la posibilidad de calcular por
adelantado el curso de un proceso a partir de un estadio dado.



'CAP. 34] EL CONTINUO DEL MOVIMIENTO 445

,b) EL CONTINUO DEL MOVIMIENTO Y EL PRINCIPIO INFINITESIMAL

Desde un principio estuvo tal relación, de la que dependen los
resultados más importantes, llena de enigmas. Y los enigmas no
'Se volvieron menores por el hecho de que pasaran por encima de
ellos los fértiles métodos del cálculo en la gran carrera triunfal
-de la matemática desde el siglo XVII. Las operaciones prácticamente
decisivas pudieron responder muy bien a las pretensiones de la
ciencia en materia de exactitud; no por ello pudieron las teorías
satisfacerlas tan fácilmente. Ya entre los pioneros de la ciencia,
como ante todo en Leibniz, se hicieron sentir las cuestiones teóricas
fundamentales con que el pensamiento topa aquí, ya en el umbral
.de sus consideraciones.

¿Cómo, en efecto, pueden estar determinados desde un momento
del movimiento los restantes estadios, siendo así que los momen­
tos mismos fluyen sin límite unos en otros? Y en este fluir unos
-en otros consiste justamente el proceso. Las magnitudes mismas
tienen que estar patentemente en flujo continuo -a la manera
corno se alteran continuamente las coordenadas de una curva.L,
mientras que su relación se mantiene. Esto supone que las dife­
rencias de magnitud se contraen hasta lo infinitamente pequeño,
para "desaparecer" dentro del puro continuo. Hay, pues, en el
fondo el supuesto de que el proceso mismo es un todo divisible
hasta 10 infinito y construido con elementos infinitamente peque­
ños. Todas las magnitudes que hay en él brotan de incrementos
que ya no son ellos mismos propiamente magnitudes. El cuanto
determinado se construye con lo que es "non quantum",

Se está aquí ante las definiciones clásicas de Leibniz. El cálculo
apresa lo que tiene magnitud en trance de desaparecer, en status
eoanescens, visto desde la magnitud finita. Pero este ver es mera­
mente el nuestro, y justamente el miembro terminal, y ya no apre­
sable, de la vista que viene de 10 finito, es ónticamente 10 origina­
rio, el efectivo elemento de 10 que tiene magnitud. Puede, pues,
también decirse que es la magnitud en status nascens.

Así, por ejemplo, los incrementos de la velocidad en el movi­
miento uniformemente acelerado son de hecho "evanescentemente"
pequeños, pues la fuerza aceleradora dura y produce en cada míni­
mo elemento del tiempo el mismo aumento de velocidad. Pero
justo con ello son genuinos elementos con los que se "construye"
la velocidad resultante. Puede apresarse este construirse también
más causalmente; los incrementos desempeñan aquí el papel de
causas parciales y operan como tales continuadamente. La velocí-



CATEGORíAS COSMOLÓGlCAS [SECo In

dad es en cada caso su efecto de conjunto. La imagen del status
nascens es, pues, literalmente exacta.

La diferencia está, por ende, muy lejos, como elemento cons­
tructivo, de ser un mero concepto de la teoría o del cálculo. Es justa­
mente el elemento real propio del proceso mismo. De cierto que
no es un elemento que exista también libremente para sí fuera del
proceso mismo; y por lo tanto, tampoco es, de otro lado, un ele­
mento. En vista de esta situación, puede verse en la idea neo­
kantiana de la "realidad infinitesimal" algo perfectamente justifi­
cado; tan sólo es cierto que no se trata, como se pensaba entonces, de
la realidad secundaria "en el pensar", sino justamente de la prima­
ria del proceso real mismo, y es el pensamiento el obligado a negar
sus conceptos para acercarse a ella. El cálculo infinitesimal es la
aproximación del concebir a lo real, por ser la aproximación al
continuo. Y sólo así es comprensible su contundente éxito en la cien­
cia exacta.

El cálculo propiamente tal no alcanza lo real del proceso mismo.
Se limita a apuntar en principio a ello, pero permaneciendo pen­
diente de lo finito. Subroga algo finito, eligiéndolo "suficiente­
mente pequeño" para sus fines. El cálculo hace entrar el error en
su resultado, pero pudiendo hacerlo tan pequeño como quiera.
Tampoco él apresa el continuo rigurosamente, sino sólo aproxima­
damente. Pero la aproximación misma es perfectamente "rea­
lista".

Por lo demás, hay que ver claro que el peso de la legalidad natu­
ral en realidad, no puede valuarse por los límites de la posibilidad
de calcular. El cálculo va sin duda muy lejos, pero no agota la
hondura de la estructura matemática real de los procesos naturales.
Esta estructura es, además, el lado más racional de la constitución
categorial del movimiento y de los procesos naturales en general, y
por eso se adhiere a él el complexo de la ciencia exacta; pero tam­
bién ella es ya de suyo irracional a partir de una cierta hondura.
Lo es porque también los principios puramente matemáticos con­
tienen un núcleo irracional.

e) LA SIMPLIFICACIÓN Y EL INGREDIENTE HIPOTÉTICO EN LA CIENCIA

DE LEYES

En toda ley entran una constante y una variable. No es cons­
tante la sola relación, sino que también lo son ciertos elementos
de ella (y no lo son sólo los muy llamativos factores "K" que tie­
nen un determinado valor numérico). Donde faltan del todo las



CAP. 34] LA SIMPLIFICACIÓN 447

constantes, no hay relación determinada; donde faltan las varía­
bles, no hay cambio ni proceso. Ahora bien, la racionalidad (la
posibilidad de calcular) depende de los elementos constantes;
la irracionalidad, de los variables, y por cierto que crece aquí con
los grados de la variabilidad misma, o sea, con los órdenes de la
diferencial. La irracionalidad crece, pues, con el número de las
variables y la complejidad de su dependencia.

Cuanto más sencilla es la función, cuantas menos variables entran
en ella, tanto más abarcable con la vista es la legalidad, tanto más
fácilmente calculable el caso real; pero también tanto más monó­
tono, pobre, esquemático es el proceso. Puede también decirse
que tanto menor es la multiplicidad que se apresa en la ley; o
también que tanto más abstractamente se apresa en la ley lo real
del proceso. Y a la inversa: cuanto más compleja es la función,
cuanto más múltiplemente se superponen en ella los órdenes de
variabilidad, tanto más difícilmente apresable y menos formulable
es la ley; pero también tanto más rico y diferenciado es el proceso
que la ley apresa, y tanto más concretamente se deja apresar bajo
ella lo real.

Cuanto más hondo penetramos en el entretejimiento de las leyes
naturales, tanto más se resuelven grupos enteros de problemas, pero
tanto más aumentan también los nuevos enigmas que surgen. Lo
que en los comienzos de la mecánica clásica era el orgullo de la
ciencia, poder "explicarlo" todo por medio de las leyes, falla más
y más con la hondura de la penetración. Cada vez más tienen que
hacerse ya hipótesis simplificadoras, ya al sentar las ecuaciones;
piénsese, por ejemplo, cómo las leyes de la radiación dependen del
supuesto del llamado "cuerpo negro", supuesto que, sin embargo,
difícilmente puede convenir con exactitud a la gran multitud de los
cuerpos radiantes del universo. Más y más se queda hundido en la
aproximación, y, en justa correspondencia, cada vez se dejan estre­
char menos los límites del error.

A pesar de todo, con el factor de inseguridad no resulta ilusorio
el análisis. Tenemos, antes bien, razón para admitir que con todo el
ingrediente hipotético, y toda la audacia de ciertas extrapolaciones,
nos acercamos al pleno contenido del proceso real. Los signos de
ello están en las regiones de fenómenos que surgen siempre de nue­
vo para hacerse asequibles a la interpretación. Parece que cuanto
más de irracional acepta el pensamiento en sus principios, tanto más
restringe lo irracional del objeto, y tanto más trasparente le resulta
éste en sus rasgos de principio. Tal es el sentido del ingrediente
inevitablemente especulativo de la física teórica.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo III

Con esta forma de avance se cae en un complexo de leyes sobre.
manera complejo. Y justamente aquí, donde la plena aprehensión
tropieza con límites insuperables, se está ante lo propiamente real
de las formas de los procesos. Pues justamente la ley aislada, arran­
-cada al conjunto, sólo existe en la abstracción. En la naturaleza
no hay leyes existiendo para sí sueltas; sólo el entendimiento las
-desgarra unas de otras, a los fines de sus métodos. Pero los métodos
tachan justo partes de la concreta plenitud de los procesos reales.
Pasa aquí cosa parecida a la que pasa con la causalidad: tampoco
allí había ni causas aisladas, ni hilos causales aislados, sino tan sólo
la causa compleja total y el proceso causal complejo. Mas el mismo
proceso total está sometido también a la red de las leyes naturales.
y tan imposible es desgarrar éste como la unidad de la estructura
causal,

En la naturaleza no hay predeterminación a medias, sino sólo
Íntegra y omnilateral, y ello tanto por el lado de la causalidad
como por el de la legalidad. Por lo menos, no tenemos razón
alguna para admitir huecos en ninguna parte, ni siquiera allí
donde, como en las formaciones altamente complejas, resulta inase­
quible la legalidad. El hecho de que a partir de una cierta pro­
fundidad se pierda todo en una multiplicidad inabarcable para
nuestra vista, sólo significa, por el contrario, una determinada
especie de irracionalidad, y justamente también de la legalidad
misma. La legalidad es, sin duda, el lado racional de los procesos
naturales. Pero tampoco ella es, de ninguna suerte, absolutamente
racional.

Dentro de este orden de cosas, merece la pena entrar una vez
aún en la difundida manera de pensar según la cual los casos
reales no se regirían "rigurosamente" por las leyes naturales, sino
que representarían reiteradamente desviaciones. La verdad es que
la ley suelta sólo da expresión a un caso ideal en que se prescinde
de todo lo demás que entre aún en juego en él. Este caso ideal no
lo hay, de hecho, en la naturaleza. Así, la ley kepleriana de las
elipses no está representada puramente en el movimiento efectivo
de ningún planeta; para ello necesitarían las masas estar reunidas
en un punto, y no debiera entrar en juego más gravitación que la
del Sol y del planeta mismo -condiciones que nunca se cumplen.
Así, tampoco hay la absolutamente "libre caída" de Galileo en la
naturaleza; la resistencia del aire la modifica, y la fuerza de acele­
ración crece con la disminución de la distancia al centro de la
Tierra.

¿No están por ello cumplidas las leyes en los procesos reales?



CAP. M] LAS LEYES ESTADíSTICAS Y LAS NATURALES

Están perfectamente cumplidas. Tan sólo no son lo único predeter­
minante. Los factores reales dados en el caso singular son mucho
más complicados de lo que puede apresar una ley suelta; forman
una textura compleja, y la forma en que repercuten está sometida
a una legalidad igualmente rigurosa (en parte la misma, en parte
también del todo distinta). Si cayese una piedra sin hacer caso de
la resistencia del aire, exactamente según la fórmula de la libre
caída, justamente entonces quedaría infringida la ley en su caída,
y resultaría inconcebible el caso. Si corriese un planeta del sistema
solar exactamente por la elipse kepleriana, como si estuviesen
solos ahí él y el Sol, y reunidas cada una en un punto las masas
de ambos, se infringirían justo las leyes keplerianas. Pues justa­
mente según ellas tienen que aparecer las "perturbaciones".

La consecuencia es contundente: lo que parece "desviación" res­
pecto de la ley, es, considerando todos los factores, justamente el
más exacto cumplimiento de la ley. No es justo mirar a ver si se
encuentra otro cumplimiento, presuntamente más exacto. No es
sólo que ninguna ley natural aparezca aislada, o que sólo demos
con ella dentro de la coherencia de las leyes; sino que sólo se
realiza dentro de la plena multiplicidad de variadas condiciones
reales que constituyen el caso real. Pero dentro de tal multipli­
cidad es individual el producir efectos.

d) LAS LEYES ESTADÍSTICAS Y LAS LEYES NATURALES

Hasta aquí responde la idea desarrollada de la ley natural a las,
de la física clásica. Con el paso de los procesos molares y molecu­
lares a los atomares cambia el cuadro. Ya antes se mostró por qué
este paso no concierne tanto al carácter causal de los procesos, cuan­
to más bien a la legalidad de éstos. Pues de hecho no se dejan
aprehender bajo las leyes de la física clásica los procesos parciales
más pequeños hasta los que avanza el análisis.

Ello no necesita significar aún que aquí no imperen leyes. Y
aun cuando lo significase, sólo sucumbiría la legalidad de lo
sucedido en los procesos micromecánicos, su carácter típico, y con
él aquello en que descansa el retorno de los complejos iguales
de causas. Lo que quedaría como resto seguiría siendo la secuencia
causal. Sólo que estaría tan altamente individualizada, que ya no
podrían los procesos presentar tipos.

Pero de hecho subsiste aquí todavía mucho más. Pues si con los.
procesos atornares se construyen fenómenos molares observables,
que por su parte presentan una legalidad absolutamente rigurosa,



45° CATEGORíAS COSMOL6GI,CAS [SECo III

no pueden los primeros carecer por completo de ley. Y si además
se muestra que las leyes fundadas de esta manera se acercan a las
leyes de la física clásica, de tal forma que dentro de amplios límites
puede aceptarse hasta la "equivalencia" entre éstas y aquéllas, claro
es que las leyes desconocidas de los procesos aromares tienen que
estar en una relación ónticamente determinada con las de la física
clásica. Hasta qué punto pueda apresarse científicamente esta rela­
ción óntica es, sin duda, una cuestión que ya no depende de la sola
relación óntica, sino también de las especiales condiciones del cono­
cimiento que sólo aparecen aquí.

Lo que efectivamente se altera en forma radical en la mecánica
cuántica es la concepción del proceso mismo. El proceso natural
ya no es aquí la transición continua que se cernía ante la física
anterior en todos los dominios. Se ha anulado su continuo. El pro­
ceso trascurre a saltos mínimos, pero que son magnitudes perfecta­
mente finitas y precisables. Por debajo de la medida de estas
últimas, los cuantos indivisibles de energía, no desciende la emisión
de energía. Con ello caduca la misión de la función, apresar el
continuo, Y en su lugar aparece esta otra misión: recuperar de la
irregularidad de los procesos parciales la determinada unidad del
proceso total.

La teoría lo consigue con ayuda del cálculo de probabilidades.
Parte de la "irregularidad" de los procesos micromecánicos, pero
suponiendo la uniformidad en la distribución de las posibilida­
des (por ejemplo, la de las direcciones y velocidades de los movi­
mientos de los átomos en un gas). Sobre la base de estos supuestos,
hace el cómputo de una inabarcable multiplicidad de procesos
singulares, y llega a resultados que tienen la forma de "leyes esta­
dísticas" .

No son, por cierto, leyes de la estadística. Éstas son de naturaleza
puramente matemática, y están ya supuestas en el proceder de la
estadística. Pues constituyen la condición apriorística de ésta. Las
leyes a que llega el proceder estadístico se presentan, antes bien,
con la pretensión de representar leyes de la naturaleza, aunque sólo
aproximadamente acierten a dar con éstas. Pero una cosa es carac­
terística de ellas: no ser leyes de cada uno de los procesos micro­
mecánicos en cuanto tal, sino sólo leyes del término medio. Los
procesos singulares pueden discrepar ampliamente de ellas; están
sujetos a la "dispersión" en torno al máximo de frecuencia; pero sin
que la dispersión sea por su parte arbitraria, sino que sigue una de­
terminada legalidad, que adopta la forma de una curva de frecuen­
cia, y por ende es ella misma determinable aproximadamente.



CAP. 34] IRREGULARWAD y LEGALIDAD

Las "leyes estadísticas" obtenidas representan, por tanto, una lega­
lidad natural, pero ellas mismas no son, sin más, leyes de los pro­
cesos. Dan en algo muy determinado e importante en los micro­
procesos no directamente asequibles. Pero no dan directamente
con ello mismo, sino exclusivamente con su término medio. Fuera
también un abuso de los términos declararlas directamente leyes
naturales; pues no es la naturaleza quien cultiva la estadística, sino
el hombre en sus cálculos. Pero sí tienen que decir alguna estrecha
referencia a las leyes naturales efectivamente imperantes. Si no,
tampoco podrían dar con ningún término medio. Y si no diesen
con él, no podrían verificarse en la interpretación de los fenómenos.

Ésta es la razón por la que pueden pasar con derecho por deter­
minaciones aproximadas de genuinas leyes naturales.

,e) LA IRREGULARIDAD Y LA LEGALIDAD. EL FENÓMENO DE LA CONVER­

GENCIA

Importante es aquí, naturalmente, que las mismas leyes mate­
máticas de la estadística sean leyes plenamente objetivas. A esto
da sólo malamente expresión el concepto de probabilidad que se ha
asociado a esta forma de cálculo. La probabilidad sólo se refiere,
en efecto, al caso singular, pero de éste sólo indirectamente son
válidas las leyes estadísticas. Directamente tan sólo son válidas del
término medio, y justamente este término es lo que interesa para
juzgar de los fenómenos totales. Pero del término medio es válida
la ley que dice que la dispersión de las magnitudes de procesos
homogéneos converge hacia una magnitud fija --convergencia que
resalta cada vez más palpablemente con el número creciente de
los casos.

Puede verse en este fenómeno de convergencia -llamado tam­
bién "ley del gran número"- la clara señal de que la "irregula­
ridad" o "contingencia" de los procesos microscópicos no significa
la falta de toda legalidad.

Así como por detrás de la aparente indeterminación se halla una
determinación legal que en el fondo es perfectamente apresable
aún, aunque no empíricamente ostensible (cap. 30 d, e), así también
tiene que hallarse por detrás de la aparente irregularidad una ocul­
ta legalidad. De otra suerte no pudieran presentar los resultados
del cálculo estadístico convergencia alguna hacia determinadas mag­
nitudes. También allí, pues, donde parte de una "distribución ac­
cidental", habla la estadística, con toda despreocupación, de "leyes
del azar", que no pueden menos de estar ya contenidas justo en tal



452 CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SECo m,

distribución. La aparente paradoja que hay en ello se anula del
todo por sí misma tan pronto como se reflexiona que justamente
lo predeterminado causalmente por todos lados es lo "contingen­
te" (cap. 28 d).

Se confirma también de esta manera que las llamadas "leyes.
estadísticas" sin duda no son ellas mismas las leyes de los proce­
sos reales a los que se refieren, pero que remiten a genuinas leyes
reales. Pues ni siquiera en el cómputo de grandes conjuntos de
procesos pueden surgir, si no estuviese contenida en los procesos
mismos una determinada tipología de éstos, en virtud de la cual
tiene que darse forzosamente un determinado término medio.

Las leyes estadísticas forman así una especie de sustitutivo al
que se atienen la reflexión y el cálculo, debido al desconocimiento­
de las efectivas leyes de los procesos. Calcular determinadas mag­
nitudes por vía estadística sería absolutamente imposible, si no
hubiese de un cabo a otro uniformidad en la distribución de las.
magnitudes en los procesos mismos micromecánicos. La posibilidad
de calcular estadísticamente puede pasar, pues, por una especie de'
prueba de la existencia de leyes rigurosas por debajo de los órde­
nes de magnitud observables en los procesos naturales. De qué
índole hayan de ser estas leyes, no puede, ciertamente, decirse sobre
la base de semejantes reflexiones.

El reemplazo de las leyes clásicas por las "estadísticas" se limita;
pues, a desplazar las leyes naturales propiamente tales a una mayor
profundidad, desplazándolas, por decirlo así, más hacia atrás, hacia­
el todavía desconocido "interior de la naturaleza". Allí ya no son
tan accesibles a los métodos de la experiencia, la observación y el:
experimento. Por eso parece a primera vista como si aquí estuviera
anulada la legalidad natural. De hecho, ha utilizado esta apariencia­
un precipitado relativismo para atacar la fundamental idea de la ley
natural en general.

Ante una reflexión estricta no resisten tales conclusiones. Lo
que aquí efectivamente sucede sólo es, antes bien, la resolución.
de los macroprocesos en una inabarcable multitud de microproce­
sos. La teoría se retrotrae con ello a los elementos naturales de­
los procesos observables. Se revela entonces que las leyes de los macro­
procesos observables, hace largo tiempo conocidas y tenidas por
fundamentales, no son exactas de tales elementos. Las reglas de
los procesos totales asequibles y mensurables no "resultan" en los
procesos elementales inasequibles. Aquí revelan ser meras leyes de­
la superficie de los sucesos naturales. Entendidas como leyes fun­
damentales, sólo son ellas mismas sustitutivos, aun cuando perfecta-o



CAP. 34] IRREGULARlDAD y LEGALlDAD

mente exactos dentro de sus límites. Sólo que esto no era directa;
mente visible en ellas mismas; las leyes estadísticas tienen frente
a ellas la ventaja de resultar visible en ellas la inadecuación. Pero,
de ninguna manera resulta anulado por ellas el hecho de que en ge~

neral rijan leyes el complexo de los procesos elementales.
Visto desde aquí, cobra fuerza el aspecto inverso: las leyes esta­

dísticas se acercan más que las clásicas a las leyes naturales efecti­
vamente imperantes. En este sentido representan, frer: <a a estas
últimas, literalmente una clase superior de leyes, bien que no con­
ciernan al proceso singular. Son, a pesar de todo, la expresión más
adecuada de ciertas legalidades de los sucesos naturales. Su ventaja
sobre las leyes clásicas está justamente en que para apresarlas, y
para que valgan de su región, no necesitan estar dadas las determi­
naciones parciales de los procesos singulares. Esta superioridad
se ha hecho sentir suficientemente en la física teórica. Y la ha
confirmado el éxito en muchos dominios especiales.

En sí puede concebirse el límite a que aquí toca la teoría de dos
maneras: o bien se halla detrás del proceso observable una serie
de sucesos sin ley (aunque no sin predeterminación), o bien se
hallan detrás otras leyes desconocidas. En el primer caso, tampoco
la estadística podría descubrir homogeneidades aproximadas. En el
segundo caso, es el límite tan sólo un límite del conocimiento, no
un límite del ser, en la legalidad de la naturaleza. De semejantes
límites conocemos muchos en todos los dominios del saber. Ni
gnoseológicamente, ni ontológicamente hay en su aparición ningu­
na dificultad seria. También sería arrogante pensar que ya hemos
penetrado con la vista la totalidad de la naturaleza, y que no
puede haber en ella más leyes que las que podemos hacer constar.

Por qué aparece justamente aquí un límite del conocimiento, no
puede decidirse inequívocamente en la situación actual del pro­
blema. Cabe pensar variadas razones de ello. Puede ello estribar
en la falta del apropiado asidero, o en último término en los lími­
tes de la observabilidad. Pero también pudiera estribar en la
fundamental unilateralidad con que nuestra ciencia natural se atie­
ne alIado cuantitativo, mensurable y matemático de los fenómenos.
Este lado es, sin duda, el único accesible a priori y, por tanto,
racional; pero ontológicamente entendido, es lo matemático en
cuanto tal tan sólo la legalidad ínfima que entra en las relaciones:
naturales; y, por tanto, no puede agotarse en ella la plena lega­
lidad de la naturaleza (cap. 33 d).

Sería prematuro decidir si resulta visible aquí un callejón sin
salida de la ciencia natural actual, como se siente inclinación a



454 CATEGORfAS COSMOLóQICAS [SECo III

admitir en el campo antipositivista. Pero cabría pensar que justa­
mente el incremento cada vez más alto de lo exclusivamente mate­
mático en ella, sería lo que haría aparecer tan altamente compli­
cada la legalidad. ¿Quizá son más simples las leyes imperantes?
¿Quizá es menester otra clave para abrir su secreto?

Ciertamente que tenemos toda clase de razones para guardarnos
de rápidas repulsas. Pero no es semejante posibilidad para dejarla
del todo de la mano. La historia presenta ejemplos de semejante
extravío. Conocida es la teoría, construida en forma puramente
matemática, de los "epiciclos", sobre base tolemaica, que se volvió
cada vez más complicada cuanto más exactamente se trató de seguir
con. ella los fenómenos. El giro copernicano trajo la solución sim­
ple. Pero no fue una solución matemática, sino una nueva orien­
tación de la visión total.

Con el mismo derecho puede hacerse valer aquí, ciertamente,
también la posibilidad inversa. Pudiera ser que en este dominio
límite predominase del todo lo matemático, y que lo amatemático
-lo que tiene carácter de sustrato- quede tan atrás que no se lo
reconozca. La pluralidad de sustratos heterogéneos con que nos
encontramos en los procesos observables, se contrae, muy significa­
tivamente, ya al pasar a los procesos atomares; sólo restan unos
pocos a los que ahora se refiere toda determinación cuantitativa, y
también entre ellos parecen evaporarse los límites. Así, se ha vuelto
cuestionable en la física atómica la oposición entre corpúsculo y
onda; aunque todavía no se ha logrado una concepción suficiente
de lo que se halle detrás de ambos.

CAPÍTULO 35

LA LEGALIDAD NATURAL COMO CATEGORÍA
DEL CONOCIMIENTO

,0) EXAGERACIÓN DE LA IDEA DE LEY EN LA CIENCIA

En el conocimiento desempeña la legalidad un amplio papel
categorial, pero sólo en el conocimiento pensante y concipiente,
ante todo en el científico, pero no en el conocimiento inmediato
e ingenuo. No es una categoría de la intuición ni del vivir algo,
no se diga de la percepción. E históricamente sólo tarde aparece,
incluso en el conocer científico. Cierto que esta su tardía aparición
es decisiva, de tal forma que el conocimiento de la naturaleza



CAP. 35] EXAGERACIóN DE LA IDEA DE LEY 455

únicamente desde este punto de vista se vuelve un conocimiento
científico en sentido estricto.

Pero una vez que la ley natural se ha convertido en idea catego­
rial fundamental de la ciencia exacta, arrastra, dentro de ésta, hacia
sí todas las intenciones del conocer, y entonces fácilmente presenta
la faz de una categoría "híbrida". Esto tiene lugar en ella en direc­
ción por cierto inversa a aquella en que tiene lugar en la sus­
tancia. Allí apunta la tendencia a la condensación de todo lo
fluyente en el sustrato persistente, aquí se dirige a la resolución
de todas las cosas en puras relaciones de magnitud. A esto responde
la aspiración, que emana siempre de nuevo de la ciencia exacta,
a reducir por entero el reino de la naturaleza a un sistema de
leyes.

La razón de ello está, ante todo, en la racionalidad de lo mate­
mático, y en la enorme simplificación de los fenómenos por la
tipología formal de los procesos. En estos últimos queda eliminada,
en efecto, la multiplicidad sin orillas con el poner de relieve lo
general. Cierto que con ello tiene lugar a la vez una cierta distan­
ciación a lo real. Pues 10 real es individual.

Tal distanciación subsiste legítimamente mientras se reduce a ser
un rodeo, o mientras se afirma en la legalidad el carácter de tipo­
logía de los procesos. Pero si por ello se pierde enteramente de
vista lo específico de los procesos reales, se convierte en abstracción.
Debido a que sus métodos corren por sí solos, está siempre la ciencia
exacta en un cierto peligro de tomar las fórmulas matemáticas por
la cosa misma, y de acabar reteniendo sólo un puñado de "esque­
mas" de procesos posibles, o incluso un sistema de "proposicio­
nes" cautelosamente sopesadas -pues las leyes pueden formularse.

Ello es claramente una exageración de la idea de ley en la cien­
cia. Puede llamárselo también un traspaso de límite. Cierto que
aquí no se traspasa el límite del estrato, pero sí dentro del estrato
el alcance de una determinada categoría.

Pero, además, y por debajo, digámoslo así, del grado científico
del conocimiento, hay aún una tendencia todavía más general del
pensar concipiente a generalizar toda analogía de la experiencia y
tomarla sin examen por una especie de legalidad. Con frecuencia
es la analogía un paralelismo superficial, que surge meramente en
el fenómeno; el pensar, una vez que se ha fijado en tales concor­
dancias, se inclina fácilmente a tomar lo experimentado una sola
vez por una conexión fija y necesaria. En esta inclinación hay,
patentemente, un grado previo y acrítico del pensar las leyes, que
está expuesto en alta medida al peligro de errar.



CATEGORfAS COSMOLóGICAS [SECo III

Este característico fenómeno de la conciencia concipiente es la
base de la conocida teoría asociacionista de Hume. Pues, rigurosa­
mente tomada, concierne esta teoría no tanto a la causalidad como
a la legalidad. No se trata en Hume del "producir", sino de homo­
geneidad y regularidad; sólo éstas pueden esconderse tras del hábito
empírico y ser fingidas por él. Fue la recta consecuencia el que
Kant respondiese a ello con sus apriorísticas "analogías de la expe­
riencia", cuyo contenido especial es siempre empírico, pero cuya
generalidad es supraempírica; tan sólo el contenido era insuficien­
te, al tomar en consideración tan sólo la sustancia v la causalidad.
Pues, en verdad, no se trata con las "analogías" de otra cosa que de
la existencia de la legalidad natural.

b) LÍMITE DEL APRIORISMO. EXTREMOS DE LA TEORÍA

Sopesar exactamente el apriorismo del conocimiento de leyes
-tocante a sus límites frente a la observación, pero también a los
de su propia validez objetiva- resulta una tarea de embrollada
dificultad. No puede resolverse en general, no habiendo aquí nin­
gún criterio simple.

Hasta donde el apriorismo pende de lo matemático, todavía tene­
mos por lo menos cierto apoyo. Pero, exactamente, tampoco aquí
está prescrito su alcance: ni, como se ha mostrado, "hacia abajo",
hasta los procesos aromares, ni "hacia arriba", hasta los procesos
altamente complejos que se hallan en el límite de lo orgánico, y se
extienden aún ampliamente hacia el interior de esta región.

Con alta certeza sólo es asequible la legalidad matemática en
las regiones medias de los fenómenos, en el plano de los procesos
molares y dominios de objetos emparentados con éstos. 'También
aquí está confirmada exclusivamente por el hecho, en rigor asom­
broso, de la verificación (por ejemplo, en la previsión y en la
técnica). Si se prescinde de este sector medio, hay que decir: sólo
conocemos las leyes naturales efectivamente imperantes dentro de
ciertas aproximaciones. En general, no son nuestras formulaciones,
"proposiciones", fórmulas científicas, idénticas a las leyes reales
de la naturaleza; comoquiera que las más de las veces sólo dentro de
ciertos sectores se ajustan a los fenómenos. Al contenido especial
de las leyes sólo llegarnos justo inductivamente. Y siempre resulta
dudoso hasta qué punto sea lo inducido subsumible bajo la ley
general de uniformidad, es decir, hasta qué punto acierte efectiva­
mente con una homogeneidad existente entre las leyes naturales.

Sería posible pensar que con toda nuestra ciencia de leyes sólo



CAP. 35] "LA. LEY Y EL HECHO" 457

poco sabemos de las efectivas leyes naturales. Quizá no conozcamos
en su verdadera configuración ni una sola ley natural efectivamente
imperante. Esto aún no significaría de ninguna suerte un relaja­
miento de las leyes naturales mismas, sino sólo la falta de saber
de ellas. Por eso existe una cierta movilidad de las leyes objeto de
los conceptos y los juicios de la ciencia frente a las leyes reales
de la naturaleza. Muy visible resulta esta movilidad en la mudanza
histórica de las ideas, es decir, en el progreso de la ciencia exacta
misma. Este progreso es, en el caso favorable, una aproximación
del contenido al real de las leyes naturales. Pero excluidos no están
tampoco los extravíos y los callejones sin salida en la ciencia, que
se pierde en ellos, alejándose temporalmente de la realidad.

En tales circunstancias no es para admirar que haya en las ideas
acerca de la naturaleza una duradera oscilación entre extremos:
la superestimacíón de la legalidad matemática y la desestimación. La
primera la tenemos en ciertas direcciones del positivismo y del
idealismo neokantiano, y en parte también en los representantes
de la física teórica misma. La segunda es conocida por el rebaja­
miento de lo cuantitativo a algo sin importancia, tal como lo ha
representado la crítica inspirada en las ciencias del espíritu, y como
se ha hecho sentir hasta dentro de tendencias muy serias de la filo­
sofía (la fenomenología y la filosofía de la vida). Bajo puntos
de vista de esta última especie, parece como si la ciencia matemática
entera de la naturaleza sólo fuese, incluso en su dominio más pro­
pio, una "visión del mundo" junto a otras. Si, por un lado, se
cree deber hacer de ella el modelo de toda ciencia y de toda inter­
pretación del mundo, por el otro apenas se le conceden sus derechos
en dominios en los que se ha acreditado por encima de las más
osadas expectativas.

Tales extremos se anulan, naturalmente, una y otra vez por sí
mismos. Pero en su momento y en su círculo introducen el embro­
llo. Y el embrollo tiene que volver a desembrollarse cada vez, para
restablecer la relación natural, y con ella la posición categorial, de
la idea de ley en la conciencia cognoscente.

c) "LA LEY Y EL HECHO". l\1ESCOLANZA DE LAS ESFERAS

Otra irritante carga reside en la muy traída y llevada relatividad
entre "el hecho y la ley". Así, por lo menos, se gusta de formular
gnoseológicamente la relación. Pero con ello está ya formulada
falsamente. No es la ley natural misma lo relativo al hecho -es
decir, a un sector limitado de lo dado en cada caso-, sino sólo



CATEGORíAS COSMOLÓG¡CAS [src. m

nuestro conocimiento y nuestra fórmula de la ley. La oposición
descansa, pues, ya en una metábasís,

Naturalmente, sólo se trata de una correlación en nuestro saber.
Está dada por la conocida dualidad de las ramas del conocimiento;
y ahí no impugna nadie el mutuo completarse y apoyarse. El error
sólo se introduce con la mescolanza de las esferas. Se tropieza, por
ejemplo, con frases como ésta: "la leyes 10 a priori de la naturale­
za"; o bien: "la naturaleza tiene su base apriorística en la corre­
lación entre la ley y el hecho", Lo que aquí se mienta es palmario:
no es nada más que la íntima referencia mutua de las dos instancias
del conocimiento, la aposteriorística y la apriorística. Con ello no
se ha dicho nada nuevo. Pero está dicho falsamente; las formula­
ciones están llenas de fatales errores.

"A priori" es exclusivamente una manera de conocer. Como la
naturaleza no es conocimiento, sino en el mejor de los casos objeto
del conocimiento, no puede haber de ninguna manera un "a priori
de la naturaleza", ni tampoco ninguna "base apriorística" de la
naturaleza. Ninguna de las dos cosas puede ser propia sino del
conocimiento de la naturaleza. Tampoco las leyes pueden, pues,
"ser a pri'ori" -semejante frase no tiene ningún sentido.L; a 10
sumo, podrían ser "cognoscibles" a priori. Esto último es exacto,
por ejemplo, de las leyes lógicas y puramente matemáticas. Pero
de las leyes naturales tampoco 10 es. Las leyes naturales tienen que
inducirse, tienen que descubrirse experimentalmente, sin duda
que sobre la base de ciertos supuestos apriorísticos (y entre éstos
hay también conocimientos matemáticos), pero no sin un material
empírico del que se parte. Por 10 pronto, son las leyes naturales
desconocidas, y tan sólo el proceder metódicamente combinado de
la ciencia logra descubrir una parte de ellas.

O bien se pregunta, mirando a la incertidumbre de determinada
formulación de una ley, si es que hay la "ley absoluta". En esta
pregunta está entrañado el mismo nido de errores. Con sentido
puede tratarse, a 10 sumo, de la fijación absoluta de una determi­
nada formulación de la ley en la ciencia. Esto es algo enteramente
distinto; nuestras formulaciones se alteran múltiplemente con el
estado del conocimiento. Pero la relatividad de una formulación
a un determinado estadio del saber no tiene nada que ver con 10
absoluto o relativo de la ley misma que debe formular. Cuando
una fórmula temporalmente aceptada revela ser insostenible, en ra­
zón de una mayor penetración, es ello una señal de que la formu­
lación no había acertado con la ley existente efectivamente en la
naturaleza. Pero tampoco después de la rectificación es la fórmula



CAP. 35] REPUDIO DEL ESCEPTICISMO 459

corregida la ley natural misma. No es sólo que tendrá que corre­
girse más en el curso ulterior del conocimiento; sino que ambas
"formulaciones", la antigua y la nueva, son y serán meramente
formulaciones, y en cuanto tales no pueden ser idénticas a la ley
misma.

Esto es tan sencillo y tan comprensible de suyo, que no debía
ser menester una palabra sobre ello. Pero justamente en este punto
existe la más incurable confusión en las teorías que se mueven en
el límite entre la ciencia exacta y la filosofía. Se habla constante­
mente de la "ley natural", y no se advierte para nada que ni si­
quiera se mienta la ley que impera efectivamente en los procesos
naturales, no se diga que se la posee. Y si se le hace ver al obsti­
nado teórico la falta de pulcritud de su pensar, se escuchará posi­
blemente esta réplica: "de la naturaleza misma no podemos saber
absolutamente nada, sólo tenemos los conceptos, juicios y fórmulas
de la ciencia...".

De esta manera queda sumido todo, naturalmente, en la
ambigüedad escéptica. Entonces ya no es, en efecto, la ciencia na­
tural, rigurosamente tomada, en absoluto una ciencia de la natu­
raleza misma, sino un mero juego con conceptos y fórmulas, que
hace frente a su objeto como a algo extraño, que en último tér­
mino ya no conoce en ninguna medida.

Bien entendido, la ciencia que trabaja efectivamente no 10 hace
así, como es natural, de ninguna suerte. Tampoco se preocupa en
forma digna de nota -gracias a una sana defensa- de semejantes
excrescencias de la teoría positivista (que debiera propiamente
llamarse teoría "negativista"). Pero tampoco mueve ni un dedo
para desenmarañar el enredijo de las malas inteligencias gnoseo·
lógicas.

d) REPUDIO DEL ESCEPTICISMO RELATIVISTA. SIGNOS DE LA VALIDEZ

OBJETIVA

En frente de lo anterior, es un urgente requerimiento el de mano
tener en pie, también en la ciencia natural, la distinción, funda­
mental para todo conocimiento, entre el objeto y la imagen del
objeto en la conciencia (representación, concepto, etc.), es decir,
distinguir rigurosamente las efectivas leyes reales de la naturaleza
respecto de las proposiciones y formulaciones de la ciencia, pero
también el referir las unas a las otras consecuentemente, y con las
necesarias reservas críticas, en medio de toda su distinción. El
decidir en especial sobre determinadas concepciones y fórmula",



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo III

debe dejarlo el filósofo al lento progreso de la ciencia exacta, en
cuya continuidad histórica reside, sin más, la mejor garantía de
una posible superación de las unilateralidades temporales.

De lo mucho o poco que conozcamos a la sazón de las efectivas
leyes reales de la naturaleza, no hay un criterio absoluto. Segura es
una cosa: estas leyes no están sujetas a la mutabilidad histórica de
las concepciones, proposiciones y fórmulas científicas -~exactamen­

te como tampoco los objetos concretos singulares están sometidos a
la mutabilidad de las representaciones, ideas y conceptos que nos
hacemos de ellos.

Pero, además de lo anterior, puede decirse, en todo caso, esto: no
tenemos razón alguna para el escepticismo y la renuncia relativista
en el conocimiento científico de la naturaleza. Justamente la vive­
za y fluidez de los conceptos científicos qu~ al lego le parece fácil­
mente la manifestación de la disolución o del "derrumbamiento",
son signos de una impertérrita aproximación a las genuinas leyes
naturales, y deben considerarse como una garantía de validez objeti­
va. Sin duda alguna, conocemos hoy una considerable porción de las
genuinas leyes reales de la naturaleza, y además con exactitud sufi­
ciente para sacar de ello amplias conclusiones teóricas y prácticas.
Pero el grado de exactitud lo debemos por partes iguales a la Iábri­
-ca extraordinariamente refinada de los métodos de observación y
al apriorismo matemático del conocimiento.

Esto significa ontológicamente que los conceptos, proposiciones y
fórmulas de la ciencia exacta podrían dar, de hecho y dentro de
ciertos límites, una imagen suficiente de la homogeneidad conte­
nida en los procesos naturales. Pero de la forma en que deban tra­
zarse aquí los límites en detalle, sólo puede decidir el futuro
progreso de la ciencia. Esto significa que tampoco en este punto
-pasa con la ciencia exacta cosa distinta que con otra ciencia: tam­
poco ella tiene conceptos absolutos, sino sólo relativos. Y también
aquí residen, como en todas partes, en la relación de coincidencia
entre los elementos aposteriorísticos del conocimiento y los aprio­
rfstícos.

De lo anterior hay que sacar, además, la consecuencia de que es
erróneo considerar un cierto repertorio de conocimientos apriorís­
xicos, por ventura matemáticos, como el legítimo correlato de la
legalidad natural en la conciencia. Con ello se convertiría en de­
masiado simple el esquema de la relación categorial. Es perfecta­
mente cierto que el conocimiento apriorístico es la aprehensión
directa de lo general en cuanto tal; pero no por ello es apresable
,a priori todo lo general. No hay en la conciencia humana aprio-



"CAP. 35] REPUDIO DEL ESCEPTICISMO

rismo alguno que corresponda directamente a las leyes naturales.
Hay, sí, uno que corresponde a la legalidad puramente matemática,
pero ésta sólo constituye un lado de la legalidad natural, no coin­
cidiendo, pues, de ninguna suerte con la concreta plenitud de con­
tenido de esta última. Por eso subsiste el ingrediente aposteríorís­
tico del conocimiento de leyes, como instancia opuesta, en toda la
línea.

El efectivo correlato de las leyes naturales en la conciencia, es
un producto de construcción sobre manera compleja, que sólo tar­
díamente llega a su madurez, y aún entonces, siempre tiene que
luchar por su corrección, es decir, por su progresiva aproximación
a las efectivas leyes naturales. Con lo que de ninguna suerte se
rebaja la decisiva significación del ingrediente apriorístico de este
producto, y especialmente del matemático. Por el contrario, única­
mente en el justo reconocimiento de sus límites, puede esta signi­
ficación cobrar su plena validez. Pero el trazar exactamente estos
límites, es una tarea de la teoría del conocimiento que no puede
resolverse de un golpe, sino que únicamente en el lento progreso
de la ciencia misma puede acercarse a una decisión general. Nin­
-guna solución prematuramente sumaria, lo mismo si marcha en la
dirección del escepticismo relativista que en la dirección de un
apriorismo optimista, es nada más que un juego de diletantes, que
no está a la altura de la seriedad de los problemas.

Añádase que tampoco los efectivos conocimientos apriorísticos
-de que se trata, le caen al hombre simplemente en el regazo. No
son "innatos", como dice la vieja expresión, inducente en error,
sino que, como todos los genuinos conocimientos, tienen que lo­
grarse con el trabajo.

Así es, por lo menos, dondequiera que lo a priori no es de la
intuición, sino del pensar concipiente. Ésta es justo la desventaja
de aquellas categorías de la conciencia que no son categorías de la
intuición ni del vivir algo, sino categorías del pensar. Cuando se
ve esto claro, desparacen muchos de los problemas infecundos del
:apriorismo sacado de quicio.

También el problema de lo apriorístico espera aún un nuevo
planteamiento, que responda a la nueva situación de las ciencias.
Pero este planteamiento sólo resulta posible después de borrar mu­
chas aporías artificiales, provocadas solamente por lo unilaterales
que son los prejuicios gnoseológicos dominantes. También en esto
se hallaría la necesaria claridad, por la mayor parte, en el trabajo
del análisis categorial.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS

CAPÍ1~ULO 36

LA ACCIóN RECÍPROCA

[SECo m

a) EL ESTADO HISTÓRICO DEL PROBLEMA

Sólo hasta la legalidad natural alcanza el camino históricamente­
recorrido por la teoría de las categorías. Es un camino que se aca­
ba, o poco menos, en el dominio de problemas de la sustancia y la
causalidad. Ya la legalidad natural no la encontramos destacada
expresamente como categoría en ninguna parte. Pero como de he­
cho se la unía a la causalidad, se tomaba, a pesar de toda la con­
fusión con ésta, en consideración su contenido, llegando así a una
cierta madurez. De donde la explícita multiplicidad de problemas
con que nos hemos encontrado en estas tres categorías.

Esto cesa en la acción recíproca, sobre cuya esencia hay pOCCl tra­
bajo utilizable. Y, sobre todo, por lo que se refiere a las demás
categorías de la naturaleza, no se ha hecho prácticamente nada.
Ello no puede sorprender después de habernos encontrado ya con
algo semejante en algunas categorías anteriormente expuestas. En
la relación real, en el proceso, en el estado. La razón de este estado'
histórico de los problemas en vano se buscaría en las categorías
mismas, pero también en vano en el lado óntico de los problemas.
Por su contenido es la serie de estas categorías perfectamente ho­
mogénea: la una no requiere menos que la otra al pensar para que­
la penetre. La razón de la desigualdad en el interés, y en el trabajo­
de investigación aplicado a ellas, está, antes bien, en el plantea­
miento casi exclusivamente gnoseológico del problema de las cate­
gorías que ha dominado en la filosofía moderna.

A los pensadores de tal orientación les han interesado las catego­
rías únicamente en la medida en que dependía de el1as el problema
del conocimiento apriorístico. E incluso esto, únicamente se volvió
vital allí donde surgían determinados puntos litigiosos en una cate"
goría. Ahora bien, puntos litigiosos afectaban desde el siglo xvm
a la sustancia y a la causalidad. En la legalidad se produjeron to­
davía, digámoslo así, en forma concomitante. Pero con la acción
recíproca ya no pasa esto, y más allá de ella menos todavía. Incluso
en Kant está dejada como cenicienta a un lado, si se prescinde de
algunas afirmaciones, aunque importantes.

De hecho, tiene la teoría del conocimiento sólo un escaso interés
por categorías que desempeñan un papel meramente en el conoci­
miento científico, pero que están muy lejos de la intuición y del



CAP. 36] EL ORDEN REL UNIVERSAL

vivir algo. El hecho de que como categorías del ser puedan ser tan
importantes como las discutidas por ella, no tiene para ella, natu­
ralmente, peso alguno, pues no pregunta por el contenido óntico
categorial del objeto.

Aquí hay, pues, que hacer aún toda la labor desde abajo. El
análisis tiene que empezar de raíz; más aún, tiene en parte que
empezar por descubrir sus posibilidades de ataque. únicamente
tarde ha surgido la idea de que más abajo, en lo especial, hay aún
estructuras categoriales quizá del todo desconocidas, nunca trata­
das, quizá muchas y múltiples, probablemente no menos peculiares
que las conocidas. De hecho prosigue la serie de las categorías a
través de todos los estratos de lo real. Pero lo importante para el
problema de la naturaleza, es que ya en el dominio del estrato in­
ferior del ser pueden señalarse sin gran dificultad algunas catego­
rías más.

b) EL ORDEN REAL UNIV~ERSAL DE TODOS LOS PROCESOS EN LA SIMUL-~

TANEIDAD

En Kant figura la acción recíproca como tercera categoría de la
relación, y a la vez ya como última de las categorías con contenido.
El contenido que mentaba Kant con ella está tomado al tercer axio­
ma newtoniano de la mecánica, que dice que la acción es igual a la
reacción. Se ha objetado que con ella no se introduce ningún mo­
mento categorial nuevo respecto de la causalidad. Esta objeción tie­
ne su justificación en dominios puramente mecánicos. De ello ha­
brá de hablarse aún más adelante.

Pero Kant no se quedó ahí, sino que ensanchó el principio, casi
sin transición visible, haciendo de él una relación universal de reci­
procidad de todo aquello que actúa simultáneamente en el espacio.
y en este ensanchamiento toma la categoría otro aspecto. De esta
manera es, en verdad, el lugar de reunión de toda una serie de otras
categorías, que tienen todas que ver con la relación dinámica de la
coexistencia en la simultaneidad, pero ante todo con el influjo mu­
tuo de procesos que corren simultáneamente.

En el neokantismo se ha afirmado con razón, pues, que aquí se
trata de la categoría de "sistema". Lo que se tenía presente eran,
sin embargo, tipos de simultaneidad ya más especiales y recogidos,
en una unidad más estrecha, mientras que el principio general de la
acción recíproca se halla aún más acá de todo deslinde de unidades
especiales sistemáticas.

También de tales anticipaciones hay que prescindir provisional­
mente. Lo fundamental de la acción recíproca es, patentemente,



CATEGORíAS COSMOLóGlCAS [SECo III

todavía más general. Concierne al momento general de toda coexis­
tencia simultánea, en la medida en que no se trata meramente de
una colocación estática, sino de la interpenetración de distintos
procesos cuyos estadios simultáneos están referidos dinámicamente
unos a otros. Se trata ante todo, pues, de poner de manifiesto los
momentos categoriales capitales que están contenidos en la acción
recíproca.

Kant formuló su principio (la tercera analogía) así: "Todas las
sustancias, en tanto pueden encontrarse en el espacio como percibi­
das a la vez, están unidas en universal acción recíproca." En esta
forma es el principio ontológicamente demasiado estrecho. Pues
aquí no se trata de "sustancias", sino de estados y procesos, y por
medio de éstos también de formaciones de toda especie. Pero, sobre
todo, no se trata de "percibir", sino, y tanto más, de la referencia
espacial.

Hay, pues, que formular más simple y radicalmente: 10 que es a
la vez en el espacio está en universal acción recíproca. En esta forma
constituye el principio algo rigurosamente paralelo al principio de
causalidad.

La acción recíproca en este sentido querría decir, pues, esto:
todos los procesos simultáneos, sólo con que estén en conexión espa­
cial, se influyen los unos a los otros. Y lo mismo valdría, natural­
mente, de todos los estados existentes simultáneamente. Pues son
justo estadios de procesos.

Esta es una tesis de gran alcance. Concierne por igual al mundo
físico como un todo. Quiere decir que el mundo espacial constituye
en cada punto del tiempo -o sea, en cada "corte" del proceso del
mundo, de cada colocación, de cada estado total- una totalidad
compacta en que todo está condicionado recíprocamente por todo.
Este condicionamiento recíproco es un condicionamiento de la simul­
taneidad; no puede consistir, pues, en una simple dependencia cau­
sal, que corre en el tiempo lineal e irreversiblemente. Pues aquí no
existe, patentemente, ninguna irreversibilidad. La simul taneidad
significa precisamente la implicación de la dirección inversa. Y esto
no es contradictorio; pues no se trata de la dimensión del tiempo,
sino de una relación que tiene sus dimensiones en el espacio. Pero
en las dimensiones del espacio es fundamentalmente reversible toda
relación. Por otra parte, queda el condicionamiento mutuo de 10
simultáneo absolutamente incluido en el mismo proceso del mundo
·que trascurre causalmente de un cabo a otro y en cuanto tal es irre­
versible. Aquí hay en el fondo justo la perpendicularidad de las
dimensiones del espacio al tiempo real (ef. cap. 16 b).



CAP. 36] LA FORMA DE PREDETERMINACIóN

e) LA FORMA DE PREDETERMINACIÓN DEL CONDICIONAMIENTO REcí­

PROCO

En esta relación reside la razón por la que debe considerarse la
acción recíproca como una categoría propia junto a la causalidad y
la legalidad. No lo es en todo respecto. Hay que tener también a la
vista que en cada estrato del ser tiene el prius óntico la coherencia
de las categorías, y que la división de esta coherencia en distintas
"categorías" resulta arbitraria. Siempre pueden ordenarse en otra
forma los momentos categoriales, pues aislados para sí no tienen exis­
tencia. Así, pueden recogerse en uno el proceso, la sustancia y el
estado, lo mismo que puede resolverse la sustancia en dos categorías,
la persistencia y el sustrato, o bien la causalidad en la ley causal, el
producir y la serie causal. Separados unos de otros no ocurren en
ningún caso los momentos; pero esto no desliga de la necesidad de
diferenciarlos también de una manera apropiada. En realidad, es
indiferente hacer distinciones entre "categorías" o entre "momen­
tos categoriales" dentro de una categoría.

Pero la mejor forma de salirles al encuentro a los hábitos tradi­
cionales de pensar, es dar a los conceptos categoriales que se han
desarrollado históricamente una validez tan amplia, que se com­
padezcan con las cesuras dadas dentro de la coherencia de los es­
tratos.

El concepto categorial de la acción recíproca introducido por
Kant responde claramente a semejante cesura -así frente al con­
cepto de la causalidad como al de la legalidad. Pues la acción recí­
proca es una especie de conexión del mundo físico consigo, distinta
de la causalidad y la homogeneidad en la marcha de los procesos.
Entra en juego en otra dimensión. Y dado que en ella hay también
una especie de predeterminación, hay que sacar la consecuencia de
que también ésta es distinta. No forma un "nexo" serialmente li­
neal que siga corriendo siempre, ni es tampoco una predeterminación
que mane de lo general extratemporal; es predeterminación en el
sentido de un condicionar y estar condicionado mutuamente en
la simultaneidad, en varias dimensiones, y de la índole de una tex­
tura, así como en el sentido de la coexistencia ligada en una unidad
dentro de este condicionamiento.

Mas esta forma de la predeterminación tiene que coexistir con el
nexo lineal y sucesivamente irreversible de la causalidad, de tal
forma que no se obstaculicen entre sí, sino que como predetermi­
naciones de un mismo orden real se completen e interpenetren armó­
nicamente. Su heterogeneidad no puede constituir aquí una pared



CATEGORíAS COSMOLÓG¡CAS [SECo III

divisoria, no se diga provocar una pugna. Tienen, antes bien, que
coincidir en la unidad de una predeterminación total.

Pero no basta con esto. Además, tiene la nueva forma de prede­
terminación que compadecerse también con la legalidad natural y
universal de los procesos. Y aquí está más cerca la posibilidad del
conflicto. Pues la legalidad consiste en la uniformidad de los pro­
cesos, y ésta depende de la homogeneidad de los complejos de cau­
sas que retornan. Pero estos últimos consisten en las colocaciones
de factores simultáneos, o sea, caen dentro de las dimensiones de lo
que tiene que coexistir en recíproco condicionamiento.

Por aquí se ve, sin más, que la acción recíproca se toca con la
legalidad natural todavía más estrechamente que con la causalidad.
Por eso es la tarea inmediata mostrar cómo puede coexistir con
ellas, pues tienen, o bien que excluirse entre sí, o bien que depen­
der entre sí de tal forma que la una envuelva y apoye la otra. En
semejante relación puede pensarse, por ejemplo, si la homogenei­
dad de los complejos de causas es ya una consecuencia de la acción
recíproca -digamos, a la manera en que no cualesquiera cosas pue­
dan coexistir simultáneamentc de cualquier manera, sino sólo de­
terminadas cosas de determinada manera. La acción recíproca
ejercería, así, una especie de selección de lo realmente composible.

Para una prcdeterminación semejante, al lado de aquellas dos
formas de predeterminación, hay perfectamente espacio libre en el
complexo de los procesos de la naturaleza. Pues este complexo es
pluridimensional. Así como las dimensiones del espacio son "per­
pendiculares" a la dimensión del tiempo, o sea, que el tiempo pasa
al avanzar todos los puntos del espacio, comprendiéndolos todos en
el ahora, así puede coexistir muy bien un universal condiciona­
miento mutuo de lo separado espacialmente en cada corte simultá­
neo del tiempo con la continua serie causal de los estados en la
sucesión temporal. Y en lo que concierne a la relación de la ley
con el caso singular, ya no es la dimensión en que entra en juego
ninguna dimensión real, porque sólo son reales los casos, mientras
que la ley no es nada real existente al lado de ellos, sino sólo lo
general a que están subordinados. La predeterminación que mana
de las leyes no puede por eso ir en contra ni del nexo causal, ni de
la acción recíproca, porque se entrecorta con ambos.

Bajo el punto de vista puramente dimensional, es, pues, seme­
jante relación de las tres predeterminaciones perfectamente posible
y de ninguna suerte utópica. En la dirección de la causalidad vio
Kant esta posibilidad, y la caracterizó entendiendo la acción recí­
proca como un commercium spatii que se expande en la simultanei-



Ü\P·36] LA RELACIóN DINÁMICA

dad. Cierto que de esta manera sólo está dado el esquema de una
posible interpretación, no esta misma. La interpenetración misma
tiene que ser dinámica y tiene, por ende, que señalarse concreta­
mente en el modo y manera como una dependencia existe junto
con la otra.

á) LA RELACIÓN DINÁMICA. ILIMITACIÓN DE LA ACCIÓN CAMPAL

En la relación dimensional tiene que descansar la dinámica. En
la fábrica de la naturaleza tienen que coincidir las tres distintas
predeterminaciones, de tal forma que no sólo se compadezcan entre
sí, sino también que juntas den por resultado un todo, a saber, una
sola textura de predeterminación. Pues en la naturaleza no hay
más suprapredeterminación que infrapredeterminación. Lo prime­
ro significaría discrepancia y desacuerdo, lo segundo indetermina­
ción y contingencia (en el sentido de un modus deficiens).

En sí no es ónticamente imposible la discrepancia y el choque
entre predeterminaciones heterogéneas. En el dominio del ser espi­
ritual lo sabemos hasta la saciedad: en el pensar humano se en­
cuentra una predeterminación lógica y otra psíquica, y ambas en­
tran no raramente en pugna una con otra (de donde el pensar
lógicamente defectuoso); y en el ethos del hombre entra en con­
flicto el deber ser como exigencia estricta con la predeterminación
real de las tendencias, impulsos e inclinaciones naturales, de tal
suerte que el hombre resulta como persona moral, y literalmente,
la liza de dos poderes heterogéneos. Pero la naturaleza es distinta.
Hasta donde la penetramos, es algo cerrado, unitario y unido. Sabe
bien del choque de fuerzas, pero no del choque de maneras de pre­
determinación. Pues lo que llamamos fuerzas de la naturaleza es
todo predeterrninativarnente de la misma índole. Por eso se alla­
na todo juego de fuerzas contrarias, y así el proceso como su resul­
tado no dejan de ser unívocos.

Pero, por otro lado, tampoco puede concluirse de este allanarse el
ser esa coexistencia de las tres predeterminaciones un fantasma del
cerebro. De la legalidad y la causalidad no cabe dudar, estando
ambas empíricamente probadas con suficiencia. Pero tampoco es
la universal vinculación trasversal, en la dependencia recíproca de
procesos paralelos, una suposición meramente mental -digamos a
la manera como lo fue un día la "simpatía" de los estoicos. La
física enseña, antes bien, y en razón de un suficiente conocimiento
de los fenómenos, que todos los cuerpos situados en el espacio cós­
mico obran gravitatoriamente unos sobre otros; pues no es posible



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.lIl'

vislumbrar cómo podría el campo de gravitación de las masas en­
contrar una límite en algún punto del espacio. Y como práctica­
mente están todos los cuerpos en movimiento relativo de unos a
otros, ello significa a la vez esto: que todos los movimientos de
los cuerpos en el espacio se codeterminan recíprocamente. Por eso
no hay en el universo trayectorias absolutamente rectas; ni tampoco,
podría haber curvas absolutamente iguales, pues en cada punto es
distinta la colocación de las masas.

Cosa semejante es con otros procesos. Toda tensión electromag­
nética se propaga en el espacio, toda irradiación sigue marchando­
hasta lo infinito, toda acción campal es fundamentalmente ilimita­
da. En la fábrica de las grandes masas gaseosas del espacio cósmico,
que vemos como puntos brillantes en el cielo, está, como han mos­
trado recientes investigaciones, condicionado lo más grande por lo
más pequeño, y asimismo lo más pequeño por lo. más grande -des­
de el estado de ionización de los átomos, pasando por los gradien­
tes de temperatura e irradiación, hasta el límite de estabilidad de la
formación entera y la liberación de energía en su interior. En todo­
concurso de átomos modifica la combinación el interior de los áto­
mos; y éste determina, a su vez, la índole de la combinación. Tam­
bién en lo más pequeño se influye todo mutuamente, y los efectos
de conjunto determinan el fenómeno en grande.

Según las leyes que conocemos, no tenemos razón alguna para
admitir en ninguna parte un límite de esta relación recíproca. Sólo
hay el hacerse insignificantemente pequeña a grandes distancias,
de suerte que puede no prestársele atención al juzgar de estados
locales. Nada de esto significa, naturalmente, su efectiva desapari­
ción. La gravitación de un átomo a la distancia de treinta mil años
luz parece ser una nada; pero si se repara en que la gravitación in­
tegrada de las masas en la que descansa la rotación del sistena
galáctico se compone de la gravitación justo de tales átomos, Cl sa
ésta de ser una nada y revela ser, antes bien, la fuerza que mantiene
junto y en movimiento el conjunto.

Una objeción puede, en todo caso, elevarse aquí. Toda acción
campal en el espacio necesita tiempo, y como en ella descansa la
acción recíproca, no puede ésta ser rigurosamente simultánea. Esto
querría decir que no habría propiamente acción recíproca. Pues la
reciprocidad de la influencia sólo puede ser simultánea. En la se­
cuencia del tiempo no corre ninguna acción hacia atrás. Si, pues,
la influencia de lo espacialmente separado tiene forma de proceso
-y esto quiere decir que "necesita tiempo" sólo puede marchar
hacia adelante. Los procesos no pueden correr "contra" el tiempo.



CAP. 36] CAUSALIDAD, ACCIóN RECíPROCA y LEGALIDAD 469

Parece, así, como si la acción recíproca se disolviese en una pura
apariencia. Lo que habría de verdad en ella sería, entonces, mera
causalidad, repercusión en derechura de lo anterior sobre lo poste­
rior. Cierto que en semejante concepción no se tomaría en consi­
deración el condicionamiento mutuo de lo que coincide en el ahora
como repercusión de componentes sumamente distantes. Pero en
esta coincidencia descansa la complejidad de las causas totales ope­
rantes en cada caso.

Contra lo anterior hay que decir lo siguiente: los hechos que hace
valer la objeción son legítimos, pero sin embargo, edifica la obje­
ción sobre un falso supuesto. El hecho de que toda acción a dis­
tancia necesite tiempo, no anula la relación fundamental consis­
tente en que un proceso B que corre "aquí" sea influido por un
prQceso A que corre "allí" e influya él mismo en éste. La acción de
un estadio anterior de A alcanza justo a uno posterior de B que le
corresponde, y viceversa. Las dos influencias se entrecruzan en
el tiempo. Su inicio pertenece a un punto del tiempo anterior co­
mún, su meta a un punto del tiempo posterior común. Pero ambos
puntos del tiempo unen los estadios de los procesos A y B, que
caen en ellos en sendas simultaneidades,

Si se quisiera inferir de lo anterior la anulación de la simulta­
neidad unívoca, estaría la consecuencia falsamente sacada. Por el
contrario, el retraso mismo sólo puede tener una determinada mag­
nitud si dice referencia a una rigurosa simultaneidad de los corres­
pondientes estadios de los procesos. En cada corte trasversal de un
proceso singular están, pues, representadas juntamente, y referidas
unas a otros como causas parciales, las repercusiones de procesos
homólogos con diversa localización del tiempo. En estas referencias
simultáneas consiste, en cada estadio de un proceso, la cabal acción
recíproca de los procesos. La reciprocidad no consiste justo en que
actúen unos sobre otros los estadios simultáneos Al y Bl.Este es­
quema revela ser demasiado simple. Actúa más bien siempre Al
sobre Bz Y B¡ sobre A z. Pero, aun así, influyen los procesos tempo­
ralmente paralelos uno en otro a cada instante.

e) íNTIMA RELACIÓN ENTRE LA CAUSALIDAD, LA ACCIÓN RECÍPROCA Y

LA LEGALIDAD

De tal manera se conserva, pues, la posición trasversal de la ac­
ción recíproca por relación a la secuencia causal temporalmente li­
neal, aunque introduzcan en ella un momento de sucesión las dis­
tancias temporales de los distintos procesos. Y, por lo tanto, se:



470 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo III

permanece en la incidencia de tres predeterminaciones en el com­
plexo de los sucesos naturales: una misma cosa real está determi­
nada desde tres lados, y lo está, patentemente, en tal forma que
justo sólo en la coincidencia de estos momentos determinantes está
plena e inequívocamente predeterminada.

Para comprender esto justamente, hay que referir justamente unas
a otras las tres formas de la predeterminación. Para ello no basta
su distinción. Para penetrar con la vista la relación, hay que retro­
ceder hasta la categoría del proceso, que, como se mostró, puede
en sí existir legítimamente sin causalidad ni legalidad; por lo
tanto, también sin acción recíproca. Y partiendo de ella hay que
representarse lo que le han añadido las categorías siguientes. Pues
todas ellas tienen por base el proceso como forma fundamental de
lo real.

Sinteticemos las características fundamentales expuestas anterior­
mente. El "proceso" es la dispersión de todo lo real en la se­
cuencia temporal, de tal suerte que queda resuelto en la serie su­
cesiva de los estados. En ello ocurren a partir de cada estadio mu­
chas "posibilidades" de curso ulterior. Por el contrario, consiste el
"estado" en que cada estadio del proceso es a su vez un todo cerrado
sobre sí mismo de simultánea coexistencia. Luego reveló la causa­
lidad ser esto de que los estados del proceso no se siguen a capricho,
sino que el uno produce el otro en la secuencia del tiempo; o, tam­
bién, que a partir de un estadio dado no ocurren muchas posibili­
dades, sino sólo una. Y, finalmente, la legalidad quería decir que
la multiplicidad de los complejos de causas no es una multiplicidad
sin orillas, sino una multiplicidad que presenta un retorno de lo
homogéneo; con el que resultan también homogéneos los procesos
mismos.

¿Qué queda, según esto, para la acción recíproca? Si se toma por
base la relación dimensional antes indicada, puede decirse, por lo
pronto, lo siguiente. La acción recíproca entra en juego en la si­
multaneidad lo mismo que la causalidad en la sucesión; está tan
dispersa en el espacio como el proceso en el tiempo. Se conduce,
pues, relativamente a la causalidad, como el estado relativamente
al proceso, a saber, tan "trasversalmente": Ahora bien, es la causa­
lidad la forma de predeterminación del proceso en la dimensión
de su trascurso. Así, pues, tiene que incumbir a la acción recíproca
la misma función por respecto al estado en las dimensiones de éste.
Se conduce, según esto, como tan predeterminante relativamente a
cada estado, es decir, a la colocación en el punto dado del tiempo,
como la causalidad relativamente al proceso, es decir, a la sucesión



CAP. 36] FUNCIóN DE LA ACCIÓN RECíPROCA.

de los estados. Y como la causalidad restringe a una sola la plura­
lidad de las "posibilidades" en la sucesión, restringe patentemente
también la acción recíproca la multiplicidad de "posibles" coloca­
ciones si no a una, seguramente a ciertos tipos fundamentales. Pues
es tan exactamente la dependencia íntima de los momentos o miem­
bros en la colocación de un estado, como la causalidad la depen­
dencia íntima de los miembros de un proceso en la serie sucesiva.
y por no haber en las dimensiones del estado ningún fluir, sino sólo
el simultáneo estar juntos, no tiene la forma de la serie progresiva,
sino la de la reciprocidad, pero omnilateral.

Mas como la acción recíproca es la "íntima dependencia" en los
estados, pero los estados se reemplazan uno a otro en secuencia
causal, tiene que ser la legalidad, que constituye la homogeneidad
de la secuencia causal en los procesos, necesariamente a la vez la
legalidad de los estados, o sea, aquella que dota de homogeneidad
también a los estados. Pues el retorno de las mismas colocaciones
en los estados -es decir, de los mismos complejos de causas-- es la
condición bajo la que puede haber una homogeneidad de los pro­
cesos y retorno de trascursos típicos. Sólo causas totales iguales
producen iguales series de efectos.

Con 10 anterior se aclara fundamentalmente la relación entre la
acción recíproca y la legalidad, y se aclara por el rodeo de la rela­
ción de ambas con la secuencia causal. El resultado es muy sencillo.
En una reflexión superficial, pudiera opinarse que las colocaciones
de los estados en la simultaneidad hubieran menester de una lega­
lidad distinta de la de los procesos. Esto ha manifestado ser erró­
neo. La íntima relación de las tres predeterminaciones muestra
con la mayor claridad que la acción recíproca no está sometida a
una legalidad natural propia exclusivamente de ella, sino a la mis­
ma que recorre también la secuencia causal en el trascurso de los
procesos.

No hay dos clases de legalidad natural, sino exclusivamente una.
La homogeneidad de la secuencia causal es a la vez la de la acción
recíproca. Las leyes del proceso son a la vez las del estado.

f) FUNCIÓN SELECTIVA DE LA ACCIÓN RECÍPROCA

Semejante coincidencia de la legalidad del estado y la legalidad
del proceso, sólo es posible, naturalmente, si hay una rigurosa rela­
ción de dependencia entre el estado y el proceso.

Esta relación de dependencia la hay. Es la causalidad. Pues el
proceso es la resolución de lo real en la serie de los estados, y la



472 CATEGORíAS COSMOLóGlCAS [SECo m

causalidad es la dependencia temporalmente sucesiva de los estados
unos de otros. Pero como el proceso consiste en la secuencia de los
estados, significa lo anterior dos cosas: primero, el curso ulterior
del proceso es siempre dependiente del estado, pues el estado es el
complejo de causas de cada caso, y el curso ulterior es la serie
ulterior de los estados; y segundo, cada estado es dependiente del
curso del proceso, a saber, en los estadios precedentes de éste, pues
éstos son la serie de los estados anteriores.

Según esto, es todo condicionamiento mutuo de momentos cau­
sales en un estado del proceso un efecto total causal del condicio­
namiento mutuo en el estado anterior. La acción recíproca especial
en cada estadio simultáneo del proceso se halla, pues, ella misma en
dependencia causal. Por lo tanto, podría aparecer como si no fuese
nada más que una causalidad completa.

Pero, por otra parte, es la secuencia causal especial en el cambio de
los estados tan dependiente del intercondicionamiento especial
de los momentos causales de cada estado (del precedente). El proceso
es, pues, en su curso ulterior una función de la total combinación
trasversal de los momentos en el ahora. Y, por lo tanto, pu­
diera aparecer de nuevo como si la causalidad complejamente en­
tendida -yen el proceso real sólo hay ésta- no fuese absolutamente
nada más que la acción recíproca trasportada a lo temporalmente
sucesrvo,

En verdad, no se trata, naturalmente, de la expulsión de una
categoría por la otra, sino de su indisoluble conexión. Y ésta puede
comprenderse ahora justamente por la legalidad natural, dado que
ésta es la homogeneidad a la vez sucesiva y simultánea de conjuntos
reales que retornan. Sólo puede haber, patentemente, un retorno
típico de los trascursos, si hay también los mismos tipos entre los
estados simultáneos. Pues sólo causas totales iguales promueven
efectos iguales. Y sólo puede haber, de nuevo, el retorno típico
de los estados, si hay de un cabo a otro tipos de procesos. La homo­
geneidad de una dimensión está en condicionamiento mutuo con
la homogeneidad de la otra. Por eso tiene que ser una misma la
legalidad natural de ambas: una legalidad del enlace simultáneo y
una del enlace sucesivo.

Penetrar con la vista del todo la íntima conexión entre causali­
dad y legalidad, únicamente se puede, pues, partiendo de la acción
recíproca. Si pudiera compadecerse todo lo que se quisiera en la
unidad de un estado simultáneo, no podría verse por qué el curso
causal de los procesos no podría proseguir sin homogeneidad algu­
na, es decir, sin leyes especiales, in iniinitum, en ilimitada multi-



plicidad. Patentemente, hay aquí una limitación de la multipli­
cidad. Y sin duda tiene que estar en un límite de la posibilidad de
coexistir contenidos. Tiene, pues, la forma de una eliminación
de colocaciones incompatibles entre sí. De otra suerte, no podrían
mostrar homogeneidad los procesos resultantes de las colocaciones.

Como, pues, el curso de los procesos depende causalmente de lo
específico de las colocaciones, ha de tener la restricción de la mul­
tiplicidad de posibles procesos su razón en una selección de lo real­
mente composible, es decir, en una selección de la multiformidad,
en sí sin orillas, de lo formalmente "posible" en los estados reales.
Tal selección responde muy exactamente a la constitución catego­
rial del proceso en cuanto tal, de la que se ha mostrado que con­
siste en una progresiva restricción de las "posibilidades" por lo
pronto ilimitadas (cap. 21 b).

Con esto nos hallamos ante una nueva definición de la acción
recíproca. La acción recíproca, entendida como condicionamiento
mutuo de los momentos causales en los cortes simultáneos del pro­
ceso, es la selección de 10 que en cada caso puede coexistir real­
mente en un estado. En ella estriba, pues, la intrínseca limitación
de la multiplicidad de posibles estados. Y como los estados deter­
minan a su vez el curso del proceso, estriba en ello a la vez la
intrínseca limitación de la multiplicidad de los procesos. Pero en­
tonces tiene que estribar también en ella la razón del retorno, de la
homogeneidad y tipicidad misma, y sin duda que tanto en los esta­
dos como también en la sucesión de los estados, es decir, en los
procesos.

Así vista, no es la acción recíproca indiferente a la legalidad,
y no como momento accesorio que también pudiera faltar, sino
como su fondo, su supuesto categorial. Pero no por esto es pura y
simplemente la razón de las leyes naturales especiales. Pues en
éstas entran en juego, codeterminando, todavía otros momentos,
en parte mucho más especiales, en parte todavía más generales (los
matemáticos). Pero sí puede pasar por ser la razón de toda legali­
dad en la naturaleza.

En el contenido de las leyes naturales puede verse directamente
confirmado lo anterior, al menos hasta donde estas leyes tienen ca­
rácter relacional. Su forma exterior es, sin duda, matemática, y no
se sigue de la acción recíproca, sino del carácter cuantitativo de las
dimensiones y sustratos (magnitudes posibles). Pero las leyes no
consisten en las magnitudes mismas, sino exclusivamente en la refe­
rencia de magnitudes de distinta dimensión unas a otras. Su forma
es la de la relación de magnitud. Justo esta relación no puede,

CAP. 36] FUNCIÓN DE LA ACCIóN RECíPROCA 473



474 CATEGORíAS COS1I.WLóGICAS [SEc.m

patentemente, ser en los estados reales una cualquiera, sino sólo
una determinada según la índole de los "vectores".

y justamente la relación de magnitud es lo que se conserva en el
proceso, mientras que las magnitudes mismas están en flujo. Esto
significa que en las funciones matemáticas que determinan la ho­
mogeneidad de los procesos, es el condicionamiento mutuo de las
magnitudes lo permanente. Es, por tanto, el tipo especial de de­
pendencia mutua de momentos heterogéneos, es decir, el tipo espe­
cial de la acción reciproca, lo que constituye lo idéntico en las
formas del proceso natural. Mas en tal identidad de formas con­
siste la legalidad de los procesos.

CAPÍTULO 37

ACCIóN CAUSAL COMPLEJA

) A
, ra CCION y REACCION MECANICA

La acción recíproca parece desvanecerse, por un lado, en la cau­
salidad; por otro, en la legalidad. Ambas cosas han revelado "ya
ser, sin duda, torcidas exageraciones. Y por el lado de la legalidad
puede de cierto tenerse por aclarada fundamentalmente la situa­
ción. Pero por el lado de la causalidad es menester aún una inves­
tigación más detallada.

Para hacerla se ofrece el pun to de partida cuando se retrocede
a la primera manera histórica de concebir la acción recíproca a la
puramente mecánica. Aquí sirve de base la relación newtoniana
entre el choque y el contrachoque, en que el peso del axioma gra­
vita sobre la "igualdad" de la acción y la reacción. Categorial­
mente importante es en este punto el no agotarse el fenómeno del
choque en la relación unilateral de la causa y el efecto. Tampoco
es como si un cuerpo A "hiciese" y el otro cuerpo B "padeciese";
sino que ambos están en movimiento, a saber, relativamente uno
a otro, ambos causan y experimentan un efecto. La acción causal
misma se desdobla así en acción y reacción. De lo que se sigue
que también la causa actuante tiene que estar desdoblada: de am­
bos cuerpos móviles parte un efecto, ambos movimientos son
causas.

¿Qué es lo que aquí se mienta propiamente con "acción recí­
proca"? Si se entiende el llamado contrachoque como una especie
de efecto retroactivo del efecto a la causa, está vista falsamente la



CAP. 37] ACCIÓN Y REACCIÓN MECÁNICA 475

relación. Ello pudiera ser exacto, a lo sumo, si pudieran entenderse
los cuerpos A y B mismos como causa y efecto. Pero no pueden
entenderse así. No en los cuerpos, sino en los procesos tan sólo, Ü'

bien en estados como estadios de los procesos, pueden consistir
causa y efecto. El movimiento de A es lo que resulta trabado al
pegar sobre B, a la vez que pone a B en movimiento; proceso que
puede considerarse también a la inversa, en cuanto que en el mismo
acto también resulta trabado el movimiento de B al pegar en A po­
niendo a A en movimiento. La acción es sin duda, pues, "igual" a
la reacción, pero ni es idéntica a ella, ni reobra sobre la causa, lo
que también sería imposible temporalmente.

Lo anterior es válido también generalizado. La Tierra atrae al
Sol, sin duda, exactamente tanto como el Sol a la Tierra; pero ni es
una atracción idéntica a la otra, ni actúa "sobre" ésta. Sólo así es
posible que resulte muy diversamente grande la desviación simul­
tánea del movimiento rectilíneo en ambos cuerpos. La acción recí­
proca no significa, pues, como con frecuencia se ha entendido
erróneamente por ella, que la causa y el efecto se produzca mutua­
mente. Es decir, no significa lo que la palabra parece querer decir
al pronto. Después de esto, puede apresarse más exactamente la
relación.

Algo de A es causa de algo de B y algo de B es causa de algo de
A. El movimiento de A es causa del cambio del movimiento de B,
y el movimiento de B es causa del cambio del movimiento de A. Es­
tos dos miembros del proceso total están en conexión y no apare­
cen aislados. Así es en el pegar y rebotar los cuerpos, y análoga­
mente es en la mutua desviación por gravitación de las masas.

Aquí corren, pues, paralelos en el tiempo dos procesos relativa­
mente aislables. Es posible pensar también cada uno de ellos co­
rriendo para sí sin el otro. El hecho de que entren en contacto
no estriba ni en la esencia del uno, ni en la esencia del otro, sino'
que es una función del resto del orden real. Pero como coinciden,
influyen uno en otro. Por lo tanto, sólo son procesos parciales de
un proceso total, y en cuanto tales no les es extrínseco el coincidir.
Los estadios anteriores de ambos procesos repercuten en común
como causas parciales en los estadios posteriores de ambos. Y la
relación cuantitativa es en ello la igualdad de la energía cinética
prestada por A a B y por B a A. Así, pues, constituye el estadio
anterior de los procesos de A y B juntamente tomados la causa to­
tal del posterior de A y B. Y este último es el efecto total igual­
mente complejo.

Tan simple de penetrar con la vista es, por cierto, esto sólo donde



CATEGORíAS COSMOLÓGlCAS [SECo m

se cruzan dos procesos de manera que sólo por un instante forman
un proceso total. Al seguir corriendo vuelven a separarse, pero sin
embargo de tal suerte, que cada uno ha tomado del otro ciertos
momentos causales. Fundamentalmente se trasporta, no obstante,
este esquema sin dificultades a relaciones entre procesos de supe­
rior complejidad con influjo mutuo duradero.

Ahora bien, incluso en los procesos más complejos es siempre
el efecto total un efecto puramente causal, es el resultante de los
efectos parciales que se encuentran y cruzan. El aparecer en dos
o más cuerpos no altera la cosa en nada. De aquí se sigue que la
acción recíproca en sentido newtoniano no es, de hecho, nada más
que una causalidad compleja, y de ninguna suerte constituye una
serie de predeterminación además de la causal. Por ambos lados
se "desvanecen" las causas, sin dejar residuo, en sus efectos. Son
causas que ostentan indesconociblemente el sello de la causa
transiens.

De efecto retroactivo del efecto sobre su causa no puede, pues,
hablarse aquí. Si causas y efectos fuesen cosas, o siquiera sustan­
cias, quizá pudiera hablarse de ello. Si son estadios de procesos,
resulta ello sin sentido. Los procesos sólo influyen unos en otros
de manera que por parte de ambos actúan los estadios anteriores
'Sobre los posteriores, como quiera que además se entrecorten am­
bos efectos parciales. En la secuencia temporal no hay efectos re­
troactivos. eólo hay el efecto en derechura, siendo indiferente de
-qué proceso parcial pase a cuál otro. Así, pues, tampoco en el
proceso total hay acción recíproca en este sentido, siendo indife­
.rente lo complejo que sea.

b) EL MOMENTO SOBRECAUSAL EN LA ACCIÓN CAUSAL COMPLEJA

El anterior resultado negativo no puede, patentemente, acertar
<con la esencia categorial de la acción recíproca. Tampoco anula
ila unión trasversal de los momentos causales en el estadio simul­
táneo del proceso total. Tan sólo no toma en consideración la
Indole peculiar de ellos. Pero en el problema de la acción recí­
;proca se pregunta por la índole peculiar de la unión trasversal.

Lo mostrado es sólo que no hay un efecto retroactivo del efecto
sobre la causa. Pero semejante efecto ni siquiera se mienta en la
reactio newtoniana, no se diga en el kantiano comrnercium. spaüi.
Así Newton como Kant piensan exclusivamente que los momentos
causales combinados de dos o más procesos, al coincidir en la uni­
dad de un suceso, producen algo distinto de lo que produciría



"CAP. 37] EL MOMENTO SOBRECAUSAL 477

cada uno por sí, y sin duda igualmente algo de la correspondiente
-complejídad. Es lo que en Kant está encubierto sólo por la refe­
rencia de la acción recíproca a las "sustancias".

Partamos, pues, de esto: la acción causal propiamente tal es y
será en tal relación una acción exclusivamente causal. El efecto
total se sigue temporalmente siempre de la causa total. Pero el
haber la totalidad de una causa, y el traer esta totalidad tras de
sí la de un efecto, aunque los procesos parciales pudieran también
,trascurrir cada uno para sí sin influirse, no estriba en el solo nexo
temporalmente lineal, sino en la unión trasversal de la simultanei­
-dad del caso. Estriba, pues, en un entretejimiento de otra di­
.mensión.

El estar entretejidos los momentos causales simultáneos de dis­
tintos procesos, no es una función de las cadenas causales en
-cuanto tales, sino la función de su pertenencia a la unidad de un
proceso total. Este último es el momento sobrecausal en ellas, el
condicionamiento recíproco propiamente tal. El principio de éste
dice que no hay en el cosmos procesos singulares que corran aisla­
dos; que todo lo que trascurre simultáneamente forma, de un pun­
to del tiempo a otro, complejos comunes de causas y complejos
-comunes de efectos.

No es, según esto, un azar que justamente los geniales entre los
filósofos de la naturaleza no hayan podido ver la acción recípro­
-ca: Schelling y Schopenhauer creyeron arreglárselas con la causa­
lidad sola. La acción recíproca está justo contenida ya en la acción
causal compleja. Pero la complejidad en cuanto tal no es causal.

Puede enunciarse su principio también así: no hay en el mundo
real causalidad meramente lineal, sino meramente la causalidad al­
tamente compleja debida a la vinculación trasversal de las líneas;
-en el fondo sólo hay la unidad de "un" proceso causal, en que cada
causa y cada efecto abraza la anchura entera de una multiplicidad
simultánea.

Esto es, sin duda, lo mismo que ya se mostró en la causalidad
misma, y, por 10 tanto, no añade la acción recíproca ningún mo­
mento nuevo. Pero justo este mismo algo inseparable de la causa­
lidad no es causal. Y, por lo tanto, hay que decir a la inversa: no
hay causalidad en el mundo sin acción recíproca.

En sí sería posible pensar, es cierto, también una causalidad
meramente lineal sin vinculación trasversal; pues esta última no se
sigue a priori de la serie causal. Pero en el mundo real tal cual
-es actualmente, no ocurre causalidad sin acción recíproca, porque
en él está todo lo simultáneo vinculado trasversalmente en la re-



CATEGORIAS COSMOLóGlCAS [me. m

percusión causal misma. Por lo tanto, es el condicionamiento
mutuo de las causas parciales en la causalidad extrínseco a ésta,
y por ende un nuevo momento fundamental categorial junto
a ella.

El formular claramente esta situación sólo es difícil porque los
conceptos pertinentes están tomados en su mayoría del esquema
causal, mientras que deben apresar justamente en contraste con él
algo distinto. Partiendo del proceso, nunca puede formularse la
acción recíproca más que sustrayendo del esquema causal incluido
en la fórmula este mismo esquema. Esta forma sustractiva la pre­
sentan todas las formulaciones anteriores.

e) EL COMPLEXO DE ACCIÓN CAUSAL EN MEDIO DE LA FUGACIDAD DE

LOS ESTADOS

La misma clase de fórmula sigue en vigor cuando se pregunta
por el tipo de dependencia en la acción recíproca. Tampoco pue­
de indicarse directamente este tipo. Si se enuncia el principio
diciendo, por ejemplo, que "en el mundo todo actúa sobre todo",
se lo enuncia falsamente. Justamente en la simultaneidad no hay
ningún "actuar" propiamente tal. Hay sólo un codeterminar si­
multáneamente muchos momentos. Tampoco "acción" recíproca
es, por ende, una expresión libre de objeciones: la dependencia
no es aquí justo causal. Sin embargo, es en el proceso causal total
una dependencia eminentemente dinámica, porque el codeterminar
todos los momentos parciales pasa a ser efecto total, o sea, constituye
él mismo el contenido de la causa total.

Como se ve, la acción recíproca no consiste en el "seguirse" o
"producir", pero, sin embargo, determina muy esencialmente el
seguirse y el producir causales. El contenido especial de la causa,
así como el del efecto, no consiste, en el proceso real, en la mera
suma de causas parciales y efectos parciales, sino otro tanto en su
forma total, en su complexo. Pero el complexo es la íntima vincu­
lación y mutuo condicionamiento de los momentos actuantes. La
dependencia tiene, por tanto, en la acción recíproca la forma del
complexo que se desenvuelve causalmente en el proceso, o como
puede decirse también, del complexo causal. Es el condiciona­
miento mutuo de las repercusiones de todos los momentos causales
en cada corte simultáneo del proceso total.

Esta dependencia nunca es apresable, naturalmente, sino en el
proceso, aunque no dependa de él, sino del estado. Nunca existe
sino "en" el complexo causal de los procesos, pero ella misma no es



CAP. 37] EL COMPLEXO DE ACCIóN CAUSAL

causal. En este sentido está más cerca de la dependencia respecto
de las leyes; como que ésta descansa en ella (cap. 36 f). La reper­
cusión trascurre, sin duda, sucesivamente en el tiempo, y es causal.
El condicionamiento mutuo de los momentos, en cambio, no es en
cuanto tal la repercusión, y por tanto tampoco causal. Resulta,
antes bien, introducida en la sucesión únicamente por el avance
del proceso. Y entonces se presenta en la sucesión como condicio­
namiento mutuo de las repercusiones.

Lo esencial es aquí que el complexo causal no está ligado a es­
tados duraderos especiales, sino que es determinante justamente
en medio de la fugacidad de todos los estados cuya sucesión cons­
tituye el proceso. La acción recíproca acompaña al proceso, 10 de­
termina ininterrumpidamente de instante en instante, no de otra
suerte que la causalidad. Por eso está en tan estrecha unión con
la causalidad, y es tan difícil de distinguir de ella. Sin embargo,
no es su unión un condicionamiento mutuo. La acción recíproca
implica la causalidad y la supone; la causalidad no implica la ac­
ción recíproca, pero sin ella es meramente lineal, por decirlo así,
"abstracta", como frecuente y erróneamente se la ha imaginado.
Fácticamente ocurre así en la naturaleza, debiendo la plenitud real
de los procesos causales su contenido únicamente a su coexistir
con la acción recíproca, pero esto no estriba en la causalidad, sino
en la constitución. categorial del orden real. Sólo que en este úl­
timo es la acción recíproca quien da el golpe decisivo en este
respecto.

A pesar de la diferencia de esencia, sólo mediante esta relación
con la causalidad puede indicarse cuál es el tipo de íntima depen­
dencia de la acción recíproca; Pues sólo es asequible en su reper­
cusión temporal. Por encima de éste no puede indicarse cuál es su
estructura. En ello no hay nada para admirar, pues tampoco puede
indicarse la estructura del enlace causal por encima de un límite
semejante de cognoscibilidad. Tan sólo estamos en la vida más
habituados a contar con él. Por eso nos parece más trasparente
la dependencia causal. En verdad, no es menos irracional (ef. cap.
26 e). Esto es para todo 10 ulterior un hecho preñado de conse­
cuencia, porque casi todas las formas ulteriores de la predetermi­
nación manifiestan ser variedades o especificaciones del complexo
causal. Esto es válido no sólo del complexo dinámico y las formas
de su equilibrio, sino, además, del complexo orgánico de formas y
procesos, así como, por encima de éstos, de muchos más en los es­
tratos superiores del ser.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo III

d) LA FORMA DE LA DEPENDENCIA EN LA ACCIÓN REcíPROCA. LA

DEPENDENCIA CUATRIDIMENSIONAL

Lo que es la causalidad para el proceso, lo es la acción recíproca
para el estado -esta proposición es, sin duda, acertada, pero, sin
embargo, unilateral e insuficiente. Pues ni hay proceso sin estado,
ni estado sin proceso. Los elementos del estado tampoco son unos
para otros ni causa transiens (como las causas), ni causa imma­
nens (como las leyes): no desaparecen unos en otros, pero tampoco
están entrañados unos en otros, antes bien están enfrentados unos a
otros. Pasan, es cierto, unos a ser otros, pero sólo causalmente en
el tiempo, no simultáneamente, ni tampoco entrando unos en otros.
sino en la nueva colocación del estado posterior. Mas bien pudiera
decirse ya esto: el todo formado por ellos como partes es el mo­
mento, constantemente determinante, de su influjo mutuo dentro
de la repercusión temporal. Pero este momento formal no es lega­
lidad, porque en cuanto tal no significa homogeneidad. Es sólo
una "condición" de la homogeneidad.

Mejor se ve esto otra vez desde la causalidad. En la secuencia
de los estados no corre la dependencia simplemente de momentos
causales aislados a momentos efectuales aislados, sino de la sintética
totalidad de los primeros a la totalidad de los segundos. Cierto
que efectos parciales aislados corresponden a causas parciales ais­
ladas, y además tan exactamente, que en razón de esta coordinación
puede experimentarse, variando la disposición experimental. Pero
esto no significa que las causas parciales aisladas para sí puedan
causar absolutamente ningún efecto. Sólo causan, antes bien, en su
totalidad, es decir, como causa total. Esto concuerda con la tesis
anteriormente expuesta de que verdadera causa etticiens nunca es
sino la causa total.

Pero ¿qué quiere decir esto referido a la acción recíproca dentro
de la causa total y del efecto total? Quiere decir que de aquélla a
ésta no conduce un haz de repercusiones que corran paralelas, sino
un múltiple entrecruzarse y entrecortarse.

Los hilos causales no corren indiferentes unos junto a otros sino
que se mezclan de tal manera que nunca predeterminan sino en
común. El condicionamiento mismo de unos por otros está con­
dicionado, y lo está por el condicionamiento mutuo de las causas
parciales. De un estado a otro depende aquí una vinculación tras­
versal de la otra. Y el contenido de esta dependencia está deter­
minado por la vinculación trasversal en el estado anterior.

Puede, pues, decirse también: la forma de la dependencia en la



CAP. 37] LA FORMA DE LA DEPENDENCIA

acción recíproca es la de la coherencia. Y esto significa, además,
que los momentos parciales de un estado sólo juntos son lo que
son en el proceso como momentos causales, a saber, factores efec­
tivamente determinantes.

Ésta no es, por cierto, coherencia en el sentido de implicación
mutua (como en las categorías de un estrato del ser), pero sí en el
sentido de una cabal modificación mutua en la común repercusión.
Así entendida, es, pues, también el commercium spatii perfectamen­
te dinámico, sin ser causal.

En cada corte del curso del mundo tomado como un todo, reside
la causa total de lo venidero y a la vez el efecto total de lo pasado.
Esta universal dependencia causal está ligada a la acción recíproca
de la misma manera que la sucesión a la simultaneidad y que el
proceso al estado. Pues dentro del corte mismo está todo mutua­
mente condicionado, porque el corte entero trae consigo ya de los
estadios anteriores del proceso de los que depende causalmente el
mutuo condicionamiento.

De esta doble perspectiva depende la unidad y rotundidad diná­
mica y universal del mundo físico en cuanto a su extensión espa­
cial. De ella depende también el simpatizar todos los procesos
que corren simultáneamente, el condicionarse lo más grande por
10 más pequeño y viceversa.

En sí es perfectamente posible exhibir esta situación también
por el lado de la acción recíproca. En cuatro dimensiones de mag­
nitud extensiva se expande la multiplicidad cósmica. En tres de
ellas está el correspondiente orden fundado en la dependencia mu­
tua; pero en la cuarta, en una dependencia unilateral y no rever­
sible. Dado que esta cuarta dimensión se destaca, como tiempo
real, de las dimensiones espaciales, y por esto mismo resalta sobre
el orden del mundo, también resalta la multiplicidad que hay en
ella, como proceso sobre todo lo que tiene meramente carácter de
estado, y por igual la dependencia que hay en ella, como secuen­
cia causal, sobre el condicionamiento mutuo de lo simultáneo.

Cabe, según esto, representarse todo este estado de cosas aproxi­
madamente así: existe de un cabo a otro dependencia en las cuatro
dimensiones todas, pero sólo en una es una dependencia serial,
fluyente, irreversible; a saber, porque sólo una de las cuatro dimen­
siones tiene en sí el flujo y la dirección unívoca del fluir, y lo,
prescribe a todo 10 que se explaya en ella. Lo que resta de prede­
terminación es acción recíproca, pues en las restantes dimensiones
es la dependencia una dependencia mutua.

Así vista, se presenta la acción recíproca incluso como lo prima-



CATEGORtAS COSMOLóGICAS [SECo III

rio, mientras que la causalidad se presenta como una restricción
por la dirección. Y esto armoniza muy bien con el condicionamien­
to elel efecto total por la vinculación trasversal ele los momentos
en la causa total. Según esto, consiste por su parte la causali­
-dad en que la dependencia en sí pluridimensional se disuelve, en
una de sus dimensiones, en la sucesión y el flujo, al volverse unila­
teral e irreversible, pero a la vez también se condensa en el "pro­
-ducir", Con ello pasa en esta dimensión a dominar en el primer
término, y hace a la acción recíproca, en la que ya descansa tam­
bién ella misma, desaparecer, por decirlo así, en sus dimensiones
espaciales. Pues gracias a esto es la forma de predeterminación
del proceso en cuanto tal.

Esta vista es, sin embargo, tan unilateral como la inversa. En
verdad, están ambas formas de la dependencia en una conexión
tan primitiva como el "uno fuera de otro" en el espacio y el "uno
tras de otro" en el tiempo. Así como las dimensiones del espacio
son perpendiculares al tiempo, así son los estados perpendiculares
al proceso, y así fluye el proceso trasversalmente a ellos como cortes
de ellos, resolviéndolos sucesivamente unos en otros. La predeter­
minación causal es la dinámica de esta constante resolución, así
como de la síntesis constantemente nueva de otros estados. La ac­
ción recíproca, por el contrario, es, como mutua predeterminación
de los momentos dentro de los estados, "aquello" que constante­
mente se resuelve y de nuevo se restablece y forma un complexo.
Así introducida en el proceso aparece con sus miembros más ale­
jados en el orden cósmico, desplazada respecto de la simultaneidad
de los estados singulares. Con la magnitud espacial de su amplitud
pasa a entrar en la sucesión, y con ella en la causalidad (cap. 36 d).

e) LA ACCIÓN RECÍPROCA COMO CATEGORÍA DE LA CONCIENCIA

La acción recíproca es la última de las categorías de la natura­
leza en las que se puede señalar una reaparición en la conciencia
cognoscente. Las demás son ya para ello demasiado especiales, de­
masiado ligadas a la sola conciencia científica, en la que aparecen
más que nada como resultados de la investigación.

Parcialmente es esto último válido ya también de la acción recí­
proca. También ésta desempeña en la conciencia que vive algo e
imagina, tan sólo un escaso papel; y en la que percibe, quizá abso­
lutamente ninguno. Está encubierta, digámoslo así, a la conciencia
por lo llamativo, de la dependencia causal, o bien de los sustitutos
-que representan esta dependencia en la conciencia.



<CAP. 37] LA ACCIÓN RECíPROCA

La causalidad es al menos de interés en la vida. El hombre vive
dirigiendo la mirada a 10 que se acerca, que 10 mueve y apremia,
pero que sólo es aprehensible en el orden causal, La conciencia
-de la vinculación trasversal no falta del todo, por cierto, pero
parece, de un lado, enteramente sumergida en el flujo temporal
como complejidad de éste y, por otro lado, se la aprehende toda­
vía con más huecos que la dependencia en la sucesión.

La acción recíproca es en nuestra conciencia una categoría débil.
Es por decirlo así impopular, aun cuando toda aprehensión más
-exacta de los sucesos inclina a traducirla a 10 estático. El proceso
es, sin duda, difícilmente apresable como continuo, pero el fluir en
cuanto tal es popular, y en la intuición sólo está restringido por
la constancia aparente de las cosas. Pero en esta última se adelanta
hasta el primer término la categoría popularmente generalizada
de sustancia. En cambio retrocede hacia el fondo el ver las conexio­
nes en la simultaneidad. Sólo solemos verla allí donde está expues­
ta claramente a la luz del día la dependencia entre los factores de
una situación. Pero también allí subrogamos las más de las ve­
-ces una relación causal. En toda coincidencia vulgar de circuns­
tancias estamos prontos, si no la despachamos por "causal", a buscar
causas de ella; pero no se nos ocurre tan fácilmente preguntar por
10 específico de la situación entera, en cuanto está codeterminada
muy esencialmente por una multitud de inadvertidas circunstan­
cias concomitantes. Es menester ya de un interés especialmente
acentuado para dirigirnos hacia ello.

Algo, sin embargo, tiene que sustituir y, por decirlo así, "repre­
sentar" a la acción recíproca en el vivir algo. De otra suerte no
podríamos tener conciencia inmediatamente intuitiva de la situa­
ción. Ese algo 10 hay de hecho. Es la totalidad de lo dado simul­
táneamente en una intuición. La totalidad intuitiva no necesita
ni siquiera que se la perciba en rigurosa simultaneidad; tolera
también una cierta libertad temporal de la intuición. Lo que inte­
resa es sólo que 10 percibido se refiera 10 uno a 10 otro como siendo
simultáneamente. Pues el vivir algo separa muy exactamente el
percibir la sucesión de la sucesión de las percepciones.

En la vida no advertimos que la totalidad de lo intuitivamente
dado es algo distinto del efectivo conjunto de la situación, mien­
tras no se nos hace tropezar especialmente con este último. Se
adelanta hasta el primer término el intuitivo estar junto lo pre­
sente. Pero justo este estar junto de la intuición no es un compren­
der la vinculación en que se hallan por su ser los momentos del
contenido. Estos momentos coinciden sólo "casualmente", Y en



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [sac.m

justa correspondencia, se presenta también como "casual" la tota­
lidad intuitiva de lo dado a la sazón. Esta casualidad es el fiel
reflejo de la falta de discernimiento con que une y separa el intui­
tivo vivir algo.

En este punto resulta palmario que desempeñe un considerable
papel la asociación por simultaneidad, apoyada y completada por
anteriores conjuntos de vivencias. En el recuerdo de situaciones
vividas todo está dominado por ella, como es bien conocido, mien­
tras que la reflexión sobre conjuntos objetivos nunca funciona sino
con dificultad, y las más de las veces sólo puede instaurarse por
el rodeo de un posterior penetrar en el conjunto con el pensamien­
to raciocinan te. Ni siquiera en el primitivo vivir algo estaba repre­
sentada, en absoluto; o lo estaba sólo muy imperfectamente.

Justamente aquí, en la aprehensión de lo simultáneo, y no, como
pensaba Hume, en la de lo sucesivo, está el verdadero campo de la
asociación de ideas. Y el reparo escéptico que se apoya en ella
amenaza mucho más a la acción recíproca que a la causalidad. De
hecho podría ser el alcanzar la "validez objetiva" en la afirmación
de una genuina acción recíproca más difícil que en la afirmación de
una secuencia causal lineal.

t) LA ACCIÓN REcíPROCA EN EL PENSAR CIENTíFICO Y EN EL FILOSÓFICO

Ni siquiera en la conciencia científica es muy distinto. Aquí,
únicamente tarde se descubrió la acción recíproca. En la forma
especial de la reacción mecánica. Pero ésta no agota el problema.
Más aún, apenas se acerca, como se mostró, al contenido propio
de éste.

Ello estriba ante todo en el haberse interpretado durante mu­
chísimo tiempo releológicamente los procesos naturales. Pero los
procesos con finalidad son algo limitado, cerrado sobre sí (tienen
principio y fin). Y por ello, algo relativamente independiente. So­
bre todo se los aislaba por completo en la física aristotélica medie­
val. Pues se los imaginaba como si cada uno tuviera para sí su fin
inmanente. La interpenetración de los sucesos, el commercium
spatii, queda para esta física tan fuera de consideración como el
sucesivo seguir corriendo in iniinitum,

Pero ni siquiera la física clásica tomó por lo pronto en serio la
universal acción recíproca en el cosmos. Sí emerge la idea en
las reflexiones teóricas, sugerida por los fenómenos de la gravitación,
de la radiación y otros; pero como éstos se vuelven en todas sus
formas imperceptiblemente pequeños a grandes distancias en el



CAP. 37] PENSAR CIENTíFICO Y FILOSóFICO

espacio, se pierde la acción recíproca en lo inasequible. Una am­
pliación importante, únicamente se ha obtenido en el curso de
estas ideas con el más reciente desarrollo de la astronomía estelar;
pues aquí cobran una importancia descollante las acciones campa­
les a las mayores distancias. Pero las consecuencias aún no rebasan
la estrechez de este dominio de investigación. Por otra, parte, tiene
justamente la física que aislar, a sus fines metódicos, los procesos
y estados singulares; sólo éstos pueden aprehender directamente
con exactitud, y nunca más que prescindiendo de los conjuntos
mayores. Dentro de la plena acción recíproca no es apresable ni
una ley natural. Por eso introduce conscientemente la ciencia sim­
plificaciones para encontrar un punto de ataque (piénsese en el
problema de los tres cuerpos). Pero justo las simplificacíoneselí­
minan la acción recíproca.

El tener en general las leyes una importancia tan descollante
para la física, y el estar aquí todo dirigido a descubrirlas, repercute
desfavorablemente sobre la idea de la acción recíproca. Las leyes
son lo general en los procesos, por lo que nunca apresan más que
el esquema. La plena reciprocidad de las condiciones es lo no es­
quemático, lo eminentemente concreto y siempre de nuevo distinto.
Cierto que retorna lo igual, pero no lo absolutamente igual, no la
-plena determinación de los estados. Ésta es individual. El retorno
no es completo. Sólo se extiende a ciertos rasgos fundamentales.
Esto basta para la legalidad. Pero la totalidad de lo que se con­
diciona mutuamente en los cortes simultáneos, queda desconocido­
en la ley.

Distinto es en la filosofía. Aquí es, por lo menos, la "idea" de la
totalidad en la vinculación trasversal una idea vieja; También
mirando a la unidad del cosmos emerge temprano -con máxima­
fuerza en Heráclito- como la imagen, captada en una visión, de­
una "armonía escondida" en el juego de los contrarios. En el es­
toicismo antiguo toma luego la forma de una universal "simpatía"
de todos los entes. Pero el cosmos a que aquí se aplicaba la idea
era todavía estrecho; la forma de vibrar todas las cosas unas con'
otras estaba desfigurada por un esquema teleológico, y por lo demás,
quedó sin aclarar.

En la Edad Moderna surgieron varias formas nuevas de la vieja
idea, las más sobre una base panteísta, como en Bruno, o incluso­
en un giro teológico sobre el fondo de una idea de perfección me­
tafísica. En el "ideal de la razón pura" de Kant; en los conceptos­
acerca de la naturaleza, pero fundados en el espíritu, de Schelling
y Hegel, pueden descubrirse motivos de esta índole. Fundamen·-



CATEGORíAS COSMOLóGlCAS [SECo III

talmente rechazada, sólo encontramos la acción recíproca cósmica
en Leibniz, cuyas mónadas no pueden hacer ni padecer. A la verda­
dera acción recíproca no le hace justicia ninguna de estas ideas es­
peculativas. Medidas por ella, son puros sustitutivos. Metafísicamen­
te afirman todas demasiado. Categorialmente contienen demasiado
poco.

y se pregunta: ¿de dónde este fracaso de la conciencia filosófica
ante la idea, en sí del todo simple, obvia e in nuce ya temprano
aprehendida, de la referencia universal? El producir no es, en
efecto, en nada más cognoscible que el condicionamiento mutuo
de lo simultáneo. Y el intuitivo vivir algo, con sus imágenes de
totalidades, al que por 10 regular sigue la reflexión sobre elemen­
tos y detalles, debía en verdad empujar al pensar filosófico hacia
la acción recíproca. ¿Por qué no domina, pues, en los sistemas la
acción recíproca mucho más fuertemente que otras categorías, so­
bre todo dado que justamente ella está en su tipo de forma estre­
.chamente emparentada con la idea de sistema en cuanto tal?

Quizá porque la mirada que dirige el hombre al mundo a que
pertenece es preponderantemente prospectiva; o también porque
el hombre está orientado hacia el propio yo como el punto de
referencia. En ningún dominio nos afectan ante todo las relaciones
.ónticas existentes en sí, sino sólo la relación con nosotros -rela­
ción que es relativamente extrínseca a las cosas, estados y procesos,
pero sobre todo extrínseca al orden cósmico, o vista desde éste,
subordinada. A nosotros no sólo nos está dado el mundo meramente
en un sector, sino también con una acentuación unilateral de lo
referido a nosotros dentro del sector.

Esto concierne, es cierto, también a otras categorías, por lo me­
nos a todas aquellas que envuelven un progreso in infinitum. En
,el espacio y en el tiempo de la intuición es palpable con las ma­
nos la forma en que toman fin. Sólo que aquí queda siempre una
tendencia que apunta hacia más allá de tales límites. Esto es vá­
.lido también de la causalidad, y aquí tiene en la conciencia filo­
sófica alto interés inmediato. De donde lo apremiante de la anti­
nomía cosmológica causal. En la acción recíproca falta este interés
inmediato, porque no entra en juego en la dimensión del tiempo,
ni está gravada con su dinámica. El impulso del pensar sistemá­
tico a avanzar en la simultaneidad hasta la unidad y totalidad del
mundo, carece relativamente de interés inmediato. únicamente se
abre a la iniciativa del pensar maduro y definitivamente emancipa­
do de las perspectivas del yo, es decir, puramente entregado al ente
en cuanto ente.



CAP. 37] PENSAR CIENTíFICO Y FILOSóFICO

Contra la estrechez de la perspectiva, pugna en todo instante
dentro de la filosofía la tendencia a llegar al todo. Pero no triunfa
por todas partes. También su vista queda sujeta a perspectivas.
Necesita poder, al menos, "abarcar" lo que debe apresar. Pero el
problema del todo es inabarcable. Y al fracasar ante él, surgen para
ella las imágenes abreviadas del mundo, los "ismos". únicamente
la ontología intenta en serio acabar con ellas. La ontología encuen­
tra, al menos fundamentalmente, el camino que se dirige hacia el
todo. Por eso, únicamente en su terreno llega a madurez la cate­
goría de la acción recíproca.



SECCIÓN IV

COMPLEXOS Y EQUILIBRIOS NATURALES

CAPÍTULO 38

EL COMPLEXO DINAMICO

a) LAS FORMACIONES DISCRETAS

De las "formaciones" propiamente tales -cuerpos, cosas ma­
teriales-- no se ha hablado en las categorías de la naturaleza trata­
das hasta aquí. En ellas predominaron por todas partes los conti­
nuos y con éstos la ilimitación. También la acción recíproca
general presenta todavía este rasgo. Cal} la especificación de ella
como "complexo dinámico" se rompe tal predominio. A partir de
aquí empieza el reino de las formaciones limitadas, de lo finito, o
en rigor, pura y simplemente el reino de las "formaciones" en
cuanto tales. Pues el complexo dinámico no es nada más que el
tipo fundamental de la formación natural.

La "formación" en cuanto tal hay que entenderla en oposición
al proceso. Está emparentada con el estado, compartiendo su reso­
íubilidad en el proceso, pero teniendo sobre él la rotundidad na­
tural y una cierta constancia. Una formación es lo que tiene lími­
tes y figura, destacándose de las demás coordinadas con ella, no
confundiéndose sin más con éstas ni temporal, ni espacialmente, y
revelando ser consistente también en medio del flujo universal
de lo real. Esto último es su consistencia; aunque también ésta es
limitada, como es limitado todo en la formación. Pero basta para
destacar del mero estado a la formación en medio del fluir de los
procesos. La mayor parte de lo que se ofrece a los sentidos como
visible y tangible es de esta índole, todo lo que tiene carácter de
cosa material, de cuerpo -y ciertamente todavía mucho más.

Al volverse desde el proceso, el estado y sus formas de predeter­
minación hacia las formaciones, entra el estudio en el reino de la
discreción. A partir de aquí preponderan la limitación y la espe­
cificación sobre lo continuo y lo general. Lo peculiar del mundo
físico -y aun muy por encima de él- es el estar fundado en la
limitación (n:ÉQac; de los antiguos); por tanto, a la vez en la dis­
creción. Todas las formaciones propiamente tales de que está com­
puesto este mundo son puros discreta, mientras que las continuida-

488



CAP. 38] EL COMPLEXO DE ACCIóN

des sólo son las condiciones categoriales de ellas, 10 mismo si estas
condiciones consisten en dimensiones o sustratos que en formas de
predeterminaciones o legalidades generales.

Puede verse aquí una confirmación de la concepción de los anti­
guos pitagóricos, de que la limitación es a la vez determinación, y
de que únicamente con la determinación empieza el ser en todo su
valor. Categorialmente puede expresarse esto así: la infinitud y la
continuidad son de un cabo a otro los momentos formales más
elementales, más fundamentales, es decir, los "más fuertes", pero
a la vez también los inferiores. La finitud y la discreción son las
categorías dependientes, más complejas, es decir, las "más débiles",
pero a la vez también las superiores, aquellas que interesan pro­
piamente en la fábrica de la naturaleza. Los continuos no cesan,
sin duda, más arriba. Siguen su marcha, retornando modificados
en las formaciones discretas. Pero lo peculiar de las formas supe­
riores de la naturaleza, su nooum categorial -y cuanto más arri­
ba, tanto mús-está en las especificaciones de la discreción.

Cierto que no es como si el estudio entrase sin más en la región
de lo dado sensiblemente. Aquí imperan aún diferencias que no
pueden saltarse. Pero el estudio se acerca, sin embargo, a lo dado.
Pues la percepción pende, para decirlo una vez más, de lo finito
y conformado. Los continuos, y con ellos las categorías más fun­
damentales de la naturaleza, están lejos de la intuición, no cons­
tituyendo en esto excepción ni siquiera el espacio y el tiempo, pues
intuibles no son, en efecto, ellos mismos, sino sólo lo espacial y
temporal limitado dentro de ellos. Pero aun allí donde las forma­
ciones limitadas se sustraen por su orden de magnitud a la per­
cepción, son imaginables por analogía con lo perceptible. En
contraste con lo infinito y lo continuo, que siguen siendo siempre
inasequibles, forman, por tanto, el reino de lo asequible. Con ellas
se llega a la cercanía de la vida y al reino -ciertamente, entendido
aún con mucha amplitud- del hombre.

b) EL COMPLEXO DE AOCIóN LIMITADO COMO COMPLEXO DINÁMICO

Mucho más rica que la acción recíproca general en el cosmos es,
por ende, la especial de las formaciones limitadas dentro de cada
una. A gran distancia resulta aquélla, en todo caso, impercepti­
blemente pequeña, una magnitud que con razón acaba por no to­
marse en cuenta al considerar situaciones locales. En cambio, en
las estrechas esferas de la codependencia limitada, pero rigurosa­
mente acuñada, es la acción recíproca el momento dominante. Aquí



CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SEC.IV

se condensa en el firme complexo de un mutuo condicionamiento.
Es verdad que la masa de un alfiler en la Tierra mueve también
el Sol, pero el movimiento es ridículamente pequeño. Mas si se
desplaza la masa de un continente en la superficie de la Tierra,
puede con ello desplazarse el eje de rotación de la Tierra. Lo que
importa es la situación dentro de un orden de magnitud y una es­
fera cerrada.

Con la aparición de tales esferas se destaca ele la acción recí­
proca general el complexo de acción especial -el complexo diná­
mico- como formación limitada. Y con ello se destaca también
de aquella categoría como una nueva su especial forma de ser. El
nombre "complexo dinámico" quiere decir que aquí descansa todo
en la mutua relación de fuerza entre las partes o los miembros, o
que la unidad y totalidad de la formación está condicionada des­
de dentro.

No es un azar que el problema de la acción recíproca se haya
atenido históricamente casi sólo a los casos extremos, a la rela­
ción entre el choque y el contrachoque, por un lado, y a la tota­
lidad del mundo espacial, por el otro lado. Así lo trajo consigo el
estado del problema en tiempo de Newton y Kant. Al hacerlo
así, se saltó la multitud entera de los fenómenos intermedios. Pero
estas formas intermedias son lo más importante, pues el mundo
consiste esencialmente en ellas. Todas las "formaciones" propia­
mente tales entran aquí: todo lo que no es efímero. Aquellos
extremos sólo son, en efecto, estados fugaces que vuelven a des­
aparecer en seguida en el proceso. Se limitan a relampaguear, di­
gámoslo así, por un momento. La acción recíproca en cuanto tal
sólo tiene que ver con estos estados fugaces, que pasan corriendo
a ser el uno el otro, y por tanto son difícilmente asequibles tam­
bién para el conocimiento. La ciencia misma sólo los aprehende
borrando rasgos o dejando finalmente tan sólo el tipo en conjunto.

Pero el análisis del estado ha mostrado que hay también coloca­
ciones duraderas, estados relativamente constantes, en los que, o
bien se hace más lento el proceso total, o bien se mantienen mutua
y constantemente en marcha los procesos parciales, de suerte que
el todo se mantiene como formación. Los estados de esta índole
tienen una cierta resistencia interna gracias a la cual cobran esta­
bilidad. En qué consista esta resistencia es la nueva cuestión en
la que tiene que entrar el análisis.

Hay que recordar aquí en qué desembocó el análisis de la sus­
tancia: cómo no pudo a la postre señalarse, sin exponerse a obje­
ciones, nada absolutamente persistente, pero cómo tiene múltiples



CAP. 38] COMPLEXOS NATURALES

grados la sustancialidad relativa (cap. 231). Toda formación de
relativa constancia, muy lejos de ser sustrato, o sólo en el fondo'
un estado de múltiples factores, revela ser por su parte el susten-­
táculo de múltiples estados momentáneos, desempeñando así el
papel de lo que permanece idéntico "temporalmente" al servir de
base a la alteración que tiene lugar de hecho. La esfera de las
"cosas" está llena de tales formaciones, e igualmente la de lo vivien­
te. Como fundamento de una genuina alteración bastan justo "sus­
tratos relativos". Sólo importa el temporal permanecer idénticos
los sustentáculos, allí donde estados fugazmente cambiantes como los.
suyos están referidos a ellos.

En los estados constantes aparece, por ende, otro tipo de acción
recíproca: el complexo de acción que se mantiene en medio del
proceso, pero que, en cambio, es limitado. Este complexo no es
sólo aquello que es cosa o tiene carácter de tal, como el cuerpo
sólido, en el que quizá se piensa primero. Sino que entran en él
todos los tipos especiales de complexos en particular aquellos que
de suyo tienen carácter de proceso, carácter no impreso justamente
en lo que tiene él de cosa en cuanto tal. Todo lo que gracias a
una intrínseca rotundidad se destaca del orden total del mundo
es de esta índole, aunque no esté encerrado por límites espacial­
mente rigurosos como el cuerpo sólido por sus superficies. El sis­
tema planetario no es menos un complexo dinámico que el globo
terráqueo, ni el circuito de una corriente menos que la peonza que
se mantiene en equilibrio. En cambio, es fácil ver que los dos
últimos ejemplos se distinguen de los primeros por su falta de
independencia.

c) COMPLEXOS NATURALES, INDEPENDIENTlcS y PRIMARIAMENTE DINÁ­

:MICOS

La expresión "complexo" está destinada a reemplazar en este
orden de cosas el gastado término de "sistema". En este último
resuena con demasiada facilidad un carácter estático, queriendo la
palabra decir "lo que está junto". La imagen del complexo es más
plástica; aquí es la com-plexión de los miembros lo esencial, y esto
se ajusta bien a los momentos de un proceso y las componentes de
una fuerza. Ahora bien, "dinámico" es un complexo en la medida
en que su fábrica no es tanto obra de sus partes cuanto obra de un
juego de fuerzas y procesos contrarios.

Hay que añadir, como una restricción más, que en la región de
la naturaleza sólo se trata de los complexos dinámicos "naturales"



492 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

y relativamente independientes. Tratándose de éstos, no se debe
atener a las cosas de nuestra circundancia habitual, que las más
están hechas por la mano del hombre y adaptadas a los fines hu­
manos. Estas cosas no son formaciones ni naturales, ni indepen­
dientes. Pero aun prescindiendo de ellas, para atenerse a forma­
cíones patentemente oriundas de la naturaleza, todavía no se habrá
negado a complexos dinámicos de independencia digna de tal
nombre. Un grano de arena, por ejemplo, es un producto de la
erosión de una roca mucho mayor, pero la fuerza productora de
su forma no es la suya. Una montaña es un producto de la estra­
tificación y plegamiento de la corteza terrestre, pero las fuerzas
formadoras no están en ella, sino en los desplazamientos horizon­
tales de masas continentales. Un guijarro de forma redonda en la
arena de nuestras depresiones, debe su forma relativamente cerrada
al hielo de un antiguo glaciar, pero su estructura cristalina inter­
na la debe a determinados estados de enfriamiento de periodos
geológicos todavía mucho más antiguos. No tiene, pues, gracias a
sí mismo ninguna de las dos cosas. El complexo de independencia
dinámica inmediatamente superior al que debe ambas, es nada me­
nos que el globo terráqueo.

De semejantes formaciones, que sin duda tienen también su lado
dinámico, pero ningún lado independiente, no se va a hablar aquí.
Son, sin duda, complexos naturales, pero no primarios. La natu­
raleza que nos circunda está, sin duda, llena de ellos, pero su fá­
brica y su dinámica no dependen de ellos, sino de complexos de
otra especie. De estos últimos acabamos de encontrar el ejemplo
del globo terráqueo, cuya forma e interna estratificación tiene sus
propias razones de ser, determinadas por la propia masa, la propia
rotación, el propio equilibrio térmico, etc. También entran aquí
los sistemas de movimiento cósmicos, desde el sistema planetario
.hasta remontar a los grandes sistemas de espirales, o sea, una serie
que abarca varios órdenes de magnitud; pero igualmente también
los átomos y moléculas, así como por debajo de los primeros los
electrones y protones. N o hay demasiadas especies u órdenes de
semejantes complexos primarios, aunque hay muchas subespecies
dentro de cada orden.

Complexos naturales en general hay muchos más, si se cuentan
entre ellos también las formas dependientes y sobre todo las tem­
poralmente fugaces. La gota de lluvia, por ejemplo, es uno de ellos,
y lo es por la fuerza propia de su tensión superficial, que actúa
como momento dinámico dador de forma, aunque su duración no
rebasa el tiempo de la caída. También es válido algo semejante



LIMITACIÓN DINÁMICA 493

de las pequeñas agujas de hielo flotantes y de sus composiciones en
forma de estrellas; aquí son las fuerzas directivas de la cristaliza­
ción las que determinan la forma. En general, constituyen los cris­
tales un rico grupo de complexos naturales. En cambio, aquello
con lo que nos encontramos en el reino de la vida como "cosa" sólo
,es las más de las veces fragmento o parte de un complexo natural,
y las más de las veces tan desfigurado por influjos posteriores de
fuerzas externas a él, que es menester un especial saber de su ori­
gen simplemente para poder reconocer de qué es una parte.

Por otro lado, tampoco debe restringirse mezquinamente el con­
,cepto de complexo natural y primario. Es, por ejemplo, perfecta­
mente factible contar también aquí el estado total del cosmos. Tam­
bién él es de alta estabilidad en medio de la variada alteración
-de las partes -cierto que sólo medido por los términos asequi­
bles dentro de la esfera humana que tiene su propio ternpo de me­
-dia: pues la posibilidad de aprehender la alteración está ligada
al ritmo de los procesos vitales, a la duración de la vida humana,
a la mínima distancia temporal entre percepciones separables
y a otras cosas. Medido por la extensión del cosmos y el curso
evolutivo de los mayores complexos de él, quizá sea tan fugaz como
los efímeros estados de los procesos que podemos vivir.

Se requiere, por ende, destacar de la acción recíproca general el
complexo dinámico, además de por su relativa estabilidad, por un
segundo momento categorial. Este segundo momento es el factor
<le discreción propiamente tal: la limitación del complexo hacia
fuera. Pero con esto se halla en conexión también el tipo de rela­
tiva independencia que le conviene por su estar cerrado sobre sí.

Con esto nos acercamos al rasgo fundamental central del com­
plexo dinámico: su coherencia consigo mismo, es decir, su consis­
tencia, entendida como trabazón desde dentro, contra toda influen­
cia dinámica desde fuera. Tal consistencia sólo puede estribar en
la robustez del carácter mismo de complexo, en la preponderancia
de la mutua referencia de los miembros y procesos parciales. Pues
la consistencia no es sustancialidad, sino un ser persistente de otra
índole (cap. 24 b). Y sólo puede existir allí donde preponderan las
fuerzas internas de un todo sobre la influencia disolvente de fuera.

<1) LIMITACIÓN DINÁMICA DE LOS COMPLEXOS PRIMARIOS

Si ahora se repara en que la acción recíproca general abraza todo
lo que existe uno junto a otro en el espacio, el fenómeno funda­
mental de los complexos dinámicos es patentemente el de trazar



494 CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SECo IV'

cada uno en torno suyo una especie de límite mediante el cual se
destacan de todo lo demás que coexiste con ellos. Se deslindan
justo "contra" la acción recíproca general. Sin duda no pueden
hacerlo de tal manera que anulen esta última en su esfera espe­
cial, pero sí de manera que superan con la fuerza de interna tra­
bazón a los conjuntos de mayor magnitud dinámicos que actúan a
través de ellos.

De tal suerte, se destacan del todo mayor en el que se hallan
como formaciones, y ello sin salirse de los conjuntos de más alcance
a que pertenecen. Siguen dentro de ellos a la vez que se destacan.
No cortan los hilos de la universal acción recíproca, sino que se
sobreponen a ellos- por el hecho de que su interna consistencia
es dinámicamente superior dentro de los límites de su esfera al
todo inmediatamente superior.

La limitación de un complexo dinámico es, pues, una función
de sus fuerzas internas, en tanto que éstas se oponen a la influencia
disolvente de fuera. La forma externa de tales complexos no es,
por tanto, secundaria, no es ninguna imposición "extrínseca", sino
una forma eminentemente intrínseca. Es esencial a la formación
entera, estando determinada por esta misma, y conservada por ella
en contra de las influencias deformadoras.

Esto resulta muy claro cuando se repara en que en la mayoría
de los complexos dinámicos no constituye la limitación hacia fuera
un riguroso límite espacial con "superficies" espaciales, sino un
gradual desvanecerse en la circundancia espacial. Así es, por ejem­
plo, en los sistemas cósmicos de todos los órdenes de magnitud:
más tangiblemente que en los demás, en los mayores de todos, cuya
intrínseca rotundidad podemos aprehender aún claramente, los
grandes sistemas espirales y las "nebulosas elípticas" emparentadas
con ellas. Pero aun en las acumulaciones esféricas de estrellas es
lo mismo: no puede indicarse en ninguna parte un tajante límite
exterior, y aun cuando pudiésemos indicar con seguridad los miem­
bros más exteriores, no constituirían un límite exterior, sino que
ellos mismos actúan como puestos exteriores del todo. La unidad
de semejantes complexos sólo es apresable desde su interior, y sólo'
a partir de una zona central pueden distinguirse con sentido zonas
de densidad decreciente. Pero en realidad hay en el fondo de se­
mejante articulación espacial ya la idea de una trabazón dinámica
intrínseca, que en los casos nombrados es puramente gravitatoria..

Este tipo de la limitación que se desvanece hacia afuera, por
estar dada sólo por la trabazón intrínseca, es característico aun de
otras muchas especies de complexos dinámicos. No es, sólo que



CAP. 38J LIMITACIÓN DINAMICA

tampoco sea de otra suerte en un sistema planetario -hasta hoy
no sabemos hasta dónde alcanza en el espacio el nuestro-; tam­
bién de los distintos cuerpos celestes es válido lo mismo. El límite
tajante del borde solar que vemos es sólo un fenómeno de radia­
ción de la llamada fotosfera; el cuerpo del Sol, globo gaseoso con
estratos de densidad decreciente hacia fuera, llega más allá, escu­
rriendo en las cambiantes formas de la corona, que no presentan
en ninguna parte límites exteriores tajantes. También de los cuer­
pos de los planetas es aún válido lo mismo, dado que también
pertenecen a ellos sus atmósferas, de fábrica complicada. Cierto­
que el fenómeno es aquí menos patente e impresionante. Y en las.
lunas parece cesar del todo; así, al menos, si todas son iguales a
la luna de la Tierra, que no tiene atmósfera y descuella con sus
sólidas formas rocosas directamente dentro del vacío espacio cós­
mico. Pero en tales satélites es también ya una independencia res­
tringida la del complexo.

Quizá deba decirse que los cuerpos sólidos son en el cosmos
una rareza. La gran masa de la materia repartida en el espacio,
sería gaseosa, sea que se extienda como masa sin nebulosas sobre
grandes sectores, sea que se condense en esferas de gas. Entre los
complexos dinámicos naturales quizá sean los cristales los únicos
que puedan considerarse como cuerpos sólidos rigurosamente limi­
tados hacia fuera. Cierto que cuando se piensa en las muy com­
plicadas condiciones que les dan origen, y que están ligadas a
estados parciales especiales de complexos mucho mayores, tampoco,
ellos parecen ser de una independencia primaria.

Pero el alcance del principio de una limitación puramente di­
námica, determinada desde dentro, únicamente resulta abarcable
con la vista en toda su plenitud si se añade que este principio
tiene también validez para los menores elementos de la fábrica
de la naturaleza. En las teorías corpusculares de los tiempos mo­
dernos, hasta muy dentro del siglo XIX todavía se concebían los
átomos a la manera de Demócrito, como pequeños cuerpos sóli­
dos, geométricamente limitados, y sustraídos a la percepción tan
sólo por su gran pequeñez. Esto ha cambiado de raíz en razón de
un abrumador material de hechos. Los átomos han revelado ser
sistemas enteros de movimiento de unidades más pequeñas, en parte
altamente complicados. Puede quedar indecisa la cuestión de si la
idea actual de este tipo de sistema, el llamado "modelo de átomo",
será la definitiva o no. Lo que es cierto, es que no se trata de un
cuerpo dotado de unidad, sino de un complexo dinámico de núcleos,
atómicos y electrones móviles, en que las "trayectorias" de estos.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

últimos determinan la magnitud, es decir, los límites del átomo
hacia fuera. En todo caso, pues, se está en el átomo fundamental­
mente ante el mismo modo de limitación que no en los sistemas
cósmicos,

Más allá del átomo no puede perseguirse al principio. Sería ne­
cesario saber qué son propiamente los electrones y los elementos
constitutivos de los núcleos atómicos. Mucho más que el carácter
electrodinámico de la "carga" no sabemos de ellos; y esto no basta
para juzgar de la estructura espacial. Pero sí se puede suponer que
menos aún aquí se trata de algo comparable al cuerpo sólido, o
sea, que tampoco se trata de superficies limitantes.

.e) ZONAS DE INDlFERENCIACIONES RELATIVAS COMO LÍMITES DINÁMICOS

Si los límites espaciales tajantes son ya una rareza en la natura­
leza, en general, constituyen de todo punto la excepción en los
complexos dinámicos primarios. Es importante, pues, ponerse en
claro la verdadera estructura de la forma de limitación meramen­
te dinámica. Lo esencial no es en este punto el haber en algún
lugar de cada complexo miembros extremos más allá de los cuales
ya no hay miembros que le pertenezcan, o bien el extremo alcance
de su movimiento. Antes bien, que los haya es ya la consecuen­
cia de algo distinto: estos complexos dinámicos trazan en torno
de su región central una zona de indiferencia dinámica por la que
se destacan de los campos de fuerza circundantes y mayores, pero
débiles en sus expansiones.

Donde más claramente se ve esto es en los sistemas cósmicos, en
los que la fuerza vineuladora es sencillamente la de la gravitación.
En el interior de estos sistemas está todo determinado por su pro­
pia gravitación interna; hacia fuera disminuye ésta, y en algún
lugar hay una zona en la que se reduce a mantener el equilibrio
de la balanza contra el campo de gravitación circundante y mayor.
.Ésta es entonces la zona límite del complexo, la zona de relativa
indiferenciación de la acción campal circundante. Mediante ella
se destaca el complexo de sus circundancias dinámicas como for­
mación cerrada. Por eso no son sus límites espaciales los de una
superficie, sino unos límites evanescentes, puramente dinámicos.
Esto quiere decir que son unos límites condicionados dinámicamen­
te desde dentro, pero a la vez también unos límites trazados rela­
tivamente a las fuerzas exteriores presentes. En un campo de
fuerzas circundantes más potente estarían trazados más estrecha­
mente, en uno menos potente más ampliamente.



CAP. 38] ZONAS DE INDIFERENCIACIONES 497

Como se ve, el momento de la indiferenciación es en este orden
de cosas el decisivo: en el interior del complexo están las fuerzas
externas patentemente tan indiferenciadas que apenas entran ya en
juego. En esto descansa la alta estabilidad de varios tipos de com­
plexos, por ejemplo, los de las especies más conocidas de átomos;
son menester ya altas energías simplemente para hacer saltar de su
asociación electrones sueltos, todavía muchísimo más altas para
atacar los núcleos atómicos (fisión del átomo). Pero a la vez se ve
en ellos que tales energías son perfectamente posibles. Considera­
ciones teóricas nos dicen que también ocurren perfectamente en el
cosmos, a saber, dondequiera que en el interior de grandes masas
tiene lugar, bajo el desarrollo de altas temperaturas, liberación de
energías mediante la desintegración de un átomo. Allí prepondera
justo el campo de fuerzas externo sobre las fuerzas internas de vincu­
lación del complexo.

La relatividad de la indiferenciación resulta visible dondequiera
que se encajan unos en otros complexos de distinto orden de mag­
nitud. Buenos ejemplares de parada son los sistemas de satélites
de algunos planetas dentro del sistema solar. Los dos planetas más
internos no tienen ninguna luna: en su zona es la fuerza de grave­
dad del Sol todavía demasiado poderosa. Júpiter y Saturno tienen
amplios sistemas de satélites. Esto no depende, ciertamente, de la
sola ley de la razón inversa del cuadrado en la gravitación; pero,
sin embargo, está relacionado con ella. El sistema de Júpiter no
podría mantenerse a la distancia de la Tierra (al Sol), ya que las
trayectorias de las lunas externas rebasarían mucho la zona de indi­
ferencia del sistema; pues en tal cercanía al Sol sería esta zona mu­
cho más estrecha que a la distancia cinco veces mayor de Júpiter. Y,
de hecho, a esta gran distancia, con una acción campal del Sol
unas 25 veces más débil, se acercan las trayectorias de las dos lunas
más externas de Júpiter al límite dinámico del sistema; 10 que se
reconoce en el hecho de ser estas trayectorias inestables, es decir, de
alterarse en cada revolución.

Un ejemplo de mayor estilo lo ofrecen las acumulaciones esféricas
de estrellas. Parece, en efecto, que estos sistemas de una construc­
ción de maravillosa simetría esférica (o ligeramente elíptica) se
disuelven cuando se acercan demasiado al plano principal del sis­
tema galáctico (el plano ecuatorial de la Vía Láctea). Pues en
conjunto se aglomeran hacia la Vía Láctea, pero faltan del todo
en la inmediata cercanía del ecuador galáctico. Este notable fenó­
meno es difícil de interpretar de otra forma que suponiendo que
en la cercanía de este plano se vuelve la gravitación de las masas



CATEGORfAS COSMOL6GICAS [SECo IV

-círcundantes demasiado grande, de suerte que se dispersan las es­
trellas acumuladas. Y de hecho se encuentran ciertas formas de
transición que parecen confirmarlo.

La serie de semejantes ejemplos podría alargarse considerable­
mente. Pero lo que aquí interesa es ya visible en los pocos puestos:
siempre existe algún conjunto dinámico mayor que alcanza más
allá del complexo a través de él, pero que dentro de él está indife­
renciado. Ahora bien, el complexo mismo se produce únicamente
gracias a esta indiferenciación; por eso está su forma externa deter­
minada hacia fuera por su zona límite.

Para el conjunto total del cosmos es la consecuencia de tales lí­
mites dinámicos -incluso allí donde éstos sólo aparecen muy rela­
tivamente- la división de la totalidad en sectores dinámicos, y al
par con esto la articulación del cosmos en formaciones cerradas
relativamente estables. La fábrica del mundo físico de ninguna
suerte descansa, como se ha pensado muy unilateralmente, en los
solos continuos universales, ni tampoco en la sola legalidad uni­
versal, sino tan esencialmente en la limitación de formaciones ce­
rradas. Ésta es una de sus leyes fundamentales. Mas así el tener
límites como el estar cerrado son funciones de la indiferenciación
dinámica. Esto es válido así en lo más pequeño como en lo más
grande, aunque no pueda hacerse tan intuitivo en todos los com­
plexos dinámicos como en los mencionados. Pues en esto descansa
la discreción primaria del mundo físico, aquella que contribuye
a determinar toda articulación más especial. La gran multitud de
los complexos secundarios está ya sustentada justo por los pri­
marios.

Aquí se hace visible a la vez otra regla de la fábrica del cosmos:
las mayores formaciones que se articulan de esta manera no son de
ninguna suerte siempre las más altas. No son ni necesariamente las
más diferenciadas, ni tampoco necesariamente las más estables. Jus­
tamente el cosmos en su totalidad es un ejemplo de ello, estando
edificado sobre unos pocos momentos dinámicos fundamentales,
sólo que ya a la estructura del globo terráqueo se acerca difícil­
mente la suya, a pesar de ser el último insignificantemente peque­
ño comparado con él. Pero complexos de forma todavía mucho más
alta los hay, dentro de un orden de magnitud mucho menor, en la
superficie de la Tierra.

Cierto que de lo anterior tampoco puede sacarse precipitada­
mente la conclusión inversa. Tampoco los complexos más pequeños
son los más altos, aunque sean de una estabilidad especialmente
alta. Las formas efectivamente más altas se encontrarían en ciertos



<CAP. 39] LAS FUERZAS MOTRICES 499

-órdenes medios de magnitud. De esto es el reino de lo orgánico el
.sencillo documento. Pero estos complexos ya no son meramente
-dinámicos,

CAPÍTULO 39

LA DINÁMICA INTERNA Y LA ESTABILlDAD DE
LOS COMPLEXOS

.a) LAS FUERZAS MOTRICES, SU OSCILACIÓN Y SU EQUILIBRIO

Un complexo es más que una suma de homogéneos, pero también
nnás que una mera totalidad de partes. Ambas cosas son conceptos
meramente cuantitativos. Un complexo no se compone de partes,
'sino de miembros o elementos, que fuera de él ya no son en ab­
soluto lo que son en él, o sea, que únicamente del complexo
reciben su característica capital, el específico "ser miembros". És­
tas son distinciones que ya pudieron hacerse en la categoría ele­
mental y general del "complexo", y de su contrapartida, el "elemen­
to" (el. Fábrica, cap. 33 a). De esta categoría elemental es el
-complexo dinámico una variante especial; pues en todos los estra­
tos del ser hay múltiples formas y tipos de complexos. Es, pues,
.comprensible de suyo que las características esenciales de la cate­
.goría fundamental se trasfieran al complexo dinámico.

Tampoco en este complexo está simplemente el conjunto deter­
.minado por los miembros, sino otro tanto los miembros por el
conjunto. Además de esto, se trata de determinar la Índole especial
del complexo, su tipo fundamental. Pero de éste es ante todo carac­
terístico el no tratarse de puros miembros corpóreos, sino también
de procesos y de las fuerzas que se hallan detrás de éstos. No son,
-en efecto, meras figuras, como los complexos geométricos, sino for­
maciones reales que surgen en el flujo de los procesos, pero que en
'Contraste con los estados fugaces presentan una relativa estabilidad
'y rotundidad. De su forma de estar cerrados ha dado ya una cierta
idea el examen de sus límites. Pero ¿en qué descansa su estabili­
dad? Pues la estabilidad en cuanto tal sólo es un fenómeno cense­

-cuente, Pero ¿de qué es la consecuencia?
Sólo puede descansar, análogamente a la limitación, en una rela­

.ción interna de las fuerzas y de los procesos mantenidos en marcha
por ellas. Pues aquí no se trata de formaciones estáticas. En todo
.complexo .dínámico corren determinados procesos que entran tam-



50 0 CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SECo IV

hién en su fábrica y se influyen mutuamente. La resistencia del
complexo contra los influjos disolventes tiene, entonces, que des­
cansar en una relación de los procesos internos que, o bien man­
tenga éstos duraderamente en marcha, o bien los haga tan lentos
que el conjunto se mantenga aproximadamente igual en compara­
ción con los procesos de su circundancia.

En ambos casos nos las habemos con un estado de equilibrio de
procesos internos que se ha vuelto relativamente estable, y que se
retrotrae él mismo a un equilibrio de las fuerzas motrices. La esta­
bilidad del complexo -o visto desde fuera, la relativa duración
de su estado total- no es, entonces, nada más que lo compensado
del equilibrio dinámico interno. Lo compensado de éste se halla
patentemente presente cuando en el interior se mantienen en jaque
procesos que actúan unos frente a otros de tal suerte que un incre­
mento del uno incrementa también el otro y la remisión del uno
hace remitir al otro.

y esto es algo de lo que tenemos en la naturaleza los mayores
ejemplos. Basta atenerse a los genuinos complexos dinámicos, y
aun sólo a los primarios y más independientes, que tienen efecti­
vamente dentro de sí, y no fuera de sí, sus fuerzas constructivas,
como los fragmentos y partes, que en la esfera de la percepción
constituyen siempre lo inmediatamente dado. Así, es el átomo, en­
tendido en el sentido de la actual dinámica atómica, un puro siste­
ma cinético, y puede pasar por el ejemplo más preciso del equilibrio
dinámico interno en la medida en que sobre éste descansa la esta­
bilidad del complexo. La sujeción de los electrones a determinadas
trayectorias que describen en torno al núcleo, hace lo anterior
derechamente sensible. Justo las trayectorias representan situacio­
nes de equilibrio en los que se mantienen aquéllos retenidos por
las fuerzas vinculadoras del núcleo atómico.

Aún más trasparente es este estado de cosas en el sistema plane­
tario. Aquí sirve de base al movimiento de cada miembro un juego
claramente trasparente de dos fuerzas contrarias, la fuerza de iner­
cia dirigida tangencialmente y la gravitación solar. Ambas se equi­
libran de tal manera que se produce un movimiento dé revolución
cerrado y relativamente estable, en el que la distancia del planeta
al Sol oscila en torno de un cierto valor medio. Esta oscilación está
dada intuitivamente en la forma elíptica de la trayectoria. Si el
planeta se aleja del Sol, tiene que superar la gravitación, haciendo,
pues, más lenta su velocidad; con ello gana la gravitación la pre·
ponderancia, retrotrayendo al planeta a partir de un determina­
do punto de la trayectoria (el afelio) de nuevo a una mayor cercanía



CAP. 39] FABRICA DINAMICA DE LOS CUERPOS CELESTES

al Sol. Pero cuando se acerca de nuevo a éste, experimenta el pla­
neta por obra de la gravitación una aceleración con la que crece:
la componente tangencial; entonces tiene que alejarse de nuevo del
Sol a partir de un determinado punto de la trayectoria (el peri­
helio).

En este ejemplo se trata patentemente de semejante equilibrio de
fuerzas, y de las correspondientes componentes del movimiento que
tiene su estabilidad en el influjo mutuo. Y sin duda funciona este
último de tal suerte que siempre resulta impedida temporalmente
aquella fuerza que rebasa a la sazón la medida media; o bien de tal
suerte que siempre resulta robustecida aquella que a la sazón está
impedida.

Tales complexos dinámicos se encuentran verdaderamente en os­
cilación en torno a un estado medio de equilibrio. Cuanto menores
son las oscilaciones, tanto más equilibrado y de suyo estable es el
sistema. Cuanto mayores son, es tanto más lábil. La prueba de
ello es que para cada complexo dinámico hay un límite de las osci­
laciones a partir del cual se vuelve de hecho lábil y se disuelve.
Complexos fundamentalmente indisolubles no los conocemos en la
naturaleza. Mas el límite de la estabilidad se alcanza allí donde las
oscilaciones se vuelven tan grandes que fracasa la fuerza contraria.
y esto sucede dondequiera que influyen sobre el complexo fuerzas
externas que anulan su equilibrio interno. Un buen ejemplo es el
antes puesto de las acumulaciones esféricas de estrellas (cap. 38 e),
que sin duda es hipotético, pero sin embargo convincente suponien­
do valores plausibles de masas.

b) FÁBRICA DINÁMICA DE LOS CUERPOS CELESTES. LíMITES DE LA ESTA­

BILIDAD

En los anteriores ejemplos se reconoce sin más la función del
equilibrio interno entre las fuerzas ligadas unas por otras. Esta
forma del equilibrio oscilante se acerca ya al tipo de la regulación
automática. También es claro que los límites de esta especie de es­
tabilidad no son un argumento contra todo este tipo de complexo,
sino más bien una confirmación de él. Pues un complexo dinámico
no tiene más forma de resistir a la influencia de fuerzas disolventes
que la intensidad de la vinculación interna, que ella misma tiene
ya la forma de un equilibrio, o sea, que también tiene que ser per~

turbable.
Pero no es necesario limitarse a orientarse en ejemplos de movi­

miento mecánico. Un análogo estado de cosas se encuentra en conr-



1)02 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

plexos de otra especie. Las investigaciones de los últimos decenios
en el dominio astrofísico han aportado, mediante la combinación
metódica de la espectrografía y el análisis matemático, un sorpren­
dente conocimiento de la fábrica interna de las grandes esferas de
.gas luminoso que llamamos estrellas fijas.

Una esfera gaseosa semejante debe su estabilidad al juego de las
'gravitaciones contrarias, por un lado, y a la presión del gas y la
presión de la radiación, por otro lado, preponderando esta última
en mucho sobre la presión del gas, aunque siendo ambas formas de
la presión funciones de la temperatura. El equilibrio en que las
capas de gas se mantienen relativamente en reposo se gradúa de
dentro afuera, pudiendo calcularse aproximadamente el gradiente
de temperatura, el gradiente de radiación y el gradiente de presión.
Mas como la radiación que mana de las fotosferas hacia el espacio
cósmico significa una ininterrumpida pérdida de energía, mientras
que el complexo entero se mantiene como tal a lo largo de grandes
espacios de tiempo (a lo largo de miles de millones de años), es
'forzoso que en el interior tenga lugar liberación de energía por
-descomposición de átomos; pues la contracción sola no basta (como
pensaba una teoría anterior) ni de lejos para tal cosa. Aquí se man­
tienen, pues, uno a otro en equilibrio dos procesos, una constante
'pérdida de energía y un constante reemplazo de energía. Pero como
el proceso total tiene por consecuencia una pérdida de masa, encie­
rra a Ia vez su propia limitación temporal, y como una limitación
determinada igualmente desde dentro.

También este equilibrio se regula automáticamente, pero sólo
hasta ciertos estados extremos. En masas demasiado grandes parece

.Ia presión de la radiación conducir a la división. De esto puede
-encontrarse una prueba en el número sobre manera grande de las
estrellas dobles. También tenemos a la vista en ciertas formas de es­
trenas variables (Cefeidas y estrellas Mira) ejemplos de radiación
periódicamente oscilante; y una hipótesis actual dice que se trata
de .un equilibrio que se ha vuelto inestable entre la presión inter­
na de la radiación y la gravitación, de suerte que estas estrellas cam­
bian periódicamente de volumen y, por decirlo así, tienen "pulsa­
ciones". Una teoría que va aún más allá dice que también las po­
derosas explosiones de energías que tienen lugar una vez en las
"estrellas nuevas" (Novae) que surgen repentinamente, descansan
,en análogo fracaso del equilibrio de la radiación.

Pero como quiera que sea, en todo caso se ve que el equilibrio
de lo compensado como factor de estabilidad, existe también entre
componentes de fuerzas de distinta índole que las mecánicas de los



FABRICA DINAMICA DE LOS CUERPOS CELESTESCAP. 39]

movimientos de lugar. Y esto es lo que importa en
lo que respecta al complexo dinámico. El haber también
determinadas circunstancias el fenómeno de la oscilación,
muestra el ejemplo de las Cefeidas, hace todavía más evidente la
analogía.

En este orden de cosas es de mencionar que también se ajusta al
globo terráqueo el mismo esquema del complexo de fuerzas. Esto
no es sólo válido de las fuerzas mecánicas que causan su forma de
elipsoide (la relación entre la gravitación interna y la fuerza pro­
yectiva de la propia rotación), sino también del equilibrio térmico.
La superficie sólida de la Tierra surgió en un proceso de enfria­
miento, pero este proceso llegó a un estado aproximado de reposo
al pasar la irradiación más intensa. Del todo en reposo no está
nunca, sin duda porque el equilibrio térmico sólo se conserva
mientras hay un desnivel de temperatura. También él resulta man­
tenido en marcha en el interior por una lenta descomposición de
átomos (radioactividad), pero se ha vuelto tan lento que el estado
total de la superficie de la Tierra es aproximadamente constante;
lo que significa que la corriente de energía desde el interior y la
corriente de energía hacia fuera están aproximadamente equili­
bradas.

En los límites de la estabilidad de los complexos dinámicos re- .
sulta evidente que su consistencia radica en ellos mismos. Su con­
sistencia es ciertamente relativa a las condiciones contrarias que
estriban en el estado de cosas circundante. Pero en las circunstan­
cias externas dadas sólo se mantiene justo mientras hay una prepon­
derancia de las propias fuerzas internas, sea que hayan de superar
a determinadas fuerzas externas, sea que tengan que compensar una
constante pérdida de energía. Con ello se confirma que no son los
límites espaciales de estas formaciones lo que determina su con­
sistencia -es decir, su capacidad de persistencia-, sino la consti­
tución dinámica interna. La totalidad y el estado relativamente
cerrado hacia fuera son función de su fábrica dinámica, no ésta
una función de la totalidad.

Bajo este punto de vista, es justamente de importancia la apari­
ción de la inestabilidad, o sea, la aparición de fenómenos de disolu­
ción. Como la consistencia de los complexos está condicionada,
primero, por el equilibrio de las fuerzas en el interior, y segundo,
por la preponderancia de las propias fuerzas vinculadoras sobre las
fuerzas externas disolventes, está la destrucción ligada asimismo a
dos condiciones. Un complexo dinámico se disuelve, o bien cuando
quedan en libertad fuerzas internas de expansión que son superio-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

res a las fuerzas de vinculación, o bien cuando caen en una circun­
dancia cuyos campos de fuerza son más poderosos que los suyos.
Lo primero lo tenemos a la vista en la descomposición espontánea
de los átomos (radioactividad), en la fusión de los cristales en el
encenderse las Novae, e incluso dentro de cierto grado ya en la
radiación de descomposición de la materia que está ligada a toda ra­
diación estelar de alta intensidad. Lo segundo ocurre en numerosas
reacciones químicas en que se disuelven asociaciones de átomos que
entran en otras combinaciones; e igualmente en la destrucción de
átomos por el bombardeo con rayos "duros". Pero también es
de esta índole la disolución de los cometas en un enjambre dis­
perso de pequeñas partículas al atravesar sus perihelios, y asimismo
la disolución de las acumulaciones esféricas en la cercanía del plano
galáctico principal; y quizá ocurra un fenómeno análogo en la diso­
lución de los brazos espirales en los grandes sistemas de estrellas.

En general, hay para esta forma de disolución, o simplemente de
relajación, de las asociaciones en complexo pruebas documentales
de la forma más variada.

e) CONDICIONES DE LA FÁBRICA Y DIFERENCIAS DE VIGOR DE LOS COM­

PLEXOS

En los casos de la segunda especie se sobrepone patentemente la
acción recíproca que se extiende por el universo a la vinculación
dinámica de los complexos. Puede ser también, naturalmente, el
juego de fuerzas internas de un complexo mayor; esto no constituye
aquí diferencia alguna, pues como los complexos de distinto orden
de magnitud se abarcan espacialmente unos a otros, representan sin
más y siempre los mayores frente a los menores la acción recíproca
general. Y cuando las componentes de fuerzas de los mayores pre­
ponderan sobre las de los menores, disuelven éstos.

Pero más importante es quizá el ser tan frecuente la relación in­
versa; la acción vinculadora de un complexo, incluso está todavía
en trance de edificación, sobre su circundancia, de suerte que ésta
resulta absorbida por él dentro de cierto círculo. Pues lo decisivo
en la fábrica de la naturaleza es menos la disolución de los com­
plexos que su edificación, su síntesis. Para ésta son siempre esen­
ciales dos momentos: por un lado, que la circundancia presente las
condiciones especiales en las que puede formarse el complexo, y por
otro lado, el incidir la específica acción vinculatoria en un punto
que forma entonces el punto inicial del complexo surgente.

Así es en la formación de cristales en una disolución. Así es



CAP. 39] CONDICIONES DE LA FÁBRICA

también en la reacción de síntesis química en que se produce una
nueva combinación de átomos. Y algo semejante tendrá que admi­
tirse también para la formación de los átomos mismos, es decir,
ante todo para la de los núcleos atómicos. Dónde y cómo se forman
los últimos es todavía hoy un enigma, pero como se trata de la
vinculación de grandes cantidades de energía, no se fallará si se
busca su origen allí donde hay tales cantidades, como es el interior
de grandes masas de alta densidad y temperatura.

Con esto se pierde el discurso ciertamente en hipótesis. En gene­
ral, son las cuestiones de origen siempre las últimas y más difíciles.
Esto es también válido del origen de los complexos cósmicos, de las
estrellas fijas y de sus sistemas planetarios, así como de los grandes
sistemas de estrellas. Pero si se parte aquí de la idea fundamen­
tal de casi todas las teorías desde Kant y Laplace, de suponer una
distribución nebuliforme de las masas en el espacio, se trata en to­
das las circunstancias de un recogerse la materia en torno a con­
densaciones que se producen alguna vez y que a continuación to­
man cada vez más el papel de centros gravitatorios en un ulterior
progreso del proceso. Y el resultado es la característica superioridad
de los campos de fuerza de estos centros sobre su circundancia es­
trecha o ancha -hasta llegar a la zona de la indiferencia relativa
'que constituye a la vez la zona límite del astro naciente.

Pero también sin entrar en la consideración de cuestiones gené­
ticas puede reconocerse, y con relativa facilidad indicarse, la cir­
cunstancia fundamental en la edificación de los complexos. Allí
donde surgen en el mundo formaciones de alta constancia hay por
anticipado una decidida superioridad de las fuerzas internas vincu­
la doras sobre los campos de fuerzas de la circundancia, es decir,
sobre las fuerzas internas de los complexos mayores. Como de suyo
se comprende, sólo existe la superioridad relativamente a los últi­
mos, y no puede extenderse nunca sin más a una circundancia cual­
quiera, digamos a posibles fuerzas campales más poderosas. Por
eso no es nunca la estabilidad de un complexo dinámico una pura
función interna de sus propias fuerzas, como podía parecer a pri­
mera vista, sino siempre una función de la relación mutua entre las
fuerzas internas y las externas.

Ahora bien, si se repara además en que la estabilidad de los com­
plexos constituye su fuerza de resistencia hacia fuera, y que ésta da
en general la medida de su "vigor", también se ve que el vigor de
los complexos ha de tener múltiples grados. Pues justo la supe­
rioridad de las fuerzas internas de vinculación sobre las fuerzas
campales de la circundancia puede ser muy diversamente grande.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

Así, es el vigor de los núcleos atómicos en una circundancia de
moderadas temperaturas y tensiones extraordinariamente grande.
Estos núcleos serían lo más poderoso que conocemos en materia
de formaciones naturales. La contrapartida de ellos la forman los
más grandes sistemas cósmicos; todo habla, en efecto, en favor de
que las nebulosas espirales son presa de un movimiento de des­
arrollo conforme al cual las partes externas se alejan constantemen­
te más y más del centro a lo largo de los brazos de la espiral. Y si
es que deben considerarse los tipos de la nebulosa extragaláctica
como una serie genética que empieza con las nebulosas más concen­
tradas y termina con los sistemas ampliamente disueltos en copos o
nubes, esto confirmaría todavía más lo anterior.

Entre estos dos extremos del complexo dinámico pueden incluir­
se perfectamente todas sus especies y órdenes de magnitud.

d) RELACIÓN ENTRE EL ORDEN DE MAGNITUD Y EL VIGOR DE LOS COM­

PLEXOS

Si se tienen consecuentemente en cuenta tales cosas, puede de­
cirse con una cierta probabilidad que en el cosmos entero son los
complexos de menor tamaño los más vigorosos y los complexos de
mayor tamaño los más débiles. Tan sólo hay que precisar que no
se trata de formaciones "inferiores y superiores", sino pura y exclu­
sivamente de la diferencia en los órdenes de magnitud; no se ex­
cluye que los mayores complexos sean también los superiores estruc­
turalmente, pero no necesita ser así, y por otra parte ya se ha mos­
trado que por lo menos no son siempre los más altos, Asimismo,
tampoco pueden entenderse así el vigor y la debilidad en sentido
categorial (como en las leyes de dependencia de la estratificación),
sino exclusivamente en sentido dinámico; y aun esto sólo relati­
vamente a las partes circundantes del complexo superior inmediato.

Entendida con estas reservas, gana firme suelo bajo sus pies la
tesis de la relación inversa entre el orden de magnitud y el vigor de
los complexos dinámicos. Al menos responde en conjunto a los he­
chos, aplicada a los principales tipos conocidos de complexos. El
núcleo atómico es más vigoroso que la asociación atómica; la aso­
ciación atómica es más vigorosa que la molécula; entre las molécu­
las son a su vez las simples más vigorosas que las altamente comple­
jas, "orgánicas" (que aún no son materia organizada); y las más de
ellas son con mucho más vigorosas que los cuerpos físicos com­
puestos de ellas. Pero también el pequeño cristal suelto es más
vigoroso que la roca cristalina de la que es parte integrante. Cosa



CAP. 39] ORDEN DE MAGNITUD

análoga es válida también de los grandes complexos. El globo te­
rráqueo juntamente con su atmósfera sería más vigoroso que el
sistema solar al que pertenece; si éste se disolviera, muy bien po­
dría seguir existiendo en otro sistema, e incluso sin éste. Las con­
diciones de la vida en su superficie desaparecerían o se alteraríarr
radicalmente; pero la prosecución de su existencia no está ligada a
la prosecución de la existencia de seres vivos. Y análogamente po­
dría seguir existiendo sin esenciales alteraciones el mismo sistema
solar como un todo, aunque se disolviese la nube estelar de laque
es un pequeño miembro o incluso el sistema galáctico entero.

Según esto, parece que en general esté edificada la naturaleza
"desde abajo", que las formaciones que lo sustentan todo sean los
complexos más pequeños, o sea, que el universo esté estratificado
de dentro a fuera -y ello en grados correspondientes a la se­
cuencia de órdenes de magnitud de los complexos. También pu­
diera decirse esto: la discreción de lo real está acuñada con más.
vigor que en ninguna otra parte en las masas más pequeñas; pues;
descansa en una limitación dinámica, y ésta no es separación, sino>
una función de la vinculación interna.

Cierto que habrá que guardarse de inferir de aquí una marcha
temporal de originación. Cabría pensar también la serie inversa.
La formación de átomos, por ejemplo, podría estar ligada a deter­
minadas formas de estados de los grandes complexos cósmicos.
Acerca de esto podrá decirse algo en lugar posterior.

Pero si se prescinde de sacar precipitadas conclusiones genéticas;
puede muy bien verse en la indicada gradación de vigor el núcleo­
fundamental de verdad del viejo atomismo, que por primera vez
esbozó una edificación total del mundo físico "desde abajo", es decir,
desde las unidades más pequeñas. Este mérito sigue perteneciéndo­
le, naturalmente, aun cuando la vieja idea del átomo haya revelado
hace mucho ser errónea y se haya reemplazado por una comple­
tamente nueva. El principio salta simplemente al orden inmediata­
mente más pequeño de formaciones. Y si éstas ya no pueden pasar
por partes materiales, siguen siendo a pesar de ello lo que se decía
antaño que eran los átomos: elementos de la fábrica de la materia.

La razón de la edificación "desde abajo" podría estar en el pa­
rentesco de las fuerzas fundamentales que pasan a través de todos
los órdenes de magnitud. Sin duda que no será la cosa tan simple
como la pensaba Kant en su "dinámica": un esquema dualista de:
dos fuerzas (atracción y repulsión) no puede bastar aquí; pero sf
se trata por todas partes de fuerzas campales, y las fuerzas campales:
decrecen en potencias de la distancia. Tienen, pues, que dar por



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

resultado en las más pequeñas asociaciones los más vigorosos ligá­
menes.

Con 10 anterior concuerda también una consideración más, la de
'que los complexos menores sólo pueden mantenerse como miembros
o elementos de los mayores cuando su asociación es más vigorosa
que la de los últimos. De otra suerte resultarían desgarrados justo
por las fuerzas campales superiores de los complexos mayores. Lo
que tendría por consecuencia que también estos mismos se volviesen
algo enteramente distinto de lo que son. Serían entonces sistemas
distintos de elementos distintos.

e) OBSERVACIONES HISTÓRICAS. FORMAS, LEYES Y ]<'ORMACIONES ES­

PECIALES

Por lo anterior se ve que el complexo dinámico revela ser exac­
tamente la categoría fundamental de todo lo que en la naturaleza
,tiene el carácter de "formación" -y sin duda de la formación en
oposición al proceso, pero también al estado efímero. La discreción
de los continuos, la limitación espacial, la consistencia interna, la
fábrica estructural y la totalidad física son, dondequiera que surgen
primariamente y con relativa independencia, funciones del comple­
xo dinámico. Todas las cuestiones de ulterior especificación -den­
tro de lo físico y en parte también de lo orgánico- conciernen
preponderantemente a momentos categoriales de las especies nom­
bradas. Y cuanto más alto se remonta en el reino de las formas
:naturales, de tanto mayor peso se vuelven estas cuestiones.

A tal importancia del complexo dinámico no responden de nin­
:guna suerte los conatos históricos de aprehenderlo. La razón prin­
-cipal sería la larga dominación de la metafísica de las formas, pri­
znere como teoría del eidos, luego como teoría de la essentia. En
-toda esta línea de desarrollo se concibió sin duda la forma como
fuerza dinámicamente impulsora, pero ella misma no pasaba por ser
un juego interno de fuerzas contrarias, porque pasaba por ser un
·principio en reposo, inmóvil, actuante como un modelo insigne.
,Contra esta idea no pudieron imponerse los conatos enteramente
.distintos de la presocrática.

Pues es cierto que ya en los comienzos existió la idea capital.
'Heráclito había hecho del juego de los "contrarios" principio de
luna "armonía" que como "oculta" se hallaría detrás de la visible y
'sería "más vigorosa" que ésta; la imagen de ella es la de la tensión,
la "del arco y la lira". No se sabe hasta qué punto aplicó Heráclito
esta grandiosa visión también a distintas formaciones de la natura-



leza: parece haber hecho referencia a la Tierra con su cÜ'cUlnciallciá
cósmica. De parecida manera se había imaginado también Empé­
docles originado el mundo del juego de contrarios entre "el amor '1
.el odio" y duraderamente sustentado por él.

Generalizada retorna posteriormente la idea de Heráclito en el
estoicismo. Crisipo pensaba que todo cuerpo físico debe su forma
y consistencia a un "pneuma" que lo "traspasa y se vuelve contra
-sí' (JtvEuf-I;a btfíxov xaL a.vao"tQEqJOV). Con esto se mienta un prin­
cipio de edificación que sin duda está pensado por analogía a la
materia, pero que en su función está visto del todo dinámicamente:
el pneuma lleva a cabo dentro del cuerpo un doble movimiento de
la superficie al centro y del centro a la superficie; el primero pro­
-duce la unidad y la interna trabazón de los cuerpos, el último su
limitación, y en ambos movimientos descansarían las "propiedades"
de los cuerpos.

Hay que ponerse en claro que según 10 anterior faltó durante si­
glos un principio dinámico de la discreción y de la configuración
-especial. Falta todavía en Descartes, Leibniz, Wolf, Baumgarten,
Kant -quizá ocasionado por la insistencia unilateral que ponía la
mecánica clásica en los procesos, continuidades y leyes. Hasta el
problema de "leyes especiales", entendidas como leyes de una "for­
mación" de determinada forma se hizo vital en Kant únicamente
-en el problema del organismo. En lo que respecta a las formaciones
físicas no desempeña ningún papel decisivo. Esto es tanto más sor­
prendente cuanto que justo él fue el primero en esbozar una teoría
genético-dinámica de los cuerpos celestes y de sus sistemas de movi­
miento sobre la base keplero-newtoniana.

Hegel, que planteó en toda forma el problema de la limitación,
.sólo 10 conoce, en cambio, por su lado negativo, que desarrolla dia­
lécticamente. Según él, sólo hay el límite externo, no siendo posible
sino que algo limite algo distinto. Le es desconocido el límite como
fenómeno dinámico interno, tal cual 10 había visto Crisipo.

No hay duda alguna de que faltó históricamente en el instante
decisivo aquella categoría que hubiera sido la única capaz de susti­
tuir plenamente el viejo principio de la forma. Las teorías de los
siglos XVII Y XVIII se las habían, sin duda, incesantemente con for­
maciones físicas y la legalidad de su fábrica. Pero no ponen de
manifiesto el momento característico. No están pensadas para tota­
lidades cerradas, porque no están pensadas para complexos. Lo ver­
daderamente importante son para ellas las leyes del movimiento.
En general puede decirse que la destrucción del reino de las formas
fue en aquellos siglos demasiado lejos, en todo caso más allá de lo

.1;;AP. 39] OBSERVACIONES HISTóRICAS



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV'

debido para que pudieran reemplazarse las formas por algo mejor.
Se tenían en la mano las leyes de la dinámica con arreglo a las cua­
les se edifican los complexos, pero no se las recogió en una síntesis.

Aquí está una de las razones por las que la ciencia descriptiva
de la naturaleza tuvo forzosamente que regresar a las "formas".
Justo en su dominio son las formas lo dado. Pero lo buscado detrás
de lo dado, el principio de edificación y las potencias determinan­
tes de los procesos plasmadores de las formas, no pudieron gran·
jearse mientras la ciencia exacta de la naturaleza no supo apresarlos.
en sus fundamentos, es decir, categorialmente, apresándolos en sus.
objetos. mucho más simples.

f) TOTALIDAD DINAMICA E INTUITIVIDAD DE LAS FORMAS DE LOS.

COMPLEXOS

Ya se mostró por qué y en qué sentido es la totalidad en cuanto
tal extrínseca al carácter categorial del complexo. En sí es una
categoría meramente cuantitativa, mientras que el complexo con­
cierne a la estructura interna en que descansa la totalidad. Pero
como el complexo dinámico es por su parte un complexo cuantati­
vamente limitado, que justo en su limitación tiene una cierta intuí­
tividad, también el momento cuantitativo del "todo" es en él un
momento esencial.

En esto vieron bien los antiguos pitagóricos: sólo allí donde hay
esencial limitación (:rcÉQUS;), puede hablarse de la forma esencial'
del ser de una cosa; sólo tales cosas tienen una genuina forma ajus­
tada a ellas. También pudiera decirse que sólo ellas tienen totali­
dad. Ahora bien, no hay en la naturaleza ninguna totalidad esen­
cial, es decir, ninguna inseparable de la cosa con la que surge y
sucumbe -sin complexo dinámico. Bien entendido que hay bas­
tantes en las variadas opiniones, intuiciones y teorías, pero no en
la fábrica real del mundo.

Esto significa que en la naturaleza, tal cual es, se conducen entre
sí la totalidad y el complexo dinámico como el exterior y el inte­
rior de una formación dotada de unidad, pero de suyo compleja.
Y como todo exterior -donde no es algo meramente externo­
es la "exteriorización de un interior", pero el interior es en las
formaciones primarias un complexo dinámico, también puede de­
cirse que toda totalidad esencial existente en la naturaleza es un
"complexo dinámico".

Como aquí se trata con toda literalidad de la totalidad determi­
nada por dentro, o sea, que brota del juego de fuerzas de un inte-



rior dinámico, puede también hablarse de "totalidad natural",
forma o figura natural. Totalidad, forma y figura no deben enten­
derse, así, sin más como espaciales. El perfil externo, lo mismo si
está comprendido entre límites evanescentes que espacialmente ta­
jantes, es en todas las circunstancias función de la limitación di­
námica.

De alto interés es aquí el ser propia de la "naturalidad" de la
totalidad dinámica en varios de sus tipos hasta una cierta intui­
tividad. Sin más es esto patente en las figuras asombrosamente
regulares de los cristales e igualmente en la forma de gota. En esta
última es también fácil de ver que la intuitividad no pende tanto
de la forma cerrada espacial-geométrica como de un contacto di­
recto con las fuerzas que se hallan detrás -cierto que sólo hasta
donde éstas son accesibles a la intuición. Pero característico de la
intuición de esta especie es el poder elevarse asombrosamente por
encima de la mera percepción con ayuda del concebir que penetra
más allá (también justamente del científico). Entonces acoge las
ideas de la teoría, insertándolas en su propia fábrica y alzándose al
nivel de una especie de más alta intuición superior. La vieja pala­
bra "teoría" da de ello testimonio, pues que significa "visión". Y
rigurosamente tomados, no son los conceptos y teoremas de la cien­
cia nada más que los medios de una visión ampliada.

Cuando en la edad aristotélica se daba por fundamento de la for­
ma esférica de la Tierra el ser la forma "más perfecta", estaba
entrañado en ello un certero sentimiento de la natural situación de
equilibrio de una gran masa, aunque de ninguna suerte se había
aclarado mediante el concepto de una fuerza de atracción la ima­
gen del fundamental momento dinámico encerrado en ella, la pe­
santez. Lo que hay de principio en la pesantez misma es justo algo
intuitivamente dado.

Más importante es quizá el ser algo perfectamente intuitivo la
imagen actual del elipsoide terráqueo como totalidad externa de
una forma de equilibrio muy estable. De ello tenemos la intuición
tan pronto como hemos aprehendido la relación entre la rotación
y la gravitación, al tener sin más el sentimiento de que la compo­
nente tangencial tiene que producir un aplanamiento de la forma
esférica.

Puede extenderse esta especie de intuitividad también al sistema
planetario e incluso a diversos fenómenos de él. La forma elíptica
de las trayectorias, la oscilación de las distancias y velocidades e
incluso la relación de las velocidades de marcha de diversos plane­
tas, se vuelven intuitivas en cuanto se ha concebido la relación de

CAP. 39] TüTALIDAD DINÁM¡CA



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.I\

'las fuerzas. La operación de síntesis requerida por semejante visión
de conjunto no es, en absoluto, sobrecogedoramente grande. Por
eso se utilizan también a menudo representaciones gráficamente
intuitivas para fines didácticos.

Sumamente comprensible es también por ello el enorme efecto
que produjo el hacer visible por primera vez un sistema semejante,
cuando se vio por primera vez en el año de 1610, a través del teles­
copio, que entonces se acababa de inventar, el sistema de Júpiter
-el planeta mismo con sus cuatro grandes lunas. Pues este sistema
-es exactamente la imagen visible de un sistema planetario, cierto
que en pequeño, pero sin embargo el modelo plástico de un sistema
tal en los fenómenos cinéticos y en la constitución dinámica.

En otros casos se ha marchado a la inversa. Se empezó por ver la
forma dinámica de constitución y únicamente partiendo de ella se
concluyó el juego interno de fuerzas que tenía que servirle de base.
Como así fue en los sistemas espirales, cuyas formas de movimiento
ni siquiera hoy se han aclarado del todo, pero cuyas totalidades
dinámicas se imponen no obstante a la intuición.

La serie de los ejemplos no se ha agotado con los anteriores.
También serían de aducir aquí las construcciones auxiliares de la
ciencia exacta cuando representan mediante "modelos" relaciones
dinámicas desconocidas en el interior de un complexo de acciones
específicas de fuerzas. El caso hoy más conocido de esta especie es
el modelo del átomo. Tales modelos son un característico apelar
a la intuición allí donde no es posible llegar a la meta con los solos
conceptos y leyes. Y el éxito de la teoría prueba su fecundidad.

CAPÍTULO 40

LA PREDETERMINACIóN CENTRAL

a) TOTALIDADES y FRAGMENTOS NATURALES. FORMAS SECUNDARIAS

El concepto del cuerpo físico se ha desarrollado preponderante­
mente sobre la base de formaciones secundarias, de formaciones
con límites artificiales, como son casi todas las cosas materiales de
nuestra inmediata circundancia, o sobre la base de fragmentos na­
turales de la corteza terrestre en la que vivimos. Esto ha cambiado
únicamente con la física atómica por un lado y la astrofísica por
otro. Lo llamativo de las formas artificiales, así como de los frag­
mentos y partes de lo dado en nuestras inmediaciones, es una razón



capital de que permanezcan ocultas las totalidades naturales. De·
estas últimas no podemos percatarnos más que por medio de rodeos..
Son métodos científicos los que conducen a ellas.

También los fragmentos tienen un cierto tipo de totalidad, y
además intuitivo, pero no primitivo, o que sea visible como forma
externa de un estado interno de fuerzas. Fragmento es lo que en
sí no tiene totalidad natural. Hay, sin duda, siempre la totalidad
natural de cada fragmento. Pero no está en él, sino fuera de él.

La totalidad que está fuera de él puede, sin embargo, reconocerse­
bien en él. Así, puede aún reconocerse en el dibujo de los estra­
tos de bloques de piedra desprendidos, arrastrados muy lejos y des­
gastados secundariamente, la disposición de las capas de la super­
ficie de la Tierra en sus periodos anteriores, siendo capaces de
contarle muy intuitivamente al entendido un trozo de la historia
de la Tierra. Pero los complexos como partes de los cuales se han
vuelto tales formaciones lo que son, pueden también haber des­
aparecido hace mucho o haberse alterado esencialmente.

Un buen ejemplo de fragmentos naturales de gran estilo son los.
continentes de la Tierra, los llamados terrones stlico-alurnínicos.
Para la ciencia existe también aquí una cierta posibilidad de re­
construcción del todo arcaico (quizá de un estrato sílico-alumínico
que un día rodeó la Tierra entera). Más aún, dentro de ciertos
límites pueden reconstruirse incluso los procesos que actuaron se­
parando y deformando. Pueden conjeturarse los desgarramientos.
de los trozos, las junturas y grietas, los desplazamientos simultá­
neos. El punto de partida de las consideraciones lo ha dado el
entretejimiento aún recognoscible de algunas partes. Pero tampoco.
han permanecido ocultas las fuerzas motrices del grandioso juego,
ni tampoco las resistencias que tuvieron que vencer.

Tales ejemplos y otros semejantes apuntan todos al globo terrá­
queo como complexo dinámico que les sirve de base. No puede ser
de otra suerte, porque la esfera de datos de la que podemos tomar
nuestros ejemplos es justo la superficie de la Tierra. Y en esta
esfera están todas las formas -mientras no constituyen totalidades.
superiores- determinadas por las evoluciones de la Tierra. Pero a
la vez enseñan los ejemplos que los fragmentos pueden tener, com­
parados con el complexo dinámico de que proceden, una estabili­
dad que dura más que el estado del todo que les dio la forma. Por
eso dentro de la esfera limitada de los fragmentos no es tan fácil
encontrar las formas especiales de orden y de pertenencia que in­
cluían la parte en la primitiva unidad del todo, o concebir por la
dinámica primaria del todo las sobreconformaciones secundarias.

CAP. 40] TOTALIDADES Y FRAGMENTOS NATURALES



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.IV

La ciencia ha tenido que recorrer un largo camino hasta llegar a
ello. Ha avanzado lentamente de fuera a dentro, de los fragmentos
y partes a los complexos dinámicos.

En este camino desempeña un papel decisivo la conservación de
estructuras primitivas en las formas secundarias. De ello depende
la posibilidad ele reconocer muchos rasgos dinámicos de las totali­
-dades naturales que no son directamente accesibles a la experiencia.

b) FENÓMENOS DE LIMITACIÓN POSITIVOS Y NEGATIVOS

Así como la totalidad natural es una función del complexo, así
también lo es la limitación de éste. En qué sentido se trata aquí
por todas partes de límites dinámicamente determinados desde den­
tro, se ha mostrado antes (cap. 38 d, e). Distinto es con las formas
secundarias. Sin duda presentan también límites, las más de las
veces incluso claramente trazados para nuestra percepción. Pero no
son límites determinados por dentro, esenciales a la formación, sino
límites secundarios, que también pudieran correr de otra suerte, lí­
mites de fragmentos.

La estructura de un bloque de piedra con sus capas y venas co­
rre a través de él y se continúa en otros bloques. En esto se reconoce
el fragmento como fragmento. La superficie actual formada por la
erosión o por la acción demoledora de los antiguos glaciares, no es
extrínseca ni accidental a esta su estructura. Más aún, vista desde esta
-estructura, es un mero "faltar" la prosecución, o dicho con el viejo
término, un modus deiiciens.

Lo mismo que de los fragmentos es válido también de las partes
(no desprendidas), por ejemplo, de las formas externas de una ca­
dena de montañas. No sólo los estratos arcaicos que estaban dis­
puestos horizontalmente, sino también los pliegues primitivos, están
-confundídos, desgastados, deformados. Las líneas de los límites son
secundarias, extrínsecas a la estructura interna, negativas.

Con ello surge un nuevo momento categorial en las formas físi­
cas secundarias de los cuerpos: la negatividad de su límite espacial.

Esta negatividad no es, naturalmente, absoluta. Es una negativi­
dad en el sentido de la tesis: omnis determinatio est negatio. No
-contradice la concepción antigua de :7tÉgar; como la determinación,
es decir, como algo eminentemente positivo. También ella es un
momento de la configuración. Pero negativa es, sin embargo, por
respecto a la estructura interna aún presente que alude a caracte­
rísticas de forma enteramente distintas. Lo absolutamente negativo
no existe en la naturaleza, ni en la región entera del mundo real.



Pero lo relativamente negativo existe en ella muy bien, y de
guna suerte meramente en el pensar y en la abstracción. Este estado
de cosas, aparentemente difícil, resulta fácil, trasparente, visto des­
de el principio del complexo dinámico y de sus fragmentos: hay
muy bien lo ónticamente negativo en los límites de las formaciones
naturales, pero sólo allí donde se ha fragmentado una totalidad
natural. Sólo los límites de fragmentación son negativos. y son
negativos sólo por respecto a lo compacto que quedó desgarrado
con ellos.

Por eso no son, en absoluto, los límites de las totalidades natu­
rales, mientras éstas se conservan, nada negativo: ningún modus
deiiciens, ninguna falta, sino la figura externa de una estructura
interna dinámicamente operante, de un complexo de fuerzas o de
procesos todavía en curso. Tales límites son eminentemente afir­
mativos, son la consolidación de una interna consistencia (acaso
de una proporción de equilibrio) por medio de una resistencia
externa -en virtud de una zona de indiferencia dinámica trazada
desde dentro (cap. 38 e). Por eso tampoco se trata las más de las
veces de límites espaciales tajantemente trazados, como en los frag­
mentos de totalidades violentamente destruidas, sino de zonas de
transición dinámicamente equilibradas.

Con ellos se decide tambien la vieja cuestión disputada de lo ne­
gativo en el mundo real: negatividad la hay en este mundo sólo
relativamente a una totalidad existente; en la estricta región de 10
físico sólo, pues, relativamente, a un tipo de forma ligada dinámi­
camente consigo misma. Sólo puede surgir, pues, allí donde hay
tales tipos de formas. Sólo en ellos es posible una falta, un vado,
una imperfección. A un fragmento en cuanto tal no puede faltarle
nada. En un canto rodado no es la desviación de la forma esférica,
a la que quizá se acerca, nada negativo; la esfera no es en él una
forma dinámica de equilibrio. Pero en un simple átomo ionizado
es el electrón que falta un desequilibrio, y por tanto algo negativo.

'CAP. 40] LOS COMPLEXOS DINÁMICOS

e) EL INTERIOR Y EL EXTERIOR DE LOS COMPLEXOS DINÁMICOS

Hasta qué punto las categorías elementales "interior y exterior"
experimentan una peculiar variación en el complexo dinámico, ya
se ha mostrado por diversos lados. Pero lo notable es que a esta
oposición se empareja aquí la otra oposición de lo "estático y diná­
mico". El exterior de estas formaciones se presenta como una tota­
lidad formal estática que ostenta el tipo de un estado duradero,
mientras que el interior es el mismo complexo dinámico que sus-



CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SEC.lY

tenta tal totalidad formal y la mantiene en pie como duradera. Al
interior pertenece el juego de las fuerzas contrarias, y en muchos
casos el de los procesos, juntamente con sus estados cambiantes,
mientras que el exterior descansa, como estado duradero y dotado
de unidad, en tal móvil juego de contrarios.

Dicho en forma concisa y aguda: en estas formaciones es el exte­
rior la exteriorización estática de un interior dinámico. En nada
altera esto el ser sólo una exteriorización "relativamente" estática.
Pues asequible resulta como exteriorización que sigue existiendo
tranquilamente, manteniéndose en la totalidad de la formación
con sus fenómenos de formas y límites. Esta estabilidad de la forma
externa corresponde al equilibrio que se mantiene entre los procesos
del interior. La estabilidad del equilibrio es el interior dinámico
-la forma de consistencia- del exterior estático.

Tal estado de cosas sólo es válido, naturalmente, de genuinos­
complexos dinámicos, no de cualesquiera "cosas". Las formaciones
no independientes tienen, sin duda, un exterior estático -por lo
cual no pueden distinguirse sin más de los genuinos complexos-,
pero no tienen un interior dinámico. Tienen, sí, partes internas
en sentido espacial, pero estas partes no se "exteriorizan" en la
forma y el límite del todo. Como su totalidad aparente no es una
totalidad propiamente tal, tampoco es su interior, que no aparece,
un interior propiamente tal. Sólo impropiamente puede hablarse
de un interior por referencia a ellas.

Para la fábrica de la naturaleza inorgánica, en tanto no se agota
en procesos y leyes, es este estado de cosas de decisiva significación.
Pues en él tiene sus raíces la dependencia de las formaciones no
independientes respecto de las dependientes, de las secundarias res­
pecto de las primarias. En él está, pues, el dedo que apunta hacia
una forma de predeterminación que domina todas las formaciones
cósmicas, las menores como las mayores, pero que no se agota ni en
la causalidad y la acción recíproca, ni en la legalidad. Es la primera
forma especial y superior de predeterminación con que tropieza el
análisis.

Consideremos tal estado de cosas ante todo desde la esencia del
"fragmento". Los fragmentos no tienen, como se mostró, un inte­
rior propiamente tal. Pero como por su origen son trozos de un
todo natural, y como éste es la exteriorización dinámica de un inte­
rior, puede también decirse: tienen muy bien un interior, pero no
es el suyo, sino el de los complexos dinámicos de que son frag­
mentos.

1. Según lo anterior, puede sentarse esta definición: partes y frag-



CENTRALIDAD DINÁMICA

mentes son formaciones que tienen su interior "fuera de sí". Por
eso son formaciones no independientes.

2. y asimismo puede definirse de nuevo, partiendo de la anterior
definición, el complexo dinámico: es aquella formación natural que.:
tiene su interior "dentro de sí". Por eso es una formación indepen­
diente, por eso es su límite el límite esencial peculiar a él, y por
eso es su totalidad una unidad natural dinámicamente sustentada.

En la anterior definición se encuentran juntos todos los rasgos
categoriales esenciales del complexo dinámico. Pero a la vez hay en
ella la clave de la predeterminación específica propia del complexo.
dinámico. El momento decisivo es en este respecto el de la "cen­
tralidad". Está dado directamente con el papel dominante del in­
terior propio.

d) CENTRALIDAD DINÁMICA Y PREDETERMINACIÓN CENTRAL

Sería del todo erróneo sospechar en el principio de la centrali­
dad algo así como una resurrrección del antiguo principio de la for­
ma. Aquí no está nada trazado de antemano, ni nada es copia; no
hay ningún tipo ideal determinante, ni difiere de él ningún tipo
fenoménico. Sólo es decisiva la determinación "desde dentro".

Igualmente, tampoco significa la centralidad que toda totalidad
natural de complexos naturales tenga también un centro propia­
mente espacial. Esto sólo pasa con los menos, por ejemplo, con el
átomo (al menos en el sentido del modelo de átomo hoy vigente),
e igualmente con el sistema solar y todavía con la mayoría de los
grandes sistemas cósmicos. Pero tratándose de estos últimos, de
ninguna suerte es válido de todos; tampoco se trata en ninguna
parte de un centro puntiforme, sino de una zona central y de una
orientación central de las fuerzas vinculantes.

El sentido efectivo de la centralidad en los genuinos complexos
dinámicos es él mismo puramente dinámico. Estos complexos tie­
nen una "centralidad dinámica". Ésta existe también sin cuerpo
central, por ejemplo, en las asociaciones moleculares, en las formas
cristalinas, en los numerosos sistemas de estrellas dobles, los más de
los cúmulos de estrellas, e incluso en los cuerpos celestes cerrados,
en los que sólo la condensación de la masa constituye el centro.
La centralidad predeterminativa no es nada además de la relación
del interior y el exterior, sino idéntica a ésta. Consiste en ser el'
límite, el estar cerrado y la totalidad funciones de un equilibrio,
dinámico interno. Es en general el lado predeterminativo de esta,
relación.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

De hecho tropezamos aquí, pues, con un nuevo tipo de predeter­
minación, como es propio tan sólo de los genuinos complexos diná­
micos sin poder generalizarse. Está, sin duda, sustentado por la
legalidad, la causalidad y la acción recíproca, pero no se agota en
ellas, sino que representa ya una sobreconformación especial
de ellas. Lo novum que aquí se añade a aquellas formas generales de
predeterminación, es inequívocamente asequible en el momento
de la consistencia, es decir, de la característica conservación de la
formación entera sin tener por base un sustrato persistente, o sea,
sin sustancialídad, puramente por obra de un equilibrio interno
que se mantiene en pie por sí mismo. Y si se añade que las más
de las veces es el equilibrio mismo un equilibrio móvil, o que
adopta la forma del oscilar, es decir, de la compensación periódica­
mente cambiante de componentes de fuerza de dirección opuesta,
nos hallamos ya ante el tipo más sencillo de una regulación pura­
mente interna y espontánea, aunque todavía exclusivamente auto­
mática.

Para este tipo de predeterminación no hay un término a mano.
Por tanto, en lo que sigue va a llamarse, a diferencia de otros
tipos, "predeterminación central". Con derecho pudiera llamarse
también "predeterminación de complexo". Pero sería demasiado
general, porque sólo se extiende a los complexos dinámicos) mas ya
no a los orgánicos, ni menos a los todavía más altos (como las tota­
lidades de comunidad y otros); pues el complexo en cuanto tal es
una categoría fundamental, y retorna con variaciones en todos los
estratos del ser. La predeterminación central está, sin duda, conte­
nida en todas las formas superiores del complexo, pero ya no sobre
base dinámica --o no sólo sobre ésta-i-, sino que ella misma está ya
'variada y sobreconformada.

Pero sí puede pasar la predeterminación central por ser una pri­
mera forma, aún primitiva, de la predeterminación de totalidad.
'Se ha mostrado justo que en ella descansan las características for­
mas de totalidad. Pero también su manera de funcionar es otro
;tantocaracterísticamente totalitaria. Pues sólo en cuanto tal puede
-comprenderse la regulación, que parte del complexo, del equilibrio
.de procesos y fuerzas antitéticamente dirigidos unos contra otros.
Pero en esto se basa aquí toda estabilidad, hasta la de los límites
exteriores y la figura visible.

Por eso es importante entender rectamente la "centralidad" en la
predeterminación central: como aneja, no a un centro espacial,
sino al interior dinámico. Espacialmente, está aquí el "centro" tan
disuelto en toda una zona de conexiones como disuelto está tam-



CAP. 40] CENTRALIDAD DINÁMICA

bién el "límite". Se desvanece en el interior todo. Pues este mismo
no es meramente espacial, sino dinámico: el complexo mismo es
el interior de la figura y la totalidad; la periferia de la formación
está predeterminada por el juego dinámico de los contrarios. Este
juego determina como interior la propia fábrica y el exterior, que
no se le asemeja. Los viejos principios formales se entendían en un
sentido preíormativo, y toda explicación por medio de ellos se
quedaba en tautológica. Aquí, por el contrario, surge la forma úni­
camente como resultado de una predeterminación cuyas componen­
tes dinámicas son del todo heterogéneas, pero cuya unidad se pro­
duce únicamente en el equilibrio de los contrarios.

El nuevo tipo de predeterminación diferencia también, y radical­
mente, de la acción 'recíproca general el complexo dinámico limi­
tado. Aquella acción no tiene justo predeterminación central, no
es el interior de un exterior, no es de suyo una totalidad cerrada
con límites. Se prolonga hasta lo indeterminado, hasta donde llegue
el cosmos. Únicamente en el complexo dinámico se subordina pre­
determinativamente a un interior el exterior, en virtud de la fun­
ción espontánea de limitación. Y en esto descansa su superioridad
dinámica sobre el orden cósmico general, colocativo-espacial, así
como sobre las formaciones limitadas más laxas: en su estabilidad,
resistencia y regulación.

Partiendo de lo anterior, puede definirse una vez más de nuevo
el complexo dinámico: es aquella formación natural que tiene
predeterminación central propia.

y si anteriormente se dijo que era aquella formación que tiene
su interior "dentro de sí", esta definición únicamente llega a te­
ner su pleno sentido en la nueva definición. Pues igualmente bien
puede decirse ahora: es aquella formación que tiene su centro
"dentro de sí". Justo con ello tiene, en efecto, predeterminación
cen tral propia.

Hay que añadir, entre paréntesis, la observación de que el mismo
estado de cosas resalta todavía mucho más drásticamente en las más
de las "cosas" de la esfera de la vida humana. Todo lo que es obra
humana tiene su interior fuera de sí, hallándose bajo una predeter­
minación extraña -casas, utensilios, máquinas o lo que sea-; en
todos los casos reside el centro determinante en el hombre, en su
vida, en su organización. Todo se halla aquí bajo la predetermina­
ción del hombre, que a buen seguro es eminentemente centralista,
pero en ningún caso la de las cosas.

La predeterminación central es un momento categorial funda­
mental en el resto entero de la fábrica del mundo físico y orgánico



520 CATEGORíAS COSMOL6GICAS [SEC.IV

e incluso muy por encima de este mundo. Todas las formaciones
superiores de tipo cerrado de unidad presentan esta forma de pre­
determinación. Es un error pensar qWi~ empiece únicamente en lo
orgánico. Es muy propiamente la forma de predeterminación de
todas las totalidades naturales que presentan una cierta indepen­
dencia; y tales son justo ya los complexos dinámicos. No se crea
que con esto se le quite nada a la peculiaridad de lo orgánico. Hay
bastantes categorías distintas para trazar aquí la línea divisoria.
Pero entre ellas no figura la centralidad dinámica.

Como de suyo se comprende, no se halla, sin embargo, fundada
sobre sí misma la predeterminación central en ningún sitio en que
pueda aparecer. Dondequiera está ya sustentada por otras formas
más simples de predeterminación. A esto responde el que también
las formaciones en que aparece tienen sin duda independencia a
su manera, pero no por ello gozan de independencia por respecto
a las potencias más elementales en las que están inclusas. Todo ser
superior descansa en el inferior, resultando, pues, dependiente de
éste en medio y a pesar de su autonomía. Así, tampoco hay en nin­
guna parte del mundo predeterminación central flotando libre­
mente -por decirlo así, en lo indeterminado-, sino exclusivamente
como sobreconformación de las formas de predeterminación más
generales y universales, ante todo la causalidad y la acción recípro­
ca. Pero esto no restringe su autonomía, sino que sólo le da el
suelo sobre el que puede desplegarse.

e) EXTRAÑEZA DEL COMPLEXO DINÁMICO A LA CONCIENCIA

Categoría de la conciencia no puede llamarse el complexo diná­
mico en ningún caso. La conciencia únicamente se labra esta cate­
goría tarde, en la ciencia que ha llegado a su madurez. Pero sí hay
en ella distintos momentos categoriales que son ya corrientes para
la intuición. Entre ellos figuran los cuantitativamente espaciales: la
limitación, la figura, la totalidad; pero también algunos diná­
micos, como la resistencia de la consistencia interna y la elasticidad
de la conservación. Pero ninguno de ellos es visto por la intuición
como lo que es, como momento de un complexo dinámico natural.

A la intuición le son extraños en lo más hondo los momentos de
la relación interna de las fuerzas y del equilibrio de los procesos.
Todos ellos pueden, de cierto, hacérsele accesibles, y entonces tam­
bién ellos se vuelven intuitivos. Pero esto sucede dando amplios
rodeos. Esta situación conduce a una relación aparentemente an­
tinómica.



EXTRA~EZA DEL COMPLEXO DINÁMICOCAP·40J

El complexo dinámico es un principio de la
finito (cap. 38 a). En él hay una aproximación a lo perceptible;
las categorías de 10 finito no podrían menos de ser categorías pre­
ferentes de la intuición. Pero el reino de 10 finito es, por 10 demás,
un reino infinitamente amplio. Tan sólo un pequeño sector de él
está dado a la percepción y al vivir algo, el sector de las formaciones
medias por el orden de magnitud. Y justamente este sector está
casi desprovisto de complexos dinámicos naturales; está lleno pre­
ponderantemente de fragmentos, partes y formaciones artificiales.
Así es, por lo menos, si se prescinde de los complexos orgánicos.

En sí no hay nada más obvio para el percibir y vivir algo que
apresar totalidades. Pero son sólo totalidades de la visión, de la
imagen, de la impresión, no de la fábrica óntica. Ni nada es más
obvio para la conciencia ingenua que prestar a toda cosa un "inte­
rior", tomándola como si tuviese independencia. Esta conciencia
anima y humaniza sin discernimiento ni escrúpulo. Pero el interior
prestado es el interior inventado, no el natural, el real, el diná­
mico.

Por lo tanto, puede decirse que la totalidad y el interior son en
la conciencia categorías híbridas. El incipiente concebir tiene que
empezar por destruir su exuberante proliferación para poder llegar
por primera vez a la totalidad óntica y el interior natural. Pues la
conciencia ingenua se atiene en su concepción de las cosas casi ex­
clusivamente a fragmentos y partes. No ve las totalidades naturales;
y allí donde alguna vez se le presentan, no las distingue. En gene­
ral, es la conciencia de cosas sólo aparentemente concreta; en ver­
dad, resbala sin sospecharlo sobre la efectiva multiplicidad de las
cosas, siendo una conciencia que aísla a ciegas y generaliza a ciegas,
o, por lo tanto, una conciencia abstracta. Dicho categorialmente:
falta a sus totalidades el interior que efectivamente les conviene y
cuyo exterior son ellas -y les falta lo mismo si lo tienen fuera de
sí que dentro de sí. En suma, a esta conciencia le falta el punto
de vista del complexo dinámico.

Por lo tanto, hay que decir más bien esto: la genuina totalidad
y el genuino interior son todo menos categorías híbridas. Todavía
mucho menos, naturalmente, el complexo dinámico con su equili­
brio y su predeterminación central. No sólo las totalidades natura­
les se fallan en la intuición de cosas, sino también el sentido cate­
gorial de la totalidad y el interior en general. A la verdadera
"naturaleza de las cosas", o al "interior de las cosas", se halla esta
conciencia cósmícamente lejana y les es esencialmente extraña, a
pesar de toda la adaptación práctica al mundo de cosas circundan-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo rv

tes; Por eso es tan largo y tan lleno de rodeos el camino de pene­
tración en ellos.

Así, pues, nada más lejos del intuitivo vivir algo, a pesar de
su tendencia a aprehender sólo totalidades, que el complexo diná­
mico. En primera línea, estriba esto en los órdenes de magnitud.
El primer gran complexo estable e independiente, el globo terrá­
queo, es ya tan grande, que sólo está dado como esfera habitual
de la vida, yen cuanto tal apenas se advierte; el primero menor, como
la molécula, está ya sustraído a toda percepción. Justo por ello
tiene esta esquivez de los complexos también su límite en los
complexos orgánicos (al menos en los mayores), incluso ya en unos
pocos inorgánicos, como los cristales, que no desempeñan en la vida
un gran papel. Aquéllos ya no son complexos meramente dinámi­
cos y éstos son meras excepciones. Ni ambos juntos alteran la si­
tuación.

Pero, además, estriba lo peculiar del VIVIr algo también en la
superficialidad de la percepción, en su aferrarse a la periferia de las
cosas, a la forma espacial, y a las "cualidades" aparentes. La percep­
ción recoge estos momentos externos en cuanto tales en una tota­
lidad; y los fragmentos o formaciones artificiales que tiene a la
vista no pueden enseñarle cosa mejor. Por último, se inclina tam­
bién la conciencia ingenua a concebir estáticamente todo aquello
que presenta una forma externa relativamente constante. En sí no
es ciega para lo dinámico, pero sólo lo toma selectivamente, en parte
sólo grosso modo, en parte exclusivamente dentro de los límites
de lo relevante bajo el punto de vista vital a que está adaptada su
manera de concebir las cosas.

Por eso no ve, en las totalidades que apresa, el complexo diná­
mico, ni siquiera allí donde está uno presente. Le falta el órgano
para verlo. Y esto quiere decir que le falta la categoría. Para los
límites evanescentes no tiene sentido. No ve en ellos el fenómeno
del límite. Y por eso no ve tampoco el complexo que se halla de­
trás de ellos.

Aquí está una de las razones capitales por las que no es de
esperar de un regreso metódico a la conciencia que vive algo y a
los "fenómenos" directamente intuitivos ninguna enseñanza onto­
lógica sobre la "esencia" natural de las cosas, sobre los efectivos
rasgos y leyes esenciales de éstas. La intuición ingenua no conduce
al "interior de las cosas", emprende un falso camino. Los "fenó­
menos" en cuanto tales son y serán justo lo externo. Fue el error
de la fenomenología no concebirlo así. Rechazó las conquistas de
la ciencia exacta, teniéndolas por falseamientos de lo dado. Pero



CAP. 41} COMPLEXOS COMO ELEMENTOS DE COMPLEXOS

justo estas conquistas son, prescindiendo de algunas unilateralída­
les y callejones sin salida de la teoría, en sus grandes líneas nada
menos que el descubrimiento del buscado interior.

CAPÍTULO 41

LOS GRADOS DE LA NATURALEZA

a) COMPLEXOS COMO ELEMENTOS DE COl\lPLEXOS

La naturaleza como un todo no sólo está articulada, sino tam­
bién graduada. A la discreción de las formaciones, a los límites y
totalidades -que también pueden hallarse simplemente coordina­
dos- se agrega un característico orden gradual, por lo menos de los
complexos primarios, independientes. Más exactamente, la natura­
leza inorgánica se presenta como una gradación en que los com­
plexos de un orden de magnitud abarcan los del otro.

Éste es categorialmente un momento tan esencial como la apari­
ción de los mismos complexos limitados. Pues significa que los
complexos no sólo son sistemas de partes, procesos y fuerzas, o sea,
simples complexos dinámicos, sino también complexos de comple­
xos, totalidades de partes que son a su vez igualmente totalidades
naturales. Y, a la inversa, significa que los complexos son a su vez
elementos de complexos. El orden gradual de los complexos re­
vierte así determinatívamente sobre el carácter interno de los
complexos. En él estribaría el poder ser también los fragmentos
formaciones todavía relativamente constantes; pues la condición de
esto es que la asociación de los miembros resulte consistente aun
cuando no siga existiendo la totalidad en que aquéllos estaban en­
samblados.

La índole peculiar de la secuencia ordinal misma puede indicar­
se, a diferencia de otras formas de gradación, aproximadamente de
la siguiente manera.

En primer lugar, no se trata de una estratificación propiamente
tal. La secuencia ordinal no se prolonga unívocamente de la for­
mación inferior a la superior, sino sólo de la espacialmente menor
a la mayor. La magnitud temporal no entra aquí en juego; daría
por resultado otra secuencia ordinal. Los complexos más pequeños.
no parecen ser, fundamentalmente, de menor duración que los
mayores; los más condicionados y más fáciles de destruir serían
los medios. Tampoco puede decirse que los complexos mayores.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

sean los más altos estructuralmente; un sistema planetario no es
de una complejidad visiblemente más alta que un átomo -no al
menos mientras no se le atribuya erróneamente la riqueza de las
formaciones más altas sin duda abarcadas por él, pero no determi­
nadas por él, como la configuración de la corteza terrestre y de los
.moradores de ésta.

En segundo lugar, tiene la gradación, de dimensiones espaciales
corno es ésta, la forma del abarcar y ser abarcado, es decir, la del
estar encajados unos en otros complexos de distinto orden de mag­
nitud. El espacio dentro del cual se despliega este orden es, pues,
el commercium. spatii, una relación de simultaneidad que, cierta­
mente, no excluye que le corresponda una secuencia ordinal tem­
poral de origen, pero que sin embargo no es por sí, de ninguna
suerte, una secuencia tal. Por eso no es posible hacer de la inclusión
estructural de los complexos un desarrollo del cosmos. Pues hay
complexos que se originan exclusivamente en la asociación de com­
plexos mayores, o sea, que ya suponen éstos. Ejemplo de ello son los
cristales, para cuya formación son menester determinados estados de
enfriamiento en las zonas externas del cuerpo de un planeta.

En tercer término, como se trata de formaciones relativamente
estables, entra en la anterior relación espacial (la inclusión) una
relación estática. Puede llamársela la relación del sillar con el
edificio, lo que sin duda no es más que una imagen. La esencia
misma de la cosa se caracteriza por tres pares de categorías funda­
mentales, que retornan variadas y relativizadas en este escalona­
miento de los complexos (e]. Fábrica, caps. 28 y 33)'

'1. El todo y la parte. También las partes son ya totalidades na­
sturales, y las totalidades a su vez partes de relativa independencia.
~1La totalidad misma no, en absoluto, es el carácter de un orden de
magnitud, sino que retorna en todos. La secuencia ordinal de las
totalidades es serial, aunque no universal.

2. La materia y la forma. Todo complexo menor puede ser mate­
ria del mayor; todo complexo mayor, sobreconformación del me­
nor. "Materia" es aquí por lo pronto efectivamente masa, aquello
que está recogido o apelotonado en forma de masa o que resulta
compacto. Pero ni la forma ni la materia son propias de un deter­
minado orden de magnitud, sino que ambas retornan escalonadas.
Toda materia es en la gradación de la naturaleza a su vez forma, y
toda forma a su vez materia de posible formación. Así es al menos
en esencia; pues ambas son lo que son sólo en correlación mutua.
Qué arriba o qué abajo llegue el escalonamiento no depende de
esta correlación, sino de los límites reales de la gradación.



"FUNCIóN DEL MIEMBRO" DEL ELEMENTO

3. Ambas relaciones se subordinan a la del elemento y el com­
plexo. Y únicamente en ésta resulta asequible el trasfondo diná­
mico del escalonamiento. Todo complexo es posible elemento de
-complexos mayores, y todo elemento puede ser a su vez complexo
de elementos menores. También esta serie proseguiría, entendida
formalmente, in injinitum, Bajo el punto de vista real y dinámico,
tiene sus límites lo mismo hacia arriba que hacia abajo. Pero esto
no estriba en la correlación categorial --ésta cae más bien bajo las
dos primeras antinomías kantianas-, sino en los límites del mun­
-do real.

eh) "FUNCIÓN DE MIEMBRO" Y "FUNCIÓN DE MATERIA" DEL ELEMENTO

La vieja idea del microcosmos y macrocosmos, iniciada un día
por el Pórtico, variada por el Cusano, por Bruno, Leibniz y muchos
otros, es una idea que ha pasado de largo junto a lo capital de la
relación a que se refería. Consideraba el cosmos grande y el peque­
ño de igual contenido, o esencialmente igual, como un retorno de
la misma estructura, sólo que según otra unidad de medida (hasta
'ser un puro reflejo). Tampoco veía una gradación, sino sólo dos
'extremos, y no entendía éstos como referidos dinámicamente uno a
'Otro. Con demasiada rapidez se tenía siempre en la mano un
,esquema sumario: el lagos, el espíritu, la coincidencia, la armonía.
Así quedaba por aprehender lo más obvio y más sensible.

La serie de los complexos encajados unos en otros es absoluta­
mente heterogénea. El átomo no es igual por el principio de su
fábrica al electrón (que quizá sea algo simple y único), ni la mo­
lécula al átomo; el sistema planetario no es igual al globo terrá­
'<Iueo, ni tampoco al globo solar, así como no son iguales a él los
sistemas cósmicos mayores. Cada especie de complexo tiene su
propia dinámica, la única conforme con su orden de magnitud;
cada complexo tiene su especial relación de dentro y fuera, sus pe·
-culiares predeterminación central, forma de limitación y totalidad.
Nada de todo esto puede generalizarse, nada trasladarse de un 01'·

<len a otro.
Pero justamente por ello resulta tan perentoria la cuestión del

encaje. Detrás de la relación dimensional y estática se halla en toda
la línea otra dinámica. Y únicamente en esto pasa a primer tér­
mino el verdadero entretejimiento de los órdenes de complexos
encajados unos en otros, pero heterogéneos unos a otros.

No se erige cualquier complexo mayor sobre cualquiera menor,
sino sólo uno determinado sobre otro determinado; prueba de que



CATEGORfAS COSMOLóGICAS [SEC.IV

las fuerzas específicamente edificadoras del uno están codetermina­
das por las del otro. Y lo determinante no es el orden serial de los
complexos. Un globo solar no se edifica ni con globos terráqueos,
ni con cristales, pero sí con átomos; con lo que se saltan patente­
mente toda una serie de órdenes de magnitud. Pero también en los
órdenes colindantes impera un riguroso principio de edificación:
no con cualesquiera átomos, sino con determinados, se edifican
determinadas moléculas. La química sabe de una multitud de leyes
especiales que imperan aquí.

Obtenemos así, en lugar de los órdenes de magnitud de los com­
plexos escalonados en una forma meramente extrínseca, una ínter­
penetración de sus fuerzas. Y sin duda que hacen aquí, en los
complexos menores, hasta donde entran como sillares en los mayo­
res, un juego decisivo aquellas fuerzas que trascienden sus límites,
o sea, que por encima del propio hermetismo entran en juego en el
espacio circundante. Fuerzas de tal índole forman campos enteros
de fuerza que circundan el complexo y hacen su efecto hacia fuera.
Puede llamárselas las "fuerzas externas" de los complexos.

Ante todo, se presenta la gradación de la naturaleza como una
relación de sobreconformaciones escalonadas (pues aquí no hay en
ninguna parte relaciones de sobreconstrucción). No es, sin duda,
una sobreconformación universal, porque muchas veces se saltan
secuencias enteras de órdenes. Pero esto no altera en nada la super­
posición de los complexos en cuanto tales. Elementos que son ellos
mismos sistemas enteros resultan incluidos en la forma dinámica
que los abarca, insertos en la fábrica de ésta, puestos en una rela­
ción más amplia de fuerzas y movimientos. Esta relación no los.
trasforma íntimamente, deja estar su tipo de complexo; ellos retie­
nen, pues, su propia predeterminación central, y justamente por
obra de ésta son 10 que son en la asociación mayor: elementos.

Los elementos son así, vistos en una primera aproximación,los
sustentáculos pasivos de las asociaciones mayores, o desempeñan
de hecho en éstas el papel de la "materia". Su función es, así, la de
una previa condición dinámica en la asociación mayor. Pero no se
agotan en esto, se elevan dentro de la asociación al nivel de "miem­
bros" de ella con una función específica. Y mediante esta "función
de miembros", que por sí no tienen, se convierten en algo distinto de
10 que eran. Así, tienen el átomo como miembro de la molécula"
y la molécula como sillar de una gota, de un cristal, de una atmós­
fera, una función distinta de la que tienen aislados para sí; y,
análogamente, el cuerpo de un planeta en el sistema solar, y la
estrella fija en la asociación de un cúmulo estelar. El ocurrir



SOBRECONFORMACIÓN y AUTONOMíA

el elemento libre también o no, no desempeña aquí por lo pronto
ningún papel: no se trata de una literal "adición" de la función
de miembro, sino sólo de su origen dinámico en el sistema mayor.

La función de miembro del elemento hace, pues, frente a su fun­
ción de materia como una nueva función. Como materia, determi­
na el complexo mayor, es su elemento predeterminante, aunque sólo
subordinado. Como miembro, resulta determinado por él, y cae
bajo la predeterminación central de la asociación mayor.

Se ve a la vez que el escalonamiento de los complexos no repre­
senta una relación de dependencia tan sencilla como, por caso, la
de los estratos del ser. No es justo una estratificación regular. La
dependencia de los complexos mayores respecto de los menores sólo,
existe allí donde son efectivamente las sobreconformaciones de éstos,
Hay la indiferencia de los elementos hacia los complexos que pue­
den formarse con ellos, así como la existencia independiente de los
mismos junto a éstos y fuera de ellos. Pero esto no puede afirmarse
en general de las relaciones entre todos los órdenes de magnitud
vecinos entre sí. La posibilidad de que sigan existiendo los ele­
mentos después de la disolución de las asociaciones -más aún, la
posibilidad de que sigan existiendo incluso formaciones secunda­
rias, los fragmentos, que deben su conformación plena y totalmente
al complexo mayor- nada de esto es un argumento en contra. Los
fragmentos no se convierten con serIo en formaciones independien­
tes: y los elementos no conservan, una vez fuera de la asociación,
ni su función de materia, ni su función de miembros. Y como en
estas dos funciones consiste su ser elementos, quiere ello decir que
siguen siendo, sin duda, complexos para sí, pero que dejan de ser
elementos de complexos.

e) SOBREOONFORMACIÓN y AUTONOMíA. FUERZAS INTERNAS Y FUERZAS·

EXTERNAS

Los complexos mayores son, pues, de cierto dependientes de la
existencia de los menores incluidos en ellos, es decir, de aquellos.
que son sus sillares. Tampoco se originan temporalmente sin ellos,
sea después de ellos o simultáneamente con ellos. Pero los meno­
res son en estos casos independientes de los mayores. Con esta
restricción puede decirse así: la naturaleza está fabricada "desde'
abajo"; y en tanto hay también perfectamente en su gradación la
predeterminación, correspondiente a la dependencia categorial, de la
formación inferior a la superior. La restricción concierne simple-o
mente al alcance universal de la sobreconformación misma.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

Pero tanto más fuerte entra en escena a la vez que esta depen­
dencia la autonomía de los complexos mayores, en particular, natu­
ralmente, allí donde son a la vez los más altos. La forma, la
legalidad y la predeterminación propias de los complexos mayore~

nunca son meras funciones de los menores que constituyen los
elementos de su fábrica. Esto es válido sin restricción. Estos
momentos decisivos en la sobreconformación tienen cierta indepen­
dencia frente a los elementos. Constituyen frente a éstos lo nouum
dinámico y predeterminativo -que en su plena amplitud corres­
ponde a lo nouurn categorial en la estratificación del mundo real.

Así como la tensión superficial y la forma esférica de la gota
son un nouum frente a las fuerzas moleculares de H 20, así son las
relaciones de presión en el interior de la Tierra un nouum frente
a todos los elementos de la fábrica del globo terrestre, los indepen­
dientes y los dependientes, aunque la presión que aumenta hacia
dentro se integre de la recíproca gravitación de los elementos.
Toda predeterminación central es un nouurn predeterminativo fren­
te a cualquier otra: la inferior deja a la superior un ilimitado espa­
cio libre; la superior, a la inferior su independencia.

Pero hasta aquí se ha caracterizado meramente de una forma
superficial la dinámica del orden gradual. Su íntima esencia des­
cansa todavía sobre otra cosa: sobre la interpenetración de las fuer­
zas y procesos de complexos de distinto orden de magnitud espacial­
mente encajados unos en otros.

Detrás de las sobreconformaciones y del orden serial del encaje
de unos en otros se halla, pues, la dinámica interpenetración de los
complexos de distinto orden. Todo orden de complexos representa
hacia dentro un equilibrio, pero a la vez constituye hacia fuera, o
para su circundancia, un centro de fuerzas que operan a lo lejos.
Puede llamarse esto la trascendencia de las fuerzas del complexo.
Pues de hecho "rebasan" éstas los límites hacia fuera del comple­
xo, constituyendo de esta manera características fuerzas externas.

Cada complexo dinámico tiene algunas fuerzas externas que tra­
zan de determinada manera una esfera de influencia en torno del
lugar que ocupa, extendiéndose más o menos profundamente dentro
de la circundancia, y pudiendo llegar a cualquier distancia, aunque
decreciendo según determinadas leyes. Esta esfera de influencia de
un complexo es el campo dinámico de éste. Todo complexo tiene,
pues, en torno suyo su peculiar "campo", que responde a la índole
peculiar de su constitución interna.

Fácilmente se ve que aquí tiene que surgir una relación sui
generis entre los campos de fuerzas de complexos de distinto orden



LEY DINÁMICA DE LA GRADACIóN

de magnitud, hasta donde los complexos se abarcan espacialmente
unos a otros. Pues que todo complexo traza en torno suyo su
campo de fuerzas, si se entiende éste como el conjunto de todas sus
acciones hacia fuera sobre los complexos coordinados en el espacio,
o sea, como conjunto de sus fuerzas externas -lo mismo si éstas
son gravitatorias que electrodinámicas, o como quiera que sea su
índole-, es inmediato conjeturar que en el complexo inmediata­
mente superior tiene que surgir un conflicto de fuerzas. Parece
que si A es el complexo menor y B el mayor, tendrían las fuerzas
externas de A que hacer frente en el mismo campo a las fuerzas in­
ternas de B, y quedar o absorbidas o paralizadas por ellas, o bien
entrar en duradera pugna con ellas.

Del todo lo contrario es el caso. El encaje dinámico de unos
complexos en otros es mucho más estrecho e íntimo. Allí donde A
y B se las han entre sí efectivamente como un elemento y un comple­
xo, es decir, allí donde ocurre una efectiva relación de sobreconíor­
mación -pues sólo de estos casos puede tratarse-, es la ley diná­
mica fundamental de la gradación ésta:

Las fuerzas externas del complexo menor son a la vez fuerzas
internas del mayor. No son, pues, momentos perturbadores u obs­
taculizadores (negativos) de los complexos mayores, sino perfecta­
mentes positivas y constructivas.

Esta ley fundamental tiene la forma de una ley de identidad.
Esta forma habrá de limitarse aún; pues la experiencia filosófica
dice que las tesis de identidad ilimitadas son falsas. Pero se ve,
aun antes de todo lo demás, que aquí se trata de una ley funda­
mental de la fábrica de la dinámica cósmica.

d) LA LEY DINÁMICA FUNDAMENTAL DE LA GRADACIÓN

La explicación de la anterior coincidencia está en lo siguiente:
el campo de las fuerzas externas de cada complexo dinámico de
que sea cuestión como elemento de la fábrica de posibles com­
plexos mayores, cae por anticipado dentro del espacio libre de
estos últimos. Anular este campo de fuerza no lo pueden los com­
plejos mayores, que sólo pueden incluirlo en una distribución de
fuerzas más amplia. Y estable sólo podrá ser esta distribución si
aquel campo de fuerzas funciona en ella como momento construc­
tivo de un equilibrio. Éste es el del complexo mayor y sobrecon­
formado. Así, funcionan, por ejemplo, las fuerzas externas de los
átomos dentro de la molécula en formación como "afinidad", es
decir, como fuerzas de combinación, y como fuerzas sumamente



53° CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

específicas que sólo existen en referencia a átomos de una 'especie
distinta y determinada.

Nunca pueden, pues, producirse sobre la base de los campos de
fuerzas de complexos menores sino aquellos complexos mayores en
los que los campos de fuerzas de aquéllos se convierten en momen­
tos de un equilibrio de fuerzas al que se subordinan. En cualquier
otro caso es la formación de una asociación estable cosa de impo­
sibilidad.

Pero esto quiere decir que, dados ciertos elementos, nunca pue­
den surgir aquellos complexos en los que las fuerzas externas de
los elementos son a la vez fuerzas internas de los complexos.

Mas ésta es una segunda formulación de la ley dinámica funda­
mental antes aducida que determina la gradación de los complexos.
Pero en esta formulación cobra la forma de una ley de selección.
El principio selectivo parece estar exclusivamente del lado de los
elementos, o sea, de los complexos menores. Y así respondería,
ciertamente, a la fábrica "desde abajo" del todo de la naturaleza.
Pero tiene que decirse ya aquí que ello de ninguna suerte necesita
ser así en todos los casos. La acción selectiva puede partir igual­
mente bien de los complexos mayores, cuando éstos están ahí pri­
mero. Entonces sólo pueden formarse dentro de ellos, o bien entrar
en ellos, como miembros suyos y elementos de su fábrica, aquellos
complexos menores cuyas fuerzas externas se encajan armónica­
mente en el complexo de fuerzas mayor como fuerzas internas
de éste. Por ejemplo, en las asociaciones moleculares de determi­
nadas combinaciones químicas, sólo pueden entrar determinados
átomos con determinada afinidad, no cualesquiera con cualesquiera
tendencias de combinación.

En razón de semejante acción selectiva -parta desde abajo o
desde arriba- resulta comprensible por qué es tan parca la natu­
raleza entera en tipos fundamentales de complexos primarios. No
conocemos de éstos ni siquiera una docena; cierto que se añaden
a ellos algunos casos límites no del todo inequívocos. Hay, sin
duda, muchas subespecies de cada tipo primario de complexo,
por ejemplo, las muchas especies de átomos, de moléculas, de cuerpos
celestes en rotación; pero dentro del tipo están todos formados
según el mismo principio de edificación, y con elementos de igual
orden -y encima con ayuda del mismo "artificio" categorial de la
naturaleza, hacer de las fuerzas externas de los elementos fuerzas
internas de los complexos.

Partiendo de aquí, se explica también el retorno típico de la
forma en las formaciones de la naturaleza inorgánica; o dicho for-



"CAP. 41)

malmente, el fuerte ingrediente general que hay en ella. Así como
lo general de los procesos constituye la legalidad de ellos y en
último término descansa en una selectividad de la acción recíproca
general en las colocaciones, así lo general de las formaciones prima­
rias de la naturaleza descansa en la acción selectiva de su gra­
dación.

La ley fundamental de la gradación tiene, sin duda y como se
mostró, la forma de una tesis de identidad, pero de ninguna
suerte enuncia una completa identidad. No puede invertírse, por
ende, la proposición que la enuncia. Las fuerzas externas de los
complexos menores son, sin duda, dondequiera que éstos funcionan
como elementos de la fábrica de complexos mayores, a la vez
fuerzas internas de éstos; pero, en dirección inversa, de ninguna
suerte son las fuerzas internas de los complexos mayores en los
mismos casos todas a la vez fuerzas externas de los menores. Si lo
fuesen necesariamente, ello significaría que en los complexos mayo­
res no podría haber absolutamente ninguna fuerza propia o sur­
gente como nueva. Y con esto quedaría anulada su autonomía.
Lo que patentemente no es exacto. Pues en las asociaciones mayores
aparecen muy peculiares fuerzas propias, que se producen única­
mente por obra de la dinámica especial del complexo más amplio,
y de ninguna suerte pertenecen a los elementos en cuanto tales.
Piénsese, por ejemplo, en el elipsoide de rotación de los cuerpos
de los planetas, o bien en los movimientos de sus ejes de rotación,
movimientos que siguen la misma ley que los de una peonza. El
complexo de fuerzas que es aquí determinante tiene, sin duda, por
supuesto la gravitación de todas las partículas de la masa, pero
de ninguna suerte se reduce a ella.

A los campos de fuerza de los elementos aún se agregan, pues,
las fuerzas internas propias de los complexos. Y justamente entre
éstas y aquéllos tienen que producirse formas estables de equilibrio,
'Si es que han de tener estabilidad las totalidades de los complexos.
En esto se reconoce sin más la autonomía de los complexos ma­
yores, a pesar de ser más fuertes los menores; lo que a su vez pesa
especialmente allí donde los mayores son también las formaciones
superiores. Los complexos menores sólo son para ellos, a pesar de
todo, justo "materia", es decir, elementos de su fábrica. Pero los
mayores tienen también bajo el punto de vista puramente dinámico
su nouum, exactamente como también lo tienen por la forma y la
legalidad. Refiriéndose al tipo de predeterminación, pudiera de­
cirse: su predeterminación central trasforma las fuerzas dadas, y
hace así surgir otras característicamente nuevas.



532 CATEGORíAS COSMOLóGICAS

e) DIVERGENCIAS DE LA SECUENCIA ORDINAL EN LA GRADACIÓN

En razón de las anteriores relaciones dinámicas, pueden com­
prenderse algunas peculiaridades más de la gradación de la natura­
leza. Ésta no es uniforme, como ya se mostró, ni la secuencia ordinal
que implica es en línea recta de un cabo a otro. Así, por ejemplo,
no son las moléculas, ni ninguna de las formaciones supenores
compuestas de ellas, elementos de la fábrica de los grandes cuerpos
celestes luminosos por sí mismos; ni siquiera la aparición de ciertas.
combinaciones químicas en las atmósferas frías de las estrellas tiene,
patentemente, una significación constructiva. Con esto toma una
dirección divergente una serie de formaciones, que resulta elimi­
nada de la relación dinámica entre los átomos y las estrellas fijas.
En tanto consiste en sobreconformación, se ramifica la secuencia
ordinal de los complexos.

Las razones de ello habrán de buscarse, en parte, en la acción
selectiva entre los órdenes de complexos, especialmente en los de los
menores; pero, en parte, también en los novum de los mayores,
en su legalidad propia, su predeterminación central y sus propias
fuerzas internas, o sea, justamente en los momentos cuya aparición
no puede explicarse por otra cosa. Así, por ejemplo, se producen en
las atmósferas de las estrellas fijas -y mucho más, naturalmente,
en las zonas interiores- temperaturas a las cuales ya no pueden,
patentemente, mantenerse combinaciones químicas, o a las que, por
tanto, se disuelven las asociaciones moleculares; de donde la elimi­
nación de estos pequeños complexos como elementos de los grandes.

Pero aquí puede hacerse comprensible todavía más. Hay ciertas
fuerzas fundamentales que marchan a través de muchos órdenes de
magnitud del complexo dinámico; y con ellas marcha también
su legalidad. Pero las fuerzas experimentan variaciones muy esen­
ciales en la secuencia ordinal, no siendo en grande lo mismo que
en pequeño, y ello justamente en razón de una legalidad que sigue
siendo igual. El factor capital de la variación es el orden de
magnitud de los complexos. Por obra suya se altera la relación
de las fuerzas que se enfrentan. Mas esta relación es el equilibrio
dinámico de los complexos.

Las mismas fuerzas son, pues, en complexos de distinto orden
de magnitud algo muy diverso, y requieren en justa corresponden­
cia muy diversas fuerzas contrarias para estar en equilibrio. La
acción campal del núcleo atómico es dentro de la asociación atómica
enteramente distinto que fuera de ella, sea, en las asociaciones
moleculares o, por caso, en una masa de gas. La presión de la radia-



CAP·4 l]

Clan es dentro de las grandes esferas de gas (estrellas fijas) algo.
enteramente distinto que fuera, en el especia cósmico, o tan sólo­
en el sistema inmediatamente superior. Tal presión puede en el
cuerpo del Sol exceder muchas veces la presión mecánica del gas.
Más aún, la misma fuerza puede alterarse extraordinariamente
ya dentro de un complexo semejante según la zona. Así, en los
grandes sistemas cósmicos que no tienen cuerpo central, es más
fuerte la gravitación total en una cierta zona media, es decir, auna
moderada distancia del centro; descendiendo constantemente hacia
fuera, pero descendiendo asimismo hacia dentro, para desaparecer
del todo en el centro.

Si se atribuye consecuentemente tal alteración de las fuerzas a
la propia predeterminación de los complexos y a la acción selec­
tiva que sus órdenes ejercen unos sobre otros, se explica que no
ascienda uniformemente la gradación de la naturaleza, que en la se­
cuencia ordinal de los sistemas aparezcan huecos en los que se saltan
series enteras de órdenes de magnitud. También los huecos aluden,
es cierto, a totalidades naturales, pero sólo a aquellas que dependen
ya, como de una condición previa, de la asociación de complexos
mucho mayores, o incluso de determinados estadios de desarrollo
de éstos. Lo que cae dentro de un hueco semejante no es, pues, un
elemento necesario de la fábrica de los complexos mayores.

Ello produce un vado en el principio de la edificación "desde
abajo". Hay también, pues, en la gradación de la naturaleza una
predeterminación "desde arriba", o dicho más exactamente, desde
las asociaciones mayores. Dentro de los complexos mayores apare­
cen por zonas condiciones únicamente bajo las cuales pueden for­
marse los menores. Pues hay complexos que para originarse han
menester de muy determinados y complicadamente condicionados
estados de su circundancia. Entre ellos figuran todos los complexos
que suponen un estado de agregación sólido o líquido de la mate­
ria. Estos complexos se hallan ligados a determinadas fases de
enfriamiento en las superficies de grandes masas.

1) EL HUECO EN LA GRADACIÓN. POSICIÓN DE LaS COMPLEXOS MÁS

ALTOS DE TODOS

Sabemos hoy de dos series cerradas de complexos dinámicos entre
los que se halla uno de esos huecos. Uno es el de 16s microsiste­
mas. Se agrupa en torno al átomo. Hoy no puede decidirse si los.
sillares inmediatamente menores, los electrones, protones, neutro­
nes, deben considerarse aún como complexos o como elementos



1)34 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC,IV

últimos e irreducibles. Pero por encima del átomo sí son las mo­
léculas de las combinaciones químicas genuinos complexos diná­
micos. Y posible sería subordinarlas a las moléculas altamente
complicadas de las llamadas combinaciones orgánicas (¡no seres
organizados!). Pero entonces se interrumpe la cadena, y siguen
meros agregados sin forma propia ni independiente; las excepciones,
de las cuales las más conocidas son las formaciones cristalinas, sólo
en poco alteran el conjunto de este fenómeno. Los miembros más
altos de esta breve serie, entre ellos las más de las moléculas, están
ya ligados a estados muy especiales de complexos mayores (estados
de enfriamientos de cuerpos cósmicos enteros).

La otra serie cerrada es la de los macrosisternas. Empieza con
los apelotonamientos de materia que forman los cuerpos de los
astros -lo mismo si son de alta temperatura y gaseosos, como
las estrellas fijas, que enfriados y de superficie sólida, como el globo
terráqueo- y termina con los grandes sistemas espirales y formas
emparentadas con éstos del mismo orden, o incluso con "enjam­
bres" enteros de tales sistemas. En el medio se insertan los sistemas
planetarios, los sistemas de estrellas dobles y múltiples, los cúmulos
estelares y las nubes estelares. En todo caso, abarca también esta
serie varios órdenes de magnitud claramente destacados, aun cuando
no falten formas de transición.

Entre la primera y la segunda serie se abre el gran hueco. Está
lleno por formaciones de órdenes medios de magnitud, pero no por
una serie ordenada de complexos dinámicos dotados de independen­
cia. En su lugar aparecen en ella los cuerpos sólidos; pero éstos
son en conjunto productos de descomposición, fragmentos de com­
plexos mayores, o bien pertenecen a éstos simplemente como partes.
'y se originan exclusivamente también como partes de ellos.

.Es perfectamente posible que hoy no conozcamos en toda su
extensión la fábrica de la naturaleza, ni en lo pequeño ni en lo
grande. Pero en el sector que conocemos, está justo el medio rela­
tivamente desprovisto de complexos dinámicos independientes. En
este medio se halla también el hombre, con el orden de magnitud
de su cuerpo; a él está adaptado con sus funciones vitales y percep­
tivas. Por eso vemos en la vida tan pocos complexos dinámicos
propiamente tales, y tan extraordinariamente numerosas formacio­
nes secundarias; por eso está también nuestro concepto ingenuo de
objeto encadenado con tan asombrosa firmeza a las "cosas", y por
eso es tan difícil el trasformarlo simplemente lo indispensable
para que se ajuste a algo físicamente primario e independiente.

A partir de tal medio, que forma inconmoviblemente el punto



CAP. 41] EL HUECO EN LA GRADACIóN 535

desde el cual mira la vista humana, nos presenta hacia arriba y
hacia abajo la gradación de la naturaleza, tal como la ha franqueado
la ciencia, sendas series, breves, pero densas, de órdenes compactos
de complexos. Pero sólo podemos ver ambas series desde lejos
y, por decirlo así, en perspectiva. No todos los órdenes de magni­
tud de los complexos están justo firmemente insertos en el orden
real de la gradación; la fábrica salta por encima de los grados
medios. Cierto que posteriormente llena también esos grados, pero
no está ligado a ellos ni genética ni estructuralmente. La forma­
ción de combinaciones químicas, principalmente de las más altas,
es ya la aparición de una serie divergente. De semejantes ramifica­
ciones de las cadenas de sobreconformación hay todavía más en la
gradación de la naturaleza.

En todo caso, no es válida aquí la ley de la estratificación del
ser según la cual la formación superior sólo se edifica sobre la
inmediatamente inferior o supone ésta. El salto muestra claramente
que muchos sillares surgen también posteriormente en los comple­
xos. Naturalmente, tampoco son verdaderos sillares, o más exacta­
mente, los sillares efectivos son complexos mucho menores.

No se trata aquí justo de una "estratificación", ni de una super­
posición de formaciones superiores a inferiores, sino de un abarcar
y ser abarcado dinámico-espacial. Los complexos más fuertes serían
aquí los menores, sin que por ello sean los mayores los más altos.

Los complexos efectivamente más altos de la gradación están
más bien en el medio. Por su orden de magnitud caen justamente
en aquel "hueco" de la gradación que está lleno preponderante­
mente de fragmentos y complexos secundarios. En este hueco se
despliegan las series divergentes de complexos superiores que no
son elementos de la fábrica de los complexos cósmicos.

Las más altas formaciones naturales que figuran aquí son las
del estrato inmediatamente superior del ser, los complexos orgáni­
cos. También ellos son aún complexos dinámicos, pero no se
reducen a éstos, rebasando su estructura y su predeterminación
el meramente dinámico; pero también ellos son aún formaciones
espaciales y materiales, compuestas de los pequeños complexos de
todo lo material, de átomos y moléculas, y que también ellas
hacen valer sus fuerzas externas como fuerzas internas de su propia
fábrica. Todo lo demás de ellas, su principio formal, su tipo de
predeterminación, su sistema interior de procesos, es de una espe­
cie enteramente distinta. Justo por ello pertenecen a otro estrato
del ser, con otras categorías, y se salen de la escala gradual. Pero
se hallan dentro de ésta por sus órdenes de magnitud.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

El gran hueco en la serie de los complexos naturales es, pues,
el lugar de lo orgánico. Con esto habrá de ocuparse aún extensa­
mente la teoría de las categorías organológicas. Importante en este
lugar es sólo el ocupar también los complexos orgánicos, por su
dependencia óntica, una posición muy especial. Están ligados a con­
dipiones cósmicas de índole sumamente compleja, más aún, excep­
cional, a moderadas temperaturas, aire, aglla, luz y muchas más
-en suma, a superficies de planetas en muy determinada fase de
enfriamiento. Son, pues, dependientes de un estado duradero de su
circundancia, como sin duda alguna sólo excepcionalmente puede
aparecer en el cosmos y sólo dentro de límites espacialmente muy
estrechos comparados con la amplitud del espacio cósmico.

CAPÍTULO 42

PREDETERMINACIÓN DINAMICA POR LA TOTALIDAD

a) PREDETERMINACIÓN PROGRESIVA Y REGRESIVA

Con las categorías del complexo dinámico y de la gradación
salió a luz una determinada especie de predeterminación que
presenta un orden serial y una dirección unívoca, aun cuando no
atraviesa la totalidad del cosmos como unidad de una secuencia
ordinal: la determinación del todo por la parte, del complexo por
el elemento. Es la predeterminación "progresiva" en el sentido
de la estratificación. Con ella armoniza la "ley dinámica funda­
mental" de la gradación, que dice que las fuerzas externas del
complexo menor forman a la vez las fuerzas internas del mayor
-ley que tiene validez exactamente hasta donde ocurre la sobre­
conformación directa de los órdenes de complexos. Mirando, pues,
a la relación universal del interior y del exterior, puede llamársela
también la predeterminación central y escalonada de los complexos.

La predeterminación central va en cada orden de magnitud justo
de dentro a fuera. Toda totalidad formal de un complexo diná­
mico es "exteriorización" de un interior, y éste depende a su vez
de las exteriorizaciones del interior de las totalidades formales
abarcadas. Así se obtiene una dependencia unívoca de los com­
plexos "desde abajo". Y es tentador generalizarlo.

Si tal relación existiera solamente en la naturaleza, sería la gra­
dación de ésta de hecho una gradación sobremanera simple, una
gradación casi "atomística", predeterminada de un cabo a otro a



CAP. 42] PREDETERMINACióN PROGRESIVA 537

partir de los elementos. Respondería al conocido esquema de las
teorías mecánicas, sin necesidad, en absoluto, de que la dinámica
de los complexos fuese también "mecánica". Pero entonces tendrían
las fuerzas de los complexos más pequeños que subvenir también
efectivamente a todo en el mundo físico.

Que no es así, se siguió ya de lo novum dinámico de cada orden
de complexos. Se puso de relieve, además, por los ejemplos aduci­
dos de dependencia opuesta, pero, sobre todo, con la aparición de
huecos en la secuencia de la sobreconformación. Aquí tropezó el
análisis con las huellas de una predeterminación decididamente
"regresiva", a saber, de una predeterminación que va del todo
a la parte, del complexo al elemento. Aunque por lo pronto apa·
reció aislada, es cosa de preguntarse si no tendrá el carácter de un
principio sui generis de edificación. Pudiera, en efecto, ser que su
imperio fuese mucho más general, pero que estuviera "recubierto"
por la predeterminación progresiva para la perspectiva del hom­
bre. Por lo menos, pudo descubrirse que la predeterminación
regresiva no basta sola para intentar una explicación universal
del orden cósmico.

Si la gradación de la naturaleza fuese efectivamente una estrati­
ficación, no necesitaría ser así. Tendría que bastar la predetermi­
nación "desde abajo" junto con la autonomía de las formaciones
superiores. Pero la gradación no es propiamente estratificación.
Los complexos menores son dentro de las series de sobreconforma­
ción en conjunto los "más fuertes", pero no son absolutamente
independientes frente a los mayores: los hay cuya aparición en el
mundo está ligada a la existencia de los mayores.

Exactamente tomada, ni siquiera está rigurosamente realizada la
imagen de la gradación. Para ello sería necesario, por lo menos,
que rigiese en todas partes el "descansar" la formación mayor sobre
la menor. Éste no es el caso. En cambio, hay también un "de­
pender" del mayor. Mas como el complexo menor se subordina
al mayor como todo que lo abarca y que lo comprende como parte
suya, con este depender se trata de la predeterminación de la par·
te por el todo. Pero ésta es la forma de una predeterminación diná­
mica por la totalidad.

No es lo mismo que la predeterminación central. Ésta consti­
tuye la independencia (autonomía) predeterminativa de un com­
plexo encerrado en sí mismo y va de dentro a fuera. La predeter­
minación dinámica por la totalidad va en igual medida de fuera a
dentro, o mejor, del conjunto de. lo externo y de lo interno, es
decir, del "todo" en cuanto tal, a los miembros de que consta.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

La predeterminación por la totalidad en este estricto sentido
supone, pues, la predeterminación central, pero no se reduce a
ella. Esto quiere decir que no se agota en el carácter de autonomía
del complexo: ni en su equilibrio dinámico, ni en sus condiciones
de estabilidad, ni en general en su nooum predeterminativo. La
predeterminación por la totalidad es predeterminación del elemento
por el complexo. Significa en el escalonamiento y sobreconforma­
ción de los órdenes de complexos lo nouum predeterminativo del
complexo menor en tanto está determinado por el mayor.

b) LAS FUERZAS INTERNAS DE LOS COMPLEXOS Y LAS CONDICIONES DE

LA FÁBRICA DE SUS ELEMENTOS

Por lo tanto, dentro del orden gradual es la predeterminación
por la totalidad algo categorialmente nuevo, también frente a la
predeterminación central, una nueva categoría. "Predeterminación
regresiva" lo es sólo en el sentido de la secuencia gradual; no te­
niendo nada que ver con ninguna especie de efecto retroactivo, pues
no corre en contra del nexo causal, ya que en general no significa
una secuencia temporal. Puede tener, es cierto, una significación
cosmológico-temporal, pero entonces es su manera de obrar causal­
mente progresiva y de ninguna suerte regresiva.

Tampoco anula la predeterminación progresiva en el sentido de
la secuencia gradual, subsistiendo el condicionamiento de los com­
plexos "desde abajo"; pero por su parte trasciende el grado en
dirección inversa. Quiere decir, pues, que en la interpenetración
dinámica de los órdenes de complexos corre la predeterminación no
sólo hacia arriba, sino también hacia abajo. Ya se han rozado
los ejemplos más conocidos de ello. El más simple de ellos es la
formación de las asociaciones moleculares o de las combinaciones
químicas en que descansa la gran multiplicidad de las "sustan­
cias"; depende no sólo de las fuerzas externas de los átomos, de sus
"afinidades", sino además de la presencia de determinadas condicio­
nes de presión, densidad y temperatura, como sólo surgen en deter­
minados estados de enfriamiento de cuerpos cósmicos. Depende,
pues, en la misma medida de las fuerzas internas de complexos
mucho mayores. Aquí es, de cierto, el influjo de los sistemas que
intervienen tan sólo indirecto, pero no por ello menor. Sin em­
bargo, hay casos de influjo directo tan ostensible. Tal influjo lo
tenemos en el efecto retroactivo de ciertas asociaciones moleculares
sobre los átomos que son miembros de ellas, lo que se denuncia,
entre otras cosas, en la alteración de las líneas espectrales.



CAP. 42] FUERZAS INTERNAS DE LOS COMPLEXOS 539

La exacta descripción dinámica de la predeterminación por la
totalidad no puede hacerse en general. No es por todas partes,
de la misma índole, sino que sigue diversos caminos. No puede
reducirse a ninguna otra predeterminación, pero tampoco pue··
de eliminarse. Rigurosamente tomada, sólo cabe señalarla empíri­
camente o sólo inferirla en razón de lo empíricamente conocido.
Al penetrar más, se tropieza con ella por todas partes. Pero no es
posible hacerla entrar por la fuerza en un sistema sencillo y abar­
cable con la vista.

Lo poco que aquí puede sentarse en general, resulta visible dese­
de la ley dinámica fundamental de la gradación, que directamente
habla sólo de la predeterminación progresiva. "Las fuerzas externas
del complexo menor son a la vez fuerzas internas del mayor" -ésta
es, sin duda, una fórmula de identidad, pero no puede ínvertírse;
hay, antes bien, fuerzas internas de los complexos mayores que no
son fuerzas externas de los menores. Pero esto aún no basta para
la predeterminación por la totalidad, queriendo sólo decir la auto­
nomía de los complexos mayores. La predeterminación por la
totalidad significa todavía otra cosa. En el lenguaje de la ley
fundamental podría ello expresarse así: hay también fuerzas inter­
nas y autónomas de los complexos mayores que son a la vez condi­
ciones externas y predeterminantes de los menores. No son, natural­
mente, sus fuerzas, no pudiendo, pues, llamarse tampoco sus fuerzas
externas. Son, antes bien, para los complexos menores componentes,
de fuerzas extrañas, pero sobre la base de los cuales se edifican.

Esto no es, naturalmente, una inversión de la ley fundamental.
Armoniza bien con ella hasta en el tenor literal. Sólo la dirección
de predeterminación que se halla detrás constituye la diferencia..
Allí predeterminan las fuerzas externas de los elementos la fábrica
de ciertos complexos; aquí, las fuerzas internas de los complexos, la
fábrica de los elementos.

La oposición es puramente predeterminativa. Y esencial es que
la predeterminación por la totalidad en este sentido se presta aún
menos a generalizarse que la predeterminación por el elemento. No,
puede decirse que en todo complexo determinen las fuerzas internas
y autónomas del todo la fábrica, ni siquiera la permanencia de sus
elementos. Posible sería, ciertamente, que también esto fuese válido
en general. Significaría que también allí donde no podemos mos­
trarla, tendría que existir predeterminación por la totalidad; que"
por ejemplo, toda asociación molecular tendría un efecto retro­
activo sobre la constitución de los átomos incluidos en ella, o bien'
que toda gran asociación cósmica influiría en los distintos comp&'-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

nentes estelares. Pero no tenemos de ello ninguna prueba rigurosa.
Quizá sea también que tenga que estar presente siempre la pre­

determinación regresiva por la totalidad mayor, aunque sea insig­
nificantemente pequeña entre determinados órdenes de magnitud
-sobre todo, cuando se saltan grados; un poco tal como la gravita­
ción que domina el sistema galáctico resulta dentro del sistema
planetario insignificantemente pequeña frente a la gravitación
solar.

Pero, en todo caso, hay que contar con que también hay fuerzas
internas de los grandes complexos que no son condiciones de la
fábrica de los menores; y ello también allí donde éstos no apare­
cen nunca fuera de aquéllos.

e) LA PREDETERMINACIÓN BILATERAL EN LA GRADACIÓN DE LA NATU­

RALEZA

El no anular la predeterminación regresiva a la progresiva, puede
aclararse de la siguiente manera. Sin duda que en la sobreconforma­
ción edifican por lo pronto ampliamente las fuerzas externas de
complexos menores a las fuerzas internas de complexos mucho ma­
yores, que por lo demás de ninguna suerte son siempre los inme­
diatamente mayores. Pero a la vez surgen mediante ello nuevas
fuerzas totales, incluso nuevas formas de energías, que por su parte
obran retroactívamente sobre los complexos menores, modificándo­
los, y que incluso hacen surgir otros enteramente nuevos. Y muchas
veces surgen de esta manera únicamente los grados intermedios que
en un principio se habían saltado. Las formaciones medias están
entonces patentemente predeterminadas a la vez desde arriba y
desde abajo. Y, en todo caso, está su aparición en el mundo con­
-dicionada por la índole peculiar de una predeterminación por la
totalidad superior. Cierto que no por ella sola, pero sí esencial­
mente parella.

Esto no es válido sólo de las asociaciones moleculares de átomos
de cuya aparición muy condicionada ya se habló; es válido, antes
bien, con suma probabilidad ya de muchas especies de los átomos
mismos, sobre todo de las formas superiores. Si se parte de la
poderosa cantidad de energía que está almacenada en los núcleos
.atómicos, se viene a parar en condiciones de formaciones de los
átomos que sólo pueden suponerse en el interior de muy graneles
masas con alta presión y alta temperatura. Y si se designan la alta
presión y la alta temperatura en el interior de los astros como
las formas especiales de energía en las que pueden surgir núcleos



CAP. 42] LA PRF:DF:TERM.INACIÓN BILATERAL 541

atómicos de terminada especie, se tropieza con esta nueva cues­
tión: ¿qué clase de fuerzas se hallan detrás de la aparición de estas
formas de energia?

Como razón inmediata, sólo conocemos el apelotonamiento de
las masas. Pero este apelotonamiento no depende de la sola acción
campal gravitatoria de las masas primarias (digamos, de la difun­
-dida como niebla en el espacio), sino también de la caída gravita­
¡torio. que tienen recíprocamente, es decir, de la distancia espacial
.dada originalmente entre ellas. Esta última forma el gran potencial
«le energía que se traduce más tarde, al producirse el apelotona­
miento, ante todo en movimiento mecánico, perq,.luego en presión,
temperatura, radiación, etc. Ahora bien, la caída gravitatoria de
unas masas hacia otras es una función de su distribución en el espa­
'CÍo, o sea, en todo caso la de una totalidad de mucho mayor
uamaño. Comparado con esto, es una cuestión secundaria la del
-estadio desde el que empiece a obrar como una totalidad la masa
-de materia en contracción. Cosmológicamente resulta plausible
admitir que los límites temporales ele los complexos, o al menos
los de los grandes complexos, son tan "evanescentes" como los es­
paciales.

Pueden ponerse además otros ejemplos. De las muy especiales
coneliciones en que se constituyen formas cristalinas de complexos,
ya se ha hablado varias veces; parece que para ello sólo entran en
cuestión cortezas ele planetas en determinada fase de desarrollo,
o estados parecidos de cuerpos cósmicos emparentaelos con los
anteriores. Esto apunta claramente a una característica predeter­
minación por la totalidad en su formación. Pero lo mismo parece
pasar también con la formación de los grandes cuerpos de las estre­
llas fijas; o así parece, al menos, tomando por base el estado actual
de las investigaciones estrechamente entrelazadas de la estadística
estelar y la astrofísica. Parece, en efecto, que los eliversos tipos
de las estrellas fijas sólo surgen en determinados estaelos ele los
sistemas mayores, e incluso sólo en determinadas partes o zonas
de los últimos, o sea, que están condicionados también por la
.constitución de complexos de tales sistemas. Así, ha enseñado la es­
pectrografía que en las partes centrales de los sistemas espirales
preponderan las clases espectrales llamadas "posteriores", mientras
~ue en sus brazos espirales preponderan las "anteriores". Aunque
esto sólo pueda mostrarse ele las nebulosas espacialmente más cerca­
nas, hay en ello el claro indicio de una predeterminación de las
componentes estelares por la totalidad de los grandes sistemas con
.su constitución dotada ele unidad de figura.



542' CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

La multiplicidad de tales ejemplos, con su gran diversidad de
contenido, es lo que mejor ilustra el amplio alcance de este princi­
pio: la predeterminación por la totalidad es, patentemente, un
eminente poder de edificación en la gradación de la naturaleza.
y únicamente por él resulta más comprensible también la emergen­
cia del gran "hueco" de la gradación. Los menores y los mayores
complexos están, como es patente, estrechamente condenados los
unos a los otros por sus condiciones de formación, mientras que para
su formación y existencia no son necesarios los medios.

Pero a la vez resulta también comprensible por qué, de una parte,
se llena el vacío ~on fragmentos, a la vez que, de otra parte, es el
terreno donde aparecen las formaciones más altas. De estas últimas
son justo especialmente complejas las condiciones de formación y
de existencia. Aparecen allí donde se encuentra una múltiple pre­
determinación de grandes complexos con una compleja predetermi­
nación por la totalidad de pequeños, o donde tropiezan entre sí
sendas predeterminaciones de complexos escalonadas desde abajo
y desde arriba.

De lo anterior puede sacarse, además, esta consecuencia: la gra­
dación de la naturaleza está predeterminada en "conjunto" a la
vez desde abajo y desde arriba.

Esto no significa, de ninguna suerte, que se imponga desde
arriba al todo un plan de constitución, lo que no podría suceder
sin una universal predeterminación final, e iría en contra de todo
lo expuesto anteriormente. Sino que aquí se trata efectivamente
de una convergencia de dos clases de predeterminación de los com­
plexos dentro del orden gradual. Y por cierto que hay por ambos
lados una sobreconformada causalidad y acción recíproca, sólo que
sobreconformada de diversa manera. O en otra forma: las prede­
terminaciones centrales de los complexos se sedimentan una sobre
otra, elevándose desde los menores y saltando secuencias enteras de
grados; y las predeterminaciones por la totalidad se penetran unas
a otras, descendiendo desde las formaciones mayores. La fábrica
de la naturaleza -y quizá también su marcha evolutiva- empieza
por dos lados. No lo impiden las fuerzas fundamentales que mar­
chan a través de todos los órdenes, antes bien lo hacen posible.

d) CONSECUENCIAS. LAS TOTALIDADES SECUNDARIAS Y LAS LLAMA­

DAS "COSAS"

Tal es la razón por la que también la estática de las grandes ma­
sas (la estabilidad de sus estados de equilibrio) está en el cosmos



CAP. 42] CONSECUENCIAS 543

tan fuertemente codeterminada por la dinámica de los elementos
mínimos y éstos a su vez por ella. Semejante interpenetración,
aunque alcanzada sólo por el camino del cálculo y el análisis (di­
gamos, en el sentido de la "fábrica interna de las estrellas" de
Eddington), es a su manera convincente y pertenece a los resultados
más asombrosos de la actual astrofísica.

Pero las fuerzas totales sumadas presentan en conjunto una faz
esencialmente distinta que las mismas fuerzas en pequeño. Con
otras unidades de medida son también efectivamente otros factores.
Se altera el tamaño de la masa y de la distancia. Las separa el
orden mismo de magnitud, sobre todo en los extremos. Por eso
se encuentran en los complexos medios como fuerzas enteramente
diversas. El resultado es la imagen de una grandiosa acción re­
cíproca predeterminativa entre los complexos menores y mayores
que se forman paralelos los unos a los otros. Tal acción tiene la
forma de un mutuo condicionamiento de la predeterminación
central y la predeterminación por la totalidad.

El comienzo por lo más pequeño y el comienzo por lo más grande
se condicionan mutuamente. Cada uno suscita el otro; ambos son
a la vez fundamento y consecuencia uno de otro. Y este doble
comienzo es más bien un único e idéntico comienzo, sólo que no
tan simple como habían pensado las viejas teorías cosmológicas.
Pasa con él cosa semejante a la que pasa con el complejo proceso
de la naturaleza; también él es en todo instante sólo uno, que no
se deja desgarrar, aunque parezca desdoblado en macroprocesos y
microprocesos. Pero los complexos medios son secundarios también
para el proceso. Son ya productos de esta acción recíproca y a la
vez mucho más que productos: son sobreconformaciones con sus
propias leyes, equilibrios con su propia estabilidad y su propia
regulación, que, una vez producidos, cobran independencia.

Este estado de cosas se extiende, sin embargo, aún más lejos.
Domina no sólo el orden gradual de las totalidades naturales, sino
también, dentro de cada una de ellas, la dependencia de aquellas
"partes" que no son totalidades independientes. Con ello cae toda­
vía una multiplicidad incomparablemente mayor de fenómenos
bajo la categoría de la predeterminación por la totalidad -y ello
igualmente al tropezar ésta ya con una predeterminación "progre­
siva" y conformar juntamente con ella las formaciones parciales.
Por eso se relaja aquí el carácter de la predeterminación por la
totalidad, y la evanescencia de los límites se vuelve un pasar, fáctica­
mente ilimitado, a formaciones parciales coordinadas.

En busca de ejemplos no se necesita andar perplejo. Llenas de



544 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

ellos están la meteorología (al menos como "investigación del buen
y mal tiempo"), la geografía física y la geología. En lugar de otros
muchos, señalemos aquí un ejemplo especialmente grandioso, el
estado de equilibrio de los grandes "terrones" de la superficie de
la Tierra que llamamos continentes. Son fragmentos caracterís­
ticos, pero están sujetos plena y totalmente a las fuerzas del elip­
soide de rotación a que pertenecen. Por estas fuerzas está determi­
nado su descollar de la base plástica, la "sima", según la ley de la
isostasia; por ellas también el desplazamiento horizontal a que
están sometidos, su marcha hacia el oeste, en contra de la rotación
de la Tierra, así como su tendencia a concentrarse hacia el ecua­
dor -con todas las múltiples consecuencias, entre las cuales la
estratificación y el plegamiento sólo con las más llamativas. Aquí
repercute palpablemente la predeterminación dinámica por la tota­
lidad del globo terráqueo en los fragmentos de una capa superficial
que son ellos mismos formaciones relativamente cerradas y en cuan­
to tales tienen también su forma especial de estabilidad, pero nada
de esto por sí, sino todo por la dinámica del planeta en movi­
miento en el· espacio cósmico.

Tales formaciones son, naturalmente, ellas mismas totalidades
relativas, y además naturales, aunque no independientes. Tampoco
les falta del todo el carácter de complexos; tan sólo no son com­
plexos primarios. Desde ellos puede irse aún más abajo, hasta
formaciones todavía mucho más dependientes, las llamadas "cosas",
en tanto son formaciones naturales. Hay justo una multitud de
formaciones secundarias de alta resistencia cuya forma y estado
duraderos las hacen actuar como totalidades relativas. Esto se ma­
nifiesta por parte de ellas en varias maneras de obrar, en ciertas
propiedades físicas, en su dureza, blandura, elasticidad o plastici­
dad, en su estructura superficial -hasta, inclusive, la selectiva
reflexión de la luz y absorción en la superficie que se nos presenta
como color.

En realidad, entra en juego en todo ello la plenitud entera de las
fuerzas y las predeterminaciones de los complexos. El misterio del
asunto es sólo que no son las peculiares a la cosa misma, sino
las de los complexos primarios e independientes que están detrás de
ellas, y son en parte mucho menores y en parte mucho mayores.
En los primeros se encuentra la función de sillares; en los últimos,
el poder sobreconformador. Aquéllos dan las fuerzas externas; és­
tos, sus fuerzas internas. La predeterminación central extraña y la
predeterminación extraña por la totalidad se encuentran una con
otra en la "cosa natural". Pero ninguna de las dos es ya reconocible



VARIACIONES Y ESPECIFICACIONES 545

como lo que es en esta cosa, y ambas tienen que inferirse dando el
amplio rodeo por la gradación de la naturaleza.

e) VARIACIONES y ESPECIFICACIONES

Tampoco con lo anterior se ha agotado el principio. No está
restringido a los complexos dinámicos, ni aun cuando se haga
intervenir la multiplicidad de los complexos parciales. Tampoco
está restringido al estrato del ser físico. La predeterminación por
la totalidad es una categoría que "retorna" en sentido eminente,
variando en los estratos superiores del ser al resultar sobreconfor­
mada por lo novum de éstos. Alcanza todo su peso únicamente
en el reino de lo orgánico. Y desde allí hacia arriba se acrecienta
más y más.

Se la descubrió por primera vez también en lo orgánico. Las,
teorías actuales de la vida están todas determinadas esencialmente
por ella. Pero también en las viejas teorías de la forma pueden
reconocerse sus comienzos, a pesar de todas las exageraciones meta­
físicas. De esto habrá de tratarse aún al ocuparse con las categorías,
organológicas. La psicología, en cambio, únicamente tarde ha re­
parado en ella; demasiado tiempo predominó aquí la unilateral
edificación desde abajo, la resolución en elementos y la tendencia
a comprenderlo todo por los elementos. Y, sin embargo, es la
conciencia, a pesar de la expansividad de su contenido, la totalidad
más cerrada que conocemos -no sólo separada como "mundo in­
terior", por su forma de ser, de todo lo demás que constituye el
"mundo", sino también determinando, por su manera de predeter­
minación, el acto y el contenido singulares.

Cosa semejante es con la totalidad del ente espiritual-personal.
Aquí va la unidad más allá de las alteraciones del instante, identi­
ficando al ente humano consigo en medio de toda la mudanza
temporal, predeterminando más allá del mudable estado del ins­
tante, sea desde una meta propuesta, sea desde la obligación acep­
tada.

Del todo distinto es de nuevo en la totalidad de la comunidad.
Aquí hay la más rígida predeterminación retroactiva del individuo
por el orden y las leyes de la comunidad, y no sólo por las escritas.
El todo es la fuerza eminentemente conformadora de sus miem­
bros, aunque plena y totalmente sustentado por ellos. Aún más,
palpable resulta esto en la fuerza predeterminante del espíritu his­
tórico colectivo, que no es idéntico a la comunidad en cuanto tal,
sino su creador y configuradar. Las formas de la predeterminación



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

retroactiva están dadas aquí por el crecimiento del individuo dentro
del espíritu objetivo que lo domina y sustenta. Palpable de una
manera sui generis resulta aquí también la predeterminación re­
cíproca entre este todo histórico y la iniciativa del individuo. Pues
también ésta reacciona sobre aquél y por su parte se conforma
de acuerdo con él.

Donde la predeterminación por la totalidad se pone de manifies­
to en la forma más bella intuitivamente, es en el dominio estético.
En la obra de arte está la individualidad determinada íntegramente
por la forma total, debiendo su necesidad a la composición. Esta
relación no opera como concebida, pero sí como sentida en forma
inmediatamente intuitiva. Aquí tiene sus raíces un viejo problema
fundamental de la creación artística y de la acción de su obra;
problema que aguarda todavía la solución.

Para la conciencia es la forma de predeterminación por la tata..
lidad en cuanto tal extraña e increíble allí donde tropieza con
ella, y, sin embargo, de alguna suerte emparentada en el fondo
con ello y comprensible de suyo. Pues es también la suya. Pero con
su concebir la apresa difícilmente. Y cuando el concebir empieza
a apresarla, resbala fácilmente a los primeros pasos, cayendo en
simplificaciones antropomórficas, en ideas teleológicas populares
o fantasías místicamente misteriosas. En la vida está todo lleno de
semejantes desafueros. Según que la propia inteligencia sepa o no
hacer valer las cosas, se les divide en "buenas y malas", se cree
en la "intención" de las cosas, en la "perfidia del objeto", se les
inventan sublimes influjos a los fenómenos cósmicos, y se declara
que "las estrellas no mienten". Cierto que no mienten, pues que
mentir sólo puede hacerlo el hombre, lo mismo que tener intencio..
nes y perfidia. Pero también el talento de equivocarse a fondo
es exclusivamente privilegio suyo.

Aun prescindiendo de semejantes extravíos, queda que la con­
ciencia se halla más lejos de comprender que en ninguna parte
allí donde se halla ante las formas más simples de totalidad natu­
ral. Mas éstas son justamente los complexos dinámicos.



-CAP. 43] ESTABILIDAD Y LABILIDAD

CAPÍTULO 43

EQUILIBRIO DINÁMICO

547

.a) RELACIÓN ENTRE LA ESTABILIDAD Y LA LABILIDAD EN LOS COM­

PLEXOS

Del equilibrio se ha hablado ya repetidamente en el análisis del
complexo dinámico. En todos los órdenes de magnitud descansan
los complexos primarios justo en un equilibrio dinámico. La esen­
cia de éste es desde luego un estado de compensación, sea de los
procesos mismos o bien sólo de las fuerzas que se hallan tras de
ellos. Y la estabilidad de tal compensación es su consistencia, y
ce! inicio de la labilidad su disolución. Es, pues, absolutamente
imposible tratar del complexo dinámico sin hacer intervenir la
categoría del equilibrio.

Hasta aquí tampoco trae esta categoría nada nuevo. Pero aquí se
trata de algo distinto, que no pudo tratarse con lo anterior, una
relación muy notable, que hace a primera vista impresión de dia­
léctica. La mayoría de los procesos que trascurren en los com­
plexos se hallan en dependencia del desequilibrio de éstos. Pero
como el desequilibrio es un momento de la labilidad de los com­
plexos, es patente que el trascurrir de los procesos está en conexión
predeterminativa justamente con la caducidad de los complexos. Y
a su vez, por formar el trascurrir de los procesos la estabilidad
de los complexos, más bien depende indirectamente su estabili­
dad de su labilidad. Hay que empezar por aclarar esta singular
relación, que en su formulación provisional parece encerrar una
-contradicción.

El equilibrio dinámico consiste en que en un complexo se con­
trapesen mutuamente las fuerzas heterogéneas, dando juntamente
por resultado una compensación de ellas; o hasta donde se trata de
'procesos en curso, en que los procesos se mantengan recíprocamen­
te en marcha. Lo primero lo tenemos a la vista en la relación en­
tre la fuerza tangencial y la gravitación en las trayectorias elíp­
ticas; lo segundo, por ejemplo, en el equilibrio de la radiación de
los estratos en un cuerpo gaseoso del tipo sol.

Si pudiera partirse de la previa presencia de las fuerzas simples
'Ü de componentes de los procesos (a la vez que de los elementos
más pequeños), surgiendo luego por obra de su "choque" los
complexos dinámicos, resultaría el cálculo relativamente simple:
fuerzas y procesos tenderían a la posición de equilibrio que pudie-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

ra explayarse como predeterminación central del complexo, y de­
terminar como exteriorización de un interior a la vez las fuerzas
externas. Y así podría agregarse la serie de los complexos supe­
riores.

Pero tal imagen es demasiado simple. Justamente así no es en el
cosmos. Se ha mostrado que la naturaleza está edificada a la vez
desde abajo y desde arriba, que en la gradación existe al lado de
la causalidad de los procesos, incluso al lado de la predetermina­
ción central de los complexos, una predeterminación regresiva. Se
ha mostrado, además, que esta última parte de la totalidad mayor
para intervenir en el complexo menor, e incluso en partes y frag­
mentos. Finalmente se ha mostrado que en los complexos mayores
surgen condicionadas por su totalidad nuevas fuerzas y formas de
procesos, e incluso se inician nuevas formas de energías, que por
su parte contribuyen a determinar muy esencialmente los complexos
menores. Pues también ellas empujan hacia la compensación, y
corren sólo mientras hay un desnivel.

b) EL PROCESO ENERCÉTICAMENTE LIMITADO. EL DESNIVEL Y LA COM­

PENSACI6N

Pero ¿qué quiere decir esto? Partamos del desnivel. El desnivel
de la temperatura en los estratos de las esferas de gas luminosas se
retrotrae dinámicamente al apelotonamiento de las masas en el
espacio cósmico. Éste es un efecto causal de la mutua gravitación
de las masas antes de apelotonarse, o sea, a la vez una función de
su distancia en el espacio. Pues su distancia es, vista energéticamen­
te, su "desnivel" gravitatorio.

Pero como la distancia en el espacio es ya cosa de una ordena­
ción preexistente, o sea, una función de la totalidad mayor, tene­
mos en ella una característica predeterminación por la totalidad.
Mas en cada pelotón de masa tiene el desnivel gravitatorio una
determinada medida, es igual a una cantidad de energía potencial
determinadamente limitada, que se trasforma poco a poco en ciné­
tica, primero en movimiento espacial, luego en presión, tempera­
tura y, por último, en radiación. También esta medida está de­
termi.nada por la totalidad mayor. Por eso es también muy deter­
minadamente limitada la cantidad de energía que se acumula. De·
lo que se sigue que también tiene que ser tan limitado el subsi­
guiente proceso de compensación.

Esto es muy intuitivamente tangible en la emisión de energía de
las esferas gaseosas a alta temperatura en el espacio cósmico por



CAP. 431 EL PROCESO ENERGÉTICAMENTE LIMITADO

irradiación. A la pérdida de energía la contrarrestan, sin duda,.
poderosas cantidades de energía almacenada en el interior; pero·
también la liberación de energía por destrucción de átomos está,
limitada por la magnitud total de la masa, y a la postre tampoco
llega a la liberación toda la energía encadenada. Así es como se
produce claramente el tipo del proceso energéticamente limitado,
en el orden de magnitud de los cuerpos cósmicos, cuya "duración
de vida" es estimada por la astrofísica actual en miles de millones de
años.

Es ello un novum categorial, en cuanto que hasta aquí todo lo
que quería decir límite se refería exclusivamente a los complexos y
sus partes, mientras que el proceso en cuanto tal permanecía ilimi­
tado. En la categoría del proceso se mostró, en efecto, que los
sucesos en cuanto tales van siempre más allá, siendo, pues, el pro­
ceso lo propiamente persistente en medio del cambio de los estados.
Pero esto sólo es válido del proceso en general y en conjunto, no de
las formas especiales de procesos que se dan dentro de complexos
limitados. El fenómeno de la magnitud natural pasa, pues, de los
complexos a los procesos. Y esta forma de limitación es patente­
mente válida de todos los procesos especiales, es decir, de los cuali­
tativamente diferenciados. Una vez que uno ha transcurrido y se
ha detenido en la compensación de energía, trascurren ciertamente
otros y el mundo sigue fluyendo, pero el proceso especial ha encon­
trado su fin. De hecho, sólo conocemos dentro del círculo de nues­
tra experiencia procesos energéticos de tal limitación. Están todos
sometidos a la relación del desnivel y la compensación. En pequeño
es ello bien conocido. El agua sólo corre de un recipiente a otro
mientras hay una diferencia de nivel; un cuerpo sólo da calor a sus
contornos mientras está más caliente que ellos; una reacción quí­
mica sólo sigue produciéndose hasta que todos los átomos de un
elemento se han combinado con los de otro.

Esta especie de la limitación se distingue, por ende, esencialmen­
te de la limitación de los complexos. Esta última es también limi­
tación espacial; la de los procesos es temporal. Ésta significa que los
procesos no siguen corriendo simplemente por su inercia -como
pudiera suponerse en razón de una fácil generalización del axioma
mecánico de la inercia-, sino que dependen de una fuerza que si­
gue actuando, más exactamente, de un desnivel. Pero, a todo
es lo característico que la limitación temporal de los procesos
géticos depende de la limitación de los complexos, y está justo tan.
condicionada por ella como la índole especial de los procesos mis­
mos; pues justo condicionada lo está por la magnitud del desnivell



559 CATEGORíAS COSMOLÓGICAS [SECo IV

y la posibilidad de acabarse de éste. Pero esto depende del todo del
complexo.

Pasa, pues, con la mayoría de los procesos energéticos algo radi­
calmente distinto de lo que pasa con el simple movimiento de las
masas en el espacio vacío. Éste sigue corriendo uniformemente, se­
gún .el primer axioma newtoniano, mientras no es detenido o des­
viado por una fuerza incidente. El proceso puramente mecánico es
un ,proceso "inerte". El descubrimiento de Newton anuló la ley
aristotélica que decía que un movimiento sólo corre mientras sigue
actuando la fuerza motriz; con arreglo a lo cual necesitaba un mo­
vimiento ilimitadamente inalterado tener por supuesto un "motor
inmóvil".

El proceso energético es de distinta índole que el movimiento
mecánico sin trabas: no sigue corriendo in iniinitum después de
haberrecibido por una sola vez un impulso, sino que ha menester
de que siga actuando la fuerza. Y ésta sólo existe mientras hay
desnivel de energía. Puede expresarse esto también así: un proceso
semejante no corre en la forma newtoniana, sino en la aristotélica.
Laimagende él no es el cuerpo que vuela en el vacío, sino la piedra
que rueda por la arena: la piedra sólo sigue adelante mientras sigue
actuando la fuerza que la hace rodar, y cuando ésta se ha agotado,
aquélla queda parada, frenada por la resistencia del medio.

e) ,LA FUERZA MOTRIZ Y LA RESISTENCIA

Junto al momento de la limitación temporal, es decir, junto a la
::relación del desnivel y la compensación, aparece, pues, el momento
·de la resistencia. También éste es una función del conjunto mayor,
'Ü sea, una predeterminación por la totalidad del complexo abar­
cante "en" el que corte el proceso. Y respondiendo a las especiales
circunstancias estático-dinámicas allí dominantes, es distinto para
cada especie de procesos, más aún, para cada proceso singular.

Así .se sabe por numerosos fenómenos físicos. La corriente eléc­
trica experimenta Ta resistencia del conductor; ello significa la
trasformación parcial en otra forma de energía, en calor, rayos de
luz, atracción magnética. Análogamente es con la resistencia que
experimenta la radiación en un medio gaseoso, como la radiación
solar en la atmósfera terrestre, donde la trasformación se mani­
fiesta en una selectiva absorción y difusión. Mayor tamaño cobra
esta resistencia en el interior de las esferas cósmicas de gas, donde
según la densidad de la capa se recoge la radiación de onda corta
que viene de ellas, y se trasforma en parte en presión de radiación,



CAP'43J LA FUERZA MOTRIZ Y LA RESISTENCIA

en parte en otra radiación (de onda larga). Y aquí es instructiv()
ver cómo se establece y conserva de una zona en otra el equilibrio
de la radiación en razón de este factor de resistencia.

Por ello se ven dos cosas. En primer lugar, no es la limitación
de los procesos energéticos simplemente un segundo momento junto
al de la resistencia con que tropiezan, sino, por lo menos en parte,
una función también de la resistencia. La piedra no sigue rodando
de acuerdo con su inercia, sino sólo porque experimenta la resis­
tencia de la arena. El agua no asciende en el recipiente inferior
por encima del nivel de equilibrio sólo porque experimenta al fluir
la resistencia de los tubos de comunicación. Si se rebaja la resís­
tencia ensanchando los tubos, empiezan por oscilar .Ios niveles de
altura. El péndulo mecánico seguiría oscilando in iniinitum, si no
fuese por la resistencia del aire y las resistencias internas del mate­
rial. Esto es fundamental para juzgar de los equilibrios dinámicos
naturales. Pues el oscilar es común a todos ellos, y en muchos es el
oscilar el estado duradero.

Pero, en segundo lugar, asciende la resistencia con la intensidad
misma del proceso. La resistencia, por su parte, no es, pues, tan

.sólo una función del medio, es decir, de las fuerzas opuestas con
que choca el proceso en el todo mayor, sino a la vez una función
de la energía propia del proceso. Asciende en los tubos comunican­
tes con la velocidad del fluir, en el conductor eléctrico con la inten­
sidad de la corriente, en el gas absorbente con la radiación. La
resistencia hidrodinámica y aerodinámica crece como potencias de
la velocidad, y en la técnica de la aviación descansa en esto el alto
ascenso de la acción del plano sustentador con la velocidad crecien­
te. La resistencia sigue en todos los procesos energéticos el tercer
axioma newtoniano: la acción es igual a la reacción..Pues la resis­
tencia no es nada más que una duradera reacción del medio en que
corre el proceso.

En la naturaleza libre hay una multitud de semejantes fenómenos
de resistencia. La conocida incandescencia de las estrellas fugaces
y de los meteoros en la atmósfera, descansa en una pura obstaculiza­
ción del movimiento en el medio. Un ejemplo mayor y muy intuiti­
vo es la estratificación de las poderosas cordilleras a todo lo largo .del
borde occidental del Continente americano, que la teoría atribuye a
la resistencia de la sima contra la marcha hacia el oeste de los terr(j­
nes sílico-alumínieos. Este ejemplo muestra qué esencialmente in;­
terviene la resistencia en la configuración de grandes complexos.

Sin embargo, no debe hacerse aquí un corte radical entreq.9s
especies de procesos .• El fenómeno de la oscilación enseña que am-



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

bas especies pasan una a otra sin un límite riguroso. Es justo en
el fondo un mismo carácter de proceso que se limita a variar múlti­
plemente según las condiciones dominantes de la resistencia, o sea,
según los equilibrios ya preexistentes de totalidades mayores en las
que corren los procesos. Pero, dentro de condiciones dadas, aumen­
ta el desviarse del inerte seguir corriendo el proceso con su propia
intensidad, como crece la resistencia del agua, en forma visible en
la. ola cortada, con la velocidad del navío. El producto del coefi­
ciente de resistencia por la magnitud de la velocidad en determinada
potencia constituye la fuerza de resistencia; así lo formula la mecá­
nica. Cosa semejante es válida en general de la resistencia de toda
especie. Pero en los coeficientes de resistencia está entrañada la iner­
cia del equilibrio preexistente que obstaculiza el proceso. Su límite
temporal lo encuentra cada proceso allí donde está recogido del
todo en el equilibrio existente, o sea, en verdad allí donde se ha
establecido un nuevo estado de equilibrio. La pura caída newtonia­
na en el sentido del primer axioma es exclusivamente un caso lími­
te; la prosecución del movimiento abolutamente sin ninguna resis­
tencia no ocurre tampoco en las masas del espacio cósmico, habien­
do siempre una desviación gravitatoria.

d) Los DESNIVELES y LOS PROCESOS. EL DESEQUILIBRIO Y LA TENDEN­

CIA AL EQUILIBRIO

Si se juntan los anteriores momentos, sube la significación del
equilibrio dinámico en el condicionamiento mutuo de los procesos
naturales, hasta la de un principio predeterminante general de los
complexos naturales.

Todos los procesos físicos toman forzosamente la dirección del
equilibrio dinámico. La energía potencial que está detrás de ello
es desde luego la de un desequilibrio, una tensión, un desnivel;
lo es también cuando sólo se trata de la relativa labilidad de esta­
dos ya existentes de equilibrio aproximado. Y asimismo son sus re­
sistencias función de un equilibrio preexistente. Pero como los
equilibrios en cuanto tales, con inclusión de su labilidad, son ya
inicios de totalidades dinámicas, está la predeterminación causal
de sus cursos determinada de antemano, y tanto en su origen cuanto
en sus límites, por la predeterminación por la totalidad de com­
plexos dinámicos mayores. Esto es válido, naturalmente, también
del caso en que éstos se hallan en trance de formarse. Pues su for­
mación es idéntica a la instauración de tales equilibrios.

La efectiva predeterminación de procesos singulares limitados no



LOS DESNIVELES Y LOS PROCESOS

puede reducirse solamente, pues, ni a una simple. causalidad, ni .a
la acción recíproca general en las colocaciones, sino ql.le represema
una sobreconformación mucho más alta. Pero los poderes sobre.
conformadores residen en las totalidades de los complexos dinámi~

ces, en la superposición de éstos en la gradación, y en la predeter­
minación retroactiva por la asociación mayor.

Los procesos sólo corren allí donde existe un desnivel. Cuando
éste se acaba, quedan parados u oscilan en torno a un estado de
equilibrio hasta extinguirse la oscilación. Aquí está la razón por la
que son limitados los procesos empíricos "especiales", e incluso
por la que hay en el mundo la unidad de cursos cerrados, e indirec­
tamente también tipos de cursos específicamente limitados.

Todos los pr9cesos conocidos de nosotros que corren con relativa
uniformidad descansan, o bien en la oscilación duradera, es decir,
en el oscilar relativamente sin roce que se convierte en un estado
y que toma él mismo la forma de un equilibrio de movimiento
periódico, o bien en la lenta destrucción de una provisión de ener­
gía que da de sí una fuerza de acción uniforme y tienen que superar
una resistencia igualmente constante por la que está obstaculizado.
De la primera especie es el movimiento de los planetas, y en rigor
la mayoría de los movimientos cósmicos; de la segunda especie es la
irradiación de los astros en el espacio cósmico, en combinación con
su enfriamiento hacia fuera y su reemplazo de calor desde dentro.
y aquí enseña el ejemplo antes puesto de las Cefeidas (caso que
deba concebírselas como estrellas "pulsantes") que también en esta
especie de proceso duradero surge un oscilar, o sea, que no es ta­
jante el límite entre las dos formas de procesos.

Pero, además, si es verdad que los procesos sólo corren allí donde
existe un desnivel, hay también que decir: los procesos sólo corren
allí donde existe un desequilibrio o, por lo menos, donde en un
equilibrio en general surgen momentos de desequilibrio. El desnivel
en cuanto tal es él mismo exactamente el desequilibrio. Existe justo
la diferencia de nivel, cualquiera que sea la especie de nivel de
'que se trate, sea un nivel de altura espacial, un nivel de presión, o
<de temperatura, o de lo que sea.

Mas todo desnivel es limitado. Por eso un proceso de índole es­
pecial no puede seguir corriendo ilimitadamente. El proceso es jus.
to la compensación del desequilibrio; su límite es el equilibrio; la
compensación de energía, la posición de reposo dinámico.
dida del desnivel traza de antemano la medida del proceso.

Pero aunque ya todos los procesos tienden a un equilibrio)'
minan en él,no necesita el equilibrio ser un estado de reposo.



554 CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

los complexos dinámicos, pOf lo menos, se trata preponderante.
mente .. de un equilibrio de los procesos mismos, es decir, de un
equilibrio en que los procesos mismos siguen corriendo, y a la vez
deuil equilibrio de fuerzas que siguen actuando. En el equilibrio
dinámico están todas las fuerzas motrices contrarrestadas en alguna
forma por fuerzas contrarias: unas y otras se mantienen recíproca­
mente en vilo, e impiden con ello que estalle el complexo.

y aquí se resuelve la relación aparentemente paradójica entre la
estabilidad y la labilidad que es propia de los complexos dinámi­
cos. En el estado de desequilibrio hay preponderancia de una fuer­
za sobre otras fuerzas, y sólo tal preponderancia pone procesos en
marcha. Por eso sólo corren los procesos allí donde existen prepon­
derancias en los complexos que los abarcan. Si todo estuviese en el
mundo en equilibrio, si en todas las circunstancias estuviesen ab­
solutamente compensados los complexos abarcantes, también serían
éstos absolutamente estables, no surgirían desniveles y no correrían
en ellos procesos. Pero en el mundo físico no está todo en equili­
brio. Tampoco está todo incluido en complexos dinámicamente
compensados. Y las grandes totalidades encierran varias clases de
desequilibrio. Por eso hay desniveles en ellos, y por eso son com­
plexos móviles con carácter de proceso.

Esta mezcla de equilibrio y desequilibrio es lo que mantiene en
marcha los procesos cuyos complexos son las totalidades naturales.
Sin equilibrio harían los procesos saltar el complexo; sin desequi­
librio se detendrían. En ninguno de los dos casos habría complexos
dinámicos.

La solución del enigma está en que también el equilibrio y el
desequilibrio se contrapesan en el cosmos. También ellos forman
juntos un equilibrio de orden superior. Y sólo así puede haber
complexos dinámicos, que sin duda tienen como totalidades su
equilibrio, pero no perfecto, y contienen en detalle aquella medida
de desequilibrio que se cuida de los desniveles dinámicos, y con
ellos mantiene en marcha los procesos cuyo equilibrio constituye,
sin embargo, el complexo.

e) ESTABILIDAD RELATIVA Y ABSOLUTA

En este estado de cosas sui generis está la razón de varios fenó­
menos bien conocidos. Por ejemplo, de que haya tan pocos tipos
fundamentales del complexo dinámico -de tal forma que dentro'
de un orden de magnitud sólo aparezca las más de las veces uno, al
que luego se subordinan con el mayor rigor todas las subespecies,



CAP·43J ESTABILIDAD RELATIVA Y ABSOLUTA

Patentemente, no puede haber, dadas ciertas formas de fuerzas,
muchas formas de equilibrio, si éste ha de compadecerse siempre
con,un desequilibrio tan esencial como él.

Aquí está también, patentemente, la razón por la que en el mUR'­
do sólo hay equilibrios relativos, es decir, no perfectamente estables,
Empíricamente sólo puede hablarse, en efecto, de relativos. Pero la
esencia de la cosa muy bien podría admitir asimismo uno perfecto.
El que no sea así se comprende tan pronto como se pregunta en
serio cómo tendría que ser un equilibrio absolutamente estable.

A 10 que habría que responder aproximadamente así: o bien se­
ría un estado de reposo absolutamente estable como el recíproco de
las masas, 10 que significaría la quietud de todos los procesos den­
tro del complexo, pues en este estado ya no podría haber desniveles,
y ya no sería ningún complexo dinámico; o bien sería el proceso
de oscilación perfectamente compensado y ya no sometido a nin­
guna resistencia, en que las fuerzas (por ejemplo, el momento de
inercia y la gravitación) ya no estarían sujetas a oscilación, .sino
perfectamente acordadas entre sí. Semejante complexo sería un
perpetuum mobile natural que no podría experimentar ninguna
alteración desde dentro.

En ambos casos nos las habríamos con formaciones "eternas",
que excluirían el perecer, o sea, que pugnarían con la ley de la
caducidad de todo 10 real. Pero en ambos casos sería el supuesto
el de que no sólo por dentro, sino que tampoco por fuera ~o·sea,
por parte del complexo mayor- podrían surgir influjos perturba- .
dores. En lo que toca a 10 primero, no puede decirse si los centros­
de vinculación de los complexos menores de todos, por ejemplo, los.
núcleos atómicos, no tendrán un periodo de consistencia determi­
nado desde dentro y por encima del cual se deshagan. Pero 10 se­
gundo no es exacto como supuesto en ningún caso: la eliminación,
de influjos externos significaría que quedaría eliminada toda pre~

determinación por la totalidad de los complexos mayores.
Con todo, no hay que olvidar que varios complexos primarios

acercan asombrosamente a este ideal, los átomos tan bien como va­
rios sistemas cósmicos. Hay muy bien equilibrios dinámicos de al­
tísima fuerza de persistencia. Tales complexos se alzan, en medio,
de los procesos de gran estilo que corren por encima de ellos, como'
relativas sustancias. En realidad, es cierto, no es subsistencia aque­
llo en que descansa su estabilidad, sino consistencia y resistencia.
Pero prácticamente pasan en las ciencias naturales los más pequeños.
de estos complexos por aquello en 10 que y con 10 que se produce:
toda alteración.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS

CAPÍTULO 44

SELECTIVIDAD DE LOS EQUILIBRIOS

[SECo IV

COMPLEXOS Y LOS TIPOS DE TRASCURSOS DE LOS PROCESOS

Si todos los procesos tienden a un equilibrio, si en el desnivel
corren sólo "hacia abajo", nunca "hacia arriba", les traza de ante­
mano la compensación no sólo el fin, sino también la dirección. Y
como sólo hay un desnivel determinado dentro de los conjuntos
abarcantes, que por su pane siempre tienen más o menos carácter
de complexos, están la limitación y el estado de cerrados, la direc­
ción y la especial índole de los trascursos característicos, esencial­
mente determinados también por la totalidad de los complexos.

Partiendo de aquí, se retorna una vez más a los tipos de trascur­
sos específicos que limitan la multiplicidad de los procesos natura­
Jes y constituyen en éstos el momento de lo general real -sin per­
.Juicio de su individualidad fáctica, que se expresa en sus medidas
especiales. Este fenómeno es, como se ha mostrado, el momento
propiamente nuclear de la legalidad natural, que es en primera
línea una legalidad de los procesos (caps. 32 a, 33 a). Se ha mos­
trado, además, que detrás de estos tipos está ya la acción recíproca
general, en tanto ejerce una acción selectiva, y en medio de la
multiplicidad de las colocaciones en sí posibles pone ciertos límites
;a. la variabilidad (cap. 36 e, f). Pero no es la sola acción recíproca
;general 10 que interviene aquí predeterminando, sino más aún la
-especial, ajustada al complexo dinámico. Y esto es lo que puede
;apresarse en el momento categorial del equilibrio.

Se trata, pues, una vez más de la razón dinámica de la legalidad
.'llatura1. Esta razón está, patentemente, en que no hay un ilimitado
?número de posibles equilibrios dinámicos a los que puedan tender
'los procesos de índole específica, sino sólo determinadas especies o
,formas fundamentales. Desequilibrios puede haber muchos más,
:perturbaciones, labilidades, o también inestabilidades originarias.
'Los equilibrios que les corresponden son de tipos muy limitados.
'Su número responde aproximadamente al de los complexos dinárni­
.camente independientes de los que son la forma interna. Indirecta­
anente hay que contar, por cieno, aquí también los tipos de sus
·partes y fragmentos en tanto guardan la consistencia que contribu­
ye a darle el complexo. Pero su multiplicidad sólo es grande por
las formas externas; por la consistencia interna son sólo poco va­
riables, y no añaden mucho de nuevo a los tipos, pues no tienen



COMPLEXOS Y TIPOS DE TRASCURSOS

'Su interior dentro de sí, sino en las totalidades de los complexos de
<jue provienen. Por eso son tan limitadas las formas fundamentales
del desnivel y de los trascursos que se siguen de ellas.

Pues como la índole del proceso se apega a la índole del desnivel,
tienen las formas de los procesos que presentar los mismos tipos
que las de los desniveles. Y como éstas están enderezadas a las
especies de posible equilibrio dinámico, los tipos de los procesos
naturales están ligados también a los de los equilibrios dinámicos.

Pero ello significa que una razón de la legalidad natural -o sea,
.de la uniformidad de los procesos típicos que retornan y de lo ge­
neral de su naturaleza funcionaJ- reside también en las totalidades
-de los complexos dinámicos. Lo que armoniza también con el ser
.éstos en lo esencial complexos con carácter de procesos.

Mas ésta es una relación de dependencia que no puede invertir­
-se, Es una especificación de la predeterminación por la totalidad.
Su consecuencia es una patente restricción de la concepción mecá­
mica de la naturaleza, que edifica ésta partiendo de los elementos.
Pues quiere decir justo que los elementos de los complexos de pro­
-cesos, o sea, los procesos singulares mismos, no son dinámicamente
.inedependientes, ni existen "antes" que las totalidades dentro de
,cuyos marcos trascurren.

Si contra esto se objeta que los procesos singulares y sus fuerzas
'Son meramente elementos con los que se edifican, y sólo con ellos, los
complexos, hay que responder dos cosas. Primero, que los comple­
xos de ninguna suerte se componen meramente de procesos singu­
lares, sino también de complexos menores, que ya están ellos mis­
mos edificados dinámicamente, y cuyas fuerzas externas son las
fuerzas internas de aquéllos. Y segundo, que de ninguna suerte
entran en juego las formas especiales de procesos del complexo
antes de que exista éste; entran en escena, antes bien, únicamente
con éste y en éste, o, también, únicamente como acción de éste
hacia fuera, o sea, por lo menos al mismo tiempo que él se origina.
Pues los desniveles de que aquéllas se siguen no existen sin el
complexo. Y donde tienen su impulso más allá del complexo, están
determinadas por un complexo mayor.

La naturaleza no está edificada justo puramente "desde, abajo".
Las grandes totalidades predeterminan desde arriba exactamente
tanto como las pequeñas desde abajo. Así responde al estar edifi·
cada desde los dos extremos.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEc.11r

b) SELECTIV1DAD DINÁMICA DE Las COMPLEXOS y DE LOS PROCESOS

Más luminoso aún resulta tal estado de cosas cuando se añade que­
también las fuerzas obstaculizantes presentan el mismo condiciona­
miento, que también las resistencias (por ejemplo, la del medio en
que corre el proceso) manan de partes o miembros no independien­
tes de un todo mayor. Fundamentalmente puede entenderse toda
resistencia que le traza al proceso su tembo como inercia de equili­
brios preexistentes. Y con esto resulta trasparente que todos los,
momentos dinámicamente determinantes de las formas especiales­
de procesos están determinados por la relación entre los equilibrios
y los desequilibrios.

De hecho se extiende esta predeterminación hasta mucho más,
allá de los meros tipos de los procesos (lo general de ellos); llega
hasta lo especial del caso singular, su darse una sola vez y su indi­
vidualidad. Puede perseguírsela hasta las medidas cuantitativas.
que entran como constantes en las fórmulas de las leyes. Así se ve
ya en el hecho de que estas medidas no pueden derivarse nunca de
las relaciones cuantitativas de las leyes, sino que tienen que sacarse
de los datos empíricos con un procedimiento especial.

Partiendo de lo anterior, queda expuesto una vez más a una
nueva luz el momento de selectividad del que dependen los tipos
de los procesos. Hay que recordar aquí la acción selectiva de los
complexos menores; se obtuvo, al tratar de la ley dinámica funda­
mental de la gradación, como identidad de las fuerzas externas del
complexo menor con las fuerzas internas del mayor. Esta selectivi­
dad es un condicionamiento "desde abajo": dados ciertos elementos,
nunca pueden surgir más complexos que aquellos en que las fuerzas
externas de los elementos son a la vez fuerzas internas de los com­
plexos (cap. 41 e, d). Ahora bien, se ha mostrado que hay asimismo
un condicionamiento "desde arriba" que actúa por todas partes
como predeterminación por la totalidad, de suerte que la gradación
está predeterminada por dos lados. Y detrás de la predetermina­
ción por la totalidad ha revelado ser una estructura categorial
fundamental la forma dinámica del equilibrio. De aquí se sigue
que la misma selectividad determina también desde los complexos
mayores los menores: dada una totalidad de asociaciones mayores,
sólo pueden formarse en ella aquellas menores cuyas fuerzas exter­
nas, o bien se vuelven fuerzas internas de aquéllas, o bien entran
con ellas en una relación de equilibrio.

Esta doble selectividad no determina meramente los complexos,
sino en la misma medida los procesos que entran en juego en ellos



CAP. 44] SELECTIVIDAD DINÁMICA

y en el trascurrir de los cuales consisten esencialmente aquéllos.
Justo esto quiere decir que tales procesos tienen sus fuerzas motri­
ces en los desniveles de energía dados, o sea, en momentos de des­
equilibrio que existen dentro de los equilibrios ya formados o en
formación, y que también las resistencias con que se encuentran los
procesos dependen de la inercia de los equilibrios formados. La
multiplicidad de los desniveles puede, sin duda, seguir siendo siem­
pre mayor que la de los equilibrios; pero también ella es necesaria­
mente limitada, porque todo desnivel es anejo a un desequilibrio,
y los desequilibrios dicen referencia a equilibrios, a la vez que los
procesos tienden a éstos.

Los tipos de los procesos están, pues, ligados en amplia medida
a los tipos de los equilibrios existentes y de sus perturbaciones. Y
por lo que respecta al conjunto total de los órdenes superpuestos
de complexos, son los tipos también una consecuencia del hecho de
no haber nunca sino una multiplicidad limitada de posibles equili­
brios dinámicos.

Puede llamarse esta especie de selectividad -en oposición a las
formas de selección que desde lo orgánico hacia arriba toman cada
vez una forma más concisa- la selección general y simple, o tam­
bién "primitiva" (selectio primitiva). Nos la hemos encontrado ya
en la acción recíproca general (cap. 36 t), pero resalta en el com­
plexo dinámico más palpablemente que allí. Tiene su principio en
la dinámica de los estados totales relativamente constantes, es decir,
en los equilibrios dinámicos. Éstos desempeñan en la naturaleza el
papel, por decirlo así, de momentos estáticos -como si fueran efec­
tivos estados de reposo- a los que tendería toda la dinámica de
los procesos.

La legalidad matemáticamente apresable propia de los procesos
no experimenta quebrantamiento alguno por obra de tal sub­
estructuración. Más bien gana con ella la tierra firme donde an­
clar. Pues toda fórmula de ley se queda en superficial, y en medio
de toda la necesidad postulada parece onto1ógicamente contingente
y como flotante en el aire, mientras no logra señalar cuál es su
subestructura en las totalidades dinámicas. únicamente en éstas se
encuentra -si no por todas partes, sí en la mayoría de los casos-­
la razón de la uniformidad y eterno retorno de las formas de los
procesos. La función matemática sólo apresa en esto el resultado,
la relación cuanti ta tiva.



CATEGORíAS COSMOLóGICAS (SEC. IV

e) RELACIONES AP ARENTEMENTE ~ELEOLÓGICAS

Toda selectividad hace impresión de teleología sobre el contem­
plador, si éste no está gnoseológicamente sobre aviso. La expresión
"tendencia", que también usa la física, corrobora esta impresión.
Esta falsa apariencia no puede anularse. Pero puede hacérsela
trasparente.

Tendencia es aquí exclusivamente una imagen -cómoda para
dar expresión breve e intuitiva a una relación de suyo compleja-,
pero en el fondo una imagen que induce en error. Pues aquí no se
habla en absoluto de metas o fines de los procesos. Nada está tra­
zado de antemano, tampoco el equilibrio. El equilibrio es simple­
mente el estado en que se acaba el desnivel. Donde se alcanza, es
la detención de los procesos -o su oscilar en la forma ya de un
estado-- simplemente la consecuencia causal de la compensación
de energía. De igual suerte tiene la iniciación o la prosecución de
un proceso en el desequilibrio simplemente su "causa", pero no en
el equilibrio su "fin".

El forzoso tomar los procesos la dirección de un equilibrio, no
significa que aspiren a éste, sino tan sólo que un desnivel insistente
les da causalmente la dirección, y que cesan en el equilibrio como
en un estado final. Pero el tener este estado final estabilidad, en
oposición a los diversos estados recorridos es, a su vez, consecuencia
causal del acabarse el desnivel en aquel estado No hay más estado
que el equilibrio que pueda mantenerse dinámicamente. Cualquier
otro es inestable. En esto y sólo en esto consiste la selectividad de
los equilibrios para las formas de las formaciones y procesos.

La predeterminación fundamental de todos los procesos naturales
es y será el nexo causal. Sólo que, mirando de más cerca, no es la
causalidad primitivamente lineal, sino la complejamente sobrecon­
formada. Y los momentos sobreconíormadores empiezan ya en la
legalidad natural y la acción reciproca, prosiguiendo en la prede­
terminación central y la predeterminación por la totalidad de los
complexos, y desembocando en éstos en la acción selectiva de
los equilibrios. Pero la estructura causal sigue su marcha como
tipo fundamental, y retorna sin menoscabo en las formas especiales
de predeterminación.

Hay que fijarse en lo anterior, si se quiere juzgar rectamente de
las múltiples formas fenoménicas que toman los equilibrios diná­
micos para la conciencia, que los aprehende sólo imperfectamente.
Además, hay que tener a la vista que no hay una categoría propia­
mente tal del conocimiento que corresponda a la categoría real del



CAP. 44] EL PROBLEMA DEL VALOR y DE LA "BELLEZA"

complexo dinámico. Allí donde tropieza con fenómenos de esta
especie se sirve la conciencia de sustitutivos.

La conciencia que vive ingenuamente las cosas aprehende bien la
estabilidad, pero no busca su trasfondo dinámico. La ciencia tro­
pieza por todas partes con fenómenos de equilibrio, pero ha apren­
dido a apresarlos únicamente tarde, y hasta hoy se ha vuelto más
bien hacia los procesos y las leyes. Pero la filosofía ha caído don­
dequiera que se acercó a estos fenómenos en el otro extremo, en la
interpretación teleológica. Hable entonces de fines como formas, o
de un intelecto ordenador, de la Divina Providencia, o simplemente
de perfección y belleza, hay siempre en el fondo el mismo antropo­
morfismo del fin visto constitutivamente. Tales seudocategorías
acaban por encubrir del todo los equilibrios efectivos que debían
hacer visibles.

Dondequiera se siente la falta de una categoría del conocimiento
que responda a la cosa. Cierto que puede la conciencia cognoscen­
te pugnar por llegar a ella; y es lo que sucede lentamente en la
conciencia científica de la edad moderna. Pero hasta la intuición,
ni siquiera hasta la manera filosófica de ver, no penetra tan fácil­
mente esta tendencia. Aquí está una de las razones capitales del
notable hecho de que desde las teorías teleológicas del idealismo
alemán -y de sus imitadores tardíos- apenas haya habido una
filosofía natural seria.

d) EL PROBLEMA DEL VALOR Y DE LA "BELLEZA" DE LOS COMPLEXOS,

DINÁMICOS

Frente a todas las teorías fantásticas siempre reincidentes en este
punto, resulta, sin embargo, con sentido y justificada para el pensar
filosófico la cuestión de un valor de los complexos naturales -y
aunque sólo sea la cuestión de la razón objetiva de su indescono­
cible y frecuentemente admirado valor estético, es decir, de su
"belleza".

Justamente en esta cuestión se trata de proceder con la más ex­
tremada cautela, porque, como enseña la experiencia, conduce
fácilmente a erróneas respuestas subjetivas. Las numerosas salidas
que se han intentado son todas teleológicas -en parte expresa­
mente, en parte en forma encubierta. Ya por ello tiene la filosofía
en esta dirección una tarea, aunque sólo sea la de la crítica.

En las formas superiores de la naturaleza, las orgánicas, nadie'
impugna la existencia de un valor. Y aquí es claro que no se tra­
ta de un mero ser valioso "para nosotros". Se ha hablado por ellÓ'



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SECo IV

de una clase especial de valores vitales, mentando con ella algo así
como la perfección peculiar de los organismos. Herder decía su
"salud". Pero justo una perfección peculiar la hay de todo punto
también en ciertas formaciones inorgánicas, y el sentir en ella un
valor fue cosa que despertó ya en los tiempos antiguos; podría
señalarse desde los pitagóricos hasta Keplero y Kant una línea ce­
rradade semejante idea, sólo que en tal línea está, de cierto, lleno
todo de interpretaciones especulativas. Largo tiempo ha dominado
la tesis "omne ens est bonum", En favor de ella podía apelarse a
Platón. Pero no se advertía que con ella se trastornaba hasta el
~oncepto del ser: si todo ente era valioso, bueno, bello, no podía
ser ente, lo contravalioso, el mal, lo feo.

En semejante generalidad es la tesis falsa. Pero en lugar de res­
tringirla críticamente se cayó en el otro extremo; ya no habría en
la naturaleza absolutamente ninguna belleza, ni ningún valor.
Como se comprende, tampoco esto pudo sostenerse. Ambos extre­
mos son torcidos.

La cuestión es, antes bien, ésta: ¿hay un punto de vista, situado
en la fábrica de la naturaleza misma, bajo el cual se ofrezca la
oposición valor-no valor? Un inicio lo da la aparición de la negati­
vidad y del modus dejiciens, tomando la negatividad la forma del
«faltar". La tesis fundamental es aquí ésta; sólo a un todo puede
faltarle algo. Lo decisivo es, pues, aquí la distinción del complexo
natural respecto del fragmento. Pues sólo en un complexo son los
límites que no están trazados por él mismo algo negativo (cf.
cap. 40 b).

Aquí depende, por tanto, todo de la aparición de los complexos
dinámicos, que deben su unidad, totalidad y autolimitación a un
interior independiente. Sólo a tales formaciones puede "faltarles"
objetivamente algo, y sólo ellas pueden ser en un sentido inequí­
voco completas y así "perfectas" a su manera. Con ellas entra, pues,
en la naturaleza, sin violencia alguna, el momento de la belleza
formal o el de la falta de forma; y, además, ambos justamente en su
luminosa intuitividad, en tanto que el exterior dotado de unidad
delata un equilibrio interior (cap. 39 f). Pues sólo los complexos
dinámicos tienen su interior "dentro de sí", y sólo ellos pueden,
por consiguiente, hacer que se manifieste en su forma como exterio­
rización. Mas el valor estético está ligado a la fenomenicidad. Re­
cuérdense los ejemplos de tal intuitividad, como la forma elipsoidal
'lue es expresión visible de un equilibrio de rotación; cosa seme­
jante es válida de la forma de las trayectorias de los planetas, de
las formas espirales de las nebulosas extragalácticas, de las formas



-CAP. 44) EL PROBLEMA DEL VALOR Y DE LA "BELLEZA"

cristalinas y varias más. Es en el fondo lo mismo que también en
los productos artificiales hace que la forma adaptada a un fin
{como la forma aerodinámica) parezca puramente en cuanto tal
bella; más aún, es también lo mismo que nos hace apresar la belleza
interna de las personas humanas en su exterior; sólo que el grado
-del ser es aquí, ciertamente, muy distinto. Pero también aquí es lo
-que flota ante nosotros una íntima unidad, rotundidad, compensa-
-ción, armonía.

Con los tipos, ónticamente consistentes de suyo, de los complexos
-dinámicos y equilibrios de éstos, que representan ya una selección
-de posibles formas de persistencia, están dados tipos de especies
muy diversas, pero sin embargo limitadas, de perfección natural. A
'estos tipos pueden responder más o menos los complexos singulares.
'Cada especie de complexo dinámico tiene su propia forma de po­
-sible perfección; y, por consiguiente, tiene también su propia forma
<le deficiencia e imperfección.

Detrás de una perfección de tal índole no hay ninguna clase de
predisposición para un valor; más bien es ya ella misma lo único
-que aquí puede designarse como un valor. Detrás de ella no hay
nada más que el "estado de cosas óntico, el equilibrio dinámico es­
pecial. Y la "belleza" de la formación, que se impone al contem­
plador, no consiste en nada más que en la pureza y trasparencia
con que se presenta tal estado de cosas en la forma visible o inte­
riormente intuible.

Ello puede ser poco, decepcionando quizá expectativas demasia­
do altas. En cambio, se permanece firmemente con tal caracteriza­
-ción en el terreno de los fenómenos. Aquí no se injiere con la
interpretación en la formación nada que no sea esencial a esta
misma, y menos que nada una relación de finalidad. Es simple­
mente el estar bien conformado y bien com-plexo, el descansar so­
bre sí mismo, la armonía, el equilibrio, lo que actúa aquí como
componente de valor. Cosa distanta tampoco la mienta la "salud"
herderiana. De este sencillo resultado puede muy bien decirse que
es una solución de la vieja cuestión del ens y lo bonum; e igual­
mente una resolución en principio de la cuestión de lo bello y lo
feo en la naturaleza inanimada.

Los tipos puros del equilibrio dinámico sólo son casos límites,
tipos ideales. Lo que los perturba o enturbia es, visto desde ellos,
imperfección. En este sentido hay muy bien en la naturaleza lo
feo, lo malogrado, lo débil y caduco, la destrucción, la decadencia.
La belleza no es, sin embargo, idéntica a la perfección. Es más bien
tan sólo la "aparición" intuitiva de ésta en la forma exterior, el



CATEGORíAS COSMOLóGICAS [SEC.IV

trasparecer la dinámica a través del exterior visible. Y lo feo sólo
es el correspondiente trasparecer la dinámica deficiente.

De 10 anterior no están excluidos tampoco los fragmentos y par-­
tes, sólo con que en su estructura se denuncie todavía y de alguna
suerte el complexo de que proceden. Tan sólo está muy fuera de
ellos el interior que tras parece a su través. Por eso son fácilmente
opacos y fracasa ante ellos la intuición. O bien ésta juega con
ellos en una verdadera libertad creadora, animándolos con una.
interioridad extraña a su esencia por tomada al humano sentir.
Pero entonces ya no se trata de la belleza de la forma natural en
cuanto tal. .Éste es un capítulo que pertenece a la estética y ya no­
toca a la filosofía natural.



Prólogo

íNDICE GENERAL

VI!l

INTRODUCCIÓN .......•.••.....••........................ l'

1. Preliminar gnoseológico 1

2. Los datos, los problemas y el estado científico de éstos. 2

3. El principio de finalidad y la forma sustancial en la
vieja filosofía natural 5

4. Los nuevos conceptos fundamentales: ley, fuerza, pro-
ceso, causa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

5. La filosofía kantiana de lo orgánico y la filosofía na-
tural de los idealistas 9

6. La aparición de la metodología. La inducción cientí-
fica 11e

7. Lo metafísico de los problemas naturales yIas catego-
rías de la naturaleza. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13'

8. La posibilidad de trabajar enlos problemas insolubles. 16
g. La física clásica y moderna. El relativismo de la filo-

sofía natural y el espacio a la disposición de ella ..... 18

10. Campo visual ampliado. Perspectivas cosmológicas. . . 19
11. Los límites de lo matemático en los sustratos de la

magnitud ;...... 22'

12. Posición categorial de lo matemático en los fenómenos
naturales 24:

13. El reino de lo orgánico. La investigación causal y el
vitalismo ,.; ..'; 26·

14. Razones categoriales de la discusión en torno al vitalis- '
mo. Dos clases de datos : '; . .. . . .. ' 28

15. Traspaso de límites categoriales por ambos hielos. .. . 31
16. Relación entre la cosmología y la organología.Des-

linde externo 3'1
17. Problemas especiales y límites internos del análisis .. . 35
18. El lado gnoseológico del problema de las categorías. 37
]9. Sobre la metodología del análisis categorial 40.



íNDICE GENERAL

PRIMERA PARTE

CATEGORÍAS DIMENSIONALES

Sección!

DIMENSIONES DEL MUNDO REAL

CAPÍTULO 1. La posición del espacio y el tiempo como cate-
gorías 47

a) Del comienzo de la filosofía natural 47
b) Las categorías dimensionales y las dimensiones espe-

ciales 49
c) Dimensionalidad vacía de contenido 51
d) Las medidas, lo mensurable y el sustrato de la medi-

ción 53

CAPÍTULO 2. La teoría kantiana del espacio y el tiempo 55
a) Las formas de la intuición y de las categorías 55
b) Los límites de la idealidad trascendental 57
e)La duplicación del análisis del espacio y el tiempo.

Nuevas aporías 60

CAPÍTULO 3. El tiempo real y el tiempo intuitivo 62
a) La conciencia de la temporalidad y la temporalidad

de la conciencia 62
b) Duplicación y retorno .,. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
c) Pertenencia y coordinación del tiempo intuitivo . . . . . . 65
d) Posición del tiempo intuitivo en la variación del tiem-

po real 66

'CAPÍTULO 4. La extensión y la magnitud extensiva '" . . . . . . 68
a) Extensión y dimensión 68
b) Dimensiones de magnitud extensiva y dimensiones de

magnitud intensiva 71
c) Determinación de la esencia de las magnitudes exten-

Sivas ., . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
d) Las categorías medida y magnitud 74

Sección JI

ANALlSIS CATEGORIAL DEL ESPACIO

CAPiTULO 5. El espacio geométrico 78
a) La interferencia de los problemas 78
b) La pluralidad de los espacios geométricos . . . . . . . 79



íNDICE GENERAL 567

c) Manera de ser y posición intermedia del espado geo-
métrico. .. . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. .. .... . . . 82

d) Los primeros momentos categoriales del espacio ideal. 84
e) Otros momentos categoriales del espacio ideal . . . . . 86
f) Consecuencias de las características señaladas 89
g) Más consecuencias y perspectivas 92

CAPÍTULO 6. El espacio real . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93
a) Sentido de la realidad del espacio 93
b) Singularidad, número de dimensiones y carácter de sus-

trato del espacio real ... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
c) El espacio real como puro sistema de dimensiones . . .. 100
d) Homogeneidad, continuidad e ilimitación del espacio

real 103

e) Lo en sí carente de magnitud. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 106
t) Lo de suyo carente de medida 108
g) La perpendicularidad mutua de las dimensiones y los

sistemas empíricos de coordenadas 109
h) El cambio de dirección y el girar. El espacio y la es-

pacialidad 1 12

CAPÍTULO 7. La espacialidad de las cosas. . . . . . . . . . . . . . . . .. 115

a) Lo incognoscible en el espacio real 115

b) Razones contra el "receptaculum rerum" 116
c) Los relativismos de la espacialidad real (magnitud,

posición, dirección) 119
d) Relativismos del movimiento 120

e) Sobre la variación de la espacialidad en los estratos 123

f) La espacialidad indirecta en los estratos superiores del
ser 125

CAPÍTULO 8. El espacio de la intuición 126

a) Espacio de la percepción, espacio de las vivencias, etc. 126

b) El espacio táctil y el espacio visual. Teorías extremas. 127

c) La visión paraláctica de la profundidad. La perspec-
tiva y la reobjetivación 130

d) Localización indirecta y orientación espacial de la con-
ciencia 132

e) La libre movilidad en el espacio de la intuición. . . . .. 133

f) El fenómeno del mundo exterior y el yo 135

CAPÍTULO 9. La espacialidad del campo de la intuición 137
a) Los momentos comunes con el espacio real. . . . . . . . .. 137



ÍNDICE GENERAL

b) La falta ~e t.t~~ rigurosa homogeneidad y continui-
dad en la mturcion , 139

c) Finitud del campo de la intuición dentro de límites
evanescentes o • • • • • • • • •• 141

d) Grados de los horizontes espaciales. Magnitud del es­
pacio de la intuición y medida de la misma. . . . . . . . .. 143

e) Anulación de la isometría. El sistema natural de coor-
denadas o •••••••••••• o ••••• o • • • • • •• 146

f) Validez restringida del "receptaculum rerum" . o •• o •• 149

Sección JII

ANÁLISIS CATEGORIAL DEL TIEMPO

CAPÍTULO 10. Puntos de arranque de los pYOblemas del aná-
lisis del tiempo 151

a) Concepto filosófico-popular del tiempo o • • • • • • •• 151
b) La temporalidad y la realidad. La caducidad como

manera superior de ser o • • • • • • • • • • •• 153
c) El problema del tiempo ideal o •••••••••• " 155
d) Tipos posibles de tiempo ideal. Tiempo cíclico y tiem-

po periódico '" o ••• o ••••••••••••••••••••••• o ••• " 156
e) La unidad del tiempo real. Los tiempos "históricos". 158

CAPÍTULO 11. El tiempo real .' o • o o o o o o •••• o o • • • • • •• 160
a) Sentido de la realidad del tiempo ... o ••• o • • • • • • • • • • 160
b) La multiplicidad unidimensional, el fluir y el ahora.. 161
c) Unidad de la dirección en el flujo del tiempo. Irre-

versibilidad de los procesos reales . o ••••••••••••••• o 164
d) El tiempo real como "abscisa" común de posibles orde-

nadas heterogéneas o •••••••••• o o o • o • o o o • • •• 167
e) El tiempo real, ni sustancia, ni accidente .... o ••••• o o 168
1) Homogeneidad, continuidad e ilimitación del tiempo

real ., o • o o o ••• o •••••••••••••• o • o o ••••••••••••••• o 170
g) El tiempo real como 10 en sí sin magnitud y sin medida. 17cí

CAPÍTULO 12. La temporalidad de los procesos reales '. o • • •• 178
a) Lo incognoscible en el tiempo real o ••• o o •• " 178
b) La disgregación de lo que dura en el tiempo ..... o •• 180
c) Estar junto y estar separado en el tiempo . . . . . . . . . . .. 181
d) Modos temporales de primer orden. El presente y el

pasado o o o ••• o •••• o •••••• o o •• o •••••••• o o 183
e) La manera de ser lo venidero. Lo que se acerca in-

conteniblemente ..... o ••••• o • o •• o • '-0 • o o o o • o •••••• o 185



ÍNDICE GENERAL 569

CAPÍTULO 13. Los modos temporales de orden superior 188

a) Modos temporales de segundo orden. La simultaneidad 188

b) La sucesión y su dirección . . . . . . . . . . . . . . .. 190

c) La duración y el trascurso de los procesos. . . . . . . . . . .. 192

d) Modos temporales de tercer orden. El "flujo igual" del
tiempo real 195

e) P.ar~lelismo de los procesos y falta de libertad del mo-
vimiento temporal 198

t) La falta de un movimiento temporal propio. La pre-
determinación temporal real 201

g) El avance del ahora y el mantenerse en el ahora " . .. 205

CAPÍTuLO 14. El tiempo de la intuición 208

a) La variación de la categoría del tiempo 208

b) El tiempo de la percepción, el de las vivencias y el de
la imaginación 210

c) El vivir algo y el mantenerse su sujeto. . . . . . . . . . . . .. 213

d) La libre movilidad del sujeto de la imaginación en el
tiempo de la intuición. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 215

e) El presente ensanchado de la conciencia 216

f) La perspectiva temporal y la anticipación del porvenir. 218

g) La retentiva de lo pasado. El recuerdo y la experiencia. 221

CAPÍTULO 15. La temporalidad del campo de la intuición 223

a) Límites evanescentes del tiempo de la intuición 223

b) La magnitud del tiempo de la intuición y la medida
de ella. La idea de la eternidad. . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 225

c) Anulación de la homogeneidad y del flujo igual en la
intuición. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 227

d) Estructura categorial de la conciencia móvil del tiempo. 230

e) La simultaneidad, la sucesión y la duración en el tiem-
po de la intuición ,..... 232

t) Reobjetivación de la continuidad y la unidad del
tiempo de la intuición 234

g) La orientación temporal objetiva 236

Sección IV

EL SISTEMA ESPACIO-TIEMPO DE LA NATURALEZA

CAPÍTULO 16. Espacio-temporalidad cosmológica 239

a) El sistema cuatridimensional . . . . . . . . . . .. 239

b) La "perpendicularidad" de las tres dimensiones espa­
ciales al tiempo. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 241



57° íNDICE GENERAL

c) Exageraciones erróneas. No hay ningún "espacio flu-
yente" 243

d) Imposibilidad de suprimir el carácter de sustratos he-
terogéneos del espacio y el tiempo . . .. 246

e) La referencia de sistemas heterogéneos de dimensiones
a la unidad del tiempo real , 248

CAPÍTULO 17. La categoría del movimiento. . . . . . . . . . . . . . .. 251

a) El movimiento como protofenómeno de la espacio-tem-
poralidad 251

b) Los momentos categoriales del movimiento 253
c) Relación de los momentos del espacio y el tiempo en

el movimiento 255
d) La simple relatividad del movimiento en el sistema

cuatridimensional 257

e) Relativismo espacial y absolutismo temporal del movi-
miento 258

CAPíTULO 18. Relativismos especulativos del espacio y del
tiempo 259

a) El estado del problema de la teoría de la relatividad. 259
b) La relativización de la simultaneidad 261

c) Pugna intrínseca de la relatividad del espacio y del
tiempo 265

d) Paradojas del espacio "deformado" y el espacio "ro-
tatorio" 268

e) La velocidad de la luz como constante postulada de
toda relatividad 271

f) Delatora vinculación a la intuición . . . . . . . . . . . .. 274
g) Razón y límites de la teoría de la relatividad 276

SEGUNDA PARTE

CATEGORÍAS COSMOL'ÚGICAS

Sección 1

EL DEVENIR Y LA PERSISTENCIA

CAPÍTULO 19. La relación real 281

a) Introducción provisional de once categorías 281

b) La relación real como relacionalidad intrínseca de las
cosas 283

c) La relación real entre determinaciones de dimensiones
heterogéneas 286

d) La relación real como categoría de la conciencia 287



íNDICE GENERAL 57l

CAPÍTULO 20. El devenir y el proceso natural . . . . . . . . . . . . .. 290
a) El ser temporal del devenir . o. o •••• o • o • o o • o o o o o ••• o 29a
b) Nota histórica. El ser y el devenir. La generación y

la corrupción. o o o o o •• o • o • o o • o o o o o o o o o o • o o • o o o o ••• o 291
c) La alteración y el movimiento. La relación real móvil. 293
d) La relatividad del movimiento y el absolutismo de la

alteración o o o • o •• o •••••••••• o ••••••••••••••• o o o •• 295

CAPÍTULO 21. Análisis modal del proceso ... o • o o o o •• o o o o o o o 297
a) El error de la concepción aristotélica del proceso .. o. 297
b) El progreso de la determinación yel círculo cada vez

más estrecho de lo posible o. o • o •• o ••• o o o ••• o o •• o o o. 299
c) El pr?ces? .c,amo categoría de la conciencia. El papel

de la mtuicion .. o o o o •• o o •• o o • o • o o • o o o o o o o o o o • o •• o o 302
d) El proceso real y las formas de la predeterminación o o 304

CAPÍTULO 22. La sustancialidad o o o o •• o • o • o • o •• o o o o o o o o o o o 306
a) Concepto de sustancia metafísico-popular . o o o o ••• o • •• 306
b) El fracaso de las argumentaciones especulativas ... o o. 308
c) La sustancia como materia. La dialéctica kantiana de

la alteración o ••• o •••••• o ••••••• o •••••••••• o 310
d) Paralogismo de la dialéctica de la alteración. Persis-

tencia limitada o o o o o • o o o • o o o o • o •• o o o o • o o o o • o o o • o o. 312
e) La dialéctica del devenir. El proceso c?mo lo persis-

tente o o' • o o • o o ••• o •• o o • o •• o .0 •• o o o • o o o o o o o o o o •• o o 314

CAPÍTULO 23. La persistencia y lo persistente .. o •• o •• o ••• o.' 317
a) La persistencia en el proceso como persistencia en el

ahora o. o o o o o o o o • o • o o o o • o o •• o o • o o o ••• o .'0 0:0' o o • o 317
b) La síntesis del sustrato y la persistencia. Lo cuantita-

tivo de la sustancia o. o o o o o ••• o o • o • o ••• o o • o o • o o o • ,'o 320
c) Crítica de los predicados tradicionales de la sustancia.

Relatividad de la sustancia 0.0 o o •• o o o •• o • o •• o • o o • •• 323
d) Realidad de los llamados accidentes. Relación causal

de la sustancia o o • o o o •• o o o o • o •• o o o • o o o o •• o o •••• o • o 326
e) La materia, la fuerza y la energía. La sustancia diná-

mica y la entropia . o o o o o o o o o o o o • o o • o o • o •• o : : o • o o o o 328
f) El alcance de los sustratos relativamente persistentes

en el proceso cósmico . o o •• o •• o o o o o o o o o • o o o • o .0 • o o o 331

CAPÍTULO 24. Variantes de la persistencia . o •• o •• o • o • o • o o o. 334
a) Persistencia sin sustrato ni subsistencia .. o o o o o • o o o o.. 334:
b) Persistencia y conservación. Subsistencia, inercia y COIl-

sistencia . o o o • o o • o o o • o •• o o o o o • o o • o • o. o o o •• o o o o o • •• 335



572 íNDICE GENERAL

e) Los tipos de trascursos de los procesos y la constancia
de la forma orgánica , 337

d) Conservación del yo y de la persona moral 339
e) Las formas de conservación del ser espiritual. . . . . . .. 341
1) La sustancia como categoría de la conciencia 344

CAPÍTULO 25. El estado 347
a) La subsistencia y el estado. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 347
b) El proceso y el estado 349
c) Estados duraderos y estados de equilibrio. . . . . . . . . . .. 351
d) El estado como categoría de la conciencia. . . . . . . . . . .. 352

Sección JI

LA CA USA LIDAD

CAPÍTULO 26. La forma de predeterminación causal . . . . . . . .. 355
a) La secuencia ordinal temporal y la dependencia ..... 355
b) La ley causal y la necesidad real de la secuencia causal. 358
c) La serie causal, el nexo causal y el proceso causal .... 361
d) La desaparición de la causa en el efecto. El proceso

creador 363
e) La incognoscibilidad de la producción 366

CAPÍTULO 27. Sobre la metafísica de la causación 368
a) La relación causal y la relación final 368
b) Posibilidad de sobreconformar categorialmente el nexo

causal 371
te) Pluralidad de las posibilidades parciales y unidad de

la posibilidad real 372
td) El sentido de la necesidad causal. Límites de la ineví-

tabilidad 375
e) Relación de la causalidad con la sustancia. . . . . . . . .. 377
f) La identidad progresivamente desplazada de la causa

y el efecto 379

CAPÍTULO 28. La causación de efectos complejos y el ser una
sola vez . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 382

a) Irracionalidad de la efectiva "causa efficiens" 382
b) El aparente "modus deficiens" y el carácter afirmativo

de todos los factores causales 383
e) Dos clases de infinitud de la serie causal.Causación

continua e intermitente de efectos 385
d) Contingencia y necesidad en los procesos causales 387
e) La individualidad del nexo causal . . . . . . . . . .. 389



íNDICE GENERAL 573c

CAPÍTULO 29. La causalidad psicojisica 392
a) Variaciones del causar efectos 392
b) La sobreestructuración como límite y el axioma de

Geulincx 393
e) Refutación del prejuicio. Heterogeneidad de todas las

series causales 396
d) Supuestos, trasfondos y paralogismos especulativos. . .. 399
e) La temporalidad y el proceso como condiciones catego­

riales de la causalidad. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 401
f) Unidad causal del orden cósmico 403

'CAPÍTULO 30. La posibilidad de probar el nexo causal , 405
a) El problema de la validez objetiva . . . . . . . . . . . . . . . . .. 405
b) La prueba modal y sus errores 406
c) Hume y Kant. El "hábito" y la "analogía de la expe-

riencia" 408
d) La llamada "contingencia" de los procesos micromecá-

nicos 410
e) Discusión categorial de la situación. La ley del gran

número.......................................... 4 12

CAPÍTULO 31. La causalidad como categoría de la conciencia.. 416
a) Cómo se abrió paso en la historia la idea de causalidad. 416
b) La intuición causal en el vivir algo, el prever y el hacer. 418
c) Desviaciones categoriales de la intuición causal. . . . .. 419

,(/,) Particularidades del concebir causal 421

Sección III

LA LEGALIDAD NATURAL Y LA ACCION RECiPROCA

CAPÍTULO 32. El proceso y sus leyes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 424
,a) Los tipos formales de los procesos 424
h) Lo general-real en el proceso y los juicios-leyes de la

ciencia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 426
e} Los esquemas de los trascursos de los procesos. Aprio-

rismo e inducción . . . . . . . . . . . .. 428
d) Nota histórica. Tipos de formas y tipos de leyes 430
e) La causalidad y la legalidad 433

CAPÍTULO 33. La ley natural y su estructura matemática 435
a) La individualidad y la generalidad en el proceso na-

tural 435
b) Limitación categorial del papel de la ley natural 436



574 íNDICE GENERAL

c) Lo matemático en la ley natural. La relación óntica
de las esferas .

d) Posición de lo matemático en la estratificación del
mundo real '"

e) El misterio de la ciencia exacta .

CAPÍTULO 34. La legalidad clásica y la estadística .
a) La función. La forma matemática y la realidad .
b) El continuo del movimiento y el principio infinite-

simal .
c) La simplificación y el ingrediente hipotético en la cien-

cia de leyes .
d) Las leyes estadísticas y las leyes naturales .
e) La irregularidad y la legalidad. El fenómeno de la

convergencia .

CAPíTULO 35. La legalidad natural como categoría del cono-
cimiento .

a) Exageración de la idea de ley en la ciencia .
b) Límite del apriorismo. Extremos de la teoría .
c) "La ley y el hecho". Mescolanza de las esferas .
d) Repudio del escepticismo relativista. Signos de la va-

lidez objetiva .

CAPÍTULO 36. La acción recíproca .
a) El estado histórico del problema .
b) El orden real universal de todos los procesos en la si-

multaneidad .
c) La forma de predeterminación del condicionamiento

recíproco .
d) La relación dinámica. Ilimitación de la acción campal.
e) Íntima relación entre la causalidad, la acción recípro-

ca y la legalidad .
f) Función selectiva de la acción recíproca .

CAPÍTULO 37. Acción causal compleja .
)

A • , • r , •
a Acción y reaccion mecanrca .
b) El momento sobrecausal en la acción causal compleja.
c) El complexo de acción causal en medio de la fuga-

cidad de los estados .
d) La forma de la dependencia en la acción recíproca. La

dependencia cuatridimensional .
e) La acción recíproca como categoría de la conciencia.
t) La acción recíproca en el pensar científico y en el

filosófico .

44°
442

443:
443

454
454
456

457

459'
462'

462

469
471

474
474
476-



íNDICE GENERAL

Sección IV

COMPLEXOS Y EQUILIBRIOS NATURALES

CAPÍTULO 38. El complexo dinámico 488
a) Las formaciones discretas 488
b) El complexo de acción limitado como complexo diná-

mICO 489
c) Complexos naturales, independientes y primariamente

dinámicos " 491
d) Limitación dinámica de los complexos primarios. . . . .. 493
e) Zonas de indiferenciaciones relativas como límites di-

námicos 496

CAPíTULO 39. La dinámica interna y la estabilidad de los
complexos 499

a) Las fuerzas motrices, su oscilación y su equilibrio 499
b) Fábrica dinámica de los cuerpos celestes. Límites de la

estabilidad 501

c) Condiciones de la fábrica y diferencias de vigor de los
complexos 504

d) Relación entre el orden de magnitud y el vigor de los
complexos 506

e) Observaciones históricas. Formas, leyes y formaciones
especiales 508

f) Totalidad dinámica e intuitividad de las formas de los
complexos 510

CAPÍTULO 40. La predeterminación central 512

a) Totalidades y fragmentos naturales. Formas secunda-
nas .. , , " 512

b) Fenómenos de limitación positivos y negativos. . . . . . .. 51Ll
c) El interior y el exterior de los complexos dinámicos. 515
d) Centralidad dinámica y predeterminación central .... 517

e) Extrañeza del complexo dinámico a la conciencia '" 520

CAPÍTULO 41. Los grados de la naturaleza 521)

a) Complexos como elementos de complexos " 523

b) "Función de miembro" y "función de materia" del
elemento 525

c) Sobreconformación y autonomía. Fuerzas internas y
fuerzas externas 527

d) La ley dinámica fundamental de la gradación 529

e) Divergencias de la secuencia ordinal en la gradación. 532



íNDICE GENERAL

f) El hueco en la gradación. Posición de los complexos
más altos de todos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 533

CAPÍTULO 42. Predeterminación dinámica por la totalidad. .. 536
a) Predeterminación progresiva y regresiva 536
b) Las fuerzas internas de los complexos y las condiciones

de la fábrica de sus elementos. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 538
c) La predeterminación bilateral en la gradación de la

naturaleza 540
d) Consecuencias. Las totalidades secundarias y las llama-

das "cosas" 542
e) Variaciones y especificaciones 545

CAPÍTULO 43. Equilibrio dinámico 547
a) Relación entre la estabilidad y la labilidad en los com-

plexos 547
b) El proceso energéticamente limitado. El desnivel y la

compensación 548
c) La fuerza motriz y la resistencia . . . . . . . . . . . . . .. 550
d) Los desniveles y los procesos. El desequilibrio y la ten-

dencia al equilibrio 552
e) Estabilidad relativa y absoluta .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .. 554

CAPÍTULO 44. Selectividad de los equilibrios , 556
a) Los complexos y los tipos de trascursos de los procesos. 556
b) Selectividad dinámica de los complexos y de los pro-

cesos 558
c) Relaciones aparentemente teleológicas 560
d) El problema del valor y de la "belleza" de los com-

plexos dinámicos 561



Este libro se acabó de imprimir el día
14 de diciembre de 1960 en los talleres de
Gráfica Panamericana, S. de R. L., Parro­
quia 911, México 12, D. F. Se tiraron
3 000 ejemplares y en su composición se
utilizaron tipos Baskerville de 10: 11 y
8:9 puntos. La edición estuvo al cuidado

de Elsa Cecilia Frosi,



NICOLAI HARTMANN

ONTOLOGIA
IV. Filosofía de la naturaleza

Teoría especial de las categorías

CATEGORIAS DIMENSIONALES
CATEGORIAS COSMOLOGICAS

FONDO DE CULTURA ECONOMICA




