
HANS LIPPS 

WERKE 

li 

UN11ERSUCHUNGEN 

ZU EINER HERMENEUTISCHEN LOGIK 

VITTORIO KLOSTERMANN 

FRANKFURT AM MAIN 

HANS LIPPS 

UNTERSUCHUNGEN ZU EINER 
HERMENEUTJSCHEN LOGIK 

VITTORIO KLOSTERMANN 

FRANKFURT AM MAIN 



HANS LIPPS 

WERKE 

li 

UN11ERSUCHUNGEN 

ZU EINER HERMENEUTISCHEN LOGIK 

VITTORIO KLOSTERMANN 

FRANKFURT AM MAIN 

HANS LIPPS 

UNTERSUCHUNGEN ZU EINER 
HERMENEUTJSCHEN LOGIK 

VITTORIO KLOSTERMANN 

FRANKFURT AM MAIN 



4. Auflage 1976 

1. Auflage 1938 bis 3. Auflage 1968: Philosophische Abhandlungen, Band 7 
© Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1976 

Druck: Erwin Lokay, Reinheim/Odw. 
Alle Recht'e vorbehalten- Prinled in Germany 

INHALTSVERZEICHNIS 

I. ABSCHNITI'. FORMALE UND HERMENEUTISCHE 

LOGIK 

§ 1. /\OTO~ <JT]~<XVTIKO~ 

§ 

§ 

§ 

2. Wahrheit und Richtigkeit . 

3. Die Transzendenz der Rede 

4. Die Verhältnismäßigkeit der Rede . 

II. ABSCHNITI'. MODALITÄT UND RELATION DER 

URTEILE 

§ 5. Der Schluß als Prinzip der Erkenntnis . 

§ 6. Die "Relation" des Urteils 

111. ABSCHNITI'. DER BEGRIFF 

§ 7. Begriffe, unter die subsumiert wird 

§ 8. Konzeptionen . . . . . . . . . 

§ 9. "Existenz" des Gegenstandes . . . 

§ 10. Die "Allgemeinheit" des Begriffes . 

§ 11. Identität und Selbstsein . . . . . 

IV. ABSCHNITT. WORT UND BEDEUTUNG 

§ 12. Das gesprochene Wort . . . . . . . 

§ 13. Die Bedeutung der Rede und der Sprache . 

§ 14. Bedeutungsmodalitäten . . . . . . . . . 

7 

13 . 

20 

30 

38 
48 

53 

55 

60 

64 

66 

71 

75 

82 

5 



4. Auflage 1976 

1. Auflage 1938 bis 3. Auflage 1968: Philosophische Abhandlungen, Band 7 
© Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1976 

Druck: Erwin Lokay, Reinheim/Odw. 
Alle Recht'e vorbehalten- Prinled in Germany 

INHALTSVERZEICHNIS 

I. ABSCHNITI'. FORMALE UND HERMENEUTISCHE 

LOGIK 

§ 1. /\OTO~ <JT]~<XVTIKO~ 

§ 

§ 

§ 

2. Wahrheit und Richtigkeit . 

3. Die Transzendenz der Rede 

4. Die Verhältnismäßigkeit der Rede . 

II. ABSCHNITI'. MODALITÄT UND RELATION DER 

URTEILE 

§ 5. Der Schluß als Prinzip der Erkenntnis . 

§ 6. Die "Relation" des Urteils 

111. ABSCHNITI'. DER BEGRIFF 

§ 7. Begriffe, unter die subsumiert wird 

§ 8. Konzeptionen . . . . . . . . . 

§ 9. "Existenz" des Gegenstandes . . . 

§ 10. Die "Allgemeinheit" des Begriffes . 

§ 11. Identität und Selbstsein . . . . . 

IV. ABSCHNITT. WORT UND BEDEUTUNG 

§ 12. Das gesprochene Wort . . . . . . . 

§ 13. Die Bedeutung der Rede und der Sprache . 

§ 14. Bedeutungsmodalitäten . . . . . . . . . 

7 

13 . 

20 

30 

38 
48 

53 

55 

60 

64 

66 

71 

75 

82 

5 



6 

§ 15. Die Bedeutung von Redewörtern . . . . . . . 88 

§ 16. Die Frage nach der Bedeutung bei den Onomata 90 

§ 17. Die Artikulation des Eindrucks . 96 

§ 18. Ausdrücke und Redensarten . . 

§ 19. Laut und Bedeutung- Schallgebärden. 

V. ABSCHNITT. DIE REDE 

§ 20. Satzbau . . . . 

§ 21. Die aristotelische Apophansis und die Prädikation 

106 

109 

115 

der Logik . . . . . . . . . . . . 121 

§ 22. Apophansis in erweiterter Bedeutung 125 

§ 23. "Allgemeine Aussagen" 130 

§ 24. Sprichwörter . . . . . 135 

§ 25. Die Wahrheit des Wortes. 141 

I. ABSCHNITT 

FORMALE UND HERMENEUTISCHE LOGIK 

§ 1. .1\0rüi: I:HMANTIKOI: 

1. 

"Eon hE. AO'fO~ lhrw;; flEv OllflaVTtK6~.1) Trendelenburg übersetzt: Jede 
Rede dient zur Bezeichnung. Die eigentliche Bedeutung von Ollflaivew 
kommt hierbei nicht recht zur Geltung. Denn es bedeutet: jemandem 
etwas bezeichnen- in dem Sinn, daß es geradezu ein ihm-Befehlen 
meinen kann. Zeichen sind - aÜgemein - dazu da, jemandem etwas 
zu erkennen zu geben. Signalisiert - durch eine Tafel - wird einem 
z. B. dies, daß man sich eines ungeschützten Bahnübergangs zu ver­
sehen hat. Die "Bedeutung" der Tafel liegt hier in der Weisung, die 
sie gibt. Sich danach richten heißt: sich darauf einstellen und vor­
sichtig fahren. Anders liegt es aber bei dem Zeichen, das auf der Karte 
einen solchen Bahnübergang "gibt", nämlich dafür steht. Nur für 
diesen zweiten Fall, der gerade keine Weisung ist, träfe aber die Wen­
dung zur Bezeichnung von etwas dienen zu. Al$ etwas, was im Griff 
irgendwelcher Operationen ist, bzw. von der Absicht einer Darstellung 
mitumschlossen wird, wird hier etwas bezeichnet, nämlich als Sache 
erkennbar gemacht. Das Zeichen verweist auf etwas, es ist sachlich 
umzusetzen. 

Jeglicher AO'fO~ ist nun offenbar insofern om.taVTIKO~, als in jedem 
gesprochenen Wort etwas gemeint ist. Was ist aber dies Gemeinte, 
wenn einer dem anderen etwas sagt ? Heißt dies, daß das Wort etwas 
bedeutet, daß darin auf etwas verwiesen wird, dessen unmittelbarer 
Aufweis vielleicht ebenso möglich wäre? Als ob etwa das Wort der 
Ausdruck eines "innerlichen Denkens" wäre, das "heim Aussprechen 

1) Aristoteles 17 a l. 

7 



6 

§ 15. Die Bedeutung von Redewörtern . . . . . . . 88 

§ 16. Die Frage nach der Bedeutung bei den Onomata 90 

§ 17. Die Artikulation des Eindrucks . 96 

§ 18. Ausdrücke und Redensarten . . 

§ 19. Laut und Bedeutung- Schallgebärden. 

V. ABSCHNITT. DIE REDE 

§ 20. Satzbau . . . . 

§ 21. Die aristotelische Apophansis und die Prädikation 

106 

109 

115 

der Logik . . . . . . . . . . . . 121 

§ 22. Apophansis in erweiterter Bedeutung 125 

§ 23. "Allgemeine Aussagen" 130 

§ 24. Sprichwörter . . . . . 135 

§ 25. Die Wahrheit des Wortes. 141 

I. ABSCHNITT 

FORMALE UND HERMENEUTISCHE LOGIK 

§ 1. .1\0rüi: I:HMANTIKOI: 

1. 

"Eon hE. AO'fO~ lhrw;; flEv OllflaVTtK6~.1) Trendelenburg übersetzt: Jede 
Rede dient zur Bezeichnung. Die eigentliche Bedeutung von Ollflaivew 
kommt hierbei nicht recht zur Geltung. Denn es bedeutet: jemandem 
etwas bezeichnen- in dem Sinn, daß es geradezu ein ihm-Befehlen 
meinen kann. Zeichen sind - aÜgemein - dazu da, jemandem etwas 
zu erkennen zu geben. Signalisiert - durch eine Tafel - wird einem 
z. B. dies, daß man sich eines ungeschützten Bahnübergangs zu ver­
sehen hat. Die "Bedeutung" der Tafel liegt hier in der Weisung, die 
sie gibt. Sich danach richten heißt: sich darauf einstellen und vor­
sichtig fahren. Anders liegt es aber bei dem Zeichen, das auf der Karte 
einen solchen Bahnübergang "gibt", nämlich dafür steht. Nur für 
diesen zweiten Fall, der gerade keine Weisung ist, träfe aber die Wen­
dung zur Bezeichnung von etwas dienen zu. Al$ etwas, was im Griff 
irgendwelcher Operationen ist, bzw. von der Absicht einer Darstellung 
mitumschlossen wird, wird hier etwas bezeichnet, nämlich als Sache 
erkennbar gemacht. Das Zeichen verweist auf etwas, es ist sachlich 
umzusetzen. 

Jeglicher AO'fO~ ist nun offenbar insofern om.taVTIKO~, als in jedem 
gesprochenen Wort etwas gemeint ist. Was ist aber dies Gemeinte, 
wenn einer dem anderen etwas sagt ? Heißt dies, daß das Wort etwas 
bedeutet, daß darin auf etwas verwiesen wird, dessen unmittelbarer 
Aufweis vielleicht ebenso möglich wäre? Als ob etwa das Wort der 
Ausdruck eines "innerlichen Denkens" wäre, das "heim Aussprechen 

1) Aristoteles 17 a l. 

7 



der Worte mitvollzogen wird"1)? Indessen -wenn es die Meinung 
irgendwelcher Worte festzustellen gilt, so fragt man nicht nach einem 
"objektiven" Bedeutungs"gehalt". Vielmehr: daraufhin, daß es den 
anderen in dem, was er einem zu erkennen gehen, hzw. was er gerade­
zu von einem will, zu verstehen gilt, sprechen wir von der Bedeutung 
der Worte hzw. davon, daß Worte dies und jenes meinen. Was jemand 
meint, kann z. B. sein: ... wo wohl der Zirkelliegt . . . . . Oder es wird 
jemand im Befehl zu erkennen gegeben, was er zu tun hat. Und was 
du hättest besser ... meint, ist nicht das Mißfallen, das sich darin aus­
drückt. Was Worte zu erkennen gehen, d. i. das im spezifischen Sinn 
Gesagte, kann überhaupt nicht sachlich fixiert hzw. als Gedanke auf­
gewiesen, sondern nur als Hinweis vernommen und insofern aufge­
nommen werden, als man den Worten entspricht: sie bedenkt oder 
ihrer W amung folgt oder sich dadurch unterrichten läßt oder darauf 
antwortet usw. 

Nur wenn man sich in O'lll.l<XVTIKOc; dies zu erkennen geben bedeuten 
läßt, stellt sich der Fortgang clTI"O<p<XVTIKÖc; b€ ou mxc;, ciH' E.v q, TO ci).'l-

9EUEIV fl \11Eube0'9<XI umipx€1 als eine echte einschränkende Bestim­
mung des ).6roc; hinsichtlich dessen, daß er allgemein O'lll.l<XVTIKOc; ist, 
dar. Sofern er nämlich-dann ein arro<p<XVTIKOc; ist, wenn er etwas in der 
Weise zu erkennen gibt, daß es hierbei von sich aus sich zeigt. Wenn 
er also insofern wahr ist, als er die Sache sehen läßt. Und auch die Be­
deutung von K<XT'lTOpeiv als an-den- Tag-legen liegt in derselben schon 
in O'lll.l<XiVEIV angeschlagenen Richtung. Bemerkt man aber nicht den 
Horizont, in den von Aristoteles der Logos durch das O'lll.l<XVTIKOc; ge­
rückt wird, so gerät das Wahrsein des Wortes in das Beliehen theore­
tischer Ausdeutungen. DieWahrheit derRede verliert dann ihr Spezi­
fikum. Man entstellt sie z. B. zur Eigenschaft von Aussagen, d. i. der 
hierin bezeichneten Darstellung sachlicher Verhältnisse. 

2. 

Das Wort bringt mich auf eine Sache. Es gibt sie mir aber nicht. 
Das Wort ist Fassung und Aus-Zeichnung eines Gedankens, der 

1) Vgl. z. B. Husserl, Formale und transzendentale Logik. 1929. S. 20ff. 

8 

und dies heißt: das Wort verstehen - von dem andern insofern aufge­
nommen wird, als er seinerseits darauf zukommt. Das, wovon man 
als einem Gedanken bewegt wird, spitzt sich zu z. B. in einer Bemer­
kung, und in der Frage ist eine Antwort angelegt. 

Der Eindruck, den man von etwas hat, kann sich zu einem Ge­
danken verdichten. Gedanken kommen einem wie Einfälle. Als Ein­
stellung, Bewegtheit werden Gedanken rege. Gedanken sind immer 
zunächst jemandes Gedanken, man kann sie teilen, sich zu eigen 
machen. Und so sehr ist man geneigt, sich mit dem, was man denkt, 
zu identifizieren, daß man sich gegen bestimmte als gegen einem 
fremde Gedanken zu wehren sucht. Es gibt Einfälle, die sich selbst 
ausdenken - gegenüber dem, daß nachdenkend etwas von mir ver­
folgt wird. Denn denkend beschäftigt mau sich mit etwas. Die Ge­
danken, mit denen ich bei etwas hin, können etwa in der Richtung 
von Sorge und Furcht liegen1). Man begründet sich in seinen Ge-

1) Furcht wird meist als bloßes "Gefühl" genommen. Indessen: unsere Furcht 
ist meist eine sachlich begründete Furcht. Bei und um etwas fürchtet man etwas, 
was soviel bedeutet wie: mit Möglichkeiten zu rechnen, die unserem Beginnen ent­
gegenstehen. Man besorgt hier, daß (nicht) ... Sorgfältig denkt man hier an Even­
tualitäten, sucht ihnen zuvorzukommen. Furcht kommt einem angesichts von .... 
Als unbegründet kann einem Furcht ausgeredet werden. Der andere versteht sie, 
sofern er sie als in meiner Lage begreiflich findet. Furcht gilt als ein Verhalten, das 
sachlich vernünftig, am Platze ist, naheliegt. In einer Situation kann geradezu die 
Furcht bestehen, daß ... Andererseits: diese Furcht ist immer jemandes Furcht, 
wie auch eine Vermutung immer jemandes Vermutung insofern ist, als sie zu recht­
fertigen und zu verantworten ist. Die Furcht des einen und die des anderen können 
wie Meinungen über eine Sache auseinandergehen. Zu dieser sachlichen Furcht 
gehört die Weite eines Raumes, aus dem her man sich in seinen Möglichkeiten als 
nahe und fern bestimmend zu Zustoß und Flucht ausdeutet. Als Gefahr wird etwas 
im Felde der Wirklichkeit an seiner Stelle eingeschätzt und verstanden. TapaxiJ be­
deutet hier Unschlüssigkeit, Kopf- und Fassungslosigkeit. 

Dieser Furcht, die einemangesichtsvon Umständen usw. als Gedanke kommt, die 
sich sachlich rechtfertigen läßt, steht aber die andere gegenüber, von der man als 
einem Affekt überwältigt wird. Schrecken, Grauen packt einen. Und. statt daß es 
"meine" Furcht wäre, auf die ich von mir aus in meiner Lage als auf einen Gedanken 
k?mme, sind ~s hier ~ur«:ht ~nd Grauen schlechthin, die mich ergreifen. Es gibt hier 
mcht das freie Verhältms, m dem man zu etwas als zu einer bestimmten Gefahr 
steht. Im Eindruck des Fürchterlichen kündet sich eine Wirklichkeit, die unplacier­
bar ist. Ein Einbruch in die Welt auseinandersetzbarer Tatsächlicl1keit überhaupt 
ist darin bezeichnet. Existenz wird hier aus ihrer Freiheit, sich Raum zu schaffen 
und besorgend auszubreiten, zurückgestoßen; der Eindruck vereinzelt mich. Und 
diese Furcht kann man niemand ausreden, nämlich in ihrer "rechten Bedeutung" 
zeigen wollen. Sofern sie ja überhaupt nichts bedeutet - worin das Unheimliche 
dieser Furcht liegt. (Vgl. später S. lOOf.) 

9 



der Worte mitvollzogen wird"1)? Indessen -wenn es die Meinung 
irgendwelcher Worte festzustellen gilt, so fragt man nicht nach einem 
"objektiven" Bedeutungs"gehalt". Vielmehr: daraufhin, daß es den 
anderen in dem, was er einem zu erkennen gehen, hzw. was er gerade­
zu von einem will, zu verstehen gilt, sprechen wir von der Bedeutung 
der Worte hzw. davon, daß Worte dies und jenes meinen. Was jemand 
meint, kann z. B. sein: ... wo wohl der Zirkelliegt . . . . . Oder es wird 
jemand im Befehl zu erkennen gegeben, was er zu tun hat. Und was 
du hättest besser ... meint, ist nicht das Mißfallen, das sich darin aus­
drückt. Was Worte zu erkennen gehen, d. i. das im spezifischen Sinn 
Gesagte, kann überhaupt nicht sachlich fixiert hzw. als Gedanke auf­
gewiesen, sondern nur als Hinweis vernommen und insofern aufge­
nommen werden, als man den Worten entspricht: sie bedenkt oder 
ihrer W amung folgt oder sich dadurch unterrichten läßt oder darauf 
antwortet usw. 

Nur wenn man sich in O'lll.l<XVTIKOc; dies zu erkennen geben bedeuten 
läßt, stellt sich der Fortgang clTI"O<p<XVTIKÖc; b€ ou mxc;, ciH' E.v q, TO ci).'l-

9EUEIV fl \11Eube0'9<XI umipx€1 als eine echte einschränkende Bestim­
mung des ).6roc; hinsichtlich dessen, daß er allgemein O'lll.l<XVTIKOc; ist, 
dar. Sofern er nämlich-dann ein arro<p<XVTIKOc; ist, wenn er etwas in der 
Weise zu erkennen gibt, daß es hierbei von sich aus sich zeigt. Wenn 
er also insofern wahr ist, als er die Sache sehen läßt. Und auch die Be­
deutung von K<XT'lTOpeiv als an-den- Tag-legen liegt in derselben schon 
in O'lll.l<XiVEIV angeschlagenen Richtung. Bemerkt man aber nicht den 
Horizont, in den von Aristoteles der Logos durch das O'lll.l<XVTIKOc; ge­
rückt wird, so gerät das Wahrsein des Wortes in das Beliehen theore­
tischer Ausdeutungen. DieWahrheit derRede verliert dann ihr Spezi­
fikum. Man entstellt sie z. B. zur Eigenschaft von Aussagen, d. i. der 
hierin bezeichneten Darstellung sachlicher Verhältnisse. 

2. 

Das Wort bringt mich auf eine Sache. Es gibt sie mir aber nicht. 
Das Wort ist Fassung und Aus-Zeichnung eines Gedankens, der 

1) Vgl. z. B. Husserl, Formale und transzendentale Logik. 1929. S. 20ff. 

8 

und dies heißt: das Wort verstehen - von dem andern insofern aufge­
nommen wird, als er seinerseits darauf zukommt. Das, wovon man 
als einem Gedanken bewegt wird, spitzt sich zu z. B. in einer Bemer­
kung, und in der Frage ist eine Antwort angelegt. 

Der Eindruck, den man von etwas hat, kann sich zu einem Ge­
danken verdichten. Gedanken kommen einem wie Einfälle. Als Ein­
stellung, Bewegtheit werden Gedanken rege. Gedanken sind immer 
zunächst jemandes Gedanken, man kann sie teilen, sich zu eigen 
machen. Und so sehr ist man geneigt, sich mit dem, was man denkt, 
zu identifizieren, daß man sich gegen bestimmte als gegen einem 
fremde Gedanken zu wehren sucht. Es gibt Einfälle, die sich selbst 
ausdenken - gegenüber dem, daß nachdenkend etwas von mir ver­
folgt wird. Denn denkend beschäftigt mau sich mit etwas. Die Ge­
danken, mit denen ich bei etwas hin, können etwa in der Richtung 
von Sorge und Furcht liegen1). Man begründet sich in seinen Ge-

1) Furcht wird meist als bloßes "Gefühl" genommen. Indessen: unsere Furcht 
ist meist eine sachlich begründete Furcht. Bei und um etwas fürchtet man etwas, 
was soviel bedeutet wie: mit Möglichkeiten zu rechnen, die unserem Beginnen ent­
gegenstehen. Man besorgt hier, daß (nicht) ... Sorgfältig denkt man hier an Even­
tualitäten, sucht ihnen zuvorzukommen. Furcht kommt einem angesichts von .... 
Als unbegründet kann einem Furcht ausgeredet werden. Der andere versteht sie, 
sofern er sie als in meiner Lage begreiflich findet. Furcht gilt als ein Verhalten, das 
sachlich vernünftig, am Platze ist, naheliegt. In einer Situation kann geradezu die 
Furcht bestehen, daß ... Andererseits: diese Furcht ist immer jemandes Furcht, 
wie auch eine Vermutung immer jemandes Vermutung insofern ist, als sie zu recht­
fertigen und zu verantworten ist. Die Furcht des einen und die des anderen können 
wie Meinungen über eine Sache auseinandergehen. Zu dieser sachlichen Furcht 
gehört die Weite eines Raumes, aus dem her man sich in seinen Möglichkeiten als 
nahe und fern bestimmend zu Zustoß und Flucht ausdeutet. Als Gefahr wird etwas 
im Felde der Wirklichkeit an seiner Stelle eingeschätzt und verstanden. TapaxiJ be­
deutet hier Unschlüssigkeit, Kopf- und Fassungslosigkeit. 

Dieser Furcht, die einemangesichtsvon Umständen usw. als Gedanke kommt, die 
sich sachlich rechtfertigen läßt, steht aber die andere gegenüber, von der man als 
einem Affekt überwältigt wird. Schrecken, Grauen packt einen. Und. statt daß es 
"meine" Furcht wäre, auf die ich von mir aus in meiner Lage als auf einen Gedanken 
k?mme, sind ~s hier ~ur«:ht ~nd Grauen schlechthin, die mich ergreifen. Es gibt hier 
mcht das freie Verhältms, m dem man zu etwas als zu einer bestimmten Gefahr 
steht. Im Eindruck des Fürchterlichen kündet sich eine Wirklichkeit, die unplacier­
bar ist. Ein Einbruch in die Welt auseinandersetzbarer Tatsächlicl1keit überhaupt 
ist darin bezeichnet. Existenz wird hier aus ihrer Freiheit, sich Raum zu schaffen 
und besorgend auszubreiten, zurückgestoßen; der Eindruck vereinzelt mich. Und 
diese Furcht kann man niemand ausreden, nämlich in ihrer "rechten Bedeutung" 
zeigen wollen. Sofern sie ja überhaupt nichts bedeutet - worin das Unheimliche 
dieser Furcht liegt. (Vgl. später S. lOOf.) 

9 



danken. Überdenken schafft den Abstand, den sachliche Rechenschaft 
verlangt. 

Durch Hin- und Herwenden der Dinge sucht man zu einem Schluß 
zu kommen. Schließen heißt: sich die Situation, d. i. sich in der über­
kommenen Situation erschließen. Es bedeutet ein Weiterkommen. 
Schlüsse sind bündig, sofern sie einer Situation durch Straffung die 
Spitze geben. Auch die Verknotung einer Situation zum Beschluß be­
deutet gerade die Einleitung eines Wollens. Und sofern im Denken die 
Dinge aufgenommen und umrissen werden, kann, was vorerst nur Ge­
danke ist, dann auch zur Ausführung gebracht werden. Schlüsse 
können nur durch Beispiele veranschaulicht, aber nicht an Figuren wie 
an Modellen vorgeführt werden. Dieses Erkennen geschieht als Ver­
antwortung seiner, als Schritt zu sich selbst. Nicht, daß man hier nur 
eben es richtig machte, d. i. den Dingen bzw. einem bestimmten Vor­
haben entspräche. Vielmehr: Jeder Schluß ist ein sich ent-schließen, 
sich auf seine Möglichkeiten hin entwerfen. Ein Schluß kann deshalb 
z. B. auch kühn sein und charakterisiert den Menschen. Witz kann 
sich darin zeigen, wie Geschmack und Scharfsinn im Urteil. Richtig­
keit liegt nicht in sachlicher Deckung; siebemißt sich an Umständen 
und eignem Können. 

Überlegend sagt man sich aber, daß . . 1). Gerade der erste Schritt 
rechenschaftgebender Dar- und Auseinanderlegung wird darin be­
zeichnet. Nämlich dessen, wovon man bewegt, was als Gedanke in 
einem rege wird. /1.6v;ov htb6vat heißt redestehen. Und darin ist der 
Sinnkreis von Verantwortung und auf-etwas-hin-Angesprochensein be­
zeichnet. Der Mensch "weiß, daß sein Gedanke nicht der seinige wäre, 
wenn er nicht auch, wenigstens der Möglichkeit nach, der Gedanke 
anderer wäre." Nur insofern kann "der Mensch sich selbst genügen, 
weil er sich selbst als Einen weiß, sich von sich unterscheidet, sich 
selbst der Andere sein kann"2). Trotzdem- er weiß es als Beschrän­
kung. "Wir werden nur durch den Anderen -freilich nicht diesen 
oder jenen zufälligen Anderen - der Wahrheit unserer eignen Sache 
bewußt und gewiß". /1.6v;o~ ÜYTl mpi nvo~ heißt: es handelt sich 

1) vergl. Plato, Theätet l89c 6. . 
') L. Feuerbach, Kritik der Hcgcl'schcn Philosophie (Werke, II. Bd. S. 198). 

10 

um etwas. Sofern es nämlich zur Sprache gebracht wird, und sofern 
es dabei als von verschiedenen Seiten beredet sich herausstellt und 
zeigt in seiner Bedeutsamkeit. Man teilt sich einander mit in seiner 
Sicht der Dinge. Nur im Durchsprechen, wobei der eine den andern 
richtigstellt, kann sich das Maßgebliche einer Ansicht herausstellen. 
Man beansprucht hierbei den andern auf seine Erwiderung hin, bzw. 
begegnet ihm in seiner Lage. Sorgen können einem vom andern ab­
genommen, aber auch ausgeredet werden. Ganz allgemein sind Ge­
danken etwas, was von anderen aufgenommen werden, worin man 
sich treffen, worin man einander widersprechen kann. 

3. 

Die antike Bestimmung des Menschen als Z:y:10v >.6rov €xov hat darin 
ihren Einsatz, .daß in der Rede ein freies Verhältnis der einen zur 
anderen Existenz aufgenommen wird. Der Logos ist kein Vermögen 
wie die Ratio. In }.6v;ov €xov wird nicht die Natur sondern die Exi­
stenz des Menschen bestimmt. Ihre Verfassung ist darin angeschnitten, 
daß der Mensch- gerade z. B. auch in der Sicht der Dinge- verant­
wortlich zu sich steht. 

Der Logos ist dem Menschen bzw. der Mensch ist sich darin über­
antwortet. Das AO"'fOV hth6vat ist aber dann, sofern es Existenz be­
stimmt, von vornherein auch der Philosophie zugewiesen. Im Unter­
schied zu der ratio, die der leitende Gesichtspunkt einer Disziplin 
werden konnte: 

Denn die Gedanken, von denen man bewegt wird, und die einen 
beschäftigen, die einem als Eingebung kommen, die ebenso aber auch 
von mir aufgegriffen werden können, in deren schrittweisem Vollzug 
Existenz sich gründet in ihrem Verhältnis zur Welt und sich darin be­
gegnet mit ihresgleichen - diese Gedanken sind etwas anderes als das 
diskursive Denken, dessen Wegen man in Formen der Urteile oder in 
Figuren des Schließens auf die Spur zu kommen sucht. Subsumtion 
unter Begriffe und Ermittlung sind V erfahren, die schulgerecht zu 
üben und auf die Dinge anzuwenden sind. Das Ziel einer solchen for­
malen Logik war hierbei wie unter der Hand angesetzt: Wie stellt man 

ll 



danken. Überdenken schafft den Abstand, den sachliche Rechenschaft 
verlangt. 

Durch Hin- und Herwenden der Dinge sucht man zu einem Schluß 
zu kommen. Schließen heißt: sich die Situation, d. i. sich in der über­
kommenen Situation erschließen. Es bedeutet ein Weiterkommen. 
Schlüsse sind bündig, sofern sie einer Situation durch Straffung die 
Spitze geben. Auch die Verknotung einer Situation zum Beschluß be­
deutet gerade die Einleitung eines Wollens. Und sofern im Denken die 
Dinge aufgenommen und umrissen werden, kann, was vorerst nur Ge­
danke ist, dann auch zur Ausführung gebracht werden. Schlüsse 
können nur durch Beispiele veranschaulicht, aber nicht an Figuren wie 
an Modellen vorgeführt werden. Dieses Erkennen geschieht als Ver­
antwortung seiner, als Schritt zu sich selbst. Nicht, daß man hier nur 
eben es richtig machte, d. i. den Dingen bzw. einem bestimmten Vor­
haben entspräche. Vielmehr: Jeder Schluß ist ein sich ent-schließen, 
sich auf seine Möglichkeiten hin entwerfen. Ein Schluß kann deshalb 
z. B. auch kühn sein und charakterisiert den Menschen. Witz kann 
sich darin zeigen, wie Geschmack und Scharfsinn im Urteil. Richtig­
keit liegt nicht in sachlicher Deckung; siebemißt sich an Umständen 
und eignem Können. 

Überlegend sagt man sich aber, daß . . 1). Gerade der erste Schritt 
rechenschaftgebender Dar- und Auseinanderlegung wird darin be­
zeichnet. Nämlich dessen, wovon man bewegt, was als Gedanke in 
einem rege wird. /1.6v;ov htb6vat heißt redestehen. Und darin ist der 
Sinnkreis von Verantwortung und auf-etwas-hin-Angesprochensein be­
zeichnet. Der Mensch "weiß, daß sein Gedanke nicht der seinige wäre, 
wenn er nicht auch, wenigstens der Möglichkeit nach, der Gedanke 
anderer wäre." Nur insofern kann "der Mensch sich selbst genügen, 
weil er sich selbst als Einen weiß, sich von sich unterscheidet, sich 
selbst der Andere sein kann"2). Trotzdem- er weiß es als Beschrän­
kung. "Wir werden nur durch den Anderen -freilich nicht diesen 
oder jenen zufälligen Anderen - der Wahrheit unserer eignen Sache 
bewußt und gewiß". /1.6v;o~ ÜYTl mpi nvo~ heißt: es handelt sich 

1) vergl. Plato, Theätet l89c 6. . 
') L. Feuerbach, Kritik der Hcgcl'schcn Philosophie (Werke, II. Bd. S. 198). 

10 

um etwas. Sofern es nämlich zur Sprache gebracht wird, und sofern 
es dabei als von verschiedenen Seiten beredet sich herausstellt und 
zeigt in seiner Bedeutsamkeit. Man teilt sich einander mit in seiner 
Sicht der Dinge. Nur im Durchsprechen, wobei der eine den andern 
richtigstellt, kann sich das Maßgebliche einer Ansicht herausstellen. 
Man beansprucht hierbei den andern auf seine Erwiderung hin, bzw. 
begegnet ihm in seiner Lage. Sorgen können einem vom andern ab­
genommen, aber auch ausgeredet werden. Ganz allgemein sind Ge­
danken etwas, was von anderen aufgenommen werden, worin man 
sich treffen, worin man einander widersprechen kann. 

3. 

Die antike Bestimmung des Menschen als Z:y:10v >.6rov €xov hat darin 
ihren Einsatz, .daß in der Rede ein freies Verhältnis der einen zur 
anderen Existenz aufgenommen wird. Der Logos ist kein Vermögen 
wie die Ratio. In }.6v;ov €xov wird nicht die Natur sondern die Exi­
stenz des Menschen bestimmt. Ihre Verfassung ist darin angeschnitten, 
daß der Mensch- gerade z. B. auch in der Sicht der Dinge- verant­
wortlich zu sich steht. 

Der Logos ist dem Menschen bzw. der Mensch ist sich darin über­
antwortet. Das AO"'fOV hth6vat ist aber dann, sofern es Existenz be­
stimmt, von vornherein auch der Philosophie zugewiesen. Im Unter­
schied zu der ratio, die der leitende Gesichtspunkt einer Disziplin 
werden konnte: 

Denn die Gedanken, von denen man bewegt wird, und die einen 
beschäftigen, die einem als Eingebung kommen, die ebenso aber auch 
von mir aufgegriffen werden können, in deren schrittweisem Vollzug 
Existenz sich gründet in ihrem Verhältnis zur Welt und sich darin be­
gegnet mit ihresgleichen - diese Gedanken sind etwas anderes als das 
diskursive Denken, dessen Wegen man in Formen der Urteile oder in 
Figuren des Schließens auf die Spur zu kommen sucht. Subsumtion 
unter Begriffe und Ermittlung sind V erfahren, die schulgerecht zu 
üben und auf die Dinge anzuwenden sind. Das Ziel einer solchen for­
malen Logik war hierbei wie unter der Hand angesetzt: Wie stellt man 

ll 



es an, um so etwas wie Erkenntnisse als Bestand ausmünzen und ver­
rechnen und in all dem sich einen Besitz bestätigen zu können ? Ein 
bestimmtes Feld der Untersuchung schneidet sich im Verfolg solcher 
Absichten aus. Um es kennen zu lernen, gilt es, das interne Verhältnis 
des Fachmanns dazu zu gewinnen. DasWort konnte hierbei nur inso­
fern am Anfang solcher Untersuchungen stehen, als es - als Aussage 
genommen - die Materie beibringt, um deren Aufklärung diese Logik 
bemüht warl). Die Eigenständigkeil ~ieser Operationen läßt Logik als 
Mathema erscheinen. Das Gegebene aufzunehmen bedeutet hier: es 
unter die Perspektive eines Fall~s zu rücken, der in den Formen dar­
zustellen ist, die kritische Analyse gefunden hat. Noch diesseits aber 
solcher Sichtung auf in einem bestimmten theoretischen Betracht 
Wesentliches - in den Gedanken, die sich zum Schluß verdichten, die 
im Gespräch vom andern aufgeno,mmen werden, in dem Urteil, d~s 
einer sich bildet- überall ist hier nach dem Menschen gefragt. Nur 
in der Ausrichtung auf die Verfassung von dessen Existenz kann man 
sich des tragenden Grundes der Frage, z. B. was ein Schluß "ist", ver· 
sichert halten. Nur aus der Zeitlichkeit des Daseins ist die innere Mög· 
lichkeit. des Schließens zu begreifen. Die Grenze des Menschen zeigt 
sich darin. Objektivität - wie sie im Urteil gesucht wird -bedeutet 
etwas nur für ein Wesen, das in die Dinge verstrickt dazu Distanz zu 
bekommen sucht, das in dem Standpunkt, den es dabei vertritt, sich 
sein Freiwerdenkönnen von sich selbst erweist. Es bedeutet keine Re­
lativierung, wenn dem Myoc;; seine Stelle gegeben wird. Es gilt eine 
Morphologie des Urteils aufzulösen, die im Urteil etwas "als seiend 
gesetzt" sein ließ. Sie ist durch eine Typik der Schritte zu ersetzen, in 
denen Existenz sich vollzieht, d. i. bestimmend und urteilend, schlie­
ßend und beweisend sich aufnimmt in der Artikulation ihrer Lage, 
sich auseinandersetzt mit ihresgleichen. Statt Spuren solcher Aus· 

I) In den Formen, auf die hin hier in nachträglicher Vergegenständlichung ab­
strahiert wird werden aber die aktiven Denkverhältnisse mehr verdeckt als heraus­
gestellt. Man brauchte Takt zur Anwendung dieser Logik. ~rst die ~ons~ruktion 
des Logikkalküls aus tatsächlichen Elementen schafft ursäehl!ehe Verhaltni~se. J?er 
Darstellung kommt hier operative Bedeutung zu; schon aus Ihre~ Forll! erg_Ibt ~Ich 
etwas. Es liegt in dieser Logik - nicht anders als in der ~athemauk - e1n ständiges 
Ausweichen vor der Materie ihrer Anwendung. Und eme Entlastung bedeutet es, 
daß man sieh hier zum Sachwalter einer Technik machen kann. 

12 

legung auf Schemata zu idealisieren, gilt es, ihre Bündigkeit zu he­
greifen. Schlüsse, Bestimmungen usw. können aber dann nicht mehr 
beanspruchen als ein Einsatzfeld zu sein. Im Begreifen ihrer inneren 
Möglichkeit, in der Bloßlegung ihres Ursprungs verschiebt sich sofort 
die Betrachtung in die Richtung dessen, was Heideggers Existenzial­
Analytik umrissen hat. Sie haben keine eigene Systematik. Und dies 
gerade hinsichtlich dessen, daß in ihnen als Modalitäten der Erkenntnis 
Transzendenz im Ganzen im Blick steht. 

Die folgenden Untersuchungen setzen bei der Aristotelischen Be­
stimmung des >..oyoc;; als eines <TJlJ.l<XVTlKoc;;, hzw. bei dem darin ange­
legten Begriff der Wahrheit ein. 

§ 2. WAHRHEIT UND RICHTIGKEIT 

Zu erkennengeben mag zunächst aufbestimmte Praktiken der Unter-. 
weisung bezogen sein. Wie bei der Instruktion etwa ein Gewehr in 
Konstruktion und Gebrauch vorgeführt wird. Am Modell soll der 
andere etwas lernen. Das Wort greift hier zumeist nur eben ein. Es 
nimmt im Gang der Beschreibung etwas auf, um dann wieder z. B. 
eine Abbildung sprechen zu lassen. Und die Wendung sprachlicher 
Ausdruck meint hier die Art, wie nach Maßgabe des Ziels dem anderen 
etwas gesagt wird. Denn man rechnet mit seiner Auffassungsgabe usw. 
Unterricht leitet hier an. In Eingriffen usw. sich vollziehende Praxis 
führt hier zum Ziel. Die Dinge werden hierbei vorgenommen. Und 
daraufhin kann solche Erklärung nur richtig, d. i. geschickt sein oder 
nicht. Dieses zu-erkennen-geben ist ein Vorhaben - nicht anders als 
Bestimmungen oder Feststellungen. Des näheren läßt man hier aber 
den anderen an der Vorführung von etwas lernen, nämlich merken. 
Der andere erkennt hierbei etwas nicht anders, als er dasselbe und 
ebenso auch von sich aus merken könnte. Ich verhelfe ihm nur dazu, 
das in diesem Begreifen bezeichnete innerweltliche Verhältnis zu der 
Sache zu gewinnen, verfahre dementsprechend. Erkenntnis, d. i. Orien • 
tierung wird hier dem anderen vermittelt. Wobei das Wort nur verdeut-

13 



es an, um so etwas wie Erkenntnisse als Bestand ausmünzen und ver­
rechnen und in all dem sich einen Besitz bestätigen zu können ? Ein 
bestimmtes Feld der Untersuchung schneidet sich im Verfolg solcher 
Absichten aus. Um es kennen zu lernen, gilt es, das interne Verhältnis 
des Fachmanns dazu zu gewinnen. DasWort konnte hierbei nur inso­
fern am Anfang solcher Untersuchungen stehen, als es - als Aussage 
genommen - die Materie beibringt, um deren Aufklärung diese Logik 
bemüht warl). Die Eigenständigkeil ~ieser Operationen läßt Logik als 
Mathema erscheinen. Das Gegebene aufzunehmen bedeutet hier: es 
unter die Perspektive eines Fall~s zu rücken, der in den Formen dar­
zustellen ist, die kritische Analyse gefunden hat. Noch diesseits aber 
solcher Sichtung auf in einem bestimmten theoretischen Betracht 
Wesentliches - in den Gedanken, die sich zum Schluß verdichten, die 
im Gespräch vom andern aufgeno,mmen werden, in dem Urteil, d~s 
einer sich bildet- überall ist hier nach dem Menschen gefragt. Nur 
in der Ausrichtung auf die Verfassung von dessen Existenz kann man 
sich des tragenden Grundes der Frage, z. B. was ein Schluß "ist", ver· 
sichert halten. Nur aus der Zeitlichkeit des Daseins ist die innere Mög· 
lichkeit. des Schließens zu begreifen. Die Grenze des Menschen zeigt 
sich darin. Objektivität - wie sie im Urteil gesucht wird -bedeutet 
etwas nur für ein Wesen, das in die Dinge verstrickt dazu Distanz zu 
bekommen sucht, das in dem Standpunkt, den es dabei vertritt, sich 
sein Freiwerdenkönnen von sich selbst erweist. Es bedeutet keine Re­
lativierung, wenn dem Myoc;; seine Stelle gegeben wird. Es gilt eine 
Morphologie des Urteils aufzulösen, die im Urteil etwas "als seiend 
gesetzt" sein ließ. Sie ist durch eine Typik der Schritte zu ersetzen, in 
denen Existenz sich vollzieht, d. i. bestimmend und urteilend, schlie­
ßend und beweisend sich aufnimmt in der Artikulation ihrer Lage, 
sich auseinandersetzt mit ihresgleichen. Statt Spuren solcher Aus· 

I) In den Formen, auf die hin hier in nachträglicher Vergegenständlichung ab­
strahiert wird werden aber die aktiven Denkverhältnisse mehr verdeckt als heraus­
gestellt. Man brauchte Takt zur Anwendung dieser Logik. ~rst die ~ons~ruktion 
des Logikkalküls aus tatsächlichen Elementen schafft ursäehl!ehe Verhaltni~se. J?er 
Darstellung kommt hier operative Bedeutung zu; schon aus Ihre~ Forll! erg_Ibt ~Ich 
etwas. Es liegt in dieser Logik - nicht anders als in der ~athemauk - e1n ständiges 
Ausweichen vor der Materie ihrer Anwendung. Und eme Entlastung bedeutet es, 
daß man sieh hier zum Sachwalter einer Technik machen kann. 

12 

legung auf Schemata zu idealisieren, gilt es, ihre Bündigkeit zu he­
greifen. Schlüsse, Bestimmungen usw. können aber dann nicht mehr 
beanspruchen als ein Einsatzfeld zu sein. Im Begreifen ihrer inneren 
Möglichkeit, in der Bloßlegung ihres Ursprungs verschiebt sich sofort 
die Betrachtung in die Richtung dessen, was Heideggers Existenzial­
Analytik umrissen hat. Sie haben keine eigene Systematik. Und dies 
gerade hinsichtlich dessen, daß in ihnen als Modalitäten der Erkenntnis 
Transzendenz im Ganzen im Blick steht. 

Die folgenden Untersuchungen setzen bei der Aristotelischen Be­
stimmung des >..oyoc;; als eines <TJlJ.l<XVTlKoc;;, hzw. bei dem darin ange­
legten Begriff der Wahrheit ein. 

§ 2. WAHRHEIT UND RICHTIGKEIT 

Zu erkennengeben mag zunächst aufbestimmte Praktiken der Unter-. 
weisung bezogen sein. Wie bei der Instruktion etwa ein Gewehr in 
Konstruktion und Gebrauch vorgeführt wird. Am Modell soll der 
andere etwas lernen. Das Wort greift hier zumeist nur eben ein. Es 
nimmt im Gang der Beschreibung etwas auf, um dann wieder z. B. 
eine Abbildung sprechen zu lassen. Und die Wendung sprachlicher 
Ausdruck meint hier die Art, wie nach Maßgabe des Ziels dem anderen 
etwas gesagt wird. Denn man rechnet mit seiner Auffassungsgabe usw. 
Unterricht leitet hier an. In Eingriffen usw. sich vollziehende Praxis 
führt hier zum Ziel. Die Dinge werden hierbei vorgenommen. Und 
daraufhin kann solche Erklärung nur richtig, d. i. geschickt sein oder 
nicht. Dieses zu-erkennen-geben ist ein Vorhaben - nicht anders als 
Bestimmungen oder Feststellungen. Des näheren läßt man hier aber 
den anderen an der Vorführung von etwas lernen, nämlich merken. 
Der andere erkennt hierbei etwas nicht anders, als er dasselbe und 
ebenso auch von sich aus merken könnte. Ich verhelfe ihm nur dazu, 
das in diesem Begreifen bezeichnete innerweltliche Verhältnis zu der 
Sache zu gewinnen, verfahre dementsprechend. Erkenntnis, d. i. Orien • 
tierung wird hier dem anderen vermittelt. Wobei das Wort nur verdeut-

13 



liehend einspringt, Fingerzeige ersetzt usw. Also insofern auch am Platze 
ist. Auch eine hingeworfene Bemerkung stimmt, ist treffend oder nicht. 
Unddas ist hier mehrdeutig. Eine albeme Bemerkung ist eine solche, die 
nicht hingehört. Aber sie ist nicht einfach eine falsche Bemerkung. 
Sicherlich- eine richtige Bemerkung ist die, die in einem besonderen 
Grad und im besonderen Sinn demjenigen entspricht, wozu sie gemacht 
wird. Aber es wäre verkehrt, daraufhin an dieser andere Bemerkungen 
messen zu wollen. Wie auch eine flüchtige und oberflächliche Be­
schreibung gerade die genügende, je nach den Umständen sogar die 
einzig richtige sein kann. Denn auch jede Beschreibung wird ver­
hältnismäßig vorgenommen: sie rechnetmit den Mitteln und dem 
Zweck der Beschreibung, .für die die Bedürftigkeit des anderen maß­
geblich ist. 

Eine in Worten gegebene Darstellung wird zunächst - sofern sie 
auf ein Ziel ausgerichtet ist - auf diese ihre Richtigkeit hin geprüft. 
"Das ist (doch) Eisen!" wird als Hinweis verstanden, ein zur Prüfung 
vorgelegtes Stück Metall doch einmal daraufhin zu betrachten. Und es 
ist hier berechtigt oder nicht, die Untersuchung des anderen in diese 
Richtung zu lenken. Als "richtig" i. e. S. gilt zielgemäßes Verhalten. 
Was man vornimmt, ist richtig. Daß eine Beschreibung "stimmt", 
meint. aber mehr als nur zweckentsprechend zu sein. Es bezieht sich 
auf sachliche Richtigkeit, darauf, daß die Beschreibung dem Beschrie­
benen entspricht. Daß ein Schluß "stimmt", ist nicht die "Richtig"· 
keit i. e. S., die ihm daraufhin zugesprochen wird, daß er den Weg zu 
einer Lösung der Situation bahnt. Das Wort - und hierbei faßt man 
es gerade in seiner unverschnittenen Wirklichkeit -ist aber hier über­
all als Wort am Platze: als eingestellt in Begegnungen mit dem anderen 
stehen die Dinge im Blick. Feststellungen werden als Anliegen der 
Wissenschaft bekannt gemacht. Das Wort ist keine bloße Wiedergabe 
von etwas, die es ja doch beließe bei dem, was als bloß eben "ausge­
drückt" nicht geändert würde. Das Wort verändert aber gerade die 
Situation, sofem es sie klärt. Man kann der Berufene sein, zu etwas 
"sein Wort" abzugeben. 

Worte sollen etwas dem anderen nahebringen, ihn in Kenntnis 
setzen, ihm etwas beibringen, erklären, eine Weisung geben. Ein Be-

14 

r 

richt z. B. hat zum Ziel die Unterrichtung des anderen. Worüber be­
richtet wird, ist als den an.dem angehend in einem unausdrücklichen 
Vorverständnis ausgrenzend bestimmt. Indessen - "was" wird 
eigentlich berichtet? Er wird berichtet. Der Bericht vermittelt mehr, 
als daß er eine "Über"mittlung von etwas bedeutet. Der Bericht ver­
setzt den andem in eine Kenntnis. In der Umstellung auf die (ver­
änderten) V erhältniese nimmt er den Bericht auf. Einen Ruf nimmt 
man sich zur Wamung. Und, im gespannten Zuhören, reservierten 
sich-Anhören usw. drückt sich der verschiedene Anspruch aus, der 
dem an einen gerichteten Wort zugebilligt wird. 

Rat, Bitte, Frage hatte Arietoteies von der Logik daraufhin ausge­
schlossen, daß sie nicht "wahr" sein könnten. Indessen - schon eine 
Frage z. B. kann die "gegebene" und die "richtige", weil weiterfüh­
rende Frage sein. Und ein Rat kann "stimmen" z. B. Man rät das hier 
Gebotene. Aus größerer Einsicht wird hier autoritäre Geltung dessen 
beansprucht, was dem andem: geraten wird. Was hier als das Richtige 
erkannt wird, liegt sicherlich erst in der Fortsetzung der vorliegenden 
Situation. Indessen- die Umstände gebieten. Von den Dingen her 
zeigt sich ein Rat als richtig oder nicht~ obgleich nach einer "Über­
einstimmung" hier nicht gefahndet werden kann. Der Rat entspricht 
aber der Lage des anderen, der sich hier etwas sagen, d. i. sich frei zu 
etwas bestimmen läßt. Im Unterschied zu dem Befehl, dem man durch 
die Ausführung, aber nicht in der Aneignung von etwas als des Rich­
tigen "frei" entspricht. 

In dem Ausdruck stimmen, richtigsein ist keine Übereinstimmung, 
sondern nur eine Akkordanz bezeichnet. Der Ruf Feuer! stimmt, so­
fern er Ausdruck einer wirklichen Gefahr ist. Es ist nur eine bestimmte 
Modalität dieser Richtigkeit, wenn im Bestimmen z. B. etwas sach­
lich stimmt, wenn nämlich in der hier aufgenommenen Richtung den 
Tatsachen entsprochen wird. Womit sollte z. B. die Bestimmung einer 
Pßanze als ,.Aberration von .. " übereinstimmen ? Diese Bestimmung 
"stimmt" lediglich, sofern sie dem Stand der Wissenschaft, vorlie­
genden Einteilungen, Vererbungsversuchen usw. entspricht. In den 
rrpan.taTa ist der Horizont der "bekannten Tatsachen" angeschlagen. 
Angesichts des derzeitigen Standes der Dinge begründet man sich in 

15 



liehend einspringt, Fingerzeige ersetzt usw. Also insofern auch am Platze 
ist. Auch eine hingeworfene Bemerkung stimmt, ist treffend oder nicht. 
Unddas ist hier mehrdeutig. Eine albeme Bemerkung ist eine solche, die 
nicht hingehört. Aber sie ist nicht einfach eine falsche Bemerkung. 
Sicherlich- eine richtige Bemerkung ist die, die in einem besonderen 
Grad und im besonderen Sinn demjenigen entspricht, wozu sie gemacht 
wird. Aber es wäre verkehrt, daraufhin an dieser andere Bemerkungen 
messen zu wollen. Wie auch eine flüchtige und oberflächliche Be­
schreibung gerade die genügende, je nach den Umständen sogar die 
einzig richtige sein kann. Denn auch jede Beschreibung wird ver­
hältnismäßig vorgenommen: sie rechnetmit den Mitteln und dem 
Zweck der Beschreibung, .für die die Bedürftigkeit des anderen maß­
geblich ist. 

Eine in Worten gegebene Darstellung wird zunächst - sofern sie 
auf ein Ziel ausgerichtet ist - auf diese ihre Richtigkeit hin geprüft. 
"Das ist (doch) Eisen!" wird als Hinweis verstanden, ein zur Prüfung 
vorgelegtes Stück Metall doch einmal daraufhin zu betrachten. Und es 
ist hier berechtigt oder nicht, die Untersuchung des anderen in diese 
Richtung zu lenken. Als "richtig" i. e. S. gilt zielgemäßes Verhalten. 
Was man vornimmt, ist richtig. Daß eine Beschreibung "stimmt", 
meint. aber mehr als nur zweckentsprechend zu sein. Es bezieht sich 
auf sachliche Richtigkeit, darauf, daß die Beschreibung dem Beschrie­
benen entspricht. Daß ein Schluß "stimmt", ist nicht die "Richtig"· 
keit i. e. S., die ihm daraufhin zugesprochen wird, daß er den Weg zu 
einer Lösung der Situation bahnt. Das Wort - und hierbei faßt man 
es gerade in seiner unverschnittenen Wirklichkeit -ist aber hier über­
all als Wort am Platze: als eingestellt in Begegnungen mit dem anderen 
stehen die Dinge im Blick. Feststellungen werden als Anliegen der 
Wissenschaft bekannt gemacht. Das Wort ist keine bloße Wiedergabe 
von etwas, die es ja doch beließe bei dem, was als bloß eben "ausge­
drückt" nicht geändert würde. Das Wort verändert aber gerade die 
Situation, sofem es sie klärt. Man kann der Berufene sein, zu etwas 
"sein Wort" abzugeben. 

Worte sollen etwas dem anderen nahebringen, ihn in Kenntnis 
setzen, ihm etwas beibringen, erklären, eine Weisung geben. Ein Be-

14 

r 

richt z. B. hat zum Ziel die Unterrichtung des anderen. Worüber be­
richtet wird, ist als den an.dem angehend in einem unausdrücklichen 
Vorverständnis ausgrenzend bestimmt. Indessen - "was" wird 
eigentlich berichtet? Er wird berichtet. Der Bericht vermittelt mehr, 
als daß er eine "Über"mittlung von etwas bedeutet. Der Bericht ver­
setzt den andem in eine Kenntnis. In der Umstellung auf die (ver­
änderten) V erhältniese nimmt er den Bericht auf. Einen Ruf nimmt 
man sich zur Wamung. Und, im gespannten Zuhören, reservierten 
sich-Anhören usw. drückt sich der verschiedene Anspruch aus, der 
dem an einen gerichteten Wort zugebilligt wird. 

Rat, Bitte, Frage hatte Arietoteies von der Logik daraufhin ausge­
schlossen, daß sie nicht "wahr" sein könnten. Indessen - schon eine 
Frage z. B. kann die "gegebene" und die "richtige", weil weiterfüh­
rende Frage sein. Und ein Rat kann "stimmen" z. B. Man rät das hier 
Gebotene. Aus größerer Einsicht wird hier autoritäre Geltung dessen 
beansprucht, was dem andem: geraten wird. Was hier als das Richtige 
erkannt wird, liegt sicherlich erst in der Fortsetzung der vorliegenden 
Situation. Indessen- die Umstände gebieten. Von den Dingen her 
zeigt sich ein Rat als richtig oder nicht~ obgleich nach einer "Über­
einstimmung" hier nicht gefahndet werden kann. Der Rat entspricht 
aber der Lage des anderen, der sich hier etwas sagen, d. i. sich frei zu 
etwas bestimmen läßt. Im Unterschied zu dem Befehl, dem man durch 
die Ausführung, aber nicht in der Aneignung von etwas als des Rich­
tigen "frei" entspricht. 

In dem Ausdruck stimmen, richtigsein ist keine Übereinstimmung, 
sondern nur eine Akkordanz bezeichnet. Der Ruf Feuer! stimmt, so­
fern er Ausdruck einer wirklichen Gefahr ist. Es ist nur eine bestimmte 
Modalität dieser Richtigkeit, wenn im Bestimmen z. B. etwas sach­
lich stimmt, wenn nämlich in der hier aufgenommenen Richtung den 
Tatsachen entsprochen wird. Womit sollte z. B. die Bestimmung einer 
Pßanze als ,.Aberration von .. " übereinstimmen ? Diese Bestimmung 
"stimmt" lediglich, sofern sie dem Stand der Wissenschaft, vorlie­
genden Einteilungen, Vererbungsversuchen usw. entspricht. In den 
rrpan.taTa ist der Horizont der "bekannten Tatsachen" angeschlagen. 
Angesichts des derzeitigen Standes der Dinge begründet man sich in 

15 



seiner Bestimmung, die hierbei als vorläufig in den Kontext fortschrei­
tender Erfahrung eingestellt wird. Das Weitblickende gehört mit zu 
der Richtigkeit einer Bestimmung. Und was z. B. bei einer Instruktion 
.. ,überein"stimmen könnte, wäre -in Umkehrung der angeblichen 
Richtung - doch nur die Handhabung des Gewehrs in bezug auf die 
vorliegende Instruktion. Sicherlich - bei einer Beschreibung ·gibt es 
auch oo etwas wie Übereinstimmung. Darauf bezieht es sich gerade, 
daß sie richtig, nämlich genau gemacht ist. Diese hier als sachliche 
Genauigkeit verlangte "Übereinstimmung" gehört aber ja doch zu 
dem spezifischen Ziel dieses Vorhabens. 

Etwas anderes als die Richtigkeit solcher Schritte - und auch eine 
Bemerkung kann ein solcher Schritt sein- ist dieWahr he i t des Ge­
sagten. Nur gezwungen wird man aber die Bemerkung, daß es draußen 
regnet, nicht nur richtig, sondern auch "wahr" sein lassen. Dagegen 
wohl die andere: ob nicht doch vielleicht .... D. i. wahr ist eine Bemer­
kung, sofern sie aufschlußreich ist. Daraufhin kann auch an etwas als 
an ein wahres Wort erinnert werden. Sofern nämlich darin einem etwas 
zur Erschließung überantwortet ist. Schlechthin als "eine Wahrheit" 
wird aber wohl auch manchmal ein Gedanke bezeichnet. Ein ri~htiger 
Gedanke ist ein solcher, der einen Weg eröffnet, in dessen Verfolg man 
weiterkommt. Etwa bei der theoretischen Behandlung der Dinge. 
Einem Ziel kommt man hier näher. Wahr nennen wir aber einen Ge­
danken, wenn im Verfolg seiner Aufnahme und Aneignung in der 
Riickstrahlung dieses Gedankens, in seinem Widerschein, sich etwas 
ent-deckt. Wie hier etwas gesagt ist, wird wichtig: wie der Gedanke 
zur Erschließung überantwortet, wie seine Fülle gerafft und sein Raum 
umrissen wird. Denn die Wahrheit solcher Worte ist nichts, was ein­
fach sachlich zu bestätigen wäre. Sie will gesucht werden. Zu erkennen 
geben ist nicht einfach aufzeigen. Die Wahrheit eines Wortes erweist 
sich nur an Fällen. Ent-deckt wird aber an ihm selbst Verborgenes -
im Unterschied zu dem, was durch die Umstände nur versteckt wird, 
was daraufhin gesucht und gefunden wird. Wenn sich von sich aus 
etwas zeigt als das, was es auch ist, spricht man von w ahrheit. 
"Wahres" Gold steht insofern dem Scheingold gegenüber; es gibt aber 

16 

r 

keine "wahren" sondern nur ,.,richtige"1) Taler, d. i. solche, die als im 
Kurs befindlich zur Zahlung verwendet werden können. Und wahr ist 
ein analogischer Begriff: sofern einer die Wahrheit sagt, d. i. sich offen 
darin mitteilt, wie er etwas sieht, ist er selbst wahr . 

Gesagtes ist wahr oder nicht, sofern es als iiber, bzw. als von etwas 
gesagt verstanden wird. Daß das Wort zu erkennen gibt, zeigt sich 
hier als erschließende Potenz des Wortes; in der Aussage wird etwas 
ent-deckend beigestellt in bezugauf ihren Gegenstand. Kenntnis­
vermittlung war etwas anderes; es bedeutete: ein den andern ins Bild 
setzen, ihm Kenntnis beibringen. Und dieser praktischen Absicht ent­
sprach die Darstellung. Aussage heißt aber Gesagtes daraufhin, daß 
darin etwas bezeugt wird. 

Es ist aber hier die Wendung zu bemerke~, die gerade der Begriff 
der Aussage, bzw. der Bezeugung durch Aussagen in der überkom­
menen Logik erfahren hat. Worte werden hier als Aussage genommen, 
sofern sie zu der Sache, über die man etwas erfahren will, nur eben in 
Bezug gebracht werden. Wie sich denn auch sonst schon ein bestimm­
tes Interesse vordringlich macht und als maßgeblich durchsetzt, wenn 

1) Nur unter Nichtachtung dessen, was "Wahrheit" zur Erfüllung ihrer Bedeutung 
verl~gt, k?~te man z: B. ~en Sat~ des Pythagoras als eine "Wahrheit" bezeichnen. 
Er g 1l t le~1gbch. Nämlich dte sachlichen Verhältnisse gelten, die darin herausgestellt 
und auf em~ For~el gebracht w~rden sind. Sie manifestieren sich in den Folgen, 
deren man steh bet der Konstruktton zu versehen hat. Was von einem solchen Satz 
zu verlangen ist, ist lediglich Exaktheit, nämlich Ausgeführtheil dieser als maß­
gebend erk~nnte~ Verhältnisse. Nur auf diese Maßgeblichkeit und auf nichts 
anderes bezteht st.:h aber der Ausdmck Geltung. Was von einer bestimmten Pflanze 
~ilt, i~t anz.uwenden bei der~n subs~erender Best~mung. Nur diese Verbind­
h~hke.It memt Ge_ltung,. so w1e auch eme Feststellung Irgendwobei gilt, nämlich als 
"?'chttg.heranzuztehen tst. Gesetze gelten aber immer irgendwo und irgendwann. Es 
gtbt kerne ab:solute Gel~ung: Worin keine Beschränkung bezeichnet werden soll, 
so~dem nur dte Notwendigkelt der Ergänzung der Geltung als einer Geltung für ... 
D~e ~atur der _Din~e z. B. ist. an .sich noch nicht maßgeblich i. e. S. Man rechne~ 
mit thr, entspncht 1hr, darf ste ntcht außeracht lassen. Maßgeblich aber kann nur 
sein, _was ~Is. Fonnuliem~g od~r gefunde~e Feststellung als Maß herausgestellt, 
nämlich präztse ab- und emgetetlt worden tst. "Wahrheit über ... " wäre z. B. als 
Ma!l der "l~ewert11;ng anderer Aussagen verbindlich. Man sagt: es gilt als Wahrheit, 
~- 1. es wud dafür g_ehalten - sofern man sich allgemein danach richtet, es sich 
tnsofem als m_aßgebhch durchgesetzt hat. Wobei tatsächliche Richtigkeit gerade 
noch sehr dahtn stehen kann. Geltung darf nicht zu einer Seinsweise der Wahrheit 
übers~eigert und damit jeglicher Bedeutung entleert werden. Wahrheit gilt nicht 
"an steh"; daß etwas als Wahrheit gilt, bezeichnet gerade lediglich die maßgebliche 

· Bedeutung, die ihm zugesprochen wird. , 

17 



seiner Bestimmung, die hierbei als vorläufig in den Kontext fortschrei­
tender Erfahrung eingestellt wird. Das Weitblickende gehört mit zu 
der Richtigkeit einer Bestimmung. Und was z. B. bei einer Instruktion 
.. ,überein"stimmen könnte, wäre -in Umkehrung der angeblichen 
Richtung - doch nur die Handhabung des Gewehrs in bezug auf die 
vorliegende Instruktion. Sicherlich - bei einer Beschreibung ·gibt es 
auch oo etwas wie Übereinstimmung. Darauf bezieht es sich gerade, 
daß sie richtig, nämlich genau gemacht ist. Diese hier als sachliche 
Genauigkeit verlangte "Übereinstimmung" gehört aber ja doch zu 
dem spezifischen Ziel dieses Vorhabens. 

Etwas anderes als die Richtigkeit solcher Schritte - und auch eine 
Bemerkung kann ein solcher Schritt sein- ist dieWahr he i t des Ge­
sagten. Nur gezwungen wird man aber die Bemerkung, daß es draußen 
regnet, nicht nur richtig, sondern auch "wahr" sein lassen. Dagegen 
wohl die andere: ob nicht doch vielleicht .... D. i. wahr ist eine Bemer­
kung, sofern sie aufschlußreich ist. Daraufhin kann auch an etwas als 
an ein wahres Wort erinnert werden. Sofern nämlich darin einem etwas 
zur Erschließung überantwortet ist. Schlechthin als "eine Wahrheit" 
wird aber wohl auch manchmal ein Gedanke bezeichnet. Ein ri~htiger 
Gedanke ist ein solcher, der einen Weg eröffnet, in dessen Verfolg man 
weiterkommt. Etwa bei der theoretischen Behandlung der Dinge. 
Einem Ziel kommt man hier näher. Wahr nennen wir aber einen Ge­
danken, wenn im Verfolg seiner Aufnahme und Aneignung in der 
Riickstrahlung dieses Gedankens, in seinem Widerschein, sich etwas 
ent-deckt. Wie hier etwas gesagt ist, wird wichtig: wie der Gedanke 
zur Erschließung überantwortet, wie seine Fülle gerafft und sein Raum 
umrissen wird. Denn die Wahrheit solcher Worte ist nichts, was ein­
fach sachlich zu bestätigen wäre. Sie will gesucht werden. Zu erkennen 
geben ist nicht einfach aufzeigen. Die Wahrheit eines Wortes erweist 
sich nur an Fällen. Ent-deckt wird aber an ihm selbst Verborgenes -
im Unterschied zu dem, was durch die Umstände nur versteckt wird, 
was daraufhin gesucht und gefunden wird. Wenn sich von sich aus 
etwas zeigt als das, was es auch ist, spricht man von w ahrheit. 
"Wahres" Gold steht insofern dem Scheingold gegenüber; es gibt aber 

16 

r 

keine "wahren" sondern nur ,.,richtige"1) Taler, d. i. solche, die als im 
Kurs befindlich zur Zahlung verwendet werden können. Und wahr ist 
ein analogischer Begriff: sofern einer die Wahrheit sagt, d. i. sich offen 
darin mitteilt, wie er etwas sieht, ist er selbst wahr . 

Gesagtes ist wahr oder nicht, sofern es als iiber, bzw. als von etwas 
gesagt verstanden wird. Daß das Wort zu erkennen gibt, zeigt sich 
hier als erschließende Potenz des Wortes; in der Aussage wird etwas 
ent-deckend beigestellt in bezugauf ihren Gegenstand. Kenntnis­
vermittlung war etwas anderes; es bedeutete: ein den andern ins Bild 
setzen, ihm Kenntnis beibringen. Und dieser praktischen Absicht ent­
sprach die Darstellung. Aussage heißt aber Gesagtes daraufhin, daß 
darin etwas bezeugt wird. 

Es ist aber hier die Wendung zu bemerke~, die gerade der Begriff 
der Aussage, bzw. der Bezeugung durch Aussagen in der überkom­
menen Logik erfahren hat. Worte werden hier als Aussage genommen, 
sofern sie zu der Sache, über die man etwas erfahren will, nur eben in 
Bezug gebracht werden. Wie sich denn auch sonst schon ein bestimm­
tes Interesse vordringlich macht und als maßgeblich durchsetzt, wenn 

1) Nur unter Nichtachtung dessen, was "Wahrheit" zur Erfüllung ihrer Bedeutung 
verl~gt, k?~te man z: B. ~en Sat~ des Pythagoras als eine "Wahrheit" bezeichnen. 
Er g 1l t le~1gbch. Nämlich dte sachlichen Verhältnisse gelten, die darin herausgestellt 
und auf em~ For~el gebracht w~rden sind. Sie manifestieren sich in den Folgen, 
deren man steh bet der Konstruktton zu versehen hat. Was von einem solchen Satz 
zu verlangen ist, ist lediglich Exaktheit, nämlich Ausgeführtheil dieser als maß­
gebend erk~nnte~ Verhältnisse. Nur auf diese Maßgeblichkeit und auf nichts 
anderes bezteht st.:h aber der Ausdmck Geltung. Was von einer bestimmten Pflanze 
~ilt, i~t anz.uwenden bei der~n subs~erender Best~mung. Nur diese Verbind­
h~hke.It memt Ge_ltung,. so w1e auch eme Feststellung Irgendwobei gilt, nämlich als 
"?'chttg.heranzuztehen tst. Gesetze gelten aber immer irgendwo und irgendwann. Es 
gtbt kerne ab:solute Gel~ung: Worin keine Beschränkung bezeichnet werden soll, 
so~dem nur dte Notwendigkelt der Ergänzung der Geltung als einer Geltung für ... 
D~e ~atur der _Din~e z. B. ist. an .sich noch nicht maßgeblich i. e. S. Man rechne~ 
mit thr, entspncht 1hr, darf ste ntcht außeracht lassen. Maßgeblich aber kann nur 
sein, _was ~Is. Fonnuliem~g od~r gefunde~e Feststellung als Maß herausgestellt, 
nämlich präztse ab- und emgetetlt worden tst. "Wahrheit über ... " wäre z. B. als 
Ma!l der "l~ewert11;ng anderer Aussagen verbindlich. Man sagt: es gilt als Wahrheit, 
~- 1. es wud dafür g_ehalten - sofern man sich allgemein danach richtet, es sich 
tnsofem als m_aßgebhch durchgesetzt hat. Wobei tatsächliche Richtigkeit gerade 
noch sehr dahtn stehen kann. Geltung darf nicht zu einer Seinsweise der Wahrheit 
übers~eigert und damit jeglicher Bedeutung entleert werden. Wahrheit gilt nicht 
"an steh"; daß etwas als Wahrheit gilt, bezeichnet gerade lediglich die maßgebliche 

· Bedeutung, die ihm zugesprochen wird. , 

17 



irgendwelche Berichte, Beobachtungen usw. geradezu jemandes Aus­
sage genannt werden. Der Zeuge vor Gericht z. B. wird über dell: strit­
tigen Fall vernommen. Gegenüber der Flüchtigkeit des in der Rede 
aufgenommenen Verhältnisses des einen zum andern, wo jedes Wort 
sich entlastet im Entsprechen des An dem, wo am· W ort-hängenbleiben 
Nichtverständnis bedeutet, kann das, was wahr ist oder nicht, als 
enuntiatum festgehalten und protokolliert werden. Wobei mit der V er­
hältnismäßigkeit der Worte des Zeugen nur eben gereebnet wird: Aus­
sagen werden redigiert. Nur als Aussage betrachtet haben Worte 
einen sachlichen "Gehalt", auf den hin sie verglichen, einander kon­
frontiert, aneinander gemessen werden können. Sichtung auf das 
irgendwobei Wesentliche ergibt den positiven Gehalt irgendwelcher 
Worte. Es gilt, die "nackte Wahrheit" über etwas, als in den verschie­
denen Aussagen durch Zutaten verstellt oder verdreht oder schief ent­
halten, herauszubekommen1). Als wahr ent-deckt sich hier nichts -es 
ist vielmehr eine Wahrheit, die gefunden wird. Sie steht nicht einem 
noch-nicht·Entborgensein, sondern einem nicht-mehr-Unverborgen­
sein gegenüber. Als einer Darstellung von ... , als einer zur Verwah­
rung gekommenen Erkenntnis wird hier der Wahrheit im Urteil aller­
erst ilir Ort verschafft. Nur als so fest-gestellt gilt sie als Wahrheit, ist 
sie Maß, dessen Objektivität hier gesteigerte Brauchbarkeit bedeutet, 
sofern dadurch der Geltungsbereich dieses an die Hand gegebenen Er­
kenntnisbestandes erweitert wird. Bei diesen Wahrheiten über ... gibt 
(:S auch eine Übereinstimmung als adaequatio rei ac intellectus. Sofern 
nämlich hier die eine Darstellung treffender ist als die andere, sich 
besser in Übereinstimmung bringen läßt mit ... Aussagen kommen 
dieser Wahrheit nahe oder nicht. Als Zeugnisse gelten sie, sofem si•~ 
den Anspruch erfüllen, die Aussage eines Beteiligten zu sein. Die Wahl"­
heit über etwas ist das, was abschließend zu etwas gesagt werden kann: 
als das wird sie verfiigbar gehalten un.I zugänglich gmnacht. 

JJ7ahr ist Gesagtes daraufhin, daß t:s zu erk••tm•:n gibt. Darin liegt: 
die \Vahrh•~it haftet nicht an dt:r Aussage- wie z. B. eine Darstellun;.( 

I) Man Ragt wohl auch: die s1:hlichten Tatsuchen. -- wie etwn u~u·h in tlo:n ange~­
lichen "Tatsacht'n" des Bewußtseim tli<> Prürogauve t~nthaltc.n 1st. dnß JCI!t: Dis­
kussion hieran als 1m dem l'infach "G<>gcbenen" ihre Grenzen fmdet. 

18 

gerade an ilir selber richtig ist oder nicht, oder wie z. B. der Satz des 
Pythagoras selbst eine Erkeuntui!l ist, als Gleichung geschrieben und iu 
dieser Darstellung bewiesen werden kann. Dahin ist aber gerade die 
Aussage von der traditionellen Logik verstanden worden: als oh iu 
ihrem Diktum ein Erkenntnisbestand vorläge, als ob die Dinge hierin 
gleichsam ausgemünzt und verrechenbar geworden wären. Als ob man 
den Beziehungen der Dinge im herausbebenden Nachziehen- darauf­
hin: adaequatio rei ae intelleetos - auf die Spur gekommen wäre. 

Freilich - Aussage hat in der formalen Logik nur noch die Be­
deutung eines Terminus. Und sofern der Aussagegehalt sieb nur untet· 
einer Pe1·spektive herausgrenzt, unter derdas gesprocheneWortweniger 
vernommen als betrachtet wird, war auch der Weg frei geworden für 
Ausdeutungen.1) Es kam der Logik darauf an, aus den Worten Urteile 
als das eigentliche Thema herauszulösen; Prädikation und Behaup­
tung sind weitere Bezeichnungen dafür. In der Wahl dieser Wörter uls 
Termini verrät sieb - trotz der Verschiedenheit ihrer Bedeutung -
das Gleichsinnige dieser Ausdeutung: das Urteil gibt eine Darstellung 
von etwas, und Prädikation entwickelt einen Gegenstand, der - dar­
aufhin Behauptung - mit seinen Prädikaten "gesetzt" wird. Es siml 
verschiedene Bahnen, in die man hier die als Diktion geschehene Aus­
einandersetzung der Dinge zu zwingen sucht -nur getrieben von der 
Suche nach operativen Schemata - gleichgültig dagegen, ob das, was 
Urteil usw. eigentlich ist, hierbei auch wirklich erfüllt wird. Zunächst 
abgesehen von den Schwierigkeiten der im Sinn solcher Umdeutung 
gestellten Aufgaben, wie siez. B. die Bemühungen um das Existenzial­
urteil veranschaulichen könnten - unter dem hier maßgebenden Gt~­
sichtspunkt kann das Wort - wie oben bemerkt - nur als fixierender 
Ausdruck gelten. Es ist seinem Ursprung in der Rede des Menschen 
entrückt worden. Gerade deren Flüchtigkeit wird hier die entschei­
dende Hinsicht, wenn das 'Vort auf seine innere Möglichkeit befragt 
werden soll. 

1) Es kann nicht darauf ankommen, die formale Logik zu widerlegen, sondern nur 
sie in dem Sinn zurechtzustellen, daß man ihre best,hrünkte Itit-htigkeit aufz,•i~tt. 
Lediglich die Vorbt~dingung l'iner urHpriinglichen Ant>ignung untl lnterJlrctutinu 
di!'ser I.ogik ist tlarin bezeichnet. 

19 



irgendwelche Berichte, Beobachtungen usw. geradezu jemandes Aus­
sage genannt werden. Der Zeuge vor Gericht z. B. wird über dell: strit­
tigen Fall vernommen. Gegenüber der Flüchtigkeit des in der Rede 
aufgenommenen Verhältnisses des einen zum andern, wo jedes Wort 
sich entlastet im Entsprechen des An dem, wo am· W ort-hängenbleiben 
Nichtverständnis bedeutet, kann das, was wahr ist oder nicht, als 
enuntiatum festgehalten und protokolliert werden. Wobei mit der V er­
hältnismäßigkeit der Worte des Zeugen nur eben gereebnet wird: Aus­
sagen werden redigiert. Nur als Aussage betrachtet haben Worte 
einen sachlichen "Gehalt", auf den hin sie verglichen, einander kon­
frontiert, aneinander gemessen werden können. Sichtung auf das 
irgendwobei Wesentliche ergibt den positiven Gehalt irgendwelcher 
Worte. Es gilt, die "nackte Wahrheit" über etwas, als in den verschie­
denen Aussagen durch Zutaten verstellt oder verdreht oder schief ent­
halten, herauszubekommen1). Als wahr ent-deckt sich hier nichts -es 
ist vielmehr eine Wahrheit, die gefunden wird. Sie steht nicht einem 
noch-nicht·Entborgensein, sondern einem nicht-mehr-Unverborgen­
sein gegenüber. Als einer Darstellung von ... , als einer zur Verwah­
rung gekommenen Erkenntnis wird hier der Wahrheit im Urteil aller­
erst ilir Ort verschafft. Nur als so fest-gestellt gilt sie als Wahrheit, ist 
sie Maß, dessen Objektivität hier gesteigerte Brauchbarkeit bedeutet, 
sofern dadurch der Geltungsbereich dieses an die Hand gegebenen Er­
kenntnisbestandes erweitert wird. Bei diesen Wahrheiten über ... gibt 
(:S auch eine Übereinstimmung als adaequatio rei ac intellectus. Sofern 
nämlich hier die eine Darstellung treffender ist als die andere, sich 
besser in Übereinstimmung bringen läßt mit ... Aussagen kommen 
dieser Wahrheit nahe oder nicht. Als Zeugnisse gelten sie, sofem si•~ 
den Anspruch erfüllen, die Aussage eines Beteiligten zu sein. Die Wahl"­
heit über etwas ist das, was abschließend zu etwas gesagt werden kann: 
als das wird sie verfiigbar gehalten un.I zugänglich gmnacht. 

JJ7ahr ist Gesagtes daraufhin, daß t:s zu erk••tm•:n gibt. Darin liegt: 
die \Vahrh•~it haftet nicht an dt:r Aussage- wie z. B. eine Darstellun;.( 

I) Man Ragt wohl auch: die s1:hlichten Tatsuchen. -- wie etwn u~u·h in tlo:n ange~­
lichen "Tatsacht'n" des Bewußtseim tli<> Prürogauve t~nthaltc.n 1st. dnß JCI!t: Dis­
kussion hieran als 1m dem l'infach "G<>gcbenen" ihre Grenzen fmdet. 

18 

gerade an ilir selber richtig ist oder nicht, oder wie z. B. der Satz des 
Pythagoras selbst eine Erkeuntui!l ist, als Gleichung geschrieben und iu 
dieser Darstellung bewiesen werden kann. Dahin ist aber gerade die 
Aussage von der traditionellen Logik verstanden worden: als oh iu 
ihrem Diktum ein Erkenntnisbestand vorläge, als ob die Dinge hierin 
gleichsam ausgemünzt und verrechenbar geworden wären. Als ob man 
den Beziehungen der Dinge im herausbebenden Nachziehen- darauf­
hin: adaequatio rei ae intelleetos - auf die Spur gekommen wäre. 

Freilich - Aussage hat in der formalen Logik nur noch die Be­
deutung eines Terminus. Und sofern der Aussagegehalt sieb nur untet· 
einer Pe1·spektive herausgrenzt, unter derdas gesprocheneWortweniger 
vernommen als betrachtet wird, war auch der Weg frei geworden für 
Ausdeutungen.1) Es kam der Logik darauf an, aus den Worten Urteile 
als das eigentliche Thema herauszulösen; Prädikation und Behaup­
tung sind weitere Bezeichnungen dafür. In der Wahl dieser Wörter uls 
Termini verrät sieb - trotz der Verschiedenheit ihrer Bedeutung -
das Gleichsinnige dieser Ausdeutung: das Urteil gibt eine Darstellung 
von etwas, und Prädikation entwickelt einen Gegenstand, der - dar­
aufhin Behauptung - mit seinen Prädikaten "gesetzt" wird. Es siml 
verschiedene Bahnen, in die man hier die als Diktion geschehene Aus­
einandersetzung der Dinge zu zwingen sucht -nur getrieben von der 
Suche nach operativen Schemata - gleichgültig dagegen, ob das, was 
Urteil usw. eigentlich ist, hierbei auch wirklich erfüllt wird. Zunächst 
abgesehen von den Schwierigkeiten der im Sinn solcher Umdeutung 
gestellten Aufgaben, wie siez. B. die Bemühungen um das Existenzial­
urteil veranschaulichen könnten - unter dem hier maßgebenden Gt~­
sichtspunkt kann das Wort - wie oben bemerkt - nur als fixierender 
Ausdruck gelten. Es ist seinem Ursprung in der Rede des Menschen 
entrückt worden. Gerade deren Flüchtigkeit wird hier die entschei­
dende Hinsicht, wenn das 'Vort auf seine innere Möglichkeit befragt 
werden soll. 

1) Es kann nicht darauf ankommen, die formale Logik zu widerlegen, sondern nur 
sie in dem Sinn zurechtzustellen, daß man ihre best,hrünkte Itit-htigkeit aufz,•i~tt. 
Lediglich die Vorbt~dingung l'iner urHpriinglichen Ant>ignung untl lnterJlrctutinu 
di!'ser I.ogik ist tlarin bezeichnet. 

19 



Die Auseinandersetzung der Rede geschieht als Fortgang. Das Ver· 
hältnis zum Andem wird "aufgenommen". EinWort gibt das andere 
im Gespräch. Und Wörter wie aber, obgleich usw.- wofür sollten sie 
wohl stehen? Aber zu erkennen geben sie freilich etwas. Und zwar 
etwas, durch dessen Vollzug seitens des Anderen das Wort geradezu 
von sich selbst entlastet wird. 

§ 3. DIE TRANSZENDENZ DER REDE 

1. 

Die formale Logik kommt zu ihren "Beispielen", sofern sie an Be­
kanntes anknüpft und prädizieren läßt, was man davon weiß: Die Rose 
ist rot. Tatsächlich stockt hier aber ernstes Verständnis. In der Bana· 
lität dieser Schulbeispiele zeigt sich das widerwillig-Ausgedachte nach· 
träglicher Ausfüllung konstruierter Schemata. Denn wirklich gespro­
chene Worte könnten hier nur die Bedeutung von Fällen zur lllustra· 
tion der Einkleidung und Verkleidung haben, die diese Schemata ge· 
legentlieh erfahren können. Sie wären Beispiele in keinem anderen 
Sinn, als man wohl auch zu algebraischen Gleichungen praktische Bei­
spiele sucht, die danach auszurechnen sind. Sie werden hier aber nicht 
als Beispiel im eigentlichen Sinn, nämlich zur Veranschaulichung von 
etwas aufgegriffen, als etwas, dessen Nennung genügt, um ohne wei­
teres in den Vollzug eines Selbst-Verständnisses zu versetzen. Näm­
lich zufolge des eindeutig Zwingenden ihrer Konkretion- hierin ge­
rade im Gegensatz zu der Funktion der Schulbeispiele, wo in der Kon­
kretion gerade die Verrätselung und insofern die Aufgabe liegt, an 
deren Lösung Theorie erprobt werden soll. Hermeneutische Logik 
setzt aber gerade an der Situation, so wie sie zu Wort kommt, ein. 
Gegenüber der Schullogik, der Erkenntnis der Situation lediglich den 
gelegentlichen Ausfall dessen erklären soll, was sie als "Urteil" her­
auszulösen und auf seine Form als auf das Wesentliche ihrer Syste­
matik und Einteilung zu verkürzen sucht. Das wirklich gesprochene 
Wort gilt es, in dem Selbstverständnis seines Vollzugs sich ausdrück­
lich anzueignen. Beispiel wird es, sofern es, nur als Beispiel genommen, 

20 

r 

einen sich betreffen läßt bei dem, was als unter der Hand verstanden 
natürlich und gewöhnlich durch flüchtige Praxis überholt und ver­
deckt wird. Nur durch deren Unterbindung, im Gefolge einer ~rrox~ 
entsteht Veranschaulichung durch ein Beispiel. Ein echtes Beispiel 
"gibt" mir nicht einfach das, was ich daran sehe. Es erweckt es in mir, 
und wie in einem Spiegelfinde ich es an dem Beispiel1). 

Der Aussagelogik konnte die Situationsbezüglichkeit des gespro­
chenen Wortes nur als Okkasionalität mancher "Bedeutungen" er­
scheinen, die hier aber recht besehen eine Okkasionalität der Bezeich­
nung war. Es regnet z. B. meine ja doch einen Sachverhalt, dessen hic 
et nunc auch objektiv bestimmt werden könnte. 

Indessen - es regnet ist eine Bemerkung. Sie wird gemacht im Hin· 
blick auf den Regen draußen. Er wird als Umstand bemerkt, und man 
macht auf ihn aufmerksam, weil seine Hinderlichkeit bei dem, was 
man vorhat, interessiert. Das stillschweigend-mit-gemeint-sein von 
hier und jetzt einmal zugegeben - was hier und jetzt zu erkennen 
geben, könnte nicht durch objektive Daten fixiert werden. Bzw. nur 
weil die Situation darin aufgenommen wird, können sie auch unter 
Umständen zur kurzen gelegentlichen Bezeichnung von Stellen einer 
raumzeitlich sich erstreckenden objektiven Wirklichkeit verwendet 

1) Am Beispiel wird einem etwas bewußt, was einem vorher in bestimmtem Sinne 
unbewußt war. Unbewußt drückt hierbei das noch nicht ausdrücklich Angeeignete 
dessen aus, unter dessen Leitung Dasein gerade hierin sich verstanden hatte. Nur 
an Beispielen sind die eigentlich philosophischen Probleme vorzuführen. Schon 
bei Plato steht &nop(a, wo es kein Durchkommen gibt. Z. B.: Ein Ding hat viele 
Eigenschaften; in jeJer "ist" es irgendwie, aber keine ist doch das Ding selber. Oder 
Descartes' Beispiel von der schmelzenden Wachskerze; man hat das irgendwie ver­
standen, daß der Wachsklumpen die Kerze von vorhin ist, ohne doch dieses Ver­
stehen explizieren zu können. Si nemo a me quaerat, scio; si quaerenti explicare 
velim, nescio. (Augustin conf. XI). Das Aporetische liegt gerade darin, wie hier 
überallnach mir selbst gefragt ist. In dem Sinn, daßdie Verfassung meiner Existenz 
sich manifestiert in diesen Auslegungen. Daß man sich hier lediglich betreffen kann 
bei einer Grundlegung, aus der es als wesensmäßig vorgängiger unmöglich ist, her­
auszufinden. Daß man immer in sich selbst verstrickt und im Umkreisen seines 
Grundes verfangen bleibt. Rechtes Verständnis bekundet sich hier gerade darin, daß 
man sich lediglich hält in diesem Selbstverständnis, um sich in seinen Ursprüngen 
sich anzueignen. Daß man aber darauf verzichtet, sich in "Problemen·' einen Poros 
bahnen zu wollen. Denn Probleme wären nur sachliche Schwierigkeiten, die man 
beseitigen kann. 

Die Weise, in der der Philosophierende existiert, und kein Gegenstand grenzt 
Philosophie aus. Man kann hier nur appellieren an den anderen. Die Sokratische 
Maieutik ist hieran orientiert: der Schüler wird im Gefolge der ETTUKTIKOl Xo"fOI 

21 



Die Auseinandersetzung der Rede geschieht als Fortgang. Das Ver· 
hältnis zum Andem wird "aufgenommen". EinWort gibt das andere 
im Gespräch. Und Wörter wie aber, obgleich usw.- wofür sollten sie 
wohl stehen? Aber zu erkennen geben sie freilich etwas. Und zwar 
etwas, durch dessen Vollzug seitens des Anderen das Wort geradezu 
von sich selbst entlastet wird. 

§ 3. DIE TRANSZENDENZ DER REDE 

1. 

Die formale Logik kommt zu ihren "Beispielen", sofern sie an Be­
kanntes anknüpft und prädizieren läßt, was man davon weiß: Die Rose 
ist rot. Tatsächlich stockt hier aber ernstes Verständnis. In der Bana· 
lität dieser Schulbeispiele zeigt sich das widerwillig-Ausgedachte nach· 
träglicher Ausfüllung konstruierter Schemata. Denn wirklich gespro­
chene Worte könnten hier nur die Bedeutung von Fällen zur lllustra· 
tion der Einkleidung und Verkleidung haben, die diese Schemata ge· 
legentlieh erfahren können. Sie wären Beispiele in keinem anderen 
Sinn, als man wohl auch zu algebraischen Gleichungen praktische Bei­
spiele sucht, die danach auszurechnen sind. Sie werden hier aber nicht 
als Beispiel im eigentlichen Sinn, nämlich zur Veranschaulichung von 
etwas aufgegriffen, als etwas, dessen Nennung genügt, um ohne wei­
teres in den Vollzug eines Selbst-Verständnisses zu versetzen. Näm­
lich zufolge des eindeutig Zwingenden ihrer Konkretion- hierin ge­
rade im Gegensatz zu der Funktion der Schulbeispiele, wo in der Kon­
kretion gerade die Verrätselung und insofern die Aufgabe liegt, an 
deren Lösung Theorie erprobt werden soll. Hermeneutische Logik 
setzt aber gerade an der Situation, so wie sie zu Wort kommt, ein. 
Gegenüber der Schullogik, der Erkenntnis der Situation lediglich den 
gelegentlichen Ausfall dessen erklären soll, was sie als "Urteil" her­
auszulösen und auf seine Form als auf das Wesentliche ihrer Syste­
matik und Einteilung zu verkürzen sucht. Das wirklich gesprochene 
Wort gilt es, in dem Selbstverständnis seines Vollzugs sich ausdrück­
lich anzueignen. Beispiel wird es, sofern es, nur als Beispiel genommen, 

20 

r 

einen sich betreffen läßt bei dem, was als unter der Hand verstanden 
natürlich und gewöhnlich durch flüchtige Praxis überholt und ver­
deckt wird. Nur durch deren Unterbindung, im Gefolge einer ~rrox~ 
entsteht Veranschaulichung durch ein Beispiel. Ein echtes Beispiel 
"gibt" mir nicht einfach das, was ich daran sehe. Es erweckt es in mir, 
und wie in einem Spiegelfinde ich es an dem Beispiel1). 

Der Aussagelogik konnte die Situationsbezüglichkeit des gespro­
chenen Wortes nur als Okkasionalität mancher "Bedeutungen" er­
scheinen, die hier aber recht besehen eine Okkasionalität der Bezeich­
nung war. Es regnet z. B. meine ja doch einen Sachverhalt, dessen hic 
et nunc auch objektiv bestimmt werden könnte. 

Indessen - es regnet ist eine Bemerkung. Sie wird gemacht im Hin· 
blick auf den Regen draußen. Er wird als Umstand bemerkt, und man 
macht auf ihn aufmerksam, weil seine Hinderlichkeit bei dem, was 
man vorhat, interessiert. Das stillschweigend-mit-gemeint-sein von 
hier und jetzt einmal zugegeben - was hier und jetzt zu erkennen 
geben, könnte nicht durch objektive Daten fixiert werden. Bzw. nur 
weil die Situation darin aufgenommen wird, können sie auch unter 
Umständen zur kurzen gelegentlichen Bezeichnung von Stellen einer 
raumzeitlich sich erstreckenden objektiven Wirklichkeit verwendet 

1) Am Beispiel wird einem etwas bewußt, was einem vorher in bestimmtem Sinne 
unbewußt war. Unbewußt drückt hierbei das noch nicht ausdrücklich Angeeignete 
dessen aus, unter dessen Leitung Dasein gerade hierin sich verstanden hatte. Nur 
an Beispielen sind die eigentlich philosophischen Probleme vorzuführen. Schon 
bei Plato steht &nop(a, wo es kein Durchkommen gibt. Z. B.: Ein Ding hat viele 
Eigenschaften; in jeJer "ist" es irgendwie, aber keine ist doch das Ding selber. Oder 
Descartes' Beispiel von der schmelzenden Wachskerze; man hat das irgendwie ver­
standen, daß der Wachsklumpen die Kerze von vorhin ist, ohne doch dieses Ver­
stehen explizieren zu können. Si nemo a me quaerat, scio; si quaerenti explicare 
velim, nescio. (Augustin conf. XI). Das Aporetische liegt gerade darin, wie hier 
überallnach mir selbst gefragt ist. In dem Sinn, daßdie Verfassung meiner Existenz 
sich manifestiert in diesen Auslegungen. Daß man sich hier lediglich betreffen kann 
bei einer Grundlegung, aus der es als wesensmäßig vorgängiger unmöglich ist, her­
auszufinden. Daß man immer in sich selbst verstrickt und im Umkreisen seines 
Grundes verfangen bleibt. Rechtes Verständnis bekundet sich hier gerade darin, daß 
man sich lediglich hält in diesem Selbstverständnis, um sich in seinen Ursprüngen 
sich anzueignen. Daß man aber darauf verzichtet, sich in "Problemen·' einen Poros 
bahnen zu wollen. Denn Probleme wären nur sachliche Schwierigkeiten, die man 
beseitigen kann. 

Die Weise, in der der Philosophierende existiert, und kein Gegenstand grenzt 
Philosophie aus. Man kann hier nur appellieren an den anderen. Die Sokratische 
Maieutik ist hieran orientiert: der Schüler wird im Gefolge der ETTUKTIKOl Xo"fOI 

21 



werden. Unter Umständen- wenn nämlich das hier bezeichnete Feld 
das Thema irgendwelcher Betrachtung ist. Es regnet nimmt aber nicht 
hierauf, sondern auf das, was man vorhat, auf meine Besorgungen Be­
zug. Das Wetter wird darin gekennzeichnet. Eine Feststellung wie: es 
ist noch weit hat nur als auf dem Wege nach .... gemacht einen Sinn. 
Und dieses "es ... " ist nicht etwa auf die W egstrccke hierbei zu ver­
kürzen. Was in es regnet usw. zu Wort kommt, ist eine Erkenntnis, die 
sich nur in der Situation halten kann. Abgesehe11. von der Richtigkeit 
ihrer Bemerkung- auch wahr sind die Worte nur, sofern sie auf die 
Wirklichkeit in ihrer Aktualität hin verstanden werden. Was es regnet 
meint, ist nicht als Bestand auszuweisen. 

Das, wovon die Rede ist im Sinn dessen, daß sie sich darauf bezieht, 
ist je die gegebene Situation z. B. Es kann aber auch - etwa in der 
Erinnerung an etwas anknüpfend - die Rede auf etwas gebracht, 
etwas als Thema vorgenommen werden. Dieser nie geradezu nennbare 
Gegenstand der Rede, dessen Gegenwärtigsein die Bedingung ihres 
Verstandenwerdens ist, ist aber nicht das, worin die Rede ihren aus­
drücklichen Ansatz- z. B. das Subjekt ihrer Prädikation findet. Was 
im Blick der Rede steht, bleibt auch nur im Blick. Denn aufgenommen 
werden die Fragen, die hierbei akut werden. Sie können in den ver­

einesbesseren Wissens entbunden, das ihm im Blick nach außen zunächst verborgen 
war. Das als unter der Hand verstanden, als an ihm selber vorgängig natürlich·. und 
notwendig zunächst übersehen wird. Der andere wird hier freigemacht von der Be­
fangenheit in sich selbst. Daß er betroffen wird bei ... bedeutet aber eine Unter­
brechung = E1TOXTJ· Und weil Existenz durch andere Existenz dahineinversetzt 
werden kann, ist Philosophie selbst ihrer Möglichkeit nach Problem geworden, wenn 
die Verhältnismäßigkeit des blOAE"fECJSm untersucht werden soll. Im freien 
Ve~hältnis des einen zum anderen geschieht Philosophieren. Es ist schwierig, in 
~hdosophie einzuleiten. Denn Philosophie ist kein Fach, dem natürliches, saeh­
hches Interesse entgegenkommt. Wie man etwa auch an der formalen Logik ein 
Interesse erwecken, bzw. sich zunutze machen kann, wie allgemein ein Fach nur 
eben in Gang zu kommen braucht, und man den Anfänger sich selbst überiasseu 
kann, nachdem ihm der Weg gezeigt wurde. Philosophie aber steht immer im An­
fang. Sie ist keine Beschäftigung, der man nachgehen könnte, wie man in den Be­
trieb eines Faches sich verliert. Philosophie rechnet nicht mit natürlichen Interessen 
u.nd Affekten. Während Wissenschaft immer ein Beginnen ist, in dem man sich von 
swh selbst entspannt, steht Philosophie gerade in Spannung gegen natürliche Praxis. 

Plato läßt Philosophie anheben im SaUf.lUZ:Elv, das Sichwundern als Staunen über 
not·h nicht" Gesehenes und Unerhörtes bedeutet. Man wird betroffen durch das, wo­
rauf man nicht eingestellt war. Der philosophische Affekt ist darin bezeichnet, wenn 
~an betroffen bei dem, was als vorgängig lt·itcnd selhstYI'rstiindlieh ist, sich auf 
steh selbst gerade zurückgeworfen findet. 

22 

schiedensten Richtungen liegen. Gerade die nicht auf irgendwelche 
Intentionalität zu verkürzende Transzendenz der Rede kommt darin 
zum Vorschein, wie die Dinge in den Blick gerückt und herangezogen, 
bzw. in der Rede durchgenommen werden. Wie dem Anliegen des 
anderen dabei begegnet, er darin mitbetroffen oder geradezu bean­
sprucht wird usw. 

Die formale Logik, die jegliches dictuin auf seinen sachlichen Gehalt 
sichtet, kann von vornherein demjenigen nicht gerecht werden, was 
sie als Existenzialurteil deklarieren möchte. Indessen - daß der 
Schlüssel zu diesem Schloß existiert oder daß er da ist, ebenso aber auch, 
daß es Fälle gibt, die ... , oder daß es zu Gleichungen dieser Art eine 

. Lösung gibt - all das gibt es, sofern es - als vorhanden oder auch 
"vorkommend"- mit in Rechnung zu stellen ist. In dem Vorhanden­
sein des oder eines Schlüssels ... (das kommt hier auf dasselbe hin­
aus!) wird der andere mit dem Gegebenen- z. B. der gegebenen Situa­
tion-bekanntgemacht. Und zwar über die Grenzen hinaus, in denen 
es ihm zunächst präsent ist. In den Worten der Fall existiert ... bietet 
sich der eine dem anderen - um aufkommenden Zweifeln zu be­
gegnen - zum Zeugen an für die Wirklichkeit solcher Fälle. Oder er 
gibt dem anderen ausdrücklich die auch von diesem nicht bezweifelte 
Wirklichkeit von etwas daraufhin zu bedenken, daß er sie nicht im 
Blick auf utopische Ziele vergißt. Beidemal bringt er also den anderen 
zurück in ein Verhältnis zur Wirklichkeit. Das bedeutet hier ihm etwas 
zu erkennen geben. Eine solche Versicherung des anderen ist aber über­
haupt nicht als einer bestimmten Lage entbundenes "Urteil" zu 
arrangieren. 

2. 

Situation ist immer: je eines Situation. Situation ist keine sachliche 
Konstellation; sie kann nicht in Formen des Allgemeinen entwickelt 
werden. Sicherlich: es gibt typische Situationen. Als typisch sind sie 
aber ausdrücklich bezogen auf typische Lebensverhältnisse, Schick­
sale usw. Eine Situation ist es z. B. auf der Straße zu sein. Auf der 
:itraße ist nicht einfach lokal gemeint. Als Situation bestimmt es sich 
~eradc darin, daß das Leben in der Modalität des V crkehrs sich ab-

23 



werden. Unter Umständen- wenn nämlich das hier bezeichnete Feld 
das Thema irgendwelcher Betrachtung ist. Es regnet nimmt aber nicht 
hierauf, sondern auf das, was man vorhat, auf meine Besorgungen Be­
zug. Das Wetter wird darin gekennzeichnet. Eine Feststellung wie: es 
ist noch weit hat nur als auf dem Wege nach .... gemacht einen Sinn. 
Und dieses "es ... " ist nicht etwa auf die W egstrccke hierbei zu ver­
kürzen. Was in es regnet usw. zu Wort kommt, ist eine Erkenntnis, die 
sich nur in der Situation halten kann. Abgesehe11. von der Richtigkeit 
ihrer Bemerkung- auch wahr sind die Worte nur, sofern sie auf die 
Wirklichkeit in ihrer Aktualität hin verstanden werden. Was es regnet 
meint, ist nicht als Bestand auszuweisen. 

Das, wovon die Rede ist im Sinn dessen, daß sie sich darauf bezieht, 
ist je die gegebene Situation z. B. Es kann aber auch - etwa in der 
Erinnerung an etwas anknüpfend - die Rede auf etwas gebracht, 
etwas als Thema vorgenommen werden. Dieser nie geradezu nennbare 
Gegenstand der Rede, dessen Gegenwärtigsein die Bedingung ihres 
Verstandenwerdens ist, ist aber nicht das, worin die Rede ihren aus­
drücklichen Ansatz- z. B. das Subjekt ihrer Prädikation findet. Was 
im Blick der Rede steht, bleibt auch nur im Blick. Denn aufgenommen 
werden die Fragen, die hierbei akut werden. Sie können in den ver­

einesbesseren Wissens entbunden, das ihm im Blick nach außen zunächst verborgen 
war. Das als unter der Hand verstanden, als an ihm selber vorgängig natürlich·. und 
notwendig zunächst übersehen wird. Der andere wird hier freigemacht von der Be­
fangenheit in sich selbst. Daß er betroffen wird bei ... bedeutet aber eine Unter­
brechung = E1TOXTJ· Und weil Existenz durch andere Existenz dahineinversetzt 
werden kann, ist Philosophie selbst ihrer Möglichkeit nach Problem geworden, wenn 
die Verhältnismäßigkeit des blOAE"fECJSm untersucht werden soll. Im freien 
Ve~hältnis des einen zum anderen geschieht Philosophieren. Es ist schwierig, in 
~hdosophie einzuleiten. Denn Philosophie ist kein Fach, dem natürliches, saeh­
hches Interesse entgegenkommt. Wie man etwa auch an der formalen Logik ein 
Interesse erwecken, bzw. sich zunutze machen kann, wie allgemein ein Fach nur 
eben in Gang zu kommen braucht, und man den Anfänger sich selbst überiasseu 
kann, nachdem ihm der Weg gezeigt wurde. Philosophie aber steht immer im An­
fang. Sie ist keine Beschäftigung, der man nachgehen könnte, wie man in den Be­
trieb eines Faches sich verliert. Philosophie rechnet nicht mit natürlichen Interessen 
u.nd Affekten. Während Wissenschaft immer ein Beginnen ist, in dem man sich von 
swh selbst entspannt, steht Philosophie gerade in Spannung gegen natürliche Praxis. 

Plato läßt Philosophie anheben im SaUf.lUZ:Elv, das Sichwundern als Staunen über 
not·h nicht" Gesehenes und Unerhörtes bedeutet. Man wird betroffen durch das, wo­
rauf man nicht eingestellt war. Der philosophische Affekt ist darin bezeichnet, wenn 
~an betroffen bei dem, was als vorgängig lt·itcnd selhstYI'rstiindlieh ist, sich auf 
steh selbst gerade zurückgeworfen findet. 

22 

schiedensten Richtungen liegen. Gerade die nicht auf irgendwelche 
Intentionalität zu verkürzende Transzendenz der Rede kommt darin 
zum Vorschein, wie die Dinge in den Blick gerückt und herangezogen, 
bzw. in der Rede durchgenommen werden. Wie dem Anliegen des 
anderen dabei begegnet, er darin mitbetroffen oder geradezu bean­
sprucht wird usw. 

Die formale Logik, die jegliches dictuin auf seinen sachlichen Gehalt 
sichtet, kann von vornherein demjenigen nicht gerecht werden, was 
sie als Existenzialurteil deklarieren möchte. Indessen - daß der 
Schlüssel zu diesem Schloß existiert oder daß er da ist, ebenso aber auch, 
daß es Fälle gibt, die ... , oder daß es zu Gleichungen dieser Art eine 

. Lösung gibt - all das gibt es, sofern es - als vorhanden oder auch 
"vorkommend"- mit in Rechnung zu stellen ist. In dem Vorhanden­
sein des oder eines Schlüssels ... (das kommt hier auf dasselbe hin­
aus!) wird der andere mit dem Gegebenen- z. B. der gegebenen Situa­
tion-bekanntgemacht. Und zwar über die Grenzen hinaus, in denen 
es ihm zunächst präsent ist. In den Worten der Fall existiert ... bietet 
sich der eine dem anderen - um aufkommenden Zweifeln zu be­
gegnen - zum Zeugen an für die Wirklichkeit solcher Fälle. Oder er 
gibt dem anderen ausdrücklich die auch von diesem nicht bezweifelte 
Wirklichkeit von etwas daraufhin zu bedenken, daß er sie nicht im 
Blick auf utopische Ziele vergißt. Beidemal bringt er also den anderen 
zurück in ein Verhältnis zur Wirklichkeit. Das bedeutet hier ihm etwas 
zu erkennen geben. Eine solche Versicherung des anderen ist aber über­
haupt nicht als einer bestimmten Lage entbundenes "Urteil" zu 
arrangieren. 

2. 

Situation ist immer: je eines Situation. Situation ist keine sachliche 
Konstellation; sie kann nicht in Formen des Allgemeinen entwickelt 
werden. Sicherlich: es gibt typische Situationen. Als typisch sind sie 
aber ausdrücklich bezogen auf typische Lebensverhältnisse, Schick­
sale usw. Eine Situation ist es z. B. auf der Straße zu sein. Auf der 
:itraße ist nicht einfach lokal gemeint. Als Situation bestimmt es sich 
~eradc darin, daß das Leben in der Modalität des V crkehrs sich ab-

23 



spielt auf der Straße, daß meine Wege an die Straße gebunden sind, 
daß ich hier selbst für andere sichtbar bin, ebenso ungezwungen aber 
auch Bekannte treffen kann usw. Situation reduziert sich auch nicht 
auf die Lage, die als taktische Lage oder als die Lage eines Unter­
nehmens sachlich geschildert und als gut oder schlecht im Stand der 
Dinge bewertet werden kann. In die und die Lage kann jeder kommen. 
Jemandes Lage bemißt sich an Umständen, die dabei auf sachlich 
weitgehend festgelegte Praxis bezogen sind. Meine Lage ist z. B. die 
als Kompagnieführer. In den Wendungen in die Lage kommen, Ge­
legenheit finden usw. wird auf innerweltliche Möglichkeiten als auf die 
sachlichen Erfüllungen der Bedingungen meines Vorhabens bezug­
genommen. Lagen sind klar, bzw. können einem klar gemacht, in ihren 
Momenten geklärt und begründet werden. Situation hat aber keinen 
solchen "Stand", auf den hin sie betrachtet und beurteilt werden 
könnte. Und obgleich Einzelheiten daran aus Umständen, Zufällen 
usw. zu erklären sein mögen, die Situation als ganze bleibt - als im 
Kern nichts Sachliches - wesenhaft unergründlich. Als handgreif­
liche Erfahrung begegnet darin, daß jeder Schritt von Existenz als 
ein sich-übernehmen geschieht. Die Grenze des Menschen ist darin 
umrissen, daß er nicht über seinen Anfang verfügt und nur unge­
sucht sich finden und betreffen kann bei ... 

Die mir gegebene Situation wird von mir aufgenommen. Schon dar­
in, daß ich daran ändere, anderes lasse, verhalte ich mich zu ihr als 
Subjekt dieser Situation. Noch mehr- und das ist entscheidend: 
nur als je meine oder je eines ist die Situation diese Situation. In dem 
Gegebenen der Situation ist nicht das unverrückbare Maß einer Dar­
stellung bezeichnet - wie wohl daraufhin gerade Erkenntnis das Ge­
gebene einem Nicht-Gegebenen als dem zunächst Vorenthaltenen 
gegenüberstellt. 

Die in dem "Gegebenen" der Situation bezeichnete Verbindlichkeit 
bezieht sich vielmehr darauf, daß man sich dadurch gestellt findet., 
Durch "Aufnahme" entspricht man hier dem Gegebenen. Schon seine 
Feststellung geschieht aber unter einer Richtung, d. i. in Anmessung 
an ein Vorhaben. Die Erkenntnis der Situation bezieht sich auf die 
darin beschlossenen Möglichkeiten. In der offenen Unbestimmtheit 

24 

r 

der Situation ist nicht auf die Lückenhaftigkeit einer mir zum Teil 
vorenthaltenen Kenntnis verwiesen. Denn Situation reduziert sich 
nicht auf die Umstände des Daseins. Mit Umständen als mit einzelnen 
Umständen rechnet man lediglich. Und nur sofern ich die Situation 
ins Auge fasse, sind Umstände als günstig oder hinderlich zu erkennen. 
Nur im Licht meiner Entscheidung zeigt sich die Situation. Ich er­
schließe sie mir, sofern ich auf mich selbst dabei zukomme. Nur von 
daher bekommt sie Gesicht und die Spitze ihrer Bedeutung. Die Situa­
tion "wahrzunehmen" bedeutet praktische Erledigung. Und eine Po­
tenz solcher Wahrnehmung liegt darin, wie hier im Vorblick erspäht 
wird, was dem Zaghaften schon als Möglichkeit verschlossen bleibt. 
Gegenüber dem Verzagten, der sich zum bloßen Objekt seiner Lage 
entgleitet, setzt man sich in der Erkenntnis der Situation als deren 
Subjekt durch. Nur wagender Zugriff schafft diese Überlegenheit. Man 
"steht" in Situationen; schon in diesem "Stehen" drückt sich Über­
windung offenen Schwankens aus. Nur die Aktivität eines Stehens 
verbürgt Übersicht und freie Distanz. 

Man macht etwas aus der Situation. Man gestaltet sie, die vorher 
gleichsam noch nichts war. Kaleidoskopartig ändert sie ihr Gesicht 
je nach dem Kraftfeld der Entscheidungen, in das sie gerät. Gerade 
als aus-ständig und durch Aus-zeichnung allererst zu Gestaltendes 
zeigt sich die Situation im Widerschein menschlicher Existenz. 

Das zunächst Ungehobene der Situation drückt sich in deren 
Aufnahme aus. Diese geschieht als Sicht. Gerade das Bestimmte 
der gegebenen Situation kommt in der Akutheit der Frage1) zum Vor­
schein. Die Artikulation einer solchen Frage ist der erste Schritt einer 
Klärung. Tatsachenkomplexe werden als Fragen angeschnitten. Die 
Wendungen es ist die Frage ... , die Frage liegt nahe ... , es ist die ge­
gebene bzw. richtige Frage hierbei weisen darauf, wie die Frage aus der 
Dringlichkeit der Situation 2) geboren wird. Des näheren ist aber immer 

1 ) Vor Probleme i. e. S. wird man aber durch den Stand einer Wissenschaft z. B. 
gestellt. Wie etwa der modernen Physik die Messung, der Mathematik die Ent­
scheidbarkeit einer Frage zum Problem wird. Lediglich Positionen, die man nur 
eben vertritt, die aber nicht - wie die gegebene Situation - in ihrer Faktizität 
verbindlich sind, sind es, bei deren Festlegung und Ausgestaltung Probleme auftreten. 

2) Schon darin, daß der eine die Frage des anderen, d. i. diesen vortastend an­
hebenden Versuch der Verdeutlichung einer Lage, seinerseits aufnimmt, nämlich 

2:1 



spielt auf der Straße, daß meine Wege an die Straße gebunden sind, 
daß ich hier selbst für andere sichtbar bin, ebenso ungezwungen aber 
auch Bekannte treffen kann usw. Situation reduziert sich auch nicht 
auf die Lage, die als taktische Lage oder als die Lage eines Unter­
nehmens sachlich geschildert und als gut oder schlecht im Stand der 
Dinge bewertet werden kann. In die und die Lage kann jeder kommen. 
Jemandes Lage bemißt sich an Umständen, die dabei auf sachlich 
weitgehend festgelegte Praxis bezogen sind. Meine Lage ist z. B. die 
als Kompagnieführer. In den Wendungen in die Lage kommen, Ge­
legenheit finden usw. wird auf innerweltliche Möglichkeiten als auf die 
sachlichen Erfüllungen der Bedingungen meines Vorhabens bezug­
genommen. Lagen sind klar, bzw. können einem klar gemacht, in ihren 
Momenten geklärt und begründet werden. Situation hat aber keinen 
solchen "Stand", auf den hin sie betrachtet und beurteilt werden 
könnte. Und obgleich Einzelheiten daran aus Umständen, Zufällen 
usw. zu erklären sein mögen, die Situation als ganze bleibt - als im 
Kern nichts Sachliches - wesenhaft unergründlich. Als handgreif­
liche Erfahrung begegnet darin, daß jeder Schritt von Existenz als 
ein sich-übernehmen geschieht. Die Grenze des Menschen ist darin 
umrissen, daß er nicht über seinen Anfang verfügt und nur unge­
sucht sich finden und betreffen kann bei ... 

Die mir gegebene Situation wird von mir aufgenommen. Schon dar­
in, daß ich daran ändere, anderes lasse, verhalte ich mich zu ihr als 
Subjekt dieser Situation. Noch mehr- und das ist entscheidend: 
nur als je meine oder je eines ist die Situation diese Situation. In dem 
Gegebenen der Situation ist nicht das unverrückbare Maß einer Dar­
stellung bezeichnet - wie wohl daraufhin gerade Erkenntnis das Ge­
gebene einem Nicht-Gegebenen als dem zunächst Vorenthaltenen 
gegenüberstellt. 

Die in dem "Gegebenen" der Situation bezeichnete Verbindlichkeit 
bezieht sich vielmehr darauf, daß man sich dadurch gestellt findet., 
Durch "Aufnahme" entspricht man hier dem Gegebenen. Schon seine 
Feststellung geschieht aber unter einer Richtung, d. i. in Anmessung 
an ein Vorhaben. Die Erkenntnis der Situation bezieht sich auf die 
darin beschlossenen Möglichkeiten. In der offenen Unbestimmtheit 

24 

r 

der Situation ist nicht auf die Lückenhaftigkeit einer mir zum Teil 
vorenthaltenen Kenntnis verwiesen. Denn Situation reduziert sich 
nicht auf die Umstände des Daseins. Mit Umständen als mit einzelnen 
Umständen rechnet man lediglich. Und nur sofern ich die Situation 
ins Auge fasse, sind Umstände als günstig oder hinderlich zu erkennen. 
Nur im Licht meiner Entscheidung zeigt sich die Situation. Ich er­
schließe sie mir, sofern ich auf mich selbst dabei zukomme. Nur von 
daher bekommt sie Gesicht und die Spitze ihrer Bedeutung. Die Situa­
tion "wahrzunehmen" bedeutet praktische Erledigung. Und eine Po­
tenz solcher Wahrnehmung liegt darin, wie hier im Vorblick erspäht 
wird, was dem Zaghaften schon als Möglichkeit verschlossen bleibt. 
Gegenüber dem Verzagten, der sich zum bloßen Objekt seiner Lage 
entgleitet, setzt man sich in der Erkenntnis der Situation als deren 
Subjekt durch. Nur wagender Zugriff schafft diese Überlegenheit. Man 
"steht" in Situationen; schon in diesem "Stehen" drückt sich Über­
windung offenen Schwankens aus. Nur die Aktivität eines Stehens 
verbürgt Übersicht und freie Distanz. 

Man macht etwas aus der Situation. Man gestaltet sie, die vorher 
gleichsam noch nichts war. Kaleidoskopartig ändert sie ihr Gesicht 
je nach dem Kraftfeld der Entscheidungen, in das sie gerät. Gerade 
als aus-ständig und durch Aus-zeichnung allererst zu Gestaltendes 
zeigt sich die Situation im Widerschein menschlicher Existenz. 

Das zunächst Ungehobene der Situation drückt sich in deren 
Aufnahme aus. Diese geschieht als Sicht. Gerade das Bestimmte 
der gegebenen Situation kommt in der Akutheit der Frage1) zum Vor­
schein. Die Artikulation einer solchen Frage ist der erste Schritt einer 
Klärung. Tatsachenkomplexe werden als Fragen angeschnitten. Die 
Wendungen es ist die Frage ... , die Frage liegt nahe ... , es ist die ge­
gebene bzw. richtige Frage hierbei weisen darauf, wie die Frage aus der 
Dringlichkeit der Situation 2) geboren wird. Des näheren ist aber immer 

1 ) Vor Probleme i. e. S. wird man aber durch den Stand einer Wissenschaft z. B. 
gestellt. Wie etwa der modernen Physik die Messung, der Mathematik die Ent­
scheidbarkeit einer Frage zum Problem wird. Lediglich Positionen, die man nur 
eben vertritt, die aber nicht - wie die gegebene Situation - in ihrer Faktizität 
verbindlich sind, sind es, bei deren Festlegung und Ausgestaltung Probleme auftreten. 

2) Schon darin, daß der eine die Frage des anderen, d. i. diesen vortastend an­
hebenden Versuch der Verdeutlichung einer Lage, seinerseits aufnimmt, nämlich 

2:1 



die Frage : ob oder ob nicht oder ob vielleicht oder ob gar usw. Das 
stockend-Kritische, prüfend-Nachsehende, vorsichtig-Gespannte, die 
Richtung und Lagerung eines Beginnens zeigen sich darin an. Wobei 
das Flüchtige solchen durch Vorgriffe geleiteten Zu- und Nachsehens 
der Aufmerksamkeit gegenübersteht, die als eine Haltung dauernd ge­
wärtig ist dessen, was von sich aus sich zeigen mag, die die Dinge an 
sich herankommen läßt. 

Die Aufnahme bedeutet eine Wendung der Situation. Denn sichten 
bedeutet: im Aufgreifen des einen anderes sich abkehrend liegen 
lassen. Jeder Begriff indiziert aber solche Vorentscheidungen. 

Das Erschließen der Situation vollzieht sich im Erkennen und Be­
stimmen von etwas als etwas. Man orientiert sich über die Dinge. Wo­
bei sich also die Bedeutung von Orientierung als Aufenthaltsbestim· 
mung durchsetzt. Es sind nicht Gegenstände, Objekte, was erkannt 
wird, sondern das Vorhandensein eines Stuhles, das Vorliegen von 
Eisen. Auf ein zur-Prüfung· Vorgelegtsein wird zugekommen in der 
Bestimmung, deren Gegenstand ja doch allererst hierin fixiert wird. 
Nicht mehr als ein erster vorstoßender Schritt ist es, etwas als dies da 
ins Auge zu fassen. Orientierung bedeutet Raffung und Gliederung. 
Die Situation bekommt reliefhaftes Gezüge dabei. 

Situation ist immer eine solche, in die meinesgleichen immer 
kommen kann. Situation darf ebensowenig als Lage versachlicht 
wie zu dem Schicksal überdeutet werden, in dem man sich als in 
seinem Schicksal übernimmt. Daß man sich in Situationen befindet, 
dahinein gerät, drückt das Zu-fällige daran aus. Zufall und ebenso 
Geschick bedeutet im allgemeinen Mißgeschick. Von einem Ge­
schick wird man betroffen; Situationen kann man zuvorkommen. 
Die Fähigkeiten eines Menschen bemessen sich daran, wie er Situa· 
tionen gewachsen ist. Klugheit, Vorsicht, ebenso aber auch Dumm· 
heit und Leichtsinn erweisen sich darin, wie Gefahren überstanden, 
wie Situationen in die Hand bekommen werden. Aus Mißgeschicken 
lernt man. Geschicke gewärtigt, mit Zufällen rechnet man - ent· 

prüfend, zusehend usw., entspricht er dem andern. In der Antwort aber kommt 
man auf dasWortdes andern, aber nicht notwendig auf eine Frage oder gar auf ein 
Verlangennach Auskunft zurück. Schließlich: in der Frage, die man an jemanden 
"richtet", liegt die andere Frage, ob der Betreffende es auch weiß. 

26 

r 
I 

sprechend wie auf der Gegenseite mit dem Gelegenkommen von etwas. 
Gerade hinsichtlich seiner Zeitlichkeit, hinsichtlich dessen, daß es aus 
der Welt her einem zu-fallend ist, ist aber das Geschick vom Schick­
sal unterschieden. Denn schicksalhaft ist etwas, was als ii b er· 
kommen zu tragen ist. An Geschicken läßt man- und dies gerade 
in der Schärfe ihrer Bedeutung - anderes schuld sein. Die Situation 
entsteht in der Auswirkung von Zufällen. Worin die Streuung der 
Situation zum Vorschein kommt - gegenüber dem, daß man in 
seinem Schicksal sich selbst überkommen ist, daß im Begriff des 
Schicksals sich gerade eine Verdichtung artikuliert: dies, daß man ver­
antwortlich zuzukommen hat auf das, was, wozu man geworden ist. 
Jemandes Schicksal - das ist er, seine Geschichte. Geschicke und 
Zufälle zeigen sich aber in ihren Folgen. Sie sind etwas Innerweltliches 
im Gegensatz zu dem Schicksal, das als je eines Schicksal nicht als 
etwas allgemeines begriffen werden kann. Jemandes Geschick ist ein 
Geschick, das zufällig ihn gerade trifft, während jemandes Schicksal 
gerade nur aus ihm selbst her verstanden werden kann. Sicherlich -
es gibt typische Schicksale. Darin drückt sich aber nicht mehr als das 
Spezifische menschlichen Lebens aus. Andererseits: es gibt sehr wohl 
und gerade so etwas wie Schicksalsgemeinschaft im Gegensatz zu 
dem anderen, daß man Geschicke wohl teilen, d. i. in dem unverbind­
lichen Sinn von dasselbe Geschick erfahren kann, daß aber hierin . . 
keine existenzielle Gemeinschaft sich konstituiert. Geschicke können 
sich wiederholen, und so wie jeder Zufall ebensogut auch den anderen 
treffen kann, gibt es auch Mißgeschicke, die für jemand so kenn· 
zeichnend sind, daß, wie man sagt, nur X dies passieren konnte : 
immer zu spät zu kommen, immer auf die falsche Karte zu setzen usw. 
Ein als natürliche Veranlagung, in Mängeln bezeichneter innerwelt­
licher Faktor ist es hier, was schuld wird an der Wiederholung solchen 
Geschicks. Schicksale sind aber nicht so - sachlich - zu begründen 
und zu erklären. Denn daß ein Geschick zum Schicksal werden kann, 
daß die Erfahrungen, die einer macht, den Menschen verändern 
können. hat seinen Grund im Charakter, im unveräußerlichen Selbst 
des Betreffenden. Während es dem Geschick gegenüber gilt, sich 
durchzusetzen, freizukommen aus der Situation dadurch, daß es gt>· 

27 



die Frage : ob oder ob nicht oder ob vielleicht oder ob gar usw. Das 
stockend-Kritische, prüfend-Nachsehende, vorsichtig-Gespannte, die 
Richtung und Lagerung eines Beginnens zeigen sich darin an. Wobei 
das Flüchtige solchen durch Vorgriffe geleiteten Zu- und Nachsehens 
der Aufmerksamkeit gegenübersteht, die als eine Haltung dauernd ge­
wärtig ist dessen, was von sich aus sich zeigen mag, die die Dinge an 
sich herankommen läßt. 

Die Aufnahme bedeutet eine Wendung der Situation. Denn sichten 
bedeutet: im Aufgreifen des einen anderes sich abkehrend liegen 
lassen. Jeder Begriff indiziert aber solche Vorentscheidungen. 

Das Erschließen der Situation vollzieht sich im Erkennen und Be­
stimmen von etwas als etwas. Man orientiert sich über die Dinge. Wo­
bei sich also die Bedeutung von Orientierung als Aufenthaltsbestim· 
mung durchsetzt. Es sind nicht Gegenstände, Objekte, was erkannt 
wird, sondern das Vorhandensein eines Stuhles, das Vorliegen von 
Eisen. Auf ein zur-Prüfung· Vorgelegtsein wird zugekommen in der 
Bestimmung, deren Gegenstand ja doch allererst hierin fixiert wird. 
Nicht mehr als ein erster vorstoßender Schritt ist es, etwas als dies da 
ins Auge zu fassen. Orientierung bedeutet Raffung und Gliederung. 
Die Situation bekommt reliefhaftes Gezüge dabei. 

Situation ist immer eine solche, in die meinesgleichen immer 
kommen kann. Situation darf ebensowenig als Lage versachlicht 
wie zu dem Schicksal überdeutet werden, in dem man sich als in 
seinem Schicksal übernimmt. Daß man sich in Situationen befindet, 
dahinein gerät, drückt das Zu-fällige daran aus. Zufall und ebenso 
Geschick bedeutet im allgemeinen Mißgeschick. Von einem Ge­
schick wird man betroffen; Situationen kann man zuvorkommen. 
Die Fähigkeiten eines Menschen bemessen sich daran, wie er Situa· 
tionen gewachsen ist. Klugheit, Vorsicht, ebenso aber auch Dumm· 
heit und Leichtsinn erweisen sich darin, wie Gefahren überstanden, 
wie Situationen in die Hand bekommen werden. Aus Mißgeschicken 
lernt man. Geschicke gewärtigt, mit Zufällen rechnet man - ent· 

prüfend, zusehend usw., entspricht er dem andern. In der Antwort aber kommt 
man auf dasWortdes andern, aber nicht notwendig auf eine Frage oder gar auf ein 
Verlangennach Auskunft zurück. Schließlich: in der Frage, die man an jemanden 
"richtet", liegt die andere Frage, ob der Betreffende es auch weiß. 

26 

r 
I 

sprechend wie auf der Gegenseite mit dem Gelegenkommen von etwas. 
Gerade hinsichtlich seiner Zeitlichkeit, hinsichtlich dessen, daß es aus 
der Welt her einem zu-fallend ist, ist aber das Geschick vom Schick­
sal unterschieden. Denn schicksalhaft ist etwas, was als ii b er· 
kommen zu tragen ist. An Geschicken läßt man- und dies gerade 
in der Schärfe ihrer Bedeutung - anderes schuld sein. Die Situation 
entsteht in der Auswirkung von Zufällen. Worin die Streuung der 
Situation zum Vorschein kommt - gegenüber dem, daß man in 
seinem Schicksal sich selbst überkommen ist, daß im Begriff des 
Schicksals sich gerade eine Verdichtung artikuliert: dies, daß man ver­
antwortlich zuzukommen hat auf das, was, wozu man geworden ist. 
Jemandes Schicksal - das ist er, seine Geschichte. Geschicke und 
Zufälle zeigen sich aber in ihren Folgen. Sie sind etwas Innerweltliches 
im Gegensatz zu dem Schicksal, das als je eines Schicksal nicht als 
etwas allgemeines begriffen werden kann. Jemandes Geschick ist ein 
Geschick, das zufällig ihn gerade trifft, während jemandes Schicksal 
gerade nur aus ihm selbst her verstanden werden kann. Sicherlich -
es gibt typische Schicksale. Darin drückt sich aber nicht mehr als das 
Spezifische menschlichen Lebens aus. Andererseits: es gibt sehr wohl 
und gerade so etwas wie Schicksalsgemeinschaft im Gegensatz zu 
dem anderen, daß man Geschicke wohl teilen, d. i. in dem unverbind­
lichen Sinn von dasselbe Geschick erfahren kann, daß aber hierin . . 
keine existenzielle Gemeinschaft sich konstituiert. Geschicke können 
sich wiederholen, und so wie jeder Zufall ebensogut auch den anderen 
treffen kann, gibt es auch Mißgeschicke, die für jemand so kenn· 
zeichnend sind, daß, wie man sagt, nur X dies passieren konnte : 
immer zu spät zu kommen, immer auf die falsche Karte zu setzen usw. 
Ein als natürliche Veranlagung, in Mängeln bezeichneter innerwelt­
licher Faktor ist es hier, was schuld wird an der Wiederholung solchen 
Geschicks. Schicksale sind aber nicht so - sachlich - zu begründen 
und zu erklären. Denn daß ein Geschick zum Schicksal werden kann, 
daß die Erfahrungen, die einer macht, den Menschen verändern 
können. hat seinen Grund im Charakter, im unveräußerlichen Selbst 
des Betreffenden. Während es dem Geschick gegenüber gilt, sich 
durchzusetzen, freizukommen aus der Situation dadurch, daß es gt>· 

27 



lingt, den Dingen taktisch beizukommen, ist das Schicksal etwas, von 
dem man sich nicht lösen, das man vielmehr nur tragen kann. Wobei 
sich in diesem Tragen des Schicksals die Aktivität des damit-Fertig­
werdens betont- im Gegensatz zu resigniertem sich-Abfinden, das, 
was ich selbst nicht bin, sich in mir nur eben vorenthaltene Chancen 
umdeuten möchte, das im Sichhinwegtäuschen über eigenste Mög­
lichkeiten als unabänderlich hinnimmt, was es gerade aufzunehmen, 
dem es die Spitze allererst zu geben gilt. Man verhält sich zu sich 
selbst in seinem Schicksal - während man sich in Situationen nur 
insofern eingesetzt findet, als sie z. B. gefährlich sind. Situationen 
wird aber eine Wendung gegeben, sofern sie nämlich überhaupt immer 
wechseln. Eine Situation ist immer die je gegenwärtige Situation. Daß 
aber nun jeden ein bestimmter Zufall treffen kann, besagt etwas 
anderes, als daß jeder in eine Lage kommen kann. Denn in jeder, der 
in die und die Lage kommt ist ein bestimmter Bereich von Fällen be­
zeichnet. Man behauptet, daß etwas allgemein oder eingeschränkt zu­
trifft für diesen Bereich, der nach dem oben über die Differenz von 
Situation und Lage Bemerkten ein sachlicher Bereich ist. In der Be­
merkung hingegen, daß von einem bestimmten Zufall jeder betroffen. 
werden, daß in meine Situation jeder geraten kann, wird auf den 
typischen Zuschnitt des Lebens verwiesen. 

3. 

Die Situation ist das, worin einer dem anderen begegnen, worin er 
ihn als in seiner Situation ansprechen, ihn in seinem Sein treffen kann. 
Gerade dies wird in dem Du bist ... ausdrücklich. Der Unterschied 
den Dingen gegenüber kommt zu Wort darin1). 

Denn die Dinge, deren Seins-Sinn unerkannt bestimmend war für 
die Logik, sind nicht ebenso und eigentlich das, als was sie doch ledig­
lich eben bestimmt und festgestellt werden- etwa 1,82 groß, wie dies 
:r.. B. mein Maß ist. Vielmehr: es mißt eine Stange 1,82. Die gege­
henen V erhältnissc werden hier bestimmt und hierbei das eine als 
das dem anderen Subsistierende angesetzt. Nur Übersicht läßt die 

1) Heidegger, Sein und Zeit. Seite 54. 

28 

Dinge getroffen werden und dies insofern, als man sie dabei an ihrer 
maßgeblichen Seite packt. Daß man die Dinge anspricht als ... ,be­
deutet eine Auseinandersetzung, die sich schrittweise immer mehr zu 
begründen sucht. Wobei man aber selbst auf die Fragen zukommen 
muß, mit denen man sich auf die Dinge lediglich eben bezieht. Denn 
bei mir steht, was ich sie sein lassen kann. 

Das Besondere der bin· und bist-Sätze bringt zum Vorschein, wie 
die "Sachlichkeit" der Rede nicht einfach in einer "intentionalen" 
Beziehung auf Sachverhalte besteht, sondern ein bestimmtes V erhält· 
nis bedeutet und in die Transzendenz der Rede mit einzustellen ist: 

Ich sagend nenne oder melde ich mich1). Oder ich stelle mich darin._ 
komme zu auf mich selbst. In den Worten ich nicht wehrt man sich 
gegen eine Zumutung usw. Entsprechend wie in Du der auf Erwide­
rung hin Angesprochene getroffen, in der Richtung eines Mitein­
ander beansprucht, gestellt oder auch bezichtigt wird. Was Du sagt, 
ist nicht der, dem es insofern gilt. Der Titelpro-nomen für ich und 
Du legt die gerade verkehrte Auffassung nahe, daß darin ein Nomen 
vertreten wird2). Ich und Du sind aber, was sie sind, nur in ihrer Rede­
verbundenheit. Ich ersteht, verwirklicht sich allererst im Wort. Die 
existenzielle Leistung des Wortes, das Verbindliche der Du-Rede z. B. 
ist nicht zu übersehen. Dies in dem ich sich aussprechende auf-sich­
Zurückweisen bzw. sich-Zuspielen einer Erklärung usw. wird vom 
Partner eines Gesprächs oder den Teilnehmern einer Unterhaltung 
unmittelbar folgend verstanden - also anders als von einem andern 
unbeteiligten Dritten. Dieser identifiziert lediglich den Sprecher· 
Dieser Standpunkt des unbeteiligten Dritten ist aber gerade auch der 
einer Logik, die das-Wort auf seinen objektiven Aussagegehalt sichtet. 

Sicherlich, ich bin 1,82 ist eine Angabe zur Orientierung des anderen. 
Man bezieht sich dabei auf einen Sachverhalt. Und daraufhin be­
trachtet ist die erste Person auch unwesentlich und nur okkasionell. 
Das, dessen die Angabe als Angabe enthoben ist, wird in der Rede 
aber gerade aufgenommen. Denn als von dem, als den ich mich 

finde, sage ich hier von mir etwas. 

1) G. Stern, Über das Haben. 1928. Seite 160 ff. 
1) F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realitäten. 1921. S. 18. 

29 



lingt, den Dingen taktisch beizukommen, ist das Schicksal etwas, von 
dem man sich nicht lösen, das man vielmehr nur tragen kann. Wobei 
sich in diesem Tragen des Schicksals die Aktivität des damit-Fertig­
werdens betont- im Gegensatz zu resigniertem sich-Abfinden, das, 
was ich selbst nicht bin, sich in mir nur eben vorenthaltene Chancen 
umdeuten möchte, das im Sichhinwegtäuschen über eigenste Mög­
lichkeiten als unabänderlich hinnimmt, was es gerade aufzunehmen, 
dem es die Spitze allererst zu geben gilt. Man verhält sich zu sich 
selbst in seinem Schicksal - während man sich in Situationen nur 
insofern eingesetzt findet, als sie z. B. gefährlich sind. Situationen 
wird aber eine Wendung gegeben, sofern sie nämlich überhaupt immer 
wechseln. Eine Situation ist immer die je gegenwärtige Situation. Daß 
aber nun jeden ein bestimmter Zufall treffen kann, besagt etwas 
anderes, als daß jeder in eine Lage kommen kann. Denn in jeder, der 
in die und die Lage kommt ist ein bestimmter Bereich von Fällen be­
zeichnet. Man behauptet, daß etwas allgemein oder eingeschränkt zu­
trifft für diesen Bereich, der nach dem oben über die Differenz von 
Situation und Lage Bemerkten ein sachlicher Bereich ist. In der Be­
merkung hingegen, daß von einem bestimmten Zufall jeder betroffen. 
werden, daß in meine Situation jeder geraten kann, wird auf den 
typischen Zuschnitt des Lebens verwiesen. 

3. 

Die Situation ist das, worin einer dem anderen begegnen, worin er 
ihn als in seiner Situation ansprechen, ihn in seinem Sein treffen kann. 
Gerade dies wird in dem Du bist ... ausdrücklich. Der Unterschied 
den Dingen gegenüber kommt zu Wort darin1). 

Denn die Dinge, deren Seins-Sinn unerkannt bestimmend war für 
die Logik, sind nicht ebenso und eigentlich das, als was sie doch ledig­
lich eben bestimmt und festgestellt werden- etwa 1,82 groß, wie dies 
:r.. B. mein Maß ist. Vielmehr: es mißt eine Stange 1,82. Die gege­
henen V erhältnissc werden hier bestimmt und hierbei das eine als 
das dem anderen Subsistierende angesetzt. Nur Übersicht läßt die 

1) Heidegger, Sein und Zeit. Seite 54. 

28 

Dinge getroffen werden und dies insofern, als man sie dabei an ihrer 
maßgeblichen Seite packt. Daß man die Dinge anspricht als ... ,be­
deutet eine Auseinandersetzung, die sich schrittweise immer mehr zu 
begründen sucht. Wobei man aber selbst auf die Fragen zukommen 
muß, mit denen man sich auf die Dinge lediglich eben bezieht. Denn 
bei mir steht, was ich sie sein lassen kann. 

Das Besondere der bin· und bist-Sätze bringt zum Vorschein, wie 
die "Sachlichkeit" der Rede nicht einfach in einer "intentionalen" 
Beziehung auf Sachverhalte besteht, sondern ein bestimmtes V erhält· 
nis bedeutet und in die Transzendenz der Rede mit einzustellen ist: 

Ich sagend nenne oder melde ich mich1). Oder ich stelle mich darin._ 
komme zu auf mich selbst. In den Worten ich nicht wehrt man sich 
gegen eine Zumutung usw. Entsprechend wie in Du der auf Erwide­
rung hin Angesprochene getroffen, in der Richtung eines Mitein­
ander beansprucht, gestellt oder auch bezichtigt wird. Was Du sagt, 
ist nicht der, dem es insofern gilt. Der Titelpro-nomen für ich und 
Du legt die gerade verkehrte Auffassung nahe, daß darin ein Nomen 
vertreten wird2). Ich und Du sind aber, was sie sind, nur in ihrer Rede­
verbundenheit. Ich ersteht, verwirklicht sich allererst im Wort. Die 
existenzielle Leistung des Wortes, das Verbindliche der Du-Rede z. B. 
ist nicht zu übersehen. Dies in dem ich sich aussprechende auf-sich­
Zurückweisen bzw. sich-Zuspielen einer Erklärung usw. wird vom 
Partner eines Gesprächs oder den Teilnehmern einer Unterhaltung 
unmittelbar folgend verstanden - also anders als von einem andern 
unbeteiligten Dritten. Dieser identifiziert lediglich den Sprecher· 
Dieser Standpunkt des unbeteiligten Dritten ist aber gerade auch der 
einer Logik, die das-Wort auf seinen objektiven Aussagegehalt sichtet. 

Sicherlich, ich bin 1,82 ist eine Angabe zur Orientierung des anderen. 
Man bezieht sich dabei auf einen Sachverhalt. Und daraufhin be­
trachtet ist die erste Person auch unwesentlich und nur okkasionell. 
Das, dessen die Angabe als Angabe enthoben ist, wird in der Rede 
aber gerade aufgenommen. Denn als von dem, als den ich mich 

finde, sage ich hier von mir etwas. 

1) G. Stern, Über das Haben. 1928. Seite 160 ff. 
1) F. Ebner, Das Wort und die geistigen Realitäten. 1921. S. 18. 

29 



Ich bin 1,82 ist eine Auskunft, um die ich auf meine sachlichen 
Kenntnisse hin befragt werde. Ich hin hier aber nicht der selbst 
Befragte wie dann, wenn ich vom andern vorgenommen werde und 
in der Verantwortung meines Verhaltens seinem Appell entspreche. 
Man bekennt sich hier zu etwas, was dem andern vielleicht schon be­
kannt oder sachlich bereits erwiesen ist. Rückhaltlos, offen, und ohne 
auszuweichen - etwa durch den V ersuch, es auf anderes zu schieben, 
daß ... Die W ahrheit1) solchen sich-zur-Rede-Stellens ist etwas anderes 
als sachliche Richtigkeit und als in Angaben den Tatsachen zu 
entsprechen. Verstocktes Leugnen etwas anderes als Lügen. Denn 
so sicher als eine Li.ige noch nicht in dem nicht-Zutreffen des Ge­
sagten gegeben ist, sofern man selbst sich ja irren konnte - sie ist 
sachlich. Ihr fehlt das Widerständige. Denn das Redestehen ge­
schieht als Schritt zu sich selbst: im Durchbruch seiner Verstelltheit 
erkennt man sich als den, der man ist. Und sofern hier etwas zum Aus­
druck kommt, wird es allererst zu einem Bekenntnis. Bekenntnisse 
bedeuten, sofern man zur Rede gestellt auf sich selbst zurückgehracht 
wird, eine Krisis. Aber man redet hier nicht etwa über sich; die hierin 
liegende Distanz, unbeteiligte Sachlichkeit, würde gerade das Gegen­
teil tatsächlichen Bekennens sein. Im Falle des Bekenntnisses entfällt 
von vornherein die Miiglichkeit, so etwas wie e~ "Urteil" finden zu 
wollen. 

§ 4. DIE VERHÄLTNISMÄSSIGKEIT DER REDE 

Die Verhältnismäßigkeit der Rede zeigt sich zunächst in deren Ziel 
und in den Praktiken, mit denen dieses Ziel als Information, Instruk­
tion usw. erreicht wird. Was der eine vom anderen will, dem entspricht 
hier der andere, sofern er diese Worte aufnimmt und sich danach 
richtet in seiner Praxis. Dem anderen wird- ihn dirigierend- z. B. 
eine Kenntnis vermittelt. Und der zweite entspricht dem ersten, so­
fern er ihm folgt, z. B. seine Worte sich zur Lehre nimmt, d. i. sich 

1) Das Unzweideutige des Bekenntnisses ist nicht Ehrlichkeit. Denn ehrlic.h ist 
man zum anderen, inan "meint" es ehrlich. Ehrlich kann z. B. ein Geständnis als 
Erklärung sein: soferu nichts vou dem unterschlagen wird, was man von sich hzw. 
über etwas wcifl. 

30 

entsprechend verhält. Was das Wort zu erkennen gibt, wird ausge­
führt. Diese Verhältnismäßigkeit ist aber noch nicht die spezifische 
Verhältnismäßigkeit der Rede. Verhältnismäßig geschieht solche In­
struktion, sofern hierbei lediglich z. B. gerechnet wird mit den V cr­
ständnismöglichkeiten des anderen. Daraufhin kommt man ihm ent­
gegen usw. Das Wort ist hier Mittel der Darlegung von etwas. Schon 
hier aber, wo sich der eine vom anderen etwas sagen läßt und insofern 
seine Widerrede unterbunden bleibt: schon dies, daß er auf das Wort 
des anderen zurückkommen, es kritisch in Gegenfragen aufnehmen 
kann, bestimmt auch die Diktion des ersten. Was man sagt, ist aber 
nicht erwiderungsbedürftig. Erst im Gespräch z. B. entspricht­
nämlich im eigentlichen Sinn dieses Wortes- der eine dem anderen, so­
fern es der Gang solchen Gespräches will, daß das Wort des einen vom 
anderen aufgenommen, weitergeführt, zurückgegeben wird. Hier wird 
iiberhaupt nicht auf ein V erlangen des ersten zurückgekommen, wie 
einer Bitte oder Frage durch Auskunft entsprochen und darin doch 
lediglich die Intention, das Verlangen des anderen aufgenommen wird. 

l. 

Denn das, woraufhin im Gespräch der eine durch den anderen ange­
sprochen wird, ist zunächst lediglich seine Erwiderung1). Was noch keine 
Entgegnung ist, sofern in dieser dem Gespräch eine andere Wendung 
gegeben würde. Die Freiheit der Erwiderung beschränkt sich darauf, 
in der Aufnahme der \Vorte des anderen diesem insofern zu ent­
sprechen, als dessen \Vort Entlastung findet: 

Ein Wort gibt hier das andere. Ausbleibende Erwiderung läßt ~~in 
\V ort bereits als nichtverstanden nehmen. W echsclseitig wird das Ge­
:;präch von beiden getragen. Ein Gespräch wird angeknüpft. Die Sache, 
über die gesprochen wird, kann gleichgültig sein. Denn im Gespräch 
will man weniger sich über etwas verständigen, als daß man über­
haupt Verständigun~, d. i. die Linie festzulegen sucht, auf der man 
sich trifft mit dem anderen. Das Unverbindliche einer Untt~rhaltung. 

1) Vcrgl.zumFolgendcnK. Lii w i t h, Das lmlivi1lumn in der Rolle des Mitmenschen. 
1928. Seite l 06 ff. 

31 



Ich bin 1,82 ist eine Auskunft, um die ich auf meine sachlichen 
Kenntnisse hin befragt werde. Ich hin hier aber nicht der selbst 
Befragte wie dann, wenn ich vom andern vorgenommen werde und 
in der Verantwortung meines Verhaltens seinem Appell entspreche. 
Man bekennt sich hier zu etwas, was dem andern vielleicht schon be­
kannt oder sachlich bereits erwiesen ist. Rückhaltlos, offen, und ohne 
auszuweichen - etwa durch den V ersuch, es auf anderes zu schieben, 
daß ... Die W ahrheit1) solchen sich-zur-Rede-Stellens ist etwas anderes 
als sachliche Richtigkeit und als in Angaben den Tatsachen zu 
entsprechen. Verstocktes Leugnen etwas anderes als Lügen. Denn 
so sicher als eine Li.ige noch nicht in dem nicht-Zutreffen des Ge­
sagten gegeben ist, sofern man selbst sich ja irren konnte - sie ist 
sachlich. Ihr fehlt das Widerständige. Denn das Redestehen ge­
schieht als Schritt zu sich selbst: im Durchbruch seiner Verstelltheit 
erkennt man sich als den, der man ist. Und sofern hier etwas zum Aus­
druck kommt, wird es allererst zu einem Bekenntnis. Bekenntnisse 
bedeuten, sofern man zur Rede gestellt auf sich selbst zurückgehracht 
wird, eine Krisis. Aber man redet hier nicht etwa über sich; die hierin 
liegende Distanz, unbeteiligte Sachlichkeit, würde gerade das Gegen­
teil tatsächlichen Bekennens sein. Im Falle des Bekenntnisses entfällt 
von vornherein die Miiglichkeit, so etwas wie e~ "Urteil" finden zu 
wollen. 

§ 4. DIE VERHÄLTNISMÄSSIGKEIT DER REDE 

Die Verhältnismäßigkeit der Rede zeigt sich zunächst in deren Ziel 
und in den Praktiken, mit denen dieses Ziel als Information, Instruk­
tion usw. erreicht wird. Was der eine vom anderen will, dem entspricht 
hier der andere, sofern er diese Worte aufnimmt und sich danach 
richtet in seiner Praxis. Dem anderen wird- ihn dirigierend- z. B. 
eine Kenntnis vermittelt. Und der zweite entspricht dem ersten, so­
fern er ihm folgt, z. B. seine Worte sich zur Lehre nimmt, d. i. sich 

1) Das Unzweideutige des Bekenntnisses ist nicht Ehrlichkeit. Denn ehrlic.h ist 
man zum anderen, inan "meint" es ehrlich. Ehrlich kann z. B. ein Geständnis als 
Erklärung sein: soferu nichts vou dem unterschlagen wird, was man von sich hzw. 
über etwas wcifl. 

30 

entsprechend verhält. Was das Wort zu erkennen gibt, wird ausge­
führt. Diese Verhältnismäßigkeit ist aber noch nicht die spezifische 
Verhältnismäßigkeit der Rede. Verhältnismäßig geschieht solche In­
struktion, sofern hierbei lediglich z. B. gerechnet wird mit den V cr­
ständnismöglichkeiten des anderen. Daraufhin kommt man ihm ent­
gegen usw. Das Wort ist hier Mittel der Darlegung von etwas. Schon 
hier aber, wo sich der eine vom anderen etwas sagen läßt und insofern 
seine Widerrede unterbunden bleibt: schon dies, daß er auf das Wort 
des anderen zurückkommen, es kritisch in Gegenfragen aufnehmen 
kann, bestimmt auch die Diktion des ersten. Was man sagt, ist aber 
nicht erwiderungsbedürftig. Erst im Gespräch z. B. entspricht­
nämlich im eigentlichen Sinn dieses Wortes- der eine dem anderen, so­
fern es der Gang solchen Gespräches will, daß das Wort des einen vom 
anderen aufgenommen, weitergeführt, zurückgegeben wird. Hier wird 
iiberhaupt nicht auf ein V erlangen des ersten zurückgekommen, wie 
einer Bitte oder Frage durch Auskunft entsprochen und darin doch 
lediglich die Intention, das Verlangen des anderen aufgenommen wird. 

l. 

Denn das, woraufhin im Gespräch der eine durch den anderen ange­
sprochen wird, ist zunächst lediglich seine Erwiderung1). Was noch keine 
Entgegnung ist, sofern in dieser dem Gespräch eine andere Wendung 
gegeben würde. Die Freiheit der Erwiderung beschränkt sich darauf, 
in der Aufnahme der \Vorte des anderen diesem insofern zu ent­
sprechen, als dessen \Vort Entlastung findet: 

Ein Wort gibt hier das andere. Ausbleibende Erwiderung läßt ~~in 
\V ort bereits als nichtverstanden nehmen. W echsclseitig wird das Ge­
:;präch von beiden getragen. Ein Gespräch wird angeknüpft. Die Sache, 
über die gesprochen wird, kann gleichgültig sein. Denn im Gespräch 
will man weniger sich über etwas verständigen, als daß man über­
haupt Verständigun~, d. i. die Linie festzulegen sucht, auf der man 
sich trifft mit dem anderen. Das Unverbindliche einer Untt~rhaltung. 

1) Vcrgl.zumFolgendcnK. Lii w i t h, Das lmlivi1lumn in der Rolle des Mitmenschen. 
1928. Seite l 06 ff. 

31 



die zu Teilen bestritten wird, bei der Rollen einander zugespielt wer­
den, schafft den neutralen Boden gesellschaftlichen Zusammenseins. 
Man will sich kennenlernen im Gespräch. Man kennt jemanden vor­
züglich dann, wenn man mit ihm zu sprechen Gelegenheit hatte. Mit 
jemandem reden wollen hat dagegen meist ein Ziel zum Hintergrund. 
Nämlich die Meinung des anderen, seine Stellung zu etwas zu ergrün­
den, bzw. ihn beredend oder überredend durch Geltendmachen von 
Gründen zu beeinflussen dadurch, daß man an seine Vernunft usw. 
appelliert. Oder man beredet z. B. ein Beginnen, Vorhaben, sofern 
man die Rollen dabei verteilt, disponierend sich klar wird über etwas, 
in Abmachungen sich einigt. Während aber das Reden immer sach­
lich genommen sein will, diese Neutralität gerade die Deckung gibt, 
deren Absicht etwa in dem über-etwas-Hinwegreden erkannt wird­
bekommt man, wenn man jemanden spricht, einen Eindruck vonein­
ander1). Man erfährt die Macht, den Zauber, ebenso aber auch das 
Inferiore eines Menschen dabei. Die erste unwillkürliche Stellung­
nahme zu dem Gesagten wird dadurch bestimmt. Erst hinterher z. B., 
wenn man nicht mehr im Bann des anderen steht, fällt einem ein, was 
sachlich gegen dessen Behauptung spricht. Gedanken, die man bisher 
für gesichert hielt, können fragwürdig werden, wenn sie von einem 
geäußert werden, den man ablehnt. In ein Gespräch wird man 
anders einbezogen, als wenn man mit jemandem redet. Im Gespräch 
bringt man sich in ein Verhältnis zum zweiten, bzw. diesen zu sich in 
ein Verhältnis. Menschen lernen einander gegenseitig kennen. Im Ge­
spräch erschließt man einander. Man zeigt sich darin als ofi·en, ver­
schlossen, verstockt usw. Wie der andere meine Ansprache aufnimmt, 
auf welcher Ebene er mir erwidert, welchen Ton er dabei anschlägt 
usw., gerade dies charakterisiert den Menschen, noch ehe er sich mir 
in dem zeigt, was er i.e.S. ist. Denn menschliche Existenz erschließt 
oder verschließt sich von sich aus- im Unterschied zu den Dingen, 
deren Auseinandersetzung mich nur auf mich selbst zurückbringt. Die 

1) Beredt bezeichnet die Fähigkeit, etwas in Worten klar zu machen. Redend ver­
breitet man sich über die Dinge. Man übersetzt aber etwas in die Sprache eines 
anderen, wenn man es in dessen Art, die Dinge zu sehen und aufzufassen, überträgt. 
Jedes Wort gehört zu einer bestimmten Sprache, sofern das Gepräge seiner Kon­
zeption einen bestimmten Geist verrät. 

32 

ich lediglich begreifen, d. i. denen ich Seiten abgewinnen kann. Der 
andere wird aber "gestellt" in meiner Ansprache. Ihn zur Sprache 
bringen würde zunächst heißen: ihn insofern zu sich selbst bringen, als 
sein Eingehen auf das Gesagte eine Sichtnahme bedeutet. Die Er­
widerung kann aber auch eine Richtung nehmen, durch die von einem 
selbst geradezu abgelenkt wird. Eine im Gespräch selbst angelegte 
Tendenz setzt sich hierin durch: 

Sofern die Erwiderung dasjenige ist, woraufhin der andere ange­
sprochen wird, kann dem Gespräch ein~ bestimmte Richtung nur da­
durch gesichert werden, daß man der Erwiderung des andern schon 
vorentspricht. Z. B. obgleich .•. Einem Einspruch des andern und 
damit einer Wendung des Gesprächs selber wird darin zuvorgekommen. 
Einen sachlichen Gehalt, auf den die Aussagelogik jedes Wort ver­
kürzen möchte, haben solche Wörter nicht. Das Verhältnismäßige des 
Gesprächs liegt darin, wie das Prinzip jeden Wortes bei dem Worte 
des andern liegt. Sofern aber jedes Wort eines Gesprächs die Mehr­
deutigkeit hat, überhaupt auf Erwiderung hin ebenso gesprochen zu 
sein wie in bezug auf die Sache, sofern hierbei das Gespräch immer 
mehr sich in sich selbst verfängt, kommt es hier weniger zu einem Aus­
tausch von Gedanken und Meinungen als zur Konkretisierung einer 
Sicht, die eigentlich keinem von beiden gehört. Denn keiner kommt 
und bringt hierbei den anderen in seiner Selbständigkeit zur Sprache: 
". .. ich habe einen Aberglauben an den Zwischenmenschen. Ich bin 
es nicht, auch Du nicht, aber zwischen uns entsteht einer, der mir Du 
heißt, dem andern Ich bin. So hat Jeder mit Jedem einen anderen 
Zwischenmenschen mit einem gegenseitigen Doppelnamen, und von 
all den hundert Zwischenmenschen, an denen jeder von uns mit 
fünfzig Prozent beteiligt ist, gleicht keiner dem anderen. Der aber 
denkt, fühlt und spricht, das ist der Zwischenmensch, und ihm ge­
hören die Gedanken ... " 1). Im Aufnehmen der Worte des ersten wird 
das Gespräch weitergesponnen, und die Verantwortlichkeit dessen, der 
hört, und dessen, der spricht, bezieht sich gerade auf den Fortgang des 
Gesprächs, auf die Entlastung, die hier jeder dem anderen schuldig ist2). 

1) A. v. Villers, Briefe, Leipzig 1920 I, S. 231.- Vgl. a. II. S. 415. 
2) K. Löwith a. a. 0. 

33 

, .. 

. p~ 

I" 

"" '" ''" 
111 

'" I ~~ 

II~ 



die zu Teilen bestritten wird, bei der Rollen einander zugespielt wer­
den, schafft den neutralen Boden gesellschaftlichen Zusammenseins. 
Man will sich kennenlernen im Gespräch. Man kennt jemanden vor­
züglich dann, wenn man mit ihm zu sprechen Gelegenheit hatte. Mit 
jemandem reden wollen hat dagegen meist ein Ziel zum Hintergrund. 
Nämlich die Meinung des anderen, seine Stellung zu etwas zu ergrün­
den, bzw. ihn beredend oder überredend durch Geltendmachen von 
Gründen zu beeinflussen dadurch, daß man an seine Vernunft usw. 
appelliert. Oder man beredet z. B. ein Beginnen, Vorhaben, sofern 
man die Rollen dabei verteilt, disponierend sich klar wird über etwas, 
in Abmachungen sich einigt. Während aber das Reden immer sach­
lich genommen sein will, diese Neutralität gerade die Deckung gibt, 
deren Absicht etwa in dem über-etwas-Hinwegreden erkannt wird­
bekommt man, wenn man jemanden spricht, einen Eindruck vonein­
ander1). Man erfährt die Macht, den Zauber, ebenso aber auch das 
Inferiore eines Menschen dabei. Die erste unwillkürliche Stellung­
nahme zu dem Gesagten wird dadurch bestimmt. Erst hinterher z. B., 
wenn man nicht mehr im Bann des anderen steht, fällt einem ein, was 
sachlich gegen dessen Behauptung spricht. Gedanken, die man bisher 
für gesichert hielt, können fragwürdig werden, wenn sie von einem 
geäußert werden, den man ablehnt. In ein Gespräch wird man 
anders einbezogen, als wenn man mit jemandem redet. Im Gespräch 
bringt man sich in ein Verhältnis zum zweiten, bzw. diesen zu sich in 
ein Verhältnis. Menschen lernen einander gegenseitig kennen. Im Ge­
spräch erschließt man einander. Man zeigt sich darin als ofi·en, ver­
schlossen, verstockt usw. Wie der andere meine Ansprache aufnimmt, 
auf welcher Ebene er mir erwidert, welchen Ton er dabei anschlägt 
usw., gerade dies charakterisiert den Menschen, noch ehe er sich mir 
in dem zeigt, was er i.e.S. ist. Denn menschliche Existenz erschließt 
oder verschließt sich von sich aus- im Unterschied zu den Dingen, 
deren Auseinandersetzung mich nur auf mich selbst zurückbringt. Die 

1) Beredt bezeichnet die Fähigkeit, etwas in Worten klar zu machen. Redend ver­
breitet man sich über die Dinge. Man übersetzt aber etwas in die Sprache eines 
anderen, wenn man es in dessen Art, die Dinge zu sehen und aufzufassen, überträgt. 
Jedes Wort gehört zu einer bestimmten Sprache, sofern das Gepräge seiner Kon­
zeption einen bestimmten Geist verrät. 

32 

ich lediglich begreifen, d. i. denen ich Seiten abgewinnen kann. Der 
andere wird aber "gestellt" in meiner Ansprache. Ihn zur Sprache 
bringen würde zunächst heißen: ihn insofern zu sich selbst bringen, als 
sein Eingehen auf das Gesagte eine Sichtnahme bedeutet. Die Er­
widerung kann aber auch eine Richtung nehmen, durch die von einem 
selbst geradezu abgelenkt wird. Eine im Gespräch selbst angelegte 
Tendenz setzt sich hierin durch: 

Sofern die Erwiderung dasjenige ist, woraufhin der andere ange­
sprochen wird, kann dem Gespräch ein~ bestimmte Richtung nur da­
durch gesichert werden, daß man der Erwiderung des andern schon 
vorentspricht. Z. B. obgleich .•. Einem Einspruch des andern und 
damit einer Wendung des Gesprächs selber wird darin zuvorgekommen. 
Einen sachlichen Gehalt, auf den die Aussagelogik jedes Wort ver­
kürzen möchte, haben solche Wörter nicht. Das Verhältnismäßige des 
Gesprächs liegt darin, wie das Prinzip jeden Wortes bei dem Worte 
des andern liegt. Sofern aber jedes Wort eines Gesprächs die Mehr­
deutigkeit hat, überhaupt auf Erwiderung hin ebenso gesprochen zu 
sein wie in bezug auf die Sache, sofern hierbei das Gespräch immer 
mehr sich in sich selbst verfängt, kommt es hier weniger zu einem Aus­
tausch von Gedanken und Meinungen als zur Konkretisierung einer 
Sicht, die eigentlich keinem von beiden gehört. Denn keiner kommt 
und bringt hierbei den anderen in seiner Selbständigkeit zur Sprache: 
". .. ich habe einen Aberglauben an den Zwischenmenschen. Ich bin 
es nicht, auch Du nicht, aber zwischen uns entsteht einer, der mir Du 
heißt, dem andern Ich bin. So hat Jeder mit Jedem einen anderen 
Zwischenmenschen mit einem gegenseitigen Doppelnamen, und von 
all den hundert Zwischenmenschen, an denen jeder von uns mit 
fünfzig Prozent beteiligt ist, gleicht keiner dem anderen. Der aber 
denkt, fühlt und spricht, das ist der Zwischenmensch, und ihm ge­
hören die Gedanken ... " 1). Im Aufnehmen der Worte des ersten wird 
das Gespräch weitergesponnen, und die Verantwortlichkeit dessen, der 
hört, und dessen, der spricht, bezieht sich gerade auf den Fortgang des 
Gesprächs, auf die Entlastung, die hier jeder dem anderen schuldig ist2). 

1) A. v. Villers, Briefe, Leipzig 1920 I, S. 231.- Vgl. a. II. S. 415. 
2) K. Löwith a. a. 0. 

33 

, .. 

. p~ 

I" 

"" '" ''" 
111 

'" I ~~ 

II~ 



2. 

Im Gespräch "'"ird dies und jenes gestreift, ohne daß man an all 
dem, worauf man hier zu sprechen kommt, mehr als eine Anknüpfung 
fände. In der Erwiderungwirdhier nicht ausdrücklichzurückgekommen 
auf das Wort des anderen. Wie dann, wenn das, was der eine zu etwas 
ges~gt hat, vom andern insofern aufgenommen wird, als er es richtig­
stellt, widerspricht usw. Wobei im Widerspruch das Wort des anderen 
aufgenommen, auf seinen Anspruch auf Verbindlichkeit zugekommen 
wird. Entgegnung erschüttert aber lediglich einen Standpunkt, dessen 
Prätention auf Durchsetzung etwas anderes ist als Verbindlichkeit. 

In jedem Wort, das man zu etwas sagt, tritt man in ein Verhältnis 
zu dem, was von anderer Seite dazu gesagt wird. In jedem Satz der 
Wissenschaft wird deren Stand, d. i. den anonymen Sätzen dieser 
Wissenschaft vorenisprochen. Nämlich dem, was von dort aus gesagt 
werden könnte, was von dem Standpunkt aus zu sagen wäre, den 
die Wissenschaft heute vertritt. Daß man mit der Wissenschaft in 
Widerspruch kommen kann, bringt zum Vorschein, wie in jedem Wort 
ungerufen andere aufgenommen werden. Untersuchend-prüfende Be­
trachtung sammelt, was für und gegen das spricht, was als zu der 
Sache zu sagen diese offenbar machen soll. Umstände, Tatsachen be­
gründen bzw. stützen eine Auffassung. Denn diese bildet man sich 
angesichts von ... , und man wird schwankend-unsicher angesichts 
dessen, was insofern dagegen spricht, als meine Auffassung sich dar­
auf mit zu erstrecken hätte. Indessen - zunächst bleibe ich befangen 
in meiner Sicht. Es entsteht die Frage, ob die Seite, unter der ich 
mir hier die Sache erschließe, auch deren maßgebliche Seite ist. Objek­
tivität verlangt, der Sache gerecht zu werden. Obj ekti vi tä t- darin 
liegt keine Vormeinung über ein An-sich der Sache, geschweige denn 
über die Möglichkeit, die Sache in ihrem An-sich zu erkennen. Gerade 
umgekehrt: man läßt es bewenden bei einer Objektivität im Sinne 
einer Richtigkeit, die ihr Maß in einer Auslegung der Wirklichkeit als 
einer mit an dem geteilten Welt findet. Gerade dieses Vorverständnis 
von Objektivität wird leitend, wenn man, ~m eine Sache sachent· 
sprechend zu erkennen, über sie z. B. mit einem andern zu sprechen 

34 

sucht1). Denn vorzüglich der andere kann es verbürgen, etwas richtig, 
und das meint hier: nicht einseitig, schief, verzerrt erkannt zu haben. 
Nur gemeinsames Besprechen einer Sache schafft die Umsicht, die 
heraustreten läßt, was von verschiedenen Seiten dafür und dagegen 
spricht. " ... der Mensch versteht sich selbst nur, indem er die Ver· 
stehbarkeit seiner Worte an Andren versuchend geprüft hat ... Klar 
und unmittelbar nur seine veränderliche Beschränktheit fühlend, muß 
der Mensch die Wahrheit als etwas außer ihm Liegendes ansehn; 
und eines der mächtigsten Mittel, ihr nahe zu kommen, seinen Ab­
stand von ihr zu messen, ist die gesellige Mittheilung mit Andren. Alles 
Sprechen, von dem einfachsten an, ist ein Anknüpfen des einzeln 
Empfundenen an die gemeinsame Natur der Menschheit"2). Allein, 
ungestört, steht mein Erkennen immer in der Gefahr, sich in sich selbst 
zu verfangen. Der einsinnigen Folgerichtigkeit dieses irgend wo nur eben 
einsetzenden geschlossenen Denkens steht aber die Aufgeschlossenheit 
des btaAE"fE0"6at gegenüber. Nur in dem freien Verhältnis des einen zum 
andern, d. i. in der Begegnung mit dem andcrn finde ich die Wider­
stände, an denen sich die maßgebliche Richtigkeit meiner Sicht er· 
proben kann. Das Unvorhergesehene seines Einspruchs weist mich auf 
die Schranken meiner Auffassung. Sofern.hier entgegnend einer den 
andern unterbricht und die Richtung seiner Betrachtung in Frage 
stellt, ersteigert sich in der Überprüfung das Begründete einer Ansicht. 
Die Sache wird richtiggestellt durch die Perspektiven, in denen sie ange· 
schnitten wird. DieObjektivität des Gesagten nimmt zu. Und sie bezeugt 
sich darin, daß sich die Erkenntnis des einen mit der des anderen trifft. 

Der andere wird aber hierbei nur in seiner Freiheit zur Sache, 
nicht auf das hin beansprucht, was als seine Meinung auch nur von 
ihm selbst her zu begründen wäre. Ich kann deshalb auch mit mir 
selbst sprechen. Ich kann freikommen von einem schon geschehenen 
KaTY)"fOpOUIJEVOV und in neuer Befragung mich um die Sache be­
mühen, prüfend zurückkommen auf schon geschehene Ansprache. 
Denn Existenz hat die Freiheit zu sich, sich selbst der andere sein zu 

1) Die Beziehung zum rechten Du ist es, die den wortgewordenen Gedanken zu 
"objektiver" Wahrheit macht (F. Ebner a. a. 0. S. 48). 

2) Humboldt, Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues. Bin. 1836. 
s. 53, 54. . 

35 



2. 

Im Gespräch "'"ird dies und jenes gestreift, ohne daß man an all 
dem, worauf man hier zu sprechen kommt, mehr als eine Anknüpfung 
fände. In der Erwiderungwirdhier nicht ausdrücklichzurückgekommen 
auf das Wort des anderen. Wie dann, wenn das, was der eine zu etwas 
ges~gt hat, vom andern insofern aufgenommen wird, als er es richtig­
stellt, widerspricht usw. Wobei im Widerspruch das Wort des anderen 
aufgenommen, auf seinen Anspruch auf Verbindlichkeit zugekommen 
wird. Entgegnung erschüttert aber lediglich einen Standpunkt, dessen 
Prätention auf Durchsetzung etwas anderes ist als Verbindlichkeit. 

In jedem Wort, das man zu etwas sagt, tritt man in ein Verhältnis 
zu dem, was von anderer Seite dazu gesagt wird. In jedem Satz der 
Wissenschaft wird deren Stand, d. i. den anonymen Sätzen dieser 
Wissenschaft vorenisprochen. Nämlich dem, was von dort aus gesagt 
werden könnte, was von dem Standpunkt aus zu sagen wäre, den 
die Wissenschaft heute vertritt. Daß man mit der Wissenschaft in 
Widerspruch kommen kann, bringt zum Vorschein, wie in jedem Wort 
ungerufen andere aufgenommen werden. Untersuchend-prüfende Be­
trachtung sammelt, was für und gegen das spricht, was als zu der 
Sache zu sagen diese offenbar machen soll. Umstände, Tatsachen be­
gründen bzw. stützen eine Auffassung. Denn diese bildet man sich 
angesichts von ... , und man wird schwankend-unsicher angesichts 
dessen, was insofern dagegen spricht, als meine Auffassung sich dar­
auf mit zu erstrecken hätte. Indessen - zunächst bleibe ich befangen 
in meiner Sicht. Es entsteht die Frage, ob die Seite, unter der ich 
mir hier die Sache erschließe, auch deren maßgebliche Seite ist. Objek­
tivität verlangt, der Sache gerecht zu werden. Obj ekti vi tä t- darin 
liegt keine Vormeinung über ein An-sich der Sache, geschweige denn 
über die Möglichkeit, die Sache in ihrem An-sich zu erkennen. Gerade 
umgekehrt: man läßt es bewenden bei einer Objektivität im Sinne 
einer Richtigkeit, die ihr Maß in einer Auslegung der Wirklichkeit als 
einer mit an dem geteilten Welt findet. Gerade dieses Vorverständnis 
von Objektivität wird leitend, wenn man, ~m eine Sache sachent· 
sprechend zu erkennen, über sie z. B. mit einem andern zu sprechen 

34 

sucht1). Denn vorzüglich der andere kann es verbürgen, etwas richtig, 
und das meint hier: nicht einseitig, schief, verzerrt erkannt zu haben. 
Nur gemeinsames Besprechen einer Sache schafft die Umsicht, die 
heraustreten läßt, was von verschiedenen Seiten dafür und dagegen 
spricht. " ... der Mensch versteht sich selbst nur, indem er die Ver· 
stehbarkeit seiner Worte an Andren versuchend geprüft hat ... Klar 
und unmittelbar nur seine veränderliche Beschränktheit fühlend, muß 
der Mensch die Wahrheit als etwas außer ihm Liegendes ansehn; 
und eines der mächtigsten Mittel, ihr nahe zu kommen, seinen Ab­
stand von ihr zu messen, ist die gesellige Mittheilung mit Andren. Alles 
Sprechen, von dem einfachsten an, ist ein Anknüpfen des einzeln 
Empfundenen an die gemeinsame Natur der Menschheit"2). Allein, 
ungestört, steht mein Erkennen immer in der Gefahr, sich in sich selbst 
zu verfangen. Der einsinnigen Folgerichtigkeit dieses irgend wo nur eben 
einsetzenden geschlossenen Denkens steht aber die Aufgeschlossenheit 
des btaAE"fE0"6at gegenüber. Nur in dem freien Verhältnis des einen zum 
andern, d. i. in der Begegnung mit dem andcrn finde ich die Wider­
stände, an denen sich die maßgebliche Richtigkeit meiner Sicht er· 
proben kann. Das Unvorhergesehene seines Einspruchs weist mich auf 
die Schranken meiner Auffassung. Sofern.hier entgegnend einer den 
andern unterbricht und die Richtung seiner Betrachtung in Frage 
stellt, ersteigert sich in der Überprüfung das Begründete einer Ansicht. 
Die Sache wird richtiggestellt durch die Perspektiven, in denen sie ange· 
schnitten wird. DieObjektivität des Gesagten nimmt zu. Und sie bezeugt 
sich darin, daß sich die Erkenntnis des einen mit der des anderen trifft. 

Der andere wird aber hierbei nur in seiner Freiheit zur Sache, 
nicht auf das hin beansprucht, was als seine Meinung auch nur von 
ihm selbst her zu begründen wäre. Ich kann deshalb auch mit mir 
selbst sprechen. Ich kann freikommen von einem schon geschehenen 
KaTY)"fOpOUIJEVOV und in neuer Befragung mich um die Sache be­
mühen, prüfend zurückkommen auf schon geschehene Ansprache. 
Denn Existenz hat die Freiheit zu sich, sich selbst der andere sein zu 

1) Die Beziehung zum rechten Du ist es, die den wortgewordenen Gedanken zu 
"objektiver" Wahrheit macht (F. Ebner a. a. 0. S. 48). 

2) Humboldt, Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues. Bin. 1836. 
s. 53, 54. . 

35 



können. Indessen - jede Sicht ist in Einstellungen gebunden. Und 
weil ich mit meiner natürlichen Voreingenommenheit rechnen muß, 
wird hier der andere als Bürge und Richter in Anspruch genommen. 
Kritisch ist dieses btcxX€yeaeat, sofern es den andern als Träger mög­
lichen sachlichen Widerspruchs vorausnimmt und ihm Rechnung trägt. 

3. 

Solchem Gespräch miteinander, dem gemeinsamen Besprechen einer 
Sache, steht die Diskussion gegenüber. Hier ist es der Aushau einer 
Position, worin die Verhältnismäßigkeit der Rede akut wird. 

Die Diskussion leitet sich ein durch die Behauptung, mit der einer 
herausfordernd in die Öffentlichkeit tritt. Man vertritt darin eine 
These, das Recht eines Standpunktes. Man macht sich zum Sach­
walter dessen, für dessen Richtigkeit man einsteht. Eine bestimmte 
Auffassung wird hier zu der Sache gemacht, die man vertritt und zu 
verteidigen gewillt ist. Behauptung bedeutet nicht einfach das Setzen 
eines Sachverhaltes, wohin Theorie die Aussage deuten möchte. In der 
Wahl von Behauptung als eines mit Aussage gleichbedeutenden Ter­
minus kommt vielmehr unwillkürlich der Gesichtspunkt zum Aus­
druck, unter dem in der Logik das gesprochene Wort betrachtet wird: 
DiP. Behauptung ist ein Beginnen, das zur Durchführung eines Gegners 
bedarf. Es hat sich erst zu zeigen, ob das, womit man behauptend auf­
tritt, auch tatsächlich "behauptet", nämlich durchgefochten und ge­
halten werden kann. Wie es einen Anspruch auf Erwiderung gibt, gibt 
es bei der Behauptung den Anspruch, ernstgenommen, nämlich als 
Gegner erkannt zu werden. In jeder Behauptung werden Ansprüche 
angemeldet in hezug auf eine Sache, denen andere Ansprüche ent­
gegenstehen. Der Gegner entsteht hier aus der Sache, sofern er seiner­
seits dazu etwas zu behaupten hat. Jede Behauptung sucht sich als 
die maßgehliehe Auffassung durchzusetzen. Schon zu dem Begriff 
meines als eines bestimmten Standpunktes gehören andere als ihm 
entgegenstehende Standpunkte. Die Sache, über die diskutiert wird, 
verbindet und trennt. Diskussion kann Streit, kann aber auch Kampf 
bedeüten. W ohei sie im ersten Fall sachlich, nämlich durch einen 

36 

Dritten dahin entschieden werden kann, wer recht hat. Bei Kampf 
gibt es aber keine solche gemeinsame Basis: die Sache ist hier nur An­
laß, tiefere, nämlich existenzielle Gegensätze auszutragen. Diskussion 
ist agonaler Logos: schlagende Gründe, Beweis antreten usw. Die V er­
hältnismäßigkeit dieses Logos bezieht sich hier nicht auf ein einander­
Näherkommen und -Kennenlernen, sondern darauf, daß sich hier einer 
am anderen mißt. Nämlich wieweit seine Auffassung reicht, worin sie 
beschränkt wird. Sich auseinandersetzen mit dem anderen bedeutet 
hier sich gegenseitig abzugrenzen. Streitend und kämpfend setzt man 
sich ab voneinander. Man erprobt sich, nämlich die Tragfähigkeit 
seines Standpunktes durch den Gegner. Diskussion kann geradezu auf 
Selbstdarstellung angelegt sein. 

Das Agonale der Diskussion ist darin angelegt, wie die Herausforde­
rung des Gegners durch die Behauptung für diesen etwas Verlocken· 
des, geradezu Versuchendes hat. Es kommt darauf an, Tempo, Form, 
Ebene des Kampfes für den anderen festzulegen, sie ihm aufzuzwingen. 
Der eine gerät immer in den Bann des Stärkeren, transformiert sich 
insofern auf dessen ihm fremde Ebene. Gerade die Verhältnismäßig­
keit dieses Logos zeigt sich darin, wie hier im Fortschreiten der Dis­
kussion mit Rücksicht auf den Gegner Fronten sich verschieben, Po­
sitionen sich umgruppieren, Thesen transformiert werden, der eine sich 
zurückzieht hinter Zugeständnisse, durch Ausweichen Angriffen zu· 
vorkommt, um dann von anderer Seite gerade an den Gegner heran­
zukommen. Die Sache, um die es zunächst geht, verschiebt sich so sehr im 
Laufe der Diskus<Jion, daßsiewenigerThema ist alsnureben den Punkt he· 
zeichnet, in dem die Logoi sich kreuzen können. Das Produktive der Dis­
kussionliegtin dem Sichtbarwerden des Kraftfeldes eines Standpunktes. 
Die Prätention meiner Behauptung wird vom Gegner in seiner Entgeg­
nung gerade aufgenommen. Er wird seinerseits zur Rede gestellt durch 
meine Behauptung. Jeder der beiden stellt sich hierbei dem anderen 
verantwortlich zur Rede über ... Während der Partner eines Gesprächs 
in freier Wahl als Du angesprochen wird, bezieht sich die freie Wahl der 
Diskussion auf die Sache, aus der dann zwangsläufig der Gegner ent­
steht. Und man will hier weniger den Gegner kennen lernen als gerade 
sich seiner selbst, nämlich in der Stärke seiner Sache, versichern. 

37 



können. Indessen - jede Sicht ist in Einstellungen gebunden. Und 
weil ich mit meiner natürlichen Voreingenommenheit rechnen muß, 
wird hier der andere als Bürge und Richter in Anspruch genommen. 
Kritisch ist dieses btcxX€yeaeat, sofern es den andern als Träger mög­
lichen sachlichen Widerspruchs vorausnimmt und ihm Rechnung trägt. 

3. 

Solchem Gespräch miteinander, dem gemeinsamen Besprechen einer 
Sache, steht die Diskussion gegenüber. Hier ist es der Aushau einer 
Position, worin die Verhältnismäßigkeit der Rede akut wird. 

Die Diskussion leitet sich ein durch die Behauptung, mit der einer 
herausfordernd in die Öffentlichkeit tritt. Man vertritt darin eine 
These, das Recht eines Standpunktes. Man macht sich zum Sach­
walter dessen, für dessen Richtigkeit man einsteht. Eine bestimmte 
Auffassung wird hier zu der Sache gemacht, die man vertritt und zu 
verteidigen gewillt ist. Behauptung bedeutet nicht einfach das Setzen 
eines Sachverhaltes, wohin Theorie die Aussage deuten möchte. In der 
Wahl von Behauptung als eines mit Aussage gleichbedeutenden Ter­
minus kommt vielmehr unwillkürlich der Gesichtspunkt zum Aus­
druck, unter dem in der Logik das gesprochene Wort betrachtet wird: 
DiP. Behauptung ist ein Beginnen, das zur Durchführung eines Gegners 
bedarf. Es hat sich erst zu zeigen, ob das, womit man behauptend auf­
tritt, auch tatsächlich "behauptet", nämlich durchgefochten und ge­
halten werden kann. Wie es einen Anspruch auf Erwiderung gibt, gibt 
es bei der Behauptung den Anspruch, ernstgenommen, nämlich als 
Gegner erkannt zu werden. In jeder Behauptung werden Ansprüche 
angemeldet in hezug auf eine Sache, denen andere Ansprüche ent­
gegenstehen. Der Gegner entsteht hier aus der Sache, sofern er seiner­
seits dazu etwas zu behaupten hat. Jede Behauptung sucht sich als 
die maßgehliehe Auffassung durchzusetzen. Schon zu dem Begriff 
meines als eines bestimmten Standpunktes gehören andere als ihm 
entgegenstehende Standpunkte. Die Sache, über die diskutiert wird, 
verbindet und trennt. Diskussion kann Streit, kann aber auch Kampf 
bedeüten. W ohei sie im ersten Fall sachlich, nämlich durch einen 

36 

Dritten dahin entschieden werden kann, wer recht hat. Bei Kampf 
gibt es aber keine solche gemeinsame Basis: die Sache ist hier nur An­
laß, tiefere, nämlich existenzielle Gegensätze auszutragen. Diskussion 
ist agonaler Logos: schlagende Gründe, Beweis antreten usw. Die V er­
hältnismäßigkeit dieses Logos bezieht sich hier nicht auf ein einander­
Näherkommen und -Kennenlernen, sondern darauf, daß sich hier einer 
am anderen mißt. Nämlich wieweit seine Auffassung reicht, worin sie 
beschränkt wird. Sich auseinandersetzen mit dem anderen bedeutet 
hier sich gegenseitig abzugrenzen. Streitend und kämpfend setzt man 
sich ab voneinander. Man erprobt sich, nämlich die Tragfähigkeit 
seines Standpunktes durch den Gegner. Diskussion kann geradezu auf 
Selbstdarstellung angelegt sein. 

Das Agonale der Diskussion ist darin angelegt, wie die Herausforde­
rung des Gegners durch die Behauptung für diesen etwas Verlocken· 
des, geradezu Versuchendes hat. Es kommt darauf an, Tempo, Form, 
Ebene des Kampfes für den anderen festzulegen, sie ihm aufzuzwingen. 
Der eine gerät immer in den Bann des Stärkeren, transformiert sich 
insofern auf dessen ihm fremde Ebene. Gerade die Verhältnismäßig­
keit dieses Logos zeigt sich darin, wie hier im Fortschreiten der Dis­
kussion mit Rücksicht auf den Gegner Fronten sich verschieben, Po­
sitionen sich umgruppieren, Thesen transformiert werden, der eine sich 
zurückzieht hinter Zugeständnisse, durch Ausweichen Angriffen zu· 
vorkommt, um dann von anderer Seite gerade an den Gegner heran­
zukommen. Die Sache, um die es zunächst geht, verschiebt sich so sehr im 
Laufe der Diskus<Jion, daßsiewenigerThema ist alsnureben den Punkt he· 
zeichnet, in dem die Logoi sich kreuzen können. Das Produktive der Dis­
kussionliegtin dem Sichtbarwerden des Kraftfeldes eines Standpunktes. 
Die Prätention meiner Behauptung wird vom Gegner in seiner Entgeg­
nung gerade aufgenommen. Er wird seinerseits zur Rede gestellt durch 
meine Behauptung. Jeder der beiden stellt sich hierbei dem anderen 
verantwortlich zur Rede über ... Während der Partner eines Gesprächs 
in freier Wahl als Du angesprochen wird, bezieht sich die freie Wahl der 
Diskussion auf die Sache, aus der dann zwangsläufig der Gegner ent­
steht. Und man will hier weniger den Gegner kennen lernen als gerade 
sich seiner selbst, nämlich in der Stärke seiner Sache, versichern. 

37 



II. ABSCHNITT 

MODALITÄT UND RELATION DER URTEILE 

§ 5. DER SCHLUSS ALS PRINZIP DER ERKENNTNIS 

I. 

Schon die Frage bedeutet Durchstoß und zusammenfassende V er­
eindeutigung. Sie ist der erste Schritt des AO"fOV htMvm, und die 
sog. Modalitäten der Urteile sind hier anzuschließen. Freilich - diese 
Modalitäten beträfen die "Behauptungsweise", so heißt es bei 
Pfänder. Als ob das Recht, mit dem Gesagten Anspruch auf Wahrheit 
zu machen, verschieden sei. Und auch nach Kant betreffen die unter 
dem Titel Urteilsmodalität befaßten Unterschiede nur "das Urteil 
selbst, aber nicht die Sache". - Was trifft diese Auffassung? Zu­
nächst: Sicher ist etwas, wenn es ebensogut auch nicht sicher sein 
könnte. Vielleicht und wohl sind zögernde Vorstufen dazu. Nämlich zu 
dem Vor- und Zustoß des sicher, der durch den Ausschluß entgegen­
stehender Möglichkeiten gelingt. Es muß . •. meint: es gibt, nämlich ich 
sehe keine andere Möglichkeit. Sicher bedeutet keine gleichgültige, an 
sich bestehende sachliche Notwendigkeit. Es ergibt sich aus der Sach­
lage. Daß es sich aber daraus ergibt, damit ist schon seine Auffassung 
als bloße "Behauptungsweise" abgewiesen. Sicher, nämlich schlüssig 
ergibt sich etwas. Man schließt, wenn die Dinge nicht deutlich für sich 
schon sprechen können, wenn es nicht genügt, festzustellen, was man 
vor Augen hat. Wenn gerade das Nächste beunruhigend nach seinem 
Woher verstanden werden will. Wenn man sich bei Selbstverständlich­
keiten und Voraussetzungen betrifft, die offenbar gerade nicht zu­
treffen. Dann wird es nötig, sich neu zu begründen. Im Hin- und Her­
wenden der Situation Umstände, Möglichkeiten ausfindiu zu machen 

0 ' 
rückblickend neue Ansätze des Verstehens zu finden, umsichtig her-
auszukriegen, was übersehen war. Man will zu einem Schluß kommen 

' sofern die Situation im Gefolge von dessen Vorstoß sich neu darstellt. 

38 

Schlüsse sind bündig, sofern darin die Situation raffend aufgenommen, 
zügig verknotet wird. Diese Bündigkeit des Schl~sses, die sich nach 
Lage der Dinge als begründet zeigt, die den Schluß überzeugend 
macht, die sich in dem sicher ausdrückt, ist keine sachliche Notwen­
digkeit. In Situationen stehend schließt man. Und man versteht einen 
Schluß nur, sofern man sich in seine als in jemandes Situation ver­
setzen kann. Nämlich in bezug auf sein Vorhaben sowohl als auch auf 
das, was die Situation sachlich nahelegt. Es gibt kein Schema des 
Schlusses. Er ist kein bloßes Verfahren wie die Ermittlung 1). Jeder 
Schluß ist eine Entscheidung, im besonderen die Beschlüsse. Schlüsse 
verändern und klären die Situation. Weshalb es schwer ist, vor einen 
Schluß, nämlich vor die darin geschehene ausrichtende Sicht, vor die 
so verordnete Figuration einer Lage zurückzufinden. 

Im Schluß zeigt sich so das eigentliche "Prinzip" der Erkenntnis. 
Schlüssig, d. i. umsichtig sich begründend, im Verfolg von Rück-

1) Es gibt kein Schema, keine Formel, auf die solche Schlüsse gebracht werden 
können. Die sog. Schlußfiguren sind an -der Bedeutung des Mittelbegriffs orientiert. 
Nehmen wir die Grundform des Schlusses, den Modus barbara, so fällt auf, wie dieser 
Schluß so verschieden erscheinen kann: "Belanglos und nichtssagend, wenn nicht gar 
einer Erschleichung verdächtig", wie in dem Lehrbuch-Beispiel von der Sterblichkeit 
des C., - aber auch tatsächlich weiterführend wie in den von Wertheimer dazu 
angegebenen Beispielen (Über Schlußprozesse im produktiven Denken, in Drei Abh. 
zur Gestalttheorie, Erlangen 1925). Diese Beispiele zeigen aber nun dllutlich, wie 
das Produktive hierbei tatsächlich garnicht im Schluß, sondern im Untersatz liegt. 
Sofern nämlich dieser hier immer ein echtes Urteil ist, das die Sache von einerneuen 
überraschenden Seite zeigt. Das Produktive liegt in dem Gesichtspunkt, der die 
gesuchte Meßbarkeit vermittelt. Der Obersatz wird aber erst aktiviert von daher. 
Solche Anwendung von Kenntnissen, über die man verfügt, das Akutwerden­
lassen von Folgen, ist aber gerade kein eigentlicher Schluß. In den Fällen indessen, 
wo durch den Mittelbegriff nur etwas verknüpft wird, bei dem Steuerbeispiel, 
handelt es sich lediglich um E rm i tt 1 u n g e n. Ermittlungen sind auf Ziele abgestellt. 
Mittels etwas sucht man hier etwas herauszukriegen. Und die Wohnung jemandes 
- die auch bei der Einteilung der Steuerbezirke maßgebend war - ist die gegebene 
Handhabe, seinen Bezirk zu ermitteln, Es gibt vorgeschriebene Wege, Techniken 
der Ermittlung. Man beweist sein Geschick dabei, und es gibt Praktiker darin. Die 
Daten einer Ermittlung sind also nicht wie die des Schlusses etwas, an dem ansetzend 
man sich begründete. Wobei das Produktive des Schlusses nicht erst in der ge­
wonnenen Sicht heraustritt, sondern schon in der Umsicht liegt, mit der man nach 
Gründen sucht. - Dieses Ausnützen gegebener Hilfen bei der Ermittlung ist aber 
wiederum nur gezwungen auf das Schema allgemeiner Obersätze. zu bringen: Die 
Straße liegt im Bezirk P; Y wohnt in ... ; X gehört zu •.. Erste Handhaben wurden 
herausgestellt. Nicht mehr. Die Technik der Ermittlung war noch auszubilden. Es 
geschah im Logikkalkül. Als in einem Mathema werden hier Rüstzeuge der Ermitt­
lung geschaffen - ineins mit der Etablierung des Feldes einer Wissenschaftslehre. 

39 



II. ABSCHNITT 

MODALITÄT UND RELATION DER URTEILE 

§ 5. DER SCHLUSS ALS PRINZIP DER ERKENNTNIS 

I. 

Schon die Frage bedeutet Durchstoß und zusammenfassende V er­
eindeutigung. Sie ist der erste Schritt des AO"fOV htMvm, und die 
sog. Modalitäten der Urteile sind hier anzuschließen. Freilich - diese 
Modalitäten beträfen die "Behauptungsweise", so heißt es bei 
Pfänder. Als ob das Recht, mit dem Gesagten Anspruch auf Wahrheit 
zu machen, verschieden sei. Und auch nach Kant betreffen die unter 
dem Titel Urteilsmodalität befaßten Unterschiede nur "das Urteil 
selbst, aber nicht die Sache". - Was trifft diese Auffassung? Zu­
nächst: Sicher ist etwas, wenn es ebensogut auch nicht sicher sein 
könnte. Vielleicht und wohl sind zögernde Vorstufen dazu. Nämlich zu 
dem Vor- und Zustoß des sicher, der durch den Ausschluß entgegen­
stehender Möglichkeiten gelingt. Es muß . •. meint: es gibt, nämlich ich 
sehe keine andere Möglichkeit. Sicher bedeutet keine gleichgültige, an 
sich bestehende sachliche Notwendigkeit. Es ergibt sich aus der Sach­
lage. Daß es sich aber daraus ergibt, damit ist schon seine Auffassung 
als bloße "Behauptungsweise" abgewiesen. Sicher, nämlich schlüssig 
ergibt sich etwas. Man schließt, wenn die Dinge nicht deutlich für sich 
schon sprechen können, wenn es nicht genügt, festzustellen, was man 
vor Augen hat. Wenn gerade das Nächste beunruhigend nach seinem 
Woher verstanden werden will. Wenn man sich bei Selbstverständlich­
keiten und Voraussetzungen betrifft, die offenbar gerade nicht zu­
treffen. Dann wird es nötig, sich neu zu begründen. Im Hin- und Her­
wenden der Situation Umstände, Möglichkeiten ausfindiu zu machen 

0 ' 
rückblickend neue Ansätze des Verstehens zu finden, umsichtig her-
auszukriegen, was übersehen war. Man will zu einem Schluß kommen 

' sofern die Situation im Gefolge von dessen Vorstoß sich neu darstellt. 

38 

Schlüsse sind bündig, sofern darin die Situation raffend aufgenommen, 
zügig verknotet wird. Diese Bündigkeit des Schl~sses, die sich nach 
Lage der Dinge als begründet zeigt, die den Schluß überzeugend 
macht, die sich in dem sicher ausdrückt, ist keine sachliche Notwen­
digkeit. In Situationen stehend schließt man. Und man versteht einen 
Schluß nur, sofern man sich in seine als in jemandes Situation ver­
setzen kann. Nämlich in bezug auf sein Vorhaben sowohl als auch auf 
das, was die Situation sachlich nahelegt. Es gibt kein Schema des 
Schlusses. Er ist kein bloßes Verfahren wie die Ermittlung 1). Jeder 
Schluß ist eine Entscheidung, im besonderen die Beschlüsse. Schlüsse 
verändern und klären die Situation. Weshalb es schwer ist, vor einen 
Schluß, nämlich vor die darin geschehene ausrichtende Sicht, vor die 
so verordnete Figuration einer Lage zurückzufinden. 

Im Schluß zeigt sich so das eigentliche "Prinzip" der Erkenntnis. 
Schlüssig, d. i. umsichtig sich begründend, im Verfolg von Rück-

1) Es gibt kein Schema, keine Formel, auf die solche Schlüsse gebracht werden 
können. Die sog. Schlußfiguren sind an -der Bedeutung des Mittelbegriffs orientiert. 
Nehmen wir die Grundform des Schlusses, den Modus barbara, so fällt auf, wie dieser 
Schluß so verschieden erscheinen kann: "Belanglos und nichtssagend, wenn nicht gar 
einer Erschleichung verdächtig", wie in dem Lehrbuch-Beispiel von der Sterblichkeit 
des C., - aber auch tatsächlich weiterführend wie in den von Wertheimer dazu 
angegebenen Beispielen (Über Schlußprozesse im produktiven Denken, in Drei Abh. 
zur Gestalttheorie, Erlangen 1925). Diese Beispiele zeigen aber nun dllutlich, wie 
das Produktive hierbei tatsächlich garnicht im Schluß, sondern im Untersatz liegt. 
Sofern nämlich dieser hier immer ein echtes Urteil ist, das die Sache von einerneuen 
überraschenden Seite zeigt. Das Produktive liegt in dem Gesichtspunkt, der die 
gesuchte Meßbarkeit vermittelt. Der Obersatz wird aber erst aktiviert von daher. 
Solche Anwendung von Kenntnissen, über die man verfügt, das Akutwerden­
lassen von Folgen, ist aber gerade kein eigentlicher Schluß. In den Fällen indessen, 
wo durch den Mittelbegriff nur etwas verknüpft wird, bei dem Steuerbeispiel, 
handelt es sich lediglich um E rm i tt 1 u n g e n. Ermittlungen sind auf Ziele abgestellt. 
Mittels etwas sucht man hier etwas herauszukriegen. Und die Wohnung jemandes 
- die auch bei der Einteilung der Steuerbezirke maßgebend war - ist die gegebene 
Handhabe, seinen Bezirk zu ermitteln, Es gibt vorgeschriebene Wege, Techniken 
der Ermittlung. Man beweist sein Geschick dabei, und es gibt Praktiker darin. Die 
Daten einer Ermittlung sind also nicht wie die des Schlusses etwas, an dem ansetzend 
man sich begründete. Wobei das Produktive des Schlusses nicht erst in der ge­
wonnenen Sicht heraustritt, sondern schon in der Umsicht liegt, mit der man nach 
Gründen sucht. - Dieses Ausnützen gegebener Hilfen bei der Ermittlung ist aber 
wiederum nur gezwungen auf das Schema allgemeiner Obersätze. zu bringen: Die 
Straße liegt im Bezirk P; Y wohnt in ... ; X gehört zu •.. Erste Handhaben wurden 
herausgestellt. Nicht mehr. Die Technik der Ermittlung war noch auszubilden. Es 
geschah im Logikkalkül. Als in einem Mathema werden hier Rüstzeuge der Ermitt­
lung geschaffen - ineins mit der Etablierung des Feldes einer Wissenschaftslehre. 

39 



sichten usw. wird z. B. etwas bestimmt und beurteilt. Die Rede von 
einem Gegenstan!l der Erkenntnis übersieht die verbale Bedeutung 
des objectum·esse, d. i. dies, daß in der Bestimmung von etwas als 
etwas - und ebenso in seiner Betrachtung und Beobachtung - das 
Vorgelegtsein von etwas als Situation aufgenommen 1md verantwortet 
wird. Nicht so geradezu und ohne weiteres ist man als "Subjekt" inten­
tional auf Gegenstände bezogen. Situationen gehen einen etwas an 
und werden besorgend erledigt. Existenz faßt dabei Fuß in der Wirk· 
lichkeit, gewinnt Boden darin. Und jede Bestimmung bedeutet einen 
Schritt ihrer selbst. 

Daß der Schluß Prinzip der Erkenntnis ist, besagt aber nicht etwa, 
er sei etwas Elementares-als ob hierin der Schullogik widersprochen 
würde. Denn wenn dieser Logik der Schluß als etwas Komplexes gilt, 
hat sie sachliche Zusammenhänge im Blick zwischen den (einfachen) 
Beziehungen, als die sich ihr die "Urteile" darstellen. Überdies: aus 
Umständen, Tatsachen usw. schließt man, aber nicht aus Prämissen. 
Prämissen treten nur in der Darstellung eines Schlusses auf. Sie sind 
z. B. auch das, was bei der Entwicklung eines Planes als Material aus­
gebreitet und vorausgeschickt wird. Die Vollständigkeit dieser Daten 
bemißt sich an der Angelegenheit, hinsichtlich deren man zu einem 
Schluß kommen will. Aus den Prämissen demonstriert man anderen 
das sachlich Zwingende eines Schlusses. Sofern man diesen begründet, 
Rechenschaft darüber ablegt. Auch vor sich selbst. Im Nachtrag 
werden Prämissen wichtig1). 

Was in den Prämissen eines Schlusses vorausgeschickt wird, ist aber 
zu unterscheiden von den evtl. mitspielenden Voraussetzungen, die 
man macht, wenn man- auchangesichtseiner in Prämissen z. B. 

1} "Die Demonsirations- und Schlußweisen sind .•. keine Vernunftformen an sich, 
keine Formen des innerlichen Denk- und Erkenntnisaktes; sie sind nur Mitteilungs­
formen, Ausdrucksweisen, Dar- und Vorstellungen, Erschein•mgen des Gedankens .. 
Der Grund, daß wir die Mitteilungsformen, die Äußerungsweisen für Grundformen 
der Vernunft, des Denkens an und für sich selbst halten, kommt nur daher, daß 
wir unsere Grundgedanken, die unmittelbar aus dem Denk-Genie entspringen, die 
uns kommen, wir wissen selbst nicht wie, die uns mit unserem Wesen gegeben sind, 
schon für uns, wie für einen anderen, um sie zu deutlichem Bewußtsein zu bringen, 
gleichsam vorführen und darstellen, uns selbst belehren .•. Die Demonstration ist 
also nur das Mittel, wodurch ich meinen Gedanken die Form der Meinheit nehme, 
auf daß sie der Andere als seine eigne erkenne." (L. Feuerbach, a. a. 0. S. 199ft'.) 

40 

bezeichneten Lage - auf etwas schließen z~ dürfen glaubt. Was 
als Prämisse ausgebreitet werden kann, steht nicht so dahin wie die 
Erfüllung einer von mir gemachten Voraussetzung; es ist gerade etwas, 
worüber man als über etwas Zugestandenes, der Diskussion Entzo­
genes, Bekanntes verfügt. Voraussetzungen füllen auch nicht - wie 
Annahmen-l)LückenausinbezugaufeinemirvorenthalteneKenntnis 
der Wirklichkeit. Erfahrung berechtigt zu Annahmen. Wobei man 
dann angesichts der Möglichkeit einer solchen Annahme sich ent­
scheidet. Voraussetzungen sind aber in meine Entscheidung mitein­
gestellt. Man macht sie bei etwas, nämlich bei der tathaften Er· 
schließungdes Unbekannten. Denn sie betreffen Verhältnisse, die in 
meinem Beginnen gerade allererst aufgenommen werden. Und sofern 
in jedem Schritt meines Vorhabens dessen Ziel besser begriffen und 
vollkommner enthalten ist, ist auch nur so etwas wie die Richtung zu 
bestimmen, in der meine Voraussetzungen liegen. Zumeist ist es das 
Scheitern eines Beginnens, was uns der Voraussetzungen dabei über· 
führt werden läßt - ebenso wie sich in deren Erfüllung die Bündig· 
keit seines Sinnes erwiesen hätte. Annahmen sind kühn nur, sofern 
sie voreilig sind. Worin ein Vorwurf liegt, weil man dabei, recht be· 
sehen, sich über die Undurchsichtigkeit der Lage nur hinweggetäuscht 
hat. Voraussetzungen dürfen aber kühn daraufhin sein, daß die Er­
füllung der Voraussetzungen zumeist geradezu auf mich selbst gestellt 
ist2). Der Kühne entdeckt- im Gegensatz zum Zaghaften- etwas 
als seine Möglichkeit. Das Wagnis unterscheidet sich von bloßer Ver· 
wegenheit durch die Voraussetzungen, die hier leitend werden für die 
Griffe, in denen eine Lage ihrer Labilität entrissen und verordnend 
gestaltet wird. Im Gelingen erweist sich das Recht einer Voraus­
setzung3). Annahmen bestätigen sich nur; Voraussetzungen erfüllen 

1) Hypothesen wiederum bildet man sich zur Erklärung von etwas. Sie ~ülle;n 
nicht nur Lücken aus wie Annahmen. Sie sind Unterbau, dessen Tragfäh~gke1t 
in Frage steht. In Hypothesen wirdz.B. die Struktur, die Verfassung der Natur 
vorentworfen. 

2) Die bei einem Versprechen gemachte Annahme, daß der andere Entsprechen· 
des tut, kann einfach falsch und unberechtigt sein. Eine diesbezügliche Voraus­
setzung würde aber in einem dem andern entgegengebrachten Vertrauen insofern 
liegen, als man sich darin einer den andern verpflichtendenKraftfür versichert hält. 

3) Entsprechend gibt es auch bei den Fiktionen nur eben ein Recht, etwas ver­
nachlässigen zu können, etwabei einer Berechnung. Deren Absicht ist maßgebend, 

41 



sichten usw. wird z. B. etwas bestimmt und beurteilt. Die Rede von 
einem Gegenstan!l der Erkenntnis übersieht die verbale Bedeutung 
des objectum·esse, d. i. dies, daß in der Bestimmung von etwas als 
etwas - und ebenso in seiner Betrachtung und Beobachtung - das 
Vorgelegtsein von etwas als Situation aufgenommen 1md verantwortet 
wird. Nicht so geradezu und ohne weiteres ist man als "Subjekt" inten­
tional auf Gegenstände bezogen. Situationen gehen einen etwas an 
und werden besorgend erledigt. Existenz faßt dabei Fuß in der Wirk· 
lichkeit, gewinnt Boden darin. Und jede Bestimmung bedeutet einen 
Schritt ihrer selbst. 

Daß der Schluß Prinzip der Erkenntnis ist, besagt aber nicht etwa, 
er sei etwas Elementares-als ob hierin der Schullogik widersprochen 
würde. Denn wenn dieser Logik der Schluß als etwas Komplexes gilt, 
hat sie sachliche Zusammenhänge im Blick zwischen den (einfachen) 
Beziehungen, als die sich ihr die "Urteile" darstellen. Überdies: aus 
Umständen, Tatsachen usw. schließt man, aber nicht aus Prämissen. 
Prämissen treten nur in der Darstellung eines Schlusses auf. Sie sind 
z. B. auch das, was bei der Entwicklung eines Planes als Material aus­
gebreitet und vorausgeschickt wird. Die Vollständigkeit dieser Daten 
bemißt sich an der Angelegenheit, hinsichtlich deren man zu einem 
Schluß kommen will. Aus den Prämissen demonstriert man anderen 
das sachlich Zwingende eines Schlusses. Sofern man diesen begründet, 
Rechenschaft darüber ablegt. Auch vor sich selbst. Im Nachtrag 
werden Prämissen wichtig1). 

Was in den Prämissen eines Schlusses vorausgeschickt wird, ist aber 
zu unterscheiden von den evtl. mitspielenden Voraussetzungen, die 
man macht, wenn man- auchangesichtseiner in Prämissen z. B. 

1} "Die Demonsirations- und Schlußweisen sind .•. keine Vernunftformen an sich, 
keine Formen des innerlichen Denk- und Erkenntnisaktes; sie sind nur Mitteilungs­
formen, Ausdrucksweisen, Dar- und Vorstellungen, Erschein•mgen des Gedankens .. 
Der Grund, daß wir die Mitteilungsformen, die Äußerungsweisen für Grundformen 
der Vernunft, des Denkens an und für sich selbst halten, kommt nur daher, daß 
wir unsere Grundgedanken, die unmittelbar aus dem Denk-Genie entspringen, die 
uns kommen, wir wissen selbst nicht wie, die uns mit unserem Wesen gegeben sind, 
schon für uns, wie für einen anderen, um sie zu deutlichem Bewußtsein zu bringen, 
gleichsam vorführen und darstellen, uns selbst belehren .•. Die Demonstration ist 
also nur das Mittel, wodurch ich meinen Gedanken die Form der Meinheit nehme, 
auf daß sie der Andere als seine eigne erkenne." (L. Feuerbach, a. a. 0. S. 199ft'.) 

40 

bezeichneten Lage - auf etwas schließen z~ dürfen glaubt. Was 
als Prämisse ausgebreitet werden kann, steht nicht so dahin wie die 
Erfüllung einer von mir gemachten Voraussetzung; es ist gerade etwas, 
worüber man als über etwas Zugestandenes, der Diskussion Entzo­
genes, Bekanntes verfügt. Voraussetzungen füllen auch nicht - wie 
Annahmen-l)LückenausinbezugaufeinemirvorenthalteneKenntnis 
der Wirklichkeit. Erfahrung berechtigt zu Annahmen. Wobei man 
dann angesichts der Möglichkeit einer solchen Annahme sich ent­
scheidet. Voraussetzungen sind aber in meine Entscheidung mitein­
gestellt. Man macht sie bei etwas, nämlich bei der tathaften Er· 
schließungdes Unbekannten. Denn sie betreffen Verhältnisse, die in 
meinem Beginnen gerade allererst aufgenommen werden. Und sofern 
in jedem Schritt meines Vorhabens dessen Ziel besser begriffen und 
vollkommner enthalten ist, ist auch nur so etwas wie die Richtung zu 
bestimmen, in der meine Voraussetzungen liegen. Zumeist ist es das 
Scheitern eines Beginnens, was uns der Voraussetzungen dabei über· 
führt werden läßt - ebenso wie sich in deren Erfüllung die Bündig· 
keit seines Sinnes erwiesen hätte. Annahmen sind kühn nur, sofern 
sie voreilig sind. Worin ein Vorwurf liegt, weil man dabei, recht be· 
sehen, sich über die Undurchsichtigkeit der Lage nur hinweggetäuscht 
hat. Voraussetzungen dürfen aber kühn daraufhin sein, daß die Er­
füllung der Voraussetzungen zumeist geradezu auf mich selbst gestellt 
ist2). Der Kühne entdeckt- im Gegensatz zum Zaghaften- etwas 
als seine Möglichkeit. Das Wagnis unterscheidet sich von bloßer Ver· 
wegenheit durch die Voraussetzungen, die hier leitend werden für die 
Griffe, in denen eine Lage ihrer Labilität entrissen und verordnend 
gestaltet wird. Im Gelingen erweist sich das Recht einer Voraus­
setzung3). Annahmen bestätigen sich nur; Voraussetzungen erfüllen 

1) Hypothesen wiederum bildet man sich zur Erklärung von etwas. Sie ~ülle;n 
nicht nur Lücken aus wie Annahmen. Sie sind Unterbau, dessen Tragfäh~gke1t 
in Frage steht. In Hypothesen wirdz.B. die Struktur, die Verfassung der Natur 
vorentworfen. 

2) Die bei einem Versprechen gemachte Annahme, daß der andere Entsprechen· 
des tut, kann einfach falsch und unberechtigt sein. Eine diesbezügliche Voraus­
setzung würde aber in einem dem andern entgegengebrachten Vertrauen insofern 
liegen, als man sich darin einer den andern verpflichtendenKraftfür versichert hält. 

3) Entsprechend gibt es auch bei den Fiktionen nur eben ein Recht, etwas ver­
nachlässigen zu können, etwabei einer Berechnung. Deren Absicht ist maßgebend, 

41 



'" 

•. 
1111 

'"' '"' 
~Ii 
flll 

'"' 

sich aber. Sofern hier etwas Wirklichkeit wird. Sie erfüllen sich 
schrittweise. 

In sicher gelingt aber, was in vielleicht und wohl ein vorsichtig· 
zögerndes Beginnen, eine Zurückhaltung war. Wohl .•• so fragt man 
sich; in dem möglicherweise drängen sich sachliche Rücksichten vor. 
In vielleicht, ob und ob nicht ist Affektivität im Spiele. Und überall 
wird eine Situation in ihrer offenen Unbestimmtheit aufgenommen. 
Ineins mit der Situation erschließt man aber sich selbst in dem tastend­
versuchenden Voranschlag, ob nicht vielleicht • . . Vielleicht usw. ist 
weder formal noch iiherhaupt sachlich zu verstehen. Es sind rede­
mäßig verantwortende Mrot, in deren Auszeichnung Existenz selbst 
nicht nur in ihrem Verhältnis zu den Dingen, in ihrer Lage, zu Wort 
kommt, sondern ebenso auch in der V erhindlichkeit ihres Verhältnisses 
zu Existenz überhaupt. Denn in vielleicht •.. wird nicht nur eine Zu­
rückhaltung ausgedrückt, sondern Vorsicht anempfohlen; dem, daß 
es· anders ist oder kommt, wird hierin vorgebaut. Sicher ••• meint 
nicht nur, daß man sich dessen, was man sagt, durch Überlegung ver­
sichert hält, sondern dies, daßman hier nicht mehr zu zweifeln braucht 
usw. Dieses Aufnehmen der Situation geschieht aber in Schritten. 
Transzendentale hzw. hermeneutische hzw. philosophische Logik wird 
gerade in der sog. Modalität des Urteils auf die Zeitlichkeit der Exi­
stenz hingewiesen. Sicher steht am Ende einer Reihe von Schritten, 
die stockend beginnen, in dem wohl Späteres vorbereiten, und der 
Schluß ist keine Nachbildung sachlicher Verhältnisse • 

Das vielleicht, mit dem solche Auslegung anhebt, ist also nicht ein­
fach der Ausdruck einer Vermutung. Eine Y ermutung, ein V erdacht 
kommt mir einfach. Es ist eine Weise des Zumuteseins, was hier stim· 
mungsmäßig über mich kommt, dem ich ~eh als Eindruck, den ich 
von etwas habe, nicht entziehen kann. Man "neigt" zu Vermutungen: 
nämlich von sich aus. Denn die Art meines Angemutetwerdens von ... 
bestimmt sich durch die Einstellung, die ich überhaupt habe zu . , . 

wieweit man eine Fiktion treiben kann. Gerade dies- aber keinerlei Annahme - die 
ja auch einfach falsch wäre- drückt sich in dem so-rechnen bzw. so-behandeln 
als ob .•• aus. Und so fingiert man auch in der Absicht etwas zu demonstrieren 
Fälle,so wie man vereinfachende Modelle konstruiert; man denkt sich aber nicht 
einfach hierzu irgendwelche Fälle aus. 

42 

Törichte Vermutungen charakterisieren den, der sie hat. Dieser Ein­
druck, der sich verstärken kann, wird aber dann aufgenommen in dem 
Gedanken, z. B.: ob der andere nicht vielleicht doch etwas weiß. Er wird da­
hin ausgedeut~t. Der Gedanke schließt sich nicht einfach dem Verdacht 
an, so als ob dieser ihn einfach veranlaßt hätte. Der Eindruck wird 
vielmehr aufgenommen in rechenschaftgehender Verdeutlichung. 
Vermutungen sind subjektiv, sofern man sie hat hzw. hegt. Die Ohjek· 
tivität des ob nicht vielleicht .•. meint demgegenüber, daß mein Ange· 
mutetsein von •.• ins Freie gekommen, raffend aufgenommen worden 
ist. V erlnutungen werden nicht einfach darin "ausgedrückt". Die 
rra9~r.uXTa I.IJUXi\~ werden im Wort nicht einfach bezeichnet und 
werden überhaupt Gedanken allererst dadurch, daß sie Diktion er­
fahren. Und das vielleicht usw. wäre nicht A6ro~, wenn es nicht ge· 
wärtig wäre, das Wort des anderen auf sich zukommen zu lassen. 
Allererst dem vielleicht ••. kann widersprochen werden. 

Sicher meint immer: mehr oder weniger sicher. Und nur das kann 
sicher werden, was überhaupt ein Beginnen ist. Sicherheit gibt es nur 
dann, wenn etwas nicht aus der Sache schlicht zu entnehmen ist: bei 
Feststellungen, Bestimmungen z. B. Also bei Praktiken, die sich er· 
gehen als sicher, die schrittweise vorgenomQlen werden, und bei denen 
sich die Richtigkeit mehr an der Sicherheit des Vorgehens als an der 
Wirklichkeit des Gegenstandes hemißt. AuchAnnahmen macht man 
sol). Als irgendwie liegend müssen Umstände angesetzt werden, wenn 
man weiterkommen will. Die hierbei verantwortete Fraglichkeit der 
Situation kann sich aber auch in der Direktion bemerkender Sicht aus­
wirken: als wahrscheinlich z. B. präsentiert sich etwas von den Dingen 
aus •.... wahrscheinlich •.• meint: so wie es jetzt aussieht. Und daß 
etwas immer wahrscheinlicher wird, bedeutet, daß es immer deutlicher 
sich zeigt. Die Wahrscheinlichkeit der Dinge ist also etwas anderes als 
die Vermutung, zu der ich von mir aus neige. Vorläufig ist etwas 

1) Das Bilden einer Annahme kann freilich unbewußt, nämlich nicht ausdrü~klich, 
geschehen. Beschlüsse können z. B. versteckte Annahmen enthalten. Immer Jed~ch 
schließt man hierbei auf etwas. Geht sachlich irgendwie dabei vor, entschließt s1ch 
zu einer Annahme. Im Unterschied zur Vermutung, die einem unversehe~s kommt, 
gegen die man sich geradezu wehren kann, bedeutet die Annahme praktische Aus­
einandersetzung mit den Dingen. 

43 



'" 

•. 
1111 

'"' '"' 
~Ii 
flll 

'"' 

sich aber. Sofern hier etwas Wirklichkeit wird. Sie erfüllen sich 
schrittweise. 

In sicher gelingt aber, was in vielleicht und wohl ein vorsichtig· 
zögerndes Beginnen, eine Zurückhaltung war. Wohl .•• so fragt man 
sich; in dem möglicherweise drängen sich sachliche Rücksichten vor. 
In vielleicht, ob und ob nicht ist Affektivität im Spiele. Und überall 
wird eine Situation in ihrer offenen Unbestimmtheit aufgenommen. 
Ineins mit der Situation erschließt man aber sich selbst in dem tastend­
versuchenden Voranschlag, ob nicht vielleicht • . . Vielleicht usw. ist 
weder formal noch iiherhaupt sachlich zu verstehen. Es sind rede­
mäßig verantwortende Mrot, in deren Auszeichnung Existenz selbst 
nicht nur in ihrem Verhältnis zu den Dingen, in ihrer Lage, zu Wort 
kommt, sondern ebenso auch in der V erhindlichkeit ihres Verhältnisses 
zu Existenz überhaupt. Denn in vielleicht •.. wird nicht nur eine Zu­
rückhaltung ausgedrückt, sondern Vorsicht anempfohlen; dem, daß 
es· anders ist oder kommt, wird hierin vorgebaut. Sicher ••• meint 
nicht nur, daß man sich dessen, was man sagt, durch Überlegung ver­
sichert hält, sondern dies, daßman hier nicht mehr zu zweifeln braucht 
usw. Dieses Aufnehmen der Situation geschieht aber in Schritten. 
Transzendentale hzw. hermeneutische hzw. philosophische Logik wird 
gerade in der sog. Modalität des Urteils auf die Zeitlichkeit der Exi­
stenz hingewiesen. Sicher steht am Ende einer Reihe von Schritten, 
die stockend beginnen, in dem wohl Späteres vorbereiten, und der 
Schluß ist keine Nachbildung sachlicher Verhältnisse • 

Das vielleicht, mit dem solche Auslegung anhebt, ist also nicht ein­
fach der Ausdruck einer Vermutung. Eine Y ermutung, ein V erdacht 
kommt mir einfach. Es ist eine Weise des Zumuteseins, was hier stim· 
mungsmäßig über mich kommt, dem ich ~eh als Eindruck, den ich 
von etwas habe, nicht entziehen kann. Man "neigt" zu Vermutungen: 
nämlich von sich aus. Denn die Art meines Angemutetwerdens von ... 
bestimmt sich durch die Einstellung, die ich überhaupt habe zu . , . 

wieweit man eine Fiktion treiben kann. Gerade dies- aber keinerlei Annahme - die 
ja auch einfach falsch wäre- drückt sich in dem so-rechnen bzw. so-behandeln 
als ob .•• aus. Und so fingiert man auch in der Absicht etwas zu demonstrieren 
Fälle,so wie man vereinfachende Modelle konstruiert; man denkt sich aber nicht 
einfach hierzu irgendwelche Fälle aus. 

42 

Törichte Vermutungen charakterisieren den, der sie hat. Dieser Ein­
druck, der sich verstärken kann, wird aber dann aufgenommen in dem 
Gedanken, z. B.: ob der andere nicht vielleicht doch etwas weiß. Er wird da­
hin ausgedeut~t. Der Gedanke schließt sich nicht einfach dem Verdacht 
an, so als ob dieser ihn einfach veranlaßt hätte. Der Eindruck wird 
vielmehr aufgenommen in rechenschaftgehender Verdeutlichung. 
Vermutungen sind subjektiv, sofern man sie hat hzw. hegt. Die Ohjek· 
tivität des ob nicht vielleicht .•. meint demgegenüber, daß mein Ange· 
mutetsein von •.• ins Freie gekommen, raffend aufgenommen worden 
ist. V erlnutungen werden nicht einfach darin "ausgedrückt". Die 
rra9~r.uXTa I.IJUXi\~ werden im Wort nicht einfach bezeichnet und 
werden überhaupt Gedanken allererst dadurch, daß sie Diktion er­
fahren. Und das vielleicht usw. wäre nicht A6ro~, wenn es nicht ge· 
wärtig wäre, das Wort des anderen auf sich zukommen zu lassen. 
Allererst dem vielleicht ••. kann widersprochen werden. 

Sicher meint immer: mehr oder weniger sicher. Und nur das kann 
sicher werden, was überhaupt ein Beginnen ist. Sicherheit gibt es nur 
dann, wenn etwas nicht aus der Sache schlicht zu entnehmen ist: bei 
Feststellungen, Bestimmungen z. B. Also bei Praktiken, die sich er· 
gehen als sicher, die schrittweise vorgenomQlen werden, und bei denen 
sich die Richtigkeit mehr an der Sicherheit des Vorgehens als an der 
Wirklichkeit des Gegenstandes hemißt. AuchAnnahmen macht man 
sol). Als irgendwie liegend müssen Umstände angesetzt werden, wenn 
man weiterkommen will. Die hierbei verantwortete Fraglichkeit der 
Situation kann sich aber auch in der Direktion bemerkender Sicht aus­
wirken: als wahrscheinlich z. B. präsentiert sich etwas von den Dingen 
aus •.... wahrscheinlich •.• meint: so wie es jetzt aussieht. Und daß 
etwas immer wahrscheinlicher wird, bedeutet, daß es immer deutlicher 
sich zeigt. Die Wahrscheinlichkeit der Dinge ist also etwas anderes als 
die Vermutung, zu der ich von mir aus neige. Vorläufig ist etwas 

1) Das Bilden einer Annahme kann freilich unbewußt, nämlich nicht ausdrü~klich, 
geschehen. Beschlüsse können z. B. versteckte Annahmen enthalten. Immer Jed~ch 
schließt man hierbei auf etwas. Geht sachlich irgendwie dabei vor, entschließt s1ch 
zu einer Annahme. Im Unterschied zur Vermutung, die einem unversehe~s kommt, 
gegen die man sich geradezu wehren kann, bedeutet die Annahme praktische Aus­
einandersetzung mit den Dingen. 

43 



wahrscheinlich. Unwahrscheinlich bezeichnet nur das Fehlen irgend­
welcher, aber nicht das Gegenteil der Wahrscheinlichkeit. Und wahr· 
scheinlich heißt nicht: nur wahrscheinlich - so als ob es "an sich" 
fraglich wäre. Neben wahrscheinlich steht aber z. B. voraussichtlich. 
Daß es anders kommen kann, ist hierbei selbstverständlich. Solche 
von einem voraussichtlich eingeleiteten Worte bemessen sich aber von 
vomherein nicht daran, ob sie "wahr" sind; ob sie stimmten, ist das, 
was sich hinterher erweisen kann. Es ist der Doppelsinn solcher Be­
merkungen, daß derjenige, der sie macht, bemerkend gerade selbst 
voraussieht, vorsieht bzw. sicher ist usw. Die Zusammenstellung des 
wahrscheinlich und vielleicht, der Vorsicht mit dem voraussichtlich, 
zeigt aber besonders deutlich, daß sich hierin nicht bloße Modifika· 
tionen der "Behauptungsfunktion" eines "sonst ungeänderten" Ur­
teils1) ausdrücken. Redend und sprechend setzt man etwas bzw. sich 
mit der Situation auseinander, sucht aber nicht mehr oder weniger 
sicher "Sachverhalte" zu treffen. 

In sicher usw. rechnet man mit Möglichkeiten2). Und sicher .•. ! 
kann dies gerade meinen, daß etwas, sofern es nicht mehr zur Dis· 
kussion steht, aus dem Vorhaben der Klärung ausscheidet. Es ist mög· 
lieh bedeutet, daß hier damit zu rechnen ist. Und darin liegt mehr als 
eine leere Möglichkeit. Daß aber etwas an sich möglich sei, erinnert 
nur eben an eine Möglichkeit, die unter Absehung der besonderen hier 

1) A. Pfänder, Logik. 1921. S. 234. 
2) Das die Situation aufnehmende vielleicht usw., das sie durchstoßende und raf· 

fend zusammenfassende sicher sind selbst Auslegungen, und Flüchtigkeit ist ihnen 
wesentlich. Etwas anderes ist aber das Schwankende bzw. die Festigkeit einer Über· 
zeugung. 

Man bekehrt jemanden zu einer Überzeugung, weckt sie in ihm. Und an jemandes 
Überzeugung appellieren bedeutet: an ihn seI b s t appellieren. Denn er selbst ist ihre 
Instanz. Man handelt z. B. aus Überzeugung und setzt insofern sich selbst ein bei 
etwas. Das in den Anschauungen, die einer hat, bezeichnete fixe Verhältnis zum 
Leben ist weder die Habitualität bloßer Haltung noch bloße von ihm geübte Ein­
stellung, d. i. das damit bezeichnete interne als Praxis sich zeigende Verhältnis zu 
den Dingen. 

Man ist nicht in demselben Sinn von etwas überzeugt, wie man von etwas eine 
b~sti~mte A.n si ~h t hat. Denn Ansichten und Meinungen sind sachlich und darauf­
hin e1ufach r1cht1g oder falsch. Durch Ausnützung der Leichtgläubigkeit und Beein­
druckbarkeit des andem oder auch durch Geltendmachen von Vernunftgründen 
überredet der eine den andem dazu. Ansichten bleiben vorläufig. Und man kann sie 
demonstrieren, Meinungen auf eine Formel bringen~ Die Überzeugung behält aber 

44 

gerade geltenden Umstände besteht, mit der man also vielleicht ge· 
radehier nicht zu rechnen hat. Bloß vom Dreieck aus betrachtet z. B. 
ist es an sich möglich, daß . . . 

In dem sicher wird also die Fraglichkeit nicht hinter sich gelassen, 
geschweige denn, daß diese Sicherheit von dem "Problematischen" 
getrennt werden könnte. Vielmehr: was in der Schwebe ist, wird in dem 
sicher aufgenommen und durchstoßen. Und weiter: sicher ist nicht 
"mehr" als schlichte Wiedergabe der Wirklichkeit. Wie gerade Be­
schreibungen und Berichte z. B. sich an die schlichten Tatsachen 
halten. Damit wird aber der Rahmen der Einteilung nach Modalitäten 
gesprengt. Denn was hier vergleichend nebeneinander gestellt wird, 
sind tatsächlich inkomparable Vorhaben, deren jedes ein anderes Ziel 
hat, deren Maß deshalb aber auch verschieden ist. 

In den sog. Modalitäten des Urteils wird man nicht auf verschie­
dene Seinsarten geführt. Sie betreffen auch keine ein Sein nachziehende 
Copula. Nicht die Unvergleichbarkeit von "Seinsweisen"1), sondern 
von Urteilen, Bestimmen, Beschreiben usw. kompliziert die Frage 
nach der sog. Modalität. Das Sein als "konstituiert" zu betrachten 
war nur eine zuspitzende Formulierung dessen, daß das, was als 
"Urteil" zusammengefaßt wird, Auseinandersetzungen in der ur· 
sprünglichen Bedeutung dieses Wortes sind: es sind verschiedene 
Arten des Vorgehens, sich-Befassens usw., bei denen die Frage nach 
verbindlicher Sicherheit und Wirklichkeit entsteht. 

immer etwas Esoterisches. Im Unterschied zu dem Wissen, das anonym, dessen 
Gegenstand auf Lehrbarkeit zugeschnitten ist, werden Überzeugungen, die man hat 
und mitmacht, von vomherein für blind und keine eigentlichen Überzeugungen ge· 
nommeri. Denn es ist ein originales W ahrheitsgefühl, was hier leitend ist und sich 
in der Entschiedenheit einer Überzeugung zeigt. Als ein besseres Wissen gegen· 
über dem, was als sachlich noch so begründete Ansicht sich darbietet. Überzeugungen 
reifen. Sicherlich in der Folge von Erfahrungen, aber als etwas, was den Dingen ent· 
gegendringend Erfahrung wird und aus dem Inneren nur offenbar wird am .Äußeren. 

Man vertritt etwas als seine Überzeugung. Sofern Existenz ihre Instanz ist, findet 
an der Überzeugung jegliche Diskussion ihre Grenzen. Man kann nur kämpfen darum, 
aber nicht streiten wie um Positionen, die lediglich sachlich vertreten werden. Über· 
zeugungen können nicht in dem Sinn falsch sein wie Ansichten, hinsichtlich deren 
man eines Irrtums oder einer Täuschung überführt werden kann. Ent-täuschung d. i. 
dies zu erfahren, daß man in Illusionen gelebt hat, ist etwas anderes. 

Auch hartnäckige Borniertheit beruft sich wohl oft auf Überzeugungen. Beweis· 
bare Wahrheit verträgt aber nicht den Ernst wirklicher Überzeugung. 

1) B. Brunschvicg, La modalite dujugement,l897. 

45 



wahrscheinlich. Unwahrscheinlich bezeichnet nur das Fehlen irgend­
welcher, aber nicht das Gegenteil der Wahrscheinlichkeit. Und wahr· 
scheinlich heißt nicht: nur wahrscheinlich - so als ob es "an sich" 
fraglich wäre. Neben wahrscheinlich steht aber z. B. voraussichtlich. 
Daß es anders kommen kann, ist hierbei selbstverständlich. Solche 
von einem voraussichtlich eingeleiteten Worte bemessen sich aber von 
vomherein nicht daran, ob sie "wahr" sind; ob sie stimmten, ist das, 
was sich hinterher erweisen kann. Es ist der Doppelsinn solcher Be­
merkungen, daß derjenige, der sie macht, bemerkend gerade selbst 
voraussieht, vorsieht bzw. sicher ist usw. Die Zusammenstellung des 
wahrscheinlich und vielleicht, der Vorsicht mit dem voraussichtlich, 
zeigt aber besonders deutlich, daß sich hierin nicht bloße Modifika· 
tionen der "Behauptungsfunktion" eines "sonst ungeänderten" Ur­
teils1) ausdrücken. Redend und sprechend setzt man etwas bzw. sich 
mit der Situation auseinander, sucht aber nicht mehr oder weniger 
sicher "Sachverhalte" zu treffen. 

In sicher usw. rechnet man mit Möglichkeiten2). Und sicher .•. ! 
kann dies gerade meinen, daß etwas, sofern es nicht mehr zur Dis· 
kussion steht, aus dem Vorhaben der Klärung ausscheidet. Es ist mög· 
lieh bedeutet, daß hier damit zu rechnen ist. Und darin liegt mehr als 
eine leere Möglichkeit. Daß aber etwas an sich möglich sei, erinnert 
nur eben an eine Möglichkeit, die unter Absehung der besonderen hier 

1) A. Pfänder, Logik. 1921. S. 234. 
2) Das die Situation aufnehmende vielleicht usw., das sie durchstoßende und raf· 

fend zusammenfassende sicher sind selbst Auslegungen, und Flüchtigkeit ist ihnen 
wesentlich. Etwas anderes ist aber das Schwankende bzw. die Festigkeit einer Über· 
zeugung. 

Man bekehrt jemanden zu einer Überzeugung, weckt sie in ihm. Und an jemandes 
Überzeugung appellieren bedeutet: an ihn seI b s t appellieren. Denn er selbst ist ihre 
Instanz. Man handelt z. B. aus Überzeugung und setzt insofern sich selbst ein bei 
etwas. Das in den Anschauungen, die einer hat, bezeichnete fixe Verhältnis zum 
Leben ist weder die Habitualität bloßer Haltung noch bloße von ihm geübte Ein­
stellung, d. i. das damit bezeichnete interne als Praxis sich zeigende Verhältnis zu 
den Dingen. 

Man ist nicht in demselben Sinn von etwas überzeugt, wie man von etwas eine 
b~sti~mte A.n si ~h t hat. Denn Ansichten und Meinungen sind sachlich und darauf­
hin e1ufach r1cht1g oder falsch. Durch Ausnützung der Leichtgläubigkeit und Beein­
druckbarkeit des andem oder auch durch Geltendmachen von Vernunftgründen 
überredet der eine den andem dazu. Ansichten bleiben vorläufig. Und man kann sie 
demonstrieren, Meinungen auf eine Formel bringen~ Die Überzeugung behält aber 

44 

gerade geltenden Umstände besteht, mit der man also vielleicht ge· 
radehier nicht zu rechnen hat. Bloß vom Dreieck aus betrachtet z. B. 
ist es an sich möglich, daß . . . 

In dem sicher wird also die Fraglichkeit nicht hinter sich gelassen, 
geschweige denn, daß diese Sicherheit von dem "Problematischen" 
getrennt werden könnte. Vielmehr: was in der Schwebe ist, wird in dem 
sicher aufgenommen und durchstoßen. Und weiter: sicher ist nicht 
"mehr" als schlichte Wiedergabe der Wirklichkeit. Wie gerade Be­
schreibungen und Berichte z. B. sich an die schlichten Tatsachen 
halten. Damit wird aber der Rahmen der Einteilung nach Modalitäten 
gesprengt. Denn was hier vergleichend nebeneinander gestellt wird, 
sind tatsächlich inkomparable Vorhaben, deren jedes ein anderes Ziel 
hat, deren Maß deshalb aber auch verschieden ist. 

In den sog. Modalitäten des Urteils wird man nicht auf verschie­
dene Seinsarten geführt. Sie betreffen auch keine ein Sein nachziehende 
Copula. Nicht die Unvergleichbarkeit von "Seinsweisen"1), sondern 
von Urteilen, Bestimmen, Beschreiben usw. kompliziert die Frage 
nach der sog. Modalität. Das Sein als "konstituiert" zu betrachten 
war nur eine zuspitzende Formulierung dessen, daß das, was als 
"Urteil" zusammengefaßt wird, Auseinandersetzungen in der ur· 
sprünglichen Bedeutung dieses Wortes sind: es sind verschiedene 
Arten des Vorgehens, sich-Befassens usw., bei denen die Frage nach 
verbindlicher Sicherheit und Wirklichkeit entsteht. 

immer etwas Esoterisches. Im Unterschied zu dem Wissen, das anonym, dessen 
Gegenstand auf Lehrbarkeit zugeschnitten ist, werden Überzeugungen, die man hat 
und mitmacht, von vomherein für blind und keine eigentlichen Überzeugungen ge· 
nommeri. Denn es ist ein originales W ahrheitsgefühl, was hier leitend ist und sich 
in der Entschiedenheit einer Überzeugung zeigt. Als ein besseres Wissen gegen· 
über dem, was als sachlich noch so begründete Ansicht sich darbietet. Überzeugungen 
reifen. Sicherlich in der Folge von Erfahrungen, aber als etwas, was den Dingen ent· 
gegendringend Erfahrung wird und aus dem Inneren nur offenbar wird am .Äußeren. 

Man vertritt etwas als seine Überzeugung. Sofern Existenz ihre Instanz ist, findet 
an der Überzeugung jegliche Diskussion ihre Grenzen. Man kann nur kämpfen darum, 
aber nicht streiten wie um Positionen, die lediglich sachlich vertreten werden. Über· 
zeugungen können nicht in dem Sinn falsch sein wie Ansichten, hinsichtlich deren 
man eines Irrtums oder einer Täuschung überführt werden kann. Ent-täuschung d. i. 
dies zu erfahren, daß man in Illusionen gelebt hat, ist etwas anderes. 

Auch hartnäckige Borniertheit beruft sich wohl oft auf Überzeugungen. Beweis· 
bare Wahrheit verträgt aber nicht den Ernst wirklicher Überzeugung. 

1) B. Brunschvicg, La modalite dujugement,l897. 

45 



Es kann nicht darauf ankommen, hier einfach das Unterscheidende 
von Vermutung, Annahme usw. zu bemerken. Sondern dies: wie hier­
in die Natur des Menschen, die Verfassung seiner Existenz in ver­
schiedener Richtung angeschnitten wird. Die Konzeption einer Logik 
als Fach steht unter dem Vorurteil, sich im "Denken" ein einheitliches 
Feld abstecken zu können. Das hierbei bezeichnete Verhältnis zu den 
Dingen wird aber in so verschiedenen Richtungen und Ebenen und 
auf so verschiedene Art aufgenommen,, daß es unmöglich wird, nach 
Urteilen, Annahmen usw. klassifizieren zu wollen. Die Affektivität des 
Menschen zeigt sich z. B. in seinen Vermutungen. Voraussetzungen 
sind in Entscheidungen eingestellt. Annahmen sollen ein Weiter­
kommen vorbereiten bei einem Vorhaben, dessen stockende Unter­
brechung überlegen ließ. In der Demonstration durch Prämissen wird 
dem Verlangen des anderen Rechnung getragen. Argumente stützen 
Positionen. Die Exzentrizität des Menschen bezeichnet hier die innere 
Möglichkeit solcher Standpunkte. Schließlich: in Hypothesen ist ur­
sprüngliches Verhältnis zur Welt ab gebrochen. Es geht hier nicht dar­
um, selbst Fuß zu fassen in Situationen, sondern um eine Grundlegung 
der Physik z. B., ineins damit aber um eine solche der "Natur"; so­
fern nämlich theoretischer Ansatz Natur die Ebene aufzwingt, auf 
der sie sich im Experiment zu stellen hat usw. 

2. 

Gegenüber Schlüssen, die schrittweise im Unbekannten Boden zu 
gewinnen suchen, deren Darlegung in Prämissen etwas dem Schluß 
nichts Wesentliches ist, ist der Beweis an ihm selber eine Demonstra­
tion. Dem anderen wird etwas bewiesen. W ohei dieser andere ich 
selbst sein kann. "Im Beweisen entzweit sich der Denker"l). Nachge­
tragen zu werden ist dem Beweis wesentlich. Zur Sicherung beweist 
man etwas. Gegenüber der Darlegung eines Schlusses, bei der man 
-um die Richtigkeit seiner Ansicht zu zeigen- nach Möglichkeit die 
Sachen selbst sprechen läßt, sofern ja doch hier nur die Kritik des 
anderen beansprucht wird, haben Beweise immer etwas Aggressives, 

1) Feuerbach, a. a. 0. S. 206. 

46 

i 
·I 

I 

Polemisches. Denn Behauptungen werden bewiesen, Positionen durch 
Argumente gesichert; sie setzen sich allererst durch im Beweis. Der, 
gegen den man etwas beweist, wird gezwungen mitzugehen, es sich 
beweisen zu lassen, daß . . . Argumente sind Zugeständnisse des 
anderen. Er wird darin festgelegt. Durch von ihm selbst als richtig 
Anerkanntes wird er gerade dessen überführt, was er bezweifeln wollte. 
Beweise sind umwegig-diskursiv. Während im Schluß sich eine Lage 
zuspitzt, man darin zu einem Ende zu kommen sucht, schließt sich im 
Beweis ein Kreis von Argumenten. Bündigkeit des Beweises bedeutet 
Lückenlosigkeit. Unwidersprechlich wird etwas bewiesen - so daß 
der andere nichts mehr dagegen sagen kann. Unwidersprechlich- das 
meint hier keine Sicherheit sich hahnender Erkenntnis. Sondern daß 
einem kein Ausweg bleibt, d. i. daß man sich von allen Seiten auf das 
gewiesen findet, dem gegenüber man sich sperrte. Zum Schluß wird 
man aber gedrängt. Nämlich durch die Situation im ganzen, die sich 
im Schluß zusammenfaßt. Zum Beweis von etwas aber, den man vor­
nimmt, sammelt man die Argumente. Argumente verfangen -- im 
Unterschied zu dem, was als Grund sich darbietet und von mir auf­
genommen wird. Tatsachen dienen als Argument. Zur Verwendung 
als Argument müssen sie zumeist erst gedreht oder irgendwie gesetzt 
werden. Und sofern der Beweis ein Verfahren ist, können Beweise 
auch einfach kapiert und gelernt werden. Sie werden vorgemacht, und 
jeder muß sie jederzeit nachmachen können. Es gibt eine Technik des 
Beweises. Der Beweis ist AO'fO~ im Sinne einer Rechenschaftslegung. 
Er geschieht als Auf- und Nachweisung. Kritik fahndet auf Lücken 
im Beweise, Unterschlagungen, Erschleichungen. Der Beweis rechnet 
vor, wie das eine mit dem andern sachlich zusammenhängt1). Womit 
das Blinde dieser Notwendigkeit getroffen werden soll, sofern hier, 
wenn das eine zugegehen ist, das andere ganz von selbst gleichsam 
folgt, aber nicht eigentlich verbindlich in meine Existenz hereinspielt. 

Durch den Beweis wird etwas zu einer sachlichen Position, die man 
vertritt - in der man aber nicht steht, wie in der Situation, die nur 

1) Der mathematische Beweis kennt nicht Argumente. Es soll hier keine Behaup­
tung bewiesen, sondern eine Beziehung als der Nexus von Axiomen demonstriert 
werden. 

47 



Es kann nicht darauf ankommen, hier einfach das Unterscheidende 
von Vermutung, Annahme usw. zu bemerken. Sondern dies: wie hier­
in die Natur des Menschen, die Verfassung seiner Existenz in ver­
schiedener Richtung angeschnitten wird. Die Konzeption einer Logik 
als Fach steht unter dem Vorurteil, sich im "Denken" ein einheitliches 
Feld abstecken zu können. Das hierbei bezeichnete Verhältnis zu den 
Dingen wird aber in so verschiedenen Richtungen und Ebenen und 
auf so verschiedene Art aufgenommen,, daß es unmöglich wird, nach 
Urteilen, Annahmen usw. klassifizieren zu wollen. Die Affektivität des 
Menschen zeigt sich z. B. in seinen Vermutungen. Voraussetzungen 
sind in Entscheidungen eingestellt. Annahmen sollen ein Weiter­
kommen vorbereiten bei einem Vorhaben, dessen stockende Unter­
brechung überlegen ließ. In der Demonstration durch Prämissen wird 
dem Verlangen des anderen Rechnung getragen. Argumente stützen 
Positionen. Die Exzentrizität des Menschen bezeichnet hier die innere 
Möglichkeit solcher Standpunkte. Schließlich: in Hypothesen ist ur­
sprüngliches Verhältnis zur Welt ab gebrochen. Es geht hier nicht dar­
um, selbst Fuß zu fassen in Situationen, sondern um eine Grundlegung 
der Physik z. B., ineins damit aber um eine solche der "Natur"; so­
fern nämlich theoretischer Ansatz Natur die Ebene aufzwingt, auf 
der sie sich im Experiment zu stellen hat usw. 

2. 

Gegenüber Schlüssen, die schrittweise im Unbekannten Boden zu 
gewinnen suchen, deren Darlegung in Prämissen etwas dem Schluß 
nichts Wesentliches ist, ist der Beweis an ihm selber eine Demonstra­
tion. Dem anderen wird etwas bewiesen. W ohei dieser andere ich 
selbst sein kann. "Im Beweisen entzweit sich der Denker"l). Nachge­
tragen zu werden ist dem Beweis wesentlich. Zur Sicherung beweist 
man etwas. Gegenüber der Darlegung eines Schlusses, bei der man 
-um die Richtigkeit seiner Ansicht zu zeigen- nach Möglichkeit die 
Sachen selbst sprechen läßt, sofern ja doch hier nur die Kritik des 
anderen beansprucht wird, haben Beweise immer etwas Aggressives, 

1) Feuerbach, a. a. 0. S. 206. 

46 

i 
·I 

I 

Polemisches. Denn Behauptungen werden bewiesen, Positionen durch 
Argumente gesichert; sie setzen sich allererst durch im Beweis. Der, 
gegen den man etwas beweist, wird gezwungen mitzugehen, es sich 
beweisen zu lassen, daß . . . Argumente sind Zugeständnisse des 
anderen. Er wird darin festgelegt. Durch von ihm selbst als richtig 
Anerkanntes wird er gerade dessen überführt, was er bezweifeln wollte. 
Beweise sind umwegig-diskursiv. Während im Schluß sich eine Lage 
zuspitzt, man darin zu einem Ende zu kommen sucht, schließt sich im 
Beweis ein Kreis von Argumenten. Bündigkeit des Beweises bedeutet 
Lückenlosigkeit. Unwidersprechlich wird etwas bewiesen - so daß 
der andere nichts mehr dagegen sagen kann. Unwidersprechlich- das 
meint hier keine Sicherheit sich hahnender Erkenntnis. Sondern daß 
einem kein Ausweg bleibt, d. i. daß man sich von allen Seiten auf das 
gewiesen findet, dem gegenüber man sich sperrte. Zum Schluß wird 
man aber gedrängt. Nämlich durch die Situation im ganzen, die sich 
im Schluß zusammenfaßt. Zum Beweis von etwas aber, den man vor­
nimmt, sammelt man die Argumente. Argumente verfangen -- im 
Unterschied zu dem, was als Grund sich darbietet und von mir auf­
genommen wird. Tatsachen dienen als Argument. Zur Verwendung 
als Argument müssen sie zumeist erst gedreht oder irgendwie gesetzt 
werden. Und sofern der Beweis ein Verfahren ist, können Beweise 
auch einfach kapiert und gelernt werden. Sie werden vorgemacht, und 
jeder muß sie jederzeit nachmachen können. Es gibt eine Technik des 
Beweises. Der Beweis ist AO'fO~ im Sinne einer Rechenschaftslegung. 
Er geschieht als Auf- und Nachweisung. Kritik fahndet auf Lücken 
im Beweise, Unterschlagungen, Erschleichungen. Der Beweis rechnet 
vor, wie das eine mit dem andern sachlich zusammenhängt1). Womit 
das Blinde dieser Notwendigkeit getroffen werden soll, sofern hier, 
wenn das eine zugegehen ist, das andere ganz von selbst gleichsam 
folgt, aber nicht eigentlich verbindlich in meine Existenz hereinspielt. 

Durch den Beweis wird etwas zu einer sachlichen Position, die man 
vertritt - in der man aber nicht steht, wie in der Situation, die nur 

1) Der mathematische Beweis kennt nicht Argumente. Es soll hier keine Behaup­
tung bewiesen, sondern eine Beziehung als der Nexus von Axiomen demonstriert 
werden. 

47 



im Durchgang aufgenommen werden kann. Die Argumente sind nicht 
das, angesichts dessen ich mich entschieden habe. Denn was hierbei 
für mich der Grund war, daß ... , zeigte sich mir in dieser maßgeb­
lichen Bedeutung nur unter der Richtup.g meines Vorhabens. Bzw.: 
die Motive, aus denen einer handelt, werden sichtbar in dem, wofür 
er als möglichen Grund seiner Entscheidung aufgeschlossen, bzw. wo­
gegen er blind ist1). Argumente sind aber nachgetragene und stützende 
Gründe. Zur Sicherung gegen Schwankendwerden beweist man sich 
etwas. Man sucht darin unabhängig zu werden von sich selbst hzw. 
seiner Lage. Um- argumentierend- etwas auch dann noch als he­
gründet dartun zu können, wenn "meine" Gründe nicht mehr bestim­
mend sind. In Argumenten sucht man Gründe, die jeder, bzw. die ich 
immer anerkennen muß2). 

§ 6. DIE "RELATION" DER URTEILE 

Das "hypothetische Urteil" soll- als modus ponendo ponens usw.­
der Ausdruck sachlicher Abhängigkeit sein. Indessen -wenn auch in 
Sätzen von der sprachlichen Form wenn ... , dann ... auf sachliche 
Relationen Bezug genommen wird - es ist doch nicht hiervon dabei 

1) Insofern sind auch die Gründe, von denen her einer zu seinem Verhalten kommt, 
durch die einer sich rechtfertigt - und nicht nur die Motive, aus denen er etwas 
tut - kennzeichnend für einen Menschen. Jeder weiß um diesen Zusammenhang. 
Durch' begründende Erklärungen sucht man z. B. Motive vorzuspiegeln. Es gibt 
vorgeschobene Gründe. Dann gibt es nicht notwendig etwa andere Gründe für das, 
was man tut. In den vorgeschobenen Gründen werden nur die eigentlichen Motive 
verschleiert. Nämlich dadurch, daß andere Motive vorgespiegelt werden. - Gründe 
können aber nicht vorgespiegelt und Motive können nicht vorgeschoben werden. 
Denn (zum) Grund wird etwas nur. Was Grund wird, könnte nun sicherlich vorge­
spiegelt werden.Aber nicht als Grund, indessen Funktiones eben nurvorgeschoben 
werden kann. Andererseits: etwas ist an sich Motiv, nämlich wirkliche, sich aus­
wirkende Bewegtheit. Daraufhin besteht für das Motiv die Möglichkeit, in bloßen 
Schein umzuschlagen, d. i. "nichts" zu sein. Nur Motive können wirklich oder 
Schein sein. 

2) Ein Verhalten kann plausibel sein. Dann erklärt man es nicht nur. Und man 
begründet es auch nur daraufhin, daß die betreffenden Gründe Gründe nur sind 
unter der Leitung allgemein-menschlicher Motive. In den bestimmten Gründen, die 
man allgemein geneigt ist gelten zu lassen, drückt sich die Billigung bestimmter 
Motive aus, unter deren Leitung allererst die betreffenden Umstände usw. die Be­
deutung von Gründen für ... bekommen: da die Menschen nun einmal so sind -
eine gewisse Kurzsichtigkeit, Verschlagenheit, aber auch Gutmütigkeit wird jedem 
zugebilligt. Das Plausible ist meist unvernünftig, tatsächlich unbegründet. 

48 

die Rede. Eine sachliche Auseinandersetzung bedeuten solche Worte 
gerade vorzüglich daraufhin, daß sie sich an den andern wenden. In 
dem wenn ... wird nämlich der andere vor etwas als möglichen Fall 
gestellt. Bzw. ich lege mir selbst darin etwas als Fall vor. Das wenn .. . 
leitet die Klärung dieses noch nicht eingetretenen Falles ein. Hypo• 
thetisch ist es, sofern sich darin die Ausbreitung des Hypokeimenon 
einer Erörterung vorbereitet. Und die "Folge" ist die Auseinander­
setzung, Entwicklung dieses Falles. In dem wenn ... wird. etwas aus­
drücklich heran~ und in Betracht gezogen. Vor den Horizont der Rede 
gebracht. Durch das Relief des Ganzen ist die Zügigkeit solcher Worte 
bestimmt. Ähnlich wie in weil ... in der Absicht einer Anknüpfung 
etwas als Grund aufgegriffen wird. Auf Schritte bezogen redet man, 
Ansätze gehend. Wie in obgleich ... den Einwänden des anderen zu­
vorgekommen wird, so wird in dem wenn ... der Boden geschaffen, 
um von da aus Richtungen der Betrachtung einzuschlagen. 

Das Verschiedenste gilt aber als Beispiel für "hypothetische Ur­
teile". Pfänderl) nennt z. B. dieser Stoff ist Schwefel, falls er wirklich 
das spezifische Gewicht 2,06 hat. Es sei eine "bedingte" Feststellung. 

Bedingt ist etwas dann, wenn sein Eintritt hzw. überhaupt sein 
Akutwerden abhängt von etwas anderem. In dem wenn ... kann z. B. 
dem anderen etwas als Bedingung vorgehalten, geradezu gestellt 
werden. Die Situation erfährt damit eine . entscheidende Wendung, 
daß durch eine solche Erklärung etwas von etwas anderem abhängig 
gemacht, dem andern die Situation so gleichsam zugeschoben wird. 
Irgendwie muß der andere auf die Bedingung zukommen. Und was 
in dem wenn . .. gesagt wird, bleibt solange in der Schwebe. Sein Ein· 
tritt "steht" bei dem andern, der die Bedingung zu erfüllen hat. Oder: 
Beschlüsse sind bedingt, sofern sie für den Fall gelten, daß ... Also 
zunächst nur vorläufig gefaßt werden, um erst akut zu werden in dem 
hierbei vorgesehenen Fall. In dem wenn ... wird dann vorsorglich 
etwas in Betracht gezogen. Und "unbedingt" wäre soviel wie: für 
jeden Fall, wie es auch kommen mag.2) 

------~~-------------------
1) a. a. 0. S. 243. . . . . . 
2) Bedingungen haben mit Voraussetzungen dies gememsam, daß s1e all~emem 

entwickelt werden können, sofern beide irgendwodurch erfü~lt werden., W a?rend 
aber Bedingungen allgemein formuliert gestellt werden, ist d1e Allgememhe1t der 

49 



im Durchgang aufgenommen werden kann. Die Argumente sind nicht 
das, angesichts dessen ich mich entschieden habe. Denn was hierbei 
für mich der Grund war, daß ... , zeigte sich mir in dieser maßgeb­
lichen Bedeutung nur unter der Richtup.g meines Vorhabens. Bzw.: 
die Motive, aus denen einer handelt, werden sichtbar in dem, wofür 
er als möglichen Grund seiner Entscheidung aufgeschlossen, bzw. wo­
gegen er blind ist1). Argumente sind aber nachgetragene und stützende 
Gründe. Zur Sicherung gegen Schwankendwerden beweist man sich 
etwas. Man sucht darin unabhängig zu werden von sich selbst hzw. 
seiner Lage. Um- argumentierend- etwas auch dann noch als he­
gründet dartun zu können, wenn "meine" Gründe nicht mehr bestim­
mend sind. In Argumenten sucht man Gründe, die jeder, bzw. die ich 
immer anerkennen muß2). 

§ 6. DIE "RELATION" DER URTEILE 

Das "hypothetische Urteil" soll- als modus ponendo ponens usw.­
der Ausdruck sachlicher Abhängigkeit sein. Indessen -wenn auch in 
Sätzen von der sprachlichen Form wenn ... , dann ... auf sachliche 
Relationen Bezug genommen wird - es ist doch nicht hiervon dabei 

1) Insofern sind auch die Gründe, von denen her einer zu seinem Verhalten kommt, 
durch die einer sich rechtfertigt - und nicht nur die Motive, aus denen er etwas 
tut - kennzeichnend für einen Menschen. Jeder weiß um diesen Zusammenhang. 
Durch' begründende Erklärungen sucht man z. B. Motive vorzuspiegeln. Es gibt 
vorgeschobene Gründe. Dann gibt es nicht notwendig etwa andere Gründe für das, 
was man tut. In den vorgeschobenen Gründen werden nur die eigentlichen Motive 
verschleiert. Nämlich dadurch, daß andere Motive vorgespiegelt werden. - Gründe 
können aber nicht vorgespiegelt und Motive können nicht vorgeschoben werden. 
Denn (zum) Grund wird etwas nur. Was Grund wird, könnte nun sicherlich vorge­
spiegelt werden.Aber nicht als Grund, indessen Funktiones eben nurvorgeschoben 
werden kann. Andererseits: etwas ist an sich Motiv, nämlich wirkliche, sich aus­
wirkende Bewegtheit. Daraufhin besteht für das Motiv die Möglichkeit, in bloßen 
Schein umzuschlagen, d. i. "nichts" zu sein. Nur Motive können wirklich oder 
Schein sein. 

2) Ein Verhalten kann plausibel sein. Dann erklärt man es nicht nur. Und man 
begründet es auch nur daraufhin, daß die betreffenden Gründe Gründe nur sind 
unter der Leitung allgemein-menschlicher Motive. In den bestimmten Gründen, die 
man allgemein geneigt ist gelten zu lassen, drückt sich die Billigung bestimmter 
Motive aus, unter deren Leitung allererst die betreffenden Umstände usw. die Be­
deutung von Gründen für ... bekommen: da die Menschen nun einmal so sind -
eine gewisse Kurzsichtigkeit, Verschlagenheit, aber auch Gutmütigkeit wird jedem 
zugebilligt. Das Plausible ist meist unvernünftig, tatsächlich unbegründet. 

48 

die Rede. Eine sachliche Auseinandersetzung bedeuten solche Worte 
gerade vorzüglich daraufhin, daß sie sich an den andern wenden. In 
dem wenn ... wird nämlich der andere vor etwas als möglichen Fall 
gestellt. Bzw. ich lege mir selbst darin etwas als Fall vor. Das wenn .. . 
leitet die Klärung dieses noch nicht eingetretenen Falles ein. Hypo• 
thetisch ist es, sofern sich darin die Ausbreitung des Hypokeimenon 
einer Erörterung vorbereitet. Und die "Folge" ist die Auseinander­
setzung, Entwicklung dieses Falles. In dem wenn ... wird. etwas aus­
drücklich heran~ und in Betracht gezogen. Vor den Horizont der Rede 
gebracht. Durch das Relief des Ganzen ist die Zügigkeit solcher Worte 
bestimmt. Ähnlich wie in weil ... in der Absicht einer Anknüpfung 
etwas als Grund aufgegriffen wird. Auf Schritte bezogen redet man, 
Ansätze gehend. Wie in obgleich ... den Einwänden des anderen zu­
vorgekommen wird, so wird in dem wenn ... der Boden geschaffen, 
um von da aus Richtungen der Betrachtung einzuschlagen. 

Das Verschiedenste gilt aber als Beispiel für "hypothetische Ur­
teile". Pfänderl) nennt z. B. dieser Stoff ist Schwefel, falls er wirklich 
das spezifische Gewicht 2,06 hat. Es sei eine "bedingte" Feststellung. 

Bedingt ist etwas dann, wenn sein Eintritt hzw. überhaupt sein 
Akutwerden abhängt von etwas anderem. In dem wenn ... kann z. B. 
dem anderen etwas als Bedingung vorgehalten, geradezu gestellt 
werden. Die Situation erfährt damit eine . entscheidende Wendung, 
daß durch eine solche Erklärung etwas von etwas anderem abhängig 
gemacht, dem andern die Situation so gleichsam zugeschoben wird. 
Irgendwie muß der andere auf die Bedingung zukommen. Und was 
in dem wenn . .. gesagt wird, bleibt solange in der Schwebe. Sein Ein· 
tritt "steht" bei dem andern, der die Bedingung zu erfüllen hat. Oder: 
Beschlüsse sind bedingt, sofern sie für den Fall gelten, daß ... Also 
zunächst nur vorläufig gefaßt werden, um erst akut zu werden in dem 
hierbei vorgesehenen Fall. In dem wenn ... wird dann vorsorglich 
etwas in Betracht gezogen. Und "unbedingt" wäre soviel wie: für 
jeden Fall, wie es auch kommen mag.2) 

------~~-------------------
1) a. a. 0. S. 243. . . . . . 
2) Bedingungen haben mit Voraussetzungen dies gememsam, daß s1e all~emem 

entwickelt werden können, sofern beide irgendwodurch erfü~lt werden., W a?rend 
aber Bedingungen allgemein formuliert gestellt werden, ist d1e Allgememhe1t der 

49 



!I 

Ist aber das oben gegebene Beispiel dieser Stoff ist . . . in diesem 
Sinne eine bedingte Bestimmung ? So als ob es nur eben begründet 
wäre, diesen Fall vorzusehen? So daß also die Bestimmung tatsäch­
lich noch in der Schwebe bliebe ? Von vornherein: hier rechnet man 
doch damit, daß es Schwefel ist. Wenn tatsächlich ... nämlich im Hin­
blick auf noch andere Umstände, die kaum noch etwas anderes übrig­
lassen. Nur die Bestimmung des spezifischen Gewichtes steht noch 
aus. Die Eventualität, daß sie anders ausfällt, ist nur nicht auszu­
schalten. Was zur Frage steht, soll entschieden werden. So wie in den 
wohl und vieUeicht eine Situation vor-sichtig wie am Zipfel gepackt 
wurde. Und dieses wenn bedeutet eine vorsichtige Einschränkung, 
einen Vorbehalt. Sofern hier nämlich etwas für Schwefel erklärt 
wird. Das Verhältnis, in das man hier zu anderen tritt, bzw. auf das 
hin man hier als der zu einer Feststellung Berufene gilt, das Beson­
dere der hierin bezeichneten Verantwortung, begründet einen solchen 
Vorbehalt als angebracht. Nicht so geradezu, nicht kategorisch kann 
ich sagen, daß es Schwefel ist. Kategorisch bedeutet immer einen 
Grenzfall: bedingungslos oder uneingeschränkt, vorbehaltlos. 

Die sachlichen Beziehungen, auf die in der sqg. Relation des Urteils 
verwiesen zu sein scheint, sind nicht der eigentliche Gegenstand der 
Auseinandersetzung. Was~ und dies freilich meist- in bezugauf 
solche Beziehungen geklärt wird, sind vielmehr Verhältnisse, und 
wie deren Auseinandersetzung in die Hand genommen wird- mit einer 
Spitze gegen den anderen oder unter Vorbehalten usw.- darin liegt 
der Nerv dieser Klärung. 

Vom "disjunktiven Urteil" gilt das Entsprechende. Man gibt als 
Beispiel: das Dreieck ist entweder rechtwinklig oder spitzwinklig ... Was 

Voraussetzung eine offenlassende Unbestimmtheit. Es folgt das aus der Ausständig­
keil dessen, bei dem man Voraussetzungen macht (vgl. S. 40). Was ich voraussetze, 
bleibt nicht in der SchweLe. Und daß man unter einer Voraussetzung etwas tut, 
bedeutet auch keine Einschränkung, sondern Ausrichtung auf Grenzen und insofern 
Bestimmtheit. Nämlich dessen, was man schon jetzt tut. Ein bedingtes ist ein 
anderes als ein unter einer bestimmten Voraussetzung gegebenes Versprechen. 
Denn während das erstere erst akut wird, wenn wohl zumeist hier der andere seiner­
seits die Bedingung erfüllt hat, gilt das unter einer Voraussetz~ng gegebene V ~r­
sprechen für jeden Fall. Weshalb hier auch der andere morahsch gebunden Ist, 
seinerseits die Voraussetzung zu erfüllen, die ich im Vertrauen auf ihn gemacht 
hatte. Nichterfüllung der Bedingung hat aber lediglich praktische Folgen. 

50 

aber zunächst nur eine allgemeine Aussage ist. Der Spielraum des 
Dreiecks wird darin entwickelt. Sofern nämlich vom Dreieck hier­
bei die Rede ist. In anderen Beispielen wird die Verschiedenheit des 
Ausfalls von etwas beschrieben und angegeben. Was man weiß bzw. 
wissen könnte, wird darin gesagt. Es sind Erkenntnisse, die bei Ge­
legenheit herangezogen werden. Es geschieht aber darin keine Er­
kenntnis. Wie in dem folgenden Fall z. B. gerade die Wirklichkeit 
aufgenommen wird: entweder ist das hier H. illyria, deren Vorkommen 
hier freilich rätselhaft wäre, oder eine noch unbekannte Aberration der hier 
häufigen H. gemina. Denn hier wird die Situation zugespitzt auf 
bestimmte Möglichkeiten. Nach Lage der Dinge kann nur eines von 
beiden vorliegen. Und was hier vorliegt, sind heterogene Möglichkeiten. 
Es sind Möglichkeiten, die übrig bleiben, sofern andere ausgeschlossen 
sind. Sie werden aber nicht - wie bei dem Dreieck - als irgendworin 
angelegte Möglichkeiten einer Weiterbestimmung entwickelt. Durch 
die Situation vielmehr wird man davor allererst gestellt. Sie ergeben 
sich daraus. Der Andere wird hier vor die Alternative geführt, sofern 
sie ihm demonstriert wird. Und was das Entscheidende ist: eine Dis­
junktion als solche entsteht hier nur aus der Situation- es ist das hier 
entweder ... oder .... Es sind nicht durch irgendwelche sachlichen 
Vorbestimmtheiten gegebene Grenzen eines Spielraums i. e. S., inner­
halb dessen diese Möglichkeiten entwickelt und nebeneinander gestellt 
werden könnten. Je nach der Seite, nach der die Entscheidung fällt, 
bestimmt sich das Gesicht, verändert sich das Gezüge der Situation. 
Die Entscheidung der Alternative bedeutet hier nicht eine Stufe in 
schrittweise zu erledigender Festlegung. Lediglich die Front wird er· 
kannt und festgelegt, unter der die Situation von neuem zum Angriff 
steht. Zur Alternative gehört lediglich, daß das eine das andere aus· 
schließt, und daß es keine andere als dlese beiden Möglichkeiten gibt. 
Nach Lage der Dinge ist ein Drittes ausgeschlossen. Nämlich nach 
dem Stand unserer Kenntnisse, Beobachtungen usw. Und sofern die 
Situation überholt werden kann, ist es auch möglich, daß eine Ent­
scheidung überhaupt nicht fällt. 

Eine solche Alternative kann dem anderen aber auch zur Entschei­
dung geradezu zugespielt werden: entweder Du ... oder ich ... Die 

51 



!I 

Ist aber das oben gegebene Beispiel dieser Stoff ist . . . in diesem 
Sinne eine bedingte Bestimmung ? So als ob es nur eben begründet 
wäre, diesen Fall vorzusehen? So daß also die Bestimmung tatsäch­
lich noch in der Schwebe bliebe ? Von vornherein: hier rechnet man 
doch damit, daß es Schwefel ist. Wenn tatsächlich ... nämlich im Hin­
blick auf noch andere Umstände, die kaum noch etwas anderes übrig­
lassen. Nur die Bestimmung des spezifischen Gewichtes steht noch 
aus. Die Eventualität, daß sie anders ausfällt, ist nur nicht auszu­
schalten. Was zur Frage steht, soll entschieden werden. So wie in den 
wohl und vieUeicht eine Situation vor-sichtig wie am Zipfel gepackt 
wurde. Und dieses wenn bedeutet eine vorsichtige Einschränkung, 
einen Vorbehalt. Sofern hier nämlich etwas für Schwefel erklärt 
wird. Das Verhältnis, in das man hier zu anderen tritt, bzw. auf das 
hin man hier als der zu einer Feststellung Berufene gilt, das Beson­
dere der hierin bezeichneten Verantwortung, begründet einen solchen 
Vorbehalt als angebracht. Nicht so geradezu, nicht kategorisch kann 
ich sagen, daß es Schwefel ist. Kategorisch bedeutet immer einen 
Grenzfall: bedingungslos oder uneingeschränkt, vorbehaltlos. 

Die sachlichen Beziehungen, auf die in der sqg. Relation des Urteils 
verwiesen zu sein scheint, sind nicht der eigentliche Gegenstand der 
Auseinandersetzung. Was~ und dies freilich meist- in bezugauf 
solche Beziehungen geklärt wird, sind vielmehr Verhältnisse, und 
wie deren Auseinandersetzung in die Hand genommen wird- mit einer 
Spitze gegen den anderen oder unter Vorbehalten usw.- darin liegt 
der Nerv dieser Klärung. 

Vom "disjunktiven Urteil" gilt das Entsprechende. Man gibt als 
Beispiel: das Dreieck ist entweder rechtwinklig oder spitzwinklig ... Was 

Voraussetzung eine offenlassende Unbestimmtheit. Es folgt das aus der Ausständig­
keil dessen, bei dem man Voraussetzungen macht (vgl. S. 40). Was ich voraussetze, 
bleibt nicht in der SchweLe. Und daß man unter einer Voraussetzung etwas tut, 
bedeutet auch keine Einschränkung, sondern Ausrichtung auf Grenzen und insofern 
Bestimmtheit. Nämlich dessen, was man schon jetzt tut. Ein bedingtes ist ein 
anderes als ein unter einer bestimmten Voraussetzung gegebenes Versprechen. 
Denn während das erstere erst akut wird, wenn wohl zumeist hier der andere seiner­
seits die Bedingung erfüllt hat, gilt das unter einer Voraussetz~ng gegebene V ~r­
sprechen für jeden Fall. Weshalb hier auch der andere morahsch gebunden Ist, 
seinerseits die Voraussetzung zu erfüllen, die ich im Vertrauen auf ihn gemacht 
hatte. Nichterfüllung der Bedingung hat aber lediglich praktische Folgen. 

50 

aber zunächst nur eine allgemeine Aussage ist. Der Spielraum des 
Dreiecks wird darin entwickelt. Sofern nämlich vom Dreieck hier­
bei die Rede ist. In anderen Beispielen wird die Verschiedenheit des 
Ausfalls von etwas beschrieben und angegeben. Was man weiß bzw. 
wissen könnte, wird darin gesagt. Es sind Erkenntnisse, die bei Ge­
legenheit herangezogen werden. Es geschieht aber darin keine Er­
kenntnis. Wie in dem folgenden Fall z. B. gerade die Wirklichkeit 
aufgenommen wird: entweder ist das hier H. illyria, deren Vorkommen 
hier freilich rätselhaft wäre, oder eine noch unbekannte Aberration der hier 
häufigen H. gemina. Denn hier wird die Situation zugespitzt auf 
bestimmte Möglichkeiten. Nach Lage der Dinge kann nur eines von 
beiden vorliegen. Und was hier vorliegt, sind heterogene Möglichkeiten. 
Es sind Möglichkeiten, die übrig bleiben, sofern andere ausgeschlossen 
sind. Sie werden aber nicht - wie bei dem Dreieck - als irgendworin 
angelegte Möglichkeiten einer Weiterbestimmung entwickelt. Durch 
die Situation vielmehr wird man davor allererst gestellt. Sie ergeben 
sich daraus. Der Andere wird hier vor die Alternative geführt, sofern 
sie ihm demonstriert wird. Und was das Entscheidende ist: eine Dis­
junktion als solche entsteht hier nur aus der Situation- es ist das hier 
entweder ... oder .... Es sind nicht durch irgendwelche sachlichen 
Vorbestimmtheiten gegebene Grenzen eines Spielraums i. e. S., inner­
halb dessen diese Möglichkeiten entwickelt und nebeneinander gestellt 
werden könnten. Je nach der Seite, nach der die Entscheidung fällt, 
bestimmt sich das Gesicht, verändert sich das Gezüge der Situation. 
Die Entscheidung der Alternative bedeutet hier nicht eine Stufe in 
schrittweise zu erledigender Festlegung. Lediglich die Front wird er· 
kannt und festgelegt, unter der die Situation von neuem zum Angriff 
steht. Zur Alternative gehört lediglich, daß das eine das andere aus· 
schließt, und daß es keine andere als dlese beiden Möglichkeiten gibt. 
Nach Lage der Dinge ist ein Drittes ausgeschlossen. Nämlich nach 
dem Stand unserer Kenntnisse, Beobachtungen usw. Und sofern die 
Situation überholt werden kann, ist es auch möglich, daß eine Ent­
scheidung überhaupt nicht fällt. 

Eine solche Alternative kann dem anderen aber auch zur Entschei­
dung geradezu zugespielt werden: entweder Du ... oder ich ... Die 

51 



Situation wird ihm hier vorgehalten zur Entscheidung gestellt. Der 
Andere hat sie in der Hand, sofern man ihm warnend die W ahlläßt. Die 
Situation wird hier auf die Alternative gebracht. Auch hier wieder 
heterogene Möglichkeiten. Und eine "Relation", sofern das eine vom 
andern abhängig gemacht wird. Die Einteilung des "Urteils" nach 
Modalität und Relation verdeckt die Problematik des Gegebenen hier­
bei. Was als Beginnen sicher usw. ist, "stimmt", sofern es nach Lage 
der Dinge das Richtige, z. B. der richtige Beschluß ist. Die Wirklich­
keit, in Anmessung an welche hier etwas stimmt, ist kein Bereich ge­
gebener "Sachverhalte". Sie ist offen und zeigt sich nur als in Schritten 
durch- und auszumessen. Und die Zwanglosigkeit, mit der hier von 
selbst z. B. die Alternative, vor die der eine durch den andern gestellt 
wird, sich als die eigentliche Alternative der Untersuchung entgegen­
drängte, zeigt, wie Logik kein Fach bleiben kann. Die angeblich 
philosophischen "Fächer" wie Logik, Erkenntnistheorie etablieren 
sich immer an Grenzen von anderen Gebieten. Sie sind inspiriert von 
einem V erlangen, dessen Vorentscheidung hierbei nur nicht ausdrück­
lich wird. Was sich z. B. in der Theorie der Erkenntnis als kritische 
Besinnung gibt, stellt sich zumeist als nachträgliche V erabsolutierung, 
seltener als die einleitende Rechtfertigung wissenschaftlichen Be­
ginnens dar. Philosophie ist nicht nach Fächern aufzuteilen. Sie fragt 
nach dem Menschen; nur die Einsatzfelder sind hierbei verschieden. 

Es liegt schon im Begriff des sich-etwas-"Erschließens", daß das 
Unabgeschlossene jedes Logos kein Mangel ist. Umgekehrt: in der 
Ausständigkeit der Situation ebensowohl wie in der Verhältniemäßig­
keit dieser Lage begründet sich die Möglichkeit diktionsmäßiger Arti­
kulierung. Diktion ist immer das TtEpac;; auf dem Grunde eines arre1pov. 

Schullogik nahm aber den Logos von der Seite, die wissenschaft­
lichem Interesse am nächsten stand. Ab-solut sind die positiven Tat­
sachen, sofern sie überall, jederzeit, für jedermann vorführbar sind. 
Ihre Absolutheit bedeutet Neutralisierung. Sie liegen vor in "Ur­
teilen", auf die man Wechsel ziehen kann. Es sind Bestände, sofern 
nämlich Abhängigkeiten usw. bestehen oder nicht. Die positiven Tat­
sachen sind aber etwas, waslediglich eben hereinspielen kann in meine 
Lage. 

52 

Ill. ABSCHNITT 

DER BEGRIFF 

§ 7. BEGRIFFE UNTER DIE SUBSUMIERT WIRD 

Philosophische Logik untersucht in der Erkenntnis, d. i. in der Sich­
tung und Auseinanderlegung von Situationen, etwas, was nicht als 
Wissen zu hinterlegen ist. Die Dinge erkennen - etwa Wege heraus­
finden, irgend wo Bäume erkennen, seinen Schirm wiederentdecken -
heißt etwas anderes als begreifen. Denn solches Begreifen - als Sub­
sumtion unter Begriffe gefaßt - bedeutet gerade nichts anderes als 
das Einziehen eines Wechsels auf Wissen: 

Man sucht hier etwas zu bestimmen. Aber nicht in dem Sinn, als ob 
man sich deutlich auszumachen suchte, was etwas an seiner Stelle 
bedeutet. Bestimmung meint hier: etwas auf einen überkommenen, 
z. B. geradezu gelernten Begriff als auf seinen Nenner bringen, um es 
dann berechnen zu können. Im Urteil geschieht solche Bestimmung. 
Es soll hier der systematische Wert von etwas festgestellt werden. 
Situation aktiviert hier lediglich den Gesichtspunkt, von dem aus 
etwas in betracht kommt. Gesichtspunkte sind aber etwas Sachliches. 
Man vertritt sie lediglich. Die Begriffe der Schullogik sind Maßstäbe: 
etwas auf einen Begriff bringen bedeutet Rechenschaftslegung. Urteil 
trifft das Wesentliche einer Erscheinung, sofern sie als dies oder jenes 

diagnostiziert wird. 
Solche Begriffe haben Vorstellungen zur Vorstufe. Statt einer deut-

lichen Ansicht - die ich mjr durch Praktiken, etwa durch Verände­
rung des innerweltlichen Standortes, verschaffen kann - suche ich 
in der Vorstellung, die ich mir von etwas bilde, darüber ins Klare zu 
kommen. Dadurch daß ich das Wesentliche von etwas zu treffen suche, 
es mir von dieser verordnenden Mitte aus darstelle. Vorstellungen 
können Auffassungen sein. Im Gegensatz zu der Deutlichkeit, in der 
sich mir etwas von sich aus zeigt, ist die Klarheit über etwas etwas, 
was - wie die Vorstellung - bei mir steht. Vorstellungen, Auf-

53 



Situation wird ihm hier vorgehalten zur Entscheidung gestellt. Der 
Andere hat sie in der Hand, sofern man ihm warnend die W ahlläßt. Die 
Situation wird hier auf die Alternative gebracht. Auch hier wieder 
heterogene Möglichkeiten. Und eine "Relation", sofern das eine vom 
andern abhängig gemacht wird. Die Einteilung des "Urteils" nach 
Modalität und Relation verdeckt die Problematik des Gegebenen hier­
bei. Was als Beginnen sicher usw. ist, "stimmt", sofern es nach Lage 
der Dinge das Richtige, z. B. der richtige Beschluß ist. Die Wirklich­
keit, in Anmessung an welche hier etwas stimmt, ist kein Bereich ge­
gebener "Sachverhalte". Sie ist offen und zeigt sich nur als in Schritten 
durch- und auszumessen. Und die Zwanglosigkeit, mit der hier von 
selbst z. B. die Alternative, vor die der eine durch den andern gestellt 
wird, sich als die eigentliche Alternative der Untersuchung entgegen­
drängte, zeigt, wie Logik kein Fach bleiben kann. Die angeblich 
philosophischen "Fächer" wie Logik, Erkenntnistheorie etablieren 
sich immer an Grenzen von anderen Gebieten. Sie sind inspiriert von 
einem V erlangen, dessen Vorentscheidung hierbei nur nicht ausdrück­
lich wird. Was sich z. B. in der Theorie der Erkenntnis als kritische 
Besinnung gibt, stellt sich zumeist als nachträgliche V erabsolutierung, 
seltener als die einleitende Rechtfertigung wissenschaftlichen Be­
ginnens dar. Philosophie ist nicht nach Fächern aufzuteilen. Sie fragt 
nach dem Menschen; nur die Einsatzfelder sind hierbei verschieden. 

Es liegt schon im Begriff des sich-etwas-"Erschließens", daß das 
Unabgeschlossene jedes Logos kein Mangel ist. Umgekehrt: in der 
Ausständigkeit der Situation ebensowohl wie in der Verhältniemäßig­
keit dieser Lage begründet sich die Möglichkeit diktionsmäßiger Arti­
kulierung. Diktion ist immer das TtEpac;; auf dem Grunde eines arre1pov. 

Schullogik nahm aber den Logos von der Seite, die wissenschaft­
lichem Interesse am nächsten stand. Ab-solut sind die positiven Tat­
sachen, sofern sie überall, jederzeit, für jedermann vorführbar sind. 
Ihre Absolutheit bedeutet Neutralisierung. Sie liegen vor in "Ur­
teilen", auf die man Wechsel ziehen kann. Es sind Bestände, sofern 
nämlich Abhängigkeiten usw. bestehen oder nicht. Die positiven Tat­
sachen sind aber etwas, waslediglich eben hereinspielen kann in meine 
Lage. 

52 

Ill. ABSCHNITT 

DER BEGRIFF 

§ 7. BEGRIFFE UNTER DIE SUBSUMIERT WIRD 

Philosophische Logik untersucht in der Erkenntnis, d. i. in der Sich­
tung und Auseinanderlegung von Situationen, etwas, was nicht als 
Wissen zu hinterlegen ist. Die Dinge erkennen - etwa Wege heraus­
finden, irgend wo Bäume erkennen, seinen Schirm wiederentdecken -
heißt etwas anderes als begreifen. Denn solches Begreifen - als Sub­
sumtion unter Begriffe gefaßt - bedeutet gerade nichts anderes als 
das Einziehen eines Wechsels auf Wissen: 

Man sucht hier etwas zu bestimmen. Aber nicht in dem Sinn, als ob 
man sich deutlich auszumachen suchte, was etwas an seiner Stelle 
bedeutet. Bestimmung meint hier: etwas auf einen überkommenen, 
z. B. geradezu gelernten Begriff als auf seinen Nenner bringen, um es 
dann berechnen zu können. Im Urteil geschieht solche Bestimmung. 
Es soll hier der systematische Wert von etwas festgestellt werden. 
Situation aktiviert hier lediglich den Gesichtspunkt, von dem aus 
etwas in betracht kommt. Gesichtspunkte sind aber etwas Sachliches. 
Man vertritt sie lediglich. Die Begriffe der Schullogik sind Maßstäbe: 
etwas auf einen Begriff bringen bedeutet Rechenschaftslegung. Urteil 
trifft das Wesentliche einer Erscheinung, sofern sie als dies oder jenes 

diagnostiziert wird. 
Solche Begriffe haben Vorstellungen zur Vorstufe. Statt einer deut-

lichen Ansicht - die ich mjr durch Praktiken, etwa durch Verände­
rung des innerweltlichen Standortes, verschaffen kann - suche ich 
in der Vorstellung, die ich mir von etwas bilde, darüber ins Klare zu 
kommen. Dadurch daß ich das Wesentliche von etwas zu treffen suche, 
es mir von dieser verordnenden Mitte aus darstelle. Vorstellungen 
können Auffassungen sein. Im Gegensatz zu der Deutlichkeit, in der 
sich mir etwas von sich aus zeigt, ist die Klarheit über etwas etwas, 
was - wie die Vorstellung - bei mir steht. Vorstellungen, Auf-

53 



fassungen begleiten mich, ich verfüge darüber als über einen Besitz. 
Sie können mir von anderen vermittelt werden. 

In seine Darstellung ist in der Vorstellung deren Gegenstand 
übersetzt, somit dem Kontext der Wirklichkeit entrückt worden. Vor­
stellungen lassen sich in den einfachen Zügen eines Modells illu­
strieren. Man braucht hier keine Veranschaulichung. Die Interessiert­
heit, die sich distanziert betrachtend klar werden und insofern sich 
etwas vorstellen möchte, ist eine Einstellung, an die man ohne wei­
teres appellieren kann. 

Eine Vorstellung, die man sich angesichts eines dies-da gemacht hat, 
kann dann die Bedeutung eines Begriffes i. e. S. bekommen. Als maß­
geblich auch für andere Fälle, die in das Licht dieser Vorstellung ge­
rückt sich aufklären lassen, werden Begriffe angesetzt. Begriffe wer­
den als allgemein gültig, d. i. als verbindlich für wissenschaftliche Dar­
stellung, definierend geschaffen und unter einem Terminus veröffent­
licht. Im Begriff i. e. S. ist ein Maß bezeichnet. Die Allgemeingültigkeit 
des Begriffes bedeutet also eine Prätention. Es ist die Frage, ob sie 
durchzuhalten ist. Denn wie der Begriff Maß für bestimmte Fälle ist 
~rd er selbst daran in dem Sinn gemessen, daß seine Tragfähigkei; 
hieran geprüft wird. Die Spannung des Begriffes ist nicht zu über­
sehen. Und Begriffe sind, sofern ihre Tragfähigkeit in Frage steht, 
hypo-thetisch. Sie sind schematische Treffmöglichkeiten. 

. Fälle werden unter den Begriff gebracht. Paralyse kann klinisch 
sehr verschieden ausfallen. Äußerlich kann jede Gleichheit fe.hlen. Der 
Begriff bezeichnet den Nenner, auf den hier Verschiedenstes gebracht 
wird. Fälle werden verrechnet in bezugauf den Begriff: dargestellt als 
komplizierte, des näheren als typische oder anormale Fälle usw. Um­
st~nde usw. werden dazu herangezogen. Unter einen Begriff subsu­
mzeren bedeutet: etwas als Fall eines hierbei als maßgebend erkannten 
Begriffes beurteilen. Bestimmen bezieht sich hier auf das Herausfinden 
dieses Begriffes. Man richtet sich hierbei nach Merkmalen. Was man 
nur eben merkt, nämlich irgendworan, also an etwas anderem, ist 
etwas, was sich insofern selbst gerade nicht zeigt. An Merkmale hält 
m~n sich,. um etwas wiederzuerkennen. Merkmale müssen sinnfällig 
sem. Bestimmung benutzt Merkmale, sofern die Zuordnung zu einer 

54 

Einteilung bzw. die systematische Stelle von etwas nicht an ihm selbst 
gegeben istl). Nach Symptomen richtet sich die Diagnose. Wobei sie 
die Zuordnung bestimmter Symptome zu bestimmten Krankheiten 
nicht zu verstehen sondern nur zu wissen braucht. Andererseits: be­
stimmte Merkmale können fehlen-- die charakteristische Fieberkurve 
einer Krankheit kann z. B. durch konkurrierende Kurven verdeckt 
sein. Denn jeder Fallliegt anders. Es gibt keine reinen, sondern immer 
nur irgendwie ausgefallene Fälle. Und es ist immer die Frage, ob ange­
sichts dieser Komplikationen sich ein Begriff als wesentlicher bewährt 
oder nicht. 

Sind es aber "Gegenstände", was unter den Begriff gebracht wird? 
Während Vorstellung immer Vorstellung von etwas ist, auf ihren 
Gegenstand intentional bezogen bleibt, ist der Begriff das Was einer 
Sache. Der vorliegende Fall wird als Osmose oder Grippe erkannt. 
Was vorliegt, sind - allgemein - Sachen, die irgendwie ausge· 
fallen sind. In der Entwicklung des Begriffs wird eine Sache definiert. 
Ich gewinne den Begriff, sofern Analyse mich das Maß einer Erschei­
nung herausstellen läßt. Ich finde es darin oder dahinter - wie ein 
Gesetz; die Allgemeingiltigkeit des Begriffs liegt in derselben Rich­
tung. Grippe ist etwas, dessen Gesetz sich der Erscheinung des kon­
kreten Falles aufzwingt. Grippe ist in verschiedenen Fällen, über die 
man sich Rechenschaft gibt, in dem Sinn zu finden, als all diese Fälle 
im Grunde dieselbe Sache sind. Man diagnostiziert diese Fälle. Der 
Begriff einer Sache erklärt sie mir. Er ist Erkenntnismittel bei der 
Beurteilung vorliegender Fälle. Gegenstände sind sie aber nur, sofern 
sie der Gegenstand der Beurteilung sind. 

§ 8. KONZEPTIONEN 

Darin, daß Fälle vorliegen, ich vor und durch den Fall gestellt 
werde, drückt sich aus, wie eigentlich ich hier der Befragte bin und 
mein Urteil zur Diskussion steht. Diagnose erweist Sachkenntnis und 

1) Die Merkmale als Handhaben der Bestimmung sind etwas anderes als Merk­
male im Sinn von bei der Bestimmung von etwas ausschlaggebenden Eigenschaften 
- wie etwa die weiße Farbe ein Pferd zum Schimmel geradezu macht. 

55 



fassungen begleiten mich, ich verfüge darüber als über einen Besitz. 
Sie können mir von anderen vermittelt werden. 

In seine Darstellung ist in der Vorstellung deren Gegenstand 
übersetzt, somit dem Kontext der Wirklichkeit entrückt worden. Vor­
stellungen lassen sich in den einfachen Zügen eines Modells illu­
strieren. Man braucht hier keine Veranschaulichung. Die Interessiert­
heit, die sich distanziert betrachtend klar werden und insofern sich 
etwas vorstellen möchte, ist eine Einstellung, an die man ohne wei­
teres appellieren kann. 

Eine Vorstellung, die man sich angesichts eines dies-da gemacht hat, 
kann dann die Bedeutung eines Begriffes i. e. S. bekommen. Als maß­
geblich auch für andere Fälle, die in das Licht dieser Vorstellung ge­
rückt sich aufklären lassen, werden Begriffe angesetzt. Begriffe wer­
den als allgemein gültig, d. i. als verbindlich für wissenschaftliche Dar­
stellung, definierend geschaffen und unter einem Terminus veröffent­
licht. Im Begriff i. e. S. ist ein Maß bezeichnet. Die Allgemeingültigkeit 
des Begriffes bedeutet also eine Prätention. Es ist die Frage, ob sie 
durchzuhalten ist. Denn wie der Begriff Maß für bestimmte Fälle ist 
~rd er selbst daran in dem Sinn gemessen, daß seine Tragfähigkei; 
hieran geprüft wird. Die Spannung des Begriffes ist nicht zu über­
sehen. Und Begriffe sind, sofern ihre Tragfähigkeit in Frage steht, 
hypo-thetisch. Sie sind schematische Treffmöglichkeiten. 

. Fälle werden unter den Begriff gebracht. Paralyse kann klinisch 
sehr verschieden ausfallen. Äußerlich kann jede Gleichheit fe.hlen. Der 
Begriff bezeichnet den Nenner, auf den hier Verschiedenstes gebracht 
wird. Fälle werden verrechnet in bezugauf den Begriff: dargestellt als 
komplizierte, des näheren als typische oder anormale Fälle usw. Um­
st~nde usw. werden dazu herangezogen. Unter einen Begriff subsu­
mzeren bedeutet: etwas als Fall eines hierbei als maßgebend erkannten 
Begriffes beurteilen. Bestimmen bezieht sich hier auf das Herausfinden 
dieses Begriffes. Man richtet sich hierbei nach Merkmalen. Was man 
nur eben merkt, nämlich irgendworan, also an etwas anderem, ist 
etwas, was sich insofern selbst gerade nicht zeigt. An Merkmale hält 
m~n sich,. um etwas wiederzuerkennen. Merkmale müssen sinnfällig 
sem. Bestimmung benutzt Merkmale, sofern die Zuordnung zu einer 

54 

Einteilung bzw. die systematische Stelle von etwas nicht an ihm selbst 
gegeben istl). Nach Symptomen richtet sich die Diagnose. Wobei sie 
die Zuordnung bestimmter Symptome zu bestimmten Krankheiten 
nicht zu verstehen sondern nur zu wissen braucht. Andererseits: be­
stimmte Merkmale können fehlen-- die charakteristische Fieberkurve 
einer Krankheit kann z. B. durch konkurrierende Kurven verdeckt 
sein. Denn jeder Fallliegt anders. Es gibt keine reinen, sondern immer 
nur irgendwie ausgefallene Fälle. Und es ist immer die Frage, ob ange­
sichts dieser Komplikationen sich ein Begriff als wesentlicher bewährt 
oder nicht. 

Sind es aber "Gegenstände", was unter den Begriff gebracht wird? 
Während Vorstellung immer Vorstellung von etwas ist, auf ihren 
Gegenstand intentional bezogen bleibt, ist der Begriff das Was einer 
Sache. Der vorliegende Fall wird als Osmose oder Grippe erkannt. 
Was vorliegt, sind - allgemein - Sachen, die irgendwie ausge· 
fallen sind. In der Entwicklung des Begriffs wird eine Sache definiert. 
Ich gewinne den Begriff, sofern Analyse mich das Maß einer Erschei­
nung herausstellen läßt. Ich finde es darin oder dahinter - wie ein 
Gesetz; die Allgemeingiltigkeit des Begriffs liegt in derselben Rich­
tung. Grippe ist etwas, dessen Gesetz sich der Erscheinung des kon­
kreten Falles aufzwingt. Grippe ist in verschiedenen Fällen, über die 
man sich Rechenschaft gibt, in dem Sinn zu finden, als all diese Fälle 
im Grunde dieselbe Sache sind. Man diagnostiziert diese Fälle. Der 
Begriff einer Sache erklärt sie mir. Er ist Erkenntnismittel bei der 
Beurteilung vorliegender Fälle. Gegenstände sind sie aber nur, sofern 
sie der Gegenstand der Beurteilung sind. 

§ 8. KONZEPTIONEN 

Darin, daß Fälle vorliegen, ich vor und durch den Fall gestellt 
werde, drückt sich aus, wie eigentlich ich hier der Befragte bin und 
mein Urteil zur Diskussion steht. Diagnose erweist Sachkenntnis und 

1) Die Merkmale als Handhaben der Bestimmung sind etwas anderes als Merk­
male im Sinn von bei der Bestimmung von etwas ausschlaggebenden Eigenschaften 
- wie etwa die weiße Farbe ein Pferd zum Schimmel geradezu macht. 

55 



Urteilskraft. Als der dazu Berufene beurteile ich etwas, um dieses Ur­
teil dann vielleicht auch abzugehen. Die Sachen, auf die hierbei erkannt 
wird, spielen nur herein in die Situation. Für gewöhnlich bedeutet aber 
etwas erkennen soviel wie damit zurecht kommen, so zwar, daß es mir 
dabei um eine Seite zu tun ist, unter der sich mir etwas deutlich zeigt. 
Erkennen-wollen heißt hier: sehen wollen, ob, wie, ob wirklich usw. 
Die Dinge werden erkannt als ... , d. i. festgestellt in ihrem Was, so­
fern ich mir die Wirklichkeit erschließe. Nämlich in der Wendung, die 
ich der Situation gehe. 

1. In ihrer Umgänglichkeit, sofern ich mit den Dingen zu tun habe, 
z. B. mich betrachtend damit befasse, sie unter Gesichtspunkte rücke 
usw. werden sie das, was sie sind. Sie begreifen heißt: sie nehmen 
als ... Wie mim wohl auch Widerstände nimmt und so damit fertig 
wird. Konzeptionen vermitteln ein Weiterkommen. Es sind gekonnte 
Griffe, mit denen man etwas zu fassen, worin man selbst Halt he­
kommt. Nicht von sich aus, sondern von mir aus zeigen sich die Dinge 
- im Widerschein bestimmter Vorhaben, im Spiegel der Möglich­
keiten, auf die hin Exist.,nz sich entwirft. Sie werden erwiesen als ... 
Worin sich ausdrückt, daß ich mich an den Dingen nur eben versuchen 
kann, daß ich von den Dingen auf mich selbst zurückgehracht werde. 

Jede Konzeption ist als gekonnt ein Schritt zu sich selbst. Etwas 
begriffen haben bedeutet sich darauf verstehen, bescheid damit wissen. 
In der Allgemeinheit solcher Konzeptionen zeigt sich nur an, daß es 
typische Situationen gibt. In der Artikulation des Kontextes der 
Wirklichkeit gründet sich Existenz. Und die Vieldeutigkeit des Lehens 
zeigt sich in der wechselnden Richtung solcher Auseinandersetzung, 
in der weniger etwas als Ziel verfolgt wird, als daß man zu sich selbst 
unterwegs ist dabei. Im Gegensatz zu den theoretischen Begriffen, die 
einsinnig sind, die auf Erkenntnis als auf ein stationäres Ziel hin ge­
bildet werden. 

2. Diese Konzeptionen gibt es nur im Vollzug als Griff. Deshalb können 
sie allenfalls wohl veranschaulicht, aber nicht wie die vorstellungs­
mäßigen Begriffe, unter die subsumiert wird, hestandhaft vorgeführt 
werden. Nur Beispiele können in die Aufnahme solcher Konzeptionen 
versetzen: dadurch, daß sie - durch die einsinnige Ausrichtung ihrer 

56 

Konkretion- unter der Hand die Hinsicht aufnehmen lassen, die hier 
leitend wird für das Zusammensehen, allgemein für die Aktivierung 
der Bezüglichkeiten, die konstitutiv sind für ... 

Auf das Schicksal seiner einstigen- jetzt vielleicht verwaschenen -
Prägung, auf den Gehrauch hin, den sein Besitzer davon machen 
kann, usw. ist etwas z. B. Geld. Einen Begriff wie Weg versteht man, 
sofern man die Hinsicht gewinnt, unter der ein Weg auch dort 
entdeckt werden kann, wo jegliches äußere Merkmal dafür fehlt. 
Es heißt, daß man durch Abstraktion zu einem Begriff kommt. 
Abgezogen wird aber hierbei das Unwesentliche: man stößt nicht 
auf einen Rest von Merkmalen, die invariabel wären; umgekehrt: 
man findet die Richtung, durch die die Variationsmöglichkeiten 
irgendwelcher Bestimmungen zusammengehalten werden. Das für 
eine Konzeption Bestimmende stellt sie einfacher dar, als wenn 
sie als etwas Allgemeines durch Offenlassen von Merkmalen erhalten 
worden wäre. Eine bestimmte Kurve ist einfacher, nämlich nicht 
so, schwierig wie eine beliebige zu untersuchen. (Das Besondere der 
mathematischen und physikalischen Begriffe liegt nur darin, daß 
hier in einer "Definition" der freien Konstruktion ein Spielraum er• 
öffnet wird.) 

3. Die Dinge kehren mir immer je eine Seite zu, sofern sie von mir 
unter einer bestimmten V orhahe passiert werden. Ich kann mich 
ihnen interessiert zuwenden~ etwas dahingestellt sein lassen usw. Auf 
etwasanderes hinkannetwas geradezu als bedeutungslos verstanden 
werden. Z. B. wenn etwas unter Außerachtlassung seiner Gestalt, 
seines Zweckes usw. als ein Stück . .. weniger eigentlich begriffen als 
wegwerfend behandelt wird. Zu seiner Kennzeichnung würde man 
dann etwa den Stoff nennen müssen, von dem es ist. Kreide ist hier 
allererst etwas. Allererst in Kreide ist hier etwas "als seiend gesetzt" 
worden. 

Gegenüber der empiristischen Doktrin z. B. von der Herkunft der 
Zahlbegriffe und ebenso gegenüber der id~alistischen Ausdeutung 
der Zahlen bezeichnet der Mathematiker immer die Zahlen als bloße 
Zeichen, hinter denen keine Realität zu suchen sei. Das Richtige hier· 
an ist, daß 579 z. B. nicht als etwas begriffen wird; man versteht 

57 



Urteilskraft. Als der dazu Berufene beurteile ich etwas, um dieses Ur­
teil dann vielleicht auch abzugehen. Die Sachen, auf die hierbei erkannt 
wird, spielen nur herein in die Situation. Für gewöhnlich bedeutet aber 
etwas erkennen soviel wie damit zurecht kommen, so zwar, daß es mir 
dabei um eine Seite zu tun ist, unter der sich mir etwas deutlich zeigt. 
Erkennen-wollen heißt hier: sehen wollen, ob, wie, ob wirklich usw. 
Die Dinge werden erkannt als ... , d. i. festgestellt in ihrem Was, so­
fern ich mir die Wirklichkeit erschließe. Nämlich in der Wendung, die 
ich der Situation gehe. 

1. In ihrer Umgänglichkeit, sofern ich mit den Dingen zu tun habe, 
z. B. mich betrachtend damit befasse, sie unter Gesichtspunkte rücke 
usw. werden sie das, was sie sind. Sie begreifen heißt: sie nehmen 
als ... Wie mim wohl auch Widerstände nimmt und so damit fertig 
wird. Konzeptionen vermitteln ein Weiterkommen. Es sind gekonnte 
Griffe, mit denen man etwas zu fassen, worin man selbst Halt he­
kommt. Nicht von sich aus, sondern von mir aus zeigen sich die Dinge 
- im Widerschein bestimmter Vorhaben, im Spiegel der Möglich­
keiten, auf die hin Exist.,nz sich entwirft. Sie werden erwiesen als ... 
Worin sich ausdrückt, daß ich mich an den Dingen nur eben versuchen 
kann, daß ich von den Dingen auf mich selbst zurückgehracht werde. 

Jede Konzeption ist als gekonnt ein Schritt zu sich selbst. Etwas 
begriffen haben bedeutet sich darauf verstehen, bescheid damit wissen. 
In der Allgemeinheit solcher Konzeptionen zeigt sich nur an, daß es 
typische Situationen gibt. In der Artikulation des Kontextes der 
Wirklichkeit gründet sich Existenz. Und die Vieldeutigkeit des Lehens 
zeigt sich in der wechselnden Richtung solcher Auseinandersetzung, 
in der weniger etwas als Ziel verfolgt wird, als daß man zu sich selbst 
unterwegs ist dabei. Im Gegensatz zu den theoretischen Begriffen, die 
einsinnig sind, die auf Erkenntnis als auf ein stationäres Ziel hin ge­
bildet werden. 

2. Diese Konzeptionen gibt es nur im Vollzug als Griff. Deshalb können 
sie allenfalls wohl veranschaulicht, aber nicht wie die vorstellungs­
mäßigen Begriffe, unter die subsumiert wird, hestandhaft vorgeführt 
werden. Nur Beispiele können in die Aufnahme solcher Konzeptionen 
versetzen: dadurch, daß sie - durch die einsinnige Ausrichtung ihrer 

56 

Konkretion- unter der Hand die Hinsicht aufnehmen lassen, die hier 
leitend wird für das Zusammensehen, allgemein für die Aktivierung 
der Bezüglichkeiten, die konstitutiv sind für ... 

Auf das Schicksal seiner einstigen- jetzt vielleicht verwaschenen -
Prägung, auf den Gehrauch hin, den sein Besitzer davon machen 
kann, usw. ist etwas z. B. Geld. Einen Begriff wie Weg versteht man, 
sofern man die Hinsicht gewinnt, unter der ein Weg auch dort 
entdeckt werden kann, wo jegliches äußere Merkmal dafür fehlt. 
Es heißt, daß man durch Abstraktion zu einem Begriff kommt. 
Abgezogen wird aber hierbei das Unwesentliche: man stößt nicht 
auf einen Rest von Merkmalen, die invariabel wären; umgekehrt: 
man findet die Richtung, durch die die Variationsmöglichkeiten 
irgendwelcher Bestimmungen zusammengehalten werden. Das für 
eine Konzeption Bestimmende stellt sie einfacher dar, als wenn 
sie als etwas Allgemeines durch Offenlassen von Merkmalen erhalten 
worden wäre. Eine bestimmte Kurve ist einfacher, nämlich nicht 
so, schwierig wie eine beliebige zu untersuchen. (Das Besondere der 
mathematischen und physikalischen Begriffe liegt nur darin, daß 
hier in einer "Definition" der freien Konstruktion ein Spielraum er• 
öffnet wird.) 

3. Die Dinge kehren mir immer je eine Seite zu, sofern sie von mir 
unter einer bestimmten V orhahe passiert werden. Ich kann mich 
ihnen interessiert zuwenden~ etwas dahingestellt sein lassen usw. Auf 
etwasanderes hinkannetwas geradezu als bedeutungslos verstanden 
werden. Z. B. wenn etwas unter Außerachtlassung seiner Gestalt, 
seines Zweckes usw. als ein Stück . .. weniger eigentlich begriffen als 
wegwerfend behandelt wird. Zu seiner Kennzeichnung würde man 
dann etwa den Stoff nennen müssen, von dem es ist. Kreide ist hier 
allererst etwas. Allererst in Kreide ist hier etwas "als seiend gesetzt" 
worden. 

Gegenüber der empiristischen Doktrin z. B. von der Herkunft der 
Zahlbegriffe und ebenso gegenüber der id~alistischen Ausdeutung 
der Zahlen bezeichnet der Mathematiker immer die Zahlen als bloße 
Zeichen, hinter denen keine Realität zu suchen sei. Das Richtige hier· 
an ist, daß 579 z. B. nicht als etwas begriffen wird; man versteht 

57 



vielmehr, was diese im Dezimalsystem aufgeschriebenen Ziffern hier 
zu bedeuten haben. Man nimmt sie weniger daraufhin, was sie sollen, 
als was man selbst damit soll. Man nimmt sie richtig, wenn man damit 
rechnen kann. Etwas als etwas zu begreifen, ist nur eine Modalität 
dessen, daß man etwas in seiner Sachlichkeit zu nehmen weiß, näm­
lich weiter behandelt als ... 

Die Begriffe des alltäglichen Lebens wollen keineswegs Bestim­
mungen sein. Sie können nicht an deren Ziel bemessen werden. Wie 
man an die Dinge herangeht, von woher man dabei kommt, was sich 
von daher in den Griff bringt, wobei man es - vorläufig - bewenden 
lassen kann, wechselt. Die erkenntnismäßigen Ansprüche der Dinge 
sind verschieden. Das läßlich-Flüchtige dieser Konzeptionen gilt es zu 
bemerken. Was soll z. B. die Frage nach dem, was etwas an sich ist, 
bei einem Klecks? Der ja doch dies gerade ist auf das Zufällige hin, 
das gegen die Absicht irgendwohin-Geratensein. 

4 . .,Anschauungen ohne Begriffe sind blind", heißt es bei Kant. Und 
der Begriff ist ihm eine .,Regel", das Schema eine .,Methode, einem 
Begriff sein Bild zu verschaffen". 

Je nach dem Vorblick ergänzt man das Gesehene, zieht anderes 
heran usw. Vorblick ist richtunggebend für das, als was man etwas 
sieht, ob man z. B. etwas als welkes Blatt erkennt, oder ob man statt 
dessen die Unterseite eines Schmetterlingsflügels vor sich zu haben 
glaubt. Das wirre Geknitter des Blattes wird dann anders, nämlich 
als konturierte Zeichnung gesehen. Dieser Vorblick bezieht sich darauf, 
daß etwas überhaupt irgendwie, nämlich in einer Bedeutung und 
insofern .,richtig" gesehen wird. Daß aber z. B. ein Gesicht verschieden 
und in seinen Zügen richtig nur von dem gesehen wird, dem es in 
seinen Wandlungen bekannt ist, zeigt, wie dies .,Anschauungen auf 
Begriffe zu bringen" keine Bestimmung durch Hinblick auf Allge­
meines bedeutet. 

5. Nicht aus sich selbst kann etwas aufkommen für das, was es ist. 
Es ist das, was es an seiner Stelle, im Kontext der Wirklichkeit be­
deutet, auf deren Verständnis die Erkenntnis des Dinges hinausläuft. 
Es ist das, was es in Wirklichkeit ist. Eines zeigt sich am anderen. 
Von irgendwoher ist etwas ein Schatten. Es begründet sich in seinem 

58 

Was von anderem her. Causa war in der alten Ontologie das, was den 
Grund für etwas enthält. Und sicherlich, man sucht und findet die 
Ursache immer in bestimmter Richtung. Aber was nun eigentlich die 
Ursache des Schlagschattens ist, kann wiederum nicht isoliert ange­
geben werden. Lichtquelle, Konstellation usw. werden zur Ursache 
des Schlagschattens, in dessen Geworfensein die Situation nur eben 
aufgenommen, dessen Konzeption verordnend ist in bezug auf die 
Artikulation des anderen. Gestreutheit gehört zum Begriff der 
Dinge als Phainomena. Ihre als Gliederung geschehende Begründung 

" 
zeitigt sich" in Schritten. Auf verschiedenen Ebenen, in vetschie-

dener Richtung, in verschiedener Weise kommt Existenz auf sich zu. 
Grundlegung zeigt sich als TTEpa~ über dem äTTEtpov, das Existenz in 
sich selbst entdeckt, sofern sie vor sich selbst als offene Frage gestellt 
wird. Die Vorentscheidungen einer Auslegung schließen sich aber nicht 
zu einem System zusammen, sondern stehen unter der Offenheit eines 
Horizontes. Auslegung kommt immer mit sich selbst ins Reine. Sie 
steht nicht unter dem einen Motiv: zu stationärer Erkenntnis zu ge­
langen. Die Umgänglichkeit der Dinge, wie sie ihr Was widerspiegelt, 
zeigt sich in der Vielgestaltigkeit der Praxis. Nur manche Begrifft' 
sollen etwas bestimmen. 

6. Dies aber, daß die Dinge immer irgendworaufhiD. genommen 
werden, bezieht sich nicht nur auf die Richtung meines Vorhabens, 
durch die sich die maßgebliche Seite der Dinge bestimmt. Auch hier· 
von abgesehen - Farben z. B. können bei ihrer Feststellung auf ver· 
schiedenes hin angesehen werden: der Vorgriff unserer Farbbegriffe­
d; i. das, unter dessen Leitung Farben überhaupt gesehen, heraus· 
gegrenzt werden ~ ist ein anderer als bei den Griechen. Daß wir 
Grundfarben, die Griechen stofflich gebundene Farben sehen, ge­
schieht aber nicht eigentlich aus .,Motiven" heraus. Es sind Vorent­
scheidungen, zu denen Existenz selbst als letzte Instanz steht. Im 
Gegenwurf ihrer Wirklichkeit erfaßt sie ihr Unbedingtes, das, worin 
sie sich von anderer als ihr fremder Existenz unterscheidet. 

7. Daß diese Vorgriffe nur hermeneutisch zu finden sind, bedeutet 
anderes als das analysierende Herausstellen von Voraussetzungen. 
Theorie kann versteckte Voraussetzungen enthalten. Daß sie zunächst 

59 



vielmehr, was diese im Dezimalsystem aufgeschriebenen Ziffern hier 
zu bedeuten haben. Man nimmt sie weniger daraufhin, was sie sollen, 
als was man selbst damit soll. Man nimmt sie richtig, wenn man damit 
rechnen kann. Etwas als etwas zu begreifen, ist nur eine Modalität 
dessen, daß man etwas in seiner Sachlichkeit zu nehmen weiß, näm­
lich weiter behandelt als ... 

Die Begriffe des alltäglichen Lebens wollen keineswegs Bestim­
mungen sein. Sie können nicht an deren Ziel bemessen werden. Wie 
man an die Dinge herangeht, von woher man dabei kommt, was sich 
von daher in den Griff bringt, wobei man es - vorläufig - bewenden 
lassen kann, wechselt. Die erkenntnismäßigen Ansprüche der Dinge 
sind verschieden. Das läßlich-Flüchtige dieser Konzeptionen gilt es zu 
bemerken. Was soll z. B. die Frage nach dem, was etwas an sich ist, 
bei einem Klecks? Der ja doch dies gerade ist auf das Zufällige hin, 
das gegen die Absicht irgendwohin-Geratensein. 

4 . .,Anschauungen ohne Begriffe sind blind", heißt es bei Kant. Und 
der Begriff ist ihm eine .,Regel", das Schema eine .,Methode, einem 
Begriff sein Bild zu verschaffen". 

Je nach dem Vorblick ergänzt man das Gesehene, zieht anderes 
heran usw. Vorblick ist richtunggebend für das, als was man etwas 
sieht, ob man z. B. etwas als welkes Blatt erkennt, oder ob man statt 
dessen die Unterseite eines Schmetterlingsflügels vor sich zu haben 
glaubt. Das wirre Geknitter des Blattes wird dann anders, nämlich 
als konturierte Zeichnung gesehen. Dieser Vorblick bezieht sich darauf, 
daß etwas überhaupt irgendwie, nämlich in einer Bedeutung und 
insofern .,richtig" gesehen wird. Daß aber z. B. ein Gesicht verschieden 
und in seinen Zügen richtig nur von dem gesehen wird, dem es in 
seinen Wandlungen bekannt ist, zeigt, wie dies .,Anschauungen auf 
Begriffe zu bringen" keine Bestimmung durch Hinblick auf Allge­
meines bedeutet. 

5. Nicht aus sich selbst kann etwas aufkommen für das, was es ist. 
Es ist das, was es an seiner Stelle, im Kontext der Wirklichkeit be­
deutet, auf deren Verständnis die Erkenntnis des Dinges hinausläuft. 
Es ist das, was es in Wirklichkeit ist. Eines zeigt sich am anderen. 
Von irgendwoher ist etwas ein Schatten. Es begründet sich in seinem 

58 

Was von anderem her. Causa war in der alten Ontologie das, was den 
Grund für etwas enthält. Und sicherlich, man sucht und findet die 
Ursache immer in bestimmter Richtung. Aber was nun eigentlich die 
Ursache des Schlagschattens ist, kann wiederum nicht isoliert ange­
geben werden. Lichtquelle, Konstellation usw. werden zur Ursache 
des Schlagschattens, in dessen Geworfensein die Situation nur eben 
aufgenommen, dessen Konzeption verordnend ist in bezug auf die 
Artikulation des anderen. Gestreutheit gehört zum Begriff der 
Dinge als Phainomena. Ihre als Gliederung geschehende Begründung 

" 
zeitigt sich" in Schritten. Auf verschiedenen Ebenen, in vetschie-

dener Richtung, in verschiedener Weise kommt Existenz auf sich zu. 
Grundlegung zeigt sich als TTEpa~ über dem äTTEtpov, das Existenz in 
sich selbst entdeckt, sofern sie vor sich selbst als offene Frage gestellt 
wird. Die Vorentscheidungen einer Auslegung schließen sich aber nicht 
zu einem System zusammen, sondern stehen unter der Offenheit eines 
Horizontes. Auslegung kommt immer mit sich selbst ins Reine. Sie 
steht nicht unter dem einen Motiv: zu stationärer Erkenntnis zu ge­
langen. Die Umgänglichkeit der Dinge, wie sie ihr Was widerspiegelt, 
zeigt sich in der Vielgestaltigkeit der Praxis. Nur manche Begrifft' 
sollen etwas bestimmen. 

6. Dies aber, daß die Dinge immer irgendworaufhiD. genommen 
werden, bezieht sich nicht nur auf die Richtung meines Vorhabens, 
durch die sich die maßgebliche Seite der Dinge bestimmt. Auch hier· 
von abgesehen - Farben z. B. können bei ihrer Feststellung auf ver· 
schiedenes hin angesehen werden: der Vorgriff unserer Farbbegriffe­
d; i. das, unter dessen Leitung Farben überhaupt gesehen, heraus· 
gegrenzt werden ~ ist ein anderer als bei den Griechen. Daß wir 
Grundfarben, die Griechen stofflich gebundene Farben sehen, ge­
schieht aber nicht eigentlich aus .,Motiven" heraus. Es sind Vorent­
scheidungen, zu denen Existenz selbst als letzte Instanz steht. Im 
Gegenwurf ihrer Wirklichkeit erfaßt sie ihr Unbedingtes, das, worin 
sie sich von anderer als ihr fremder Existenz unterscheidet. 

7. Daß diese Vorgriffe nur hermeneutisch zu finden sind, bedeutet 
anderes als das analysierende Herausstellen von Voraussetzungen. 
Theorie kann versteckte Voraussetzungen enthalten. Daß sie zunächst 

59 



unerkannt waren, würde hier einen Mangel bedeuten. Herausgestellt 
stehen sie dann neben den anderen schon vorher ausdrücklich und be­
wußt gemachten Voraussetzungen. Nur verhältnismäßig waren sie 
also verborgen. Analyse bedeutet eine Verbesserung. - Was aber 
hermeneutisch gefunden wird, ist an ihm selber in seiner Vorgängig­
keit unbewußt. Nur deshalb ermöglicht es so etwas wie das Begreifen. 
Bei dem, was in dieser Weise unter der Hand leitend ist, kann man 
sich nur nachträglich betreffen. Man stockt dann bei dem, wozu 
man unterwegs ist. Das a priori im Sinne des Vorgängigen bestimmt 
sich an der prinzipiellen Nachträglichkeil seiner Bewußtwerdung, aber 
nicht an dem a posteriori der Erfahrung. In dem Vorgriff stellt sich ein 
Vorverständnis des Seienden her - so wie etwa Kant von der "An­
maßung"derreinen Verstandesbegriffe spricht, das Seiende zuerkennen. 

8. Diese Ansicht der Wirklichkeit ist etwas anderes als das Bild, 
das sich der Physiker etwa davon macht. Denn dieses Bild ist systema· 
tisch. DieWelt ist dabei genommen als Universum. Man gewinnt hier eine 
stationäre Vorstellung von der Wirklichkeit, sofern man sie aus eignen 
Mitteln hypothetisch entwirft in einer Darstellung. Dieses Bild ist von 
konsequenter Einsinnigkeit, durchdacht, sofern hier ratio am Werke ist. 

Eine Ansicht der Dinge gewinnt man aber nur aus innerweltlichen 
Situationen heraus, sofern man mit ihnen in der Breite seiner Erfah­
rungen zu tun hat. Horizonte verschieben sich. Der Kontext der Wirk­
lichkeit legt sich fest, wenn in verschiedenen Richtungen, auf ver­
schiedenen Ebenen Situationen gelichtet werden unter dem Abgeblen­
detsein anderer Möglichkeiten. Im sich-Durcheinanderschieben und 
· Vecqueren der Horizonte zeigt sich, wie Verantwortung hier geschieht 
im Fortgang einer Auslegung, die unter verschiedene Motive gerät. 
Von daher aber auch frei und ungesichert ist und nicht verschlossen 
gegen unvorhersehbare Wendungen, die derWeg dieses sich-die-Dinge­
Erschließens nehmen kann. 

§ 9. "EXISTENZ" DES GEGENSTANDES 

Das Verhältnis des Begriffs zur Wirklichkeit nimmt die formale 
Logik auf unter der Beziehung des Begriffs zu seinem Gegen-

60 

standl). Wo bleibt aber dieser Gegenstand, wenn Konzeptionen Griffe 
sind, in denen man die Wirklichkeit unter wechselnden Seiten zu fassen 
kriegt, wenn Konzeptionen gleichsam die verordnende Mitte sind, 
von der her die Wirklichkeit erschlossen wird ? 

Für Kant ist der Begriff ein "Zustand meiner selbst". Und er sagt, 
daß Existenz nicht den Inhalt eines Begriffes vermehren könne. Die 
Wirklichkeit gilt ihm als etwas außer dem Begriff. In Ansehung aber 
seines Beispiels von den hundart Talern - worum handelt es sich bei 
diesen Talern, wenn deren Begriff ihre Wirklichkeit gegenüber­
gestellt wird? Man erkennt ja doch nicht so etwas wie 100 Taler, son­
dern das Vorhandensein von 100Talern-worin die Streuung dieser 
100 Taler zutage tritt. Sie sind das, was sie sind, nur als verfügbare 
Summe, als die - gleichviel ob in Münzen oder Banknoten zu greifen 
oder aus Guthaben nachzurechnen- jemandes Vermögen verrechnet 
wird. 100 wirkliche sind 100 in der Wirklichkeit irgendwie aufweisbare 
Taler. Die Wirklichkeit eines Tisches bedeutet dessen tatsächliches 
Vorhandensein an einem Platz. Die Existenz eines Weges von A 
nach B nur eben dies, daß man von A nachBungehindert gehen kann. 
Eine Wagenspur existiert, sofern sie deutlich zu sehen und nicht ver­
wischt ist. Existenz bedeutet Verschiedenes bei verschiedenen 
Dingen. Das Zebra z. B. kommt vor irgendwo, wobei die Erde als 
Schauplatz genommen wird, auf dem Natur in der Mannigfaltigkeit 
ihrer Gestalten sich zeigt, auftritt. In der Existenz von Wegen be­
tonen sich praktische Möglichkeiten, an denen jeder interessiert ist. 
Öffentlichkeit gehört dazu usw. 100 Taler sind kein Gegenstand in Be­
ziehung auf einen Begriff, der "genau einerlei enthielte" (B 627). Ihre 
Existenz bedeutet keine Position; sie kann nicht als Sein festgestellt 
werden. Denn was sollen 100 Taler "mit allen ihren Prädikaten"? Wo 
sie doch für das, was sie sind, an ihnen selber gar nicht aufkommen 
können! Isoliert sind sie nicht einmal vorzustellen. Gerade sofern sie 

1) Die Ausdeutung des Seienden als Get::enstand steht unter der the~ret~schen Vor­
meinung, daß wir, in unserem Bewußtsem ~efant::en, nur das Ve~hältrus .zur Welt 
aufnehmen können: über sie orientiert zu sem. D1e Vorstellung, d1e zu mu geh~rt, 
die mich begleitet, ist der Prototyp des Bewu.ßtsein~inhalte~. ~as ~eiende kann sich 
nicht anders denn als Gegenstand zeigen für eme EXIstenz, d1~ s1ch 1m Selbst~ewußt­
sein zu gründen sucht. "Die Welt ist aber ursprünglich Objekt unseres Sem· und 
Habenwollens". (Feuerbach). 

61 



unerkannt waren, würde hier einen Mangel bedeuten. Herausgestellt 
stehen sie dann neben den anderen schon vorher ausdrücklich und be­
wußt gemachten Voraussetzungen. Nur verhältnismäßig waren sie 
also verborgen. Analyse bedeutet eine Verbesserung. - Was aber 
hermeneutisch gefunden wird, ist an ihm selber in seiner Vorgängig­
keit unbewußt. Nur deshalb ermöglicht es so etwas wie das Begreifen. 
Bei dem, was in dieser Weise unter der Hand leitend ist, kann man 
sich nur nachträglich betreffen. Man stockt dann bei dem, wozu 
man unterwegs ist. Das a priori im Sinne des Vorgängigen bestimmt 
sich an der prinzipiellen Nachträglichkeil seiner Bewußtwerdung, aber 
nicht an dem a posteriori der Erfahrung. In dem Vorgriff stellt sich ein 
Vorverständnis des Seienden her - so wie etwa Kant von der "An­
maßung"derreinen Verstandesbegriffe spricht, das Seiende zuerkennen. 

8. Diese Ansicht der Wirklichkeit ist etwas anderes als das Bild, 
das sich der Physiker etwa davon macht. Denn dieses Bild ist systema· 
tisch. DieWelt ist dabei genommen als Universum. Man gewinnt hier eine 
stationäre Vorstellung von der Wirklichkeit, sofern man sie aus eignen 
Mitteln hypothetisch entwirft in einer Darstellung. Dieses Bild ist von 
konsequenter Einsinnigkeit, durchdacht, sofern hier ratio am Werke ist. 

Eine Ansicht der Dinge gewinnt man aber nur aus innerweltlichen 
Situationen heraus, sofern man mit ihnen in der Breite seiner Erfah­
rungen zu tun hat. Horizonte verschieben sich. Der Kontext der Wirk­
lichkeit legt sich fest, wenn in verschiedenen Richtungen, auf ver­
schiedenen Ebenen Situationen gelichtet werden unter dem Abgeblen­
detsein anderer Möglichkeiten. Im sich-Durcheinanderschieben und 
· Vecqueren der Horizonte zeigt sich, wie Verantwortung hier geschieht 
im Fortgang einer Auslegung, die unter verschiedene Motive gerät. 
Von daher aber auch frei und ungesichert ist und nicht verschlossen 
gegen unvorhersehbare Wendungen, die derWeg dieses sich-die-Dinge­
Erschließens nehmen kann. 

§ 9. "EXISTENZ" DES GEGENSTANDES 

Das Verhältnis des Begriffs zur Wirklichkeit nimmt die formale 
Logik auf unter der Beziehung des Begriffs zu seinem Gegen-

60 

standl). Wo bleibt aber dieser Gegenstand, wenn Konzeptionen Griffe 
sind, in denen man die Wirklichkeit unter wechselnden Seiten zu fassen 
kriegt, wenn Konzeptionen gleichsam die verordnende Mitte sind, 
von der her die Wirklichkeit erschlossen wird ? 

Für Kant ist der Begriff ein "Zustand meiner selbst". Und er sagt, 
daß Existenz nicht den Inhalt eines Begriffes vermehren könne. Die 
Wirklichkeit gilt ihm als etwas außer dem Begriff. In Ansehung aber 
seines Beispiels von den hundart Talern - worum handelt es sich bei 
diesen Talern, wenn deren Begriff ihre Wirklichkeit gegenüber­
gestellt wird? Man erkennt ja doch nicht so etwas wie 100 Taler, son­
dern das Vorhandensein von 100Talern-worin die Streuung dieser 
100 Taler zutage tritt. Sie sind das, was sie sind, nur als verfügbare 
Summe, als die - gleichviel ob in Münzen oder Banknoten zu greifen 
oder aus Guthaben nachzurechnen- jemandes Vermögen verrechnet 
wird. 100 wirkliche sind 100 in der Wirklichkeit irgendwie aufweisbare 
Taler. Die Wirklichkeit eines Tisches bedeutet dessen tatsächliches 
Vorhandensein an einem Platz. Die Existenz eines Weges von A 
nach B nur eben dies, daß man von A nachBungehindert gehen kann. 
Eine Wagenspur existiert, sofern sie deutlich zu sehen und nicht ver­
wischt ist. Existenz bedeutet Verschiedenes bei verschiedenen 
Dingen. Das Zebra z. B. kommt vor irgendwo, wobei die Erde als 
Schauplatz genommen wird, auf dem Natur in der Mannigfaltigkeit 
ihrer Gestalten sich zeigt, auftritt. In der Existenz von Wegen be­
tonen sich praktische Möglichkeiten, an denen jeder interessiert ist. 
Öffentlichkeit gehört dazu usw. 100 Taler sind kein Gegenstand in Be­
ziehung auf einen Begriff, der "genau einerlei enthielte" (B 627). Ihre 
Existenz bedeutet keine Position; sie kann nicht als Sein festgestellt 
werden. Denn was sollen 100 Taler "mit allen ihren Prädikaten"? Wo 
sie doch für das, was sie sind, an ihnen selber gar nicht aufkommen 
können! Isoliert sind sie nicht einmal vorzustellen. Gerade sofern sie 

1) Die Ausdeutung des Seienden als Get::enstand steht unter der the~ret~schen Vor­
meinung, daß wir, in unserem Bewußtsem ~efant::en, nur das Ve~hältrus .zur Welt 
aufnehmen können: über sie orientiert zu sem. D1e Vorstellung, d1e zu mu geh~rt, 
die mich begleitet, ist der Prototyp des Bewu.ßtsein~inhalte~. ~as ~eiende kann sich 
nicht anders denn als Gegenstand zeigen für eme EXIstenz, d1~ s1ch 1m Selbst~ewußt­
sein zu gründen sucht. "Die Welt ist aber ursprünglich Objekt unseres Sem· und 
Habenwollens". (Feuerbach). 

61 



nur im Wirklichkeits-Aspekt, d. i. in der Situationshaftigkeit eines als 
Summe verfügbaren Vermögens vorgestellt werden können, aber nicht 
hinsichtlich ihrer "Prädikate", ist "dem Gehalt nach" zwischen 100 
wirklichen und 100 nur vorgestellten, d. i. imaginierten Talern kein 
Unterschied. Es gibt keinen Begriff von 100 Talern als etwas, was 
sich diesseits der Wirklichkeit hielte, "bloß die Möglichkeit aus­
drückte". Die bei mir stehenden "Vorstellungen", bei denen es mangels 
der Existenz ihrer Gegenstände auch bleiben kann, waren hier Vor­
bild. Denn solche Begriffe i. e. S. sind als Erkenntnismittel gebildet; 
Und darunter zu fallen bedeutet keine Deckung in allen Prädikaten, 
sondern nur dies: in der Verrechnung seines Ausfalles am Begriff ge­
messen werden zu müssen. Aber gibt es hier überhaupt solche Be­
stimmung ? Allenfalls doch nur dies, ein Vermögen zu zählen oder aus­
zurechnen. Wozu man aber sich umzutun hätte in den Verhältnissen, 
die als die wirklichen hierbei maßgehend sind für mein V erhalten. 
Nichts anderes als solches die Dinge in Griff nehmen heißt aber 
hier: begreifen. Es ist nicht eigentlich die Existenz von 100 Talern, 
was man behaupten kann, als vielmehr dies: daß es keine Einbildung 
ist, wenn ich damit rechne. In der Behauptung der Existenz von etwas 
ist es das Verhältnis des Andern zur Wirklichkeit, dessen ich ihn ver­
sichere. 

Kant gilt die Wirklichkeit als etwas, was in Objekten allererst zu 
"setzen" ist. In diesem Rückzug auf sich selbst liegt ein Bruch mit 
dem empirischen Bewußtsein. Auch der Philosoph kann nicht umhin, 
irgendwie zu existieren. Philosophie geschieht ja doch als verant­
wortliche Übernahme schon geschehener Grundlegung. Zum philosophi­
schen Selbstbewußtsein gehört aber die spezifische Täuschung eines 
sich selbst genügenwollenden Denkens. Philosophie kann aber nicht 
mit sich selbst anfangen wollen. Sie kann nur aus der Nicht-Philo­
sophie entstehen (Feuerhach). Wenn Kant den Begriff diesseits der 
Wirklichkeit hält, ihn geradezu als einen Zustand meiner selbst he­
zeichnet, so ist nicht zu übersehen, wie hier dem Begriff ein besonderes 
Verhältnis zur Welt unterspielt wird. In Umkehrung des natürlichen, 
ursprünglichen Verhältnisses wird verkannt, daß im V crhältnis zur 
Wirklichkeit gerade die Eigentlichkeit von Existenz ersteht. Im Voll-

62 

zugdes concipere handhabt man die Dinge, nimmt sie, nämlich zu­
greifend, ausgreifend, aufgreifend. Unaufhehhar gehört zum Begreifen 
das Transzendieren. Keine Konzeption ist ohne irgendein Verhältnis 
zur Wirklichkeit. Die Konzeptionen des alltäglichen Lehens werden 
wach, bei den Dingen seiend, im Zutunhaben mit ihnen, in ihrer Um­
gänglichkeit vollzogen, und der Verantwortlichkeit dieser Griffe steht 
gegenüber die Unverantwortlichkeit der eingebildeten, in die der ab­
wesend Träumende sich verliert. Dessen Freiheit ist bloßer Schein, 
sofern sie als Willkür der eigentlichen Freiheit des bei-sich-Seienden 
gegenübersteht, der frei sich bestimmen und hinden läßt. Ein wieder 
anderes Verhältnis zur Wirklichkeit wäre aber in dem kritischen V er­
hältnis des Denkers bezeichnet, dessen Verantwortlichkeit sich auf 
die Konsequenz zuspitzt, mit der er systematisch zu Ende zu 
kommen sucht. 

Die Gegenühe~stellung von Begriff und Gegenstand, die Zuordnung 
des Gegenstandes zu dem Begriff, der auf ihn angewendet wird, ist 
ein theoretischer Ansatz, der sich der Aufklärung des Begreifens aus 
seinem Ursprung begehen hat. Gerade di~ Transzendenz unseres Da· 
seinskommt im concipere zum Vorschein. Und was in den Griff ge­
nommen wird, umreißt sich allererst darin. 100 Taler sind nicht das 
Subjekt ihrer Existenz, und ihr Begriff wird nicht kompletiert durch 

die Wirklichkeit. 
Üherha~pt aber - ist der V erstand das Vermögen der Begriffe ? 

Keineswegs. Ein Gesicht z. B. wird aus ihm selbst, im Erfassen einer 
Mitte, die unnennbar bleibt, und es wird als Ausdruck erkannt. Die 
Gestalt eines Baumes verlangt, in bestimmter Weise, nämlich als 
natürlicher Wuchs gesehen zu werden. Es gilt einen Blick dafür zu 
hekommenl). Etwas anderes sind wiederum die Hinsichten im Sinn 
sachlicher Perspektiven, unter denen Dinge genommen und behandelt 
werden usw. Überall: die Richtung wechselt, in der man etwas zu 
fassen sucht. Es gibt aber ein Schema eines bestimmten Gesichtes 

I) Das Besondere eines solchen unsere Anschauung leitenden Vorgriffs wird deu~­
lich an dem Unterschied heutiger zu Tier- und Pßanzenabbildungen, wie man s1e 
etwa in Büchern des 16. Jahrhunderts findet. Sie wirken verzerrt, starr und masken· 
haft. Als ob das Äußere des Tieres hier - als Gestalt und Bildung unbegriffen - wie 
ein von einem Wesen nur eben angenommener Charakter gesehen worden wäre. 

63 



nur im Wirklichkeits-Aspekt, d. i. in der Situationshaftigkeit eines als 
Summe verfügbaren Vermögens vorgestellt werden können, aber nicht 
hinsichtlich ihrer "Prädikate", ist "dem Gehalt nach" zwischen 100 
wirklichen und 100 nur vorgestellten, d. i. imaginierten Talern kein 
Unterschied. Es gibt keinen Begriff von 100 Talern als etwas, was 
sich diesseits der Wirklichkeit hielte, "bloß die Möglichkeit aus­
drückte". Die bei mir stehenden "Vorstellungen", bei denen es mangels 
der Existenz ihrer Gegenstände auch bleiben kann, waren hier Vor­
bild. Denn solche Begriffe i. e. S. sind als Erkenntnismittel gebildet; 
Und darunter zu fallen bedeutet keine Deckung in allen Prädikaten, 
sondern nur dies: in der Verrechnung seines Ausfalles am Begriff ge­
messen werden zu müssen. Aber gibt es hier überhaupt solche Be­
stimmung ? Allenfalls doch nur dies, ein Vermögen zu zählen oder aus­
zurechnen. Wozu man aber sich umzutun hätte in den Verhältnissen, 
die als die wirklichen hierbei maßgehend sind für mein V erhalten. 
Nichts anderes als solches die Dinge in Griff nehmen heißt aber 
hier: begreifen. Es ist nicht eigentlich die Existenz von 100 Talern, 
was man behaupten kann, als vielmehr dies: daß es keine Einbildung 
ist, wenn ich damit rechne. In der Behauptung der Existenz von etwas 
ist es das Verhältnis des Andern zur Wirklichkeit, dessen ich ihn ver­
sichere. 

Kant gilt die Wirklichkeit als etwas, was in Objekten allererst zu 
"setzen" ist. In diesem Rückzug auf sich selbst liegt ein Bruch mit 
dem empirischen Bewußtsein. Auch der Philosoph kann nicht umhin, 
irgendwie zu existieren. Philosophie geschieht ja doch als verant­
wortliche Übernahme schon geschehener Grundlegung. Zum philosophi­
schen Selbstbewußtsein gehört aber die spezifische Täuschung eines 
sich selbst genügenwollenden Denkens. Philosophie kann aber nicht 
mit sich selbst anfangen wollen. Sie kann nur aus der Nicht-Philo­
sophie entstehen (Feuerhach). Wenn Kant den Begriff diesseits der 
Wirklichkeit hält, ihn geradezu als einen Zustand meiner selbst he­
zeichnet, so ist nicht zu übersehen, wie hier dem Begriff ein besonderes 
Verhältnis zur Welt unterspielt wird. In Umkehrung des natürlichen, 
ursprünglichen Verhältnisses wird verkannt, daß im V crhältnis zur 
Wirklichkeit gerade die Eigentlichkeit von Existenz ersteht. Im Voll-

62 

zugdes concipere handhabt man die Dinge, nimmt sie, nämlich zu­
greifend, ausgreifend, aufgreifend. Unaufhehhar gehört zum Begreifen 
das Transzendieren. Keine Konzeption ist ohne irgendein Verhältnis 
zur Wirklichkeit. Die Konzeptionen des alltäglichen Lehens werden 
wach, bei den Dingen seiend, im Zutunhaben mit ihnen, in ihrer Um­
gänglichkeit vollzogen, und der Verantwortlichkeit dieser Griffe steht 
gegenüber die Unverantwortlichkeit der eingebildeten, in die der ab­
wesend Träumende sich verliert. Dessen Freiheit ist bloßer Schein, 
sofern sie als Willkür der eigentlichen Freiheit des bei-sich-Seienden 
gegenübersteht, der frei sich bestimmen und hinden läßt. Ein wieder 
anderes Verhältnis zur Wirklichkeit wäre aber in dem kritischen V er­
hältnis des Denkers bezeichnet, dessen Verantwortlichkeit sich auf 
die Konsequenz zuspitzt, mit der er systematisch zu Ende zu 
kommen sucht. 

Die Gegenühe~stellung von Begriff und Gegenstand, die Zuordnung 
des Gegenstandes zu dem Begriff, der auf ihn angewendet wird, ist 
ein theoretischer Ansatz, der sich der Aufklärung des Begreifens aus 
seinem Ursprung begehen hat. Gerade di~ Transzendenz unseres Da· 
seinskommt im concipere zum Vorschein. Und was in den Griff ge­
nommen wird, umreißt sich allererst darin. 100 Taler sind nicht das 
Subjekt ihrer Existenz, und ihr Begriff wird nicht kompletiert durch 

die Wirklichkeit. 
Üherha~pt aber - ist der V erstand das Vermögen der Begriffe ? 

Keineswegs. Ein Gesicht z. B. wird aus ihm selbst, im Erfassen einer 
Mitte, die unnennbar bleibt, und es wird als Ausdruck erkannt. Die 
Gestalt eines Baumes verlangt, in bestimmter Weise, nämlich als 
natürlicher Wuchs gesehen zu werden. Es gilt einen Blick dafür zu 
hekommenl). Etwas anderes sind wiederum die Hinsichten im Sinn 
sachlicher Perspektiven, unter denen Dinge genommen und behandelt 
werden usw. Überall: die Richtung wechselt, in der man etwas zu 
fassen sucht. Es gibt aber ein Schema eines bestimmten Gesichtes 

I) Das Besondere eines solchen unsere Anschauung leitenden Vorgriffs wird deu~­
lich an dem Unterschied heutiger zu Tier- und Pßanzenabbildungen, wie man s1e 
etwa in Büchern des 16. Jahrhunderts findet. Sie wirken verzerrt, starr und masken· 
haft. Als ob das Äußere des Tieres hier - als Gestalt und Bildung unbegriffen - wie 
ein von einem Wesen nur eben angenommener Charakter gesehen worden wäre. 

63 



il\1 
I'" '" 

''" ,,, 

nicht anders, als Kant von dem Schema des Hundes sprach als einer 
Methode, diesem "Begriff sein Bild zu verschaffen". Und der Ein­
druck von Ledernheit usw.1) zeigt, wie das Feld des Schema nicht nur 
sinnliche Anschauung ist. Schon v~n Kant wurde die Einbildungs­
kraft vor den Verstand gesetzt. Und es ist ihre Diktion, was sich nicht 
nur in der Artikulation von Eindrücken und in der Auszeichnung von 
Morphen, sondern auch in der Gestaltung der Zu- und Eingriffe, in der 
Sichtung der Praxis durchsetzt. Das Fassenkönnen, zu-fassen-Be­
kommen steht noch vor dem V erstehen und V erständlichmachen. 
Dann ist aber der Begriff nichts Rationales mehr, bzw. rational sind 
nur die spezifischen Begriffe der Wissenschaft - als ausgedachte, 
d. i. freikonstruierte Vorstellungen, bei denen eine endliche Zahl 
von Prinzipien in Ansatz gebracht wird. 

§ 10. DIE "ALLGEMEINHEIT" DES BEGRIFFS 

Daß etwas als dies und jenes genommen wird, bedeutet kein Be­
stimmen, wie dies gerade die "Merkmale" des Begriffes vermitteln 
sollten, nämlich Bestimmen in bezug auf eine in den Begriffen reprä­
sentierte Einteilung des Seienden. "Diskursiv" geschah diese Zuwei­
sung. Im Umfang des Begriffes zeigte sich seine abstrakte Allgemein­
heit. Denn durch das Abziehen des Gemeinsamen von Gegenständen 
sollte er gebildet sein. Wobei deren Verschiedenheit draußen blieb. 
Sich lediglich andeutete in dem Unbestimmten, wie mit Leerstellen 
Behafteten der Begriffe2). Daß man es je immer mit einer Treppe z.B. 
zu tun hat, sollte Ausdruck dieser logischen Unterordnung sein. 

Indessen: die Abstraktion geschieht tatsächlich gerade als Abblen· 
dung gegen das Unwesentliche, als die Kehrseite des Positiven: der 
Aufnahme der Hinsicht, die konstitutiv ist für ... Und Begriffe sind 

1 ) Vgl. später§ 17. 
2) Zur Widerlegung einer Theorie gehört der Nachweis ihrer beschränkten Rich­

tigkeit. In dem oben ausgeführten Sinn "allgemein" wäre z. B. "etwas Rotes". In­
dessen - abfertigend wird hier etwas heiseitegelegt, d. i. nach rot als Merkmal aus­
sortiert. "Etwas Rotes" ist nur daraufhin "allgemein", als hier in keiner Weise der 
Hinsicht vorgegriffen wird, unter der etwas begriffen im Sinne von "verstanden" 
und erkannt wird. Mit dem, was man - wie zur Bestandsaufnahme - aussortiert, 
befaßt man sich nicht weiter. 

64 

nichts Stationäres; weder etwas Ideales noch bewußtseinsmäßige Vor­
stellungen. Sie werden vielmehr vollzogen und gekonnt. Und an der 
Art des Griffes, an der Richtung der Sichtung, an dem Gelegensein 
der Konzeptionen muß sich das ein ... aufzeigen lassen. Im Heraus­
suchen zieht man eine Kugel. Man nimmt und behandelt z. B. etwas 
als irgendein Messer. Irgendein drückt aber-hierbei keine Abstraktion 
aus. Sondern die Gleichgiltigkeit, die der Art dieses Messers, wem und 
wohin es gehört usw., zukommt. Als etwas Typisches sieht man einen 
Schlagschatten irgendwo, als übliche Einrichtung, mit der man rech­
net, entdeckt man eine Treppe. Ein Klecks passiert einem als häufiges 
Mißgeschick usw.1). Immer ist es das Allgemeine und Typische, was 
von vomherein im Blick steht. Es wird nicht erst zur Bestimmung von 
etwas herangezogen. Und wenn die Allgemeinheit zum Wesen des Be­
griffes gehören soll- wie liegt es dann bei so etwas wie der Erde, dem 
Wetter, dem Horizont? Weder einer noch viele Gegenstände fallen 
doch hier darunter. Der Himmel -hier, der anders aussieht als der 
Himmel in den Tropen, weist doch nicht auf die Vereinzelung eines 
Begriffes hin. DasWetter wechselt; das Wetter gestern und das Wetter 
heute - sind sie als Gegenstände vereinzelt ? Das Wetter und der 
Horizont wechseln nicht anders als die Farbe dieses Chamäleons hier 
wechselt. Man bemerkt das Konstitutive der Hinsicht, die hier etwas 
als seine (wechselnde) Farbe in den Griff nehmen und festhalten läßt. 
Was doch nur als gelb oder grün oder ... aufzuweisen ist. Erde, Hori­
zont, Himmel usw. werden in der Ständigkeit des Verhältnisses ver· 
standen, in dem wir dazu stehen. Die Erde ist das unter unseren 
Füßen, das Wetter als maßgebender Umstand unseres Daseins gegen­
wärtig, der Horizont etwas, unter dem wir ständig stehen, Man fragt: 
Was ist die Uhr? wobei die Uhr als etwas gilt, worauf ich immer bezogen 
bin, sofern alles in meinem Leben seine Zeit hat. Es gilt, die Dinge in der 
für mich maßgeblichen Bedeutung festzuhalten, ihre Konzeptionen in 
dem zu entdecken, als was sie da sind für mich. Hermeneutische Logik 

1) Nur wenn man jemanden belehrt, was ein Schatten oder ein Pferd ist usw., d. i. 
wenn in eins mit der Ungekanntheit einer Konzeption auch der Zusammenhang 
noch unentschieden ist, in dem sich das ein allererst erfüllen kann, stehen diese ein 
gleichgeordnet nebeneinander. 

65 



il\1 
I'" '" 

''" ,,, 

nicht anders, als Kant von dem Schema des Hundes sprach als einer 
Methode, diesem "Begriff sein Bild zu verschaffen". Und der Ein­
druck von Ledernheit usw.1) zeigt, wie das Feld des Schema nicht nur 
sinnliche Anschauung ist. Schon v~n Kant wurde die Einbildungs­
kraft vor den Verstand gesetzt. Und es ist ihre Diktion, was sich nicht 
nur in der Artikulation von Eindrücken und in der Auszeichnung von 
Morphen, sondern auch in der Gestaltung der Zu- und Eingriffe, in der 
Sichtung der Praxis durchsetzt. Das Fassenkönnen, zu-fassen-Be­
kommen steht noch vor dem V erstehen und V erständlichmachen. 
Dann ist aber der Begriff nichts Rationales mehr, bzw. rational sind 
nur die spezifischen Begriffe der Wissenschaft - als ausgedachte, 
d. i. freikonstruierte Vorstellungen, bei denen eine endliche Zahl 
von Prinzipien in Ansatz gebracht wird. 

§ 10. DIE "ALLGEMEINHEIT" DES BEGRIFFS 

Daß etwas als dies und jenes genommen wird, bedeutet kein Be­
stimmen, wie dies gerade die "Merkmale" des Begriffes vermitteln 
sollten, nämlich Bestimmen in bezug auf eine in den Begriffen reprä­
sentierte Einteilung des Seienden. "Diskursiv" geschah diese Zuwei­
sung. Im Umfang des Begriffes zeigte sich seine abstrakte Allgemein­
heit. Denn durch das Abziehen des Gemeinsamen von Gegenständen 
sollte er gebildet sein. Wobei deren Verschiedenheit draußen blieb. 
Sich lediglich andeutete in dem Unbestimmten, wie mit Leerstellen 
Behafteten der Begriffe2). Daß man es je immer mit einer Treppe z.B. 
zu tun hat, sollte Ausdruck dieser logischen Unterordnung sein. 

Indessen: die Abstraktion geschieht tatsächlich gerade als Abblen· 
dung gegen das Unwesentliche, als die Kehrseite des Positiven: der 
Aufnahme der Hinsicht, die konstitutiv ist für ... Und Begriffe sind 

1 ) Vgl. später§ 17. 
2) Zur Widerlegung einer Theorie gehört der Nachweis ihrer beschränkten Rich­

tigkeit. In dem oben ausgeführten Sinn "allgemein" wäre z. B. "etwas Rotes". In­
dessen - abfertigend wird hier etwas heiseitegelegt, d. i. nach rot als Merkmal aus­
sortiert. "Etwas Rotes" ist nur daraufhin "allgemein", als hier in keiner Weise der 
Hinsicht vorgegriffen wird, unter der etwas begriffen im Sinne von "verstanden" 
und erkannt wird. Mit dem, was man - wie zur Bestandsaufnahme - aussortiert, 
befaßt man sich nicht weiter. 

64 

nichts Stationäres; weder etwas Ideales noch bewußtseinsmäßige Vor­
stellungen. Sie werden vielmehr vollzogen und gekonnt. Und an der 
Art des Griffes, an der Richtung der Sichtung, an dem Gelegensein 
der Konzeptionen muß sich das ein ... aufzeigen lassen. Im Heraus­
suchen zieht man eine Kugel. Man nimmt und behandelt z. B. etwas 
als irgendein Messer. Irgendein drückt aber-hierbei keine Abstraktion 
aus. Sondern die Gleichgiltigkeit, die der Art dieses Messers, wem und 
wohin es gehört usw., zukommt. Als etwas Typisches sieht man einen 
Schlagschatten irgendwo, als übliche Einrichtung, mit der man rech­
net, entdeckt man eine Treppe. Ein Klecks passiert einem als häufiges 
Mißgeschick usw.1). Immer ist es das Allgemeine und Typische, was 
von vomherein im Blick steht. Es wird nicht erst zur Bestimmung von 
etwas herangezogen. Und wenn die Allgemeinheit zum Wesen des Be­
griffes gehören soll- wie liegt es dann bei so etwas wie der Erde, dem 
Wetter, dem Horizont? Weder einer noch viele Gegenstände fallen 
doch hier darunter. Der Himmel -hier, der anders aussieht als der 
Himmel in den Tropen, weist doch nicht auf die Vereinzelung eines 
Begriffes hin. DasWetter wechselt; das Wetter gestern und das Wetter 
heute - sind sie als Gegenstände vereinzelt ? Das Wetter und der 
Horizont wechseln nicht anders als die Farbe dieses Chamäleons hier 
wechselt. Man bemerkt das Konstitutive der Hinsicht, die hier etwas 
als seine (wechselnde) Farbe in den Griff nehmen und festhalten läßt. 
Was doch nur als gelb oder grün oder ... aufzuweisen ist. Erde, Hori­
zont, Himmel usw. werden in der Ständigkeit des Verhältnisses ver· 
standen, in dem wir dazu stehen. Die Erde ist das unter unseren 
Füßen, das Wetter als maßgebender Umstand unseres Daseins gegen­
wärtig, der Horizont etwas, unter dem wir ständig stehen, Man fragt: 
Was ist die Uhr? wobei die Uhr als etwas gilt, worauf ich immer bezogen 
bin, sofern alles in meinem Leben seine Zeit hat. Es gilt, die Dinge in der 
für mich maßgeblichen Bedeutung festzuhalten, ihre Konzeptionen in 
dem zu entdecken, als was sie da sind für mich. Hermeneutische Logik 

1) Nur wenn man jemanden belehrt, was ein Schatten oder ein Pferd ist usw., d. i. 
wenn in eins mit der Ungekanntheit einer Konzeption auch der Zusammenhang 
noch unentschieden ist, in dem sich das ein allererst erfüllen kann, stehen diese ein 
gleichgeordnet nebeneinander. 

65 



,.,, 
'1,, 

·,1,1 

'' 
Jlli 

,,, 

beläßt sie gerade in diesem Griff. Man darf sie aber nicht postulierten 
Operationen zuliebe - wie es das "bringen unter einen Begriff" ist -

zu deren "Gegenständen" machen. 

§ 11. IDENTITÄT UND SELBSTSEIN 

Bestimmen bedeutet identifizieren. So wird etwas feststellend 
(wieder·) erkannt als mein Schirm, ebenso aber auch als P .machaon, 
Türkisblau. Denn daß das Blau des Umschlages hier, verglichen mit 
der Farbe eines anderen Dinges, sich als dieselbe wie jene Farbe her· 
ausstellt, bedeutet nicht etwa, daß diese Farben nur unter denselben 
Begriff fielen, tatsächlich also nur gleich sein könnten. Es bedarfkeiner 
solchen Zwischenschaltung eines Begriffes oder Elho~. Daß dieselbe 
Farbe an mehreren Stellen vorkommen kann, erscheint nur dann 
ungereimt, wenn diese Identifizierung nicht als Bestimmung der Farbe 
festgehalten wird. Wenn man sie stationär werden ließe oder gar als 
numerische Identität verkennen wollte. Nicht die ab-solute Identität 
von Gegenständen' wird behauptet. Denn es bleibt bei der Farbe 
hier und jener anderen dort, bzw. diesem hier vorliegenden Tier und 
jenem abgebildeten dort, trotz des anderen ebenso Richtigen, daß auf 
die Art hin erkannt keine Verschiedenheit besteht. Denn daß die Art 
abgebildet, in ihremVorkommen beschrieben werden kann usw., zeigt 
die Unmöglichkeit, sie als bloß ideale Entität, wie es der Begriff sein 

soll, abzufertigen1). 

Ich identifiziere das eine mit dem andern. Nicht anders, als etwa 
ein Mann mit dem Dargestellten eines Paßbildes identifiziert wird. 
Man identifiziert jemanden, sofern man ihn wiedererkennt als den, 
der ... Ein Umgangs· und Bekanntheitsverhältnis von früher her 
wird dabei wiederhergestellt. Identität bedeutet die Aufhebung einer 
Verschiedenheit. Nur. das kann identisch sein, was auch verschieden 
sein könnte. Die Farbe hier ist identisch mit der Farbe dort, beide 
sind nämlich Türkisblau - aber Türkisblau ist nicht etwa "mit sich 
selbst identisch". Denn Identität gibt es nur, sofern das eine und das 

1) Durch die Bestimmung, d. i. das identifi~ierende Erke.nnen ~er hier vorliegenden 
Art, wird die Subsumtion unter deren Begr1ff allererst emgele1tet. 

66 

andere als identisch festgestellt wird. Also auf dem Grunde einer zu· 
nächst noch offenen Frage. 

Nur ein noch-nicht-Wissen, ob ... stellt die Alternative auf Ver· 
schiedenheit und Nichtverschiedenheit. Identisch ist etwas auf sein 
Was hin. Nicht das numerisch-Eines-sein unterscheidet die Identi­
tätsbeziehung von der Gleichheit. Gleich ist etwas im Wie seiner Be­
schaffenheit. Was man nicht unterscheiaen kann, daraufhin verwech­
seln oder gegeneinander auswechseln kann, ist gleich. 

Identität ist also keine reflexive Beziehung, als ob etwas dabei auf 
sich selbst zurückgenommen würde. Was soll überhaupt dieses "sich 
selbst" bedeuten, wo die Dinge das, was sie sind, gerade nicht an ihnen 
selber, sondern nur aneinander und in ihrem Ausgegebensein sind ?1) 

Denn Identität kann überhaupt nur in den Blick kommen für einen, 
der aus der Lückenhaftigkeit seines Wissens heraus zu einer Orien­
tierung zu kommen sucht. 
D~s TOh€ n des Aristoteles trifft - als Ausdruck - das Gelegent­

liche unserer Ausdeutung der Wirklichkeit. Daß etwas, obgleich in· 
zwischen - wie etwa in Descartes' Beispiel von der schmelzenden 
Wachskerze - anderes daraus geworden ist, noch als dasselbe von vor­
hin genommen wird, dafür ist lediglich bestimmend, daß es von daher 
gerade im Blick behalten wurde. In anderen Fällen macht es die Hin­
sicht, unter deren Aufnahme etwas herausgegrenzt wird: ein Schatten 
hört etwa auf dem Tisch zu liegen auf, wenn eine zweite Lichtquelle 
dazukommt; nach deren Entfernung gilt er aber nochtrotzder Unter­
brechung seiner Existenz als der Schatten von vorhin. Es drückt sich 
darin nur die "Streuung" der Dinge aus, die nicht von sich aus auf- . 
kommen für das, was sie sind, die ihren Girund außerhalb haben und 
gar nicht zu lösen sind aus dem Kontext, in den die Wirklichkeit aus-

1) Sicherlich - in der Mathematik gilt a = a. Indessen, hier handelt es sich um 
ein Gleichsein, und um ein solches von Größen. Nicht als Dinge werden die Zahlen 
geaommen, wenn sie verrechnet werden und dabei in Gleichungen auftreten. Und 
ebenso braucht man eine Gleichheit mit sich selbst bei CD zum Nachweis der 
Kongruenz der Dreiecke, die das auf die Basis gefällte Lot CD als Seite gemeinsam 
haben. Daß es die seihe Strecke ist, ist hier zu nichts nütze. Diese sich-selbst-Gleich­
heit geht über eine Selbstverständlichkeit noch hinaus. Indessen: a = a - nur der 
sprachliche Ausdruck ist hier reflexiv. Und a = a ist Axiom, aber kein "Satz", 
der wahr oder falsch wäre. 

67 



,.,, 
'1,, 

·,1,1 

'' 
Jlli 

,,, 

beläßt sie gerade in diesem Griff. Man darf sie aber nicht postulierten 
Operationen zuliebe - wie es das "bringen unter einen Begriff" ist -

zu deren "Gegenständen" machen. 

§ 11. IDENTITÄT UND SELBSTSEIN 

Bestimmen bedeutet identifizieren. So wird etwas feststellend 
(wieder·) erkannt als mein Schirm, ebenso aber auch als P .machaon, 
Türkisblau. Denn daß das Blau des Umschlages hier, verglichen mit 
der Farbe eines anderen Dinges, sich als dieselbe wie jene Farbe her· 
ausstellt, bedeutet nicht etwa, daß diese Farben nur unter denselben 
Begriff fielen, tatsächlich also nur gleich sein könnten. Es bedarfkeiner 
solchen Zwischenschaltung eines Begriffes oder Elho~. Daß dieselbe 
Farbe an mehreren Stellen vorkommen kann, erscheint nur dann 
ungereimt, wenn diese Identifizierung nicht als Bestimmung der Farbe 
festgehalten wird. Wenn man sie stationär werden ließe oder gar als 
numerische Identität verkennen wollte. Nicht die ab-solute Identität 
von Gegenständen' wird behauptet. Denn es bleibt bei der Farbe 
hier und jener anderen dort, bzw. diesem hier vorliegenden Tier und 
jenem abgebildeten dort, trotz des anderen ebenso Richtigen, daß auf 
die Art hin erkannt keine Verschiedenheit besteht. Denn daß die Art 
abgebildet, in ihremVorkommen beschrieben werden kann usw., zeigt 
die Unmöglichkeit, sie als bloß ideale Entität, wie es der Begriff sein 

soll, abzufertigen1). 

Ich identifiziere das eine mit dem andern. Nicht anders, als etwa 
ein Mann mit dem Dargestellten eines Paßbildes identifiziert wird. 
Man identifiziert jemanden, sofern man ihn wiedererkennt als den, 
der ... Ein Umgangs· und Bekanntheitsverhältnis von früher her 
wird dabei wiederhergestellt. Identität bedeutet die Aufhebung einer 
Verschiedenheit. Nur. das kann identisch sein, was auch verschieden 
sein könnte. Die Farbe hier ist identisch mit der Farbe dort, beide 
sind nämlich Türkisblau - aber Türkisblau ist nicht etwa "mit sich 
selbst identisch". Denn Identität gibt es nur, sofern das eine und das 

1) Durch die Bestimmung, d. i. das identifi~ierende Erke.nnen ~er hier vorliegenden 
Art, wird die Subsumtion unter deren Begr1ff allererst emgele1tet. 

66 

andere als identisch festgestellt wird. Also auf dem Grunde einer zu· 
nächst noch offenen Frage. 

Nur ein noch-nicht-Wissen, ob ... stellt die Alternative auf Ver· 
schiedenheit und Nichtverschiedenheit. Identisch ist etwas auf sein 
Was hin. Nicht das numerisch-Eines-sein unterscheidet die Identi­
tätsbeziehung von der Gleichheit. Gleich ist etwas im Wie seiner Be­
schaffenheit. Was man nicht unterscheiaen kann, daraufhin verwech­
seln oder gegeneinander auswechseln kann, ist gleich. 

Identität ist also keine reflexive Beziehung, als ob etwas dabei auf 
sich selbst zurückgenommen würde. Was soll überhaupt dieses "sich 
selbst" bedeuten, wo die Dinge das, was sie sind, gerade nicht an ihnen 
selber, sondern nur aneinander und in ihrem Ausgegebensein sind ?1) 

Denn Identität kann überhaupt nur in den Blick kommen für einen, 
der aus der Lückenhaftigkeit seines Wissens heraus zu einer Orien­
tierung zu kommen sucht. 
D~s TOh€ n des Aristoteles trifft - als Ausdruck - das Gelegent­

liche unserer Ausdeutung der Wirklichkeit. Daß etwas, obgleich in· 
zwischen - wie etwa in Descartes' Beispiel von der schmelzenden 
Wachskerze - anderes daraus geworden ist, noch als dasselbe von vor­
hin genommen wird, dafür ist lediglich bestimmend, daß es von daher 
gerade im Blick behalten wurde. In anderen Fällen macht es die Hin­
sicht, unter deren Aufnahme etwas herausgegrenzt wird: ein Schatten 
hört etwa auf dem Tisch zu liegen auf, wenn eine zweite Lichtquelle 
dazukommt; nach deren Entfernung gilt er aber nochtrotzder Unter­
brechung seiner Existenz als der Schatten von vorhin. Es drückt sich 
darin nur die "Streuung" der Dinge aus, die nicht von sich aus auf- . 
kommen für das, was sie sind, die ihren Girund außerhalb haben und 
gar nicht zu lösen sind aus dem Kontext, in den die Wirklichkeit aus-

1) Sicherlich - in der Mathematik gilt a = a. Indessen, hier handelt es sich um 
ein Gleichsein, und um ein solches von Größen. Nicht als Dinge werden die Zahlen 
geaommen, wenn sie verrechnet werden und dabei in Gleichungen auftreten. Und 
ebenso braucht man eine Gleichheit mit sich selbst bei CD zum Nachweis der 
Kongruenz der Dreiecke, die das auf die Basis gefällte Lot CD als Seite gemeinsam 
haben. Daß es die seihe Strecke ist, ist hier zu nichts nütze. Diese sich-selbst-Gleich­
heit geht über eine Selbstverständlichkeit noch hinaus. Indessen: a = a - nur der 
sprachliche Ausdruck ist hier reflexiv. Und a = a ist Axiom, aber kein "Satz", 
der wahr oder falsch wäre. 

67 



illj] 

'" 11111 

'I 'i 

'" 
'" 
II[ 

einandergelegt und der von Direktiven durchstoßen wird. Wie dieser 
Stuhl vielleicht auch gerade nur daraufhin als besonderer gegenüber 
anderen Stühlen verstanden wird, als hier der Hinblick auf die Stelle 
wichtig wird, an der ein Stuhl am Platze ist. 

Was aberwar im Blick bei der Formulierung eines "Satzes" der Iden­
tität, was hat hier lediglich eine Verstellung und falsche Ausdeutung 
erfahren? Und ist in dem "Satz" nicht vielleicht nur eben ein Prinzip 
zu formulieren versucht worden ?1) 

In dem Selbstsein wird auf menschliche Existenz verwiesen. 
Konzeptionen sind immer "meine", d. i. je eines Konzeptionen. Es 
sind keine ldealitäten, über die man wie über einen Besitz verfügt. 
Man verbindet sich ihnen, sofern man als in gekonnten Griffen sich 
selbst darin vollzieht. Wenn man hierbei die darin bezeichnete Sicht 
aufnimmt. Existenz hält sich in der Ebene dieser Begriffe, sofern sie 
darin ein Verhältnis zur Wirklichkeit aufnimmt. Begriffe werden nicht 
nur "logisch" als etwas stationär Vorhandenes nachträglich bezogen 
auf die Wirklichkeit. Wie etwa die Subsumtionsbegriffe einem von der 
Wissenschaft als die verbindlichen Darstellungsmittel nur eben an die 
Hand gegeben werden. Konzeptionen weisen auf ein Vermögen, 
sofern man darin die Dinge zu fassen bekommt, d. i, fertig wird damit. 
Sofern die Dinge sich mir in ihrer Umgänglichkeit zeigen, zeigen sie 
sich im Widerschein meiner Möglichkeiten. Sofern es mir im Begreifen 
der Dinge immer um etwas zu tun ist, ich aus bin auf etwas, sofern 
Erkennen unter Vorhaben steht, werden Hin- und Rücksichten kon~ 
stitutiv für dasWas der Dinge, erfahren die Dinge die Wendung, unter 
der ich sie dies und jenes sein lasse. Es sind immer Seiten, unter denen 

1) NachKaut muß "das I eh denke alle meine Vorstellungen begleiten können ... 
Ich nenne (diese Vorstellung) die reine Apperception, um sie von der empiri­
schen zu unterscheiden, oder auch die ursprüngliche Apperception, weil sie 
dasjenige Selbstbewußtsein ist, was, indem es die Vorstellung: I eh denke, hervor­
bringt, dit> alle anderen muß begleitenkönnen um' in allem Bewußtsein ein und das­
selbe ist, von keiner weiter begleitet werden kann" (B 131, 132). "In allem Bewußt­
sein dasselbe" zu sein, bedeutet an dieser Stelle weniger die durchgängige Identität 
des Bewußtseins in seinen Vorstellungen als die Unbestimmbarkeit der Vor­
stellung "ich denke" durch die Vorstellungen, die sie begleitet. " ... denn sonst 
würde ich ein so vielfärbiges, verschiedenes Selbst haben, als ich Vorstellungen habe, 
deren ich mir bewußt bin" (B 134). Im Unterschied zu den Dingen, deren Zufälliges 
gerade als Bestimmung gilt, wenn sie in und trotzder Veränderung "dasselbe" 
bleiben können. 

68 

die Dinge passiert werden. Denn nur im Durchgang erschließt sich die 
Wirklichkeit. Und die Dinge zu fassen bekommen heißt: selbst Halt 
und Boden gewinnen. Existenz hält sich in der Verordnung der 
Dinge. Jede Konzeption geschieht aber in der Aufnahme des Ge­
gebenen. Der Begriff des "Gegebenen" ist Ausdruck der Lage, die im 
Begreifen der Dinge aufgenommen und als Lage erkannt wird. Die 
Auseinandersetzung der Dinge geschieht als ein ins-Reine-kommen­
mit ... , und sie ist ein Beginnen, bei dem auf s~;hon geschehene Aus­
legung immer wieder zugekommen wird. Rißhaft Angelegtes wird aus­
gezeichnet. In der so geschehenden Verdichtung des Grundes, den sich 
Existenz als relativ verbindlich legt, kommt sie auf für sich selbst. Sie 
übernimmt und voll-zieht sich ganz eigentlich darin. Insofern ist aber 
m diesem Aufkommen für sich gerade Selbstheit bezeichnet. Den 
Dingen fehlte sie, sofern sie in dem, was sie sind, nicht auf sich zurück­
genommen werden können. Und menschliche Existenz hat Selbstheit, 
sofern sie das, was sie ist, gerade nur insofern ist, als es im Augen­
blick einer Entscheidung aufgenommen, in Möglichkeiten erschlossen, 
d. i. in zuspitzender Aus-zeichnung darauf zurückgekommen wird. 
Gerade die Zeitlichkeit von Existenz ist darin bezeichnet. Existenz 
vollzieht sich in Schritten, und auch der Kontext Situationshaft ver­
knoteter Wirklichkeit "zeitigt" sich insofern1). 

Identität sollte darin liegen, daß etwas auf sich selbst derart be­
zogen sei, daß es dies und kein anderes, und daß es insofern, in diesem 
negativen Bezug auf anderes, es selbst ist. Daß aber Existenz ist, 
was sie ist, darin ist keine solche stationäre und notgedrungen re· 
:ßexive Beziehung bezeichnet, wie man sie bei den Dingen anzusetzen 
sich versuchen ließ. Es gilt überhaupt nicht. Denn es trifft gerade den 
Schritt, in dem Existenz geschieht, d. i. das Zukommen auf sich 

1) Nach Kant bin "ich mir ... des identischen Selbst bewußt in Anse~u?g d~s 
Mannigfaltigen der mir in einer Anschauung gegebenen Vorstellungen, ~~1l 1ch s1e 
insgesamt meine Vorstellungen nenne, die eine ausmachen" (B 135). Kr1t1sche Ana­
lyse führt hier auf diese Einheit des Bewußtseins als eine Bedingung der Mög­
lichkeit von Gegenständen. Ein anderes bedeutet es aber, wenn der Kontext d~r 
Wirklichkeit in das Licht des Selbstvollzu~s meiner selbst gerückt, von daher m 
Motiven insofern durchsichtig gemacht wird, als die Wirklichkeit sich hier zeigt als 
der Gegenwurf eines darin sich auslegenden und insofern für die Wirklichkeit be­
s tim m end werdenden Daseins. 

69 



illj] 

'" 11111 

'I 'i 

'" 
'" 
II[ 

einandergelegt und der von Direktiven durchstoßen wird. Wie dieser 
Stuhl vielleicht auch gerade nur daraufhin als besonderer gegenüber 
anderen Stühlen verstanden wird, als hier der Hinblick auf die Stelle 
wichtig wird, an der ein Stuhl am Platze ist. 

Was aberwar im Blick bei der Formulierung eines "Satzes" der Iden­
tität, was hat hier lediglich eine Verstellung und falsche Ausdeutung 
erfahren? Und ist in dem "Satz" nicht vielleicht nur eben ein Prinzip 
zu formulieren versucht worden ?1) 

In dem Selbstsein wird auf menschliche Existenz verwiesen. 
Konzeptionen sind immer "meine", d. i. je eines Konzeptionen. Es 
sind keine ldealitäten, über die man wie über einen Besitz verfügt. 
Man verbindet sich ihnen, sofern man als in gekonnten Griffen sich 
selbst darin vollzieht. Wenn man hierbei die darin bezeichnete Sicht 
aufnimmt. Existenz hält sich in der Ebene dieser Begriffe, sofern sie 
darin ein Verhältnis zur Wirklichkeit aufnimmt. Begriffe werden nicht 
nur "logisch" als etwas stationär Vorhandenes nachträglich bezogen 
auf die Wirklichkeit. Wie etwa die Subsumtionsbegriffe einem von der 
Wissenschaft als die verbindlichen Darstellungsmittel nur eben an die 
Hand gegeben werden. Konzeptionen weisen auf ein Vermögen, 
sofern man darin die Dinge zu fassen bekommt, d. i, fertig wird damit. 
Sofern die Dinge sich mir in ihrer Umgänglichkeit zeigen, zeigen sie 
sich im Widerschein meiner Möglichkeiten. Sofern es mir im Begreifen 
der Dinge immer um etwas zu tun ist, ich aus bin auf etwas, sofern 
Erkennen unter Vorhaben steht, werden Hin- und Rücksichten kon~ 
stitutiv für dasWas der Dinge, erfahren die Dinge die Wendung, unter 
der ich sie dies und jenes sein lasse. Es sind immer Seiten, unter denen 

1) NachKaut muß "das I eh denke alle meine Vorstellungen begleiten können ... 
Ich nenne (diese Vorstellung) die reine Apperception, um sie von der empiri­
schen zu unterscheiden, oder auch die ursprüngliche Apperception, weil sie 
dasjenige Selbstbewußtsein ist, was, indem es die Vorstellung: I eh denke, hervor­
bringt, dit> alle anderen muß begleitenkönnen um' in allem Bewußtsein ein und das­
selbe ist, von keiner weiter begleitet werden kann" (B 131, 132). "In allem Bewußt­
sein dasselbe" zu sein, bedeutet an dieser Stelle weniger die durchgängige Identität 
des Bewußtseins in seinen Vorstellungen als die Unbestimmbarkeit der Vor­
stellung "ich denke" durch die Vorstellungen, die sie begleitet. " ... denn sonst 
würde ich ein so vielfärbiges, verschiedenes Selbst haben, als ich Vorstellungen habe, 
deren ich mir bewußt bin" (B 134). Im Unterschied zu den Dingen, deren Zufälliges 
gerade als Bestimmung gilt, wenn sie in und trotzder Veränderung "dasselbe" 
bleiben können. 

68 

die Dinge passiert werden. Denn nur im Durchgang erschließt sich die 
Wirklichkeit. Und die Dinge zu fassen bekommen heißt: selbst Halt 
und Boden gewinnen. Existenz hält sich in der Verordnung der 
Dinge. Jede Konzeption geschieht aber in der Aufnahme des Ge­
gebenen. Der Begriff des "Gegebenen" ist Ausdruck der Lage, die im 
Begreifen der Dinge aufgenommen und als Lage erkannt wird. Die 
Auseinandersetzung der Dinge geschieht als ein ins-Reine-kommen­
mit ... , und sie ist ein Beginnen, bei dem auf s~;hon geschehene Aus­
legung immer wieder zugekommen wird. Rißhaft Angelegtes wird aus­
gezeichnet. In der so geschehenden Verdichtung des Grundes, den sich 
Existenz als relativ verbindlich legt, kommt sie auf für sich selbst. Sie 
übernimmt und voll-zieht sich ganz eigentlich darin. Insofern ist aber 
m diesem Aufkommen für sich gerade Selbstheit bezeichnet. Den 
Dingen fehlte sie, sofern sie in dem, was sie sind, nicht auf sich zurück­
genommen werden können. Und menschliche Existenz hat Selbstheit, 
sofern sie das, was sie ist, gerade nur insofern ist, als es im Augen­
blick einer Entscheidung aufgenommen, in Möglichkeiten erschlossen, 
d. i. in zuspitzender Aus-zeichnung darauf zurückgekommen wird. 
Gerade die Zeitlichkeit von Existenz ist darin bezeichnet. Existenz 
vollzieht sich in Schritten, und auch der Kontext Situationshaft ver­
knoteter Wirklichkeit "zeitigt" sich insofern1). 

Identität sollte darin liegen, daß etwas auf sich selbst derart be­
zogen sei, daß es dies und kein anderes, und daß es insofern, in diesem 
negativen Bezug auf anderes, es selbst ist. Daß aber Existenz ist, 
was sie ist, darin ist keine solche stationäre und notgedrungen re· 
:ßexive Beziehung bezeichnet, wie man sie bei den Dingen anzusetzen 
sich versuchen ließ. Es gilt überhaupt nicht. Denn es trifft gerade den 
Schritt, in dem Existenz geschieht, d. i. das Zukommen auf sich 

1) Nach Kant bin "ich mir ... des identischen Selbst bewußt in Anse~u?g d~s 
Mannigfaltigen der mir in einer Anschauung gegebenen Vorstellungen, ~~1l 1ch s1e 
insgesamt meine Vorstellungen nenne, die eine ausmachen" (B 135). Kr1t1sche Ana­
lyse führt hier auf diese Einheit des Bewußtseins als eine Bedingung der Mög­
lichkeit von Gegenständen. Ein anderes bedeutet es aber, wenn der Kontext d~r 
Wirklichkeit in das Licht des Selbstvollzu~s meiner selbst gerückt, von daher m 
Motiven insofern durchsichtig gemacht wird, als die Wirklichkeit sich hier zeigt als 
der Gegenwurf eines darin sich auslegenden und insofern für die Wirklichkeit be­
s tim m end werdenden Daseins. 

69 



in ihrem Sein. Sofern aber jede Konzeption eine Entscheidung ist, 
sofern Existenz sich selbst versteht in ihrer Sicht der Dinge, ist 
die in diesem Selbstvollzug geschehende Identität konstitutiv für 
den Kontext der Wirklichkeit. Und daraufhin als deren Prinzip 
zu bezeichnen. 

Konzeptionen kann man aber lernen. Sie werden einem z. B. vermit­
telt durch die Sprache. Der Richtung, unter der die Dinge entdeckt 
werden, ist darin vorgegriffen. Und "die" Erfahrung ist maßgeblich 
für unsere Auffassung der Dinge - nämlich nicht meine oder sonst 
eines Erfahrung, sondern die, die "man" gemacht hat. Hier liegen 
aber auch V erfallsmöglichkeiten. Sofern nämlich Existenz sich in ein 
versiertes Durchkommen abdrängen läßt, ohne eigentlich Fuß zu 
fassen und in wirklicher Auseinandersetzung ein ursprüngliches Ver­
hältnis zu den Dingen zu gewinnen. "Die Erfahrung" bedeutet zu­
meist, was als ,;die Erfahrung" lediglich gilt. Die Bekanntheit der 
Dinge bleibt zumeist in die Gewähr der anderen gestellt. Unversehens 
werden durchschnittliche Auffassungen mitgemacht. Darin, daß man 
meist nur Spuren folgt, aber nicht eigentlich Bahnen aufnimmt, kann 
das sich-die-Dinge-erschließen hintangehalten werden. Sie können ge­
radezu verdeckt werden dadurch. Das Scheinhafte dieser Abfertigung 
fällt auf, die sich an die Stelle wirklich durchstoßender Erkenntnis 
schiebt. Das von sich selbst Entspannte, Entscheidungslose. Alles 
trägt den Stempel durchschnittlicher Einebnung, wenn es als fraglos 
hingenommen und als bloß eben bekannt beiseitegestellt wird. Diese 
Banalisierung ist aber gerade die "realste Alltäglichkeit"1). Und die 
Entlastung, die so das Dasein findet, täuscht darüber hinweg, wie es 
sich tatsächlich hierbei an den Dingen verhoben hat. Die um eine 
wirkliche Instanz verlegene Unsicherheit, wie sie dann in der Betrieb­
samkeit dieses Daseins zum Vorschein kommt, läßt aber Erfahrung 
werden, wie Existenz immer ihren Griffen verbunden bzw. daran ver­
loren ist2). 

1) Vgl. Heidegger, a. a. 0. S. 126ff. 
2) "Selbstvollzug von Existenz" darf demnach hier, wo generell nach der inneren 

Möglichkeit des Begreifens gefragt ist, nicht dahin überbestimmt werden: sich 
selbst in seiner Eigentlichkeit zu ergreifen. 

70 

IV. ABSCHNITT 

WORT UND BEDEUTUNG 

§ 12. DAS GESPROCHENE WORT 

Durch das Wort wird man auf etwas gebracht: Was etwas ist, kann 
einem gesagt werden. Die sog. Wortbedeutung - wie steht sie zum 
Begriff? 

Wie im Vorbau der Logik wird von Duns Scotus, Mill, Husserl die 
"W ortbedeutung" untersucht. Einsatzfeld ist dabei die Aussage, die 
in einem bestimmten Wortlaut vorliegt; vorzüglich Wissenschaft be­
steht in solchen Sätzen. Das Wort wird hier der Einsatz zur Aneig­
nung des im Satz Gesagten. Unter der Perspektive des geschriebenen 
Satzes, in dem Erkenntnis ausgemünzt vorliegt und zugänglich wird, 
bekommt es aber eine unverhältnismäßige Bedeutung. Die Unver­
hältnismäßigkeit der Rolle, die es hierbei spielt, liegt darin, daß es auf 
sich gestellt und insofern aus der Sprachwirklichkeit genommen wird. 
Denn zunächst werden Worte als faktisch gesprochene Worte, aber 
nicht daraufhin verstanden, daß sie an sich etwas bedeuteten. Das 
gesprochene Wort hat um sich einen Hof von U nausdrücklichem. Von 
daher vereindeutigt sich- ganz von selbst -, was m11n mit dem Wort 
sagen will. "Gewöhnliche Menschen sind weit mehr Dichter im Spre­
chen, als im Schreiben; denn, während sie sprechen, wirkt auf sie 
Leben und Welt gemeinsam ein und läßt sie oft das rechte, das 
Inneres und Äußeres verknüpfende Wort, ergreifen; wenn sie schrei­
ben, sind sie auf sich selbst verwiesen1)." Erst hinterher stellt man 
heraus, was einer wörtlich gesagt hat. Aus dem Moment heraus 
spricht man; Und etwas wörtlir't nehmen bedeutet deshalb zumeist: 
hängenbleiben am Wort. Und d.as Gesagte insofe:tn üherschärfen. So­
fern dieses wörtlich-Verstehen sich hinwegsetzt über die Unterschich­
tung des gesprochenen Wortes, versteht es dieses zumeist in einer dem 
gesprochenen Wort geradezu fremden Bedeutung. Denn der tragende 

1) Hebbel, Tagebücher, Berlin 1905. 1., 737. 

71 



in ihrem Sein. Sofern aber jede Konzeption eine Entscheidung ist, 
sofern Existenz sich selbst versteht in ihrer Sicht der Dinge, ist 
die in diesem Selbstvollzug geschehende Identität konstitutiv für 
den Kontext der Wirklichkeit. Und daraufhin als deren Prinzip 
zu bezeichnen. 

Konzeptionen kann man aber lernen. Sie werden einem z. B. vermit­
telt durch die Sprache. Der Richtung, unter der die Dinge entdeckt 
werden, ist darin vorgegriffen. Und "die" Erfahrung ist maßgeblich 
für unsere Auffassung der Dinge - nämlich nicht meine oder sonst 
eines Erfahrung, sondern die, die "man" gemacht hat. Hier liegen 
aber auch V erfallsmöglichkeiten. Sofern nämlich Existenz sich in ein 
versiertes Durchkommen abdrängen läßt, ohne eigentlich Fuß zu 
fassen und in wirklicher Auseinandersetzung ein ursprüngliches Ver­
hältnis zu den Dingen zu gewinnen. "Die Erfahrung" bedeutet zu­
meist, was als ,;die Erfahrung" lediglich gilt. Die Bekanntheit der 
Dinge bleibt zumeist in die Gewähr der anderen gestellt. Unversehens 
werden durchschnittliche Auffassungen mitgemacht. Darin, daß man 
meist nur Spuren folgt, aber nicht eigentlich Bahnen aufnimmt, kann 
das sich-die-Dinge-erschließen hintangehalten werden. Sie können ge­
radezu verdeckt werden dadurch. Das Scheinhafte dieser Abfertigung 
fällt auf, die sich an die Stelle wirklich durchstoßender Erkenntnis 
schiebt. Das von sich selbst Entspannte, Entscheidungslose. Alles 
trägt den Stempel durchschnittlicher Einebnung, wenn es als fraglos 
hingenommen und als bloß eben bekannt beiseitegestellt wird. Diese 
Banalisierung ist aber gerade die "realste Alltäglichkeit"1). Und die 
Entlastung, die so das Dasein findet, täuscht darüber hinweg, wie es 
sich tatsächlich hierbei an den Dingen verhoben hat. Die um eine 
wirkliche Instanz verlegene Unsicherheit, wie sie dann in der Betrieb­
samkeit dieses Daseins zum Vorschein kommt, läßt aber Erfahrung 
werden, wie Existenz immer ihren Griffen verbunden bzw. daran ver­
loren ist2). 

1) Vgl. Heidegger, a. a. 0. S. 126ff. 
2) "Selbstvollzug von Existenz" darf demnach hier, wo generell nach der inneren 

Möglichkeit des Begreifens gefragt ist, nicht dahin überbestimmt werden: sich 
selbst in seiner Eigentlichkeit zu ergreifen. 

70 

IV. ABSCHNITT 

WORT UND BEDEUTUNG 

§ 12. DAS GESPROCHENE WORT 

Durch das Wort wird man auf etwas gebracht: Was etwas ist, kann 
einem gesagt werden. Die sog. Wortbedeutung - wie steht sie zum 
Begriff? 

Wie im Vorbau der Logik wird von Duns Scotus, Mill, Husserl die 
"W ortbedeutung" untersucht. Einsatzfeld ist dabei die Aussage, die 
in einem bestimmten Wortlaut vorliegt; vorzüglich Wissenschaft be­
steht in solchen Sätzen. Das Wort wird hier der Einsatz zur Aneig­
nung des im Satz Gesagten. Unter der Perspektive des geschriebenen 
Satzes, in dem Erkenntnis ausgemünzt vorliegt und zugänglich wird, 
bekommt es aber eine unverhältnismäßige Bedeutung. Die Unver­
hältnismäßigkeit der Rolle, die es hierbei spielt, liegt darin, daß es auf 
sich gestellt und insofern aus der Sprachwirklichkeit genommen wird. 
Denn zunächst werden Worte als faktisch gesprochene Worte, aber 
nicht daraufhin verstanden, daß sie an sich etwas bedeuteten. Das 
gesprochene Wort hat um sich einen Hof von U nausdrücklichem. Von 
daher vereindeutigt sich- ganz von selbst -, was m11n mit dem Wort 
sagen will. "Gewöhnliche Menschen sind weit mehr Dichter im Spre­
chen, als im Schreiben; denn, während sie sprechen, wirkt auf sie 
Leben und Welt gemeinsam ein und läßt sie oft das rechte, das 
Inneres und Äußeres verknüpfende Wort, ergreifen; wenn sie schrei­
ben, sind sie auf sich selbst verwiesen1)." Erst hinterher stellt man 
heraus, was einer wörtlich gesagt hat. Aus dem Moment heraus 
spricht man; Und etwas wörtlir't nehmen bedeutet deshalb zumeist: 
hängenbleiben am Wort. Und d.as Gesagte insofe:tn üherschärfen. So­
fern dieses wörtlich-Verstehen sich hinwegsetzt über die Unterschich­
tung des gesprochenen Wortes, versteht es dieses zumeist in einer dem 
gesprochenen Wort geradezu fremden Bedeutung. Denn der tragende 

1) Hebbel, Tagebücher, Berlin 1905. 1., 737. 

71 



Grund für das Verständnis des Wortes ist in dem vorverstandenen 
Sinn der Rede bezeichnet, wie er sich im Ton, in der Stimme usw. aus­
drückt und aus der Situation verstanden wird. Jedes Wort wird aus 
einer Mitte gesprochen. Es gilt als abseitig, wenn dieser sein Sinn 
sich nicht deckt mit dem der Lage, in dem es gesprochen wird. Die 
Worte sind nur ein Mittel, etwas zu sagen oder auszudrücken. Sie 
treten nicht als Träger einer autonomen Bedeutung auf. Durch die 
vorgegebenen Umstände vereindeutigt sich z. B. die Richtung, in die 
ein hingeworfenes, von Hochziehen der Schultern begleitetes aber ... 
ausschwingt. Durch andere Ergänzungen würde sein Sinn geändert 
werden. Es drückt ja gerade eine Zurückhaltung aus. Nur als Ruf he­
deutet auch Halt! etwas. Dies hier . .. - und man weist mit dem 
Finger auf das, wovon die Rede ist. Im Tonfall drückt oich die Frage 
aus. Sicherlich: es sind die Worte, die hier überall vernommen wer­
den, und die Geste wird von vornherein als ein Ersatz verstanden. 
Darin drückt sich aber lediglich eine besondere Tragfähigkeit des 
Wortes aus. Und daß ein Blick, eine bestimmte Geste auch mehr 
sagen können als Worte, weist wiederum auf die Kehrseite der im 
Wort erreichten Bedeutungspräzisierung hin. 

Es war verkehrt, das Wort neben Geste und Miene als eine Art 
Zeichen oder Ausdruck zu betrachten, d. i. hiervon im allgemeinen 
auszugehen und das Wort dann unter einen theoretischen Aspekt zu 
stellen. Es ist aber vielleicht noch hemmender, das Wort durch eine 
nur ihm eigene Bedeutung und an dem Wort dann die Sprache 
bestimmen zu wollen. Denn zusammen mit Geste und Zeichen erfüllt 
es die Intentionen, die in Gespräch und Rede aufgenommen und ver­
folgt werden. Diese Intentionen sind aber mannigfaltig und keine dem 
Wort eigentümlich. Sofern Worte einem etwas zu erkennen gehen, 
nimmt man irgendwelche Worte als bloße Bemerkung oder Warnung, 
liest andere als Aufschrift; einem Rufe wie Halt! folgt man durch 
Stehenhleihen. 

Worte sind nur die festen Verknotungeu. der Rede. Sie gehen ihr 
Halt. Das gesprochene Wort ist immer umgehen von dem, was noch 
nicht, und was nicht mehr eigentliche Sprache ist. Von hier aus hat 
die Bedeutung des gesprochenen Wortes auch die Flüchtigkeit, sofern 

72 

in dem schwebenden Verhältnis des Gesprächs alles nur eben ange­
schlagen, irgendworauf nur eben angespielt wird. 

Logik nimmt aber das Wort als zugeschnitten auf die Leistung der 
Aussage, in der etwas ausgedrückt und zugänglich geworden ist. Es 
"bedeutet" etwas, sofern es in Sachliches wieder umzusetzen ist. Das 
Paradigma des so verselhständigten Wortes ist der Terminus, der 
freilich "für etwas steht", den man ex definitione "realisieren", wie 
einen Wechselzettel einlösen kann. Als solche modi significandi he­
trachtet wären die Wörter der gegebenen Sprache aber unbestimmt 
und mangelhaft. Es ist nur konsequent, sie dann durch systematische 
Zeichen zu ersetzen, wie es Leihniz wollte, und wie es im Logikkalkül 
erreicht worden ist. Durch das fachliche Interesse der üblichen Logik, 
die durch ständigen Hinblick auf Erkenntnisbestände geleitet ist, 
wird das ursprüngliche Verhältnis zum gesprochenen Wort unter· 
hunden. Wenn aber das Wort lediglich "steht für ••.• " - was lag 
näher als die Bedeutung dieses so genommenen Wortes in dem "Be­
griff" zu finden, der damit verbunden wird ? 

Auch die sprachphilosophischen Untersuch:ungen zeigen aber, wie 
Absicht der Betrachtung ihren Gegenstand verändert. Bestimmte 
Interessen werden konstitutiv für die Bezüge, in denen etwas aufge­
nommen und untersucht wird. Denn Sprachphilosophie bestimmte ihr 
Feld hisher an den Grenzen der Wissenschaften von der Sprache: 
Philologie und Linguistik. Beiden gilt Sprache als lingua, die in 
einem Bestand von Wörtern vorliegt. Wiederum rückte durch diese 
Zugangs-Situation so etwas wie eine "Bedeutung•• des Wortes in das 
Zentrum der Betrachtung. Sprache kann man übersetzen. Man lernt 
Sprache, sofern man die Wörter lernt für ... "Was" so heißt, ist hier 
immer in Grenzen fixierhar durch das Wort anderer Sprachen. Daß 
das Wort etwas bedeutet hzw. eine bestimmte Bedeutung hat, scheint zu 
besagen, eine solche Bedeutung gehöre zu ihm, sei so mit ihm ver· 
hunden, daß das Wort verstehen dasselbe sei wie: die zum Wort ge· 
hörige Bedeutung auch seinerseits dami~ zu verbinden. Der Sprung 
ist nicht weit, die Bedeutung eines Nomenappellativum z. B. in An· 
knüpfung an die überkommenen Lehren der Logik mit dem "Begriff" 
gleichzusetzen. Indessen - nur bei einem Terminus weiß man, was 

73 



Grund für das Verständnis des Wortes ist in dem vorverstandenen 
Sinn der Rede bezeichnet, wie er sich im Ton, in der Stimme usw. aus­
drückt und aus der Situation verstanden wird. Jedes Wort wird aus 
einer Mitte gesprochen. Es gilt als abseitig, wenn dieser sein Sinn 
sich nicht deckt mit dem der Lage, in dem es gesprochen wird. Die 
Worte sind nur ein Mittel, etwas zu sagen oder auszudrücken. Sie 
treten nicht als Träger einer autonomen Bedeutung auf. Durch die 
vorgegebenen Umstände vereindeutigt sich z. B. die Richtung, in die 
ein hingeworfenes, von Hochziehen der Schultern begleitetes aber ... 
ausschwingt. Durch andere Ergänzungen würde sein Sinn geändert 
werden. Es drückt ja gerade eine Zurückhaltung aus. Nur als Ruf he­
deutet auch Halt! etwas. Dies hier . .. - und man weist mit dem 
Finger auf das, wovon die Rede ist. Im Tonfall drückt oich die Frage 
aus. Sicherlich: es sind die Worte, die hier überall vernommen wer­
den, und die Geste wird von vornherein als ein Ersatz verstanden. 
Darin drückt sich aber lediglich eine besondere Tragfähigkeit des 
Wortes aus. Und daß ein Blick, eine bestimmte Geste auch mehr 
sagen können als Worte, weist wiederum auf die Kehrseite der im 
Wort erreichten Bedeutungspräzisierung hin. 

Es war verkehrt, das Wort neben Geste und Miene als eine Art 
Zeichen oder Ausdruck zu betrachten, d. i. hiervon im allgemeinen 
auszugehen und das Wort dann unter einen theoretischen Aspekt zu 
stellen. Es ist aber vielleicht noch hemmender, das Wort durch eine 
nur ihm eigene Bedeutung und an dem Wort dann die Sprache 
bestimmen zu wollen. Denn zusammen mit Geste und Zeichen erfüllt 
es die Intentionen, die in Gespräch und Rede aufgenommen und ver­
folgt werden. Diese Intentionen sind aber mannigfaltig und keine dem 
Wort eigentümlich. Sofern Worte einem etwas zu erkennen gehen, 
nimmt man irgendwelche Worte als bloße Bemerkung oder Warnung, 
liest andere als Aufschrift; einem Rufe wie Halt! folgt man durch 
Stehenhleihen. 

Worte sind nur die festen Verknotungeu. der Rede. Sie gehen ihr 
Halt. Das gesprochene Wort ist immer umgehen von dem, was noch 
nicht, und was nicht mehr eigentliche Sprache ist. Von hier aus hat 
die Bedeutung des gesprochenen Wortes auch die Flüchtigkeit, sofern 

72 

in dem schwebenden Verhältnis des Gesprächs alles nur eben ange­
schlagen, irgendworauf nur eben angespielt wird. 

Logik nimmt aber das Wort als zugeschnitten auf die Leistung der 
Aussage, in der etwas ausgedrückt und zugänglich geworden ist. Es 
"bedeutet" etwas, sofern es in Sachliches wieder umzusetzen ist. Das 
Paradigma des so verselhständigten Wortes ist der Terminus, der 
freilich "für etwas steht", den man ex definitione "realisieren", wie 
einen Wechselzettel einlösen kann. Als solche modi significandi he­
trachtet wären die Wörter der gegebenen Sprache aber unbestimmt 
und mangelhaft. Es ist nur konsequent, sie dann durch systematische 
Zeichen zu ersetzen, wie es Leihniz wollte, und wie es im Logikkalkül 
erreicht worden ist. Durch das fachliche Interesse der üblichen Logik, 
die durch ständigen Hinblick auf Erkenntnisbestände geleitet ist, 
wird das ursprüngliche Verhältnis zum gesprochenen Wort unter· 
hunden. Wenn aber das Wort lediglich "steht für ••.• " - was lag 
näher als die Bedeutung dieses so genommenen Wortes in dem "Be­
griff" zu finden, der damit verbunden wird ? 

Auch die sprachphilosophischen Untersuch:ungen zeigen aber, wie 
Absicht der Betrachtung ihren Gegenstand verändert. Bestimmte 
Interessen werden konstitutiv für die Bezüge, in denen etwas aufge­
nommen und untersucht wird. Denn Sprachphilosophie bestimmte ihr 
Feld hisher an den Grenzen der Wissenschaften von der Sprache: 
Philologie und Linguistik. Beiden gilt Sprache als lingua, die in 
einem Bestand von Wörtern vorliegt. Wiederum rückte durch diese 
Zugangs-Situation so etwas wie eine "Bedeutung•• des Wortes in das 
Zentrum der Betrachtung. Sprache kann man übersetzen. Man lernt 
Sprache, sofern man die Wörter lernt für ... "Was" so heißt, ist hier 
immer in Grenzen fixierhar durch das Wort anderer Sprachen. Daß 
das Wort etwas bedeutet hzw. eine bestimmte Bedeutung hat, scheint zu 
besagen, eine solche Bedeutung gehöre zu ihm, sei so mit ihm ver· 
hunden, daß das Wort verstehen dasselbe sei wie: die zum Wort ge· 
hörige Bedeutung auch seinerseits dami~ zu verbinden. Der Sprung 
ist nicht weit, die Bedeutung eines Nomenappellativum z. B. in An· 
knüpfung an die überkommenen Lehren der Logik mit dem "Begriff" 
gleichzusetzen. Indessen - nur bei einem Terminus weiß man, was 

73 



t'r bedeutet, wenn man den entsprechenden Begriff damit verhinden 
kann. Nur das Verlangen nach Rechenschaftsgabe läßt nach Begriffen 
suchen, die man "mit etwas verbinden" kann. Solche Begriffe als 
etwas, was man unter dem Wort zu verstehen hat, sind aber gerade 
dann nur eigentlich lebendig, wenn man noch kein ursprüngliches V er• 
hältnis zu Wort und Sprache gewonnen hat. Die Bedeutung eines 
Wortes soll hier "klar gemacht" werden. Dieses V erdalmetsehen ist 
aber etwas anderes als Übersetzen. Und die Griffe des alltäglichen 
Lehens sind überhaupt nicht solche Begriffe. 

Beiden Ansätzen fehlte der Boden zu einer grundsätzlichen Frage 
nach der Sprache. Denn heidemal war das Einsatzfeld durch ein 
fachliches Interesse bestimmt. Zunächst ist Sprache Mitte I der Rede, 
sofern diese darin geschieht. Wie ist aber die Frage nach dem W:esen 
der Sprachephilosophisch zu stellen ? Der Einbruch solchen Fragens 
liegt in dem, was dem Menschen die Sprache ist. Nach dem Wesen 
der Sprache kann man nicht so fragen, als ob sie als Erscheinung 
zunächst unbekannt und rätselhaft wäre, um sie dann - subsumie­
rend - etwa auf den Nenner von Ausdruck oder Bezeichnung zu 
bringen. Sprache gilt hier gerade als das Bekannteste, und die Frage 
nach ihrem "Wesen" ist die nach der "Möglichkeit" von Sprache 
und Rede. 

Eine andere Frage als diese nach dem Wesen der Sprache ist die, 
was das Wort Sprache "im wesentlichen" bedeutet. Woraufhin redete 
zum Beispiel Leihrriz - in der Einführung seiner Charakteristik -
von einer V erhesserung der Sprache? Was Sprache "bedeutet", wird 
gerade an dem deutlich, was nicht an ihm selber und schlechthin 
Sprache ist, sondern was sich nur als Sprache, nämlich unter einer 
bestimmten Seite, zeigt. So ist z. B. von der Sprache der Physik die 
Rede, womit die Begriffe gemeint sind, in deren Übersetzung hier alles 
gelesen wird. Auch in die Zeichen des Logikkalküls wird übersetzt. 
Die Dinge werden hier anders und neu gelesen. Und wie das Wort 
eigentlicher Sprache eindeutend Auffassungen dirigiert, äußerlich V er­
schiedenstes in seinen Sinnkreis zwingt, ebenso gewinnen Tatsachen 
Bestimmtheit in der Transformation des Logikkalküls. Die Zeichen 
sind Organon. Sofern nämlich durch die Zeichen die Dinge in V er-

74 

r 
knüpfungsprinzipien gestellt werden. Daß sie darin verrechnet werden 
können, bringt zum Vorschein, wie man sie hierbei zu fassen kriegt. 
Denn es liegt hier mehr vor als bloße Signierung, die das Bezeichnete 
in seinem ursprünglichen Zusammenhang beließe. 

§ 13. DIE BEDEUTUNG DER REDE UND DER SPRACHE 

l. Bloße Absicht auf Verständigung als solche kann sich in einem Ge­
spräch ausdrücken. Man spricht um eines Anklanges willen, den man 
heim andern sucht. Beteiligung an einer Unterhaltung bezeugt ein 
Anwesendsein. Und schweigen heißt abseits bleiben- aus Befangen­
heit oder verschlossener Reserve. Pausen aufkommen zu lassen gilt als 
Zeichen, sich nicht bewegen zu können in einer Welt, deren maßgeb­
liche Ebene die Gesellschaft ist. W ohei es bei dem unverbindlichen 
Weiterspinnen eines Gesprächs, bei den Belanglosigkeiten, die man 
austauscht, nur um flüchtige Anknüpfung zu tun ist. Ernsthaftes Ein­
gehen auf etwas kann daraufhin geradezu verpönt sein. Lediglich ein 
Fürsichsein wird aufgegeben.- Für sich stehen heißt aber zumeist: 
sich reservieren gegenüber Ansprüchen, die die Sachen insofer~ er­
heben, als davon die Rede ist. Nichtbeachtung dieser den Dingen 
darin zuerkannten Bedeutung steht aber als Haltung in einem V er­
hältnis zu einer sich offenhaltenden Wachheit des Menschen. Diese 
bezeichnet ein Maß seiner Existenz. 

Was dem Menschen die Sprache ist, die Bedeutung der Rede im 
Lehen, zeigt z. B. das Schicksal der Taubheit. 

Taub- aber auch Blindsein bedeutet anderes als nicht-schmecken­
oder nicht-riechen- oder nicht-tasten-können. Denn dies alles sind nur 
Defekte im Sinne eines Unvermögens. Das Verhältnis zur Welt im 
Ganzen bleibt hier unhetroffen. Was geschmeckt, gerochen usw. wird, 
hat lediglich vitale Bedeutung. Nicht-riechen-können betrifft mich 
lediglich in meiner Umgangsfähigkeit mit den Dingen. Ich muß mich 
in acht nehmen und vorsichtig sein; ich werde unsicher, wenn Geruch 
mich nicht mehr warnen, mich nicht mehr gegen Irrtum schützen 
kann. So verhängnisvoll solche Unvermögen werden können - sie 
bleiben peripheres Mißgeschick, das man in Grenzen ausschalten, wo-

75 



t'r bedeutet, wenn man den entsprechenden Begriff damit verhinden 
kann. Nur das Verlangen nach Rechenschaftsgabe läßt nach Begriffen 
suchen, die man "mit etwas verbinden" kann. Solche Begriffe als 
etwas, was man unter dem Wort zu verstehen hat, sind aber gerade 
dann nur eigentlich lebendig, wenn man noch kein ursprüngliches V er• 
hältnis zu Wort und Sprache gewonnen hat. Die Bedeutung eines 
Wortes soll hier "klar gemacht" werden. Dieses V erdalmetsehen ist 
aber etwas anderes als Übersetzen. Und die Griffe des alltäglichen 
Lehens sind überhaupt nicht solche Begriffe. 

Beiden Ansätzen fehlte der Boden zu einer grundsätzlichen Frage 
nach der Sprache. Denn heidemal war das Einsatzfeld durch ein 
fachliches Interesse bestimmt. Zunächst ist Sprache Mitte I der Rede, 
sofern diese darin geschieht. Wie ist aber die Frage nach dem W:esen 
der Sprachephilosophisch zu stellen ? Der Einbruch solchen Fragens 
liegt in dem, was dem Menschen die Sprache ist. Nach dem Wesen 
der Sprache kann man nicht so fragen, als ob sie als Erscheinung 
zunächst unbekannt und rätselhaft wäre, um sie dann - subsumie­
rend - etwa auf den Nenner von Ausdruck oder Bezeichnung zu 
bringen. Sprache gilt hier gerade als das Bekannteste, und die Frage 
nach ihrem "Wesen" ist die nach der "Möglichkeit" von Sprache 
und Rede. 

Eine andere Frage als diese nach dem Wesen der Sprache ist die, 
was das Wort Sprache "im wesentlichen" bedeutet. Woraufhin redete 
zum Beispiel Leihrriz - in der Einführung seiner Charakteristik -
von einer V erhesserung der Sprache? Was Sprache "bedeutet", wird 
gerade an dem deutlich, was nicht an ihm selber und schlechthin 
Sprache ist, sondern was sich nur als Sprache, nämlich unter einer 
bestimmten Seite, zeigt. So ist z. B. von der Sprache der Physik die 
Rede, womit die Begriffe gemeint sind, in deren Übersetzung hier alles 
gelesen wird. Auch in die Zeichen des Logikkalküls wird übersetzt. 
Die Dinge werden hier anders und neu gelesen. Und wie das Wort 
eigentlicher Sprache eindeutend Auffassungen dirigiert, äußerlich V er­
schiedenstes in seinen Sinnkreis zwingt, ebenso gewinnen Tatsachen 
Bestimmtheit in der Transformation des Logikkalküls. Die Zeichen 
sind Organon. Sofern nämlich durch die Zeichen die Dinge in V er-

74 

r 
knüpfungsprinzipien gestellt werden. Daß sie darin verrechnet werden 
können, bringt zum Vorschein, wie man sie hierbei zu fassen kriegt. 
Denn es liegt hier mehr vor als bloße Signierung, die das Bezeichnete 
in seinem ursprünglichen Zusammenhang beließe. 

§ 13. DIE BEDEUTUNG DER REDE UND DER SPRACHE 

l. Bloße Absicht auf Verständigung als solche kann sich in einem Ge­
spräch ausdrücken. Man spricht um eines Anklanges willen, den man 
heim andern sucht. Beteiligung an einer Unterhaltung bezeugt ein 
Anwesendsein. Und schweigen heißt abseits bleiben- aus Befangen­
heit oder verschlossener Reserve. Pausen aufkommen zu lassen gilt als 
Zeichen, sich nicht bewegen zu können in einer Welt, deren maßgeb­
liche Ebene die Gesellschaft ist. W ohei es bei dem unverbindlichen 
Weiterspinnen eines Gesprächs, bei den Belanglosigkeiten, die man 
austauscht, nur um flüchtige Anknüpfung zu tun ist. Ernsthaftes Ein­
gehen auf etwas kann daraufhin geradezu verpönt sein. Lediglich ein 
Fürsichsein wird aufgegeben.- Für sich stehen heißt aber zumeist: 
sich reservieren gegenüber Ansprüchen, die die Sachen insofer~ er­
heben, als davon die Rede ist. Nichtbeachtung dieser den Dingen 
darin zuerkannten Bedeutung steht aber als Haltung in einem V er­
hältnis zu einer sich offenhaltenden Wachheit des Menschen. Diese 
bezeichnet ein Maß seiner Existenz. 

Was dem Menschen die Sprache ist, die Bedeutung der Rede im 
Lehen, zeigt z. B. das Schicksal der Taubheit. 

Taub- aber auch Blindsein bedeutet anderes als nicht-schmecken­
oder nicht-riechen- oder nicht-tasten-können. Denn dies alles sind nur 
Defekte im Sinne eines Unvermögens. Das Verhältnis zur Welt im 
Ganzen bleibt hier unhetroffen. Was geschmeckt, gerochen usw. wird, 
hat lediglich vitale Bedeutung. Nicht-riechen-können betrifft mich 
lediglich in meiner Umgangsfähigkeit mit den Dingen. Ich muß mich 
in acht nehmen und vorsichtig sein; ich werde unsicher, wenn Geruch 
mich nicht mehr warnen, mich nicht mehr gegen Irrtum schützen 
kann. So verhängnisvoll solche Unvermögen werden können - sie 
bleiben peripheres Mißgeschick, das man in Grenzen ausschalten, wo-

75 



raufhin man sich irgendwie einrichten kann, mit dem man einfach zu 
rechnen hat. Etwas anderes ist aber das Schicksal, taub oder blind zu 
sein. Denn Hören und Sehen sind nicht nur solche Erfahrungsweisen 
von an den Dingen haftenden, sie darum auch unmittelbar gebenden 
Einzelheiten. Ohr und Auge sind auf die Welt im Ganzen bezogen. 
Auch in der Stille "spricht" sie noch zu uns. Und die ganze Natur 
offenbart sich durch die Farbe dem Sinn des Auges. Jegliches bezeugt 
sich in einem "Aussehen". Dem Blinden ist die Welt verschlossen. Er · 
bleibt angewiesen darauf, sich von den Dingen in ihrer spezifischen 
Seinsart angehen, in seiner Leiblichkeit affizieren zu lassen, ohne sie 
neutralisiert in barer Erscheinungshaftigkeit auch- im doppelten 
Sinn des Wortes: - "übersehen" zu können. Das Gehör ist aber vor­
züglich das Organ zum Vernehmen des anderen. Der Taube ist ausge­
schlossen von der Gemeinschaft mit anderen. Er kann nicht teilnehmen 
an dem, was sie bewegt. Er ist vom "Leben" ausgeschlossen. Inmitten 
der anderen ist er allein. Er ringt um den Anschluß an sie, wenn er 
gespannt ih1en Lippen ablesen, d. i. sich ermitteln will, was ihm nicht 
ohne weiteres vermittelt werden kann. Der Taube verfällt dem Schick­
sal der Vereinsamung. Er ist gebannt in Schweigen. Sein Charakter, 
sein V erhältnie zu den Menschen ändert sich. Er verliert die Sicherheit, 
sich unter Menschen zu bewegen. Was sich auf die durchschnittliche 
Spannung bezieht, mit der jeder in Haltung, Miene, Einstellung dem 
zu entsprechen sucht, wovon gerade die Rede ist. Denn jeder setzt von 
jedem voraus, daß ihm das als Horizont gegenwärtig ist. Die Sprache 
des einen weckt daraufhin die Sprache des anderen. Das, wovon 
die Rede ist, trennt und verbindet die einzelnen, stellt jeden zu jedem 
irgendwie. 

2. Das Verhältnis des einen zum anderen zeigt sich im Ton, in dem 
sie miteinander sprechen. Im Ton wird die Ebene gesellschaftlichen 
Verkehrs festgelegt. Er wird von dem einen angeschlagen, und vom 
anderen wird darauf eingegangen; im Ton packt man den anderen 
von einer Seite. Daraufhin kann man sich im Ton - z. B. in dessen 
Vertraulichkeit - vergreifen, sofern es nicht der passende Ton je­
mandem gegenüber oder irgendwobei ist. Im Ton stellt man sich zu 
dem anderen bzw. zu den Dingen, über die man geringschätzig, witzig 

76 

usw. redet. Der Ton kann echt oder unecht, ursprünglich oder ge· 
macht sein. Das Leben ist immer von einem bestimmten Ton be­
herrscht, darauf "gestimmt". Als Verkehrston kann sich ein ausge· 
sprochener Jargon z. B. entwickeln. Und darin, daß man ihm "ver· 
fallen" kann, zeigt sich nicht nur dessen Unpassendsein, sondern vor· 
züglich das andere an, wie man der darin bezeichneten Ebene von Exi­
stenz auch wider Willen verhaftet bleibt. Sofern einem der irgendwo 
herrschende, z. B. lockere Ton nicht liegt, kann man "verstimmt" 
werden. Das Zueinanderstimmen ist der tragende Grund jedes V er­
stehens. Wo dieses wortlose Sichverstehen fehlt, redet man anein· 
ander vorbei. Der Ton wird angegeben von jemandem, sofern sich 
darin seine Stellung oder die Macht seiner Persönlichkeit durchsetzt. 
In der Maßgeblichkeit des von irgendwoher angeschlagenen Tones 
kommt wiederum zum Vorschein, wie das Mit· und Zueinandersein 

·vorzüglich im Miteinandersprechen realisiert wird. 
3. Der Ton jemandes kann ihn charakterisieren, sofern es der bei 

ihm übliche Ton ist. Oder vielleicht auch ein solcher, wie "nur er ihn 
treffen kann". Am Ton, am Gang erkennt man jemand -im Unter· 
schied dazu, daß man das Gesicht, nämlich sein Gesicht und die, 
nämlich seine Stimme erkennt. Denn Gesicht und Stimme gehören 
zusammen. Sie sind nicht nur charakteristisch für jemanden. Das 
Gesicht enthüllt ihn-die Hände verraten es aber nur, wie er ist. 
Die vorgebundene Maske verleiht Anonymität und suspendiert ihren 
Träger gleichsam von sich selbst. Und gegenüber dem Ton, den man 
annehmen kann, der dann gezwungen und insofern nicht echt klingt, 
ist die Stimme etwas, was nur verstellt werden kann, sofern man 
darin sich verbergen will. 

Im Unterschied zu dem Gesicht, das als Physio·gnomie1) gesehen 
wird, ist die Stimme etwas, worin einer nur identifiziert werden kann. 

1) Gesichthat die Doppelbedeutung: in die Welt zu sehen und: gerade in ?er 
hierbei aufgenommenen Richtung sichtbar zu werde~. ~obei ?iese.R~chtul;lg ke~ne 
sachlich zu bestimmende und anzugebende Perspektive 1st. Sie pomt!ert s1ch ~el· 
mehr im Blick eines Menschen. Er ist die Mitte im Ausdruck des Gesichts. Es gibt 
einen leeren Blick und nichtssagende Gesichter. Die Züge des Gesichts sind 
nichts natürlich-Morphologisches, sondern etwas Geistiges. Das Lebendig.e des Ge­
sichts liegt in Aktivität und Spannung. Das Gesicht zeigt Entspannung 1m Schlaf 
und bekommt die Erstarrung der Maske im Tod. (Der Körper dagegen ruht nur, 

77 



raufhin man sich irgendwie einrichten kann, mit dem man einfach zu 
rechnen hat. Etwas anderes ist aber das Schicksal, taub oder blind zu 
sein. Denn Hören und Sehen sind nicht nur solche Erfahrungsweisen 
von an den Dingen haftenden, sie darum auch unmittelbar gebenden 
Einzelheiten. Ohr und Auge sind auf die Welt im Ganzen bezogen. 
Auch in der Stille "spricht" sie noch zu uns. Und die ganze Natur 
offenbart sich durch die Farbe dem Sinn des Auges. Jegliches bezeugt 
sich in einem "Aussehen". Dem Blinden ist die Welt verschlossen. Er · 
bleibt angewiesen darauf, sich von den Dingen in ihrer spezifischen 
Seinsart angehen, in seiner Leiblichkeit affizieren zu lassen, ohne sie 
neutralisiert in barer Erscheinungshaftigkeit auch- im doppelten 
Sinn des Wortes: - "übersehen" zu können. Das Gehör ist aber vor­
züglich das Organ zum Vernehmen des anderen. Der Taube ist ausge­
schlossen von der Gemeinschaft mit anderen. Er kann nicht teilnehmen 
an dem, was sie bewegt. Er ist vom "Leben" ausgeschlossen. Inmitten 
der anderen ist er allein. Er ringt um den Anschluß an sie, wenn er 
gespannt ih1en Lippen ablesen, d. i. sich ermitteln will, was ihm nicht 
ohne weiteres vermittelt werden kann. Der Taube verfällt dem Schick­
sal der Vereinsamung. Er ist gebannt in Schweigen. Sein Charakter, 
sein V erhältnie zu den Menschen ändert sich. Er verliert die Sicherheit, 
sich unter Menschen zu bewegen. Was sich auf die durchschnittliche 
Spannung bezieht, mit der jeder in Haltung, Miene, Einstellung dem 
zu entsprechen sucht, wovon gerade die Rede ist. Denn jeder setzt von 
jedem voraus, daß ihm das als Horizont gegenwärtig ist. Die Sprache 
des einen weckt daraufhin die Sprache des anderen. Das, wovon 
die Rede ist, trennt und verbindet die einzelnen, stellt jeden zu jedem 
irgendwie. 

2. Das Verhältnis des einen zum anderen zeigt sich im Ton, in dem 
sie miteinander sprechen. Im Ton wird die Ebene gesellschaftlichen 
Verkehrs festgelegt. Er wird von dem einen angeschlagen, und vom 
anderen wird darauf eingegangen; im Ton packt man den anderen 
von einer Seite. Daraufhin kann man sich im Ton - z. B. in dessen 
Vertraulichkeit - vergreifen, sofern es nicht der passende Ton je­
mandem gegenüber oder irgendwobei ist. Im Ton stellt man sich zu 
dem anderen bzw. zu den Dingen, über die man geringschätzig, witzig 

76 

usw. redet. Der Ton kann echt oder unecht, ursprünglich oder ge· 
macht sein. Das Leben ist immer von einem bestimmten Ton be­
herrscht, darauf "gestimmt". Als Verkehrston kann sich ein ausge· 
sprochener Jargon z. B. entwickeln. Und darin, daß man ihm "ver· 
fallen" kann, zeigt sich nicht nur dessen Unpassendsein, sondern vor· 
züglich das andere an, wie man der darin bezeichneten Ebene von Exi­
stenz auch wider Willen verhaftet bleibt. Sofern einem der irgendwo 
herrschende, z. B. lockere Ton nicht liegt, kann man "verstimmt" 
werden. Das Zueinanderstimmen ist der tragende Grund jedes V er­
stehens. Wo dieses wortlose Sichverstehen fehlt, redet man anein· 
ander vorbei. Der Ton wird angegeben von jemandem, sofern sich 
darin seine Stellung oder die Macht seiner Persönlichkeit durchsetzt. 
In der Maßgeblichkeit des von irgendwoher angeschlagenen Tones 
kommt wiederum zum Vorschein, wie das Mit· und Zueinandersein 

·vorzüglich im Miteinandersprechen realisiert wird. 
3. Der Ton jemandes kann ihn charakterisieren, sofern es der bei 

ihm übliche Ton ist. Oder vielleicht auch ein solcher, wie "nur er ihn 
treffen kann". Am Ton, am Gang erkennt man jemand -im Unter· 
schied dazu, daß man das Gesicht, nämlich sein Gesicht und die, 
nämlich seine Stimme erkennt. Denn Gesicht und Stimme gehören 
zusammen. Sie sind nicht nur charakteristisch für jemanden. Das 
Gesicht enthüllt ihn-die Hände verraten es aber nur, wie er ist. 
Die vorgebundene Maske verleiht Anonymität und suspendiert ihren 
Träger gleichsam von sich selbst. Und gegenüber dem Ton, den man 
annehmen kann, der dann gezwungen und insofern nicht echt klingt, 
ist die Stimme etwas, was nur verstellt werden kann, sofern man 
darin sich verbergen will. 

Im Unterschied zu dem Gesicht, das als Physio·gnomie1) gesehen 
wird, ist die Stimme etwas, worin einer nur identifiziert werden kann. 

1) Gesichthat die Doppelbedeutung: in die Welt zu sehen und: gerade in ?er 
hierbei aufgenommenen Richtung sichtbar zu werde~. ~obei ?iese.R~chtul;lg ke~ne 
sachlich zu bestimmende und anzugebende Perspektive 1st. Sie pomt!ert s1ch ~el· 
mehr im Blick eines Menschen. Er ist die Mitte im Ausdruck des Gesichts. Es gibt 
einen leeren Blick und nichtssagende Gesichter. Die Züge des Gesichts sind 
nichts natürlich-Morphologisches, sondern etwas Geistiges. Das Lebendig.e des Ge­
sichts liegt in Aktivität und Spannung. Das Gesicht zeigt Entspannung 1m Schlaf 
und bekommt die Erstarrung der Maske im Tod. (Der Körper dagegen ruht nur, 

77 



Andererseits: er selbst ist darin- die Stimme hat nicht nur he­
zeugende Kraft. Diese unverwechselbare Eigenart der Stimme ist 
so, daß sie durch zufällige Affektionen wie Heiserkeit und Gebrochen­
sein nicht verändert wird. Man hört hier aus der Stimme heraus, 
wer da spricht. Denn in der Stimme macht sich einer vernehmbar, 
verschafft sich Gehör darin. Es ist die Stimme des anderen, von der 
man überall erreicht werden kann. Die gehört werden will. Worin 
er sein maßgebliches Mitsein anmeldet, die er daraufhin- in kaum 
merklicher Verschiebung des Wortes - als die seine irgendwozu gibt. 

4. Jede Sprache ist je eines Sprache. Daß jede Sprache insofern eine 
bestimmte Sprache ist, unterscheidet sie von der Rede. Denn jemandes 
Rede ist die von ihm ausgehende Rede, die er als Autor zu verant­
worten hat. Jemandes Sprache ist aber die von ihm her insofern he­
stimmte Sprache, a:ls er sich darin vollzieht. Jemandes Rede ver­
stehen bezieht sich auf sachliches Verständnis. Jemandes Sprache 
verstehen heißt aber: ihn verstehen. Gerade die Bestimmtheit meiner 
Sprache verbindet mich mit anderen. Die Menschen reden verschie­
dene Sprachen, und insofern sind sie verschieden. Worin liegt aber 
diese Verschiedenheit ? 

Meine ist die mir angestammte Muttersprache gegenüber Eng­
lisch z. B. als einer anderen oder fremden Sprache. Deutsch 
können trifft den Stil, die Fähigkeit zur sprachlichen Gestaltung 
eines Gedankens, bezieht sich also auf ein ursprüngliches Verhältnis 
zur Sprache, wie es in deren "Pflege" zur Erscheinung kommt. Eng­

schläft aber nicht). Das Gesicht wird überhaupt nicht wie Leibliches gehabt; man 
merkt und weiß nichts von seinem Gesicht. Das Gesicht wird weder als nackt noch 
als bekleidet verstanden. (Auch die Hand nicht. Denn auch zum Begriff der Hand 
als des öpyavov öpydvwv des Aristoteles gehört dieses Mitverstandensein der Trans­
zendenz menschlicher Existenz, der es im Behandeln, Herstellen, Begreifen und 
Sichbefassen um erprobende Verwirklichung geht. Die Geistigkeit eines Menschen 
zeigt sich in seiner Hand.) Nackt in hezug auf ein Gesicht gesagt soll etwas anderes 
ausdrücken: gerade den Mangel des eigentlich Gesichthaften, überdrängende fleisch­
hafte Fülle. Die Züge des Kindes sind unentwickelt. Sein Blick ist "einfach". Es 
fehlt ihm das Freischweifende. Das Gesicht ist ;,wach", sofern es in die Welt sieht. 
Der Blick des Tieres haftet am Nächstliegenden. Sein Sehen ist auf nacktes Leben 
bezogen. Der Blick des Menschen "trifft" aber die Dinge. Das Gesicht bezeichnet 
eine Frontstellung zur Welt. Das Tier ist aber Zentrum seiner Umwelt. Augen zu 
haben besagt noch nicht einen Blick zu haben. Jemandem ein Gesicht zusprechen 
bedeutet: ihn gleichsam als exzentrisch zu einer Welt zu nehmen, in der er sich als 
irgend wo seiend versteht, in einer Situation, die je die seine ist. 

78 

lisch können bedeutet aber zunächst nur einen Besitz. Man verfügt 
hier über die Sprache, die man daraufhin kann. Nämlich in den wenn 
auch noch so weiten Grenzen, in denen sich jeder Besitz bestimmt. 

Fremd ist nicht das hisher ungekannte Neue, das es lediglich kennen­
zulernen gilt. Gerade je mehr ich eine mir fremde Sprache kenne, um­
somehr zeigt sie sich in ihrer Fremdheit. Sofern ich Englisch spreche, 
nehme ich zu einer anderen Existenz ein Verhältnis auf. Ich suche 
deren Intentionen im Nachvollzug ihrer Konzeptionen zu entsprechen. 
Nur der andere hzw. seine Sprache oder sein Land können fremd sein. 
Der andere, der nämlich meinesgleichen ist. Der, was er ist. als er 
ist. Fremd ist das schlechthin Andersartige. D. i. es liegt hinaus über 
bloße Verschiedenheit, sofern diese immer in sachlicher Hinsicht be­
steht1). Befremdend ist jemandes Verhalten, sofern es jenseits meiner 
Begriffe liegt, ich keinen Maßstab habe, um es beurteilen zu können. 
Man begrenzt sich am Fremden. In der angestammten Art ist Existenz 
der Horizont gezogen, innerhalb dessen sie sich hält. Diese Linie, 
"die das Übersehbare, Helle von dem Unaufhellbaren und Dunklen 
scheidet" (Nietzsche ), ist vollkommen deutlich, aber nicht im einzelnen 
anzugeben. Gerade im Ei.ildruck, den etwas als "fremd" macht, be­
kundet sich die über alle Sagbarkeit hinausliegende Art meiner selbst, 
die mich unausdrücklich immer bestimmt, zu der und gegen die ich 
nichts kann. 

Mein drückt bei meiner Sprache nicht nur ein Besitz- oder auch 
Eigentumsverhältnis aus. Es bedeutet nicht nur einVerfügen über ... , 
sondern vorzüglich ein meiner Sprache Verbunden-sein. Und gegen­
über dem Ton, dem man verfällt, dem man, mitmachend, von sich aus 
sich verbindet, bin ich mir in meiner Sprache als meinem Erbe über­
antwortet worden. Denn Erbe bezeichnet die angestammte Substanz 
eines Menschen. Meine Sprache - das bin ich selbst. Die Mutter­
sprache lernt man ineins damit, daß man überhaupt sprechen lernt. 

1) Nur sofernichEnglisch spreche, ist es eine fremde Sprache. DerSprachwissen­
schaft dagegen können Deutsch und Englisch nur als verschiedene Sprachen er­
scheinen. Denn auf Sprachhau, Grammatik usw. verglichen sind sie Objekt der 
Untersuchung. Diese Supposition ent-stellt aber Sprache. Sie löst sie aus dem Ver­
hand ihres Ursprungs. Denn je ist es menschliche Existenz, was in einer Sprache 
zu Wort kommt. 

79 



Andererseits: er selbst ist darin- die Stimme hat nicht nur he­
zeugende Kraft. Diese unverwechselbare Eigenart der Stimme ist 
so, daß sie durch zufällige Affektionen wie Heiserkeit und Gebrochen­
sein nicht verändert wird. Man hört hier aus der Stimme heraus, 
wer da spricht. Denn in der Stimme macht sich einer vernehmbar, 
verschafft sich Gehör darin. Es ist die Stimme des anderen, von der 
man überall erreicht werden kann. Die gehört werden will. Worin 
er sein maßgebliches Mitsein anmeldet, die er daraufhin- in kaum 
merklicher Verschiebung des Wortes - als die seine irgendwozu gibt. 

4. Jede Sprache ist je eines Sprache. Daß jede Sprache insofern eine 
bestimmte Sprache ist, unterscheidet sie von der Rede. Denn jemandes 
Rede ist die von ihm ausgehende Rede, die er als Autor zu verant­
worten hat. Jemandes Sprache ist aber die von ihm her insofern he­
stimmte Sprache, a:ls er sich darin vollzieht. Jemandes Rede ver­
stehen bezieht sich auf sachliches Verständnis. Jemandes Sprache 
verstehen heißt aber: ihn verstehen. Gerade die Bestimmtheit meiner 
Sprache verbindet mich mit anderen. Die Menschen reden verschie­
dene Sprachen, und insofern sind sie verschieden. Worin liegt aber 
diese Verschiedenheit ? 

Meine ist die mir angestammte Muttersprache gegenüber Eng­
lisch z. B. als einer anderen oder fremden Sprache. Deutsch 
können trifft den Stil, die Fähigkeit zur sprachlichen Gestaltung 
eines Gedankens, bezieht sich also auf ein ursprüngliches Verhältnis 
zur Sprache, wie es in deren "Pflege" zur Erscheinung kommt. Eng­

schläft aber nicht). Das Gesicht wird überhaupt nicht wie Leibliches gehabt; man 
merkt und weiß nichts von seinem Gesicht. Das Gesicht wird weder als nackt noch 
als bekleidet verstanden. (Auch die Hand nicht. Denn auch zum Begriff der Hand 
als des öpyavov öpydvwv des Aristoteles gehört dieses Mitverstandensein der Trans­
zendenz menschlicher Existenz, der es im Behandeln, Herstellen, Begreifen und 
Sichbefassen um erprobende Verwirklichung geht. Die Geistigkeit eines Menschen 
zeigt sich in seiner Hand.) Nackt in hezug auf ein Gesicht gesagt soll etwas anderes 
ausdrücken: gerade den Mangel des eigentlich Gesichthaften, überdrängende fleisch­
hafte Fülle. Die Züge des Kindes sind unentwickelt. Sein Blick ist "einfach". Es 
fehlt ihm das Freischweifende. Das Gesicht ist ;,wach", sofern es in die Welt sieht. 
Der Blick des Tieres haftet am Nächstliegenden. Sein Sehen ist auf nacktes Leben 
bezogen. Der Blick des Menschen "trifft" aber die Dinge. Das Gesicht bezeichnet 
eine Frontstellung zur Welt. Das Tier ist aber Zentrum seiner Umwelt. Augen zu 
haben besagt noch nicht einen Blick zu haben. Jemandem ein Gesicht zusprechen 
bedeutet: ihn gleichsam als exzentrisch zu einer Welt zu nehmen, in der er sich als 
irgend wo seiend versteht, in einer Situation, die je die seine ist. 

78 

lisch können bedeutet aber zunächst nur einen Besitz. Man verfügt 
hier über die Sprache, die man daraufhin kann. Nämlich in den wenn 
auch noch so weiten Grenzen, in denen sich jeder Besitz bestimmt. 

Fremd ist nicht das hisher ungekannte Neue, das es lediglich kennen­
zulernen gilt. Gerade je mehr ich eine mir fremde Sprache kenne, um­
somehr zeigt sie sich in ihrer Fremdheit. Sofern ich Englisch spreche, 
nehme ich zu einer anderen Existenz ein Verhältnis auf. Ich suche 
deren Intentionen im Nachvollzug ihrer Konzeptionen zu entsprechen. 
Nur der andere hzw. seine Sprache oder sein Land können fremd sein. 
Der andere, der nämlich meinesgleichen ist. Der, was er ist. als er 
ist. Fremd ist das schlechthin Andersartige. D. i. es liegt hinaus über 
bloße Verschiedenheit, sofern diese immer in sachlicher Hinsicht be­
steht1). Befremdend ist jemandes Verhalten, sofern es jenseits meiner 
Begriffe liegt, ich keinen Maßstab habe, um es beurteilen zu können. 
Man begrenzt sich am Fremden. In der angestammten Art ist Existenz 
der Horizont gezogen, innerhalb dessen sie sich hält. Diese Linie, 
"die das Übersehbare, Helle von dem Unaufhellbaren und Dunklen 
scheidet" (Nietzsche ), ist vollkommen deutlich, aber nicht im einzelnen 
anzugeben. Gerade im Ei.ildruck, den etwas als "fremd" macht, be­
kundet sich die über alle Sagbarkeit hinausliegende Art meiner selbst, 
die mich unausdrücklich immer bestimmt, zu der und gegen die ich 
nichts kann. 

Mein drückt bei meiner Sprache nicht nur ein Besitz- oder auch 
Eigentumsverhältnis aus. Es bedeutet nicht nur einVerfügen über ... , 
sondern vorzüglich ein meiner Sprache Verbunden-sein. Und gegen­
über dem Ton, dem man verfällt, dem man, mitmachend, von sich aus 
sich verbindet, bin ich mir in meiner Sprache als meinem Erbe über­
antwortet worden. Denn Erbe bezeichnet die angestammte Substanz 
eines Menschen. Meine Sprache - das bin ich selbst. Die Mutter­
sprache lernt man ineins damit, daß man überhaupt sprechen lernt. 

1) Nur sofernichEnglisch spreche, ist es eine fremde Sprache. DerSprachwissen­
schaft dagegen können Deutsch und Englisch nur als verschiedene Sprachen er­
scheinen. Denn auf Sprachhau, Grammatik usw. verglichen sind sie Objekt der 
Untersuchung. Diese Supposition ent-stellt aber Sprache. Sie löst sie aus dem Ver­
hand ihres Ursprungs. Denn je ist es menschliche Existenz, was in einer Sprache 
zu Wort kommt. 

79 



Man erwacht zu sich selbst darin. In der Muttersprache wird appelliert 
an mich. Und das bedeutet nicht nur, daß ein Verständnis erweckt 
wird für den Geist dieser Sprache -wie man etwa nur dann Englisch 
wirklich "kann", wenn man in der Präsenz der Logizität seines 
Sprachbaues auch darin denken kann. Denn ich kann mich über­
haupt nicht lösen von meiner Sprache und meinem Volk, ich kann 
mich nur in bezug darauf verleugnen wollen. In der Angestammtheit 
meiner Sprache ist die schicksalhafte Gemeinschaft indiziert, in der 
ich durch meine mir überkommene Sprache stehe. 

Sprache ist Erbe als ein Gut, über das ich ebenso verfüge, wie es 
meine Kräfte entbindet; im schöpferisch-Nachzeugenden ihrer Kon­
zeptionen, in der Ausprägung der darin angelegten Möglichkeiten. 
Jeder kommt so zu seiner als der ihm eigentümlichen Sprache. Ge­
rade im persönlichen Stil zeigt sich gesteigert die Potenz einer Sprache, 
deren Möglichkeiten, gerade nur sofern sie Möglichkeiten bleiben, 
allererst das Feld für eine Übersetzung schaffen. "Erst im Individuum 
erhält die Sprache ihre letzte Bestimmtheit. Keiner denkt bei dem 
Wort gerade und genau das, was der andre, und die noch so kleine 
Verschiedenheit zittert, wie ein Kreis im Wasser, durch die ganze 
Sprache fort. Alles Verstehen ist daher immer zugleich ein Nicht­
Verstehen, alle Übereinstimmung in Gedanken und Gefühlen zu­
gleich ein Auseinandergehen"1). Nur in der Entsprechung trifft 
man sich. Meine Sprache ist verbindliche Basis meiner Ausein­
andersetzung d~r Dinge2). Denn Freiheit braucht Widerhalt; sie zeigt 
sich im Sichbestimmenlassen von irgendwoher. - Sprache ist EVEP· 
TEta. Sie bildet. "Der Sinn des Wortes ist das Verhältnis des Geistigen 
im Menschen zum Geistigen außer ihm••3). Geist ist- allgemein­
die unfixierte Manifestation eines Wesens. Der Geist einer Sprache 

1) Humboldt a. a. 0. Seite 64. . 
1) Das mein in mein Dialekt z. B. h~t nicht W:e Bedeu~ungsschwere. von memer 

Sprache. Denn der Dialekt gehört zu emem nur m dem Smn, daß er emem natur­
haft anhängt und - wie die Stimme - die Maske jemandes mitausmachen kann. 
Dem Dialekt fehlt gerade die Intention, die die Sprache zur Sprach.e macht. Man 
kann ihn nicht so lernen, wie man eine Sprache lernt. Man kan~ Ihn. nur nac~­
machen bzw. ihn insofern verstehen", daß man gleichsam durch· Ihn hmdurch die 
Worte vernehmen lernen k;nn. In der Verbreitung und Eigenart eines Dialektes ist 
lediglich die eine Seite eines Stückes Wirklichkeit bezeichnet. 

8) F. Ebner, a. a. 0. S. 43. 

80 

liegt in der darinhinterlegten Auslegung der Dinge. Sprache "bricht und 
zerbricht" (Hebbel). Dadurch hilft sie der Fassungskraft. Daß aber jede 
Sprache eine bestimmte Sprache ist, bedeutet keine partikuläre Be­
sonderung1). Wie etwa ein Gesichtskreis beschränkt ist, daraufhin er­
weitert und verändert werden kann. Sprache hält sich aber innerhalb 
eines Horizontes. In jeder Sprache kann alles irgendwie gesagt 
werden. Das nEpac;; der Sprache liegt darin, daß sie eine Entscheidung 
bedeutet, in deren Gefolge die Wirklichkeit erschlossen wird. Die Be­
stimmtheit einer Sprache ist nicht der eines Standortes zu vergleichen. 
Als ob, wie bei einer perspektivischen Verschiebung und V erdeckung, 
verschiedene "Seiten" der Wirklichkeit in den verschiedenen Sprachen 
zum Ausdruck kämen. In deri Vorentscheidungen einer Sprache ist 
keine Wahl bezeichnet, durch die andere Blicknahmen nur eben aus­
geschaltet wären. Sie betreffen vielmehr einen Grund, auf den im arti­
kulierenden Stiften von Bezügen auslegend zugekommen wird. Die 
Brechung der Dinge in den verschiedenen Sprachen ist verschieden. 
Es liegt in jeder Sprache eine eigentümliche Weltansicht2). ·wie der 
einzelne Laut zwischen den Gegenstand und den Menschen, so tritt die 

I) Die "Bestimmtheit" einer Sprache bedeutet hier nicht nnr, diese und keine 
andere Sprache zu sein. Wie etwa die "Bestimmtheit" eines Dialektes nur eben seine 
Unterschiedlichkeit gegenüber anderen Dialekten meinen kann, von denen er 
sich abgrenzt. Vielmehr: Was eine Sprache ist, ist sie als 1TEpa~, Bestimmtheit. 
Ihre Form ist "entschiedene" Form. 

2) Was so bei Humboldt als Weltansicht fixiert wird, ist fernzuhalten von Welt­
anschauung und Weltbild. 

1. "Anschauungen", zu denen man kommt, sind keine bloßen Meinungen. An­
schauung bedeutet ein unverrückbares Verhältnis zu den Dingen. Es gilt hier weniger, 
den Dingen sachlich gerecht zu werden, als daß eine spezifische "Bedeutung" der 
Dinge an etwas bemessen wird. "Welt"anschauung bedeutet aber eine ursprüng­
liche Entscheidung hierin, für die es außer der eignen Existenz keine Instanz gibt. 
Jeder hat seine Weltanschauung - wobei dies seine aber nicht etwa schon eine ihm 
eigentümliche Weltanschauung bedeutet. Auch Weltanschauungen sind nicht auf 
Standpunkte als sachlich mögliche und nur zu vertretende Anschauungen zu redu­
zieren. Sie sind nicht wahr oder falsch. Man kann nicht diskutieren darüber. Aber 
gegenüber der Welt"ansicht", wie sie in der Sprache hinterlegt ist und im Lernen 
der Sprache angeeignet werden kann, ist die Weltanschauung etwas, was nur aus 
seinem Ursprung zu vollziehen ist. Ihr Ernst erweist sich darin, daß man nur im 
Einsatz des Kampfes zu ihrem Zeugen werden kann. 

2. Weltanschauungen haben nichts sachlich-Zwingendes. Ich kann nur dazu er­
weckt und bekehrt wcrd!'n, sofern dabei an mich appelliert wird. Weltbild er können 
aber bewiesen werden. Sie sind anonym. Es gibt etwa das kopernikanische Weltbild. 
Die Welt ist hier freigegeben zu wissenschaftlicher Behandlung; als Objekt einer 
Dar8tdlung wird 8ie auf einen Standpunkt bezogen. Über Weltbilder kann man 

81 



Man erwacht zu sich selbst darin. In der Muttersprache wird appelliert 
an mich. Und das bedeutet nicht nur, daß ein Verständnis erweckt 
wird für den Geist dieser Sprache -wie man etwa nur dann Englisch 
wirklich "kann", wenn man in der Präsenz der Logizität seines 
Sprachbaues auch darin denken kann. Denn ich kann mich über­
haupt nicht lösen von meiner Sprache und meinem Volk, ich kann 
mich nur in bezug darauf verleugnen wollen. In der Angestammtheit 
meiner Sprache ist die schicksalhafte Gemeinschaft indiziert, in der 
ich durch meine mir überkommene Sprache stehe. 

Sprache ist Erbe als ein Gut, über das ich ebenso verfüge, wie es 
meine Kräfte entbindet; im schöpferisch-Nachzeugenden ihrer Kon­
zeptionen, in der Ausprägung der darin angelegten Möglichkeiten. 
Jeder kommt so zu seiner als der ihm eigentümlichen Sprache. Ge­
rade im persönlichen Stil zeigt sich gesteigert die Potenz einer Sprache, 
deren Möglichkeiten, gerade nur sofern sie Möglichkeiten bleiben, 
allererst das Feld für eine Übersetzung schaffen. "Erst im Individuum 
erhält die Sprache ihre letzte Bestimmtheit. Keiner denkt bei dem 
Wort gerade und genau das, was der andre, und die noch so kleine 
Verschiedenheit zittert, wie ein Kreis im Wasser, durch die ganze 
Sprache fort. Alles Verstehen ist daher immer zugleich ein Nicht­
Verstehen, alle Übereinstimmung in Gedanken und Gefühlen zu­
gleich ein Auseinandergehen"1). Nur in der Entsprechung trifft 
man sich. Meine Sprache ist verbindliche Basis meiner Ausein­
andersetzung d~r Dinge2). Denn Freiheit braucht Widerhalt; sie zeigt 
sich im Sichbestimmenlassen von irgendwoher. - Sprache ist EVEP· 
TEta. Sie bildet. "Der Sinn des Wortes ist das Verhältnis des Geistigen 
im Menschen zum Geistigen außer ihm••3). Geist ist- allgemein­
die unfixierte Manifestation eines Wesens. Der Geist einer Sprache 

1) Humboldt a. a. 0. Seite 64. . 
1) Das mein in mein Dialekt z. B. h~t nicht W:e Bedeu~ungsschwere. von memer 

Sprache. Denn der Dialekt gehört zu emem nur m dem Smn, daß er emem natur­
haft anhängt und - wie die Stimme - die Maske jemandes mitausmachen kann. 
Dem Dialekt fehlt gerade die Intention, die die Sprache zur Sprach.e macht. Man 
kann ihn nicht so lernen, wie man eine Sprache lernt. Man kan~ Ihn. nur nac~­
machen bzw. ihn insofern verstehen", daß man gleichsam durch· Ihn hmdurch die 
Worte vernehmen lernen k;nn. In der Verbreitung und Eigenart eines Dialektes ist 
lediglich die eine Seite eines Stückes Wirklichkeit bezeichnet. 

8) F. Ebner, a. a. 0. S. 43. 

80 

liegt in der darinhinterlegten Auslegung der Dinge. Sprache "bricht und 
zerbricht" (Hebbel). Dadurch hilft sie der Fassungskraft. Daß aber jede 
Sprache eine bestimmte Sprache ist, bedeutet keine partikuläre Be­
sonderung1). Wie etwa ein Gesichtskreis beschränkt ist, daraufhin er­
weitert und verändert werden kann. Sprache hält sich aber innerhalb 
eines Horizontes. In jeder Sprache kann alles irgendwie gesagt 
werden. Das nEpac;; der Sprache liegt darin, daß sie eine Entscheidung 
bedeutet, in deren Gefolge die Wirklichkeit erschlossen wird. Die Be­
stimmtheit einer Sprache ist nicht der eines Standortes zu vergleichen. 
Als ob, wie bei einer perspektivischen Verschiebung und V erdeckung, 
verschiedene "Seiten" der Wirklichkeit in den verschiedenen Sprachen 
zum Ausdruck kämen. In deri Vorentscheidungen einer Sprache ist 
keine Wahl bezeichnet, durch die andere Blicknahmen nur eben aus­
geschaltet wären. Sie betreffen vielmehr einen Grund, auf den im arti­
kulierenden Stiften von Bezügen auslegend zugekommen wird. Die 
Brechung der Dinge in den verschiedenen Sprachen ist verschieden. 
Es liegt in jeder Sprache eine eigentümliche Weltansicht2). ·wie der 
einzelne Laut zwischen den Gegenstand und den Menschen, so tritt die 

I) Die "Bestimmtheit" einer Sprache bedeutet hier nicht nnr, diese und keine 
andere Sprache zu sein. Wie etwa die "Bestimmtheit" eines Dialektes nur eben seine 
Unterschiedlichkeit gegenüber anderen Dialekten meinen kann, von denen er 
sich abgrenzt. Vielmehr: Was eine Sprache ist, ist sie als 1TEpa~, Bestimmtheit. 
Ihre Form ist "entschiedene" Form. 

2) Was so bei Humboldt als Weltansicht fixiert wird, ist fernzuhalten von Welt­
anschauung und Weltbild. 

1. "Anschauungen", zu denen man kommt, sind keine bloßen Meinungen. An­
schauung bedeutet ein unverrückbares Verhältnis zu den Dingen. Es gilt hier weniger, 
den Dingen sachlich gerecht zu werden, als daß eine spezifische "Bedeutung" der 
Dinge an etwas bemessen wird. "Welt"anschauung bedeutet aber eine ursprüng­
liche Entscheidung hierin, für die es außer der eignen Existenz keine Instanz gibt. 
Jeder hat seine Weltanschauung - wobei dies seine aber nicht etwa schon eine ihm 
eigentümliche Weltanschauung bedeutet. Auch Weltanschauungen sind nicht auf 
Standpunkte als sachlich mögliche und nur zu vertretende Anschauungen zu redu­
zieren. Sie sind nicht wahr oder falsch. Man kann nicht diskutieren darüber. Aber 
gegenüber der Welt"ansicht", wie sie in der Sprache hinterlegt ist und im Lernen 
der Sprache angeeignet werden kann, ist die Weltanschauung etwas, was nur aus 
seinem Ursprung zu vollziehen ist. Ihr Ernst erweist sich darin, daß man nur im 
Einsatz des Kampfes zu ihrem Zeugen werden kann. 

2. Weltanschauungen haben nichts sachlich-Zwingendes. Ich kann nur dazu er­
weckt und bekehrt wcrd!'n, sofern dabei an mich appelliert wird. Weltbild er können 
aber bewiesen werden. Sie sind anonym. Es gibt etwa das kopernikanische Weltbild. 
Die Welt ist hier freigegeben zu wissenschaftlicher Behandlung; als Objekt einer 
Dar8tdlung wird 8ie auf einen Standpunkt bezogen. Über Weltbilder kann man 

81 



ganze Sprache zwischen ihn und die innerlich und äußerlich auf ihn 
einwirkende Natur ... Er umgibt sich mit einer Welt von Lauten, um 
die Welt von Gegenständen in sich aufzunehmen und zu bearbeiten. 
Diese Ausdrücke überschreiten auf keine Weise das Maaß de1· 
einfachen Wahrheit"1)2). Sprache erfüllt insofern die Existenzform 
eines Volkes. In einer fremden Sprache ist eine fremde Welt be­
zeichnet. "Durch denselben Act, vermöge dessen der Mensch die 
Sprache aus sich herausspinnt, spinnt er sich in dieselbe ein, und jede 
zieht um das Volk, welchem sie angehört, einen Kreis, aus dem es 
nur insofern hinauszugehen möglich ist, als man zugleich in den Kreis 
einer andren hinübertritt"3). 

§ 14. BEDEUTUNGSMODALITÄTEN 

Nach der "W ortbedeutung" war gefragt. 
Eine Sprache sprechen heißt: das darin hinterlegte Verhältnis zu 

den Dingen aufzunehmen. Daß der hO"fO~ lY'll-laVTIKO~ ist, meint ja 
auch gerade, daß man durch das Wort auf die Dinge gebracht wird. 
Die Sprache, zu der ein Wort gehört, und der man sich im Aufgreifen 
des Wortes verbindet, ist aber eine "bestimmte" nicht nur in dem 
Sinn, wie die Verschiedenheit der linguae die Sprachwissenschaft be­
gründet; nicht jede Sprache ist ja doch eine lingua i. e. S. Jede 
Sprache ist aber eine ,~bestimmte" - nicht zuletzt hinsichtlich der 
Ebene und Richtung, in der die Dinge gefaßt, hinsichtlich deren sie 
einem auch gerade zu erkennen gegeben werden. 

Daraus, daß jedes Wort in seiner Bedeutung verstanden wird, 
glaubte man die "Wortbedeutungen" als etwas eindeutig dadurch 
Indiziertes fixieren zu können. Man wird aber gerade in sehr verschie-

lediglich diskutieren; es wäre sinnlos, sein Leben einzusetzen für etwas, dessen 
Richtigkeit bewiesen, was sich insofern selbst durchsetzen kann. 

Die Ansicht der Wirklichkeit steht aber in der Läßliehkeit ihrer Auslegung, hin­
sichtlich der Verschiedenheit der dirigierenden Motive, unter denen sie genommen 
und artikuliert wird, unter einem offenen Horizont - im Gegensatz zu der Welt 
als Universum, die hierbei "Gegenstand" der Erkenntnis ist, und deren "Bild" nur 
systematisch entwickelt werden kann. 

1) Humboldt, a. a. 0. S. 58. 
2) Von mir gesperrt. 
3) Humboldt, a. a. 0. S. 59. 

82 

den er Weise durch das Wort auf etwas gebracht. Und sofern die Dik­
tion, die ich meiner Rede gebe, durchschossen ist von Wörtern, die 
nicht zum eigentlichen Bestand meiner Sprache gehören- z. B. Ter­
mini, Fremdwörter usw.- tritt in der Umstellung, die jedesmal die 
Aufnahme solcher Wörter verlangt, die verschiedene Modalität ihrer 
"Bedeutung" zutage: 

l. Termini z. B. sind etwas Zwischensprachliches. Es fehlt ihnen die 
existenzielle Sicht eigentlicher Wörter. Wörter der Umgangssprache 
können - und dies gerade unter Verschiebung ihrer Bedeutungs­
modalität - als Termini verwendet werden. Gerade Termini sind 
aber nun tatsächlich modi significandi, sofern sie ausdrücklich dienen 
sollen zur Fixierung dessen, was im Terminus als maßgeblich ver· 
öffentlicht wird: der Terminus steht fii.r Sachen. Und als das - näm­
lich als eingeführte Bezeichnung, über deren "Bedeutung" das Fach­
wörterbuch orientiert - wird er auch aufgefaßt1). "Bedeutung" 
heißt hier: der Begriff, den man damit zu verbinden hat. Etwas 
anderes ist aber die Bedeutung des Wortes Osmose selbst, dies, daß 
es ein Terminus ist- woraufhin es aber zunächst gerade erkannt, 
und was davon vielleicht auch allein verstanden wird. D. i. erst das 
V erstandenhaben einesWortesals Terminus läßt weiterfragen, welcher 
Sache er zugeordnet ist- wobei man dann Verweisungen folgt, deren 
jede akut wird erst im Gefolge der anderen. Es gibt hier ein teilweises 
Verstehen, ein- Stück-weit-kommen in fortschreitender Orientierung; 
schon die äußere Form eines Terminus kann es einem z. B. verraten. 
daß ... 

2. DKW, AEG, HAPAG sind keine sprachlichen Wörter. Es sind 
Buchstabenkomplexe, Abkürzungen und eigentlich Aufschriften von 
etwas. Und darin kommt eine Welt zum Vorschein, an die jeder alg an 
Verkehrsmittel, Wirtschaftsunternehmen usw. angeschlossen ist. Die 
Verarmung des Lebensraumes drückt sich darin aus. Es ist eine hori­
zontlose, ausschnitthafte Welt, in der vordringlich wird, wie alles 11•11"· 

miert und typisiert worden ist. Die Sachlichkeit des Betriebes, in den 
man eingespannt ist, die weitgehende Teilnahme an der Öffentlichkeit 

1 ) Auch wissenschaftliche "Namen" sind fachliche Bezeichnungen. Als Orchis 
macula wird eine Pflanze bestimmt., d. i. in ihrf'm Ausfall dahin beurteilt. 

83 



ganze Sprache zwischen ihn und die innerlich und äußerlich auf ihn 
einwirkende Natur ... Er umgibt sich mit einer Welt von Lauten, um 
die Welt von Gegenständen in sich aufzunehmen und zu bearbeiten. 
Diese Ausdrücke überschreiten auf keine Weise das Maaß de1· 
einfachen Wahrheit"1)2). Sprache erfüllt insofern die Existenzform 
eines Volkes. In einer fremden Sprache ist eine fremde Welt be­
zeichnet. "Durch denselben Act, vermöge dessen der Mensch die 
Sprache aus sich herausspinnt, spinnt er sich in dieselbe ein, und jede 
zieht um das Volk, welchem sie angehört, einen Kreis, aus dem es 
nur insofern hinauszugehen möglich ist, als man zugleich in den Kreis 
einer andren hinübertritt"3). 

§ 14. BEDEUTUNGSMODALITÄTEN 

Nach der "W ortbedeutung" war gefragt. 
Eine Sprache sprechen heißt: das darin hinterlegte Verhältnis zu 

den Dingen aufzunehmen. Daß der hO"fO~ lY'll-laVTIKO~ ist, meint ja 
auch gerade, daß man durch das Wort auf die Dinge gebracht wird. 
Die Sprache, zu der ein Wort gehört, und der man sich im Aufgreifen 
des Wortes verbindet, ist aber eine "bestimmte" nicht nur in dem 
Sinn, wie die Verschiedenheit der linguae die Sprachwissenschaft be­
gründet; nicht jede Sprache ist ja doch eine lingua i. e. S. Jede 
Sprache ist aber eine ,~bestimmte" - nicht zuletzt hinsichtlich der 
Ebene und Richtung, in der die Dinge gefaßt, hinsichtlich deren sie 
einem auch gerade zu erkennen gegeben werden. 

Daraus, daß jedes Wort in seiner Bedeutung verstanden wird, 
glaubte man die "Wortbedeutungen" als etwas eindeutig dadurch 
Indiziertes fixieren zu können. Man wird aber gerade in sehr verschie-

lediglich diskutieren; es wäre sinnlos, sein Leben einzusetzen für etwas, dessen 
Richtigkeit bewiesen, was sich insofern selbst durchsetzen kann. 

Die Ansicht der Wirklichkeit steht aber in der Läßliehkeit ihrer Auslegung, hin­
sichtlich der Verschiedenheit der dirigierenden Motive, unter denen sie genommen 
und artikuliert wird, unter einem offenen Horizont - im Gegensatz zu der Welt 
als Universum, die hierbei "Gegenstand" der Erkenntnis ist, und deren "Bild" nur 
systematisch entwickelt werden kann. 

1) Humboldt, a. a. 0. S. 58. 
2) Von mir gesperrt. 
3) Humboldt, a. a. 0. S. 59. 

82 

den er Weise durch das Wort auf etwas gebracht. Und sofern die Dik­
tion, die ich meiner Rede gebe, durchschossen ist von Wörtern, die 
nicht zum eigentlichen Bestand meiner Sprache gehören- z. B. Ter­
mini, Fremdwörter usw.- tritt in der Umstellung, die jedesmal die 
Aufnahme solcher Wörter verlangt, die verschiedene Modalität ihrer 
"Bedeutung" zutage: 

l. Termini z. B. sind etwas Zwischensprachliches. Es fehlt ihnen die 
existenzielle Sicht eigentlicher Wörter. Wörter der Umgangssprache 
können - und dies gerade unter Verschiebung ihrer Bedeutungs­
modalität - als Termini verwendet werden. Gerade Termini sind 
aber nun tatsächlich modi significandi, sofern sie ausdrücklich dienen 
sollen zur Fixierung dessen, was im Terminus als maßgeblich ver· 
öffentlicht wird: der Terminus steht fii.r Sachen. Und als das - näm­
lich als eingeführte Bezeichnung, über deren "Bedeutung" das Fach­
wörterbuch orientiert - wird er auch aufgefaßt1). "Bedeutung" 
heißt hier: der Begriff, den man damit zu verbinden hat. Etwas 
anderes ist aber die Bedeutung des Wortes Osmose selbst, dies, daß 
es ein Terminus ist- woraufhin es aber zunächst gerade erkannt, 
und was davon vielleicht auch allein verstanden wird. D. i. erst das 
V erstandenhaben einesWortesals Terminus läßt weiterfragen, welcher 
Sache er zugeordnet ist- wobei man dann Verweisungen folgt, deren 
jede akut wird erst im Gefolge der anderen. Es gibt hier ein teilweises 
Verstehen, ein- Stück-weit-kommen in fortschreitender Orientierung; 
schon die äußere Form eines Terminus kann es einem z. B. verraten. 
daß ... 

2. DKW, AEG, HAPAG sind keine sprachlichen Wörter. Es sind 
Buchstabenkomplexe, Abkürzungen und eigentlich Aufschriften von 
etwas. Und darin kommt eine Welt zum Vorschein, an die jeder alg an 
Verkehrsmittel, Wirtschaftsunternehmen usw. angeschlossen ist. Die 
Verarmung des Lebensraumes drückt sich darin aus. Es ist eine hori­
zontlose, ausschnitthafte Welt, in der vordringlich wird, wie alles 11•11"· 

miert und typisiert worden ist. Die Sachlichkeit des Betriebes, in den 
man eingespannt ist, die weitgehende Teilnahme an der Öffentlichkeit 

1 ) Auch wissenschaftliche "Namen" sind fachliche Bezeichnungen. Als Orchis 
macula wird eine Pflanze bestimmt., d. i. in ihrf'm Ausfall dahin beurteilt. 

83 



von Einrichtungen drückt sich darin aus. DKW usw. bedeuten etwas 
als Aufschriften, sofern die Herkunft oder Zugehörigkeit usw. daran 
zu ersehen ist. Schon in der Gestaltung als abkürzender Buchstaben­
komplex ist einem zu verstehen gegeben, daß es sich um Firmen oder 
Institutionen handelt, die nicht nur jedem bekannt, sondern auch- in 
irgendwelcher Richtung - maßgeblich sind. Die Bedeutung solcher 
Wörter ist aber dann keine bloße isolierbare "Worthedeutung", sofern 
abgekürzt zu sein, eigentlich Aufschrift zu sein gerade das hier leitend 
Hinweisende ist. Wie man es auch nur aus dem Zusammenhang merkt, 
daß bei a, d von Tönen die Rede ist. Verstehen heißt hier zumeist und 
zunächst: entziffern können. Andererseits, gerade im Gehrauch solcher 
Abbreviaturen wie DKW erweist sich die Kraft der Sprache. Sofern 
diese sie aufgreift, einbezieht in ihre Fügung, ihnen gleichsam etwas 
leiht von ihrer Bedeutsamkeit. So, daß DKW usw. geradezu als 
Namen verstanden werden, ihr Ursprung vergessen wird oder über· 
haupt unbekannt bleiben kann: die Bedeutungsmodalität hat sich 
gewandelt. 

3. Der Name, den jemand oder ein Geschlecht trägt, ist kein Wort 
in dem Sinn, wie die nomina appellativa Mensch oder Hyazinthe die 
Namen von etwas sind. Darin. daß man hier überhaupt eine Pflanze 
einen bestimmten "Namen" haben läßt, daß nicht nur davon- unter 
verschieden gerichteter Auffassung- als von diesem oder jenem "ge· 
sprochen" wird1), darin drückt sich lediglich das Eindeutige, in 
seinen Bezügen Fixierte dessen aus, was im Namen nur eben "be­
stimmt" wird. Bei einem nomen proprie dieturn steht aber nicht die 
"Bedeutung" eines "Wortes" und überhaupt keine durch die Sprache 
geschaffene Beziehung in Frage. Vielmehr: sofern einer darunter ge· 
rufen und zitiert werden kann, gilt es als "sein" Name. Unter seinem 
Namen ist man da für die andern. So daß gerade der falsche Name, 
den man sich zulegt, ein Mittel wird, um unerkannt zu bleiben. Sich 
beietwas nennen heißt: sich zu etwas stellen. Man gibt seinen Namen 
zu etwas, deckt etwas damit, läßt sich vertreten darunter. Nur zufolge 
dieser Bedeutung, die der Name im Leben in dessen Verhältnissen im 
Zusammensein mit andern hat, und sofern sich an den Namen knüpft, 

1) Vgl. später S. 90ff. 

84 

als was einer bekannt ist, kann er zum Mittel werden, jemanden kurz 
zu bezeichnen. 

4. Man gehraucht Fremdwörter. Das geschieht nicht nur aus Nach­
lässigkeit. Als ob gerade das sich nur ausdrückte in dem Gebrauch 
eines im Vergleich zu Belang und Teilnahme angeblich so unbe· 
stimmten Wortes wie Interesse z. B. Das Wort Interesse ist aber keines· 
wegs "allgemeiner" als Teilnahme. Es bedeutet vielmehr etwas 
Unverbindlicheres: Bloßes Interesse an etwas ist noch keine Teil­
nahme. Daß. Interesse "weniger sagt", weist nicht auf eine Un­
kraft dieses Wortes. Es bezieht sich auf das, was es unentstellt 
gerade ausdrückt. 

Gerade in dem Gebrauch des Fremdwortes kann sich ein Wissen 
um die Linie ausdrücken, innerhalb deren sich die eigne Sprache hält. 
Das Fremdwort hat das reizend-Verlockende heraushebenden Kon­
trastes. Es verdichtet um sich den Geist seiner Sprache, wenn es im 
V er band einer Ihm fremden Sprache sich auf sich selbst stellen muß. 
Allererst im Widerschein eines ihm fremden Geistes leuchtet sein 
Schliff und seine Prägung auf- so daß es seinerseits Licht werfen 
kann. Ein Fremdwort verstehen heißt nicht, in die Bahn alltäglicher 
Konzeptionen als gekonnter Griffe gewiesen zu werden. Das Ver· 
stehen des Fremdwortes setzt sich nicht unvermittelt in Praxis um. 
Man entspricht dem Fremdwort, sofern man sich die darin gegebene 
andersartige Sicht seinerseits zu verschaffen weiß. Sofern die Dinge 
im Fremdwort augespiegelt werden. 

Die Bedeutungskraft eines Wortes liegt vorzüglich mit darin, wie 
schon in der Sphäre, der das Wort entnommen ist, eine bestimmte 
Haltung und Einschätzung angeschlagen ist. Bildung gibt Fremd­
wörter. Man sucht nach einem gewählten Ausdruck, zeigt seinen 
Witz in Wörtern. Vulgär, empfindsam sind Ausdrücke, die nicht jeder 
versteht. Nicht jeder hat oder findet die ausdifferenzierte Sehweise, 
die solche Wörter irgendwoher - z. B. aus einer Fremdsprache -
aufnehmen ließ. Es ist eine bestimmte Sphäre um solche Wörter. Es 
ist darin rückverwiesen auf die Haltung bestimmter Kreise, ein be­
stimmter Geist wird darin wach. Nur Affinität dazu läßt hier ver· 
nehmen, was in solchen Wörtern anklingt. Die Sprache jeder Zeit bzw. 

85 



von Einrichtungen drückt sich darin aus. DKW usw. bedeuten etwas 
als Aufschriften, sofern die Herkunft oder Zugehörigkeit usw. daran 
zu ersehen ist. Schon in der Gestaltung als abkürzender Buchstaben­
komplex ist einem zu verstehen gegeben, daß es sich um Firmen oder 
Institutionen handelt, die nicht nur jedem bekannt, sondern auch- in 
irgendwelcher Richtung - maßgeblich sind. Die Bedeutung solcher 
Wörter ist aber dann keine bloße isolierbare "Worthedeutung", sofern 
abgekürzt zu sein, eigentlich Aufschrift zu sein gerade das hier leitend 
Hinweisende ist. Wie man es auch nur aus dem Zusammenhang merkt, 
daß bei a, d von Tönen die Rede ist. Verstehen heißt hier zumeist und 
zunächst: entziffern können. Andererseits, gerade im Gehrauch solcher 
Abbreviaturen wie DKW erweist sich die Kraft der Sprache. Sofern 
diese sie aufgreift, einbezieht in ihre Fügung, ihnen gleichsam etwas 
leiht von ihrer Bedeutsamkeit. So, daß DKW usw. geradezu als 
Namen verstanden werden, ihr Ursprung vergessen wird oder über· 
haupt unbekannt bleiben kann: die Bedeutungsmodalität hat sich 
gewandelt. 

3. Der Name, den jemand oder ein Geschlecht trägt, ist kein Wort 
in dem Sinn, wie die nomina appellativa Mensch oder Hyazinthe die 
Namen von etwas sind. Darin. daß man hier überhaupt eine Pflanze 
einen bestimmten "Namen" haben läßt, daß nicht nur davon- unter 
verschieden gerichteter Auffassung- als von diesem oder jenem "ge· 
sprochen" wird1), darin drückt sich lediglich das Eindeutige, in 
seinen Bezügen Fixierte dessen aus, was im Namen nur eben "be­
stimmt" wird. Bei einem nomen proprie dieturn steht aber nicht die 
"Bedeutung" eines "Wortes" und überhaupt keine durch die Sprache 
geschaffene Beziehung in Frage. Vielmehr: sofern einer darunter ge· 
rufen und zitiert werden kann, gilt es als "sein" Name. Unter seinem 
Namen ist man da für die andern. So daß gerade der falsche Name, 
den man sich zulegt, ein Mittel wird, um unerkannt zu bleiben. Sich 
beietwas nennen heißt: sich zu etwas stellen. Man gibt seinen Namen 
zu etwas, deckt etwas damit, läßt sich vertreten darunter. Nur zufolge 
dieser Bedeutung, die der Name im Leben in dessen Verhältnissen im 
Zusammensein mit andern hat, und sofern sich an den Namen knüpft, 

1) Vgl. später S. 90ff. 

84 

als was einer bekannt ist, kann er zum Mittel werden, jemanden kurz 
zu bezeichnen. 

4. Man gehraucht Fremdwörter. Das geschieht nicht nur aus Nach­
lässigkeit. Als ob gerade das sich nur ausdrückte in dem Gebrauch 
eines im Vergleich zu Belang und Teilnahme angeblich so unbe· 
stimmten Wortes wie Interesse z. B. Das Wort Interesse ist aber keines· 
wegs "allgemeiner" als Teilnahme. Es bedeutet vielmehr etwas 
Unverbindlicheres: Bloßes Interesse an etwas ist noch keine Teil­
nahme. Daß. Interesse "weniger sagt", weist nicht auf eine Un­
kraft dieses Wortes. Es bezieht sich auf das, was es unentstellt 
gerade ausdrückt. 

Gerade in dem Gebrauch des Fremdwortes kann sich ein Wissen 
um die Linie ausdrücken, innerhalb deren sich die eigne Sprache hält. 
Das Fremdwort hat das reizend-Verlockende heraushebenden Kon­
trastes. Es verdichtet um sich den Geist seiner Sprache, wenn es im 
V er band einer Ihm fremden Sprache sich auf sich selbst stellen muß. 
Allererst im Widerschein eines ihm fremden Geistes leuchtet sein 
Schliff und seine Prägung auf- so daß es seinerseits Licht werfen 
kann. Ein Fremdwort verstehen heißt nicht, in die Bahn alltäglicher 
Konzeptionen als gekonnter Griffe gewiesen zu werden. Das Ver· 
stehen des Fremdwortes setzt sich nicht unvermittelt in Praxis um. 
Man entspricht dem Fremdwort, sofern man sich die darin gegebene 
andersartige Sicht seinerseits zu verschaffen weiß. Sofern die Dinge 
im Fremdwort augespiegelt werden. 

Die Bedeutungskraft eines Wortes liegt vorzüglich mit darin, wie 
schon in der Sphäre, der das Wort entnommen ist, eine bestimmte 
Haltung und Einschätzung angeschlagen ist. Bildung gibt Fremd­
wörter. Man sucht nach einem gewählten Ausdruck, zeigt seinen 
Witz in Wörtern. Vulgär, empfindsam sind Ausdrücke, die nicht jeder 
versteht. Nicht jeder hat oder findet die ausdifferenzierte Sehweise, 
die solche Wörter irgendwoher - z. B. aus einer Fremdsprache -
aufnehmen ließ. Es ist eine bestimmte Sphäre um solche Wörter. Es 
ist darin rückverwiesen auf die Haltung bestimmter Kreise, ein be­
stimmter Geist wird darin wach. Nur Affinität dazu läßt hier ver· 
nehmen, was in solchen Wörtern anklingt. Die Sprache jeder Zeit bzw. 

85 



der führenden Schicht einer Zeit hat einen bestimmten Stil. Vulgär, 
empfindsam usw. sind sprachliche Gebärden, in denen ein stimmungs· 
mäßiges Mitkönnen sich ausspitzend verfestigt und als Gestaltung be­
stätigt, hzw. ein Nichtmitkönnen gerade akut wird. Man sucht nach 
dem W ori, um darin etwas zu sagen, aber nicht zur neutralen Be­
zeichnung von etwas. Sicherlich, die Wahl eines Wortes bestimmt 
sich durch seine "Bedeutung" - aber ihr Gewicht findet diese Be­
deutung durch das, was durch das Wort beim andern erweckt wird. 
Sie konkretisiert, entfaltet sich in der Aktualisierung dessen, was alles 
in dem Wort nur eben angeschlagen ist. Im Wort wird dem andern 
vorentsprochen. Das Aufnehmen des Wortes leitet etwas ein. Man gibt 
dem andern etwas zu verstehen darin; was man "meint", "soll" 
irgendwie der andere. Und man selbst sucht sich in die "Sicht" eines 
Wortes zu bringen, wenn man es irgendwozu zu finden sucht. 

5. Als Schlagwort kann ein Wort aus der Sprache i. e. S. heraus-
gestellt werden. . 

Liberal, Kapitalismus, Bourgeois - aber auch Freiheit, Gleichheit, 
Brüderlichkeit sind Schlagworte. Schon die Möglichkeit dieser Zu­
sammenstellung zeigt, wie unsinnig es wäre, hier nach lexikalischen 
Bedeutungen zu suchen. Kapitalismus ist keine Vokabel. Nichts 
heißt einfach so. Niemand ist in dem Sinn Bourgeois, wie er ein 
Bürger ist. Jemanden als Bourgeois, irgendworin den Kapitalismus 
"erkennen" bedeutet etwas Polemisches. Man entlarvt jemanden als 
keineswegs bloß harmlosen Bürger; als in Wirklichkeitbourgeoishaft 
werden bestimmte Züge- entstellend- herausgekehrt. Man zeigt den 
Feind darin auf. Bourgeois kann in diesem Sinn "ein wahres Wort" 
sein. Kapitalismus weist auf ein im Geheimen wirkendes, als ob mit 
Grund nicht offen bekanntes Prinzip in wirtschaftlichen Erschei­
nungen. In liberal verdichtet sich ein politischer Gegensatz, und dieser 
liegt in verschiedenen Zeiten verschieden1). Am Schlagwort scheiden 
sich die Bekenntnisse. Als liberal setzt man sich ab von den anderen. 
Im Schlagwort liegt die Aufforderung an jeden, sein Verhältnis zu der 
Sache zu überprüfen, die im Schlagwort zur Entscheidung nach Für 

1) V gl. W. Bauer, Das Schlagwort als sozialpsychologische und geistesgeschicht­
liche Erscheinung. (Histor. Zeitschr., 122. Bd. 1920, S. 109ff.) 

86 

und Wider gestellt ist. Idealismus, Materialismus gelten als bloße 
Schlag-wörter, sofern sie- im Überschlag- angeben, wohin etwa 
eine Auffassung gehört. Gedankenloser Gebrauch kann ein Wort zum 
Schlagwort absinken lassen. Schlagworte werden aufgenommen wie 
das Stichwort, auf das man wartet. Bereites Wollen, instinkthafte 
Triebe, gestaute Affekte werden dadurch ausgelöst. Schlagworte zün­
den, sofern sie Spannung im Kampf entbinden. Die Agitation benutzt 
Schlagworte. Schlagworte treten auf in der Durchsetzung des Rechtes 
von etwas. Dem Zustimmung, Ausbreitung, Maßgeblichkeit allererst 
erworben werden soll. Oder sie weisen den Ort, wo der Gegner "er­
kannt" ist. 

Schlagworte werden in dem verstanden, was sie als Schlagwort zu 
verstehen gehen. Als Appellsind sie crru..taVTlKOL In Schlagworten sym­
bolisiert sich ein Glaube. Bis dahinNamenloses bekommt darin Körper 
und Form, unausdrückliches Wollen die Stützen begrifflicher Prä­
gung. Und zwar die ersten Stützen: denn die Durchführung dessen, 
worum es geht, steht noch aus und die Verwirklichung noch dahin. 
Das noch Unbewältigte, herausfordernd Behauptende drückt sich aus 
in dem nur eben Ansetzenden einer sprachlich-begrifflichen Bildung 
wie Kapitalismus z. B. Ein Schlagwort wie liberal wird verschieden 
aufgenommen. Von den einen als Programm, von den anderen, um 
gerade hiergegen die Wirklichkeit dieses sog. Liberalismus auszu­
spielen. Für die Gegner ist es "nur" ein Schlagwort. Gerade als das 
soll es entlarvt werden. Man pariert die Advokatengeschicklichkeit, 
die das Schlagwort zum Tarnen der eigenen und zum Verdrehen der 
gegnerischen Meinung verwendet. Schlagworte dürfen - so heißt es 
dann- "nicht für bare Münze genommen" werden. Indessen- als 
das werden sie auch gar nicht ausgegeben. Schlagworte sind knappe 
Formeln. Demokratie, Freiheit, Gleichheit! All das ist gerade als bloße 
Idee, in der Isolierung gleichsar , berauschend. Wer bestreitet, daß 
Recht vor Gewalt geht? Aber nur wenig Fälle liegen so einfach, daß sie 
mit Gewinn an Einsicht und ohne Gewaltsamkeil auf diese Formel 
zu bringen sind. Jeder will die Freiheit. Das Schlagwort assimiliert, 
was jeder hierbei irgendwie meint. Das Relief der Zeit legt sich in 
Schlagworten fest. Das Blendende des Schlagwortes, der Schein seiner 

87 



der führenden Schicht einer Zeit hat einen bestimmten Stil. Vulgär, 
empfindsam usw. sind sprachliche Gebärden, in denen ein stimmungs· 
mäßiges Mitkönnen sich ausspitzend verfestigt und als Gestaltung be­
stätigt, hzw. ein Nichtmitkönnen gerade akut wird. Man sucht nach 
dem W ori, um darin etwas zu sagen, aber nicht zur neutralen Be­
zeichnung von etwas. Sicherlich, die Wahl eines Wortes bestimmt 
sich durch seine "Bedeutung" - aber ihr Gewicht findet diese Be­
deutung durch das, was durch das Wort beim andern erweckt wird. 
Sie konkretisiert, entfaltet sich in der Aktualisierung dessen, was alles 
in dem Wort nur eben angeschlagen ist. Im Wort wird dem andern 
vorentsprochen. Das Aufnehmen des Wortes leitet etwas ein. Man gibt 
dem andern etwas zu verstehen darin; was man "meint", "soll" 
irgendwie der andere. Und man selbst sucht sich in die "Sicht" eines 
Wortes zu bringen, wenn man es irgendwozu zu finden sucht. 

5. Als Schlagwort kann ein Wort aus der Sprache i. e. S. heraus-
gestellt werden. . 

Liberal, Kapitalismus, Bourgeois - aber auch Freiheit, Gleichheit, 
Brüderlichkeit sind Schlagworte. Schon die Möglichkeit dieser Zu­
sammenstellung zeigt, wie unsinnig es wäre, hier nach lexikalischen 
Bedeutungen zu suchen. Kapitalismus ist keine Vokabel. Nichts 
heißt einfach so. Niemand ist in dem Sinn Bourgeois, wie er ein 
Bürger ist. Jemanden als Bourgeois, irgendworin den Kapitalismus 
"erkennen" bedeutet etwas Polemisches. Man entlarvt jemanden als 
keineswegs bloß harmlosen Bürger; als in Wirklichkeitbourgeoishaft 
werden bestimmte Züge- entstellend- herausgekehrt. Man zeigt den 
Feind darin auf. Bourgeois kann in diesem Sinn "ein wahres Wort" 
sein. Kapitalismus weist auf ein im Geheimen wirkendes, als ob mit 
Grund nicht offen bekanntes Prinzip in wirtschaftlichen Erschei­
nungen. In liberal verdichtet sich ein politischer Gegensatz, und dieser 
liegt in verschiedenen Zeiten verschieden1). Am Schlagwort scheiden 
sich die Bekenntnisse. Als liberal setzt man sich ab von den anderen. 
Im Schlagwort liegt die Aufforderung an jeden, sein Verhältnis zu der 
Sache zu überprüfen, die im Schlagwort zur Entscheidung nach Für 

1) V gl. W. Bauer, Das Schlagwort als sozialpsychologische und geistesgeschicht­
liche Erscheinung. (Histor. Zeitschr., 122. Bd. 1920, S. 109ff.) 

86 

und Wider gestellt ist. Idealismus, Materialismus gelten als bloße 
Schlag-wörter, sofern sie- im Überschlag- angeben, wohin etwa 
eine Auffassung gehört. Gedankenloser Gebrauch kann ein Wort zum 
Schlagwort absinken lassen. Schlagworte werden aufgenommen wie 
das Stichwort, auf das man wartet. Bereites Wollen, instinkthafte 
Triebe, gestaute Affekte werden dadurch ausgelöst. Schlagworte zün­
den, sofern sie Spannung im Kampf entbinden. Die Agitation benutzt 
Schlagworte. Schlagworte treten auf in der Durchsetzung des Rechtes 
von etwas. Dem Zustimmung, Ausbreitung, Maßgeblichkeit allererst 
erworben werden soll. Oder sie weisen den Ort, wo der Gegner "er­
kannt" ist. 

Schlagworte werden in dem verstanden, was sie als Schlagwort zu 
verstehen gehen. Als Appellsind sie crru..taVTlKOL In Schlagworten sym­
bolisiert sich ein Glaube. Bis dahinNamenloses bekommt darin Körper 
und Form, unausdrückliches Wollen die Stützen begrifflicher Prä­
gung. Und zwar die ersten Stützen: denn die Durchführung dessen, 
worum es geht, steht noch aus und die Verwirklichung noch dahin. 
Das noch Unbewältigte, herausfordernd Behauptende drückt sich aus 
in dem nur eben Ansetzenden einer sprachlich-begrifflichen Bildung 
wie Kapitalismus z. B. Ein Schlagwort wie liberal wird verschieden 
aufgenommen. Von den einen als Programm, von den anderen, um 
gerade hiergegen die Wirklichkeit dieses sog. Liberalismus auszu­
spielen. Für die Gegner ist es "nur" ein Schlagwort. Gerade als das 
soll es entlarvt werden. Man pariert die Advokatengeschicklichkeit, 
die das Schlagwort zum Tarnen der eigenen und zum Verdrehen der 
gegnerischen Meinung verwendet. Schlagworte dürfen - so heißt es 
dann- "nicht für bare Münze genommen" werden. Indessen- als 
das werden sie auch gar nicht ausgegeben. Schlagworte sind knappe 
Formeln. Demokratie, Freiheit, Gleichheit! All das ist gerade als bloße 
Idee, in der Isolierung gleichsar , berauschend. Wer bestreitet, daß 
Recht vor Gewalt geht? Aber nur wenig Fälle liegen so einfach, daß sie 
mit Gewinn an Einsicht und ohne Gewaltsamkeil auf diese Formel 
zu bringen sind. Jeder will die Freiheit. Das Schlagwort assimiliert, 
was jeder hierbei irgendwie meint. Das Relief der Zeit legt sich in 
Schlagworten fest. Das Blendende des Schlagwortes, der Schein seiner 

87 



Ein- und Durchsichtigkeit entsteht gleichsam an der Rückstrahlung, 
die es erzeugt1). Am Schlagwort leuchtet auf, was in seiner Zeit nach 
Durchsetzung drängt. 

Das Schlagwort - wie es mit der Spannung einer Situation rech­
net - zeigt gesteigert, daß die Bedeutung eines Wortes aufgenommen 
werden will, um sich darin allererst zu konkretisieren. Daß diese Be­
deutung insbesondere nichts beim Aussprechen des Wortes irgendwie 
Präsentes ist, um Bezeichenbares meinen zu können. Schlagworte 
greifen ein in die Wirklichkeit. Die Bedeutung eines Wortes ist auf 
den anderen bezogen. So entspricht erz. B. dem, was ein Terminus 
zu erkennen gibt, wenn er schrittweise nachgeht dem schon in der 
äußeren Gestalt des Terminus enthaltenen Hinweis. Sofern er hier das, 
was ihm zu erkennen gegeben wird, vollzieht, wird aber nichts von 
ihm nachvollzogen, als ob es - im Falle eines Rufes z. B. - vom 
Rufenden ihm schon vorvollzogen worden wäre, als ob es sich um eine 
Bedeutung handelte, die von vornherein mit dem Wort verbunden, 
nur eben dann auch seinerseits damit zu verbinden wäre. Vielmehr: 
im Siehstellen, nicht Weitergehen, als Schritt, Sicht und Orientierung 
voll-zieht sich die Bedeutung des Wortes. 

§ 15. DIE BEDEUTUNG VON REDEWÖRTERN 

Die Untersuchung von Wort und Bedeutung, die Herausstellung 
des Grundsätzlichen dieser Beziehung hätte, statt bei den Onomata, 
gerade bei den Redewörtern einsetzen sollen: denn hier mißlingt von 

1) Die suggestive Kraft eines Schlagwortes ist etwas anderes als das Bestrickende 
eines Gedankens. Sofern ein Gedanke erleuchtend ist, wird er aufgenommen. Die 
Dinge stellen sich neu darin dar. Er ist ErkenntnismitteL Daß man im Bann eines 
Gedankens steht, wirkt sich in dessen aktiver Durchführung aus. Er bewährt sich 
darin. Man erfährt seine Tragweite. Kritik ändert und verbessert ihn. Schlagworten 
wird aber blind gefolgt. Man kann sich ihrem Eindruck nicht entziehen. Sie 
klingen ins Ohr. Wiederholung verstärkt ihre Wirkung. Kritiklos werden sie auf­
genommen. Als Ideen, an die man glaubt, sind sie schon im Prinzip und ausdrück­
lich von tatsächlicher Bewährung suspendiert. Sie werden geboren aus der Not, 
Unausdrückbares gerade zum Gegenstand der Behauptung zu machen und so in 
die Ebene von Streit, Kampf, Diskussion zu rücken. Das Unsinnigste geschieht im 
Bann des Schlagwortes, sofern Überlegung und Urteil dabei blockiert sind. Schlag­
worte werden in die Massen geworfen, von der großen Menge aufgenommen, von 
den Leuten gutgläubig nachgesprochen, und sie beschäftigen die Öffentlichkeit. 

88 

vornherein, was bei den Onomata noch den Schein einer Berechtigung 
hatte: sachliche Erfüllbarkeit. Denn und obgleich gelten der Gram­
matik als Konjunktionen. Was denn bedeutet, zeigt sich aber lediglich 
in der Haltung, in der der andere dem entspricht, was ihm in dem 
denn zu erkennen gegeben wird: er stellt sich ein auf die Entgegen­
nahme einer nachträglichen Begründung. Dem obgleich entspricht er, 
wenn er sich nicht versteift in seiner Reserve, sofern dieser durch den 
anderen in der in dem obgleich ihm bedeuteten Vorwegnahme seiner 
Einwände schon vorentsprochen worden ist. Nur umwegig, sofern tat· 
sächliches Verständnis als Haltung und Bereitschaft umschrieben 
wird, ist hier zu fixieren, was solche Wörter zu verstehen geben. Sie 
werden aus der Redesituation geboren, des näheren aus deren V er­
hältnismäßigkeit, sofern hier jeder dem anderen entspricht und dar· 
aufhin schon dem andern wieder vorentspricht. Redewörter bedeuten 
etwas wie Gesten, deren Hinweis man folgt. Das besondere liegt nur 
darin, daß das gesprochene Wort vernommen wird, daß es wider· 
klingt im anderen, nachklingt ·im Vollzug der Bedeutung. 

Was ein Wort bedeutet, spaltet sich auf nach dem, was der eine 
dem anderen zu verstehen gibt und nach der anderen Seite des Voll· 
zugs dieser Bedeutung, sofern der zweite dem ersten in seiner Hal­
tung bzw. in der Aufnahme einer Sicht entspricht. 

Der Ausdruck Wortbedeutung ist irreführend, sofern darin gewisse 
Bedeutungen durch ihre Zugehörigkeit zu einem Wort nur eben näher 
bestimmt zu sein scheinen. Denn man kann die Bedeutung nicht 
trennen von dem Wort - wie etwa eine Vorstellung oder einen Be· 
griff, die tatsächlich nur eben damit verbunden sein könnten. Man 
vetsteht nicht "Bedeutungen", sondern Wörter hinsichtlich dessen, 
in dem, was sie bedeuten. Es gibt ebensowenig "ideale Bedeutungs­
einheiten", wie die Begriffe ideale Entitäten wären. Im Entsprechen 
geschieht allererst die sog. Bedeutung. Die immanente Dialektik gilt 
es zu bemerken, die Spannung, die in jeder Wortbedeutung steckt, 
sofern das, was ein Wort zu verstehen gibt, nur vom andern, im Ent· 
sprechen, vollzogen werden kann. 

89 



Ein- und Durchsichtigkeit entsteht gleichsam an der Rückstrahlung, 
die es erzeugt1). Am Schlagwort leuchtet auf, was in seiner Zeit nach 
Durchsetzung drängt. 

Das Schlagwort - wie es mit der Spannung einer Situation rech­
net - zeigt gesteigert, daß die Bedeutung eines Wortes aufgenommen 
werden will, um sich darin allererst zu konkretisieren. Daß diese Be­
deutung insbesondere nichts beim Aussprechen des Wortes irgendwie 
Präsentes ist, um Bezeichenbares meinen zu können. Schlagworte 
greifen ein in die Wirklichkeit. Die Bedeutung eines Wortes ist auf 
den anderen bezogen. So entspricht erz. B. dem, was ein Terminus 
zu erkennen gibt, wenn er schrittweise nachgeht dem schon in der 
äußeren Gestalt des Terminus enthaltenen Hinweis. Sofern er hier das, 
was ihm zu erkennen gegeben wird, vollzieht, wird aber nichts von 
ihm nachvollzogen, als ob es - im Falle eines Rufes z. B. - vom 
Rufenden ihm schon vorvollzogen worden wäre, als ob es sich um eine 
Bedeutung handelte, die von vornherein mit dem Wort verbunden, 
nur eben dann auch seinerseits damit zu verbinden wäre. Vielmehr: 
im Siehstellen, nicht Weitergehen, als Schritt, Sicht und Orientierung 
voll-zieht sich die Bedeutung des Wortes. 

§ 15. DIE BEDEUTUNG VON REDEWÖRTERN 

Die Untersuchung von Wort und Bedeutung, die Herausstellung 
des Grundsätzlichen dieser Beziehung hätte, statt bei den Onomata, 
gerade bei den Redewörtern einsetzen sollen: denn hier mißlingt von 

1) Die suggestive Kraft eines Schlagwortes ist etwas anderes als das Bestrickende 
eines Gedankens. Sofern ein Gedanke erleuchtend ist, wird er aufgenommen. Die 
Dinge stellen sich neu darin dar. Er ist ErkenntnismitteL Daß man im Bann eines 
Gedankens steht, wirkt sich in dessen aktiver Durchführung aus. Er bewährt sich 
darin. Man erfährt seine Tragweite. Kritik ändert und verbessert ihn. Schlagworten 
wird aber blind gefolgt. Man kann sich ihrem Eindruck nicht entziehen. Sie 
klingen ins Ohr. Wiederholung verstärkt ihre Wirkung. Kritiklos werden sie auf­
genommen. Als Ideen, an die man glaubt, sind sie schon im Prinzip und ausdrück­
lich von tatsächlicher Bewährung suspendiert. Sie werden geboren aus der Not, 
Unausdrückbares gerade zum Gegenstand der Behauptung zu machen und so in 
die Ebene von Streit, Kampf, Diskussion zu rücken. Das Unsinnigste geschieht im 
Bann des Schlagwortes, sofern Überlegung und Urteil dabei blockiert sind. Schlag­
worte werden in die Massen geworfen, von der großen Menge aufgenommen, von 
den Leuten gutgläubig nachgesprochen, und sie beschäftigen die Öffentlichkeit. 

88 

vornherein, was bei den Onomata noch den Schein einer Berechtigung 
hatte: sachliche Erfüllbarkeit. Denn und obgleich gelten der Gram­
matik als Konjunktionen. Was denn bedeutet, zeigt sich aber lediglich 
in der Haltung, in der der andere dem entspricht, was ihm in dem 
denn zu erkennen gegeben wird: er stellt sich ein auf die Entgegen­
nahme einer nachträglichen Begründung. Dem obgleich entspricht er, 
wenn er sich nicht versteift in seiner Reserve, sofern dieser durch den 
anderen in der in dem obgleich ihm bedeuteten Vorwegnahme seiner 
Einwände schon vorentsprochen worden ist. Nur umwegig, sofern tat· 
sächliches Verständnis als Haltung und Bereitschaft umschrieben 
wird, ist hier zu fixieren, was solche Wörter zu verstehen geben. Sie 
werden aus der Redesituation geboren, des näheren aus deren V er­
hältnismäßigkeit, sofern hier jeder dem anderen entspricht und dar· 
aufhin schon dem andern wieder vorentspricht. Redewörter bedeuten 
etwas wie Gesten, deren Hinweis man folgt. Das besondere liegt nur 
darin, daß das gesprochene Wort vernommen wird, daß es wider· 
klingt im anderen, nachklingt ·im Vollzug der Bedeutung. 

Was ein Wort bedeutet, spaltet sich auf nach dem, was der eine 
dem anderen zu verstehen gibt und nach der anderen Seite des Voll· 
zugs dieser Bedeutung, sofern der zweite dem ersten in seiner Hal­
tung bzw. in der Aufnahme einer Sicht entspricht. 

Der Ausdruck Wortbedeutung ist irreführend, sofern darin gewisse 
Bedeutungen durch ihre Zugehörigkeit zu einem Wort nur eben näher 
bestimmt zu sein scheinen. Denn man kann die Bedeutung nicht 
trennen von dem Wort - wie etwa eine Vorstellung oder einen Be· 
griff, die tatsächlich nur eben damit verbunden sein könnten. Man 
vetsteht nicht "Bedeutungen", sondern Wörter hinsichtlich dessen, 
in dem, was sie bedeuten. Es gibt ebensowenig "ideale Bedeutungs­
einheiten", wie die Begriffe ideale Entitäten wären. Im Entsprechen 
geschieht allererst die sog. Bedeutung. Die immanente Dialektik gilt 
es zu bemerken, die Spannung, die in jeder Wortbedeutung steckt, 
sofern das, was ein Wort zu verstehen gibt, nur vom andern, im Ent· 
sprechen, vollzogen werden kann. 

89 



§ 16. DIE FRAGE NACH DER BEDEUTUNG BEI DEN 

ONOMATA 

Tulpe und blau sind Sprachwörter i. e. S. Und es sind Namen. 
Was so heißt, ist als eine Pflanze hzw. Farbe anzugehen. Durch den 
schlichten Namen wird man in das Verhältnis zurückgebracht, in dem 
man zu etwas als zu einer darunter bekannten Pflanze z. B. steht. Der 
Name gehört zu dem, was so heißt. Durch solche Namen i. e. S. wird 
aber etwas "bestimmt" D. i. irgendwie Spezifisches interessiert dabei. 
Echte Namen haben einen Träger. Man kann ihn angehen und vor­
führen. Und nur die Namen z. B. sind verschieden, die dasselbe in ver­
schiedenen Sprachen hat. Schon aber dies, daß man nicht nur von 
grauen Tapeten, sondern auch vomgrauen Alltag usw. spricht, daß man 
verschiedenes Tulpen sein läßt, nicht nur die Pflanzen selber, sondern 
auch die geschnittenen Blumen aus dem Garten, nachgemachte Blüten 
usw., zeigt, wie diese Wörter nicht nur die Bedeutung von Namen 
haben. Denn nur die auf ihre Art hin genommene Pflanze heißt 
Tulpe, und das Grau des Alltags meint doch nicht die Farbe, die 
ja nur in ihrer spezifischen Differenz zu anderen Farben Träger 
eines sie. hierin fixierenden Namens ist. Und was heißt eigentlich 
Fuß - nämlich so, daß es der Träger dieses Wortes als Name ist, in 
demselben Sinn, wie ein bestimmtes Tier Kaninchen heißt ? Nicht 
nur ich habe Füße, auch die Lampe. Es gibt den Fuß des Berges. Und 
irgendwo Fuß fassen ist nicht bloß so. eine Redensart. Die Beispiele 
zeigen, wie die Nomina der Sprachlehre die sachliche Bedeutung tat­
sächlicher Namen nur dann bekommen, wenn sie ihrer ursprünglichen 
sprachlichen Bedeutung entglitten sind. Sachliche Bedeutung des 
Namens meint: er wird verstanden auf seine sachliche Zugehörigkeit 
zu etwas hin hzw. von dem her, was so heißt. Und der Ausdruck 
sprachliche Bedeutung soll vorerst nur die Richtung weisen, in der 
das Wort, von sich aus, zufolge seiner Verwurzelung in der Sprache 
i. e. S. etwas zu erkennen gibt. 

Der Markt liegt nicht weit von hier; der Markt beginnt aber auch 
früh UJll 8. Zu Markte gehen sagt man aber auch von Meinungen, die 
man herumträgt. Markt bedeutet hier überall dasselbe: es ist ein he-

90 

stirnrotes Treiben, das man im Blick hat. Die Bedeutung der Vokabel 
ist indifferent offen gegenüber der Verschiedenheit dessen, was mittels 
ihrer genannt oder bezeichnet oder ausgedrückt werden kann.- Und 
wenn m.an nebeneinanderstellt: den Tisch im Zimmer, nach Tisch, zu 
Tisch gehen usw.- was hier bedeutungsmäßig jedesmal wiederkehrt, 
ist der Tisch als die Mitte häuslicher Ordnung und Gemeinschaft. Er 
vertritt gleichsam, was sich so darin verdichtet. Das, woraufhin etwas 
Tisch ist, ist nicht einfach als praktischer Zweck anzugehen. Es bleibt 
auch noch festgehalten, wenn z. B. vom Tisch im Laboratorium ge­
sprochen wird, als dem gehörigen Platz, als der ordnenden Mitte von 
dessen Einrichtung. Was als Tisch erkannt und praktisch verstanden, 
nämlich demgemäß behandelt und benutzt wird, wird, wenn es in dem 
Wort Tisch angesprochen ist, hierbei von einer neuen spezifisch gei­
stigen Auslegung gestreift1). Und entsprechend ist es eine feinere Sinn· 
lichkeit, was etwa in Zunge, Schwelle, Schirm angt'spielt wird. 

Man nennt es Metonymie, wenn ein Wort, wie etwa Glas, das fürs 
erste einen Stoff bedeutet, "auf das aus diesem Stoff Erzeugte über­
tragen wird". Dieses ein Glas bezeichnet dann "mit einer neuen Me­
tonymie ... " auch noch den Inhalt des Glases: er trank ein ganzes 
Glas2). 

Indessen - Glas bedeutet ein irgendwozu gestaltetes Material. Ein 
Stück Glas wird von vornherein als Bruch hzw. Scherben verstanden. 
Als ein Glas - zum Trinken oder Augenglas - gilt aber etwas, dessen 
Gestalt aus seinem schlichten Wozu sich ergibt, ohne daß daran ein 
besonderer Gestaltungswille sichtbar würde. Was Glas "ist", ist - im 
einen wie im anderen Fall- gegenwärtig als offen gegen heides. Und 
auch das bedeutet keine begriffliche Übertragung, daß unter einem 

1) " ••• keine Gattung der Vorstellungen kann als ein bloß empfangendes Beschauen 
eines schon vorhandenen Gegenstandes betrachtet werden. Die Tätigkeit der Sinne 
muß sich mit der inneren Handlung des Geistes synthetisch verbinden, und aus 
dieser Verbindung reißt sich die Vorstellung los, wird, der subjectiven Kraft 
gegenüber, zum Object, und kehrt, als solches aufs neue wahrgenommen, in jene 
zurück. Hierzu aber ist die Sprache unentbehrlich. Denn indem in ihr das geistige 
Streben si'ch Bahn durch die Lippen bricht, kehrt das Erzeugnis desselben zum 
eignen Ohre zurück. Die Vorstellung wird also in wirkliche Objectivität hinüber· 
versetzt, ohne darum der Subjectivität entzogen zu werden. Dies vermag nur die 
Sprache ... " (Humboldt, a. a. 0. S. 52). 

") K. Nyrop, Das Leben der Wörter, übers. v. R. Vogt. Leipzig 1903. S. 98. 

91 



§ 16. DIE FRAGE NACH DER BEDEUTUNG BEI DEN 

ONOMATA 

Tulpe und blau sind Sprachwörter i. e. S. Und es sind Namen. 
Was so heißt, ist als eine Pflanze hzw. Farbe anzugehen. Durch den 
schlichten Namen wird man in das Verhältnis zurückgebracht, in dem 
man zu etwas als zu einer darunter bekannten Pflanze z. B. steht. Der 
Name gehört zu dem, was so heißt. Durch solche Namen i. e. S. wird 
aber etwas "bestimmt" D. i. irgendwie Spezifisches interessiert dabei. 
Echte Namen haben einen Träger. Man kann ihn angehen und vor­
führen. Und nur die Namen z. B. sind verschieden, die dasselbe in ver­
schiedenen Sprachen hat. Schon aber dies, daß man nicht nur von 
grauen Tapeten, sondern auch vomgrauen Alltag usw. spricht, daß man 
verschiedenes Tulpen sein läßt, nicht nur die Pflanzen selber, sondern 
auch die geschnittenen Blumen aus dem Garten, nachgemachte Blüten 
usw., zeigt, wie diese Wörter nicht nur die Bedeutung von Namen 
haben. Denn nur die auf ihre Art hin genommene Pflanze heißt 
Tulpe, und das Grau des Alltags meint doch nicht die Farbe, die 
ja nur in ihrer spezifischen Differenz zu anderen Farben Träger 
eines sie. hierin fixierenden Namens ist. Und was heißt eigentlich 
Fuß - nämlich so, daß es der Träger dieses Wortes als Name ist, in 
demselben Sinn, wie ein bestimmtes Tier Kaninchen heißt ? Nicht 
nur ich habe Füße, auch die Lampe. Es gibt den Fuß des Berges. Und 
irgendwo Fuß fassen ist nicht bloß so. eine Redensart. Die Beispiele 
zeigen, wie die Nomina der Sprachlehre die sachliche Bedeutung tat­
sächlicher Namen nur dann bekommen, wenn sie ihrer ursprünglichen 
sprachlichen Bedeutung entglitten sind. Sachliche Bedeutung des 
Namens meint: er wird verstanden auf seine sachliche Zugehörigkeit 
zu etwas hin hzw. von dem her, was so heißt. Und der Ausdruck 
sprachliche Bedeutung soll vorerst nur die Richtung weisen, in der 
das Wort, von sich aus, zufolge seiner Verwurzelung in der Sprache 
i. e. S. etwas zu erkennen gibt. 

Der Markt liegt nicht weit von hier; der Markt beginnt aber auch 
früh UJll 8. Zu Markte gehen sagt man aber auch von Meinungen, die 
man herumträgt. Markt bedeutet hier überall dasselbe: es ist ein he-

90 

stirnrotes Treiben, das man im Blick hat. Die Bedeutung der Vokabel 
ist indifferent offen gegenüber der Verschiedenheit dessen, was mittels 
ihrer genannt oder bezeichnet oder ausgedrückt werden kann.- Und 
wenn m.an nebeneinanderstellt: den Tisch im Zimmer, nach Tisch, zu 
Tisch gehen usw.- was hier bedeutungsmäßig jedesmal wiederkehrt, 
ist der Tisch als die Mitte häuslicher Ordnung und Gemeinschaft. Er 
vertritt gleichsam, was sich so darin verdichtet. Das, woraufhin etwas 
Tisch ist, ist nicht einfach als praktischer Zweck anzugehen. Es bleibt 
auch noch festgehalten, wenn z. B. vom Tisch im Laboratorium ge­
sprochen wird, als dem gehörigen Platz, als der ordnenden Mitte von 
dessen Einrichtung. Was als Tisch erkannt und praktisch verstanden, 
nämlich demgemäß behandelt und benutzt wird, wird, wenn es in dem 
Wort Tisch angesprochen ist, hierbei von einer neuen spezifisch gei­
stigen Auslegung gestreift1). Und entsprechend ist es eine feinere Sinn· 
lichkeit, was etwa in Zunge, Schwelle, Schirm angt'spielt wird. 

Man nennt es Metonymie, wenn ein Wort, wie etwa Glas, das fürs 
erste einen Stoff bedeutet, "auf das aus diesem Stoff Erzeugte über­
tragen wird". Dieses ein Glas bezeichnet dann "mit einer neuen Me­
tonymie ... " auch noch den Inhalt des Glases: er trank ein ganzes 
Glas2). 

Indessen - Glas bedeutet ein irgendwozu gestaltetes Material. Ein 
Stück Glas wird von vornherein als Bruch hzw. Scherben verstanden. 
Als ein Glas - zum Trinken oder Augenglas - gilt aber etwas, dessen 
Gestalt aus seinem schlichten Wozu sich ergibt, ohne daß daran ein 
besonderer Gestaltungswille sichtbar würde. Was Glas "ist", ist - im 
einen wie im anderen Fall- gegenwärtig als offen gegen heides. Und 
auch das bedeutet keine begriffliche Übertragung, daß unter einem 

1) " ••• keine Gattung der Vorstellungen kann als ein bloß empfangendes Beschauen 
eines schon vorhandenen Gegenstandes betrachtet werden. Die Tätigkeit der Sinne 
muß sich mit der inneren Handlung des Geistes synthetisch verbinden, und aus 
dieser Verbindung reißt sich die Vorstellung los, wird, der subjectiven Kraft 
gegenüber, zum Object, und kehrt, als solches aufs neue wahrgenommen, in jene 
zurück. Hierzu aber ist die Sprache unentbehrlich. Denn indem in ihr das geistige 
Streben si'ch Bahn durch die Lippen bricht, kehrt das Erzeugnis desselben zum 
eignen Ohre zurück. Die Vorstellung wird also in wirkliche Objectivität hinüber· 
versetzt, ohne darum der Subjectivität entzogen zu werden. Dies vermag nur die 
Sprache ... " (Humboldt, a. a. 0. S. 52). 

") K. Nyrop, Das Leben der Wörter, übers. v. R. Vogt. Leipzig 1903. S. 98. 

91 



Glas auch das "Maß" ( !) verstanden werden kann, das einer trinkt. 
Es ist die Seite des Gegebenen der Größe eines Glases, was hierbei nur 
eben hervorgekehrt wird. 

Die Bestimmtheit der Bedeutung ist eine andere als die des Be­
griffs, die offene Indifferenz von Markt, Tisch und Glas keine "Allge­
meinheit". Zunge z. B. ist allgemein, sofern morphologisch V erschie­
denes auf seine Funktion hin betrachtet Zunge genannt werden kann. 
Denn zu solcherart begriffenen Dingen kann das Wort zunächst nur 
als Name gehören. Als Zunge wird die so erkannte Sache aber auch 
angesprochen: in Zunge kommt etwas zu Wort - nämlich etwas, was 
z. B. auch von Ländern spanischer Zunge reden läßt. Deutend wird 
hier Verschiedenstes in den Kreis dieses Wortes gezwungen. Ohne 
aber dabei auf einen Nenner gebracht zu werden. Wie dies gerade im 
Begriff geschieht. Er "über-sieht" diese Verschiedenheit - in der 
doppelten Bedeutung dieses Wortes. 

Man spricht von Kanten des Tisches, von Abkanten, und auch ein 
Mensch kann seine Kanten haben. Man spielt Klavier und Karten, 
aber auch mit den anderen, oder um Geld; es gibt Spielräume von 
Möglichkeiten usw. Was heißt aber so, nämlich spielen? Keines von 
allden Beispielen ist bloß spielen und keines ist das auch ganz. Was 
eigentlich spielen "ist", ist nur im Durchlaufen seiner konkreten Ab­
wandlungen zu erfühlen. In der verbalen Wurzel ist hier eine sprach­
liche Möglichkeit beigestellt worden, um Verschiedenstes fassen zu 
können. Es zeigt sich im Lichte der Sprache. Es wird hier etwas ein­
gedeutet. Die Sprache wirkt verordnend, sofern ihre Artikulation den 
Kontext der Wirklichkeit gliedert. In der Sprache werden hier Griffe 
vorgestaltet, die nur keine praktischen, sondern sichtende Konzep­
tionen sind. Verschiedenstes bekommt das Gesicht des Spiels. Das 
Wort ist hier opravov. Und was es zu verstehen gibt, voll-zieht sich 
hier ganz eigentlich- nämlich je nach den Umständen, wobei ihm 
eine je wechselnde Fülle zuschießt. Hieran war Humboldt orientiert 
in der Bemerkung, daß wir die Welt sehen so, wie sie die Sprache uns 
zuführt. Hier liegt die erkenntnismäßige Leistung der Sprache. Hier­
auf bezieht sich ihr Reichtum, und hier liegt das Gewicht in der V er­
schiedenheit der Sprachen. Was spielen bedeutet, erfährt sehr ver-

92 

r 
schiedene Auszeichnung. Die Sprache stiftet Bezüge, sofern sich in 
Verschiedenstem so etwas entdeckt wie spielen, Ecken, Kanten und 
Winkel usw. In der sprachlichen Auseinanderlegung geschieht hier be­
griffliche Auseinandersetzung. Die Frage nach dem Zusammenhang 
zwischen Wortbedeutung und Begriff erfährt hier eine überraschende 
und unvermutet einfache Antwort. Das Wort dirigiert hier die Auf­
fassung. Und "gekonnt" sind diese Griffe, sofern darin die Potenz der 
Sprache zum Vorschein kommt. Die "Sprachkraft" wird angeregt, um 
mit den Wörtern einer Sprache alles sagen zu können, die im Voka­
bular seiner Sprache liegenden Möglichkeiten sich nutzbar zu machen 
und zu aktualisieren. Denn in den Worten ist nichts wie in einer For­
mel enthalten. "Die gemeinsame Rede ist nie mit dem Übergeben 
eines Stoffes vergleichbar. In dem V erstehenden, wie im Sprechenden, 
muß derselbe aus der eigenen, inneren Kraft entwickelt werden; 
und was der erstere empfängt, ist nur die harmonisch stimmende 

Anregung"1). 

Bei diesen Konzeptionen entfällt von vornherein jegliche sachliche 
Allgemeinheit. Das sachlich Verschiedenste "ist" ja doch sprengen: 
man sprengt den Rasen, aber auch Brücken mit Dynamit; Reiter 
sprengen über die Straße usw. Nur von der Sprache aus zeigt sich hier 
etwas, was als dasselbe sich durchsetzt trotz der bis ins Äußerste g~>­
steigerten sachlichen Verschiedenheit dieser Fälle. Nicht nachträglich 
kommt hier etwas zu Wort. Nur bei Namen wird der andere in die 
Aufnahme sachlicher Hinsichten gewiesen. Und sofern das Wort mir 
so etwas zu verstehen gibt, bleibt es bei dem Vollzug dieses V erstehens 
mir eb~nso im Rücken wie der Wegweiser, dessen Richtung ich gefolgt 
bin. Was aber aus der Sprache geborene Wörter zu verstehen geben, 
vollzieht sich ganz eigentlich, d. i. in der Rückstrahlung seiner Er­
füllung erfühlt sich hier gerade allererst, was als Sicht eingedeutet 
wurde. Denn Erfüllung - das meint hier nicht, daß sich etwas 
findet, was in dem Sinn sprengen wäre, wie wohl eine Sache einen Be­
griff "erfüllt". Die Weite bezüglich dessen, was mitteist dieses Wortes 
artikuliert werden kann, ist kein Begriffsumfang. Der Bedeutungs­
gehalt solcher Wörter kann nicht erläutert, sondern nur durch Bei-

') Humboldt. a. a. 0. S. 54. 

93 



Glas auch das "Maß" ( !) verstanden werden kann, das einer trinkt. 
Es ist die Seite des Gegebenen der Größe eines Glases, was hierbei nur 
eben hervorgekehrt wird. 

Die Bestimmtheit der Bedeutung ist eine andere als die des Be­
griffs, die offene Indifferenz von Markt, Tisch und Glas keine "Allge­
meinheit". Zunge z. B. ist allgemein, sofern morphologisch V erschie­
denes auf seine Funktion hin betrachtet Zunge genannt werden kann. 
Denn zu solcherart begriffenen Dingen kann das Wort zunächst nur 
als Name gehören. Als Zunge wird die so erkannte Sache aber auch 
angesprochen: in Zunge kommt etwas zu Wort - nämlich etwas, was 
z. B. auch von Ländern spanischer Zunge reden läßt. Deutend wird 
hier Verschiedenstes in den Kreis dieses Wortes gezwungen. Ohne 
aber dabei auf einen Nenner gebracht zu werden. Wie dies gerade im 
Begriff geschieht. Er "über-sieht" diese Verschiedenheit - in der 
doppelten Bedeutung dieses Wortes. 

Man spricht von Kanten des Tisches, von Abkanten, und auch ein 
Mensch kann seine Kanten haben. Man spielt Klavier und Karten, 
aber auch mit den anderen, oder um Geld; es gibt Spielräume von 
Möglichkeiten usw. Was heißt aber so, nämlich spielen? Keines von 
allden Beispielen ist bloß spielen und keines ist das auch ganz. Was 
eigentlich spielen "ist", ist nur im Durchlaufen seiner konkreten Ab­
wandlungen zu erfühlen. In der verbalen Wurzel ist hier eine sprach­
liche Möglichkeit beigestellt worden, um Verschiedenstes fassen zu 
können. Es zeigt sich im Lichte der Sprache. Es wird hier etwas ein­
gedeutet. Die Sprache wirkt verordnend, sofern ihre Artikulation den 
Kontext der Wirklichkeit gliedert. In der Sprache werden hier Griffe 
vorgestaltet, die nur keine praktischen, sondern sichtende Konzep­
tionen sind. Verschiedenstes bekommt das Gesicht des Spiels. Das 
Wort ist hier opravov. Und was es zu verstehen gibt, voll-zieht sich 
hier ganz eigentlich- nämlich je nach den Umständen, wobei ihm 
eine je wechselnde Fülle zuschießt. Hieran war Humboldt orientiert 
in der Bemerkung, daß wir die Welt sehen so, wie sie die Sprache uns 
zuführt. Hier liegt die erkenntnismäßige Leistung der Sprache. Hier­
auf bezieht sich ihr Reichtum, und hier liegt das Gewicht in der V er­
schiedenheit der Sprachen. Was spielen bedeutet, erfährt sehr ver-

92 

r 
schiedene Auszeichnung. Die Sprache stiftet Bezüge, sofern sich in 
Verschiedenstem so etwas entdeckt wie spielen, Ecken, Kanten und 
Winkel usw. In der sprachlichen Auseinanderlegung geschieht hier be­
griffliche Auseinandersetzung. Die Frage nach dem Zusammenhang 
zwischen Wortbedeutung und Begriff erfährt hier eine überraschende 
und unvermutet einfache Antwort. Das Wort dirigiert hier die Auf­
fassung. Und "gekonnt" sind diese Griffe, sofern darin die Potenz der 
Sprache zum Vorschein kommt. Die "Sprachkraft" wird angeregt, um 
mit den Wörtern einer Sprache alles sagen zu können, die im Voka­
bular seiner Sprache liegenden Möglichkeiten sich nutzbar zu machen 
und zu aktualisieren. Denn in den Worten ist nichts wie in einer For­
mel enthalten. "Die gemeinsame Rede ist nie mit dem Übergeben 
eines Stoffes vergleichbar. In dem V erstehenden, wie im Sprechenden, 
muß derselbe aus der eigenen, inneren Kraft entwickelt werden; 
und was der erstere empfängt, ist nur die harmonisch stimmende 

Anregung"1). 

Bei diesen Konzeptionen entfällt von vornherein jegliche sachliche 
Allgemeinheit. Das sachlich Verschiedenste "ist" ja doch sprengen: 
man sprengt den Rasen, aber auch Brücken mit Dynamit; Reiter 
sprengen über die Straße usw. Nur von der Sprache aus zeigt sich hier 
etwas, was als dasselbe sich durchsetzt trotz der bis ins Äußerste g~>­
steigerten sachlichen Verschiedenheit dieser Fälle. Nicht nachträglich 
kommt hier etwas zu Wort. Nur bei Namen wird der andere in die 
Aufnahme sachlicher Hinsichten gewiesen. Und sofern das Wort mir 
so etwas zu verstehen gibt, bleibt es bei dem Vollzug dieses V erstehens 
mir eb~nso im Rücken wie der Wegweiser, dessen Richtung ich gefolgt 
bin. Was aber aus der Sprache geborene Wörter zu verstehen geben, 
vollzieht sich ganz eigentlich, d. i. in der Rückstrahlung seiner Er­
füllung erfühlt sich hier gerade allererst, was als Sicht eingedeutet 
wurde. Denn Erfüllung - das meint hier nicht, daß sich etwas 
findet, was in dem Sinn sprengen wäre, wie wohl eine Sache einen Be­
griff "erfüllt". Die Weite bezüglich dessen, was mitteist dieses Wortes 
artikuliert werden kann, ist kein Begriffsumfang. Der Bedeutungs­
gehalt solcher Wörter kann nicht erläutert, sondern nur durch Bei-

') Humboldt. a. a. 0. S. 54. 

93 



spiele erweckt werden. Nur durch die Konkretion von Beispielen kann 
man in die Richtung gezwungen werden, in der dasjenige liegt, wofür 
etwas das Wort ist. Und das Formale solcher Grundbedeutungen ver­
steht sich gerade aus der oben fixierten dialektischen Spannung, die 
schon zur Bedeutung des Wortes als solchen gehört. Man übersah, 
daß bei der Frage nach der Beziehung von WOrtbedeutung und Be­
griff gerade daraufhin betrachtet schon "Begriff" Verschiedenes meint. 
Die über die Verschiedenheit der Fälle hinwegredende Allgemeinheit 
der Problemstellung verhinderte es, damit fertigzuwerden. 

Die Vorgestaltung sichtender Griffe geschieht vorzüglich in der ver­
balen Grundbedeutung. Z. B. stehen und liegen. Etwas steht auf dem 
Tisch, aber auch im Buch. Es gibt den Stand des Thermometers, aber 
auch den Stand der Dinge. Man redet von dem Bestand von etwas usw. 
Äußere Momente, ob etwa etwas mit der Breit- oder Schmalseite auf­
liegt, sind nicht entscheidend dafür, etwas stehen oder liegen zu lassen. 
Denn auch die Schale steht auf dem Tisch, sofern nur ihre Öffnung 
nach oben weist. Und eine Schachtel "kann" stehen aufihrer Schmal­
seite. Aufstehen bedeutet: sich aufrichten. Verkehrt liegen bedeutet 
andererseits lediglich: irgendwie gegeneinander und z. B. gerade durch­
einander liegen. Während in dem stehen sich etwas durchsetzt gegen­
über äußeren Zufälligkeiten, wird in dem liegen gerade betont, daß 
etwas irgendwohin geraten, in diese Lage gekommen ist. Etwas "kann" 
anders stehen als es liegen "kann". Irgendwo liegen "können" he· 
deutet nur, daß Platz dafür da ist. Stehen "können" bezieht sich aber 
auf ein darin-nicht-Behindertsein. Wird in dem Stehenkönnen also 
etwa mehr eingedeutet als man sieht, etwas darein übertragen, was 
nur beim Menschen eigentlich erfüllt wäre ? Keineswegs. Denn auch 
mein Stehen-"können" bedeutet lediglich etwas in hezug auf mein als 
Körper dabei-nicht-Behindertsein. Die Bedeutung der inneren Aus­
richtung kehrt abgehlaßt wieder in dem Prinzip des Thermometers, 
dessen Stand das Wesentliche ist. Und ein Wort steht irgendwo, so­
fern es durch seine Stelle allerf'r~t seine Bedeutung bekommt. Nur 
der Stand der Dinge kann deshalb auch gut oder schlecht sein gegen­
über der Zufälligkeit ihrer Lage, die in einzelnen Momenten aus­
breitend beschrieben wird. 

94 

Die Verschiedenheit der Sprachen zeigt sich in der Verschiedenheit 
ihrer Griffe, sofern hierfür die sprachlichen Wurzeln vorentschei­
dend sind. Z. B. XEW, fundo, gießen. "Mehrere Bedeutungen, etwa 
x€w, gießen und schütten, würden einen irreführenden Schein der V oll­
ständigkeit erzeugen; ... nur in wirklichen ,Wendungen' erfüllt sich 
die Bedeutung eines solchen Wortes durch Erweiterung und Ein­
schränkung der Bedeutung gießen .. . die Fügungen von XEW zeigen 
zunächst, daß das Flüssigsein nicht wesentlich ist . . . für XEW ist 
wesentlich das Fallenlassen, die Entziehung der Unterlage durch Um­
wendung des Gefäßes, der Schaufel, des Köchers ... Ganz anders bei 
fundo; nicht von oben nach unten, sondern vom Anstoß einer äußeren 
Kraft horizontal getrieben ... findet hier die Bewegung schnell, mehr 
gewaltsam statt. . .. Die eigentlichen Grundvorgänge könnte man 
durch Gesten am besten wiedergehen: XEW durch eine gleichsam ein 
Gefäß umwendende Drehung der Hand, fundo durch einen gewaltsam 
schiehenden oder schleudernden Stoß ... " 1) Man gießt Wasser aus, 
aber auch Blei z. B. Nur Flüssiges, was sich verteilen kann, wird ge­
gossen. Gießen bedeutet fließen-lassen, d. i. etwas aus der Bewahrung 
vorher von ihm ausgefüllter Form zu entlassen. Das Lässige betont 
sich in gießen, sofern man das Gegossene sich selbst überläßt und 
seinen Weg finden läßt. Gießen ist gegenüber dem XEW undfundo vom 
Objekt her bestimmt. Deshalb auch: es gießt. Die verschiedenen Wen­
dungen, in denen solche Wörter vollzogen werden, sind die gegebenen 
Beispiele, es zu veranschaulichen, was sie zu erkennen gehen. Man 
übersetzt hier aus der Sicht der einen in die der andern Sprache. 
Man sucht nach einem möglichst entsprechenden Wort. Und nur 
am Zusammenhang, an der Absicht der Rede bemißt sich die Richtig­
keit der Übersetzung. Nicht nur die Grenzen der Begriffe sind vt'r­
schieden - auch was in den verschiedenen Sprachen in den Kreis 
Einer Bedeutung gezwungen wird, differiert. Wie eine wurzelhafte 
Grundbedeutung im Einbezug wechselnden Gehaltes in ihre Fügung 
durchgeführt wird, darin zeigt sich die Sprache geradezu als der V r­
sprung von Konzeptionen. Sie ist hier nicht nur "bestimmend'" für 
die Ansicht der Dinge. Denn damit würde lediglich die Ausrichtung 

1 ) J. St<>nzcl, Philosophie der Sprache. 1934, S. 86. 

95 



spiele erweckt werden. Nur durch die Konkretion von Beispielen kann 
man in die Richtung gezwungen werden, in der dasjenige liegt, wofür 
etwas das Wort ist. Und das Formale solcher Grundbedeutungen ver­
steht sich gerade aus der oben fixierten dialektischen Spannung, die 
schon zur Bedeutung des Wortes als solchen gehört. Man übersah, 
daß bei der Frage nach der Beziehung von WOrtbedeutung und Be­
griff gerade daraufhin betrachtet schon "Begriff" Verschiedenes meint. 
Die über die Verschiedenheit der Fälle hinwegredende Allgemeinheit 
der Problemstellung verhinderte es, damit fertigzuwerden. 

Die Vorgestaltung sichtender Griffe geschieht vorzüglich in der ver­
balen Grundbedeutung. Z. B. stehen und liegen. Etwas steht auf dem 
Tisch, aber auch im Buch. Es gibt den Stand des Thermometers, aber 
auch den Stand der Dinge. Man redet von dem Bestand von etwas usw. 
Äußere Momente, ob etwa etwas mit der Breit- oder Schmalseite auf­
liegt, sind nicht entscheidend dafür, etwas stehen oder liegen zu lassen. 
Denn auch die Schale steht auf dem Tisch, sofern nur ihre Öffnung 
nach oben weist. Und eine Schachtel "kann" stehen aufihrer Schmal­
seite. Aufstehen bedeutet: sich aufrichten. Verkehrt liegen bedeutet 
andererseits lediglich: irgendwie gegeneinander und z. B. gerade durch­
einander liegen. Während in dem stehen sich etwas durchsetzt gegen­
über äußeren Zufälligkeiten, wird in dem liegen gerade betont, daß 
etwas irgendwohin geraten, in diese Lage gekommen ist. Etwas "kann" 
anders stehen als es liegen "kann". Irgendwo liegen "können" he· 
deutet nur, daß Platz dafür da ist. Stehen "können" bezieht sich aber 
auf ein darin-nicht-Behindertsein. Wird in dem Stehenkönnen also 
etwa mehr eingedeutet als man sieht, etwas darein übertragen, was 
nur beim Menschen eigentlich erfüllt wäre ? Keineswegs. Denn auch 
mein Stehen-"können" bedeutet lediglich etwas in hezug auf mein als 
Körper dabei-nicht-Behindertsein. Die Bedeutung der inneren Aus­
richtung kehrt abgehlaßt wieder in dem Prinzip des Thermometers, 
dessen Stand das Wesentliche ist. Und ein Wort steht irgendwo, so­
fern es durch seine Stelle allerf'r~t seine Bedeutung bekommt. Nur 
der Stand der Dinge kann deshalb auch gut oder schlecht sein gegen­
über der Zufälligkeit ihrer Lage, die in einzelnen Momenten aus­
breitend beschrieben wird. 

94 

Die Verschiedenheit der Sprachen zeigt sich in der Verschiedenheit 
ihrer Griffe, sofern hierfür die sprachlichen Wurzeln vorentschei­
dend sind. Z. B. XEW, fundo, gießen. "Mehrere Bedeutungen, etwa 
x€w, gießen und schütten, würden einen irreführenden Schein der V oll­
ständigkeit erzeugen; ... nur in wirklichen ,Wendungen' erfüllt sich 
die Bedeutung eines solchen Wortes durch Erweiterung und Ein­
schränkung der Bedeutung gießen .. . die Fügungen von XEW zeigen 
zunächst, daß das Flüssigsein nicht wesentlich ist . . . für XEW ist 
wesentlich das Fallenlassen, die Entziehung der Unterlage durch Um­
wendung des Gefäßes, der Schaufel, des Köchers ... Ganz anders bei 
fundo; nicht von oben nach unten, sondern vom Anstoß einer äußeren 
Kraft horizontal getrieben ... findet hier die Bewegung schnell, mehr 
gewaltsam statt. . .. Die eigentlichen Grundvorgänge könnte man 
durch Gesten am besten wiedergehen: XEW durch eine gleichsam ein 
Gefäß umwendende Drehung der Hand, fundo durch einen gewaltsam 
schiehenden oder schleudernden Stoß ... " 1) Man gießt Wasser aus, 
aber auch Blei z. B. Nur Flüssiges, was sich verteilen kann, wird ge­
gossen. Gießen bedeutet fließen-lassen, d. i. etwas aus der Bewahrung 
vorher von ihm ausgefüllter Form zu entlassen. Das Lässige betont 
sich in gießen, sofern man das Gegossene sich selbst überläßt und 
seinen Weg finden läßt. Gießen ist gegenüber dem XEW undfundo vom 
Objekt her bestimmt. Deshalb auch: es gießt. Die verschiedenen Wen­
dungen, in denen solche Wörter vollzogen werden, sind die gegebenen 
Beispiele, es zu veranschaulichen, was sie zu erkennen gehen. Man 
übersetzt hier aus der Sicht der einen in die der andern Sprache. 
Man sucht nach einem möglichst entsprechenden Wort. Und nur 
am Zusammenhang, an der Absicht der Rede bemißt sich die Richtig­
keit der Übersetzung. Nicht nur die Grenzen der Begriffe sind vt'r­
schieden - auch was in den verschiedenen Sprachen in den Kreis 
Einer Bedeutung gezwungen wird, differiert. Wie eine wurzelhafte 
Grundbedeutung im Einbezug wechselnden Gehaltes in ihre Fügung 
durchgeführt wird, darin zeigt sich die Sprache geradezu als der V r­
sprung von Konzeptionen. Sie ist hier nicht nur "bestimmend'" für 
die Ansicht der Dinge. Denn damit würde lediglich die Ausrichtung 

1 ) J. St<>nzcl, Philosophie der Sprache. 1934, S. 86. 

95 



unserer Begriffe getroffen werden. Manbezöge sichhier darauf, wie in der 
mir überkommenen Sprache meiner Auffassung der Dinge vorgegriffen 
ist. Während man aber hier in Bahnen befangen bleibt, bedeutet die 
Potenz der Grundbedeutung ein Freisein zum Erschließen der Dinge. 

§ 17. DIE ARTIKULATION DES EINDRUCKS 

1. 

Das Verschiedenste wird trocken genannt: Holz z. B. ist trocken -
aber auch Menschen wirken trocken, eine Bemerkung kann trocken 
sein usw. Glatt ist nicht nur der Boden; Dinge gehen auch glatt usw. 
Es liegt nahe, hier von Übertragung zu reden. Denn "wirklich" trocken 
und glatt seien ja nur das Holz und der Boden. Indessen - so sicher 
als in der Trockenheit des Holzes eine wirkliche Beschaffenheit be­
zeichnet ist - deren Übertragung auf Menschen, Humor und Witz 
würde mangels jeglicher Ähnlichkeit doch überhaupt nicht zu verstehen 
sein. Ein Mensch und seine Bemerkungen wirken ja auch nur trocken. 

In bezugauf das Gelingen von etwas sagt man, daß es glatt geht, 
man spricht von trockenem Humor usw. Es wird hierbei aber nicht 
etwas a I s trocken erkannt und a ufgefaßt- wie ein Stück Holz trocken 
zu nennen, recht besehen, doch darauf hinaus kommt, das Fehlen 
von Feuchtigkeit daran festzustellen. Trockenheit bedeutet hier 
eine objektiv-prüfbare und praktisch interessierende Beschaffenheit. 
Man kann hier fragen, worin sie eigentlich besteht, worin sie gründet. 
Man kann einen exakten Begriff davon zu gewinnen suchen. All dies 
im Gegensatz zu der Trockenheit eines Menschen, die ihn charakteri­

siert, die den Eindruck wiedergibt. 

2. 

Indessen - dieser "Eindruck" von Trockenheit, den V erschie • 
denstes machen kann, ist darum, daß es ein bestimmter Eindruck ist, 
noch nicht etwa ein in der Richtung von Trockenheit irgendwiequa­
lifizierte r Eindruck. So wie etwa der Geruch der Rose in diesem Sinn 

96 

ein "bestimmter" Geruch, nämlich eine bestimmt qualifizierte Emp· 
findung ist. Dieser Geruch haftet ja doch an der Rose, gehört zu ihr 
- ebenso wie Holz hart und trocken in dem Sinne ist, daß es sich als 
das anfühlt. In dieser beim probierenden An· und Eingriff gespürten 
Härte erfährt man aber die Natur des Holzes. Man gewinnt eine Er­
kenntnis dabei. Und Witterung setzt sich in nachspürende Beobach­
tung fort. Sicherlich, auch diese Härte, so wie sie im Finger emp· 
funden wird, ist - ebenso wie der Eindruck von Härte, den V erschie· 
denstes machen kann- etwas, dessen man sich nur selbst in unmittel­
barer Gegebenheit versichern kann. Mit einem Blinden kann man nicht 
über Farben reden. Aber dabei bleibt es doch hier: daß etwas so ist, 
nämlich die Farbe, die man sieht, auch wenn es schwierig sein mag, 
einem Geruch z. B.- der doch dem, was so riecht, nicht so inhäriert 
wie andere Eigenschaften - seinen eigentlichen Ort in der Wirklich­
keit zu bestimmen, die Auffassungen da auseinandergehen mögen. Daß 
aber ein Mensch den Eindruck von Härte auf mich macht, ist keine solche 
Affektion wie die Empfindung der im Finger erfahrenen Härte. Es 
gibt hier nichts, was "so wäre" - es sei denn der Mensch, aber dies 
wiederum nicht in dem Sinne, daß diese "Härte'' an ihm irgendwie 
zu placieren wäre. Der V ersuch sachlicher Begründung könnte hier nur 
die Züge herausheben wollen, die für diesen Eindruck relevant sind. 

Die Art, wie ich von den Dingen sinnlich affiziert werde, wenn ich 
auf hartes Holz oder auf weiches Wachs stoße, ist verschieden. Ein 
Geruch kann geradezu irritierend sein usw.: die Empfindungen seI b s t 
sind hier verschieden. Andererseits: ich seI b s t bin angesprochen in 
dem Eindruck, den ich von etwas habe. Und als Eindruck von ... 
ist es wohl ein bestimmter, aber kein an ihm selbst irgendwie qualifi· 
zierter Eindruck. 

3. 

Was ich am Holz spüre, das, dem ich tastend nachgehe, ist nicht 
der Eindruck, unter dem ich dabei als einer Wirkung auf mich stehen 
bleibe, und der mich schlicht von Härte sprechen läßt. Nämlich im 
ausdrücklichen Unterschied zu dem andern, daß man von etwas als 
von dem Eindruck eines Siegels z. B. spricht. Das meint: als Härte 

97 



unserer Begriffe getroffen werden. Manbezöge sichhier darauf, wie in der 
mir überkommenen Sprache meiner Auffassung der Dinge vorgegriffen 
ist. Während man aber hier in Bahnen befangen bleibt, bedeutet die 
Potenz der Grundbedeutung ein Freisein zum Erschließen der Dinge. 

§ 17. DIE ARTIKULATION DES EINDRUCKS 

1. 

Das Verschiedenste wird trocken genannt: Holz z. B. ist trocken -
aber auch Menschen wirken trocken, eine Bemerkung kann trocken 
sein usw. Glatt ist nicht nur der Boden; Dinge gehen auch glatt usw. 
Es liegt nahe, hier von Übertragung zu reden. Denn "wirklich" trocken 
und glatt seien ja nur das Holz und der Boden. Indessen - so sicher 
als in der Trockenheit des Holzes eine wirkliche Beschaffenheit be­
zeichnet ist - deren Übertragung auf Menschen, Humor und Witz 
würde mangels jeglicher Ähnlichkeit doch überhaupt nicht zu verstehen 
sein. Ein Mensch und seine Bemerkungen wirken ja auch nur trocken. 

In bezugauf das Gelingen von etwas sagt man, daß es glatt geht, 
man spricht von trockenem Humor usw. Es wird hierbei aber nicht 
etwas a I s trocken erkannt und a ufgefaßt- wie ein Stück Holz trocken 
zu nennen, recht besehen, doch darauf hinaus kommt, das Fehlen 
von Feuchtigkeit daran festzustellen. Trockenheit bedeutet hier 
eine objektiv-prüfbare und praktisch interessierende Beschaffenheit. 
Man kann hier fragen, worin sie eigentlich besteht, worin sie gründet. 
Man kann einen exakten Begriff davon zu gewinnen suchen. All dies 
im Gegensatz zu der Trockenheit eines Menschen, die ihn charakteri­

siert, die den Eindruck wiedergibt. 

2. 

Indessen - dieser "Eindruck" von Trockenheit, den V erschie • 
denstes machen kann, ist darum, daß es ein bestimmter Eindruck ist, 
noch nicht etwa ein in der Richtung von Trockenheit irgendwiequa­
lifizierte r Eindruck. So wie etwa der Geruch der Rose in diesem Sinn 

96 

ein "bestimmter" Geruch, nämlich eine bestimmt qualifizierte Emp· 
findung ist. Dieser Geruch haftet ja doch an der Rose, gehört zu ihr 
- ebenso wie Holz hart und trocken in dem Sinne ist, daß es sich als 
das anfühlt. In dieser beim probierenden An· und Eingriff gespürten 
Härte erfährt man aber die Natur des Holzes. Man gewinnt eine Er­
kenntnis dabei. Und Witterung setzt sich in nachspürende Beobach­
tung fort. Sicherlich, auch diese Härte, so wie sie im Finger emp· 
funden wird, ist - ebenso wie der Eindruck von Härte, den V erschie· 
denstes machen kann- etwas, dessen man sich nur selbst in unmittel­
barer Gegebenheit versichern kann. Mit einem Blinden kann man nicht 
über Farben reden. Aber dabei bleibt es doch hier: daß etwas so ist, 
nämlich die Farbe, die man sieht, auch wenn es schwierig sein mag, 
einem Geruch z. B.- der doch dem, was so riecht, nicht so inhäriert 
wie andere Eigenschaften - seinen eigentlichen Ort in der Wirklich­
keit zu bestimmen, die Auffassungen da auseinandergehen mögen. Daß 
aber ein Mensch den Eindruck von Härte auf mich macht, ist keine solche 
Affektion wie die Empfindung der im Finger erfahrenen Härte. Es 
gibt hier nichts, was "so wäre" - es sei denn der Mensch, aber dies 
wiederum nicht in dem Sinne, daß diese "Härte'' an ihm irgendwie 
zu placieren wäre. Der V ersuch sachlicher Begründung könnte hier nur 
die Züge herausheben wollen, die für diesen Eindruck relevant sind. 

Die Art, wie ich von den Dingen sinnlich affiziert werde, wenn ich 
auf hartes Holz oder auf weiches Wachs stoße, ist verschieden. Ein 
Geruch kann geradezu irritierend sein usw.: die Empfindungen seI b s t 
sind hier verschieden. Andererseits: ich seI b s t bin angesprochen in 
dem Eindruck, den ich von etwas habe. Und als Eindruck von ... 
ist es wohl ein bestimmter, aber kein an ihm selbst irgendwie qualifi· 
zierter Eindruck. 

3. 

Was ich am Holz spüre, das, dem ich tastend nachgehe, ist nicht 
der Eindruck, unter dem ich dabei als einer Wirkung auf mich stehen 
bleibe, und der mich schlicht von Härte sprechen läßt. Nämlich im 
ausdrücklichen Unterschied zu dem andern, daß man von etwas als 
von dem Eindruck eines Siegels z. B. spricht. Das meint: als Härte 

97 



wird hier- bei dem Eindruck von Härte- nichts begriffen hzw. er­
kannt, wie z. B. et~as als Eindruck eines Siegels sachlich verstanden 
wird. Als Härtewird hier nichts aufgefaßt, sondern gefaßt. Das Wort 
charakterisiert den Eindruck. Das Was des Eindrucks von .•. besteht 
gerade hierin. Es ist, als oh durch diese Fassung der Eindruck aller­
erst zu sich selbst entbunden würde. In immanenter Rückwendung 
auf das im Eindruck sich Kündende wird dieses sich darin Kündende 
ausgedrückt. Und dieser Ausdruck "liegt" hier schon irgendwie im 
Ausgedrückten.1) 

Sofern etwas aufmich wirkt, stehe ich unter dem Eindruck von ... 
Ich finde mich als bewegt von etwas. Dies aber, von dem ich bewegt 
werde, ist doppelsinnig: es bedeutet nicht nur das, von woher ich be­
wegt werde, was auf mich wirkt, sondern ehensosehr und zwar wesent­
lich ehensosehr das, worauf ich hierbei gehracht werde, worin der Ein­
druck sich verdichtet. Die Deutlichkeit des Eindrucks verschiebt sich 
dahin, Eindruck von etwas Bestimmtem zu sein. Der Eindruck wird 
in mir hervorgerufen. Etwas wirkt ja doch hier auf mich, und zwar 
so. Andererseits: so sicher als etwas mein Eindruck ist - mein Ein­
druck vermittelt sich erst darin, daß etwas so auf mich wirkt. Wie 
der Knall mich nicht erwecken würde, wenn ich nicht dabei von 
selbst erwachte2). 

1) Vgl. zum Folgenden generell Josef König, Sein und Denken; Studien im 
Grenzgebiet von Logik, Ontologie und Sprachphilosophie. Halle 1937. 

2) Vgl. König a. a· 0. S. 24. . . . . .. . 
Auch sofern ich etwas empfinde, erfahre Ich eme Wukung der Dmge, namhch 

an mir. Und gerade sofern die Dinge auf mich wirken, kann, .was ich .~mpfinde, 
nicht ursächlich von den Dingen her verstanden ~erden. (Wie ?enn uherhaupt 
Wirkungen irgend wo hinterlassen werden . und es weht das. vo.n ngei_Idwo.her ur· 
sächlich Begründete ist, was Wirkung heißt. Geschehen, die Ihrerseits eme U_r­
sache haben, haben eine Wirkung.) Es ist kein sachlicher Zusamme:nhang dann 
getroffen, daß etwas auf mich wirkt - wie ~r z. B. darin. läge,, d~ß d1e .Sonn~ auf 
den Stein wirkt wenn sie ihn erwärmt. Wobei aber der Stemledighch Objekt dieses 
Geschehens ist,' mit ihm hier etwas geschieht. Der Stein wird nicht affiziert d~rch 
die Sonne. Er ist nicht einmal eigentlicher Träger, sondern nur der Ort. dieHer 
Veränderung, die sich an ihm abspielt. Ich bin aber ~cht nur der St;haupl~tz ugend­
welcher an mir auftretender Empfindungen. Daß Ich etwas als eme Wukung der 
Dinge an mir erfahre, weist vielmehr darauf, wie nur! sofern ic.h ~ich einlasse ~it 
den Dingen, mich ihnen aussetze, ich auch v~n den Dmgen .aff~ziert w~rde~, en~e 
Empfindung in mir rege werden kann. Em Vermögen Ist In der Smnhchkeit 
umrissen. 

98 

4. 

Das, worin sich der Eindruck verdichtet, kann z. B. auch ein Ge­
danke sein, der mir hierbei kommt, in dem der Eindruck aufge­
nommen wird. Solches Rechenschaftgehen über den Eindruck im 
Sinne einer Ausdeutung scheint das gerade Geforderte zu sein, wenn 
etwas z. B. irgendwonach aussieht. Man entspricht hier der offen­
baren Bedeutsamkeit eines Eindrucks. Was sich darin meldet, gilt es 
in dem Sinne aufzunehmen, daß man es verfolgt und zuspitzend zu 
verdeutlichen sucht. Nämlich in einer gedanklichen Vorwegnahme 
möglicher Erfahrungen. Das Aufnehmen eines solchen Eindrucks ge­
schieht hier in der Richtung einer Selbstbegründung: man faßt Fuß 
in der Wirklichkeit, zu der man unterwegs ist und bleibt. Etwas wirkt 
hierbei auf mich - irgendwie hzw. in bestimmter Richtung. Die 
etwa dahin anzugehen wäre, daß hier etwas im Gange ist. Daß so wirken 
wie ... irgendwie doch sich deckt mit nach etwas Bestimmtem aussehen, 
zeigt, wie in dieser Konturierung ursprünglich Amorphes aufgehoben 
wird. Eine Vermutung wird rege. Dies, daß nämlich etwas unmittel­
bar so auf mich wirkt, ich unmittelbar den Eindruck habe, daß ... , 
ist wichtig. Denn der Fall ist zu unterscheiden von dem anderen, hier 
nicht hergehörigen, wo ich angesichtsbestimmter Tatsachen- schlie­
ßend und mich dabei begründend an Umständen usw.- auf die Ver· 
mutung komme, nämlich kommen muß, sofern all das, was ich da 
sehe, sonst unverständlich bleibt. W ohei ich mich irren kann -wenn 
ich etwa manches nicht weiß, dieses falsch einschätze, jenes nicht he· 
achte usw. Betrt'ffs der Anmutung aber, die mir unvermittelt kommt, 
kann ich mich nicht eigentlich irren, sondern lediglich täuschen. Denn 
Täuschungen gehen von den Dingen aus. Es kann nichts sein. Daß wir 
aber dessen ungeachtet auch davon sprechen, daß wir uns angesichts 
bestimmter Tatsachen nicht des Eindrucks erwehren können, daß ... , 
zeigt nur, wie dies einen Eindruck bekommen die Grunderfahrung 
ist, in deren Ebene als in die maßgehliehe jegliche Ausdeutung 
unseres Verhältnisses zur Wirklichkeit gleichsam gebogen zu werden 
verlangt. 

99 



wird hier- bei dem Eindruck von Härte- nichts begriffen hzw. er­
kannt, wie z. B. et~as als Eindruck eines Siegels sachlich verstanden 
wird. Als Härtewird hier nichts aufgefaßt, sondern gefaßt. Das Wort 
charakterisiert den Eindruck. Das Was des Eindrucks von .•. besteht 
gerade hierin. Es ist, als oh durch diese Fassung der Eindruck aller­
erst zu sich selbst entbunden würde. In immanenter Rückwendung 
auf das im Eindruck sich Kündende wird dieses sich darin Kündende 
ausgedrückt. Und dieser Ausdruck "liegt" hier schon irgendwie im 
Ausgedrückten.1) 

Sofern etwas aufmich wirkt, stehe ich unter dem Eindruck von ... 
Ich finde mich als bewegt von etwas. Dies aber, von dem ich bewegt 
werde, ist doppelsinnig: es bedeutet nicht nur das, von woher ich be­
wegt werde, was auf mich wirkt, sondern ehensosehr und zwar wesent­
lich ehensosehr das, worauf ich hierbei gehracht werde, worin der Ein­
druck sich verdichtet. Die Deutlichkeit des Eindrucks verschiebt sich 
dahin, Eindruck von etwas Bestimmtem zu sein. Der Eindruck wird 
in mir hervorgerufen. Etwas wirkt ja doch hier auf mich, und zwar 
so. Andererseits: so sicher als etwas mein Eindruck ist - mein Ein­
druck vermittelt sich erst darin, daß etwas so auf mich wirkt. Wie 
der Knall mich nicht erwecken würde, wenn ich nicht dabei von 
selbst erwachte2). 

1) Vgl. zum Folgenden generell Josef König, Sein und Denken; Studien im 
Grenzgebiet von Logik, Ontologie und Sprachphilosophie. Halle 1937. 

2) Vgl. König a. a· 0. S. 24. . . . . .. . 
Auch sofern ich etwas empfinde, erfahre Ich eme Wukung der Dmge, namhch 

an mir. Und gerade sofern die Dinge auf mich wirken, kann, .was ich .~mpfinde, 
nicht ursächlich von den Dingen her verstanden ~erden. (Wie ?enn uherhaupt 
Wirkungen irgend wo hinterlassen werden . und es weht das. vo.n ngei_Idwo.her ur· 
sächlich Begründete ist, was Wirkung heißt. Geschehen, die Ihrerseits eme U_r­
sache haben, haben eine Wirkung.) Es ist kein sachlicher Zusamme:nhang dann 
getroffen, daß etwas auf mich wirkt - wie ~r z. B. darin. läge,, d~ß d1e .Sonn~ auf 
den Stein wirkt wenn sie ihn erwärmt. Wobei aber der Stemledighch Objekt dieses 
Geschehens ist,' mit ihm hier etwas geschieht. Der Stein wird nicht affiziert d~rch 
die Sonne. Er ist nicht einmal eigentlicher Träger, sondern nur der Ort. dieHer 
Veränderung, die sich an ihm abspielt. Ich bin aber ~cht nur der St;haupl~tz ugend­
welcher an mir auftretender Empfindungen. Daß Ich etwas als eme Wukung der 
Dinge an mir erfahre, weist vielmehr darauf, wie nur! sofern ic.h ~ich einlasse ~it 
den Dingen, mich ihnen aussetze, ich auch v~n den Dmgen .aff~ziert w~rde~, en~e 
Empfindung in mir rege werden kann. Em Vermögen Ist In der Smnhchkeit 
umrissen. 

98 

4. 

Das, worin sich der Eindruck verdichtet, kann z. B. auch ein Ge­
danke sein, der mir hierbei kommt, in dem der Eindruck aufge­
nommen wird. Solches Rechenschaftgehen über den Eindruck im 
Sinne einer Ausdeutung scheint das gerade Geforderte zu sein, wenn 
etwas z. B. irgendwonach aussieht. Man entspricht hier der offen­
baren Bedeutsamkeit eines Eindrucks. Was sich darin meldet, gilt es 
in dem Sinne aufzunehmen, daß man es verfolgt und zuspitzend zu 
verdeutlichen sucht. Nämlich in einer gedanklichen Vorwegnahme 
möglicher Erfahrungen. Das Aufnehmen eines solchen Eindrucks ge­
schieht hier in der Richtung einer Selbstbegründung: man faßt Fuß 
in der Wirklichkeit, zu der man unterwegs ist und bleibt. Etwas wirkt 
hierbei auf mich - irgendwie hzw. in bestimmter Richtung. Die 
etwa dahin anzugehen wäre, daß hier etwas im Gange ist. Daß so wirken 
wie ... irgendwie doch sich deckt mit nach etwas Bestimmtem aussehen, 
zeigt, wie in dieser Konturierung ursprünglich Amorphes aufgehoben 
wird. Eine Vermutung wird rege. Dies, daß nämlich etwas unmittel­
bar so auf mich wirkt, ich unmittelbar den Eindruck habe, daß ... , 
ist wichtig. Denn der Fall ist zu unterscheiden von dem anderen, hier 
nicht hergehörigen, wo ich angesichtsbestimmter Tatsachen- schlie­
ßend und mich dabei begründend an Umständen usw.- auf die Ver· 
mutung komme, nämlich kommen muß, sofern all das, was ich da 
sehe, sonst unverständlich bleibt. W ohei ich mich irren kann -wenn 
ich etwa manches nicht weiß, dieses falsch einschätze, jenes nicht he· 
achte usw. Betrt'ffs der Anmutung aber, die mir unvermittelt kommt, 
kann ich mich nicht eigentlich irren, sondern lediglich täuschen. Denn 
Täuschungen gehen von den Dingen aus. Es kann nichts sein. Daß wir 
aber dessen ungeachtet auch davon sprechen, daß wir uns angesichts 
bestimmter Tatsachen nicht des Eindrucks erwehren können, daß ... , 
zeigt nur, wie dies einen Eindruck bekommen die Grunderfahrung 
ist, in deren Ebene als in die maßgehliehe jegliche Ausdeutung 
unseres Verhältnisses zur Wirklichkeit gleichsam gebogen zu werden 
verlangt. 

99 



Ein solches freies Verhältnis zur Wirklichkeit1) ist aber unter· 
hunden, wenn man vom Eindruck überwältigt wird - bei Grauen, 
Entsetzen, Schrecken. Aber auch Furcht kann mich packen. Und läh­
mend ist hier nicht die Schwere einer Sorge, an der man trägt. Denn 
was sich hier zu künden scheint, ist nicht als Gefahr anzusetzen, der 
gegenüber es darauf ankäme, sich durchzusetzen. Zum Schweigen ge· 
bracht wird hier vielmehr gerade sachliches Bedenken nach Maßgabe 
von Erfahrungen in einer Welt, die mir mit anderen gemeinsam ist, 
deren Wirklichkeit mir von anderen bezeugt werden kann. Der Ein· 
druck vereinzelt mich hier gerade. Eine Wandlung des Verhältnisses 
zur Wirklichkeit drückt sich z. B. schon im Begriff des Ent-setzens 
aus. Im Eindruck meldet sich hier das Eigenrecht einer unbezwing· 
liehen Wirklichkeit, der gegenüber man es nicht hier- oder dorthin be­
wenden lassen kann. 

Gerade etwas den darin bezeichneten GrenzenTranszendentes scheint 
mir hier der Eindruck melden zu wollen. Man kann hier lediglich 
versuchen, den Eindruck, unter dem man steht, auszudrücken. Ihn 
gleichsam umkreisend sucht man irgendwie zu verdeutlichen, womit 
man nicht fertig werden kann. Gleichnishaft. Man umschreibt das im 
Eindruck sich Kündende. Nämlich in dem "Gesicht", das der Ein­
druck erweckt. Im sachlich Nichtverstehbaren dieser Gesichte kommt 
zum Vorschein die Andersartigkeit der Wirklichkeit, die hier zum 
Grunde dieses Ausdrucks genommen wird. Gesichthaft schießt das 
Verschiedenste hier zusammen. Gerade die sachliche Gleichgültigkeit 
von etwas kann hier etwas besagen wollen. Die Züge, in denen sich 
die Dinge hier ordnen, sind auf eine Mitte bezogen, die selbst unsag· 
bar ist. Und das, wovon ich hier "ergriffen" werde, hat die Doppel­
deutigkeit, einmal "dies alles hier" unbestimmt zu meinen, aber eben­
so auch das, was in mir dabei als Gesicht erweckt wird. Gerade in 
diesem es ist, als ob ... wü·d über nichts hinwcggeredet. Man versach-

I) Auch dieses freie Verhältnis zur Wirklichkeit hat ~ber eine ~estimmth~_it Z';llll 
Grunde. Das affektive 1\tomrnt, wie "S für das alltäghrhc Dasein '-!nausdru,<:khch 
bestimmend ist, kommt z. B. gerade in seinem Ausfall zum Vorschem: der ~teder­
geschlagene verliert den Boden '-!nter d~n .Fiiß.en. _Denn fest, um ~arauf I<uß zu 
fassen, kann der Boden nur fiir emen scm, der 1 n s 1 r h sei b s t fest 1st und deshalb 
auch seinen .Fuß fest stellen kann. 

100 

licht hier nichts, um sich selbst herauszuziehen aus der so anders· 
artigen, in dieser Andersheil hier vielmehr gerade festgehaltenen 
Wirklichkeit, die im Eindruck nachdrücklich wird. Das darin sich 
K ündendc auszudrücken bedeutet keinen V ersuch, im V erfolgen 
eines Gedankens davon loszukommen1). 

5. 

Der Gedanke, als der ein Eindruck aufgenommen wird, kann sich 
insofern immer mehr verdichten, als er, umsichtig verfolgt, sich immer 
mehr begründet. In eine andere Richtung weist aber die Zuspitzung, 
die ein Eindruck selbst insofern erfährt, daß er z. B. ah Eindruck von 
Ledernheit gefaßt werden kann2). 

DasVerschiedenste kann hier denselben Eindruck machen. Der Ein­
druck selbst ist neutral und erfüllt sich nur verschieden. Sicherlich -
die verschiedene Art und H.ichtung unserer Zuwendung zu den Dingen 
macht es, daß sich ein solcher Eindruck nur manchmal als betont ent· 
gegendrängt. Nicht alles, was trocken wirkt, ist in gleicher Weise ge· 
eignet, das Spezifische dieses Eindrucks eindeutig zu veranschaulichen. 
Erst auf dem Umweg über all das, was jedes "in seiner Weise" trocken 
ist, ist dieser Eindruck in seiner Reinheit zu erfassen. Und gerade dort 
ist er dies am wenigsten, von woher angeblich die Trockenheit auf die 
anderen Fälle übertragen wurde. Sofern man hier nämlich zunächst 
auf die Trockenheit bezogen ist, die den Dingen anzufühlen ist, bzw. 

1) Unsere Bestimmungen der Furcht als Eindruck, daß ~ic kein Wovor hat, nicht 
begründbar ist usw., decken 5ich weitgehend mit Heideggers Bestimmungen 
der Angst, die bei ihm nur der sachlichen Furcht (vgl. oben S. 9) gegenüber­
gestellt wird. Indessen: Angst kündet sich überhaupt ni"l.lt als "Eindr~ck". Denn 
was in der Angst durchbricht und zunächst verborgen und Juedcrgchalten 1st, kommt 
aus mir seiLst. In jedem ist Angst auf der Lauer und auf dem Sprung. Wie der 
Schwindel ist. sie kernnahe angelegt in der Verfassung des Menschen. Platzangst 
z. B. ist eine Anfechtung, der man nichts eigentlich entgegensetzen kann. Das 
Seiende im Ganzen scheint hier wegzurücken. Man ist verloren daran. Man ent­
gleitet sich hier selbst mit, sofern man in sich selbst keinen Halt findet. Die Leere 
des Raumes wird transparent auf die Welt hin, der man sich ansgeliefert findet usw. 

•) Andererseits: in der ausdrücklichen Fassung wird de~ Eindru~k hier auf~e­
nommen. Als Härte usw. bestimmt zu werden bedeutet e1ne Zusp1tzung des Em­
druckes selbst. Im Unterschied zu der Verdeutlichung, die ein Eindruck in den 
Gesichten bekommt, die er erweckt, als deren unsagbare Mitte er rine Wirklichkeit 
erweist, auf die nur immer wieder zurückgekommen werden kann. 

101 



Ein solches freies Verhältnis zur Wirklichkeit1) ist aber unter· 
hunden, wenn man vom Eindruck überwältigt wird - bei Grauen, 
Entsetzen, Schrecken. Aber auch Furcht kann mich packen. Und läh­
mend ist hier nicht die Schwere einer Sorge, an der man trägt. Denn 
was sich hier zu künden scheint, ist nicht als Gefahr anzusetzen, der 
gegenüber es darauf ankäme, sich durchzusetzen. Zum Schweigen ge· 
bracht wird hier vielmehr gerade sachliches Bedenken nach Maßgabe 
von Erfahrungen in einer Welt, die mir mit anderen gemeinsam ist, 
deren Wirklichkeit mir von anderen bezeugt werden kann. Der Ein· 
druck vereinzelt mich hier gerade. Eine Wandlung des Verhältnisses 
zur Wirklichkeit drückt sich z. B. schon im Begriff des Ent-setzens 
aus. Im Eindruck meldet sich hier das Eigenrecht einer unbezwing· 
liehen Wirklichkeit, der gegenüber man es nicht hier- oder dorthin be­
wenden lassen kann. 

Gerade etwas den darin bezeichneten GrenzenTranszendentes scheint 
mir hier der Eindruck melden zu wollen. Man kann hier lediglich 
versuchen, den Eindruck, unter dem man steht, auszudrücken. Ihn 
gleichsam umkreisend sucht man irgendwie zu verdeutlichen, womit 
man nicht fertig werden kann. Gleichnishaft. Man umschreibt das im 
Eindruck sich Kündende. Nämlich in dem "Gesicht", das der Ein­
druck erweckt. Im sachlich Nichtverstehbaren dieser Gesichte kommt 
zum Vorschein die Andersartigkeit der Wirklichkeit, die hier zum 
Grunde dieses Ausdrucks genommen wird. Gesichthaft schießt das 
Verschiedenste hier zusammen. Gerade die sachliche Gleichgültigkeit 
von etwas kann hier etwas besagen wollen. Die Züge, in denen sich 
die Dinge hier ordnen, sind auf eine Mitte bezogen, die selbst unsag· 
bar ist. Und das, wovon ich hier "ergriffen" werde, hat die Doppel­
deutigkeit, einmal "dies alles hier" unbestimmt zu meinen, aber eben­
so auch das, was in mir dabei als Gesicht erweckt wird. Gerade in 
diesem es ist, als ob ... wü·d über nichts hinwcggeredet. Man versach-

I) Auch dieses freie Verhältnis zur Wirklichkeit hat ~ber eine ~estimmth~_it Z';llll 
Grunde. Das affektive 1\tomrnt, wie "S für das alltäghrhc Dasein '-!nausdru,<:khch 
bestimmend ist, kommt z. B. gerade in seinem Ausfall zum Vorschem: der ~teder­
geschlagene verliert den Boden '-!nter d~n .Fiiß.en. _Denn fest, um ~arauf I<uß zu 
fassen, kann der Boden nur fiir emen scm, der 1 n s 1 r h sei b s t fest 1st und deshalb 
auch seinen .Fuß fest stellen kann. 

100 

licht hier nichts, um sich selbst herauszuziehen aus der so anders· 
artigen, in dieser Andersheil hier vielmehr gerade festgehaltenen 
Wirklichkeit, die im Eindruck nachdrücklich wird. Das darin sich 
K ündendc auszudrücken bedeutet keinen V ersuch, im V erfolgen 
eines Gedankens davon loszukommen1). 

5. 

Der Gedanke, als der ein Eindruck aufgenommen wird, kann sich 
insofern immer mehr verdichten, als er, umsichtig verfolgt, sich immer 
mehr begründet. In eine andere Richtung weist aber die Zuspitzung, 
die ein Eindruck selbst insofern erfährt, daß er z. B. ah Eindruck von 
Ledernheit gefaßt werden kann2). 

DasVerschiedenste kann hier denselben Eindruck machen. Der Ein­
druck selbst ist neutral und erfüllt sich nur verschieden. Sicherlich -
die verschiedene Art und H.ichtung unserer Zuwendung zu den Dingen 
macht es, daß sich ein solcher Eindruck nur manchmal als betont ent· 
gegendrängt. Nicht alles, was trocken wirkt, ist in gleicher Weise ge· 
eignet, das Spezifische dieses Eindrucks eindeutig zu veranschaulichen. 
Erst auf dem Umweg über all das, was jedes "in seiner Weise" trocken 
ist, ist dieser Eindruck in seiner Reinheit zu erfassen. Und gerade dort 
ist er dies am wenigsten, von woher angeblich die Trockenheit auf die 
anderen Fälle übertragen wurde. Sofern man hier nämlich zunächst 
auf die Trockenheit bezogen ist, die den Dingen anzufühlen ist, bzw. 

1) Unsere Bestimmungen der Furcht als Eindruck, daß ~ic kein Wovor hat, nicht 
begründbar ist usw., decken 5ich weitgehend mit Heideggers Bestimmungen 
der Angst, die bei ihm nur der sachlichen Furcht (vgl. oben S. 9) gegenüber­
gestellt wird. Indessen: Angst kündet sich überhaupt ni"l.lt als "Eindr~ck". Denn 
was in der Angst durchbricht und zunächst verborgen und Juedcrgchalten 1st, kommt 
aus mir seiLst. In jedem ist Angst auf der Lauer und auf dem Sprung. Wie der 
Schwindel ist. sie kernnahe angelegt in der Verfassung des Menschen. Platzangst 
z. B. ist eine Anfechtung, der man nichts eigentlich entgegensetzen kann. Das 
Seiende im Ganzen scheint hier wegzurücken. Man ist verloren daran. Man ent­
gleitet sich hier selbst mit, sofern man in sich selbst keinen Halt findet. Die Leere 
des Raumes wird transparent auf die Welt hin, der man sich ansgeliefert findet usw. 

•) Andererseits: in der ausdrücklichen Fassung wird de~ Eindru~k hier auf~e­
nommen. Als Härte usw. bestimmt zu werden bedeutet e1ne Zusp1tzung des Em­
druckes selbst. Im Unterschied zu der Verdeutlichung, die ein Eindruck in den 
Gesichten bekommt, die er erweckt, als deren unsagbare Mitte er rine Wirklichkeit 
erweist, auf die nur immer wieder zurückgekommen werden kann. 

101 



die als dingliche Beschaffenheit im Blick steht - für die aber trocken 
lediglich eine kurze Bezeichnung wäre. Ledern z. B. charakterisiert 
- wenn es nicht die Materialbeschaffenheit von etwas meint -
weniger das Leder selbst als etwa eine Gesellschaft oder einen Vor­
trag. Es ist etwas, was am Leder wohl zu erfassen ist, aber nichts, was 
Leder ohne weiteres wäre. Erst auf dem Umweg über den Vortrag 
eines Menschen entdeckt sich unter diesem neuen und dem Leder 
fremden Blickpunkt der Eindruck der Ledernheit. Das heißt aber: der 
Ursprung dessen, was ledern bedeutet, liegt in der Situation, in der 
man unter dem Eindruck eines Vortrags steht, wobei dieser Eindruck 
gerade dann vordringlich wird, wenn man nicht sachlich an dem inter­
essiert ist, was ihn macht. Wirkliches Leder begegnet aber zunächst 
unter praktischen Gesichtspunkten. Und man zieht es hier heran, um 
einen Eindruck zu charakterisieren, den man von andersher erst ge­
habt haben mußte. Ebenso wie auch das Kamel nicht deshalb zur 
Charakterisierung einer bestimmten Art von Dummheit genommen 
wird, weil es selber so dumm wäre. Jeder weiß das Gegenteil. Allererst 
die abschätzige Charakterisierung eines Menschen schafft den Blick­
punkt, unter dem der Kopfhaltung des Kamels blasierte Gravität als 
Ausdruck solcher Dummheit angesehen werden kann. Man spricht 
von einem Ausdruck von Dummheit - gegenüber dem anderen, 
daß etwas als Ausdruck, nämlich Zeichen tatsächlicher Dumm­
heit begriffen und erkannt wird. Daß Dummheit in. der Kopf­
haltung des Kamels "liegt", präsumiert keine dahingehende sachliche 
Feststellung. 

6. 

Denselben Eindruck kann Verschiedenstes machen. Es ist gerade 
das Ausgezeichnete des Eindrucks, daß er erinnert an ... Es wird in 
mir etwas geweckt. Was in der Richtung dieses Eindruck von ... a11r 
gegeben wird, entdeckt sich in der Erinnerung als der "giltige Kern 
innerhalb einer vergänglichen Welt" (E. Jünger). Dieses von ... hält 
sich im Aufgreifen dessen, was einem dabei einfällt. Und sofern sich 
hierbei das eine am andern verdeutlicht, ersteigert sich gerade die 
Reinheit des Eindrucks. Sie stellt sich nicht her durch Abstraktion 

102 

und Analyse - wie sonst das Allgemeine als hier- und dorthin verteilt 
in verschiedener Konkretion vorkommt. Nur mäeutischem Zugriff im 
Erinnertwerden des einen durch das andere gibt sich das von •.• des 
Eindrucks. Dies bedeutet es, wenn die Bestimmtheit des Eindrucks 
gerade in dem irgendwie getroffen wird. Irgendwie trifft verhältnis­
mäßige Unbestimmtheit. Nämlich in bezugauf das Feld begrifflicher 
Festlegung. Daraufhin ist die Identität eines Eindrucks auch eine 
andere als etwa die einer Farbe, die als dieselbe -nämlich Blau­
hier und dort wiederkehrt. Sofern er nämlich als dieser Eindruck ge­
rade in der Spannung seiner erinnerten Wiederkehr steht. Daß im 
Eindruck etwas liegt, bezieht sich gerade auf diese mäeutisch ge­
schehende Ent-deckung in der Er-innerung. 

Indessen - was wird hier eigentlich erweckt ? Das, was in der Er­
innerung einem hierbei einfällt, woran also als an etwas anderes dies 
hier denken läßt, sofern es diesen bestimmten Eindruck macht - oder 
das, was sich hierbei erst P-nt-deckt ? Sich entdeckt - dus ist keine 
bloße Redeweise. Dies beantwortet aber die Frage; uenn es drückt aus, 
wie in der Richtung der Einfälle sich gerade dasjenige durchsetzt, was 
als liegend im Eindruck durchzubrechen verlangt. 

In dem Ausdruck, daß hier etwas geweckt wird, artikuliert sich. 
das Verhältnis, das der Eindruck uns zu uns selbst aufnehmen läßt. 
Erinnerung bringt mich auf das Eiboc; des Eindrucks. Er ist gefaßt, 
artikuliert worden in Wörtern wie hell, hart. Und dieses AO"fOV btMvm 
ist etwas so anderes als die Rechenschaft, die über den Eindruck, den 
das Gebaren jemandes macht, etwa in der Richtung gegeben wird: er 
will etwas von mir, d. i. er sieht danach aus. Wobei der Eindruck im 
Sinne sachlicher Ausdeutung aufgenommen wurde. 

7. 

Dies Erinnert-werden des einen dt.~·ch das andere trifft aber gerade 
das, was als Ähnlichkeit ein Wort übertragen werden lassen sollte. 

Unter Ähnlichkeit1) versteht man zunächst äußere Ähnlichkeit. 
Man stellt sie fest wie Gleichheit und Verschiedenheit. Fast die-

1) V gl. Aristoteles, Metaphysik V. 9, 1018a. 

103 



die als dingliche Beschaffenheit im Blick steht - für die aber trocken 
lediglich eine kurze Bezeichnung wäre. Ledern z. B. charakterisiert 
- wenn es nicht die Materialbeschaffenheit von etwas meint -
weniger das Leder selbst als etwa eine Gesellschaft oder einen Vor­
trag. Es ist etwas, was am Leder wohl zu erfassen ist, aber nichts, was 
Leder ohne weiteres wäre. Erst auf dem Umweg über den Vortrag 
eines Menschen entdeckt sich unter diesem neuen und dem Leder 
fremden Blickpunkt der Eindruck der Ledernheit. Das heißt aber: der 
Ursprung dessen, was ledern bedeutet, liegt in der Situation, in der 
man unter dem Eindruck eines Vortrags steht, wobei dieser Eindruck 
gerade dann vordringlich wird, wenn man nicht sachlich an dem inter­
essiert ist, was ihn macht. Wirkliches Leder begegnet aber zunächst 
unter praktischen Gesichtspunkten. Und man zieht es hier heran, um 
einen Eindruck zu charakterisieren, den man von andersher erst ge­
habt haben mußte. Ebenso wie auch das Kamel nicht deshalb zur 
Charakterisierung einer bestimmten Art von Dummheit genommen 
wird, weil es selber so dumm wäre. Jeder weiß das Gegenteil. Allererst 
die abschätzige Charakterisierung eines Menschen schafft den Blick­
punkt, unter dem der Kopfhaltung des Kamels blasierte Gravität als 
Ausdruck solcher Dummheit angesehen werden kann. Man spricht 
von einem Ausdruck von Dummheit - gegenüber dem anderen, 
daß etwas als Ausdruck, nämlich Zeichen tatsächlicher Dumm­
heit begriffen und erkannt wird. Daß Dummheit in. der Kopf­
haltung des Kamels "liegt", präsumiert keine dahingehende sachliche 
Feststellung. 

6. 

Denselben Eindruck kann Verschiedenstes machen. Es ist gerade 
das Ausgezeichnete des Eindrucks, daß er erinnert an ... Es wird in 
mir etwas geweckt. Was in der Richtung dieses Eindruck von ... a11r 
gegeben wird, entdeckt sich in der Erinnerung als der "giltige Kern 
innerhalb einer vergänglichen Welt" (E. Jünger). Dieses von ... hält 
sich im Aufgreifen dessen, was einem dabei einfällt. Und sofern sich 
hierbei das eine am andern verdeutlicht, ersteigert sich gerade die 
Reinheit des Eindrucks. Sie stellt sich nicht her durch Abstraktion 

102 

und Analyse - wie sonst das Allgemeine als hier- und dorthin verteilt 
in verschiedener Konkretion vorkommt. Nur mäeutischem Zugriff im 
Erinnertwerden des einen durch das andere gibt sich das von •.• des 
Eindrucks. Dies bedeutet es, wenn die Bestimmtheit des Eindrucks 
gerade in dem irgendwie getroffen wird. Irgendwie trifft verhältnis­
mäßige Unbestimmtheit. Nämlich in bezugauf das Feld begrifflicher 
Festlegung. Daraufhin ist die Identität eines Eindrucks auch eine 
andere als etwa die einer Farbe, die als dieselbe -nämlich Blau­
hier und dort wiederkehrt. Sofern er nämlich als dieser Eindruck ge­
rade in der Spannung seiner erinnerten Wiederkehr steht. Daß im 
Eindruck etwas liegt, bezieht sich gerade auf diese mäeutisch ge­
schehende Ent-deckung in der Er-innerung. 

Indessen - was wird hier eigentlich erweckt ? Das, was in der Er­
innerung einem hierbei einfällt, woran also als an etwas anderes dies 
hier denken läßt, sofern es diesen bestimmten Eindruck macht - oder 
das, was sich hierbei erst P-nt-deckt ? Sich entdeckt - dus ist keine 
bloße Redeweise. Dies beantwortet aber die Frage; uenn es drückt aus, 
wie in der Richtung der Einfälle sich gerade dasjenige durchsetzt, was 
als liegend im Eindruck durchzubrechen verlangt. 

In dem Ausdruck, daß hier etwas geweckt wird, artikuliert sich. 
das Verhältnis, das der Eindruck uns zu uns selbst aufnehmen läßt. 
Erinnerung bringt mich auf das Eiboc; des Eindrucks. Er ist gefaßt, 
artikuliert worden in Wörtern wie hell, hart. Und dieses AO"fOV btMvm 
ist etwas so anderes als die Rechenschaft, die über den Eindruck, den 
das Gebaren jemandes macht, etwa in der Richtung gegeben wird: er 
will etwas von mir, d. i. er sieht danach aus. Wobei der Eindruck im 
Sinne sachlicher Ausdeutung aufgenommen wurde. 

7. 

Dies Erinnert-werden des einen dt.~·ch das andere trifft aber gerade 
das, was als Ähnlichkeit ein Wort übertragen werden lassen sollte. 

Unter Ähnlichkeit1) versteht man zunächst äußere Ähnlichkeit. 
Man stellt sie fest wie Gleichheit und Verschiedenheit. Fast die-

1) V gl. Aristoteles, Metaphysik V. 9, 1018a. 

103 



seihe Farbe gilt hier als ähnliche Farbe. Und diese Ähnlichkeit wird 
durch Vergleich festgestellt. Was dabei verglichen wird, ist jedes für 
sich in seinen Beschaffenheiten schon bestimmt. Die festgestellte 
Ähnlichkeit ändert nichts an den Eigenschaften, die jedes der beiden 
Verglichenen für sich schon hatte. Anders liegt es schon bei der Fa­
milienähnlichkeit von Gesichtern. Das G~sicht des Einzelnen bestimmt 
sich hier gerade allererst durch die Ähnlichkeit mit den anderen Glie­
dern der Familie. Das Wesentliche seiner Züge stellt sich heraus, wenn 
es als Abwandlung des Familiengesichts verstanden wird. Bei den Bei­
spielen von ledem und ein Kamelliegt es nicht anders. Jedesmal wird 
am einen deutlich, was am anderen als Eindruck präsent war. Und 
ledern bezeichnet nichts Gemeinsames in dem Sinn, als ob einzelnes 
hier in der Isolierung schon ledern wäre. Es "hält sich" als Eindruck 
"zwischen" den Verglichenen, sofern das eine nach dem andern hin­
überspielt. Was im Griff der Erinnerung sich verdeutlicht und fest­
legt, nimmt hierbei an ihm selber eine Wendung ins allgemeine. Und es 
gibt hier" verschieden entfernte", z. B. auch "gesuchte" Ähnlichkeiten. 

Weder das Tier noch der Mensch ist für sich tierisch. Direkt und 
geradezu kann hier nichts charakterisiert werden. Sondern nur durch 
Parallelen, in deren Richtung so etwas gesichtet wird wie z. B. vege­
tieren. Nur in flüchtiger Bindung gelingt es, solche Charaktere in ihrer 
Eigentlichkeit zu fassen. Der Ursprung des Eindrucks ledern liegt 
anders als das, was diesen Eindruck veranschaulichend bestimmt. 
Sicherlich - sinnliche Anschauung ist der bevorzugte Boden des 
"Empirischen". Sie bringt dessen Bündigkeit herbei. Diese Veranschau­
lichung bedeutet ein Handgreülichmachen, Drastischwerden. Leder 
ist leibgewordener Charakter des Ledernseins. Es gibt hier aber kein 
Tertium der Vergleichung -welches es vielmehr nur bei der äußeren 
Ähnlichkeit gibt, sofern diese in bestimmter Richtung gesucht wird. 

KeinWort der Sprache ist regional festgelegt. Was es bedeutet, kann 
nicht sachlich fixit~rt werden. Nur bei nicht aus der Sprache geborenen 
Wörtern bzw. bei solchen, die der Sprache entglitten sind, gelingt dies. 
Sprachwörter haben aber Prägnanz. Sicherlich - ihre Bedeutung 
schwankt, sofern, was mit dem Wort sachlich gemeint ist, nicht ohne 
weiteres festgelegt werden kann. Dies folgt aber gerade daraus, daß 

104 

r 
I 
I 

die Bedeutung des Wortes irgendwodurch nur -im eigentlichen Sinn 
dieses Wortes: - "erfüllt", aber nicht gedeckt werden kann. Was das 
Wort bedeutet, ist immer präzis, auch wenn es nur im Ziehen von 
Parallelen gepackt werden kann. Als unbestimmt erscheint es, sofern 
das Wort nur aus dem Zusammenhang verstanden werden kann. 
Nicht deutlich sein heißt hier: nicht unmißverständlich sein. Und so­
fern es hier die Wahl eines Wortes ist, was einer Absicht entsprich!:, 
können Ausdrücke deutlich genug sein oder nicht. Etwas anderes aber 
ist die Deutlichkeit, die das Wort an sich hat. Wie ja auch die Deut­
lichkeit dessen, was man sieht, nicht das Eindeutit~e einer Erschei­
nung im Sinne von deren Unverwechselbarkeit mit anderen meint, 
sondern dies: daß man überhaupt etwas sieht. Durch richtige Ein­
stellung des Mikroskops z. B. sucht man etwas in den Blick zu he­
kommen, was der erschließenden Betrachtung standhält. Auf das Be­
zeugende des Aussehens, aber nicht auf Merkmale, an denen man etwas 
Bestimmtes erkennen kann, bezieht sich diese Deutlichkeit. EinWort 
ist nun aber insofern als Wort deutlich, als es die zuspitzende Fassung 
von etwas ist. Nämlich dessen, was man im Sinn hat. Das Wort ist 
Ausdruck daraufhinl). So spricht man z. B. davon, daß von einem 
Menschen alles abgleitet. Man kann es nicht besser sagen. Man drückt 
darin aus, wie einem das Verhalten des anderen- unwillkürlich­
"vorkommt". D. i. es teilt sich darin keine sachliche und damit notge­
drungen dann auch erledigend abdrängende Auffassung mit - als 
ob etwa das so doch nur eben Charakterisierte in Bezug gehracht 
werden sollte zu etwas, was man schon kennt, und wovon man etwas 
weiß. Was sich in solchen sprachlichen Charakterisierungen ausdrückt, 
ist vielmehr ein Verhältnis zu den Dingen, das- sofern darin ein­
heitlich die Welt in ihrer Breite aufgenommen wird- deren Auf­
teilung nach sachlichen Gebieten gegenübersteht. In der Einheitlich­
keit seinerNaturwird der Mensch von den Dingen angesprochen. 2) Und 

1) Dieses Ausdrucksein ist aber zu scheiden von dem anderen: alsAusdruck 
aufgegriffen und verwendet zu werden in der Absicht, eine sachliche Meinung zu 
verdeutlichen, den anderen über etwas ins Bild zu setzen. vgl. später S. 107. 

2) "Wir sind Ein denkendes Sensorium commune, nur von verschiedenen Seiten 
berührt." (Herder, Abhandlung über den Ursprung der Sprache, 1772, S. 94). -
V gl. hierzu auch Löwith a. a. 0. S. 39 ff. 

105 



seihe Farbe gilt hier als ähnliche Farbe. Und diese Ähnlichkeit wird 
durch Vergleich festgestellt. Was dabei verglichen wird, ist jedes für 
sich in seinen Beschaffenheiten schon bestimmt. Die festgestellte 
Ähnlichkeit ändert nichts an den Eigenschaften, die jedes der beiden 
Verglichenen für sich schon hatte. Anders liegt es schon bei der Fa­
milienähnlichkeit von Gesichtern. Das G~sicht des Einzelnen bestimmt 
sich hier gerade allererst durch die Ähnlichkeit mit den anderen Glie­
dern der Familie. Das Wesentliche seiner Züge stellt sich heraus, wenn 
es als Abwandlung des Familiengesichts verstanden wird. Bei den Bei­
spielen von ledem und ein Kamelliegt es nicht anders. Jedesmal wird 
am einen deutlich, was am anderen als Eindruck präsent war. Und 
ledern bezeichnet nichts Gemeinsames in dem Sinn, als ob einzelnes 
hier in der Isolierung schon ledern wäre. Es "hält sich" als Eindruck 
"zwischen" den Verglichenen, sofern das eine nach dem andern hin­
überspielt. Was im Griff der Erinnerung sich verdeutlicht und fest­
legt, nimmt hierbei an ihm selber eine Wendung ins allgemeine. Und es 
gibt hier" verschieden entfernte", z. B. auch "gesuchte" Ähnlichkeiten. 

Weder das Tier noch der Mensch ist für sich tierisch. Direkt und 
geradezu kann hier nichts charakterisiert werden. Sondern nur durch 
Parallelen, in deren Richtung so etwas gesichtet wird wie z. B. vege­
tieren. Nur in flüchtiger Bindung gelingt es, solche Charaktere in ihrer 
Eigentlichkeit zu fassen. Der Ursprung des Eindrucks ledern liegt 
anders als das, was diesen Eindruck veranschaulichend bestimmt. 
Sicherlich - sinnliche Anschauung ist der bevorzugte Boden des 
"Empirischen". Sie bringt dessen Bündigkeit herbei. Diese Veranschau­
lichung bedeutet ein Handgreülichmachen, Drastischwerden. Leder 
ist leibgewordener Charakter des Ledernseins. Es gibt hier aber kein 
Tertium der Vergleichung -welches es vielmehr nur bei der äußeren 
Ähnlichkeit gibt, sofern diese in bestimmter Richtung gesucht wird. 

KeinWort der Sprache ist regional festgelegt. Was es bedeutet, kann 
nicht sachlich fixit~rt werden. Nur bei nicht aus der Sprache geborenen 
Wörtern bzw. bei solchen, die der Sprache entglitten sind, gelingt dies. 
Sprachwörter haben aber Prägnanz. Sicherlich - ihre Bedeutung 
schwankt, sofern, was mit dem Wort sachlich gemeint ist, nicht ohne 
weiteres festgelegt werden kann. Dies folgt aber gerade daraus, daß 

104 

r 
I 
I 

die Bedeutung des Wortes irgendwodurch nur -im eigentlichen Sinn 
dieses Wortes: - "erfüllt", aber nicht gedeckt werden kann. Was das 
Wort bedeutet, ist immer präzis, auch wenn es nur im Ziehen von 
Parallelen gepackt werden kann. Als unbestimmt erscheint es, sofern 
das Wort nur aus dem Zusammenhang verstanden werden kann. 
Nicht deutlich sein heißt hier: nicht unmißverständlich sein. Und so­
fern es hier die Wahl eines Wortes ist, was einer Absicht entsprich!:, 
können Ausdrücke deutlich genug sein oder nicht. Etwas anderes aber 
ist die Deutlichkeit, die das Wort an sich hat. Wie ja auch die Deut­
lichkeit dessen, was man sieht, nicht das Eindeutit~e einer Erschei­
nung im Sinne von deren Unverwechselbarkeit mit anderen meint, 
sondern dies: daß man überhaupt etwas sieht. Durch richtige Ein­
stellung des Mikroskops z. B. sucht man etwas in den Blick zu he­
kommen, was der erschließenden Betrachtung standhält. Auf das Be­
zeugende des Aussehens, aber nicht auf Merkmale, an denen man etwas 
Bestimmtes erkennen kann, bezieht sich diese Deutlichkeit. EinWort 
ist nun aber insofern als Wort deutlich, als es die zuspitzende Fassung 
von etwas ist. Nämlich dessen, was man im Sinn hat. Das Wort ist 
Ausdruck daraufhinl). So spricht man z. B. davon, daß von einem 
Menschen alles abgleitet. Man kann es nicht besser sagen. Man drückt 
darin aus, wie einem das Verhalten des anderen- unwillkürlich­
"vorkommt". D. i. es teilt sich darin keine sachliche und damit notge­
drungen dann auch erledigend abdrängende Auffassung mit - als 
ob etwa das so doch nur eben Charakterisierte in Bezug gehracht 
werden sollte zu etwas, was man schon kennt, und wovon man etwas 
weiß. Was sich in solchen sprachlichen Charakterisierungen ausdrückt, 
ist vielmehr ein Verhältnis zu den Dingen, das- sofern darin ein­
heitlich die Welt in ihrer Breite aufgenommen wird- deren Auf­
teilung nach sachlichen Gebieten gegenübersteht. In der Einheitlich­
keit seinerNaturwird der Mensch von den Dingen angesprochen. 2) Und 

1) Dieses Ausdrucksein ist aber zu scheiden von dem anderen: alsAusdruck 
aufgegriffen und verwendet zu werden in der Absicht, eine sachliche Meinung zu 
verdeutlichen, den anderen über etwas ins Bild zu setzen. vgl. später S. 107. 

2) "Wir sind Ein denkendes Sensorium commune, nur von verschiedenen Seiten 
berührt." (Herder, Abhandlung über den Ursprung der Sprache, 1772, S. 94). -
V gl. hierzu auch Löwith a. a. 0. S. 39 ff. 

105 



darin ist die Instanz dafür bezeichnet, daß das sachlich Verschiedenste 
in Vergleich zueinander gesetzt werden kann. Die Universalität der 
Sprache begründet sich von daher. Und Sprache ist immer gleichnis­
haft. Der sprachliche Zusammenhang von Mond, Minne,. Meinen, 
Mann, Mensch usw.l) zeigt, wie die Sprache nichts einzeln läßt, wie 
gerade darin, wie man vom einen auf das andere gehracht wird, 
allererst gültige Kerne sich entdecken innerhalb der in eine Mannig­
faltigkeit von Erscheinungen aufgebrochenen Welt. Dies Gleichnis­
hafte bewahrt gerade Sprache vor der Belastung durch eine Auslegung, 
die lediglich Dinge ins Reine bringt, die fest-stellt, was nicht "gesagt", 
sondern nur eben benannt und hezeichnP.t werden könnte. Wenn 
man aber von dem Bestehen von etwas, von Aufheben, Aufnehmen usw. 
spricht, so hält man sich gerade an die eigentliche Bedeutung dieser 
Wörter. Sie in einem übertragenen Sinn nehmen zu wollen, würde 
geradezu eine Entstellung sein dessen, was man im Blick hat. Nur weil 
die Bedeutung des Wortes neutral ist, kann Sprache das Mittel der 
Artikulation von Gedanken werden. Allererst im Wort werden sie so 
gefaßt, daß man sie hat und darüber verfügt. Man sucht nach dem 
Wort für etwas- nicht um dem anderen etwas eindeutig bezeichnen zu 
können, sondern um sich selbst etwas dadurch deutlich zu machen, daß 
mauihm im Wort Prägung, Schliff, Gesicht gibt. DasWort istdarum der 
Halt der Rede, deren Sinn in Wörter als wie in Knoten geschürzt wird. 

§ 18. AUSDRÜCKE UND REDENSARTEN 

Durch das Wort wird man in ein wirkliches Verhältnis zu dem­
jenigen gebracht, was es nach der üblichen Auffassung nur eben zu 

1) "Der Mensch beachtet die Phasen eines Himmelskörpers, der, von schmaler 
Sichel zur Scheibe sich rundend, ihm die Erfüllung einer Form zeigt, und die Er­
füllung zur Form wird ihm Maßstab bei der Beobachtung, wie auch die Zeit sich 
erfüllt. Er trägt in sich ein Gefühl, das nach Vollendung drängt, und ein Streben, 
Gedankliches zur Form abzurunden. Zugleich erkennt er, wie er selbst als Lebe­
wesen wiederum im Laufe dieses Lebens seine Kräfte entfaltet, aber wie, von wo 
aus soll er das Gemeinsame in diesen Verschiedenheiten, die ihm eine Welt der Ent­
faltung und Erfüllung bedeuten, einheitlich fassen? Hier setzt die Sprache ein; 
deutend begreift sie alles dieses in einem Zeichen; und dieses Zeichen, beweglich wie 
die Erscheinungen und dennoch die ganze Zusammengehörigkeit der Erscheinungen in 
sich enthaltend, wird nun der verordnende Mittelpunkt, von dem jene Erfüllung aus­
geht und zu dem sie zurückkehrt." (A. ]olles, Einfache Formen, Halle 1930, S. 18,19.) 

106 

r 
bezeichnen hatte. Daß bei deren Erörterung aber dann der Aus­
druck Zeichen mit anderen wie Name, Ausdruck einfach vertauscht 
werden konnte, zeigt, wie hierbei das Entscheidende überhaupt nicht 
zur Sprache kam. Denn Name, Ausdruck, Bezeichnung werden gerade 
dann in einem unterschiedlichen, sogar gegensätzlichen Sinn ver­
standen, wenn sie auf Wörter angewendet werden. Die Art, wie in 
einem Wort etwas getroffen ist, wie man durch ein Wort auf die Sache 
gehracht wird, ist verschieden. Wir sagen z. B., daß wir keinen Namen 
für etwas haben, daß wir uns statt dessen mit einem Ausdruck dafür 
behelfen müssen. Daß ein Ausdruck in der Spannung der Fassung von 
etwas steht, bekommt hier, wo nicht das Wort als Ausdruck begriffen 
wird, sondern wo ein Wort als Ausdruck von andern Wörtern unter­
schieden werden soll, die Wendung, daß ein sachlich entsprechender 
Ausdruck für etwas gesucht wird. Ein so gefundener Ausdruck kann 
dann passend oder irreführend sein. Erst sofern man ein aus der 
Sprache genommenes Wort als Mittel betrachtet, etwas damit zu 
sagen, wird es zum Ausdruck für ... Nur von einer anderen Sprache 
aus erscheint das, was ein Wort meint, als etwas, was damit ausge­
drückt sein soll. 

In der Bildhaftigkeit von Ausdrücken wird nicht die handgreiflich­
anschauliche Erfüllung einer Bedeutung vorgeführt. Was man zu 
etwas "meint", wird hier vielmehr zu geläufigen Fällen in Parallele 
gebracht. Wenn man z. B. angesichts der Mängel einer technischen 
Erfindung von Kinderkrankheiten spricht, so werden diese Mängel da­
hin abgeschätzt: es seien natürliche Vorstufen, die zu überwinden 
sind. In der Probe auf das Exempel wird der Sinn solcher Ausdrücke 
lebendig. Der in der Beurteilung von etwas herangezogene Ver­
gleich drückt sich in eine Rolle spielen aus. Man sagt es zu etwas, 
auf etwas hin. 

Jemanden als Kamel zu beschimpfen ist etwas anderes als ihn da­
hin zu charakterisieren. Denn Kamel ist hier Ausdruck meiner Mei­
nung über ihn. Und schon die Wahllosigkeit des Ausdrucks hierbei 
bringt zum Vorschein, wie der andere durch einen solchen Vergleich 
lediglich herabgesetzt werden soll. Und entsprechend liegt es bei auf 
dem Holzwege sein, Farbe bekennen. All solche Wendungen werden 

107 



darin ist die Instanz dafür bezeichnet, daß das sachlich Verschiedenste 
in Vergleich zueinander gesetzt werden kann. Die Universalität der 
Sprache begründet sich von daher. Und Sprache ist immer gleichnis­
haft. Der sprachliche Zusammenhang von Mond, Minne,. Meinen, 
Mann, Mensch usw.l) zeigt, wie die Sprache nichts einzeln läßt, wie 
gerade darin, wie man vom einen auf das andere gehracht wird, 
allererst gültige Kerne sich entdecken innerhalb der in eine Mannig­
faltigkeit von Erscheinungen aufgebrochenen Welt. Dies Gleichnis­
hafte bewahrt gerade Sprache vor der Belastung durch eine Auslegung, 
die lediglich Dinge ins Reine bringt, die fest-stellt, was nicht "gesagt", 
sondern nur eben benannt und hezeichnP.t werden könnte. Wenn 
man aber von dem Bestehen von etwas, von Aufheben, Aufnehmen usw. 
spricht, so hält man sich gerade an die eigentliche Bedeutung dieser 
Wörter. Sie in einem übertragenen Sinn nehmen zu wollen, würde 
geradezu eine Entstellung sein dessen, was man im Blick hat. Nur weil 
die Bedeutung des Wortes neutral ist, kann Sprache das Mittel der 
Artikulation von Gedanken werden. Allererst im Wort werden sie so 
gefaßt, daß man sie hat und darüber verfügt. Man sucht nach dem 
Wort für etwas- nicht um dem anderen etwas eindeutig bezeichnen zu 
können, sondern um sich selbst etwas dadurch deutlich zu machen, daß 
mauihm im Wort Prägung, Schliff, Gesicht gibt. DasWort istdarum der 
Halt der Rede, deren Sinn in Wörter als wie in Knoten geschürzt wird. 

§ 18. AUSDRÜCKE UND REDENSARTEN 

Durch das Wort wird man in ein wirkliches Verhältnis zu dem­
jenigen gebracht, was es nach der üblichen Auffassung nur eben zu 

1) "Der Mensch beachtet die Phasen eines Himmelskörpers, der, von schmaler 
Sichel zur Scheibe sich rundend, ihm die Erfüllung einer Form zeigt, und die Er­
füllung zur Form wird ihm Maßstab bei der Beobachtung, wie auch die Zeit sich 
erfüllt. Er trägt in sich ein Gefühl, das nach Vollendung drängt, und ein Streben, 
Gedankliches zur Form abzurunden. Zugleich erkennt er, wie er selbst als Lebe­
wesen wiederum im Laufe dieses Lebens seine Kräfte entfaltet, aber wie, von wo 
aus soll er das Gemeinsame in diesen Verschiedenheiten, die ihm eine Welt der Ent­
faltung und Erfüllung bedeuten, einheitlich fassen? Hier setzt die Sprache ein; 
deutend begreift sie alles dieses in einem Zeichen; und dieses Zeichen, beweglich wie 
die Erscheinungen und dennoch die ganze Zusammengehörigkeit der Erscheinungen in 
sich enthaltend, wird nun der verordnende Mittelpunkt, von dem jene Erfüllung aus­
geht und zu dem sie zurückkehrt." (A. ]olles, Einfache Formen, Halle 1930, S. 18,19.) 

106 

r 
bezeichnen hatte. Daß bei deren Erörterung aber dann der Aus­
druck Zeichen mit anderen wie Name, Ausdruck einfach vertauscht 
werden konnte, zeigt, wie hierbei das Entscheidende überhaupt nicht 
zur Sprache kam. Denn Name, Ausdruck, Bezeichnung werden gerade 
dann in einem unterschiedlichen, sogar gegensätzlichen Sinn ver­
standen, wenn sie auf Wörter angewendet werden. Die Art, wie in 
einem Wort etwas getroffen ist, wie man durch ein Wort auf die Sache 
gehracht wird, ist verschieden. Wir sagen z. B., daß wir keinen Namen 
für etwas haben, daß wir uns statt dessen mit einem Ausdruck dafür 
behelfen müssen. Daß ein Ausdruck in der Spannung der Fassung von 
etwas steht, bekommt hier, wo nicht das Wort als Ausdruck begriffen 
wird, sondern wo ein Wort als Ausdruck von andern Wörtern unter­
schieden werden soll, die Wendung, daß ein sachlich entsprechender 
Ausdruck für etwas gesucht wird. Ein so gefundener Ausdruck kann 
dann passend oder irreführend sein. Erst sofern man ein aus der 
Sprache genommenes Wort als Mittel betrachtet, etwas damit zu 
sagen, wird es zum Ausdruck für ... Nur von einer anderen Sprache 
aus erscheint das, was ein Wort meint, als etwas, was damit ausge­
drückt sein soll. 

In der Bildhaftigkeit von Ausdrücken wird nicht die handgreiflich­
anschauliche Erfüllung einer Bedeutung vorgeführt. Was man zu 
etwas "meint", wird hier vielmehr zu geläufigen Fällen in Parallele 
gebracht. Wenn man z. B. angesichts der Mängel einer technischen 
Erfindung von Kinderkrankheiten spricht, so werden diese Mängel da­
hin abgeschätzt: es seien natürliche Vorstufen, die zu überwinden 
sind. In der Probe auf das Exempel wird der Sinn solcher Ausdrücke 
lebendig. Der in der Beurteilung von etwas herangezogene Ver­
gleich drückt sich in eine Rolle spielen aus. Man sagt es zu etwas, 
auf etwas hin. 

Jemanden als Kamel zu beschimpfen ist etwas anderes als ihn da­
hin zu charakterisieren. Denn Kamel ist hier Ausdruck meiner Mei­
nung über ihn. Und schon die Wahllosigkeit des Ausdrucks hierbei 
bringt zum Vorschein, wie der andere durch einen solchen Vergleich 
lediglich herabgesetzt werden soll. Und entsprechend liegt es bei auf 
dem Holzwege sein, Farbe bekennen. All solche Wendungen werden 

107 



nicht wörtlich genommen. Es sind Redensarten. Bei den ~eisten 
Redensarten weiß man nicht, woher sie kommen. Von daher nimmt 
man sie gerade als Redensart. Es ist das Besondere des Bildlichen, 
verdichtend-Gestalteten einer Redensart, daß es die Spitze seiner Be­
deutung allererst dort findet, wo die Redensart trifft. Redensarten 
kennzeichnen etwas "irgend wohin". Aber sie springen nicht ein wie die 
Lösung einer Spannung, die nach dem Wort für etwas suchen läßt. 
Es haftet ihnen - schon als Redensart - eine gewisse Lässigkeit an. 
Man erledigt hier etwas, sofern man es gerade nicht weiter ausein­
andersetzt. Es bedarf hier keiner tvepreta, um eine Bedeutung zu 
vollziehen. Erfüllung heißt hier nur: illustrierende Anschauung finden. 
Als etwas Fertiges bietet sich gerade die Redensart an. Redensarten 
werden nicht verwendet-wie Wörterverwendet werden, um etwas 
sprachlich zu fassen-sondern gebraucht. Nämlich bei bestimmten 
Gelegenheiten. Sie sind ein mobiler Besitz gegenüber dem Eigentum, 
das man an seiner Sprache hat. Die Geläufigkeit einer Redensart spie­
gelt die Durchschnittlichkeit der darin verfestigten Auffassung. Diese 
Perspektive erweckt man im ·anderen. Und diese Perspektive ist so 
sehr ein erstes und allgemeines, daß sich auch die Sache, die man hier 
- anscheinend -für die andere sprechen läßt, schon im Widerschein 
dieser anderen zeigt, von daher gerade allererst ihre Farbe bekommt. 
Ausspielen und Farbe bekennen z. B.- auch wenn es beim Karten­
spiel gesagt wird - steht schon im Vergleich zu den Fällen seines Ge­
brauchs als bloßer Redensart; gerade wie im Spiel klingt diese an. 
Man hört es als nachträgliche Bestätigung der Richtigkeit nuancierten 
Wortverständnisses, daß Ausbund eigentlich ein Muster im Sinne des 
ausgebundenen Exemplars einer Packung - von Haken etwa -
bezeichnet, daß wirkliche Holzwege deshalb an kein Ziel führen, 
weil sie als zur Abfuhr von Holz benutzte Wege sich im Walde 
verlieren. 

Man deckt mit der Redensart etwas. Redensarten passen, sofern 
man hier so reden, das dazu sagen kann. Im Einschlag gewinnen 
sie neu die Pointe, deren ursprünglich tragender Grund verloren, ob­
schon manchmal zu ahnen ist. Und je nach den Umständen kann der 
alle weitere Erörterung abschneidende Gebr~uch einer Redensart ge-

108 

r 
radedas richtige sein. Redensarten sind keine bloßen Phrasen, hinter 
denen man sich versteckt1). 

§ 19. LAUT UND BEDEUTUNG- SCHALLGEBÄRDEN 

Im Ausgang davon, daß dieselbe Empfindung optisch, akustisch 
usw., also verschieden versinnlicht werden kann, fragt Herder2): wo­
her kommt dem Menschen die Kunst, etwas, was nicht Schall ist, in 
Schall zu verwandeln? Was hat die Farbe mit ihrem Namen gemein? 

Wörter wie still, hart, lau veranschaulichen, wie, was ein Wort be­
deutet, sich in seiner Lautung abzeichnen kann. Was aber zunächst 
gerade etwas anderes meint, als daß das Wort etwa Wiedergabe wäre. 
Eine solche ist z. B. tatsächlich Kuckuck. Der artikulierte Laut wird 
hier zur Transskription gleichsam dieses Vogelrufes verwendet. Und 
jeder stockt angesichts des Ungernäßen hierbei. Er stößt sich an 
diesem Wort, sofern keine Sprachkraft sich hier in einer sprachlichen 

·Fassung durchgesetzt hat. A. W. Schlegel nennt die Sprache eine 

1) "Dasselbe Wort gr~e hat zwei Bedeutungen: sandiges Flußufer und Streik. Die 
Erklärung ist: " ... in Paris wurde das Wort bis ins 18. Jahrhundert hinein als Be­
nennung des Rathausplatzes gebraucht, der früher gegen die Seine zu abfiel und 
ursprünglich bloß ein großer sandiger Platz war • . . Der Place de Greve war das 
Rendezvous von Eckenstehern aller Art, die Arbeit auf den Schiffen suchten ••• 
Auf dem Greve-Platz spazieren, faire Gr~ve nahm so ganz natürlich die Bedeutung 
Arbeitsuchen an, und schließlich verwischte sich das Bewußtsein von dem Ursprung 
dieser Redensart. Die Verbindung mit dem Greve-Platz wurde vergessen:faire Grne 
wurde zu faire greve, und daraus wurde gr~e - Arbeitslosigkeit abgeleitet. Im 
19. Jahrhundert wurde f. gr. von Arbeitern gebraucht, die arbeitslos waren, weil 
sie selbst die Arbeit niedergelegt hatten, um einen höheren Lohn zu erzwingen, und 
greve wurde somit der Au,sdruck für Arbeitseinstellung, Streik .... Das Wort erhielt 
seine Selbständigkeit wieder; es wurde von der stehenden Verbindung mit faire 
losgelöst und jetzt könnte man auch sagen: se meHre en gr~e, declarer une gr~e 
usw." (K. Nyrop a. a. 0. S. 92/93.) Faire Gr~e war ein Ausdruck. Durch die Hin­
weise, die in der angespielten Situation liegen, ersparte man sich weitere Erklärungen. 
Der Ausdruck wurde dann zur Redensart: faire gri!ve. Was sie deckte, war aber nicht 
einfach arbeitslos sein, sondern die Lage des ~beitslosen. Der Sinn dieser Redensart 
verschiebt sich dann. Das Besondere der wirtschaftlichen Konstellation des 19. Jahr­
hunderts gibt ihr die neue Spitze. Was sind aber Streiks ? Erscheinungen, deren 
Bündigkeit ihre wirtschaftsgeschichtliche Erklärung ist. Für die ein Wort über· 
haupterst zu suchen war. Und sie bleiben im Blick. Weshalb Streik dann auch 
wieder zum Ausdruck werden kann: eine nur schwer sonst zu verdeutlichende 
Opposition, nicht mehr mitzumachen, wird dahin gekeunzeichnet. Womit sieh dann 
eine in verschiedene Rirhtungen gehende Bewertung verbindet. 

1 ) Abhandlung über den Ursprung der Sprache, 1772, S. 92. 

109 



nicht wörtlich genommen. Es sind Redensarten. Bei den ~eisten 
Redensarten weiß man nicht, woher sie kommen. Von daher nimmt 
man sie gerade als Redensart. Es ist das Besondere des Bildlichen, 
verdichtend-Gestalteten einer Redensart, daß es die Spitze seiner Be­
deutung allererst dort findet, wo die Redensart trifft. Redensarten 
kennzeichnen etwas "irgend wohin". Aber sie springen nicht ein wie die 
Lösung einer Spannung, die nach dem Wort für etwas suchen läßt. 
Es haftet ihnen - schon als Redensart - eine gewisse Lässigkeit an. 
Man erledigt hier etwas, sofern man es gerade nicht weiter ausein­
andersetzt. Es bedarf hier keiner tvepreta, um eine Bedeutung zu 
vollziehen. Erfüllung heißt hier nur: illustrierende Anschauung finden. 
Als etwas Fertiges bietet sich gerade die Redensart an. Redensarten 
werden nicht verwendet-wie Wörterverwendet werden, um etwas 
sprachlich zu fassen-sondern gebraucht. Nämlich bei bestimmten 
Gelegenheiten. Sie sind ein mobiler Besitz gegenüber dem Eigentum, 
das man an seiner Sprache hat. Die Geläufigkeit einer Redensart spie­
gelt die Durchschnittlichkeit der darin verfestigten Auffassung. Diese 
Perspektive erweckt man im ·anderen. Und diese Perspektive ist so 
sehr ein erstes und allgemeines, daß sich auch die Sache, die man hier 
- anscheinend -für die andere sprechen läßt, schon im Widerschein 
dieser anderen zeigt, von daher gerade allererst ihre Farbe bekommt. 
Ausspielen und Farbe bekennen z. B.- auch wenn es beim Karten­
spiel gesagt wird - steht schon im Vergleich zu den Fällen seines Ge­
brauchs als bloßer Redensart; gerade wie im Spiel klingt diese an. 
Man hört es als nachträgliche Bestätigung der Richtigkeit nuancierten 
Wortverständnisses, daß Ausbund eigentlich ein Muster im Sinne des 
ausgebundenen Exemplars einer Packung - von Haken etwa -
bezeichnet, daß wirkliche Holzwege deshalb an kein Ziel führen, 
weil sie als zur Abfuhr von Holz benutzte Wege sich im Walde 
verlieren. 

Man deckt mit der Redensart etwas. Redensarten passen, sofern 
man hier so reden, das dazu sagen kann. Im Einschlag gewinnen 
sie neu die Pointe, deren ursprünglich tragender Grund verloren, ob­
schon manchmal zu ahnen ist. Und je nach den Umständen kann der 
alle weitere Erörterung abschneidende Gebr~uch einer Redensart ge-

108 

r 
radedas richtige sein. Redensarten sind keine bloßen Phrasen, hinter 
denen man sich versteckt1). 

§ 19. LAUT UND BEDEUTUNG- SCHALLGEBÄRDEN 

Im Ausgang davon, daß dieselbe Empfindung optisch, akustisch 
usw., also verschieden versinnlicht werden kann, fragt Herder2): wo­
her kommt dem Menschen die Kunst, etwas, was nicht Schall ist, in 
Schall zu verwandeln? Was hat die Farbe mit ihrem Namen gemein? 

Wörter wie still, hart, lau veranschaulichen, wie, was ein Wort be­
deutet, sich in seiner Lautung abzeichnen kann. Was aber zunächst 
gerade etwas anderes meint, als daß das Wort etwa Wiedergabe wäre. 
Eine solche ist z. B. tatsächlich Kuckuck. Der artikulierte Laut wird 
hier zur Transskription gleichsam dieses Vogelrufes verwendet. Und 
jeder stockt angesichts des Ungernäßen hierbei. Er stößt sich an 
diesem Wort, sofern keine Sprachkraft sich hier in einer sprachlichen 

·Fassung durchgesetzt hat. A. W. Schlegel nennt die Sprache eine 

1) "Dasselbe Wort gr~e hat zwei Bedeutungen: sandiges Flußufer und Streik. Die 
Erklärung ist: " ... in Paris wurde das Wort bis ins 18. Jahrhundert hinein als Be­
nennung des Rathausplatzes gebraucht, der früher gegen die Seine zu abfiel und 
ursprünglich bloß ein großer sandiger Platz war • . . Der Place de Greve war das 
Rendezvous von Eckenstehern aller Art, die Arbeit auf den Schiffen suchten ••• 
Auf dem Greve-Platz spazieren, faire Gr~ve nahm so ganz natürlich die Bedeutung 
Arbeitsuchen an, und schließlich verwischte sich das Bewußtsein von dem Ursprung 
dieser Redensart. Die Verbindung mit dem Greve-Platz wurde vergessen:faire Grne 
wurde zu faire greve, und daraus wurde gr~e - Arbeitslosigkeit abgeleitet. Im 
19. Jahrhundert wurde f. gr. von Arbeitern gebraucht, die arbeitslos waren, weil 
sie selbst die Arbeit niedergelegt hatten, um einen höheren Lohn zu erzwingen, und 
greve wurde somit der Au,sdruck für Arbeitseinstellung, Streik .... Das Wort erhielt 
seine Selbständigkeit wieder; es wurde von der stehenden Verbindung mit faire 
losgelöst und jetzt könnte man auch sagen: se meHre en gr~e, declarer une gr~e 
usw." (K. Nyrop a. a. 0. S. 92/93.) Faire Gr~e war ein Ausdruck. Durch die Hin­
weise, die in der angespielten Situation liegen, ersparte man sich weitere Erklärungen. 
Der Ausdruck wurde dann zur Redensart: faire gri!ve. Was sie deckte, war aber nicht 
einfach arbeitslos sein, sondern die Lage des ~beitslosen. Der Sinn dieser Redensart 
verschiebt sich dann. Das Besondere der wirtschaftlichen Konstellation des 19. Jahr­
hunderts gibt ihr die neue Spitze. Was sind aber Streiks ? Erscheinungen, deren 
Bündigkeit ihre wirtschaftsgeschichtliche Erklärung ist. Für die ein Wort über· 
haupterst zu suchen war. Und sie bleiben im Blick. Weshalb Streik dann auch 
wieder zum Ausdruck werden kann: eine nur schwer sonst zu verdeutlichende 
Opposition, nicht mehr mitzumachen, wird dahin gekeunzeichnet. Womit sieh dann 
eine in verschiedene Rirhtungen gehende Bewertung verbindet. 

1 ) Abhandlung über den Ursprung der Sprache, 1772, S. 92. 

109 



"umbildende Darstellung". Der Ausdrucksgehalt eines Wortes er­
schließt sich nur ineins mit der Aufnahme seiner Bedeutung. "Die 
reine Lautsprache umfaßt und durchdringt die W ortsprache .... Die 
Lautbedeutung sucht die reine Wortbedeutung zu steigern und zu be­
flügeln" (E. Jünger). Erst in der Einstellung auf Sprache überhaupt 
entdeckt sich der gesichthafte Zug eines Wortes - etwa das anhal­
tend Gespannte von still, dies atemlos Lauschende, worin sich nichts 
rührt - im ausdrücklichen Gegensatz zu der Entspannung, die in der 
Ruhe erreicht ist, die sich als Schweigen ausbreitet. Was diese Wörter 
bedeuten, wird in ihnen zum eiboc; gesteigert, sofern es darin als in 
seiner Signatur berufen ist. Es ist, als ob es in diesem Umgeboren­
werden durch lautliche Artikulation erst Zügigkeit und Gepräge be­
käme. So wie auch in der Gebärde der Affekt sich fortsetzt, in ihrer 
Bahnung allererst sich vereindeutigt und festlegt, so vereindeutigt 
sich auch der Eindruck durch die Artikulation und wird darin zu sich 
selbst entbunden, daß er zu Wort kommt. Und gerade nur sofern 
solche Dynamik neutral ist gegenüber jeder materiellen Bestimmtheit 
und Struktur, die hinsichtlich ihrer äußerlich bleibt, spielen Bedeu­
tung und Lautung eines Wortes ineinander. Und nur sofern die Lau­
tung eines Wortes sich interpretiert durch die Artikulationsbasis einer 
bestimmten Sprache ist das Wort opravov. 

Freilich- es bedarf hier eines Ohres für diese so ganz andere "Ähn­
lichkeit", wie es auch eines bestimmten Blickes bedarf, um die "Die­
selbigkeit" des Eindrucks aus verschiedenen V ersinnlichungen her­
auszuspüren. Sicherlich: das Lautgesicht wird durch sachliche Inter­
essiertheit, sofern bloße Verständigungstendenz immer mehr sich 
durchsetzt, meist überschattet, so wie in der Trockenheit des Holzes 
auch zunächst auf dessen Beschaffenheit durchgestoßen wird. Es be­
darf eines "Anhaltens", um in die physiognomische Auffassung des 
Wortes hirieinzukippen. 

J m Schrei ist Sprache als überlagert herauszuhören. Gerade im" U rn­

hören darauf" (Stenzel) zeigt Sprache die Schärfe und Bestimmtheit 
ihrer Grenzen. Ein Seufzer wie oh ist aber auf dem Wege zur Sprache. 
Und ebenso die melodische Gestalt von Worten, in· denen sich Kummer 
Luft macht, sofern der Atem hier unter Druck und Spannung steht, 

110 

r 
die als Schallgebärde i. e. S. Aus-druck sind. Schon im Tonfall ver­
nimmt man etwas. Es gibt ein ursprüngliches Verständnis des anderen 
in der Menschlichkeit seiner Affekte. Aber nicht nur, daß meine 
Natur so sein muß wie die seine, um vernehmend seinen Kummer 
wiederklingen zu lassen - ich muß auch entsprechend gestimmt sein. 
Befang_en durch sachliche Interessen oder mit sich selbst beschäftigt 
überhört man, was im Ton des anderen sich ausdrückt, ist taub für 
den andern. Die Stimme verrät, was das Wort nur zögernd sagen will. 
Als Umstimmen geschieht zumeist die Überredung des anderen. Und 
in der "seihen Sprachkraft" bei der Erzeugung und dem Empfangen 
des Wortes wiederholt sich die Gleichheit mit der Natur des anderen. 

Auch Gebärden sind die V ersinnlichung von etwas, was neutral ist. 
Wie das Verschiedenste auf den Menschen in seiner einheitlichen Natur 
gleich wirkt, so zeigt sich auch in der Uniformität und Neutralität der 
Gebärden die ungeteilte Lebendigkeit des Menschen1). Bei den ver­
schiedensten Anlässen, - z. B. auch aus Verzweiflung oder in der 
Verlegenheit - lacht man etwa. Das Verschiedenste geht ein in diese 
Gebärde und verbindet sich ihr. Lachen ist Ausdruck eines abstän· 
digen Sichlösens von etwas -indessen gilt es, das wesentliche Unge­
nügen jeder solchen Fixierung zu bemerken, deren V ersuch sich doch 
andererseits aus dem Erfühlen einer durchgehenden Struktureinheit 
rechtfertigen kann. Denn was hier überall wiederkehrt: in der Distanz 
des Unernstes, in der gewaltsamen Entspannung des Scheiterns, in 
dem Abstand, zu dem der V erlegene abwehrend den anderen zu ver­
binden sucht- das ist ebensowenig zu isolieren wie etwa eine Grund­
bedeutung.- Was breit sich darbietet, das hemmungslos-Ungebän· 
digte -das schamlose Grinsen eines Menschen ebenso wie Schimmel 
und Gerüche oder das Durcheinander eines Raupennestes -erregen 
Ekel. Nicht anders als man auch an dem Verschiedensten "sich 
stoßen" kann. Achselzuckend, gleichsam abschüttelnd, kann man in 
der verschiedensten Richtung Stellung nehmen; Verachtung ist nur 

1) Sie zeigt sich z. B. auch in der symptomatischen Ausdrucksgemeinschaft bei 
den verschiedensten Krankheiten. "Dieselben Symptome zeigen die Gefahr des 
eignen Leibes ebenso an wie die Gefahr der Existenz als Mensch unter Menschen"· 
Der Ausdruck des Krankseins ist derselbe. (V. v. Weizsiicker, Über medizinische 
Anthropologie, Phil. Anzeiger li, S. 238.) 

111 



"umbildende Darstellung". Der Ausdrucksgehalt eines Wortes er­
schließt sich nur ineins mit der Aufnahme seiner Bedeutung. "Die 
reine Lautsprache umfaßt und durchdringt die W ortsprache .... Die 
Lautbedeutung sucht die reine Wortbedeutung zu steigern und zu be­
flügeln" (E. Jünger). Erst in der Einstellung auf Sprache überhaupt 
entdeckt sich der gesichthafte Zug eines Wortes - etwa das anhal­
tend Gespannte von still, dies atemlos Lauschende, worin sich nichts 
rührt - im ausdrücklichen Gegensatz zu der Entspannung, die in der 
Ruhe erreicht ist, die sich als Schweigen ausbreitet. Was diese Wörter 
bedeuten, wird in ihnen zum eiboc; gesteigert, sofern es darin als in 
seiner Signatur berufen ist. Es ist, als ob es in diesem Umgeboren­
werden durch lautliche Artikulation erst Zügigkeit und Gepräge be­
käme. So wie auch in der Gebärde der Affekt sich fortsetzt, in ihrer 
Bahnung allererst sich vereindeutigt und festlegt, so vereindeutigt 
sich auch der Eindruck durch die Artikulation und wird darin zu sich 
selbst entbunden, daß er zu Wort kommt. Und gerade nur sofern 
solche Dynamik neutral ist gegenüber jeder materiellen Bestimmtheit 
und Struktur, die hinsichtlich ihrer äußerlich bleibt, spielen Bedeu­
tung und Lautung eines Wortes ineinander. Und nur sofern die Lau­
tung eines Wortes sich interpretiert durch die Artikulationsbasis einer 
bestimmten Sprache ist das Wort opravov. 

Freilich- es bedarf hier eines Ohres für diese so ganz andere "Ähn­
lichkeit", wie es auch eines bestimmten Blickes bedarf, um die "Die­
selbigkeit" des Eindrucks aus verschiedenen V ersinnlichungen her­
auszuspüren. Sicherlich: das Lautgesicht wird durch sachliche Inter­
essiertheit, sofern bloße Verständigungstendenz immer mehr sich 
durchsetzt, meist überschattet, so wie in der Trockenheit des Holzes 
auch zunächst auf dessen Beschaffenheit durchgestoßen wird. Es be­
darf eines "Anhaltens", um in die physiognomische Auffassung des 
Wortes hirieinzukippen. 

J m Schrei ist Sprache als überlagert herauszuhören. Gerade im" U rn­

hören darauf" (Stenzel) zeigt Sprache die Schärfe und Bestimmtheit 
ihrer Grenzen. Ein Seufzer wie oh ist aber auf dem Wege zur Sprache. 
Und ebenso die melodische Gestalt von Worten, in· denen sich Kummer 
Luft macht, sofern der Atem hier unter Druck und Spannung steht, 

110 

r 
die als Schallgebärde i. e. S. Aus-druck sind. Schon im Tonfall ver­
nimmt man etwas. Es gibt ein ursprüngliches Verständnis des anderen 
in der Menschlichkeit seiner Affekte. Aber nicht nur, daß meine 
Natur so sein muß wie die seine, um vernehmend seinen Kummer 
wiederklingen zu lassen - ich muß auch entsprechend gestimmt sein. 
Befang_en durch sachliche Interessen oder mit sich selbst beschäftigt 
überhört man, was im Ton des anderen sich ausdrückt, ist taub für 
den andern. Die Stimme verrät, was das Wort nur zögernd sagen will. 
Als Umstimmen geschieht zumeist die Überredung des anderen. Und 
in der "seihen Sprachkraft" bei der Erzeugung und dem Empfangen 
des Wortes wiederholt sich die Gleichheit mit der Natur des anderen. 

Auch Gebärden sind die V ersinnlichung von etwas, was neutral ist. 
Wie das Verschiedenste auf den Menschen in seiner einheitlichen Natur 
gleich wirkt, so zeigt sich auch in der Uniformität und Neutralität der 
Gebärden die ungeteilte Lebendigkeit des Menschen1). Bei den ver­
schiedensten Anlässen, - z. B. auch aus Verzweiflung oder in der 
Verlegenheit - lacht man etwa. Das Verschiedenste geht ein in diese 
Gebärde und verbindet sich ihr. Lachen ist Ausdruck eines abstän· 
digen Sichlösens von etwas -indessen gilt es, das wesentliche Unge­
nügen jeder solchen Fixierung zu bemerken, deren V ersuch sich doch 
andererseits aus dem Erfühlen einer durchgehenden Struktureinheit 
rechtfertigen kann. Denn was hier überall wiederkehrt: in der Distanz 
des Unernstes, in der gewaltsamen Entspannung des Scheiterns, in 
dem Abstand, zu dem der V erlegene abwehrend den anderen zu ver­
binden sucht- das ist ebensowenig zu isolieren wie etwa eine Grund­
bedeutung.- Was breit sich darbietet, das hemmungslos-Ungebän· 
digte -das schamlose Grinsen eines Menschen ebenso wie Schimmel 
und Gerüche oder das Durcheinander eines Raupennestes -erregen 
Ekel. Nicht anders als man auch an dem Verschiedensten "sich 
stoßen" kann. Achselzuckend, gleichsam abschüttelnd, kann man in 
der verschiedensten Richtung Stellung nehmen; Verachtung ist nur 

1) Sie zeigt sich z. B. auch in der symptomatischen Ausdrucksgemeinschaft bei 
den verschiedensten Krankheiten. "Dieselben Symptome zeigen die Gefahr des 
eignen Leibes ebenso an wie die Gefahr der Existenz als Mensch unter Menschen"· 
Der Ausdruck des Krankseins ist derselbe. (V. v. Weizsiicker, Über medizinische 
Anthropologie, Phil. Anzeiger li, S. 238.) 

111 



eine konkrete Weise davon. Die Unwillkürlichkeit der Gebärde ver­
bietet aber von vomherein die Rede von einer Übertragung, die beim 
Wort zufolge von dessen V erfügbarkeit und Verwendbarkeit wenig­
stens möglich war. Wie das Wort zuspitzende Fassung von etwas ist, 
so ist, wenn wir von dem "Ausdruckssinn" einer Gebärde sprechen, 
eine in der Gebärde geschehende Ersteigerung mitbedeutet. In Ge­
bärden entlädt, entspannt sich ein Affekt; Gebärden sind Ausdruck, 
sofern eine Haltung eich darin versinnlicht. Die Gebärde bezeichnet 
gleichsam die Bahn, die ein Affekt nimmt. Sie ist. so zugehörig zu 
Haltungen und Affekten, daß in ihrem Nachvollzug der Affekt selbst 
wie mitgemacht wird; affektive Gebärden sind ansteckend. Der Arti­
kulation des Wortes entsp1icht hier eine bestimmte Zügigkeit, die in 
verschiedenster Weise ausgeformt werden kann. 

In der Schallgebärde drückt sich ein Bewegt- bzw. Ergriffensein von 
etwas aus. Die Maßgeblichkeit des Tonfalles usw. zeigt, wie Gebärden­
mäßiges in das gesprochene Wort hineinragt. Der Rhythmus der 
Atmung bestimmt die Gliederung des Satzes, der nicht etwa ein Ge­
setztes ist - ebensowenig wie die Tat das Getane ist. Es gibt spezi­
fische Atmungskurven, die schon beim inneren Sprechen geschehen, 
und die ohne zu sprechen überhaupt nicht zuwege gebracht werden 
könnenl). Auch dasWortist aus der Gliederung des Atems nicht zu lösen. 
Hier liegt die alles andere tragende, im Vollzug der Bedeutungen nur 
überschattete "Wirklichkeit" der Sprache. Was Sprache "ist", beant­
wortet sich hier im Blick auf die gegebene Sprache des Menschen. Beim 
Sprechen geschieht eine Verkehrung in der Phasenfolge der Atmung2): 
Sofern hier die Ausatmung das ist, was unter Druck und Spannung 
steht. Der Mensch äußert sich in seiner Ergriffenheit durch etwas. Und 
gegenüber dem w\gezügelten Schrei, der unartikuliert herausbricht, 
"verlautet" im Wort etwas. Im Durchgang durch menschliche Be·· 
wegtheit wird der Eindruck umgeboren. Durch die Enge des Atems 
erfährt er Artikulation. "So ganz und ausschließlich ist die Sprache 
schon in ihrem ersten und unentbehrlichsten Elemente in der geistigen 
Natur des Menschen gegründet, daß ihre Durchdringung hinreichend, 

I) J. Stenze!, Philosophie der Sprache, 1934, S. 28. 
2 ) G. Ipsen und F. Karg, Schallanalytische Versuche, 1928, S. 256ft'. 

112 

r 
I 

aber notwendig ist, den tierischen Laut in den articulirten zu ver­
wandeln. Denn die Absicht und die Fähigkeit zur Bedeutsamkeit, und 
zwar nicht zu dieser überhaupt, sondern zu der bestimmten durch 
Darstellung eines Gedachten, macht allein den articulirten Laut 
aus ... " 1) Der artikulierte Laut hat überhaupt keine materielle Be­
schaffenheit2). Er kann "nur seiner Erzeugung nach beschrieben wer­
den, und dies liegt nicht im Mangel unsrer Fähigkeit, sondern cha­
rakterisirt ihn in seiner eigentümlichen Natur, da er eben nichts, als 
das absichtliche Verfahren der Seele, ihn hervorzubringen, ist, und 
nur soviel Körper enthält, als die äußere Wahrnehmung nicht zu ent· 
behren vermag"3). Was ein Wort bedeutet, kann von seiner lautlichen 
Artikulation nicht getrennt werden4). Nicht anders als auch die Ge­
bärde des Achselzuckens sich nur in ihrer Ausdruckshaftigkeit aus­
zeichnet in ihrer Bestimmtheit. 

In der lautlichen Fassung wird etwas allererst zu sich selbst ent­
bunden, und man vernimmt das Wort. Wasweder bloßes Hörennoch 

·soviel wie Verstehen ist: l. Im Hören kündet sich mir die Umwelt, 
und lediglich das Ungestörte solchen Anschlusses an die anderen be­
deutet es : Worte gehört zu haben. 2. Worte verstehen bedeutet zumeist: 
sie hören können bzw. die Sprache können, zu der das Wort gehört. 
Oder man bezieht sich auf das im Wort Gesagte; Worte verstehen be­
deutet dann soviel wie sie begreifen. Was im Nach- und Umdenken ge­
schieht; aktiv beschäftigt man sich dabei mit dem Vernommenen, 
breitet es sich aus in Gedanken, gibt sich Mühe, es zu verstehen. Ver­
stehen heißt immer: richtig verstehen. Es ist sponta11. Verständnis 

') Humboldt, a. a. 0. S. 65. 
2) Eine solche materielle Beschaffenheit wäre z. B. in dem Kolorit des Dialektes 

bezeichnet. den einer spricht. Sächsische Sprachmelodie ist etwas, was der Sprache 
nur eben "anhängt". Die Schallkraft und Ohrfälligkeit der mundartliehen Aus­
sprache steht der Deutlichkeit gegenüber, die das Wort selbst in der Prägnanz seines 
Lautgesichtes hat. " .•. indem die Sprache den Menschen bis auf den ihm erreichbaren 
Punkt intellectualisirt, wird immer mehr der dunklen Region der unentwickelten 
Empfindung entzogen." (Humboldt, a. a. 0. S. 199.) 

") Humboldt, a. a. 0. S. 66. 
•) Das Wort hat eine lautliche Seite, ist aber nicht zunächst ein bloßer Laut­

komplex. Ein bloßer Lautkomplex ist eine Abstraktion, die psychologisch über­
lumpt nieht zu realisiert>n ist. Bzw.: die sog. sinnlosen Silben sind insofern bloß.c 
Lautkomplexe, als das Fehlen irgendwelcher Bedeutung hier gerade die Bewandtms 
ist, unter der sie apperzipiert werden. 

113 



eine konkrete Weise davon. Die Unwillkürlichkeit der Gebärde ver­
bietet aber von vomherein die Rede von einer Übertragung, die beim 
Wort zufolge von dessen V erfügbarkeit und Verwendbarkeit wenig­
stens möglich war. Wie das Wort zuspitzende Fassung von etwas ist, 
so ist, wenn wir von dem "Ausdruckssinn" einer Gebärde sprechen, 
eine in der Gebärde geschehende Ersteigerung mitbedeutet. In Ge­
bärden entlädt, entspannt sich ein Affekt; Gebärden sind Ausdruck, 
sofern eine Haltung eich darin versinnlicht. Die Gebärde bezeichnet 
gleichsam die Bahn, die ein Affekt nimmt. Sie ist. so zugehörig zu 
Haltungen und Affekten, daß in ihrem Nachvollzug der Affekt selbst 
wie mitgemacht wird; affektive Gebärden sind ansteckend. Der Arti­
kulation des Wortes entsp1icht hier eine bestimmte Zügigkeit, die in 
verschiedenster Weise ausgeformt werden kann. 

In der Schallgebärde drückt sich ein Bewegt- bzw. Ergriffensein von 
etwas aus. Die Maßgeblichkeit des Tonfalles usw. zeigt, wie Gebärden­
mäßiges in das gesprochene Wort hineinragt. Der Rhythmus der 
Atmung bestimmt die Gliederung des Satzes, der nicht etwa ein Ge­
setztes ist - ebensowenig wie die Tat das Getane ist. Es gibt spezi­
fische Atmungskurven, die schon beim inneren Sprechen geschehen, 
und die ohne zu sprechen überhaupt nicht zuwege gebracht werden 
könnenl). Auch dasWortist aus der Gliederung des Atems nicht zu lösen. 
Hier liegt die alles andere tragende, im Vollzug der Bedeutungen nur 
überschattete "Wirklichkeit" der Sprache. Was Sprache "ist", beant­
wortet sich hier im Blick auf die gegebene Sprache des Menschen. Beim 
Sprechen geschieht eine Verkehrung in der Phasenfolge der Atmung2): 
Sofern hier die Ausatmung das ist, was unter Druck und Spannung 
steht. Der Mensch äußert sich in seiner Ergriffenheit durch etwas. Und 
gegenüber dem w\gezügelten Schrei, der unartikuliert herausbricht, 
"verlautet" im Wort etwas. Im Durchgang durch menschliche Be·· 
wegtheit wird der Eindruck umgeboren. Durch die Enge des Atems 
erfährt er Artikulation. "So ganz und ausschließlich ist die Sprache 
schon in ihrem ersten und unentbehrlichsten Elemente in der geistigen 
Natur des Menschen gegründet, daß ihre Durchdringung hinreichend, 

I) J. Stenze!, Philosophie der Sprache, 1934, S. 28. 
2 ) G. Ipsen und F. Karg, Schallanalytische Versuche, 1928, S. 256ft'. 

112 

r 
I 

aber notwendig ist, den tierischen Laut in den articulirten zu ver­
wandeln. Denn die Absicht und die Fähigkeit zur Bedeutsamkeit, und 
zwar nicht zu dieser überhaupt, sondern zu der bestimmten durch 
Darstellung eines Gedachten, macht allein den articulirten Laut 
aus ... " 1) Der artikulierte Laut hat überhaupt keine materielle Be­
schaffenheit2). Er kann "nur seiner Erzeugung nach beschrieben wer­
den, und dies liegt nicht im Mangel unsrer Fähigkeit, sondern cha­
rakterisirt ihn in seiner eigentümlichen Natur, da er eben nichts, als 
das absichtliche Verfahren der Seele, ihn hervorzubringen, ist, und 
nur soviel Körper enthält, als die äußere Wahrnehmung nicht zu ent· 
behren vermag"3). Was ein Wort bedeutet, kann von seiner lautlichen 
Artikulation nicht getrennt werden4). Nicht anders als auch die Ge­
bärde des Achselzuckens sich nur in ihrer Ausdruckshaftigkeit aus­
zeichnet in ihrer Bestimmtheit. 

In der lautlichen Fassung wird etwas allererst zu sich selbst ent­
bunden, und man vernimmt das Wort. Wasweder bloßes Hörennoch 

·soviel wie Verstehen ist: l. Im Hören kündet sich mir die Umwelt, 
und lediglich das Ungestörte solchen Anschlusses an die anderen be­
deutet es : Worte gehört zu haben. 2. Worte verstehen bedeutet zumeist: 
sie hören können bzw. die Sprache können, zu der das Wort gehört. 
Oder man bezieht sich auf das im Wort Gesagte; Worte verstehen be­
deutet dann soviel wie sie begreifen. Was im Nach- und Umdenken ge­
schieht; aktiv beschäftigt man sich dabei mit dem Vernommenen, 
breitet es sich aus in Gedanken, gibt sich Mühe, es zu verstehen. Ver­
stehen heißt immer: richtig verstehen. Es ist sponta11. Verständnis 

') Humboldt, a. a. 0. S. 65. 
2) Eine solche materielle Beschaffenheit wäre z. B. in dem Kolorit des Dialektes 

bezeichnet. den einer spricht. Sächsische Sprachmelodie ist etwas, was der Sprache 
nur eben "anhängt". Die Schallkraft und Ohrfälligkeit der mundartliehen Aus­
sprache steht der Deutlichkeit gegenüber, die das Wort selbst in der Prägnanz seines 
Lautgesichtes hat. " .•. indem die Sprache den Menschen bis auf den ihm erreichbaren 
Punkt intellectualisirt, wird immer mehr der dunklen Region der unentwickelten 
Empfindung entzogen." (Humboldt, a. a. 0. S. 199.) 

") Humboldt, a. a. 0. S. 66. 
•) Das Wort hat eine lautliche Seite, ist aber nicht zunächst ein bloßer Laut­

komplex. Ein bloßer Lautkomplex ist eine Abstraktion, die psychologisch über­
lumpt nieht zu realisiert>n ist. Bzw.: die sog. sinnlosen Silben sind insofern bloß.c 
Lautkomplexe, als das Fehlen irgendwelcher Bedeutung hier gerade die Bewandtms 
ist, unter der sie apperzipiert werden. 

113 



wird dem andern entgegengebracht. Mit ihm sympathisieren bedeutet, 
daß man von sich aus die Dinge ebenso sieht. 3. Was man aber ver­
nimmt, wird insofern aufgenommen, als es in einem widerklingt. Im 
Nachklingenlassen sucht man herauszuhören, was darin gesagt, näm­
lich als Ausgedrücktes im Ausdruck liegend enthalten ist. Man ver­
nimmt z. B. jemandes Stimme oder ein Wort, den Sinn irgendwelcher 
Worte. Vernunft deutet auf etwas, von woher man sich leiten läßt, 

dem man Macht über sich gibt. 

Das Stumme der Gebärde, daß sie nichts eigentlich sagt, weist 
aber auf die inneren Grenzen der Sprache hin. Sofern ja doch die Ge­
bärde andererseits gerade sehr sprechend und vielsagend sein kann. 
Nur von der Sprache aus betrachtet bleibt hier etwas unausdrücklich. 
Aber doch zufolge_ dessen, daß es in Worten überh~~pt nicht ange­
mess~n gesagt werden kann. Im Wort würde es ~ine Uberd~utung ~r­
fahren. Das Vielsagende einer Gebärde meint kerne Unbestimmtheit. 
Es bezieht sich auf das, "was alles" darin liegt und in Einer Gebärde 
aufgenommen ist. Die Gebärdel) hat Ausdruckskraft gegenüber ~er 
Prägnanz und der Bedeutungsschärfe eines Wortes. Man kann ~1ch 
ihrer Wirkung nicht entziehen. In Stimme und Tonfall kommt mcht 
nur jemandes Stimmung, sondern auch was er - vi~llei~ht gegen 
einen- im Sinn hat, zum unwillkürlichen Ausdruck. W 1e emer etwas 
sagt, leitet das Verständnis dessen, was er sagt. Es ist bestimmend für 
den Glauben, den man seinen Worten schenkt. Aus vielsagendem Aus­
druck vereindeutigt sich aber der artikulierte Laut, "der scharf, unJ 

der frei von Nebenklängen ist" (Humbolut). 

. 1) Gesten drücken aber dem andern etwas aus. Schon im B~ick, den mir einer 
zuwirft beansprucht er meine Aufmerksamkeit. Mit Gesten meint man etw.~s. In 
der Ge~te verkürzt sich ein Ausdruck als in seine einfache Form. Gesten k_odncn 
gemacht, geübt, gestaltet, aber auch zur Gewohnheit "":erden, i_m U_nt~~schie zu 
der Gebärde, in die etwas unwillkürlich ausschwingt, in die ma~ s~ch emfuhle~ m~ß, 
um sie zu treffen. Die Geste hat einen bestimmten Duktus. _S•e Ist beherrsc t '~~ 
einer Verständigungstendenz, kann daraufhin auch beredt sen~. Und wenn ~~n·t 
andern auf etwas weist oder ihm etwas zuspielt usw., verbmdet man slc llm. 

114 

V. ABSCHNITT 

DIE REDE 

§ 20. SATZBAU 

Die Flüchtigkeit des gesprochenen Wortes, dies, daß man sich da­
bei nicht aufhalten kann, bezieht sich gerade au.f das Schwankende 
seiner Bedeutung. Erst durch den Fortgang der Rede lhestimmt sich 
die Richtung ihres Sinnes .... die Tulpen ... ist - aus dem Zu­
sammenhang gerissen - noch unbestimmt: zitieren diese Worte die 
Pflanzen draußen in unserem Garten, oder soll damit eine Bemerkung 
über das Blühen der Tulpen im allgemeinen eingeleitet werden? Die 
Bedeutung dieser Worte wechselt mit der Situation, deren V orver­
ständnis sie allererst richtig aufnehmen läßt. . .. die Tulpen ... 
klingt verschieden. Die Tonlage des gesprochenen Wortes stimmt 
den Hörer auf etwas. Der Aspekt der Rede ist keine sachliche Auf­
fassung. Der Fortgang deT Rede löst ineins damit, daß er Bezüge 
schafft, von den Bindungen der Situation, in der die Dinge vor Augen 
zu bringen sind. Gerade in den V erknotungen der Rede zeigt sich ihre 
V erhältnismäßigkeit. Es soll ja doch etwas im anderen, bzw. der andere 
zu etwas erweckt werden. Rede hat ihre eigene, duTeh das O'rJfJUlVEtV 

geleitete Umsicht: dieser und jener, hier und dort artikulieren Rede­
situationen. Es wird in dieser Mann dort . .. dem anderen nicht eigent­
lich vorgegriffen; denn darin, daß der Mann dem andern als dieser ... 
bezeichnet wird, wird er sachlicher Betrachtung gerade freigegeben. 

Man spricht in Sätzen. Aber Satz ist etwas nicht daraufhin, daß es 
gesetzt Bestand bekommt. Als ein Satz wird etwas überspannt, vom 
einen zum andern gesetzt. Ein Satz schwingt ein1). Und wenn er zti 
Ende gekommen ist, wird gleichsam Fuß gefaßt, um neu anzusetzen. 
Und für die Spanne des Satzes ist onstitutiv der Wechsel des Blick­
punktes, die Veränderung des Blickfeldes, der Wechsel der Eins tel-

1) F. Neumann, Die Sinneinheit des Satzes und das indogermanische Verbum 
(Husserl-Festschrift 1929, S. 297 ff.). 

115 



wird dem andern entgegengebracht. Mit ihm sympathisieren bedeutet, 
daß man von sich aus die Dinge ebenso sieht. 3. Was man aber ver­
nimmt, wird insofern aufgenommen, als es in einem widerklingt. Im 
Nachklingenlassen sucht man herauszuhören, was darin gesagt, näm­
lich als Ausgedrücktes im Ausdruck liegend enthalten ist. Man ver­
nimmt z. B. jemandes Stimme oder ein Wort, den Sinn irgendwelcher 
Worte. Vernunft deutet auf etwas, von woher man sich leiten läßt, 

dem man Macht über sich gibt. 

Das Stumme der Gebärde, daß sie nichts eigentlich sagt, weist 
aber auf die inneren Grenzen der Sprache hin. Sofern ja doch die Ge­
bärde andererseits gerade sehr sprechend und vielsagend sein kann. 
Nur von der Sprache aus betrachtet bleibt hier etwas unausdrücklich. 
Aber doch zufolge_ dessen, daß es in Worten überh~~pt nicht ange­
mess~n gesagt werden kann. Im Wort würde es ~ine Uberd~utung ~r­
fahren. Das Vielsagende einer Gebärde meint kerne Unbestimmtheit. 
Es bezieht sich auf das, "was alles" darin liegt und in Einer Gebärde 
aufgenommen ist. Die Gebärdel) hat Ausdruckskraft gegenüber ~er 
Prägnanz und der Bedeutungsschärfe eines Wortes. Man kann ~1ch 
ihrer Wirkung nicht entziehen. In Stimme und Tonfall kommt mcht 
nur jemandes Stimmung, sondern auch was er - vi~llei~ht gegen 
einen- im Sinn hat, zum unwillkürlichen Ausdruck. W 1e emer etwas 
sagt, leitet das Verständnis dessen, was er sagt. Es ist bestimmend für 
den Glauben, den man seinen Worten schenkt. Aus vielsagendem Aus­
druck vereindeutigt sich aber der artikulierte Laut, "der scharf, unJ 

der frei von Nebenklängen ist" (Humbolut). 

. 1) Gesten drücken aber dem andern etwas aus. Schon im B~ick, den mir einer 
zuwirft beansprucht er meine Aufmerksamkeit. Mit Gesten meint man etw.~s. In 
der Ge~te verkürzt sich ein Ausdruck als in seine einfache Form. Gesten k_odncn 
gemacht, geübt, gestaltet, aber auch zur Gewohnheit "":erden, i_m U_nt~~schie zu 
der Gebärde, in die etwas unwillkürlich ausschwingt, in die ma~ s~ch emfuhle~ m~ß, 
um sie zu treffen. Die Geste hat einen bestimmten Duktus. _S•e Ist beherrsc t '~~ 
einer Verständigungstendenz, kann daraufhin auch beredt sen~. Und wenn ~~n·t 
andern auf etwas weist oder ihm etwas zuspielt usw., verbmdet man slc llm. 

114 

V. ABSCHNITT 

DIE REDE 

§ 20. SATZBAU 

Die Flüchtigkeit des gesprochenen Wortes, dies, daß man sich da­
bei nicht aufhalten kann, bezieht sich gerade au.f das Schwankende 
seiner Bedeutung. Erst durch den Fortgang der Rede lhestimmt sich 
die Richtung ihres Sinnes .... die Tulpen ... ist - aus dem Zu­
sammenhang gerissen - noch unbestimmt: zitieren diese Worte die 
Pflanzen draußen in unserem Garten, oder soll damit eine Bemerkung 
über das Blühen der Tulpen im allgemeinen eingeleitet werden? Die 
Bedeutung dieser Worte wechselt mit der Situation, deren V orver­
ständnis sie allererst richtig aufnehmen läßt. . .. die Tulpen ... 
klingt verschieden. Die Tonlage des gesprochenen Wortes stimmt 
den Hörer auf etwas. Der Aspekt der Rede ist keine sachliche Auf­
fassung. Der Fortgang deT Rede löst ineins damit, daß er Bezüge 
schafft, von den Bindungen der Situation, in der die Dinge vor Augen 
zu bringen sind. Gerade in den V erknotungen der Rede zeigt sich ihre 
V erhältnismäßigkeit. Es soll ja doch etwas im anderen, bzw. der andere 
zu etwas erweckt werden. Rede hat ihre eigene, duTeh das O'rJfJUlVEtV 

geleitete Umsicht: dieser und jener, hier und dort artikulieren Rede­
situationen. Es wird in dieser Mann dort . .. dem anderen nicht eigent­
lich vorgegriffen; denn darin, daß der Mann dem andern als dieser ... 
bezeichnet wird, wird er sachlicher Betrachtung gerade freigegeben. 

Man spricht in Sätzen. Aber Satz ist etwas nicht daraufhin, daß es 
gesetzt Bestand bekommt. Als ein Satz wird etwas überspannt, vom 
einen zum andern gesetzt. Ein Satz schwingt ein1). Und wenn er zti 
Ende gekommen ist, wird gleichsam Fuß gefaßt, um neu anzusetzen. 
Und für die Spanne des Satzes ist onstitutiv der Wechsel des Blick­
punktes, die Veränderung des Blickfeldes, der Wechsel der Eins tel-

1) F. Neumann, Die Sinneinheit des Satzes und das indogermanische Verbum 
(Husserl-Festschrift 1929, S. 297 ff.). 

115 



lung. Die Bündigkeit des gesprochenen Satzes besagt keine sachliche 
Geltung wie die Bündigkeit eines Lehrsatzes, dessen Bestand damit 
gemeint wäre1). Die Bündigkeit des gesprochenen Satzes trifft das Er­
schöpfende seiner Diktion. Denn die Vollständigkeit des gesprochenen 
Satzes bedeutet keine Kompletion des Wortlautes daraufhin, daß wie 
bei einer protokollierten Aussage aus dem Wortlaut alles zu ent­
nehmen sein muß. Ein Satz ist vollständig, sofern die sachliche Mei­
nung seiner Wörter festgerückt ist. Und was sie zusammt•nhält, ist die 
Lautkurve. Der Tonfall bindet Worte zur Frage zusammen, stellt sie 
zu· und gegeneinander. Es gibt "langatmige" Sätze; sofern der Satz 
in den Rhythmus der Atmung gebunden ist, kann man "im Satze" 
unterbrochen werden. Diktion, die zunächst Bündigkeit aus der Laut­
kurve erfährt, steigert diese wiederum. Diktion gibt der Rede ihr Ge­
züge; wovon man bewegt wird, bekommt darin Gesicht, Ausmodellie­
rung, Spitzen. Und in der Diktion des Satzes ist insofern eine Span­
nung bezeichnet, als einerseits in den Worten als wie in Knoten der 
Sinn der Rede eine Schürzung erfahren hat, andererseits aber die Mei­
nung der Wörter nur aus dem Sinnganzen bestimmt werden kann. Und 
der Satz ist ein Bedeutungs- aber kein "Sinn"-Ganzes. Die Diktion 
soll knapp und erschöpfend sein. Denn der Sinn soll vernommen wer· 
den, aber nicht die Worte. Im Weglassen zeigt sich der Stil. Wo- wie 
im "Worte machen" - die Worte sich vordrängen, verdecken sie 
mehr, als daß sie enthüllen. Sichtung bedeutet ebensosehr das Aus­
scheiden des einen wie das auslesend-in-den-Blick-Fassen des anderen. 
Erst sichtende Diktion verschafft der Rede Relief gegenüber der ein­
ebnenden Ausbreitung des W ortemachens. 

Das gesprochene Wort hat seine Grenzen einmal an dem Unsag­
baren, fiirs zweite an dem Ziel der Diktion selbst. Durch Diktion wird 
das, wovon ich bewegt werde, der Gedanke, zugeschliffen - wie der 
Eindruck, der zu Wort kommt, durch diese Artikulation eine Fassung 

') Satzartig formulierte Erkenntnisse sind aber gerade d!e Paradigmen der Schul­
logik. Im Wort läßt sie etwas zugängli~h werden; Rede wu~ als gesprochen~r :ext 
mißdeutet. Daß das Interesse der Logik dadurch auf den Ge~enstand d~r Sprach­
wissens('haft geleitet wurde, darin lag ja gerade das Sugge.stiv~~ der "Wort_bedeu­
tung". Man übersah dahei, d~ß Sprache al~ lingua nur "M1ttt'l der l~edc m. dem 
doppelten Sinne des Wortes Ist: auf das Ztel der Rede ~ezogen zu sem und. ?as 
zu sein, worin Hede sich "orzüglich hält, sofern sie zumeist gesprochene Hede 1st. 

116 

erhält. Und wie allererst im Wort so etwas möglich wird wie ein freies 
Sichvorhaltenkönnen dessen, von dem man als Eindruck zunächst be· 
fangen war, genau so entzündet sich der Gedanke in der Diktion, 
sofern er darin ins Freie kommt1). Sich selbst sagt man etwas, so· 
fern man sich selbst der andere sein kann.2) Es ist nicht so etwa, daß 
hier etwas bloß eben in Worte "gekleidet" würde, - wie man ledig· 
lich eben den Ausdruck variiert, um jemandem etwas passender sagen 
zu können. Es ist etwas anderes, seine Gedanken angemessen auszu· 
drücken in seiner Sprache, als: leise darin schon Gesprochenes in eine 
andere Sprache zu übersetzen. Esprit und Witz zeigen, wie der Ge­
danke von seiner Diktion nicht getrennt werden kann. Als "Aus· 
spruch" bekommt ein Gedanke Bündigkeit. 

Zweifel und Verlangen, soweit sie nur sich regen, werden deutlich, 
sofern sie aus dem Ton irgendwelcher Worte sprechen. Sie kommen 
unwillkürlich darin zum Ausdruck, sie zeigen sich darin. Die"Deutlich­
keit" des Wortes ist eine andere: es ist die herausstellender Prägung, 
gestaltender Fassung. Das, wovon man bewegt wird, was man meint 
und im Sinn hat, was man will von dem andern, erfährt in der Dik­
tion bzw. in deren Bündigkeit eine bestimmte Umreißung und Fest· 
legung. Solches sich-Festlegen geschieht aber auch gerade im Ge· 
brauch der Redensart z. B.: ganz von selbst verfällt man gern in be· 
stimmte Wendungen, Phrasen, Redensarten, sofern diese schnell zur 
Hand sind. In ihrem Gebrauch pointiert sich eine durchschnittliche 
Verständlichkeit und Auffassung, auf deren Ebene etwas geschoben 
wird. Redensarten geben den Dingen den Stempel durchschnittlicher 
Bewertung. Und sie bremsen Affekte, sofern dabei auf ein Eingehen 
verzichtet wird. Im Gehrauch der Redensart entgleitet man sich, sofern 
sie ablenkt von dem, wovon man eigentlich bewegt wird. Im Leicht· 

1) "Ich glaube an mir selbst erfahren zu haben, daß der Mensch nicht allein, wie 
oft bemerkt ist, in Worten denkt, sondern, daß er Alles, was er denkt, in Gedanken 
zugleich spricht ... Dies nun mögte zu wichtigen Bemerkungen über das Ver· 
hältnis des ursprünglich Gedachten zu dem bereits Bearbeiteten führen; vielleicht 
gar zu der Überzeugung, daß es überall nichts Ursprüngliches für uns gibt, d. h. daß 
wir den Gedanken in dem Augenblick, wo wir uns seiner bewußt werden, schon zu 
Etwas gemacht haben". (Hebbel a. a. 0. 652). 

2) ÜUKOÜV buivota 1-lEV Kal AOroc; TUIJT6v· nAT]v 6 1-lEV hTo<; Tij<; 'IJUX~<; npo<; atiTI)V 
buiAoroc; dveu <pwvijc; "fl"fV6!-levoc; TOilT' aÜTo I'J!-l'iv tnwvol-laae11, btdvota; (Plat. 
Sophist. 263 e 3). 

117 



lung. Die Bündigkeit des gesprochenen Satzes besagt keine sachliche 
Geltung wie die Bündigkeit eines Lehrsatzes, dessen Bestand damit 
gemeint wäre1). Die Bündigkeit des gesprochenen Satzes trifft das Er­
schöpfende seiner Diktion. Denn die Vollständigkeit des gesprochenen 
Satzes bedeutet keine Kompletion des Wortlautes daraufhin, daß wie 
bei einer protokollierten Aussage aus dem Wortlaut alles zu ent­
nehmen sein muß. Ein Satz ist vollständig, sofern die sachliche Mei­
nung seiner Wörter festgerückt ist. Und was sie zusammt•nhält, ist die 
Lautkurve. Der Tonfall bindet Worte zur Frage zusammen, stellt sie 
zu· und gegeneinander. Es gibt "langatmige" Sätze; sofern der Satz 
in den Rhythmus der Atmung gebunden ist, kann man "im Satze" 
unterbrochen werden. Diktion, die zunächst Bündigkeit aus der Laut­
kurve erfährt, steigert diese wiederum. Diktion gibt der Rede ihr Ge­
züge; wovon man bewegt wird, bekommt darin Gesicht, Ausmodellie­
rung, Spitzen. Und in der Diktion des Satzes ist insofern eine Span­
nung bezeichnet, als einerseits in den Worten als wie in Knoten der 
Sinn der Rede eine Schürzung erfahren hat, andererseits aber die Mei­
nung der Wörter nur aus dem Sinnganzen bestimmt werden kann. Und 
der Satz ist ein Bedeutungs- aber kein "Sinn"-Ganzes. Die Diktion 
soll knapp und erschöpfend sein. Denn der Sinn soll vernommen wer· 
den, aber nicht die Worte. Im Weglassen zeigt sich der Stil. Wo- wie 
im "Worte machen" - die Worte sich vordrängen, verdecken sie 
mehr, als daß sie enthüllen. Sichtung bedeutet ebensosehr das Aus­
scheiden des einen wie das auslesend-in-den-Blick-Fassen des anderen. 
Erst sichtende Diktion verschafft der Rede Relief gegenüber der ein­
ebnenden Ausbreitung des W ortemachens. 

Das gesprochene Wort hat seine Grenzen einmal an dem Unsag­
baren, fiirs zweite an dem Ziel der Diktion selbst. Durch Diktion wird 
das, wovon ich bewegt werde, der Gedanke, zugeschliffen - wie der 
Eindruck, der zu Wort kommt, durch diese Artikulation eine Fassung 

') Satzartig formulierte Erkenntnisse sind aber gerade d!e Paradigmen der Schul­
logik. Im Wort läßt sie etwas zugängli~h werden; Rede wu~ als gesprochen~r :ext 
mißdeutet. Daß das Interesse der Logik dadurch auf den Ge~enstand d~r Sprach­
wissens('haft geleitet wurde, darin lag ja gerade das Sugge.stiv~~ der "Wort_bedeu­
tung". Man übersah dahei, d~ß Sprache al~ lingua nur "M1ttt'l der l~edc m. dem 
doppelten Sinne des Wortes Ist: auf das Ztel der Rede ~ezogen zu sem und. ?as 
zu sein, worin Hede sich "orzüglich hält, sofern sie zumeist gesprochene Hede 1st. 

116 

erhält. Und wie allererst im Wort so etwas möglich wird wie ein freies 
Sichvorhaltenkönnen dessen, von dem man als Eindruck zunächst be· 
fangen war, genau so entzündet sich der Gedanke in der Diktion, 
sofern er darin ins Freie kommt1). Sich selbst sagt man etwas, so· 
fern man sich selbst der andere sein kann.2) Es ist nicht so etwa, daß 
hier etwas bloß eben in Worte "gekleidet" würde, - wie man ledig· 
lich eben den Ausdruck variiert, um jemandem etwas passender sagen 
zu können. Es ist etwas anderes, seine Gedanken angemessen auszu· 
drücken in seiner Sprache, als: leise darin schon Gesprochenes in eine 
andere Sprache zu übersetzen. Esprit und Witz zeigen, wie der Ge­
danke von seiner Diktion nicht getrennt werden kann. Als "Aus· 
spruch" bekommt ein Gedanke Bündigkeit. 

Zweifel und Verlangen, soweit sie nur sich regen, werden deutlich, 
sofern sie aus dem Ton irgendwelcher Worte sprechen. Sie kommen 
unwillkürlich darin zum Ausdruck, sie zeigen sich darin. Die"Deutlich­
keit" des Wortes ist eine andere: es ist die herausstellender Prägung, 
gestaltender Fassung. Das, wovon man bewegt wird, was man meint 
und im Sinn hat, was man will von dem andern, erfährt in der Dik­
tion bzw. in deren Bündigkeit eine bestimmte Umreißung und Fest· 
legung. Solches sich-Festlegen geschieht aber auch gerade im Ge· 
brauch der Redensart z. B.: ganz von selbst verfällt man gern in be· 
stimmte Wendungen, Phrasen, Redensarten, sofern diese schnell zur 
Hand sind. In ihrem Gebrauch pointiert sich eine durchschnittliche 
Verständlichkeit und Auffassung, auf deren Ebene etwas geschoben 
wird. Redensarten geben den Dingen den Stempel durchschnittlicher 
Bewertung. Und sie bremsen Affekte, sofern dabei auf ein Eingehen 
verzichtet wird. Im Gehrauch der Redensart entgleitet man sich, sofern 
sie ablenkt von dem, wovon man eigentlich bewegt wird. Im Leicht· 

1) "Ich glaube an mir selbst erfahren zu haben, daß der Mensch nicht allein, wie 
oft bemerkt ist, in Worten denkt, sondern, daß er Alles, was er denkt, in Gedanken 
zugleich spricht ... Dies nun mögte zu wichtigen Bemerkungen über das Ver· 
hältnis des ursprünglich Gedachten zu dem bereits Bearbeiteten führen; vielleicht 
gar zu der Überzeugung, daß es überall nichts Ursprüngliches für uns gibt, d. h. daß 
wir den Gedanken in dem Augenblick, wo wir uns seiner bewußt werden, schon zu 
Etwas gemacht haben". (Hebbel a. a. 0. 652). 

2) ÜUKOÜV buivota 1-lEV Kal AOroc; TUIJT6v· nAT]v 6 1-lEV hTo<; Tij<; 'IJUX~<; npo<; atiTI)V 
buiAoroc; dveu <pwvijc; "fl"fV6!-levoc; TOilT' aÜTo I'J!-l'iv tnwvol-laae11, btdvota; (Plat. 
Sophist. 263 e 3). 

117 



nehmen der Dinge, im Sichdarüberhin wegsetzen, verfällt man in den 
Ton des Jargons. Dieses Freikommen von dem, wovon.man zunächst 
beeindruckt, worin man zunächst befangen war, würde nicht gelingen, 
wenn in der Diktion Gedanken nicht Bahnung - hier ablenkende -
erführen. 

Sofern in den Worten Rede gerafft wird, werden Worte syntaktisch 
aufeinander bezogen. WOrtklassen und grammatische Formen sind 
aus dem Gefüge des Satzes zu verstehen. 

Das Verbum ist das Satzwort i. str. S. Auf das Verbum ist der Satz 
in seiner Gliederung ausgerichtet. Halt, q>epe, age sind keine "Verben". 
Der bloße V er baistamm wird hier zum Befehl verwendet. Oder es 
heißt: Antreten. Wobei einfach genannt wird, was man will und im 
Infinitiv das Verbale gleichsam neutralisiert wirdl). Im Verb drückt 
sich das souveräne Handhaben der Dinge durch die Rede aus, die 
durchstoßend eins zum andern stellt, perspektivisch gliedernd die 
Dinge zu- und aneinander rückt. 

Im Vergleich zum Chinesischen, das fast ohne grammatische Kon· 
struktionen ist und vereinzelt hinstellt, was sonst verbunden wird, 
haben die indogermanischen Sprachen eine bestimmte Überlegenheit, 
die sich freilich wiederum nur eben am "Geist" dieser Sprachen be­
mißt. Der Chinese muß aus dem Sachzusammenhang differenzieren, 
wobei ihm die Worte zur selbständigen Aneignung und Deutung über­
antwortet sind. Sofern redemäßige Hilfen fehlen, bekommt die sprach­
liche Bedeutung des Wortes besonderes Gewicht. Der schwereren Be­
weglichkeit der Rede steht aber Fülle und Tiefgang des Gehaltes 
gegenüber2). Die Indifferenz des Chinesischen gegenüber Verbum und 
Substantivum macht seine Übersetzung besonders schwierig: nämlich 
die "Verdichtung" chinesischer Texte, wo es gilt, bei jedem Wort zu 
verweilen, sofern keine grammatische Konstruktion flüchtige Auf­
nahme erlaubt. Die "Lotung" ist so anders. Der redemäßige Aspekt 

1 ) Durch die Schärfe des Anrufs Stehen bleiben! wird dadurch, daß er den andem 
in seinen Gedanken unterbricht und auf seinem Wege stellt, eine augenblickliche 
!Iörig~eit geschaffen. Man folgt einfach dem Zuruf, entspricht aber nicht eigentlich, 
m fre1er Aufnahme, irgendwelchen "Worten" - wie etwa dann, wenn man sich 
etwas als das Gebotene sagen läßt. 

") V gl. die parataktische Konstruktion der meisten Sprüche. 

118 

ist aber bestimmend für unser Verhältnis zu Welt und Leben. Es ist 
eine bestimmte Richtung aufWeisheit, die im chinesischen Sprachbau 
sich anzeigt. Unerkanntes bleibt immer gestreift bzw. im Blick, wenn 
Ausdruck daran sich nicht verheben kann. Man verfällt hier nicht so 
leicht in obenhintreibende Verständlichkeit, sofern man dem Unter­
bau immer verhaftet bleibt. 

Im Verbalsatz wird aber der andere mitgenommen. Das Unverwei­
lende zeichnet ihn aus. Unbelastet durch Vollbedeutungen, nur mit 
den nötigsten Hinweisen versehen, eilt das Verständnis von einem 
zum andern. Und sofern einem hierbei das Verstehen weitgehend ab­
genommen ist, gibt es auch hier die Möglichkeit, den bloßen Wortsinn 
zu verstehen und die Gefahr, am Geredeten als solchem hängenzu­
bleiben. Das V erb ist maßgebend für die anderen W ortklassen, deren 
eine an der anderen heraufgeführt wird. Ausgang und Ziel der verbalen 
Rede brauchen Substantive. Jedes Wort hat relative Selbständigkeit, 
das Verb am meisten. Als Satzwort hat es induzierende Kraft; die 
Bündigkeit der Diktion steht und fäp.t mit ihm, sofern es die Wörter 
in ihrer redemäßigen Stellung und Bedeutung festrückt. Und während 
sonst im "Satz" nur eben etwas wie auch durch die Lautkurve um­
und überspannt wird, drückt sich im Verb stoßhafte Setzung aus. 
Als redemäßiges Beginnen modifiziert sie sich- was sich in den modi 
des V erbums ausdrückt: 

Verbum heißt Zeitwort1), dies aber nicht daraufhin, daß durch 
die Formen des Verbs gegebene Zeitunterschiede auseinanderge­
halten und bezeichnet werden sollten. Denn schon Optativ, Indi­
kativ usw. 'zeigen, daß es nicht bloße Zeitunterschiede sind, was 
es ausdrückt. Verlangen und Wunsch, die in mir rege sind, zeichnen 
sich aus in der optativischen Diktion möge es doch ... ; sie werden 
allererst Gedanke darin. Und indikativ ist eine Verbalform in bezug 
auf die V erhältnisui.äßigkeit dee gesprochenen Wortes. Gerade als 
Satzwort ist das Verbum Zeitwort. Denn das Verbum ist der Nerv 
der Diktion, die unter der Spannung des Satzes steht. Der, sofern er 
umsichtig vom einen zum andern geht, es einbeziehend in seine Fügung 
oder kaum streifend, eine hierin sich "zeitigende" Auseinandersetzung 

1) Heidegger a. a. 0. S. 349ff. 

119 



nehmen der Dinge, im Sichdarüberhin wegsetzen, verfällt man in den 
Ton des Jargons. Dieses Freikommen von dem, wovon.man zunächst 
beeindruckt, worin man zunächst befangen war, würde nicht gelingen, 
wenn in der Diktion Gedanken nicht Bahnung - hier ablenkende -
erführen. 

Sofern in den Worten Rede gerafft wird, werden Worte syntaktisch 
aufeinander bezogen. WOrtklassen und grammatische Formen sind 
aus dem Gefüge des Satzes zu verstehen. 

Das Verbum ist das Satzwort i. str. S. Auf das Verbum ist der Satz 
in seiner Gliederung ausgerichtet. Halt, q>epe, age sind keine "Verben". 
Der bloße V er baistamm wird hier zum Befehl verwendet. Oder es 
heißt: Antreten. Wobei einfach genannt wird, was man will und im 
Infinitiv das Verbale gleichsam neutralisiert wirdl). Im Verb drückt 
sich das souveräne Handhaben der Dinge durch die Rede aus, die 
durchstoßend eins zum andern stellt, perspektivisch gliedernd die 
Dinge zu- und aneinander rückt. 

Im Vergleich zum Chinesischen, das fast ohne grammatische Kon· 
struktionen ist und vereinzelt hinstellt, was sonst verbunden wird, 
haben die indogermanischen Sprachen eine bestimmte Überlegenheit, 
die sich freilich wiederum nur eben am "Geist" dieser Sprachen be­
mißt. Der Chinese muß aus dem Sachzusammenhang differenzieren, 
wobei ihm die Worte zur selbständigen Aneignung und Deutung über­
antwortet sind. Sofern redemäßige Hilfen fehlen, bekommt die sprach­
liche Bedeutung des Wortes besonderes Gewicht. Der schwereren Be­
weglichkeit der Rede steht aber Fülle und Tiefgang des Gehaltes 
gegenüber2). Die Indifferenz des Chinesischen gegenüber Verbum und 
Substantivum macht seine Übersetzung besonders schwierig: nämlich 
die "Verdichtung" chinesischer Texte, wo es gilt, bei jedem Wort zu 
verweilen, sofern keine grammatische Konstruktion flüchtige Auf­
nahme erlaubt. Die "Lotung" ist so anders. Der redemäßige Aspekt 

1 ) Durch die Schärfe des Anrufs Stehen bleiben! wird dadurch, daß er den andem 
in seinen Gedanken unterbricht und auf seinem Wege stellt, eine augenblickliche 
!Iörig~eit geschaffen. Man folgt einfach dem Zuruf, entspricht aber nicht eigentlich, 
m fre1er Aufnahme, irgendwelchen "Worten" - wie etwa dann, wenn man sich 
etwas als das Gebotene sagen läßt. 

") V gl. die parataktische Konstruktion der meisten Sprüche. 

118 

ist aber bestimmend für unser Verhältnis zu Welt und Leben. Es ist 
eine bestimmte Richtung aufWeisheit, die im chinesischen Sprachbau 
sich anzeigt. Unerkanntes bleibt immer gestreift bzw. im Blick, wenn 
Ausdruck daran sich nicht verheben kann. Man verfällt hier nicht so 
leicht in obenhintreibende Verständlichkeit, sofern man dem Unter­
bau immer verhaftet bleibt. 

Im Verbalsatz wird aber der andere mitgenommen. Das Unverwei­
lende zeichnet ihn aus. Unbelastet durch Vollbedeutungen, nur mit 
den nötigsten Hinweisen versehen, eilt das Verständnis von einem 
zum andern. Und sofern einem hierbei das Verstehen weitgehend ab­
genommen ist, gibt es auch hier die Möglichkeit, den bloßen Wortsinn 
zu verstehen und die Gefahr, am Geredeten als solchem hängenzu­
bleiben. Das V erb ist maßgebend für die anderen W ortklassen, deren 
eine an der anderen heraufgeführt wird. Ausgang und Ziel der verbalen 
Rede brauchen Substantive. Jedes Wort hat relative Selbständigkeit, 
das Verb am meisten. Als Satzwort hat es induzierende Kraft; die 
Bündigkeit der Diktion steht und fäp.t mit ihm, sofern es die Wörter 
in ihrer redemäßigen Stellung und Bedeutung festrückt. Und während 
sonst im "Satz" nur eben etwas wie auch durch die Lautkurve um­
und überspannt wird, drückt sich im Verb stoßhafte Setzung aus. 
Als redemäßiges Beginnen modifiziert sie sich- was sich in den modi 
des V erbums ausdrückt: 

Verbum heißt Zeitwort1), dies aber nicht daraufhin, daß durch 
die Formen des Verbs gegebene Zeitunterschiede auseinanderge­
halten und bezeichnet werden sollten. Denn schon Optativ, Indi­
kativ usw. 'zeigen, daß es nicht bloße Zeitunterschiede sind, was 
es ausdrückt. Verlangen und Wunsch, die in mir rege sind, zeichnen 
sich aus in der optativischen Diktion möge es doch ... ; sie werden 
allererst Gedanke darin. Und indikativ ist eine Verbalform in bezug 
auf die V erhältnisui.äßigkeit dee gesprochenen Wortes. Gerade als 
Satzwort ist das Verbum Zeitwort. Denn das Verbum ist der Nerv 
der Diktion, die unter der Spannung des Satzes steht. Der, sofern er 
umsichtig vom einen zum andern geht, es einbeziehend in seine Fügung 
oder kaum streifend, eine hierin sich "zeitigende" Auseinandersetzung 

1) Heidegger a. a. 0. S. 349ff. 

119 



dessen ist, wovon man bewegt wird, worin man sich mitteilen, was 
.man dem andern zu verstehen gehen willl). 

Die Bedeutungskerne der Wörter sind neutral gegenüber den Unter­
schieden der Wortarten, die aus dem Satz zu erklären sind. Feuer/ ist 
Satz, aber nicht Wort. Am Klang hört man, was es meint. Seine Laut­
gestalt ist satzhaft, d. i. man entspricht seiner Bedeutung, sofern man 
sich diesen Ruf zurWarnungnimmt hzw. die darin IiegendeForderung 
vernimmt, helfend einzugreifen. Freilich - dieser Satz ist ungeglie­
dert. Deshalb aber auch ist Feuer hier kein Substantiv. Als solches 
erscheint es nur, sofern die indogermanischen Sprachen am geglie­
derten Satz als Regelfall orientiert sind2), jedes Wort nur eben syn­
taktisch als Satzglied fassen können und nicht über bloße Sachkerne 
-wie das Chinesische- als Mittel des Ausdrucks verfügen. Das im­
personale es in es brennt wird nicht eigentlich satzhaft umspannt; es 
gibt den Ansatz, auf den der Einwortsatz es brennt grammatisch nicht 
verzichten kann. 

Wortarten gibt es nur, sofern die bestimmte redemäßige Bedeutung 
eines Wortes an ihm äußerlich kenntlich wird. In WOrtklassen wie 
Substantiv, Adjektiv kommt keine Logik der Sachen zum Ausdruck. 
Was sie als Redeformen sollen, gilt es zu bemerken. Adjektiva z. B. 
sind keine "Eigenschafts"-, sondern es sind andern beigegebene 
Wörter-um etwa deren Hinweis noch weiter zu vereindeutigen. Usw. 

Der Genitiv wird in der Grammatik als possessivus, objectivus usw. 
bezeichnet. So als ob er sachliche Verhältnisse ausdrücken sollte. Die 
genitivische Stellung, die etwas durch die Diktion bekommt, ist aber 
keine sachliche Beziehung. Der Genitiv ist nur eine Form, in die das 
Wort gesetzt wird, unter deren Richtung ein sachliches Verhältnis in 
der Rede aufgenommen und nutzbar gemacht werden kann für die 
Ziele der Rede. Er gibt gestenhaft etwas zu verstehen. Daß man geni­
tivisch etwas zu etwas stellen kann, begründet sich wohl in sach­
lichen Verhältnissen, deren Bekanntheit hierbei aber vorausgesetzt 
ist, die aber nicht- und wozu dies auch?- ausgedrückt werden 

1) Die sog. Copula der gesprochenen Rede ist kein Bindewort - wie Schullogik 
sie ausdeutet - sondern ein Hilfsverb wie werden oder haben. 

2) Vgl. F. Neumann, a. a. 0. S. 309. 

120 

sollen. Man versetzt den anderen in die Aufnahme solcher Bezüge. 
Man verwendet lediglich den Genitiv- nicht anders, als man ob­
gleich oder denn verwendet, deren Bedeutung der andere dann durch 
eine Haltung hzw. Einstellung entspricht. Durch diese genitivische 
Formung, in dem Gestenhaften ihrer Bedeutung, geschieht keine 
Eindeutung- wie etwa das Gestenhafte einer sprachlichen Grund­
hedeutung - vgl. die Beispiele von stehen, liegen - die sachliche Auf­
fassung von etwas dirigierend bestimmt. Der Genitiv stellt sich ein 
lediglich im redemäßigen Handhaben der Dinge. Die redemäßige Per­
spektive ist aber keine neue "Ansicht" der Dinge. 

§ 21. DIE ARISTOTELISCHE APOPHANSIS UND DIE 

PRÄDIKATION DER LOGIK 

Der Sinn der Rede ist das, wovon man bewegt wird. Was man inso· 
fern im Sinn hat, als man es "meint", was wiederum sich dahin zu· 
spitzen kann, daß es das ist, was man vom andern will. Lückenhaftes 
Bescheidwissen setzt sich z. B. fort in ein Verlangen, hek.ommt die 
Spitze eines Verlangens vom andern und drückt sich aus als Frage 
oder Bitte. Immer teilt man sich dem andern mit, z. B. auch darin, 
wie man etwas sieht. Die gesprochene Rede ist ein Beginnen, das durch 
meine Bewegtheit unterschichtet ist; wobei diese im Verhältnis zum 
andern aufgenommen und in der Diktion des Satzes entfaltet wird. 

Die Aussage der Logik ist anderer Art: angeblich deckt sie den X6ro<.; 
&rro<petVTIKO<.; des Aristoteles. Gerade in der Nachzeichnung ihrer Her· 
Ieitung von dort tritt aber die Entfernung heraus. Diese liegt aber in 
derselben Richtung wie ihre Differenz zu dem, was hier als der Gegen· 
stand hermeneutischer Logik untersucht werden soll. 

1. 

Die entstellende V erschiehung des aristotelischen Einsatzes beginnt 
in der Übersetzung von urroKd)AEVOV und KCXT'll0POU)AEVOV mit Sub­
jekt und Prädikat. Denn heide sind participia· perfecti und darin ein· 
ander gleichgestellt. Subjectum ist Objekt eines subicere, praedicatum 

121 



dessen ist, wovon man bewegt wird, worin man sich mitteilen, was 
.man dem andern zu verstehen gehen willl). 

Die Bedeutungskerne der Wörter sind neutral gegenüber den Unter­
schieden der Wortarten, die aus dem Satz zu erklären sind. Feuer/ ist 
Satz, aber nicht Wort. Am Klang hört man, was es meint. Seine Laut­
gestalt ist satzhaft, d. i. man entspricht seiner Bedeutung, sofern man 
sich diesen Ruf zurWarnungnimmt hzw. die darin IiegendeForderung 
vernimmt, helfend einzugreifen. Freilich - dieser Satz ist ungeglie­
dert. Deshalb aber auch ist Feuer hier kein Substantiv. Als solches 
erscheint es nur, sofern die indogermanischen Sprachen am geglie­
derten Satz als Regelfall orientiert sind2), jedes Wort nur eben syn­
taktisch als Satzglied fassen können und nicht über bloße Sachkerne 
-wie das Chinesische- als Mittel des Ausdrucks verfügen. Das im­
personale es in es brennt wird nicht eigentlich satzhaft umspannt; es 
gibt den Ansatz, auf den der Einwortsatz es brennt grammatisch nicht 
verzichten kann. 

Wortarten gibt es nur, sofern die bestimmte redemäßige Bedeutung 
eines Wortes an ihm äußerlich kenntlich wird. In WOrtklassen wie 
Substantiv, Adjektiv kommt keine Logik der Sachen zum Ausdruck. 
Was sie als Redeformen sollen, gilt es zu bemerken. Adjektiva z. B. 
sind keine "Eigenschafts"-, sondern es sind andern beigegebene 
Wörter-um etwa deren Hinweis noch weiter zu vereindeutigen. Usw. 

Der Genitiv wird in der Grammatik als possessivus, objectivus usw. 
bezeichnet. So als ob er sachliche Verhältnisse ausdrücken sollte. Die 
genitivische Stellung, die etwas durch die Diktion bekommt, ist aber 
keine sachliche Beziehung. Der Genitiv ist nur eine Form, in die das 
Wort gesetzt wird, unter deren Richtung ein sachliches Verhältnis in 
der Rede aufgenommen und nutzbar gemacht werden kann für die 
Ziele der Rede. Er gibt gestenhaft etwas zu verstehen. Daß man geni­
tivisch etwas zu etwas stellen kann, begründet sich wohl in sach­
lichen Verhältnissen, deren Bekanntheit hierbei aber vorausgesetzt 
ist, die aber nicht- und wozu dies auch?- ausgedrückt werden 

1) Die sog. Copula der gesprochenen Rede ist kein Bindewort - wie Schullogik 
sie ausdeutet - sondern ein Hilfsverb wie werden oder haben. 

2) Vgl. F. Neumann, a. a. 0. S. 309. 

120 

sollen. Man versetzt den anderen in die Aufnahme solcher Bezüge. 
Man verwendet lediglich den Genitiv- nicht anders, als man ob­
gleich oder denn verwendet, deren Bedeutung der andere dann durch 
eine Haltung hzw. Einstellung entspricht. Durch diese genitivische 
Formung, in dem Gestenhaften ihrer Bedeutung, geschieht keine 
Eindeutung- wie etwa das Gestenhafte einer sprachlichen Grund­
hedeutung - vgl. die Beispiele von stehen, liegen - die sachliche Auf­
fassung von etwas dirigierend bestimmt. Der Genitiv stellt sich ein 
lediglich im redemäßigen Handhaben der Dinge. Die redemäßige Per­
spektive ist aber keine neue "Ansicht" der Dinge. 

§ 21. DIE ARISTOTELISCHE APOPHANSIS UND DIE 

PRÄDIKATION DER LOGIK 

Der Sinn der Rede ist das, wovon man bewegt wird. Was man inso· 
fern im Sinn hat, als man es "meint", was wiederum sich dahin zu· 
spitzen kann, daß es das ist, was man vom andern will. Lückenhaftes 
Bescheidwissen setzt sich z. B. fort in ein Verlangen, hek.ommt die 
Spitze eines Verlangens vom andern und drückt sich aus als Frage 
oder Bitte. Immer teilt man sich dem andern mit, z. B. auch darin, 
wie man etwas sieht. Die gesprochene Rede ist ein Beginnen, das durch 
meine Bewegtheit unterschichtet ist; wobei diese im Verhältnis zum 
andern aufgenommen und in der Diktion des Satzes entfaltet wird. 

Die Aussage der Logik ist anderer Art: angeblich deckt sie den X6ro<.; 
&rro<petVTIKO<.; des Aristoteles. Gerade in der Nachzeichnung ihrer Her· 
Ieitung von dort tritt aber die Entfernung heraus. Diese liegt aber in 
derselben Richtung wie ihre Differenz zu dem, was hier als der Gegen· 
stand hermeneutischer Logik untersucht werden soll. 

1. 

Die entstellende V erschiehung des aristotelischen Einsatzes beginnt 
in der Übersetzung von urroKd)AEVOV und KCXT'll0POU)AEVOV mit Sub­
jekt und Prädikat. Denn heide sind participia· perfecti und darin ein· 
ander gleichgestellt. Subjectum ist Objekt eines subicere, praedicatum 

121 



0 bjekt eines praedicare. vnoKeiCJ9at heißt aber: zugrundeliegen; das 
Passive dabei ist nicht die Kehrseite eines Aktiven, wie in subjectum­
esse gerade dies sich ausdrückt; zum Subjekt gemacht worden zu sein. 
Und KaTT]"fOpOuf..levov ist das, was über das V1tOKelf..IEVOV, d. i. worin 
das öm)Kdf..IEVOV an den Tag gebracht wird. Prädikat bezeichnet aber 
die Supposition, die etwas erfahren hat, wenn es mit einem Subjekt 
verbunden wird. Denn das ist der anoq>aVCJI<; muß zur copula werden, 
wenn ÖnOI<Ei/-lEVOV und KctTTJ'fOPOUfJEVOV als Subjekt und Prädikat eine 
Stellung in einer Operation zugewiesen bekommen und dadurch ge­
trennt worden sind. 

2. 

Im KctTT]'(OpOUI!EVOV wird das ÖnOKEl/-lEVOV als das an den Tag ge­
bracht, was es ist. Diese aufweisende Bestimmung ist etwas anderes 
als die Bestimmung, die etwas in seinen Prädikaten erfährt. Wobei es 
nämlich als Objekt solcher Bestimmung auf etwas hin erkannt wird. 
In den Prädikaten wird festgestellt, als was (alles) das Subjekt zu 
setzen ist. Denn dieses Subjekt ist zunächst eine Unbekannte, deren 
Wert es zu finden gilt. Denn als das, als was etwas zu gelten hat, wird 
es gelesen. Es wird als Fall der Prädikation unterworfen und gleichsam 
gemessen an Prädikaten. Es wird auf den Nenner der Prädikate ge­
bracht, die ihm zugesprochen werden. Das Subjekt ist der "Gegen­
stand",· der als ens praedicabile allererst herausgestellt wird, "immer 
einerlei = x ist". Setzung erfährt. Was aber hier als seiend gesetzt sei, 
danach fragt man notwendig vergebens. Hat sich das vnOKel/-lEVOV ver­
schoben in ein subjectum-esse, so gibt es kein Halten mehr. Denn recht 
besehen ist das Subjekt als Gegenstand überhaupt nicht zu fixieren. 
Sofern es nur der Ort, aber nicht der Träger "seiner" wechselnden Prä­
dikate ist. In seinem "Begriff" findet man etwas, was festgehalten und 
zu andern Begriffen in Beziehung gebracht werden kann. "Zwischen 
dem Begriff einer Sache und der Sache selbst ist ihrem Gehalt nach 
kein Unterschied". Indessen - kann denn dieses hier ... auf "seinen'' 
Begriff gebracht und das heißt doch: seiner Streuung in die Wirklich­
keit entnommen, kann dieses hier ... auf sich zurückgenommen wer­
den? "Setzung des Begriffs" kann nur heißen, daß es so etwas gibt.-

122 

Gegenüber einer Feststellung aber wie dieses hier existiert verfängt 
kein Subjekt-Prädikat-Schema mehr. 

Die übliche Interpretation der Apophansis kommt auf das Urteil 
hinaus. Das Subjekt wird einer Verrechnung unterworfen, deren Mittel 
der Begriff ist. Bestimmung wird Diagnose; durch Subsumtion unter 
Begriffe wird der systematische Wert eines Falles festgestellt. Das in 
dieser Richtung, von einem bestimmten Standpunkt aus gesuchte 
Wesen von etwas will man treffen, von dem her seine Einzelheiten, 
d. i. der Fall in seinem Ausfall, verstanden werden kann. So daß man 
ein Bild, eine Vorstellung davon bekommt. Irgendworin findet man 
aber, was etwas im Grunde ist; Diagnose hält sich immer an etwas. 
Diese Enthüllung dessen, was an eineJr Sache ist, geht aber den 
umgekehrten Weg wie die Apophansis. Denn statt etwas von ihm 
selbst her sehen zu lassen, wird es in seine Prädikate verschoben. Im 
Urteil wird der Sache etwas zu- bzw. abgesprochen. Es soll der Sache 
gerecht werden. Es gibt oberflächliche und schiefe Urteile. Etwas 
"richtig sehen" bedeutet hierbei: seinerseits die richtige Stellung dazu 
finden, etwas richtig einschätzen. Daraufhin ist "das Urteil", der 
"Blick für ... ", geradezu etwas, was jemandem generell zu- oder ab· 
gesprochen werden kann. Nur der Berufene soll urteilen. Und die um· 
wegig diskursiv vorgehenden Urteile stehen neben anderen, in denen 
sich Geschmack un'd Qualitätsgefühl erweist. Urteile sind immer je 
Eines Urteil. Das Urteil des andern teilt man. Urteile können wohl 
in Worten formuliert werden, sie sind aber selbst keine logoi. Formu­
liert werden sie dann abgegeben, d. i. als Urteil anderen zugänglich 
und verfügbar gemacht, sind selbst Gegenstand einer Beurteilung. 
Das anoq>aiveo8a1 geschieht aber im Iogos. Und es ist von vornherein 
ein ent-deckend auch die andem sehen-lassen. Das KUTTJ'fOpeiCJ9m = an 
den Tag gebracht werden des vrroKEl/-lEVOV weist aber nicht darauf, 
daß dies unoKEli!EVOV zunächst unbekannt, sondern d,arauf, daß es 
zunächst verborgen ist. Dies ist es aber gerade in seinem Vorver· 
standensein. 'Anoq>aiveCJ9m heißt1): etwas von ihm selbst her ent-deckend 
sehen lassen. Und diese Ent·bergung, wie sie im KctTT]"fOpeiv geschieht, 
bezieht sich darauf, daß die Dinge zunächst lediglich begriffen, von 

1 ) Hcidegger, a. a. 0. S. 154. 

123 



0 bjekt eines praedicare. vnoKeiCJ9at heißt aber: zugrundeliegen; das 
Passive dabei ist nicht die Kehrseite eines Aktiven, wie in subjectum­
esse gerade dies sich ausdrückt; zum Subjekt gemacht worden zu sein. 
Und KaTT]"fOpOuf..levov ist das, was über das V1tOKelf..IEVOV, d. i. worin 
das öm)Kdf..IEVOV an den Tag gebracht wird. Prädikat bezeichnet aber 
die Supposition, die etwas erfahren hat, wenn es mit einem Subjekt 
verbunden wird. Denn das ist der anoq>aVCJI<; muß zur copula werden, 
wenn ÖnOI<Ei/-lEVOV und KctTTJ'fOPOUfJEVOV als Subjekt und Prädikat eine 
Stellung in einer Operation zugewiesen bekommen und dadurch ge­
trennt worden sind. 

2. 

Im KctTT]'(OpOUI!EVOV wird das ÖnOKEl/-lEVOV als das an den Tag ge­
bracht, was es ist. Diese aufweisende Bestimmung ist etwas anderes 
als die Bestimmung, die etwas in seinen Prädikaten erfährt. Wobei es 
nämlich als Objekt solcher Bestimmung auf etwas hin erkannt wird. 
In den Prädikaten wird festgestellt, als was (alles) das Subjekt zu 
setzen ist. Denn dieses Subjekt ist zunächst eine Unbekannte, deren 
Wert es zu finden gilt. Denn als das, als was etwas zu gelten hat, wird 
es gelesen. Es wird als Fall der Prädikation unterworfen und gleichsam 
gemessen an Prädikaten. Es wird auf den Nenner der Prädikate ge­
bracht, die ihm zugesprochen werden. Das Subjekt ist der "Gegen­
stand",· der als ens praedicabile allererst herausgestellt wird, "immer 
einerlei = x ist". Setzung erfährt. Was aber hier als seiend gesetzt sei, 
danach fragt man notwendig vergebens. Hat sich das vnOKel/-lEVOV ver­
schoben in ein subjectum-esse, so gibt es kein Halten mehr. Denn recht 
besehen ist das Subjekt als Gegenstand überhaupt nicht zu fixieren. 
Sofern es nur der Ort, aber nicht der Träger "seiner" wechselnden Prä­
dikate ist. In seinem "Begriff" findet man etwas, was festgehalten und 
zu andern Begriffen in Beziehung gebracht werden kann. "Zwischen 
dem Begriff einer Sache und der Sache selbst ist ihrem Gehalt nach 
kein Unterschied". Indessen - kann denn dieses hier ... auf "seinen'' 
Begriff gebracht und das heißt doch: seiner Streuung in die Wirklich­
keit entnommen, kann dieses hier ... auf sich zurückgenommen wer­
den? "Setzung des Begriffs" kann nur heißen, daß es so etwas gibt.-

122 

Gegenüber einer Feststellung aber wie dieses hier existiert verfängt 
kein Subjekt-Prädikat-Schema mehr. 

Die übliche Interpretation der Apophansis kommt auf das Urteil 
hinaus. Das Subjekt wird einer Verrechnung unterworfen, deren Mittel 
der Begriff ist. Bestimmung wird Diagnose; durch Subsumtion unter 
Begriffe wird der systematische Wert eines Falles festgestellt. Das in 
dieser Richtung, von einem bestimmten Standpunkt aus gesuchte 
Wesen von etwas will man treffen, von dem her seine Einzelheiten, 
d. i. der Fall in seinem Ausfall, verstanden werden kann. So daß man 
ein Bild, eine Vorstellung davon bekommt. Irgendworin findet man 
aber, was etwas im Grunde ist; Diagnose hält sich immer an etwas. 
Diese Enthüllung dessen, was an eineJr Sache ist, geht aber den 
umgekehrten Weg wie die Apophansis. Denn statt etwas von ihm 
selbst her sehen zu lassen, wird es in seine Prädikate verschoben. Im 
Urteil wird der Sache etwas zu- bzw. abgesprochen. Es soll der Sache 
gerecht werden. Es gibt oberflächliche und schiefe Urteile. Etwas 
"richtig sehen" bedeutet hierbei: seinerseits die richtige Stellung dazu 
finden, etwas richtig einschätzen. Daraufhin ist "das Urteil", der 
"Blick für ... ", geradezu etwas, was jemandem generell zu- oder ab· 
gesprochen werden kann. Nur der Berufene soll urteilen. Und die um· 
wegig diskursiv vorgehenden Urteile stehen neben anderen, in denen 
sich Geschmack un'd Qualitätsgefühl erweist. Urteile sind immer je 
Eines Urteil. Das Urteil des andern teilt man. Urteile können wohl 
in Worten formuliert werden, sie sind aber selbst keine logoi. Formu­
liert werden sie dann abgegeben, d. i. als Urteil anderen zugänglich 
und verfügbar gemacht, sind selbst Gegenstand einer Beurteilung. 
Das anoq>aiveo8a1 geschieht aber im Iogos. Und es ist von vornherein 
ein ent-deckend auch die andem sehen-lassen. Das KUTTJ'fOpeiCJ9m = an 
den Tag gebracht werden des vrroKEl/-lEVOV weist aber nicht darauf, 
daß dies unoKEli!EVOV zunächst unbekannt, sondern d,arauf, daß es 
zunächst verborgen ist. Dies ist es aber gerade in seinem Vorver· 
standensein. 'Anoq>aiveCJ9m heißt1): etwas von ihm selbst her ent-deckend 
sehen lassen. Und diese Ent·bergung, wie sie im KctTT]"fOpeiv geschieht, 
bezieht sich darauf, daß die Dinge zunächst lediglich begriffen, von 

1 ) Hcidegger, a. a. 0. S. 154. 

123 



diesem Grift" aber auch umschlossen werden. Sofern sie nämlich als 
dies und jenes einfach genommen und behandelt werden, man damit 
fertig wird. Was man ent·deckt, zeigt sich von sich aus - im Gegen­
satz zu demFinden, in dem ein S u ehenaufgehoben wird. KaTllTOpetv 
heißt: etwas entfaltend an den Tag bringen. Es geschieht darin eine aus­
drückliche Aneignung des \nroKELIJEVOV in seinem Vorverstandensein. 
So, daß man es sich in seinem an den Tag gebrachten Gefüge vor­
halten kann. 

Für Aristoteles ist das Seiende etwas, was als UTt'OKELIJEVOV XoTtKwc; 
in seinem Sein bestimmt wird; durch btaipEO'tc; und auveeatc; wird 
es in seinem Gefüge auseinandergelegt. Und Aristoteles führt Sche­
mata bzw. TEVTJ der Kategorien auf, unter deren Leitung die Sache 
zur Sprache gebracht wird. Die ouO'ia steht als erstes UTt'OKEl/JEVOV 
in Frage, als etwas, was nicht von einem andern, sondern von dem 
das andere gesagt werden kann. Wenn Aristoteles so vom Wort aus­
geht, so bedeutet das kein naives unkritisches Darin- und Daran­
hängenbleiben, als ob etwa hier das Wort lür die Sache selbst ge­
nommen würde. Als O'TJ/JctVTtK6c; gibt der Mroc; einen Wink. Die oucria 
bestimmen bedeutet Aristoteles nicht: kritisch sie finden wollen, son­
dernlediglich dies: an den Tag zubringen, was man ouaia sein läßt.1) 

• AX11B1ic; oder \jiEUb{Jc; ZU sein, zeichnet die an6q>avatc; aus vor den 
andern X6rot, die nur 0'11f..tctVTtKoi sind. 'A-X11B€c; ist dabei die Sache 
in ihrer Ent-decktheit. Und der Iogos ist es entsprechend, sofern 
er es ist, der als Fürsprecher der Sache ihr das anoq>aiveaeat ent­
deckend verschafft. 

Sicherlich: sofern der Iogos beim Menschen steht, hält er sich hier 
in der Unverborgenheit des Seienden (Heidegger)- aber aMBeta heißt 
bei Aristoteles: das Seiende in seiner Wahrheit. Wahrheit wird also 
nicht dem Iogos zugesprochen -wie richtig, oberflächlich usw. 
zu sein von einem Urteil lediglich eben gilt, nämlich insofern, als 
es den Tatsachen entspricht, manangesichtsdieser Tatsachen dabei 
seinerseits ZU dieser Darstellung kommt. 

1) Nicht als ob es hierbei einfach zu bleiben hätte. Aber eine Grenze der Kritik 
ist hier bezeichnet. Sofem sich diese nämlich an etwas verheben würde, was über­
haupt nicht sachlich zu treffen ist, bei dem es vielmehr einer Ontologie nur um das 
Prinzip zu tun sein kann. 

124 

3. 

Der X6roc; O"llf . .laVTlKOCO ist nach Aristoteles KaTaq>aO'tc; oder an6q>aO'tc;. 
Man übersetzte: affirmatio und negatio. Was wiederum eine Entstel­
lung ist. Sie liegt mit in der durch die Übersetzung UlTOKel/JEVOV = 
subjectum eingeschlagenen Richtung. Denn was behauptet oder ge­
leugnet werden kann, ist das Bestehen einer Beziehung. KaTaq>aO'tc; 
heißt aber: von, d. i. über etwas etu:as sagen. Und die &noq>aO'tc; versteht 
man von daher, daß entsprechend, wie einer etwas von sich weist, so 
hier, wo er sich zum Fürsprecher der Sache macht, t•on der Sache etwas 
abgewiesen wird. Und wenn die &noq>acrtc; eine Weise des anoq>aiveaeat 
ist, dann kann sie sich nur auf etwas beziehen, was in dem Spielraum 
der Möglichkeiten liegt, in dem das urroKEilJEVOV steht, so wie etwa die 
Diagonale eines Quadrats daraufhin befragt werden kann, ob sie 
kommensurabel ist. Auch die &no<paO"tc; ist eine festlegende Bestim­
mung - nicht anders als auch einer sich als der zeigt, der er ist, wenn 
er es von sich weist, in Zusammenhang gebracht zu werden mit .•. 
KctTcl<pctO"tc; und UTt'Oq>ctO"tc; sind die Weisen des arroq>aiveO"ßat. Affirmatio 
und negatio dagegen sind die Möglichkeiten, auf die hin eine bestimmte 
Beziehung zur Untersuchung steht . 

Ta 1.1E.v Kct86Xou TWV npa'fllaTwv, TCt bE. KctB'EKctO"Tov. XETW bE. Ka86Xou 
I.IEv ö (rr\. nXetovwv Tt'Eq>UKE KctTll"fOpEIO"Sat (Aristot. 17a 38). Im allge­
meinen -im Blick aufmehrere-wird hier etwas über etwas gesagt. · 
wobei das UTt'OKEli.IEVOV in der Maßgeblichkeit der einen und in der Unver­
bindlichkeit seiner andern Bestimmungen an den Tag kommt. Unter der 
"Quantität des Urteils" wird von der Logik aber anderes verstanden: so­
fern es sich ihr hierbei um die Triftigkeit eines Prädikats für einen Be­
reich von Dingenhandelt-wie er auch z. B. durch einen Begriff in dessen 
Umfang bezeichnet ist. Ob eine Beziehung allgemein oder nur in Fällen 
besteht, wird hier herausgefunden-nichts ent-deckt sich aber hierin. 

§ 22. APOPHANSIS IN EH.WEITERTER BEDEUTUNG 

In der Apophansis wird etwas von ihm selbst her begründend h e­
stimmt. Und man verweilt bei dem, zu dessen Fürsprecher man sich 

125 



diesem Grift" aber auch umschlossen werden. Sofern sie nämlich als 
dies und jenes einfach genommen und behandelt werden, man damit 
fertig wird. Was man ent·deckt, zeigt sich von sich aus - im Gegen­
satz zu demFinden, in dem ein S u ehenaufgehoben wird. KaTllTOpetv 
heißt: etwas entfaltend an den Tag bringen. Es geschieht darin eine aus­
drückliche Aneignung des \nroKELIJEVOV in seinem Vorverstandensein. 
So, daß man es sich in seinem an den Tag gebrachten Gefüge vor­
halten kann. 

Für Aristoteles ist das Seiende etwas, was als UTt'OKELIJEVOV XoTtKwc; 
in seinem Sein bestimmt wird; durch btaipEO'tc; und auveeatc; wird 
es in seinem Gefüge auseinandergelegt. Und Aristoteles führt Sche­
mata bzw. TEVTJ der Kategorien auf, unter deren Leitung die Sache 
zur Sprache gebracht wird. Die ouO'ia steht als erstes UTt'OKEl/JEVOV 
in Frage, als etwas, was nicht von einem andern, sondern von dem 
das andere gesagt werden kann. Wenn Aristoteles so vom Wort aus­
geht, so bedeutet das kein naives unkritisches Darin- und Daran­
hängenbleiben, als ob etwa hier das Wort lür die Sache selbst ge­
nommen würde. Als O'TJ/JctVTtK6c; gibt der Mroc; einen Wink. Die oucria 
bestimmen bedeutet Aristoteles nicht: kritisch sie finden wollen, son­
dernlediglich dies: an den Tag zubringen, was man ouaia sein läßt.1) 

• AX11B1ic; oder \jiEUb{Jc; ZU sein, zeichnet die an6q>avatc; aus vor den 
andern X6rot, die nur 0'11f..tctVTtKoi sind. 'A-X11B€c; ist dabei die Sache 
in ihrer Ent-decktheit. Und der Iogos ist es entsprechend, sofern 
er es ist, der als Fürsprecher der Sache ihr das anoq>aiveaeat ent­
deckend verschafft. 

Sicherlich: sofern der Iogos beim Menschen steht, hält er sich hier 
in der Unverborgenheit des Seienden (Heidegger)- aber aMBeta heißt 
bei Aristoteles: das Seiende in seiner Wahrheit. Wahrheit wird also 
nicht dem Iogos zugesprochen -wie richtig, oberflächlich usw. 
zu sein von einem Urteil lediglich eben gilt, nämlich insofern, als 
es den Tatsachen entspricht, manangesichtsdieser Tatsachen dabei 
seinerseits ZU dieser Darstellung kommt. 

1) Nicht als ob es hierbei einfach zu bleiben hätte. Aber eine Grenze der Kritik 
ist hier bezeichnet. Sofem sich diese nämlich an etwas verheben würde, was über­
haupt nicht sachlich zu treffen ist, bei dem es vielmehr einer Ontologie nur um das 
Prinzip zu tun sein kann. 

124 

3. 

Der X6roc; O"llf . .laVTlKOCO ist nach Aristoteles KaTaq>aO'tc; oder an6q>aO'tc;. 
Man übersetzte: affirmatio und negatio. Was wiederum eine Entstel­
lung ist. Sie liegt mit in der durch die Übersetzung UlTOKel/JEVOV = 
subjectum eingeschlagenen Richtung. Denn was behauptet oder ge­
leugnet werden kann, ist das Bestehen einer Beziehung. KaTaq>aO'tc; 
heißt aber: von, d. i. über etwas etu:as sagen. Und die &noq>aO'tc; versteht 
man von daher, daß entsprechend, wie einer etwas von sich weist, so 
hier, wo er sich zum Fürsprecher der Sache macht, t•on der Sache etwas 
abgewiesen wird. Und wenn die &noq>acrtc; eine Weise des anoq>aiveaeat 
ist, dann kann sie sich nur auf etwas beziehen, was in dem Spielraum 
der Möglichkeiten liegt, in dem das urroKEilJEVOV steht, so wie etwa die 
Diagonale eines Quadrats daraufhin befragt werden kann, ob sie 
kommensurabel ist. Auch die &no<paO"tc; ist eine festlegende Bestim­
mung - nicht anders als auch einer sich als der zeigt, der er ist, wenn 
er es von sich weist, in Zusammenhang gebracht zu werden mit .•. 
KctTcl<pctO"tc; und UTt'Oq>ctO"tc; sind die Weisen des arroq>aiveO"ßat. Affirmatio 
und negatio dagegen sind die Möglichkeiten, auf die hin eine bestimmte 
Beziehung zur Untersuchung steht . 

Ta 1.1E.v Kct86Xou TWV npa'fllaTwv, TCt bE. KctB'EKctO"Tov. XETW bE. Ka86Xou 
I.IEv ö (rr\. nXetovwv Tt'Eq>UKE KctTll"fOpEIO"Sat (Aristot. 17a 38). Im allge­
meinen -im Blick aufmehrere-wird hier etwas über etwas gesagt. · 
wobei das UTt'OKEli.IEVOV in der Maßgeblichkeit der einen und in der Unver­
bindlichkeit seiner andern Bestimmungen an den Tag kommt. Unter der 
"Quantität des Urteils" wird von der Logik aber anderes verstanden: so­
fern es sich ihr hierbei um die Triftigkeit eines Prädikats für einen Be­
reich von Dingenhandelt-wie er auch z. B. durch einen Begriff in dessen 
Umfang bezeichnet ist. Ob eine Beziehung allgemein oder nur in Fällen 
besteht, wird hier herausgefunden-nichts ent-deckt sich aber hierin. 

§ 22. APOPHANSIS IN EH.WEITERTER BEDEUTUNG 

In der Apophansis wird etwas von ihm selbst her begründend h e­
stimmt. Und man verweilt bei dem, zu dessen Fürsprecher man sich 

125 



macht. Die Reden des :alltäglichen Lebens aber scheinen ge:rade hierzu 
im Gegensatz zu stehen: Bemerkungen, die man fallen läßt, Feststel­
lungen, die flüchtig iJrgendwobei gemacht werden usw. Und der zum 
andern Sprechende macht sich hierbei auch nicht zu einem Für­
sprecher von etwas. 

Andererseits: es wi:rd doch hie1r etwas gesagt über bzw. zu etwas; 
es sind keine bloßen O"YJIJUVTII<Ot korot. 

l. 

Zunächst: als "Aussage" im Sinne der Logik ist die Rede der All­
täglichkeit überhaupt nicht darzustellen: 

Es war 5 Uhr nachmittags ... ein Radfahrer bog um die Ecke ... : wo 
ist das Subjekt? Auch im zweiten Satz: es ist doch nicht von irgend­
einem, nämlich unbestimmt welchem Radfahrer die Rede. Und was 
wäre das für ein Prädikat: um die Ecke zu biegen ? Wenn ich so sage: 
... der Briefträger kam gerade ... , so ist vom Briefträger nicht eigent­
lich die Rede. Er wird nur miterwähnt bzw. in den Vordergrund ge­
schoben, sofern von vorhin die Rede ist, was nicht objektiv zu lokali­
sieren und datieren ist. Meine Situation kommt darin zur Sprache, 
sofern das Kommen des BrieftTägers etwa einen Aufenthalt für mich 
bedeutete. Man sagt wohl auch: Es kam gerade ... Aber auch in den 
Worten die Hyazinthe ist heute aufgeblüht spreche ich mich über unsere 
Blumen usw. aus, sofern die Hyazinthe am Fenster nur unter solchem 
"Horizont" überhaupt etwas bedeutet. Und das Wort der alltäglichen 
Rede ist indifferent gegenüber dem Unterschied von Negation und 
Position. Heißt es z. B. die Sonne scheint nicht, so liegt hier nicht in der 
Negation das Entscheidende. Man kennzeichnet das Wetter durch das 
Fehlen der Sonne. Weise ich es von mir, heute auszugehen, so heißt 
das, daß ich zuhause bleibe. Zu der Mond ist aufgegangen gibt es kein 
negatives Gegenstückl). Ehensowenig aber ist dies ist Kreide ein p o s i-

1) Sicherlich - bei der Mond ist aufgegangen würde Ve~rneinung d_en Sinn nicht 
umkehren, sondern zerstören. (Ammann, Vom doppelten Smn sprachlicher Formen. 
Sitz. Ber. Heid. Akad. 1920). Das meint aber zunächst nur, daß ein Abend darin 
geschildert wird. In dem Gedicht des Claudius geschieht aber keine s~lch~ sachliche 
Schilderung. Dichtung ist Gestaltung von etwas, und Sprache dabei Mittel, "Ge-

126 

tives Urteil. Was darin zuy Sprache kommt, ist die Situ!lltion. Sofern 
hier irgendwo etwas sich vordrängend bemerkbar macht,bzw. im Hin­
und Herwenden von etwas bemerkt man ... Kreide! bzw. es ist das 
hier Kreide. Eine Grippe zeichnet die Lage insofern aus, als darin die 
Behandlung des vorgelegten Falles eingeleitet wird. In den Worten 
das sind drei Mark werden diese drei Mark aufgenommen und he­
merkt, aus meiner Vorhabe, sofern es die dTei Mark sind, die ich zu 
etwas nötig habe. Vorzüglich aber gehören die sog. Impersonalien 
hierher. Z. B. es ist glatt. Zu meinen, es hieße eigentlich die Straße ist 
glatt, führt nicht weiter. Denn welche Straße das sei, wäre die nächste 
Frage. Vielmehr: auf der Straße bzw. kurz: draußen ist es glatt. Und 
entsprechend ist es noch weit, sofern ich nämlich iTgendwohin zu gehen 
habe und auf dem Wege bin. Es ist kalt meint zwar nicht ohne wei­
teres dasselbe wie, daß ich friere, aber als Bemerkung ist es auf mein 
Vorhaben auszugehen bzw. auf dessen Eventualität bezogen und auf 
die Bedeutsamkeit, die hierbei das Wetter draußen für mich hat. Die 
Impersonalien sind aber keine Ausnahme: alles, wovon hier die Rede 
war, ist nur bedeutsam, sofern es Situationen das Gesicht gibt. 

Ist aber in diesen Beispielen die Situation etwa das Subjekt? Was 
sollten dann aber wohl die Prädikate dazu sein ? Die Logik verhebt 
sich gleichsam am gesprochenen Wort, wenn sie es im Urteil auf einen 
Erkenntnisbestand ausdeuten, wenn sie es hinterlegbar machen will. 

2. 

Der Versuch, in den genannten Beispielen ein "Subjekt" in Ansatz 
zu bringen, ist nicht weniger gewaltsam als die Verschiebung des 
urroKEi~-tEVOV in subjectum. Subjectum-esse bedeutet eine hergestellte 
"Konstellation" im Gegensatz zu dem Befunde des UTTOKEi~-tEVOV. 

Dessen Perfektum ist aber auch das der Situation, in der man war 
oder noch steht. Sicherlich- ich mache mich nicht zum Fürsprecher 

sichte" zu bannen. Das Wort hat hier bindende Kraft. Mau erlebt 1. B. "Geschichten'', 
und Geschichte meint eine Begebenheit, etwas, was einem passiert ist, was aber doch 
als Gestalt so von Sprache umgriffen ist, daß es zur Geschichte erst gebogen und Y<'r­
dichtet werden muß. Begegnung - und nicht Erfahrung -· wird manifest in der 
Dichtung, die hierin Gebärde und Gleiclmi~ ist. 

127 



macht. Die Reden des :alltäglichen Lebens aber scheinen ge:rade hierzu 
im Gegensatz zu stehen: Bemerkungen, die man fallen läßt, Feststel­
lungen, die flüchtig iJrgendwobei gemacht werden usw. Und der zum 
andern Sprechende macht sich hierbei auch nicht zu einem Für­
sprecher von etwas. 

Andererseits: es wi:rd doch hie1r etwas gesagt über bzw. zu etwas; 
es sind keine bloßen O"YJIJUVTII<Ot korot. 

l. 

Zunächst: als "Aussage" im Sinne der Logik ist die Rede der All­
täglichkeit überhaupt nicht darzustellen: 

Es war 5 Uhr nachmittags ... ein Radfahrer bog um die Ecke ... : wo 
ist das Subjekt? Auch im zweiten Satz: es ist doch nicht von irgend­
einem, nämlich unbestimmt welchem Radfahrer die Rede. Und was 
wäre das für ein Prädikat: um die Ecke zu biegen ? Wenn ich so sage: 
... der Briefträger kam gerade ... , so ist vom Briefträger nicht eigent­
lich die Rede. Er wird nur miterwähnt bzw. in den Vordergrund ge­
schoben, sofern von vorhin die Rede ist, was nicht objektiv zu lokali­
sieren und datieren ist. Meine Situation kommt darin zur Sprache, 
sofern das Kommen des BrieftTägers etwa einen Aufenthalt für mich 
bedeutete. Man sagt wohl auch: Es kam gerade ... Aber auch in den 
Worten die Hyazinthe ist heute aufgeblüht spreche ich mich über unsere 
Blumen usw. aus, sofern die Hyazinthe am Fenster nur unter solchem 
"Horizont" überhaupt etwas bedeutet. Und das Wort der alltäglichen 
Rede ist indifferent gegenüber dem Unterschied von Negation und 
Position. Heißt es z. B. die Sonne scheint nicht, so liegt hier nicht in der 
Negation das Entscheidende. Man kennzeichnet das Wetter durch das 
Fehlen der Sonne. Weise ich es von mir, heute auszugehen, so heißt 
das, daß ich zuhause bleibe. Zu der Mond ist aufgegangen gibt es kein 
negatives Gegenstückl). Ehensowenig aber ist dies ist Kreide ein p o s i-

1) Sicherlich - bei der Mond ist aufgegangen würde Ve~rneinung d_en Sinn nicht 
umkehren, sondern zerstören. (Ammann, Vom doppelten Smn sprachlicher Formen. 
Sitz. Ber. Heid. Akad. 1920). Das meint aber zunächst nur, daß ein Abend darin 
geschildert wird. In dem Gedicht des Claudius geschieht aber keine s~lch~ sachliche 
Schilderung. Dichtung ist Gestaltung von etwas, und Sprache dabei Mittel, "Ge-

126 

tives Urteil. Was darin zuy Sprache kommt, ist die Situ!lltion. Sofern 
hier irgendwo etwas sich vordrängend bemerkbar macht,bzw. im Hin­
und Herwenden von etwas bemerkt man ... Kreide! bzw. es ist das 
hier Kreide. Eine Grippe zeichnet die Lage insofern aus, als darin die 
Behandlung des vorgelegten Falles eingeleitet wird. In den Worten 
das sind drei Mark werden diese drei Mark aufgenommen und he­
merkt, aus meiner Vorhabe, sofern es die dTei Mark sind, die ich zu 
etwas nötig habe. Vorzüglich aber gehören die sog. Impersonalien 
hierher. Z. B. es ist glatt. Zu meinen, es hieße eigentlich die Straße ist 
glatt, führt nicht weiter. Denn welche Straße das sei, wäre die nächste 
Frage. Vielmehr: auf der Straße bzw. kurz: draußen ist es glatt. Und 
entsprechend ist es noch weit, sofern ich nämlich iTgendwohin zu gehen 
habe und auf dem Wege bin. Es ist kalt meint zwar nicht ohne wei­
teres dasselbe wie, daß ich friere, aber als Bemerkung ist es auf mein 
Vorhaben auszugehen bzw. auf dessen Eventualität bezogen und auf 
die Bedeutsamkeit, die hierbei das Wetter draußen für mich hat. Die 
Impersonalien sind aber keine Ausnahme: alles, wovon hier die Rede 
war, ist nur bedeutsam, sofern es Situationen das Gesicht gibt. 

Ist aber in diesen Beispielen die Situation etwa das Subjekt? Was 
sollten dann aber wohl die Prädikate dazu sein ? Die Logik verhebt 
sich gleichsam am gesprochenen Wort, wenn sie es im Urteil auf einen 
Erkenntnisbestand ausdeuten, wenn sie es hinterlegbar machen will. 

2. 

Der Versuch, in den genannten Beispielen ein "Subjekt" in Ansatz 
zu bringen, ist nicht weniger gewaltsam als die Verschiebung des 
urroKEi~-tEVOV in subjectum. Subjectum-esse bedeutet eine hergestellte 
"Konstellation" im Gegensatz zu dem Befunde des UTTOKEi~-tEVOV. 

Dessen Perfektum ist aber auch das der Situation, in der man war 
oder noch steht. Sicherlich- ich mache mich nicht zum Fürsprecher 

sichte" zu bannen. Das Wort hat hier bindende Kraft. Mau erlebt 1. B. "Geschichten'', 
und Geschichte meint eine Begebenheit, etwas, was einem passiert ist, was aber doch 
als Gestalt so von Sprache umgriffen ist, daß es zur Geschichte erst gebogen und Y<'r­
dichtet werden muß. Begegnung - und nicht Erfahrung -· wird manifest in der 
Dichtung, die hierin Gebärde und Gleiclmi~ ist. 

127 



meiner Situation, wenn sie in meinen Worten zur Sprache kommt. Und 
auch wenn man sie ausdrücklich zur Sprache bringt, verweilt man 
nicht eigentlich dahei. Denn das Verbum als Zeit- und Satzwort ent­
spricht hier dem EcJTi des Aristoteles. 

Wie und worin ich von der Situation bewegt werde, bekommt satz­
hafte Diktion. Wie auch dunkel Gedachtes sich entfaltet, wenn es zu 
Wort kommt - ähnlich dem Eindruck, unter dem man steht, von 
dem man zunächst befangen ist, der dann im Wort gefaßt und zu sich 
selbst entbunden -wird. Situation, die wesenhaft offen ist, kann aber 
nur in flüchtig-raffender Schürzung an den Tag gehracht werden. Die 
Erkenntnis der Situation kann hierbei eine Richtung auf den anderen 
nehmen. Etwa in der Bemerkung, daß die Feder schlecht ist. Der andere 
vernimmt darin das V erlangen nach einer besseren Feder, dem er in­
sofern entspricht, als er sich danach umsieht. Das KCXTI'J"fOpEI0'8al der 
Situation geschieht verhältnismäßig. . 

Aristoteles freilich hatte Fragen und Bitten vom Aoroc;; arro<pCXVTIKOc;; 
gerade ausgeschieden. Indessen: ob nicht vielleicht doch ... ist eine aus 
der Situation aufgenommene und nicht nur an den andern von mir 
gestellte Frage wie wie viel ist 357 x 7 ? , die freilich kein Aoroc;; 
&rro<pcxVTIKOc;;, sondern lediglich O"ru.tcxvnKoc;; ist. Ebenso wie der Befehl 
Antreten!, der lediglich etwas vom andern Auszuführendes zu er­
kennen gibt, in dem aber kein mich bewegendes V erlangen ent-deckend 

sehen gelassen wird. 
Recht besehen ist aber in dem ÖlTOKEl).IEVOV der apophantischen 

Bestimmung nur eine besondere Lage bezeichnet. Das EO'Tl des Ari­
etoteies wird- von dem V erb um mit übergriffen. Denn das Verweilen 
bei ... , wie es von der bestimmenden Zuwendung verlangt wird, he­
deutet eine haltmachende Unterbrechung. Es wird hier g~sa gt, was 
etwas ist. Es wird freigehend festgestellt als . . . Dies etwas an den 
Tag bringen als ... , es in seinem Ti aufweisen, ist zu unterscheiden 
von jeglicher "Rekognition im Begriff". Denn es wird hier weder etwas 
in seiner Griffigkeit als gekonnt wiedererkannt, noch wird etwas im 
Erkennen seiner Nichtverschiedenheit von .. identifizierend he.stimmt 
als .•. Man vergleicht und mißt nicht hierbei. Sagen, was etwas ist, 
bedeutet auch nicht, ihm einen Namen vindizieren oder das Wort 

128 

nennen, das dafür richtig ist. Denn wenn etwas als ein Baum aufge­
wiesen wird, ist ein Baum Satz teil. Als Ausdrücklichmachen, als auf­
nehmende Auseinanderlegung geschieht dieses Bestimmeni). 

Daß das . . . ist nichts als eine solche Freigabe von etwas he­
deutet, ist festzuhalten - nämlich der Kritik gegenüber, die der 
Logik eine Vieldeutigkeit der "Copula" vorhalten zu können glauht1). 

Die Kreide sowohl als auch ihre Farbe- beide läßt man ja doch weiß 
"sein". Ohne daß der offenbare Unterschied dieser Beziehungen hier 
ausgeführt würde. Man vermißt Eindeutigkeit im Sinne von Exakt­
heit des Ausdrucks oder der Bezeichnung. -Indessen- dieses ist 
wird doch immer richtig verstanden. Es will gar nicht als sachliche 
Auslotung bestehender V erhältniese genommen werden. Weder das 
Wort der Sprache noch die Diktion der Rede verhebt sich an der Wirk­
lichkeit. Gerade darin liegt das Bündige der Rede, daß hier im "Auf­
nehmen" das Aufgenommene straffend durchzogen, aber nicht zu 
eignem Bestande herausgestellt wird. Nur ein zur "Copula" über­
deutetes (weiß-)sein würde eine solche operative Herausstellung he­
deuten. Das ist kann aber insofern sachlich nicht festgelegt werden, 
als eine Formulierung darin überhaupt nicht unternommen wird. Von 
dieser wäre freilich Exaktheit zu verlangen. Denn sie soll ja zur V er­
rechnung von etwas dienen; man will sich deren Automatismus über­
lassen können. So formuliert man etwa in den Ansätzen des Logik­
kalküls. Nämlich- und das ist das Entscheidende hier- im Leeren 
gleichsam - und nicht in einer bloßen Aufnahme wirklicher V er­
hältnisse. 

Sicherlich - Arietoteies hat die im urroKEl).IEvov indizierte Zeiti­
gung des Logos nicht aufgenommen. Gerade die Schwierigkeiten, vor 
-die sich die Logik durch das gesprochene Wort der Alltäglichkeit ge­
stellt findet, weisen aber in die Richtung der Interpretation, die hier 
zu verfolgen versucht wurde. Interpretation kann nicht stehenbleiben 
bei dem, was Aristoteles tatsächlich gesagt hat. Verwandelte Lage 

1) Dies ein bedeutet hierbei aber nicht mehr und nicht weniger, als was sprachlich 
darin geknotet wird: ein Memch, ein Wetter! usw. - nicht anders, als etwa durch 
den bestimmten Artikel Verschiedenstes aufgenommen werden kann: die Tanne vor 
mir ebenso wie die Tanne im Unterschied zu der Fichte. 

2) Z. B. H. Scholz, Geschichte d. Logik, 1931, S. 60. 

129 



meiner Situation, wenn sie in meinen Worten zur Sprache kommt. Und 
auch wenn man sie ausdrücklich zur Sprache bringt, verweilt man 
nicht eigentlich dahei. Denn das Verbum als Zeit- und Satzwort ent­
spricht hier dem EcJTi des Aristoteles. 

Wie und worin ich von der Situation bewegt werde, bekommt satz­
hafte Diktion. Wie auch dunkel Gedachtes sich entfaltet, wenn es zu 
Wort kommt - ähnlich dem Eindruck, unter dem man steht, von 
dem man zunächst befangen ist, der dann im Wort gefaßt und zu sich 
selbst entbunden -wird. Situation, die wesenhaft offen ist, kann aber 
nur in flüchtig-raffender Schürzung an den Tag gehracht werden. Die 
Erkenntnis der Situation kann hierbei eine Richtung auf den anderen 
nehmen. Etwa in der Bemerkung, daß die Feder schlecht ist. Der andere 
vernimmt darin das V erlangen nach einer besseren Feder, dem er in­
sofern entspricht, als er sich danach umsieht. Das KCXTI'J"fOpEI0'8al der 
Situation geschieht verhältnismäßig. . 

Aristoteles freilich hatte Fragen und Bitten vom Aoroc;; arro<pCXVTIKOc;; 
gerade ausgeschieden. Indessen: ob nicht vielleicht doch ... ist eine aus 
der Situation aufgenommene und nicht nur an den andern von mir 
gestellte Frage wie wie viel ist 357 x 7 ? , die freilich kein Aoroc;; 
&rro<pcxVTIKOc;;, sondern lediglich O"ru.tcxvnKoc;; ist. Ebenso wie der Befehl 
Antreten!, der lediglich etwas vom andern Auszuführendes zu er­
kennen gibt, in dem aber kein mich bewegendes V erlangen ent-deckend 

sehen gelassen wird. 
Recht besehen ist aber in dem ÖlTOKEl).IEVOV der apophantischen 

Bestimmung nur eine besondere Lage bezeichnet. Das EO'Tl des Ari­
etoteies wird- von dem V erb um mit übergriffen. Denn das Verweilen 
bei ... , wie es von der bestimmenden Zuwendung verlangt wird, he­
deutet eine haltmachende Unterbrechung. Es wird hier g~sa gt, was 
etwas ist. Es wird freigehend festgestellt als . . . Dies etwas an den 
Tag bringen als ... , es in seinem Ti aufweisen, ist zu unterscheiden 
von jeglicher "Rekognition im Begriff". Denn es wird hier weder etwas 
in seiner Griffigkeit als gekonnt wiedererkannt, noch wird etwas im 
Erkennen seiner Nichtverschiedenheit von .. identifizierend he.stimmt 
als .•. Man vergleicht und mißt nicht hierbei. Sagen, was etwas ist, 
bedeutet auch nicht, ihm einen Namen vindizieren oder das Wort 

128 

nennen, das dafür richtig ist. Denn wenn etwas als ein Baum aufge­
wiesen wird, ist ein Baum Satz teil. Als Ausdrücklichmachen, als auf­
nehmende Auseinanderlegung geschieht dieses Bestimmeni). 

Daß das . . . ist nichts als eine solche Freigabe von etwas he­
deutet, ist festzuhalten - nämlich der Kritik gegenüber, die der 
Logik eine Vieldeutigkeit der "Copula" vorhalten zu können glauht1). 

Die Kreide sowohl als auch ihre Farbe- beide läßt man ja doch weiß 
"sein". Ohne daß der offenbare Unterschied dieser Beziehungen hier 
ausgeführt würde. Man vermißt Eindeutigkeit im Sinne von Exakt­
heit des Ausdrucks oder der Bezeichnung. -Indessen- dieses ist 
wird doch immer richtig verstanden. Es will gar nicht als sachliche 
Auslotung bestehender V erhältniese genommen werden. Weder das 
Wort der Sprache noch die Diktion der Rede verhebt sich an der Wirk­
lichkeit. Gerade darin liegt das Bündige der Rede, daß hier im "Auf­
nehmen" das Aufgenommene straffend durchzogen, aber nicht zu 
eignem Bestande herausgestellt wird. Nur ein zur "Copula" über­
deutetes (weiß-)sein würde eine solche operative Herausstellung he­
deuten. Das ist kann aber insofern sachlich nicht festgelegt werden, 
als eine Formulierung darin überhaupt nicht unternommen wird. Von 
dieser wäre freilich Exaktheit zu verlangen. Denn sie soll ja zur V er­
rechnung von etwas dienen; man will sich deren Automatismus über­
lassen können. So formuliert man etwa in den Ansätzen des Logik­
kalküls. Nämlich- und das ist das Entscheidende hier- im Leeren 
gleichsam - und nicht in einer bloßen Aufnahme wirklicher V er­
hältnisse. 

Sicherlich - Arietoteies hat die im urroKEl).IEvov indizierte Zeiti­
gung des Logos nicht aufgenommen. Gerade die Schwierigkeiten, vor 
-die sich die Logik durch das gesprochene Wort der Alltäglichkeit ge­
stellt findet, weisen aber in die Richtung der Interpretation, die hier 
zu verfolgen versucht wurde. Interpretation kann nicht stehenbleiben 
bei dem, was Aristoteles tatsächlich gesagt hat. Verwandelte Lage 

1) Dies ein bedeutet hierbei aber nicht mehr und nicht weniger, als was sprachlich 
darin geknotet wird: ein Memch, ein Wetter! usw. - nicht anders, als etwa durch 
den bestimmten Artikel Verschiedenstes aufgenommen werden kann: die Tanne vor 
mir ebenso wie die Tanne im Unterschied zu der Fichte. 

2) Z. B. H. Scholz, Geschichte d. Logik, 1931, S. 60. 

129 



macht dringlich, Möglichkeiten nachzuspüren, die fürs erste versteckt 
und die durch die Transformation von ÖTtOKElJ.IEVOV in subjectum ge­

radezu abgedrängt worden sind. 

§ 23. "ALLGEMEINE AUSSAGEN" 

1. 

Im allgemeinen" bemerkt man etwas über hzw. zu etwas. Man 
" spricht z. B. von einigemal ... Nämlich im Überschlag, soweit man 

sehen kann. Alle meint meist: die mir bekannten ... , wobei nie ein sog. 
Begriff einigend ist, sondern im Blick etwas zusammengenommen 
wird. Und dieser Blick umfaßt die Situation. Alle waren enttäuscht 
kennzeichnet z. B. das Ausmaß einer Enttäuschung. Darauf bezieht 
sich das Vorverständnis. Es steht hier nicht zur Entscheidung, ob alle, 
oder ob nicht einer , .. - wie nur eine hierauf gerichtete Frage die 
Urteile der "Quantität" nach unterscheiden ließ. Allemal passierte es 
mir, daß ... -nämlich in den Fällen, wo überhaupt so etwas pas­
sieren kann. Und das, worauf sich das Interesse hier bezieht, sind 
weder Gegenstände noch Fälle von Begriffen, sondern Gelegenheiten, 
in denen etwas akut werden könnte. Z. B. das Steckenbleiben meines 
Schlüssels. Durch Negation des alle hzw. einigemal würde aber der 
Sinn solcher Bemerkungen nicht umgekehrt, sondern zerstört werden. 
In dem einige kann aber auch eine Angabe über das Vorkommen 
von etwas gemacht und dies ausdrücklich betont werden: es gi~t 
einige . . . . Auch hier steht aber einigemal nicht dem allemal w1e 
in einer Alternative gegenüber. Es bedeutet eine Zurückhaltung, sofern 
es zunächst sicher einige sind, die ... -sonst heißt es nur einige . .. , und 
statt eine Alternative finden wir eine Mannigfaltigkeit solcher Angaben, 
die nicht auf eine Linie zu bringen sind: einige, manche, ein paar, 
selten, zwei oder drei. Bei manche behalte ich bestimmte Fälle im Auge, 
ohne so wie in einige freizukommen von dem Gegenstand meiner Rede 
usw. In verschiedener Weise läßt man sich ein auf das,' wovon die 
Rede ist. Auch hier: das,was die Rede in den Vordergrund bringt, ist 
dadurch nicht Subjekt einer Aussage oder eines Urteils geworden. 

130 

2. 

Die Rede ist z. B. vom Wetter im großen und ganzen. Oder von 
meinem Pferd- wobei immer wechselt, wie und woraufhin davon ge­
sprochen wird. Z. B. wenn ich nach der Bemerkung, daß es früher 
leicht scheute, fortfahre: es ist nur echt, wenn die Elchschaufel einge· 
brannt ist. Von diesem Pferd, wie es vor Augen steht, ist hier insofern 

·die Rede, als daran etwas beschrieben, davon ausgegangen wird, in 
bezugdarauf etwas festgestellt hzw. seine Art bestimmt wird. Ein 
zukommender Dritter, der dieses Wort hört, bedarf des Fortgangs der 
Rede, um ineins mit deren Sinn auch dies festlegen zu können, als 
was und wie dieses Pferd hier gemeint ist. Daß es so aber auch tat· 
sächlich fixiert werden kann, darf nicht dazu verführen, es zu einer 
"idealen" Entität zu übersteigern. Entsprechend: die Farbe dort ist 
zu hell und dann : sie verbleicht überhaupt leicht. Die unmerkliche V er­
schiebung dabei korrespondiert einer Verschiebung des Blickpunktes. 
Es wird hier nichts als Gegenstand herausgestellt, sondern nur eben 
etwas aufgenommen, um ihm in der Rede eine je andere und beson· 
dere Spitze zu gehen. Das Bleichen und zu hell sein kann nicht auf das 
Wovon der Rede als auf ein "Subjekt" im Sinne eines ens zurück· 
genommen werden1). (Ebenso wie von der Universität gesprochen 
wird, wenn man ihre Geschichte erzählt und dann die Straße nennt, 
in der sie ist). Es gibt nicht die Farbe Türkisblau neben dem Türkis· 
blau hier und dem anderen dort und diese wiederum nicht wie in die 
Wirklichkeit nur eben versetzte Gegenstände. 

Im Wie undWovon und Worüber der Rede werden lediglich Blick· 
nahmen zu erkennen gegeben. Sofern ich von diesem Tier hier rede, 
variiert der Blickpunkt dieser Bemerkungen, in denen es mir immer 
nur eben um dasselbe Tier zu tun ist. Dies hier ... bringt V erschie­
denstes zum Vorschein. Es ist aber nicht an i~m selbst etwas, so als 
ob es von sich aus für das aufkommen könnte, was von ihm gesagt 
werden kann. Nur Griffe können zu erkennen gegeben, geweckt wer­
den. Nicht stehen individuelle Gegenstände allgemeinen Begriffen 
gegenüber, sondern- wie etwa schon das Beispiel eines Gesichtes im 

1) vgl. A. Grote, Über die Funktion der Copula, 1935, S. 35. 

131 



macht dringlich, Möglichkeiten nachzuspüren, die fürs erste versteckt 
und die durch die Transformation von ÖTtOKElJ.IEVOV in subjectum ge­

radezu abgedrängt worden sind. 

§ 23. "ALLGEMEINE AUSSAGEN" 

1. 

Im allgemeinen" bemerkt man etwas über hzw. zu etwas. Man 
" spricht z. B. von einigemal ... Nämlich im Überschlag, soweit man 

sehen kann. Alle meint meist: die mir bekannten ... , wobei nie ein sog. 
Begriff einigend ist, sondern im Blick etwas zusammengenommen 
wird. Und dieser Blick umfaßt die Situation. Alle waren enttäuscht 
kennzeichnet z. B. das Ausmaß einer Enttäuschung. Darauf bezieht 
sich das Vorverständnis. Es steht hier nicht zur Entscheidung, ob alle, 
oder ob nicht einer , .. - wie nur eine hierauf gerichtete Frage die 
Urteile der "Quantität" nach unterscheiden ließ. Allemal passierte es 
mir, daß ... -nämlich in den Fällen, wo überhaupt so etwas pas­
sieren kann. Und das, worauf sich das Interesse hier bezieht, sind 
weder Gegenstände noch Fälle von Begriffen, sondern Gelegenheiten, 
in denen etwas akut werden könnte. Z. B. das Steckenbleiben meines 
Schlüssels. Durch Negation des alle hzw. einigemal würde aber der 
Sinn solcher Bemerkungen nicht umgekehrt, sondern zerstört werden. 
In dem einige kann aber auch eine Angabe über das Vorkommen 
von etwas gemacht und dies ausdrücklich betont werden: es gi~t 
einige . . . . Auch hier steht aber einigemal nicht dem allemal w1e 
in einer Alternative gegenüber. Es bedeutet eine Zurückhaltung, sofern 
es zunächst sicher einige sind, die ... -sonst heißt es nur einige . .. , und 
statt eine Alternative finden wir eine Mannigfaltigkeit solcher Angaben, 
die nicht auf eine Linie zu bringen sind: einige, manche, ein paar, 
selten, zwei oder drei. Bei manche behalte ich bestimmte Fälle im Auge, 
ohne so wie in einige freizukommen von dem Gegenstand meiner Rede 
usw. In verschiedener Weise läßt man sich ein auf das,' wovon die 
Rede ist. Auch hier: das,was die Rede in den Vordergrund bringt, ist 
dadurch nicht Subjekt einer Aussage oder eines Urteils geworden. 

130 

2. 

Die Rede ist z. B. vom Wetter im großen und ganzen. Oder von 
meinem Pferd- wobei immer wechselt, wie und woraufhin davon ge­
sprochen wird. Z. B. wenn ich nach der Bemerkung, daß es früher 
leicht scheute, fortfahre: es ist nur echt, wenn die Elchschaufel einge· 
brannt ist. Von diesem Pferd, wie es vor Augen steht, ist hier insofern 

·die Rede, als daran etwas beschrieben, davon ausgegangen wird, in 
bezugdarauf etwas festgestellt hzw. seine Art bestimmt wird. Ein 
zukommender Dritter, der dieses Wort hört, bedarf des Fortgangs der 
Rede, um ineins mit deren Sinn auch dies festlegen zu können, als 
was und wie dieses Pferd hier gemeint ist. Daß es so aber auch tat· 
sächlich fixiert werden kann, darf nicht dazu verführen, es zu einer 
"idealen" Entität zu übersteigern. Entsprechend: die Farbe dort ist 
zu hell und dann : sie verbleicht überhaupt leicht. Die unmerkliche V er­
schiebung dabei korrespondiert einer Verschiebung des Blickpunktes. 
Es wird hier nichts als Gegenstand herausgestellt, sondern nur eben 
etwas aufgenommen, um ihm in der Rede eine je andere und beson· 
dere Spitze zu gehen. Das Bleichen und zu hell sein kann nicht auf das 
Wovon der Rede als auf ein "Subjekt" im Sinne eines ens zurück· 
genommen werden1). (Ebenso wie von der Universität gesprochen 
wird, wenn man ihre Geschichte erzählt und dann die Straße nennt, 
in der sie ist). Es gibt nicht die Farbe Türkisblau neben dem Türkis· 
blau hier und dem anderen dort und diese wiederum nicht wie in die 
Wirklichkeit nur eben versetzte Gegenstände. 

Im Wie undWovon und Worüber der Rede werden lediglich Blick· 
nahmen zu erkennen gegeben. Sofern ich von diesem Tier hier rede, 
variiert der Blickpunkt dieser Bemerkungen, in denen es mir immer 
nur eben um dasselbe Tier zu tun ist. Dies hier ... bringt V erschie­
denstes zum Vorschein. Es ist aber nicht an i~m selbst etwas, so als 
ob es von sich aus für das aufkommen könnte, was von ihm gesagt 
werden kann. Nur Griffe können zu erkennen gegeben, geweckt wer­
den. Nicht stehen individuelle Gegenstände allgemeinen Begriffen 
gegenüber, sondern- wie etwa schon das Beispiel eines Gesichtes im 

1) vgl. A. Grote, Über die Funktion der Copula, 1935, S. 35. 

131 



Wechsel seiner Züge zeigt- die Wirklichkeit den Griffen, in denen 
sie gesichtet wird. Schullogik freilich mußte es darauf ankommen, 
einen Be griff des TOOE ·n als des zunächst und- wie man meint­
auch fraglos Gegebenen durch Kompletierung wenigstens der Idee 
nach als möglich ~nzusetzen. Eine unmögliche Aufgabe. Die Wirklich­
keit ist nichts Fertiges. Man verkannte die prinzipielle Vorläufigkeit 
dessen, was etwas im Rahmen der Wirklichkeit "ist", woraufhin es 
aufgenommen und zugespitzt wird. Wobei immer die Wirklichkeit im 
Ganzen artikuliert wird, auf deren Ausständigkeit hin diese aus­
zeichnende Gliederung gerade immer bezogen bleibt. 

3. 

In der rrp6TaO'tc;; Kae6}..ou wird etwas in der Notwendigkeit seiner 
Bestimmungen entfaltend an den Tag gelegt. Kae6}..ou b€ AETW 8 av 
KaT<tlTaVTOc;; TE UlTtXPX'l Kai Ka6' auTO Kai ij aÖTO. <l>aVEpOV dpa ÖTl ÖO'a 
Kae6AOU, E~ UVtXTKllc;; umxpxel To'lc;; rrpantaO'lv.1) z. B.: Das Dreieck 
hat zur Winkelsumme zwei Rechte. ~Ql rap Kae'auTO urrapxu Tl, TOUTO aÖTO 
auT4J aiTtov· TO b€ Ka96Xou rrpwTOV' alTIOV apa TO Ka96}..ou.2) Statt 
daß es allemal sich so trifft, daß . . ., wird jedes hier von etwas 
als der Folge dessen betroffen, daß es etwa ein Dreieck ist. Und Par­
tikularität würde hier bedeuten, daß ein Dreieck rechtwinklig sein 
kann. Für den ganzen Umfang dieser Bestimmung Dreieck gilt, daß .. 
Nämlich gleichgültig, wie es dann weiterbestimmt wird. Während bei 
dem "Begriff" der Schullogik Umfang und Inhalt zu trennen sind, 
ist der Umfang einer Bestimmung in dem Spielraum ihres Inhalts be­
zeichnet. Die Rechtwinkligkeit ist eine Weiterbestimmung des Drei­
ecks. Und sofern es irgendworin keinen Spielraum gibt, muß das 

Dreieck ... 
So gilt auch vom Menschen die Sterblichkeit. Sofern nämlich sterb-

lich keine bloße Eigenschaft des Menschen, sondern sofern er darin 
festgelegt, die Sterblichkeit ihm gleichsam verbindlich ist. Sie trifft 
dasWesendes Menschen in seiner Kreatürlichkeit. Sie steht aber als 

1) 73 b 26. 
2) 85 b 24. 

132 

Bestimmung den Eigenschaften gegenüber, deren Träger der Mensch 
auch ist - nämlich als homo sapiens seiner natürlichen Art nach ver­
stand~n. Es wird hier etwas im Tod eines Menschen Erfahrung- wie 
auch 1m gegebenen Falle die Eigentümlichkeiten des Dreiecks Erfah­
rung werden können. Erfahrung ist aber hier nicht Bürge, als ob man 
es daraus entnähme- wie z. B. das Durchschnittsalter des Menschen 
tatsächlich nur durch Induktion gefunden werden kann. Ein "Schritt 
zum allgemeinen" soll aber in der Induktion geschehen: 

Indessen - der Schritt zum allgemeinen geschieht hierbei im Vor­
~ff .der Art. Und er setzt sich nur durch in der Induktion i. e. S., 
dte dte Charaktere der bestimmten Art finden läßt. Und dies wiederum 
in verschiedener Richtung: sofern nämlich ihr durchschnittliches 
Verhalten durch Ausrechnung festgestellt oder eineNormaus der Be­
urte.ilung des beobachteten Materials gefunden wird usw. Nirgends 
schließt man aber von den schon bekannten auf die anderen noch un­
bekannte~ Fälle1). ~enn was so von dem Menschen gilt, sind lediglich 
m.aßgebhche ~esttmmungen. Die Möglichkeit abnormer Fälle zeigt, 
wte solche Bestimmungen nicht ohne weiteres übertragen werden 
können. Davon betroffen werden heißt lediglich daß etwas in 
seinem Ausfall daran zu messen, von daher darzust:llen daraufhin 
zu be~rteil~n ist. Subsumtion bedeutet eine Verrechnung: aber nicht 
n~r dtes: eme schon bestehende Beziehung ausdrücklich zu machen. 
Dte .All~emeinhe~t einer Geltung in .~ezug auf einen Anwendungs­
b~~eiCh tst aber eme andere als die im Uberschlag der vorgekommenen 
Falle festgestellte Ausnahmslosigkeit, von der her z. B. das klinische 
Bild der ~uberkulose begründet wird. Es gilt, gleichsam den Front­
wechsel hter zu bemerken. Was allgemein gilt, nämlich verbindliches 
Maß ist für · · ., kann z. B. auch eine einmalige Feststellung sein. 

• 1~~J~s i~tegortle Vorverständnis, dieser Vorentwurf der Wirklichkeit ist es was 
m 1 8 mwa? von der p~titio principii bei allgemeinen "Schlüssen" ;rade 
untehsc~lag~n wud. Man erschließt nicht einfach die Eigenschaften von IndiJduen 
gesc. wei~e enn .daß man. vom einen aufs andere Individuum schlösse. Von vom: 
~~~~~;:~~ da~r~zeln; J.Ier auf seine Art hin verstanden, werden seine Eigentüm-

na .. ml' h d 1h~ .1c auh Ie andern Exemplare als zufällig, typisch usw beurteilt 
1c a m emgesc ätzt. · ' 

133 



Wechsel seiner Züge zeigt- die Wirklichkeit den Griffen, in denen 
sie gesichtet wird. Schullogik freilich mußte es darauf ankommen, 
einen Be griff des TOOE ·n als des zunächst und- wie man meint­
auch fraglos Gegebenen durch Kompletierung wenigstens der Idee 
nach als möglich ~nzusetzen. Eine unmögliche Aufgabe. Die Wirklich­
keit ist nichts Fertiges. Man verkannte die prinzipielle Vorläufigkeit 
dessen, was etwas im Rahmen der Wirklichkeit "ist", woraufhin es 
aufgenommen und zugespitzt wird. Wobei immer die Wirklichkeit im 
Ganzen artikuliert wird, auf deren Ausständigkeit hin diese aus­
zeichnende Gliederung gerade immer bezogen bleibt. 

3. 

In der rrp6TaO'tc;; Kae6}..ou wird etwas in der Notwendigkeit seiner 
Bestimmungen entfaltend an den Tag gelegt. Kae6}..ou b€ AETW 8 av 
KaT<tlTaVTOc;; TE UlTtXPX'l Kai Ka6' auTO Kai ij aÖTO. <l>aVEpOV dpa ÖTl ÖO'a 
Kae6AOU, E~ UVtXTKllc;; umxpxel To'lc;; rrpantaO'lv.1) z. B.: Das Dreieck 
hat zur Winkelsumme zwei Rechte. ~Ql rap Kae'auTO urrapxu Tl, TOUTO aÖTO 
auT4J aiTtov· TO b€ Ka96Xou rrpwTOV' alTIOV apa TO Ka96}..ou.2) Statt 
daß es allemal sich so trifft, daß . . ., wird jedes hier von etwas 
als der Folge dessen betroffen, daß es etwa ein Dreieck ist. Und Par­
tikularität würde hier bedeuten, daß ein Dreieck rechtwinklig sein 
kann. Für den ganzen Umfang dieser Bestimmung Dreieck gilt, daß .. 
Nämlich gleichgültig, wie es dann weiterbestimmt wird. Während bei 
dem "Begriff" der Schullogik Umfang und Inhalt zu trennen sind, 
ist der Umfang einer Bestimmung in dem Spielraum ihres Inhalts be­
zeichnet. Die Rechtwinkligkeit ist eine Weiterbestimmung des Drei­
ecks. Und sofern es irgendworin keinen Spielraum gibt, muß das 

Dreieck ... 
So gilt auch vom Menschen die Sterblichkeit. Sofern nämlich sterb-

lich keine bloße Eigenschaft des Menschen, sondern sofern er darin 
festgelegt, die Sterblichkeit ihm gleichsam verbindlich ist. Sie trifft 
dasWesendes Menschen in seiner Kreatürlichkeit. Sie steht aber als 

1) 73 b 26. 
2) 85 b 24. 

132 

Bestimmung den Eigenschaften gegenüber, deren Träger der Mensch 
auch ist - nämlich als homo sapiens seiner natürlichen Art nach ver­
stand~n. Es wird hier etwas im Tod eines Menschen Erfahrung- wie 
auch 1m gegebenen Falle die Eigentümlichkeiten des Dreiecks Erfah­
rung werden können. Erfahrung ist aber hier nicht Bürge, als ob man 
es daraus entnähme- wie z. B. das Durchschnittsalter des Menschen 
tatsächlich nur durch Induktion gefunden werden kann. Ein "Schritt 
zum allgemeinen" soll aber in der Induktion geschehen: 

Indessen - der Schritt zum allgemeinen geschieht hierbei im Vor­
~ff .der Art. Und er setzt sich nur durch in der Induktion i. e. S., 
dte dte Charaktere der bestimmten Art finden läßt. Und dies wiederum 
in verschiedener Richtung: sofern nämlich ihr durchschnittliches 
Verhalten durch Ausrechnung festgestellt oder eineNormaus der Be­
urte.ilung des beobachteten Materials gefunden wird usw. Nirgends 
schließt man aber von den schon bekannten auf die anderen noch un­
bekannte~ Fälle1). ~enn was so von dem Menschen gilt, sind lediglich 
m.aßgebhche ~esttmmungen. Die Möglichkeit abnormer Fälle zeigt, 
wte solche Bestimmungen nicht ohne weiteres übertragen werden 
können. Davon betroffen werden heißt lediglich daß etwas in 
seinem Ausfall daran zu messen, von daher darzust:llen daraufhin 
zu be~rteil~n ist. Subsumtion bedeutet eine Verrechnung: aber nicht 
n~r dtes: eme schon bestehende Beziehung ausdrücklich zu machen. 
Dte .All~emeinhe~t einer Geltung in .~ezug auf einen Anwendungs­
b~~eiCh tst aber eme andere als die im Uberschlag der vorgekommenen 
Falle festgestellte Ausnahmslosigkeit, von der her z. B. das klinische 
Bild der ~uberkulose begründet wird. Es gilt, gleichsam den Front­
wechsel hter zu bemerken. Was allgemein gilt, nämlich verbindliches 
Maß ist für · · ., kann z. B. auch eine einmalige Feststellung sein. 

• 1~~J~s i~tegortle Vorverständnis, dieser Vorentwurf der Wirklichkeit ist es was 
m 1 8 mwa? von der p~titio principii bei allgemeinen "Schlüssen" ;rade 
untehsc~lag~n wud. Man erschließt nicht einfach die Eigenschaften von IndiJduen 
gesc. wei~e enn .daß man. vom einen aufs andere Individuum schlösse. Von vom: 
~~~~~;:~~ da~r~zeln; J.Ier auf seine Art hin verstanden, werden seine Eigentüm-

na .. ml' h d 1h~ .1c auh Ie andern Exemplare als zufällig, typisch usw beurteilt 
1c a m emgesc ätzt. · ' 

133 



4. 

Alle, einige usw. sind keine bloßen Formen. Statt einer Morphologie 
des Urteils hat die Logik eine Typik der Rede zu entwickeln. Was Dik­
tion herausstellt, wechselt. Unmerklich verschiebt sich das Wovon 
der Rede. Gelegentlich kommen Einfälle, Gedanken, die gerade 
in der Schärfe ihrer Bestimmtheit eine W cndung ins allgemeine 
nehmen. Deren Bündigkeit gerade erst ersteht ineins mit der Los­
lösung von dem Fall, an dem sie erfaßt werden. Z. B. der Witz ist Epi­
gramm auf den Tod eines Gefühls od~r Goethes Bemerkung nur die 
Lumpe sind bescheiden. Solche Aphorismen sind blitzartig erleuch­
tend. Es sind keine Festste1lungen. Sie gehen eine neue überraschende 
Sicht. Es sind glänzende Formulierungen. Zugeschliffen, daß die Dinge 
Brechung darin erfahren, sich ausbreiten und zeigen. Einfaches wird 
darin aufgespalten und bekommt Farbe. Nur wenige haben die innere 
Freiheit gegenüber Vorurteilen usw ., solche Worte zu verstehen. Span­
nung und Energie in der Durchsetzung solcher Gedanken hält sie 
andererseits rein. Später, wenn sie sich durchgesetzt haben, ihnen 
keine Vorurteile mehr entgegenstehen, entarten sie aber meist zum 
Schlagwort. Dann glaubt man einfach an sie. Solche Aphorismen, in 
deren Licht sich etwas neu darste1lt, haben einen gelegentlichen Ur­
sprung. Anwendun-g läßt sie wirklich werden. Im Einschlag gewinnen 
sie ihre Pointe. An sich selbst sind sie zunächst beunruhigend, rätsel­
haft. Denn doch nicht allgemein ist Bescheidenheit an Lumpe. ge­
bunden. Einseitig wird hier etwas zugespitzt. Es wird nicht gesagt, 
wo diese Art von Bescheidenheit vorliegt. Aus dem blitzartigen 
Kommen ist die Einsicht nicht als Bestand herauszulösen. Und sie 
bleibt auch in der Erfüllung und Wirklichwerdung rätselhaft; es gibt 
hier nicht einfache "Lösungen". Es bedarf eigenwilliger Anstrengung, 
um solche Aphorismen in der Überwindung kippender Labilität auf 
ihrer Pointe zu halten. Sie verträgt keine Belastung durch andere 
Seiten der Wirklichkeit, die doch auch da sind. Solche Aphorismen 
sind ähnlich "allgemein" wie sprachgeborene Bedeutungen, bei denen 
es auch nur mäeutischem Zugriff gelingt, sie rein in den Griff zu be­
kommen. Sie erschließen, sind aber keine Schlüssel, die jeder als ein 

134 

bereites Gerät auflesen könnte, um damit den Dingen beizukommen. 
Im ästhetischen Eindruck ihres Charme kommt zum Vorschein dies 
enthoben-Entrückte, dies freie Verhältnis zu den Dingen, das den 
Geist zum Witz stellt. Aphorismen geben keine bloßen Auffassungen. 
Sie entziehen sich gerade dem breiten·Boden einordnender Erfahrung. 
Es sind aber Wahrheiten, sofern darin etwas aufgeschlossen wird. 

§ 24. SPRICHWÖRTER 

Auch Sprichwörter sind Thema einer Logik, die Typik des ~6"fElV 
sein will. Lebensverhältnisse werden darin redend auseinandergesetzt 
und bekommen Zügigkeit und Gesicht. Sprichwörter sind nachgetra­
gene Erklärungen. Sprichwörter sollen als Sprüche gelten. Es ist eine 
bestimmte Bedeutsamkeit, die Worte als Spruch prägen, festhalten 
und zitieren läßt. Z. B. sincere et constanter. Die einprägsame Kürze und 
das Einfache. dieser Worte fällt auf. Aber was bedeuten sie ? Offenbar 
liegt es hier anders als sonst bei Worten, wo Worte etwas vermitteln 
sollen. Und das meint: den anderen in bezug auf seine Situation be­
richten. Ein Spruch "gilt" mir aber. EinWort wie sincere et constanter 
wird von einem Leben erfüllt oder nicht. Worte können wahr 
werden. Und das meint nicht nur das Eintreffen von etwas, wie inso­
fern etwa Voraussagen stimmen. Voraussagen sind aus der Sache her­
aus begründet. Urteil, Kenntnisse und Fähigkeiten wirken hier mit, 
Witterung, wie dieDinge liegen. Voraussagen stimmen einfach oder 
nicht. Das Wirklichwerden des Vorausgesagten bedeutet aber hier 
keine Verwirklichung eines Wortes. Was z. B. ein Orakelspruch meint, 
ist zunächst rätselhaft. Unbestimmte Vieldeutigkeit ·spielt beun­
ruhigend gerade u,m die Einfachheit in der Diktion solcher Sprüche. 
Ihr Sinn entdeckt sich erst in der Erfüllung. Diese zeigt erst die Be­
deutungsschwere der Worte, die ihr Dunkel vorerst nur zu künden 
schien. Sprüche verlangen ausgelegt zu werden. Im Spruch wird 
eine Mitte umrissen, die selbst ungesagt bleibt. Es gilt, sie zu finden, 
d. i. tathaft zu erschließen, was im Wort nur eben bezielt werden konnte. 

Ein Spruch wird jemandem als sein Leitspruch mitgegeben. Als 
Wappenspruch steht er über einem Geschle~ht. Worte werden hier 

135 



4. 

Alle, einige usw. sind keine bloßen Formen. Statt einer Morphologie 
des Urteils hat die Logik eine Typik der Rede zu entwickeln. Was Dik­
tion herausstellt, wechselt. Unmerklich verschiebt sich das Wovon 
der Rede. Gelegentlich kommen Einfälle, Gedanken, die gerade 
in der Schärfe ihrer Bestimmtheit eine W cndung ins allgemeine 
nehmen. Deren Bündigkeit gerade erst ersteht ineins mit der Los­
lösung von dem Fall, an dem sie erfaßt werden. Z. B. der Witz ist Epi­
gramm auf den Tod eines Gefühls od~r Goethes Bemerkung nur die 
Lumpe sind bescheiden. Solche Aphorismen sind blitzartig erleuch­
tend. Es sind keine Festste1lungen. Sie gehen eine neue überraschende 
Sicht. Es sind glänzende Formulierungen. Zugeschliffen, daß die Dinge 
Brechung darin erfahren, sich ausbreiten und zeigen. Einfaches wird 
darin aufgespalten und bekommt Farbe. Nur wenige haben die innere 
Freiheit gegenüber Vorurteilen usw ., solche Worte zu verstehen. Span­
nung und Energie in der Durchsetzung solcher Gedanken hält sie 
andererseits rein. Später, wenn sie sich durchgesetzt haben, ihnen 
keine Vorurteile mehr entgegenstehen, entarten sie aber meist zum 
Schlagwort. Dann glaubt man einfach an sie. Solche Aphorismen, in 
deren Licht sich etwas neu darste1lt, haben einen gelegentlichen Ur­
sprung. Anwendun-g läßt sie wirklich werden. Im Einschlag gewinnen 
sie ihre Pointe. An sich selbst sind sie zunächst beunruhigend, rätsel­
haft. Denn doch nicht allgemein ist Bescheidenheit an Lumpe. ge­
bunden. Einseitig wird hier etwas zugespitzt. Es wird nicht gesagt, 
wo diese Art von Bescheidenheit vorliegt. Aus dem blitzartigen 
Kommen ist die Einsicht nicht als Bestand herauszulösen. Und sie 
bleibt auch in der Erfüllung und Wirklichwerdung rätselhaft; es gibt 
hier nicht einfache "Lösungen". Es bedarf eigenwilliger Anstrengung, 
um solche Aphorismen in der Überwindung kippender Labilität auf 
ihrer Pointe zu halten. Sie verträgt keine Belastung durch andere 
Seiten der Wirklichkeit, die doch auch da sind. Solche Aphorismen 
sind ähnlich "allgemein" wie sprachgeborene Bedeutungen, bei denen 
es auch nur mäeutischem Zugriff gelingt, sie rein in den Griff zu be­
kommen. Sie erschließen, sind aber keine Schlüssel, die jeder als ein 

134 

bereites Gerät auflesen könnte, um damit den Dingen beizukommen. 
Im ästhetischen Eindruck ihres Charme kommt zum Vorschein dies 
enthoben-Entrückte, dies freie Verhältnis zu den Dingen, das den 
Geist zum Witz stellt. Aphorismen geben keine bloßen Auffassungen. 
Sie entziehen sich gerade dem breiten·Boden einordnender Erfahrung. 
Es sind aber Wahrheiten, sofern darin etwas aufgeschlossen wird. 

§ 24. SPRICHWÖRTER 

Auch Sprichwörter sind Thema einer Logik, die Typik des ~6"fElV 
sein will. Lebensverhältnisse werden darin redend auseinandergesetzt 
und bekommen Zügigkeit und Gesicht. Sprichwörter sind nachgetra­
gene Erklärungen. Sprichwörter sollen als Sprüche gelten. Es ist eine 
bestimmte Bedeutsamkeit, die Worte als Spruch prägen, festhalten 
und zitieren läßt. Z. B. sincere et constanter. Die einprägsame Kürze und 
das Einfache. dieser Worte fällt auf. Aber was bedeuten sie ? Offenbar 
liegt es hier anders als sonst bei Worten, wo Worte etwas vermitteln 
sollen. Und das meint: den anderen in bezug auf seine Situation be­
richten. Ein Spruch "gilt" mir aber. EinWort wie sincere et constanter 
wird von einem Leben erfüllt oder nicht. Worte können wahr 
werden. Und das meint nicht nur das Eintreffen von etwas, wie inso­
fern etwa Voraussagen stimmen. Voraussagen sind aus der Sache her­
aus begründet. Urteil, Kenntnisse und Fähigkeiten wirken hier mit, 
Witterung, wie dieDinge liegen. Voraussagen stimmen einfach oder 
nicht. Das Wirklichwerden des Vorausgesagten bedeutet aber hier 
keine Verwirklichung eines Wortes. Was z. B. ein Orakelspruch meint, 
ist zunächst rätselhaft. Unbestimmte Vieldeutigkeit ·spielt beun­
ruhigend gerade u,m die Einfachheit in der Diktion solcher Sprüche. 
Ihr Sinn entdeckt sich erst in der Erfüllung. Diese zeigt erst die Be­
deutungsschwere der Worte, die ihr Dunkel vorerst nur zu künden 
schien. Sprüche verlangen ausgelegt zu werden. Im Spruch wird 
eine Mitte umrissen, die selbst ungesagt bleibt. Es gilt, sie zu finden, 
d. i. tathaft zu erschließen, was im Wort nur eben bezielt werden konnte. 

Ein Spruch wird jemandem als sein Leitspruch mitgegeben. Als 
Wappenspruch steht er über einem Geschle~ht. Worte werden hier 

135 



weniger aufgenommen als vielmehr in mich hineingenommen, um "be­
wegt zu werden". Worin Entsprechendes geschieht wie in dem V er· 
such, ein Orakel zu enträtseln. Daraufhin nämlich, daß es mit den 
Worten in ihrem einfachen und nächstliegenden Sinn nicht sein Be­
wenden haben kann: Orakelsprüche können so, aber ebenso auch 
anders gewendet werden. 

Schrittweise geschieht dabei eine Aneignung des Spruches. Man 
folgt dem darin enthaltenen Appell und stellt sich insofern unter das 
Wort, dessen Zügigkeit und Straft'ung hierin seine bindende Kraft er· 
weist. Man verantwortet dieses Wort. Sofern man von ihm her ausge­
richtet, im Leben dieses Wort erfüllt. Man kommt auf sich zu, ergreift 
sich unter der Führung des Spruchs. Als Wandlung von Existenz zei­
tigt sich hier, was das Wort zu verstehen gibt. Seine "Potenz" gilt 
es zu bemerken. Es gibt hier eine aus-zeichnende Verwirklichung 
dessen, was als Wort gesprochen vorerst nur Verheißung war1). Als 
verbindlich wird ein Spruch aufgenommen. Die Auslegung, wie sie 
durch die Tat geschieht, gibt diesen Worten allererst die Spitze. Ihre 
Wahr-werdungwiederholt als Erfahrung, was als Gesicht hinter ihrem 
Ausspruch stand. Aus Bleibendem, in dem er steht, nimmt sich der 
Spruch auf in der Gebärde der W eisheii. Von daher kommt ihm die 
Kraft, Mut, Blick, Haltung sich zu verbinden. 

In Sprichwörtern redet man aber. Sie passen zu Gelegenheiten, 
wie sie typisch sind für das Leben, das sich darin ausbreitet. Das Volk 
redet in Sprichwörtern. Sie sind wesentlich anonym. Von nirgendher 
werde ich darin - wie im Spruch - aufgerufen. Es ist eine kurzge­
haltene Vernunft, was darin zu Wort kommt. Im Sprichwort möchte 
sich ein Maßstab zur Geltung bringen. Es ist der Widerschein ober-

1) Dies, daß solches Wort zunächst Verheißung ist, rückt es an die Fälle, in denen 
Wesen zitiert, ihnen etwas anbefohlen wird. Die diktionsmäßige Umreißung findet 
ihre Parallele in den Praktiken des Zaubers, den Zügen der Maske, in denen etwas 
insofern gemacht wird, als es in die Mitte genommen, bannend umkreist wird. 

Die Aneignung eines solchen Wortes wie 1Ti!JTI~ geschieht in verantwortlicher 
Auszeichnung. Der Fall, daß Existenz selbst in ihrer Wandlung verantwortlich auf­
kommt für ein Wort, ist aber nichts prinzipiell Neuartiges. Denn man trifft sich in 
der Bedeutung eines Wortes nicht wie in etwas Gegebenem. Die Bedeutung eines 
Wortes wj.rd immer, sofern sie vom andt:rn "verantwortet" wird, vollzogen. Wobei 
dies Verstehen der Bedeutung zumeist von selbst sich macht, sofern man die Sprache 
kann, d. i. die Auszeichnung des Wortes schon gebahnt ·ist. 

136 

flächlicher Anspiegelung ,was im Sprichwort zur schnell wechselnden 
Ausbreitung kommt. Scheinklarheit wettert darin auf. 

Beispiele: Was ein Häkchen werden will, krümmt sich beiseiten. Lügen 
haben kurze Beine. Wie mans macht, ists falsch. Wer sich grün mache, 
den fressen die Ziegen usw. In diesen Sprichwörtern werden Erfah­
rungen unverbunden nebeneinander gestellt. Es ist nicht eigentlich 
eine Welt, die darin erschlossen wird, sondern die Habitualität einer 
Einstellung, was sich darin ausdrückt. Es sind Klugreden. Gegen­
über der Distanz einer Weisheit, die alles in· seiner eigentlichen Be­
deutung erkannt werden läßt, wird im Sprichwort eine Einsicht nur 
vorgespiegelt. Zur Klugheit gehört die Enge der Perspektive. Es ist 
klug, sich zurückzuhalten, nachzugeben. Klugheit beschränkt sich. 
Sie zeigt sich im Auskommen. Sie steht immer im Dienste des 
Lebens. Die Sorge, etwas zu verlieren, zeigt sich als Klugheit. Durch 
Schaden wird man klug. Klugheit verbietet es sich geradezu, den Blick 
aufzuheben. Es ist die betonte Perspektive der Unzulänglichkeit, was 
sich in den Sprichwörtern immer wieder nur verschieden gewendet 
ausdrückt. Wobei diese Perspektive verschieden aufgenommen werden 
kann: entweder z. B. im ärgerlich-verächtlichen Beiseitelegen von 
etwas. Oder z. B. die Klugheit sucht sich als Weisheit zu arrangieren, 
die ihr Genüge und ihre Bestätigung findet im Ausbreiten der Dinge. 
Sprichwörter erfüllen sich nicht; man lernt nichts eigentlich daraus 
-im Unterschied zu dem Spruch, den man sich "zu Herzen nimmt". 
Sprichwörter warnen vielleicht, aber alle in derselben Richtung, so­
fern die Einsicht einer Klugrede immer zu spät kommt. Sie registrieren 
bzw. geben·nur ausdrücklich zu bedenken, nicht zu vergessen, daß ... 
Ihr Diktum ist rückschauend1) bzw. geradezu resignierend wie in: Trau, 
schau, wem. Z. B.: Lügen haben kurze Beine. Gemeint ist: man kommt 
damit nicht weit. Und dem wird eine Erklärung unterspielt: als ob 
man die Kürze der Beine übersehen hätte. Oder: Wer sich grün macht, 
. .. Der hier angespielte Zusammenhang ist einsichtig. Aber inwiefern 
kennzeichnet dies Bild gerade das Geschehnis, das mittels seiner abge­
stempelt wird?- Wie mans mache, istsfalsch- das ist nicht allge­
mein wahr. Es bedeutet keinen Zusammenhang zwischen Mißlingen 

1) Vgl. A. Jolles, a. a. 0. S. 158. 

137 



weniger aufgenommen als vielmehr in mich hineingenommen, um "be­
wegt zu werden". Worin Entsprechendes geschieht wie in dem V er· 
such, ein Orakel zu enträtseln. Daraufhin nämlich, daß es mit den 
Worten in ihrem einfachen und nächstliegenden Sinn nicht sein Be­
wenden haben kann: Orakelsprüche können so, aber ebenso auch 
anders gewendet werden. 

Schrittweise geschieht dabei eine Aneignung des Spruches. Man 
folgt dem darin enthaltenen Appell und stellt sich insofern unter das 
Wort, dessen Zügigkeit und Straft'ung hierin seine bindende Kraft er· 
weist. Man verantwortet dieses Wort. Sofern man von ihm her ausge­
richtet, im Leben dieses Wort erfüllt. Man kommt auf sich zu, ergreift 
sich unter der Führung des Spruchs. Als Wandlung von Existenz zei­
tigt sich hier, was das Wort zu verstehen gibt. Seine "Potenz" gilt 
es zu bemerken. Es gibt hier eine aus-zeichnende Verwirklichung 
dessen, was als Wort gesprochen vorerst nur Verheißung war1). Als 
verbindlich wird ein Spruch aufgenommen. Die Auslegung, wie sie 
durch die Tat geschieht, gibt diesen Worten allererst die Spitze. Ihre 
Wahr-werdungwiederholt als Erfahrung, was als Gesicht hinter ihrem 
Ausspruch stand. Aus Bleibendem, in dem er steht, nimmt sich der 
Spruch auf in der Gebärde der W eisheii. Von daher kommt ihm die 
Kraft, Mut, Blick, Haltung sich zu verbinden. 

In Sprichwörtern redet man aber. Sie passen zu Gelegenheiten, 
wie sie typisch sind für das Leben, das sich darin ausbreitet. Das Volk 
redet in Sprichwörtern. Sie sind wesentlich anonym. Von nirgendher 
werde ich darin - wie im Spruch - aufgerufen. Es ist eine kurzge­
haltene Vernunft, was darin zu Wort kommt. Im Sprichwort möchte 
sich ein Maßstab zur Geltung bringen. Es ist der Widerschein ober-

1) Dies, daß solches Wort zunächst Verheißung ist, rückt es an die Fälle, in denen 
Wesen zitiert, ihnen etwas anbefohlen wird. Die diktionsmäßige Umreißung findet 
ihre Parallele in den Praktiken des Zaubers, den Zügen der Maske, in denen etwas 
insofern gemacht wird, als es in die Mitte genommen, bannend umkreist wird. 

Die Aneignung eines solchen Wortes wie 1Ti!JTI~ geschieht in verantwortlicher 
Auszeichnung. Der Fall, daß Existenz selbst in ihrer Wandlung verantwortlich auf­
kommt für ein Wort, ist aber nichts prinzipiell Neuartiges. Denn man trifft sich in 
der Bedeutung eines Wortes nicht wie in etwas Gegebenem. Die Bedeutung eines 
Wortes wj.rd immer, sofern sie vom andt:rn "verantwortet" wird, vollzogen. Wobei 
dies Verstehen der Bedeutung zumeist von selbst sich macht, sofern man die Sprache 
kann, d. i. die Auszeichnung des Wortes schon gebahnt ·ist. 

136 

flächlicher Anspiegelung ,was im Sprichwort zur schnell wechselnden 
Ausbreitung kommt. Scheinklarheit wettert darin auf. 

Beispiele: Was ein Häkchen werden will, krümmt sich beiseiten. Lügen 
haben kurze Beine. Wie mans macht, ists falsch. Wer sich grün mache, 
den fressen die Ziegen usw. In diesen Sprichwörtern werden Erfah­
rungen unverbunden nebeneinander gestellt. Es ist nicht eigentlich 
eine Welt, die darin erschlossen wird, sondern die Habitualität einer 
Einstellung, was sich darin ausdrückt. Es sind Klugreden. Gegen­
über der Distanz einer Weisheit, die alles in· seiner eigentlichen Be­
deutung erkannt werden läßt, wird im Sprichwort eine Einsicht nur 
vorgespiegelt. Zur Klugheit gehört die Enge der Perspektive. Es ist 
klug, sich zurückzuhalten, nachzugeben. Klugheit beschränkt sich. 
Sie zeigt sich im Auskommen. Sie steht immer im Dienste des 
Lebens. Die Sorge, etwas zu verlieren, zeigt sich als Klugheit. Durch 
Schaden wird man klug. Klugheit verbietet es sich geradezu, den Blick 
aufzuheben. Es ist die betonte Perspektive der Unzulänglichkeit, was 
sich in den Sprichwörtern immer wieder nur verschieden gewendet 
ausdrückt. Wobei diese Perspektive verschieden aufgenommen werden 
kann: entweder z. B. im ärgerlich-verächtlichen Beiseitelegen von 
etwas. Oder z. B. die Klugheit sucht sich als Weisheit zu arrangieren, 
die ihr Genüge und ihre Bestätigung findet im Ausbreiten der Dinge. 
Sprichwörter erfüllen sich nicht; man lernt nichts eigentlich daraus 
-im Unterschied zu dem Spruch, den man sich "zu Herzen nimmt". 
Sprichwörter warnen vielleicht, aber alle in derselben Richtung, so­
fern die Einsicht einer Klugrede immer zu spät kommt. Sie registrieren 
bzw. geben·nur ausdrücklich zu bedenken, nicht zu vergessen, daß ... 
Ihr Diktum ist rückschauend1) bzw. geradezu resignierend wie in: Trau, 
schau, wem. Z. B.: Lügen haben kurze Beine. Gemeint ist: man kommt 
damit nicht weit. Und dem wird eine Erklärung unterspielt: als ob 
man die Kürze der Beine übersehen hätte. Oder: Wer sich grün macht, 
. .. Der hier angespielte Zusammenhang ist einsichtig. Aber inwiefern 
kennzeichnet dies Bild gerade das Geschehnis, das mittels seiner abge­
stempelt wird?- Wie mans mache, istsfalsch- das ist nicht allge­
mein wahr. Es bedeutet keinen Zusammenhang zwischen Mißlingen 

1) Vgl. A. Jolles, a. a. 0. S. 158. 

137 



und Art meines Beginnens. Was sich darin als Erfahrung gibt, ist ge­
rade deren Gegensatz. Und gar: Was ein Häkchen werden will . .. 
Keiner hat das eigentlich "verstanden". Es meint: schon in der Kind­
heit zeigt es sich, ob ... Und sofern das Bildvon dem Haken wörtlich 
genommen und hieri.n dann fortgefahren wird, verdichtet sich die 
Handgreiflichkeit dieser Erfahrung. Dadurch daß hier in da~, was 
jeder weiß und kennt, etwas scheinhaft-Leeres allererst hineinge· 
tragen wird, rückt es gerade in die Perspektive des Sprichwortes. 
Ihrer selbst zu spotten, gehört zu dieser Perspektive. Ehrlich währt 
am längsten sagt man, wenn es gerade einmal so gewesen ist. Als ob 
es bedacht gewesen wäre, mit dieser nachgetragenen Erklärung vorher 
zurückzuhalten. Wobei überdies der Ehrlichkeit ein Worumwillen ein­
gespiegelt, tatsächliche Ehrlichkeit also um ihren Sinn gehracht wird. 
Was aber wiederum "nicht so gemeint" sein soll. Man will nur am 
Boden bleiben. Das geradezu Hausbackene vieler Sprichwörter fällt 
auf. Wer hoch steigt ... tut so, als ob schon das Steigen mit dem Fallen 
zusammenhinge, und als ob man das hätte wissen müssen. Scherben 
bringen Glück scheint zunächst der Sache ein freundliches Gesicht 
gehen zu sollen. Es meint aber doch vorzüglich, daß man sich dieses 
im Unbestimmten bleibende Glück zunächst einmal mit sicherem 
Ärger erkaufen muß. Sprichwörter sind etwas, was schnell bei der 
Hand ist. Sie streifen Redensarten, die einem auf der Zunge liegen. 
Man sagt sie "zu•• etwas. Durch das Dazwischenschiehen einer solchen 
Bemerkung wird das Eingehen darauf niedergehalten. Man h raucht 
Sprichwörter. Wie V okaheln und Redensarten sind Sprichwörter 
etwas, was jedem verfügbar allererst in der Situation seines Ein­
schlags den tragenden Grund seiner Pointe :finden kann. Im Sprich­
wort wird etwas in die Sphäre durchschnittlicher Auffassung gezogen. 
Sein Einfall enthebt aller Reflexion. Sprichwörter decken lediglich die 
Begebnisse. Oder etwa: die Zunge zum Fenster herausstrecken. Was als 
in der Parallele liegend hier angeführt wird, ist nichts, was je in einer 
Erfahrung begegnet wäre. In einem dazu erst ausgedachten Bilde wird 
hier etwas verdichtet. Das Gesuchte, darin auch Witzige solcher Bilder 
fällt auf. Eine Bestätigung wird darin nur eben angespielt. Und wie 
solche Redensarten sind Sprichwörter etwas Landläufiges, in he· 

138 

stimmten Gegenden zuhause. Aber Spruchhaftes klingt darin an. Man 
redet sich darin zu, daß auch über den vorliegenden Fall kein Wort 
mehr zu verlieren ist. Als ob das eindeutig schon immer so gelegen hätte. 

Sprichwörter gelten als "anschaulich••. Inwiefern sind sie das aber? 
Sicherlich liegt es anders als bei der Anschaulichkeit eines Exempels, 
das aus der Erfahrung herangezogen wird. "Die Erfahrung'• lehrt hier 
nichts, und man sucht auch bei ihr keine Bestätigung. Umgekehrt­
eine soeben gerade von mir gemachte Erfahrung soll anschaulich, d. i. 
handgreiflich gemacht werden. Und das meint: es soll diesem Wider­
fahrnis die Bündigkeit des Empirischen verschafft werden. Daß etwas 
"doch mit Händen zu greifen" ist, bedeutet aber, daß es für jedermann 
offen in "der Erfahrung•• liegt. 

Man muß das Eisen schmieden ... ist mehr als ein äußerlicher V er­
gleich, herangezogen in der Absicht, es eindringlich zu machen, daß 
Gelegenheiten zu ergreifen sind. Man sagt es z. B. daraufhin, daß von 
bestimmten Menschen nur manchmal etwas zu erreichen ist, näm­
lich dann, wenn sie im Bann eines Menschen oder einer Idee befangen 
sind. Nur durch einen außergewöhnlichen Umstand kann Eisen in den 
Zustand der Schmiedharkeil gehracht und gehalten werden, dessen es 
nicht nur nicht mächtig ist, in dem es vielmehr geradezu der Schranken 
seiner Natur entbunden wird. Die aber auch sichernde Selbstbewah­
rung bedeuteten. Daß Eisen, glühend gemacht, ausgeschmiedet werden 
kann, rechnet gerade damit, daß es dann sich selbst überlassen, d. i. 
zurückgefallen in seine Natur, diese ihm im Schmieden gewordenc 
äußere Form auch hält. Die Richtung, das Woraufhin des Vergleichs, 
ist nur aus der Parallele aufzunehmen. Es ist ein Gedanke, der sich 
nur so überhaupt verdichten, näher konkretisieren kann. Dessen Bün­
digkeit einem deshalb auch nur eben blitzartig kommen kann. W ohei 
dieses Bild von dem Schmieden des Eisens gerade in der Erleuchtung 
des Falls allererst sich selbst auch in seinem Lichte zeigt. Ähnlich wie 
die Bemerkung, daß man nur im Gesunden arbeiten kann, z. B Rostiges 
nicht löten kann, zufolgc des Exemplarischen dieser Regel aufschluß­
reich ist. 

Glück und Glas, . . . auf die latente Spannung in beiden wird hier 
angespielt. Ähnlich wie in dem man muß Glück haben sich dasselbe 

139 



und Art meines Beginnens. Was sich darin als Erfahrung gibt, ist ge­
rade deren Gegensatz. Und gar: Was ein Häkchen werden will . .. 
Keiner hat das eigentlich "verstanden". Es meint: schon in der Kind­
heit zeigt es sich, ob ... Und sofern das Bildvon dem Haken wörtlich 
genommen und hieri.n dann fortgefahren wird, verdichtet sich die 
Handgreiflichkeit dieser Erfahrung. Dadurch daß hier in da~, was 
jeder weiß und kennt, etwas scheinhaft-Leeres allererst hineinge· 
tragen wird, rückt es gerade in die Perspektive des Sprichwortes. 
Ihrer selbst zu spotten, gehört zu dieser Perspektive. Ehrlich währt 
am längsten sagt man, wenn es gerade einmal so gewesen ist. Als ob 
es bedacht gewesen wäre, mit dieser nachgetragenen Erklärung vorher 
zurückzuhalten. Wobei überdies der Ehrlichkeit ein Worumwillen ein­
gespiegelt, tatsächliche Ehrlichkeit also um ihren Sinn gehracht wird. 
Was aber wiederum "nicht so gemeint" sein soll. Man will nur am 
Boden bleiben. Das geradezu Hausbackene vieler Sprichwörter fällt 
auf. Wer hoch steigt ... tut so, als ob schon das Steigen mit dem Fallen 
zusammenhinge, und als ob man das hätte wissen müssen. Scherben 
bringen Glück scheint zunächst der Sache ein freundliches Gesicht 
gehen zu sollen. Es meint aber doch vorzüglich, daß man sich dieses 
im Unbestimmten bleibende Glück zunächst einmal mit sicherem 
Ärger erkaufen muß. Sprichwörter sind etwas, was schnell bei der 
Hand ist. Sie streifen Redensarten, die einem auf der Zunge liegen. 
Man sagt sie "zu•• etwas. Durch das Dazwischenschiehen einer solchen 
Bemerkung wird das Eingehen darauf niedergehalten. Man h raucht 
Sprichwörter. Wie V okaheln und Redensarten sind Sprichwörter 
etwas, was jedem verfügbar allererst in der Situation seines Ein­
schlags den tragenden Grund seiner Pointe :finden kann. Im Sprich­
wort wird etwas in die Sphäre durchschnittlicher Auffassung gezogen. 
Sein Einfall enthebt aller Reflexion. Sprichwörter decken lediglich die 
Begebnisse. Oder etwa: die Zunge zum Fenster herausstrecken. Was als 
in der Parallele liegend hier angeführt wird, ist nichts, was je in einer 
Erfahrung begegnet wäre. In einem dazu erst ausgedachten Bilde wird 
hier etwas verdichtet. Das Gesuchte, darin auch Witzige solcher Bilder 
fällt auf. Eine Bestätigung wird darin nur eben angespielt. Und wie 
solche Redensarten sind Sprichwörter etwas Landläufiges, in he· 

138 

stimmten Gegenden zuhause. Aber Spruchhaftes klingt darin an. Man 
redet sich darin zu, daß auch über den vorliegenden Fall kein Wort 
mehr zu verlieren ist. Als ob das eindeutig schon immer so gelegen hätte. 

Sprichwörter gelten als "anschaulich••. Inwiefern sind sie das aber? 
Sicherlich liegt es anders als bei der Anschaulichkeit eines Exempels, 
das aus der Erfahrung herangezogen wird. "Die Erfahrung'• lehrt hier 
nichts, und man sucht auch bei ihr keine Bestätigung. Umgekehrt­
eine soeben gerade von mir gemachte Erfahrung soll anschaulich, d. i. 
handgreiflich gemacht werden. Und das meint: es soll diesem Wider­
fahrnis die Bündigkeit des Empirischen verschafft werden. Daß etwas 
"doch mit Händen zu greifen" ist, bedeutet aber, daß es für jedermann 
offen in "der Erfahrung•• liegt. 

Man muß das Eisen schmieden ... ist mehr als ein äußerlicher V er­
gleich, herangezogen in der Absicht, es eindringlich zu machen, daß 
Gelegenheiten zu ergreifen sind. Man sagt es z. B. daraufhin, daß von 
bestimmten Menschen nur manchmal etwas zu erreichen ist, näm­
lich dann, wenn sie im Bann eines Menschen oder einer Idee befangen 
sind. Nur durch einen außergewöhnlichen Umstand kann Eisen in den 
Zustand der Schmiedharkeil gehracht und gehalten werden, dessen es 
nicht nur nicht mächtig ist, in dem es vielmehr geradezu der Schranken 
seiner Natur entbunden wird. Die aber auch sichernde Selbstbewah­
rung bedeuteten. Daß Eisen, glühend gemacht, ausgeschmiedet werden 
kann, rechnet gerade damit, daß es dann sich selbst überlassen, d. i. 
zurückgefallen in seine Natur, diese ihm im Schmieden gewordenc 
äußere Form auch hält. Die Richtung, das Woraufhin des Vergleichs, 
ist nur aus der Parallele aufzunehmen. Es ist ein Gedanke, der sich 
nur so überhaupt verdichten, näher konkretisieren kann. Dessen Bün­
digkeit einem deshalb auch nur eben blitzartig kommen kann. W ohei 
dieses Bild von dem Schmieden des Eisens gerade in der Erleuchtung 
des Falls allererst sich selbst auch in seinem Lichte zeigt. Ähnlich wie 
die Bemerkung, daß man nur im Gesunden arbeiten kann, z. B Rostiges 
nicht löten kann, zufolgc des Exemplarischen dieser Regel aufschluß­
reich ist. 

Glück und Glas, . . . auf die latente Spannung in beiden wird hier 
angespielt. Ähnlich wie in dem man muß Glück haben sich dasselbe 

139 



ausdrückt wie in der Feststellung, daß es noch gerade gutgegangen 
ist. Das Risikohafte allunseres Beginnens, dies, daß es umstellt ist von 
Möglichkeiten, an die man nicht rühren darf, das Neutrale und Auto­
matische der Zufälle, Widerfahrnisse, macht es gerade, daß man sich 
auf nichts verlassen kann. 

In Schuster, bleib .•• wird man in Schranken zurückgewiesen, die 
man gerade schon erfahren hat. Kehre erst . . . zieht nur noch den 
Schluß, wenn dem anderen seine Überhebung vorgehalten und vor 
Augen geführt ist. 

Klug ist einer, der sich nicht durch das Unbekannte verlocken läßt, 
Grenzen respektiert. Der Kluge wagt nichts, und daß jemand irgend 
wobei "zu klug" gewesen ist, meint, daß er im inneren Ausbau aller 
Konsequenzen sich in Vergessenheit seiner selbst als eines ins Unbe­
kannte Gestellten gleichsam verhoben hat. Der Gescheite ist instinkt­
sicher. Der Kluge möchte sich aber für noch klüger halten als er ist. 

Sprichwörter sind allgemein verwendbar, oh,ne doch eine Lehre zu 
sein, deren Geltung sich auf Folgen bezöge. Eine "Lehre" hat man ja 
gerade bekommen, das Sprichwort solllediglich dieser Lehre hand­
greifliche Bündigkeit verschaffen. Und erst am Ende zeigt es sich, was 
hier richtig ist: Eile mit Weile oder: Frisch gewagt, halb gewonnen. 
Sprichwörter sind in der Isolierung oft rätselhaft. Hohe Bäume werfen 
lange Schatten stempelt gleichsam etwas, als ob es wie ein Spruch 
darin wahrgeworden wäre. Sprichwort heißt b'i-spruch, pro·verbium, 
nap-0111ia. 

Sprichwörter leben im Munde des Volkes. Eingetragen in dessen 
Lebensordnung wie Brauch und Redensart sind es volkstümliche Vor­
stellungen, die man nicht verachten soll. Und ihre verkürzte Bildlich­
keit, ihre umrißhafte V errätselung, die die Mitte ungesagt sein läßt, 
erinnert an den Aberglauben. Super-stitio liegt darin, wenn man sich 
durch irgendetwas wie durch ein Vorzeichen kurzerhand ermuntern 
läßt zu etwas, oder bei einem Fehlschlag in irgend etwas Gleichgül­
tige~ hinterher die nicht bemerkte Warnung entdeckt haben will. Der 
Abergläubische gibt der verkürzten Bildlichkeit gewisser Vorstellungen 
nach. In dem verkehrt Aufgestandensein drückt sich eine ihrer selbst 
spottende Perspektive aus. Spielerischer Unernst liegt in der Willent-

140 

lichkeit, sich über besseres Wissen hinwegzusetzen, Ängstlichkeit 
steht dahinter. Es ist eine verstellte Angst, in der Doppelbedeutung 
dieses Wortes: eine Angst, die verstellt ist, sofern sie zu vorsichtiger 
Sorge sich verbilligt, und dann eine Angst, die als verstellt auch ver­
baut ist. Darin, daß das Sprichwort etwas deckt, liegt das Entspre­
or.hende des abergläubisch sich gegen etwas Salvierens durch das pein­
liche Beobachten von Praktiken usw. Das Sprichwort erledigt etwas 
dadurch, daß es es nennt. Auch wo die Welt vertrauter Erfahrung 
zu Ende ist, wo die Querschläger anfangen, sollen sie nicht einfach 
hingenommen werden. Man will sich durchsetzen in diesen nachge­
tragenen Klugreden. Sprichwörter decken wie Schablonen, die man 
bereit hält. Und man hält sich hierbei im Geredeten als solchen, das 
sich deckend und schützend dazwischen schiebt. Sprichwörter lassen 
etwas leicht nehmen. Sie bedeuten einebnende Banalisierung. Und 
daß sie niederhalten, läßt sie als manchmal nicht passend erscheinen -
genau wie der Ton einer Sache oft nicht gerecht wird. 

Erfahrung will nicht allein und einzeln bleiben. Um ihr Halt zu 
geben, bindet sie das Sprichwort an handgreifliche Vorkommnisse, 
ohne darin allgemein Giltiges greifen zu wollen. 

§ 25. DIE WAHRHEIT DES WORTES 

Im Sprichwort wird den Dingen eine Ansicht gegeben. Redensarten 
stempeln sie zu etwas. Und beidemal werden sie durch das hinge­
worfene Wort auf den Boden eines Zusammenhangs gezogen. Daß das 
Wort hier etwas deckt, ist aber die Verkehrung seiner eigentlichen 
Seite. Worte sind schnell zur Hand. Und das ist die Gefahr, die sie 
bergen. Denn das Wort bedeutet als Wort ein Fertigwerden mit ... 
Das wird hier auch vorgespiegelt und insofern von tatsächlicher Er­
schließung abgedrängt. Das Kurzschlüssige der Bindung, wie sie das 
Sprichwort herstellt, fällt auf. Es arrangiert sich als Wahrheit. Auch 
das Schlagwort schiebt sich vor die Dinge. Das Blendende des Schlag­
worts verhindert es, Einsicht zu bekommen. Andererseits: daß wir die 
Welt sehen in der "Ansicht unserer Sprache" (Humboldt), ist auch 
hier das erste. Das Wort könnte nicht zur Verdeckung werden und als 

141 



ausdrückt wie in der Feststellung, daß es noch gerade gutgegangen 
ist. Das Risikohafte allunseres Beginnens, dies, daß es umstellt ist von 
Möglichkeiten, an die man nicht rühren darf, das Neutrale und Auto­
matische der Zufälle, Widerfahrnisse, macht es gerade, daß man sich 
auf nichts verlassen kann. 

In Schuster, bleib .•• wird man in Schranken zurückgewiesen, die 
man gerade schon erfahren hat. Kehre erst . . . zieht nur noch den 
Schluß, wenn dem anderen seine Überhebung vorgehalten und vor 
Augen geführt ist. 

Klug ist einer, der sich nicht durch das Unbekannte verlocken läßt, 
Grenzen respektiert. Der Kluge wagt nichts, und daß jemand irgend 
wobei "zu klug" gewesen ist, meint, daß er im inneren Ausbau aller 
Konsequenzen sich in Vergessenheit seiner selbst als eines ins Unbe­
kannte Gestellten gleichsam verhoben hat. Der Gescheite ist instinkt­
sicher. Der Kluge möchte sich aber für noch klüger halten als er ist. 

Sprichwörter sind allgemein verwendbar, oh,ne doch eine Lehre zu 
sein, deren Geltung sich auf Folgen bezöge. Eine "Lehre" hat man ja 
gerade bekommen, das Sprichwort solllediglich dieser Lehre hand­
greifliche Bündigkeit verschaffen. Und erst am Ende zeigt es sich, was 
hier richtig ist: Eile mit Weile oder: Frisch gewagt, halb gewonnen. 
Sprichwörter sind in der Isolierung oft rätselhaft. Hohe Bäume werfen 
lange Schatten stempelt gleichsam etwas, als ob es wie ein Spruch 
darin wahrgeworden wäre. Sprichwort heißt b'i-spruch, pro·verbium, 
nap-0111ia. 

Sprichwörter leben im Munde des Volkes. Eingetragen in dessen 
Lebensordnung wie Brauch und Redensart sind es volkstümliche Vor­
stellungen, die man nicht verachten soll. Und ihre verkürzte Bildlich­
keit, ihre umrißhafte V errätselung, die die Mitte ungesagt sein läßt, 
erinnert an den Aberglauben. Super-stitio liegt darin, wenn man sich 
durch irgendetwas wie durch ein Vorzeichen kurzerhand ermuntern 
läßt zu etwas, oder bei einem Fehlschlag in irgend etwas Gleichgül­
tige~ hinterher die nicht bemerkte Warnung entdeckt haben will. Der 
Abergläubische gibt der verkürzten Bildlichkeit gewisser Vorstellungen 
nach. In dem verkehrt Aufgestandensein drückt sich eine ihrer selbst 
spottende Perspektive aus. Spielerischer Unernst liegt in der Willent-

140 

lichkeit, sich über besseres Wissen hinwegzusetzen, Ängstlichkeit 
steht dahinter. Es ist eine verstellte Angst, in der Doppelbedeutung 
dieses Wortes: eine Angst, die verstellt ist, sofern sie zu vorsichtiger 
Sorge sich verbilligt, und dann eine Angst, die als verstellt auch ver­
baut ist. Darin, daß das Sprichwort etwas deckt, liegt das Entspre­
or.hende des abergläubisch sich gegen etwas Salvierens durch das pein­
liche Beobachten von Praktiken usw. Das Sprichwort erledigt etwas 
dadurch, daß es es nennt. Auch wo die Welt vertrauter Erfahrung 
zu Ende ist, wo die Querschläger anfangen, sollen sie nicht einfach 
hingenommen werden. Man will sich durchsetzen in diesen nachge­
tragenen Klugreden. Sprichwörter decken wie Schablonen, die man 
bereit hält. Und man hält sich hierbei im Geredeten als solchen, das 
sich deckend und schützend dazwischen schiebt. Sprichwörter lassen 
etwas leicht nehmen. Sie bedeuten einebnende Banalisierung. Und 
daß sie niederhalten, läßt sie als manchmal nicht passend erscheinen -
genau wie der Ton einer Sache oft nicht gerecht wird. 

Erfahrung will nicht allein und einzeln bleiben. Um ihr Halt zu 
geben, bindet sie das Sprichwort an handgreifliche Vorkommnisse, 
ohne darin allgemein Giltiges greifen zu wollen. 

§ 25. DIE WAHRHEIT DES WORTES 

Im Sprichwort wird den Dingen eine Ansicht gegeben. Redensarten 
stempeln sie zu etwas. Und beidemal werden sie durch das hinge­
worfene Wort auf den Boden eines Zusammenhangs gezogen. Daß das 
Wort hier etwas deckt, ist aber die Verkehrung seiner eigentlichen 
Seite. Worte sind schnell zur Hand. Und das ist die Gefahr, die sie 
bergen. Denn das Wort bedeutet als Wort ein Fertigwerden mit ... 
Das wird hier auch vorgespiegelt und insofern von tatsächlicher Er­
schließung abgedrängt. Das Kurzschlüssige der Bindung, wie sie das 
Sprichwort herstellt, fällt auf. Es arrangiert sich als Wahrheit. Auch 
das Schlagwort schiebt sich vor die Dinge. Das Blendende des Schlag­
worts verhindert es, Einsicht zu bekommen. Andererseits: daß wir die 
Welt sehen in der "Ansicht unserer Sprache" (Humboldt), ist auch 
hier das erste. Das Wort könnte nicht zur Verdeckung werden und als 

141 



Deckung gehraucht werden, wenn es als Wort nicht ent-hergende 
Herausstellung wäre. So wie auch die Erscheinung als etwas bezeugend 
Erscheinung ist und gerade insofern wiederum bloßer Schein sein kann. 

Andererseits aber - das Wort ist nicht nur Verweisung. Wahr zu 
· sein kommt dem Wort nicht einfach zu von den Dingen her, als ob es 
diesen etwa nur eben entspräche. Wie sich z. B. von den Umständen 
her das in der Bestimmung usw. bezeichnete Beginnen als richtig, eine 
Beschreibung als genau erweist, oder wie Urteile selbst Gegenstand 
einer Beurteilung werden können. In der Bemerkung des Aristoteles 
aber o\ Mro1 UATJ9E'1~ ÜJO"mp Ta nparr .. uxTa ist kein solches zu-etwas­
stimmen bezeichnet. In der Diktion geschieht keine bloß kopierende 
Nachzeichnung, sondern die Auszeichnung von etwas. Denn ein Wort 
kann z. B. Verheißung sein. Und sofern es sich verwirklicht, wird 
es dann wahr. Die Erfüllung eines Wortes bedeutet nicht sachliche 
Deckung, das Wort ist keine Anweisung auf etwas, nicht seine Ein­
lösung an gegebenen Beständen steht in Frage. Erfüllung findet das 
Wort, sofern es seine enthüllende Potenz hzw. seine bindende Kraft 
erweist. Das Wort ist wahr, wird wahr. Und daß sich ein Wort gerade 
im Vollzug dessen, was es zu erkennen gibt, erfüllen kann, zeigt, wie 
die innere Möglichkeit des UATJ6~~ schon in der Bestimmung des AO'fO~ 
als O"TJ/lctVTlKO~ gegeben ist. Entsprechend dem npfiTilct ist der AOTö<;; 
UATJ6~~. sofern die Aus-Zeichnung des npfiwa im X.oro~ geschieht. 

142 

BERNHAR:D GLAE,SER 

Kritik der Erkenntnissoziologie 
1972. VIII, 136 Seiten. Philosophische Abhandlungen, Band 39 

Bernhard Glae1ser untersucht, ob "die Wi1ssenssoziologie" er.kenntnist.heore­
lisch wi!rk1sam werden und so "der Erkenntnis.theorie" e1inen neuen Weg 
weisen kann. IDie bei.den Grundla1gendislziplinen weriden in den spe:ziel'len 
Ausgestaltungen Kal'l Mannhe'i·ms und lmmanuel Km:Lts paradigmatirsch 
einander ,g-egenübergestellt. Der enkenntni.ssoziologische Ansatz wird vom 
Standpunkt und mit den Wer:kzeugen trans;zendenta,ler Kritik überpTüft, 
·der erkenrutrri1s,theoretis.che Ansatz vom Standort und mit den Mitteln em­
pirils.cher Soziologie. Der dann möglich 1gewordene Vergleich bezü·g'lich 
Brkenntnis·ziel, Aus,gangspunkt, Methodik und Lösung eröffne•! eine g•emein­
same Denkebene, .auf ·der die in ihrem Selbstvers.tändni,s deDart vers1ch.ie­
denen Dis,zi,plinen (en1,pirische Sinn-{Genese - apriori1sche Gült.igke.it) sich 
mi !einander konfrontieren lassen. 

Wittgensteins sprachphilosophische Hermeneutik 
1975. VIII, 318 Seiten. Philosophische Abhandlungen, Band 46 

Im Mit.tel,pwnkt dieser thematisch und methodisch ·bes.onders differenzierten 
Darstellung und Neuinter•pretati.on der Phi1olsophie Wittgen1steins steht ·die 
T·hes•e, -daß Wit-tgens.teins philosophische Grammatik auJigrund ihres Gegen­
s,tandes, ihrer Methodik und .ihrer therapeutischen Zie,lsetzung als eine 
s.pezifnsche Form ·der Hermeneulik vertstanden wer·den muß, in deren Rah­
men 1auch die rgegen den Spruchbegriff .dels Tractatus geri,chtete Sellbstkritik 
einen neuen Stellenwert gewinnt. 

VITTORIO KLOSTERMANN · FRANKFURT Al\1 1\MIN 


	Front Matter
	007-037_I. Abschnitt. Formale und Hermeneutische Logik
	038-052_II. Abschnitt. Modalität und Relation der Urteile
	053-070_III. Abschnitt. Der Begriff
	071-114_IV. Abschnitt. Wort und Bedeutung
	115-142_V. Abschnitt. Die Rede

