
HUMANISTISCHE BIBLIOTHEK

ABHANDLUNGEN ■ TEXTE · SKRIPTEN

In Verbindung mit dem Centro Italiano di Studi 

Umanistici e Filosofici und dem Seminar fur 

Philosophie und Geistesgeschichte des Huma­
nismus an der Universität München

Herausgegeben von Ernesto Grassi 

Redaktion Eckhard Keßler

REIHE I: ABHANDLUNGEN 

BAND 33



ERNESTO GRASSI

MACHT DES BILDES: 
OHNMACHT 

DER RATIONALEN SPRACHE

Zur Rettung des Rhetorischen

1979

WILHELM FINK VERLAG MÜNCHEN



Inhalt

Z u r Erinnerung an W . S z i la s i ..................................................................................... 3

Vorwort.....................................................................................................................................................  i 3

I. Teil: Bild und Zugang zum Kunstwerk

/ D er Versud) der Kunst, ‘ hinter’ die empirischen Feststellungen zu 
g e la n g e n ......................................................... : ......................................................................... 19

i  D er Zugang zum K u n s t w e r k .......................................................................... ............................19
I D ie Verschiedenheit der künstlerischen und der empirischen W elt: die Erinnerung im 

Bereich der K u n s t ..............................................................................................................................21
3 Die Voraussetzungen des Phänomens Kunst: E. A . Poes Theorie des Effekts, Baude- 

laires Theorie der L a n g e w e ile .......................................................................................................24
4 D er D urdibrudi durch die rationale Sprathe: M a l la r m é ................................................... 30

I I  Rhetorik und Logik, B ild  und R a t i o .......................................................................... 37

1 Rhetorische Auffassung der Kunst. Das Pathetische als Moment des revolutionären 
Gedankens: A . A r t a u d .................................. ....................................... ....................................... 37

z D as Pathetische als M om ent der revolutionären Kunst. D er sozialistische Realismus . 40

Π. Teil: Zulänglichkeit und Unzulänglichkeit der Sprache

I  Menschwerdung und L o g o s .................................................................................................49

1 Schematismus des tierischen Verhaltens und W eltoffenheit des Menschen . . . . .  49
2 D er Grundcharakter der menschlichen Bildung. Eine archaische Untersuchung . . .  55
3 D ie A porie der Sprache: Schall, tierischer Laut, W ort. D ie Erfahrung des O bjektiven 59
4 D as Beweisen als Wesen des Wissens: apodiktische -Sprache. U nbeweisbarkeit der 

Prinzipien; semantische S p r a c h e ............................ ................................................................... 64



5 D ie  wesentliche U nzulänglichkeit der Sprache. D as Schweigen und der bildhafte 
G rund der S p r a c h e ......................................................................................................................... 67

I I  Archaische, semantische S p r a c h e ...................................................................................... 73

1 D ie Spradie der Sibylle von  C u m a e ................................... ..... ................................................... 73
2 D ie  Voraussetzung der K a ssan d ra-T rag ö d ie ...........................................................................78
3 Das Visionäre, Bildhafte der semantischen S p ra d ie ............................................................... 82
4 D ie Beziehung zwischen beweisender und weisender Spradie: Kassandra und der C hor 87

I I I  D ie weisende Spradie als W urzel des R a t io n a le n ............................. .....  95

i  These und A x i o m ...............................................................................................................................9 j

z  D as Problem  des Vorranges der rationalen A k t i v i t ä t ..........................................................99
3 D er archaische, semantische C harakter der Prinzipien: Augustinus’ »amor studentis 

a o im i< ................................................................................................................... .................................. to i
4 Z e it und G e g e n w a r t ..........................................................................................................................106
j  D as Έ* in D e lp h i ................................................................................................................................110
6 D ie  V e r w u n d e r u n g ...................................................................................... ..... .............................114

IV  Zeichen und G e i s t ......................................................................................................................... ......

1 U nbewußte und bewußte Z e ich en ............................................................................................  . m

2 D i e ‘Signatur’ der Phänomene: J. Böhmes Bestimmung des'geistigen ’ Raum es . . . 127
3 D ie G runderfahrung des Geistigen) die A ngst vor der zeichenlosen W elt . . . . 13j
4 Das A uftreten des Bildes in der menschlidien W elt; Typos und Induktion . . . . j j g

ΙΠ. Teil: Ingenium. Die humanistische Tradition

I  D ie Einheit von Vernunft und L e id e n s c h a f t .......................................................... I47

r D ie erste abendländische Erörterung über die pathetische Macht des Bildes:
G orgias’ »Lob der H e le n a < .............................................................................................................

2 H elena als Sinnbild der menschlichen S itu a tio n ..................................................................... i j s

3 Das Problem des Dualismus von Pathos und Logos, von  Form und Inhalt . . . .  i j j

4 D ie U berw indbarkeit des Dualismus von Pathos und Logos : Platons >Phaidros< . . j  j8
5 D ie Musen und ihr W erk: das Entstehen des Kosmos aus dem Chaos . . . . . .  i g x
6 D er musische Ursprung philosophischer und pathetischer R e d e .........................................16 5

I I  D ie M e t a p h e r ............................................................................................................................... l6 ÿ

1 Vorrang des Bildes a u f dem Gebiet des Geistigen: Ursprünglichkeit und M adit der 
M e t a p h e r ................................................................................................................................................

2 D ie antike Lehre des Ingenium .................................................................................................. 174



3 H uartes Lehre des I n g e n iu m .......................................................................................................178
4 G . Pellegrinis Lehre d e r ‘acutezze’ ........................................................................................... 180
ί  E. Tesauro: >Das Schauspiel voller W u n d e r* .......................................................................... 184

III  D ie humanistische Tradition: die Einheit v o n ‘ res1 u n d 'verbo? . . . .  194

1 Descartes’ Ablehnung der humanistisdien Fächer . . . ...............................................194
2 Vicos K ritik  an der rationalistischen Philosophie Descartes’ .............................................196
3 D ie antike Auffassung der T opik. Das Problem der ‘inventio’ ........................................ 200
4 D er Vorrang der ‘topischen’, ‘ inventiven’, gegenüber der ‘kritisdien’, rationalen 

P h i lo s o p h ie ............................ ............................................................................................................202
5 Q uim ilian als Quelle des humanistisdien Bewußtseins der Einheit von ‘res’  und 

‘verba’ ...............................................................................................................................................l o j
6 D ie humanistische Tradition. Polizian als ‘grammaticus’ .................................................. 211
7 Bild und Redekunst. Giovanni Picos B rief >De genere dicendi philosophorumt . . . 213
8 >De imaginatione« von Gianfrancesco P i c o ................................................................................ 218
9 Schluß: Humanismus und P r a x is ................................................................................................. 220

I n d e x  .............................................................................................................................................. 228



Zur Erinnerung an W. Szilasi

Eine Erinnerung: Die breite Ebene vor dem Soracte -  die Horaz besungen hat -  duftet 
im Frühlingswind. Sie erhält durch das Spiel der Wolken, durch den Wedisei sommer­
lichen Lichtes und Schattens etwas Fließendes. Der Tiber schlängelt sich als grüne Ader 
durch die tote etruskisdie Erde. Vergeblich bringt er den Toten Nahrung. Auf dem 
Acker sprießen die Blätter der Kräuter wie züngelnde Flammen* und bezeugen die 
sakrale Madit der Erde, Die Geschichte, die Dichtung, die hier jeden Ort durchwebt, 
erhebt die Natur zum Leben des Geistes: die Stadt ragt nidtt gegen die Natur, sondern 
als ihre Krönung auf und erreicht menschliche Bedeutung. Rettung in der Geschichte 
als Stiftung menschlidien Raumes? Vermag die ungeschichtliche Natur etwas dagegen 
aufzubringen?

Im kleinen Hain der Villa Medici fließen die Schatten der Steineichen, die Statuen, 
von Moos bedeckt, rufen das Geheimnis eines verzauberten Wäldchens hervor; unter 
dem dichten Laub wuchert das Gestrüpp, der Hain -  ganz verborgen inmitten der 
heiligen Stadt -  ist Friedhof der alten Götter und Musen. Sichtbarer Tod als Sinn der 
Geschichte?

Plötzlich liegen die Gegenstände im Hain uns fremd gegenüber: der Hain wird zum 
ausweglosen Kerker, die Orientierungspunkte sind austauschbar geworden: von einer 
Helligkeit zu einer Dunkelheit oder umgekehrt; das Licht, die Düfte, die Klänge sind 
an nichts gebunden, sie stehen isoliert, freischwebend innerhalb einer toten Welt. Ist 
also Geschichte der Ort der Todesfludit?

Ich höre nodi seine Worte: »Aber wie, wie ist es möglich? Diese Natur hat mich aus 
der Blindheit der automatischen Reflexe, des rein vegetativen und sensitiven Lebens 
befreit und durch geheimnisvolle Mäander zur Lichtung des vom Menschen gerodeten 
Urwaldes geführt; sie hat midi neugierig gemacht, fähig, Fragen zu stellen, Grenzen 
zu überschreiten, Entscheidungen zu treffen.

Mit dem Feuer habe ich, als Mensch, die Unheimlichkeit des Urwaldes zerstört, um 
menschlidie Orte zu schaffen, die deshalb ursprünglich sakrale Orte sind, weil sie die 
vom Menschen verwirklichte Transzendenz beteuern. Die Natur selbst ist es, die mir 
dies gestattet hat, und idi stehe vor dem Wunder des Geistes, des Wissens. Die Natur 
läßt midi trügerisch frei, idi entferne midi von ihr, ich durchschreite unvorstellbare Ent­



fernungen, die Geschichte fängt an, durdi midi die Natur zu durchfurchen, und plötzlich 
bemerke ich, wie diese midi an einem kaum bemerkbaren Faden gebunden hält, an 
einem einzigen Faden, dem des tauben, stummen Todes, mit der Zeit der Erschlaffung, 
die wie Gift in meinen Gliedern, in meinen Knien aufsteigt, meinen Sdiritt unsicher 
macht, das Auge sdiwächt, den Drang zur Arbeit lähmt: auf meinem Grab soll stehen, 
daß meine Neugierde midi Schätze erblicken ließ, die ich nie erreidien konnte: ich will 
aber nodi genießen. Ich erblicke das Wunder jener riesigen Magnolie, die wie eine Grab­
stele an einem dunklen Abgrund steht. In ihrem Schatten, wie in ihrer Sdiönheit, 
verbirgt sich aber die tückische, unheimliche Finsternis des Todes, meines Todes.

Den Tod nicht ehrenl Dies ist der einzige Fludi, der mir gestattet ist, den Tod nicht 
zu ehren, damit man wisse, daß er sich meinem Bewußtsein entzogen hat und mir 
feigerweise in der Kehle das "Wort, das befreiende Wort erstickt hat. Die Gefahr des 
Todes hinter den Kulissen der Landschaft muß idi erwarten, stehend!«

Der Freund starb nicht stehend.
Erinnerungen? Die Zeit fließt unauffällig, unheimlich wegen der Unfaßbarkeit der 

Hoffnungen, der zerschlagenen Hoffnungen, die sie in sich trägt. Das Zeitraffen der 
Er-Innerungen, des re-cor-dare. Das Innere wovon? Das Herz welcher Schmerzen? Die 
schon beinahe mythisch gewordenen Freiburger Jahre, 1928 — die dort neu beginnende 
Lehrtätigkeit Heideggers! Was das damals für den Toten bedeutete: das Beisammensein 
mit ihm, nun endlich als Geschenk der vorangegangenen Jahre, in Freundschaft, Be­
wunderung, Glauben.

Wir, die Jüngeren, kamen aus dem Ausland zur Stätte des Lehrens und Lernens im 
Vertrauen zu der erzieherischen Macht des Geistes gegen die Barbarei in unserer Hei­
mat: Ortega, Zubiri saßen mit uns im überfüllten Hörsaal. Aber die wahre Macht des 
Lehrers, die Unerbittlichkeit seines Lehrens, die Kraft zur Gliederung und Interpreta­
tion des Textes offenbarten sich hauptsächlich im Seminar. Philosophie schien schlecht­
hin das Maßgebende: von der Wirklichkeit abstrahierend, um doch das Leben zu ge­
stalten; Aufdeckung des zu Bewerkstelligenden.

Husserl lehrte noch die letzten Semester, aber schon schlug sich die Jugend zu Hei­
degger. Ironie des Schicksals: Husserls Phänomenologie schien ihr, ja uns nicht aus­
reichend verpflichtend. Mir selbst galt Heideggers Interpretation der Antike als eine 
Art Offenbarung: in der Hegelsdien Tradition Croces und Gentiles erzogen, hatte ich 
gelernt, die Philosophie der Antike allein als Ansatz des abendländischen Denkens zu 
betrachten, als das Land, auf das vielleicht die Sehnsucht sich richten kann, aber zu dem 
es eigentlich keine Rückkehr gibt. Hatte nicht Hegel gesagt: jede Sehnsucht auf dem 
Gebiet der Geschichte der Philosophie sei vergeblich, ja unstatthaft? Und nun in jenem 
Hörsaal kamen Platon, Aristoteles durch eine neue Sprache zu Wort, die wir nicht 
geahnt, die wir überlesen hatten. Das Mißverständnis versperrte uns zugleich audi den 
Zugang zum Humanismus. Behauptete doch etwa B. Spaventa unangezweifelt, daß die 
wahre italienische Philosophie nicht auf dem Scheiterhaufen in Italien zugrunde ging,



sondern gerade im deutschen Idealismus weiterlebte. So erschien der Humanismus nur 
nodi historisch bedeutsam.

Husserl selbst mahnte midi -  einen Italiener - , die Last der Geschichte hinter mir zu 
lassen, um midi ganz der unvoreingenommenen Klärung der Phänomene zu widmen. 
Er meinte überraschend naiv: »Die heutige italienische Tradition ist glücklicherweise 
von der Geschichte der Philosophie unbelastet: die beste Voraussetzung, um Phäno­
menologie zu verwirklichen!« Der Tote sah in Husserl den großen Lehrer, in Heidegger 
den besten Freund, die Realisierung der eigenen Hoffnungen! Idi erinnere mich der 
Worte Husserls — wie derer eines alttestamentarischen Propheten: »Schauen Sie sich 
genau um, Sie sind jung, behalten Sie das, was Sie hier sehen und hören, in Erinnerung: 
Sie werden es eines Tages brauchen, Sie werden es mahnend der Jugend weitererzählen.« 
Wieso mahnend? Husserl selbst war sidi gewiß am Beginn der dreißiger Jahre des 
tragischen Sinnes dieser Worte nicht bewußt, er ahnte nicht, was ihn die Geschichte 
einige Jahre später erleben lassen würde.

Heidegger betonte schon vor Dreiunddreißig die Erdgebundenheit, die Zugehörigkeit 
zum Schwarzwälder Dorf, das Bauerntum, die Scholle, die Verachtung für das wurzel­
lose Leben der Großstadt. Seine Gedankenwelt wurde schon damals von ihm immer 
mehr als eine »deutsche Angelegenheit« betont, von ihm, der das Griechentum wieder­
entdeckt hatte, abseits von der lateinischen Tradition, die für ihn keine philosophische 
Bedeutung aufwies. Vor dieser schroff gezogenen Grenze fühlten wir Ausländer uns 
in eine andere Welt zurückgestoßen: ausgeschlossen von jener Gemeinschaft, verwundert 
und verwundet. Fühlte es auch der verstorbene Freund? Er war kein Deutscher. Die 
Bewunderung für Heidegger war zu groß, um derartige Gefühle in ihm aufkommen zu 
lassen; man darf, gerade im vorübereilenden Glück, das Geheimnis der eigenen Zweifel 
und Gefühle nicht befragen.

Dann plötzlich hereinbrechend, zerstörend, die Jahre von Dreiunddreißig an: Heideg­
gers Rektorat, seine Antrittsrede; unter seinem Rektorat die Verbrennung der jüdischen, 
marxistischen Bücher, der Zeugnisse der ‘zersetzenden’ Wissenschaft. Vor der Universi­
tätsbibliothek loderte das Feuer. Jegliches Gespräch mit dem Kunsthistoriker, mît dem 
klassischen Philologen, mit dem Historiker, mit den vermeinten geistigen Freunden er­
starrte, war plötzlich unmöglich geworden. War dies die Frucht der philosophischen 
Bildung, sollte diese Bildung so wenig für das Leben, für die Geschichte bedeuten?

Noch kurz vor seinem Tod zitierte der Freund Brecht-Verse: »So sage es, so sage es 
einmal, was wir gelitten haben, wie wir immer wieder im morsdien Boden eingesunken 
sind; die Mühe ging über unsere Kräfte.« Es zerriß ihn, es traf ihn im Innersten.

Dann seine Ernennung in Freiburg, als Nachfolger Heideggers, gleich nach dem 
Krieg:

Ein warmer Herbstabend, einer von jenen, die bedrückend sind, wenn der Föhn alles 
in sdiwerfeuchten Dunst auflöst; die Dunkelheit in der zerstörten alten Stadt; die 
letzten Blätter, die noch an den Bäumen hafteten, wurden so lange vom Wind gezerrt, 
bis sie schließlich auf dem feuchten Boden kleben blieben. Die Trostlosigkeit jener



Herbststimmung wurde vom warmen, fein zerstäubten Regen begleitet. Die eigenartige 
Stille, die immer Ruinen umgibt, wurde hier und da nodi verstärkt von dem einsamen 
Geräusch der auf dem Boden schleifenden Latten oder eines Fensterladens, den der 
Windstoß Zuschlägen ließ. Bei der spärlidien Beleuchtung schienen die Straßen nicht 
einer menschlichen Stadt anzugehören, sie waren wie Schlünde der Unterwelt. Die 
seltenen Liditstreifen warfen schräge phosphoreszierende Farben in der Dunkelheit. 
Audi an jenem Abend wurde Satz für Satz im Gespräch das, was tot war, begraben.

Seinem Begräbnis folgte niemand, wie er es gewünscht hatte; ein letzter Hinweis auf 
die zerbrochene Gemeinschaft?

Barano d’Ischia 
Testaccio 

September 1968



Vorwort

Seitdem Descartes -  auf Grund seiner Untersuchung über ein ‘erstes Wahres’, auf dem 
die Philosophie neu aufzubauen wäre -  die humanistisdien Fächer von der Philosophie 
ausgeschlossen hat, wird das Problem des Bildes von philosophischen Erörterungen 
nicht nur außer acht gelassen, sondern ausgeschlossen. Der Prozeß, der aus der Ent­
deckung eines ersten Wahren abgeleitet -wird, kann nur einen rationalen Charakter 
auf weisen. So ist es geschehen, daß mit dem allgemein bei Descartes angesetzten Beginn 
des modernen Denkens rationales — d. h. wissenschaftliches -  und pathetisches -  d. h. 
rhetorisches — Reden getrennt wurden und die Redekunst, die bildhafte Sprache, von 
der philosophischen Wissenschaft ausgeschlossen wurde.

Wir führen einige Beispiele dafür an, wie ablehnend etwa die neuzeitliche Philosophie 
auf solche Phänomene und ihre Ansprüche reagierte. Bei Locke heißt es: »Wir müssen 
zugeben, daß die ganze Redekunst, all die künstliche und figürliche Anwendung des 
Wortes, welche die Beredsamkeit erfunden hat, zu nichts weiter dient, als unrichtige 
Vorstellungen zu erwecken, die Leidenschaften zu erregen, dadurch das Urteil zu miß­
leiten, und so in der Tat eine vollkommene Betrügerei sei.«1

Noch schärfer äußert sich Kant: »Die redenden Künste sind Beredsamkeit und Dicht­
kunst. Beredsamkeit ist die Kunst, ein Geschäfi des Verstandes als ein freies Spiel der 
Einbildungskraft zu betreiben. . .  Der Redner also kündigt ein Geschäft an und führt 
es so aus, als oh es bloß Spiel mit Ideen sei, um die Zuhörer zu unterhalten.«®

Auch Hegel kritisiert die Vorstellungskraft -  und damit die Rolle des Bildes - , indem 
er die bildhafte Sprache auf jene Form des Bewußtseins zurückführt, mit der die 
Religion das Absolute in unsachgemäßer Weise zu erfassen versuche. Vorstellung sei
— so erklärt er -  die Synthese des innerlichen Bildes und des erinnerten Daseins.8 Zu 
ihr gehöre der sinnliche Stoff, der aus der Anschauung gewonnen wird, und der hier nur 
in Form von Bildern ‘gedacht’ würde.4 Hegel fordert, daß die Vorstellungen in ihren 
Grenzen und in ihrer besonderen Unterschiedlichkeit — also in ihren gegenseitigen 
Beziehungen — zu untersuchen und zu bestimmen seien, damit sie nicht ausschließlich 
auf ein unmittelbares Verhältnis beschränkt blieben. Anderenfalls würde das Wissen 
auf der Stufe des vorstellenden Bewußtseins bloß zu einer subjektiven Gewißheit 
führen®, der irrtümlicherweise das Erreichen der Wahrheit zugetraut werden könnte. 
Daher ergibt sich für Hegel die Notwendigkeit, das vorstellende Bewußtsein zu über­



winden und dialektisch zu höheren Stufen des Denkens vorzustoßen.9 Hegel verknüpft 
seine Kritik am vorstelienden Bewußtsein mit einer Kritik an der Religion, indem er 
anstelle der -  von der Religion angestrebten — Versöhnung mit dem Absoluten im 
pathetischen Bild (Gefühl) jene im konkreten Begriff sucht und zu finden beansprucht.

Am Schluß sei hier noch Karl Marx erwähnt, der in seiner Kritik an der Religion 
eine ähnliche Stellung einnimmt. Weil im vorstellenden Bewußtsein das Denken nicht 
zum Zuge komme, gelange die Religion dazu, die Unerkennbarkeit Gottes zu folgern. 
»Es ist dasselbe, als wenn man sagt, es sei beweisbar, daß es einen Gott gäbe, aber seine 
‘differentia specifica’, *quid sit’ , das ‘Was’ dieser Bestimmung sei unerforschbar.«7

Marx wirft der Religion vor, daß sie ihren Inhalt -  d. h. die wissenschaftlichen Ge­
danken — aufgebe und Gott als ein unmittelbar Bestimmtes hinstelle. In der Vorstellung 
sieht Marx eine unbestimmte Einheit, die zur Erklärung Bilder, Metaphern an Stelle 
von Begriffen anwende; das geschehe vermittels von Analogien. Diese unzulängliche 
Methode nennt Marx die des »vorstelienden Bewußtseins«: sie erfasse wohl Unter­
schiede, aber nur als unmittelbare und nicht als ineinander reflektierte, d. h. sie gelange 
nicht zum »Begreifen« der Erscheinungen. Anstelle von Erklärungen würden vergeb­
liche Vorstellungen vorgebracht, die nicht über die Ebene der Analogie hinausgelangen. 
Die Macht des Bildes wird auch hier also nicht geleugnet, aber sie wird in einen Bereich 
verwiesen, der mit dem Philosophieren nichts mehr zu tun hat.

Heute hat man sich so sehr von den ursprünglichen Formen der humanistischen Ab­
handlungen -  in denen das Bildhafte, die Rhetorik, die Metapher eine so große Rolle 
spielen -  entfernt, daß sie, wenn man auf sie zurückgreift, befremdend und ‘unwissen­
schaftlich’ wirken.

Nur ein Beispiel: Agnolo Poliziano (1454-1494) beginnt seine einführende Vorlesung 
im Wintersemester 149 z - 149 3 über die ersten Analytika des Aristoteles mit einer 
Metapher. Er weist ausdrücklich darauf hin, daß diese eine philosophische Bedeutung 
enthält, weil sie im Menschen das Wundern und damit das Philosophieren in Gang 
bringe. Das Thema der einführenden Vorlesung ist die Widerlegung derjenigen, die ihn 
mißverstehen und verleumderisch als rationalen Philosophen bezeichnen. Er will statt 
dessen nur ein ‘grammaticus’ sein, einer, der das Wort in seinen sämtlichen Formen
— nicht nur in seiner rationalen Bedeutung — untersucht, um die verschiedenen Formen 
der Unverborgenheit, die sich durch die Sprache bekunden, aufzudecken; ‘grammaticus’, 
dessen Ideal die Einheit von ‘res’ und ‘verba’, von Inhalt und Form, von Wahrheit 
und Pathos ist.

Es geht mit der metaphorischen Erzählung, mit der Poliziano seine erste Vorlesung 
ansetzt, nicht um den Ausdruck eines ‘spielerischen’, literarischen oder den Witz lieben­
den ‘Florentiner’ Geistes, sondern um die für Poliziano prinzipiell bedeutsame Be­
mühung, durch Bilder zu sprechen, um so die Grenzen des rein rationalen Redens zu 
überschreiten und den Mensdien als pathetisches und rationales Wesen — also als ein 
Ganzes — zu erfassen und zu bewegen. Die These, die er auch in seiner Einführung zu 
den >Silvae< des Statius und den »Institutiones oratoriae< des Quintilian hervorhebt,



lautet: nichts ist wichtiger und erhabener, als in die Herzen und in den Geist der Men­
schen einzudringen, indem wir ihre Affekte mäßigen oder anstacheln, um sie dorthin zu 
führen, wohin wir wollen.

Welcher Wissenschaftler würde es heute wagen, in folgender Weise seine Vorlesungen 
über einen Teil des aristotelischen Organon zu eröffnen? »Ein wenig zu fabeln macht 
Spaß, aber von der Sache her, wie Flaccus sagt, denn auch Fabeln, die man für Märdien 
hält, sind manchmal Ursache und sogar Werkzeug der Philosophie. Habt ihr einmal das 
Wort Vampir gehört? Mir jedenfalls erzählte die Großmutter als kleinem Buben, in 
den Einöden gäbe es Vampire, die weinende Buben verschlängen . . .  Auch heute noch 
befinden sich nahe meinem kleinen Gut in Fiesole -  das ‘leuchtende Quelle’ heißt — in 
geheimnisvollen Schatten sich bergend, Vam pire, . .  Der Vampir, so sagt Plutarch, 
habe herausnehmbare Augen, d. h. die er nach Belieben herauslösen und fortlegen kann 
und wieder nach Belieben an sich nehmen und einheften kann: in der Art, wie Greise 
Augengläser benützen, mit denen sie ihrer von dem Alter geschwächten Sehfähigkeit 
aufhelfen . . .  Der Vampir also heftet sich, ehe er das Haus verläßt, die Augen ein, und 
streicht über die Märkte und Plätze, über die Straßenkreuzungen, durch die Gassen, 
durch die Kirchen, durch die Bäder, durch die Kneipen, sieht sich alles an, durchsucht es, 
beschnüffelt es: du kannst etwas noch so gut verstecken, ihm bleibt nichts verborgen . . .  
Wenn er aber nach Hause kommt, nimmt er gleich auf der Schwelle die Augen heraus 
und legt sie in ein Etui. So ist er zu Hause immer blind, draußen aber immer mit Augen 
versehen. Vielleicht willst du wissen, was er zu Hause tut? Er hockt da, spinnt Wolle 
und singt manchmal vor sich h in . . .  Zu ihnen (den Vampiren) gehören die, die, wenn 
sie midi Vorbeigehen sehen, stehen bleiben, als müßten sie der Sache auf den Grund 
gehen, neugierig hinschauen, wie die Käufer auf dem Markt das tun, und bald mit 
zueinander gedrehten Wackelköpfen flüstern: ‘Das ist Polizian, eben der Maulheld, der 
sich plötzlich als Philosoph ausgibt’. Kaum gesagt, fliehen sie davon, wie eine Wespe, 
wenn sie gestochen hat.«8

Es gibt Vampire sowohl'in den Einöden wie in den Städten: sie untersuchen ‘kritisch’, 
sie haben z. B. eine bestimmte starre Vorstellung vom Philosophen und fällen danach 
das Urteil, ob jemand ein Philosoph sei oder nicht!

Es ist die Aufgabe dieser Arbeit, die Macht des Bildes wieder zu ihrem Recht zu 
bringen und dadurch erneut die Frage nach der Beziehung zwischen Philosophie und 
Rhetorik zu stellen. Das geschieht allerdings nicht in der Absicht, antike Formen und 
Fächer wiederzubeleben. Es gilt etwas Prinzipielles aufzudecken und zu behaupten.

Wir müssen unterscheiden zwischen der beweisenden Sprache in ihrer logischen, ratio­
nalen Struktur und der rein überzeugenden, rhetorischen Sprache. Worin besteht ihre 
gegenseitige Beziehung? Beide gehen von der Angabe von Gründen aus: die eine von 
Gründen, die die ‘Ratio’, den Verstand betreffen, die andere von Gründen -  Bildern - , 
die das ‘Pathos’, die Leidenschaften beeinflussen.

Wie steht es aber nun mit jener Sprache, die unmittelbare Aussage der Urgründe 
selbst ist? Sie wird gewiß keinen ‘rationalen’ Charakter aufweisen, denn damit müßte



sie Bestimmungen durch A ngabe des G rundes liefern. W äre  also neben die ‘rationale’ , 
‘beweisende’ Sprache eine a-rationale, rein ‘hinweisende’, semantische Spradie zu  stellen, 
deren Stru ktur von der beweisenden, rationalen verschieden ist?

Platon hat im »Siebten Brief < die These von der Unzulänglichkeit der Sprache auf ge­
stellt. Wurzelt nämlich die beweisende, wie die hinweisende Form der Rede in der 
'Theoria*, in der ‘Sichf, so muß erkannt werden, daß das ‘Sehen’, die ‘Schau’ den Bezirk 
der Sprache übersteigt und das ‘Bild’, das ‘Eidos’ in den Vordergrund tritt. Ware dem­
nach die Unzulänglichkeit sowohl der rationalen als auch der weisenden Spradie zu 
behaupten, weil sie im ‘Sehen’ als einem ursprünglicheren A kt als dem der Sprache 
selbst gründen?

Die abendländische Tradition deutet den Menschen als ein rationales und pathe­
tisches Wesen. Hinzu kommt, daß die Ratio keineswegs auf das Pathos wirkt, daß 
vielmehr im pathetischen Bereich das Bild8, das Schema, die Typen maßgebend sind. 
So entsteht für den Philosophen eine schwerwiegende Aporie: entweder rational, 
wissenschaftlich, aber unwirksam oder rhetorisch, a-rational, nicht wissenschaftlich, aber 
wirksam zu sprechen. Wird sich im Verlauf der Untersuchung diese Aporie als ur­
sprünglich und unüberwindbar erweisen? Wäre zu behaupten, daß der rationale, be­
weisende Prozeß in einer rein weisenden, schematischen, bildhaften ‘Einsicht’ wurzelt, 
die als solche auch pathetisch und damit rhetorisch wirkt?

Auf der Suche nach einer philosophischen Tradition, welche die einheitliche Verwirk­
lichung von Pathos und Logos fordert, finden wir wesentliche Ansatzpunkte in der 
humanistischen Überlieferung. M. Nizolius (1498—1575) sah im Verlust der ursprüng­
lichen Einheit von Denken und Reden »jene vollkommen absurde, unnütze und 
tadelnswerte Trennung (dissiduum absurdum sane et inutile et reprehendendum) gleich­
sam von Zunge und Herz, so daß die einen das Wissen (sapere), die anderen das Reden 
(dicere) beibraditen. Dies sind Worte Ciceros, aus denen offen siditbar wird, daß vor 
Sokrates und Platon die Wissenschaft des rechten Handelns und des schonen Redens 
(recte faciendi et ornate dicendi scientia), d. h. die Philosophie und die Redekunst nicht 
unterschieden, sondern durchaus als ein und dieselbe angesehen wurden; auch waren 
Redner und Philosophen, da sie beide zusammen das Sprechen und das Verstehen 
lehrten (dicendi et sapiendi praeceptores), nicht voneinander getrennt und abge­
sondert (disjunctos et distractos), wie sie es heute sind. Deshalb lesen wir, daß so viele 
in beiden Bereichen, d. h. in Philosophie und Rhetorik, bedeutende und berühmte 
Männer in alten Zeiten gelebt haben: Aber dann wurde -  ich weiß nidit durch welches 
dem Menschengeschlecht feindliche Geschick (adverso humano generi fato) -  Sokrates 
geboren, der zusammen mit Platon jene so schöne Vereinigung von Philosophen und 
Rednern zerstörte (tam pulchram illam philosophiae et oratoriae societatem, philo­
sophorum et oratorum conjunctionem disjunxit).«10

Da das ‘Sehen’, die ‘Schau’, die der Theoria innewohnt -  als Grundlage jedes ratio­
nalen Prozesses - , durch Sinnesorgane vollzogen wird, erhalten diese innerhalb der 
Philosophie den Anschein einer Metapher. Ist nun die Metapher -  die meistens auf



Bilder zurückgreift -  als ein rein literarisches Mittel zu betrachten, wie allgemein ange­
nommen wird, oder ist sie in der Aussage über das Ursprüngliche unumgänglich? Sollte 
demnach dann der Metapher mit ihrem bildhaften Charakter eine theoretische Rolle 
und Bedeutung zukommen? Wenn aber wiederum die Sprache gegenüber dem vor­
rangigen Bild nichts Ursprüngliches darstellt, sollen wir dann sagen, daß nicht nur das 
Bild, die Schau, sondern auch das Schweigen ursprünglicher sind als die Sprache?

Die Annahme, diese Probleme seien rein theoretischer Art, ist irrig. Als ich midi vor 
einiger Zeit über das Thema der Zulänglichkeit und Unzulänglichkeit der Sprache und 
über den Vorrang des Bildes äußerte, warf mir ein Kritiker die völlige Verkennung 
der heutigen geistigen Lage vor: »Unser rationalistisches, angeblich dem Togos’ ver­
fallenes Zeitalter äußert sich primär im Bild, in der mahnenden Werbung und ‘Weisung’, 
in der ekstatisch überwältigenden Rhetorik, nicht in der zur Besinnung und zum kriti­
schen, differenzierenden Denken auf fordernden geschriebenen Sprache.« Die optischen 
und gestisch-mimischen oder musikalischen Wirkungen der Propaganda, der Reklame in 
Magazinen, Filmen, in Rundfunk- und Fernsehsendungen bestimmten viel stärker unser 
öffentliches Leben als differenziert und logisch geschriebene Bücher.

Dieser Feststellung entsprechend meinte der Kritiker weiter: »Dabei wird der 
‘Appell’ an die unterbewußten, angeblich ‘ursprünglichen’, ‘ irrationalen’ Mächte im 
Menschen .bewußt einkalkuliert und erlaubt die widersprüchlichsten Orakelsprüche, 
denen in zwanghaft vernunftlosem, narkotischem Trancezustand vom ‘Vernehmenden’ 
gehorcht wird.«

Die geistige Lage, wie sie von diesem Kritiker geschildert wird, würde also keinen 
Ansatz zur Erörterung der von mir eben angedeuteten Probleme bieten. Sollte sich die 
These des Vorranges des Logos statt des Bildes als aktueller erweisen?

Der Vorrang des Bildes gegenüber dem Logos kann als Problem erst im einzelnen 
behandelt werden nach einer eingehenden Erörterung über Wesen und Struktur der 
philosophischen Erfahrung und der Sprache.

Noch eine formale Bemerkung zum Aufbau der vorliegenden Schrift: wir beginnen 
mit modernen Beispielen und enden mit dem Humanismus -  nicht nur, weil dieser bis 
in die moderne Zeit nachwirkt, sondern vor allem weil erst die Entwicklung unserer 
Problematik uns den neuen Zugang zum Humanismus und zum Verständnis seiner 
Aktualität erlaubt.

i Locke, Untersuchungen über den menschlichen Verstand, III, 10.34.
I  K ant, K ritik  der U rteilskraft, 1. Aufl., Berlin 1790, S. 203.
3 H egel, System der Philosophie, 3. T eil, D ie  Philosophie des Geistes, W  X , § 4 j 1 £F., S. 

328ÎÎ,
4 H egel, a .a .O .,  W  V III , 1. Teil, § 20, S. 73 ff.; vgl. Vorlesung über die Philosophie der 

Religion, I, W  X V , S. 128 ff. und System der Phil., III, W  X , § 499, S. 324.



j  H egel, System der Phil., III, W  X , S. § 413, Zu satz; ygl. Vorlesung über Philosophie 
der Religion, I, W  X V , S. 1É2.

6 D as Verhältnis des vorstellenden Bewußtseins zu r Anschauung und zum Denken hat Hegel 
in der >ReligionsphilosopMe< und im Abschnitt »Die offenbare Religion« in der »Phäno­
menologie des Geistes< behandelt. V g l. H egel, Vorlesung über die Phil, der Religion, I, W W  
X V , S. 128 -171 und Phänomenologie des Geistes, W W  II, S. ' 563-601; vgi. auch die Ein­
leitung zur Geschichte der Phil, im Abschnitt über das Verhältnis von Philosophie und 
Religion, in Vorlesungen über Gesch. d. Phil., I, W  X V II , S. 97-114 .

7 K . M arx, M ega, I/I, S. 9 j .
8 Poliziano, O pera, tom. III, Lugduni 1533, S. 3 ff.; jetzt in: Le Selve e la Strega, ed. I. 

D el Lungo, Florenz xp zj, S. 184 ff.
9 ‘B ild ’ entspricht hier dem griechischen Terminus eidos, der verstanden w ird  in der Bedeu­

tung von Gestalt, a u f Grund deren erst eine Bestimmung oder ein Verhalten möglich ist; 
eidos ist deswegen auch Schema und Typos. Ich würde hier in diesem Sinne die Term ini 
vorläufig als Synonym e gebrauchen.

10 M . N izolius, D e  veris principiis et vera  ratione philosophandi contra pseudophilosophos 
Libri IV , hrsg. v . Quirinus Breen, Rom 1956, Bd. II, S. 32.



I. Teil 
Bild und Zugang zum Kunstwerk

I Der Versuch der Kunst, ‘hinter’ die empirischen Feststellungen 
zu gelangen

i  D er Zugang zum  Kunstw erk

Jede Beschäftigung mit Kunstwerken stößt auf zwei grundsätzliche Thesen: in beiden 
erhält die Kunst eine unerwartete prinzipielle Bedeutung. Die eine These behauptet, daß 
der Künstler fähig sei, die Kruste der empirischen Feststellungen zu durchbrechen, ‘hin­
ter’ sie zu gelangen und dadurch die Urformen der menschlichen Realität zu erreichen. 
Die zweite These behauptet, daß es unmöglich sei, dem Kunstwerk auf Grund logischer 
Erörterungen und empirischer Feststellungen nahezukommen. Hier stehen sidi Logos 
und Phantasie gegenüber. Diese These scheint auf den ersten Blick jeder Willkür in der 
Deutung eines Kunstwerks die Bahn freizugeben und droht, jede Literatur- und Kunst- 
wissenscbaft, im traditionellen Sinne, unmöglich zu machen.

Bleiben wir bei der zweiten These, die die Möglichkeit leugnet, dem Kunstphänomen 
durch logische Erwägungen nahezukommen und die zugleich die Selbständigkeit und die 
pathetische Wirkung der Bilder, der Schemata in der Kunst betont. Wir müssen die hier 
auf tretenden Fragen erörtern, weil wir grundsätzlich darum bemüht sind, den Vorrang 
und die Rolle des Bildes und seine pathetische Wirkung näher zu bestimmen.

Wir gehen von einigen Äußerungen T. S. Eliots aus, die sowohl die Unmittelbarkeit 
als auch die Madit der dichterischen Bilder und ihre jeden rationalen Zugang a b ­
schließende Eigenständigkeit offensichtlich werden läßt. Eliot leugnet prinzipiell, daß 
die rationale Auslegung einen Zugang zur Dichtung zu eröffnen vermag. Er behauptet 
sogar, daß solche Erklärungen und diese Form des Wissens eigentlich ein Hindernis für 
das Verständnis der Dichtung seien. »Nach meiner Erfahrung in der Würdigung von 
Poesie habe ich immer gefunden: je weniger ich vom Dichter und einem Werk wußte, 
bevor ich ihn zu lesen begann, desto besser.«1

Eliot geht noch einen Schritt weiter, indem er das Verhältnis zwischen Wissen und 
Genuß im Hinblick auf das Kunstwerk umkehrt; nicht das Wissen soll zum Genuß oder



zum Verständnis des Werkes führen, sondern der Genuß zum Wissen. »Es ist besser, 
den Antrieb zur Aneignung von Gelehrsamkeit dadurch zu gewinnen, daß man die 
Dichtung genieße, als anzunehmen, man genieße die Diditung, weil man sich die Ge­
lehrsamkeit angeeignet hat. Ich liebte gewisse französische Dichtungen leidenschaftlich, 
lange bevor idi audi nur zwei Verse von ihnen richtig hätte übersetzen können.«2

An anderer Stelle bezieht sich Eliot auf Dante. Wesentlich für dessen Diditung, so 
meint er, sei das Bild, die Allegorie und der Genuß, den sie erweckt, nicht aber ihr er­
klärbarer Sinn. Bei guten Allegorien, wie den Danteschen, ist es nicht notwendig, zu- 
nädist den Sinn zu verstehen, um die Dichtung zu genießen, sondern der Genuß der 
Diditung erweckt in uns das Verlangen, den Sinn zu verstehen.3 »Es ist ein Prüf­
stein . . . ,  daß edite Dichtung sich micteilen kann, bevor sie verstanden wird. Der Ein­
druck kann bei vollständigerer Kenntnis bestätigt werden; idi habe im Falle Dantes 
und mehrerer anderer Dichter in Sprachen, in denen ich wenig geübt war, festgestellt, 
daß solche Eindrücke durchaus nicht der Einbildung angehörten.«4

Eliot versucht, am Beispiel Dantes zu zeigen, wie ein Dichter -  obgleich reich an 
Wissen -  leicht’ zu lesen ist, weil der ursprüngliche Zugang nicht durch das Wissen, 
sondern durch die Bilder selbst zustande kommt. Das allegorische Verfahren fordert 
»Einfachheit und Verständlichkeit«, während wir heute irrtümlicherweise »an eine 
Allegorie wie an ein mühseliges Kreuzworträtsel zu denken pflegen«.5 So empfiehlt 
Eliot — im Gegensatz zu allen Kommentatoren — bei der Lesung des ersten Gesangs vom 
‘Inferno’ sich nicht mit der 'Bedeutung’ des Leoparden, des Löwen und der- Wölfin zu 
plagen. Den Bildern wohnt eine Unmittelbarkeit, eine Intensität und daher auch ein 
Ansprudi inne, den die Begriffe und Erklärungen nie erreichen. »Durchschreiten wir das 
‘Inferno’ bei einer ersten Lesung, so gewinnen wir eine Folge von phantasmagorischen, 
aber deutlichen Bildern, von Bildern, die miteinander iusammenhängen, insofern, als 
ein jedes das vergangene verstärkt.«0

Im Zusammenhang mit solchen Thesen — und um sie verständlicher zu machen -  
könnte man anführen, daß es nodi bis zu Beginn dieses Jahrhunderts in Italien keine 
Seltenheit war, Bauern zu begegnen, die ganze Gesänge der »Göttlichen Komödie< oder 
des >Orlando furioso« auswendig vortrugen. Der Genuß, den sie dabei hatten, war der 
Beweis ihres unmittelbaren Verhältnisses zur Dichtung. Die dichterische Darstellung 
der Leidenschaften, die auf tauchenden Bilder, in denen Situationen und Handlungen 
eines Helden in Erscheinung traten, galten ihnen nodi als eine reale Welt, völlig frei 
von geschichtlichen, theoretischen oder literarischen Erklärungen und Hintergründen. 
Ähnliche Thesen wie hier auf dem Gebiet der Diditung sind auch in anderen Künsten, 
z. B. in der Malerei, nachzuweisen. Wir wählen aus den Schriften des Malers Willi Bau­
meister jenen Abschnitt, wo er über den von ihm so genannten »voreingenommenen 
Beobachter« schreibt: »Dieser bringt seinen Aktivismus mit, der ihn fortwährend an­
regt, alsbald Stellung zu nehmen, zu urteilen. Er ist außerordentlich überlagert von 
herkömmlichen Eindrücken, von dem durchaus Gewohnten, das ihn in diesem Fall er­
stickt. Außerdem vom zweckmäßigen Sehen, von der Welt der Ratio. Damit kommt



er über das Gegenständliche nicht hinaus, und so bleibt ihm das Künstlerische verschlos­
sen, Er will ‘verstehen’ . . .  Würde er der Betrachtung mehr Zeit einräumen, so wäre 
Gelegenheit, über die nur gegenständlichen Eindrücke hinweg auch die künstlerischen 
Werte langsam aufsteigen zu lassen.«7 Ihm stellt Baumeister den >naiven Betrachter* 
entgegen, der, nur mit dem Schauen beschäftigt, viel weniger rationalen Forderungen 
unterliegt; er läßt sich nicht zu einem Urteil drängen und läßt auf sich beruhen, was er 
nicht verstandesmäßig erfassen kann.

2 O ie  Verschiedenheit der künstlerischen und der empirischen W elt: 
die Erinnerung im Bereich der Kunst

Gaston Bachelard weist in seinem Buch »Poetik des Räumest8 darauf hin, daß ein 
Philosoph, der sich mit der Frage der dichterischen Einbildungskraft beschäftigt, vor 
allem das Problem des Bildhaften berücksichtigen muß. »Die lange Anstrengung von 
Gedankenverbindungen und Gedankenkonstruktionen . . .  ist hier unwirksam. Hier 
heißt es gegenwärtig sein, in der Gegenwart des Bildes, in der Minute des Bildes: wenn 
es eine Philosophie der Poesie gibt, dann muß diese Philosophie entstehen und wieder 
entstehen aus der Gelegenheit eines dominierenden Verses, aus der totalen Hingabe an 
ein isoliertes Bild, im genauesten Sinne aus der Ekstase der Bild-Neuheit.«9 Wann, wie 
und wo taucht aber überhaupt das künstlerische Bild, von dem hier die Rede ist, in 
unserer Welt auf?

Marcel Proust beschreibt in den letzten zwei Bänden seines Werkes >Auf der Suche 
nach der verlorenen Zeit< unter dem Titel »Die wiedergefundene Zeit<, wie die phan­
tastischen Erscheinungen, die er zu klären versucht, keineswegs mit empirischen Fest­
stellungen verknüpft sind. Im 3. Kapitel des I. Bandes stellt er sich die Frage nach dem 
Wesen dichterischer Vergegenwärtigung der Vergangenheit.

Beim plötzlichen Eintreten der dichterischen Erinnerung bemerkt Proust, wie ihn ein 
Gefühl der Glückseligkeit durchströmt: »Meine ganze Entmutigung verflüchtigte sich 
vor derselben Glückseligkeit, die in verschiedenen Zeitepochen meines Lebens der Blick 
der Bäume, die idi glaubte, während eines Spaziergangs um Balbek wiederzuerkennen, 
mir gegeben hatte oder. . .  der Geschmack der Madeleine, die von Tee an gefeuchtet 
war.«10

Bei dem Versuch, jene besondere Form der Erinnerung zu deuten, die in ihm Glück­
seligkeit hervorruft, stellt er fest, daß die empirische Tatsache unwesentlich ist, wie etwa 
die in den Tee getauchte Madeleine, die zunächst der Auslöser der Erinnerung zu sein 
scheint. Die Erinnerung beruht nicht auf den vergangenen Tatsachen selbst, sondern auf 
den rein bildhaßen Elementen, die mit ihnen auftauchen und die eigentlich nicht in den 
ehemals empirischen Feststellungen kristallisiert sind: »Die Beseligung, die idi eben 
empfunden hatte, war tatsächlich ganz die gleiche wie diejenige, die ich beim Geschmack 
der Madeleine gefühlt und deren tiefe Gründe zu suchen ich damals auf geschoben hatte.



Der eine materielle Unterschied lag in den Bildern, die dadurch beschworen wurden; 
ein tiefes Azurblau berauschte meine Augen, Eindrücke von Kühle, von blendendem 
Licht wirbelten um midi herum.«11 In den Vordergrund treten also anscheinend reine 
Sinneserscheinungen. Bemüht, jene unerklärliche Glückseligkeit zu verstehen, geht 
Proust in seiner Analyse einen Sdiritt weiter und bestätigt, daß es sich bei den Erschei­
nungen, die seine Freude im Verlauf der künstlerischen Schöpfung auslösen, um Sinnes­
erlebnisse handelt, und zwar um phainómena, um Erscheinungen der verschiedenen 
Sinnesgebiete. Im Rückblick auf eine andere schöpferische Erfahrung sagt er: »Empfin­
dungen von großer Warme mischten sich hinein, doch waren sie untereinander verschie­
den: von Rauchduft durchzogen, gesänftigt durch den frischen Rudi einer Waldland­
schaft . .  ,«12 Diese Welt des reinen phainesthai, des reinen ‘Sich-zeigens’ entfernt sich 
fortschreitend von den ehemaligen empirischen Erfahrungen; sie sind so mächtig, daß 
Proust durch sie von seinem augenblicklichen Aufenthaltsort entrückt wird und sich 
plötzlich vor völlig irrealen Erscheinungen befindet. Den Anlaß dazu liefert, wie 
Proust meint, ein empirischer, mnemonisdier Hinweis; aber was sich ihm vergegen­
wärtigt, ist etwas völlig Neues, das sich wie durch eine magische Handlung plötzlich 
entfaltet. In seine Sprache dringen ‘logisch’ nicht zusammenhängende Bilder ein: »Ich 
wischte mir den Mund mit der Serviette ab, die er mir gleichzeitig reichte; sogleich aber
-  wie es jener Person aus »Tausendundeine Nadit< ging, die, ohne es zu wissen, genau 
den Ritus ausführte, dank dem, für sie allein sichtbar, ein gefügiger Genius erschien, 
der bereit war, sie in die Ferne zu führen -  schwebte eine neue, azurumwogte Vision 
an meinen Augen vorbei; dodi war sie rein und von Salzluft getränkt, sie sdrwoll zu 
Hügeln auf, die bläulichen Brüsten glichen . . .«13

Durch Erinnerung, die allein auf empirisdien Feststellungen fußt, bleibt das Leben 
gewöhnlich, es erreidit keine Höhepunkte, es gelangt zu keiner Ursprünglichkeit. Die 
Erinnerung an eine Tatsache erweist sîdi als rationale Einbalsamierung der ursprüng­
lichen Lebensersdieinungen; sie mag an zweckgebundene Kristallisationen anknüpfen 
und von Nutzen sein, nie aber wird sie den Bereich des Ursprünglichen erreichen. »Das 
geringste Wort, welches wir in irgendeiner Epoche unseres Lebens gesprochen haben, 
die unbedeutendste Gebärde..  . trugen den Widerschein von Dingen, die logisch gese­
hen nichts mit ihnen zu tun hatten und durch unseren Verstand davon getrennt waren, 
da dieser für sein Bedürfnis der Beweisführung nichts damit anzufangen w ußte. . .  -  
einmal war es ein rosiger Reflex des Abendlichtes auf der blütenbedeckten Mauer eines 
ländlichen Gasthauses, eine Empfindung von Hunger, ein Verlangen nach Frauen . . .  
blaue Wellengebilde des morgen dlidien Meeres, mit Melodien durchwoben . . .  die ein­
fachste Geste, die einfachste Handlung wie in tausend undurchlässige Gefäße einge- 
schlossen, von denen jedes Objekte von absolut verschiedener Farbe, Duftbeschaffenheit 
und Temperatur enthält, . .«14

Wie in der Literatur, so gehörte es auch in den bildenden Künsten der letzten fünfzig 
Jahre zu den zentralen Versuchen, immer wieder die Sinneserlebnisse von der Empirie, 
von den Feststellungen zu trennen und die Welt der Empirie als die Unwirklichkeit zu



zeigen. Wir erinnern an Kandinskys Bemühungen, »aus der Welt der zweckmäßigen 
Feststellungen von Tatsachen herauszutreten«, um mit den reinen, weisenden, sinnes- 
bezogenen Zeichen das Ursprüngliche zu bekunden und zur eigentlichen Realität vor­
zustoßen. Die alltägliche oder, wie Kandinsky sie nennt, die »praktisch-zweckmäßige 
Welt« ist eine Scheinwelt, die durchbrochen werden muß,weil sie die objektiv seiende 
Realität hinter ihrem Schein verbirgt. »Nie konnte ich es über mich bringen«, schreibt 
Kandinsky, »eine Form zu gebrauchen, die auf logischem Wege nicht rein gefühlsmäßig 
in mir entstand. Ich konnte keine Formen ersinnen, und es widert mich an, wenn ich 
solche Formen sehe. Alle Formen, die idi je brauchte, kamen ‘von selbst’ .«15

Ähnlich, wenn auch unter anderen Voraussetzungen, bemühten sich Mondrian, Arp, 
Malewitsch darum, sich aus dem Kreis der zweckmäßigen Tatsachen zu befreien, aus 
einer Welt, die das Urwesen der Wirklichkeit mit einem Schein verdeckt10.

Der Versuch, das ‘Geschaute’ gegenüber dem immer weiter um sich greifenden Prozeß 
des Logos zu verteidigen und von diesem frei zu werden, ist auf dem ganzen Gebiet 
der modernen Kunst nachzuweisen, auch in der Dichtung, z. B. beim Entstehen der mo­
dernen Lyrik. Wir zitieren ein klassisches Beispiel. Rimbaud spricht in dem berühmten 
Brief an seinen ehemaligen Lehrer Izambard vom Dichter als einem ‘Seher’. Er zeichne 
sich durch die Aufgabe aus, den Kreis der realen Tatsachen, der Feststellungen ablehnen 
und durchbrechen zu müssen, um zur dahinter liegenden Sicht der UrvArklichkeit zu 
gelangen. Der Dichter will und soll Verkünder dieses Ereignisses sein. Das *dérèglement 
des tous les sens« soll den Weg eröffnen zur Sicht des Objektiven. Rimbaud scheut sich 
nicht, Izambard den Vorwurf zu machen, er bleibe in einer subjektiven Dichtung stek- 
ken. »Sie sind also wieder Lehrer. Man ist der Gesellschaft verpflichtet, haben Sie mir 
erklärt; Sie gehören der Lehrerschaft an: damit bewegen Sie sich in der ausgetretenen 
Bahn des rechten W eges. . .  In'Ihrem Grundsatz sehen Sie strenggenommen nur subjek­
tive Dichtung: Ihr Versessensein darauf, den akademischen Futterkorb — Verzeihung! -  
wiederzugewinnen, beweist das. Sie werden aber nie weiter kommen als jemand, der 
befriedigt ist, ohne etwas getan zu haben, da er nichts hat tun wollen. Abgesehen davon, 
daß Ihre subjektive Dichtung immer entsetzlich fade sein wird.«17

Seine Vertiefung in die Welt der Sinne — mit dem Ziel, als cvoyant’ die »Entregelung 
aller Sinne« zu vollziehen -  führt Rimbaud zu einer erstaunlichen Entdeckung: »Zur 
Zeit wühle ich mich so viel nur möglich in Lumpereien hinein. Warum? Ich will Dichter 
werden, und ich arbeite daran, mich sehend zu machen: Sie werden es durchaus nicht 
begreifen, und ich wüßte es Ihnen kaum zu erklären. Es geht darum, durch die Ent­
regelung aller Sinne beim Unbekannten anzukommen. Die Leiden sind ungeheuerlich, 
aber man muß stark sein, als Dichter geboren sein, und ich habe midi als Dichter er­
kannt. Nicht im geringsten ist das meine Schuld. Es ist falsch zu sagen: Idi denke. Man 
müßte sagen: Es denkt m idi. . ,  7cf> ist ein Anderes. Um so schlimmer für das Holz, 
das sich als Geige vorfindet.«18

Rimbauds Kampf um die Objektivität geht weiter; seine Grundabsicht wird in dem 
Brief an Paul Domeny vom i j . Mai 1871 noch klarer. Der Protest gegen die französische,



romantisdie, ästhetisierende und subjektive Diditung geschieht im Namen der Objek­
tivität; daher der schroffe Gegensatz zwischen dem Literaten, dem Schriftsteller auf der 
einen Seite und auf der anderen Seite dem Dichter, der die subjektiven ästhetisierenden 
Formen verachtet, weil er selbst die Urrealität bezeugen will: » ...  es handelt sidi dar­
um, die Seele ungeheuerlich zu machen.«19

Hinzuweisen wäre außerdem etwa auf Baudelaires Sehnsucht nadi dem Rausch, in 
dem er nicht allein -  wie es so oft ausgelegt wird -  eine Flucht aus der ihn umgebenden 
bürgerlichen Welt sucht, sondern zu einer editen Realität vorstoßen will, zu jenem 
»Irgendwo, falls es außerhalb dieser Welt existiert«.

j  D ie Voraussetzungen des Phänomens Kunst: E A . Poes Theorie des Effekts, 
Baudelaires Theorie der Langeweile

Im Hinblick auf die Bedeutung der Kunst und auf die Rolle, die bei der Aufdedcung 
des Ursprünglichen, das hinter der empirischen, zweckbedingten alltäglichen Welt liegen 
soll, ersdieint es uns zweckmäßig, E. A. Poes Theorie des Effektes anzuführen, wie er sie 
in seiner >Philosophy of composition^0 behandelt.

Poe umreißt seine Theorie folgendermaßen; »Ich ziehe es vor, mit der Wahl eines 
Effektes zu beginnen. Ohne die Forderung nach Originalität je aus den Augen zu ver­
lieren -  denn wer es fertigbringt, auf eine so offenkundige und leicht erschließbare 
Quelle des Interesses zu verzichten, der ist auf dem falschen Weg - , stelle ich mir zu­
nächst die Frage, von weldien der zahllosen Effekte oder Eindrücke, denen das Herz, 
der Geist oder — nodi allgemeiner — die Seele offen steht, soll ich in diesem Falle Ge­
brauch machen?«

Versteht Poe unter ‘Effekt’ ein äußerliches Mittel oder etwas Prinzipielles? Und 
welchen Bezug hat diese Lehre zum Wesen der Realität, die die Voraussetzung der 
Kunst sein soll? Ein Diditer kann zum Beispiel einen Έ ίϊε ^ ’ erreidien, wenn er Hand­
lungen, Worte, Gedanken, Gegenstände plötzlich unter einem ganz neuen Vorzeichen, 
unter einer neuen Deutung, darstellt. Hinsidithdi der Handlung (wir wollen uns hier­
auf beschränken) sagt Poe: »Jede Handlung . .  . die ihren Namen verdienen soll, (muß) 
bis zur Lösung des Knotens durchgearbeitet sein. Nur wer die Lösung ständig im Auge 
behält, kann einer Handlung den Eindruck des Kausalen und Folgerichtigen verleihen.« 
Die Handlung muß ihre Wirksamkeit aus der Spannung beziehen, die entsteht, wenn
-  wie in der antiken ‘Fabel’ -  ein Knoten gelöst werden muß. Dies kann aber nur 
dadurch geschehen, daß die Handlung -  die Worte, die Gedanken usw. -  ihren Sinn im 
Entwurf einer den Handelnden bedrängenden möglichen Situation erhält, im Entwurf 
der, nach Poe, zum Wesen des Kunstwerkes gehört. Erinnern wir uns, daß die aristote­
lische Mimesis der Kunst nicht die empirische, historische Realität zum Gegenstand 
hatte; gerade darin unterscheidet sidi Kunst von Gesdiidite. Mimesis der Praxis war das 
Wesen der Kunst, und zwar als Entwurf eines möglichen Rahmens, von Aristoteles



Mythos genannt, in dessen Spannung die mensdilidien Leidenschaften, Handlungen, 
Gegenstände und Worte einen neuen möglidien Sinn erhalten. Der .Terminus ‘Effekt’ 
bedeutet also den Entwurf des Rahmens einer dramatischen Situation, welche den 
einzelnen Momenten Einheit und Spannung gibt.

Poes Theorie des Effektes bezieht sich in ihrem Kern auf das Erscheinen einer 
Realität, die das rein naturhafte Erleben der Sinne transzendiert: Die tierische, also 
natürliche Welt der Sinne spielt sich in der starren Fixierung angeborener Verhaltens­
schemata ab und läßt keinerlei Wahl von ‘Effekten’ zu, da sie ständig unter dem Zwang 
unmittelbar herrschender, befehlender Zeichen, Typen steht, der jeden Entwurf von 
Alternativen verhindert. In der menschlichen Welt hingegen besteht nur die Möglich­
keit, Effekte frei zu wählen — und damit mögliche Spannungen zu entwerfen - ,  eben 
weil sich hier keine unmittelbar waltenden Zeichen offenbaren. Jede Freiheit des Ent­
wurfs möglicher Zeichen, die der ‘tierischen Natur’ nicht gegeben ist, ist die Voraus­
setzung der Theorie des ‘Effektes’, die, nach Poe, zur Wesensbestimmung der Kunst 
gehört.

Ist nach den Anschauungen Poes das Entstehen der Dichtung, der Kunst grundsätz­
lich vom Element des ‘Effektes’ abhängig und kann weiterhin die freie Deutung der 
Sinneserscheinungen nur dort direkt auftreten, wo Freiheit waltet, so können wir der 
Realität, aus der die Kunst schöpft, eine erste Wesensbestimmung zusprechen: sie ent­
steht aus der menschlichen Freiheit, das natürliche Leben zu transzendieren. Entspringt 
Kunst aus der Fähigkeit, die Sinneserscheinungen, unsere Umwelt und unser Leben 
selbst frei mit Bedeutungen zu besetzen -  aus jener schöpferischen Tätigkeit, die zu 
jeder Zeit verschiedene Möglichkeiten aufweist - , so erscheint auch der Dichter, der 
Künstler überhaupt, als Offenbarer der menschlidien Situation,

Zusammenfassend können wir sagen: Kunst erweist sich als der Entwurf eines ‘mög­
lichen’ und nicht wahren Rahmens zur Konkretisierung einer Spannung, in der die 
verschiedenen, weisenden Zeichen für Verhalten, für Fragen, für Denken auftreten. Sie 
erscheint als Welt der Fabel, des Mythos als rein mögliche Deutung der Realität, die 
jede empirische, zweckgebundene, alltägliche Welt übersteigt und sich von ihr frei macht.

Hinzuzufügen ist: auch in der menschlidien Wirklichkeit entsteht ein Bereich, der eine 
besondere Spannung aufweist, die keinerlei Möglichkeiten der ‘Wahl’ anderer Rahmen 
zuläßt: es ist die Welt des Sakralen, jenes Bereichs, der sich mit dem Anspruch ver­
bindet, eine absolute, a-geschichtlidie, religiöse Realität in sich zu bergen. Die sakrale Welt 
existiert schlechthin in der ihr eigenen Spannung, die den Entwurf des Mythos schafft, 
in jener Form der Offenbarung einer ‘Realität’, die das ‘Mögliche’ ausschließt. Weswegen 
ihr eben die Spannung als ‘Neu’-gier, ob vielleicht nicht alles auch ganz anders sein 
könnte, fremd ist.*1 Innerhalb des Sakralen -  in dem jegliches Zeichen endgültig ein­
deutig ist -  sind Entwürfe von rein ‘möglichen* Spannungen ausgeschlossen. Daher be­
absichtigt das sakrale Drama niemals (sei es in der Antike, wie im Mittelalter), ‘Kunst’ 
zu sein als möglicher Entwurf von Sinndeutungen des Realen, noch kann oder will es 
‘spannend’ sein im Sinne, daß in der Handlung verschiedene Alternativen offenbleiben.



Sein Ausgangspunkt ist stets im voraus bekannt; der Mensch steht in jener Spannung, 
die ihre ewige Bedeutung allen Erscheinungen aufprägt und einen endgültigen Sinn 
verleiht. Das sakrale Werk gestaltet den einzigen Sinn: das ‘In-der-Welt-sein’. Es geht 
nicht etwa um die Darstellung einer ‘möglichen1, sondern der wahren, einzigen Ordnung 
schlechthin. Mythos ist hier Realität.

Allerdings ist jedes einer anderen Religion angehörende sakrale Werk neu ‘gegen­
über’ allen anderen. Die sprachlichen formulierbaren Glaubensinhalte — innerhalb 
eines solchen Werkes -  sind die Institutionalisierung für die jeweils neue, produktive, 
unvorhersehbare Verwirklichung seiner eigenen Welt. In dieser Hinsicht betrachtet, 
gelangt auch das sakrale Werk zur Geschichte.

Hier wird klar, warum zwei völlig verschiedene Arten von Spannung -  also von 
‘Effekten’ -  in künstlerischen und in sakralen Werken zu unterscheiden sind. Die Span­
nung ist das Herrschende innerhalb eines Rahmens: die religiöse Offenbarung entwirft 
einen solchen Rahmen ebenso wie das subjektive Kunstwerk, aber die Spannung der 
Alternative zwischen verschiedenen Entwürfen ist spezifisch für das profane Kunstwerk. 
Durch diese profane Art von Spannung entsteht die Neu-gier, die das Problem mit 
sidi führt, welcher der zutreffende Rahmen für die Deutung der Phänomene sein kann. 
Der Rahmen, in dem es echte Neugier als versuchsweise Wahl zwischen möglichen 
Interpretationen der Wirklichkeit gibt, stellt die Voraussetzung des Entwurfes von 
‘möglichen’ geschichtlichen, künstlerischen, menschlichen Welten dar. In der mensch­
lichen, geschichtlichen Welt, die der profanen Sphäre zugehört, unterliegt alles den 
Schwankungen der verschiedenen und unvorhersehbaren möglichen subjektiven Deu­
tungen.

Wir wenden uns nun den Vorstellungen eines zweiten Dichters zu, und zwar 
Baudelaires Theorie des ‘Spleens’, des ‘Ennui’.ss Die menschliche Realität bekundet 
sich unter zwei Aspekten. Einerseits erscheint sie als eine Realität, in der die erhellende 
Macht der sinnvollen, umspannenden und unmittelbar herrschenden ‘natürlichen’, sinn­
gebenden Zeichen, Typen scheinbar nachläßt. Andererseits erfährt der Mensch, daß es 
für ihn unerträglich ist, die Phänomene ohne Zeichen, ohne Bedeutung zu lassen; mit 
diesem Grundgefühl erlebt er zugleich die Notwendigkeit, die Phainomena zu be­
stimmen, zu ordnen und damit einen menschlichen Kosmos hervorzubringen. Es ist also 
die Unerträglichkeit der Undifferenziertheit, der Gleichgültigkeit, die sich in der Lange­
weile ausdrückt, wie Baudelaire sagt, die zu ihrer Überwindung führt. In Hinblick auf 
Baudelaire ist noch folgendes zu bemerken. Bei ihm ist es nicht nur eine ‘natürliche’ 
Welt, die als bedeutungslos und langweilig empfunden wird, sondern die moderne, 
naturwissenschaftlich-technologisch zweckbestimmte: die zivilisatorische Banalrealität.

Weil sie immer nur ‘Mittel’ zur Erreichung menschlicher Ziele anstrebt, nie den 
Erscheinungen einen endgültigen Sinn verleiht und dadurch den Menschen freischwe­
bend, außerhalb wirklicher Spannung läßt, bleibt die gesamte moderne technologische, 
zweckbestimmte Realität ohne einen wirklichen Rahmen, ohne ein wirkliches ‘Gefälle’ :



daher die in ihr auftretende ‘Langeweile’, auf die Baudelaire hingewiesen hat. Die 
U n erträ g lich k e it dieser Langeweile, im  rahmenlosen Leben, in dem nichts mehr zu 
einer ursprünglichen Bedeutung fü h rt, ist das Problem, das Baudelaire gequält hat, 
weshalb er die fiktive Realität eines solchen Lebens ablehnte und sie mit der Kunst 
überwinden wollte, um zum Ursprünglichen zu gelangen.23

In seinem Essa y >Le spleen de Paris< schildert Baudelaire, wie aus der Unerträglich­
keit der Langeweile der Drang nach irgendeiner, wenn auch sinnlosen Tat entstehen 
kann, in der unbewußten Absicht, wieder zu einer ‘Spannung’ zu gelangend4 In >La 
chambre double< fühlt sich der Dichter von einer leuchtenden und glühenden Realität 
umgeben, die aber plötzlich zu Asche zerfällt und damit einen Raum freigeben kann, 
wo dann die Langeweile in ihrer entsetzlichen Unerträglichkeit zum Vorschein kommt. 
Eine Erfahrung, aus der das ‘Neue’ in Form der künstlerischen Schöpfung wie ein 
‘Phoenix’ ensteht.

»La chambre paradisiaque, l'idole, la souvraine des rêves, la Sylphide ... toute 
cette magie a disparu au coup brutal frappé par le Spectre. Horrem! Je me 
souviens! je me souviens! Oui! ce taudis, ce séjour de l ’éternel ennui, est bien le 
mien. Voici les meubles sots, poudreux, écornés; la cheminée sans flamme et sans 
braise, souillée de crachats; les tristes fenêtres où la pluie a tracé des sillons dans 
la poussière.u

Wenn die unmittelbare Spannung nachläßt, wenn alles zusammenbricht und einge­
äschert wird, dann taudien die einzelnen Feststellungen in ihrer Mannigfaltigkeit auf, 
dann treten die Momente der Zeit nur als auseinanderfallende und sinnlose Teile her­
vor. Sofern die Vergangenheit nicht mehr in das Licht einer möglichen, spannenden 
Zukunft gerettet werden kann, waltet sie nur als den Menschen verschüttende und 
belastende Realität. Wo nicht mehr die phantastische Zukunft mit ihrem möglichen 
Sinn auftritt, wirkt die Vergangenheit erschreckend wie etwas, das zu nichts führt. Die 
Gegenwart lebt dann nur noch als unerträgliche, zerbrochene Einheit, d. h. als Leere: 
»Oh, oui! Le Temps a reparu; le Temps règne en souvrain maintenant, et avec le 
hideux vieillard est revenu tout son démoniaque cortège de Souvenirs, de Regrets, de 
Spasmes. . .  de Colères,*2®

Der Künstler steht so als Zeuge für jene spannende Realität, die stets auf neue 
Möglichkeiten hinweist, für jene unbesiegbare geistige Freiheit, die das Wesen und 
die Welt des Menschen ausmadien, er ist der Verneiner alles schon Gedeuteten und 
Institutionalisierten. In diesem Sinne hat Baudelaire mit besonderem Nachdruck die 
Funktion des ‘Neuen’ hervorgehoben; das ‘Neue’ erweckt Staunen und versetzt in 
Unsicherheit, weil das bereits Gedeutete damit auf eine entferntere Ebene gerückt 
wird, das ‘Neue’ ruft die Fragen hervor und stimuliert Phantasie. »C ’est à cette 
curiosité profonde et joyeuse qu’il faut attribuer l’œil fix et anîmalement extatique des 
enfants devant le n o u v e a u , quel qu’il soit, visage ou paysage, lumière, dorure, 
couleurs, étoffes chatoyantes, eruhantement de la beauté, embellie par la toilette. . .



un homme-enfant. . .  un homme possédant à chaque minute le génie de l’enfance, 
c’est à dire un génie pour lequel aucun aspect de la vie n’est ém o u ssé ,*27

Daher audi Baudelaires Ablehnung jedes ‘Naturalismus* in der Kunst. Die Ordnung, 
die Harmonie der Natur bekundet sich auf jenen Stufen, wo sich das Leben in unmittel­
barer, triebhafter Weise unter der Macht unabwendbarer Typen, Schemata abspielt, 
wo Kunst als Entwurf von verschiedenen möglichen Ordnungen überhaupt nicht ent­
stehen kann, weil alles schon unter festen Bedeutungen steht.

Bekundet sich die Natur auf der Stufe des menschlichen Lebens, sei es durch Sinnen- 
erscheinungen, Triebe oder Leidenschaften, so tritt sie als Chaos hervor, aus dem der 
Mensch die ihm schlechthin zukommende Ordnung, seinen eigenen Kosmos schafft. »Le 
mal se fait sans effort, naturellement, par fatalité; le bien est toujours le produit d’un 
art.«is Zu dieser prinzipiell negativen Einstellung gegenüber der Natur gelangt Baude­
laire nicht aus philosophischen Überlegungen, sondern aus Erfahrungen, die dem Künst­
ler als solchem eigen sind. Der Künstler kann der Natur die verschiedensten Zeichen 
aufzwingen und damit als Zeuge für die menschliche Geistigkeit und das TSTeue’ auf- 
treten, indem er jegliche Abhängigkeit ablehnt. In diesen Worten des Dichters treten 
Staunen, Schreck und Spannung hervor, die rein geistigen Regungen entspringen:

»Was liebst Du am meisten, sage es, wunderlicher Mensch? Deinen Vater, Deine 
Mutter, Deine Schwester oder Deinen Bruder? -  Ich habe weder Vater noch Mutter, 
noch Schwester, noch Bruder . . .  -  Was liebst Du also, seltsamer Fremder? — Ida liebe die 
Wolken . . .  die dahinziehenden Wolken . . .  dort, in der Ferne . . .  die wunderbaren 
W olken.. .«

*Qui aimes-tu le mieux, homme énigmatique, dis? ton père, ta mère, ta soeur ou ton 
frère? — Je n’ ai ni père, ni mère, ni soeur, ni frère.. .  -  Eh! qu’aimes-tu donc, extra­
ordinaire étrangerf -  J’aime les nuages... les nuages qui passent. . .  là bas... les 
merveilleux nuages!«

Baudelaire kommt wiederholt darauf zurück, daß die Welt des Menschen nicht ‘da’ 
ist und in dieser Hinsicht nicht ‘natürlich’ ist; so erscheinen ihm menschliche Fähigkeiten 
und Tugenden 'künstlich’, nicht ‘natürlich’, denn zu allen Zeiten und bei allen Völkern 
mußte der Mensch sie sidi erst durch einen Lernvorgang aneignen.29

Diese ‘Unnatürlichkeit’ der menschlichen Welt -  beziehungsweise die Aufgabe des 
Menschen, die Phänomene neu zu deuten — veranschaulicht Baudelaire an zwei be­
sonders treffenden Beispielen: an der Notwendigkeit, die Frau zu schmücken und -  da­
mit zusammenhängend -  an der Bedeutung der Mode.

Wenn beim Menschen alle Leidenschaften und Triebe — also etwa auch der Ge­
schlechtstrieb — mit den verschiedensten Sinndeutungen belegt werden können, so 
ergibt sich für den Künstler die Notwendigkeit, gerade eine solche Erscheinung wie z.B. 
die Frau in ihrer vermeintlich ‘natürlichen’, ‘eindeutigen’ sexuellen Bedeutung zu 
transzendieren; er kann und muß zu einer prinzipiellen und tiefer verwurzelten Realität 
vorstoßen, die konventionellen Hüllen, die Elemente des Alltagslebens, erkennen und 
beiseite schieben. Die Aussagen Baudelaires über die Frau sind nicht allein ein glitzern­



des Lob all ihrer Reize; die Frau wird zum Gegenstand aller nur denkbaren Schöpfun­
gen der Einbildungskraft. »Das Wesen, das für den größten Teil der Menschen die 
lebendigste und — sagen wir es im Vergleich zu den philosophisdien Genüssen — die 
dauerhafteste Quelle von Genüssen ist. . .  die Frau in einem Wort, ist für den Künstler all­
gemein . . .  nicht nur das weibliche Geschlecht des Menschen. . .  Die Frau ist ohne Zwei­
fel ein Licht, ein Blick. . .  aber sie ist vor allem eine allgemeine Harmonie, und zwar 
nicht nur in ihrem Gang und in der Bewegung ihrer Glieder, sondern auch in den Stof­
fen, in den leichten Schleicm, die die Grundlage und die Attribute ihrer Göttlichkeit 
sind; im Metall und im Erz, das um ihre Arme und ihren Hals sich schlingt, das ihre 
Funken, das Feuer ihrer Blicke oder ihrer Juwelen, die sie an den Ohren trägt, unter­
stützt, offenbart sich ihr Wesen.«80

Gerade weil die Mode nicht zur Kunst gehört und weil sie im alltäglichen Leben ein 
weit verbreitetes Phänomen darstellt, wird sie zum eindeutigen Beweis für das allge­
mein menschliche Bedürfnis, die Natur zu transzendieren. Mode ist der ständige Aus­
druck des möglichen Bemühens, den Farben, Gerüchen, Haltungen, Bewegungen neue 
Bedeutungen zu geben. Daher erklärt sich auch ihr ständiger Wandel, denn in jeder Zeit 
wechseln die Deutungsmöglichkeiten dessen, was in unserer Sinnlidikeit nur als Stoff 
einer neuen Welt hervortritt. Die Mode verrät den »essai permanent et successif de 
rèformation de la nature.*31

So wird die Natur für Baudelaire zum O rt möglicher Bezüge; sie ist schlechthin die 
Quelle unvoraussehbarer, plötzlicher Erleuchtungen, welche den vermeinten ‘realisti­
schen’ Halt souverän übersteigen. Aus dem sdiillernden Mosaik der Natur entsteht eine 
unendliche Fülle von ‘Correspondances’, d. h. rational unableitbarer ‘Beziehungen’ . 
Dinge und Regungen weisen auf etwas anderes, als sie selbst sind, hin und legen für 
dieses ‘Andere’ gleichzeitig Zeugnis ab und sind seine Stellvertreter. Der Künstler 
schaut in die Natur hinein und über sie hinweg, er erkennt die Botschaft der Transzen­
denz. Wir alle quälen uns unter dieser Madit und gehen die Wege, die sie uns auf Schritt 
und Tritt eröffnet, um def Berufung willen, der wir als Menschen, jeder Einzelne für 
sich, Folge zu leisten haben. In diesem magischen Kreis der weisenden Bedeutungen tre­
ten die Sinneserscheinungen auf als Material für mögliche menschliche Welten; der 
Tempel der Natur wird zum Tempel des Menschen, voll von ganz neuen Geheimnissen 
und Zeichen.

»Die Natur ist ein Tempel, in dem lebende Säulen
manchmal undeutliche Worte erklingen lassen;
darin schreitet der Mensch durch einen Wald von Symbolen,
Symbolen, die ihn mit vertrauten Blicken erspähen.
Wie weite Echos, die in der Feme
— in einer tiefen und dunklen Einheit,
wie die Nackt und die Helligkeit ausgedehnt ist -
sich mischen, antworten sich die Gerüche, Farben, Töne.*32



4 D er Durchbruch durât die rationale Sprache: Mallarmé

Nach Mallarmé muß die Sprache im Bereich der Kunst jeder empirischen oder zweck­
haften Bedeutung entkleidet, reiner Stoff des Kunstwerkes sein. Indem der Künstler 
die Vieldeutigkeit der Phänomene wahrnimmt, wendet er sich ab vom empirisch Fest­
gestellten, vom Zweckhaften, Alltäglichen, vom rational Begründeten, um zur Welt der 
Phantasie und der freien Möglichkeiten der Sprache zu gelangen. Die empirischen Fest­
stellungen -  ebenso wie das technische und rationale Wissen — verwenden Wörter, Sätze, 
die systematischen Bestandteile einer Rede, um eine zweckmäßige oder logische Aussage 
zu machen. Um seine eigene dichterische Sprache zu gestalten, sie zur gewollten Inten­
sität zu führen, wagt Mallarmé das Experiment, das alte Gerüst der Syntax aus seinen 
Fugen zu bringen.33 Der Rhythmus ist neu, neu sind die Bilder und ihre gegenseitigen 
Beziehungen. Dieser neue Rhythmus entsteht aus dem Verzicht auf jeden äußerlichen 
Bezug. Die Worte werden aus ihrer Alltagsdeutung entlassen, sie beginnen zu vibrieren. 
Das geistige Gebiet, in dem die Worte, die Sätze stehen, muß immer wieder von neuem 
identifiziert werden, und zwar durch die künstlerische Fähigkeit, denn sie bringt die 
Einzelmomente der Sprache zu einer erneuten Einheit.

Mallarmé lehnt die Anwendung der alltäglichen, zweckmäßigen Sprache — und die 
rationale Realität, aus der sie entspringt — als Voraussetzung für das Künstlerische 
strikt ab. »Die Sprache hat nur von einem kommerziellen Standpunkt aus eine Bezie­
hung zur Realität der Dinge: auf literarischem Gebiet begnügt sie sidi damit, darauf 
anzuspielen oder deren Eigenschaft, soweit sie irgendeine Idee verkörpern wird, aufzu­
heben.«31 Im Brief vom 28. Oktober 1886 schreibt Mallarmé an Jean Moréas: »Alles 
das, was Sie in diesem Augenblick tun, veranschaulicht jenen entscheidenden Punkt, daß 
derjenige, der sich der Literatur widmet, ganz anders als die Zeitungen sprechen muß.«35 
Die Worte bilden nur das rohe Material der Aussage; der Dichter führt sie zu einem 
ungeahnten neuen Sinn, d. h. die logischen, bekannten Beziehungen zwischen Worten 
werden nidit mehr bewahrt. Eine dichterische Sprache kann und soll die alltäglichen 
Sätze und Formulierungen schon syntaktisch umstülpen, um die neue Realität in Erschei­
nung treten zu lassen.

Die formelhafte Übernahme eines reinen Empirismus und Rationalismus in der 
Sprache führt zur Täuschung, insofern als das darauf beruhende Werk nur das Vorder­
gründige erfassen wird. Mallarmé bekämpft diese Gefahr, indem er fordert: ein Ding 
soll nie direkt benannt werden; der Dichter darf es nur andeuten, um dem Leser die 
Möglichkeit zu geben, es selbst zu finden. Von den ‘Parnassiens' sagt er, daß sie »den 
Gegenstand in seiner Gesamtheit sehen und ihn zeigen; dadurch fehlt ihnen das Ge­
heimnis; sie entziehen dem Geist jene köstliche Freude, zu glauben, daß er schöpferisch 
sei. Einen Gegenstand zu benennen, heißt, drei Viertel des Genusses an der Diditung zu 
vernichten, der im allmählichen Erraten besteht: ihn ahnen zu lassen, das ist der Traum. 
Es ist die vollendete Anwendung jenes Geheimnisses, das das Wesen des Symbols aus­
macht: ganz allmählich einen Gegenstand zu beschwören, um einen seelischen Zustand



zu zeigen oder einen Gegenstand zu  "wählen, um  um gekehrt durch eine R eihe vo n  E n t­
rätselungen einen seelischen Zustand auszulösen .«38

Mallarmé betrachtet die empirische Realität als eine erste Stufe im Prozeß des Logos, 
der sich nach ganz bestimmten Gesetzen und Kategorien auf baut. Das logische Verfah­
ren prüft die dingliche Welt auf ihre rationale Struktur hin, um ihr entweder einen 
praktischen Nutzen oder eine logische Bedeutung abzugewinnen. Der Künstler aber 
geht an die Vieldeutigkeit der ihn umgebenden Welt ganz anders heran: er betrachtet 
sie im Hinblick darauf, daß sie ihm die Topik seiner Schöpfungen liefert. »Die Realität 
ist künstlich, dazu geeignet, einen durchschnittlichen Intellekt zwischen den Widerspie­
gelungen einer Tatsache zu fixieren; aber eben deswegen beruht die Realität auf irgend­
einem allgemeinen Einverständnis; es gilt daher, zu sehen, ob dem Ideal nicht ein not­
wendiger, offensichtlicher, einfacher Aspekt innewohnt, der als Typus dienen könnte.«37

Um zu zeigen, v ie  bei Maliarme sogar die alltägliche Prosa jede realistische, logische, 
rationale Struktur durchbricht, zitieren wir einige Sätze aus einem Brief, den der Dichter 
im August 1898 aus Valvins an L. Dauphin geschrieben hat. Das hier wiedergegebene 
Zitat bildet den Ausgangspunkt für die später im Brief folgenden Ratschläge, die den 
Vorgang des Dichtens betreffen. »Man bemüht sich wohl, bei geschlossenen Fensterläden 
zu leben, ich weiß nicht ganz, mit zwei Sitzungen verschiedener Arbeit; morgens das 
altgewohnte Schwimmen von Träumen, nachmittags einige Verse; in der Zwischenzeit 
stellt sida eine materielle Trägheit der Feder ein . . .  Der Fluß ist durch meinen eher 
klösterlichen Lebensrhythmus nahezu verlassen; ist es das Alter oder weil ich in Valvins
nicht mehr in Ferien bin, sondern da wohne?__aber wie reizvoll wäre es, Sie einen
Nachmittag unter dem weißen Blatt (page)  des Segels zu haben, während das Gespräch 
und das Wasser fließen . .  ,«38

Über diesen Zeilen schwebt eine Atmosphäre der Arbeit und der Ferien. Geschlossene 
Fensterläden, anscheinend als Schutz gegen das Licht und gegen die Wärme des Som­
mers, obwohl davon nicht gesprochen wird. Hinter dieser Verschanzung soll der Rhyth­
mus der Arbeit weitergehen. Gerade deswegen ein gewisser ermüdender Gegensatz -  der 
allerdings nicht ausdrücklich ausgesprochen wird -  zwischen Draußen, wo alles im Licht 
steht, und Drinnen, wo die Arbeit einem vorentworfenen Rhythmus folgen sollte. Die 
schwebende Atmosphäre rinnt plötzlich in einem ganz bestimmten Detail zusammen, 
um die Situation näher zu fixieren: der Hinweis auf die sich materialisierende Ermat­
tung der Feder; eine Art Trägheit, die sidi im Gegensatz zu einer vorgenommenen 
Aufgabe bekundet. Der O rt beginnt, trotz seiner Unfaßlichkeit präzise Umrisse anzu­
nehmen.

Um welche Arbeit geht es? Wir erhalten nur den Hinweis auf das morgendliche, ge­
wohnte Schwimmen von Träumen; eine Tätigkeit, die kaum einer wirklichen Hand­
lung nahekommt. Der Hinweis auf ‘einige Verse’ bekommt durch seine Knappheit einen 
Klang, der im Gegensatz zur traumhaften Tätigkeit steht; das Wort ‘Verse’ erweckt 
in uns die Vorstellung von Genauigkeit und Auswahl, vom formenden Willen einer 
intensiven Bemühung, vom neuen Rhythmus eines poetischen Werkes. Das Bild der



Trägheit der Feder -  darin stehen Träume, Entwürfe und Versagen: die ganze Mühe 
der geistigen Tätigkeit. Audi die Aussicht auf den Besuch des Freundes wird unter zwei 
unmittelbar verständlichen Zeichen gestellt. Durch die Möglichkeit der Arbeit wird 
das Segel zum ‘weißen Blatt’ ; weiterhin mischen sich in die Vorfreude auf die Begeg­
nung zwei Rhythmen: das Fließen des Gespräches und des Wassers. Es ist der Wunsch, 
sich von beiden treiben zu lassen, um zur Magie der Ruhe und der anregenden Worte 
zu gelangen.

Durch den unerwarteten Zusammenhang, in den sie gestellt werden, erhalten altge­
wohnte Worte plötzlich ungeahnte Bedeutungen und Bezüge. Deswegen ragt das Wort 
in einer eigenartigen Selbständigkeit in seiner ganzen Aussagedynamik aus der Einheit 
des Satzes hervor. Das Wort wird zum lebendigen Glied eines Ganzen und erscheint 
unter einem neuen Licht. Dazu gehört auch der Klang als modulierter Rhythmus, der 
die prinzipielle lautliche Ordnung der Worte bestimmt und eine umfassende Disposition 
entwirft. Die Evokation von Orten, von Umständen oder Gefühlen verleiht dem Ge­
sagten eine konkrete Gestalt. Die spezifische Leistung der poetischen Einsicht besteht in 
der Verbindung des Entferntesten (seien es Gedanken, Bilder oder Gefühle), was ratio­
nal oder empirisch nicht erreicht werden könnte.3®

Die Worte sind auf seelische Erlebnisse gerichtet, die von Mal zu Mal erscheinen und 
auf einen eigenen Raum und auf eine eigene Zeit hinweisen.

Die empirisch-logische und die künstlerische Realität befinden sich — wie es hier eben 
im Gebiet der Spradie deutlich wurde — auf ganz verschiedenen Ebenen. Diese Tren­
nung können wir wahrscheinlich am eindeutigsten in der Musik erkennen. Musik ist 
offensichtlich die ungegenständlichste Kunst, sie trachtet nach einer Form der Gestaltung, 
die unsere Leidenschaften und Fähigkeiten in die Welt der reinen Töne transponiert.

Mallarmé formuliert seine Gedanken über dieses Problem in jener Prosa, in der er 
mit jeder Tradition brechen will. »Das Wunder der Musik ist jene gegenseitige Durch­
dringung des Mythos und des Saales, durch den die Leere gegenüber der Bühne von 
Arabesken und Gold erfüllt wird, indem sie dem tönenden Gehäuse eine Umgrenzung 
gibt: Abwesenheit eines jeden, wo jeder Beistand schwindet und der Darsteller uner­
reichbar bleibt.«40

So vertritt Mallarmé audi jene Auffassung des Theaters als des Ortes der Metapher. 
In der Einheit von Idee und Handlung tritt, wie in einem Traum, die metaphorische 
Realität hervor, die die alltägliche Wirklichkeit aufhebt, indem sie sie als irreal ent­
larvt. »Die Szene versinnbildlicht allein die Idee, keine effektive Handlung, es ist die 
lasterhafte heilige Vereinigung von Überlieferung und Erinnerung, von Wunsch und 
Vollendung, aus der der Traum entsteht; hier vorgreifend, dort erinnernd, Beziehung 
zur Zukunft und zur Vergangenheit, unter dem falschen täuschenden Schein von Gegen­
wart. So wirkt der Mime: sein Spiel beschränkt sich auf eine ununterbrochene Andeu­
tung, ohne den Spiegel zu brechen: er stiftet damit den an sich seienden Ort der Fik­
tion.«41 Wenn also behauptet wird, daß die Dunkelheit der Dichtung Mallarmés ab­
sichtlich unrealistischen, nicht gegenständlichen, empirisch nicht identifizierbaren Formu­



lierungen entspringt, so stehen wir vor einer entscheidenden Tatsache; denn die soge­
nannte 'verständliche’ Dichtung (auf die man sich als Gegenbeispiel bezieht) bleibt, 
wenn sie wirkliche Dichtung ist, ebenso unrealistisch wie die ‘dunkle*.

Was ein jeder von der realistischen oder illusionistischen Kunst zu verstehen glaubt, 
stellt faktisch nur einen äußeren Aspekt dar, der gewissermaßen wie eine Folie vor der 
eigentlichen künstlerischen Aussage steht, aber nicht ihr Wesen ausmacht. Weil die Kunst 
sich nicht auf das richtet, was empirisch erfaßbar ist, so fallen die empirischen Fest­
stellungen, die praktischen Absichten des Alltags, für sie gar nicht ins Gewicht; sie sind 
für sie bedeutungslos. So bleibt die Frage der Dunkelheit der Kunst als prinzipielle 
Frage im Hinblick auf jede A rt von Kunst (ob illusionistisch oder nicht) nicht offen. 
Denn die Antwort lautet: jede Kunst ist dunkel; hell wird sie nämlich nur dann, wenn 
man zu den neuen T ypen’, ‘Zeichen’ vordringt, die sie entwirft.

Die Realität, die die Kunst voraussetzt, besteht in jener unheimlichen Situation des 
Menschen, ständig mit den eigenen Möglichkeiten konfrontiert zu sein. Kunst erfüllt 
eine wesentliche Aufgabe, sofern der Mensch durch sie (und das Theater spielt dabei als 
Einheit von Handlung, Wort und Inszenierung eine besonders wirksame Rolle) die 
eigene Situation und die ihr zukommende Realität — die ‘Möglichkeiten’ der eigenen 
Welt -  ‘sieht’. Der Mensch muß immer wieder mit dieser seiner Urrealität konfrontiert 
werden, die in und hinter jedem Gegenstand, jeder Haltung, jedem Ton, jeder Frage, 
jeder Bewegung am Werke ist und die Unheimlichkeit der menschlichen Geschidite aus­
macht.

Da der Mensch die ihn spezifisch betreffende unheimliche Spannung nicht erträgt, die 
die Vieldeutigkeit der Erscheinungen in ihm auslöst, bemüht er sich, sie im Alltag zu 
verdecken. Sofern Kunst überhaupt die alltägliche, verarmte Welt durchbricht und die 
ursprüngliche Situation des Menschen ins Licht stellt, vollzieht sich in ihr etwas Uner­
hörtes, Unheimliches. Es wird dann offenbar, daß die wahre Kunst niemals ein ästhe- 
tisierendes Spiel oder ein individuell isolierter Vorgang sein kann, denn sie gehört zum 
Wesen des Menschen und erfüllt eine notwendige Aufgabe. Das Kunstwerk ruft eine 
Grundsituation hervor, in der die abgegriffenen und vom Alltag verharmlosten Zeichen 
ihren ursprünglichen Sinn enthüllen; sie beschwören Stimmungen, die den Menschen 
seine fundamentalen Leidenschaften erleben lassen.

Wenn ein Werk den Menschen bis zu den möglichen Urformen, unter deren Zeichen 
er steht, zurückführt, so bedarf es keiner rationalen, wissenschaftlichen oder gelehrten 
Erläuterungen; dann spricht das gesamte Werk von sich aus jeden an. »Wem es nicht 
mehr Vergnügen machte aus eigenen Mitteln die ganze Welt zu bauen, Weltschöpfer 
zu sein, als in seiner eigenen Haut sich ewig herumzutreiben, über den hat der Geist sein 
Anathema ausgesprochen, der is t . . .  aus dem Tempel und dem ewigen Genuß des 
Geistes gestoßen und darauf hingewiesen, über seine eigene Privatseligkeit Wiegen­
lieder zu singen und nachts von sich selber zu träumen.«48



1 T . S. E liot, Ausgewählte Essays 1917-19 47, Frankfurt 19J0, S. 213.
2 Eliot, ebda. Im V o rw o rt zur englischen Ausgabe der >Anabasis< von Saint John Perse 

schreibt er: »Idi bin keineswegs davon überzeugt, daß ein Gedicht wie >Anabasis< überhaupt 
eines Vorw ortes bedarf . . .  Idi selber brauchte kein V o r w o r t . . .  D er Leser muß die Bilder  
hintereinander in sein Gedächtnis fallen lassen, ohne gleich nadi der vernunftgemäßen 
Bedeutung eines jeden zu  fragen . . .  D ie A usw ahl einer solchen Bilder- und Ideenfolge hat 
nichts Chaotisches. Sie enthält sowohl eine Logik der Im agination als eine L ogik  der K o n ­
zeption. W er keinen Sinn für Poesie hat, w ird  bei Bildhäufungen  immer nur schwer O rd ­
nung und Chaos unterscheiden können, und selbst w er für Poesie empfänglich ist, kann 
sich nicht auf erste Eindrücke stützen. Ich w ar von  der Ordnungsm äßigkeit der Bilder  bei 
Perse erst überzeugt, nachdem ich das Gedicht fün f- oder sechsmal gelesen hatte.« (Saint 
John Perse, Anabasis, mit einem Essay von T . S. E liot, München 1961, S. 68 f.)

3 V g l. T . S. E liot, Ausgew ählte Essays, a, a. O ., S. 260.
4 T . S. E liot, a. a. O ., S. 214 f.
y T . S. E liot, a. a. O ., S. 221.
6 T . S. E liot, a. a. O ,, S. 228.
7  W illi Baumeister, D as Unbekannte in der Kunst, 2. Aufl., K öln  i960, S. 27.
8 Gaston Bachelard, Poetik des Raumes, München 1360.
9 Gaston Bachelard, a. a. O ., S. 9.

10 M. Proust, A u f der Suche nadi der verlorenen Zeit, Bd. V II, D ie wiedergefundene Zeit, 
Frankfurt a. M. 19 s 7, S. 7 f.

11 M .P roust, a. a. O ., S. 7.
12 M. Proust, a. a. O ., S. 2Sj.
13 M. Proust, a. a. O-, S. 28É.
14 M . Proust, a. a. O ., S. 288.
i j  Kandinsky, Rückblick 190 1-1913, Baden-Baden 19s J. S. 21.
16 V gl. meine Untersuchung >Die Theorie des Schönen in der Antike<, K ö ln  19É2.
17 Rim baud, Briefe, R ow ohlts Klassiker, Bd. 1 j j / i j 6, Reinbek 1964, S. 19.
18 Rim baud, a. a. O ., S. 19 f.
19 Rim baud, a. a. O ., S. 2$.
20 Poe geht in dieser Schrift von  seinem eigenen Gedicht >The raven< (1845) aus. E r bemüht 

sich, mit seinen theoretischen Erörterungen gewissermaßen einen Einblick in die W erkstatt 
der Dichtung zu gewähren. Dieses Thema w ird später in der modernen Literatur immer 
wieder aufgenommen. Poe schreibt: »Ich habe mir oft überlegt, w ie interessant ein Zeitungs­
artikel sein müßte, in dem ein Schriftsteller -  wenn er dazu imstande wäre -  Schritt für 
Schritt den P rozeß beschreibt, durdi den ein W erk schließlich zur Vollendung gelangt. 
W eshalb ein solcher A rtik el noch nie erschienen ist, w eiß  ich wirklich nicht —, vielleicht hat 
die Eitelkeit der Autoren mehr damit zu tun als alles andere. D ie meisten Schriftsteller
-  besonders die Dichter — lassen die Leute gerne in dem Glauben, sie schrieben vermöge 
einer A rt schönen Wahns oder entrüdcter Intuition; sie schaudern förmlich bei dem Gedan­
ken, das Publikum  einen Blick hinter die Kulissen w erfen  zu lassen: auf die Unsicherheit 
und M ühseligkeit des unfertigen Gedankens, die Grundideen, die sich erst im letzten 
M oment ergaben, die Kahllosen Einfälle, die nie zur Reife klarer Sicht gelangten, die aus­
gereiften Bilder, die verzw eifelt verw orfen wurden, weil sie sidi nicht einfügen lassen, das 
vorsichtige Auswählen und Verzichten, das gequälte Wegstreichen und Einschalten — mit 
einem W ort: auf das knarrende Räderw erk, auf Schnürboden, Kulissenleitern und V e r­
senkungen, auf Hahnenfedern, rote Schminke und schwarze Lippen, die in neunundneunzig 
von hundert Fällen das W erkzeug des literarischen Histrionen darstellen.« E. A . Poe, 
Philosophy o f composition, 1846, The Com plete W orks, ed. J. A . Harrison, Bd. 14, N ew  
Y o rk  1902, S. 194 f.



j j  Vgl. die Interpretation des Ausdruckes ‘ in illo  tempore’  bei M . Eliade, D as H eilige und das 
Profane -  Vom  Wesen des Religiösen, rde, N . 31 H am burg; E. Grassi, Kunst und M ythos, 
rde. N . 36 H am burg; E. Grassi, D ie Theorie des Schönen in der A ntike, K öln  1962; R . 
Blank, Sprache und Dram aturgie, Humanist. Bibliothek, Bd. 6, München 1969.
Es ist bekannt, n'ic sehr Baudelaires Dichtung und auch seine Prosasdiriften vom  M otiv 
dieses Seelenzustandes bestimmt sind. In den »Fleurs du Male (1861) steht der ganze erste 
T eil der Gedichte unter dem T ite l >Spleen et idéa!<; wiederum  sind darin vier Gedichte 
(7J-78) mit dem Titel >Spleen< überschrieben. W eiterhin sammelt er eine Reihe von Essays 
unter dem Titel >Le spieen de Paris< (1869). In seinem Prosaw erk »Curiosités esthétiques* 
bildet das X V I . K ap itel m it der Überschrift >Le peintre de la  vie moderne< eine eigene 
Einheit; es enthält 13 Essays, in denen der A u tor auf die G runderfahrung der Langeweile 
zurückkommt. Sdion das Gedicht von »Les fleurs du mal< bringt das zentrale Them a der 
Langeweile zur Spradie :

».Mais parmi les chacals, les panthères, les lices

Dans la ménagerie infâme de nos vices,
I l en est un plus laid, plus méchant, plus immonde!
Quoiqu’ il ne pousse ni grands gestes ni grands cris,
C ’est l ’EnnuiJ — l’ oeil chargé d ’une pleur involontaire,

Tu le connais, lecteur, ce monstre délicat,
-  H ypocrite lecteur -  mon semblable -  mon frère!*
.Ch. Baudelaire, Œ uvres complètes, par Y. G . D antec, Paris 1954, S. 82,

23 V gl. E. Grassi, G . Leopardis Theorie des schönen Wahns, Bern 1949.
24 C h. Baudelaire, a. a. O ., S. 250, 322, 327, 329.
%5 C h. Baudelaire, a. a. O ., S. 286f.
16 Ch. Baudelaire, a. a. O ., S, 287.
27 Ch. Baudelaire, a. a. O ,, S. 888.
28 Ch. Baudelaire, a. a. O ., S. 912.
23 » . . .  nous verrons, que la nature n'enseigne rien, ou presque rien, c’est-à-dire qu’elle con­

traint l’homme à dormir, à boire, à manger, et à se garantir, tant bien que mal contre les 
hostilités de l ’atmosphère.t C h. Baudelaire, a. a. O ., S. 5 11.

30 »L’être qui est, pour la plupart des hommes, la source des plus vives, et mêmes, disons- 
le à la honte des voluptés philosophiques, des plus durables jouissances, . . .  /a femme, en 
un mot, n’est pas seulement pour l’artiste en général. . .  la fem elle de l ’homme . . .  La 
femme est sans doute une lumière, un regard. . .  mais elle est surtout une harmonie 
générale, non seulement dans son allure et le mouvement de ses membres, mais aussi dans 
les mousselines, les gazes, les vastes et chatoyantes nuées d’ étoffes dont elle s’enveloppe, et 
qui sont comme les attributs et le piédestal de sa divinité; dans le m étal et le minéral qui 
serpentent autour de ses bras et de son cou, qui ajoutent leurs étincelles au feu  de ses regards, 
ou qui jasent doucement à ses oreilles.* C h. Baudelaire, a. a. O ., S, 909-910.

31 Ch. Baudelaire, a .a .O .,  S. 912. »Quant au noir artificiel qui cerne l ’œil et au rouge qui 
marque la partie supérieure de la joue, bien que l ’usage en soit tiré du même principe, 
d u  b e s o i n  d e  s u r p a s s e r  l a n a t u r e ,  le résultat est fa it pour satisfaire à un besoin 
tout opposé. Le rouge et le noir représentent la vie , une vie surnaturelle et excessive; ce 
cadre noir rend le regard plus profond et plus singulier, donne à l'œ il une apparence plus 
décidée de fenêtre ouverte sur l ’ infini; le rouge, qui enflamme la pommette, augmente en­
core la clarté de la prunelle et ajoute à un beau visage fém inin la passion mystérieuse de 
la prêtresse. Ainsi, si je  suis bien compris, la peinture du visage ne doit pas être employée 
dans le but vulgaire, inavouable, d ’imiter la belle nature et de rivaliser avec la jeunesse . . .



Q ui oserait assigner à l'art la fonction stérile d ’ imiter la nature?* Baudelaire, a. a. O ., S. 313.
32 »La nature est un temple où de vivants piliers 

Laissent parfois sortir de confuses paroles;
L'hom m e y passe à travers des forêts de symboles 
Q ui l’observent avec des regards familiers.

Com m e de longs échos qui de loin se confondent 
Dans une ténébreuse et profonde unité,
Vaste comme la nuit et comme la clarté,
Les parfums, les couleurs et les sons se répondent.* Baudelaire, Correspondances, a. a. O ,, S. 87.

33 V gl. J. Sdierer, L ’expression littéraire dans l’œuvre de M allarm é, Paris 1947.
34 »Parler n’a trait à la réalité des choses que commercialement: en littérature, cela se contente 

d ’y faire une allusion ou de distraire leur qualité qu’ incorporera quelque idée.* M allarm é 
Œ uvres complètes, hg, v . H , M ondor und J. A ubry, Paris 1345, S. 366

3 j » . . .  T out ce que vous faites en ce moment illustre cette donnée exacte qu’il faut, si l’on 
fait de la littérature, parler autrement que les journaux.* M allarm é, Propos sur la  poésie, 
München 1953, S. 147.

36 » . . .  ils prennent la chose entièrement et la montrent: par là ils manquent de mystère; ils 
retirent aux esprits cette joie délicieuse de croire qu’ils créent. N o m m e r  un objet, c’est 
supprimer les trois-quarts de la jouissance du poème qui est faite de deviner peu à peu: 
le s u g g é r e r ,  voilà le rêve. C ’est le parfait usage de ce mystère qui constitue le symbole: 
évoquer petit à petit un objet pour montrer un état d ’âme, par une série de déchiffre­
ments.« M allarm é, Œ uvres complètes, a .a .O .,  S. 869. 37 M ailarm é, a .a .O .

38 »On a beau vivre persiennes closes, je ne sais, avec deux séances de travail dijférent, le 
matin une vieille natation de rêves et des vers dans 1‘ après-midi il s’ installe une paresse de 
la plume elle-même matériellement dans l ’ intervalle . . .  La rivière est presque délaissée par 
mon existence presque conventuelle; est-ce l ’âge où que je n e  suis plus en cenge à Valvins, mais 
l ’habitef . . .  Q u el charme ce serait, toutefois, de vous tenir une après-midi, sous la page 
blanche de la voile, pendant qu ’iraient la conversation et l ’ eau.* M allarm é, Propos sur la 
poésie, a. a. O-, S. 226.

39 *Le vers qui de plusieurs vocables refait un mot total, neuf, étranger à la langue et comme 
incantatoire, achève cet isolement de la parole: niant, d ’un trait souverain, le hasard 
demeuré aux termes malgré l’artifice de leur retrempe alternée en le sens et la sonorité, et 
vous cause cette surprise de n’avoir ouï jamais tel fragment ordinaire d’ élocution, en même 
temps que la réminiscene de l’objet nommé baigne dans uns neuve atmosphère.* M allarm é, 
Œ uvres, a. a. O ., S. 368.

40 »Le miracle de la musique est cette pénétration, en réciprocité, du mythe et de la salle, par 
quoi se comble jusqu’à étinceler des arabesques et d ’ors en traçant l’arrêt à la boîte sonore, 
l ’ espace vacant, face à la scène; absence d ’aucun, où s’écarte l ’assistence et que ne franchit 
le personnage.* M allarm é, a. a. O ., S. 393. V gl. seinen V ortrag: >La musique et les lettres*, 
Œ uvres, S, 635,

41 »La scène n’illustre que l’idée, pas une action effective, dans un hymen (d ’où procède le 
Rêve), vicieux mais sacré, entre le désir et l ’accomplissement, la perpétration et son sou­
venir: ici devançant, là remémorant, au futur, au passé, s o u s  u n e  a p p a r e n c e  f a u s s e  
d e  p r é s e n t .  T el opère le Mime, dont le jeu se borne â une allusion perpétuelle sans briser 
la glace: il installe, ainsi, un milieu, pur, de fiction.* M allarm é, Œ uvres, a .a .O . ,  S. 310.

42 K . M arx, Aus den Vorarbeiten zur Gesdiichte der epikureischen, stoisdien und skeptischen 
Philosophie (Vorarbeiten zur Doktordissertation), 4. H eft (1839), in M ega I, r, ï  bzw . in: 
M arx, T exte zur M ethode und Praxis I, hg. v . G . Hillm ann, R ow ohlts Klassiker Bd. 194, 
19J, H am burg 1966, S. 97.



I I  Rhetorik und Logik, Bild und Ratio

/ Rhetorische Auffassung der Kunst. Das Pathetische als M om ent des 
revolutionären Gedankens: A . Artaud

Die Kunst löst die empirische Realität auf: durch Sinneserscheinungen, ‘Zeichen’ aller 
Art (Farben, Klänge, Formen, Bewegungen usw.) strebt sie danach, ‘mögliche’ Deutun­
gen sichtbar oder hörbar zu machen. Der phantastische Entwurf erhebt keinen Anspruch 
auf Wissen. Aufgabe der Kunst ist, die freischwebende Situation des Menschen offen­
sichtlich zu machen und sie zu bezeugen. Die menschliche Situation wird vorwiegend 
durch Kunst evident. Die Unerträglichkeit der Langeweile, der Gleich-giiltigkeit beweist 
(wie Baudelaire gezeigt hat), daß der Mensdi nie den Aufforderungen der Spannung 
entfliehen kann, denn die Unerträglichkeit der Langeweile beweist, daß die Spannung 
nicht etwa nachläßt, sondern im Gegenteil bis 2ur Unerträglichkeit sich steigert, wenn 
er ihren Aufforderungen nicht entspricht. Kunst stellt einen ersten Versuch dar, jenen 
Anforderungen mit der Macht der Phantasie zu entsprechen, indem sie 'mögliche’ Rah­
men — Fabeln -  entwirft.

Da die Sinneserscheinungen unmittelbar auf die Leidenschaften wirken, so sprechen 
die sinnlichen Bilder der Kunst die pathetischen Seiten des Menschen an, während die 
rein rationalen Aussagen in dieser Hinsicht völlig versagen, da sie — wie wir ständig 
erfahren — die Leidenschaften weder zu beschwören noch zu besänftigen vermögen. Aus 
der Erkenntnis, daß der Mensch ein rationales und zugleich leidenschaftliches Wesen ist, 
ergibt sich die Notwendigkeit, ihn in seiner Gesamtheit von Leidenschaft und Ratio zu 
erfassen. Besonders dringlich erscheint eine solche Forderung immer dann, wenn eine 
geschichtliche — etwa eine revolutionäre -  Situation dazu zwingt, sämtliche Energien 
der Menschen zu beschwören. Hieraus ergibt sidi (worauf wir noch zu sprechen kommen 
werden) die bedeutsame Rolle, die der Kunst zufällt, da die Kunstwerke -  sofern sie 
sich der Sinneszeichen, Sinnestypen bedienen — pathetisch wirksam sind, wodurch ihnen 
zugleich pädagogische, bzw. politische Wirkungsmöglichkeiten zukommen.

Die pathetische Macht der Kunst wollen wir in der Form, in der sie heute auftritt, an 
zwei Beispielen veranschaulichen: erstens anhand der Theorie des Theaters von A. 
Artaud, sofern er dem Theater die entscheidende Rolle zuspricht, Leidenschaften zu 
beschwören, die das rationale Leben seiner Auffassung nach völlig verdeckt hat; zwei­
tens anhand der Theorien des sozialistischen Realismus, sofern er die Kunst mit einem



sozialen, revolutionären Inhalt erfüllen will, um zu vermeiden, daß sie zu einem ästhe­
tischen, unverpflichtenden Werk verblaßt und nur noch die Lust an der menschlichen 
Freiheit zelebriert.

A. Artaud beginnt mit einer Kritik an der gegenwärtigen geistigen und politischen 
Situation und verlangt zu ihrer Bekämpfung, daß wir die Macht der Sinnesscheniata, 
des Pathos, die auf unser Verhalten wirkt, erneut anerkennen, damit uns der Zugang 
zu den vom Rationalismus zugesdiütteten Quellen des Lebens wieder freigegeben werde. 
Für Artaud hat das Theater als Kunstphänomen deshalb eine prinzipielle Bedeutung, 
weil auf der Bühne das Wort, der Ton, die Farbe nicht als isolierte Aussageformen er­
scheinen, sondern die Einheit dieser Künste dargestellt wird und der handelnde Mensch 
als unser Spiegelbild auftritt.

»Alle unsere Gedanken über das Leben müssen in einer Epoche, der nichts Lebendiges 
mehr anhaftet, wieder von neuem aufgenommen werden. Diese schmerzliche Trennung 
ist die Ursache, daß die Dinge sich rächen und daß das Pathetische, das Künstlerisdie, 
das wir nicht zu meistern vermögen, plötzlich in dem bösartigsten Aspekt der Dinge 
hervorbricht.«1

Im Hinblidt darauf, daß es für uns unmöglich ist, der faszinierenden Macht der Sin­
neserscheinungen zu entkommen, ohne daß wir zugleidi Gefahr laufen, dabei unsere 
Menschlichkeit einzubüßen, polemisiert Artaud auch gegen die Überschätzung jener 
Meisterwerke, die sich ausschließlich an eine sogenannte intellektuelle Elite wenden; sie 
haben sidi so sehr von der ursprünglichen Macht des Lebens entfernt, daß die Menge sie 
nicht mehr versteht. Diese Erscheinung tritt immer dann auf, wenn das Erhabene nicht 
mehr mit einer lebendigen Wirklichkeit verwachsen ist. Artaud beklagt z. B., daß die 
Bewunderung für Rimbaud, Jarry, Lautréamont zum Kaffeegeschwätz herabgesunken 
sei; eine solche Bewunderung gehe auf ein rein ‘literarisches’ Verständnis der Dichtung 
zurück, das sich vom Leben abgesondert hat. Würde die Kunst auf die Macht der Sinne 
und ihre Ursdiemata verzichten und infolge einer Beschränkung auf rein intellektuelle 
Mittel nur für eine Elite gelten, dann wäre sie ein künstliches Produkt, das nur Bedürf­
nisse begrenzter Kreise befriedigt und nicht das zum Vorschein bringt, was den Men­
schen als Mensdien angeht. Die meisten sogenannten Raffinessen des Intellekts sind nur 
Äußerungen einer kümmerlichen rationalistischen Abgesondertheit. »Es handelt sich 
schließlich darum, zu wissen, was wir wollen: wenn wir uns für die Hungersnot und 
für die Massaker entschieden haben', so brauchen wir es gar nicht zu sagen, es genügt, auf 
derselben Linie, auf der wir uns befinden, weiterzugehen. Es genügt, daß wir uns weiter 
als Snobs verhalten, daß wir uns in Massen zur Anbetung des einen oder des anderen 
Sängers oder wunderbaren Schauspielers begeben, die die Grenze der Kunst nicht über­
schreiten . . . Oder diese oder jene Malerei-Ausstellung besudien, in der beeindruckende 
Formen erscheinen; aber diese Besuche geschehen zufällig und ohne ein wirkliches Be­
wußtsein der Kräfte, die diese Werke beschwören können.«2

Im alltäglichen Leben sind die den Menschen angehenden Weisungen der Sinne nicht 
unmittelbar vernehmbar; auf der Bühne aber vollzieht sich ein exemplarischer Vorgang:



durch die Sinnesersdieinungen (durch Töne, Gesten, Farben, Bewegungen, Bilder und 
Worte) treten die ursprunglidien möglichen Sinndeutungen in Erscheinung. Wir zitieren 
einige Sätze aus der Einleitung zum Band >Le théâtre et son double*, die von grund- 
sätzlidter Bedeutung sind, weil sie einen besonderen Begriff der Realität betreffen, der 
nodi näher zu prüfen sein wird. »Bevor wir zur Kultur gelangen, bin ich mir bewußt, 
daß die Welt Hunger hat und daß sie ihre Sorgen nicht auf Kultur richten kann: so ist 
es völlig künstlich, wenn man die Kultur zu Gedanken führen will, die sich faktisdi nur 
um den Hunger drehen. Das "Wichtigste scheint mir nicht so sehr die Kultur zu sein 
(deren Bestehen niemals einen Menschen von der Sorge um ein besseres Leben und vor 
dem Hunger errettet hat), sondern die Sorge um jene Kultur, um jene Gedanken, deren 
lebendige Kraft identisch ist mit der des Hungers.«3

Artaud beginnt den Entwurf seiner Theorie über das Theater mit einer überraschen­
den und auf den ersten Blick verwirrenden, rein medizinischen Beschreibung der Pest. 
Nach seiner Vorstellung soll das Theater einer entsetzlichen Krankheit gleichen (daher 
wird sein Theater als das der ‘Grausamkeit’ bezeichnet) und alle Leidenschaften und 
Triebe freilegen, die die menschliche Situation und den Sinn der Dinge so gefährlidi 
machen; es geht um jenes pathetische Fundament, das von der alltäglichen, institutio­
nalisierten, rationalisierten Welt verdeckt wird. Wie die Pest das Gleidigewicht der 
physiologischen Kräfte zerstört und sie damit frei wudiern läßt, so kommt es dem 
Theater in analoger Weise zu, der jeweiligen historisdien Situation entsprediend die 
Kruste des unwesentlichen, alltäglichen Lebens zu durdibrechen und sämtliche Triebe 
des pathetischen Lebens wieder zu ihrer ursprünglichen Geltung zurückzuführen. Dieses 
Ziel vermag das Theater allerdings nur dann zu erreichen, wenn es sich von rein 
psychologischen, individuellen oder ästhetizistischen Problemen befreit, um auf der 
Bühne mit sämtlichen Mitteln und Ausdrucksformen der Sinne ünd des Geistes zu wir­
ken. Weiterhin betont Artaud, daß Gedanken in Form rationaler Aussagen nidit zur 
Kunst gehören können -  weder zur Dichtung nodi zum Theater —, edite Gefühle sind 
nicht rational übertragbar; jeglicher Versuch tn dieser Richtung wäre Verrat. Jede 
‘logische’, rational ‘wahre’ Aussage verhüllt das, was die menschliche Seele eigentlich 
bewegt: »Das ist der Grund, warum ein Bild, eine Allegorie, eine sichtbare Gestalt -  die 
das maskieren, was sie offenbaren möchten -  für den Geist mehr bedeuten als die Klar­
heiten, die durch rationalistische Wortanalysen erzeugt werden.«4

Die spezifischen Möglichkeiten des Theaters beschränken sich nicht allein auf das 
Wort, auf den Dialog, denn ebenso bedeutungsvoll für die theatralische Gestaltung sind 
audi die Musik, der Tanz, die Pantomime, die Mimik, Architektur und Plastik, Be­
leuchtung und Dekoration. Es geht dabei um eine Bejahung und den Einsatz aller 
Sinnesersdieinungen. All diese Mittel dienen ihrem Zweck nur, wenn sie auf der Bühne 
eine neue produktive Funktion erhalten und sich nicht auf die Wiedergabe schon vor­
liegender Äußerlichkeiten beschränken. Artaud erklärt: »Ich behaupte, daß diese kon­
krete Sprache auf der Bühne vor allem auf die Sinne gerichtet sein soll, und zwar unab­
hängig vom W ort. . .  diese physische, konkrete Sprache, auf die ich hinweise, ist nur in



dem Maße wirklich theatralisch, wie die Gedanken, die sie ausdrückt, sidi der logischen 
Sprache entziehen.«5

Artaud setzt dem abendländischen Theater -  als einem psychologischen -  das orien­
talische als ein schlechthin ‘metaphysisches’ entgegen. Er nennt es ‘metaphysisch’, weil es 
die Grundbedingungen des menschlichen Lebens zum Vorschein bringt. Die besondere 
Sprache der Bühne bewegt sidi jenseits der empirischen Gegebenheiten und der ratio­
nalen Vorgänge, sie enthüllt die tiefer liegenden menschlichen Erlebnisse und Gefühle 
in ihren noch unbestimmten, schwebenden Möglichkeiten.

Daher gilt Artauds Bewunderung besonders dem asiatischen Theater, in dem sich 
die Darstellung auf das Ursprüngliche, Unheimliche richtet, auf jene Wirklichkeit, die 
allein mit ihrem Anspruch das Werden, das menschliche Geschehen entstehen laßt. Vom 
Balitheater sagt er: » . ..  durch die Wirrnis ihrer Gesten, ihrer Haltungen, ihrer Schreie, 
durch die Verwandlungen, die keinen Teil des szenischen Raumes auslassen, entwickelt 
sich der Sinn einer neuen physischen Sprache auf Grund von Zeichen und nicht mehr 
von Worten. Diese geistigen Zeidien haben eine genaue Bedeutung, die von uns intuitiv 
erfahren wird und im Hinblick auf deren Macht sidi jede Übersetzung in eine logische, 
diskursive Sprache erübrigt. Und für die Liebhaber des Realismus um jeden Preis. . .  
bleibt das höchst realistische Spiel des Doppelgängers, das den Ersdieinungen der Gei­
sterwelt nahe kommt.«®

2 Das Pathetische als M oment der revolutionären Kunst.
D er sozialistische Realismus

In einer revolutionären Zeit scheint die Kunst immer wieder die Bedeutung einer 
Gefahr zu erhalten, sofern sie durch Bilder, durch einen Schein die Leidenschaften be­
schwört und ‘Täuschungen’ hervorrufen kann. Wird ihr freie Bahn gewährt, so kann 
sie zur Verführerin werden, weil sie reine Möglichkeiten entwirft; sie vermag unheim­
liche Kräfte zu entfesseln, die sich der Strenge der Revolution entziehen. Auf Grund 
dieser Erkenntnis wird der Kunst andererseits gerade in jeder Revolution eine besondere 
Rolle zugesprochen, da sie als geeignetes Mittel ersdieint, eine Ideologie wirksam vor­
zubringen, d. h. einem ‘Inhalt’ eine pathetische -  und damit wirkungsvolle — Form zu 
geben.

Diese Einstellung ist nicht neu; sie läßt sich -  wenn audi unter ganz anderen Vor- 
zeidien -  in den Kunstanschauungen des Mittelalters wie des Humanismus und der 
Renaissance und später des Barock und der Aufklärung nadiweisen. Im Mittelalter war 
man darauf bedacht, den ‘Schein’ der Kunst und ihren pathetischen Einfluß zur Ver­
breiterung der göttlichen Wahrheit einzusetzen, so daß dadurch die gefährliche Macht 
der Phantasie gebunden werden konnte. Im Humanismus und in der Renaissance galten 
die pathetischen, rhetorischen Elemente als notwendig für die Verwirklichung des Men­
schen innerhalb einer Gemeinschaft; im jesuitischen Barodctheater war man vor allem



bestrebt, den geistigen Gehalt herauszuholen7, im Zeitalter der Aufklärung endlich 
schätzte man diese Möglichkeiten der Kunst, weil sie der Verbreitung und damit der 
'Popularisierung’ wissenschaftlicher, sozialer oder sonstiger Ziele dienen konnten.

Heute ist man sich der rhetorischen Wirkung der Kunst wahrscheinlich am stärksten 
innerhalb des ‘sozialistischen Realismus’ bewußt; dort wird am nachdrücklichsten ver­
sucht, die ‘leere1 Form der Kunst mit einem Inhalt zu füllen und damit auch die Tren­
nung zwischen Pathos und Logos zu überwinden. Die im Umkreis dieses Versuches auf­
tretenden Theorien und Programme lassen die Aktualität, die das Problem der Bezie­
hung zwischen Inhalt und pathetischer Form besitzt, besonders deutlich werden.

Der sozialistische Realismus wird bei uns, wenn auch aus verschiedenen Richtungen, 
vorwiegend unter polemischen Gesichtspunkten und in einem negativen Sinne gedeutet, 
weil die durch ihn inspirierten Werke bekanntlich (wenn wir etwa an die russische 
Malerei oder Architektur denken) weder eine hohe Qualität noch eine besondere Origi­
nalität aufweisen; auch unterscheiden sie sidi nicht von Produkten des Nationalsozialis­
mus oder des Faschismus, die unter entgegengesetzten Ideologien entstanden sind.

Andererseits wächst die positive Bewertung des sozialistischen Realismus und seiner 
Theorien, indem sich immer mehr eine Reaktion geltend macht gegen die rein intellek­
tuelle, abstrahierende, formalistische Kunst, der man Ästhetizismus und Unzulänglich­
keit vorwirft. Soll die Kunst nicht jeden anspredien und jedem verständlich sein? War es 
nicht ihre Aufgabe, in einer Gemeinschaft Leistungen und Ereignisse politischer, sozialer 
oder kultureller Art zu feiern?

Es ist nicht ganz einfach, die verschiedenen Richtungen des sozialistischen Realismus 
zu unterscheiden, weil dieldeologie sich immer noch im Wandel befindet und dieGrund- 
dokumente dieser Theorie auch nodi in keiner umfassenden Sammlung zugänglich sind. 
Es wäre unangebracht, über die theoretische Naivität mancher Thesen zu lächeln, denn 
wir müssen uns bewußt sein, daß sie im Eifer des Gefechtes entstanden sind, in einem 
historischen Schmelzpunkt, der alle geistigen Kräfte in Richtung auf das revolutionäre 
Endziel mobilisierte.

Der Terminus ‘Realismus’ tritt schon mit dem Entstehen der kommunistischen Ideo­
logie auf. F. Engels schreibt am 18. Mai 1859 aus London an seinen Freund Lassalle über 
dessen Drama »Franz von Sickingen<, er bewundere es so sehr, weil »die Handelnden 
Hauptpersonen Repräsentanten bestimmter Klassen und somit bestimmter Gedanken 
ihrer Zeit sind und ihre Motive nicht in kleinlichen, individuellen Gelüsten finden«. 
Daß ein Kunstwerk -  hier ein Drama -  mit einer ganz bestimmten, historischen Reali­
tät verkettet ist, verleiht ihm den ‘realistischen’ Charakter. Das Kunstwerk entspringt 
nicht mehr einer freischwebenden, individuellen Fabel: es erweist sich im Hinblick auf 
die'sozialen Probleme als aktiv wirksam. Der Sozialismus befreit sich von den Täu­
schungen der Phantasie und richtet seine Grundsorge auf die Realität des Menschen; 
in ihr soll die Kunst sich verankern. Diese Grundsorge, die die theoretische und pro­
grammatische Einstellung zur Kunst bestimmt, entsteht aus der Vorstellung, daß der 
Mensch durch seine Arbeit die Natur beherrscht und verwandelt und so die ihm zukom-



mende Welt hervorbringt. Dìe menschliche Welt ist daher nie, sondern sie geschieht; 
darin besteht der geschichtliche Grunddiarakter der menschlichen Realität, jener ‘Inhalt’, 
den die Kunst widerspiegeln muß, um sidi nicht in einem mäßigen oder freischwebenden 
‘Formalismus’ zu verlieren. Die Geschichte betrifft jene Klasse, die sich im Verlauf der 
Jahrhunderte zur Befreiung durchkämpft, indem sie unberechtigte Privilegien der 
Herrschenden beseitigt.

In völlig undoktrinärer, nüchterner Form -  frei von theoretisierenden Absichten — 
äußert sich Lenin über das Wesen der Kunst: »Kein Zweifel, das literarische Schaffen 
verträgt am allerwenigsten eine mechanische Gleichmacherei, eine Nivellierung, eine 
Herrschaft der Mehrheit über die Minderheit. Kein Zweifel, auf diesem Gebiet ist es 
unbedingt notwendig, weiten Spielraum für persönliche Initiative und individuelle Nei­
gungen, Spielraum für Gedanken und Phantasie, Form und Inhalt zu sichern. Das alles 
ist unbestritten, aber das alles beweist lediglich, daß der literarische Teil der Parteiarbeit 
des Proletariats den anderen Teilen der Parteiarbeit des Proletariats nicht schablonen­
haft gleichgesetzt werden darf.«®

Der Partei muß allerdings das Recht zum Kampf gegen falsche Ideologien zugestan­
den werden, audi insofern, als sidi jene eventuell durch die Kunst äußern können. »Die 
Freiheit des Wortes und der Presse soll vollständig sein. Aber auch die Freiheit der Ver­
bände soll vollständig sein. Ich muß dir im Namen der Freiheit des Wortes das volle 
Recht einräumen, zu schreien, zu lügen und zu schreiben, was dir behagt. Du aber mußt 
mir im Namen der Freiheit der Verbände das Recht einräumen, mit Leuten, die das oder 
jenes sagen, ein Bündnis zu schließen oder zu lösen. Die Partei ist ein freiwilliger Ver­
band, der unweigerlich zunächst ideologisch und dann auch materiell verfallen würde, 
wenn er sich nicht derjenigen Mitglieder entledigte, die parteiwidrige Auffassungen 
predigen.«9

Die Forderung, Kunst müsse -  als pathetische Form -  vor allem einen politischen, 
sozialen, revolutionären Inhalt bekommen, um der Partei zu dienen, wurzelt in der 
Grundthese, daß die Partei die konkrete Vertreterin der revolutionären Geschichte ist.

Auch Engels spricht der Kunst eine politische Aufgabe zu. Am 26. November 1885 
schreibt er an Minna Kautzky über die grundsätzliche Notwendigkeit, daß Kunst ten­
denziös sein müsse. »Der Vater der Tragödie, Aeschylos, und der Vater der Komödie, 
Aristophanes, waren beide starke Tendenzpoeten, nidht minder Dante und Cervantes.« 
Etwas einschränkend fügt er allerdings hinzu: »Aber ich meine, die Tendenz muß aus 
der Situation und Handlung selbst hervorspringen, ohne daß ausdrücklich darauf hinge­
wiesen wird, und der Dichter ist nicht genötigt, die geschichtliche zukünftige Lösung der 
gesellschaftlichen Konflikte, die er schildert, den Lesern in die Hand zu geben.«

Dieses Programm im Hinblick auf die Kunst wird notwendigerweise zur offiziellen 
Ansicht der kommunistischen Partei. Im >Diskussionsbeitrag auf dem X X II. Parteitag 
der KPdSU·: wird die These vorgetragen, der sozialistische Realismus in der Kunst 
setze vor allem Liebe zur Partei voraus. Wir zitieren im folgenden eine Stelle, obwohl 
sie etwas naiv erscheinen mag, weil wir zeigen möchten, wie sidi die Ansichten im Ver­



lauf der Geschichte des sozialistischen Realismus allmählich wandeln und schließlich auf 
eine höhere Diskussionsebene gelangen.

M. Alexander Scholodiow sagt: »Nehmen wir an, ich schreibe über nnseren Soldaten, 
einen Menschen, der mir unendlich lieb und vertraut ist. Wie soll ich da abfällig über ihn 
sdireiben ! Er ist mein, ganz mein, von der Mütze bis zu den Fußlappen, und ich bemühe 
midi, nicht zu bemerken, daß er beispielsweise eine kleine Pockennarbe im Gesicht oder 
einige Mängel in seinem Charakter hat (stürmischer Beifall). Und wenn ich es schon 
bemerke, dann bemühe ich midi, so darüber zu sdireiben, daß auch der Leser ihn mit 
diesen netten Pockennarben und mit den kleinen Charakterfehlern liebgewinnt (Bei­
fall).«10

Angesichts der Frage: »Warum schreibe ich?« trägt Fedin zwei miteinander unverein­
bare Antworten vor. »Die erste Antwort: die Literatur dient wie jede Kunst und jede 
menschliche Tätigkeit der Gesellschaft. Die zweite Antwort: die Kunst dient sich selbst 
und lebt für sich selbst. . .  Für mich hat die Kunst der Literatur einzig und allein einen 
Sinn als eine Tätigkeit, die der Gesellschaft, dem Volke dient,«11

Kunst erhält also einen genau festgelegten Inhalt: die Verwirklichung der sozialisti­
schen Welt. Fedin hat 1954 in seiner Rede auf dem II. Unionskongreß der sowjetischen 
Schriftsteller behauptet, daß bei der Benennung ‘Sozialistischer Realismus’ in der Kunst 
das Attribut ‘Sozialistisch’ den Vorrang habe.

Auf Grund dieser Thesen wird die westliche moderne Kunst, die sich nicht vor­
wiegend mit sozial-politischen Fragen abgibt, notwendigerweise entweder als rein 
'formalistisch’ betrachtet und als ‘leer’ abgelehnt oder, wenn sie einen negativen Inhalt 
besitzt, als pessimistisch bezeichnet und damit als Ausdruck der zugrundegehenden 
bürgerlidien Klasse gebrandmarkt.

F. Mehring schreibt: »Nach unseren praktischen Beobachtungen läßt sich der Gegen­
satz dahin zusammenfassen, daß die moderne Kunst einen tief pessimistischen, das 
moderne Proletariat aber einen tiefen optimistischen Grundzug h a t. . .  Dagegen ist die 
moderne Kunst tief pessimistisch, sie kennt keinen Ausweg aus dem Elend, das sie mit 
Vorliebe schildert. Sie entspringt aus bürgerlichen Kreisen und ist der Reflex eines 
unaufhaltsamen Verfalls, der sich in ihr getreu widerspiegelt.«12

Eine ähnliche Polemik riditet sich gegen die ‘reine Kunst’, die zu einem lebens­
feindlichen Ästhetizismus führt. Selbst die Tatsache, daß die Schilderung des Verfalls 
doch einen geschichtlichen Inhalt besitzt, vermag auch diese Kunst nicht zu retten. Der 
negative Inhalt der Kunst ist ein Fehler schlechthin, er ist Ausdruck des totalen Man­
gels an revolutionärem Geist, der ein unabdingbares Element der heutigen Kunst sein 
muß, wenn sie menschlich, historisch wirksam sein will; wer diesen Inhalt nicht zu 
schaffen vermag, steht außerhalb der Geschichte.

Selbst eine Persönlichkeit wie Lukacs (der sich je nach den historisch bedingten 
Wandlungen, die die offiziellen Theorien der Partei durchmachten, innerhalb des sozia­
listischen Realismus zu den verschiedensten Richtungen bekannte), vertritt die These, 
daß die abendländische moderne Literatur dekadent, pessimistisch und deswegen



schlechte Kunst sei. Die Ursache dafür sieht er unter anderem in der falschen Beziehung 
des Künstlers zur Gesellschaft, in seiner Isolierung, die nach Lukacs fast zwangsweise 
zu einer negativen psychologisch-moralischen Einstellung des Künstlers führt. »Mit der 
Gesellschaftlichkeit verlieren die höheren Seelenkräfte -  Verstand und Vernunft — ihre 
Bedeutung und weichen vor dem Instinkt zurück; der Unterleib beherrscht immer mehr 
den Kopf . . .  A uf diesem Boden ist der Gidesche Nihilismus erwachsen.« Eine Gestalt, 
wie etwa die des Schriftstellers D. H. Lawrence, erscheint ihm als Gipfel der modernen 
Dekadenz, der gegenüber die 'gesunde’ Sowjetunion nur zu preisen ist. »In dieser 
Literatur -  um hier nur das für uns jetzt Wichtigste hervorzuheben -  wird endlich der 
Mensch dadurch auch künstlerisch interessant und bedeutend, daß er für die Zukunft 
lebt und stirbt, kämpft und arbeitet.«13

A. Shdanow ist der Überzeugung, daß der Kapitalismus seine großen Werke nur 
hervorbringen konnte, solange er im Kampf gegen den Feudalismus stand. »Die Zeiten 
sind unwiederbringlich dahin, in denen die bürgerliche Literatur die Siege der bürger­
lichen Ordnung über den Feudalismus widerspiegeln und die großen Werke der Blüte­
zeit des Kapitalismus schaffen konnte.«14

Im Schaffen Bert Brechts finden wir die verschiedensten Richtungen versammelt: so 
etwa Kunst als pädagogische Aufgabe, als revolutionäres Mittel der Partei oder als 
Form, die mit den gärenden Elementen der jeweiligen Situation zu erfüllen ist. Zu den 
wesentlichen Mitteln des Realismus gehört für Brecht z. B. auch die Volkssprache als 
Ausdruck einer bestimmten sozialen Schicht. In seinen Worten erscheint der kämpferische 
Geist der zwanziger Jahre; es handelt sidi um das jeden Menschen Bewegende, das 
ihn Aufreizende und ihn unmittelbar Angehende. »Gegen die zunehmende Barbarei 
gibt es nur einen Bundesgenossen: das Volk, das so sehr darunter leidet. Nur von ihm 
kann etwas erwartet werden. Also ist es naheliegend, sich an das Volk zu wenden, und 
nötiger denn je, seine Sprache zu sprechen. So gesellen sich die Parolen Volkstümlichkeit 
und Realismus in natürlicher Weise.«15

Deshalb entsteht für ihn die Notwendigkeit, vom Standpunkt der Klasse aus zu 
schreiben. »Realistische Kunst ist kämpferische Kunst. Sie bekämpft falsche Anschauun­
gen der Realität und Impulse, welche den realen Interessen der Menschheit widerstreiten. 
Sie ermöglicht richtige Anschauungen und stärkt produktive Impulse.«18

Im Verlauf der Jahre macht sidi allerdings eine gewisse Verschiebung der Akzente 
bemerkbar; allmählich bricht die Erkenntnis durch, daß jegliche Form des Lebens zur 
Gesdiidite gehört, also nicht nur jene, die das Bestehen der Partei oder der leitenden 
Klasse betrifft. Majakowski preist in seiner berühmten kleinen Schrift >Wie macht man 
Verse?< das Leben überhaupt und sieht in ihm die Voraussetzungen aller Kunst. Das 
Schaffen des Dichters unterscheidet sich keineswegs von der Arbeit eines anderen Werk­
tätigen; beide entspringen einer historischen Situation, zu der jeder — wenn auch in 
verschiedener Weise -  seinen Beitrag leisten kann. Deswegen können für den wirklichen 
Dichter keine Regeln bestehen, die allgemeingültig sind, da er sie für die jeweilige 
Dichtung stets neu schafft. »Die Situationen, die nach Formeln, nach Regeln verlangen,



liefert das Leben. Die Methoden der Formulierungen, der Zweck der Regeln werden 
von der Klasse, v o n  den Forderungen unseres Kampfes bestimmt. So hat z. B. die 
R e v o lu tio n  die rauhe Spradie der Millionen auf die Straße geschleudert.« Die luftleeren 
Räume müssen verlassen ■werden. Welche Voraussetzungen sind nun für den Beginn 
einer dichterischen Arbeit nötig? Vorliegen einer Aufgabe innerhalb der Gesellschaft, 
einer Aufgabe, deren Lösung nur mit Hilfe eines dichterisdien Produktes denkbar ist: 
ein sozialer Auftrag (interessantes Thema für eine Spezialarbeit: die Nichtüberein­
stimmung des sozialen und des Verlagsauftrags).

Für Majakowski hat die Kunst von den Problemen einer sozialen Klasse und einer 
geschichtlichen Situation auszugehen, aber die Hauptelemente werden erkannt und 
betont als Erscheinungen des Lebens, seiner Leidenschaften, Hoffnungen und Ängste, 
denn im Hinblick auf sie erhalten die Menschen und die Gegenstände ihre Bedeutung.

Gorki hatte -  wie Majakowski -  behauptet, daß das Phänomen des Realen -  soll es 
in seiner ursprünglichen Bedeutung erfaßt werden -  notwendigerweise stets mit sämtlichen 
Kräften der Geschichtlichkeit geladen sein muß. »Der Schriftsteller versucht, die Men­
schen in der ununterbrochenen Bewegung, in ihrer Tätigkeit, in zahllosen Zusammen­
stößen untereinander, im Kampf der Klassen, Gruppen und Einzelpersonen zu schil­
dern. In der Welt gibt es aber keine Bewegung ohne Widerstand . . .  Diese Gegenwart 
verpflichtet ihn zur Übernahme einer doppelten Rolle: des Geburtshelfers und des 
Totengräbers.«17

W. W. Wiscbnewski (der Autor von >Die rote Flotte«, >Die erste Reiterarmee«, o p t i ­
mistische Tragödie«) schreibt folgende Sätze, die im Munde des revolutionären Schrift­
stellers und Dramatikers eine besondere Bedeutung erhalten: »Nehmen wir das Patent 
für ein ‘Dramatikerdasein’ und schreiben ein Stück, in dem viel von der alten Kultur 
erhalten ist. Aber wir stellen es auf die Füße, auf unsere Weise. Und bitte, hier ist die 
Optimistische Tragödie’ , Als ich die Arbeit begann, war es April -  der heranziehende 
Frühling. Eine unbeschreibliche Freude. Das Werk entsteht sowohl ‘nach Plan’ ais auch 
‘unerklärbar’. Ich fürchte hier keinerlei Vorhaltungen. Gedanken, Ideen, Gestalten 
kommen einem völlig unerklärbar. Es ist Sache der Wissenschaft, zu erklären, wie und 
warum! Alle meine Stücke sind in Petrograd geboren. Ein äußerer Anstoß: oft war der 
Anstoß Musik oder eine Assoziation: es marschierte spät abends eine Gruppe Matrosen 
und sang. . .  In der Tragödie muß man das allgemeine Thema finden -  das ist der 
Mensch. Jeder von den ‘ausgekundschaffceten’ Typen muß eine Familie haben, eine Frau, 
eine Geliebte, so daß jeder von ihnen von menschlichen Gefühlen bewegt werde.«18

Wir spüren, wie sich die Äußerungen hier immer mehr von denen der früher ange­
führten Autoren unterscheiden. Bemerkenswert ist dabei die Bemühung, dem Marxis­
mus treu zu bleiben, ihn so zu verstehen, daß die ganze Geschichtlichkeit des.Menschen 
in den Vordergrund gerückt wird, ohne in die ausschließlich programmatische Perspek­
tive des Klassenkampfes oder eines illusionistischen Realismus traditioneller Art zu 
geraten.



So zeigt sich etwa Louis Aragon darüber entrüstet, daß Kafka wegen des Inhalts 
seiner Werke als dekadenter Schriftsteller abgelehnt wird. »Die Tatsache, daß ein so 
simplifizierender Standpunkt in Bezug auf Kafka im sozialistischen Vaterland dieses 
großen Schriftstellers kürzlich eindeutig zurückgewiesen worden ist, zeige gut, daß eine 
solche Einstellung nidat aufrechterhalten werden kann, und gibt Vertrauen in die Zu­
kunft der Vernunft der Menschen.«19

Diese Bemühungen zielen darauf ab, selbst die Kunst eines Picasso verständlich zu 
machen und sie in ihrer eigentümlichen Rolle zu bewerten. So wird hervorgehoben, 
daß Picasso, wenn er die Auffassung eines Raumes und der Perspektive umstürzt, die 
Jahrhunderte lang galten, damit neue Wege der Malerei und der Erkenntnis des Realen 
eröffnet. Weil die ‘kubistische’ Malerei es uns gestattet, die menschlichen Bedingungen 
der Anschauung unserer selbst und unserer Umwelt in neuer Weise zu erkennen, rücken 
wir durch eine solche Kunst viel näher an eine Realität heran, die uns angeht und be­
wegt, als etwa durch jenen Realismus, der sidi auf Grund der Perspektivlehre eines 
Alberti ergibt. Der Realismus in den Meisterwerken der Vergangenheit wird nun als 
ein historisch bedingter Einzelfall im Bereich des Realismus angesehen und gepriesen.

»Der Realismus in der Kunst ist das Bewußtwerden dieser Teilnahme an der fort­
gesetzten Schaffung des Menschen durch den Menschen, der höchsten Form der Freiheit. 
Realist sein heißt nicht das Bild des Wirklichen nachahmen, sondern Aktualität nach­
ahmen. Es heißt nicht, einen Abklatsch oder eine Abschrift der Dinge, der Ereignisse 
oder der Menschen geben, sondern ceilnehmen am schöpferischen Akt einer Welt, die im 
Entstehen begriffen ist, und ihren inneren Rhythmus auffinden. Indem Marx den 
Mythos als ‘Vermittlung’ zwischen Basis und Überbau heraufbeschwört, unterstreicht 
er die Rolle der Gegenwart des Menschen als Hauptelement der Definition der künstle­
rischen Realität. Er schließt dadurch jede Auffassung eines abgeschlossenen Realismus 
aus. Denn, wenn das Wirkliche den Menschen auf blühen läßt, ist es nicht mehr nur 
das, was er ist, sondern audi alles, was ihm fehlt, alles, was er noch zu werden hat und 
wovon die Traume der Menschen und die Mythen der Völker das Ferment darstellen.«20

i  A . A rtaud, Le théâtre et son double, Paris 1965, S. 13.
1 A. Artaud, a. a. O., S. 94·
3 A . A rtaud, a. a. O ., S. 11.
4 A . A rtaud, a. a. O ., S. 82.
j  A . A rtaud, a. a. O ., S. 40.
6 A . A rtaud, a. a. O ., S. 41.
7 In Gryphius’ >Catharina von Georgier« kann man zw ei Ebenen unterscheiden »Parallel zu 

der Darsteilung des Einzelsdiicksals w ird im Eingangsmonolog der ‘Ew igkeits-’ und in den 
Reden der Beständigkeitsgedanke behandelt bis zu dessen Verherrlichung in der Schluß­
szene, w o sich das Exemplarische m it dem Allgemeinen vereinigt.« M. Szyrocki, D ie  deut­
sche Literatur des Barock, rde. N r, 300-301, Reinbek i960, S. 207.



g W. J. Lenin, Werke, Bd. io,»Parteiorganisation und Parteiliteratur«, Berlin 1959, S. 3 t.

2 W. J. Lenin, a. a. O., S. 19.
!0 M. A. Sdiolodiow, auf dem XXII. Parteitag der KPdSU, in: >Die Presse der Sowjetunions 

Berlin Nr. 131, y. Nov. 1961, S. 1879.
xi K. Fedin, >Dichter-Kunst-Zeit<, Aufsätze, Erinnerungen, Rede auf dem IV. deutschen 

Schriftstellerkongreß ( i jj i ) ,  in: Gesammelte Werke, Bd. 10, Berlin 1959, S. 244.
i i  F. Mehring, Gesammelte Schriften, Bd. XI, Aufsätze zur deutschen Literatur von Hebbel 

bis Schweichel, Berlin 1917, S. 134.
13 Georg Lukäcs, Schicksalswende. Gesunde oder kranke Kunst? Berlin 19ÖJ, S. 156.
14 A. Shdanow, aus: »Reden auf dem ersten Unionskongreß der Sowjetschriftsteller«, in: »Über 

Kunst und Wissenschaft«, Berlin 195 ï.
if  Bert Brecht, Volkstümlichkeit und Realismus, Schriften zum Theater, Band IV, Frank­

furt/M. 1963, S. 151.
16 Bert Brecht, Uber sozialistischen Realismus, Schriften zum Theater, Band VII, Frank­

furt/M. 1964, S. 31 j.
17 M. Gorki, »Über Kinderliteratur«, in: Vom sozialistischen Realismus, Berlin 13y3, S. 49.
15 W. W. Wischnewski, »Ich führe ein realistisches Gespräch über realistische Fakten«, aus 

(Theater der Zeit«-Studien, Nr. 7; Beilage zu »Theater der Zeit«, Berlin, Jahrgang 19 y 8, 
Heft y, S. 2. Vgl. auch T. Rózewicz, »Lyrik als Aktion«, in: »Akzente«, 14. Jahrgang, Heft 
1/67, S. y-<s. »Für mich war die Lyrik also eine Aktion, und kein Schreiben schöner Ge­
dichte . . .  Idi reagierte auf Ereignisse mit Fakten, die ich in Gestalt von Gedichten formte -  
und nicht mit »Poesie«. . .  Das Produzieren der ‘Schönheit’, um ästhetische Erlebnisse aus­
zulösen, finde ich eine unschädliche, aber lächerliche und kindische Beschäftigung.«

19 L. Aragon, Vorwort zu R. Garaudy, »D’un réalisme sans rivages«, Paris 1963, S. 10.
20 R. Garaudy, D'un réalisme sans rivages, Paris 1963, S, 213.





II. Teil 
Zulänglichkeit und Unzulänglichkeit 
der Sprache

I Menschwerdung und Logos

i  Schematismus des tierischen Verhaltens und W eltoffenheit des Menschen

Aus den vorangehenden Erörterungen ergeben sich zwei verschiedene Gruppen von 
Problemen. Anhand der Deutung des künstlerischen ‘Effekts’ bei Poe, der Langeweile 
und der Ablehnung des ‘Natürlichen’ bei Baudelaire, weiterhin bei der Überwindung 
der zweckgebundenen, rationalen Sprache bei Mallarmé, haben wir auf die These hinge­
wiesen, Kunst versuche die natürliche, empirische, alltägliche Ersdieinungswelt zu 
durdibrechen, um (entsprechend den bereits erwähnten Formulierungen von Rimbaud 
und Proust) das ‘hinter’ ihr liegende Ursprüngliche aufzudecken. Eliot hat die Bedeutung 
der Sinnesersdieinungen, deren sich die Kunst bedient, hervorgehoben. Diese von den 
Dichtern eröffneten Perspektiven zeigen uns, daß die künstlerische Tätigkeit eine für den 
Menschen spezielle Form ist, um seine menschliche Ordnung zu finden und aufzubauen.

Wie ist also die menschliche ‘offene’ Situation strukturiert, wenn wir sie mit der 
animalischen vergleichen, damit ein Phänomen wie Kunst entstehen kann? Dies ist das 
erste Problem, das in diesem Zusammenhang auftritt.

Die zweite Gruppe von Fragen ist die folgende: die Sinneserscheinungen, deren sidi 
die Kunst bedient, wirken auf die Leidenschaften, wodurch ihnen -  wie wir schon 
sahen -  eine pathetische Aufgabe zukommt. Da im Menschen nicht nur Leidenschaften, 
sondern auch Ratio waltet, muß klargestellt werden, wann und wodurch die eine oder 
die andere Fähigkeit den Vorrang erhält. Bekanntlich werden durdi rein rationale Er­
örterungen Leidenschaften weder erweckt nodi besänftigt. Sie werden aber sofort ange­
stachelt, wenn in einer Rede Bilder oder Sinnesersdieinungen aufleuditen.

Welche Beziehung besteht zwischen der pathetischen Madit der Bilder, der Sinnes­
ersdieinungen und der Ratio, dem Logos? Sollen diese beiden Gebiete getrennt bleiben? 
Dann darf Kunst nur (wie es sich im sozialistischen Realismus gezeigt hat) eine päda­
gogische, rhetorische Aufgabe haben, so wie es jede ‘engagierte’ Kunst vorschreibt, 
damit sie nidit im ‘formalen’ Raster, im rein Subjektiven, ‘Ästhetischen’ verfangen



bleibe, und dann darf Wissenschaft nichts mit Phantasie zu tun haben. Diese Gruppe 
von Problemen soll später behandelt werden.

Zur ersten Frage: die spezifische menschliche Situation muß der Situation der Tiere 
gegenübergestellt werden. Dies soll am Beispiel des Phänomens der menschlichen 'Bil­
dung’ geschehen.

Der Begriff ‘Bildung’ wird in seinem ursprünglichen Sinn eines Sidigestaltens, eines 
Werdens verstanden. Jede ‘intellektuelle’ oder gar ‘wissenschaftliche’ Vorstellung von 
‘Ausbildung’ -  die heute üblicherweise mit dem Bildungsbegriff verbunden wird -  muß 
vermieden werden.

Das Tier lebt in seiner Umwelt; von Geburt an verfügt es über Bedeutungsträger, 
die seine Verhaltensweise bestimmen: es kommt ihm nicht zu, ‘sich zu bilden’. Der 
Mensch hingegen ist ‘weltoffen’, oder — anders formuliert -  er hat keine Welt: er muß 
sie sidi ‘bilden’. Diese These, daß das Tier im Unterschied zum Me ns dien von Geburt 
an ‘gebildet’ ist, und die Berechtigung, den Terminus 'Bildung’ in diesem Sinne anzu­
wenden, sollen hier näher erläutert werden.

Wir weisen hin auf Jakob von Uexküll, den Begründer der modernen Umwelt- und 
Verhaltensforschung. Er stellte auf Grund von experimentellen Untersuchungen fest, 
daß für das Tier weder physikalische noch mechanische Gegenstände als solche auf- 
treten, sondern nur als Träger von Lebensbedetttungen: »Kein Tier tritt jemals zu einem 
‘Gegenstand’ in Beziehung. Durch die Beziehung allein verwandelt sich der Gegenstand 
in den Träger einer Bedeutung, die ihm von einem Subjekt aufgeprägt wird.«-1

Die Sinne eines Lebewesens sind nur auf ganz bestimmte Reize eingestellt, auf die 
sie spezifisch reagieren; diese werden zu Merkzeichen umgesetzt. J. v. Uexküll gelangt 
zu der grundlegenden Behauptung, daß jedem Lebewesen, auch dem niedrigsten, stets 
eine ‘Umwelt’ eigen ist. Diese Umwelt deckt sidi aber nicht mit der bestehenden Außen­
welt. »Alles, was ein Subjekt merkt, wird zu seiner Merkwelt, und alles, was es wirkt, 
zu seiner Wirkweit. Merkwelt und Wirkwelt bilden zusammen eine geschlossene Ein­
heit, die Umwelt.«2 »Jedes Subjekt kann nur die ihm zur Verfügung stehenden Merk­
zeichen in Merkmale seiner Umwelt verwandeln.«3 Dem Lebewesen ist also stets eine 
Umwelt eigen. Wir könnten sagen, daß das Leben das ‘Innehaben einer eigenen Welt’ 
bedeutet.

Eines der bekanntesten Beispiele, die J. v. Uexküll anführt, ist das der Zecke (idoxes 
rhicinus), deren normale Wirts-Tiere Säuger sind. Die Zecke besitzt weder Gehör noch 
Sehfähigkeit noch Geschmackssinn, sie reagiert einzig auf einen bestimmten Geruch
-  den der Buttersäure -  und auf eine bestimmte Temperatur -  die von 37 Grad C. 
Steigen aus der Dunkelheit, die die Zecke umgibt, diese beiden Merkmale wie Signale 
auf, so läßt sie sich fallen und sticht in jegliches Objekt, das jene zwei Merkmale auf­
weist -  ganz unabhängig davon, ob das, was sie dann saugt, Nährwert besitzt oder 
nicht.4

Diese experimentellen Beobachtungen wurden wegweisend für die Methode der 
heutigen Verhaltenspsychologie, die zur Entdeckung der Organisation der Sinnes-



organe führte, indem sie die afferenten Strukturen des Zentralnervensystems unter- 
sudite -  von ihr als angeborener ‘Auslösemechanismus’ bezeichnet. Der von J. v. Uexküll 
eingeführte und heute zum selbstverständlichen biologischen Vokabular gehörende 
Begriff von ‘Umwelt’8 ist ein mehr oder weniger ausgedehnter Ausschnitt der Außen­
welt: für ein Lebewesen existieren jeweils nur jene ‘Gegenstände’, auf die es — dank 
der ihm angeborenen Grundschemata — mit unfehlbarer Sicherheit reagiert, sobald von 
ihnen Reize ausgehen. Die dazu nötigen Antennen sind bereits in der tierischen Keim­
zelle angelegt und werden im Wachstumsprozeß nach einem genauen Plan ausgebildet. 
Die Zahl der Bedeutungsträger ist um so geringer, die Umwelt um so ärmer und un­
differenzierter, je weiter eine Tiergattung entwicldungsgcschichtlich vom Menschen ent­
fernt ist.

Die Verhaltensforschung als Untersuchung der Grundschemata, die die Verhaltens­
formen auslösen, erweist sidi als eine absolut strenge Wissenschaft, sofern sie rein 
experimentell die Grundschemata festlegt, d.h. sich bemüht, festzustellen, bis zu welcher 
letzten Grenze die auslösenden Reize reduziert werden können, ohne daß sie ihre 
'Bedeutung’ einbüßen. Die Grundschemata beziehen sich nicht allein auf ‘sichtbare’ 
Erscheinungen, sondern auch auf alle anderen ‘Zeichen’, wie Ton-, Geruchs-, Tast­
empfindungen.

Erweisen sich die rein kausal-mechanischen Erklärungen des Verhaltens der Tiere als 
hinfällig, so trifft dies ebenfalls auf die allgemeinen Lehren von dem geheimnisvollen 
‘Instinkt’ der Tiere zu. K. Lorenz hat -  auf Grund der Arbeiten von J. v. Uexküll -  
gezeigt, wie mehrere Tiere derselben Gattung auf ein noch nie gesehenes Zeichen mit 
angeborenen, ausgebildeten und vollkommen zweckmäßigen Bewegungsfolgen reagie­
ren, Musterbeispiele sind die Reaktionen junger Graugänse oder Sperlinge auf die 
Silhouette eines Raubvogels: die Instinkthandlung der Flucht erweist sich als Wirkung 
eines ‘angeborenen Sd>emas‘ .ls Die Sinnesorgane der Graugänse oder der Sperlinge — die 
Gegenstand der Untersuchung waren -  sind auf ganz spezifische Reizfiguren eingestellt.

Lorenz, v. Holst und Tinnbergen haben den Begriff des tierischen 'Instinktes’ weit­
gehend vom unpräzisen Anspruch auf eine ‘Tierpsychologie’ befreit und experimentell 
die angeborenen Schematismen des tierischen Verhaltens aufgedeckt. Daher die rigorose 
Trennung zwischen Verhaltensforschung und Tierpsychologie: »Nur darf demjenigen, 
der in dieser Weise Psychologe und Verhaltensforsdier zugleich sein will, nie eine Ver­
wechslung und Vermischung dieser beiden Seiten der Lebensvorgänge unterlaufen,. . .  
Was mit der Methode der Induktion faßbar ist, sind nur die objektiv beobachtbaren 
Verhaltensweisen und die Gesetze, die diese beherrschen.«7

Allerdings hatte schon im Jahre 1909 J. v. Uexküll gemahnt: »Diese Innenwelt (der 
Tiere) ist die unverfälschte Frucht objektiver Forschung und soll nicht durch psycho­
logische Spekulationen getrübt werden. Man darf vielleicht, um den Eindruck einer 
solchen Innenwelt lebendig zu machen, die Frage aufwerfen, was würde unsere Seele 
mit einer derart beschränkten Innenwelt anfangen? Aber diese Innenwelt mit seelischen 
Qualitäten auszumalen und aufzuputzen, die wir ebensowenig beweisen wie ablehnen



können, ist keine Beschäftigung ernsthafter Forscher.«8 Das Tier wird in eine vorge­
gebene, bedeutungsmäßig festgelegte Umwelt hineingeboren; es besitzt von vornherein 
vollausgebildete unfehlbar reagierende Fähigkeiten, um seine Welt an ‘Zeichen’ zu 
erkennen. Die Umweltdeutung ist innerhalb der Gattung bereits vorhanden, ehe noch 
das einzelne Lebewesen geboren wird; es ist ‘eingefaßt’ in eine Abfolge festliegender 
Teilfunktionen und erfüllt sidi in ihnen. Mit der Erkenntnis, daß das Tier stets auf eine 
Umwelt bezogen ist, »eine "Welt inne-hat«, daß die Handlungen Reaktionen auf die von 
der Umwelt ausgehenden Reize darstellen (also als eine Deutung der Außenwelt anzu­
sehen sind), hat J. v. Uexküll nicht nur die Verhaltensforschung begründet, sondern in 
der Biologie eine ähnliche Revolution bewirkt wie später der Existentialismus in der 
Philosophie.

Wie steht es aber beim Menschen? H at bei ihm die Deutung der Phänomene eine 
andere Struktur, spielen die ‘Schemata’ mit ihrem angeborenen Charakter keine solche 
unmittelbare Rolle? Von verschiedenen Ausgangspunkten her sind die moderne Zoo­
logie, die Verhaltensforschung, die Anthropologie und die Ethnologie zu der Grund­
erkenntnis gelangt, daß der Mensch seine Umwelt selbst aufbauen, die Fähigkeit der 
Weltdeutung erst entwickeln muß, daß die ‘Gestalten'’, die ‘Ideen’, nach denen er han­
delt, erst zum Gegenstand von Erkenntnis werden müssen. Dieser Prozeß bedeutet das 
‘Werden’ seines Wesens, sein ‘Sich-bilden’.

Nietzsche sprach vom Mensdien als dem nicht ‘festgelegten’ Tier in dem Sinne, daß 
er zur Chaotik, zur Ausartung neigt. In den alten Mythen ist wiederholt- davon die 
Rede, daß die Götter dem Chaos die Weltordnung abgerungen haben: bildlicher Hin­
weis auf die spezifisch menschliche Möglichkeit der Entartung.

Ergebnisse der modernen Anthropologie (Bohlk in Holland, Storch in Österreich, 
Portmann und Gehlen in der Schweiz und in Deutschland), und der Ethnologie (haupt­
sächlich Malinowsky, Benedict, Mead in den USA) führten zur Grundthese, daß der 
Mensch — im Unterschied zum Tier -  keine festliegenden Schemata zur Erkenntnis seiner 
Umwelt besitzt. Der Mensch muß sich die Form seiner Umwelt selbst suchen und auf­
bauen: erst die gedeutete Außenwelt erhebt sich zur Bedeutung seiner Umwelt.

Während das Tier in die Abwicklung fester Funktionskreise -  von denen jeder seinen 
eigenen Raum und seine eigene Zeit aufweist -  ‘eingepaßt’ ist, zeigt sich die Verhaltens­
weise des Menschen als ‘offen*. Diese Schlüsse im Hinblick auf den Mensdien dürfen 
zunächst nicht philosophisch, abstrakt dargelegt werden: so müssen wir die Ergebnisse 
morphologischer Untersuchungen -  auch wenn sie als allgemein bekannt vorauszusetzen 
sind -  kurz zusammenfassen.

Portmann0 geht von der bekannten Unterscheidung der Tiere in ‘Nesthocker’ und 
‘Nestflüchter’ aus. Der neugeborene Nestflüchter, der als kleines Abbild seiner Eltern 
zur Welt kommt, ist ausgezeichnet durch großes Gehirngewicht, fertige Sinnes- und 
Bewegungsorgane und eine relativ lange Tragzeit im Mutterleib. Der Nesthocker hin­
gegen kommt mit kleinem Gehirngewicht und unfertigen Sinnes- und Bewegungsorga­
nen (z.B. mit noch geschlossenen Augen) auf die Welt; seine Tragzeit kann entsprechend



kürzer sein, da er die Entwicklung zum kleinen Abbild seiner Eltern nach der Geburt 
im Nest nachholen kann. Nach diesen Kriterien wäre der neugeborene Mensch zu den 
Nestflüchtern zu rechnen. Seine Hilflosigkeit und seine Unfähigkeit, sich allein zu 
bewegen und zurechtzufinden, machen ihn aber zu einem ausgesprochenen Nesthocker; 
also ist der Mensch -  ‘zoologisch gesehen -  ein Widerspruch.

Die Erörterung dieses zweifachen Aspektes des Menschen (als Nesthocker und als 
Nestflüchter) beweist, daß er nicht in eine Umwelt hineingeboren wird: er muß erst 
durch seine offenen Sinnesorgane in eine Wechselbeziehung zu seiner Außenwelt -  zu­
nächst vornehmlich durch seine Mutter repräsentiert — eintrecen, um zur Bildung seiner 
selbst und seiner Umwelt zu gelangen. Diese Erkenntnis gibt nun manchen Tatsachen, 
»die bisher als paradoxe Kuriositäten im Körperbau eines Nesthockers erschienen«,10 
den rechten Ort im Gefüge unseres Wissens. Da das neugeborene Kind als eine normali­
sierte, typisierte Frühgeburt aufgefaßt werden muß (es erreicht erst mit einem Jahr 
eine gewisse Orientierungsfähigkeit, die Fähigkeit, sich zu bewegen, die Kommunika­
tionsfähigkeit, die die höheren Tiere schon kurz nach der Geburt zeigen), so nennt 
Portmann das erste Lebensjahr ein außerhalb des Uterus verbrachtes Embryonaljahr, 
d. h., daß die Reifungsvorgänge in der Wahrnehmung, in der Bewegung, ein ganzes 
Jahr lang als Lernprozeß zu betrachten sind.

Von einem anderen Ausgangspunkt erhellt A. Gehlen das Wesen des Menschen in 
dem von Portmann gedeuteten Sinne. »Wir sehen, wo wir auch hinblicken, den Men­
sdien über die Erde verbreitet, und trotz seiner physischen Mittellosigkeit sich zuneh­
mend die Natur unterwerfen. Es ist dabei keine ‘Umwelt1 als Inbegriff natürlicher und 
urwüchsiger Bedingungen angebbar, die erfüllt sein müssen, damit 'der Mensch’ leben 
kann, sondern wir sehen den Menschen überall. ,  . 'sich halten’. Und zwar lebt er als 
'Kultur-Wesen1, d. h. von den Resultaten seiner voraussehenden, geplanten und ge­
meinsamen Tätigkeit, die ihm erlaubt, aus sehr beliebigen Konstellationen von Natur­
bedingungen durch voraussehende und tätige Veränderungen derselben sich Techniken 
und Mittel seiner Existenz zurechtzumachen. Man kann daher ‘Kultursphäre’ jeweils 
den Inbegriff tätig veränderter urwüchsiger Bedingungen nennen, innerhalb derer der 
Mensch lebt und leben kann.«11

Gehlen weist auf die wesentliche Beziehung hin, die zwischen ‘Weltoffenheit’ und 
Kultur besteht; er erklärt im Gegensatz zu sämtlichen romantischen Theorien den Ur­
zustand des Menschen nicht als einen hypothetischen Naturzustand, in dem die Instinkt­
sicherheit bzw. das Walten festliegender Schemata herrscht, sondern jene Institutionali­
sierung, die das Chaos als eine den Menschen grundsätzlich bedrohende Möglichkeit 
eindämmt.12

Zu der Erkenntnis, daß Kultur, Bildung nicht aus der Natur der Triebe spontan 
entsteht, haben unter anderem auch die ethnologischen Forschungen Maünowskys13 
und der Amerikanerin Ruth Benedict1* geführt. Kultur äst nidit biologisch bedingt; 
auf der für alle Menschen gleichen biologischen Grundlage sind schon in den primitivsten 
Entwicklungsstadien ganz verschiedenartige Kulturformen möglich und noch heute in



großer Zahl nachweisbar. Wie es Kulturen gegeben hat und nodi gibt, die den Krieg 
nicht kennen und diesem uns so natürlidi ersdieinenden Phänomen fassungs- und ver­
ständnislos gegenüberstehen, so gibt es andere, in denen individuelle Leistung igno­
riert wird, andere, die auf Feindsdiaft aller gegen alle, wieder andere, die auf 
dem persönlichen Geltungstrieb des Einzelnen aufbäuen. In seiner »Soziologie der 
Sexualität«15 hat H. Schelsky die Gedankengänge von R. Benedict und A. Gehlen 
weiterentwickelt. Da sich die Lust beim Menschen vom Sexualtrieb zu befreien vermag, 
läßt sich auch das sexuelle Verhalten nie rein biologisch erklären, denn es kann zugleich 
als Ausdruck eines kulturellen Verhaltens gesehen werden. Die Trennung von Lust und 
Sexualtrieb stellt zwar eine Gefährdung des biologischen Wesens ‘Mensch’ dar, enthält 
aber zugleich eine kulturelle Chance: der dem Zwang der Umwelt, Gebundenheit und 
Instinktstarre entronnene Mensdi kann und muß über seine Antriebe in bewußten 
Handlungen verfügen. Wenn wir uns also ein Bild von der Kultur einer Gemeinsdiaft, 
eines Stammes oder eines Volkes machen wollen, dürfen wir nicht nur von ihren die 
Kultur unmittelbar betreffenden Äußerungen -  Schrift, Kunst, technischen Einrichtun­
gen -  ausgehen. Zu untersuchen ist vielmehr vor allem, wie sich der Einzelne im Alltag 
verhalt, wie er seine Urtriebe gestaltet. »Die kulturelle Dberformung der sexuellen 
Antriebe gehört sicherlich ebenso zu den ursprünglichen Kulturleistungen und Existenz- 
erfordernissen des Menschen wie Werkzeug und Sprache.«16 Das Gebiet der Sexualität 
stellt den weitesten und ursprünglidisten Rahmen dar, in dem sich eine Kultur, d. h. 
die Bildung einer menschlichen Welt zeigt.

Die kulturelle Bedeutung der menschlichen Sexualität kann freilich nur dann riditig 
eingesdiätzt werden, wenn man nicht der allzu naheliegenden Täuschung verfällt, daß 
der Ausbruch alles Triebhaften im Menschen einfach ‘natürlich’ sei. So haben die vor 
allem von amerikanischen Anthropologen und Ethnologen durchgeführten Unter­
suchungen an primitiven Volksstämmen ergeben, daß zum Beispiel die von uns Abend­
ländern als 'natürlich’, da ‘naturgegeben’, betrachtete Rollenverteilung zwischen den 
Geschlechtern keineswegs die einzig mögliche ist. Wir neigen dazu, von einer ‘natür­
lichen’ sozialen Stellung der Frau zu sprechen, da diese Stellung durdi die besondere 
physiologische Konstitution der Frau bedingt sei. Sie sei sdiwächer als der Mann, ihre 
Rolle als Gebärerin weise sie dem Kreis der Familie zu und sdiließe sie von schwerer 
Arbeit aus. Aber es gibt Kulturen und soziale Strukturen -  vor allem religiöser Art -  in 
denen der Frau ganz entgegengesetzte Aufgaben zufallen. So trägt bei Primitiven sehr 
oft die Frau die Last des Ackerbaus, und zwar mit der Begründung, daß sie allein von 
‘Natur’ aus als Gebärerin dazu bestimmt sei, etwas wachsen zu lassen. »Man übersieht 
in unserem rationalistischen Zeitalter der Verehrung der ‘Natur’ allzugern, daß diese in 
allen Formen, die von Belang sind, immer nur ist, was der Mensdi aus ihr gemacht hat 
und zu machen gezwungen war; dies gilt für das ‘natürliche’ Sexualverhalten und den 
‘natürlichen’ Unterschied der Geschlechter gleichermaßen wie für die ‘natürliche’ Ver­
nunft oder die ‘natürlichen’ Rechte.«17



2 Der Grundcharakter der menschlichen Bildung. Eine archaische Untersuchung

Wir sahen: der wesentliche Unterschied in der Struktur des Begriffs von ‘Bildung’ beim 
Tier u n d  beim Mensdien besteht darin, daß das Tier in seinen Verhaltensweisen schon 
‘gebildet’ ist, es lebt stets in einer Spannung, die die verschiedenen Rahmen fü r  sein 
V e rh a lten  entwirft. Weil ab er der Mensdi diesen Rahmen und die Bedeutung der sinn­
vollen Zeichen suchen m u ß , so entstehen in ihm Fragen, Zweifel, ‘phantastische’ Ver­
suche, um dem Anspruch der Deutung zu entsprechen.

Die einordnenden, einigenden Schemata, unter denen er eine Mannigfaltigkeit von 
Erscheinungen zu erfassen vermag, nennt er *Ideen’ (im Sinne des griechischen Terminus 
eidos, der Gestalt, Bild bedeutet). Die Einsicht der ‘Ideen’ wurde dementsprechend 
von den Griechen ‘Theoria’ genannt, d. h. ‘Schau’, ‘Sicht’. Zum Beispiel werden die 
mannigfachen Erscheinungen des Phänomens Wärme erst bestimmt und damit ‘geklärt’, 
wenn wir sie unter der Einheit einer ‘Idee’, die Gegenstand einer Theorie ist -  z. B. 
Wärme als Bewegung von Atomen — zusammenfassen. Um stichhaltig zu sein, muß die 
Theorie die gesamte Vielfalt der untersuchten Phänomene einbeziehen und klären 
können; gelingt ihr das nicht, gilt sie als ungenügend.

Zum Prozeß des Deutens gehört ein zweiter wesentlicher Faktor: das Experiment, 
das nicht nur im naturwissenschaftlichen Sinne verstanden werden darf. Experimen­
tieren heißt, Phänomene im Hinblick auf eine Theorie, die hiermit auf ihre Gültigkeit 
geprüft werden soll, zu befragen. Jedes Experiment hat die Aufgabe, festzustellen, ob 
die im voraus entworfene Theorie ein Ungestaltetes, Ungeklärtes übrigläßt -  also nicht 
unter ihrem einigenden Schema erfaßt. Ist das der Fall, dann entsteht der Zwang zu 
einer neuen Theorie oder Deutung der Phänomene, solange, bis das Experiment den 
umfassenden Charakter der Theorie bestätigt.

Das Experiment steht also nicht etwa am Anfang des Bestimmungsprozesses und 
kann daher audi nie der Ausgangspunkt unserer Bildung sein. Daß ‘im Hinblick auf 
etwas’ mit Hilfe des Experiments die Natur oder eine menschliche Handlung oder ein 
Text befragt wird -  also die Theorie, das Schema, das der Fragestellung zugrunde­
liegt-, bestimmt Charakter und Verfahren, d. h. die Methode (hodós, Weg) des Experi­
ments. Die Theorie ist — wie es Leonardo formulierte18 -  bei jeder Wissenschaft der 
Wegweiser für die einsetzende Forschung. Der Prozeß des Vergleichens zwischen der 
Mannigfaltigkeit der Phänomene und der einigenden Theorie -  wie er im Experiment 
vollzogen wird -  bildet den konkreten Vorgang des Deutens. Es handelt sich um ein 
‘Vergleichen und Auslesen1 (légein), das dia-logischen Charakter besitzt und den Akt 
des ‘ intelligere’, des 'intus legere’ , der ‘Intelligenz’ darstellt.

Wir sind uns nur selten noch dieser ursprünglichen Bedeutung des Terminus Intelli­
genz bewußt. Intelligenz ist keine geheimnisvolle Gabe, sondern eine genau analysier­
bare Tätigkeit. Sie besteht in der Fähigkeit, die Phänomene-die inneren und äußeren -  
zu ‘lesen’. Die lateinischen Termini ‘intelligere’, 'intellectus' bezeichnen diese Tätigkeit, 
dieses innere Wählen und Sondern im Hinblick auf eine zusammenfassende Einheit. Wir



müssen uns der inneren Beziehung zwischen Theorie, Methode und Experiment bewußt 
bleiben und dürfen keinen dieser Faktoren isolieren: sie bilden jene Einheit, aus deren 
Verwirklichung die ‘Bildung’ unserer menschlichen Welt hervorgeht. Der einzelne 
Mensdi lebt unter der ständigen Notwendigkeit des Deutens, denn er befindet sich 
immer wieder vor neuen Einzelfällen. Dieser Zwang ist die Voraussetzung aller ‘Bil­
dung’ im weitesten Sinne, aller Kultur. Denn das Wort ‘Kultur’, in dem das lateinische 
‘ colere’ enthalten ist, meint ursprünglich das Bearbeiten des Ackers und das Aufblühen­
lassen der mensdilidien Welt. Während das Tier in die Schemata seiner Verhaltensweise 
‘eingepaßt’ ist, ist der Mensdi der ständigen ‘Unzeitgemäßheit’ der eigenen Handlungen 
ausgeliefert und muß die ihm zukommenden Schemata, die er ‘Ideen’ nennt, erst sudien.

Es sei audi darauf hingewiesen, daß es keine vorliegende Methode für die einzelnen 
Wissenschaften gibt, im Unterschied zu dem, was wir allgemein meinen. Je nadidem wie 
eine Wissenschaft ihren Gegenstand auffaßt, wird sie eine entsprechende Methode, einen 
Weg, der zu einer Klärung führt, bestimmen. Ein Beispiel: die jeweiligen verschiedenen 
Auffassungen des Phänomens ‘Leben’ werden verschiedene Methoden der biologischen 
Wissenschaft bestimmen. Faßt man ‘Leben’ rein mechanistisch auf, wird man rein 
quantitative Methoden anwenden.

Wie es keine von vornherein festliegende Methode gibt und jedes menschliche Schema 
der Bestätigung durch das Experiment bedarf, so ist es zwecklos, Menschen durch schon 
angefertigte Schemata ‘bilden’ zu wollen. In diesen sind Kenntnisse auf Grund eines 
vorausgehenden Deutungsprozesses zusammengefügt: sie treten gewissermaßen stets 
‘post festum’ auf. Die ‘gegenstandhafte’ Verfügbarkeit von Ergebnissen eines bereits 
zu Ende geführten Deutungsprozesses kann niemals Grundlage der Bildung sein: stets 
muß der Akzent auf jenen Prozeß gelegt werden, aus dem heraus die Schemata erstmals 
entstehen, denn er und nur er allein ist der Grund der Bildung unserer Welt. Dieses 
‘aus heraus’ ist der entscheidende Bildungsfaktor, auf den die Sorge des Lehrens und 
Lernens sich richten muß. Bei dieser Art von Lernen kann es also zunächst nicht auf das 
Erwerben von ‘Kenntnissen’ ankommen, sondern auf die Fähigkeit, konkret den Pro­
zeß des Deutens durchzuführen.

Dieser Prozeß, der sich als unlösliche Einheit von Sdiemaentwurf (Theorie), Methode 
und Experiment erweist, findet nicht -  wie man allgemein annimmt -  allein innerhalb 
der Naturwissenschaften statt, sondern auch innerhalb der Geisteswissenschaft. Der 
Philologe etwa interpretiert, d. h. wörtlich ‘deutet’ (lat. interpretatio =  Deutung) 
einen Text, indem er die Schemata, auf Grund deren er dem Text begegnet, durch das 
Experiment zu bestätigen versucht. Das philologische Experiment besteht in der Prü­
fung, ob sämtliche Termini, Wendungen, die ganze Architektur eines Schriftwerkes sidi 
sinnvoll in die von ihm entworfenen Schemata derart einfügen lassen, daß nichts unge­
klärt bleibt. Man könnte erwidern: der Philologe experimentiert eigentlich nicht, da er 
einen schon ‘fertigen’ Text vor sich hat, während das naturwissenschaftliche Experiment 
die Veränderung bzw. das Arrangement der Phänomene durch den Experimentierenden 
voraussetzt. Ohne hier auf das Problem des Experimentierens im einzelnen näher ein­



zugehen, sei darauf hingewiesen, daß eben ein Naturwissenschaftler, nämlich der fran­
zösische Physiologe Claude Bernard (1813-1870), in seiner >Einführung in das Studium 
der experimentellen Medizin* gezeigt hat, daß das Wesen des Experiments keineswegs 
in aktiven Eingriffen seitens des Experimentierenden bestehe.

In der Renaissance und bis zu Bacon wurden die Naturwissenschaftler cinterpretes 
Deuter der Natur genannt. Wir vergessen aber zu leicht, daß der Vorgang des Inter- 
pretierens, bevor er zur Methode der modernen Naturwissenschaften wurde, auf dem 
Gebiet der Geisteswissenschaften schon längst heimisch war. Audi hier erweist sidi also, 
daß nicht so sehr die Vermittlung von Kenntnissen als vielmehr die Entwicklung der 
Fähigkeit des Deutens Voraussetzung der Bildung ist. Im interpretativen Dialog mit 
den überlieferten Texten nehmen wir die Beziehung zur menschlichen Gemeinschaft der 
Vergangenheit auf, eine Beziehung, in der und durch die allein wir zu unserem Selbst 
gelangen können, soweit wir geschichtliche Wesen sind. So ist auch die Lebendigkeit 
einer Tradition nie ohne weiteres selbst-verständlich, sondern auch sie kann uns jeweils 
nur kraft unserer ‘jetzigen’ geistigen Deutungsfähigkeit lebendig werden.

Die Humanisten waren erneut zu der bereits der Antike geläufigen Erkenntnis ge­
langt, daß das Wesen des Mensdien im Logos — als der Fähigkeit 'auszulesen’, zu ‘sam­
meln’ -  begründet sei. Wir bringen dies zum Ausdruck, indem wir die Intelligenz als 
spezifisches Merkmal des 'vernünftigen’ Mensdien bezeichnen. In diesem Begriff ist 
etwas Wesentliches enthalten: die ‘Liebe zum Logos’, Philologie, die sidi unter diesem 
Aspekt nicht mehr als Einzelfach erweist, sondern als Wissenschaft des Mensdien 
schlechthin, als 'studia hum anitatisIn diesem Sinne ist auch der Naturwissenschaftler 
als ein Philologe zu betrachten. Das primäre Material der Geisteswissensdiaften sind 
‘Texte’ im weitesten Sinne des Wortes, nämlich schriftliche, bildnerische oder musika­
lische Werke. Diese ‘documenta’ hat die Geistes Wissenschaft zu befragen, um das 
offenbar zu machen, was sie in ihrer jeweiligen Sprache verkünden. Dies ist auch der 
programmatische Grund, warum wir hier in unseren Erörterungen immer wieder auf 
Grund der Interpretation antiker Texte unsere Untersuchung entwickeln werden. Das 
ist nicht zu leisten durch eine bloße Vermittlung von Informationen über die Werke, 
sondern nur durch die Aktualisierung der in ihnen ursprünglich wirksamen Kräfte; da­
mit tritt eine neue Wirklichkeit ans der Verborgenheit hervor. Begnügen wir uns da­
mit, nur alle möglichen mit einem Werk zusammenhängenden historischen und sonstigen 
Wissensdaten zu sammeln, so wird sich die vermeinte Deutung in eine allgemeine, nicht 
begründete Kultur- und Geistesgeschichte auflösen.

Die Deutung ist das Ergebnis eines hypothetischen Entwurfes, der daraufhin geprüft 
wird, ob er tatsächlich alle Aspekte und Elemente in sich faßt und klärt; dieser Prozeß 
bildet das Wesen des Aktes der Intelligenz und ist der einzige Grund des Lernens, Weil 
der Mensch ein weltoffenes Wesen ist und nicht über bereits vorhandene Schemata ver­
fügt, so erhält seine Bildung einen existentiellen Charakter. Existieren heißt, die Pro- 
blemhaftigkeit der Beziehung des Menschen zu sich selbst und zur Welt auszuhalten, 
ohne der ständig geforderten Entscheidung auszuweichen. Diese Entscheidung ist nicht



rein theoretisch: sie stellt vielmehr ein ständiges Wagnis dar, das die Möglichkeit sowohl 
der Behauptung als auch des Versagens in sich birgt. Unser Wesen kann daher nie den 
‘Dingen der Welt’ gleichgeordnet werden, unser Dasein nie als ein ‘Gegenstand’ betrach­
tet werden, da es sich als ein stets neu sich vollziehender Prozeß des Deutens offenbart.

Die Bildung nötigt uns zur Untersuchung unseres Seins und zugleich zum Entschluß 
für dieses Sein. Die mehrschichtige Bedeutung des Seins, die sich im Vollzug unserer 
Existenz enthüllt, läßt uns erst durch die Analyse und Durchführung dieses Prozesses 
zur Erhellung und dadurch zur Bildung unseres Da-seins gelangen.

Der Existierende ist zur Frage nach dem Sein des Seienden gezwungen, da jegliche 
Art des Deutens und des Verhaltens zum Sein seine Beantwortung voraussetzt und 
die ungewisse Seinsbeziehung, die menschliche Existenz, ihr Hier und Jetzt, ihr Da-sein 
bestimmt. Die echte Entscheidung kann erst getroffen werden, wenn das Wagnis aus 
der Erkenntnis der Fragwürdigkeit all unserer Verhaltensweisen entspringt. Wir sind 
uns selbst nur in der Schärfe der sich ständig umgestaltenden Seinsproblematik ein Indi­
viduum. Sich-bilden heißt, aus der Anonymität der Unentschiedenheit, aus der Gleich­
gültigkeit des ‘man sagt’ und des ‘man tut’ herauszutreten, um im Bewußtsein der stän­
digen Gefährdung der eigenen Existenz zu immer klareren Entscheidungen zu gelangen; 
Bildung ist der Vorgang, mit dem wir aus der eigenen, konkreten historischen Befind­
lichkeit heraustreten, um uns mit ihr auseinanderzusetzen. Unsere Gestaltungsfähigkeit 
wird uns erst allmählich im Prozeß des suchenden Sich-bildens in und durch die Ent­
scheidung deutlich, denn die Entscheidung erst macht die Geschichtlichkeit des Men­
schen aus. Die Echtheit der Existenz ergibt sich aber nicht nur aus der Verpflichtung zu 
irgendeinem Wagnis -  wie manche Existenzialisten meinen - , sondern zum Wagnis, das 
zu erkennen, was uns mit unwiderstehlichem Anruf bedrängt und führt (arche). Nur 
dann, durch die Bejahung dieser Berufung und durch die Erkenntnis dieses Ersten er­
heben wir uns über die veränderlichen Umstände und verwirklichen 'archaische’ Ge­
schichte. In diesem Sinne deckt sich menschliches Schicksal sowohl mit der Verpflichtung, 
die Einheit der Persönlichkeit zu bewahren, als auch mit der unaufhörlichen Bemühung, 
entsprechend der gestellten Aufgabe die Zukunft mit der Vergangenheit zu verknüpfen. 
Dann erst werden unsere Handlungen nicht mehr dem Zufall unterliegen, nicht mehr 
subjektiv und willkürlich sein; sie werden sich konsequent in eine Ordnung fügen, die 
wahren Schwerpunkt besitzt. Vermögen wir in dieser Weise die zerstreute Zeitlichkeit 
zu einer sinnvollen Einheit, zu wahrhafter Geschichte zu formen, dann werden wir 
imstande sein, uns als ein ‘Selbst’ zu erkennen: und gerade in dieser Weise wird erst 
mit der Problemhaftigkeit unseres Wesens ernstgemacht. Die alleinige Beziehung auf 
irgendeine zu entwerfende Einheit, auf irgendein zu entwerfendes Schema, um unsere 
deutende Existenz zu entscheiden -  wie es z. B. heute allgemein der Existenzialismus 
anstrebt - , kann zu einem abstrakten Formalismus führen. Allein auf der ‘Problem­
haftigkeit’ der Existenz zu beharren, bedeutet, auf halbem Wege stehenzubleiben; sie 
ist an sich kein Letztes, denn sie weist auf ursprünglichere in uns sich aufdrängende 
Schemata zurück.



Wir sprechen allgemein von der Transzendenz als Grundstruktur des Menschseins, 
sofern der Mensdi alle Phänomene, denen er begegnet, als Momente einer Problem- 
haftigkeit, einer Entscheidung, eines Wagnisses antrifft. Die Behauptung, der Mensch 
komme zu sich selbst in dem von ihm selbst vollzogenen Akt des Transzendierens, be­
sagt im  Grunde: der Mensch geht durch den Akt des Transxendierens über sich selbst 
und über die unmittelbaren Probleme hinaus, so daß er zu sich selbst und zur Welt in 
B eziehung treten kann. Die Transzendenz gründet in der Notwendigkeit, das, was 
sich ihr als Stoff offenbart, zu formen, unter ein Schema, unter eine Gestalt zu bringen. 
Die Klärung dieses ‘archaischen’ Grundes wird unsere eigentliche Aufgabe sein, Das 
‘innere Gespräch’, durch das wir wir selbst werden, stellt innerhalb der Geschichte den 
Versuch dar, die Werte des ständig Gegenwärtigen, uns Angehenden zu erhellen und zu 
verwirklichen, Bildung wird gleichsam zur Stufe, zum Übergang, zum Mittel, die Rela­
tivität des Historischen zu überwinden und jener vollendeten Realität h a b h a ft zu wer­
den, die die historische Perspektive erst ermöglicht. Die Theorie der Bildung wird hier 
zu einer Lehre vom Aufbau des menschlichen Geschehens im  Licht des Ursprunges un­
seres Werdens; sie wird z u  einer ‘archaischen’ Untersuchung, in so fern , als sie sich auf 
die Grundschemata (archai) d e r menschlichen Selbstverwirklichung b ezieh t.

j  D ie Aporie der Sprache: Schall, tierischer Laut, Wort. 
D ie Erfahrung des O bjektiven

Die vielfacettierte Entfaltung des Menschen, die das rationale Wissen einschließt, be­
zeugt sich im Wort -  und insbesondere im dichterischen -  in einer umfassenden Skala 
von Entwurfsmöglidikeiten. Die Erwähnung der Äußerungen von Künstlern bezweckt, 
darzulegen, wie sie Versuche eines Zuganges zum Objektiven bilden, in dessen Rahmen 
und Spannung der Mensch allmählich zum Wissen gelangt.

Wir haben auf jene ‘Weltoffenheit’ des Menschen hingewiesen, die einerseits die 
Voraussetzung für die ‘möglichen’ Entwürfe zur Deutung und damit zur Ordnung einer 
menschlichen Welt bildet, die aber auch Fragen auftreten läßt. Diese können im Wort 
(lògos) Gestalt gewinnen.

Dem Terminus ‘lògos’ (légein) kommt ursprünglich keine spezielle philosophische Be­
deutung zu: er bedeutet in seiner verbalen Form ‘sammeln’, ‘auslesen’. Wie und wo­
durch — in der Sprache — verbinden wir, fügen wir zusammen, bzw. lesen wir das Zu­
sammengehörige aus und scheiden nach Nicht-zusam men gehörigem, um es abzugrenzen? 
Sollte etwa der Urgrund dieses ‘lesen’ — der wegen seiner Ursprünglichkeit niemals 
Ergebnis eines Auslesens sein kann -  nicht durch ein ‘lêgein\ durch Worte ausgedrückt 
werden können? Sollte er vielleicht als Prinzip, als Arche, als der herrschende Maß­
stab -  sich nur in unmittelbaren Urzeichen, Urbildern und nicht in Sprache bekunden? 
Sollten jene Urzeichen die Wirklichkeit darstellen, die ‘hinter’ der empirischen, alltäg­
lichen Realität sich verbirgt und von der uns die Künstler gesprochen haben?



Zunächst einige allgemeine Erörterungen. Geschriebenes und gesprochenes Wort 
(lògos) erscheinen uns, besonders heute, auswechselbar. Unsere Zeit treibt Idolatrie mit 
dem geschriebenen Wort; in keiner früheren Zeit hatte das Geschriebene einen so auf­
fallenden Vorrang. Die Faszination, die es ausstrahlt, hat so überhand genommen, daß 
das gesprochene Wort einer zunehmenden Entwertung ausgesetzt ist. Daraus erklärt 
sich z. B. die heutige Verständnislosigkeit gegenüber der Redekunst, der wir wegen 
ihrer Rolle in der Antike nur noch historische Bedeutung zuerkennen. Das Urteil des 
Descartes -  auf das wir später nodi zurückkommen müssen — bleibt auch heute für uns 
maßgebend: »Die Beredsamkeit schätzte ich hoch . . .  Allein . . . ,  wer den schärfsten 
Verstand hat und seine Gedanken am besten verarbeitet, um sie klar und verständlich 
zu machen, kann stets am besten von dem, was er vorträgt, überzeugen, wenngleich er 
nur Platt spräche und niemals Rhetorik gelernt hätte.«19

In dieser Auffassung sinken die Persönlichkeit des Redners, seine Leidenschaft und 
seine Haltung, soweit sie sich im gesprochenen Wort äußern, zur Belanglosigkeit herab. 
Danach kommt es dem Redner zu, nur das streng Iogisdi Formulierte auszusprechen, 
so daß das Gesprochene lediglich ausdrückt, was gewiß mit größerer Genauigkeit schrift­
lich zu formulieren ist. — Die griechische und römische Kultur kannten keine solche Ver­
götzung des rein rationalen Wortes im Gegensatz zur rhetorischen Rede und des Ge­
schriebenen im Gegensatz zum Gesprochenen. Wir wollen versuchen, das Phänomen 
der Sprache zu umgrenzen, seine Schwierigkeiten, seine Aporien aufzuweisen und den 
Rahmen seiner Erörterung in Zusammenhang mit der Frage der ‘Zeichen’, der ‘Bilder’ 
zu umreißen.

Zwei entgegengesetzte Thesen stehen -  bezüglich des Wesens der Sprache — in der 
abendländischen Tradition einander gegenüber. Die erste leugnet den ‘natürlichen’ 
(phÿsei) Charakter der Sprachen; ihre Verschiedenartigkeit lasse die Sprachen als Ergeb­
nis einer ‘Konvention’, einer ‘Vereinbarung’ (nómos) der Mensdien erscheinen. Nach 
den unterschied! idien historischen Entwicklungen der Mensdien erhielten die Dinge auf 
Grund menschlicher Vereinbarung die eine oder die andere Bezeichnung, woraus sich 
die Unterschiede der Sprachen erklärten.

Diese Auffassung stößt allerdings auf die Schwierigkeit, sich Rechenschaft geben zu 
müssen, wieso ohne vorherigen Besitz einer Sprache die Einigung über die Benennung 
der Dinge Zustandekommen konnte. Dieser Schwierigkeit trat man mit der Behauptung 
entgegen, daß die Namen der Dinge aus Lautelementen bestünden (Vokale, Labiale, 
Dentale, Nasale usw.), die als Ausdruck ganz elementarer Erlebnisse wie Schmerz, 
Freude, Angst, Komik angesehen werden könnten. Diese Elementarerlebnisse und ihre 
phonetisdien Ausdrücke bzw. Zeichen bildeten daher die Voraussetzung des Sidi- 
verstehens, das für jede ‘konventionelle’ Festlegung der Namen der Dinge notwendig 
sei. In dieser Weise könnten die Mensdien innerhalb der verschiedenen Völker zu einem 
gemeinsamen, konventionellen Ausdruck der Dinge gelangen.

Gerade auf Grund dieser Erwägungen geht aber die Auffassung, daß Sprache das 
Ergebnis einer Vereinbarung und daher nichts ‘Natürliches’ sei, zur entgegengesetzten



These über. Wenn nämlich die Laute Urerfahrungen entsprächen, erhielte die Sprache 
einen ‘natürlichen’ und gerade keinen ‘konventionellen’ Charakter. Die Unterschiede 
zwischen den Sprachen ließen sich dadurch erklären, daß die verschiedenen Völker je­
weils mit anderen Lauten auf dieselben Urerfahrungen reagierten. In diesem Sinne 
wäre die 'natürliche’ Sprache auch die 'wahre' und jede künstliche, die vom Natürlichen 
sich entfernt, die ‘falsche’.

Ist es aber zulässig, überhaupt von ‘wahren’ und ‘falschen’ Lauten und daraus resul­
tierenden Substantiva, Adjektiva, Verba zu sprechen, von denen die einen das Wesen 
der Dinge offenbaren (wahrer Ausdruck) und die anderen es verhüllen (falscher Aus­
druck)? Wahrheit und Irrtum treten doch nur im Urteil auf, sie sind, wie Aristoteles 
sagt, an »Verbindung und Trennung geknüpft«. »Die Namen und die Verba« -  führt 
er weiter aus -  »sind für sich allein nur dem Gedachten ohne Verbindung und Trennung 
gleich, wie z. B. das Wort ‘Mensch’ oder ‘weiß’, wenn man sonst nichts hinzusetzt; hier 
gibt es nicht Irrtum noch Wahrheit.«20

Wahrheit und Irrtum entstehen erst im Satz, und zwar im urteilenden, welcher sich 
auf die vorangehenden Sprachelemente gründet. Wie können wir aber dann von natür­
licher ‘Wahrheit’ und ‘Falschheit’ der Spracht.·]emente, von hörbaren oder sichtbaren 
‘Zeichen’ reden, und, wenn dies unmöglich ist, was für einen Sinn kann eine Sprache 
dann noch haben?

Diese und ähnliche Überlegungen führen anscheinend nur zu Aporien.
Die Laute der Tiere wie die der menschlichen Sprache, die sich aus tierischen Lauten 

zusammensetzt, bestehen aus physikalischen Tönen. Aristoteles bestimmt in >De anima< 
den Schall (psóphos) folgendermaßen: »Wir sagen von Gegenständen wie vom 
Schwamm oder der Wolle, sie hätten keinen Schall, von anderen wie Erz und allen 
festen glatten Körpern, sie besäßen einen Schall, weil sie das Vermögen haben, zu 
tönen. . .«  Hier nun folgt die entscheidende Bestimmung: »Der Schall entsteht aber 
immer als Geräusch, Schall eines Gegenstandes, an etwas und durch ein Medium,«*1'

Dieser Bestimmung ist bereits etwas Wesentliches zu entnehmen: der Ton, der Schall 
entsteht aus einer mechanischen Bewegung; damit sich die mechanische Bewegung aber 
in Schall verwandle, ist es erforderlich, daß sie sich ‘zwischen’ angeschlagenen Gegen­
ständen und Gehör, also in einem Medium, vollzieht. Das Gehör aber ist ein Organ, 
ein Werkzeug des Lebens; wo kein Leben vorhanden ist, kann man nicht von SAall 
oder Stille, sondern nur von mechanischer Bewegung sprechen. Erst die Beziehung zu 
einem Organ des Lebens schafft die wesentliche Verwandlung eines Phänomens (Bewe­
gung, Welle) in Schall. Das, wodurch das 'Woher’ (Angeschlagenes) und das ‘Wohin’ 
(Organ) einerseits und das Ourch’ (Medium) andererseits zu etwas dem mechanischen 
Phänomen enthobenen Neuem verwandelt werden, ist das Leben; es beweist gegenüber 
dem mechanischen Phänomen eine verwandelnde, transzendierende Fähigkeit.

Aber wodurch und vor allem wann vollzieht sich die weitere Verwandlung eines 
SAalles, eines Tones in einen tierischen Laut (phoné)? Aristoteles bestimmt diesen fol­
gendermaßen: »Laut ist der Schall eines beseelten Wesens. Kein Unbeseeltes hat einen



Laut: nur der Ähnlichkeit nach meint man es, wenn man einem solchen Laut zuspricht, 
z. B. einer Flöte, einer Leier, oder welches Unbelebte sonst Höhe und Tiefe, gesang­
mäßige Tonfolgen und feste Tonstufen besitzt, denn darin besteht die Ähnlichkeit, die 
sich audi bei dem Laut findet.«*2

Zunächst mag es befremden, daß nur die Andersartigkeit der Ursache (die lebendige 
statt der unlebendigen Ursache) den Schall in Laut verwandelt. Zur endgültigen Defi­
nition des Lautes gelangt Aristoteles aber erst durch den Hinweis auf den ‘deutenden’, 
interpretierenden (hermeneutischen) Charakter des Lautes. »Die Natur verwandelt eben 
die eingeatmete Luft gleich zu zwei Zwecken -  wie sie die Zunge zum Sprechen und zum 
Schmecken verwendet-, wobei das Schmecken ein notwendiges Bedürfnis ist (anankaîon) 
und deshalb weitere Verbreitung hat, das Deuten (hermëneia) aber um des Guten und 
der Vollendung willen (perl toû eü).«23

Der Laut ist allerdings nicht nur deutend, sondern auch -  wie es im nächsten Satz 
heißt — hinweisend, semantisch: »denn nicht jeder Ton, den ein Tier von sidi gibt, ist 
ein Laut -  man kann ja mit der Zunge, und zwar wie es beim Husten geschieht, einen 
Ton hervorbringen; sondern es muß das Beseelte sein, was das Ansdilagen bewirkt, und 
es muß eine Verbindung mit einer Vorstellungsfähigkeit stattfinden. Denn der Laut 
ist jedenfalls ein hinweisender Sdiali.«24

Aristoteles gibt also hier vier bestimmende Momente für den Laut — im Unterschied 
zum Schall -  an: a) die Ursache des Schalls muß ein Lebewesen sein; b) der hervor- 
gebradite Schall muß die Deutung eines Phänomens sein (hermëneia tinós); der Schall 
muß mit phantasia, mit Vorstellungskraft verbunden sein; d) endlich muß es ein nicht 
nur deutender, sondern hinweisender Schall sein (sëmantikos psóphos).

Lassen wir das Moment der Phantasie beiseite. Gegenwärtig zu halten ist, daß ein 
Schall vom Tier zum Laut erhoben wird, wenn er etwas deutet (hermëneùein) und da­
durch auf etwas hinweist (semainein). Dem Laut kommt also gleichzeitig eine herme­
neutische und semantische Bedeutung zu, z. B. wenn er etwas als schmerzvoll oder lust­
voll deutet und mit einem Laut darauf hinweist. Dabei gilt auch hier, wie wir es an der 
Eigenart tierischer Schemata erörtert haben, daß der hermeneutische bzw. deutende 
Charakter der Laute den Tieren angeboren und nicht Ergebnis eines individuellen Ler­
nens oder Lehrens ist. Wodurch werden nun im Menschen tierische Laute zu Spradi- 
eiementen, zum Logos?

Wir sagten: für das Tier ist die angeborene Deutung der Phänomene wesenhaft; daher 
lebt es in einer von Geburt an festgefügten Weit bzw. Ordnung; und die Laute, die es 
von sidi gibt, indem es durch sie die Phänomene deutet, um auf sie hinzuweisen, sind 
ihm gattungsmäßig angeboren.

Der Mensch hingegen verfügt nicht über eine angeborene Deutung der Phänomene 
und dementsprechend auch nicht über eine solche Fähigkeit, auf Phänomene ‘eindeutig’, 
unmittelbar hinzuweisen. Dieser Mangel ist ein erstes Bestimmungsmerkmal für den 
wesentlidien Unterschied zwischen dem Ursprung der tierisdien Laute und dem der 
menschlichen Sprache. Da die menschliche Sprache nicht in festliegenden, deutenden und



hinweisenden Schemata verankert ist, muß der Mensch das Deutende und Hinweisende 
seiner Laute erst selber suchen und ausbilden. Das begründet den geschichtlichen Cha­
rakter der menschlichen Spradie: Sprache geschieht mit dem Werden und Sidi-Entwik- 
keln des Mensdien, mit seiner Geschichte.

Was ist nun der Ursprung der menschlichen Interpretation der Phänomene, durch die 
die Laute erst eine menschliche Bedeutung erhalten und Sprache entsteht? Kann der 
Mensch zu einem ‘An-Sich-Sein’, zu einer Erkenntnis der ‘wahren’ Natur der Dinge ge­
langen, um damit ‘wahr’, d. h, offenbarend, und nicht ‘falsch’, d. h. verdeckend oder 
verhüllend, zu reden?

Im Gegensatz zu der in unserem rationalistischen Zeitalter gängigen Annahme wird 
die Frage, ob es ein An-Sich-Sein, eine Objektivität der Phänomene gibt -  wodurch die 
Sprache richtig oder falsch sein kann - , nicht an erster Stelle durch die Philosophie, 
sondern durch den gesunden Menschenverstand beantwortet. Die alltägliche Erfahrung 
zeigt nämlich, wie die Klugen mit den Dingen fertig werden oder, anders gesagt, mit 
ihnen ‘zu Rande kommen’, während die Unklugen, gerade weil sie sich vom Sdiein der 
Dinge blenden lassen, ihre Ziele verfehlen. ‘Sdiein’ und ‘Sein’ sind nicht identisch. Wie 
und wodurch können wir das An-Sich-Sein der Dinge ursprünglich erfahren, um so 
die Voraussetzung für die Sprache als Deutung und Hinweis zu gewinnen? Meistens 
wird die Objektivität in der abstrakten und isolierten ‘Gegebenheit’ der Dinge gesucht, 
also in ihrer vermeintlichen vor uns liegenden ‘Vorhandenheit’. Mit anderen Worten: 
Allgemein betrachten wir die Dinge getrennt von unseren Handlungen bzw. von unse­
ren Versuchen, mit ihnen 'umzugehen’, wodurdi das An-Sich-Sein der Dinge einen 
Vorrang gegenüber unseren Handlungen zu erreichen scheint, weil wir dieses An-Sidi- 
Sein zuvor kennen müssen, wenn wir uns danach richten und so mit den Dingen zu 
Rande kommen wollen.

Faktisch ist es aber so, daß uns erst in der menschlichen Handlung und durch sie das 
An-Sich-Sein der Dinge offenbar wird. Im Versuch, mit ihnen ‘zu Rande zu kommen’, 
erfahren wir, daß wir nicht nach unserem Gutdünken vorgehen können, sondern nur 
ihrer Natur entsprechend. Das Wesen der Dinge zeigt sich erst auf Grund unserer 
wiederholten und teilweise fehlgehenden Versuche, also durch das ‘Werden’  des Men- 
schen, durch seine Geschichte.

Diese Erkenntnis, daß in der Handlung, in und durch die Praxis sich die Objektivi­
tät der Dinge offenbart, ist nicht das Ergebnis moderner pragmatischer oder historisch­
dialektischer Theorien, audi nicht, wie man meinen könnte, moderner existentialistischer 
Deutungen der Objektivität, sondern sie liegt schon im griechischen Denken vor — eine 
Tatsache, die wir meist vergessen.

Platon weist im >Kratylos< auf die ursprüngliche Beziehung zwischen Tatsachen, Ge­
genständen, Dingen—bzw. dem Sidi-Offenbaren ihrer Objektivität, ihrer ‘Sachlichkeit’ — 
und der menschlichen Praxis, dem menschlichen Handeln hin. Jede Handlung enthält 
ein eigenes ‘Wie’, das von der Natur der Dinge bestimmt wird. Diese 'Natur’ offenbart 
sich aber wiederum erst im und durch das Handeln und nicht unabhängig davon. Denn,



kommen wir mit den Dingen ‘zu Rande’, so offenbart sidi genau in diesem aufge­
deckten ‘Rand’ das, was wir ihre ‘Gestalt’ nennen und was die Griechen eidos nannten. 
Platon sagt im >Kratylos<: »Wenn wir unternehmen, etwas zu zerschneiden, sollen wir 
dann jedes Ding zerschneiden, wie wir wollen und womit wir wollen? Oder werden 
wir nur dann -  wenn wir jedes nach der Natur des Schneidens und Gesdinittenwerdens 
und mit dem ihm Angemessenen schneiden wollen -  es wirklich schneiden und auch 
einen Vorteil davon haben und die Handlung redit verrichten, wenn aber gegen die 
Natur, dann es verfehlen und nidits ausriditen?«25

Hier also zeigt sich die ursprüngliche Bedeutung von eidos (Idee), und zwar vor 
jeglidier intellektualistisdier Deutung dieses Terminus als rein logischen Moments. 
Durch den Umgang mit den Dingen erfährt der Mensdi ihre Objektivität und gelangt 
zu einer ‘Einsicht’, auf Grund derer er die Phänomene bestimmt. Der Prozeß des 
Handelns erweist sich als ein Mittel zur Erreichung des Zieles. Dies ist wahrscheinlich 
auch der Grund, warum die Griechen für ‘Ding’, Gegenstand, den Terminus prägma 
anwenden. Praxis, Handeln, Tun, etwas betreiben: die Tat, Die substantivierte Form 
prägma drückt diese ursprüngliche Beziehung zwischen Gegenstand, Tatsache und dem 
Sidi-Offenbaren ihres An-Sich-Seins, ihrer Sachlichkeit, in und durch die Praxis aus.

Im Hinblick auf das Problem der Sprache können wir nun sagen: menschliche Sprache 
ist die Zusammensetzung von deutenden und hinweisenden hörbaren Zeichen, die einen 
gesdiiditlidien, werdenden Ursprung aufweisen. Eben hierin unterscheidet sich die 
Sprache von den tierischen Lauten, die in ihrer Bedeutung gattungsmäßig von Anfang 
an gegeben sind,

4 Das Beweisen als Wesen desWissens: apodiktische Sprache. Unbeweisbarkeit 
der Prinzipien: semantische Sprache

Nun aber eine weitere Frage: wie gelangen wir zum Wissen und damit zum An-Sidi 
der Phänomene? Etwa nur durdi ein pragmatisches Vorgehen? Nur durdi den Versuch, 
mit den Dingen praktisch zu Rande zu kommen? Weldie Rolle spielt der Logos, das 
Wort, das hörbare Zeichen?

Wissen kann in seinem letzten Grund nicht pragmatisch erreicht werden, denn die 
letzte Gültigkeit unserer Handlungen und die entsprechende Kenntnis der Dinge, die 
durdi den Versuch, mit den Dingen zu Rande zu kommen, entsteht, hängt immer zu­
nächst von den Zielen ab, die wir uns stellen. Die Bestimmung der Objektivität der 
Ziele selbst kann aber nicht aus dem Erreichen irgendeines Zieles abgeleitet werden.

Ein Beispiel wird genügen, um dies zu klären: Der Mensdi kann sidi technische Ziele 
setzen, und bei dem Fehischlagen oder Gelingen seiner Handlungen wird er erkennen, 
ob sein Vorgehen objektiv oder subjektiv und damit falsch ist. Die Gültigkeit des sidi 
gestellten Zieles -  die ganze Einriditung der technischen, pragmatischen modernen 
Welt -  kann aber wiederum nicht vom Erreichen des technischen Zieles abgeleitet wer­



den, sondern erst von einer Auffassung des Mensdien, der jener technischen Welt einen 
Sin n  gibt. Offensichtlich ist die Auffassung des Menschen aber in keiner Weise nur 
vom Erreichen von Zielsetzungen ableitbar. Mit anderen Worten: Objektivität des 
Zieles ist die Voraussetzung für jede ‘objektive’ Handlung und kann daher n iâ t  nur 
vom Gelingen oder Versagen abhängig gemacht werden. Deswegen kann sidi auch 
niemals ein Pragmatismus zur Philosophie erheben.

Wir behaupten daher, etwas zu wissen, wenn wir imstande sind, es zu beweisen. 
Beweisen — griechisch: apodeiknymi — bedeutet, etwas als etwas, auf Grund von etwas 
(apo-deiknymi) zu zeigen. Das, wodurch etwas als etwas gezeigt und erklärt wird, ist 
der Grund unseres Wissens, den die Griechen arché, ‘Prinzip’, ‘Axiom’ nannten. Die 
apodiktische, beweisende Rede ist jene, die die Bestimmungen der Phänomene begrün­
det, indem sie sie auf letzte Prinzipien zurückführt.

Es ist klar, daß die ersten Prinzipien jedes Beweises und daher des Wissens selbst 
nicht bewiesen werden, da sie nicht Gegenstand einer apodiktisdien, beweisenden, logi­
schen Rede sein können, sonst wären sie keine ersten Prinzipien. Ihre unableitbare 
Ursprünglichkeit offenbart sich darin, daß wir ohne sie weder reden noch uns verhalten 
können, denn beides setzt sie schlechthin voraus. Wenn die Prinzipien unbeweisbar 
bleiben, sind sie dann etwa für uns Gegenstand eines Glaubens?

Die Ursprünglichkeit der ersten Prinzipien wird von Aristoteles in der >Metaphysik< 
anhand der Prinzipien des Widerspruchs, der Identität, des ausgeschlossenen Dritten 
geklärt; sie sind nicht zu leugnen, sie drängen sich auf, und jeder Versuch, sie zu ver­
neinen oder sich von ihnen zu befreien, würde sie wiederum voraussetzen. Wir sind 
fest an sie gekettet wie Prometheus an den Felsen und gleich ihm jedem Angriff ausge­
setzt. Nicht zufällig sprechen wir hier von ‘ausgesetzt sein’. Aristoteles behauptet 
nämlich, daß die ersten Prinzipien nicht bewiesen werden können (sie haben keinen 
apodiktisdien Charakter); ihre Ursprünglichkeit zeige sidi darin, daß es unmöglich sei, 
ihnen zu entgehen. Deswegen spricht er ihnen ‘elenchischen’ Charakter zu. Elénchein 
bedeutet in der vorphilosophisdien Sprache, jemanden so an den Pranger fesseln, daß 
er keine Möglichkeit hat, sich zu befreien; der Angeprangerte bleibt dem Spott der 
Menge ausgesetzt.*6

Wir können hiermit zu ganz bestimmten Schlüssen für unser Problem gelangen:
Aristoteles gibt, wie wir sahen, in >De anima< (II, 8) ebenso wie in >De interpreta- 

tione< zwei Bestimtnungsmomente der menschlichen Sprache an: sie deutet (hermeneuein) 
und sie weist auf etwas hin (sêmainein). Wenn wir uns fragen, welche Beziehung 
zwischen Deuten und Hinweisen besteht, so scheint es, daß wir zugeben müssen, daß 
erst dann, wenn etwas als dies oder jenes gedeutet wurde, es möglich ist, darauf als auf 
dieses oder jenes hinzuweisen. Selbst der Hinweis auf etwas als ein Niditgedeutetes ist 
eine Deutung. Also geht das Deuten dem Hinweisen voran.

Worin besteht aber letzten Endes der Prozeß des Deutens? Offensichtlich in der Auf­
deckung des Grundes, durch den die Phänomene bestimmt werden. Der Prozeß der 
Klärung und des Rückgreifens auf den Grund ist die beweisende apodiktische Rede,



ganz unabhängig davon, ob der Beweis durch Syllogismus, also logisdies Schließen, oder 
durch Enthymem, also pathetisches, rhetorisches Schließen bzw. Reden, vollzogen wird.

Wenn aber die ursprünglichen Gründe, die Prinzipien, selbst nicht bewiesen, wenn 
sie durch keinen Prozeß des Schließens erreicht werden können, so sind wir zu der 
Erkenntnis gezwungen, daß sie sich a) von sich aus, b)· durdi ihre Notwendigkeit und 
Allgemeingültigkeit (im Sinne ihrer Unbedingtheit) offenbaren. Aristoteles definiert: 
»Wenn nun das Wissen so ist, wie wir angegeben haben, so muß notwendig das­
jenige, woraus das beweisbare Wissen hervorgeht, stets (a) wahr sein, (b) ein Erstes, 
(c) Unmittelbares, (d) Bekanntes, (e) eher als das dadurch Bewiesene, (f) endlich der 
ursächliche Grund des Schließens sein.«27

Sofort fügt er folgende Klärung hinzu: »Einen solchen unmittelbaren Anfangssatz 
von Schlüssen, welche nicht selbst bewiesen werden können, welche aber dabei derjenige, 
welcher etwas lernen will, nicht notwendig schon vorher selbst haben muß, nenne idi 
These; dagegen einen solchen, welchen der Lernende schon vorher von selber haben 
muß, Axiom

Dies bedeutet, daß bei den Axiomen, bei den Prinzipien das Verhältnis zwischen 
hermëneûein und sëmainein das Gegenteil von dem ist, was wir bisher angenommen 
haben. Die hermeneutische Sprache, die im Prozeß des Beweisens wurzelt, kann nicht die 
Aussageform des Axioms sein, weil die letztere an sich in ihrer Notwendigkeit und 
Allgemeingültigkeit n iâ t beweisend, sondern durchaus hinweisend ist. Der weisende 
Charakter der Axiome macht das Beweisen überhaupt erst möglich; der Beweis, der zur 
hermëneia, zur Deutung führt, gründet im weisenden Charakter der Axiome.

Das Weisende (sêmainein) geht also dem Deutenden (hermeneuein) voran, weil es den 
Rahmen abgibt, innerhalb dessen Beweise erst entstehen können. Dem Weisenden, als 
dem Notwendigen und Allgemeingültigen, kommt daher die Bestimmung des unmittel­
bar Klaren zu, denn jede Erklärung geschieht auf Grund seiner. Also gibt es eine 
Klarheit, die nicht Ergebnis einer Erklärung ist. Wird Rationalität mit dem Prozeß des 
Erklärens identifiziert, so sind wir gezwungen, anzuerkennen, daß die Urklarheit der 
Prinzipien keine rationale ist.

Weiterhin stellt das Wissen, bzw. das Erklären von etwas durch die Aufdeckung des 
Grundes, einen Prozeß dar, der als solcher notwendigerweise einen zeitlichen Charakter 
aufweist, denn als Geschehenes ist es ein geschichtliches Phänomen, das durch die ver­
schiedenen Momente der Zeit hindurchgegangen ist. Das Erste, das Prinzip, der Urgrund 
hingegen offenbart sich augenblicklich (exaiphnès); es steht nicht innerhalb der ge­
schichtlichen Zeit, es ist der Ursprung und Maßstab der Bewegung des rationalen Er­
klärungsprozesses und daher dieser Zeit, dieses Geschehens: Im VII. Brief Platons heißt 
es: » ...  läßt es sich doch (das Ursprüngliche) in keiner Weise wie andere Erkenntnisse in 
Worte fassen, sondern indem es -  vermöge der langen Beschäftigung mit dem Gegen­
stand und dem Sich-Hineinleben -  wie durch einen abspringenden Feuerfunken 
plötzlich entzündetes L iâ t  (exhaphthèn phôs) in der Seele sich erzeugt und dann durch 
sidi selbst Nahrung erhält.«29 Wenn das Wesen des Wortes im Deuten und im Weisen



besteht, -wenn weiterhin aber die Rede, welche das Ursprüngliche, das Erste ausdrückt, 
fein semantisch sein muß, da durch sie der hermeneutisdie Prozeß überhaupt erst mög­
lich wird, wie sollen wir rein terminologisch die beiden ganz verschiedenen Arten von 
Sprache unterscheiden? Die Struktur der beiden Sprachen ist, wie mehrmals gesagt, 
wesentlich verschieden; die rationale Sprache: dialektisch, vermittelnd und beweisend, 
d. h. apodiktisch; die semantische Sprache: unvermittelt, unbeweisbar, erhellend, rein 
weisend. W. F. Otto hat in seiner Schrift über die Sprache zwei Ausdrücke für ‘Rede’ 
bei den Griechen unterschieden. »Logos meint die bedachte, also richtige Rede. Die 
Richtigkeit ist immer nur in einem Zusammenhang und unter bestimmten Voraus­
setzungen richtig . . .  Mit Mythos ist ursprünglich. . .  die unbedingt gültige Rede ge­
meint, die Rede von dem, was ist. Daher gilt Mythos hauptsächlich von den göttlichen 
Dingen, die keines Beweises bedürfen, sondern unmittelbar gegeben oder geoßenbart 
sind.«8#

Es erscheint offensichtlich, daß das ursprüngliche, unmittelbare, a-historische, seman­
tische Wort das Wort des Mythos ist und daß es zur sakralen, religiösen Welt gehört, 
während das vermittelte, prozeßartige, beweisende und begründende (apodiktische) 
Wort sich mit dem Logos deckt. So können wir am Ende tatsächlich sagen, daß der 
Mythos den Logos begründet, bzw. die weisende Welt die beweisende, womit sich eine 
erste Unzulänglichkeit der Sprache zeigt, indem sie in ihrer rationalen Form das Ur­
sprüngliche nicht auszudrücken vermag. Jetzt sind wir auch in der Lage, den Sinn 
eines Satzes von Heraklit zu verstehen, der am Anfang der abendländischen Tradition 
das ausspridit, was wir hier mit Mühe entwickelt haben: »Der Herr, dem das Orakel 
von Delphi gehört, sagt nichts und verbirgt nidits, sondern er weist, er zeigt.«®1

} D ie  wesentliche Unzulänglichkeit der Sprache. Das Schweigen und der bild­
hafte Grund der Spradie

Ist aber schließlich die semantische Sprache etwas Urspriinglidies?
Jede Rede, die unmittelbar im Ursprünglichen wurzelt, ist rein semantisch; sie 

beweist nicht, sondern sie weist, so die Sprache der Mythen, der Religionen, der Evan­
gelien (der Verkündungen), der Sibyllen, der Propheten, der Dichter. »Der Dichter ist 
nicht eher vermögend zu dichten, bis er begeistert worden ist und außer sich und die 
Vernunft nicht mehr in ihm wohnt. Denn solange er diesen Besitz festhält, ist kein 
Mensch imstande, irgend zu dichten oder Orakel zu sprechen . . .  Daher auch der Gott 
nur, nachdem er ihnen die Vernunft genommen, sie und die Orakelsprecher und die 
göttlichen Wahrsager zu Dienern gebraucht, damit wir Hörer gewiß wissen mögen, 
daß nicht diese es sind, welche das sagen, was soviel wert ist, denen ihre Vernunft ja 
nicht innewohnt; sondern daß der Gott selbst es ist, der es sagt, und daß er nur durch 
diese zu uns spricht.«®2



Die semantische Rede selbst wurzelt also -wiederum in einem unmittelbaren, befehlen­
den, weisenden ‘Sehen’ . Die Rede führt bis zur Schwelle der Sicht des Sidi -Au fdrängen- 
den; jede auf den Grund hinweisende Spradie hat daher auch theoretischen Charakter, 
Theôreîn heißt ja Schauen; theöros ist der Beobachter bei den Olympischen Spielen. 
Hiermit gelangen wir zum Kern der Unzulänglichkeit der Sprache.

Es gibt eine ganze Tradition, die auf die Unzulänglichkeit der Spradie und auf 
ihren sie übersteigenden sichtbaren Grund hinweist. Vom Sophisten Gorgias sind im 
Hinblick, auf die Unzulänglichkeit der Sprache folgende Sätze überliefert: »Wenn es 
aber auch erkennbar ist, das Sein, wie möchte man es wohl einem anderen darstellen? 
Denn was man gesehen hat, wie möchte man das wohl in Worten sagen? Oder wie 
könnte es wohl jenem klar werden, der es ja nur hört, nicht sieht? Denn wie das 
Gesicht nicht Töne erkennt, so hört auch das Gehör nicht die Farben, sondern Töne, 
und es redet der Redende, aber nicht in Farben noch Dingen.«33

Platon, auf den wir mehrfach verwiesen haben, sagt im V II. Brief: »Das Wesentliche 
laßt sich doch in keiner Weise, wie andere Kenntnisse, in Worte fassen.«34

Könnte man vielleicht behaupten, daß die Eigenart der obersten Prinzipien zum 
Versagen der Rede, zum Schweigen führt? Allgemein sprechen wir der Rede die Auf­
gabe zu, unsere Gedanken, Erfahrungen und Leidenschaften mitzuteilen. Sofern wir 
uns um die Mitteilung des Objektiven, des für alle Gültigen bemühen, ist Spradie 
gemeinschaftsgründend.

Mittels dessen, was durch die Rede in Erscheinung tritt, vermögen wir mit anderen 
übereinzustimmen oder von ihrer Meinung abzuweichen. Selbst das gegenseitige Sich- 
Unterscheiden ist nur möglich auf Grund des Gemeinsamen, das die Voraussetzung 
jeder Unterredung ist. Durch die Mitteilung, die wir an andere oder an uns selbst 
richten, erhält die Rede jeweils einen geschichtlichen Charakter: die anderen und wir 
selbst ‘werden’ durch unser Gespräch. Dieses unser ‘Werden’ erhält dabei die Bedeutung 
von ‘uns bilden’, von ‘uns entfalten’. Die Rede ist als dialektischer Prozeß in ihrem 
Wesen ein ‘Geschehen’, Geschichte des Menschen.

Durch die Rede bemühen wir uns, zu den ersten Prinzipien zu gelangen, durdi die 
wir die Phänomene bestimmen bzw. das Chaos der Eindrücke ordnen und unsere Welt 
begründen. Die Rede ist damit weltstiftend. Sie negieren heißt auf Geschichte, auf 
Gemeinschaft, auf Weltlichkeit verzichten. Nicht zufällig herrscht daher in religiösen 
Gemeinschaften, die in einem außergeschichtlichen und außerweltlichen Raum leben, 
die Regel des ‘Silentium’, welche nicht so sehr, wie wir meist irrtümlich interpretieren, 
eine Kasteiung, also eine Überwindung der menschlichen Triebe, sondern vielmehr 
konsequente Ablehnung der geschichtlichen Welt darstellt. Hierher gehört die Tradition 
der negativen Theologie; in der christlichen Überlieferung gründend, sagt Dionysios 
Areopagita in »Die Namen Gottes<, daß das Ursprüngliche, Erste, »für jede Rede 
unaussprechlich« sei; und weiter: »der Logos (hier im Sinne des Ursprünglichen, Gött­
lichen), also das Wort selbst ist es, das durch kein menschliches Wort mehr ausgedrückt 
werden kann.·*35



Aus derselben Erkenntnis entspringt für Origenes die Schwierigkeit des Gebetes: »Wer 
könnte wohl leugnen, daß für den Mensdien ‘das Himmlische’ aufzuspüren unerreich­
bar ist?«8®

Weil wir das Himmlisdie, das Ursprüngliche nicht ausdriieken können, und weil das 
richtige Gebet die unaussprechbaren Worte beinhalten würde, deshalb kann der Mensch 
nicht riditig beten, » . . .  denn was wir beten sollen nach Gebühr, das wissen wir nicht.«37

Beachtenswert ist, daß sämtliche religiösen Bekenntnisse, die auf das Ursprüngliche, 
das Erste zurückgreifen, zum gleichen Verzicht auf die Rede gelangen. Im Hinblick auf 
die Schwierigkeit des Gebets sagt z. B. Origenes: um sich im Gebet an Gott zu wenden, 
genügt es, das Göttliche, das Erste, das Ursprüngliche, das ja nicht durch Worte erfaßt 
werden kann, vor Augen zu haben.

Auch viel spater, im christlidien Mittelalter, erhält das Schweigen als Bekundung 
der Unzulänglidikeit der Sprache eine prinzipielle Bedeutung. Für Meister Eckhart ist 
das Schweigen ein ursprünglicher und seinshafter Zustand, der ‘Ewigkeit’, des ‘Prin­
zipiellen’ teilhaftig, dem Grunde zugehörig. Das Schweigen bildet nicht die negative 
Ergänzung zum Wort, es ist in Gott ‘gleidizeitig’ mit dem Wort Ursprung der heiligen 
und mensdilichen Geschichte. »Got schuof alles mit dem worte, mit swigene.«38 Das 
Schweigen ist also der Urgrund Gottes, aus ihm wird das Wort, der Sohn geboren. Im 
Schweigen ruht Gott, durch das Wort wirkt er, und daher ist der Sohn, als das Wort 
Gottes, Ursprung der heiligen Geschichte, ebenso wie das menschliche Wort Ursprung 
der profanen, mensdilichen Gesdiichte ist. So wird das Wort dauernd aus dem Schwei­
gen geboren, um wieder, sobald es gesprochen ist, dahin zurückzufallen.

Obwohl Meister Eckhart weiß, daß das Ursprüngliche unaussprechbar ist, resigniert 
er nicht vor der Unzulänglichkeit der Sprache, er umkreist das Geheimnis mit immer 
leidenschaftlicheren Versuchen. Vor der Fülle des Geschauten bemüht sidi sein Wort, 
‘transparent’ zu werden; er beschwört ein Ahnen herauf, das aus der Tiefe kommt. 
Diese Bemühung zielt auf eine Beziehung zwischen Ursprünglichem und Unsagbarem, 
d. h. zwischen Sichtbarem und Bildhaftem. Die Sprache ruht in etwas, was nicht 
Spradie ist, sie steht in Bezug zum ursprünglich Bildhaften, das sich durch einen seman­
tischen, hinweisenden Charakter auszeichnet. Das Bildhafte wird schlechthin ‘gesehen’ ; 
wer es nicht zu sehen vermag, dem wird es niemals zu ‘beweisen’, niemals zu ‘erklären’ 
sein. Das Schweigen erweist sidi somit als eine Entsprechung zur ursprünglichen ‘Sicht’ .

Ruht also selbst die semantische Sprache, die mythische Sprache in etwas, das vor 
jedem Wort sich bekunden muß? Die Griechen nannten symbolon einen Gegenstand
-  z. B. zwei Teile eines Ringes - ,  durch den sich Mensdien als einer Gemeinschaft von 
Freunden oder Verwandten zugehörig erkannten. Symbàllein bedeutet, auf Grund von 
etwas Gemeinsamem einigen, verbinden. Das gemeinsam den Menschen Angehende, 
das Ursprüngliche verleiht nidit nur den Lauten, die die Worte bilden, einen eigenen 
Sinn, sondern auch Gefühlen, Handlungen und Haltungen, denn ein jedes von diesen 
bedeutet etwas ander» und mehr als die rein physischen oder mechanischen Elemente, 
aus denen es besteht: sie erhalten eine symbolische Bedeutung. So bedeuten die zwei



Teile des Ringes etwas anderes als das, was ihre materielle Realität ausmacht. Sie weisen 
auf eine Einheit, eine Zugehörigkeit und Freundschaft hin, die die physische Beschaffen­
heit der Teile übersteigt, und die diese nie erreichen wird noch kann.

Nicht zu vergessen ist, daß die Madit des Symbols audi auf der Stufe des animalischen 
Lebens am Werke ist, sofern durdi die Sinne — als -Werkzeuge des Lebens — den 
mechanischen Ursachen die dem Leben spezifische Form und Bedeutung (z. B. positive 
Erwartungsbedeutungen wie die Nahrung- oder Sexualbedeutung, oder negative, wie 
die Furcht) verliehen werden. Das Leben ist es also, was den Phänomenen der Um-Welt 
ihre symbolische Bedeutung verleiht. Während aber das sensitive Leben in festgelegten, 
bedeutungsvollen Symbolen verankert ist -  in Symbolen und Bedeutungen, die der 
Gattung angeboren sind - , ist es das Spezifische des menschlichen Lebens, daß der 
Mensch die für ihn gültigen symbolischen Bedeutungen der Phänomene suchen muß. 
Das Ursprüngliche bekundet sich in der Notwendigkeit, daß wir uns in der Welt zu­
rechtfinden müssen, und führt uns Schritt für Schritt zu Erkenntnissen, die im ‘Sehen’ 
münden.

Dies gilt vor allem auch für den Dichter und seine Sprache, Alles, was er sagt, meint, 
worauf er hinzeigt (der Tisch, das Brot, das Wasser, die Gestalt einer Frau), weist über 
die Gegenstände und über das Gesagte hinaus und hat dadurch eine symbolische Be­
deutung.

Wie kann man aber durch Zeichen, durch Tone, durch Worte auf etwas hinweisen, 
das über das Erfahrene, das Genannte, über das Ausgesprochene hinausgebt? Was stiftet 
die symbolische Einheit, in der und durch die wir uns selbst und die Phänomene er­
kennen? Es isx immer das Ursprüngliche, das den Menschen Angehende, jenes Weisende, 
durdi das alles seine Bedeutung erhält, jenes Weisende, das wir als eine im höchsten 
Maße konkrete Realität anerkennen müssen. Nie dürfen wir es zu etwas rein 'Gedach­
tem’, zu einem abstrakten Gegenstand intellektueller Spekulation herabwürdigen, weil 
damit sein gefährlicher, ent-setzender Charakter verdeckt würde.

Nodi etwas: Aristoteles unterscheidet in den >Analytica posteriora« zwei Arten von 
Glauben (pistis): jenen, welcher durch den Beweis entsteht, und jenen, welcher allem 
Ursprünglichen zukommt. »Wenn wir durch das Erste und Unmittelbare die Gegen­
stände wissen und glauben, so wissen und glauben wir audi dieses Erste mehr als 
nachher das daraus Folgende, weil wir letzteres gerade durch jenes Erste glauben und 
wissen.«39

Entsprechend einer solchen Auffassung ergibt sich für uns rationalistische Menschen 
die skandalöse Forderung, daß es neben der pistis, die aus dem Rationalen entspringt, 
eine ursprüngliche pistis des Nichtrationalen gibt, zu der ausgerechnet der Philosoph 
führen muß.



j  j .  v . U exkü ll, Bedeutungslehre, L eip zig  1940. Jetzt in : J. v . U ., Streifzüge durdi die Um ­
w elt von  Tieren und Menschen / Bedeutungslehre. V o rw . v. A . Portm ann, rde. Bd. 13, 
H am burg 1956, S. 106.

t  Ebd., S. 22.
, Ebd., S. 127.
4 Ebd., S. 13 ff.
j Ebd., S. 22.
6 »In einer U n zahl von  Fällen beantw ortet ein Organism us eine bestimmte biologisch be­

deutsame (äußere) Reizsituation ohne jede vorhergehende Erfahrung, ohne Vorsicht und 
Irrtum, sofort in  spezifischer und eindeutiger arterhaltender sinnvoller W eise . , .  Ein von 
seinem dritten Lebenstage an isoliert aufgewachsener Sperling geriet bei dem Anblick 
einer Zwergohreule in größte Erregung und verfolgte  sie unter vorsiditiger Einhaltung 
eines bestimmten Abstandes m it W arn- und Angriffslauten seiner A rt, ganz w ie freilebende 
Sperlinge am T ag eine entdeckte Eule verfolgen.« K . Lorenz, D ie angeborenen Formen 
möglicher Erfahrung, in: Zeitschrift für Tierpsychologie, V , 1942, S. 249.

7 K . Lorenz, Verhaltensforschung als induktive Naturwissenschaft, Handbuch der Zoologie, 
Berlin 1957, S. 2.

8 J, v . U exküll, U m w elt und Innenw elt der Tiere, Berlin 1909, S. 6.
9 V gl. A . Portm ann, Zoologie und das neue B ild  des Menschen, rde. Bd. 20, H am burg 1956, 

S. 19 ff.
10 Ebd., S. 3 B-
11 A . Gehlen, Ein B ild  vom  Menschen, in: Geist der Zeit, 19, 1942. Jetzt in: Gehlen, A n thro­

pologische Forschung, rde. Bd. 138, H am burg 1961, S. 47.
12 »Die innere U nstabilität des menschlichen Antriebslebens erscheint als fast grenzenlos. Es 

sind sehr langsam über Jahrhunderte und Jahrtausende herausexperimentierte feste und 
stets auch einschränkende, inhibitorisdie Formen w ie das R edit, das Eigentum , die mono­
game Familie, die bestimmt verteilte  A rbeit, welche unsere A ntriebe und Gesinnungen 
heraufgedrückt, herauf gezüchtet haben a u f die hohen exklusiven und selektiven Ansprüche, 
welche K u ltu r heißen dürfen. Diese Institutionen w ie das Recht, die monogame Familie, 
das Eigentum sind selbst in keinem Sinne natürlich und sehr schnell ze rs tö r t. .  .* Gegen 
Lorenz polemisierend fü gt er hinzu: »U nd wenn man die Stützen wegsdblägt, prim itivi- 
sieren w ir sehr schnell. D ann gibt es nicht, w ie  Lorenz glaubte, einen Z erfa ll ursprünglich 
sicherer Instinkte, sondern gerade die R c-Instinktivierung, den Rüdegang in die funda­
mentale und konstitutionelle Unsicherheit und Ausartungsbereitschaft des Antriebslebens. 
—  D as Chaos ist ganz im Sinne ältester M ythen vorauszusetzen und natürlich, der Kosmos 
ist göttlich und gefährdet. Ich vertrete geradezu einen umgekehrten Standpunkt als das 
X V II I .  Jahrhundert: es ist Z e it fü r einen Gegen-Rousseau, für eine Philosophie des Pessi­
mismus und des Lebensemstes. ‘Zurück zur N atu r’  hieß fü r Rousseau: die K u ltu r entstellt 
den Menschen, der N aturzustand zeigt ihn in vollendeter N a iv itä t, G erechtigkeit und 
Beseelung. D agegen und umgekehrt scheint es uns heute, daß der N aturzustand im M en­
schen das Chaos ist, das M edusenhaupt, bei dessen Anblick man erstarrt.«

A . Gehlen, D as B ild  des Menschen im Lichte der modernen Anthropologie, in: M erkur, 
52, 1952. Jetzt in: Gehlen, Anthropologische Forschung, rde. Bd. 138, S. 59 f.

13 B. M alinow sky, G esdiledit und Verdrängung in prim itiven Gesellschaften, rde. Bd. 139/40, 
H am burg 1962.

14 R uth Benedict, U rform en der K u ltu r, rde. Bd. 7, H am burg 19j f .
i j  H elm ut Sdielsky, Soziologie der Sexualität, rde. B d. 2, H am burg 19 j j .
16 Ebd., S. 12.
17 Ebd., S. 49.



iS Leonardo da V in ci, Philosophische Tagebücher, ital.-dt., hg. v . Zamboni, R K  Bd. 15, 
H am burg 1558, S. 40/41.

19 Descartes, Discours de la méthode, Leyden 16 3 7 ,1 , 9.
20 Π ερ ί γάρ σύνϋεσιν καί διαίρεσίν Èuri τό ψ είβός τε  χ α ΐ τϋ άληθές. τά μέν οΰν όνόματα 

αϋτά καί τά  βήματα Εοικε τψ  ίν ε υ  συνθέοεως καί διαιρέσεως νοήματι, olov τό άνθρω­
πος ή  λευκόν, Βταν μή π ροστεΐ^  τι· οδτε γάρ ψ είό ος οΒτε ίΑ η β ές πω. Aristoteles, De 
jnterpr. ι ;  ié a  13.

ζ τ  Τ ά  μέν γάρ οΒ φαμεν Εχειν ψόφον, otov σπόγγον, Ερια, τά  Β’ Εχειν, οΐον χαλκόν καί δσα 
στερεά καί λεία, δτι βύναται ψοφήσαι, το ΐτ ο  0' έβτίν α ΐιτοΐ μεταξύ καί τή ς  άκοής έμποι- 
ήσαι ψόφον ένεργείς:. γίνεται 0' 6 κατ’ ένέργειαν ψόφος άεΐ τίνος πράς τ ι καί Κν τινι· 
Aristoteles, D e anima II, 8 ; 419 b6.

22 Ebd., 4 îo b j.
23 Ebd., 42obi6.
24 Ο ΰ γάρ πας ζψου ψόφος φωνή, καθάπερ εΐπομεν (Ιστι γάρ και τή γλώ ττη ψοφεϊν καί 

ώ ς οΐ βήττοντες), άλλα βεϊ Ιμψοφόν τε  είναι τό τύπτον καί μετά φαντασίας τινός (σημαν­
τικός γάρ 5ή τ ις  ψόφος έστίν ή φωνή)· Ebd., 4 20 i>29-

2j  Platon, K ratylos, 387 a 2.
26 Aristoteles, M etaphysica III, 3; io o j  b 5.
27 Aristoteles, A n alytica  posteriora I, 2; 71 b 19.
28 Ebd., 72 a 14.
29 Platon, B rief 7; 341 c j .
30 "W. F. O tro, Sprache als M ythos, in: Vortragsreihe zur Sprache, München 1959, S. 121.
31 Ό  δναξ, ον τό μαντεϊόν έστι τό έν Δελφοϊς, ο ίτ ε  λέγει ο ΐτε  κρύπτει άλλα σημαίνει. 

Heraklit fr. B 93·
32 Platon, Ion, $34 b 4.
33 Aristoteles, D e Xenoph. M ei. et G org. c. 6; 980 a 19.
34 Τ η τ ό ν  γάρ οΐδα μ ω ς έοτιν ώ ς άλλα  μαθήματα, άλλ* έ* πολλής συνουσίας γιγνομένης 

περί τό πράγμα αΰτό καί τ ο ΐ  συζήν έξαίφνης, olov Από πυρός πηδήσαντος έξαφθέν 
φώς, êv τή ψυχή γενόμενον αίιτό έαυτό ήβη τρέφει. Platon, B rief 7 ; 341 c &·

3 j Dionysios Areopagita, M igne P. G ., III, Paris i8 j  6, y SS B.
36 Origenes, Von G ebet und Ermahnung zum M artyrium , übers, v . P. Koetschau, München 

1926, S. 7.
37 A . a. O ., S. 9.
38 M eister Eckhart, W erke I, L eipzig 1857, S. 179.
39 Aristoteles, A n alytica  posteriora, I, 2; 72 a 30.



jl Archaische, semantische Sprache

X Die Sprache der Sibylle von Cumae

Durdi die vorangehenden Erörterungen zeigte sidi ein Zweifaches: die rationale, be­
weisende, erklärende Spradie ist nicht ursprünglich: sie wurzelt in der semantischen, 
weisenden Sprache, die unmittelbar aus der Quelle der archaischen ‘Zeichen’ schöpft. 
Um die Struktur dieser ursprünglichen Sprache und ihre Beziehung zum Tiild’ aufzu­
decken, -wollen wir jetzt das Wesen der vor-philosophischen Sprache analysieren. Erst 
dann soll ihr die rationale Sprache gegenübergesetzt -werden.

Bis jetzt ist die Art des Zusammenhanges zwischen den letzten Gründen, den Axio­
men und den ‘Bildern’ noch nicht geklärt. A uf dem Gebiet des rein animalischen Ver­
haltens können die ‘weisenden Gründe’ ebenso Bilder wie Töne, Gerüche, Geschmäcke
-  also beliebige Sinnesersdieinungen -  sein. Die Frage lautet also: treten auf der Ebene 
der semantischen Sprache die visuellen Zeichen besonders evident in den Vordergrund? 
Um die Struktur der semantischen, axiomatischen Sprache unter diesem Gesichtspunkt 
zu untersuchen, greifen wir abermals auf Zeugnisse der Dichtung, nämlich auf die 
Interpretation zweier verschiedener Texte zurück. Dabei stellt sidi zuerst die Frage, 
wo wir in einer vor-philosophischen Sprache Beispiele einer, in dem von uns gebrauchten 
Sinne, archaischen Ausdrucksweise finden können; und es ist die Kontinuität nachzu­
weisen, die zwischen vor-philosophischer und philosophischer Einsicht in die Eigenart 
der archaischen Rede besteht, um wiederum die nähere Bedeutung ihrer von uns be­
haupteten ‘bildhaften’ Grundstruktur aufzudecken.

Wir sagten, daß die rationale Sprache in einer vor-rationalen, archaischen Sprache 
gründet, bei der das ‘bildhafte’ Element und somit das ‘Sehen’ eine wesentliche Rolle 
spielt. Daraus ergibt sich, daß eine solche Sprache aus ganz prinzipiellen und nicht aus 
‘literarischen’ Gründen sich der Metapher bedienen muß, als einer Übertragung von 
Ausdrücken, die dem Gebiet der Sinne und vor allem dem des ‘Sehens’ entnommen sind.

Unsere Frage -war: Welche Beziehung besteht zwischen semantischer Sprache und 
Bild, und wie wird die semantische Sprache auch in ihrem vor-philosophischen Gehalt 
vom Bildlichen bestimmt?

Um die Struktur dieser Sprache auf dem vorphilosophischen Gebiet zu untersuchen, 
greifen wir erst auf die im VI. Buch der Vergilsdien >Aeneis< geschilderte Episode zurück, 
in der Aeneas die Sibylle von Cumae befragt.1 Wir haben hier ein konkretes Beispiel 
für eine archaische, weisende, seherische Rede. Sie ist von einem Dichter entworfen, der



ganz in der antiken religiösen Tradition wurzelt; Vergil deutet diese Rede bewußt als 
Ausdruck der unmittelbaren Macht des Göttlichen, des Transzendenten.

Aeneas begegnet der Sibylle von Cumae, als er nach der Zerstörung Troias am Ende 
einer langen Irrfahrt zum erstenmal das verheißene Land Italien betritt. Diese Begeg­
nung schließt die erste Hälfte des Epos: sie soll Aeneas endgültig Klarheit über das 
künftige Schicksal seines Volkes verschaffen. Die folgenden sechs Bücher des Epos spielen 
in Latium, wo Aeneas die ihm gegebene Verheißung im Kampf durchsetzen muß. Seine 
Ankunft in Italien bringt eine für das Land schicksalhafte Wendung mit sich: den Be­
ginn der römischen Geschichte. Es ist nun sehr aufschlußreich für unsere Interpretation, 
wo nach der Auffassung Vergils diese Geschichte ihre ursprünglichen Ansätze hat. Wir 
modernen Menschen würden annehmen, daß sie einer sich bis ins Unendliche zu ver­
folgenden Verkettung von Ereignissen entsprungen ist, die von der Fähigkeit oder Un­
fähigkeit einzelner entschieden wurden. Polybios etwa spricht, gemäß seiner zyklischen 
Auffassung der Geschichte, von einem Reich, das die schicksalhaften Etappen der Ent­
stehung, der Blüte und des Untergangs durchlaufen muß. Für Vergil dagegen wurzelt 
die römische Geschichte in der Prophetie, im Mythos, im Sakralen. Damit bekundet er 
ihre Entstehung im Objektiven, im Ewigen.

Zunächst wird der sakrale Ort beschrieben: die Grotte der Sibylle.8 Sie ist in den 
Berg von Cumae eingehauen, nahe der Stelle, wo Aeneas seinen Gefährten Misenus 
begraben hat, ehe er in die Unterwelt hinabstieg.8 Uber der Grotte ragt der große 
Apollontempel, von dem die Sage erzählt, Dädalus habe dort seine Flügel als Gabe für 
den Gott aufgehängt. Ein geweihter Ort, der von alters her sakrale Tradition besaß. 
Das alles ist gegenwärtig zu halten, will man den ehrfurchtsvollen Ton verstehen, in 
dem Vergil von dem Ort spricht:

»Riesengewölb, durchs Herz euböischer Berge gegraben,
Hundert Mündungen führen hinein, aus hunderten Pforten 
Rauscht es und raunt verhundertfacht: Antwort der Sibylle,«4 

Die Begegnung mit der Sibylle gehört der Traumwelt an. Der Troianer Helenus hatte 
Aeneas die Befragung der Sibylle angeraten.5 Sie hatte schon dessen Vater Anchises in 
einer Traumerscheinung den Abstieg in die Unterwelt vorausgesagt·: von dort aus wird 
Anchises seinem Sohn in einer Art Heldenzug die Entstehung des künftigen Geschlechts 
der Römer zeigen. Es sei hier angemerkt, daß bis zu Platons Zeit nur eine Sibylle er­
wähnt wird, während seit Aristoteles mehrere auftauchen und immer mehr Orte in 
Kleinasien, in Griechenland und schließlich auch in Süditalien Anspruch auf Sibyllen- 
Orakel erheben. Die erste Schilderung der Sibylle stammt von Heraklit: »Die Sibylle, 
dìe mit rasendem Munde Ungelachtes und Ungeschminktes und Ungesalbtes redet, reicht 
mit ihrer Stimme durch tausend Jahre; denn der Gott treibt sie.«7

In unserem Text folgt nun die Epiphanie des Apollon, der sich der Sibylle bemächtigt: 
»Da man der Schwelle genaht, so ruft die Priesterin: 'Jetzt, jetzt 
Fordert den Spruch: der Gott, der Gott ist’s!’ -
Unter der Pforte ruft sie’s und allmiteins verfärbt und wandelt ihr Antlitz,



Sträubt das geflochtene Haar sich wild; bang röchelt die Kehle,
Dehnt die beklommene Brust der Wahnsinn; größer erscheint sie,
Und unirdisch dünkt ihr Wort: vom Atem des nahen Gottes umwittert.«8

Norden übersetzt -  im Unterschied zu R. A. Schröder -  den ersten Vers: »Ventum 
erat ad limen* mit: »Sie standen auf der Schwelle vor der Pforte.«9 Die Übersetzung 
wirkt verdeckend, denn der Akzent wird im lateinischen Text "wesentlich auf ‘limes’, 
die Schwelle gesetzt; von einer ‘Pforte’ ist hier nicht die Rede. ‘Limes’  bedeutet die un­
sichtbare, unfaßbare und unmeßbare Trennungslinie zwischen sakralem und profanem 
Raum; die ‘Schwelle’ ist hier Zu- und Übergang zum ‘locus re lig iosu ssie bezeichnet 
das Verlassen des profanen Bereichs und die Zuwendung zum sakralen Raum. Deshalb 
kann sie nicht nur durch einen konkret identifizierbaren Ort (wie ‘Pforte’) gekenn­
zeichnet werden. Der konkret ausgedehnte Raum weist wohl auf eine quantitative Kon­
tinuität zwischen dem ‘Außen’ und dem, was sich innerhalb des sakralen Ortes abspielt. 
Qualitativ vollzieht sich aber an der Schwelle des sakralen Ortes eine radikale Wand­
lung. ‘Schwelle’ ist hier die Grenze, wo die metabolé, der Umschlag, das augenblickliche 
Einbrechen des Sakralen, Unhistorischen, Schicksalhaften gegenüber dem Profanen, 
Historischen, Individuellen geschieht. Vergil geht es mit dem Ausdruck ‘limes’ um die 
unsichtbare Trennung zwischen dem Alltäglichen, Rationalen und dem A-rationalen, 
Ursprünglichen.

Die Sibylle gerät in Ekstase, die sich mit dem Ausbrechen der ‘ rabies’, der Mania 
meldet. In diesem außermenschlichen Zustand ist sie nicht mehr sie selbst, nicht mehr 
‘Individuum’; sie wird schlechthin Organ des Göttlichen, Verkünderin des Objektiven, 
des Ursprünglichen. Dort, wo das Verkünden in der zeitlosen Gegenwart eines allum­
fassenden Augen-blickes wurzelt, spielt sich das ‘Gesehene’ nicht im Nacheinander der 
Zeit ab, gibt es auch keinen Raum für einzelne Subjekte, die von sich aus Gründe auf­
decken und eine geschichtliche Welt, als eigenes ‘begründetes’ Werk, aufbauen könnten. 
Deswegen ist Mania, ‘rabies’, auch kein krankhafter, verwirrter Geisteszustand, sondern 
ein a-logisches Ein-sehen, bezeichnend für den Zugang zum Ursprünglichen; sie ist 
eigentlich im höchsten Maße Klarheit, was ja der Mythos bestätigt, der Apollon als 
Gott des "Wahnsinns und der Ordnung auftreten läßt. Dieser Mythos ist noch am Aus­
gang der Renaissance lebendig.10

Der Epiphanie Apollons folgt das Gebet des Aeneas.11 Die Sibylle selbst mahnt die 
Troianer zum Gebet. Der Gott offenbart sich nur dem, der sich ihm zuwendet. Schon 
im Gebet des Aeneas verknüpft sich die trojanische Vergangenheit mit Gegenwart und 
Zukunft. Der Held fleht um ein mündliches Orakel, denn meistens hinterläßt die Sibylle 
ihre Wahrsagungen nur auf Palmenblättern; sie ordnet sie und läßt sie in der Höhle 
liegen. Wenn aber ein Windstoß die Blätter aufwühlt, geht ihre Aussage verloren.12

Diese Beziehung zwischen Mania und Mantik weist eine lange Tradition auf. Platon 
hebt die Mantik von der Vogelschaukunst ab: »Wie die Mantik vollkommener ist und 
mehr geschätzt wird als die Vogelschaukunst. . . ,  so bezeugen die Alten, die Mania sei 
wertvoller als Besonnenheit, da die eine von Gott kommt, die andere aber von den



Mensdien.«11 Die Sibylle wird Werkzeug und Dienerin des Gottes und ist erst dann 
imstande zu prophezeien, wenn sie sidi ihm völlig ergeben hat.

Nun spricht die Sibylle das Orakel aus:

»Oh, der nun endlich entrann des Meers unsäglicher Fährnis,
Ärgeres harrt in Hesperien dein. Zwar kommen die Troer 
ins lavinisdie Land: der Sorg entlaste den Busen.
Doch sie verwünschen in Bälde die Kunft: Krieg, Krieg und Entsetzen 
sag idi voraus: idi seh voll Blut und Leidien den Tiber.
Weder Adiaeergezelt noch Xantus oder Simoi's 
werden dir mangeln: in Latium harrt ein andrer Achilles,
Sohn einer Göttin auch er. Audi hier bleibt Juno den Teuerem 
grausam nah: kein Ort, kein Volk italienischer Marken, 
denen du nidit als Bittender nahst in Sorgen und Notdurft.
Wiederum wird ein Weib das Unheil wecken, die Fremde,
Troias Raub und Troias Gast.
Du weich nimmer der Not, nein, tritt ihr tapfrer entgegen, 
als es dem Glück dir gönnt. Den Weg zur Rettung, den ersten, 
öffnet Dir, dort, wo Du’s nimmer gedacht, die Stadt der Achaeer.«14

Die einführenden ersten Verse (83-86) weisen keinen logischen Zusammenhang auf. 
Die Aussagen wirken in sich gegensätzlich. Ein Hoffnungsschimmer wird sogleich durch 
die Drohung nahenden Verhängnisses zunichte gemacht. Aeneas ist gewaltigen Gefah­
ren entkommen (>o tandem magnis pelagi defuncte periclis* -  »Oh, der nun endlich 
entrann des Meeres unsäglicher Fährnis«)15, doch erwartet ihn immer neues Leid (»sed 
terrae graviora manent*)}* Der Ort dieser Gefahren wird genauer bezeichnet {»ln 
regna Lavini Dardanidae venient«■ -  »Zwar kommen die Troer ins lavinisdie Land«).17 
Obwohl die drohende Gefahr Aeneas nicht beängstigen soll (»mitte banc de pectore 
curam* — »Der Sorge entlaste den Busen«)18,verneint schon die nächste hinzukommende 
Aussage die vorangegangene (»sed et non venisse volent« — »doch sie verwünschen in 
Bälde die Kunft«)19. Alle diese Sätze treten plötzlich, unvorbereitet, unverbunden auf. 
Analysiert man sie 'rational’, so scheinen sie sich in ihrer Gegensätzlichkeit zum Teil 
wieder aufzuheben. Man könnte ein wen den: diese Widersprüche seien nidit von wesent­
licher Bedeutung, denn die Geschichte Roms wurde im Laufe der Zeit alle Aussagen und 
Hinweise ‘logisch’ aufklären. Damit übersähen wir aber das Wesen der Prophetie, 
Erstens: sie liefert niemals ‘Erklärungen’ über das Vorausgesehene; sie kündigt es 
schlechthin an. Zweitens: Erklärungen und Begründungen des Vorausgesagten werden 
erst später von der Geschichte geboten, denn erst in ihr soll das, was in der Prophetie 
gleichzeitig und unerklärt da ist, begründet und zu einem zeitlichen und rationalen 
Nacheinander geordnet werden. Mit anderen Worten: in der Prophezeiung verschwin­
det die Zeit, die Abfolge, alles Prozeßartige wird aufgehoben, um allein die Dimension 
des Gegenwärtigen, des ‘G esehenendes Gleichzeitigen in Raum und Zeit zuzulassen.



Im zweiten Teil der Prophetie (86-94) erscheinen die Aussagen noch unvermittelter; 
Ereignisse werden unmittelbar ‘gesehen1, sie stellen sich abrupt ins Licht (»Bella, horrida 
bella, . . .  cerno «720. Anstelle jeder logischen Induktion oder Deduktion, die die Ereig­
nisse verknüpfen könnten, herrscht die ‘Sicht’, das reine Sehen. In diesem Teil der 
Prophezeiung kommt ein weiteres wesentliches Element zum Vorschein: die Aufhebung 
der Zeit in der für die Rede der Sibylle typischen Überblendung von Vergangenheit 
und Zukunft. Vergil sagt: »Non Simoïs tibi, nec Xantus . . .  defuerint* -  »Simoïs und 
Xantus werden dir nicht fehlen.«21 Dies bedeutet, daß die troianische Vergangenheit 
und die Zukunft in Latium tatsächlich in der Gegenwart der Offenbarung -  durch eine 
unerklärbare Aufhebung der Zeit — miteinander verschmolzen werden. Für uns Men­
schen, die wir in der Geschichte leben, ist allerdings das, was sich in der Überblendung 
zweier Wirklichkeiten (Vergangenheit und Zukunft) zeigt, erst später durch die Zeit 
erklärbar und verständlich. Die Namen Simoïs und Xantus bezeichnen plötzlich nicht 
mehr nur zwei troianische Flüsse, sondern weisen zugleich auf die italischen Numicus 
und Tiber; ebenfalls deutet der Name ‘Achill’ zugleich auf den lateinischen Heroen 
Turnus voraus, und der Ausdruck ‘ coniunx hospita’ weist sowohl auf Helena wie auch 
auf Lavinia, die spätere Gemahlin des Aeneas.

Die letzten Verse enthüllen den weisenden Charakter als das wesenbestimmende 
Merkmal der prophetischen Sprache. Ein Befehl wird gegeben, ein Auftrag erteilt. An 
die Stelle der logisch erklärenden Zusammenhänge — die dem Ursprünglichen nicht ge­
mäß sind -  tritt nicht nur das Bild, die Vision, sondern auch die Weisung. Diese Ver­
bindung erklärt den in der Antike so engen Zusammenhang zwischen Prophetie, seman­
tischer Rede und Traum.

Um die Eigenart der von der Sibylle geschauten Ereignisse weiter zu veranschau­
lichen, wollen wir unser Problem unter dem Aspekt der Möglichkeit und der Notwen­
digkeit betrachten. Möglichkeiten treten nur innerhalb der Welt des menschlichen, pro­
fanen Geschehens auf, sofern die Ereignisse sich noch-nidit, nicht-mehr oder jetzt ver­
wirklichen, wobei das menschlich-zeitliche ‘Jetzt’ dadurch sich auszeichnet, daß es sofort 
ins Nicht-mehr, ins ‘Im-perfectum’ umschlägt. Daher besteht in der Sphäre der Ge­
schichte die Notwendigkeit, die Gegenwart stets neu zu gestalten, damit das Erreichte 
nicht in die Vergangenheit (‘Im-perfectum’) als das Unvollendete zurückfällt; Vergan­
genheit lebt nur in der Sicht der Gegenwart. Das *gesehene* Geschehen nun, auf das sich 
die Aussagen der Sibylle beziehen, hat keinen historischen Charakter, da die geschauten 
Ereignisse keine ‘Möglichkeit’, sondern nur ‘Notwendigkeit’ enthalten. Sie stehen in 
Beziehung zu einer Gegenwart, die nicht vergänglich ist und daher keinerlei Möglich­
keit aufweisen kann; sie ist abgeschlossene Wirklichkeit.

Die semantische Sprache der Sibylle ist mit Metaphern, mit Bildern durchwoben, die 
auffallend immer dann auftreten, wenn die Prophetin die Bedeutung vofi etwas un­
mittelbar Gesehenem verständlich machen will. Die Metapher ersetzt die rationale Er­
hellung. Sie ermöglicht die unmittelbare Beziehung zwischen dem Entferntesten. Die 
Einheit, die Synthesis zwischen den verschiedenen Bildern entsteht ‘assoziativ’, in einer



plötzlichen Einsicht von Ähnlichkeiten. Diese Einsicht entspricht der Fähigkeit, die die 
Griechen ‘noüs’, die Lateiner ‘ingenium’ nannten. Das rationale Schließen unterscheidet 
sidi von jener unmittelbaren Einsicht dadurch, daß es, um zum Wissen zu gelängen, ein 
Vorgegebenes als Prinzip nimmt. Die Sprache der Sibylle hingegen, bei der es sich nie 
um ein Schließen und Beweisen, sondern stets um ein unmittelbares ‘Zeigen’ handelt, 
führt zu einer Erkenntnis ohne Rückgriff auf vorgegebene Prämissen. Als einzige Prä­
misse ist die absolute Madit des Gottes zu nennen, wodurch jegliche Äußerung der 
Prophetin Wort Gottes ist: die Sprache weist hier in sich keinen Vor-gang, sondern 
schlechthin Still-stand auf.

Selbst der anthropomorphe Raum wird durch die Aussagen der Sibylle ent-grenzt: in 
ihren Worten sind die Orte der griechischen gleichzeitig jene der römischen Welt, und 
dodi bleiben sie getrennt -  was vom rationalen Standpunkt aus widersinnig erscheint. Die 
Entgrenzung des Raumes vollzieht sidi parallel zur Aufhebung der Zeitordnung. Durch 
die Vergegenwärtigung der Vision kommt das Fließen der Zeit zum Stillstand. So 
entsteht jene Simultaneität, die das Wesen der sakralen Zeit ausmacht.

Die Sibylle besitzt keine eigene Individualität, sie ist nur Organ für die Offen­
barung ihres Prinzips. In ihrer Abhängigkeit vom Gott öffnet sie sich unter Schmerzen 
dem Diktat. Sie leugnet ihre Individualität in der orgiastisdien Erfahrung, die das 
Symbol und daher die Wirklichkeit der Vereinigung des Menschlichen mit dem Gött­
lichen darstellt.

Wir sind nun in der Lage, die Fragen zu beantworten, die wir uns vor der Inter­
pretation des Vergil-Textes gestellt haben. Die weisende vorphilosophische Sprache 
ist mit Bildern durchsetzt, die Zusammenhänge ergeben sidi nicht rational, kausal, 
sondern zeigen sidi in metaphorischen, bildlichen Einsichten, Hier finden sich statische 
Gestalten ohne Erklärungen nebeneinander, Gestalten und Beziehungen, die von einem 
rationalen Standpunkt aus sogar widerspruchsvoll erscheinen.

Endlich sprengt die semantische Sprache die Ordnung des Raumes und der Zeit; die 
Beziehungen zwischen den verschiedenen, einander am fernsten liegenden Momenten 
werden nicht rational, sondern durch Metaphern entdeckt und hergestellt.

2 D ie Voraussetzung der Kassandra-Tragödie

Es gilt nun, wiederum anhand eines Textes die absolute Trennung der weisenden -  be­
merkenswerterweise immer mit dem Phänomen des Sehens verbundenen — von der be­
weisenden Sprache zu zeigen und dadurch zu erhärten, daß es zwischen diesen beiden 
Arten der Rede keinen Übergang gibt. Diese Einsicht bildet — wie wir zu beweisen 
hoffen -  das theoretische Zentrum der Kassandra-Tragödie22 im »Agamemnon« des 
Aischylos. Wieder kommt auf einer dichterischen, nicht philosophischen Ebene eine 
Einsicht zur Sprache, die in der abendländischen Tradition große Bedeutung besitzt. 
Die Tragödie der Kassandra beruht darauf, daß die Seherin durch eine rationale List 
versucht, den Mensdien die archaische, seherische Einsicht zu vermitteln, und daß sie am



eigenen Schicksal die U nm öglichkeit, ja  die W idersprüchlichkeit eines solchen U n ter­

nehmens erfäh rt und daran zugrun de geht. Zw ischen w eisender, archaischer und be­
weisender Ebene gibt es keine K on tin uität.

D as Beispiel enthüllt den G egen satz zwischen dem rationalen V erhalten  des ständig 
um E rklärun g bem ühten Menschen (vom  C h o r sym bolisiert) und dem unrationalen, 

archaischen V erhalten  des Sehenden (durch K assan dra verw irk licht). D e r T e x t w eist in 
unzw eideutiger W eise au f die U n verein barkeit der zw ei Ebenen hin. W esentlich ist 
weiterhin an der K assandra-Szene, daß Aischylos im  gleichen M aße, w ie  er K assandra 

von der Ebene des Prophetischen, des bildhaft W eisenden, zu  der ihres menschlichen 

Schicksals herabsinken lä ß t, auch ihre Sprache ändert: an die Stelle  der semantischen 
Rede tritt die rationale; dam it w ird  auch erst V erständigung zwischen dem C h o r und 
Kassandra m öglich, aber dann m uß K assandra als Prophetin, als ‘Seherin’ sterben. D as 

Schicksal K assandras ist der G an g vo m  Unsterblichen zum  Sterblichen, vo m  G öttlichen 
(vom  Gottbesessensein) zum  Menschlichen, vom  Seherischen zum  Erklärenden.

D ie  K assandra-Episode bildet innerhalb des >Agamemnon« eine T ragödie  fü r sich; 
sie w eist a u f theoretisch sehr bedeutsam e G rundphänom ene hin. Diese Beurteilung 

trennt uns vo n  den Thesen, die K . R ein h ard t über die Bestim m ung dieser Episode 
aufgestellt hat. E r spricht der K assandra-Episode drei rein form ale A u fgab en  zu : sie 
soll die T ragö d ie  des Agam em non m it der Vorgeschichte des A tridenhauses in V e r­
bindung setzen, die N achtseite au f dem W eg Agam em nons enthüllen und schließlich 
dieser vordergründigen G estalt das seherische, hintergründige Wesen der Prophetin  
Apollons entgegensetzen .23 W ir w ollen  zu  zeigen versuchen, daß  die K assandra-Szene 
eine v ie l wesentlichere P roblem atik  aufw eist.

D ie  K assandra-Szene ist in  den folgenden H andlungszusam m enhang eingebettet: 
der zehnjährige K a m p f ist beendet und T ro ia  vernichtet; K assan dra — die T ochter des 

Priam os — fiel als Beute in  die H ä n d e  des A gam em non, der sie m it sich fü h rt in  das 
Königshaus der A trid en . D o r t  in  M yken e geht er selbst seinem T o d e  entgegen. D as 
Schicksal der K assandra ist daher m it dem Schicksal des A gam em non untrennbar ver­
woben.

D ie  T ragö d ie  >Agamemnon< beginnt m it der K la g e  über die traum losen N ächte des 
Wächters, der Jah r um Jahr au f N achricht v o n  der Zerstörung T roias hofft. V o m  

flachen D a d i des m ykenischen Königshauses späht er aus nach dem  Siegeszeichen. D ie  

Unsicherheit, ob das U nternehm en gelingt, ebenso w ie die T rostlosigkeit der räumlichen 
und zeitlichen Entfernungen spiegeln sich w id er in seinen W orten. D iese Verse schaffen 

einleitend die unheimliche A tm osphäre:
»U nd w enn ich nachtdurchschauert, taubeträuft hier hüt 

E in  L ager, dem  sich T räum e nie besuchend nahn,

Mein  L ager, -  Furcht statt Schlummers ja  steht neben mir,

D a ß  nie g a n z fest die L id er Zusammengehen zum Schlaf -  
. . ., bestöhn ich dieses H auses Unglückslos,

W o  nicht w ie  vordem  gute Zucht das Steuer fü h rt .«*4



Das plötzliche in der nächtlichen Dunkelheit auflodernde Feuer, das erwartete Signal, 
führt den Chor auf die Bühne. Der heraneilende Bote schildert das Schicksal der Kämpfer 
im Wechsel der Jahreszeiten. Das ist der leidensschwere Hintergrund, vor dem sich 
Kassandras Tragödie als Episode abspielt.

»Das Lager lag ja vor der Feinde Mauern dort.
Vom Himmel her und aus der Erde Wiesengrund 
Durchnäßte Regen, Tau uns, ständiger Verderb 
der Kleidung, deren Stoif voll Ungeziefer saß.
Hüb man vom Winter gar, dem Vogelmörder, an,
Wie ihn gebracht, ertragbar kaum, des Ida Schnee;
Von Hitze, wenn das Meer im mittäglichen Schlaf 
Ganz wellenlos und ohne Wind schlummernd verfiel,
Was soll das Klagen nodi? . .  .«!e 

Es erscheint Klytaimnestra: durch ihr Benehmen mehren sidi plötzlich die Anzeichen 
des nahenden Unheils. Agamemnon, der als Sieger angekommen ist, befürchtet, durch 
den Prunk des Empfangs den Neid der Götter zu erwecken; die Unterwürfigkeit der 
Klytaimnestra wirkt auf ihn wie eine barbarische Geste, die mit der griechischen 
Würde des Mensdien nicht im Einklang steht; etwas Unheimliches glimmt auf und 
durchbridit den äußeren Schein des Festes.

»Audi sonst sollst nicht,. . .
. . .  nach Barbarenfürsten-Art
Zur Erd gebeugt, voll Schreins den Mund auftun vor mir,
Nodi mache, Decken breitend, mir neidvolle Bahn 
Zurecht! Nur Göttern ja ziemt solcher Ehre Zoll;
A uf buntgewirkter Schönheit, wenn man sterblich ist,
Zu schreiten -  mir war’s niemals möglich ohne Furcht. «**

Kassandra tritt auf die Bühne. Die Vorgeschichte ihrer persönlichen Tragödie ist 
bekannt: sie wurde von Apollon zur Geliebten erwählt und hatte versprochen, sich ihm 
hinzugeben, wenn sie von ihm als Gegengeschenk die Fähigkeit der Prophetie erhalten 
würde. Als sie dieses Geschenk von Apollon bekommen hat, verweigert sie sich dem 
Gott, der sie daraufhin in doppelter Weise bestraft: er beraubt sie des Augenlichtes und 
bewirkt, daß künftig niemand ihren Prophezeihungen Glauben schenken und ihre Aus- 
sprüdie verstehen wird.

Wir wollen hier an der Kassandra-Tragödie untersuchen, wie Aisdiylos die weisende 
Sprache eines Mensdien bestimmt, der vom Gott besessen ist. Uns interessiert, ob wir 
vielleicht in der vom Dichter dargestellten dialektischen Beziehung zwischen dem Chor 
bzw. dem Chorführer und Kassandra einen ersten Aufschluß über die Beziehungen 
zwischen rationaler und weisender Sprache erhalten.

Die eigentliche Kassandra-Tragödie setzt rein formal mit dem Vers 1072 ein, wo 
die Seherin zum erstenmal als Handelnde, d. h. als Sprechende auftritt. Sie ist aber 
schon vorher schweigend auf der Bühne anwesend, und man muß den Beginn ihrer



Tragödie mit dem Vers 1035 ansetzen; denn gerade ihr anfängliches Schweigen ist von 
wesentlicher Bedeutung für das Verständnis ihres ganzen Verhaltens. Abgeschlossen 
wird ihre Tragödie mit dem Vers 1330; dort spricht sie ihre letzten Sätze. Diese Worte 
fallen allerdings nicht mit ihrem Tod zusammen. Nachdem Kassandra ihre Priester­
binde von sich geworfen, d. h. ihre sakrale Gestalt abgelegt hat, eilt sie in das Haus, 
des eigenen Todes gewiß; Aisdiylos übergeht ihn und zeigt sie dann bereits als Tote.27

Wir beabsichtigen nicht, die ganze Kassandra-Tragödie (also Vers 1072 bis 1330 des 
>Agamemnon<) zu interpretieren, sondern wollen nur anhand des ersten Hauptab­
schnitts (von 1072 bis 1135) einige Wesenszüge der Kassandra, ihre A rt zu reden und 
ihr Verhalten zum Chor hervorheben, um dort das Verhältnis von Weisendem zum 
Beweisenden zu exemplifizieren. Dieser erste Hauptabschnitt (1072-1135) hat sein 
Schwergewicht in der 1seherischen’ Fähigkeit Kassandras, in ihrer ekstatischen Haltung, 
die für die rationale Welt des Menschen als rationale Blindheit gilt. Dieser Wesenszug 
Kassandras tritt, obwohl er auch in den anderen Abschnitten offen sichtlich wird, hier 
besonders in den Vordergrund, so daß es dem Chor -  dem Vertreter der rationalen, 
menschlichen, historischen Einstellung — in keiner Weise gelingt, mit ihr in ein Gespräch 
zu kommen. Im zweiten Hauptteil der Kassandra-Tragödie (1136-1215), den wir nicht 
interpretieren, wandelt sich das Verhalten Kassandras gegenüber dem Chor; es kommt 
zu Ansätzen eines Gesprächs, weil die Seherin als troianische Königstochter auf ihre 
Geschichtlichkeit und dadurch auf die Erklärbarkeit ihrer Situation eingeht. Ihre 
Erzählung beginnt sie mit ihrer Jugend in Troia, geht zur Helena-Tragödie, zur Zer­
störung der eigenen Stadt über, bis sie schließlich über ihre Beziehung zu Apollon 
Auskunft gibt. Also erst mit der 'Erklärung’ ihrer Geschichtlichkeit und ihrer Beziehung 
zum Gott beginnt ihre Gestalt rational und geschichtlich verständlich zu werden; 
erst hier kann man zur äußerlichen ‘Begründung’ ihrer Tragödie gelangen. Im dritten 
Hauptabschnitt (1215-1330) vollzieht sich dann ihr menschliches Schicksal.28

Wie schon erwähnt, entspringt die Tragödie Kassandras ihrem Verhältnis zu Apollon. 
Es gilt, die These, der Gott liebe seine Prophetin, in ihrem tieferen Sinn zu verstehen. 
Die Vereinigung mit dem Gott stellt immer die höchste sakrale Weihe für die jeweiligen 
Prophetinnen des Apollon dar. Ein Beleg dafür ist z. B. folgende Anmerkung, die 
Origenes in seiner apologetischen Schrift >Contra Celsum< gibt: »Man erzählt von der 
Pythia. . . ,  während sie, die Seherin des Apollon, an der Öffnung der kastalischen 
Quelle sitze, empfange sie sein Pneuma durch ihren weiblichen Schoß; davon erfüllt, 
künde sie d ie . . .  feierlichen und göttlichen Orakel. «*e In diesem Sinn wurde die 
erythräische Sibylle »Frau und rechtmäßige Gattin Apollons«80 genannt.

Das Auftreten Kassandras auf der Bühne bildet den eigentlichen Beginn der Tragödie. 
Sie steht zunächst teilnahmslos da, wie ein Fremdkörper, so daß selbst Klytaimnestra 
die Gefangene nicht wahrzunehmen scheint. Daß sie eine Gefangene ist, erfahren wir 
erst durch die Anweisung des Königs, sie in den Palast zu bringen. Kassandra tritt also 
unter dem Zeichen des Schweigens auf; sie überhört alles; nimmt von ihrer Um­
gebung keine Notiz. Ihr Verhalten ist so auffallend, daß sich sowohl die Königin als



audi der Chor — wenn auch in ganz verschiedener Weise -  um eine Erklärung bemüht. 
Der Chor deutet dieses Verhalten als tierische Verstörtheit31, während Klytaimnestra 
in dem Schweigen Boshaftigkeit und Wahnsinn zu erkennen glaubt.32

Der Raum, in dem Kassandra sich befindet, ist offensichtlich ein ganz anderer als 
der des Chores. Sein Raum ist der Schauplatz der Biihne -  also der Rahmen des ‘Sicht­
baren’, des kósmos ópseos, der Inszenierung, würden wir heute sagen -  und gerade 
dieser Raum wird am Anfang von Kassandra n iâ t  wahrgenommen. Ihr Raum ist 
dagegen der göttliche, ihre Isoliertheit entstammt der göttlichen Sphäre, deren Wesens­
art das Unsichtbare, das Unantastbare und Unhörbare sind. So entsteht jene Trennung, 
die in gewisser Hinsicht die Voraussetzung für ihr Verhalten liefert. Dadurch wird ihr 
räumlicher und zeitlicher Abstand auch für uns wahrnehmbar, so daß es nicht ver­
wunderlich erscheint, wenn dann die Bemühungen der Außenstehenden und der sie 
Umgebenden -  der historischen, rationalen Welt - , mit ihr in Verbindung zu treten, 
zum Scheitern verurteilt sind.

Bis zu dieser Stelle ist das Schicksal Kassandras ein Drama, das sich -  absurderweise, 
würden wir sagen — zwischen dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren abspielt. Wenn 
Sprache Kommunikation bedeutet, so beweist die Tatsache, daß weder die Worte der 
Klytaimnestra noch die des Chors Kassandra erreichen, daß sie in ihrer Eigenwelt
— von der wir bisher nichts Näheres wissen -  völlig isoliert steht. Ihr Schweigen kann 
nicht einfach als ein ‘Nichts-mitzuteilen-haben’ gedeutet werden; es ist vielmehr Aus­
druck der Befangenheit in einer anderen Welt und Ordnung. Innerhalb einer religiösen 
Vertiefung lost sich der Mensch aus den dialogischen Bindungen zu seiner Umwelt, so 
daß sich dieBeziehung zu anderen Menschen, d.h. überhaupt zum geschichtlichen Bereich 
erübrigt. Jedes mitteilende Wort erweist sich als sinnlos, wenn alles in der Ekstasis, in 
der Enthobenheit einer inneren Schau, gegenwärtig ist. Das Schweigen hebt dann das 
Walten der Geschichtlichkeit auf.

3 Das Visionäre, Bildhafte der semantischen Sp ra à e

Die eigentlich dramatische Darstellung dieser episodischen Tragödie beginnt erst mit 
der beinahe unmenschlichen, tierischen Schmerzensklage Kassandras:
Kassandra: O  oh, o weh, o weh, ach!

Apollon, Apollon!
Chorführer: Was rufst du so dein Oh und Ach um Loxias?

Nichts hat ein Gott wie er mit Jammernden zu tun.
Kassandra: O oh, o weh, o weh, ach!

Apollon, Apollon!
Chorführer: Von neuem mit entweihndem Laut ruft sie den Gott,

Dem nicht gebührt, bei Klagerufen nah zu sein,
(Kassandra steigt vom Wagen, mit dem Blick auf die Steinsäule des Apollon)



r

Kassandra: Apollon, o Heilgott,
Wegführer, Unheilgott für midi:
In Unheil warfst du mich ja ganz zum zweitenmal!

Chorführer: Verkünden will sie, scheint es, ihre eigene Not.
Bleibt dodi das Göttliche auch in der Sklaven Brust.

Kassandra: Apollon, o Heilgott,
Wegführer, Unheilgott für midi:
Adi, wohin führst du midi: in was für ein Haus?

Chorführer: D a s der Atreiden; w ard dir das nodi nidit bew ußt, 

so sage id i dir’s; und das ist, glaub m ir, kein  T ru g .3®
Wer ist Kassandra? Homer erwähnt sie in der Ilias als die troianische Königstochter, 

geht aber auf ihre schicksalhafte Sehergabe nicht ein.34 Pindar bezeichnet sie als eine 
Prophetin.3® Faktisch bringt von den tins überlieferten Texten erst der >Agamemnon< 
die umfassende Ausdeutung der Kassandra-Gestalt; der Schwerpunkt ihrer 'äußerlichen’ 
Tragödie liegt auf dem Mythos von Apollon und seiner mantisdien Geliebten. Geht es 
aber Aisdiylos nur um diesen Stoff oder um eine tiefer liegende Tragödie, die auf ein 
Urphänomen des menschlichen Daseins hinweist?

Ein kurzer Überblick über den von uns zu interpretierenden ersten Hauptabschnitt 
(1072-1135) der Kassandra-Tragödie: Im ersten Teil (1072-1089) dieses Hauptab­
schnitts liegt der Schwerpunkt auf dem manischen Zustand Kassandras und auf ihrer 
Klage darüber. Sie leidet unter ihrer ekstatischen Beziehung zu Apollon. Es geht also 
zunächst um ihren pathetischen Zustand. Im zweiten Teil (1090-1099) kommt ihre 
Sehergabe zu Wort, Sie richtet sich zunächst auf die Vergangenheit des Atridenhauses. 
Man könnte einwenden — und der Chor spricht es aus - , daß dafür keine seherische 
Gabe notwendig sei, da in Mykene die Tragödie des Königshauses allen bekannt ist.3® 
Da aber Kassandra, eine Barbarin, aus der Fremde hierher verschleppt wurde, ist anzu- 
nehmen, daß ihr von diesem Schicksal nichts bekannt sein konnte. Erst im dritten Teil 
(1099—1135) richtet Kassandra ihren seherischen Blick auf die nächste Zukunft: auf die 
bevorstehende Ermordung Agamemnons.

Im ganzen ersten Hauptabschnitt (1072—1135) ihrer eigenen Tragödie tritt Kassandra 
vor allem deshalb in Erscheinung, um ihre seherische Gabe anzuwenden, genauer: um auf 
die umfassendere Tragödie hinzuweisen, die sich zwischen Agamemnon und Klytaim­
nestra abspielt und den Fluch des Atridenhauses verwirklicht.

Kassandra zeigt durch ihr ekstatisches Verhalten zu Beginn der Szene, daß ihr Ort 
und ihre Zeit nicht dieselben sind, die den kósmos ôpseôs bestimmen. Zwei Welten, die 
Welt Kassandras und die des Chors (die zugleich auch die unsere, die der Zuschauer ist), 
stehen völlig getrennt nebeneinander. Der Ort, der diese beiden Welten gleichzeitig 
zuläßt, erscheint nicht rational, sondern höchstens als Traumbereich, wo das Logische 
keine Bedeutung hat. Sehen wir das als Zuschauer ein, dann befinden wir selbst uns 
in dem irrealen Gebiet, in das Aisdiylos uns einführen will. Der O rt dieser doppelten 
Schau verrät an sich noch nichts von der bevorstehenden Tragödie; im Gegenteil: ein



Fest wird vorbereitet. N odi ist nichts Erschreckendes geschehen. Trotzdem aber sind wir 
sdion durdi die Gegenwart des Mythischen — der Macht des Apollon, die Kassandra 
beherrsdit -  dem Unheimlichen ausgeliefert.

Die mythische Ebene, auf der Kassandra steht, begründet jene Bewußtlosigkeit, die 
sie als (dem Gotte geweihte) Prophetin mit den Dichtern teilt. Nach griechischer Auf­
fassung gelten die Dichter als Künder des Ursprünglichen und Sakralen.37 Platon 
behauptet, das Wesen des Dichters bestehe darin, die Seele — die das Göttliche in sich 
trägt, die als solche ‘enthusiastisch’ ist (éntheos) — »zu den Gegenständen zu führen«. 
Es handelt sidi dabei um Gegenstände, die die Seele prinzipiell beschäftigen und in 
Beschlag nehmen. »Wenn du die Verse schön vorträgst« -  so sagt Sokrates zu dem 
Rhapsoden Ion -  »und deine Zuschauer am tiefsten bewegst, sei es nun, du singst den 
Odysseus, wie er auf die Schwelle springt, sich den Freiern zu erkennen gibt und ihnen 
die Pfeile vor die Füße schüttet, oder den Achilles, wie er gegen den Hektor andringt, 
oder audi etwas Jammervolles von der Andromache oder Hekuba oder Priamos, bist 
du dann etwa bei völligem Bewußtsein oder gerätst du außer dich und glaubt deine 
begeisterte Seele, bei den Gegenständen zu sein, von welchen du singst, mögen sie nun 
in Ithaka, in Troia sein, oder wo sonst das Gedicht spielt,«38 Das ‘bei den Gegenständen 
sein’ hat nidit nur eine räumliche Bedeutung; dem Ausdruck prägma entsprechend um­
schließt es im weitesten Sinne Gefühle, Schmerzen, Hoffnungen. Es meint jenes rätsel­
hafte Phänomen, das Hamlet nach der Deklamation der Komödianten in die Frage 
kleidet: »Was ist ihm Hekuba?«39

Kassandra bezeugt durdi ihre besondere Beziehung zu Apollon, durch ihre eksta­
tische Haltung, durdi ihr ‘Sehen’ -  als den Ausbruch aus der alltäglichen, rationalen 
Realität - , wie die Entrückung in eine andere Welt für die Griechen innigst mit der 
Erfahrung des Göttlichen verbunden ist. Dementsprechend wird auch die Dichtung
-  das Ereignis von etwas ‘Neuem’, Ungeheuerlichem — als eine für den Menschen not­
wendige Offenbarung des Göttlichen angesehen. Öde, bedeutungslos und unmenschlich 
ist eine Welt ohne die ursprünglichen, göttlichen Zeichen und Orientierungspunkte. Sich 
mit Dichtung zu beschäftigen, bedeutet: dieses ‘Neue’, Transzendente (von der Welt 
der Sinne Unableitbare), zu erkennen und sidi ihm aufzuschließen. Für die antike Vor­
stellung gilt: »Der Gott selbst ist es, der es sagt, und nur er spricht zu uns durch diesen 
(Dichter).*40

Wie ist die semantische Sprache Kassandras strukturiert? Ihr Übergang vom Schwei­
gen zum Reden setzt mit Lauten, nicht mit Worten ein. Man muß den griechischen Text 
vor Augen haben, um die rein phonetische Ungeheuerlichkeit der Ausrufe zu erfassen. 
Kassandras Stimme bricht hervor wie die eines wilden, verwundeten Tieres. Das Un­
heimliche dieses Ausbrudis wird zum Vorzeichen der bevorstehenden Ereignisse. 
Kassandra: O  oh, o weh, o weh, ach!

Apollon, Apollon!11
Ihr erstes artikuliertes Wort ist ein Name: Apollon. Laute machen ebenso wie 

alleinstehende Namen nodi keine Spradie aus; sie bestehen vor jeglicher Unterscheidung



von Wahrheit und Irrtum; es sind ihrem Wesen nach ‘Aus-rufe’, die nur auf etwas 
weisen, etwas beschwören. Durch den einzigartigen Auftritt Kassandras hebt Aisdiylos 
den unmittelbar weisenden Charakter der sakralen Sprache hervor.

Die sidi in den folgenden Versen sogleich enthüllende Eigenart dieser sakralen 
Spradie besteht darin, daß Laute und Namen wohl verbunden, aber nidit in logischer 
Folge zusammengestellt und einander zugeordnet werden, sie stehen in rein assoziativer 
Reihung. Plötzlich und unvermittelt wird durdi sie die Einsicht unableitbarer Zu­
sammenhänge beschworen. Es heißt im Text:
Kassandra: Apollon, o Heilgott,

Wegführer, Unheilgott für midi:
In Unheil warfst du midi ja ganz zum zweitenmal!42

•Dem wiederholten Ausruf des Namens Apollon folgt als Erstes ein Attribut: agyiâtës, 
Besdiützer der Wege. A uf der Bühne steht eine Bildsäule Apollons. Solche Bildsäulen 
wurden in der Antike als eine A rt Wegweiser und Schutzzeichen oft an markanten 
Punkten errichtet. Plötzlich steigt eine Assoziation auf: das Wort ‘Apollon’ ist doppel­
deutig; der Name des Gottes lautet genauso wie das Partizip Präsens vom Verb apollymi 
(verderben, vernichten). Rettung und Vernichtung: zwei sich widersprechende Er­
eignisse, die beide Kassandras Schicksal gezeichnet haben. Der Besdiützer des Weges ist 
zugleich derjenige, der sie zum Tode führen wird. Diese Aussagen Kassandras bezeugen 
das Erlittene und die Angst vor dem Bevorstehenden. Die Assoziation erweist sich hier 
als sinnvolle a-logische Form des Verbindens. So ist aus den ersten Sätzen Kassandras 
zu entnehmen, daß ihre Beziehung zu Apollon sie in eine Sphäre des rational Wider­
spruchsvollen und des logisch nidit Verbundenen entrückt.

Der zweite Teil des Textes lautet:
Kassandra: Ah! Ah!

Götterverhaßt fürwahr, Zeuge von vielerlei 
Mordtat an Verwandten, durchschnittener Kehl :
Ein Menschenschlachthaus, dem der Boden trieft von Blut!

Chorführer: Scharfwitternd scheint die Fremde, einem Jagdhund gleidi 
Zu sein, spürt auf -  beim Suchen, wen er traf: den Mord.

Kassandra; Durdi Zeugen -  diese dort — wird mir Beweis genug:
Aufweinend -  die Kinder -  geschlachtet -  und -  
Stück Fleisch -  gebratne -  von dem Vater -  aufgespeist!

Chorführer: Fürwahr, von deinem Sehertum hörten gewiß wir längst; 
dodi sind Propheten fehl am Platz bei uns.«4®

Hier kommt die besondere Fähigkeit Kassandras zum Vorschein; sie richtet sich 
zunächst -  gleichsam einleitend -  auf die Vergangenheit des Atridenhauses, sie realisiert 
sich also noch in epi-metheisdier statt in pro-metheisdier Form.

Es sind Visionen, die Kassandras Worte künden: Ort und Zeit der Vergangenheit 
werden im Text als ‘Gott verhaßte’ (misótheos) genannt; das ‘Gesehene’, das sich so­
gleich in der näheren Bezeichnung von ‘Mordtat an Verwandten’ verdichtet, mündet



schließlich im eindeutigen Bild der ‘durchschnittenen Kehle’. Kassandra scheint über das 
gesehene ‘Bild’ selbst erstaunt zu sein; es ist ihr fremd, sie kann es nicht erklären. Die 
Deutung des ganzen Zusammenhanges geschieht plötzlich — nidit durch eine logische 
Erklärung, sondern durch eine Metapher; der Zusammenhang findet sich im 'Bild’ : ein 
‘Menschenschlachthaus’. Das darauffolgende ‘eidos’ : ‘durdisdinittene Kehle’ hängt ge- 
wissermaßen isoliert, unreal in diesem leeren, blutigen Raum, denn es gehört zunächst 
zu niemandem; ein Zeichen, das unmittelbar dem Ganzen eine schreckliche Bedeutung 
verleiht. Aber der entworfene Rahmen, der unter diesem unheimlichen ‘Signum’ steht, 
füllt sidi für uns mit konkreten, historischen Bedeutungen der Vergangenheit: die der 
‘geschlachteten Kinder’ ; der Zusammenhang mit dem schauerlichen Mahl des Thyestes 
ist für uns rational verständlich, da wir im geschichtlichen Leben stehen, nicht für 
Kassandra, die nichts darüber ‘weiß’, sondern nur ‘sieht’.

In ihrer visionären Sprache schwindet die Zeit, denn es gibt kein Nacheinander in 
dem Erschauten. Die einzelnen Handlungen und Geschehnisse schmelzen in einem 
Brennpunkt zusammen. In der Sprache der Seherin können -  wie etwa die folgenden 
Verse zeigen -  die Verbindungen zwischen Substantiven fortfallen, da die ‘gesehene 
Gegenwart’ in ihrer Grauenhaftigkeit unvermittelt vor Kassandras Augen steht:

» Aufweinend -  die Kinder -  geschlachtet -  und
Stück Fleisch — gebratne -  von dem Vater -  aufgespeist!«44

Die partizipialen Wendungen wirken schlagartig: aufweinend; gebraten; aufge­
speist; die unvermittelt auftretenden Substantive hängen ohne logisdien Zusammenhang 
in der Luft. Es gibt hier keine fortschreitende, rationale, zeitliche Bewegung, denn es 
handelt sich um ein vollendetes Bild. Vergangenheit und Zukunft sind in jedem Augen­
blick des ekstatischen Zustandes als abgeschlossene Gegenwart da. Die Zeit strömt als 
umfassendes Ganzes in die Gegenwart der Vision. Die Ereignisse bleiben also ohne Ent­
wicklung nebeneinander; sie sind 'augenblickliche Bilder’, in der doppelten Bedeutung 
der zeitlichen Gegenwart (d. h. des 'instans’ , im Sinne des ‘stare-in’ ; ruhen auf etwas, 
das bleibend ist) und des Sehens (Blick).

Zum Terminus ‘Augenblick’ sei folgendes bemerkt. Der Augenblick darf hier nicht 
als vergehendes Bruchstück der Zeit verstanden werden, denn eben im Erblickten, das 
außerhalb der Zeit steht, ergibt sich erst die Geschickte Kassandras. Der ‘Augenblick’ 
ist die Weise, wie das Ursprüngliche -  als das Unableitbare -  erlitten wird, denn als 
Erstes, als das Göttliche, gestattet es keine Vermittlung, keine Voraussetzung. Daher das 
blitzartige, funkenartige Wesen des Ursprünglichen und seiner Erfahrung: Wenn nun 
das 'Augenblickliche’ ein wesentliches Moment in der Erfahrung des Ursprünglichen 
darstellt, so ist es zu verstehen, daß die Gotterwählten, Gottbesessenen, vom Augen­
blick wie von einem Pfeil getroffen, sich verwandeln und dem Göttlichen zuwenden. 
Diese Verwandlung ist ein ‘Sich-erinnern’ als Zurückgehen auf die göttliche Arche.

Das Bewußtsein dieser Zusammenhänge bleibt in der abendländischen Tradition nodi 
bis zum Ende der Renaissance lebendig, G. Bruno deutet in seinen »Heroischen Leiden­
schaften* den Spruch ‘ vicit in s ta n s indem er sidi auf den Pfeil des Apollon bezieht:



»Das sind keine Wunden, wie sie das Eisen oder ein anderer Stoff durdi die Kraft 
und Stärke der Muskeln zufügen; vielmehr Pfeile .. .  des Phöbus. . des höheren Gottes, 
Apollon, der mit eigenem, nicht geliehenem Glanze seine Pfeile, d. h. seine Strahlen, 
aussendet von vielen Seiten her und von solcher A rt und Zahl, wie sie durdi die mannig­
fachen Gestalten der Dinge gebildet werden . . .  Das war jener doppelte Pfeil, der wie 
von der Hand eines erzürnten Kriegers ausgesandt wurde; d. h. er war um so rascher, 
um so wirksamer, um so schärfer, als er (der Erlebende) sich vorher so lange Zeit hin­
durch schwach oder nachlässig gezeigt hatte. Als er so zum erstenmal in dieser Weise er­
wärm t und im Geiste erleuchtet wurde, war jener siegreiche Punkt und Augenblick 
erreicht, von dem gesagt wird: 'vicit instansV 15 

Die Bemerkung Reinhardts, daß Kassandra rein formal die Rolle des Boten über­
nimmt, erweist sidi also als hinfällig: zwischen dem Bericht eines Boten über das, was 
der Zuschauer nicht sieht und nicht kennt und Kassandras Mitteilungen visionärer Art 
besteht ein wesentlicher Unterschied. D e r Bote besitzt dem Zuschauer gegenüber stets 
eine erklärende Funktion; er spricht aus einem rationalen Blickwinkel, er kann das, was 
er weiß und zu erzählen hat, begründen. Im Gegensatz dazu ist Kassandras Blickwin­
kel unerklärbar, denn die Quelle ihrer Sicht entspringt aus Bildern, die den anderen, 
soweit sie nidit schon ursprünglich teil daran haben, nicht vermittelt werden können.

4 D ie Beziehung zwischen beweisender und weisender Sprache:
Kassandra und der C hor

Unter welchen Voraussetzungen ist ein Gespräch zwischen Kassandra und dem Chor 
möglich?
Kassandra: Ihr Götter, oh! auf was nur sinnt sie jetzt?

Was ist’s für ein neues Leid, das groß,
Groß in dem Haus dort drinnen sie sich aussinnt: bös,
Untragbar den Freunden, unheilbar? Und Abwehr —
Steht unerreichbar weit!

Chorführer: Hier weiß idi nidit Bescheid, was die Weissagung soll;
Doch jenes kannt ich; schreit’s die ganze Stadt dodi aus!

Kassandra: O  du Unselge, so ist das dein Ziel;
Den Bettgenossen, den Gemahl
Zum Bade freundlich lockend — wie spredi’ ich’s zu End?
Gar schnell ja wird’s dasein: hervorstredet sich Hand sdion 
A uf Hand im Drang zur Tat!

Chorführer: Noch nicht verstand ich’s; jetzt ja bleibt der Rätsel Wort 
Mit sinnesdunklem Sehersprudi ganz dunkel mir.

Kassandra: Adi, adi; o weh, o weh! Was ist, was zeigt sidi da?
Ein Fisdiernetz des Hades?



Ein Fanggarn für den Gatten, ein Mithelfer bei 
Dem Mord! Zwietracht, unstillbar dem Geschlecht,
Begrüß im Jubelruf Mord, den nur Stein’gung sühnt!

Chorführer: Weldi einer Rachegöttin dort im Haus befiehlst
Du aufzujauchzen? Nicht weckt Freude mir dein Wort.

Chor: Zu meinem Herzen stürzt, von Galle gelbgefärbt 
Das Blut, wie es auch vom Speer Gefällten geht,
Wenn letzten Lebens Lichtstrahl hinabtaucht 
Und eilends naht Nacht und Tod.

Kassandra: Ah, ah; sieh dort! sieh dort! Fernhalte von der Kuh 
den Stier! Im Netzgewände
Ihn fangend, jäh, mit schwarzen Horns, des Werkzeugs, Wucht 
Stößt sie; er stürzt in Wasserbeckens Flut.
Des heimtückischen Mordbades Plan sag idi dir.

Chorführer: Nicht rühm ich mich, als Wahrsprudideuter groß zu sein;
Dodi Unheil irgendwie vermut idi stark hierbei,«4®

Hier spricht Kassandra nidit mehr aus epi-metheischer, sondern aus pro-metheischer 
Sicht. Zugleich wird ihre Beziehung zum Chor deutlich.

Schon zu Beginn der Kassandra-Tragödie war zu sehen, wie der Chor vergeblich ver­
suchte, mit der Seherin in einen Dialog einzutreten. Dort veranlaßte ihn seine erste 
Reaktion zu dem Einwand, es sei unstatthaft, daß und wie Kassandra den Gott Apollon 
anrufe; demnach wären ihre Ausrufe sinnlos und ungebührlich. Kassandra vernahm die 
Worte des Chors nicht; sie wiederholte ihren Anruf (1076), und abermals wandte sich 
ihr der Chor rein rational zu {1078). Auch hier nahm Kassandra von ihm keine Notiz; 
als sie die Frage stellte, wohin der Gott sie geführt habe (1087), und der Chor ihr 
Antwort gab, überhörte sie ihn abermals. Der Chor wollte bis zu jener oben zitierten 
Stelle um keinen Preis seine Versuche aufgeben, mit Kassandra ins Gesprädi zu kom­
men; ebensowenig wollte er von seiner eigenen erklärenden Einstellung ablassen. 
Allerdings, als Kassandra ihre Bilder von der Vergangenheit des Atridenhauses aus- 
sprach, griff der Chor selbst auf eine Metapher -  ein übertragenes Bild -  zurück, um 
sidi die Haltung der Kassandra erklärbar zu machen. Er verglich den Spürsinn der 
Seherin mit dem eines Jagdhundes (1093). Damit geschah für den Chor zum erstenmal 
etwas Neues: ein vorübergehender Verzicht auf das rein Rationale, allerdings nur, um 
die rationale Erklärung zu unterstützen. Die Metapher trat auf, als sich der rationale 
Vorgang als unzulänglich erwies. Es ist allerdings sehr charakteristisch, daß der Chor 
von seinem Rückgriff auf die Metapher sofort Abstand nahm; er versuchte, sie als hin­
fällig abzutun, denn er begab sich auf gefährlichen Boden, als er die ihm vertraute, 
rein rationale Ebene verließ. Der Chor wies, um die Tätigkeit der Kassandra zu er­
klären, auf ihren allen ‘bekannten' Ruhm hin (1098). Nun wiederholt sich in unserem 
Text der Versuch, die geheimnisvolle Macht, unter deren Diktat Kassandra spricht, 
rationalistisch zu entwerten und alles ‘Außerordentliche’ ihrer Sehergabe zu entkräften:



^as die Vergangenheit betrifft, so weiß darüber jeder Besdieid ( » ...  jenes kannt idi: 
schreit’s die ganze Stadt dodi aus!«, no6). Allerdings gibt der Chor auch gleich wieder 
zu: was die Zukunft betrifft, so ist diese Erklärung nidit möglich (»Hier weiß idi nidit 
Bescheid, was die Weissagung soll«, i i o j ) .  Trotzdem tritt der Chor auch hier verzwei­
felt den Rückzug auf das Rationale an. Er geht von den Prämissen aus, die ihm bekannt 
sind (ob sie wahr sind oder nidit, kann der Chorführer nidit beurteilen) und zieht dar­
aus die Sdilüsse, der speziellen Fähigkeit des Verstandes, der Ratio entsprechend: eine 
Rachegöttin sei hier am Werke (1119), ein einbrechendes Unheil zeichne sidi ab (1131). 
Solange der Chor nadi rationalen Voraussetzungen sucht, um Kassandras Aussagen zu 
verstehen, tappt er im Dunkeln und findet keinen Zugang zu ihnen; sobald er jedoch 
allmählich in die bildhafte Welt der Kassandra hineingezogen wird, beginnt er -  immer 
innerhalb des visuellen Rahmens der Kassandra — gewisse Zusammenhänge abzuleiten. 
Der Chorführer bekennt mit seiner Behauptung, kein Kenner der Göttersprüche zu 
sein (1130)1 die Wesenstrennung zwischen sich und Kassandra. Trotzdem 'schließt' er 
auf Unheil, indem er die Anwesenheit der Erinnyen ahnt. Der rational eingestellte Chor 
fühlt zu Redit die eigene Machtlosigkeit, denn wo die Ratio nicht ausreicht, stößt sie auf 
einen Bezirk, in dem sie nicht ‘beheimatet* ist: auf das Unheimliche.

Der Gegensatz zwischen Kassandra und dem Chor ist evident: beide bewegen sich 
jeweils in einem eigenen Raum und in einer eigenen Zeit. Der Chor bewegt sich im 
Raum des rational Auslegbaren und in einer Zeit, die die Zukunft schlechthin als Mög­
lichkeit erblidken läßt. Er spricht auch in diesem Text in der grammatikalischen Form 
des Vergangenheitsberidits (haben erfahren, 1098; erkannte ich, 1106; verstand idi, 
1112). Seine Spradie ist also zeitlich, in dem Sinne, daß sie sidi bemüht, das Ab­
rollen der Geschehnisse und ihre Zusammenhänge zu begreifen und wiederzugeben. 
Kassandras Raum ist stattdessen durdi die Gleichzeitigkeit der Vision bestimmt, in der 
die Momente der Zeit sdimelzen und zu Teilen eines unverrückbaren, notwendigen und 
nicht mehr nur möglichen Augenblickes werden. Damit wird dem Chor der Boden für 
seine Schlußfähigkeit entzogen. Kassandra bedient sidi, ihrer ‘seherischen’ Gabe gemäß, 
einer bildhaften Spradie, die — im Unterschied zu der des Chores — häufig in Partizipial- 
konstruktionen zerfällt. Mit dem Gegensatz zwischen der Welt Kassandras und der des 
Chores wird hier endgültig versinnbildlicht, daß die semantische Haltung durdi den 
logischen Prozeß nidit zu erreichen oder abzuleiten ist.

Weisende Spradie ist ‘visionär’, mit ‘Ideen’, d. h. mit Bildern beladen: auch in diesem 
Abschnitt tritt dieses Bildhafte immer wieder auf: es betrifft nun nidit mehr die Ver­
gangenheit, sondern die Zukunft: den Mord an Agamemnon. Die Leidenschaften, die 
Triebe, die dort walten, werden als. dunkler Gang, der das Opfertier zur Vernichtung 
führt, dargestellt (» ... femhalte von der Kuh / den Stier! In Netzgewande / ihn fan­
gend, jäh, mit schwarzen Horns, des Werkzeugs / stößt sie; er stürzt in Wasserbeckens 
Flut«, 1126); die Wasserwelle, die die Mordtat hervorruft, wird als Sinnbild der 
Madit des Todes aufsteigen·



Die metaphorische, seherische Sprache (Stier, Kuh) überbrückt dann in der Gegenwart 
der Vision Vergangenheit und Zukunft und bleibt in einer zeitlosen Gegenwart schwe­
ben. Selbst die sidi vorbereitende Tat wird mit einer ins Leere sich streckenden Hand 
angedeutet -  d. h. die Abwicklung der Tat wird in eine Hand zusammengerafft, der 
andere Hände, mit anderen Taten, folgen ( . . .  »den Gemahl / zum Bade freundlich 
lockend. . .  / . . .  hervorstreckt sich Hand schon / auf Hand im Drang zur Tat!«, 
I lio ) .

Nie tritt ein erklärendes Wort auf die Lippen der Kassandra, denn sie selbst weiß 
nichts von Ursache und Folge: auch der Tod wird mit einem Netz versinnbildlicht, in 
dem sich das Tier verfangen wird; die List, die Falle ‘ leuchtet’ ihr ein ( . . .  »Was ist, was 
zeigt sich da? / Ein Fischernetz des Hades? Ein Fanggarn für den Gatten, ein Mithelfer 
bei/ dem Mord!«, i i i j ).

Noch eine Bemerkung: ohne mit unserer Interpretation auf den weiteren Verlauf der 
Gesamttragödie einzugehen, möchten wir doch auf einen dort auftretenden Grundzug 
Hinweisen, der die Beziehung zwischen Kassandra und dem Chor zusätzlich zu beleuch­
ten vermag. Im zweiten Hauptabschnitt (1136-1214), der auf den von uns interpre­
tierten Text folgt, vollzieht sich der Übergang von der ekstatischen, manischen zu der 
menschlichen Sphäre Kassandras; die rationalen Elemente treten in den Vordergrund 
und bieten so den Ansatz zu einer dialogischen Beziehung zwischen Kassandra und dem 
Chor. Diese Beziehung wird die Seherin veranlassen, ihre Geschichte zu berichten, 
d. h. ihr Leben in Troia, die Verwüstungen der Stadt und ihr Verhältnis zu Apollon 
zu schildern, bzw. zu erklären.

Wie geschieht dieser Übergang? Kassandra setzt mit der Klage über ihr eigenes 
Todeslos an, allerdings noch im Gespräch mit dem Gott und noch nicht mit dem Chor. 
In diesem Gespräch fragt sie den Gott nun nicht mehr -  wie am Anfang ihres Auftre­
tens -  wo sie sich befinde, sondern wozu er sie hierher geführt habe, sie fragt also zum 
erstenmal nach einer Erklärung} nach der Begründung ihres Hier-seins.

»Wozu hast du mich hier — die Anne -  hergeführt?
Allein doch, daß ich mit hier sterbe; wozu sonst?«47

Indem sie mit dieser Frage die Ebene der Erklärung betritt und die weisende Welt 
verläßt, umreißt sich auch ihre Geschichtlichkeit, und sie selbst rückt in zeitlich und 
räumlich bestimmten geschichtlichen Rahmen. Charakteristisch ist die Art und Weise, 
mit der der Dichter Kassandra von der rein semantischen und mantischen Ebene zu der 
rationalen, historischen Welt hinüberlockt und es so endlich dem Chor ermöglicht, mit 
Kassandra ins Gespräch zu kommen. Dieser Gesprächseinsatz wird zum Zeichen, daß sie 
die Welt des Unerklärbaren, Ursprünglichen, Göttlichen verlassen hat. Der Wechsel 
gelingt mit einer Metapher, als könne nur diese eine Brücke zwischen dem Rationalen 
und dem Semantischen bilden. Nach Kassandras Klage über ihr Schicksal, nach ihrer 
Frage, die eine Erklärung vom Gott Apollon verlangt, bricht der Chor in folgende 
Worte aus:



»Sinnesgestört bist du, gottheitsgetrieben; um
Dich selbst klagst du laut -
Sang, der kein Sang ist! -  So wie wenn goldbraun,
Niemals des Rufes satt, weh, nur Leid, Leid im Sinn,
Itys! o Itys! schluchzt klagend die Nachtigall 
Ihr Los, leidumblüht.«48

Der Chor leitet Kassandra durch ein Bild in die menschliche Welt zurück. Dieses 
Bild -  das der Prokne49, der Nachtigall -  berührt Kassandras Sehnsucht nach der ihr 
ursprünglich zugehörigen menschlichen Welt, es berührt gleichzeitig aber auch das ihr 
nun bevorstehende Los. Zum erstenmal, durch dieses Bild angeregt, nimmt Kassandra 
die Worte des Chores wahr und reagiert auf sie.
Kassandra: Oh, über der Süßschlagenden Los, der Nachtigall!

Umhüllend schufen ihr geflügelte Gestalt
Die Götter, süßes Dasein auch, von Tränen frei;
Doch meiner harrt der Hieb von doppelschneidiger Axt!90

Die Fragen, die der Chor nun an Kassandra stellt, und das daraus sidi entwickelnde 
Gespräch, d. h. die Ansätze zu einem Dialog zwischen der Vertreterin der semantischen 
Welt und dem Vertreter der rationalen Welt, dem Chor, gehen auf ein Bild, eine 
Metapher zurück. Diese Metapher wirkt pathetisch und spricht eine Sehnsucht (eine 
menschliche Leidenschaft!) an, die den im semantischen Bezirk stehenden Mensdien in 
die Welt des Geschehens, also in den vom Tod beherrschten Bereich der Zeit lockt.

Der erste Dialog zwischen Kassandra und dem Chor wird also von einer Frage nach 
einem ‘Warum’ und durch das Wirken pathetischer Bilder ausgelöst. Im rein semanti­
schen Bereich ging es stattdessen nur um die Gegenwart von Bildern, von Weisungen, 
jede Begründung fehlte. Dem Umschwung entsprechend wandelt sich auch Kassandras 
Sprache: sie wendet plötzlich Vergangenheitsformen an, wie sie innerhalb einer zeit­
lichen Perspektive unentbehrlich sind.
Kassandra; O  des Skamandros heimatliche Flut!

Ehmals an deines Laufs Gestad, idi Unglückskind,
Wudis, treu gepflegt, idi auf.

O oh!
Die Not, die Not der Stadt, der so ganz zerstörten Stadt!51

Der Chor wundert sidi, daß sogar die Bilder, deren sie sich bedient, nun mensddidien 
Erinnerungen entstammen:
Chor: Was hast du deutlich, zu klar, dein Wort nun vorgebradit!

Ein Kind kann’s, wenn es dich hört, verstehn.52
Durch die Bilder der Vergangenheit verlockt, gibt Kassandra auch Aufschluß über 

ihre Beziehung zu Apollon (1202). Der Text berechtigt nicht zu dem Schluß, daß 
Kassandra sich aus Liebe, sondern eher, daß sie sidi mit einer bestimmten Absicht dem 
Gott versprach. Sie wollte jene Gabe erhalten, die das Innehaben des Gottes gewährt,



jene Verschmelzung mit ihm -  die göttliche Ekstase der Prophetin, die die Anordnung 
des zeitlichen Nacheinander von Ursache und Wirkung zum Schwinden bringt. Diese 
göttliche Gabe — im Augenblick alles zu umfassen -  wünschte sich Kassandra nidit für 
sich allein, sie wollte sie anderen mitteilen, Vermittlerin »wischen dem Göttlichen und 
Menschlichen sein. Ihr Verhaken zielte aber eigentlich darauf ab, die Gabe durch List 
zu gewinnen. List jedoch ist rationale Absicht, und kein rationaler Vorgang bzw. keine 
rationale Haltung führt jemals zum Göttlichen, zu den Gründen des Seins, denn diese 
bedingen jene. Kassandras Tragödie, der sie verfolgende Fluch beruht -  so überraschend 
es klingen mag -  auf ihrer Rationalität. Ist es unmöglich, das Göttliche auf rationalem 
Weg zu erfassen, so wird es zum Fluch, diese Tatsache nicht erkannt zu haben. Ratio­
nalität verwehrt auch dem Chor jede Verbindung, jeden Dialog mit Kassandra, wäh­
rend sie sich auf der semantischen Ebene befindet. Ihre Gestalt ist so unheimlich, weil 
sie mit rationaler Ab-sicht dem Historischen, dem Rationalen das Nicht-Zeitliche be­
kunden möchte; den Menschen fehlen die Mittel, das von ihr Angekündigte und Er­
hellte rational zu verstehen. Diesen Zugang können nur Bilder eröffnen. Das ‘Sehen’ 
gewinnt also in der semantischen Sprache absoluten Vorrang vor den anderen Sinnen,53

1 V ergil, Aeneis, V I, 42-101.
2 Vergil, Aeneis, V I, 42-44.
3 V ergil, Aeneis, V I , z u  ff.
4 A . a. Ο ., V I, 41-44, übers, v. R . A . Schröder, München 1563.
5 V ergil, Aeneis, III, 441.
6 A . a . O , V ,  31.
7 H eraklit fr. B 52.
8 Vergil, Aeneis, V I, 4 5-51.
9 E. N orden, P. Vergilius M aro, Aeneis, Buch V I, D arm stadt 1957, S. 53.

10 G . Bruno beschreibt in diesem Sinne die M ania als Sicht des Ursprünglichen: »Die Leiden­
schaften, von denen w ir sprechen und um deren A usw irkung es sich hier für uns handelt, 
bedeuten nicht Vergessen, sondern Erinnerung. . .  Es ist kein Micgerissenwerden unter dem 
G ebot eines unwürdigen Geschicks, in den Banden tierischer T r ie b e . . .  Durch die geistige 
Berührung m it jenem göttlichen Gegenstände w ird  er selbst (der Rasende) ein G ott: und 
er hat für nichts anderes Gedanken als für die göttlichen D inge , . .  Eine solche H altung 
kommt niât aus dem Wiiten schwarzer Galle, die ihn ohne Einsidit, Vernunft: und kluge 
Erw ägung, vom  bloßen Z u fa ll geleitet und von  ordnungslosem Stürmen ergriffen umher- 
schweifen l ä ß t . . .  mit einer Zerrüttung des Körpers durdi A ufruhr, V e rfa ll und Krankheit 
und einer Zerrüttung des Geistes durch den Verlust der H arm onie . . .  Es ist vielm ehr eine 
G lut, die durch die Sonne des Geistes in der Seele entzündet wird . . ,  Ohne die Harm onie 
zu zerstören, besiegt und überwindet er vielm ehr die schrecklichen Ungeheuer: und sollte 
er selbst einmal straucheln, so gewinnt er durch K raft jener innersten Instinkte -  die wie 
die neun Musen um den G lan z des aildurdileuchtenden A p ollo  tanzen und singen -  leicht 
seine H altung w ieder; und unter den sinnenhaften Bildern und körperlichen D ingen erfaßt 
er göttliche Ordnungen und Weisungen.« G . Bruno, Eroici furori, I, 3, S. 333 f.; Heroische 
Leidenschaften und individuelles Leben, R K  Bd. 16, H am burg 1357, S, 69 f.



i i  V ergil, Aeneis, V I, j i - 7 6 .
i i  A . a. O ., I l i ,  443 ff.
13 Platon, Phaidros, 244 d.
14 Vergil, Aeneis, V I, 83-97.
15 V ergil, Aeneis, V I, 83.
16 A . a. O ., 84.
17 A . z. O ., 84 f.
18 A. a. O., 85.
19 A . a. O ., 86.
20 Vergil, Aeneis, V I , 86 f.
21 A . a. O ., 88.
22 Aisdiylos, Agamemnon, 1072-1330.
23 K . Reinharde, Aisdiylos als Regisseur und Theologe, Bern 1949, S. 99 ff.
24 Aisdiylos, Agam em non, u f f . ,  übers, v . O . W erner, R K  Bd. 2 13 -2 1} , H am burg 1966.
ä j  Aisdiylos, Agamemnon, j J9 ff.
26 A . a, O-, 918 ff.
17  Es ist vielleicht n idit unwichtig, gegenwärtig zu halten, daß der ganze >Agamemnon< insge­

samt 1674 Verse hat und daß die Tragödie der Kassandra die Spanne von insgesamt 258 
bzw . — wenn w ir von ihrem A uftreten bis zu ihrem A bgang redinen -  295 Verse um faßt.

25 Für die genaue G liederung und Interpretation der ganzen Kassandra-Tragödie vgl. R. 
B lank, Sprache und D ram aturgie, Humanistisdie Bibliothek, Reihe I, Bd. 6, M ündien 1969.

29 Origenes, C on tra  Celsum  V II, 3.
30 Pausanias, X , 12, 2.
31 Aisdiylos, Agamemnon, 1063.
32 A .a .O . ,  1064.
33 Aisdiylos, Agamemnon, 1072-1089.
34 H om er, Ilias, X III , 366; X X I V , 699,
3 j Pindar, Pyth., X I, 20.
36 Atreus, Sohn des Pelops, V ater von Agamemnon und M enelaos, vertrieb seinen Bruder 

Thyestes, der seine G attin  verführt hatte. Vorher setzte er ihm das Fleisch seiner eigenen 
K inder als Speise vor. Später wurde Atreus von Thyestes’ Sohn Aigisthos erschlagen. Wegen 
dieses Frevels lastet a u f dem Geschledit der Acriden und daher auch auf Agamemnon und 
Orestes ein Fluch.

37 V g l. E. Grassi, D ie Theorie des Schönen in der A ntike, K öln  1962, und ders-, K unst und 
M ythos, rde. Bd. 36, H am burg 1957.

38 "Ο τα ν εδ εΐπ^ς επη « a i έκπλήξ^ς μάλιστα τούς Φεωμένους, ή τόν Ό δυσσέα 8ταν έιιΐ 
τόν ούδόν έφαλλόμενον ^βης, κκφανή γιγνόμενον το ις  μνηστήρσι » a i έκχέοντα τούς 
όιστούς πρό τω ν πο&ών, ή Ά χ ιλ λ έ α  έπΐ τόν "Εκτορα όρ μδντα , ή καί τω ν περί Ά νβ ρ ο - 
μάχην ίλε ιν ώ ν  τ ι ή περί Έ κάβ ην ή περί Πρίαμον, τότε πότερον ϊμ φ ρ ω ν ε ΐ ή Κξω σαυτοΰ 
γίγνχι καί tcaçà το ΐς πράγμααtv οϊετα ί αου είναι ή ψυχή οίς λέγεις ένΦονσιάζουσα, ί) 
έν Ίθάκγι ο ίσ ιν  ή έν T oo iij fi 0πω ς fiv καί τά  ϊπ η  Ιχη; Platon, Ion j j  b 2 ff.

39 Shakespeare, H am let, II, 2, y 8 j : »W hat’s H ecuba to h im?«
40 Platon, Ion, 534 d 2. V g l. E. Barm eyer, D ie Musen, Humanistische Bibliothek, I, 2, 

M ündien 1968.
41 Kassandra: Ό το το το το ΐ πόποι δά "Α πολλον, "Α ηολλον. A isdiylos, Agamemnon 1072 f.
42 Kassandra: "Α π ο λλ ο ν  “Α π ο λ λ ο ν  άγυιάτ', άπόλλων έμός άπώλεσας γάρ οΰ μόλις rò 

δεΰτερον. A . a. Ο ,, ιο ίο  ff.
43 Aisdiylos, Agamemnon, 1090-1099·
44 A. a. O,, io 96 f.
45 Giordano Bruno, D ie heroisdien Leidensdiaften, Bd. II, Teil II, D ialo g  I. Jetzt in: G .



Bruno, Heroische Leidenschaften und individuelles Leben, A usw ahl und Interpretation 
von E . Grassi, R K  Bd. ιβ , H am burg 1957, S. 81 ff.
Aisdiylos, Agamemnon, 110 0 -1131.
A isdiylos, Agamemnon, 1138 ff.
A . a. Ο ., 1 140 ff.
Prokne, die Tochter Pandions, ist m it dem thrakisdien K önig Tereus verheiratet. Tereus 
verliebt sidi in Proknes jüngere Sdiwester Philom ela. Prokne rächt sidi an Tereus, indem 
sie den Sohn Itys tötet und ihn seinem V ater zum  M ahl vorsetzt. A ls Tereus den Frevel 
durchschaut, versucht er, beide Frauen zu töten, aber alle drei werden in V ögel verwandelt. 
Philom ela, in N achtigallengestalt verw andelt, k lagt m it ihrem »itu, itu* um Itys, dessen 
T od  sie verursachte.
A isdiylos, Agamemnon, 1146 ff.
A . a. O ., u j 8 f f .
A . a. Ο ., τ ιά ζ ί .
R . B lan k hat auf den wesentlichen Unterschied zwischen der antiken und mittelalterlichen 
sakralen D ram aturgie und der modernen, die m it der italienischen Renaissance ansetzt, 
hingewiesen. D ie entsprechende These w ird  durch eine Interpretation der Kassandra- 
Tragödie für die A ntike, des religiösen Osterspiels von  Klosterneuburg fü r das M ittel­
alter und der M andragola von N . M achiavelli erörtert und bewiesen. V gl. R . B lank, a. a. O.



I li Die weisende Sprache als Wurzel des Rationalen

i  These und Axiom

Es lag uns daran, die Struktur der semantischen Rede in einem vorphilosophischen 
Spradibereidi zu analysieren. Die Untersuchung der Sprache der Sibylle von Cumae 
und der Kassandra zeigte die Hauptmerkmale der semantischen Rede als visionär, 
metaphorisch und befehlend. Alle diese Elemente sind allein aus dem Wesen der Arché 
abzuleiten: Das Unmittelbare, das Archaische offenbart sidi aus sidi selbst heraus; mehr 
noch: es bemächtigt sidi des Menschen, der aus der Beziehung mit dem Urspriinglidien 
spricht, und die ‘Mania’ der Seherin, der Prophetin ist nur sein Ausdruck.

Unser Problem ist jetzt das folgende: gibt es im rationalen Prozeß auch eine Span­
nung, die den Menschen in ähnlicher Weise zwingt, und wie bekundet sie sidi? Diese 
Untersuchung muß auf philosophischem, logischem Gebiet — in voller Entsprechung 
zur vorangehenden Analyse der vorphilosophischen, ardiaisdien weisenden Spradie 
der Sibylle und der Kassandra — stehen. Aristoteles unterscheidet zwei Grundformen 
möglicher Aussagen: These und Axiom. Seine Bestimmung der These lautet folgender­
maßen: »Thesis eines unmittelbaren Anfangssatzes von Schlüssen nenne idi jene Be­
hauptung, welche nicht selbst notwendigerweise zu beweisen ist und die derjenige, der 
etwas lernen will, auch nicht notwendig sdion vorher selbst zu haben braucht.«1

Zwei Elemente sind für diese Auffassung bestimmend. Zum einen: These ist ein 
Satz, der nidit unbedingt bewiesen werden muß, aus dem aber Schlüsse gezogen wer­
den können. Nehmen wir z. B. den Satz: jedes lebende Wesen ist eine Substanz. Diese 
Aussage kann durch einen Syllogismus (d. h. durdi einen Prozeß des Ableitens bzw. 
des Schließens) zu einer weiteren Erkenntnis führen, die im Schluß des syllogistisdien 
Prozesses enthalten ist. In unserem Beispiel hätte der Syllogismus folgenden Aufbau: 
jedes lebende Wesen ist Substanz — jeder Mensdi ist ein Lebewesen —, also ist jeder Mensdi 
Substanz. Man gelangt zu einer Erkenntnis, die durdi den Prozeß des Sdiließens 
vermittelt wird. Die These wird somit zum möglichen Ausgangspunkt für ein ratio­
nales Lehren und Lernen. Das andere Bestimmungselement in der Auffassung des 
Aristoteles: es ist nicht erforderlich, daß der Lernende die jeweils in Frage kommende 
These schon vorher selbst kennt, sie kann ihm durch den Lehrer vermittelt werden. Eine 
These braucht also an sidi noch nicht allgemeingültig und notwendig zu sein. Deswegen 
haben audi die Schlüsse, die sich daraus ergeben, nur einen formalen Wahrheitsdiarak-



ter, der ihnen eigentümliche Wahrheitsanspruch erschöpft sich in der richtigen Befol­
gung des Deduktionssdiemas, In diesem Zusammenhang zeigt sich die Möglichkeit einer 
rein rationalen 'Idiotie* -  im ursprünglichen Sinne dieses griechischen Ausdrucks ver­
standen: als Haltung eines selbsteingeschlossenen Seins und daher aus seiner eigenen 
subjektiven (idion) Welt nidit heraustretenden Menschen. Diese ‘Idiotie’ tritt auf, wenn 
man konsequent in einer Welt von Schlüssen stehen bleibt, deren Prämissen gar nidit 
stimmen oder zumindest gleichgültig bleiben.*

Als zweite Grundform der Aussage steht neben der These das Axiom; Aristoteles 
gibt ihm folgende formale Bestimmung: »Die gemeinsamen Sätze, die wir Axiome 
nennen, sind die, aus welchen als aus dem Enten die Beweise abgeleitet werden«.3 Ein 
Axiom weist Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit auf; es unterscheidet sidi von der 
These, die in Form einer Definition formuliert wird, durch zwei Hauptmerkmale: a) Es 
ist unmöglich, daß derjenige, der irgendwie lernen will, das Axiom vorher nicht selbst 
innehat. Die These dagegen kann durch den Lehrer vermittelt werden (vgl. Anal. post. 
72 b 14); b) Das Axiom setzt die Realität des Ausgesagten voraus und ist in jedem 
Lernenden selbst fest verankert; mehr noch: jeder Mensch hat es inne, so daß es als 
‘evident’ erscheint und nicht bewiesen werden muß.

Nadi Aristoteles gibt es eine besondere Wissenschaft, die die Axiome zum Gegen­
stand hat: die Philosophie. »Offenbar kommt die Untersuchung der Axiome derselben 
einen Wissenschaft zu, nämlich der des Philosophen; denn die Axiome gelten von allem 
Seienden, nicht von irgendeiner Art insbesondere, geschieden von den übrigen. Alle 
bedienen sich ihrer, weil sie vom Seienden als solchem gelten und jede Gattung Seiendes 
ist; sie bedienen sich ihrer nur insoweit, als sie für sie nötig sind, d. h. so weit die Gattung 
reicht, auf welche ihre Beweisführungen gehen. Da sie also von allem gelten, insofern es 
Seiendes ist (denn dies ist das allem Gemeinsame), so kommt ihre Betrachtung dem 
zu, der das Seiende als solches erkennt.«* Aristoteles unterscheidet demnach die Wissen­
schaft, die sich mit dem Seienden als Seiendem beschäftigt, von jenen Wissenschaften, die 
nur Teile des Seienden und deren Eigenschaften untersuchen. Es handelt sich dabei 
wesentlich um einen Unterschied der Axiome. So können die Axiome der Einzelwissen­
schaften nur so weit reichen, wie die jeweils untersuchte Gattung des Seienden selbst 
reicht. Wenn die Einzelwissenschaften das Sein z, B. als Quantität (Mathematik), als 
Größe (Geometrie) oder als Bewegung (Physik) erforschen, so werden die entsprechen­
den Axiome, von denen sie ausgehen, auch nur für die einzelnen Gebiete des Seienden 
gelten können. Die Wissenschaft des Seienden als solchem dagegen wird in allen Einzel­
wissenschaften vorangehen müssen, weil diese den Begriff des Seins schon voraussetzen 
und nicht zum Gegenstand ihrer Untersuchung machen, indem sie das Sein nur als 
Quantität, als Größe oder als Bewegung erforschen.

D ie  G run daxiom e müssen, w ie  w ir sagten, w egen ihres schlechthin prinzipienhaften 

C h arakters ‘ evident’ sein. Es soll nun die unm ittelbare Erscheinungsweise näher betrach­

tet w erden, in  der sich uns die A llgem ein gültigkeit und N o tw en d igkeit der Prinzip ien  

zeigen.



Bevor wir auf dieses Problem näher eingehen, wollen wir uns die entsprechende 
Theorie des Aristoteles vergegenwärtigen. Er betont: wie auf jedem Einzelgebiet des 
Wissens derjenige die sichersten Prinzipien angeben kann, der das Gebiet am besten 
kennt, so muß audi, »wer vom Sein als solchem ein Wissen hat, die sichersten Prinzipien 
von allem anzugeben imstande sein: und dies ist der Philosoph.«5 Diese Aussage ist 
wichtig, denn im selben Augenblick, in dem uns die Erscheinungsweise der ursprüng­
lichen Prinzipien eröffnet wird, enthüllt sich uns auch der Ursprung und das Wesen der 
Philosophie.

Aristoteles bestimmt das Prinzip in der ‘Metaphysik’ : Die erste Bestimmung lautet: 
»Die Arche ist das Sicherste, sie sdiließt jeden Irrtum über sich aus.«8 Das, auf Grund 
dessen die Unterscheidung von Irrtum und Wahrheit möglich wird — also das Bedin­
gende (in der modernen Terminologie: das Transzendentale) - ,  steht außerhalb solcher 
Untersdieidungsmöglidikeit. Weiterhin: die absolute Ausschließung des Irrtums kann 
im Falle des ursprünglichen Prinzips nicht rational, nidit durdi einen Beweis geschehen, 
wenn das Prinzip selbst Grund jedes Beweisens ist. Schon hier zeigt sidi, daß die Prin­
zipien selbst keinen rationalen Charakter besitzen können.

In einer weiteren formalen Bestimmung fordert Aristoteles von einem ersten Prin­
zip, daß es »am klarsten erkennbar und voraussetzungslos« sei7; das, wodurch alles er­
kennbar wird, muß notwendigerweise am erkennbarsten sein. Den möglichen Einwand, 
daß es erfahrungsgemäß dodi sehr schwierig ist, die Grundprinzipien zu erreichen, 
entkräftet Aristoteles durch die Forderung, zu unterscheiden zwischen dem, was für 
uns und dem, was an sich am klarsten ist. Da wir uns gewöhnlich in der Sphäre des 
Nicht-Ursprünglichen aufhalten, so ist das Ursprüngliche, das als solches an sieb am 
klarsten sein muß (denn alles wird durch es beleuchtet), für uns verständlidierweise gar 
nicht klar und von uns nur mit Mühe auf zu decken.

Erst mit folgender Formulierung des Grundaxioms geht Aristoteles über eine rein 
formale Bestimmung hinaus: »Eines und Dasselbe kann demselben Gegenstand unmög­
lich zugleich zukommen und nicht zukommen.«8 Auf den ersten Bück ist es nicht er­
sichtlich, warum diesem Satz Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit zuerkannt wird. 
Aristoteles beginnt seine Argumentation mit folgender Mahnung: erst dann besitze 
man eine gewisse philosophische Bildung, wenn man wisse, für welche Sätze ein Beweis 
gefordert werden müsse und für welche nicht. Diese Mahnung scheint zu bedeuten, daß 
gerade die Axiome, auf denen das menschliche Wissen aufgebaut werden soll, unbe­
wiesen bleiben müssen. Immer noch ist aber die Frage ungeklärt, wie sich-ohne Beweis-  
dann die Axiome genau erfassen und zeigen lassen. Wir befragen den aristotelischen 
Text weiter: »Denn daß es überhaupt für alles einen Beweis gebe, ist unmöglich. . . ,  
doch ein widerlegender Beweis. . .  läßt sich führen . . .  Der widerlegende Beweis aber 
unterscheidet sich von dem eigentlichen direkten Beweis . . .  Der Ausgangspunkt bei 
allen derartigen Diskussionen ist nicht, daß man vom Gegner verlangt, er solle erklären, 
daß etwas sei oder nicht sei, denn dies würde man schon für eine A rt Annahme des zu 
Beweisenden ansehen, sondern daß er im Reden etwas bezeichne für sich wie für die



anderen, denn das ist ja notwendig, sofern er überhaupt etwas reden will; wo nidit, so 
halte ja ein solcher gar keine Rede, weder zu sidi selbst nodi zu einem anderen.«8

Es gibt also Sätze -  unter ihnen das Axiom - , die nicht Ergebnis einer apódeixis, eines 
rationalen Beweises sind, die selbst nicht auf Grund von anderen Prinzipien zum Vor­
schein kommen, sondern sidi »von sidi aus« zeigen. Unter diesem Aspekt sprechen wir 
von ihrer Unmittelbarkeit als der Bekundung eines Zwanges, der den Betroffenen 
‘nidit loskommen’ läßt. Es sei hier bemerkt, daß in der modernen Physik es so aussieht, 
als sei gerade dieses Axiom nidit zwingend. Trotzdem -  sdion durch den Widerspruch 
gegen das Axiom -  beweist sich der Zwang, den es auf uns ausübt. Daher können audi 
die, weldie das Axiom bestreiten, nidit aus seinem Rahmen heraustreten, wenn sie ihrer 
These einen Sinn geben wollen.

Nach allgemeiner Ansicht gehört der Satz des Widerspmdis zu den Grundprinzipien 
der Logik. Zugleidi nimmt man an, daß dieses Axiom implicite die Entscheidung dar­
über beinhalte, ob und wann es anzuwenden sei. Der Grundsatz des Widerspruchs gilt 
aber nun für das Seiende im Ganzen und unterscheidet sich deshalb von den Axiomen 
der Einzelwissenschaften (Mathematik, Geometrie, Physik usw.), die als solche nur be­
dingt beanspruchen, daß man sidi mit ihnen beschäftigt. Eine Ignorierung des Grund- 
axioms jedoch, das das ganze Sein betrifft, hieße faktisch, daß wir uns der Aufgabe ent­
ledigten, die Phänomene zu bestimmen. Könnten wir uns nun nicht durch Schweigen 
der Macht des Axioms entziehen? In diesem Fall würde aber auch das Schweigen mit 
einem bestimmten Sinn beladen, denn es kann nicht gleichzeitig bedeutungsvöll sein (ich 
entziehe mich der Aufgabe der Bestimmung der Phänomene) und ipi Gegensatz dazu 
bedeutungslos (das Schweigen hat keine Bedeutung); auch die These der Bedeutungs­
losigkeit ist selbst nur möglich, wenn sie eine bedeutungsvolle Behauptung zu sein bean­
sprucht. Wenn wir also niemals über ein Phänomen gleichzeitig etwas Entgegengesetztes 
aussagen können — es kann ja etwas dem Gleichen nicht zugleich zukommen und nicht 
zukommen —, so kann es uns demnach auch nicht gleichgültig bleiben, ob etwas so oder 
so bestimmt wird. Alles, was erscheint, muß eine Bestimmung erhalten, nur deswegen 
gehört der lògos -  das Wort bzw. jede deutende und weisende Instanz -  zum Wesen 
des Mensdien. Aristoteles nennt den Satz des Widerspruchs einen ‘elenchischen’ Satz: 
rational unbeweisbar, notwendig und allgemeingültig, ist er schlechthin die Instanz, die 
das Fragen und Beweisen überhaupt erst ermöglicht.

Versuchen wir, uns der ganzen Tragweite der aristotelischen Äußerungen bewußt zu 
werden. Dabei sei bemerkt, daß wir das Problem des Bildes einstweilen nodi beiseite 
lassen müssen, denn es gilt vor allem, erneut und in vertiefter Form die Struktur der 
archaischen, elenchischen Prinzipien auf philosophischer Ebene zu untersuchen und zu 
klären, welche Weisung sie uns geben.



z Das Problem  des Vorranges der rationalen A ktiv itä t

Betrachten wir den rationalen, logisdien Prozeß näher. Er gelangt deduktiv, von gege­
benen Voraussetzungen ausgehend, zu Folgerungen, die in diesen Voraussetzungen nodi 
nidit offensichtlich waren.

Es ist klar, daß die Fruchtbarkeit der Deduktionen aus der Fruchtbarkeit der Prä­
missen erwächst; je ergiebiger diese sein werden, desto ergiebiger auch jene. Die 
Gültigkeit und der Rahmen der Schlüsse hängen von der Gültigkeit und dem Rah­
men der Prämissen ab. Die Unterscheidung zwischen Logik und Dialektik bei Aristo­
teles gründet in dem Faktum, daß der logische Prozeß von allgemeinen und notwendig 
gültigen Prämissen ausgeht. Die Dialektik -  als Streit und Diskussionsgespräch -  da­
gegen entspringt aus Voraussetzungen, die einfach in bezug auf eine konkrete Situation 
ausgewählt sind. Diese Situation verlangt wiederum als Ausgangspunkt Prämissen, die 
auch der Gesprächspartner anerkennt, damit er rational überzeugt wird.

Befragen wir diese Auffassung des rationalen Prozesses nach der Art der Prämissen, 
von denen der Syllogismus, die Deduktion ausgeht, so stoßen wir wiederum auf die 
archai, die Prinzipien. Dabei ist die ursprünglidie Bedeutung von arche und vom Verb 
ardiomai (führen, herrschen, leiten) immer gegenwärtig zu halten. (Archonten waren 
die Herrscher, die ein Volk regierten. Der entsprechende lateinische Ausdruck ist prin­
ceps, d. h. einer, der befiehlt und deshalb führt und leitet.) Führen, leiten wurde im 
Lateinischen ausgedrückt durdi inducere und im Griechischen durch epagein. Daraus 
können wir ableiten, daß allein die ‘Prinzipien’ das wahre und ursprüngliche Funda­
ment der Induktion, der epagogé bilden.

In der griediischen und lateinischen Bedeutung wird also ‘Prinzip’ verstanden als das 
Erste, soweit es befiehlt, führt, leuchtet, herrscht und ordnet. Diese Bedeutung von 
arche ist nicht metaphorisch; das ‘Prinzip’ kann — wie wir wissen -  als das Ursprünglidie 
nicht abgeleitet werden. Wenn das Wesen der wissenschaftlichen Aktivität seinen Ort 
in Rationalität und Ableitbarkeit hat, dann schließt die Struktur des Prinzips den 
wissenschaftlichen, rationalen Charakter aus.

Hierzu werden wir zwei Autoren anführen, die durch eine zwei tausendjährige Ge­
schichte des Denkens voneinander getrennt sind: Aristoteles in seinen >Analytica posteri- 
orat und Schelling in seiner »Philosophie der Mythologie*. Schelling zitiert einen Ab­
schnitt aus der Nikomadiischen Ethik: »Der Weise muß nidit bloß wissen, was aus den 
Prinzipien folgt, sondern audi in Ansehung der Prinzipien selbst in der Wahrheit sein. 
Die Weisheit also ist nidit bloß Wissenschaft, sondern Wissenschaft und nous, Wissen­
schaft, die das Haupt, d, h. das Princip des über alles Sdiätzenswerthen hat.«10 Schelling 
erläutert dies: »Diese Zufälligkeit des Wissens schreibt sich davon her, daß es seinen 
Zusammenhang mit dem, das im Denken ist, verloren hat. Denn nur im Denken ist die 
ursprüngliche Nothwendigkeit. Das Verlangen, diesen Zusammenhang wieder zu 
finden und soweit möglich herzustellen, das ist die Ursache, daß das Denken vor der 
Wissenschaft geht. Die Dinge in ihrer Wahrheit erkennen wir nur, wenn es uns



möglich geworden, sie bis in den durdi das reine Denken gesetzten Zusammenhang zu 
verfolgen, ihnen dort ihre Stelle anzuweisen. . .  Denn das im reinen Denken Ge­
fundene war nidit Wissenschaft zu nennen, es war nur Keim der Wissenschaft:, welche 
entsteht, wenn das im einfachen Denken Erlangte — die Idee -  auseinander gesetzt 
wird.«11

Das Verständnis dieser Sdhellingsdien Äußerungen wird durch eine andere Stelle 
aus seiner »Philosophie der Mythologie! erleichtert: »Das Princip der Wissenschaß 
kann niât wieder Wissenschaft seyn, sondern nur das Denken selbst. Den meisten ist 
es freilich unerhört, daß es etwas über die Wissenschaft gibt: sie wissen nur von Wissen­
schaft; diese kann jedodi nidit ins Unendliche gehen, von dem das Wahre unmittelbar 
berührenden Geist will sie nichts. Die Vernunft aber an sich gibt uns unmittelbare 
Erkenntniß, erhalten durch directe Wahrnehmungen, nicht durch eine Kette von 
Sdilüssen, und sogar die Principe, von welchen für Schlüsse selbst erst ihre Gesetze 
sidi ableiten . . .  Dieß macht, daß diese Untersuchung (über das Princip und die Prin­
cipe) nur für wenige seyn kann; denn die meisten wollen überzeugt, d. h. durch Beweise 
überwunden oder wenigstens überredet seyn.«12

Aber wenden wir uns wieder Aristoteles zu. In seinen Überlegungen über das Wesen 
des logischen Prozesses und seine unumgänglichen Voraussetzungen gibt er dem Ter­
minus ‘pistis’ eine völlig in Vergessenheit geratene Bedeutung, die nicht mehr mit der 
von dóxa übereinstimmt und noch viel weniger mit jener besonderen Form von ratio­
naler Überzeugung, die im Beweis gründet.

In den »Analytica posteriora« definiert Aristoteles das Wissen und, die Überzeugung, 
d. h. den aus ihr entstehenden rationalen Glauben (pistis) : »Man glaubt und weiß eine 
Sache, wenn man eine Ableitung vollzieht, die wir Beweis nennen.«13

Es wird deutlich, daß Aristoteles hier aus einer besonderen Perspektive den Begriffen 
pistis, Überzeugung, Erkennen und Wissen (eidénai) einen rationalen Charakter zuweist; 
der bestimmende Faktor dafür ist die Deduktion. Das Beweisen besteht im ‘Angeben 
des Grundes’ ; der Grund wird ersichtlich im Zusammenhang mit der Deduktion, die 
notwendigerweise von Voraussetzungen ausgeht und damit von deren Gültigkeit ab­
hängt.

Aristoteles fährt fort: »Da der Schluß seine eigentliche Gültigkeit aus der Tatsache 
erhält, daß der Grund, aus dem er entsteht, offensichtlich ist, folgt daraus notwendiger­
weise, daß bei einem Beweis das Erste, in dem er seinen Ursprung hat, nicht nur ganz 
oder teilweise vor diesem Beweis bekannt sein muß, sondern daß es auch in höherem 
Grade bekannt sein muß als das, was daraus abgeleitet wird.«14

Wenn wir also im Zusammenhang mit einem Beweis wissen und glauben, dann 
müssen wir notwendigerweise von einem stärkeren Grund her die Prämissen glauben 
und wissen, auf denen dieser Beweis ruht. Aristoteles betont diese grundsätzliche Be­
dingung: » . . .  wenn wir mittels des Ersten und Unvermittelten einen Gegenstand 
kennen und glauben, wissen und glauben wir notwendigerweise auch dieses Erste in



stärkerem Maße als das, was sich aus ihm ableitet; dieses Letztere wissen und glauben 
■wir daher auf Grund jenes Ersten .«15

Ist uns der Bedeutungswandel von Wissen und Glauben bewußt, der in diesem Ab- 
schnitt zum Ausdruck kommt? Bisher ist allein ein Glauben und Wissen erwähnt wor­
den, das aus einem rationalen Prozeß entsteht. Jetzt stoßen wir statt dessen auf eine 
ausdrücklich anerkannte Form von Wissen und Glauben, die ursprünglicher ist als jene 
rationale und die sidi in ihrer Struktur notwendig radikal von jener unterscheidet.

Weil die rationale Welt ihrerseits in einer nicht-rationalen, d. h, in der Welt der 
Prinzipien, der ardiai wurzelt, sind wir gezwungen worden, die Struktur und den be­
sonderen Charakter der ‘archaischen’ Spradie, in der sidi diese Welt manifestiert, zu 
prüfen und genau zu untersuchen. Halten wir dennoch gegenwärtig, daß der nicht- 
rationale Charakter der Prinzipien in keiner Weise mit Irrationalität identisch ist; 
Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit im nicht-rationalen Charakter der archai 
sind gleichfalls oder in noch höherem Grade dringlich als jene rationale Allgemein­
gültigkeit und Notwendigkeit, die im deduktiven Prozeß wirksam geworden sind und 
die auf dem Fundament der strengen Logik stehen.

Bevor wir unsere Aufmerksamkeit auf diesen Horizont unserer Untersuchung richten
-  d. h. auf den archaischen Horizont als Fundament der rationalen Welt -  erscheint 
es zweckmäßig, noch eine letzte Aristotelesstelle anzuführen: »Den Prinzipien - , allen 
oder einigen — muß man notwendigerweise mehr Glauben schenken als dem Abge­
leiteten. Wer durch den Beweis zu einem Wissen gelangt, muß notwendigerweise . . .  in 
höherem Grade die Prinzipien wissen und glauben als das, was sich aus ihnen ab­
leitet.«1®

Die Aufgabe, die sich daraus ergibt, ist -  wie wir gesagt haben -  die weitere Er­
hellung der Struktur dieser Prinzipien und des entsprechenden Wissens und Glaubens. 
Wir müssen davon ausgehen, daß diese Begriffe jetzt eine völlig neue Bedeutung 
erhalten, neu gegenüber jener, die bei der rationalen Auffassung zum Ausdruck kam.

j  D e r  archaische, semantische C h arak ter der P rin zip ien : Augustinus ’ >amor 

studentis animU

Man spricht von einer ‘Klarheit’ der Prinzipien: ein gefährlicher Ausdruck, der zwei­
deutige Konsequenzen haben kann. Zweifellos sind die Prinzipien klar, doch offenbar 
unterscheidet sich ihre Klarheit radikal z. B. von jener eines Gegenstandes, der sich 
unserem Geist zeigt, und der, da er ja einfach ‘Gegen-stand’ ist, auch vorgetäusdit sein 
könnte. Es ist bekannt, mit welchem Argument Descartes verneint, daß jeder beliebige 
Gegenstand (und somit auch ein ‘rationaler Gegenstand’, wie beispielsweise ein mathe­
matisches oder geometrisches Axiom) Grundlage des Wissens sein könne. Descartes 
argumentiert, daß immer der Zweifel bestehe, ob nicht ein böser Geist den ‘Gegen­
stand’ unserer intellektuellen Einsicht ständig derart darstelle, daß wir uns anhand

IOI



dieser diabolischen Illusion eine Scheinwelt aufbauen; ‘Gegenstände’ können immer 
vorgetäuscht sein.

Das Prinzip muß dagegen tatsächlich den Charakter einer arche haben, d. h. es muß 
‘auftragen’, ‘befehlen’, dieses charakteristische Moment, das seinen Ausdrudi in einer 
Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit findet, sofern wir uns ihm nicht entziehen 
können und das andererseits, wenn es schlechthin nur zum Gegenstand des Denkens 
gemacht wird, in seinem Wesen entstellt wird. Mit anderen Worten: die Notwendig­
keit der arche muß sich in der Erfahrung einer Aufgabe äußern, der wir uns nicht ent­
ziehen können; dies ist die Bedeutung der archaischen Pistis.

Aristoteles drückte diese Auffassung in der Behauptung aus, daß die Prinzipien 
keinen apodiktisdien, sondern einen elenchischen Charakter besitzen, d. h. wir können 
uns ihrem Befehl nicht entziehen, denn jeder Versuch, ihnen auszuweichen, setzt sie 
bereits voraus. Offensichtlich bedeutet dies, daß die wahre Erkenntnis solcher Prin­
zipien -  die Aristoteles mit jenen des Widerspruchs, der Identität und des ausge­
schlossenen Dritten identifiziert -  sich keineswegs mit ihrem Verständnis erschöpft, 
sondern daß es darum geht, sie zw erleben in der unaufschiebbaren Notwendigkeit des 
Denkens, des Bejahens oder Verneinens, d. h. in der Notwendigkeit, die Welt der 
Phänomene, in die wir eingetaucht sind, zu deuten. Die Verneinung dieser Notwendig­
keit ist daher schon insoweit eine Anerkennung, als sie ihrerseits allein im Bereich der 
Prinzipien möglich ist.

Dieser erkennende, hinweisende, archaische Charakter, der ‘Aufgabe’-Charakter der 
Prinzipien, ist von Augustinus genau erkannt worden, auf den wir uns hier beziehen 
möchten. Es geht darum, das semantische, evangelische (Glauben -  im Sinne der archai­
schen pistis -  fordernde) Wesen des Axioms zu ergründen, das am Beginn des Philo- 
sophierens steht; wir sagen evangelische, weil in der Verkündigung und dem Hinweis 
auf die Notwendigkeit des Suchens sidi unsere Aufgabe offenbart, und zwar als ein 
Auftrag, durch den der Mensch sich von allem übrigen Seienden unterscheidet.

Das erste Kapitel im X. Buch von Augustinus’ >De trinitate< trägt den Titel: >Amorem 
studentis animi, id est scire cupientis, non esse amorem eius rei, quam nescit<. »Die Liebe 
der studierenden (drängenden) Seele bzw. derjenigen, die wissen will, ist nicht Liebe 
für das, was sie nicht kennt<. Augustinus’ Erörterungen richten sich auf die Situation des 
Menschen als eines Nicht-wissenden und nach dem Wissen Trachtenden bzw. das Wissen 
Liebenden.

Die These von Augustinus setzt mit der bekannten Grundschwierigkeit an, mit der 
jeder Philosophierende sich auseinanderzusetzen hat: Wie können wir das lieben, was 
wir nicht kennen? Eigentlich enthält bereits die Überschrift des Kapitels den Ansatz 
zur Antwort: Die Liebe drängt zu dem, was die Seele schon kennt. Das wäre aber 
gewissermaßen nur die Kehrseite des Problems; das Drängen zu etwas setzt ein Ziel
-  das die Richtung angibt -  voraus, also ein schon Bekanntes. Warum besteht der Drang 
danach weiter?



Die Problemstellung von Augustinus ist nidit neu. Dasselbe wird von Platon im >Menon< 
formuliert; es ist der Einwand der Sophisten gegen die Möglichkeit, die Wahrheit zu 
suchen, ein Einwand, den Sokrates folgendermaßen zusammenfaßt: »Ein Mensdi kann 
unmöglich suchen, weder was er weiß, noch was er nicht weiß. Nämlich weder was er 
weiß, kann er suchen, denn er weiß es ja, und es bedarf dafür keines Suchens weiter; 
noch was er nicht weiß, denn er weiß ja dann auch nicht, was er suchen soll.«17

Die Situation des Suchenden stellt die Grundsituation des Menschen dar. Die Frage 
nach dem Grund des Suchens ist die Frage nach der arche des Philosophierens selbst. 
Wird die arche des Suchens in irgendeiner Weise als ein Gegenstand -  rationaler oder 
sonstiger Art — vorgestellt, dann wird auch jegliches Suchen scheitern. Ein Gegenstand, 
der uns gegenüber liegt (ob-jectum), hat nur die Möglichkeit, entweder offensichtlich 
oder verborgen zu sein, in beiden Fällen ist, dem vorgetragenen Einwand des Sophisten 
entsprechend, ein Suchen ausgeschlossen. Demnach zeigt sich schon, in welcher Richtung 
die Untersuchung von Augustinus führen wird: es handelt sich darum, den Grund 
unseres Wissens zu klären. Dieser Grund muß die Eigenschaft aufweisen, offensichtlich 
und nicht-offensicktlkk zu sein. Dieses sowohl ‘offenbar’ wie ‘verborgen’ sein steht 
nicht in Gegensatz zum Axiom des Widerspruchs, denn Dunkelheit kann nur als 
Dunkelheit erkannt werden, wenn wir den Gegensatz, das Licht, kennen. Daher tritt 
‘Licht’ uns als Auftrag entgegen, die Dunkelheit zu erhellen. Das aber, was gleichzeitig 
ist und nicht ist, ist das ‘im Werden B eg riffen eAlso nur im Rahmen eines Prozesses, 
eines Vorganges, kann der sich bekundende und doch noch verborgene Grund zu suchen 
sein.

Augustinus weist im ersten Satz des angegebenen Kapitels darauf hin, daß die Auf­
merksamkeit ‘geschärfter’ zur Lösung der aufkommenden Schwierigkeit angewendet 
werden muß: »Nunc ad ea ipsa consequenter enodatius explicanda limatior accedat 
i n t e n t i o .*18 Wie kann aber überhaupt eine ‘Intentio’, ein ‘ tendere ad’, ein ‘Auf­
merken’ und ‘Sich-riditen-auf’ entstehen, wenn das Ziel nicht offensichtlich ist? Meldet 
nicht schon jede ‘intentio’, jede Aufmerksamkeit die Gegenwart einer ‘t e n s i o einer 
Spannung, die, indem sie uns erfaßt, durch ihre Nötigung bereits eine Richtung zur 
‘ enodatio’ , zur Lösung des Knotens, der Schwierigkeit enthält?

Seine These: »Man kann nur danach drängen, was man schon kennt« erörtert 
Augustinus an verschiedenen Möglichkeiten, wie das Drängen selbst auf kommen kann: 
a) Infolge eines Hörensagens bzw. eines Ruhmes von etwas (»solent existere amores 
ex auditu«); b) Als Auswirkung einer inneren Norm, die das unbekannte Ruhmvolle 
erstrebbar zeigt: Wir lieben einen uns unbekannten Menschen auf Grund der Kenntnis 
seiner Tätigkeiten, die wir schätzen (»virum bonum amamus cuius faciem non vidimus, 
ex notitia virtutum amamus, quis novimus in ipsa veritate«), c) Eine uns unbekannte 
wissenschaftliche Lehre kann uns anziehen durch das Ansehen (auctoritas) jener, die sie 
rühmen.

Alle diese und andere Hinweise (auf die wir hier nicht eingehen), die als Lösung 
angeführt werden, treffen die Wurzel des zu klärenden Phänomens nicht. Der ent­



scheidende Fall ist der, daß jemand so "wißbegierig ist (»si tam curiosus est*), daß er 
nickt durch eine andere, ihm schon bekannte Ursache (»non propter causam aliam 
notam*), sondern allein von der Liebe zum Unbekannten getrieben wird.

Wie entfaltet sich diese Liebe? Augustinus fügt hinzu: »Man sagt zutreffend: er haßt 
das Unbekannte, das es, seinem Wunsch nach, gar nicht sein soll, da er wünscht, daß 
alles bekannt sei (imo congruentius dicitur: ‘odit incognitif’  quae nulla esse vult, dtrnt 
vult omnia cognita)*.19 Die Liebe zum Wissen wäre also die Kehrseite des Hasses, der 
Unerträglichkeit des Nicht-wissens, was wiederum nur möglich ist, wenn wir im Banne 
des ‘Wissen-müssens’ stehen, wodurch erst überhaupt das Nicht-wissen als etwas Nega­
tives empfunden werden kann. Die arche bekundet sich hier als unabwendbarer Auf­
trag, als Notwendigkeit zur Hingabe und fordert infolge ihrer Unbeweisbarkeit die 
pistis. »Denn nicht nur wer sagt: ‘Ich weiß’ und dabei die Wahrheit sagt, muß wissen, 
was Wissen sei, sondern auch derjenige, welcher sagt: ‘Ich weiß nicht’ (Non solum enim 
qui dicit 'scio’, et verum dicit, necesse est, ut quid sit scire sciat, sed etiam qui dicit 
'nescio’ J.«so

Es gilt daher zu fragen, wie sich die Unerträglichkeit des Nichtwissens und das Drän­
gen zum Wissen im Einzelfall bekunden. Im Kap. III deutet Augustinus die Voraus­
setzungen des Suchenden. Der Forscher bzw. der zum Wissen Drängende, der als solcher 
die Situation des Menschen schlechthin darstellt, bemüht sich, das Wesen seiner selbst als 
Suchender zu klären. Unsere menschliche Situation ist bestimmt durch* die Erfahrung 
der Dunkelheit, die unser Wesen umhüllt; die Erkenntnis der Dunkelheit als Negativi­
tät entsteht aber erst, wenn wir bereits im Lichte stehen und daher befähigt sind, die­
sem gegenüber die Dunkelheit zu unterscheiden.

Augustinus löst das Problem folgendermaßen: offensichtlich kennen wir vor allem 
uns selbst, obwohl wir uns in einer tiefen Finsternis befinden. Aber wie kennen wir uns? 
Als ‘Suchende’ : »Auf welche Art erkennt derjenige, der sich nicht kennt, daß er etwas 
kennt? . . .  Ferner, wenn einer sich sucht, damit er sich kennt, so kennt er sich offensicht­
liche schon als Suchenden; also kennt er sich schon. . . .  Er kennt sich nämlich als 
Suchenden und als Nichtwissenden, da er sich selbst sucht, um sich zu erkennen.«21

Uns selbst gegenwärtig zu sein und uns als Suchende zu kennen, heißt, daß wir uns 
selbst ausschließlich und ursprünglich im konkreten Prozeß des Zweifels deutlich wer­
den, d. h. nicht als O bjekt’ unseres Denkens, sondern im Akt des Zweifels. Allein in 
diesem Akt wird seinerseits der Imperativ, die Verkündigung, der Hinweis sichtbar 
und wirksam, und damit jenes Delphische Orakel: ‘Erkenne dich selbst’.

»Wenn man dem Geist sagt, ‘erkenne dich selbst’ , erkennt er sich im selben Augen­
blick, indem er begreift, daß gesagt wird ‘dich selbst’, d. h., der Geist erkennt sich nur 
aus dem einen Grund, daß er sich selbst gegenwärtig is t . . .  Also wird ihm das zu tun 
auferlegt, was er gerade in dem Augenblick tut, wenn er selbst diesen Auftrag tatsäch­
lich begreift (cum dicitur menti *cognosce te ipsam’ , eo ictu quo intelligit quod dictum 
est 'te ipsam\ cognoscit se ipsam, nec ob aliud, quam eo quo sibi praesens est. . .  Hoc 
igitur ei praecipitur ut faciat, quod cum ipsum praeceptum intelligit, facit).«22



Offensichtlich ist also der Delphische Anruf: ‘Erkenne dich selbst’ weisender, evange­
lischer Art, da er den Auftrag verkündet; das, was er sichtbar macht, ist wesentlich der 
ursprüngliche Bereich, in dem sich das Wort mit seiner ganzen weisenden, pistis for­
dernden Macht offenbart. Das Orakel ist aber nicht außerhalb von uns; die göttliche 
Anweisung zeigt den Bezug zur konkreten Erfahrung, sie verwirklicht sich in der Er­
fahrung unserer ‘Dunkelheit’, die allein im Zusammenhang mit der des ‘Lichts’ erschei­
nen kann, das erst uns unsere Situation als negative erkennen läßt. Es ist die Gegenwart 
dieses uns zur Sicht drängenden Lichtes, das uns unsere negative Situation offenbart und 
dadurch in uns den entsprechenden Auftrag und die grundsätzliche Weisung für den 
Aufbau unserer menschlichen Wirklichkeit zum Zuge kommen läßt. Der Augenblick des 
Zweifels, als Beginn des Philosophierens, wird von uns ‘passiv’ erfahren; darüber hin­
aus verwandelt er die uns umgebende Wirklichkeit völlig, indem er sie in ihrer schein­
bar sicheren, alltäglichen Bedeutung aufhebt.

Abschließend halten wir zwei wesentliche Momente fest: Erstens: Augustinus’ Vor­
stellungen machten deutlich, daß die Prinzipien des Philosophierens nur dann Prinzi­
pien sind, wenn sie konkret als Drang, als Inhalt einer pistis und nicht als Objekte des 
Denkens 'erfahren* werden. Das Prinzip des Widerspruchs wird also verstanden als 
Prinzip der Notwendigkeit, die Phänomene zu bestimmen, und der Unmöglichkeit, sich 
dieser Aufgabe zu entziehen, weil auch jede Ablehnung sie bereits einschließt; daher 
also der ‘archaische’ Charakter dieser Notwendigkeit und der in ihr verwurzelte 
‘Glaube’.

Zweitens: während die These von Augustinus (wir können allein das suchen und lie­
ben, was wir schon kennen) anfangs auf zwei gegensätzliche Bereiche hinzuweisen schien -  
den erkenntnishaften einerseits, den pathetischen und affekthaften andererseits —, müs­
sen wir jetzt erkennen, daß diese Bereiche untrennbar sind, daß sie in einem einzigen 
Akt gründen, der nichts mit dem rationalen Prozeß gemein hat, da er unableitbar ist. 
Hier stehen wir also vor der pathetischen—nur zu ‘erleidenden’ —Klarheit einer Weisung.

Allein im Vollzug des Zweifelns gelangen wir zur Kenntnis unserer selbst und zur 
Erfahrung des ‘Glauben’ fordernden, archaischen, semantischen und evangelischen Auf­
trags. So wurde die Philosophie ursprünglich mit der religiösen, göttlichen Welt verbun­
den und nicht mit der Welt der Vernunft, der rationalen, abgeleiteten Fähigkeit, da 
diese erst und allein auf der semantischen Grundlage entstehen und sich entwickeln 
kann. Nur im Zusammenhang mit dem, was uns ursprünglich ‘weist* — so sagten wir —, 
kann der ‘Be-weis’ einsetzen. In diesem Sinne — aber nur in diesem Sinne — gilt der 
Satz: 'Credo, ut intelligam

Das ‘nicht-rationale' Fundament der Rationalität hat also Glauben beanspruchenden, 
befehlenden Charakter; es handelt sich dabei um einen Zwang, der uns zu Fragen 
drängt. Das Aufkommen eines Problems ist allein möglich, wenn in uns etwas drängt, 
das -  noch nicht offenbar, obwohl aktiv gegenwärtig -  zur Klarheit gelangen will. 
‘Klären’ hat hier eine andere Bedeutung als Klarstellung im deduktiven Sinne. Die 
Klärung dessen, was ursprünglich ist, bedeutet die Ent-wicklung des Verwickelten



(*explicatio’ der ‘complicatio’) und meint hier die Erfahrung einer Notwendigkeit, die 
uns unsere Situation als dunkel und beängstigend bewußt werden läßt. Diese bedrän­
gende -  Glauben fordernde -  Macht bringt jenen leidenschaftlichen Aspekt des Archa­
ischen mit sich, der uns schon hier deutlich macht, daß die Sphäre des Ursprünglichen von 
einem pathetischen Moment bestimmt ist, während die rationale Welt -  als nicht ur­
sprüngliche, sondern rein abgeleitete -  unleidenschaftlich, unpathetisch bleibt.

4 Z e it und G egen w art

Wir sahen: bei den Tieren ist die Bedeutung der Zeichen seiner Umwelt angeboren und 
eindeutig. Die Situation des Menschen ist offensichtlich anders geartet, sofern die Zei­
chen, die auf ihn zukommen, unter mehrschichtigen Bedeutungsmöglichkeiten in Erschei­
nung treten, wodurch eine Spannung vor allem als Gegenwart des Auftrages, die Er­
scheinungen seiner Welt zu bestimmen, sich aufdrängt. Nur innerhalb der Gegenwart 
dieses Auftrages entstehen Frage und Verwunderung, die ihn zum Prozeß des Suchens 
zwingen. Wie wurde diese Gegenwart und ihr Auftrag -  sobald sie Gegenstand der 
Reflexion wird -  bestimmt?

Als Aristoteles den weisenden Grundsatz des Philosophierens -  den Satz des Wider­
spruches -  formulierte, brachte er einen Hinweis auf die Zeit mit der Behauptung, es sei 
unmöglich, daß »zugleich demselben etwas zukomme und nicht zukomme«.*3 Wieso 
ist aber das Phänomen der Zeit mit dem weisenden Grundsatz des Philosophierens 
innigst verknüpft? Tritt damit das Moment der ‘Gegenwart*, von der wir soeben spra­
chen -  in den Vordergrund? Wir müssen etwas weiter ausholen. Auf dem Gebiet des 
Geschehens unterscheiden wir das ‘Noch-nicht’, das 'Nicht-mehr* und das ‘Jetzt’ : die 
drei Momente der Zeit. Sie sind unzertrennbar im menschlichen Geschehen verwoben. 
Weil der Mensch nicht ‘ist’, sondern ‘wird’, steht er ständig vor einer gegenwärtigen 
Aufgabe, die wiederum, je nach dem, wie sie vom Menschen gedeutet wird, eine be­
stimmte Zukunft erschließt und eine bestimmte Vergangenheit beschwört. So ist Ge­
schichte immer ein Ringen um die Bildung des Menschen, um das Gelingen oder Ver­
sagen seines Werkes. Die Vergangenheit lebt immer nur auf Grund einer Bewertung, 
die sich als gegenwärtige Stellungnahme zur Zukunft darstellt. So ist Historie niemals 
schon deswegen objektiv, weil sie irgendwelche Zusammenhänge der Vergangenheit 
aufleuchten läßt, sondern erst dadurch, daß ihre gegenwärtigen, in die Zukunft gerich­
teten Perspektiven die Vergangenheit als fruchtbar erweisen. Hier zeigt sich eine dop­
pelte Verkettung: Vergangenheit wird an die Zukunft angeschlossen, diese aber an die 
Gegenwart. Eine Vergangenheit-gleichgültig, ob diese aus Gedanken, Denkmälern oder 
Ereignissen besteht -  aufzubewahren, sie eben nicht im Hinblick auf gegenwärtig zu 
lösende Aufgaben zu betrachten, ist das Kennzeichen einer steril gewordenen Kultur. 
Jede Kultur, jede Tradition, in der die Vergangenheit dieses zukunftsträihtige Beden­
ken einbüßt, verkümmert. Die Tradition wurzelt nur im Verständnis der Gegenwart.



D am it bleibt aber im m er n odi die aufgestellte Frage unbeantw ortet, w ie  das P h ä­

nomen der Z e it m it dem weisenden G ru n d satz  des Philosophierens, m it seinem 

archaischen G lau ben  verknüpft ist. W ir greifen a u f das X I , Buch der >Confessiones< von  
Augustinus zurück. E r entw ickelt das Wesen des Augenblicks, in dem der Mensch ständig 
lebt, anhand eines D ialoges m it G o tt  (es heißt z . B. »Nulla tempora tibi aeterna sunt 
quia tu  permanes* ). Dieses Vorgehen w irk t  au f uns zunächst irgen dw ie rhetorisch, etw a  
w ie der Ausdrude einer dogm atischen, vorausgesetzten Einstellung. D en K e rn  seiner 
Ausführungen bildet die Bem ühung, im  D ia lo g  — durch die A ufdeckun g der N o tw e n ­

digkeit, die sich im  D ia lo g  bekundet -  das U rsprüngliche aufleuchten zu  lassen, das 
sich im W erden, im  Geschehen des dialogischen Prozesses offenbart und das Augustinus 
mit G o tt identifiziert. Erst im H in blick  au f die arché bekom m t der Logos einen Sinn. 
Es w äre also nicht angebracht, die dialogische A usführung des Problem s bei Augustinus 

als eine rein apologetische Form  abzutun.
D ie  Z e it erhält den V o rran g gegenüber sämtlichen anderen Phänom enen, sofern jede 

Form  unserer Erfahrungen, unseres Verhaltens, unseres H andelns, unseres Denkens sich 
innerhalb der Z e it vo llz ieh t. T rotzd em  bleibt dieses Phänom en rätselhaft, sobald w ir 
versuchen, es uns selbst und den anderen zu erklären. D ie  M om ente der Z e it sind -  wie 
w ir schon andeuteten -  das Noch-nicfei, das Nicht-mehr und die G egen w art. A lle  drei 
weisen einen eigenartigen negativen C h arak ter auf; die Vergangenheit, w eil sie das 
Nicht-mehr, die Zukunft, w eil sie das Noch-»i'ciii und die G egenw art, w eil sie, sobald 
w ir sie zu  erfassen versuchen, sdion das G ewesene, das Nicht-mehr ist. W enn sie näm ­
lich wäre, m üßte sie gegenw ärtig bleiben; dann w äre  sie aber nicht m ehr Z eit, sondern 
E w igkeit (»praesens autem si semper esset praesens nec in praeteritum transiret, non 
iam esset tempus, sed aeternitas*).2i

W ir sprechen aber nun von  der V ergangenheit und vo n  der Zukun ft als “lan g ’ oder 
als ‘k u rz ’ . Offensichtlich sind diese beiden Bestimmungen unstatthaft, denn w enn die Z e it 
vergangen ist, ist sie nicht m ehr, und daher kann sie w eder lan g noch k u rz  sein. D as­
selbe g ilt fü r die Zukun ft, sofern sie noch nicht ist. Diese A p o rie  scheint uns aber einen 
W in k z u  geben, w o  vielleicht doch das Wesen d er Z eit anzutreffen ist: in der Gegen­
wart; denn w ir  können sagen, d aß  die Vergangenheit oder die Zukunft lan g oder k u rz  
w aren, als sie gegenwärtig w aren  (*sed dicamus: 'longum fuit illud praesens tempus 
quia cum praesens esset, longum erat.’*).is

K a n n  aber die gegenw ärtige Z e it k u rz  oder la n g  sein? W ir sprechen, um  die gegen­

w ärtige  Z e it zu  bestimmen, v o n  unserem Jahrhundert als dem jenigen, in dem  w ir 
leben. Offensichtlich ist jew eils ein T e il d avo n  gemeint, es sei das gerade ablaufende 

Jahr und w iederum  nicht das gan ze Jahr, sondern ein M on at, eine W oche, ein T ag , die 
Stunde, die M inute, die Sekunde, m  der w ir  sprechen, die aber, sobald w ir  sie zu  fassen 

suchen, schon das Vergangene darstellt (*et ipsa una hora fugitivis particulis agitur«)?*
T ro tz  der soeben bewiesenen N ich tigkeit ihrer drei M om ente bleibt die Z e it  aber 

bestehen. Im  T e x t w ird  der hier zutage tretende W iderspruch eine ‘ V erspottung’ 

Cderisio') genannt; denn die Z e it ist vorhanden, w ir  müssen sie als ern G rundphäno-

l



men anerkennen, wir sprechen sogar ununterbrochen in Zeitwendungen, ohne aber zu 
wissen, was sie ist.27 Im Text heißt es: »Verharre, meine Seele, warte mit Kraft (Insiste, 
anime meus, et adtende fortiter).«29 In-sistere wird mit 'verharren’ übersetzt, wodurch 
die ursprüngliche und sehr wichtige Bedeutung des lateinischen Ausdrucks zum Teil 
verloren geht. ‘Insistere’ bedeutet ‘in etwas verweilen’, und zwar in der dialogischen 
Untersuchung, denn sonst würden wir dem Widerspruch verfallen: ständig von der 
Zeit und in der Zeit zu sprechen, ohne sie bestimmen zu können. Neben dem Verbum 
‘insistere’ bedient sich Augustinus auch des Ausdrucks ‘adtendere’> im Sinne von ‘erwar­
ten’ und gleichzeitig ‘nach etwas drängen’. Diese Termini weisen auf einBedrängt-sein hin.

Jeder Versuch, die Momente der Zeit als etwas Ce genstandhaftes zu fassen, muß 
scheitern. Wie ist z. B. die Länge oder die Kürze eines Tones zu fassen? Während er 
tönt und damit gegenwärtig ist, ist er noch nicht abgeschlossen und kann also auch nicht 
erfaßt werden; hat er aber aufgehört zu tönen, so ist er nicht mehr.29 Wo weilen also 
das Vergangene und die Zukunft?

Im Text verwandeln sich mit dieser Frage die Orientierungspunkte der Untersuchung. 
Das Wesen der Zeitmomente wird nicht mehr als etwas verfolgt, das außerhalb von uns 
liegt, sondern als ein Phänomen, das in ans seine Wurzeln hat. Das Vergangene Hegt 
in der Erinnerung bzw. in den Eindrücken, die etwas in uns zurückgelassen hat 
(»affectionem, quam res praetereuntes in te faciunt et, cum illae praeterierint, 
maneUJ.30 Das Vergangene wäre demnach eine Spur, eine ‘affectio animi’ : das, was die 
Seele an Eindrücken erlebt hat. So könnte die Zukunft wiederum aus bestimmten Zei­
chen abgeleitet werden, die wir schon wahrgenommen haben. Es gäbe also die Gegen­
wart des Vergangenen, die Gegenwart der Zukunft und die Gegenwart des Gegenwärti­
gen -  wobei unter ‘Gegenwart’ immer das Erfahren eines Seienden bzw. das Erleiden 
der Seele zu verstehen wäre. (*Tempora sunt tria: praesens de praeteritis, praesens de 
praesentibus, praesens de futuris. Sunt enim haec in anima tria quaedam et alibi ea non 
video, f J31

Ist hiermit die Gegenwart -  in der die beiden anderen Zeitmomente ruhen -  geklärt? 
Die Zeit wäre nur ein psychologischer Vorgang; denn sie würde durch etwas vermittelt, 
das außerhalb von uns vorgeht und durch unsere Passivität, unsere Leidensfähigkeit 
aufbewahrt wird. Bei dieser Interpretation würde das Phänomen der Zeit das des Seins 
voraussetzen. Was ermöglicht aber die Erfahrungen des Seienden, die Eindrücke?

Wir sind einer Menge von Ursachen und Wirkungen ausgesetzt, aber wir wählen aus 
und 'nehmen wahr5 durch unsere Sinne als die Organe des Lebens nur eine begrenzte 
Zahl davon. Unsere Erfahrungen werden vom.Erwarten ermöglicht, sofern wir sie ihm 
entsprechend oder nicht entsprechend bestimmen. Diese setzt aber eine ursprüngliche 
Auf-merksamkeit voraus, die ihre Wurzeln im Leben hat. Also ist es die Seele selbst 
(als Prinzip des Lebens) — und nicht ihr reines Erleiden, affectio -  die etwas erwartet, 
merkt und erinnert (»nam et expectat et adtendit et meminit sel. animus«).51 Erst durch 
die Erwartung geht das Zukünftige in die Erinnerung des Vergangenen über (>id quod 
expectat per id quod adtendit, transeat in id quod meminerit« ).33

i o S



Folgendes Beispiel kann diese Tatsache verständlicher machen. Wollen wir einen Ton 
messen, d. h. in seiner Länge oder Kürze begrenzen und damit bestimmen, dann muß 
er so lange tönen, bis der von uns festgelegte Maßstab — und zwar der Maßstab unserer 
Erwartung — erreicht ist: »praesens intentio futurum in praeteritum traicit* (die gegen­
wärtige Ab-sidu führt das Zukünftige in die Vergangenheit über).34 Eine ‘intentio’, eine 
Absidit wird aber erst möglich in der Richtung einer 'attentio’, einer Aufmerksamkeit. 
Der lateinische Terminus zeigt an, wo der Akzent dieses Moments der Aufmerksamkeit 
liegt: attentio, d. h. tendere ad  — nach etwas drängen, trachten. Also kann die Erwar­
tung nur innerhalb einer Spannung, einer ‘ tensio’  entstehen. Die Gegenwart der Span­
nung verursacht jene Aufmerksamkeit, die Grund der Erwartung und Erinnerung ist. 
Also*, das in etwas Eingespannt-sein ermöglicht das A uf merken. Würde uns nichts Ur­
sprüngliches angehen, so waren wir nicht imstande, irgend etwas zu erwarten oder zu 
erinnern, d. h. zu unterscheiden- Die Zeit erweist sich daher nicht als Folge von Ein­
drücken, die das Seiende in uns hinterläßt. Wir können nur durch die Gegenwart des­
sen, was uns angeht und was die Zeiterfahrung ermöglicht, etwas Zukünftiges oder 
Vergangenes unterscheiden und daher Seiendes zeitlidi bestimmen.

Diese Feststellung bringt uns zurück zum Satz des Widerspruchs, d. h. zu seiner Ver­
bindung mit dem Problem der Zeit, indem er es als unmöglich ausschließt, daß eine 
Bestimmung einem Phänomen ‘zugleich’ zukomme und nicht zukomme. Wir erleben in 
jenem weisenden Grundsatz die Nötigung, die 'tensio7, in der wir dauernd stehen: die 
Erscheinungen bestimmen zu müssen. In diesem ständigen Augenblick eröffnet sich im­
mer wieder der Horizont einer noch von uns aufzubauenden Welt. In jener Weisung 
wurzelt die Berechtigung des rationalen Prozesses; das Innewerden dieser Spannung ist 
unsere ständig Glauben fordernde Aufgabe. Diese uns wesentlich betreffende Span­
nung durdibricht die reinen Sinneserscheinungen, um ihnen eine neue, menschliche Be­
deutung zu geben und schwemmt uns an den Strand einer neuen, menschlichen Welt.

»Nicht in der Weise der Zerstreuung, sondern in der Weise der Anspannung ringe idi 
um die Palme der Berufung nach oben.*85 Augustinus deutet diese dauernde Erfahrung 
der Aufgabe als Erfahrung des Göttlichen, dessen, was uns ständig die Wege zeigt, in 
uns die Fragen auftreten läßt und unsere archaische Unruhe stiftet. »Das Vergangene 
vergessend (praeterita oblitus), nidit sich verlierend in dem, was kommen wird, oder in 
dem, was vergänglich ist, sondern gespannt in dem, was vor mir liegt, ohne in ihm 
aufzugehen (non in ea quae futura et transitura sunt,  sed ‘in ea quae ante Sant’  non 

distentus, sed extentus) entsprechend der Absicht und nicht entsprechend der Zerstreu­
ung, dränge idi nun zur Palme der höheren Berufung, in der ich die Stimme des Lobes 
hören werde und in der ich deine Freude, die weder kommt nodi vergeht, betrachte.«3®

Audi das Leben der Sinne steht im Zeichen einer Spannung, eines Angegangen-, eines 
Bedrängt-werdens, das ebenfalls die drei Momente der Zeit entstehen läßt. Diese Mo­
mente sind im sinnlichen Bereich aufs innigste mit dem Emährungs- und dem Gattungs­
trieb verbunden und damit in die Einheit des Lebenszyklus eingebettet. Deswegen sind 
im Tier die Handlungen und die Verhaltensweisen immer ‘zeitgemäß’ . Beim Tier ist



die Zeit in einem vorgegebenen Rhythmus verankert; das einzelne'Tier braucht seine 
Welt weder zu suchen nodi zu entwerfen, denn sie ist ein Werk der Gattung, die das 
Ursprünglidie, das ‘Genos’ verwirklicht. In der Spannung des sinnlithen Lebens und 
dessen festgelegter Zeit offenbart sich die Gattung.

Der Mensdi erleidet aber nicht nur die Spannung des Sinneslebens, sondern er steht 
darüber hinaus immer unter dem Anruf dessen, was ihn als Menschen — und nicht nur 
als vegetatives und sensitives Gattungswesen -  angeht. Wenn aber jede Spannung ihre 
eigene Zeit und die ihr entsprechende Ordnung hat, dann steht der Mensch in zwei 
verschiedenen Spannungen und damit in zwei verschiedenen Zeiten. Ihm stellt sich die 
Aufgabe, das Auseinanderklaffen der sinnlichen und menschlichen Zeit in einer neuen 
Einheit zu überwinden. So entsteht menschliche Geschichte aus der Erfahrung der Dis­
krepanz zweier Zeiten: der sinnlichen und der menschlichen. Diese Diskrepanz führt 
den Menschen vom Gebiet der reinen Wirklichkeit zu dem der Möglichkeit.

j  Das ‘E ’  in D elphi

Die Unterscheidung von Wahrheit und Irrtum ist erst möglich innerhalb einer Aussage, 
in der das Ausgesagte eine zeitliche Bestimmung erhalt bzw. dort, wo die Einheit von 
Wort und Zeitwort hergestellt wird. Diese Synthese setzt allerdings die Angabe von 
Gründen voraus, die nicht durch etwas anderes gezeigt werden, sondern sich im Hin­
blick auf ihre prinzipielle Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit nur durch sich selbst 
zeigen können. Hier ergibt sich ein Zusammenhang mit unserer Erörterung über den 
archaischen Grund des Philosophierens und mit unserer Bestimmung seiner charakteristi­
schen Momente wie: unableitbar notwendig, semantisch, Glauben fordernd, Auftrag 
stiftend.

Die Wahrheit als Unverborgenheit, als alétheia, muß unter zwei ganz verschiedenen 
Aspekten betrachtet werden. Der erste Aspekt bezieht sich auf die vermittelte Unver­
borgenheit, die sich durch den rationalen Prozeß des Schließens und Ableitens -  also 
des Erklärens und Begründens, wie es die traditionelle Logik vollzieht — offenbart. Die­
ser Prozeß untersucht nicht Struktur und Wesen des Sich-ofFenbarens des Ursprüng­
lichen, er setzt es schon voraus und prüft sämtliche Formen des Ableitens und Sdilie- 
ßens, so wie es z. B. in der modernen Logistik geschieht. Der zweite Aspekt bezieht sich 
auf die Unverborgenheit, sofern sie das Sidi-bekunden des Ursprünglichen, der Axiome 
darstellt und im Rahmen einer archaischen pistis auftritt.

Um die hier angedeuteten Probleme weiter zu klären, wenden wir uns einer kleinen 
Schrift von Plutarch zu, die den Titel trägt »Über das Έ ’ in Delphi<; in ihr werden 
zwei gegensätzliche Arten des Philosophierens unterschieden: einerseits ein sekundäres, 
abgeleitetes, rational beweisendes, andererseits ein ursprüngliches, unableitbares Philo­
sophieren, in dem die archaische Sprache wurzelt. Die Schrift geht von einem konkreten 
Ansatzpunkt aus: Auf delphischen Münzen mit dem Bildnis des Kaisers Hadrian

n o



(117—138) und def Faustina (gestorben 141) ist die Frontansicht des großen Apollon­
tempels in Delphi dargestellt; zwischen dem mittleren Säulenpaar hängt ein großer 
Buchstabe, ein Έ ’. Es gibt nun keine eindeutige Überlieferung über die Bedeutung dieses 
Zeichens, und schon lange bevor Plutarch seine Schrift verfaßte, wurde dieses Symbol 
zum Gegenstand mehrerer scharfsinniger Hypothesen. In Plutarchs Dialog werden die 
verschiedensten Meinungen über dieses Symbol wiedergegeben. Wir referieren die ersten 
vier Deutungen.

Die erste These, von Plutarchs Bruder Lamprias vorgebracht, weist einen -  so könnte 
man sagen -  historischen Charakter auf. Der Buchstabe Έ ’ sei einfach der fünfte Buch­
stabe des Alphabets und als solcher das Zeichen für die Zahl fünf. Die echten fünf 
Weisen Griechenlands (Chilon, Thales, Solon, Bias und Pittakos) hätten jenen Buch­
staben, nachdem die ehrgeizigen Tyrannen Kleoboulos und Periandros sich in ihren 
Kreis gedrängt hatten, als stummen, aber dem Wissenden verständlichen Protest für den 
delphisdien Tempel gestiftet, um den Gott zum Zeugen zu nehmen, daß in Wahrheit 
ihrer nur fünf seien.

Die zweite Deutung ist eine astronomische zu Ehren des Gottes Apollon. Das Έ* als 
zweiter Vokal symbolisiere den zweiten Planeten, die Sonne, die wesensgleich sei mit 
dem in Delphi herrschenden Apollon. Diese Deutung wird rasch, abgetan. Die dritte, 
vom Priester Nikandros vorgetragene Interpretation ist sakraler Art. Der Buchstabe 
Έ ’ wird als Symbol für die offizielle delphische Form der Bitte an den Gott gedeutet: 
das Έ ’ sei (in altertümlicher Orthographie) die Konjunktion ‘Ei’, und zwar teils in der 
Bedeutung von ‘ob’ , womit üblicherweise die Fragen an den Orakelgott eingeleitet 
werden, teils im Sinne der Wunschpartikel ‘wenn doch’, womit die Bitten an den Gott 
beginnen. Die vierte Deutung ist eine philosophische; von ihr wollen wir ausgehen. Ihr 
Vertreter Theon behauptet, das Έ ’ sei die Sprachpartikel, die die konditioneile Funk­
tion des ‘wenn’ ausdrückt. Man wolle mit dem Wörtchen ‘wenn’, das vornehmlich zur 
Bildung des Schlußsatzes dient, den Pilger in Delphi zum Philosophieren mahnen und 
damit im Gott Apollon den Ursprung der Philosophie symbolisieren.

Zunächst wirken diese Deutungen befremdend, und man muß sich fragen, vor wel­
chem Hintergrund sie entstanden sind. Für uns kommt hauptsächlich die vierte Deu­
tung in Betracht, weil sie die schlechthin rationalistische Auffassung der Philosophie 
darstellt; sie weist ausdrücklich auf den Prozeß des Schließens, also auf das Wesen des 
rationalen Philosophierens und Erkennens hin. Die für uns wichtige Stelle lautet: »In 
der Dialektik . . .  hat dieses Bindewort ‘ei’ (wenn) die größte Bedeutung, da es ja den 
dem Denken gemäßesten Satz bildet. . .  Daß es Tag und Licht ist, das nehmen doch 
wohl auch die Wölfe und die Hunde und die Vögel wahr. Aber den Satz ‘wenn (ei) es 
Tag ist, ist Licht’, versteht kein anderes Lebewesen als der Mensdi, da nur er allein einen 
Begriff von Vordersatz und Schlußsatz, Bedeutung und Verbindung, . . .  hat, die die 
eigentliche Grundlage des Beweisens bilden. Da nun die Philosophie sidi auf die Wahr­
heit richtet, das Licht der Wahrheit der Beweis, Ursprung des Beweises aber die Satz­
bildung ist, so ist begreiflicherweise das Wort, das diese Verbindung schafft und hervor­



bringt, von -weisen Männern dem Gott, der die Wahrheit am meisten liebt, geweiht 
■worden. Ein Seher ist der Gott, und die Seherkunst ist diejenige Kunst, die aus dem 
Gegenwärtigen oder Vergangenen auf die Zukunft sidi rid itet.. .«  Etwas weiter for­
muliert Plutarch diesen Gedanken noch folgendermaßen: »Daher, wenn es auch bedenk- 
lid i ist, es auszusprechen, werde ich es doch nicht Untertassen zu behaupten, daß der 
Dreifuß der Wahrheit eben diese Vernunft ist, welche erst im Vordersatz die Sdiluß- 
folge zieht, dann die Existenz der Sache dazu nimmt und so zum Vollziehen des Be­
weises schreitet.«37

Dieser Text enthält die denkbar radikalste Rationalisierung nicht nur des mensdi- 
lichen Philosophierens, sondern auch einer göttlichen Eigenschaft: der Voraus-sidit. 
Philosophieren besteht hier ausschließlich in der rationalen Fähigkeit des Schließens 
und damit des Beweisens. Es ist wichtig, die einzelnen Übergänge im Text hervorzuhe­
ben. Er geht vom Unterschied zwischen Mensch und Tier aus. Das Tier stellt die Phä­
nomene mittels der Sinne fest; die Phänomene haben für es eine unmittelbare Bedeu­
tung, also bedarf es gar keines Deutungsprozesses. Der Mensch dagegen ist imstande, 
den Grund, die Ursadie der Erscheinungen anzugeben. Der zweite wesentliche Hinweis 
richtet sich auf den Vorgang des Sdiließens. Das Wort, das die Voraussetzung eines 
Schlusses bildet, wird dem Gotte Apollon, der die Wahrheit am meisten liebt, gewid­
met: eine rationalistische Begründung und Deutung des Göttlidien. Weiterhin gibt der 
Text audi den Grund bzw. den Ausgangspunkt jedes Sdiließens an: die Sinne (aisthësis). 
»Die Sinneserscheinung liefert dem Logos die Prämisse.«88 Im Text kommt es anschlie­
ßend zu der charakteristischen Umkehrung einer traditionellen Auffassung. Der gött­
liche Ursprung der Philosophie wird nicht in ihrem mantisdien, weisenden Grund ge­
sehen, sondern der Prozeß des Schließens selbst wird als etwas Göttliches betrachtet, 
und zwar in solchem Umfang, daß selbst die traditionelle göttliche Gabe Apollons -  die 
sich in der Fähigkeit der Voraussicht bekundet — rationalistisch gedeutet wird. »Denn 
weder ist die Entstehung von irgend etwas ohne Ursadie, nodi ist sein Vorauskennen 
unbegründet, sondern da alles jetzt Geschehende dem früher Geschehenen und das in 
Zukunft Geschehende dem jetzt Geschehenden folgt und in einem vom Anfang zum 
Ende durchgehenden Verlauf verknüpft ist, so weiß derjenige, der die Ursachen ihrem 
Wesen nach in eins miteinander zu verbinden und zu verflechten versteht und sagt vor­
aus, was ist, was sein wird oder zuvor war.«3® Hier werden die Eigenschaften des 
archaischen Redens, die wir bei Kassandra und bei der Sibylle von Cumae hervorgeho­
ben haben, rationalisiert; Voraussagen erscheinen als Ergebnisse eines Schließens.

In Anbetracht dieser Auffassung der Philosophie wäre allerdings folgende Frage zu 
stellen: Wenn die aisthësis als der Grund schlechthin der Ableitung angenommen wird, 
inwiefern unterscheidet sich dann der Mensch vom Tier, das ebenfalls von den Sinnes­
erscheinungen ausgeht? Die hier gegebene Antwort war: durch die Schlußfähigkeit, 
Aber warum braucht das Tier keine Schlüsse, und warum braucht sie der Mensch? Wenn 
die Sinne den Tieren ihre Verhaltensweise eindeutig vorschreiben, warum haben die



Sinne des Menschen nidit diese Eigenschaft? Endlich: worin besteht der Vorrang, der 
göttliche Charakter der Fähigkeit des Schließens, wenn diese Fähigkeit faktisch nur 
einen Mangel des Menschen wettmadit?

Diese Schrift kann nur deshalb unser weiteres Interesse beanspruchen, weil sich in ihr 
neben der Hauptthese, die der beweisenden Spradie die Hauptrolle zuspricht, gewisser­
maßen wie ein Echo, eine ganz andere Auffassung der Philosophie und ihres Grundes 
bekundet. Auffallend ist, wie -  vom Anfang dieser Schrift an -  das ganze Gespräch 
unter dem Glanz des Sakralen, des Göttlichen steht. Es geht hier um die Weisheit und 
Macht des Gottes Apollon, sofern Plutardi das Έ* in sämtlichen auftretenden Deutungen 
als ein Symbol“  versteht, das auf ein Höheres hinweist.41 Diese Bedeutung wird jenem 
Symbol von Menschen zugesprochen, die -  so Plutarchs Formulierung -  »über das Gött­
liche nachgedacht haben«.42 Diese Beziehung zwischen dem Gott Apollon und der 
Philosophie kommt auch im ersten Kapitel ganz ausdrücklich zu Wort: »Unser lieber 
Apollon, so scheint es, heilt zwar die Nöte des Lebens und löst seine Fragen, indem 
er den Orakelsudienden Antwort erteilt; die Probleme der Erkenntnis überläßt er aber 
dem philosophisch Begabten und gibt sie ihm auf, indem er seiner Seele einen Trieb ein­
pflanzt, der ihn zur Wahrheit leitet.**3

Diese Beziehung zwischen Apollon und der Philosophie wird im weiteren Verlauf 
der Schrift durch die verschiedenen Namen Apollons begründet, die auf seine philoso­
phischen Eigenschaften hinweisen. »Daß nämlich der Gott Apollon nidit weniger Philo­
soph als Seher sei -  behauptete Ammonios unter allgemeinem Beifall und bewies es 
durch den Hinweis auf seinen Beinamen —, daß er nämlich Pythios heiße für diejenigen, 
die erst anfingen zu lernen und zu fragen. Delios und Phanaios für die, denen schon 
etwas von der Wahrheit deutlich und offenbar wird, Ismenios für die, welche das Wis­
sen besitzen und Leschenorios, wenn sie sich betätigen und genießen, indem sie mitein­
ander disputieren und philosophieren.«44 Apollons Beinamen -  und ihre Beziehung zum 
Philosophieren -  können nur verstanden werden, wenn wir uns vergegenwärtigen, auf 
welche Etymologie sich Plutardi dabei bezieht. Pythios wird von ihm offensichtlich 
vom Stamm pud =  Fragen, Erfahren abgeleitet; Delios von delos =  offenbar, ähnlich 
wie Phanaios vom Stamme phan =  erhellen; Ismenios vom Stamme id =  wissen; 
schließlich Leschenorios von lés die =  Sprechhalle.

Die Einwände der Philologen gegen Plutarch sind für unsere Interpretation unwe­
sentlich. (Plutardi geht von wissenschaftlich falschen Etymologien aus, da Pythios viel­
mehr von Pytho, dem alten Namen von Delphi, Delios von Delos, der Insel, wo 
Apollon geboren wurde, Ismenios von dem Namen des boiotisdien Flusses abzuleiten 
ist.) Uns interessiert an dieser Stelle vielmehr, daß Plutardi die Namen von Apollon 
bewußt mit der Fähigkeit des Offenbarens, Erhellens in Verbindung bringt; dem Gott 
wird jene Form von Klarheit zugesprochen, auf Grund deren sich erst die Möglichkeit 
einer dialektischen Unterhaltung und einer Schlußtätigkeit ergibt. Der Gott steht also 
den Fragenden bei als jene Madit, die überhaupt erst die Fragen in Gang bringt. Aber 
wie? Plutarch gibt folgende Antwort: »Da nun -  fuhr Ammonios fort -  der Anfang des



Philosophierens das Sueben ist, der Anfang des Sudiens aber das Sich-wundern und 
Fragen ist, so scheint begreiflicherweise das meiste, was den Gott betrifft, in Rätsel ge­
hüllt und verlangt eine Antwort auf die Frage Varum ’.«41

6 D ie  V erw underung

Wieso aber ist das Sich-wundern als Ursprung des Fragens prinzipiell bedeutsam für 
das Wesen des Philosophierens, warum spricht man dem Sich-wundern eine sakrale 
Bedeutung zu? Von Platon wie von Aristoteles wird das Phänomen des thaumazein 
mit dem Ursprung des Philosophierens verknüpft. Anläßlich einer Diskussion über den 
Widerspruch, der sidi aus der protagoräischen These der Identität von Wissen und 
Sinneserscheinungen ergibt, erklärt Theaitetos, sich zu wundern, worauf Sokrates sagt; 
». . .  dies ist der Zustand eines gar sehr die Weisheit liebenden Mannes, das Erstaunen, 
ja es gibt kein anderes Prinzip der Philosophie als dieses, und wer gesagt hat, Iris sei 
die Tochter des Thaumas, sdieint die Abstammung nicht übel getroffen zu haben.«16 
‘Wundern’ ist aber nur möglich innerhalb einer Spannung, die im Rahmen des Auftra­
ges der Klärung der Phänomene sidi konkretisiert, Spannung, in der die Fragen ent­
stehen, ja sidi aufdrängen.

Aristoteles führt an einer Stelle der 'Metaphysik’ die Beziehung zwischen dem Sidi- 
wundern und dem Ursprung der Philosophie folgendermaßen an: »Denn- das Sich­
wundern ist es, was die Mensdien am Anfang wie auch jetzt noch zum Philosophieren 
veranlaßt hat. Zuerst bezog sich dies Sidi-wundern auf das Nächstliegende unter den 
unerklärlichen Erscheinungen, dann, als man etwas weiter fortgeschritten war, nahm 
man auch schwierigere Fragen in Angriff . . .  Wer aber etwas nicht erklären kann und 
sich wundert (aporön kai thaumazön), der glaubt, es nicht zu verstehen; insofern ist 
auch der Freund der Mythen ein Philosoph, denn der Mythos besteht aus wunderbaren 
Vorgängen (mythos synkeitai ek thaumasiön). Wenn man also zu philosophieren be­
gann, um der Unwissenheit zu entgehen, so ist es klar, daß man das Wissen um des 
Wissens willen erstrebte und nicht um irgendwelcher praktischer Zwecke.«47

Wir wollen zunächst die ursprüngliche Bedeutung von thaumazein untersuchen. Es ist 
zweckmäßig, von der Etymologie auszugehen, obwohl betont werden muß, daß sie 
niemals eine endgültige Grundlage für die Erörterung eines Begriffes liefern kann, der 
in philosophischem Zusammenhang gebraucht wird. Der Grammatiker und Lexiko­
graph Hesydiios gibt in seinem Lexikon für thaüma folgende Synonyma: ékplëxis =  
Erschütterung; xénisma =  Befremdung. Für thaumazein; theasthai =  schauen und 
manthanein =  lernen, verstehen.48

Auch eine spatere etymologische Bestimmung leitet thaumazein von theasthai ab,4" 
das soviel bedeutet wie ‘schauen’, ‘wahrnehmen’, ‘betrachten’. Beide Verba entstammen 
nach dieser Ableitung der gleichen Wurzel. Boisaeq5* hält diese Ableitung allerdings 
für unsicher. Die -  in der Antike wie in der modernen Zeit -  hergestellte etymolo­



gische Beziehung zwischen thaumàzein und theäsrhai weist auf das Gebiet, wo die 
Deutung des Terminus thaumäzein anzusetzen hat: einerseits im ‘Sehen’, andererseits 
in dem Bereich der ‘Unmittelbarkeit’ . Damit ergibt sich die Beziehung zwischen Sich­
wundern und theöria als Schau des Ursprünglidien. Diese Verbindung zwischen ‘Sich- 
wundem’ und ‘Schauen’ läßt sich schon im vorphilosophischen Gebrauch des Terminus 
thaumäzein zeigen. So bei Homer: eines der bekanntesten Beispiele ist der Schild des 
Achilles.41 Hier staunen die Menschen beim Anblick von alltäglichen Dingen — Schiffen, 
Mauern, Waffen, Schilden, Spangen. Das Staunen wird allerdings vom Anblick des 
Außergewöhnlichen verursacht, nämlich dadurch, daß ein Gegenstand, der an sich aus 
unbelebtem Material besteht — getriebenem Metall — die Illusion eines natürlichen 
Zustandes, eines lebendigen Vorganges hervorruft.“

Vielleicht tritt die hier hervorgehobene Beziehung zwischen Sehen und Sich-wundem 
am eindeutigsten in der hesiodischen Genealogie der Göttin Iris zutage, die an der schon 
zitierten Stelle des platonischen Theaitetos als Personifikation der Philosophie einge­
führt wird. In dieser Genealogie finden sich Elemente, die auch schon in den etymolo­
gischen Hinweisen enthalten sind: die Befremdung und jenes aus ihr entstehende Fragen, 
das zum Wissen führt. Iris ist Tochter des Thaumas, der — als Sohn der Gaia, der 
Schöpferin aller Dinge des Himmels und der Erde -  unmittelbar mit dem Urgrund alles 
Seienden in Verbindung steht; sein Name besagt soviel wie das ‘Seltsame’, er ist zurück­
zuführen auf das griechische Verbum thaumazein, so daß er eigentlich genau der ‘an 
Wundern Reiche5 bedeutet. Iris ist die Personifikation des Regenbogens, der Himmel 
und Erde, Oben und Unten -  also alles Sichtbare -  verbindet; als Tochter des Thau­
mas fällt ihr die Rolle zu, den Verkehr zwischen Göttern und Menschen zu leiten; sie 
erscheint als geflügelte Götterbotin und Spenderin der Rede, entsprechend der Ab­
stammung ihres Namens von ereîn, sagen, sprechen, bekunden. Daß sich Platon dieser 
Deutung anschließt, geht aus jener Stelle des >Kratylos<*s hervor, wo vom Namen des 
Götterboten Hermes die Rede ist, der vom gleichen Wortstamm gebildet ist. Zudem 
besitzt Iris ebenfalls den Stab des Hermes. Beachtenswert ist auch, daß nach Alkaios54 
aus der Verbindung der Iris mit dem Regengott Zephyros der Liebesgott Eros ent­
sprungen ist, jener Eros, der jeder Frage, jedem Drängen zugrundeliegt. In der Abstam­
mung der Iris sind also vier Elemente vereint: das Ursprüngliche, der Urgrund (Thau­
mas hat Gaia zur Mutter und Okeanos zum Vater); das Unmittelbar-sidi-Zeigende, das 
Wunderbare, woraus Staunen und Fragen entstehen; die Rede, die davon kündet, und 
endlich der Eros als Drang nach der ursprünglichen Vereinigung, zu der auch die Er­
kenntnis gehört.

Nach Aristoteles tritt die Verwunderung dann auf, wenn wir den Grund dessen nicht 
kennen, was wir sehen oder erfahren. In der Medianik heißt es: »Man wundert sich 
über das, was in Übereinstimmung mit der Natur geschieht, solange man den Grund 
nicht kennt (agnoeîtai tà aition); über das aber, was im Gegensatz zur Natur sich 
ereignet, sobald es auf Grund unserer Kunstfertigkeit zum Nutzen des Menschen 
geschieht.«“  Staunenerregend ist es also, wenn es so aussieht, als sei ein Naturgesetz

US



außer Kraft gesetzt, wenn z. B. eine kleinere Kraft eine größere bewegt, wie es bei dem 
Hebel der Fall ist.66

Betrachten wir nun die Beziehung zwischen dem Sich-wundern und der Entstehung 
des Fragens. Niemand macht wohl das zum Gegenstand des Fragens, was eindeutig 
erscheint oder was der alltäglichen Bedeutung entspricht; das Vordergründige schlägt 
jede Frage nieder. Das, was aber nidit offensichtlich ist, muß uns nun -  um Gegenstand 
einer Frage zu werden -  bereits irgendwie angehen und sich als solches melden, sonst 
würde es in uns keinerlei ‘Inter-esse’ erwecken. Das, was unsere Auf-merksamkeit nicht 
erweckt, das für uns Gleichgültige, wird niemals Gegenstand einer Frage sein können. 
Fragen entstehen erst, wenn etwas geklärt werden muß, weil die Unbestimmtheit 
unerträglich ist. Mit anderen Worten: wir müssen bereits in einer ursprünglichen Span­
nung stehen, aus der unsere Aufmerksamkeit erwächst. Daher spielt hier das xénisma, 
die ‘Befremdung’ eine wichtige Rolle, auf die Hesychios in seinem Lexikon im Zusam­
menhang mit dem Wort ékplëxis, Erschütterung, hin weist. Bei Aristoteles heißt es: 
»Für den, der gefördert sein will, ist das angemessene Durchsprechen der Bedenken sehr 
zweckmäßig, denn das spätere Resultat ist die Lösung der früher aufgeworfenen Be­
denken, diese Lösung ist aber unmöglich, wenn man die Fesseln n iâ t kennt. Deswegen 
müssen alle Schwierigkeiten vorher untersudit werden . . .,  wer ohne dieses voraus­
gehende Bespredien der Schwierigkeiten die Untersuchung anstellt, gleich dem Wande­
rer, der nicht weiß, wohin er gehen soll und warum . . .  Denn das Ziel ist nur dem 
klar, der die Bedenken vorher aufgeworfen hat, dem anderen aber nicht.«67 Die hier 
von Aristoteles angewandte Metapher der Fesseln, die gelöst werden müssen, ist wichtig, 
weil sie die wesentliche Voraussetzung jedes Fragens und ihre Verbindung mit der Ver­
wunderung zeigt. Die Erfahrung der Nicht- gleichgültigkeit meldet uns, daß wir uns 
innerhalb von Bindungen befinden; diese bekunden das Bestehen einer objektiven Ge­
setzmäßigkeit, wodurch das Bekenntnis des eigenen Nicht-Wissens als eine erste Stufe 
des Wissens möglich wird. Das Ursprüngliche zeigt sich also hier in der Bekundung einer 
Aufgabe, die uns durch die plötzlich eintretende Verwunderung auf die Not-wendigkeit 
hinweist, Fragen zu stellen und damit die Phänomene zu bestimmen.

Die verschiedenen Bestimmungsmomente: die Hesychios mit dem Wort thaumazein 
verbindet -  Befremdung, Schauen, Lernen, Betrachten -  sind nun verständlich. Das 
Sich-wundern entsteht angesichts eines Erscheinenden, dessen Wesensbedeutung unbe­
kannt ist. Darauf folgen Fragen, ‘warum’ etwas in dieser und nicht in einer anderen 
Weise ersdieint.

Das Sidi-wundern geht somit vom ‘Sehen’ aus, ist selbst Anlaß zu einem ursprüng­
lichen ‘Sehen’ -  theasthai - ,  sobald das Phänomen geklärt wird. Das Pathos -  als 
Begleiterscheinung des Sich-wunderns -  ist ein Mit-betroffen-Sein, d. h. Ausdruck der 
Notwendigkeit, zu einer Klärung zu gelangen. Die Verwunderung erweist sich daher 
als Pii/o-sophia und als verwandelnde Macht; sie führt über das in Erscheinung 
Tretende hinaus, sofern dieses sich als ein Nicht-eindeutiges zeigt, sie transzendiert das 
Alltäglidie und drückt sich aus in jenem Schwanken, in jenem Schwindelgefühl, von



dem Sokrates im Hinblick auf das Philosophieren spricht und das seine Hörer erfahren. 
Da das Phänomen des Sich-wunderns auf dem Gebiet des Ursprünglichen auftritt (d. h. 
dort, wo keine rationale Vermittlung besteht), so vollzieht sich das thaumäzein einer­
seits mit der Erfahrung der Befremdung, xénìsma, andererseits mit der des Erschüttert- 
werdens, ékplêxis; das Ursprüngliche, das Archaische kann sich nur unmittelbar, augen­
blicklich bekunden, und zwar als nötigende Instanz.

Wenn die rationale Klärung der Phänomene in einer archaischen, nicht-rationalen 
Einsicht gründet, so muß man auch die beiden entsprechenden Arten des Lehrens und 
Lernens unterscheiden. Wesen und Struktur der rationalen Pädagogik bestehen -  wie 
wir wissen -  in der Angabe des Grundes. Ganz anders verhält es sidi dagegen mit der 
archaischen Pädagogik. Weil die ursprünglichen Ardi ai und Axiome einen elenchisdien 
Charakter aufweisen, so kann hier das Lehren und Lernen nur auf die elenchisdie Er­
fahrung Hinweisen, bzw. der Lernende kann von dem Lehrer nur auf das hingewiesen 
werden, was in ihm als nötigend auftritt. Die archaische Pädagogik — wie sie z. B, 
Sokrates vertritt -  besteht im Erwecken der Fragen, dem das In-Verwunderung-Setzen 
vorauszugehen hat; dadurch werden der Lernende und der Lehrende auf die in ihnen 
waltenden Archai zurückgewiesen und gezwungen, die Verwunderung als wesentliches 
Moment der ursprünglichen Pädagogik anzuerkennen. Im Hinblick auf diese geistige, 
nötigende -  und nicht rationale, logische -  Macht ergibt sich der Charakter der Verwun­
derung, der den Grund des menschlichen Wissens, der menschlichen Geschichte bestimmt. 
In dieser Madit wurzelt auch die Bedeutung des rätselhaften Έ ’ in Delphi.

1 'Αμέσου &' ά ρχής συλλογιστικής θέσιν μέν λέγω  ή ν μή Ισ τι δεϊξαι, μηδ* Ανάγκη Ιχειν  τόν 
μαΰησόμενόν «* Aristoteles, A n al. post. I, z;  72 a 14.

2 Es sei hier nur erwähnt, daß Aristoteles drei A rten  von  Thesen unterscheidet, auf die die 
genannten Bestimmungsmomente zutreffen. D ie erste A r t  der These ist die D efinition  (όρισ- 
μός): »Die D efinition sagt nämlich, was etwas ist und w orin sein Wesen besteht.« (του τ ί 
Écm κα ί ουσίας — A n al. Pust 90, b 30}: Aristoteles unterstreicht dabei, daß die Definition 
von etwas in keiner W eise die R ealität des Definierten voraussetzt. »Es ist aber etwas 
anderes, zu zeigen, was etwas ist (το τ ί  ècm) und zu  zeigen, daß etwas so ist (δτι Ισ η ).*  
(Anal. post. 50 b 38). D ie  Definition beschränkt sich also auf eine rein form ale Leistung. 
Zu den drei A rten  der These gehört zw eitens die H ypothese: sie ist ein vom  Lernenden 
angenommener Satz, der n id it bewiesen w ird, aber als w ahr erscheint (vgl. A n al. Post 76 
b 27). A ls dritte erscheint schließlich das Postulat (αίτημα), ebenfalls ein hingestellter, nicht 
bewiesener (beweisbarer oder auch unbeweisbarer) S atz , den der Lernende anzunehmen 
hat, auch w enn er ihm -  im  Unterschied zur H ypothese — nicht als w ahr erscheint. »Wenn 
man aber etwas annimmt, ohne daß eine beifällige M einung dafür spricht, bisweilen sogar 
die M einung dagegen ist, so ist dies ein Postulat.« (A nal, post, 76 b 30.)

3 K a t  τα  κοινά λεγάμενα άξιώ μα τα, έξ ω ν πρώ τω ν άκοδείκνυσι. Aristoteles, A n al. post. I, 
io ;  76 b  14.

4 Φανερόν 6ή δτ ι μ ια ς τε κα ί τή ς τού φιλοσόφου κα ί ή  περί τούτω ν i t m  σκέψις· ίίπασι γάρ



ύπάρχει το ΐς ο ίσ ιν  άλλ' ού γένει τιν ί χω ρ ίς tô iç  τώ ν άλλων. καί χρώ νται μέν πάντες, βτι 
τοΰ Βντος έστίν f| öv, Εκαστον δέ τό γένος Β ν έπί τσσοΰτον δέ χρώ νται έφ’ Βσον αύτοϊς 
Ικανύν, τοΰτο δ' Ιστιν  Βσον έπέχει τό γένος περί ού φέρουσι τά ς άποδείξεις· ώ στ' έπεί 
όήλον Βτι f| 8ντα ύπάρχει πάσι (τοϋτο γάρ αύτοϊς τό κοινόν), τοΰ περί τοΰ Βντος fi Βν 
γνω ρίζοντος καί περί τούτων έστίν ή θεωρία. Aristoteles, M etaphysik III, 3; 1005 a 21.

5 Aristoteles, M etaphysik III, 3; iooj b 8.
6 Βεβαιοτώ τη 6' άρχή πασών περί ήν διαψευσθηναι ά δύνα τον Aristoteles, a. a. Ο ., io o j  b

II.
7 Aristoteles, a. a. O ., iooj b 13.
8 Τ ό γάρ a i t ò  &μα ύπάρχειν τε καί μή ύπάρχειν άόύνατον τφ  αΰτφ καί κατά τό αυτό. 

Aristoteles, a. a. Ο ., iooy b 19.
9 "Ο λω ς μέν γάρ άπάντων Αδύνατον άπύδειξιν είναι, εστι 6’ άποδεϊξαι έλεγκτικώ ς· τό δ’ 

έλεγκτικώ ς άποόεϊςαι λέγω  διαφέρειν καί τό άποδεΐξαι, άρχή δέ πρός απαντα τά τοιαϋτα 
ού τό άξιοΰν ή εΐναί τ ι λέγειν f| μή είναι (τοΰτο μέν γάρ τά χ’ fiv τ ις  ύπολάβοι τό έ| 
αρχής αίτεΐν), άλλα σημαίνειν γέ τι καί αύτφ καί δλλω - τοΰτο γάρ άνάγκη, εϊπερ λέγοι 
τι. ε’ι γάρ μή, ούκ fiv εϊη τφ  τοιούτφ λόγος, οϋτ’ αΰτφ πρός αυτόν οΰτε πρός άλλον. 
Aristoteles, a. a. Ο ., I l i ,  4; 1006 a 8 ff.

10 Λεϊ &ρα τόν σοφόν μή μόνον τά  έκ τω ν άρχών είδέναι, άλλά καί. περί τά ς άρχάς 
άληθεύειν. ώ στ’ εΐη &ν ή σοφία νοΰς καί έπιστήμη, ώσπερ κεφαλήν εχουσα έπιστήμη 
ιώ ν  τιμιω τάτω ν. Aristoteles, Eth. N ik . V I, 7 ; 1141 a 17.

11 Schelling, X I , S. 363, S. 36 j. W erke ed. M . Sdiröter, Bd. 5, München 1927, S. J 4 5 ,  J47.
12 Schelling, a. a. O ., S. 35 j  ; ed. S à ro te r, a. a. O ., S. 537.
13 Έ π εΙ δέ δει πιστεύειν τε x a l είδέναι τό πράγμα τφ  τοιοΰτον Εχειν συλλογισμόν ον 

καλοΰμεν άπόδειξιν. Aristoteles, A nal. post, γζ  a  25.
14 ’Έ σ τι δ’ ουτος τφ  ταδί είναι ί'ξ ώ ν ό συλλογισμός, άνάγκη μή μόνον προγινώσκειν τά 

πρώτα, ή πάντα î) ïv ta , άλλά καί μ ά λλο ν  Aristoteles, a. a. Ο ., 72 a 27.
1 5 "Ω στ’ είπερ ϊσμεν διά τά πρώτα καί πιστεύομεν, κάκείνα ϊσμεν τε καί πιστεύομεν μάλλον, 

Βτι δι’ έκεΐνα καί τά  Βστερα. Aristoteles, a. a. Ο ., γ ζ  a 30.
16 Μ άλλον γάρ άνάγκη πιστεύειν τα ϊς ά ρχαΐς ή  πάσαις ή tin i τοΰ συμπεράσματος, τον δέ 

μέλλοντα Ιξε ιν  τήν έπιστήμην τή ν δι' άποδείξεως οΰ μόνον δεϊ τά ς άρχάς μάλλον 
γνω ρίζειν καί μάλλον αϋταΐς πιστεύειν ή τφ  δεικνυμένω. Aristoteles, a. a. Ο ., j z  a 37.

17 Platon, Menon, 80 e z.
18 Augustinus, D e Trinitate, X , I, 1, P . L. ed. M igne, Bd. 42, Paris 1886, Sp. 371.
19 Augustinus, D e Trinitate, X , I, 3, a. a. O ., Sp. 974.
10 Ebda.
21 *Q «o pacto igitur (sci. mens) se aliquid scientem scit, quae se ipsam nescit? . .  . Deinde cum 

se quaerit ut noverit, quaerentem se iam novit, lam se ergo novit.. .  Novit enim se 
quaerentem atque nescientem,  dum se quaerit ut noverit.* Augustinus, a. a. Ο ., X ,
III, 5 ; Sp. 976.

22 Augustinus, a. a. Ο ., IX , 12; Sp. 980.
23 Schon Sokrates lehnt im >Kratylos< die relativistische These der Sophisten (Sein decke sidi 

mit dem jeweiligen Erscheinen) m it dem Einw and ab, es sei unmöglich, daß zugleich dem­
selben Entgegengesetztes zukomme. V g l. Platon, K ratylos, 386 d 3 ff.

24 Augustinus, Confessiones, Buch X I, 14, 17.
2 j Augustinus, a. a. Ο ., X I , 15, 18.
z6  Augustinus, a. a. Ο ., X I , 15, 20.
27 Augustinus, a. a. Ο ., X I , 15, 18.
28 Augustinus, a. a. Ο ., X I , 27, 34.
29 Augustinus, a. a. Ο ,, X I , 27, 34.
30 Augustinus, a. a. Ο ., X I , 27, 36.



j !  Augustinus, a. a. Ο ., X I , za, 26.
j 2 Augustinus, a. a. Ο ,  X I , 28, 37.
33 Augustinus, a. a. Ο ., X I , 28, 37.
34 Augustinus, a. a . Ο ., X I ,  27, 36.
3j >Won secundum d i s t e n t i o n e m ,  sed secundum i n t e n t i o n e m  sequor ad palmam 

supernae vocationis.* Augustinus, a. a. Ο ., X I , 29, 39.
3 6 Ebd.
37 Plutardi, Ü ber das Έ ’ in D elphi, 387 A  ff.
38 Τ ή ν  δέ πρόσληψιν ή α ισθησις τφ  λόγψ  δίδωσιν, Plutardi, a. a. Ο ., 387 C .
39 Γ άρ o i t '  άνα'ιτιος ή γένεσις ο'υτ’ άλογος γνώ σις· άλλ* Ènei πάντα το ΐς  γεγονόσι τά  γιγνό- 

μενα τά  τε γενησόμενα το ΐς γιγνομένοις Βκεται κ α ί συνήρτηται κατά bitÉuôov απ’ «ρχής 
είς τέλος περαίνουσαν, ò τά ς α ίτια ς εις τονιτό συνδεΐν τε πρός Κλληλα καί συμ;ιλέκειν 
(pucft»(Sç έπιστάμενος οΐ0ε καί π ρ ο λέγε ιν  τά τ ’ έόντα τά  τ* έσοομενα πρό τ ’ έόντα. 
Plutardi, a. a. Ο ., 387 Β·

4« Plucardh, a. a. O ., 38y A .
41 Plutarch, a .a .O .,  385 A .
41 Π ερί ròv θεόν φιλοσοφήσαντας. Plutardi, a .a .O .,  385 A .
43 Ό β ·  O'ijv φ ίλος Α π ό λ λ ω ν  lo ixe  τά ς  μέν περί τον βίον άπορίας ιάσθαι καί διαλύειν 

θεμιστεύω ν το ΐς  χρω μένοις, τά ς δέ περί τον λόγον α ϊτ ό ς  ένιεναι καί προβάλλει,ν τφ 
φύσει φιλοσόφφ, τή ψυχή δρεξιν έμποιών άγω γόν έπΐ τή ν αλήθειαν. P lutardi, a. a. Ο ., 

384 R44 "Ο τι μέν γάρ ούχ ήττον ό θεάς φιλόσοφος ή μάντις έδόκει πάσιν όρθώς πρός τοΰτο τω ν 
όνομάτων έκαστον Ά μ μ ώ ν ιο ς  τίθεσθαι καί βίδάσκειν, ώ ς Π ύθιος μέν έστι το ΐς άρχο- 
μενοις μανθάνειν καί διαπτυνΜνεπίΐαι· Λ ήλιος 6È καί Φαναίος οΐς ήδη τι δηλοϋται καί 
ΐιποφαίνεται τή ς  α λήθειας1 Ίσ μ ή νιο ς δέ το ΐς ίχουσ ι τή ν έπιστήμην, καί Λεσχηνόριος 
Βταν ένεργώσι καί ά.τοί.αύωσι χρώ μενοι τφ  διαλέγεσθαι καί φιλοσοφειν πρός άλλήλους. 
P lutardi, a. a. Ο ., 385 B f .

4 s ‘" E n e l δέ τ ο ί  φιλοσοφεΐν,”  ϊφ η , “ τό ζη τεϊν  άρχή, τ ο ΐ  δε ζη τ ειν  τό Οαυμάζειν καί
άπορεϊν, εικότως τά  πολλά τω ν περί τόν θεόν £οιχεν αίνίγμασι κατακεκρΰφθαι, καί 
λόγον τινά  ποθοϋντα διά τ ί κα ί διδασκαλίαν τή ς α ιτία ς·«  Plutardi, a. a. Ο ., 38s C .

4^ Μ άλα γάρ φιλοσόφου τοΰτο τό πάθος, τό  θ α υ μ ά ζειν  οΰ γάρ άλλη άρχή φιλοσοφ ίας ή 
αίίτη, κα ί Κοιν.εν 6 τήν ΤΙρ ιν  Θ αύμαντος εκγονον φήσας ού κα κώ ς γΕνεαλογεϊν. Platon, 
Theaitetos, 155 d.

47 Aristoteles, M etaphysik, I, 2; 982 b 12.
48 H esydiii A lexan drin i Lexikon, ed. K . Latte, Bd, 2, H auniae 1966, S. 308.
49 H . Frisk, Griechisches etymologisches W örterbuch, Bd. I, H eidelberg i960, S. 6 j6  f.
jo  Boisacq, D ictionnaire étym ologique de la  langue grecque, H eidelberg 1960, S. 333.
j  i Hom er, Ilias, X V II I , 478 ff.
j i  Derselbe Zusammenhang zwischen ‘Sehen’ und ‘Sich-wundern’ ist in der Odyssee nachweis­

bar. Eine Flotte hat Odysseus sdion o ft gesehen, aber eine Flotte von  ‘gleichgezimmerten’ 
Schiffen erregt sein Staunen, w eil sie von  dem ihm bekannten N o rm alfall abw eidit (O d. 
V II, 43). A udi gesehene Ereignisse können das Staunen verursachen. In der Ilias heißt cs, 
daß Agam em non »über die Feuer, die zahlreich vor T ro ia  brannten, staunte«) (II. X , iz ) .  
D as Staunen entsteht, wenn in die alltägliche W elt das Göttliche einbricht (z. B. wenn 
Athena plötzlich erscheint (O d. III, 373) oder wenn Odysseus -  nodi unsichtbar -  mitten 
in der Versam mlung der Phäaken steht (O d. V II, i4 j) .  In der vorphilosophisdien Sprache 
verknüpft sidi die Erfahrung des Staunens mit einem ‘G etroffen’-sein, das von  einem 
pathetischen Zustand zeugt (O d. X , 326), D ie ‘Betroffenheit’, das Pathos, kann sidi a ller­
dings so steigern, daß es statt Fragen V erw irrun g und Verstum m ung hervorruft. So bei 
dem Anblick des Polyphem  oder der K y rk e; Schreck und Furcht w irken dann hemmend



und verhindern das Fragen. Platon verbindet wiederholt das thaum izein mit dem A k t des 
Philosophierens, und zw ar schon bevor er die theoretische These von  der philosophischen 
Bedeutung jenes Erlebnisses aufstellt. In der A pologie heißt es: »M ir ist, ihr Richter, etwas 
Erstaunliches geschehen. Denn meine gewöhnte innere Stimme, die des D aim on, w ar in der 
Z eit zu vor außerordentlich rege und widersprach mir bei Kleinigkeiten, wenn idi irgend­
w as nicht richtig m idien  w ollte. U nd nun ist mir geschehen, w as ihr selbst seht, etwas, 
das einer wohl gewiß für das äußerste O bel halten könnte. A ber die Stimme des Gottes 
widersprach nicht.« (Platon, A pologie, 40a). M it der Verw underung über das Schweigen 
der Stimme setzt das Philosophieren des Sokrates ein (Platon, K ratylos, 428d, Epinomis 
986c).

53 Platon, K ratylos, 408 b.
J 4  A lkaios, Fragm-, 13 B (Bgk), 18 (D), 
ί  i  Aristoteles, Mechanicae, 847 a 11. 
j6  Aristoteles, Mechanicae, 847 b 11.
J7 Aristoteles, M etaphysik, II, 1 ; 335 a  17.



IV Zeichen und Geist

j  Unbewußte und bewußte Zeichen

Unser Problem ist die Unzulänglichkeit des rationalen Wortes und der Vorrang des 
weisenden Wortes, das sich als ein bildhafter Ausdruck erwiesen hat. Können wir daraus 
den Vorrang des Bildes, des Zeichens, des Schemas schließen? Unsere unmittelbare Auf­
gabe ist, die Rolle des Zeichens, des Schemas im Menschen zu untersuchen. Betrachten 
wir zuerst die Macht der ‘Zeichen’, des ‘Schema’, auf der biologischen Stufe.

In seiner kleinen Abhandlung »Ober die phantastischen Gesichtsersdieinungen^ weist 
Johannes Müller (der Begründer der modernen Physiologie und Entdecker des Gesetzes 
der spezifischen Lebensenergie der Sinne) auf den Unterschied von mechanischen und 
organischen Einwirkungen hin.

Als mechanische Einwirkungen -  bzw. Erscheinungen -  werden jene verstanden, die 
sich durch das Gesetz von Ursache und Wirkung erklären lassen, bei denen etwa festzu­
stellen ist, daß auf eine gewisse Ursadie nur eine bestimmte Wirkung folgt. In diesem 
Falle besteht die Erklärung eines Phänomens darin, zu zeigen, welche Ursadie welche 
Wirkung zur Folge hat (z. B. Stoß als Ursadie der Bewegung). J. Müller weist aber 
weiter auf Phänomene hin, die sich etwa von den mechanischen und chemischen wesens­
mäßig dadurch unterscheiden, daß ein und dieselbe Ursache (z.B . Stoß) ganz ver­
schiedene Wirkungen hervorruft, und zwar solche, die für die verschiedenen Organe 
spezifisch sind (Tasten, Geschmack, Ton), andererseits, daß die verschiedensten Ursachen 
(Stoß, Wärme) im selben Organ stets ein und dieselbe — wiederum organspezifische — 
Erscheinung hervorrufen. Müllers Formulierung lautet: »Es giebt Veränderungen 
in der Natur, in welchen das Ursächliche weder seine eigene Wirksamkeit auf das 
Veränderte überträgt, wie in den mechanischen Veränderungen, nodi mit der Wirk­
samkeit des Veränderten zu einem verschieden Thätigen vereinigt, wie in den chemischen 
Veränderungen, sondern wo das Ursächliche in dem, auf was es wirkt, immer nur eine 
Qualität des letzteren zur Erscheinung bringt, die dem Wesen nach unabhängig ist von 
der Art der Ursache.«*

Müller nennt diese Phänomene 'organisch’, weil sie die Wirkung mechanischer und 
chemischer A rt in Erscheinungsformen umgestalten, die jeweils den einzelnen Organen, 
den Werkzeugen des Lebens eigen sind. Er gibt dafür folgendes Beispiel an: »Es ist 
gleichviel, wodurch der Muskel gereizt' wird, durdi Galvanismus, durch chemisdie



Agentien, durch mechanische Irritation, durch innere, organische Reize. . . .  auf Alles, 
was ihn reizt, was ihn afficirt, reagirt er sich bewegend, die Bewegung ist also die 
Affection und Energie des Muskels zugleich. Es ist gleichviel, wodurch man das Auge 
reize, mag es gestoßen, gezerrt, gedrückt. . .  werden. . . ,  auf alle diese verschiedenen 
Ursachen als gegen gleichgültige und nur schlechthin reizende, empfindet der Lichtnerve 
seine Affection als Lichtempfindung, sich selbst in der Ruhe dunkel ansdiauend,«3

Dieses Gesetz der spezifischen Lebensenergie der Sinnesorgane zwingt dazu, den 
Brudi zwischen unorganischem und organischem Bereich anzuerkennen; die rein ex­
perimentelle Forschung stößt auf Phänomene, deren direkte kausale Verkettung nidit 
mehr feststellbar ist, da -  wie wir eben sagten — entweder dieselbe Ursadie ganz ver­

schiedene  Erscheinungen oder die verschiedensten Ursachen nur eine u n d  d ieselbe E r­

scheinung  hervorbringen können.
Da sidi also auf dem Gebiet des Organischen keine Kontinuität zwischen Ursadie und 

Wirkung nachweisen läßt, sprechen wir nidit mehr von Ursadie und Wirkung, sondern 
von ‘Reiz’ und ‘Reaktion’. Das Leben 'b ea n tw o rtet ' durdi die Werkzeuge, Organe den 
Reiz mit eigenen Gestalten. Gestalt wird auf Griechisch durch das Wort ‘eidos’ ausge­
drückt; ‘ideîn’ bedeutet ‘sehen’, und ‘eidénai’ übersetzen wir mit ‘wissen’. Das Lebens­
phänomen wird von J. Müller als jenes Naturphänomen bestimmt, das in  sieb ‘Ideen’ 
(in dem soeben gebrauchten -  n icht  logisdien Sinne) hat. Der hier angewandte Terminus 
‘Idee’ darf in keiner Weise etwa mit einer philosophischen, platonisierenden Reminiszenz 
in Verbindung gebracht werden, denn er ergibt sidi ausschließlich aus der Erforschung 
des Lebensphänomens durch die der Physiologie zugehörigen Mittel: »Die Thätigkeit 
des in den Organismen eine Idee verwirklichenden Lebensprincips ist nur in so weit 
bekannt, als sie in den Organismen selbst stattfindet.«4 Das Leben ist also Ursprung der 
a u to n om en  Beantwortung von Ursachen auf Grund eigener ‘Ideen’ . Deshalb -  so 
betont J. Müller -  sei die Physiologie eine rein konkrete, empirische und keine philo­
sophische Disziplin, und ihre Aufgabe bestehe darin, die jedem Organ eigene ‘Gestalt’ 
zu erforschen und zu bestimmen. »Die Physiologie gewinnt eine ebenso sichere Empirie 
wie die übrigen Naturwissenschaften, wenn sie die eigenthümlidie Reactionskraft aller 
Theile des thierischen Körpers kennt.«5

Wir stoßen hier also auf die Macht der ‘Idee’, des ‘Bildes’, sofern dies dem Leben 
eigen ist und damit die Erscheinungen von sidi aus deutet; eine Macht, die von der 
Verhaltensforschung auf der Ebene des sensitiven Lebens erhellt wird. Im unmittel­
baren, angeborenen Verhalten der Tiere nehmen die Zeichen eine -  wie wir wissen -  
‘führende’ Rolle ein; sie wirken 'induktiv’, im ursprünglichen Sinne des Ausdrucks 
epigein (2u etwas ‘hinführen’), sie leiten das Lebewesen zu einem ihm eingeborenen 
gattungsmäßigen Verhalten.

Was wir unter unmittelbarer ‘induktiver’ Funktion der angeborenen Idee, die für 
die Laien oft einen 'magischen’ Charakter zu haben scheint, verstehen wollen, mag ein 
von Jakob v. Uexküll angeführtes Beispiel veranschaulichen. Der Regenwurm ist un­
fähig, Gestaltschemata zu unterscheiden. Er muß die ihm zugleidi als Nahrung



und als Schutz dienenden Linden- und Kirschblätter, um sie in seine enge Hohle ziehen 
zlI können, an ihrer Spitze ergreifen, weil sie sidi nur so leicht einrollen lassen. Nun 
kann der Regenwurm zwar keine Formen unterscheiden, dafür besitzt er aber einen 
besonders feinen Geschmackssinn. Experimente zeigen, daß er auch bei kleingeschnit­
tenen Blattern immer nodi die zur Basis gehörenden Stücke von den Spitzenstücken 
unterscheiden kann, da sie anders schmecken. So wirken hier statt Formsdiemata Ge- 
schmadcsmerkmale, deren Bedeutung angeboren sein muß, da sie offensichtlich nicht 
vom einzelnen Regenwurm erworben sein kann.

Die Zeichen nehmen aber nidit nur eine 'induktive’, ‘führende’, sondern auch eine 
‘einigende’ bzw. ‘abstrahierende’ Funktion ein. Was die ‘einigende’ Funktion der in 
einem Lebewesen unmittelbaren wirksamen Ideen zu bedeuten hat, kann uns wiederum 
ein konkretes Beispiel verständlich machen, und zwar das schon in unserem Vorwort 
erwähnte Beispiel der Zecke. Ihr Verhalten zeigt, wie ein nur spärlich mit Sinnes­
organen ausgestattetes Lebewesen (die Zecke hat, wie wir wissen, kein Geschmacks-, 
kein Seh- und kein Hörorgan) in unmittelbarer Weise, ohne Abstraktion eine Mannig­
faltigkeit auf eine Einheit reduziert. Es handelt sich dabei um die Fähigkeit der Zecke, 
Säugetiere -  nur deren Blut dient ihr zur Nahrung — als solche zu erkennen. Die Zecke 
reduziert diese mannigfach etwa nadi Gestalt, Farbe, Laut, Geschmack des Fleisches 
oder Blutes unterscheidbaren Lebewesen auf einen einzigen vereinfachten Typus Säuge­
tier, der sidi nur durch eine bestimmte Temperatur und einen bestimmten Geruch aus­
zeichnet. »Auf diese Weise ist es möglich, alle in Form, Farbe, Lautgebung und 
Duftäußerungen so verschiedenen Säugetiere. . .  auf den gleichen Nenner zu bringen . . .  
In unserer menschlichen Umwelt gibt es kein Säugetier an sidi als anschauliches Objekt, 
sondern nur als gedankliche Abstraktion, als Begriff, den wir als Einteilungsmittel 
benutzen, dem wir aber niemals im Leben begegnen.«®

Wir haben jetzt die Zeichen auf der Stufe des biologischen Lebens betrachtet. Wenn 
wir jetzt zum Menschen übergehen, werden wir sehen, wie die gleichen ‘Zeichen* audi 
über ihn ihre Macht behalten. Dort spielen sie ihre Hauptrolle in der Sphäre des Unbe­
wußten. Wir müssen jenes unmittelbare Verhalten, das -  wie im vegetativen und 
sensitiven Leben — als Reaktion auf Bedeutungsträger, auf Zeichen entsteht, ‘unbewußt’ 
nennen, sofern wir Bewußtheit und Wissen mit jenem ‘rationalen* vermittelnden Prozeß 
identifizieren, der die Phänomene erst im Hinblick auf einen Grund bestimmt. Die 
rationale Fälligkeit darf aber nun wiederum niemals getrennt betrachtet werden von 
den unbewußt im Menschen vorhandenen und aktiven Elementen vegetativen und 
sensitiven Lebens, da sie von jenen Elementen erst das für ihre Verwirklichung not­
wendige Material erhält. Die vegetativen und sensitiven Erscheinungen sind für den 
Menschen also nidit bedeutungslos; sie erweisen sich allerdings als schwankend und 
mehrdeutig, sobald sie diesseits der rationalen Schwelle, d. h. außerhalb ihres eigent­
lichen Bereichs, des Unbewußten, auftaudien. In diesem Sinne sind die Worte von 
C. G. Carus zu verstehen: »Daß fortwährend der bei Weitem größte Theil des Reiches 
unseres Seelenlebens im Unbewußtsein ruht, kann der erste Blick ins innere Leben uns



lehren. Wir besitzen zu jeder Zeit, während wir nur einiger weniger Vorstellungen uns 
wirklich bewußt sind, Tausende von Vorstellungen, welche dodi durchaus dem Be­
wußtsein entzogen sind, welche in diesem Augenblicke nicht gewußt werden ünd doch 
da sind und folglich zeigen, daß der größte Theil des Seelenlebens in die Nacht des 
Unbewußtseins fällt. Späterhin. . .  werden wir erkennen, daß man in dieser Be­
ziehung das Leben der Seele vergleichen dürfte mit einem unablässig fortkreisenden 
großen Strome, welcher nur an einer einzigen kleinen Stelle vom Sonnenlicht — d. i. 
eben vom Bewußtsein -  erleuchtet ist.«7

Hieraus ergeben sich ganz bestimmte Folgerungen. Vor allem: auf der Stufe des 
unbewußten Lebens -  d. h. jenes Lebens, das sich nicht auf Grund eines Wissensprozesses, 
sondern unmittelbar auf Grund von Zeichen verwirklicht -  ist die Unterscheidung von 
Subjekt und Objekt unstatthaft; diese beiden Momente sind dort ungetrennt, wo noch 
keine Vermittlung die Erscheinungen zu bestimmen sucht. In der Unmittelbarkeit der 
Sinndeutungen bildet der Prozeß des Lebens eine unteilbare Einheit, aus der Subjekt 
und Objekt gar nicht herausgebrochen werden können. Carus sieht also die ursprüng­
liche Einheit des sich in Schemata vollziehenden Lebens im Unbewußten. Es gibt weder 
Zweifel noch Staunen, noch Fragen, sondern nur das den Stichworten der Zeichen 
‘Gehorchen’. Daher gibt es auch nicht irgendein ‘Gegenüber’ und damit auch noch nicht 
die Gegensätze von Subjekt und Objekt. Objekte treten erst auf, wo es ‘etwas’ zu 
bestimmen gibt, sie sind das zu Bestimmende, Subjekt dagegen ist das, was nach der 
Bestimmung sucht. Also: was im Unbewußten einen einheitlichen Akt darstellt und 
sich unmittelbar vollzieht, zerfällt auf der Ebene des bewußten Lebens in einzelne, 
getrennte Momente, die erst durch den rationalen Prozeß wieder zu einer Einheit 
geführt werden müssen.8

Die Sinneserscheinungen offenbaren sich vermittels von Organen, d. h. Werkzeugen 
des Lebens, um der Entfaltung des Lebens zu dienen. Da Lust und Unlust als die 
Zeichen auftreten, die ein Gelingen oder Versagen des Lebens bekunden, so sind 
von Anfang an sämtliche Sinneserscheinungen durch die Gefühle von Lust und Unlust 
gefärbt. Leidenschaft ist Drängen nach Lust und Fliehen des Schmerzens. »Alles, was 
in der Nacht des Unbewußtseins unsere Seele in uns bildet, sthaffl, thut, leidet, drängt 
und brütet, Alles, was sich dort regt, nicht bloß unmittelbar am eigenen Organismus 
sich kund gebend, sondern ebenso, was anregt, ist von Einwirkungen anderer Seelen 
und der gesammten Außenwelt, welches Alles bald heftiger, bald milder auch unser 
inners unbewußtes Leben durchdringt, Alles dies klingt auf eine gewisse Weise aus dieser 
Nacht des Unbewußtseins auch hinauf in das Licht des bewußten Seelenlebens, und 
diesen Klang, diese wunderbare Mitteilung des Unbewußten an das Bewußte, nennen 
wir — Gefühl.«® Pathetische und rationale Prozesse stehen demnach in einem untrenn­
baren Zusammenhang.

Zu den eigentümlichen Elementen des Unbewußten gehört das, was Carus das 
‘Pro-metheische’ und das Έ ρί-metheische’ nennt. In der Unmittelbarkeit, in der die 
Zeichen Handlungen auslosen, gibt es keinen Spielraum für einen Irrtum, eben weil



solche Handlungen nicht aus einem Wissen, d. h. aus einem Prozeß der Vermittlung 
entstehen, durch den erst, im Suchen und Auffinden des Grundes, Irrtum möglich wird. 
Diese ursprüngliche unbeirrbare Sicherheit der unbewußten Handlung versetzt uns 
immer wieder in Erstaunen, so daß das jeweilige Auftreten romantischer Theorien 
über die zerstörende Macht des Bewußtseins, der rationalen Tätigkeit begreiflich er­
scheint.

Wenn das Spezifische des vegetativen und sensitiven Lebens im geordneten Sich-Ab- 
spielen der Lebenshandlungen, unter der Herrschaft unzweideutiger Zeichen, besteht, 
wieso spricht man aber dann bei dem Menschen immer vom ‘Licht’ des Bewußtseins 
und vom ‘dunklen’ Strom des Unbewußten? Meistens werden dem Terminus ‘unbewußt*, 
ebenso wie dem Terminus 'irrational’, die Adjektive ‘verworren’ — weil unlogisch - , 
‘dunkel’ — weil nicht durch das Wissen beleuchtet - ,  hinzugefügt. Das Leben rollt in 
seinen verschiedenen vorrationalen Stufen auf Grund angeborener Schemata ab, die bis 
in die Tiefe des vegetativen Lebens reichen, sofern durch sie dort die Stimmungen 
vorbereitet werden.10 Weil diese Schemata in unmittelbarer Weise wirken, brauchen die 
entsprechenden Verhaltensweisen und Handlungen keinerlei Begründung, und die ent­
stehenden Erscheinungen erhalten ihren Sinn nidit erst durch eine Verknüpfung, d. h. 
eine Zu- und Absprechung von Kategorien. »Es ist eine eigene Empfindung, die wir 
haben, wenn in unserem selbstbewußten Denken wir uns deutlich machen, mit weldier 
eigenthümlichen und hohen Gesetzmäßigkeit und Schönheit, in uns und anderen Leben­
digen, lange vor allem Denken, das Wirklichwerden und Erhalten unserer Gestaltung 
geleitet wird.«11 Durch die Verhaltensforschung erhalten die Thesen von Carus ihren 
wirklichen Sinn. Sie entmythologisieren das Unbewußte und befreien es von jeder 
Mystifizierung, sofern sie seine Funktion auf die unmittelbare Wirkung der Zeichen 
zurückführen.

In seinen Betrachtungen ist sich Carus folgender Zusammenhänge klar bewußt: Den­
ken, als logischer Prozeß, um zum Wissen zu gelangen — und damit audi zum Bewußt­
sein unserer selbst - ,  besagt, einem Phänomen eine Bedeutung zu geben; der logische 
Prozeß ist eine Vermittlung, die unter Voraussetzung der für den Menschen gültigen 
Gründe zustande kommt; im vegetativen und sensitiven Bereich rollt das Leben statt 
dessen nach einem unmittelbaren Verhalten ab, das den angeborenen Bedeutungen der 
Phänomene folgt. Deswegen betont Carus: die dem unbewußten seelischen Prinzip 
»eigene Gewalt, dieses absolute Beherrschen und Durchdringen des Stoffes zu einer 
Zeit, wo dieses Seelische nur ganz in sich versenkt, gleichsam träumend bildet, oder 
weil es noch nicht in Gedanken denkt, in Formen denken muß, bringt uns, wenn wir 
ihr nur recht mit Bewußtsein nachgehen, einen großen Schritt näher zur Selbsterkenntnis 
und zum Verstehen unserer Seele.«12

Das unmittelbar, unbewußt sich abspielende Leben wird oft also nur deshalb mit den 
Adjektiven ‘dunkel’, ‘verworren’ bezeichnet, weil die Sinneserscheinungen in ihrem 
Bezug auf die rationale Tätigkeit noch ungeklärt und neu zu bestimmen sind.

Während die Handlungsträger im vegetativen und sensitiven Leben anonym bleiben,



sofern sie über den unbewußten Bereich und sein Treiben nicht hinausreichen und mit 
ihren Objekten eine unauflösbare Einheit bilden, tritt das Subjekt, das Individuum
-  im ursprünglichen Sinne als ein letztes Unteilbares verstanden -  erst dann auf, 
wenn die rationale Tätigkeit notwendig wird zum Aufbau der bewußten Welt. Carus 
spricht unter diesem menschlichen Aspekt statt von Subjekt von ‘Person’ in der be­
sonderen Bedeutung, daß sie das Ursprünglidie, die archai bekunde, auf Grund derer 
der Mensch die bewußte Welt aufbaut. Wenn audi die von Carus unternommene 
philologische Ableitung des Terminus ‘Person’ nicht stimmt, so beeinträchtigt das keines­
wegs die Geltung dessen, was Carus sachlich ausdriicken will. Er geht von den Termini 
Anima, Spiritus und Pneuma aus und setzt sie zu dem göttlichen Haudi und dem 
‘Inspiriert’-Sein in Beziehung, sofern der Mensch, die Phänomene auf Grund des archai­
schen Ursprünglichen bestimmt, d. h. das Archaische walten läßt. »Sehr schön schließt 
sidi dann dieser Vorstellungsweise an der Gedanke, daß dasjenige Lebendige allein, aus 
welchem nun auch dieser götdiche Hauch vernehmbar als ein Göttliches in That und Wort, 
wieder hervor- und heraustöne-hindurchtöne -  (per-sonare wie die Stimme des antiken 
Schauspielers durch seine Maske) uns allein den Begriff eines nach höherem Vernehmen 
(Vernunft) sich selbst bestimmenden Individuums, d. i. den einer Person, gebe.«13

Auf der Stufe der rationalen Tätigkeit, auf der die Deutung der Sinneserscheinungen 
mittelbar vollzogen wird, entstehen ‘Möglichkeiten’ ; es ist jene Ebene des bewußten 
Lebens, auf der sich die Tätigkeit der ‘Person’ entfaltet. Sie setzt auf dem Gebiet des 
Verhaltens an die Stelle des unmittelbaren Triebes die Wahl unter der Mannigfaltigkeit 
von Möglichkeiten, entsprechend der neuen Bestimmung, die sie den Phänomenen gibt. 
Mit diesem bewußten Treiben in Richtung der vollzogenen Bestimmungen, mit diesem 
bewußten sich Vor-nehmen-können, stellt sich der Wille als neuer menschlicher Wesens­
zug ein. Die Loslösung von der Vordringlichkeit, von der unbewußten Macht der Bilder, 
ihre neue Bedeutung — die geistige -, die erst gesucht werden muß, läßt das Phänomen 
der Freiheit hervortreten. In dem Gebiet des Unbewußten dagegen gibt es weder Frei­
heit noch Absicht, noch Vorsatz, also auch nicht die Möglichkeit zur Willkür.

Man könnte gegenüber unserem Vorgehen die Frage stellen, ob es sinnvoll ist, auf 
Carus zurückzugreifen, da doch das Phänomen des Unbewußten und die Rolle der 
Zeichen in ihm bei Freud und Jung mit einer ganz anderen Sachlichkeit und Genauigkeit 
behandelt und zu ganz anderen Ergebnissen geführt werden. Man könnte einwenden, 
daß Carus doch im Rahmen von Gleichnissen und von Analogien bleibt, ohne zu 
klären, was denn nun das Neue der menschlichen Welt ist, bzw. wie die ‘Entbindung’ 
des Menschlichen entstehen und woher die neuen ‘Bindungen’ kommen. Aber gerade 
in Zusammenhang mit unseren Fragen scheinen uns die noch nidit wissenschaftlich 
fixierte Terminologie und die analogische Erörterungsweise von Carus einfacher und 
leichter verständlidi zu sein.



2 D ie  'Signatur1 der Phänom ene: ] .  Böhm es Bestim m ung des ‘geistigen‘ Raum es

Wir wiesen auf J. Müllers These hin, daß das Kausalgesetz (Ursache -  Wirkung) unzu­
länglich sei, die Phänomene des Lebens, d. h. die Funktion seiner Organe zu erklären. 
Nadi Müllers Auffassung offenbaren die Lebensorgane ausschließlich jene ‘Formen’, die 
dem Leben eigen sind. Daraus ergibt sich der Schluß, daß das Lebendige und damit auch 
der Mensch die Welt der Phänomene nidit übersteigen kann, daß er im Rahmen der ihm 
zukommenden Bilder eingeschlossen bleibt. Durdi Hinweise auf Carus konnten wir die 
für den Menschen wesentliche Unterscheidung von unbewußtem und bewußtem Leben 
hervorheben. Der Prozeß des bewußten menschlichen Lebens entsteht aus der Not­
wendigkeit, den Sinnesersdieinungen Bedeutungen zu geben, bzw. sie unter ordnende 
'Signaturen’ zu stellen, weil wir nur so unsere menschliche Welt auf bauen können. Da­
mit verwirklichen wir den Prozeß, durch den wir erst zum Wissen gelangen. Um den 
konkreten Ablauf dieses Wissensprozesses und sein Verhältnis zu den archaischen Zei­
chen näher zu erörtern und zugleich die Struktur und nähere Bedeutung der dem 
Menschen eigenen Zeichen zu erhellen, wenden wir uns den ersten fünf Paragraphen 
von Jakob Böhmes >De signatura rerum< zu. Die Schrift ist 1730 erschienen und trägt 
den Untertitel: >Von der Geburt und Beziehung aller Wesen<. In alltäglicher An­
wendung gilt ‘Signatur’ zunächst als jenes Zeichen, das dazu verhilft, etwa in einer 
Bibliothek oder in einer Sammlung anderer A rt Bücher, Bilder oder sonstige Gegen­
stände ausfindig zu machen. Weiter dient sie ganz allgemein zum Ordnen und Finden 
von etwas; diese Eignung erhält sie als Ergebnis einer Methode, d.h. eines Weges, um zu 
einem Gesuchten zu gelangen. Solange die mannigfaltigen Phänomene, die uns um­
geben und mit denen wir umzugehen haben, nicht geklärt sind, wirken sie unheimlich, 
stumm, öde, schal, gespenstisch und bieten uns keine Orientierung. Diese namenlose 
Welt erscheint ausweglos; in ihr bleibt jeder Drang ohne Ziel, solange der Sinn der 
Phänomene nidit aufgedeckt ist.

Die Untersudiung über die 'Signatur’ der Phänomene verläuft bei Böhme in zwei 
Richtungen: zunächst geht es um die Bezeichnung der Dinge; weiterhin um die Frage 
nach ihrem Ursprung und Wesen (wie der Untertitel des Werkes beweist). Allerdings 
formuliert Böhme das Problem der Signatur überraschenderweise im Zusammenhang 
mit der Frage, wie es möglich sei, von Gott zu reden. Der erste Paragraph von 
>De signatura rerum< lautet:

»Alles, was von Gott geredet, geschrieben oder gelehret wird, ohne die Erkenntniß 
der Signatur, das ist stumm und ohne Verstand, dann es kommt nur aus einem histori­
schen Wahn, von einem ändern Mund, daran der Geist ohne Erkenntniß stumm ist: 
so ihm aber der Geist die Signatur eröffnet, so verstehet er des ändern Mund und ver­
stehet ferner, wie sich der Geist aus der Essentz, durchs Principium im Hall mit der 
Stimme hat offenbaret.«14 Diese Äußerung könnte im Zusammenhang mit unseren Pro­
blemen Bedenken erwecken. Anscheinend geht es Böhme mit der Frage nach der 
‘Signatur’ um ein theologisches Problem: um die Erkenntnis Gottes. In der ‘Vorrede des



Autoris an den Weisheit liebenden Leser’ heißt es: »Dem Menschen, welchen Gott in 
sein Bild und Gleichniß geschaffen hat, ist in aller seiner Übung, die er treibet, nichts 
nützlicher, als das er sidi stets betrachte, was er sey, wo ihm Gutes und Böses her- 
komme, und wie er sich in Böses und Gutes einführe.*16 Böhme führt also hier aus, 
wie Gott den Menschen zu seinem Ebenbild und Gleichnis geschaffen hat und daß es 
deshalb nichts Nützlicheres für den Menschen gibt, als sich selbst zu kennen, weil er 
dadurch audi Gott kennen wird. So wird die ganze metaphysische Weite des Problems 
der Signatur bewahrt.

In der antiken philosophischen Tradition entspricht dem Terminus ‘Signum’ und 
‘Signatur’ der Begriff ‘eîdos’. Die Zeichen, die die Erkenntnis der Dinge, der Erscheinen­
den, der Lautbedeutungen ermöglichen, haften nicht unmittelbar den Sinneserscheinun­
gen als solchen an, denn diese -  so heißt es im Text -  beginnen erst zu ‘reden’, wenn der 
Geist uns ihre Signatur eröffnet. Daraus entnehmen wir, daß die Signatur sich uns 
weder unmittelbar zeigt noch audi vom einzelnen Menschen stammen kann. Wie 
könnten wir uns auch miteinander verständigen, wenn jeder von sich aus den Dingen 
eigenwillige, relative, subjektive Bedeutungen (Signaturen) zulegen würde? Folgen 
wir dem Text: das, was ursprünglich spricht und die Dinge ‘reden’ läßt, ist der Geist. 
Bleibt hier auch noch offen, was dieser Geist ist, so dürfen wir doch aus der Aussage 
schließen, daß es sidi dabei um etwas Objektives handelt. Der Text behauptet, daß 
sich die Signatur, falls sie nidit dem Geist entspringt, nur aus einem ‘historischen Wahn’ 
ergibt. Demnach dürften die Zeichen der Dinge nicht der Gelehrsamkeit, nicht ihren 
historischen subjektiven Deutungen entnommen werden, sondern nur jenen objektiven, 
für alle gültigen Quellen, die ‘Geist’ genannt werden.

Der zweite Paragraph in Böhmes Text -  der wiederum Bezug zu Gott herstellt -  
geht prinzipiell auf das Phänomen der Sprache ein. »Dann daß ich sehe, daß einer von 
Gott redet, lehret und schreibet, und gleich dasselbe höre und lese, ist mirs noch nicht 
genug verstanden; so aber sein Hall, und sein Geist aus seiner Signatur und Gesta!tniß, 
in meine eigene Gestaltniß eingehet, und bezeichnet seine Gestaltniß in meine, so mag 
idi ihn in rechtem Grunde verstehen, es sey geredet oder geschrieben, so er den Hammer 
hat, der meine Glocken schlagen kann.«18 Der Terminus ‘Gott’ — der auch in der ersten 
Zeile des ersten Paragraphen vorkam — kann und darf auch hier nicht irreführen; was 
damit gemeint ist -  so sagte uns Böhme — wird sich in der Erkenntnis unserer selbst 
zeigen. Dieser Terminus führt uns nicht willkürlich zu einer dogmatischen Untersuchung, 
sondern hält von Anfang an die Frage wadi, wie wir überhaupt vom Prinzip, vom 
Ersten reden können. Es geht also nicht um irgendein Reden, nicht um irgendeine 
Kommunikation, sondern um jenes Sich-Äußern, das sich auf das Ursprüngliche richtet.

Wie geschieht aber nun Kommunikation, sei es durch Worte, Farben, Zeichen oder 
Töne? Wie sind die Worte Böhmes zu deuten, für das Verständnis des anderen sei es 
notwendig, daß sein Hall und sein Geist aus seiner Signatur und Gestaltnis in die 
unsere ‘eingehe’? Wir wissen: ein Ton, ein Geräusch entsteht, wenn eine mechanische 
Bewegung auf ein bestimmtes Lebensorgan, das Gehör, einwirkt. Wo kein Leben ist, da



gibt es auch keine Geräusche, sondern nur mechanische Phänomene. Der Laut (phone) 
unterscheidet sidi vom Geräusch (psóphos) dadurch, daß er sein Geräusch mit inter- 
pretativer (hermencutischcr) und hinweisender (semantischer) Funktion ist. Laute 
sind Zeichen, durdi die wir die Phänomene in ihrem Sinne deuten, bestimmen und 
ordnen. Verständnis wird nun dadurch möglich, daß — wie Böhme sagt -  »ein Hall 
und seine Gestalt aus seiner Signatur und Gestalt in meine eigene Gestaltnis eingeht.« 
Der Übergang erklärt sidi insofern, als ein Gemeinsames den Phänomenen eine Be­
deutung verleiht. Die Tiere verfügen über Laute, mit denen sie sidi verständigen. Diese 
Laute unterscheiden sich in den verschiedenen Gattungen, bleiben aber dort jeweils 
unveränderlich; ihre Bedeutungen sind angeboren.

Die Menschen dagegen sind nidit in der Lage, sidi — wie die Tiere — schlechthin zu 
verständigen, sie müssen die Bedeutung der phonetischen Elemente, mit denen sie etwas 
mitteilen wollen, erst suchen; dementsprechend unterliegen diese Bedeutungen einem 
historisdien Wandel. Menschliche Sprachen entstehen und vergehen, darüberhinaus 
weisen sie bei den versdiiedenen Völkern eine jeweils andere Form auf.

Wir wissen aus den beiden ersten Paragraphen der Schrift Böhmes, daß die Zeichen, 
die Signaturen, durdi die wir die Phänomene ordnen und bestimmen und durdi die wir 
auf die Phänomene hinweisen, nicht schlechthin aus dem Leben entspringen; sondern 
aus dem ‘Geist’. Wiederum erhebt sidi die Frage, was darunter zu verstehen sei. Wir 
sagten: es gehört zum Wesen des Mensdien, daß er von Phänomenen umgeben ist, die er 
nicht unmittelbar zu deuten vermag; infolge dieser Situation bemüht er sidi darum, 
ihnen eine Signatur, einen Sinn zu geben. Dabei müssen diese Signaturen, d. h. die 
Deutungen der Phänomene auf ihre Stichhaltigkeit geprüft werden. Das geschieht, 
indem der Mensdi sich selbst und den anderen den Grund der angegebenen Bestimmun­
gen aufdedit. Zur Einsicht in den jeweiligen Grund gelangt er durdi eine Theorie 
(theôreîn heißt ja 'schauen’), die selbst von einem Experiment bestätigt sein muß. Die 
Signatur — mit der wir etwas als etwas bestimmen — wurzelt also in der Einsicht des 
Grundes. Der Grund der Bestimmung kann aber nicht willkürlich vom einzelnen 
Individuum festgelegt werden, da er sidi für alle als gültig erweisen muß. Diese Allge­
meingültigkeit des Grundes ist das Gemeinsame, infolge dessen das Zeichen, das einer 
einem Phänomen gibt, auch vom anderen eingesehen wird. Nach der Formulierung 
Böhmes ist es jenes Element, welches die Möglichkeit schafft, daß »sein Hall, und sein 
Geist aus einer Signatur und Gestaltniß, in meine eigene Gestaltniß eingeht; erst so mag 
idi im rechten Grunde verstehen«.

Das Verstehen dessen, was der andere sagt, kann zweifach ausfallen: positiv oder 
negativ. Es wird sich positiv gestalten, wenn wir den Grund des anderen anerkennen 
(wir erklären uns dann, warum er so spricht); negativ, wenn wir trotz unserer Einsicht 
in den Grund seines Redens von seiner Bestimmung abweichen. Im zweiten Falle müssen 
wir erst zeigen, daß wir die Äußerung des anderen verstanden haben, dann aber, daß 
der von ihm angegebene Grund der Bestimmung unberechtigt ist. Die Einheit des 
Grundes erscheint -  so die Metapher, die Böhme im zweiten Paragraphen anwendet -



als der Hammer, der sowohl die Glocke des anderen als auch unsere eigene zum 
Schwingen bringt. Dann erweist sich die Rede nidit nur als ein Geräusch (psóphos), 
nidit nur als eine Reihe von Lauten (phoné), sondern als menschlidie Rede.

An diesem Punkt unserer Überlegungen können wir für die Bestimmung des Ter­
minus Geist -  jenes für den Menschen im Unterschied zum Tier spezifischen Prozesses -  
folgende Momente hervorheben. Der Mensdi ist nidit allein vom Lebensbegriff her zu 
verstehen, denn die Erscheinungen eröffnen ihm ihren Sinn nicht unmittelbar; er gelangt 
erst durdi das Suchen und Finden der Gründe zur Signatur. Diese besondere Situation 
des Menschen, die ihn vom Tier unterscheidet, nennen wir ‘geistig’.

Der dritte Paragraph von >De signatura rerum< lautet: »Daran erkennen wir, daß 
alle menschlidie Eigenschaft aus Einer kommen, daß sie nur eine einige Wurtzel und 
Mutter haben, sonst könte ein Mensdi den ändern nidit im Hall verstehen.«17

Auf den ersten Blick scheint dieser Paragraph nichts Neues zu enthalten, da das ‘Ge­
meinsame’ — in der Terminologie Böhmes : die ‘einzige Wurzel und Mutter’ -  als Vor­
aussetzung für das gegenseitige Verstehen bereits erörtert wurde. Wir müssen allerdings 
prüfen, ob hier über die Eigenschaften dieses Gemeinsamen noch mehr zu erfahren ist.

Wir sagten, das Gesprädi mit dem anderen bestehe in unserer Bemühung, dem ande­
ren zu zeigen, daß und warum die Gründe unserer Bezeichnungen -  sofern sie von denen 
seiner eigenen Bezeichnungen abweichen — stidihaltiger sind. Stichhaltiger bzw. richtiger 
meint hier, daß der von uns angegebene Grund objektiv, d. h. für jeden zwingend ist, 
und zwar so, daß wir im Hinblick auf ihn den anderen überzeugen können. ‘Der Grund 
als solcher muß also in dem Sinne Notwendigkeit aufweisen, daß er von allen erkannt 
wird, weiterhin, daß auch die anderen gezwungen werden (sie erfahren also eine Not), 
von ihm aus ihre Bestimmungen vorzunehmen. Besäße der Grund nicht den Charakter 
der Notwendigkeit und der daraus sidi ergebenden Allgemeingültigkeit, so bestünde 
faktisch keine Möglichkeit, sidi zu verständigen; ein jeder wäre in seiner Welt von sub­
jektiven Zeichen eingesperrt. Wir würden im Bereich von ‘Meinungen’ bzw. von Be­
stimmungen bleiben, die nur ‘mir’ oder nur dem ‘anderen’ erscheinen. Hier taudit nun 
ein weiteres Element des Geistes auf. Wenn der Mensdi im Unterschied zum Tier, dem 
der Sinn der Laute, der Phänomene angeboren ist, die einzelnen Bestimmungen erst 
suchen muß, so bekundet sich diese Notwendigkeit für ihn nur in der ständigen Erfah­
rung seines Sdieiterns im Umgang mit den Dingen, mit den Menschen, im Verhalten zu 
seinen Leidenschaften (Angst, Hoffnung usw.). Diese Negativität könnte der Mensdi 
wiederum nicht erfahren, wenn er nicht schon ständig auf die Wirksamkeit und die An­
zeichen einer bereits vorhandenen Nötigung stoßen würde. Negative Erfahrungen sind 
nur dort möglich, wo man im Banne einer Regel, eines Gesetzes, einer Bindung steht, 
der man nicht entspridit. Diese zwingende Bindung nun, die den Prozeß des Suchens 
auslöst, nennen wir Geist, womit wir sie von der Bindung des rein organischen Lebens 
unterscheiden.

Die Tatsadie, daß der Mensch die Signaturen nicht kennt und herumprobiert, um sidi 
zu orientieren, versucht man auch biologisch zu erklären (Trieb-Defizit). Gegen diese



Position gibt es zwei entscheidende Ein wände: i)  Würden die animalischen Schemata 
erschlaffen, würde jeder Zwang, nach Orientierung zu sudien, verfallen. Die Folgen 
wären Apathie und Gleichgültigkeit. 2) Gleichgültigkeit ist aber für den Menschen uner­
träglich. Sie läßt sich auch nicht überwinden durch eine Rückkehr in das verlorene 
Paradies der animalischen Triebe. Gerade die Erfahrung, daß der Versuch, die mensch­
liche Leidenschaft im sinnlichen Leben zu betäuben, zu verstärkter Langeweile, Über­
druß und Verzweiflung führt, zeigt, daß der Mensch unter einem neuen, nicht vom 
animalischen Leben ableitbaren Zwang steht. Das Problem dieses 'Schemas' und seiner 
spezifischen menschlichen Spannung ist das Thema von Kierkegaards Analyse der 
Angst, die im Paragraphen 3 dieses Kapitels zu behandeln sein wird.

Die ‘geistige Situation* des Menschen beruht also einerseits auf der Erfahrung, daß 
die Signaturen der Phänomene fehlen und andererseits auf der Notwendigkeit, eben 
diese Signaturen suchen zu müssen. Dabei machen wir eine überraschende Feststellung: 
während unserer Untersuchung reden wir gar nicht als Vereinzelte, denn eigentlich sind 
wir selbst Organe, Werkzeuge jenes Grundes, der sich in unserem Reden bekundet. Wir 
könnten von diesem Standpunkt aus sagen, daß eigentlich nicht wir reden, sondern 
daß es durch uns redet und daß wir zur jeweiligen Bestimmung der Phänomene ge­
zwungen sind. Selbst die Suche nach den Zeidien der Phänomene entspringt nicht unse­
rer freien Entscheidung, denn ohne die Bestimmung der Zeichen würden wir innerhalb 
der Phänomene zugrunde gehen.

Daß selbst das Sudien der ‘Signaturen’ nidit freiwillig geschieht, geht immer wieder 
aus den Worten Böhmes hervor, wenn er den objektiven Charakter seiner Rede betont. 
So heißt es in der Einleitung seines Werkes > Aurora«: »Gott hat mir das Wissen gege­
ben: Nicht ich, der ich der Ich bin / weiß es / sondern Gott weiß es in m ir . . .  Wem ist 
nun das Wissen? . . .  So er nun gebieret / so thue nicht ichs sondern Er in mir; ich bin als 
todt im Gebären der hohen Wissenheit, und Er ist mein Leben. Habe ich es doch weder 
gesuchet nodi gelernet. . .  Er aber ist mein Verstand. Also sage ich: ich lebe in Gott und 
Gott in mir / und also lehre und schreibe idi von Ihme / lieben Brüder / sonst weiß idi 
nichts.«18

Der vierte Paragraph in >De signatura rerum< bringt einen Hinweis auf das Verhält­
nis zwischen Geist und Verstand (Logos). »Dann mit dem H all oder Sprache zeichnet 
sidi die Gestalt in eines ändern Gestaltniß ein, ein gleicher Klang fanget und beweget 
den ändern, und im H all zeichnet der Geist seine eigene Gestaltniß, welche er in der 
Essentz geschöpfet hat, und hat sie im Principio zur Form bracht, Eins, daß man im 
Worte verstehen kann, worinnen sich der Geist geschöpfet hat, in Bösem oder Gutem; 
und mit derselben Bezeichnung gehet er in eines ändern Menschen Gestaltniß, und 
wecket in einem ändern auch eine solche Forme in der Signatur auf, daß also beyder 
Gestaltniß in einer Form miteinander inqualiren, alsdann ists Ein Begriff, Ein Wille 
und Ein Geist, auch Ein Verstand.«19

Ein neuer Hinweis: von der Gestalt wird nicht nur gesagt, daß sie sich »in einer 
anderen Gestaltnis einzeichnet«, sondern es heißt audi, »ein gleicher Klang fänget und



beweget den ändern«. Neben der bisher im Vordergrund stehenden Frage der Signatur, 
der Gestalt tritt hier also die des Klanges auf, der allerdings auch sdion im zitierten 
metaphorischen Bild der Glocke eine Rolle spielte. Das, wodurch wir etwas als etwas 
erkennen -  der Grund -  gilt, wie schon erwähnt, in der antiken Tradition als Eidos, 
als Idee; daher die Notwendigkeit des ‘Einsehens’. Der Test von Böhme ist insofern 
so sehr bemerkenswert, als in ihm neben dem Vorgang des Sehens der des Hörens er­
scheint, und zwar in einer ähnlich ursprünglichen Rolle. Man könnte nun sagen, daß 
das Hören -  und daher der Bereich des Tones -  hier mehr ein ‘Mitschwingen’ des ‘hö­
renden’ Subjekts bedeutet. Damit träte der emotionale Bereich, der der ‘Stimmung’ des 
Archaischen in den Vordergrund. Einer solchen Deutung ist wohl schwer zu widerspre­
chen, wenn wir uns vergegenwärtigen, daß sidi auch die platonische Theorie des Eros, 
als einer Einsicht in das Ursprüngliche, vorwiegend auf die Macht, die Faszination der 
Gestalt -  und damit das ‘Emotionale’ -  bezieht.

Deswegen sagt Böhme: der Klang »fanget und bewegt den ändern«. Es ist klar — nach 
dem, was wir schon erörtert haben - , daß der Grund des Erklärens nicht einfach als 
ein rationaler ‘Gegenstand’ des Denkens aufgefaßt werden kann. Eine solche Auffas­
sung entsteht dadurch, daß die Situation der Einzel Wissenschaften verallgemeinert wird, 
bei denen die Gründe für die Erklärung der Phänomene in Form der einzelwissenschaft­
lichen Grundprinzipien und Axiome ‘vorliegen’ . Erkennen wir aber, daß wir den 
Grund für die Bestimmung der Phänomene suchen müssen, dann sind wir zu dem Ein­
geständnis gezwungen, daß der Mensch, im wörtlichen Sinne des Böhmeschen Aus­
drucks, durch den Grund ‘gefangen und bewegt’ werden muß.

Der zitierte Text weist auch daraufhin, woraus der Geist seine Gestalten schöpft. Es 
heißt: »und im Hall zeichnet der Geist seine eigene Gestaltniß, welche er in der Essentz 
geschöpfet hat.« Der Terminus Essenz ist die Eindeutschung des lateinischen Ausdrucks 
‘essentia’, der wiederum dem griechischen Terminus ousia entspricht; ousia -  was mei­
stens mit ‘Wesenheit’ blaß übersetzt wird -  ist eine Partizipialform des Verbum eînai, 
sein; ousia ist daher das Sein von etwas in seiner Verwirklichung, also das Sein als 
‘Seiendes’. Deswegen benützt die griechische vorphilosophische Sprache den Terminus 
ousia im Sinne von ‘Hab und Gut’, d. h. im Sinne von Existenznotwendigem. Hab und 
Gut ist nicht unbedingt identisch mit Besitz von Geld, es kann etwa für den Fischer das 
Netz bedeuten, ohne das er nicht das sein kann, was er ist, bzw. nicht seine ihm spezi­
fische Tätigkeit auszuüben vermag. Mit ousia bezeichnet der Grieche etwas viel Kon­
kreteres als das, was wir meistens darunter verstehen, wenn wir dem Terminus eine 
rein abstrakte Bedeutung zusprechen.

Wie aber ist die Behauptung Böhmes zu deuten, daß der Geist die ihm eigenen Ge­
stalten ‘ in der Essenz’ schöpft? Im Suchen stoßt der Mensch auf das, was die Phänomene 
an sich sind, auf ihre Essenz. Bei dieser Suche kann der Mensch nicht beliebig vorgehen. 
Der rationale Prozeß offenbart sich zwar, wenn die Phänomene bestimmt werden, 
durch einen Prozeß des Schließens, des Begründens, den wir Logos nennen; andererseits 
ist aber jedes Schließen, Verknüpfen unmöglich, wenn der Mensch es nicht in einer



Einsicht (noeîn) der Urgestalten, der ardiai verankern kann. Im dialogischen Prozeß 
zeigt sich die ‘Seinsheit’ (ousia) der Phänomene; weil nun die Bestimmungen, zu denen 
der Prozeß des Logos gelangt, in der Einsicht der ursprünglichen Gestalten, also in deren 
Wesen wurzeln, so sind diese während und infolge des Logos-Prozesses Bestimmungen 
des Geistes. Deswegen sagt Böhme: »zeichnet der Geist seine eigene Gestaltnis«. Durch die 
Einsicht des Grundes gelangt die Mannigfaltigkeit der Erscheinungen zur Einheit der 
Erklärung, zu jener Einheit, die die Sinndeutungen der menschlichen Sprache ermög­
licht.

Es verwundert vielleicht, wenn Böhme sagt, daß in diesem Prozeß »der Geist sich ge­
schöpft hat, im Bösen oder Guten«. Sollte etwas, was vom Geist stammt -  und daher 
eine ‘geistige’ Bedeutung aufweist — nicht immer und schlechthin ‘gut’ sein? Dieser Ein­
wand trifft nicht zu, denn im rationalen Prozeß des Klärens gehen wir, um zur Bestim­
mung der Phänomene zu gelangen, stufenweise vor, d. h. Hypothesen werden ständig 
auf ihre Stichhaltigkeit geprüft und, falls sie sich als unhaltbar erweisen, wieder ver­
worfen. Die Geschichte ist — unter anderem -  das Geschehen dieses Prozesses, der aller­
dings nicht unbedingt zur Klärung des ursprünglichen Grundes führt, denn er kann bei 
falschen Bestimmungen auch steckenbleiben. Es gehört daher zum Wesen des Geistes, 
daß der logische Prozeß, der in ihm wurzelt, ebenso zum Guten wie zum Bösen, zum 
Wahren wie zum Falschen gelangen kann.

In dem vierten, soeben erörterten Paragraphen von Böhmes Schrift tritt ein neuer, 
bisher nicht erschienener Terminus auf: der 'Wille. » . . .  als dann ist Ein Begriff, Ein 
Wille und Ein Geist, auch Ein Verstand«. Wille tritt nur da auf -  wie wir schon er­
wähnten —, wo die Macht der unmittelbar eindeutigen Zeichen -  die bei den Tieren 
maßgebend ist -  nicht mehr herrscht; Wille kommt dort zum Vorschein, wo die Leiden­
schaften geführt werden müssen, weil sie im Banne der Deutung, die die Phänomene er­
halten, selbst vieldeutig werden; Wille ist das Drängen nach einem Ziele, nach einem 
Telos, das vom Verstand gesetzt wird. Nun kann der Mensch im dialogischen Prozeß 
nicht mehr ein einziges Ziel haben, sondern nur jeweils jenes, das sich im Prozeß von 
Stufe zu Stufe offenbart. Das Ziel des Willens findet sich daher nicht mehr dort, wo 
sich der Impuls des Einzelnen ausdrückt, sondern in der Verwirklichung einer objektiven 
Vorgabe, die der dialogische Prozeß mit sich bringt. Nur die spezifisch menschliche 
Situation, vor "Möglichkeiten’ zu stehen und zwischen ihnen entscheiden zu müssen, 
läßt den Willen zutage treten.

Der fünfte und letzte Paragraph unseres Interpretationstextes enthält eine über­
raschende und entscheidende These: jede Signatur ist nur ‘Behälter’ des Geistes, selbst 
aber nicht Geist. Der Text lautet: »Und dann zum ändern verstehen wir, daß die 
Signatur oder Gestaltniß kein Geist ist, sondern der Behälter oder Kasten des Geistes, 
darinnen er lieget; dann die Signatur stehet in der Essentz und ist gleichwie eine Laute, 
die da stille stehet, die ist ja stumm und unverstanden; so man aber darauf schlaget, so 
verstehet man die Gestaltniß, in was Form und Zubereitung sie stehet und nach welcher 
Stimme sie gezogen ist. Also ist auch die Bezeichnung der Natur in ihrer Gestaltniß ein



stumm Wesen; sie ist wie ein zugericht Lauten-Spiel, auf welchem der Wille — Geist 
schlaget; welche Seiten er trift, die klinget nadb ihrer Eigenschaft.«20

Wenn Geist jenen Prozeß darstellt, durch den wir zur Erkenntnis gelangen, wenn 
Geist sidi mit dem Auftreten der Fragen und in der Notwendigkeit, sie zu beantworten, 
bekundet, so erweist es sich, daß jedes äußere Zeichen, jedt Signatur erst insofern leben­
dig und wirksam wird, als sie in Verwirklichung dieses Prozesses wurzelt und zu ihm 
gehört. In ähnlichem Sinne formuliert Platon seinen Mythos des ägyptischen Gottes 
Teuth, der den Mensdien die Schrift schenkte. Sie erscheint als im höchsten Maße ge­
fährliches Geschenk, denn mit ihr läuft der Mensdi Gefahr, das ursprüngliche Erinnern 
zu verlieren.21

Im dialogischen Prozeß und auf Grund der ursprünglichen Einsicht gelangt der 
Mensch zu den ursprünglichen Gründen, die seine Welt bestimmen; das Zurüdcgreifen 
auf diese ist ein Erinnern. Wenn wir uns vermittels der Schrift oder sonstiger veräußer­
lichter Zeichen von diesem sich vollziehenden Prozeß entfernen, so bedeutet das einen 
Stillstand des Fragens; man gewinnt eventuell Gelehrsamkeit, aber man gelangt nicht 
zur geistigen Quelle. Selbst das Verständnis eines Textes kann nur auf Grund eines 
immer wiederholten dialogischen Prozesses erreicht werden. Was hiermit gesagt sein 
will, ist folgendes: menschliche Wirklichkeit ist immer ein Prozeß, in dem Menschen 
zu etwas gelangen. Dieser Prozeß hat seine Struktur, seine Stationen, seine Gefahren. 
Wirklichkeit ist aber nur so lange gegeben, als Mensdien ‘auf dem Wege’ sind. Sobald 
sie stehenbleiben, wird alles museal. ‘Sein’ ist daher nicht Abgeschlossen-sein, sondern 
ständiges Werden. ‘Signaturen’, ‘Zeichen’ sind Verhaltens- oder Handlungs- bzw. 
Umgangsweisen oder ‘Denkrezepte'. Außerhalb der TJmgänge’, losgelöst von ihnen 
sind sie tote ‘Kästen’.

Vergangenheit (Erinnern) und Zukunft (Voraussicht) eröffnen sich -  um ‘fruchtbar’ 
zu werden -  in der augenblicksgebundenen Fälligkeit des Auslesens und Sammelns auf 
Grund ursprünglicher Einsicht, also in jenem Prozeß, in dem der Geist lebt. Dieser 
gegenwärtige ‘Augenblick’, im Sinne des unterscheidenden ‘Sehens' (daher auch ‘Augen’- 
Blick), kann niemals vergegenständlicht werden. Die vergegenständlichte Einsicht ist 
schon Vergangenheit, sie schlägt sofort um ins Gewesene, ins Im-perfectum, in etwas, 
das nicht mehr seine Vollendung, seine Perfectio besitzt und deswegen abermals zu ver­
wirklichen ist. Nur im sich vollziehenden Untersdjeiden -  auf Grund der Gabe, das 
Ursprüngliche zu sehen -  lebt die Tradition, und deswegen kann niemals durch das 
buchstäbliche Festhalten an einem Text, an den Satzungen einer Ordensregel, eines 
Statutes, etwas schon Erreichtes gerettet werden; sonst wird alles stumm, museal, öde 
wie alles rein Archäologische, das wirkungslos um uns herumliegt. Diesen Sinn haben 
die Worte Böhmes, daß die »Signatur oder Gestaltnis kein Geist ist, sondern der Be­
hälter oder Kasten des Geistes*, Um uns die Metapher von Böhme gegenwärtig zu 
halten: die Laute ist da, sie ist aber nicht die Musik; die Laute muß immer wieder 
von neuem sinnvoll angeschlagen werden.



j  D ie  Grttnderfahrung des Geistigen: die Angst vor der zeichenlosen W elt

Wir sagten, daß die Welt der Phänomene als eine Mannigfaltigkeit vor uns liegt, die 
der Deutung bedarf. Solange diese Deutung nidit vollzogen wird, bzw. solange die 
Phänomene nicht mit einem Sinn, mit einem Zeichen, mit einer Signatur versehen sind, 
stehen wir vor einer Welt ohne Hoffnung. Wie kann man aber etwas finden, wenn 
alles ohne Zeichen ist? In einer Welt ohne Zeichen bleibt auch jeder Drang ohne Rich­
tung. Man könnte einwenden, es sei eine unbegründete Voraussetzung unsererseits, daß 
die Erscheinungen unbedingt eine endgültige Signatur brauchen; es könnte sein, daß 
wir uns in einer Welt von Attrappen befinden, wo wir uns von Tag zu Tag weiter 
herumtasten, indem wir uns so verhalten, ‘wie wenn’, ‘als ob’ den Phänomenen die eine 
oder andere Bedeutung zukäme. Darauf ist zu entgegnen, daß selbst unsere Verzweif­
lung und die skeptische Lösung den Phänomenen eine Signatur aufprägt: auch sie ist 
Ausdrude und Konsequenz der Notwendigkeit, den Phänomenen ein Zeichen geben zu 
müssen.

In seiner Schrift >Der Begriff Angst< erörtert Kierkegaard das ursprüngliche ‘Zeichen’, 
welches das Hervortreten des Geistes bezeugt. »Der Mensch ist eine Synthese des 
Seelischen und des Leiblichen. Aber eine Synthese ist undenkbar, wenn die zwei nicht 
in einem dritten geeinigt werden. Dieses dritte ist der Geist. In der Unschuld ist der 
Mensch nicht bloß Tier, wie er denn überhaupt, wenn er in irgendeinem Augenblick 
seines Lebens bloß Tier wäre, niemals Mensch werden würde. Der Geist ist also gegen­
wärtig, aber als unmittelbarer, als träumender. Soweit er nur anwesend ist, ist er in ge­
wisser Weise eine feindliche Macht; denn er stört beständig das Verhältnis zwischen 
Seele und Leib, das wohl Bestehen hat, doch zugleich insofern Nichtbestehen, als es dies 
erst durdi den Geist bekommt. Auf der anderen Seite ist er eine freundliche Macht, die 
ja gerade das Verhältnis zustandebringen will. Welches ist also das Verhalten des 
Menschen zu dieser zweideutigen Macht, wie verhält der Geist sich zu sich selbst und 
zu seiner Bedingung? Er verhält sich als Angst.«22

Als Leib versteht Kierkegaard den menschlichen Körper, und zwar in seiner Gesamt­
heit von physikalischen, organischen Komponenten, unter der Voraussetzung, daß diese 
sidi als Werkzeuge, als Instrumente des Lebens erweisen. Aristoteles unterscheidet in 
>De anima< zwischen Teilen eines lebendigen Körpers, die im Lebewesen tätig sind -  
wie etwa ein Auge, wenn es als Organ des Sehens wirksam ist — und anderen Teilen, die 
sich nicht mehr als Organe des Lebens verwirklichen -  wie etwa ein totes Auge. Offen­
sichtlich sprechen wir also von Leib, wenn sich die Werkzeuge des Lebens in ihrer jewei­
ligen Funktion betätigen, denn anderenfalls hätten wir nur Elemente eines Körpers, die 
höchstens etwa in ihren physikalischen Bezügen analysiert werden könnten.

Für das Verständnis des Textes ist folgender Hinweis notwendig: Kierkegaard spricht 
von Seele und von Seelischem. Diese Termini haben bei ihm eine andere Bedeutung als 
die, die wir ihnen heute zuschreiben. Wir sprechen vom Seelischen nur auf dem Gebiet 
des Menschen, während Kierkegaard diesen Begriff auf jede Stufe des Lebendigen an­



wendet. Wir würden z. B. nicht von den seelischen Zuständen eines Tieres oder einer 
Pflanze reden. Kierkegaard hält sidi hierin nodi an die antike und traditionelle Be­
stimmung von Psyche als dem Prinzip des Lebens.

Betrachten wir nun, welche Bedeutung der Terminus Geist bei Kierkegaard besitzt. 
Grundsätzlich verwirklicht sidi audi der Mensdi -  als vegetatives und sensitives Wesen -  
auf Grund angeborener Verhaltensformen. Allerdings ist sein Wesen neben diesen 
vegetativen und sensitiven Bedingungen von einer Grunderfahrung bestimmt, die ihn 
prinzipiell vom Tier und der Pflanze unterscheidet: ihm sind die Grundformen seines 
Lebens nicht gegeben, sondern er muß sie sudien. Er weiß z. B. nicht unmittelbar, wann, 
wie, wo, wem gegenüber er sidi den eigenen Leidenschaften (Liebe, Haß, Hoffnung, 
Angst) ausliefern kann. Die Grundbedingung, unter der er lebt -  d. h. die ihm zukom- 
menden Formen sudien zu müssen — bezeugt, wie wir schon erörtert haben, daß in ihm 
eine Realität am Werke ist, die sidi vom rein vegetativen und sensitiven Leben unter­
scheidet. Diese Realität, die sich ihm als Aufgabe aufzwingt, bezeidmeten wir als Geist 
gegenüber dem rein Psychischen, als dem Prinzip des vegetativen und sensitiven Lebens. 
Dementsprechend kann Kierkegaard sagen: »Der Mensdi ist nicht bloß Tier, wie er 
denn überhaupt, wenn er in irgendeinem Augenblick seines Lebens bloß Tier wäre, nie­
mals Mensdi werden könnte.«

Daß Kierkegaard den Geist als diese neue Macht begreift, auf die wir hingewiesen 
haben, beweist am eindeutigsten seine Äußerung, der Geist sei gegenüber Leib und 
Seele eine ‘störende’ und andererseits eine ‘freundliche’ Madit. Im Mensdien treten 
Erscheinungen auf, die für ihn nidit mehr eine unmittelbare Bedeutung aufweisen, wie 
es auf der Stufe des sensitiven Lebens der Fall ist. In diesem Sinne kann der Geist als 
eine ‘feindliche’ Macht betrachtet werden, sofern er die unmittelbare Deutung z. B. der 
sensitiven Erscheinungen zerstört. Andererseits ist der Geist auch eine ‘freundliche* 
Macht, denn mit der Erhebung des Psychischen ins Geistige tritt eine neue Realität her­
vor: die des Menschen.

Der Beweis, daß ‘es’ etwas ist, d. h. etwas Positives, das uns zwingt, eine menschliche 
Ordnung zu suchen — und daß es nicht nur ein Defekt, ein Trieb-Mangel ist — kann 
audi folgendermaßen ausgedrückt werden.

Ein Defekt, ein Mangel der Triebe würde uns nicht nur orientierungslos machen, son­
dern auch unsere Leidenschaften auslöschen. Davon ist aber gar keine Rede. Wir haben 
die gleichen Leidenschaften wie die Tiere, vielleicht sogar in nodi stärkerem Maße: 
Furcht, Haß, Sexualität usw. Wir sind getrieben, aber die Mittel und Wege der Trieb­
befriedigung sind uns nicht mitgegeben.

Wir müssen sie sudien, und eben dieser Zwang, der zum reinen Triebzwang hinzu­
kommt, und der bei allen Trieben der gleiche ist, wäre der ‘neue’, alle animalischen 
Triebe verwandelnde und durchgehende Trieb. Diese ‘Macht’ ist ganz im Sinne Kierke­
gaards ‘störend’ — denn sie enthält den animalischen Trieben ihre Objekte vor - ,  und 
‘freundlich’, denn sie sucht die ‘neuen’.



Kierkegaards These, daß sidi der Geist, daß sich die ihm entsprechende Notwendig­
keit dem Mensdien ursprünglich durdi die Angst offenbart, hat folgende Bedeutung. Die 
Triebe drängen zur Befriedigung, Da dem Menschen die Mittel und Wege der Trieb­
befriedigung (die Trieb-Objekte) nidit bekannt sind, kann sich Triebdynamik nidit 
entladen. Jenseits einer gewissen Schwelle schlagen ungelöste Trieb-Energien in Angst 
um· Der Drang zu atmen, zu essen, zu trinken, der sexuelle Drang erzeugen -  wenn sie 
nicht neutralisiert werden können -  Angst. Hohe Trieb-Energie ohne Ausweg macht 
die Welt erst ‘ausweglos’ in einem nidit intellektuellen Sinne! Es geht nicht mehr um 
ein abstraktes Gelingen oder Versagen des Menschlichen: das Gelingen oder Versagen 
des Atmens, des Trinkens, der Sexualbefriedigung, das ist es, worum es in all diesen 
Situationen ganz allein geht. Das Menschliche -  d. h. das Geistige -  daran ist nur das 
schreckliche Schicksal, suchen und sich orientieren zu müssen.

Kierkegaards These, daß sich der Geist, daß sich die ihm entsprechende Notwendig­
keit dem Mensdien ursprünglich durch die Angst offenbart, hat folgende Bedeutung. 
Wir erfahren ständig, daß wir den Sinn der Phänomene suchen müssen, denn so lange 
diese Aufgabe nicht erfüllt ist, stehen wir richtungslos inmitten der zeichenlosen Welt. 
Bestätigt es sich aber auch bei einer näheren Betrachtung, daß die Welt der uns umge­
benden Erscheinungen wirklich zeichenlos ist? Das Problem des Ethischen entsteht aus 
der Einsicht, daß sich die Erfüllung der unmittelbaren Lust für uns nicht mehr als 
Wahrzeichen der Vollendung unserer Natur erweist. Daher ergibt sich für uns die N ot­
wendigkeit, unseren Handlungen, unseren Leidenschaften einen bestimmten Halt (Ethos, 
Haltung) zu verleihen. Wir müssen wissen, wann, wie, wo, wem gegenüber wir uns 
unseren Leidenschaften ausliefern dürfen. So stellen wir fest, daß wir Phänomenen, 
Leidenschaften, Handlungen einen -  gegenüber ihrer ursprünglichen rein organischen 
Zielsetzung -  neuen Sinn geben müssen. Damit wird uns ein Zweifaches bewußt. Einer­
seits zeigt sich die Macht unseres Wesens über die Leidenschaften bzw. unsere Freiheit. 
Andererseits erweisen sich die mannigfaltigen Möglichkeiten -  im Hinblick auf die 
Aufgabe, die uns als Mensdien zukommt — wiederum als erschreckend, beängstigend, 
denn die Freiheit stellt uns vor eine unendliche Skala von Entscheidungen, Möglich­
keiten, die uns nicht gleichgültig sind; es geht dabei immer um unser Gelingen oder 
Versagen in einer konkreten Situation. Diese Aufgabe ist unser eigenstes Los, dem wir 
uns nidit entziehen können. Genau diese uns überfallende und zukommende Verpflich­
tung löst die Angst aus.

Kierkegaard macht in diesem Zusammenhang die wesentliche Unterscheidung zwi­
schen Angst und Furcht. Furcht entsteht stets gegenüber etwas Konkretem, vor dem 
Einzelfall, der sich als bedrohlich erweist. Angst hingegen entsteht angesichts eines 
unfaßbaren Unbestimmten, und zwar aus dem doppelten Drang der Freiheit des Be­
stimmens und der Gewißheit, daß die jeweiligen Bestimmungen keineswegs gleichgültig 
sind. Der Mensch ist einer Notwendigkeit ausgesetzt, die die Wirklichkeit des Geistes 
bekundet und die Alternative des Gelingens oder des Versagens auf tauchen läßt. Es 
heißt bei Kierkegaard: Angst ist »gänzlich verschieden von der Furcht. . .  und ähn-



liehen Begriffen, die sich auf etwas Bestimmtes beziehen, während die Angst die Wirk- 
lichkcit der Freiheit als Möglichkeit für die Möglichkeit ist. Man wird deshalb beim Tier 
keine Angst finden, gerade weil dies, in seiner Natürlichkeit, nidit bestimmt ist als 
Geist.«23

»In der Geistlosigkeit gibt es keine Angst, dazu ist sie zu glücklich und zufrieden und 
zu geistlos.«24 »Sollte dagegen der Redende meinen, daß es das Große an ihm ist, sidi 
niemals geängstigt zu haben, dann will idi ihn mit Freuden in meine Erklärung ein­
weihen, dies komme daher, daß er äußerst geisdos ist.«25

Der Mensdi, der in der Angst die eigene Geistigkeit erfährt, erkennt das Ursprüng­
liche in der Unerträglichkeit des Signumlosen, das selbst wieder eine Grundform des 
Signums darstellt.

Das Ursprünglidie kann sich nur ‘zeigen’, wie wir selbst auch nur als ‘Zeugen’ für 
seine Realität stehen können. Das prinzipiell auf rationalem Wege Nicht-zu-Beweisende 
und trotzdem sich Zeigende ist jenes, was Aristoteles als Gegenstand der pistis, des 
Glaubens bestimmt: Kierkegaard sagt: »Jetzt hat die Angst der Möglichkeit an ihr (der 
Individualität) eine Beute, bis sie sie erlöst im Glauben aufgeben muß; woanders findet 
dieser Mensdi keine Ruhe, denn jeder andere Ruhepunkt ist nur Geschwätz, wenn er 
auch in den Augen der Mensdien Klugheit ist. Siehe, deshalb ist die Möglichkeit so abso­
lut bildend.«®0 Darauf hinweisend, daß wir heute meistens nur auf den Verstand, auf 
den logischen Prozeß des Sdiließens vertrauen und daß sich daher unsere Untersuchun­
gen meistens nur nach den Formen des logischen Schließens, nach einem logisdien For­
malismus richten, behauptet Kierkegaard, daß »keine Zeit so schnell dabei war, Ver- 
standesmythen hervorzubringen, wie die unsrige, die selber Mythen hervorbringt, wäh­
rend sie doch alle Mythen ausrotten will«.27

4 D a s A u ftreten  des Bildes in der menschlichen W e lt: T y p o s und In du k tion

Fragen wir uns, wodurch die menschlidie Welt zum Vorsdiein kommt, so stoßen wir 
auf die Sinneserscheinungen (aisthësis) und die Sinnesfeststellungen (empeiria). Es ist 
zu klären, weldies dieser beiden Momente -  falls sie nicht überhaupt identisch sind -  
den Vorrang besitzt.

Die Übersetzung der griechischen Termini ‘aisthësis’ und ‘empeiria’ bringt bereits 
Schwierigkeiten und mögliche Mißdeutungen mit sich. Im platonischen >Theaitetos< 
( i j ie - i j2 c )  erörtert Sokrates die sophistische These der Identität von aisthësis und 
phantasia. Die Sophisten behaupten, wir würden durdi die Erscheinungen (phainó- 
mena), die die Sinne (aisthësis) vermitteln, zu der Erkenntnis gezwungen, daß die Sinne 
nie etwas Identisches, also kein Bestehendes offenbaren können. Ihre Begründung: a) was 
jetzt warm ersdieint, wird im Vergleich zu etwas anderem kalt erscheinen, ebenso, was 
in bezug auf das eine groß ersdieint, kann im Vergleich zu etwas anderem klein er­
scheinen; b) was jemand anderem so und so ersdieint, zeigt sidi mir, weil idi ein anderer



bin, notwendigerweise anders; c) jede scheinbar gleiche Erscheinung ist audi für uns 
selbst anders, denn eine sich wiederholende Erscheinung verändert uns bereits, so daß 
wir selbst immer wieder anders sind. Daher der Schluß: »Phantasia und aisthësis sind 
dasselbe ( i j 2 c ). Wir müssen uns allerdings darüber im klaren sein, daß der Terminus 
'phantasia* hier nichts mit Einbildungskraft zu tun hat; er weist auf das Erscheinende 
(phainómenon) hin, das durch die Sinne erfahren wird.

Weiterhin ist gegenwärtig zu halten, daß die Sinnesersdieinungen stets eine emotio­
nale Bedeutung besitzen: Die Farbe Rot ruft z. B. die Vorstellung von Kraft, von Er­
regung, von Gefahr hervor. Selbstverständlich wird diese mögliche emotionale Bedeu­
tung von Rot -  etwa in der Vorstellung eines Malers — insofern sie intersubjektiv ist, 
nur innerhalb eines bestimmten, geschichtlichen Umkreises gültig sein. Das Gesagte gilt 
nicht nur für die Farbe, sondern für jegliche Sinneserscheinung, also audi für den Ton, 
für den Geruch usw. Hinzu kommt: weil die Sinnesersdieinungen jeweils von Lust­
oder Unlustempfindungen, also von pathetischen Elementen begleitet werden, sind sie 
stets auch ‘gerichtet’ , d. h. Momente einer Aufmerksamkeit, einer intentionalen Leistung. 
Auf Grund ihres emotionalen Charakters hängen die Sinneserscheinungen schließlich 
auch von der Zeitdimension ab, sofern sie, sei es durch Erinnerungen, sei es durch Er­
wartungen emotionaler Art, eine konkrete Zeiterfahrung mit sidi bringen.

Hierin liegt auch die Faszination der Sinnenwelt, ihre Macht, selbst bei der Musife als 
der abstraktesten aller Künste; die Musik kann sicher nidit auf eine Beschreibung äuße­
rer Objekte oder Handlungen reduziert werden, dennoch wirken die Töne unmittelbar 
auf unser pathetisches Leben.

Aisthësis darf aber weder mit Sinnes-wafer-nehmung, noch mit Sinnes-/«f-steIIung 
übersetzt werden, sondern allein mit Sinnes-erscheinungen. Bei dieser Unterscheidung 
geht es nidit um eine sprachliche Spitzfindigkeit, sondern um eine wesentliche Erkennt­
nis. Aisthësis stellt nichts 'fest’ ; das, was sie zeigt, befindet sich als etwas Relatives in 
einem ununterbrochenen Fließen. Infolgedessen müssen wir überraschenderweise — und 
zugleich zu unserer Beruhigung — zugeben, daß es scheinbar überhaupt nidit möglich 
ist, über ‘Sinnesersdieinungen’ zu sprechen, sofern sidi jedes Sprechen auf ein Bestehen­
des, auf ein ‘Fest’-gestelltes bezieht. Jede fließende Sinneserscheinung ‘kristallisiert’ sich 
bei dem Menschen sofort zu einer ‘Fest-stellung’.

Damit gelangen wir sdieinbar zu einem Widerspruch, der uns audi zu der sdion 
angedeuteten Frage zurückführt, ob die menschliche Welt mit den Sinnesersdieinungen 
(aisthësis) oder mit den Sinnesfeststellungen (empeiria) entsteht. Einerseits ist es unbe­
streitbar, daß die Aisthesis die Voraussetzung jeder Äußerung, jedes Verhaltens, jeder 
Bestimmung darstcllt, sofern unsere ganze menschliche Realität auf ihr beruht. Ander­
seits verweisen die Sinnesersdieinungen in ihrer Realität ständig auf ein Fließen, das 
keine Aussage zuläßt, da diese immer ein ‘Bleiben’, ein einheitliches ‘Erfassen’ der 
Mannigfaltigkeit voraussetzt. Besteht aber nun diese Schwierigkeit nur für den Men­
schen, weil er vom Logos beherrscht wird, nicht aber für das Tier, das den Logos nidit



notwendig braucht, weil ihm die Sinnesersdieinungen -  eine Farbe, ein Geruch, ein 
Ton -  ihre Bedeutung unmittelbar zeigen und sein Verhalten bestimmen?

Bei Aristoteles heißt es, daß die Tiere an der Aisthesis, aber kaum an der Empeiria 
Anteil hätten (Met. 980 b 26). Aristoteles bestimmt den Unterschied zwischen Aisthesis 
und Empeiria folgendermaßen: »Aus den Sinnes-erscheinungen entsteht Gedächtnis 
und aus dem Gedächtnis, wenn ofi dasselbe geschieht, die Empeiria.«28

Demnach enthält die Empeiria drei wesentliche Bestandteile: a) die Sinneserschei­
nung (aisthësis) ; b) die Erinnerung (mnëmë) bzw. die Aufbewahrung eines Sinnesein­
drucks; c) die logische Tätigkeit, denn die Empirie entsteht dadurch, daß Sinnes­
ersdieinungen mit einem erinnerten Sinneseindruck verglichen werden; nur so ist es 
möglich, etwas als gleich oder ungleich und auch die Tatsache, daß ‘oft dasselbe geschieht’, 
‘fest’-zustellen; dieses Vergleichen ist ein Verknüpfen, ein légein.

Die moderne Sinnesphysiologie hat gezeigt, daß die Sinnesorgane bereits ‘Gestalten’ 
(induziert von ‘Intentionen’ im Sinne von Aristoteles’ ‘Typen’) bilden. Die Vorstellung 
von Sinnesempfindungen als eines Flusses von isolierten, sinnlosen Qualitäten ist eine 
analytische Abstraktion. Das bedeutet, daß bei Mensdi und Tier Sinneserscheinung 
(Aisthesis) in den Organen verankert ist, die unter dem Zwang der animalischen 
Schemata stehen. Bei den Tieren wären also die Typen zusammen mit den Schemata 
angeboren. Daher braudien sie keine Erfahrung (Empirie). Für den Mensdien stehen die 
Sinnesersdieinungen audi unter dem Zwang animalischer Typen, aber sie sind für eine 
Orientierung nicht ausreichend. Er braucht die Erinnerung, die das Gleiche zum 
Gleichen fügt und Ähnliches und Unähnliches scheidet. Was ‘gleich’ und ‘ähnlich' 
bedeutet, hängt aber von ganz anderen als den animalischen Typen ab. Deswegen die 
Notwendigkeit der Erfahrung (Empirie), welche die erste Stufe der Klärung der 
Sinneserscheinung darstellt. Die empirische Feststellung erweist sidi als die erste Stufe 
unserer Erkenntnis, denn sie gebietet dem Fließen, dem Werden der Sinnesersdieinun­
gen ‘H alt’. Die Macht dieses Gebotes ist so unentrinnbar, daß wir von der Mannig­
faltigkeit, von jedem Werden, von jeder Relativität nur als von etwas "Bestimmtem’ 
sprechen können. Das Fließen der aisthësis läßt sich nur in der ‘Kristallisierung der 
Empeiria’ fassen, wir können von der Aisthesis nur auf Grund von ‘Feststellungen’ 
reden. In der Empeiria zeigt sich die Macht des Logos, des lcgein, des ‘Wählern’ und 
‘Sammelns’ .

Von Anfang an wird in der abendländischen Tradition die empirische Feststellung 
innigst mit der Induktion verknüpft. Hierbei ist anzumerken, daß man grundsätzlich 
zwei Quellen unserer Erkenntnis unterscheidet: die Induktion und die Deduktion. Der 
deduktive Weg führt vom Allgemeinen zum Einzelfall, während man bei der Induktion 
von den Einzelfällen zum Allgemeinen gelangt. So schreibt Aristoteles: »Alles, was 
wir glauben, erreichen w ir entweder durch den Syllogismus oder durdi dielnduktion.«29

Sind aber die beiden Wege -  d. h. Methoden -  wirklich ebenbürtig, und können wir 
tatsächlich von zwei Quellen unseres Wissens sprechen? Offensichtlich nicht, denn die 
Deduktion bzw. der Prozeß des Schließens kann nur zu einer Erkenntnis führen, wenn



man sdion im Besitz der Wahrheit ist bzw. wenn die allgemeinen Prämissen, von denen 
man ausgeht, den Charakter der Wahrheit aufweisen. Zu diesen allgemeinen Wahr­
heiten wiederum kann man nur durch die Induktion gelangen. Aristoteles -  dem 
traditionell vorgeworfen wird, daß er sich vorwiegend der Deduktion, des syllogisti- 
sdien Prozesses, statt der Induktion bediene - , ist sidi des Vorranges der Induktion 
bewußt. Er sagt ausdrücklich: »Es ist unmöglich, das Universale ohne die Induktion zu 
erreichen.« Das Wissen kann allein durdi das Ausgehen von den Einzelfällen erreicht 
werden: »Man kann auch nidit das Wissen erreichen, indem man ohne die Induktion 
vom Universalen ausgeht, noch kann endlich die Induktion ohne das, was die Sinne 
zeigen, erreicht werden.«30

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Induktion und empirischer Feststellung wird 
meistens so beantwortet, daß man sagt, die Induktion gründe in den empirischen Fest­
stellungen, sofern sie von einzelnen Feststellungen ausgehe, um zu einem gemeinsamen 
Schluß zu gelangen. So bestimmt Aristoteles die Induktion dodi auch ausdrücklich 
folgendermaßen: »Die Induktion führt von den Einzelfällen zum Allgemeinen.«31 Die 
Deutung der Induktion als ein reines Schließen auf Grund einer Reihe von Einzel­
fällen erweist sidi aber als unhaltbar; jeder weiß, daß eine Reihe von Feststellungen 
niemals zu einem allgemeinen und notwendigen Schluß führen kann.32

Greifen wir noch einmal auf die Bestimmung der Empirie zurück: Sinnesersdieinun­
gen werden zu einer Feststellung, zu einer Empirie erhoben, wenn sie im Hinblick auf 
etwas -  das als Maßstab dient -  ‘fest’-gelegt werden. Diesen Maßstab nennt Aristoteles 
‘Typos’ (von typtein, sdilagen, treffen).

Aristoteles bestimmt den Maßstab der Feststellungen als Typos offensichtlich im 
Hinblick auf die Tatsache, daß der Mensch den mannigfaltigsten Sinnesersdieinungen 
ausgesetzt ist und er unter diesen Eindrücken, die ihn treffen (vgl. typtein), einige 
‘auswählt’, um durdi ihren Vergleich zu Feststellungen zu gelangen. Die in Frage 
kommende aristotelische Aussage wurde aber nun fast immer so interpretiert, als seien 
Feststellungen nur möglich auf Grund der Passivität des mensdilidien Geistes. Diese 
Auffassung findet sich etwa in Lockes Deutung der Empirie. Auf den ersten Blick zielt 
die aristotelische Formulierung scheinbar selbst in diese Richtung. Was uns durdi 
die Sinne gezeigt wird, wird in der Seele wie ein Zeichen (zôgrâphëma) aufbewahrt: 
»Die durch die Sinne verursachte Bewegung (also der Eindruck) läßt in uns eine Art 
von Zeichen zurück, das durdi die Sinne eingezeichnet wurde, genau wie einer mit 
einem Siegelring etwas zeichnet.«3®

Eine nähere Betrachtung der hier an gesprochenen Phänomene zwingt jedoch zu der 
Einsidit, daß eine Deutung dieser Sätze etwa im Sinne Lockes (Zeichen, Typen als 
Ergebnis einer absoluten Passivität) völlig unzulänglich bleibt. Vor allem: die Organe 
des Lebens sind, wie wir erörterten, zahllosen Einwirkungen ausgesetzt, sie treffen aber 
schon selbst von sich aus unter diesen Einwirkungen eine erste Auswahl. Es genügt 
hier, im Bezug etwa auf die Seh- und Hörorgane an die Wirkungen von Ultraviolett 
und Ultraschall zu erinnern. Weiterhin: von den mannigfachen Schattierungen der ein­



zelnen Sinnesersdieinungen wählt und bewahrt die Erinnerung nur einige, um im Hin­
blick auf sie Feststellungen — wie gleich, ungleich usw. -  zu treffen. Erinnerung ist also 
keineswegs reine Passivität, sondern eine Tätigkeit, die im Auswahlen und Auf bewahren 
der Typen — der Grundlage der Feststellungen -  besteht. Demnach gelangt der Mensdi 
nur auf Grund der doppelten Aktivität der Erinnerung und des Vergleidiens -  bzw. 
der logisdien Tätigkeit -  zur ersten Stufe der menschlichen Erkenntnis. Wir sagen: der 
‘menschlichen' Erkenntnis, da zwar auch für das Tier Feststellungen möglich, aber in 
keiner Weise so wesentlich und notwendig sind wie für den Menschen, denn für das 
Tier besitzen die Erscheinungen eine unmittelbare, angeborene Bedeutung, die für ihr 
Grundverhalten maßgebend ist.

Wir stehen allerdings immer nodb vor der Frage, wie sich das Verhältnis zwischen 
empirischer Feststellung und Induktion gestaltet und inwiefern unter diesem Aspekt 
der Typos, d.h. also ein bildhaftes Element Vorrang erhält. Offensichtlich ist an der 
empirischen Feststellung ein epagein, ein Zurüdcführen, ein ‘in-dttcere' von etwas 
zu etwas beteiligt, und zwar insofern, als etwas ‘fest’-gestellt wird, wenn man die 
jeweilige Sinneserscheinung auf einen Typos zurückführt.

Platon erörtert die Frage, wie man die Kinder am besten zum Lernen des Alphabets
-  also der Grundlage des Lesens und des Schreibens -  bringen könne. Nach seiner Vor­
stellung muß man bei den bekannten Zeichen ansetzen, von ihnen zu den unbekannten 
übergehen, um, indem man diese auf jene bezieht, ihre Gleichheit oder Ungleichheit 
aufzuzeigen. »Ist es nidit der beste und leichteste Weg, um die Kinder ztt dem Unbe­
kannten zu führen, sie zttrückzufükren zu jenen Fällen (den kurzen Silben), von denen 
sie schon die Buchstaben kennen, und diese Fälle neben die unbekannten zu stellen?«34

Hieraus ergibt sich eine wesentliche Schlußfolgerung. Wir erreichen die erste Stufe 
des Erkennens nur auf Grund dessen, was wir schon kennen, bzw. auf Grund der 
Typen, die wir in uns haben. Die Typen selbst bilden sich in uns durch jenen Prozeß 
des Wählens und Aufbewahrens, der unser Verhältnis zu den auftretenden Erscheinun­
gen ordnet. Die Typen werden allerdings erst dann zu ‘Ideen’, zu Urzeichen, wenn wir, 
infolge unserer Sonderungs versuche auf allgemeingültige und notwendige Typen stoßen. 
Nur in diesem Sinne ist der Grund des menschlichen Wissens ein induktiver Prozeß. 
Der Typos, der sich als Idee, als Eidos erweist, bildet die Grundlage für jede weitere 
Kenntnis, bzw. er bringt — nach der aristotelischen Metapher, die wir am Ende der 
>Analytica posteriora« finden -  die Flucht der mannigfaltigen und relativen Erschei­
nungen zum ‘Stillstand’. Damit ist der für den Menschen spezifische Kampf um die 
Erkenntnis gewonnen. Aristoteles schreibt: »Es ist so wie in einem Kampf; wenn ein 
Soldat zum Stehen gelangt, so bleibt auch ein zweiter stehen und dann noch ein 
weiterer, bis man zum Anfang der Aufstellung komm t. . .  Was wir vorher gesagt 
haben, aber nicht mit genügender Klarheit, wollen wir nun so sagen: wenn eine der 
unbestimmten Erscheinungen zum Stehen gebracht wird, so entsteht in der menschlichen 
Seele das Allgemeine.«35



Der Vergleich weist als Grundlage des induktiven Prozesses den Charakter einer 
Anagogé auf, im ursprünglichen Sinne dieses Ausdrucks, d.h. als einer wiederholten 
Zurückführung des noch nicht Bekannten auf Bekanntes, um es im Hinblidc darauf zu 
bestimmen. Hier zeigt sich der Vorrang des anagogischen, induktiven Prozesses gegen­
über jedem deduktiven, ableitenden Prozeß, der die Welt des Rationalen bestimmt; 
es ist ein Vorrang des Typos, des Zeichens, der die Grundstruktur der menschlichen 
Erkenntnis charakterisiert.

Fassen wir unsere vorangegangenen Erörterungen zusammen. Das, was uns zu einer 
ersten Erkenntnis führt, ist einerseits der ‘Typos’, der von uns gewählt wird und die 
ersten Feststellungen ermöglicht, indem wir uns an ihn erinnern und auf ihn hin- 
blicken, andererseits jene befehlende, archaische Macht, die uns zwingt, im Hinblick 
auf einen Typos die fließenden Erscheinungen zusammenzufassen und dadurch zum 
Stehen zu bringen, bzw. fest-zu-stellen. Diese archaische Macht ist so beherrschend, 
daß wir gar nicht bei einer absoluten Mannigfaltigkeit verweilen können, denn wir 
müssen sie immer schon als ‘eine besondere’ bestimmen. So erhält die Empirie einen 
Vorrang als erste Stufe der logischen Tätigkeit.

Begreifen heißt auf lateinisch ‘comprehendere’; die 'comprehensio’  der Induktion 
ist das Verstehen, das aus einem Zusammenfugen entsteht, wenn etwas im Hinblick 
auf etwas (auf den Typos) als gleich oder als ungleich gezeigt wird, bzw. wenn etwas 
in ‘Verbindung zu’, in ‘Zusammenhang mit’ etwas schon Bekanntem gebracht wird. 
In diesem Sinne können wir auch schon jetzt sagen, daß die Empirie die Anfangsstufe der 
Analogie ist und daher die Analogie selbst die erste Quelle unserer menschlichen Er­
kenntnis darstellt. Damit folgen wir jener Auffassung der Analogie, wie sie Quintilian 
vertritt: »Ihr Wesen besteht darin, daß sie das, was zweifelhaft ist, auf etwas Ähnliches, 
worüber kein Zweifel besteht, zurückführt, und das Ungewisse durch das Gewisse 
bestätigen läßt.«38

1 J. M üller, Ü ber die phantastischen Gesichtserscheinungen, K o blen z 1826, § 2, S. 4.
2 J. M üller, a. a. O ., § 4, S. 4 f.
3 J.M ü ller, a .a .O .,  § j ;  vgl. audi: Handbuch der Physiologie des Menschen, II , S. 251, 

K oblenz 1840; vgl. auch T h. v . U exküll, D ie  Physiologie des J. M üller und die moderne 
M edizin, Amtiiche Wochenschrift der M edizin, 1958, H eft 2-8, S. 614.

4 J. M üller, Handbuch der Physiologie, II, S. jo 6, K oblen z 1840.
5 J, M üller, a. a. O ., Bd. I, S. J4. D ie Verhaltensforschung von J. v . U exküll hat nicht nur 

die K ontinuität dieser Wissenschaft m it den physiologischen Thesen J. M üllers gezeigt, son­
dern deutlich gemacht, wie die angeborenen 'Ideen’ die verschiedensten A spekte erhalten 
können. J. v . U exkü ll hat herausgestellt, daß z. B. selbst Bewegungen die Bedeutung von 
‘hinweisenden Ideen’ erhalten und ein bestimmtes Verhalten auslösen können'; also nidit 
nur ein Ton, ein Geruch, ein Geschmack kann als M erkmal, als Zeichen gelten. J. v . U exkü ll 
bringt das Beispiel der D ohle, die absolut unfähig ist, einen stillstehenden H euhupfer zu 
sehen, und nadi ihm nur schnappt, wenn er sich hupfend bewegt. M an könnte vermuten,



daß die Form des ruhenden Heuhupfers wegen der ihn deckenden Grashalme von der 
Dohle nicht als Einheit erkannt w ird. Experim entell w ird  aber bewiesen, daß die Dohle 
die Form des ruhenden Heuhupfers überhaupt nicht kennt, sondern nur auf die bewegte 
Form  eingestellt ist. V gl. J. v. U exkü ll, Streifzüge, in: rde. Bd. 13, H am burg 1956, S. J4.

6 J. y. U exküll, Bedeutungslehre, in: rde. Bd. 13, H am burg 1956, S. 136 f.
7 C . G . Carus, Psydie. Zur Entwicklungsgeschichte der Seele, Pforzheim  1860, S. 1-2.
8 »Also -  mit einem W ort -  nur daß ein Medium, ein Tertium  comparationis da sei, in w el­

chem Idee und Erscheinung, diese beiden sonst scheinbar ew ig unvereinbaren und doch sich 
durch und durch bedingenden Faccoren, aufgehen und ausgedrückt werden können, nur 
darauf kommt es an und davon hängt es ab, daß Erkenntnis zu Stande komme. -  Das 
innere absichtlich gewollte Bewegen der Seele im Bereich nur eben dieses D ritten, dieses 
Numerus, dieser A lgebra, dieser ganz eigentlichen Buchstabenrechnung im höhern Sinne, 
nennen w ir Denken. Im Denken leben w ir also weder mehr ganz in der Erscheinung, nodi 
ganz in der Idee, und das Denken kann weder die eine nodi die andere an und fü r sich 
vollkom m en erfassen und ersetzen, aber eben darum ist es geeignet, das Verhältnis beider 
anschaulich zu machen.« C . G . Carus, a. a, O ., S. 366.

9 C . G . Carus, a. a. O ., S. 288.
10 V gl. Th. v . U exküll, Grundfragen der psychosomatischen M edizin, rde. Bd. 179/180, Rein­

bek 19Ê3.
11 C . G . Carus, a. a. O ., S. 14.
11  C . G . Carus, a. a. O ., S. 38 f.
13 C . G , Carus, a. a. O ., S. 10.
14 J. Böhme, D e signatura rerum, Samtl. Schriften, Bd. V I, Stuttgart 19J7, S. 3 f.
x j J. Böhme, a. a. O ., S, 1.
16 J. Böhme, a. a. O ,, S. 4.
17  J. Böhme, a. a. O ., S. 4.
15 In der »Rechenschaft des Schreibers< am A n fa n g  der >Aurora< heißt es weiter unten: »Meine 

lieben Brüder! Feindet mich nur um meiner Wissenschaft nicht an. Denn ich, / der ich der Ich 
bin / habe es nidjt zuvorn  gew ußt / das ich euch habe geschrieben . . .  Ich aber bin ein K ind, 
dessen Verstand am Gaumen meiner M utter hanget, und habe keine G ew alt nodi Verstand, 
ohne w as mir die M utter giebet. Idi liege in Ohnmacht als ein Sterbender; doch richtet der 
Höchste midi m it seinem O dem  auf, daß ich gehe nadi seinem W inde . . .  H abe genug zu 
Lohn, so ich euren Odem  erlange, und midi in euch ergründen mag und euch mein Leben 
geben m ag; was soll idi euch mehr geben? Nehmet das Gesdienck an, behertziget es wohl.« 
J. Böhme, A urora, Sämtl. Schriften, Bd. I , Stuttgart 1955, S. 19, 20 u. 24.

19 J. Böhme, D e signatura rerum, a. a. O ., S. 4.
20 J. Böhme, a. a. O ., S. 4.
i i  »Diese K unst (des Schreibens), oh K önig, w ird  die Ä gypter weiser machen und gedächtnis- 

reicher, denn als ein M ittel für Erinnerung und Weisheit ist sie erfunden. Jener aber habe 
erw idert: O h  kunstreicher Teuth, einer w eiß, was zu  den Künsten gehört, ans Licht zu 
bringen; ein anderer zu  beurteilen, w ievie l Schaden und Vorteil sie denen bringen, die sie 
gebrauchen werden. So hast auch du jetzt, als Vater der Buchstaben, aus Liebe das Gegenteil 
dessen gesagt, was sie bewirken. Denn diese Erfindung wird den Seelen der Lernenden 
vielmehr Vergessenheit einflößen aus Vernachlässigung der Erinnerung, weil sie im V er­
trauen auf die Schrift sich nur von außen vermittels fremder Zeichen, nicht aber innerlich 
steh selbst und unm ittelbar erinnern werden.« (Platon, Phaidros, 274 e 4,)

22 Kierkegaard, D er Begriff Angst, deutsche Übersetzung von  Liselotte Richter, Row ohlts 
Klassiker, Bd. 71, H am burg i960, S. 42.

23 Kierkegaard, D er Begriff Angst, a. a. O-, Sp. 40.
24 Kierkegaard, a. a. O ., S. 88.



2j Kierkegaard, a. a. O ., S. 143· »Idi w ill sagen, daß dies ein Abenteuer ist, das jeder Mensch 
zu  bestehen hat: sich ängstigen lernen, damit man nidit verloren ist, entweder w eil man 
sidi niemals geängstigt hat, oder w eil man in der A ngst versunken ist; w er aber sidi recht 
ängstigen lernte, der hat das Höchste gelernt. W äre der Mensdi ein T ier oder ein Engel, 
würde er sidi n idit ängstigen können. D a  er eine Synthese ist, kann er sidi ängstigen, und 
je tiefer er sidi ängstigt, um so größer der Mensdi, dodi nidit in dem Sinne, in dem die 
Mensdien die A ngst gewöhnlich verstehen, nämlich als A ngst vor etwas Äußerlidiem , vor 
dem, was außerhalb des Menschen liegt, sondern so, daß er selbst die A ngst hervorbringt. . .  
W er durch die A ngst gebildet wurde, der wurde durdi die M öglichkeit gebildet, und erst 
der, der durch die Möglichkeiten gebildet wurde, wurde gebildet nach seiner Unendlich­
keit.« (A . a. O ., S, 141.)

16 Kierkegaard, a. a. O ., S. 143.
27 Kierkegaard, a. a. O ., S. 44.
28 Έ *  μέν ο ϊν  α ία θ ήσ εο ς γ ίνετα ι μνήμη, ώσπερ λέγομεν, έκ δέ μνήμης π ολλά χις τοΰ 

αντοΰ γινόμενης έμπειρία- Aristoteles, A n al. post. II, 19; 100 a 3.
29 "Απαντα γάρ πιστεύομεν ή 6ιά συλλογισμού ή έξ έπαγωγής. Aristoteles, A n al, priora, 

68 b 13.
30 Α δ ύ να το ν  6έ τά  καθόλου ΰεω ρήσαι μή δι’ έπαγω γής (έπεί καί τά έξ  άφαιρέσεως λεγό­

μενοι εσται δι’ έπαγω γής γνώ ριμα ποιεϊν, ότι ύπάρχει έκάστω  γένει Κνια, καί ε’ι μή 
χω ριστά Ιστιν, fi τοιονδί Κχαστον), έπαχθήναι δέ μή έχοντας αϊσθησιν αδύνατον, των 
γάρ καΦ' Βχαστον ή αϊσθησις· ού γάρ ένδέχεται λαβεϊν αύτών τήν επ ιστή μ η ν οϋτε γάρ 
έκ τω ν καθόλου ανευ επαγωγής, οΰτε δι' έπαγω γής δνευ τή ς αίσθήσεως. Aristoteles, 
A nal. post. I, 13; 81 b 2-3. V gl. hierzu W . Schmidt, Theorie der Induktion. D ie prinzipielle 
Bedeutung der Epagoge bei Aristoteles. Humanistische Bibliothek Reihe I, Bd. 12, Mündien

I?7°,31 Έ π ά γοντα  μέν άπό τω ν κα θ’ Εκαστον έπΐ τό καθόλου. Aristoteles, T op ik  156 a 4, vgl. io j  

ai3-
32 Bacon schreibt im »Novum Organum«: *Inductio enim quae praecedit per enumerationem 

simplicem res puerilis est et praecario concludit, et periculo expositur ab instantia contra­
dictoria.« (I, i o j .)

33 Ή  γάρ γιγνομένη κίνησις ένσημαινεται οίον τύπον τινά  τοΰ αίσθήματος, καθάπερ ot 
σφραγιξύμενοι το ϊς  δακτυλίοις. Aristoteles, D e memoria, 45° a 3°·

34 ΤΑ ρ’ ο ϊν  ούχ ώόε φφστον καί «άλλιστον έπάγειν αΰτούς έπΐ τά μήπω γιγνωσχόμενα; 
Ά ν ά γ ε ιν  πρώτον έπ" έκεΐνα έν οΐς ταΐιτά ταΰτα όρθώς έδόξαζον, άναγαγόντας 6έ τιθέ- 
ναι παρά τά μήπω γιγνωσκόμενα. Platon, Politikos 278 a ί ·

3ί Ο ίον έν μάχβ τροπής γενομένης ένός στάντος έτερος εστη, ε ίθ ’ Ετερος, 8ως έπΐ άρχήν 
ήλθεν. ή δέ ψυχή ύπάρχει τοιαύτη ο ϊσ α  οϊα δύνασθαι πάσχειν τοΰτο. S δ* έλέχθη μέν 
πάλαι, ού σαφώς δέ έλέχθη, πάλιν ειπωμεν. στάντος γάρ τω ν άδιαφόρων ένός, πρώτον 
μέν έν τη  ψυχή καθόλου. Aristoteles, A n al. post. II, 13; 100 a  12 ff. Id i verweise nodi 
einmal auf die so w iditige A rb eit von  W . Sdimidt.

3 6 »Eius haec vis est, ut id quod dubius est, ad aliquid simile, de quo non quaeritur, referat 
et incerta certis probet.«■ Quintilian, Inst. orat., I, 6, 4.





III. Teil 
Ingenium. Die humanistische Tradition

I  Die Einheit von Vernunft und Leidenschaft

i  D ie  erste abendländische Erörterung Uber die pathetische M acht des Bildes: 

Gorgias’ >Lob der H elen a <

Durch die Analyse dichterischer Äußerungen offenbarte sich der wesentliche Unter- 
sdiied zwischen bildhafter, künstlerischer und rationaler, logischer Sprache. Die Zeichen, 
deren sidi die Kunst bedient -  seien es hörbare (wie Dichtung und Musik) oder siditbare 
(wie bei Malerei oder Bildhauerei) - ,  berühren unmittelbar die menschlidie Seele, sie 
treffen und bewegen sie. Dabei haben rationale Ausführungen keinerlei Anteil.

Der Dualismus von Ratio und Pathos, von Wissenschaft und Kunst, von Wissen und 
Redekunst scheint daher unüberwindbar. Das, was wir wissen, bildet den Inhalt der 
entsprechenden Äußerungen und ist Ergebnis des rationalen Prozesses des Schließens, das 
für die Vernunft zwingend ersdieint, keineswegs aber für die Leidenschaften. Die Aus­
sageformen aber, die uns bewegen und auf unsere Leidenschaften wirken -  wie Kunst 
und Redekunst - , entspringen dagegen aus der Macht der Sinneszeidien, die den 
rationalen Inhalten fremd bleiben und daher als freischwebende, pathetische ‘Form’ 
der Aussage gelten.

Der erwähnte Dualismus (von Ratio und Pathos) kristallisiert sich in der Frage der 
Beziehung zwischen Inhalt und Form der Aussage, bzw. zwischen pathetisch wirkendem 
Bild und schließender Ratio. Die erste konkrete Folge davon ist die Kluft zwischen 
wissenschaftlichem und rhetorischem Lehren, Die zweite Konsequenz ist, daß die 
Rhetorik, die Lehre von der Überzeugung und damit die Fähigkeit, ‘Glauben’ (pistis) 
einzuflößen, zu einer ‘Technik’ der Überredung wird, sich also vom eigentlichen Inhalt, 
von Wahr und Falsch löst. Von hier, von diesem rationalistischen Gesichtspunkt aus 
ergibt sich der sophistische Charakter der Rhetorik.

Die dritte Konsequenz, die aus der Dichotomie von Vernunft und Pathos, von 
Vernunft und Überzeugung, entsteht (sofern eine nicht rationale Überzeugung als 
etwas Negatives erscheint), ist die Notwendigkeit, eine Pädagogik anzuerkennen, die



dazu dient, das Wahre, das rationale Verfahren ‘angenehmer’ und ‘leichter’ zugänglich 
zu machen. Weil die Vernunft das triebhafte und leidenschaftliche Leben nicht erreicht, 
spricht man von ‘Dürre’, von ‘Trockenheit’ des wissenschaftlichen Lebens und der 
rationalen Thesen und Ableitungen. So ist man gezwungen (als Ergänzung zur ratio­
nalistischen These, daß es nämlich keine andere Pädagogik geben könne als die der 
Belehrung, verstanden als rationale Erklärung), »das Wahre mit dem Angenehmen« 
zu mischen. Diese Auffassung führt zur Popularisierung des Wissenschaftsbegriffes, zu 
einer notwendigen Popularisierung, die aber von der Wissenschaft selbst zu Recht ver- 
ächtlidh und mißtrauisch betrachtet wird als ein Zugeständnis an die Schwäche des 
mensdilidien Geistes, der -  ‘ leider’ immer noch -  nicht auf reine Rationalisierung zu­
rückzuführen ist.

Das ‘pädagogische’ Problem der Wissenschaft und das Problem ihrer Popularisierung 
nehmen heute offensichtlich eine große Bedeutung ein, z. B. in den sozialistischen Län­
dern, wo man neben der strengen Rationalität und dem vorrangigen Aufklärungs­
charakter des Wissens die Notwendigkeit und die Sorge findet, die Wissenschaft für alle 
zugänglich zu machen.

Die vierte, letzte und besonders gewichtige Konsequenz liegt in der Bedeutung und 
der hervorragenden Rolle, die in diesem Zusammenhang der Auffassung der Kunst 
zukommt. Nadi Ansicht mancher ist es Aufgabe der Kunst, das Wahre mit dem 
Schönen zu mischen (gemäß einer These, die im abendländischen Denken eine breite 
Tradition auf weist, deren Darstellung an dieser Stelle aber unterbleiben kann; diese 
Auffassung führt die Kunst auf einen rein pädagogischen und rhetorischen Faktor 
zurück und nimmt ihr damit jegliche Selbständigkeit. Die Kunst hat nicht die Wahrheit, 
sondern das ‘Künstlerische’ zum Gegenstand, und von daher kann sie keineswegs einen 
wissenschaftlichen Charakter haben.) Sie wird demnach -  im Bereich einer rationalisti­
schen Ideologie -  allein hinsichtlich ihres möglichen pädagogischen Auftrags ein Gewicht 
erhalten. Hier sind die sozialistischen Anschauungen über pädagogisch-politische Auf­
gaben der Kunst einzuordnen, ansetzend bei den Zeugnissen von Marx und Engels 
und gipfelnd in der Theorie des Sozialistischen Realismus in der Kunst.

Der Ursprung aller solcher Versuche, den Dualismus zu überwinden, ergibt sidi aus 
der Einsicht, daß der Mensch kein rein rationales Wesen ist und daß man notwendiger­
weise -  trotz des betonten Vorrangs der Ratio -  seiner Leidenschaftlichkeit Zugeständ­
nisse machen muß. Es handelt sich dabei immer um die Bemühung, eine Brücke zwischen 
Logos und Pathos zu schlagen.

Die Übersicht über die Thesen des sozialistischen Realismus -  am Anfang unserer 
Arbeit -  sollte zeigen, wie leicht sidi die Kunst, wenn sie nicht von einem richtung­
gebenden Inhalt erfüllt ist, dem Vorwurf aussetzt, nur nodi eine ‘formalistische’, also 
dem Realen fremd gegenüberstehende -  und daher rein verführerische -  Ausdrucks- 
form zu sein. So wird der Kunst von seiten des ‘Realismus’ zwar eine pathetische 
Aufgabe zuerkannt, aber nur unter der Voraussetzung, daß die freisdiwebende, pathe­
tische, frei wirkende Form verankert wird durch einen sachlichen Inhalt: die Ge-



sdiichtlichkcit des Menschen. Frei von dem Ernst der Wirklichkeit entwirft die Kunst 
eine nidit verpflichtende Welt, die für das menschliche Geschehen höchst gefährlich 
sein kann.

Wir stehen also jetzt vor der Aufgabe zu untersuchen, ob der Dualismus von Bild 
und Ratio, von Pathos und Logos und damit von Kunst und Wissenschaft überhaupt 
überwindbar ist. Wir haben zwar (II. Teil, Kap. III) gezeigt, daß auch der rationale 
Prozeß in einer ursprünglichen Spannung wurzelt. Aber welche Bedeutung diese Fest­
stellung für das Problem der Beziehung von Pathos und Logos hat, bleibt offen. Wir 
können diese Frage nur stufenweise beantworten. Zunächst soll gezeigt werden, wie 
in der Rhetorik die pathetische Macht der Bilder von der Sprache ein gefangen und 
losgelöst von den ursprünglichen Bindungen mißbraucht werden kann. Gerade diese 
Möglichkeit und Gefahr bestimmt die menschliche Situation.

Dieses Problem behandelt der Sophist Gorgias in seiner >Lobrede auf Helena<. Der 
Text enthält die in der ganzen abendländischen Tradition früheste ausführliche theore­
tische Erörterung über die pathetische Macht der Bilder im Bereich der Rede. Das 
Problem der Beziehung zwischen Kunst und Ratio, zwischen Pathos und Logos muß 
nämlich aus der antiken Tradition, in die es ursprünglich eingebettet ist, genau heraus­
geschält werden. Die Problematik, die den modernen Mensdien angeht, kann in einer 
frud)tbaren Weise nur im Rahmen ihrer Tradition erörtert werden, wodurch audi die 
Aktualität der Tradition bezeugt und der Exklusivität einer abstrakten Gelehrsamkeit 
entrissen wird.

Das Thema scheint auf den ersten Blick vollständig abwegig zu sein und mehr auf die 
virtuose rhetorische Fähigkeit des Gorgias als auf eine ernste, inhaltsvolle Rede hinzu­
weisen. Die >Lobrede auf Helena« wurde bisher auch meistens in diesem Sinne gedeutet: 
Stößt sie nicht mit der Verteidigung der Helena gegen die ganze Tradition? Weil Gorgias 
sidi vornimmt, eine streng aufgebaute Lobrede auf Helena zu halten, um sie von 
der ihr traditionell zugesprodienen Schuld zu entlasten, beginnt er seine Rede mit einer 
allgemeinen Aufzählung dessen, was ihm als lobenswert erscheint.

Er bestimmt das Lobenswerte als den ‘kósmos’ auf dem Gebiet der Polis, auf dem 
des Körpers, der Seele, der Handlung, der menschlichen Fähigkeiten (arerai) und endlich 
der Rede. Der Terminus ‘kósmos’ kann die verschiedensten Bedeutungen erhalten; so 
kann er z. B. die Ordnung im politischen oder militärischen, aber audi im philosophi­
schen oder religiösen Bereich bezeichnen. Unverändert bleibt jedoch sein Bezug auf 
die Harmonie, auf die naturgemäße Vollendung. Gorgias ist durch den Pythagoris- 
mus, und zwar besonders durch die Lehre des Empedokles beeinflußt, so daß der 
Begriff ‘kósmos’ sich speziell auf das Finden des richtigen Wortes, auf das Zusammen­
führen dessen, was zusammengehört, bezieht. Damit wird kósmos zum Ausdruck für 
das schlechthin Objektive. Der erste Satz in der »Lobrede auf Helena* lautet: »Zierde 
für eine Stadt ist männliche Tapferkeit, für einen Körper Schönheit, für eine Seele 
Weisheit, für eine Handlung die Fähigkeit, für eine Rede die Unverborgenheit.«* 
Diese genaue Aufzählung zeigt Gorgias’ Vorsatz, damit ein prinzipielles Problem



aufzustellen; er sieht den ‘kósmos’ und damit das Lobenswerte zuerst im Hinblick 
auf die Gemeinschaft des Menschen (pòlis), dann auf seine körperliche und seelische 
Natur (Schönheit und Weisheit) und endlich auf sein Verhalten und seine Rede (arête 
und aletheia). Hier geht es um das Lobenswerte im mensdilidien Bereich; so erklärt sich 
die auffallende Tatsache, daß das Lobenswerte hier weder auf dem Gebiet des Mythi­
schen nodi des Religiösen, noch der Natur erörtert wird.

Wir dürfen erwarten, daß die programmatische These des Gorgias aus dem Aufbau 
seiner Rede verständlich wird. Behauptet er nämlich, daß die Zierde, die Harmonie 
der Rede in ihrer Un Verborgenheit (aletheia) liege, so muß audi seine eigene Lobrede 
diese Eigenschaft aufweisen. Verstünde Gorgias unter ‘aletheia’ die logische Unver­
borgenheit, so würde sidi für ihn (im Gegensatz zur traditionellen Deutung der 
Sophistik) die logische Wahrheit mit der vollendeten Rede decken. Demnach müßte er 
seiner Lobrede eine ausschließlich rationale Struktur zu geben versuchen.

Hier tritt sofort ein Problem auf. Die Lobrede gehört traditionell zur Gattung der 
Rhetorik. Den Aussagen des Gorgias ist aber nun zu entnehmen, daß er keine pathe­
tische, sondern eine logische Rede halten will, behauptet er dodi audi zunächst nicht 
nur, daß die Unverborgenheit der ‘kósmos’ der Rede sei, sondern audi, daß seine Rede 
es anstrebe, ‘richtig’ zu sein. Es heißt: »Welcher Mann die Pflidit hat, zur Sache riditig 
zu sprechen, der muß audi die Tadler der Helena widerlegen.«2 Von Beginn an ist seine 
Rede auch tatsächlich streng logisch aufgebaut. Nachdem er die verschiedenen Arten 
von ‘kósmos’ geklärt hat, zeigt er die Notwendigkeit, ausschließlich das Lobenswerte 
hervorzuheben; auf Grund dieser Prämissen gelangt er zu dem Schluß, daß man 
Helena loben und gegen die zahlreichen überlieferten Anklagen verteidigen müsse. 
Es ist zu fragen, ob etwa Lob und Wahrheit, Pathetisches und Logisches miteinander 
identisch sind.

Die Rede überprüft eine lange dichterische Tradition; über Helena haben die Dichter 
ein einstimmiges Urteil gefällt, und sie sind die Schöpfer des Glaubens, der Pistis. Für 
die Griechen kommt durch die Dichtung das Objektive zu Wort; dieses Ereignis wird 
durch die Musen ermöglicht.3 Die Überprüfung gerade des Helenabildes — das die 
Anfänge der griechischen Geschichte betrifft -  beweist, wie die dichterische Tradition 
prinzipiell als Grundlage des historischen Bewußtseins angenommen wurde. Selbst der 
Name ‘Helena’ erscheint unheilvoll. Schon Homer weist darauf hin, welche vernichten­
den Wirkungen der Name ahnen läßt. Auch Aisdiylos leitet aus ihm im >Agamemnon< 
(687) eine düstere Vorhersage ab; der Name bedeutet ‘Vernichterin von Schiffen’, ‘von 
Kämpfern’, ‘von Städten’. Wenn also die These der Dichter im Hinblidt auf Helena 
widerlegt werden soll, so bedeutet das nicht nur eine Auseinandersetzung mit den 
Dichtern, sondern auch mit der Quelle des historischen Bewußtseins und der dahinter­
stehenden mythischen Tradition als dem scheinbaren Ursprungsort der Namen.

Halten wir uns diese Tatsachen gegenwärtig, dann erkennen wir, daß die Lobrede 
des Gorgias in zweifacher Weise eine prinzipielle Bedeutung besitzt. Es geht einerseits 
um die Auseinandersetzung mit einer ganzen Tradition, die durch diese Rede geprüft



wird, und andererseits um den Vorrang des Wortes als Kennzeichen für die Würde des 
Jienschen — scheinbar um den Vorrang des rationalen Wortes, denn die Rede des Gorgias 
will rational sein.

Die Rede zeigt auch m ihrem weiteren Verlauf einen rationalen Aufbau. Nach seinen 
einführenden methodischen Feststellungen über das Lobenswerte an sich erörtert Gor­
gias Helenas göttliche Abstammung (von Leda und Zeus); anschließend beschreibt er 
ihre Schönheit und weist auf die adligen, reichen und tüchtigen Männer hin, die sich 
um sie beworben haben. Die drei möglichen Ursachen für Helenas Verhalten sind: ent­
weder Tyche (der Wille der Götter) oder äußere Gewalt oder Überredung. Immer 
wieder bemüht sidi Gorgias darum, die Wahrheit zu ergründen bzw. die Beweise für 
Helenas Unschuld anzuführen. Wäre ihre Handlungsweise vom göttlichen Willen be­
dingt, so ergäbe sich implizit eine Kritik an den Göttern. In einer solchen möglichen 
Kritik deutet sidi eine aufklärerische Tendenz an. Sollte aber physische Gewalt die 
Ursache für Helenas Verhalten sein (§ 7), dann -  so meint Gorgias — sei ihre Unschuld 
bewiesen. Die Absicht des rationalen Beweises zielt sogar darauf ab, durch die Auf­
deckung der Wahrheit Mitleid zu erregen. So heißt es : »Also von Rechts wegen verdient 
sie Mitleid zu ernten und er (der Verbrecher) Haß.« Hier sdieint eine enge Beziehung 
zwischen Aletheia und Pathos aufzutreten, obwohl es zunächst nicht ersichtlich ist, wor­
in sie genau besteht. Von den drei möglichen Ursachen für Helenas Verhalten erhält nun 
offensichtlich die dritte -  die Macht des Wortes als Fähigkeit der Überredung — den 
Hauptakzent. Auf sie und ihre Beziehung zum Rationalen müssen wir unsere besondere 
Aufmerksamkeit richten.

2 Helena als Sinnbild der menschlichen Situation

Gorgias trägt seine These von der Macht des Wortes vor, indem er darauf hinweist, 
welche wunderbaren Werke das Wort vollbringt. Der Text lautet: »Rede ist eine ge­
waltige Machthaberin, sie vollbringt mit den geringsten und unscheinbarsten Mitteln 
die wunderbarsten Werke. Sie vermag nämlich Furcht zu benehmen, Unlust zu beseiti­
gen, Freude einzuflößen und Mitleid zu steigern.«4 (§ 8).

Wir haben uns zu fragen, um die Macht welcher Rede es sich dabei handelt. Die ratio­
nale Sprache trägt zu der menschlichen Geschichte bei, sofern sie im Hinblick auf die 
immer von neuem auftauchenden Fragen um die Aufdeckung der Gründe, der Ideen, 
um die Unverborgenheit besorgt ist. Nun bezieht sich Gorgias in den eben zitierten 
Sätzen allerdings offensichtlich auf das pathetische, bildhafte Wort: er unterscheidet es 
vom rationalen Wort, das — wie wir wissen -  die Leidenschaften, um die es hier geht, 
nicht zu erreichen vermag. Gorgias veranschaulicht die pathetische Macht des Wortes vor 
allem an der Dichtung und an den sakralen Zaubersprüdien der Mysterien.

Er sagt von der Dichtung, d. h. speziell von der Tragödie: »Wer sie hört, den befallt 
schreckhafter Schauder und tränenreiches Mitleid und trauerliebende Sehnsucht, und



über fremder Handlungen und Personen Glück und Mißgeschick wandelt die Seele 
. . .  eine spezifische Stimmung an.« {§ 9)

Audi Platon hebt die verführerische Madit der Dichtung, die an Sinneszeidien reich 
ist, hervor: und eben wegen dieser Eigenschaft lehnt er sie -  wie audi die Musik und 
Malerei -  ab.5 Die Gefahr, die mit der Verwandlung einer fremden in eine ‘eigene1 Lei­
denschaft auftritt, nennt Platon sympasdiein (Politela, 605 dj.

Wenn der Mensdi -  anders als das Tier -  nidit unter festen Zeidien steht und daher 
seine Verhaltensweise frei ist, kann jede Besdiwörung von Zeichen -  seien sie hörbar, 
sichtbar oder sonstwie sinnlich wahrnehmbar -  über ihn Madit gewinnen und ihn ver­
führen. Die Gefahr für den Mensdien ergibt sich aus dieser Freiheit, in der er schwebt, 
daß er nidit mehr an die ihn ursprünglich angehenden und bestimmenden Zeidien ge­
bunden ist.

Gorgias sagt in seinem anderen Beispiel für die pathetische Macht des Wortes: »Die 
von Gott eingegebenen Zaubersprüche sind nämlich Erreger der Lust, Versdieucher 
der Unlust. Denn, wenn die Wirkung des Zauberspruches mit der Vorstellung der Seele 
zusammentrifft, verzaubert, beredet, verwandelt sie mit Zauberwerk.«®

Der Terminus epödai, Zaubersprüche, bezeichnet jene sakralen Aussprüche, die dem 
Gebet magische Kraft verleihen. In der sakralen Welt hat das Wort ursprünglich einen 
‘magischen’ Sinn, weil es mit dem Mythos — von dem es Ausdruds ist -  identisch ist; 
Mythos selbst ist die Wirklichkeit schlechthin. Dort besitzen die Zeichen ihre ursprüng­
liche und unmittelbare Bedeutung. Der in jener Welt sidi aufhaltende Mensch steht 
außerhalb der Geschichte; er befindet sich in unmittelbarem Kontakt zu jenen Zeichen, 
die für ihn deshalb audi keinerlei Erläuterung bedürfen; Wort, Zeidien und ihre Wirk­
lichkeit sind eins.

Gorgias formuliert in eindeutiger Weise die Einheit des Wortes -  als des ursprüng­
lichen und damit notwendig wirkenden Zeichens -  und der Vorstellung, die in der 
Seele entsteht; die durdi das Wort beschworene ‘magische’ Kraft der Bilder meint hier 
nichts Geheimnisvolles, sondern die ‘induktive’, führende und weisende Macht der 
Urschemata, wie sie der sakralen Welt zukommt. Da Gorgias aber nidit mehr an diese 
sakrale Welt glaubt, so erscheint ihm die Madit der sakralen Worte und Zeichen, die 
auf die Leidenschaften wirken, nur nodi als Element einer Täuschung. »Denn Zauber 
und Magie sind Zwillingskünste, sie beruhen auf Irrungen der Seele und Illusionen der 
Vorstellung.«7

Die Rede nähert sidi damit ihrem Schwerpunkt, ohne jedoch schon auf die Besonderheit 
der Irrungen, die in der Seele entstehen, einzugehen, Gorgias hebt nun hervor, daß die 
Zeit den ursprünglichen Rahmen der pathetischen Rede darstellt: »Wenn a lle . . .  von 
der Vergangenheit Erinnerung (mnemë), über die Gegenwart Übersicht (énnoia) und 
von der Zukunft Voraussicht (prónoia) besäßen« (§ 11), dann würden wir die Rede­
kunst nicht brauchen. Rein historisch gesehen geben diese Sätze die erste theoretische 
Bestimmung der drei möglichen Formen rhetorischer Rede: der politischen, die die Zu­



kunft betrifft; der juristischen, die die Vergangenheit bzw. die vorliegenden Fälle zum 
Gegenstand hat; der Lobrede, die sich auf das Geltende richtet.

Die Erfahrung von Vergangenheit, Zukunft und Gegenwart ist untrennbar. Unsere 
Einsicht in die Gegenwart befähigt uns, eine bestimmte Vergangenheit zu bewerten, wo­
durch sich zugleich wieder eine bestimmte Zukunft erschließt. Hierauf beziehen sich die 
schwerwiegenden Worte: »Es ist nicht leicht, sich des Vergangenen erinnerlich zu wer­
den, noch die Gegenwart einer Betrachtung zu unterwerfen, noch für die Zukunft ein 
seherisches Gefühl zu bekommen.«8

Um die Macht des Wortes zu zeigen, führt Gorgias nodi drei weitere Beispiele an: er 
weist auf die Kunst der Metereologie, auf die rhetorischen Auseinandersetzungen und 
schließlich auf die philosophische Rede hin, Die Aussagen der Metereologen erscheinen 
paradox, weil sie oft den unmittelbaren Sinneserscheinungen widersprechen. Durch die 
metereologischen Thesen und Spekulationen über das Weltgebäude wird der Sinn des­
sen, was sich uns unmittelbar zeigt, vollständig verwandelt. Diese abstrakten Konstruk­
tionen gehen zurück auf die Macht des Logos.

Die Ausführungen der Redekünsder beeinflussen die politischen Beschlußfassungen 
auf der ‘Agora’ und dienen daher zur Beherrschung der Masse. — Das dritte Beispiel 
zur pathetischen Wirkung des Wortes bezieht sich auf das philosophische Gespräch, 
sofern es die Meinungen verändern kann. Der rationale Prozeß des Logos geht von 
einer bestimmten These aus; in den verschiedenen Schritten der Erörterung wandelt sidh 
allmählich die Bestimmung eines Phänomens, bis es schließlich unter einem neuen Licht 
erscheint. Es ist jener überraschende Vorgang, den immer wieder die Gesprächspartner 
des Sokrates erlebten, so daß sie diesen Philosophen auch einen ‘Zauberer* nannten.

Der letzte Teil der Rede weist nun auf ein neues Phänomen hin, das erst den vor­
angegangenen Erörterungen -  auch im Hinblick auf unser Grundproblem -  ihre prin­
zipielle Bedeutung verleiht; die Gestalt der Helena wird zum Symbol der menschlicijen 
Situation. Bisher wurden drei mögliche Gründe für Helenas Verhalten erwähnt, die die 
Frage ihrer Verantwortlichkeit bzw. ihrer Schuld erklären sollten. Nun tritt plötzlich 
ein unerwartetes, neues Argument für Helenas Verteidigung auf: die Möglichkeit, daß 
der Eros ihr Verhalten beeinflußt habe. »Ich will nun die an vierter Stelle erhobene 
Beschuldigung in dem vierten Teil vollständig behandeln. Denn wenn es Liebe war, die 
alles das bewirkte, wird sie unschwer dem Vorwurf des Fehltritts entgehen.« {§ 15)

Neben den genannten möglichen Verführungsursachen (Schicksal, physische Gewalt, 
Macht des Wortes) ist es formal berechtigt, auch die Leidenschaft in Betracht zu ziehen. 
Bildet doch außerdem der Bezug auf die Leidenschaft die Voraussetzung der rhetorischen 
Rede, Der entscheidende Punkt dieses Arguments kommt jedoch erst im folgenden 
zur Sprache. Gorgias weist, im Zusammenhang mit seiner Erwähnung des Eros, darauf 
hin, daß die uns umgebende Welt eigene, von uns nicht wählbare Eigenschaften zeigt; 
es sind typische Eigenschaften, die, von unserem Willen völlig unabhängig, mit eindeu­
tigen Zeichen durdi die Sinne auf uns wirken. Wörtlich heißt es im Text, daß die Seele 
in ihren Seinsweisen von Typen bestimmt wird.9 Gorgias betont also, daß das Gefühls­



leben nicht mit unserem subjektiven, individuellen Leben zu identifizieren ist; nicht wir 
hassen, lieben, hoffen oder befürchten, sondern durch das In-Erscheinung-treten be­
stimmter Zeichen werden verschiedene Leidenschaften und Verhaltensweisen unmittel­
bar in uns ausgelöst. Gegenstände, Töne erregen Leidenschaften in uns ohne unseren 
■Willen, Im Machtbereich der Typen spielt sich das Leben in der Form der Anonymität 
ab. Faktisch weist Gorgias damit auf das Wesen des Unbewußten hin, auf einen Bereich, 
in dem die Rhetorik gründet.

Gorgias führt zur Untermauerang seiner Thesen ein Beispiel an, das unsere Deutung 
einen Schritt weiterbringen kann. »Wenn kriegerische Individuen in kriegsmäßiger 
Ausrüstung gegen Feinde gerüstet sind, die in Erz und Eisen besteht, ersteres zum 
Schutz, letzteres zum Trutz, wird der Blick, wenn er sie sieht, unruhig und madit die 
Seele unruhig, so daß, obwohl das, was zu erwarten steht, oft gefahrlos ist, man in 
panischem Schrecken flieht. Denn die Wahrheit der Wahrnehmung wandert durch den 
Schreck, der vom Anblick ausgeht, ab, der durch seinen Eingang die Verachtung dessen 
bewirkt, was konventionell für ehrenhaft gilt, wie des Guten, das aus der Reditsauffas- 
sung entsteht.« (§ i6)

Hier geht es um den Gegensatz zwischen dem, was erwartet und eingesehen und dem, 
was durch die Macht der Typen erlitten wird, d. h. um die Erscheinung einer Kltffi zwi­
schen dem, was nach den Verrmnfissatzungen gilt und dem, was die von den Gegen­
ständen Beschworenen bewirken.

Weil die Ratio dem Pathos gegenüber machtlos ist, bleibt die Triebkraft der Sinnes­
zeichen bestehen, und unser Verhalten verwirklidit sich abseits der rationalen Bestim­
mungen. Im Text ist bezeichnenderweise nie von 'bösen’ Instinkten die Rede; es wird 
nur auf die Dichotomie der Einsicht und der auf die Leidenschaften wirkenden Zeichen 
hingewiesen. Der negative Aspekt der Leidenschaften, die sich in uns regen, ergibt sidi 
erst und nur im Vergleich mit dem, was der Verstand uns zeigt: »So hatte der Schreck 
das Denken ausgelöscht und ausgetrieben.« (§ 17). Oder wie es an einer anderen Stelle 
heißt: »So prägt der Anblick Abbilder vom Gesehenen dem Denken ein.«10 Die Einsicht, 
wie, wann und wem gegenüber Leidenschaften besänftigt oder beschworen werden soll­
ten, hängt vom Verstand ab. Dichotomie von Ratio und Pathos ermöglicht überhaupt 
erst das Entstehen eines ethischen Problems.

Die Aussagen des Gorgias haben also eine tiefe philosophische Bedeutung und dürfen 
nicht als ‘rhetorische’ oder ‘sophistische’ Aussagen abgetan werden; manche Probleme, 
die erst Platon formulieren und eingehender erörtern wird, sind ansatzweise bereits 
in diesem Text enthalten. Um die Verführungskraft des Eros zu exemplifizieren, führt 
Gorgias die Kunst an; die Kunstwerke -  wie Bildsäulen und Götterbilder -  sind eine 
‘Augenweide’ ; als solche wirken sie auf das Pathos und rufen Sehnsucht und Liebe 
hervor. »Vieles gibt es, das vielen Liebe und Sehnsucht nach vielen Dingen und Personen 
einflößt,«11 (§ r8). Daraus zieht Gorgias den Schluß, es sei nicht verwunderlich, daß 
Helena sich von der Schönheit des Verführers überwältigen ließ. Kunst tritt dann auf 
wenn die uns umgebende Welt so oder so gedeutet werden kann. Dann können auch d.;



verschiedensten, möglichen Welten vorgetäusdit werden. Die Kunst vermag zu täuschen, 
weil sie sidi sinnlicher Zeichen bedient und direkt auf die Leidenschaften wirkt. Nach­
dem Gorgias die Macht der Typen, die das unbewußte Sinnesleben beherrschen, gezeigt 
hat, betont er die Unvorhersehbarkeit, die Plötzlichkeit und zugleich die Zufälligkeit 
der pathetischen Wirkungen: »Denn wen die Liebe überkommt, zu dem kommt sie im 
einzelnen Falle durdi des Zufalls Fänge — nicht durdi bewußten Entschluß und durch 
Zwangs Wirkung des Eros, nicht durdi listige Verabredung.«12

Mit seiner Erkenntnis der Diskrepanz zwischen rationaler Einsicht und dem, was die 
Schemata des Sinneslebens in uns bewirken, hat Gorgias den Ursprung der Täuschungs- 
mÖglichkeit im Pathos entdeckt. Pathos und Ratio können in ihrem Konflikt bis zur 
Krankheit, bis zum Wahnsinn führen, behauptet Gorgias (§ 17).

Der wesentliche theoretische Inhalt der Rede besteht also nidit nur darin, daß hier
— und zwar zum erstenmal in der Geschichte des Abendlandes — der Grund für die 
Madit des Pathetischen aufgedeckt und prinzipiell erörtert wird, sondern vor allem in 
der Aufdeckung der Kluft zwischen dem, was das Rationale offenbart und dem, was uns 
die pathetischen Bilder vermitteln, bzw. dem, was uns vom Eingesehenen abbringt. 
Diese beiden Grunderkenntnisse bilden den logischen Aufbau der Verteidigungsrede 
für Helena. Die Analyse von Helenas Verführung mündet in eine prinzipielle Erörte­
rung und führt zur Einsicht in die menschliche Situation überhaupt. Ein weiterer we­
sentlicher Aspekt der Apologie betrifft die Überprüfung der geschichtlichen Tradition 
Griechenlands, soweit sie mit der Gestalt der Helena zu tun hat. Diese Überprüfung 
ist wiederum exemplarisch, da sie das Wesen der menschlichen Geschichtlichkeit zum 
Vorschein bringt, in der sidi die Dualität der Macht des Pathos und des Logos aus­
wirkt.

3 D a s Problem  des Dualismus von Pathos und Logos, von Form  und Inhalt

Die Redekunst entwirft den pathetischen Rahmen, innerhalb dessen Spannung die 
Worte, die behandelten Fragen, die erörterten Handlungen ihre leidenschaftliche Bedeu­
tung erhalten, eine Spannung, durch die die Hörer in den vom Redner entworfenen 
Rahmen buchstäblidi ‘hineingesaugt’ werden. Dies ist der wesentliche Inhalt der Ver­
teidigung der Helena und damit der in ihr enthaltene Hinweis auf die menschliche 
Situation.

Das pathetische Wort — und jedes Kunstwort ist pathetisch -  wirkt durch seine Un­
mittelbarkeit. Weil sich das pathetische Leben im Rahmen von unmittelbar weisenden 
Zeichen abspielt, muß das Wort diese Zeichen beschwören, um damit die Leidenschaf­
ten auszulösen oder zu besänftigen. Als leidenschaftliches und nicht ausschließlich ratio­
nales Wesen braucht der Mensch das pathetische Wort.

So entstand im Verlauf der Jahrhunderte -  unter dem Aspekt der Beziehung zwi­
schen Inhalt und Form — audi immer wieder die These, daß die Bilder der Kunst, das 
Rhetorische vorwiegend aus einer pädagogischen Erwägung anzuerkennen seien, näm-



lieh als Hilfsmittel, um -  wie wir sagten -  die ‘Strenge’, die ‘Trockenheit’ der rationalen 
Rede zu ‘mildern’ . Der Rückgriff auf Bilder, auf Metaphern, auf das gesamte Rüstzeug 
der künstlerischen Sprache und der Redekunst dient in diesem Falle nur dazu, die Auf­
nahme der rationalen Wahrheit ‘leichter’ zu gestalten.

Dementsprechend kam es sogar zu einer ganz bestimmten Verteidigung der Kunst. 
Weil sie pathetisch wirksame Bilder, Schemata benutzt, so kann sie bei der Bildung des 
Mensdien eine wesentliche Funktion übernehmen, sofern sie durch die Erregung der 
Leidenschaften die Wahrheit zugänglicher zu machen vermag. Kunstvoll die Wahrheit 
auszusprechen, bedeutet, sie annehmbarer zu gestalten. Also eine pädagogische Auffas­
sung der Kunst.

Wir wollen aber nun das engere Problem der Beziehung zwischen Form und Inhalt 
der Kunst und ihrer pädagogischen Aspekte verlassen und die diesem Problem zu­
grundeliegende prinzipielle Frage nach der Beziehung zwischen Pathos und Logos, 
zwischen Zeichen, Schema und Ratio in der menschlichen Rede erörtern.

In der abendländischen Tradition verband sich diese Frage ursprünglich mit der Dis­
kussion über die Beziehung zwischen Form und Inhalt der menschlichen Rede bzw. 
zwischen Redekunst und Philosophie. Dabei wurde der Redekunst allgemein eine for­
male Funktion zugesprochen, während die Philosophie -  als Episteme, als rationales 
Wissen auf gebaut -  den wahren, sachlichen Inhalt liefern sollte. Diese Frage ist deshalb 
so bedeutsam, weil das Wesen des Menschen sowohl von logischen als auch von pathe­
tischen Elementen bestimmt ist und infolgedessen die Rede den Menschen als Einheit 
von Logos und Pathos nur dann erreichen kann, wenn sie beide Aspekte anspricht.

Der rationale Prozeß des Wissens besteht darin, die Gründe und Funktionsprinzipien 
anzuführen, durch die eine Erscheinung in einer gegebenen Weise zu ihrer Bestimmung 
gelangt; daraus folgt, daß jede Behauptung, die nicht nachgewiesen und bewiesen wer­
den kann, als ‘a-rational’ — weil jeglicher wissenschaftlichen Begründung bar zu betrach­
ten ist. Heißt ‘Lesen’, légein, die Gründe für eine vorliegende Begründung darzulegen, 
dann folgt daraus, daß auch der Akt des ‘Glaubens’, der ‘Überzeugung’, der — seiner 
Struktur nach -  nicht aus einer wissenschaftlichen Aussage entspringt -  wie es bei der 
rhetorischen Rede der Fall ist —, keinen Wissenschaftscharakter hat. Ein ‘Glaube’ kann 
allenfalls ‘bezeugt’ werden; solche Bezeugung erscheint jedoch im wissenschaftlichen 
Bereich als irrationaler A kt ohne jeglichen Sinn, wenn er den Anspruch erhebt, einen 
Beweis zu ersetzen. Dasselbe gilt für die ‘Überzeugung’, die aus einem Glaubensakt ent­
springt. In der rationalen, wissenschaftlichen Welt haben ‘Überzeugungen’, die nicht aus 
der Strenge einer Beweisführung entstehen, kein Gewicht. Der absolute Vorrang des Be­
weises scheint unbestritten; denn wie sollte man sich anderenfalls vor Willkür bewahren? 
Entsteht nicht das Streben nach wissenschaftlicher Strenge vielleicht gerade aus dem 
Wunsch und aus der Notwendigkeit, der subjektiven, relativen Welt zu entkommen? So 
gelangt ‘Glauben’ -  pistis -  allein zu der Bedeutung von Doxa, Meinung; Glauben und 
Überzeugung hervorzurufen mag dann allenfalls das Ziel der Rhetorik sein, die aus dem 
besonderen Bereich der rationalen Welt ausgeschlossen wird.



Am Beginn des modernen Denkens hat Descartes die Rhetorik -  und mit ihr ein 
bedeutendes Element der humanistischen Lehre — endgültig aus dem wissenschaftlichen 
Bereich verbannt; er wies nämlich darauf hin, daß die einzig wahre und zulässige Form 
der Überzeugung nur jene sei, die aus einem Vernunftschluß bzw. aus einem Beweis 
entsteht. »Die Beredsamkeit schätzte ich seh r . . .  Jemand, der den schärfsten Verstand 
hat und seine Gedanken am besten zu ordnen versteht, um sie klar und verständlich 
zu  machen, kann die Leute am besten von dem, was er vorbringt, überzeugen, selbst 
wenn er nur niederbretonisch spräche und niemals Rhetorik studiert hätte.«13

Eine solche These bringt bedeutende Konsequenzen mit sich: i) Die einzige und wahre 
Pädagogik, die einzige und wahre Lehrmethode ist der Sdiluß der Vernunft, ist der 
Beweis, der in seiner Entwicklung und in seinen Regeln gelehrt und gelernt werden 
kann. Die Pädagogik gründet in Erklärung. 2) Die Bezeugung verliert jede Bedeutung; 
das einzig gültige Zeugnis ist der logische Prozeß. Seine Struktur ist von der Rationalität 
des Beweises bedingt. Die Probleme des Aufbaus -  also sogenannte ‘Form’-Probleme -  
die sich nidit mit der Struktur des rationalen Beweises identifizieren lassen, sind 
rhetorisdie, nicht wissenschaftliche, d. h. äußere, 'formale’ Probleme. Mit anderen Wor­
ten: der rationale Gehalt bedingt die Form; auf dem Gebiet der Wissenschaft gibt es 
kein Formproblem, das sich vom rationalen Gehalt trennen läßt. 3) Das Wissen ist in 
seinem Wesen unhistorisch, und zwar deshalb, weil eine logische Begründung immer 
gültig sein wird, wenn sie auf Grund ihrer Notwendigkeit und Allgemeingültigkcit, die 
ihr laut Definition zukommen, anerkannt ist. Der geschichtliche Charakter des Wissens 
mag allenfalls eine Bedeutung für die Rekonstruktion der Entwicklung haben, die zum 
Wissen geführt hat. Das Wissen, dessen Besitz einmal erlangt ist, muß immer und über­
all gelten. 4) Jede Erkenntnis ist notwendig anonym, da die Vernunftgründe -  mit ihrer 
Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit -  nicht an einzelne Personen oder einzelne 
Individualitäten gebunden sind.

Fassen wir zusammen: es besteht ein rationalistischer Begriff wissenschaftlicher Ob­
jektivität, dem aus unterschiedlichen Gründen Anonymität, Ahistorizität und das 
Fehlen der Frage nach der 'Form’, soweit diese nicht mit dem rationalen Gehalt zusam­
menfällt, eigen sind.

Wenn nun in der humanistischen Tradition z. B. das rhetorisdie Element selbst im 
Gebiet der Wissenschaft eine zentrale Bedeutung hat, so folgt daraus, daß die rationa­
listisch aufgefaßte Wissenschaft antihumanistisch ist und sein muß. Von einem rein 
historisdien Gesichtspunkt aus ist es wichtig, schon jetzt diese Konsequenz gegenwärtig 
zu halten.

Dazu sei noch bemerkt: Es ist klar, daß rein rationale Argumente im pathetischen 
Bereich kein Schwergewicht haben. Niemand wird mit reinen Vernunftgründen Trost 
spenden können, niemand wird die Herzen mit rationalen Argumenten bewegen. Unter 
diesem Aspekt erscheint es verständlich, daß wissenschaftliche Erörterungen und wissen­
schaftliche Sprache z. B. kaum politisches Gewicht haben, solange die politische Wirk­
lichkeit sidi auf zwei Elemente gründet, die dem rein rationalen Prozeß unzugänglich



sind: auf das Pathetische und auf den notwendigen Bezug zum ‘Hier’ und ‘Jetzt’, d. h, 
zur historischen Wirklichkeit, die nidit rational ableitbar ist.

Dem Rationalismus fällt es nicht schwer, diese Tatsachen zuzugeben, da er davon nicht 
erschüttert wird, und zwar zu Recht; der wissenschaftlichen Realität -  gerade insoweit 
sie ahistorisch ist -  geht es nicht darum, den politischen Raum zu errcidien. Die poli­
tische Verwirklichung vollzieht sich durch Überzeugung und ist daher ein Werk von 
Menschen, die nicht dem 'wissenschaftlichen Verfahren folgen, sondern der Kenntnis der 
menschlichen Psyche, der Leidenschaften und der besonderen Situationen. Aus einer 
solchen Einstellung aber ist die Rhetorik entstanden, die die politische Rede (die das 
Zukünftige, d. h. das, was noch nicht ist, betrifft), die juristische Rede (die sich auf das 
Vergangene richtet, also auf das, was schon gewesen ist) und schließlich die Lobrede 
umfaßt (die das zum Inhalt hat, was in einer bestimmten Situation gilt). Diese drei 
verschiedenen Formen der rhetorischen Rede haben einen situationsgebundenen, histo­
rischen Charakter.

Ist aber die Rhetorik notwendig? Offensichtlich ja, und zwar in bezug auf die Ge­
schichtlichkeit und Leidenschaftlichkeit des Menschen; die menschlichen Handlungen 
vollenden sich immer hier und jetzt, im Bereich einer konkreten Situation.

Um den aufgewiesenen Dualismus und die erwähnten daraus sich ergebenden Schwie­
rigkeiten zu überwinden, setzen wir unsere Untersuchung fort, speziell in Hinblick auf 
die Antike, um nachzuprüfen, ob und wie in ihr die Notwendigkeit eingesehen wurde, 
eine Einheit von Wissen und Leidenschaft in der Rede herzustellen, eine Einheit, die 
weder durch eine äußerliche pathetische Verkleidung eines rationalen ‘Inhalts’, noch 
etwa durch inhaltliche Rationalisierung einer pathetischen ‘Form’ erreicht werden kann. 
Zu diesem Zweck greifen wir auf Platons Dialoge >Gorgias< und >Phaidros< zurück, in 
denen -  wie traditionell angenommen -  dieser Dualismus zwischen Wissen und Rheto­
rik behauptet wird. Die Überprüfung des unseres Erachtens mißverstandenen platoni­
schen Dualismus von Rhetorik und Philosophie ist aufschlußreich für unsere Problem­
stellung.

4 D ie Überwindbarkeit des Dualismus von Pathos und Logos: 
Platons >Phaidros<

Die traditionelle Deutung sieht in der platonischen Stellungnahme gegen die Redekunst 
eine Ablehnung der ‘Doxa’, der Meinung und der Macht der Bilder, auf die die Rede­
kunst sich stützt; zugleich gilt diese Stellungnahme als eine Verteidigung der wissen­
schaftlichen Rede, also der ‘Episteme’ .

Als Grundargument der platonischen Kritik an der Redekunst wird stets die -  unter 
anderem im platonischen Gorgias zu Wort kommende -  These angeführt, daß nur der­
jenige, der ‘weiß’ (epistatai), auch richtig zu reden vermag; denn wozu würde das 
‘schöne’, das rhetorische Reden nützen, wenn es nur aus Meinungen (dóxa) -  also aus 
einem Nicht-Wissen -  entspränge? Diese Interpretation der platonischen Einstellung



in seinem Dialog >Gorgias< läßt jedoch unverkennbare sachliche Schwierigkeiten unbe­
rücksichtigt. Die so verstandene Ablehnung der Redekunst setzt eigentlich voraus, daß 
Platon auf dem Gebiet des Wissens jedes pathetische Element ablehnt. In mehreren 
Dialogen bringt Platon aber den philosophischen Prozeß mit dem Eros in Verbindung, 
was doch darauf schließen läßt, daß er dem Pathetischen sogar in der Philosophie -  als 
der Wissenschaft schlechthin -  eine entscheidende Rolle zuerkennt. Wir müssen uns also 
fragen, wie diese beiden sich scheinbar widersprechenden Thesen zu erklären sind und 
inwiefern sich das Wesen der Philosophie für Platon nidit in der Episteme, in dem für 
sie typischen rationalen Prozeß erschöpft.

Der platonische Gorgiasdialog setzt sich mit den Ansprüchen der Redekunst aus­
einander. Gorgias vertritt hier die These, daß die Redekunst zu Recht beanspruchen 
kann, »alles durch Reden auszuführen und zu vollbringen« (45 id ). Was sollen wir 
unter diesem ‘alles' verstehen? Die Antwort des Gorgias lautet: das Herrlichste und 
Wichtigste aller menschlichen Dinge, also Gesundheit, Reichtum, Schönheit; das zu er­
reichen, gehört zum Ziel der Redekunst. Ist aber die Redekunst wirklich fähig, diese 
Güter zu verschaffen, und vor allem, zu erkennen, ob sie tatsächlich die höchsten mensch­
lichen Güter sind? Der Arzt z. B. wird leugnen, daß jemand nur durch Reden und ohne 
sachliche Kenntnisse geheilt werden kann. Was nützt dann also die Kunst des Über- 
zeugens, der ‘peithein’? So nimmt sich Sokrates vor, zu erforschen, was »diese durch 
die Redekunst entstehende Überredung für eine ist« (453c). Er gelangt zur Unter­
scheidung zwischen wahrem und falschem Glauben {454 d 5) und beweist, daß es -  im 
Unterschied zum Glauben, zur Doxa -  kein wahres und falsches Wissen geben kann. 
Infolgedessen erhält das Wissen, die Episteme den Vorrang; sie duldet keine Form der 
Meinung neben sich, die nicht im Wissen aufgehoben ist. Geht der Redner nicht vom 
Wissen aus, sondern von der Fähigkeit, Glauben zu erwecken, so erweist sich seine 
Kunst als unzulänglich; der Glaube muß aus dem Wissen entspringen, oder er hat keine 
Berechtigung. M it anderen Worten: Schein und Sein können selbst erst auf Grund eines 
Wissens unterschieden werden. So beruht die Episteme ebenso wie die Techne, das be­
wußte Hervorbringen von etwas, auf der Kenntnis des Grundes. Da die Redekunst 
nicht vermittels einer solchen Kenntnis überzeugt, bleibt sie immer im Bereich des Schein­
wissens. Es gibt Beschäftigungen, die einem Wissen entspringen »und Fürsorge für das 
Beste der Seele tragen, andere, die, dies vernachlässigend, nur auf die Lust der Seele 
bedacht sind; diese unterscheiden nicht, welche Lust besser und welche schlechter für die 
Seele sei, sondern kümmern sich nur darum, wohlgefällig zu sein.« (Gorgias jo i  b 3).

Diese radikal negative Beurteilung der Rhetorik gilt in der Überlieferung als die 
endgültige Einstellung Platons, und zwar im Hinblick darauf, daß die Wissenschaft die 
wahre und einzig gültige Redekunst darstelle. Dabei bleibt jedoch das Problem der 
Beziehung zwischen Leidenschaft, Trieb und rationalem Prozeß ungelöst. Der Glaube, 
der im Mensdien auf Grund pathetischer Reden erweckt wird, müßte demnach dem 
Wissen weichen, bzw. von ihm aufgehoben werden; das Wissen allein kann aber, als 
rationaler Prozeß, den Menschen nidit bewegen und auch nicht zu irgendwelchen Hand­



lungen mitreißen. Gorgias trägt dem Sokrates folgenden Einwand vor: was hilft etwa 
das ganze Wissen des Arztes, wenn der Kranke sidi nicht dazu aufrafft, das zu tun, was 
jener ihm vorschreibt? Also braucht man dodi die Redekunst. Ein ähnlicher Ein wand: 
eine Gemeinde entscheidet sich meistens nidit für das, was ihr der Fachmann rät, son­
dern für das, was der zum Reden Befähigte ihr vorschlä’gt. Die audi schon früher deut­
lich gewordene Aporie sdieint unüberwindbar: auf der einen Seite ein wirkungsloses 
Wissen, auf der anderen Seite die Rede als reine Verführung.

Das Problem des Pathos (und damit der Redekunst) -  im Hinblick auf seine Bezie­
hung zur Philosophie — bildet den Schwerpunkt des >Phaidros<, des zweiten von uns 
hier herangezogenen Dialogs. Sein erster Teil betrifft — wie bekannt — den Eros. Phai- 
dros -  ein Schüler des Rhetorikers Lysias -  trägt eine Rede gegen den Eros vor. Diese 
Rede stützt sidi auf folgende Hauptargumente: wer der Macht des Eros verfällt, dem 
erscheinen die Menschen, die sozialen Werte, die Orte und die Zeiteinteilungen völlig 
verwandelt und unerkennbar, so daß er, wenn er aus dem erotischen Rausch erwacht, 
alles, was er getan hat, bereut, ja sogar für unverständlich hält; das nachträgliche Er­
wachen ist deswegen so bitter, weil ihm plötzlich eine unsinnige Vergeudung aller Güter 
offenbar wird.

Die darauf folgende Rede des Sokrates ist ebenfalls gegen den Eros gerichtet, gibt 
den eben vorgetragenen Argumenten aber genauere formale Akzente. Plötzlkäi jedodi 
bricht Sokrates ab; er schämt sich, gegen den Eros gesprochen zu haben, er befürchtet 
sogar die Rache des Gottes. So entschließt er sich zu einer neuen -  also einer zweiten 
Rede, die zu einer Lobrede auf den Eros wird.

Auf diese drei Reden über den Eros folgt der zweite Teil des Dialogs, dessen Thema 
das Wesen und die Struktur der Redekunst ist. Schon aus der Komposition des ganzen 
>Phaidros< ergeben sidi prinzipielle Fragen. Wenn Platon die Ansprüche der Redekunst 
leugnet, warum geht er hier im letzten Teil des >Phaidros< so eingehend auf ihr Wesen 
ein? Nur, um sie abzulehnen? Weiterhin: in weldier Beziehung stehen die zwei Haupt­
teile des >Phaidros< zueinander? Was hat das Problem des Eros, so wie es im ersten Teil 
erörtert wird, mit der Redekunst, dem Thema des zweiten Teils zu tun?

Der zweite Hauptteil des >Phaidros< beginnt mit einem feierlichen Hinweis auf die 
Musen, der sidi aus einem Mythos, und zwar dem der Zikaden, ergibt. Sokrates betont, 
man müsse, um richtig zu sprechen, die notwendige Muße haben. Diese Forderung ist in 
der hier von Platon geschilderten Gesprädissituation erfüllt, denn Sokrates und Pliai- 
dros liegen im Schatten der Platanen am Ufer des Ilyssos. Sokrates weist darauf hin, 
daß die Zikaden, »wie sie in der Hitze pflegen, über unseren Häuptern singend und 
sich untereinander besprechend, herabsdiauen« (Phaidros 2j8 e 6) und daß deswegen die 
beiden Gesprächspartner darum besorgt sein müssen, ‘würdig’ und nicht ‘wie Knedite’ 
zu reden. Die Zikaden stammten -  wie Sokrates erklärt — ursprünglich von Mensdien 
ab, die vor der Zeit der Musen lebten. Als die Musen erzeugt wurden und zu singen 
anfingen, seien einige dieser Mensdien so davon begeistert worden, daß sie, ihre Nah­
rung vergessend, nur singen wollten und darüber unvermerkt gestorben wären. Diese



den Gesang so Hebenden Mensdien seien zu Zikaden geworden, indem sie von den 
Musen die Gabe erhielten, von Geburt an keine Nahrung zu benötigen, um nur zu sin­
gen; allerdings hätten sie die Aufgabe, nach ihrem Tode den Musen selbst zu melden, 
ver unter den Mensdien welcher Muse am meisten hingegeben war. So kommt Sokra­
tes auf die Muse der Philosophie zu sprechen: »Der ältesten aber, Kalliope, und ihrer 
nächstfolgenden Schwester Urania, welche ja vornehmlich unter den Musen über den 
Himmel und über göttliche und menschliche Reden gesetzt sind und die schönsten Töne 
von sich geben, verkündigen sie die, welche philosophisch leben und ihre Art der Musik 
ehren.« (zjp d  3)

Im Hinblick auf Platons wiederholte Ablehnung der Redekunst wirkt es erstaunlich, 
daß hier eine Diskussion über sie hier so feierlich eingeführt wird. Allerdings — so könnte 
man einwenden -  da Sokrates bedacht ist, einem Sophisten gegenüber Stellung zu neh­
men, so will er feierlich die Ablehnung der rhetorischen Rede zugunsten der philosophi­
schen durdi besondere Feierlichkeit unterstützen. Diese so prinzipiell konstruierte Ein­
führung will wahrscheinlich zeigen, wie die Redekunst, um ‘wahre Rhetorik’ zu sein, 
sich in eine wissenschaftliche, philosophische Rede verwandeln muß. Zu klären ist dann 
jedoch, was Platon unter ‘philosophisch’ — im Gegensatz zur rhetorischen Rede — wirk- 
lidi versteht.

Allgemein wird jene Rede als philosophisch bezeichnet, die aus einem Wissen um den 
Grund entspringt; diese wissensmäßigen Aussagen besitzen einen rationalen Charakter, 
sie gehören in den Bereich der Episteme. Insofern wäre die philosophische Rede mit dem 
rationalen, wissenschaftlichen Vorgang identisch. Die rationale Rede geht aber wieder­
um von Prämissen aus, die — wie wir wissen -  infolge ihrer Grundsätzlichkeit selbst 
nicht rational sind. Der rationale Prozeß selbst schließt allerdings an sich die Einschal­
tung irgendwelcher musischer Elemente aus. Wenn aber Platon nun die einzige Über­
zeugungskunst, die er anerkennt, mit dem rationalen Wissen — Episteme — identifizieren 
würde, wie ist es dann zu verstehen, daß er das Philosophieren unter das Wahrzeichen 
der Musen stellt?

Weiterhin: der Mythos der Zikaden ist unverständlich; was soll der Zustand der 
Mensdien vor der Geburt der Musen bedeuten, warum sollen die Menschen so von den 
Musen und ihren Werken fasziniert worden sein, daß sie selbst die Nahrung vergaßen? 
Welche Beziehung besteht zwischen dem Philosophen und dem Musischen? Um diese 
Fragen beantworten zu können, müssen wir zunächst auf das Wesen und die Hierarchie 
der Musen eingehen,

f  D ie Musen und ihr W erk: das Entstehen des Kosm os aus dem Chaos

Die Bedeutungsgesdiidite des Wortes ‘Muse’ bleibt im unklaren. Der Versuch, die Be­
zeichnung ‘Muse1 etymologisch abzuleiten, beginnt bereits in der Antike, und zwar bei 
Platon. Im >Kratylos« heißt es: »Die Musen aber und überhaupt die Musik hat Apollon



wohl offenbar vom Nachsinnen (möosthai) so genannt.« (406 a). Im Wort möosthai ist 
ein Forschen, Stürmen und Drängen enthalten. Plutarch führt neben der Ableitung der 
Musen aus homoü oiisai (zugleich, gleichzeitig Seiendes), wo er auf ihre Einheit hin­
weist (Plutardi, De fraterno amore 6) eine zweite an, die sidi für ihn aus der Analogie 
zwischen Mousai und Mneîai, den Erinnernden ergibt (Plutardi, Quaest. conv, IX, 14). 
Diese beiden Hinweise auf das Nachsinnen und das Erinnern bezeichnen wesentliche 
Momente des musischen Bereichs,14

Die Musen sind Töchter des Zeus (Homer, Ilias, I, 491; Od. V II, 488); ihre Mutter, 
die Göttin Mnemosyne wird erstmals bei Hesiod genannt (Theog. 53 ff.). Homer spricht 
ganz allgemein entweder von der Muse (Od. I, 1) oder von mehreren Musen (II. I; 604). 
Die Neunzahl taucht erst bei Hesiod auf (Theog. 76 ff.).

Jeder einzelne Musenname bezieht sich auf ein bestimmtes Gebiet: Klexo (vgl. kleos) 
der Ruhm bzw. das Erinnern; Thaleia (vgl. thalia) die Lebensfreude, das Fest und das 
Blühen, das Sprießen (thallein); Urania, die Himmlische; Erato (vgl. eraté), die Lie­
benswerte, ein Hinweis auf den Eros; einige Musennamen beziehen sidi auf die gleichen 
Tätigkeiten, auf Gesang und Tanz: hierher gehören Melpomene (mélpein), das Singen, 
Terpsichore (térpsis und chóros), die Tanzfrohe, Polyhymnia, die Gesangsreidie, und 
Kalliope, wahrscheinlich abgeleitet von opi kale, also diejenige, die eine schöne Stimme 
besitzt.

Zu Beginn der >Ilias<, wo die Muse zum erstenmal angerufen wird, heißt es: thea, 
‘Göttin’. Ist mit dem Attribut 'göttlich’ das Unbedingte gemeint, so kommt den Musen 
diese Benennung wohl zu. Als der ihnen am nächsten stehende Gott erscheint Apollon: 
zusammen mit ihm treten die Musen etwa in der >Ilias< (I, 603), in der >Odyssee< (VIII, 
488) und bei Hesiod (Theog. 94) auf. Selten wird ihre Beziehung zu Dionysos erwähnt, 
was sie verbindet, ist ihre Fähigkeit, den enthusiastischen Zustand der Mania auszulösen.

Von den Dichtern werden sie als die Singenden und Sagenden genannt: »Sing« 
und »sag an« heißt es am Anfang der >Ilias< und der >Odyssee<. Bei Homer singen sie 
während des Göttermahls (II, I, 604) oder während der Leichenfeier für Achill 
(Od. X X IV , 60 ff.). Erst bei Hesiod (Theog. 4; 7; 63) erscheinen erstmals die ‘tanzen­
den’ Musen. Der Redner Aristides berichtet von einem verlorenen Zeushymnos Pindars 
(Uber die Rhetorik, II, 142 Dind.), in dem die Schöpfung der Musen von den Göttern 
selbst begründet wird. Die Götter baten Zeus, er möge Gottheiten erschaffen, die die 
großen ‘Sdiöpfungswerke’ (erga) mit ‘Worten’ (lógois) und ‘Musik’ (mousiki) aus- 
schmüdtten.

Es stellt sich die Frage, ob die verschiedenen Tätigkeiten und Phänomene im Bereich 
der Musen auf ein gemeinsames Prinzip zurückzuführen sind. Erst die Beantwortung 
dieser Frage wird es verständlich machen, warum Platon im >Phaidros< mit dem 
Mythos der Zikaden, auf die Musen zurückgreift, außerdem: was einerseits der Zustand 
der Mensdien vor der Erschaffung der Musen und andererseits ihr ‘begeisterter’ Zustand 
nach der Erschaffung jener Göttinnen bedeutet. Bei den Tätigkeiten der Musen spielt 
offensichtlich das Einordnen, die Ordnung eine vorrangige und verbindende Rolle.



Ordnung der Bewegungen erscheint im Tanz, Ordnung des Tones im Gesang und Ord­
nung der Wörter im Vers. Weiterhin bildet Ordnung den Ausgangspunkt für Rhythmus 
und Harmonie. Platon sagt in den >Nomoi<: »Die Ordnung der Bewegung führe aber 
den Namen Rhythmus, der Ordnung der Stimme, der Verbindung der hohen mit den 
tiefen Tönen, werde der Name Harmonia gegeben.«16 In der >Politeia< heißt es, daß 
»Harmonia und Rhythmus am meisten in das Innere der Seele dringen und sie am 
meisten ergreifen« (401 d).

Der in den >Nomoi< gegebene Hinweis auf die Ordnung der Bewegung’ erscheint uns 
besonders bedeutsam, weil die Bewegung ein Grundphänomen im Bereich des Seienden 
darstellt; alles durdi die Sinne Vermittelte weist ein Werden auf, d. h. eine Bewegung 
in sich (Veränderung) oder im Raum (räumliche Bewegung), Das Werden zu ordnen 
bedeutet, es in ein Maß einzuspannen, wodurch verhindert wird, daß das Werdende 
ins Unbegrenzte überiließt. Auf Grund der Anwendung eines Maßes verläuft die Be­
wegung innerhalb bestimmter Schranken und unter bestimmten Gesetzen, sie wird, wie 
wir zu sagen pflegen, ‘ein-geordnct1. So ist es zu verstehen, daß den Zahlen ursprünglich 
eine religiöse Bedeutung zugesprochen wurde, sie stellten das ordnungschaffende Maß 
schlechthin dar. Als Ordnungsfaktor ist die Zahl innerhalb der stets wechselnden Phäno­
mene auf das stets Sidi-gleidi-Bleibende gerichtet. Die Zahl wird zum Symbol des 
sakralen Rhythmus, denn die Macht der Ordnung faßt und bindet das zerrinnende 
Werden. Als Ausdruck der Ordnung offenbart die Zahl dem Mensdien das ihn ewig 
Angehende.

Musen treten als Ordnung stiftende Gottheiten auf, um einen Kosmos zu schaffen. 
Diese ursprüngliche Bedeutung der Musen wird meist dadurch verdeckt, daß sie pauschal 
als die Sdiirmgottheiten der ‘schönen’ Künste betrachtet werden. Unter ‘schönen’ 
Künsten versteht man andererseits gewöhnlich jene, in denen der einzelne etwas 
Eigenes und im höchsten Maße Individuelles schafft. Diese Auffassung ist jedoch der 
antiken vollkommen entgegengesetzt. Platon klagt in den >Nomoi< über den Verfall 
der Künste, sofern sie nicht mehr Ausdruck der ursprünglichen und objektiven Harmonie 
seien, Diese Klage bezieht sich auf den Verfall der mousike, die einst die Einheit von 
Gesang, Vers und Tanz in ihrer ursprünglichen Objektivität verkörperte. »Dichter 
wurden im Lauf der Zeit zu Urhebern amusischer Gesetzwidrigkeit, von Natur zwar 
begabt, aber des der Muse Gebührenden und vom Gesetz Vorgesdiriebenen unkundig, 
im bacdiisdien Taumel und mehr als sie sollten der Lust sidi hingebend, indem sie 
Hymnen mit Klagegesängen und Siegeslieder mit Dithyramben verbanden, im Lauten - 
schlagen das Flötenspiel nadibildecen und alles mit allem vereinigten, wider Willen 
aus Unverstand die mousike verleumdend, als ob es in ihr audi nidit die geringste 
Richtigkeit gäbe.« (Nomoi, 700 d/e).

Die Musen statt dessen stellen die. Bindung an das Objektive dar, das die ursprüngliche 
Ordnung der menschlichen Welt gegenüber der Willkür, dem Subjektiven, Relativen, 
Veränderlichen ermöglicht. Diese Bindung ist aber -  der Definition der Episteme ent­
sprechend -  Quelle des Wissens.



Das Zurückgreifen auf den Grund, in dem das Wissen verankert ist, erweist sidi als 
ein Erinnern des Ursprünglichen. Hieraus erklärt sidi audi die Verbindung zwischen 
Mnemosyne und Ruhm; der vom Ruhm umgebene Mensdi tritt in die Gegenwart des 
ewig Geltenden, Die Musen ‘rühmen', da sie das Objektive kennen, das nidit dem 
Wechsel unterliegt. »Musen aus Pieria, die ihr rühmt durdi Gesänge, kommt hierher, 
sprecht von Zeus« (Hesiod, Erga i). Die Musen stiften einen Kosmos: sie entwerfen 
eine geordnete Welt, wo alles in seinen jeweils wesensgemäßen Grenzen erscheint. 
Durch die Musen wird die Wirrnis gelichtet und ‘aufgehoben’. Sie führen zu neuen 
Landschaften, mit ihrer Hilfe werden alltägliche Orte und Zeiten in all ihrer Relativität 
verlassen. Das alles wird etwa im Wagen der Musen symbolisiert, »Die Menschen, 
die einst den Wagen der . . .  Musen bestiegen, mit der klingenden Phorminx, sie 
sandten rasch wohlklingende Gesänge aus« (Pindar, Isth. 2, 1 ff).

All diese Grundelemente des Musischen wirken zusammen in dem von den Musen 
ausgelösten Zustand der Mania, der Ergriffenheit, des Wahnsinns. Die Mania wird als 
Ursprung der Dichtung und der Kunst leicht mißverstanden, wenn man sie einfach 
mit psychologisch gesehenem Enthusiasmus identifiziert. Die Deutung muß berück­
sichtigen, daß es sich dabei um ein prinzipielles Ereignis handelt, in dem etwas Unab­
leitbares, Archaisches zum Vorschein kommt. Das sdilechthin Unbedingte kann sich 
nur dadurch offenbaren, daß es sich unser bemächtigt. Unter diesem Aspekt ersdieint 
die Mania als spezifisches Kennzeichen des archaischen Bereichs.

Allgemein wird die Inspiration, der Enthusiasmus der Mania fast ausschließlich mit 
der Kunst in Zusammenhang gebracht. Diese Auffassung bleibt jedoch unzulänglich, 
weil dem ‘Musischen' als Inspirationsphänomen eine viel weitere und ursprünglichere 
Bedeutung zukommt. Der musische enthousiasmés bewirkt durch geordnete Bewegung 
(Tanz), Gesang und Vers die Eröffnung des menschlichen Raumes und überwindet das 
Chaos. Weil das Musische eine unbedingte Realität hervorbringt, sind seine Eigen­
schaften notwendigerweise manisch-unmittelbar, was überhaupt auf jede nicht ableit­
bare Tätigkeit zutrifft. Der musische Mensdi ist ‘weise’ (sophós) in der ursprünglichen 
Bedeutung dieses Wortes; Weisheit besteht im Innehaben der unbegründbaren, archai­
schen Weisungen. So sagt Pindar: »Midi berief die Muse zum auserwählten Verkünder 
weiser Worte, für das reigensdiöne Hellas zu beten« (Pindar Dith. 2, Frag. 70 b 23). Im 
Bereich dieser Weisheit kann der Beweis für eigene Berufung nie durch eine rationale 
Begründung erfolgen, sondern nur durch die Realisierung des eigenen Werkes, das als 
Zeuge und Beispiel (exemplum) für die unbedingte Wirklichkeit steht. Was der einzelne 
kraft der Musen äußert, sind Aussagen, Verkündigungen der göttlichen Macht. Der 
Sänger Thamyris z. B., der seine Gabe dazu verwendet, Subjektives, d. h. etwa eigene 
Absichten zu äußern, wird bestraft und seiner Fähigkeit beraubt (Ilias II, 494). Nadi 
griechischer Auffassung zeigt sich nur der als Dichter, als Verkünder im Auftrag der 
Musen, der das, was ihn bewegt, durch die mousike zu ordnen vermag und so die 
Zufälligkeit und das Chaos der Phänomene aufhebt, »Dichter können das von den



Göttern vertrauensvoll vernehmen, dodi es selbst ausfindig zu machen, ist für die 
Sterblichen ein aussichtsloses Bemühen« (Pindar, Paian 6, y i  ff).

Im platonischen >Phaidrost wird — gleichsam in einer großen Überschau -  der Ein­
fluß der Musen folgendermaßen gedeutet: »Die Begeisterung und Mania, die von den 
Musen erzeugt wird, ergreift eine empfindsame und geweihte Natur erregend und 
bacchantisch aufwühlend, und in Gesängen und übrigen Sdiöpfungen tausend Taten 
der Vorfahren verherrlichend, bildet sie die Nadikommenden. Wer aber ohne die 
Mania der Musen bei den Pforten zur Poiesis sich einfindet, im Glauben, er könne durch 
Techne allein schon Dichter werden, der bleibt ohne Telos, und die Poiesis des nur Ver­
ständigen wird von der Poiesis des Wahnsinnigen in die Dunkelheit verdrängt« (Phai- 
dros, 245).

6 D er musische UrSprung philosophischer und pathetischer Rede

Kehren wir zu den offengebliebenen Fragen zurück, mit denen wir vorher die Inter­
pretation des platonischen >Phaidros< abgebrochen haben. Nach unseren Erörterungen 
über die Eigenart und die Aufgaben der Musen beginnen wir zu verstehen, was Platon 
mit dem Zustand der Menschen vor der Geburt der Musen meint, bzw. was die Musen 
den Mensdien schenkten und warum diejenigen, die sidi den Musen widmeten, alles 
zugunsten eines musischen Tuns vergaßen. Mit dem Auftreten dieser Göttinnen kommt 
es zur Überwindung des Chaos, wird Ordnung gestiftet, tritt ein Kosmos zutage. Das 
Werden, das Ständiganderssein, wird durch das Maß im Archaischen verankert: durdi 
den sakralen Tanz die Bewegung im Raum; durch die sakrale Harmonie die Beziehung 
zwischen Höhe und Tiefe der Stimme; durch die sakrale Dichtung, durdi den Rhythmus 
das Werden der Sprache. Alle diese grundsätzlichen Momente bilden die Einheit der 
mousike.

In diesem Sinne erscheinen die Musen als Schöpferinnen der mensdilidien Welt. Unter 
diesem Aspekt muß auch die Redekunst erörtert werden. Demnach kann Platon unmög­
lich die wahre Redekunst mit der Episteme identifizieren, die wegen ihres rationalen 
Charakters jedes musische Moment ausschließt. Im zweiten Teil des >Phaidros< ver­
sucht Platon, das Wesen der ‘wahren’ Rhetorik zu klären. Wir fassen hier nur den 
Grundgedanken zusammen. Er beginnt mit dem Nachweis, daß die ‘Dianoia* -  also der 
rationale Prozeß, der im Nous als Einsidit der ursprünglichen ‘Ideen’ wurzelt -  die 
Voraussetzung für eine wahre Rede bildet. Dianoia ist eben der rationale Prozeß, 
der nur auf Grund, bzw. ‘durdi’ (dia) den Nous sidi verwirklichen kann. Sokrates 
behauptet, daß der Redner im Hinblick auf das, worüber er redet, Dianoia besitzen 
müsse. Als Phaidros entgegnet, dies sei weder notwendig nodi zweckmäßig, denn die 
Menge lasse sidi nur durch ‘Schein’ leiten, veranschaulicht Sokrates seine These durdi 
ein Beispiel. Wenn jemand einen anderen überreden sollte, ein Pferd zu kaufen, um 
damit in den Krieg zu ziehen, aber weder der Überredende noch derjenige, der über­



redet werden soll, den Untersdiied zwischen einem Pferd und einem Esel kenne, so 
handle es sich dabei gewiß nicht um Redekunst. Dieses Argument auf die Staatslenkung 
übertragend, sagt Sokrates: »Wenn also der Redekünstler unwissend (agnoòn) über 
das Gute und das Böse einen ebenso beschaffenen Staat sich vornimmt und ihn zu 
überreden suchte, nicht etwa einen nichts bedeutenden Esel als ein Pferd anpreisend, 
sondern ein Übel als ein Gut, und nachdem er die Meinung des Volkes kennengelernt, 
ihn nun überredet, Übles zu tun statt des Guten: was für eine Frucht, glaubst du, 
werde die Redekunst dann ernten von dem, was sie gesät?« (Phaidros, z6o b).

Um im Hinblick auf die Staatslenkung gut reden zu können, müßte der Redner erst 
die Dianoia, die Einsicht, besitzen, die die Unterscheidung von Gut und Böse ermög­
licht. Dia-noia ist, wie wir sagten, jene Fähigkeit, die uns durdi den Nous — d. h. auf 
Grund der Einsicht in die Ardiai — zu einem begründeten Unterscheiden befähigt. 
‘Nous’ ist nicht mit Episteme (Wissen) identisch, er bildet vielmehr deren Voraus­
setzung, sofern die Episteme nur nach einer vorangegangenen Einsicht (noeîn) in die 
ursprünglichen Gründe und im Rückgriff auf diese etwas beweisen bzw. erklären kann. 
Erst auf Grund jener unmittelbaren Erleuchtung durch den Nous kann die Ratio nach­
träglich wissenschaftliche Schlüsse ziehen.

Nicht die Episteme ist Quelle der wahren Rhetorik -  denn wegen ihres rationalen 
Charakters könnte sie gar keine Wirkung auf die Leidenschaft ausüben - , sondern die 
ihr zugrunde liegende, nicht rationale noetische Einsicht.

Wer nicht vermittels noetischer Einsichten redet, der stützt sich dementsprechend auch 
nicht auf ursprüngliche, sondern nur auf scheinhafte Bilder, die als solche pathetisch 
wirken, aber nur im Sinne einer Verführung. Sokrates beharrt deswegen auf der These, 
daß dort, wo keine Dianoia waltet, die Leidenschaften nur durch einen Schein, nur durdi 
Schatten von Bildern angeregt und gelenkt werden, Sokrates behauptet, daß Phaidros, 
wenn er »nicht gründlich philosophiert, audi niemals gründlich über irgend etwas 
reden wird« (261, a 4), und verweist damit auf die Notwendigkeit, daß der Philosoph 
sich bis zum ‘noeîn’ erhebe,

Platon sieht die wahre Redekunst als Psychagogie, die erst mit dem Innehaben der 
ursprünglichen Bilder (eidë) zu ihrer eigentlichen ‘bewegenden’ Funktion gelangt. Wenn 
sie so das menschliche Handeln in ursprünglicher Weise leitet, erfüllt sie eine Aufgabe, 
die der rationale Prozeß nie erfüllen kann. Deswegen leugnet Sokrates auch, daß sich 
die ‘wahre Redekunst’ nur auf das Gebiet des Juristischen oder des Politischen -  also 
auf Einzelgebiete des menschlichen Handelns -  beschränken könne oder dürfe. »Nicht 
also nur auf die Gerichtsstätten erstreckt sich die Kunst des Gegenredens und auf die 
Volksversammlung, sondern, wie es scheint, für alles, was geredet wird, gäbe es, wenn 
es eine gibt, nur diese eine Kunst, durdi welche jemand imstande ist, jedes Ding jedem, 
dem es nur möglich ist, und für alle, bei denen es möglich ist, ähnlich darzustellen« 
(261 e). Selbst die Täuschungsmöglichkeiten setzen die dianoetische Einsicht voraus; nur 
auf Grund des Nous können Täuschung und Wahrheit unterschieden werden.



Sokrates behauptet, daß nur »wer das Un verborgene eingesehen hat, leicht im 
Reden die Zuhörer führen wird«1®. Daß er unter Wahrheit (aletheia) nicht jene Unver­
borgenheit versteht, die sich durdi Episteme ergibt, sondern jene unmittelbare, die 
dem Nous eigen ist und die unmittelbares Einsehen erringt und pathetisch wirkt, 
erw eist sidi ganz eindeutig in seinen Schlußworten. Sokrates betont, daß er zu seiner 
Theorie, zu seiner ‘Sdiau’ der wahren Redekunst nur durch Philosophie und nicht durch 
Episteme gelangt ist. Die Götter, die Musen bilden den Ausgangspunkt seiner Einsicht. 
»Und dies, oh, Phaidros, schreibe idi den hier wohnenden Göttern zu. Vielleicht haben 
audi die Dienerinnen der Musen uns die Gabe eingehaucht, denn ich habe an keiner 
Kunst des Redens Anteil.«17 Diese abschließende Äußerung des Sokrates als eine 
‘literarische’, ‘rhetorisdie’ Formulierung zu deuten, hieße das Wesen der platonischen 
Gedanken verdecken. Man würde vergessen, daß es für Platon zwei Unverborgen­
heiten gibt; die ursprüngliche, die noetiscb durdi unmittelbar einzusehende zwingende 
Bilder erfahren wird und ‘musische’ Einflüsse zuläßt; andererseits die abgeleitete Un­
verborgenheit, die dem rationalen Prozeß der Episteme entspringt, aber keine Seele 
bewegen kann.

Jetzt verstehen wir, was Sokrates im Sinne hatte, als er mit seiner Schilderung des 
Zikadenmythos auf die Musen hinwies. Wenn das Noetische den Ursprung jedes 
wahren pathetischen Redens darstellt, wenn das Noetisdie und seine aletheia sidi nicht 
mit der Rationalität der Episteme dedtt, wenn endlich das Noetische zum Gebiet der 
prinzipiellen Weisungen gehört, so konnte und mußte die Abhandlung über die Rede­
kunst unter dem Zeichen der Musen, der göttlichen Quelle aller menschlichen Ordnung 
stehen. Der erste Teil des >Phaidros< -  der das Problem des Eros, der Leidensdiaft, be­
handelt -  enthüllt unter diesem Aspekt seine sachliche Verknüpfung mit dem zweiten 
Teil. Das Wort kann als wahre und gleichzeitig 'aufregende’ Rede nur dann erkannt 
werden, wenn es in der dianoetisdien, pathetischen Einsicht wurzelt.

Zusammenfassend: Wir sind gezwungen, drei Arten von Reden zu unterscheiden:
1) Die äußerliche rhetorische Rede, die nur auf Bilder zurückgreift, weil diese auf die 
Leidenschaften wirken; da aber diese Bilder nicht aus der Einsicht stammen, bleiben 
sie Gegenstand der Meinung. Hier handelt es sich um die falsche pathetische Rede.
2) Die Rede, die einem Wissen entspringt; sie ist wahr, denn sie hat einen rationalen, 
beweisenden und erklärenden Charakter, kann aber nidit rhetorisch wirken, da die rein 
rationalen Argumente die Leidenschaften nidit erreichen. 3) Die wahre rhetorische Rede, 
die nicht rational ist, die aus der Einsicht hervorgeht und auf Grund der Urbilder 
bewegend und weisend wirkt. Die Rede des Weisen, des ‘Sophos’, des Einsichtigen
-  nicht die des im Sinne der Episteme Wissenden -  führt, leitet und zieht an. Der 
Dualismus von Pathos und Inhalt erweist sich nur im Rahmen der rein rationalen Rede 
als unüberwindbar.

Was wir hier an der wahren rhetorischen Rede hervorzuheben versuchten, wurde im 
Zeitalter des Hellenismus in der Schrift >Peri Hypsous< als Wesen der erhabenen 
Sprache bestimmt. »Das Ungewöhnliche überredet nicht, sondern verzückt die Hörer;



überall ist das, was Staunen erregt und erschüttert, stets mäditiger als das Überredende 
oder nur Gefällige, da wir unseren Überzeugungen meistens gebieten können, jenes 
andere aber durch seine Macht und unwiderstehliche Wucht außerhalb der Gewalt jedes 
Hörers steht. , .  Das Erhabene, wenn es im rechten Augenblick herrorbridit, zerstreut 
alle Dinge nadi A rt eines Blitzstrahles und zeigt im Augenblick die gesamte Kraft des 
Redners.«1®

i Κόσμος πόλει μέν εϋανδρία, σώματι δέ κάλλος, ψυχήι δέ βοφία, πράγματι δέ άρεχή, 
λόγωι 6έ άλήθεια· Gorgias, Lobrede auf Helena, in Fragm. d. Vorsokratiker, hrsg. von 
Diels/Kranz, Bd. II, 9. Aufl., Berlin 19$% Nr. 8a, 11; S. 2S8, § 1.

z Toi 6' αότοΰ όνδρός J.éEat τε τό δέον όρθώς καί έλέγξαι. Gorgias, a. a. Ο., § »■
3 Vgl. dazu E. Barmeyer, Die Musen. Ein Beitrag zur Inspirationstheorie. München 1368.
4 Λόγος δυνάστης μέγας έστίν, δς σμικροτάτωι σώματι χαΐ άφανεοτάτωι θειότατα Ιργα 

άποτελεΐ' δύναται γάρ χαΐ φόβον παΰσαι καί. λύπην άφελεϊν χαΐ χαράν ένεργάσασθαι 
χαί Ιλεον έπαυξηοαι, Gorgias, a. a. Ο., § S.

5 Platon, Politeia, ygl. etwa III, u. X. Buch,
6 At γάρ 'ένθεοι διά λόγων έπωιδαί ίπαγωγοί ήδονής, άπαγωγοί λύπης γίνονται- συγγινο- 

μένη γάρ τήι δόξηι τής ψυχής ή δύναμις τής έπωιδής Ιθελξί καί Ιπεισε καί μετέστησεν 
αύτήν γοητείαι. Gorgias, a. a. Ο., § io,

7 Γοητείας δέ xal μαγείας ßujoal τέχναι εΒρηνται, αΐ είσι ψυχής άμαρτήματα χαΐ δόξης 
όπατήματα. Gorgias, a. a. Ο., S 10.

8 Οδτε μνησθήναι τό παροιχόμενον οΰτε σκέψασθαι τό παρόν οΰτε μαντεύαασθαι τό 
μέλλον εύπόρως Ιχει· Gorgias, a.a.O., § 11.

9 »Denn unsere sichtbare Umgebung hat nidit die Eigenschaften, die wir wünschen, sondern 
eben die, die jedes Ding hat. Durch das Gesicht empfängt aber die Seele audi in ihrer 
Gesinnung Eindrücke.« Gorgias, a. a. Ο. § i j  I.

10 ΕΙχόνας των δρωμένων πραγμάτων ή δψις ένέγραψεν έν τώι φρονήματι. Gorgias, ». a. Ο.,

® Ι7' .11 Πολλά δέ πολλοΐς πολλών Ερωτα καί πόθον ένεργάζεται πραγμάτων χαΐ σωμάτων. 
Gorgias, a. a. Ο., § ι8.

i i  Ήλθε γάρ, ώς ήλθε, τύχης άγρεύμασιν, οϋ γνώμης βουλεύμασιν, xal Ερωτος άνάγκαις, 
οΰ τέχνης παρασχεναΐς. Gorgias, a. a. Ο., $ i <j .

13 Descartes, Discours de la méthode, I, 9, dt. Übers, v. L. Gäbe, Hamburg i960.
14 Vgl. dazu E. Barmeyer, Die Musen, Ein Beitrag zur Inspirationstheorie, Humanist. Biblio­

thek, Bd. 2, München 1968.
ij  Tfj δή τής χινήσεως τάξει φνθμός όνομα εΐη, τή δέ αδ της φωνής, τού τε όξέος Κμα 

χαΐ βαρέος συγχεραννυμένατν, άρμονία δνομα προσαγορεύοιτο. Platon, Nomoi 66$ a. 
Vgl. zu diesem Problemkreis T. Georgiades, Musik und Rhythmus bei den Griechen, rde 
Bd. 61, Hamburg 1958.

16 Ό  είδώς τό άληθές προοπαίξων έν λόγοις παράγοι τούς άχούοντας. Platon, Phaidros 
262 d r.

17 Kal Εγωγε, & Φαιδρέ, αΐτιώμαι τούς έντοπίονς θεούς- ίσως δέ xal οΐ τανν Μουσών προ- 
φήται οΐ ύπέρ κεφαλής φδοί έπιπεπνευχότες 8ν ήμΐν εΐεν τοΰτο τό γέρας* οΰ γάρ που 
Εγωγε τέχνης τινός τοΟ λέγειν μέτοχος, Platon, a. a. Ο-, ζ6ζ d a.

18 Pseudo-Longinos, Peri Hypsous I, 4.



II Die Metapher

j  Vorrang des Bildes auf dem G ebiet des Geistigen: Ursprünglichkeit und  
Macht der Metapher

Ein Problem ist noch offen: Wir haben gezeigt, daß die Axiome, die dem rationalen 
Prozeß zugrunde liegen, einen ebenso zwingenden Charakter haben wie alle Arcbai: 
audi sie entwerfen einen Rahmen, in dem Spannung entsteht, eine Spannung, die uns 
unser Verhalten vorschreibt. Wenn das so ist, wie steht es dann mit unserer Behauptung 
vom Vorrang des Bildes? Wir können doch nicht behaupten, daß Axiome etwas mit 
Bildern zu tun haben. Weiter: solange wir in ihrer Spannung stehen und von ihr 
gezwungen werden, haben wir sie nidit als Gegenstand. Das aber ist Auftrag des 
ursprünglichen Wissens bzw. der Philosophie. Uberrasdienderweise zeigt sich aber, 
daß die Philosophie über die Prinzipien nur in Bildern sprechen kann.

Schon die logische Rede muß auf Metaphern, Übertragungen aus der empirischen 
Sinnessphäre, zurüdtgreifen, bei denen das ‘Sehen’, das ‘Bildhafte’ im Vordergrund 
steht: ‘Erklären’, ‘Einsehen’, ‘Begründen’, ‘Schließen’. Um auf unsere Frage zu ant­
worten, müssen wir auf die allgemeine Struktur der Metapher hinweisen. Bei der An­
nahme, daß der Metapher eine philosophische Bedeutung zukomme, wittern viele die 
Gefahr einer ‘literarischen’ Wendung des Philosophierens.

Der Terminus ‘Metapher’ stellt selbst schon eine Metapher dar; er stammt vom 
Verbum metaphérein (übertragen), das sidi ursprünglidi auf eine konkrete Tätigkeit 
bezog. Bei Herodot heißt es: »Auf dem Gebiet vor dem Tempel, soweit es das Auge 
erfaßte, grub man die Leichname aus und überführte (metephóree) sie in eine andere 
Gegend von Delos.«1 Konkret gemeinte Übertragungen setzen ein Gemeinsames vor­
aus, hier etwa -  im Hinblick auf örtliche Gegebenheiten — einen gemeinsamen Bezug des 
‘Von wo aus’ und des ‘Wohin'. Wären diese Punkte absolut getrennt, so konnte keinerlei 
Übertragung stattfinden.

Die Frage, ob das Wesen der Metapher ausschließlich in einer ‘Worttransposition’ 
oder im Aufdecken eines Gemeinsamen besteht, wird in der Tradition unterschiedlich 
beantwortet. Aristoteles behauptet, daß die eigentliche Metapher in der Analogie 
wurzelt, die zwischen verschiedenen Gebieten besteht, und daß sie diese Analogie 
unmittelbar zur ‘Sicht’ bringt, weshalb nidit einfach von einer formalen Transposition 
von Ausdrücken die Rede sein kann. Das ‘Sehen’ des Analogischen ist wiederum nicht 
rational ableitbar, es entspringt einer noetischen -  wie man später sagen wird — einer 
ingeniösen Tätigkeit.3



Manche Autoren beschränken das Wesen der Metapher auf die Übertragung von 
Worten, weisen aber gleichzeitig darauf hin, daß sie das Blickfeld erweitert und durdi 
ein ‘Bild’ eine Gesamtheit lebendig vor Augen stellt. Wird die Metapher auf die Über­
tragung von Worten beschränkt, dann tritt allerdings immer die unmittelbare schöpfe­
rische Einsicht des Gemeinsamen bzw. des Analogischen, das zwischen verschiedenen 
Gebieten herrscht, und in der Metapher ‘gezeigt* wird, in den Hintergrund. So nennt 
Cicero die Metapher ‘übertragenes Wort’ (verbum translatum),* A n einer anderen 
Stelle heißt es von ihr: »Sie ist der auf ein Wort zusammengezogene Vergleich.«' Sie 
ist Verdichtung eines Gleichnisses auf ein Wort; eine hergestellte Beziehung wird also 
unmittelbar gezeigt.

Quintilian identifiziert Metapher mit ‘tropus’ .* Die Metapher ist kürzer als das 
Gleichnis (metaphora brevior est similitudo), weil jenes mit der Sache, die wir zum 
Ausdruck bringen wollen, verglichen wird, diese dagegen anstelle der Sache selbst gesagt 
wird (quod illa comparatur rei, quam volumus exprimere, haec pro ipsa re dicitur).7

Demnach ist also die Metapher die Übertragung eines Wortes von seinem ihm 
‘eigenen’ Gebiet auf ein anderes. Diese Übertragung kann aber nidit ohne die unmittel­
bare Einsicht der Ähnlichkeit, die sich auf zwei verschiedenen Gebieten zeigt, vollzogen 
werden. Aristoteles betont: »Das gute Übertragen ist nämlich die Schau des Gleich­
artigen.«®

Die Metapher gründet auf der ‘Entdeckung’ ähnlicher Bedeutungen, sie deutet auf 
ein Gemeinsames, das auf verschiedenen Ebenen steht. Das Sichtbarmachen des ‘Ge­
meinsamen’ zwischen den vereinzelten Gebieten bildet das Wesen der Metapher: sie 
bewirkt die ‘Sicht’ von etwas bis dahin Verborgenem, durch sie wird dem Leser oder 
dem Zuschauer das Gemeinsame ‘gezeigt’, das rational nicht ableitbar ist.

Wie ist aber die ‘Eigentlichkeit’ eines Wortes von seiner Übertragung zu unter­
scheiden? Das menschliche Dasein setzt an mit dem Zurüdcführen (anagôgé) der Sinnes­
erscheinungen auf Typen. Die erste ‘Eigentlichkeit’ eines Wortes besteht also in seiner 
empirischen Bedeutung. Diese wiederum stellt bereits eine erste Form des metaphérein 
dar; denn in dem Augenblick etwa, in dem einem Geräusch eine Bedeutung zugesprochen 
wird, verwandelt es sich in einen bedeutungstragenden Laut. So sprechen wir z. B. 
von einem ‘abscheulichen Ton’ und auf anderen Sinnesgebieten von der ‘Schärfe’ eines 
Geschmackes, von einer ‘verlockenden’ oder ‘erschreckenden’ Farbe oder von einer ‘be­
fehlenden’ Bewegung. Da die Metapher selbst bei den einfachsten empirischen Fest­
stellungen auftritt, müssen wir erkennen, daß sie prinzipiell am Aufbau unserer Welt 
beteiligt ist.

Schon bei der Analyse der Sinneserkenntnis tritt die Beziehung der Metapher zum 
Archaischen und damit zur Philosophie ganz in den Vordergrund. So finden wir bei 
Bonaventura -  auf Grund aristotelischer Äußerungen -  die Behauptung, daß die Sinnes­
erfahrung nur durch eine Ähnlichkeit des Objektes mit dem Sinnesorgan entstehen 
könne: »nulla fit apprehensio nisi per aliquam similitudinem et convenientiam organi 
et objecti,*'



Manche übersetzen 'similitudo’ hier nicht mit Ähnlichkeit, sondern mit ‘Abbild’. 
Daraus würde folgen, daß das Wesen der Erkenntnis -  einer traditionellen Auffassung 
entsprechend - 10 ein ‘Abbild’ des Gegenstandes wäre. Diese Interpretation ist nicht nur 
sprachlich falsch, weil 'similitudo’  Ähnlichkeit bedeutet und nicht Abbild, sondern auch 
rein sachlich, weil Bonaventura die Sinneserkenntnis ausdrücklich eine rreductio’ hennt, 
eine Zurückführung auf das Objekt vermittels der Ähnlichkeit (»reductio ad objectum 
mediante similitudine«).11

Wie wir schon sagten, geschieht die empirische Feststellung durdi das ‘Zurüdtführen’ 
von Sinneserscheinungen auf die im Lebewesen bestehenden Typen; nur im Hinblick 
auf sie können Ersdieinungen überhaupt als ähnlich oder unähnlich erkannt werden, 
indem sie so ihre Umgrenzung durdi die ‘Gestalten’, ‘Formen’ des Lebens erhalten. 
Diese ‘natürlichen Gestalten’ (vgl. ‘formas naturales’)13 sind dem Leben eigen; sie er­
möglichen, daß das Leben das ihm Zukommende oder nicht Zukommende unterscheiden 
und daher audi das anstreben kann, was es entbehrt.

Um zu ‘Sinnes’-feststellungen zu gelangen, sind wir gezwungen, auf die Übertragung 
‘zurückzugreifen’. Das Leben kann sich nur in den eigenen ‘Werken’ bzw. ‘Übertragun­
gen’ offenbaren. Die jeder Lebensgattung zukommende Sinneswelt wird in unserer 
modernen Terminologie als ‘Umwelt’ bezeichnet, die wir als eine Metapher, als eine 
Obertragung zu bestimmen gezwungen sind, denn die Sinnesdeutungen, die in ihrer 
Ganzheit als Ordnung sich ergeben, entstehen aus der ‘Zurückführung’ der Sinnesein­
drücke auf die ‘Lebensideen’, auf die Lebenstypen, die den verschiedenen Lebewesen 
eigentümlich sind. Der mittelalterliche Terminus ‘reductio' als Ausdruck für das Wesen 
der Sinneserkenntnis bedeutet, die Erscheinungen auf die ‘formae naturales’ zu ‘über­
tragen’, um die ersten dann in ihrem Licht zu bestimmen, zu unterscheiden.

Die Metapher herrscht aber nicht nur bei der empirischen Feststellung -  also bei der 
Entstehung unserer menschlichen Welt - ,  sondern auch auf den weiteren Stufen unserer 
Erkenntnis. Sobald wir erfahren, daß die empirischen Feststellungen und ihre sprach­
lichen Formen nidit Träger eindeutiger Bedeutung sind, werden sie als unzuverlässig 
erkannt. Empirische Feststellungen erweisen ihre Unzuverlässigkeit vor allem im Hin­
blick auf die Beherrschung der Natur, so daß der Mensch immer wieder gezwungen ist, 
neue Typen ausfindig zu machen. Den Eingriff in die Natur, der sie dem Menschen 
dienlich machen soll, nannte die Antike mëchané, und das Wissen um das Hervorbringen 
poiesis; dieses nicht mehr “Natürliche’, sondern ‘Künstliche’ bestimmte sie als téchnë. 
Die 'Typen’, die diesem ‘Hervorbringen’ dienen, unterscheiden sich von denen, die den 
empirischen Feststellungen zugrunde liegen, durch ihren 'technischen’, ‘künstlichen’ Cha­
rakter. Wird etwa die Sch werk raft des Wassers benützt, um menschliche Werke entste­
hen zu lassen, so geschieht diese Entbindung und diese nach menschlicher Zielsetzung ab­
laufende Dienstbarmadiung der ‘natürlichen’ Kraft auf Grund von Typen, die wir im 
Unterschied zu den ‘natürlichen’ Typen, d. h. denen der empirischen Feststellungen, als 
‘künstlich’ bezeichnen. Durch sie wird die Mannigfaltigkeit ‘erfaßt’ und ‘geordnet’.13

Die technische, poetische Welt beinhaltet aber nidit nur eine Übertragung neuer



Typen (künstlicher Gestalten) auf die Phänomene, denn diese Übertragung wiederum 
ruft einen Wandel in der Spradie hervor und verläuft parallel zu einer ‘Übertragung’ 
von Termini. So weist Quintilian darauf hin, daß z. B. sogar die technische Spradie der 
Landarbeiter sich unentwegt der Metapher bedient: »Notwendigerweise sprechen die 
Bauern von den 'Augen’ der Reben (und wie könnten sie es auch anders ausdrüdken?) 
und von den Weiden, die ‘dürsten’, und von den Früchten, die ‘kränkeln’.«14 Die tedi- 
nische Spradie wird also durch ständige ‘Transpositionen* aus der empirischen Welt 
beeinflußt.

Die Madit der Metapher erweist sich in einem nodi viel höheren Maße, wenn man 
vom technischen zum künstlerischen Gebiet übergeht. Das Bewußtsein der eigenen Frei­
heit und die Verantwortung ihr gegenüber führt den Mensdben -  wie wir erörtert 
haben — zur ‘poetischen’, ‘phantastischen’ Tätigkeit; es geht um die Zelebrierung der 
eigenen freien Gestaltungsfähigkeit, die unabhängig ist von jeder Nützlichkeit einer 
Wahrheit. Goethe erkannte das Werk des Dichters in der Verwandlung der Natur. Er 
sagt: »Indem der Künstler irgendeinen Gegenstand der Natur ergreift, so gehört dieser 
schon nicht mehr der Natur an, ja man kann sagen, daß der Künstler ihn in diesem 
Augenblick erschaffe, in dem er ihm das Bedeutende, das Charakteristische, das Inter­
essante abgewinnt.«15

So verstand Giambattista Vico die poetische Metapher als den Durchbruch des G a ­
stes gegenüber der Natur; die Fähigkeit, die Natur voller phantastischer, erschrecken­
der und weisender Gestalten zu sehen — auch wenn sie ‘unwahr’ sind — bezeugt, wie der 
Mensch sidi von der unmittelbaren Macht der Sinnesschemata zu befreien vermag. 
Indem der Mensch darauf ausgeht, die Natur frei zu deuten und er wiederum empirische 
Ausdrüdce transponiert, entstehen Wortbildungen wie ‘Meerbusen’, Ausdrücke wie 
‘Haupt der Berge’ und Bezeichnungen wie ‘Reinheit’ einer Handlung.16 Die mythische 
Personifizierung der Naturmachte und überhaupt die Übertragungskraft des Geistes 
zeugt für das Walten der Archai, die den Menschen zwingen, das Gebiet des Empiri­
schen wie das des Nützlichen zu übersteigen.

Im Hinblick auf den metaphorischen Charakter der Kunst sei noch folgendes er­
wähnt. Ein Kunstwerk entsteht -  der mittelalterlichen Auffassung entsprechend -  
durdi die Übertragung eines Bildes, das der Künstler in sich trägt, auf das Material, 
wobei sich das Gelingen oder das Versagen aus der Ähnlichkeit oder Unähnlichkeit mit 
einem jeweiligen inneren Bild ergibt.17

Das eine Element eines solchen Werkes ist das innere Bild, das als Maßstab gilt, das 
andere Element besteht in der 'Reduzierung’ des Stoffes auf das im 'Inneren’ des 
Schöpfers entworfene Bild. Ohne diese Übertragung, ohne diese Metapher käme das 
Kunstwerk nicht zustande. Wenn wir hier von einem Bild, das der Künstler in sidi hat 
und das er auf einen Stoff überträgt, sprechen, so dürfen keine Mißverständnisse ent­
stehen. Weder für die mittelalterliche Auffassung der Kunst noch für unsere hier er­
örterte These stehen die Dinge so, als hegte der Künstler in sidi eine ‘fertige’ Auffassung, 
die er dann im Werk verwirklicht.



Vielmehr: in der Gestaltung des Materials, im ständigen Ausscheiden der Möglich­
keiten gelangt er zur Klärung seiner selbst bzw. jener Auffassung, die er im Werk zu 
voll-enden sidi bemüht. Ursprung eines geistigen Werkes ist nie ein ‘Gegenstand’, der 
in uns schon vorliegt, sondern das ursprünglich im Drang zum Werk Sidi-Bekundende, 
der Prozeß, in dem und durch den wir zu unserer Klärung gelangen.

Selbst dieser Ausdrude ‘Übertragen’ eines ‘inneren’ Bildes auf etwas ‘Äußerliches’ 
(Farbe, Ton, Stein), dessen wir uns bedienen, erweist sich als eine Übertragung, als 
eine Metapher, und zwar nicht als ‘literarisches’ Moment -  d. h. um etwas ‘Phantasti­
sches’ auszudrückcn, das ‘begrifflich’ besser und genauer zu formulieren wäre — sondern 
als die einzige Weise, um den archaischen Prozeß der Kunst philosophisch zu ‘klären’. 
Nicht nur die Werke der Kunst sind in ihrem Wesen Metaphern, Transpositionen der 
im Menschen wirkenden Gestalten, die seine Welt bestimmen, sondern auch das Wesen 
dieses Prozesses selbst kann nur metaphorisch ausgedrückt werden.

Wir gelangen damit auf die philosophische Ebene. Auch hier können die Typen -  im 
Hinblick auf die der anagogische (d. h. das Zuriickführen der Mannigfaltigkeit auf eine 
Einheit), jener im philosophischen Wissen gipfelnde Prozeß vollzogen wird — in ihrem 
Wesen und in ihrer Funktion nur metaphorisch ausgedrückt werden. Durch sie wird 
das Dasein endgültig ‘begreifbar’ gestaltet; wir sind gezwungen, das Nicht-Wissen, die 
‘Dunkelheit’ zu überwinden, um zum “Licht’ des Wissens zu gelangen, das durdi das 
liinleuchten’ der Prinzipien, der letzten ‘Gründe' zustande kommt.

Die metaphorische Übertragung einer Aussage von der empirischen auf die philoso­
phische Ebene läßt sidi am klarsten am Beispiel des Terminus ‘Theoria’ zeigen, mit dem 
das Wesen des Philosophierens zum Ausdruck gelangt. Die philosophische Sprache über­
nimmt diesen Terminus aus dem Gebiet der Empirie, um ihn auf das Ursprüngliche an­
zuwenden. Als Metapher für die ‘Einsicht’, die in der ‘Schau’ der ‘Archai’ wurzelt, tritt 
das Wort 'Theoria’ in der sakralen und philosophischen Sprache auf. Theognis (805) 
und Epicharm (bei Athenaios 8, 362 b) bezeichnen mit theôrôs denjenigen, der das 
Orakel befragt (theôrôs ist die ursprüngliche Benennung der offiziellen Delegierten bei 
kultischen Festen); dadurch erhalten die Worte theoria und theôreîn eine Beziehung zum 
Göttlichen. Audi bei den Lateinern wies das dem Verbum theôreîn vergleichbare ‘ con­
templare’ ursprünglich einen religiösen Bezug auf; auch dieses Wort wurde aus dem 
empirischen Gebiet übernommen; seine ursprüngliche Bedeutung stand in Verbindung 
zu ‘ templum’; 'contemplare’  war die bewunderungsvolle Schau jenes großen ‘ templum’, 
das die Welt darstellt,18

Diese Bedeutung des Terminus setzt sich bei den Humanisten fort. Cristoforo Lan­
dino sagt in den >Disputationes Camaldolensesc »Was den Ursprung dieses Wortes be­
trifft, so ist dir nicht unbekannt, daß die alten Lateiner ‘ templum' den Bereich des 
Himmels nannten, den die Auguren zum Zwecke der Weissagung mit ihreqi Stab be­
grenzten (‘templum’ priscos latinos id spatium in caelo dixisse, quod augures ad auguria 
captanda lituo designabant) und von dem sie, solange nicht ein Vogel hineingeflogen 
■war, niemals das Augenmerk abwandten. Und von einem derartigen ununterbrochenen



Blick auf das ‘ templum’ sagen wir, daß auf diejenigen das Wort ‘contemplari1 zutrifft, 
die sidi beharrlich an die Erforschung einer Sache heften.«1"

Zusammenfassend: Die Metapher wird dort notwendig, wo man von einem zu einem 
anderen Gebiet übergeht und wo eine neue Bestimmung erforderlich wird; die Prin­
zipien, die Ardiai können nidit durdi etwas anderes geklärt, sondern nur ‘plötzlich’ 
eingesehen und gefunden werden; dieses ‘Finden’ stellt ein Werk der ‘Inventio’, des 
‘Ingenium’ dar; die Induktion ist Ursprung all unserer Erkenntnis im Zurückführen 
der Mannigfaltigkeit auf ursprüngliche Bilder. Induktion und Metapher aber wurzeln 
in der Schau von Urtypen, die nur bildhaft ‘einzusehen’ und auszudrücken sind. Die 
Metapher erweist sidi unter diesem Aspekt als der höchste Ausdruck der philosophischen 
Aussage.

Das metaphorische, bildhafte Wesen jeder ursprünglichen Einsicht verknüpft Ein­
sicht und Pathos, Inhalt und Form der Rede. So erhalten die folgenden Worte im Hin­
blick auf ein wirkungsvolles Unterrichten neue Aktualität: »Wenn wir aber die Rede 
nach ihrem Ziele ins Auge fassen, so dient sie zum Ausdruck, zur Belehrung und zum 
Bewegen. Sie drückt aber etwas immer nur aus vermittels eines Bildes, sie belehrt nur 
vermittels einer Kraft. Nun steht fest, daß dies allein geschieht durch ein inneres Bild, 
ein inneres Licht und eine innere Kraft, die der Seele innerlich verbunden sind.«20

Die Welt der Sinne kann sich nur im Zurückführen der Phänomene auf die dem 
Leben eigenen natürlichen Formen (figurae naturales) offenbaren; die Werke der Tedine 
und Kunst kommen nur dadurch zustande, daß die ira Menschen wirkenden Gestalten 
auf die Natur übertragen werden, um die Natur entweder dem Menschen dienstbar 
zu machen oder um die menschliche Freiheit ihr gegenüber zu zelebrieren und den Ge­
nuß dieser Freiheit zu ermöglichen. Wenn wir endlich auch durdi das Philosophieren 
in den theoretischen Werken das ursprünglidie ‘innere’ Sehen transponieren, so müssen 
wir erkennen, daß wir das Ursprüngliche -  auf jeder Stufe des Lebens (vom Vegetativen 
über das Sensitive bis zum Geistigen) -  nur im ‘Spiegel’ seiner Werke sehen. Die ‘Um­
welt’ eines jeden Lebewesens stellt den ‘Spiegel’ seiner eigenen Urbilder dar. Die Reali­
tät tritt damit in ihrem tiefsten Wesen immer nur als Spiegelbild, als Metapher zutage. 
Dies ist der Grund, warum das Mittelalter die Natur, die Umwelt der Tiere und der 
Menschen metaphorisch als ein Buch, als eine Transposition des Absoluten sah,21 Philo­
sophie selbst wird erst möglich auf Grund von Metaphern bzw. auf Grund der ingeniö­
sen Tätigkeit, die die Basis für jeden rationalen, ableitenden Prozeß liefert.

2 D ie antike Lehre des Ingenium

Aus welcher Fähigkeit entspringt die Metapher, durch die das ‘Ähnliche’ augenblicklich 
entdeckt wird? Diese Einsicht entspringt nicht der Tätigkeit der Ratio, des Logos: wohl 
deckt auch dieser ein ‘Gleiches’ auf, aber durch den vermittelnden Vorgang, d. h. durch 
den Schluß aus vorangehenden dem Logos verfügbaren Prämissen.



Di« Antike nannte diese aus dem Ursprünglichen schöpfende Tätigkeit: ‘Noeîn’, Ein­
sehen; die Lateiner ‘Ingenium’. Um den Vorrang der ‘Einsicht’ und des ‘Bildhaften’ 
endgültig in den Griff zu bekommen, wollen wir auf die ursprüngliche Bedeutung von 
‘Ingenium' eingehen. Damit wir zum Schwerpunkt unserer Fragestellung gelangen, 
müssen wir zuvor die ursprüngliche — meistens übersehene — Bedeutungsbreite des 
Begriffes Ingenium in der Antike erörtern. Dieser Terminus hat in der Antike eine 
doppelte Bedeutung: einerseits bezeichnet er die Madit und Kraft der Natur im ganzen, 
andererseits die geistige Tätigkeit schlechthin. Bereits die Etymologie des Wortes 
Ingenium (vgl. *gignere’) weist auf seine enge Beziehung zum Begriff der Natur (vgl. 
'nasci’), der sidi sowohl auf die objektive, nicht nach menschlichen Gesetzen oder durdi 
menschliche Handlungen entstehende Welt bezieht, als auch -  in einem besonderen 
Sinn -  auf das ‘Wesen’ der einzelnen natürlichen Objekte.

Vergil z. B. behauptet, daß die Vögel über mehr Ingenium als wir Mensdien ver­
fügen.22 Das dem Tier spezifische Ingenium ist dem Zwang der Sinne unterworfen und 
äußert sich als seinen Organen gemäße Antwort auf die Umwelt, An einer anderen 
Stelle der >Georgica< wird ‘Ingenium’ in der Bedeutung von 'naturalis proprietas’ des 
Bodens erwähnt. Vergil stellt drei Fragen, was die ‘robora’ bedeuten, die als Möglichkeit 
in den Dingen stecken, weiterhin, was die Farbe besagt, und endlich, worin das Ziel 
besteht, das dem Boden durch sein Ingenium verliehen wurde.2® In den >Georgica< meint 
‘Ingenium1 audi Talent, Fähigkeit, Leistung des Menschen: so wird z. B. erwähnt, daß 
der Talentvollste (der mit dem größten ‘Ingenium’) im Dorf einen Bock als Preis be­
kommt.3*

Die hier erscheinende dreifadie Anwendung des Terminus ‘Ingenium’ (auf den Bereich 
der Natur, auf die Lebewesen im allgemeinen und schließlich auf die menschlichen Tä­
tigkeiten) finden wir audi bei Ovid. Er spricht mehrfach von dem ‘ingenium loci'25, und 
meint damit jene natürlichen Merkmale eines Ortes, die in seiner besonderen Boden­
beschaffenheit oder Vegetation bestehen. Im Zusammenhang mit der Natur gebraucht 
er das Wort ‘ ingenium’, sofern jene etwas von sich aus schafft, das so aussehen kann, 
als wäre es durch menschliche Kunst erschaffen worden: »Am Ende des Tales lag im 
Walde verborgen eine Grotte: nicht durch ‘ars’  (also durch menschliche Fertigkeit) her­
gestellt, sondern die Natur hatte durdi Ingenium die Kunst nachgeahmt. «2β

Von den Tieren -  die ebenfalls der Natur zugehören — sagt Ovid, ihr Ingenium ge­
stalte, jeweils in verschiedener (spezifischer) Ausprägung, ihr Verhalten.27 Das Ingenium 
als Urkraft der sowohl unbelebten als auch belebten Natur betrifft auch die höchsten 
Fähigkeiten des Menschen. So verbindet es die unteren mit den oberen Stufen der Rea­
lität. Diese Kontinuität des Ingeniums verknüpft den Mensdien mit dem sensitiven und 
vegetativen Leben, an dem er auf Grund jener seelischen Veranlagungen festhält, die 
sich in seinen Emotionen widerspiegeln.28 Ingenium verweist audi auf jene, besondere 
Fähigkeit des Mensdien, mit deren Hilfe er den eigenen Leidenschaften Halt zu gebie­
ten vermag (»[tu] ingenio mores aequiperante places*.)19 In den >Amores< wird die 
‘castitas’ eines Mädchens ihr ‘Ingenium’ genannt (»ingenio est quaeque tuenda suo«).*0



Neben all diesen Bedeutungen erscheint bei Ovid das ‘Ingenium' als Synonym für 
Geist, Ingenium drängt zur objektiven, freien Entfaltung des mensdilidien Wesens: in 
der Philosophie führt es zur Schau; in der Dichtung zur Umformung des Subjektiv- 
Erlebten; selbst auf der politischen Ebene ist es ausschlaggebend. Ovid sagt von Pytha­
goras, er habe naturwissenschaftliche Erkenntnisse (»primordia mundi et rerum causae«) 
aus einer unmittelbaren Schau gewonnen, die bezeichnenderweise mit einem Orakel 
verglichen wird. Zu dieser Schau führt das ‘Ingenium’, das das ‘Verborgene’ (»quaeque 
diu latuere*) auf deckt. »Magna nec ingeniis investigata priorum, quaeque diu latuere, 
canam.*31 Die ingeniöse Schau besitzt sakralen Charakter (»Delphos meos«)32, (»ora­
cula mentis* J83, wodurch sie der göttlichen Inspiration gleichkommt.

So betont O vid auch die Identität von dichterischer Begabung und Ingenium. Der 
Dichter ist der göttliche Zeuge des Objektiven, der das menschliche Dasein in seiner 
festen, schicksalhaften Gebundenheit offenbart. Besonders in den >Tristia< und in den 
>Epistulae ex Ponto< erscheint das Ingenium als Bestimmungsmoment der dichterischen 
Inspiration. Dabei bezieht sich O vid wiederholt auf die Musen; er vergleicht das Inge­
nium mit einer Ader, die sich an der Quelle der Musen nährt.84

A uf dem Gebiet der Praxis führt Ingenium zur ‘ inventio‘ des Einzelfalles. Dieser 
Vorgang ist bildlich in den Metamorphosen38 dargestellt, und zwar am Beispiel der 
Philomela, die sich, obwohl sie der Zunge beraubt ist, trotzdem ihrer Schwester Prokne 
mitteilen kann, durch den ingeniösen Einfall, ihr Schicksal in ein Stoffgewebe zu stik- 
ken (»Grande doloris!ingenium est, miserisque venit sollertia rebus«).3* Vereinigt sidi 
Ingenium mit 'sollertia' (‘sollertia’ hängt etymologisch mit ‘ars’ zusammen), so bringt 
sie ‘ars’, Tedine hervor. Daedalus kann eigentlich wegen seines Ingeniums als Proto­
typ des ‘Technites’, des Erfinders gelten. In den >Metamorphosen< heißt es: »Daedalus 
ingenio fabrae celeberrimus artis!ponit opus.«37 Außerdem erzeugt Ingenium jene poli­
tische Begabung, die in der Erkenntnis des Einzelfalles besteht; es wirkt sidi aus als 
spezielle Fähigkeit des Politikers, der sein Handeln auf die Zukunft einer Gemeinschaft 
ausrichtet (»cura futuri =  providere, prudentia«). Sein Ingenium führt ihn dazu, den 
‘kairós’, den günstigen Augenblick, zu erkennen.

Ein anderer lateinischer Autor — Statius -  sieht sogar im äußeren Bild der Natur, 
z. B. in einer Landschaft, die Auswirkung des Ingeniums (»Ingenium quam mite solo! 
quae forma beatis / ante manus artemque locis!«).3B Selbst beim Anblick der besonderen 
Gestalt eines Baumes ist von Ingenium die Rede, das ein besonderes Bild hervorbringt 
(»rursusque enode cacumen!ingeniosa levat*).33 Andererseits erblickt Statius im Inge­
nium auch ein gefährliches Moment, sofern es zur Aufhebung der natürlichen Ordnung 
führen kann. In einem Abschiedsgedicht für einen Bekannten, der eine Seereise antreten 
will, heißt es, nur einem Menschen, der 'audax ingenii’ sei, könne es gelingen, andere 
zur Seefahrt zu veranlassen, da alle Menschen von Natur aus ‘Erdbewohner’ seien. Die 
‘ingeniösen’ Künste -  wie die Kunst der Seefahrt -  zwingen die Mächte der Natur in 
den Dienst des Mensdien, woraus sich wiederum die Gefahren der ‘Technai’ erklären.·10



Bei Cicero bereichert sich der Terminus Ingenium um einen weiteren Aspekt. Er be­
zeichnet dort nidit nur die Madit und Fruchtbarkeit der Natur oder die m enschlichen 

F äh igk eiten , sondern außerdem die Kraft, die den Mensdien wieder mit dem Göttlichen 
verbindet. Jenes Göttliche herrscht für Cicero überall: in den Gesetzen der Natur und 
in der schöpferischen Begabung des Mensdien. »Worauf warten wir nodi? Daß vielleicht 
die unsterblichen Götter eines Tages mit uns über das Forum und durch die Straßen 
wandeln? Oder daß sie uns zu Hause besudien werden? Bestimmt werden wir ihnen 
nicht persönlich begegnen, ihre Herrschaft breitet sich aber überall aus: teils in den 
Tiefen der Erde, teils in der menschlichen Natur.«41 Auch die Leidenschaften, die durch 
die Kunst oder die Musik hervorgerufen werden, sind eine Bezeugung göttlicher Macht.

Der Mensch ist Teilhaber des Göttlichen; in seiner Seele liegen die Ursprünge der 
höchsten, geistigen Fähigkeiten, die den Charakter des ‘ingeneratum’ besitzen. Nur 
deshalb ist es möglich, die Ordnung und die Gesetze des Universums zu erkennen, da sie 
A u sd rü ck e  der Gottheit sind .42

Das Ingenium befähigt den Mensdien dazu, die Wirklichkeit zu interpretieren, die 
unvermuteten Bezüge zu enthüllen als ‘Haruspex’, der — angeregt durch stofflidie 
Zeichen -  Analogien feststellt zwischen göttlichem Willen und menschlichem Schick­
sal. Das Ingenium bezeugt sidi als archaische, erleuditende Macht, indem es sidi von 
den gewohnten Formen des Denkens und Fühlens distanziert: *Magni autem est ingenii 
sevocare mentem a sensibus et cogitationem ab consuetudine abducere.*43

Wenn das Ingenium Ausdruck des menschlichen Intellekts ist und die Quelle der 
Erfindung, wenn durch das Ingenium das Göttlidie seine Macht beweist und sich in uns 
manifestiert, dann sind die Worte verständlich, die Cicero dem Scipio in den Mund 
legt: »Darum wisse, daß du ein Gott bist, sofern ein Gott ist, wer lebt, fühlt, sich er­
innert, voraussieht.«41 Die Rüdekehr zur göttlichen Quelle kann durch beabsichtigte, 
aber immer vom Ingenium geleitete Studien geschehen, so daß der Mensch zur Erkennt­
nis seines Ursprungs gelangt. Die ‘ingeniöse’ Rückkehr ist ein Be-Aerz-igen (recordare), 
Rückkehr zum Mittelpunkt unseres Lebens (cor), zum ursprünglichen, göttlichen Licht.

Aus der Ekstase des Ingeniums erhebt sidi das Gespräch: »Sofort hat dich gleichsam 
das Feuer deines Ingenium der Erde entrissen und in die Höhe dem Anblick aller 
entzogen.«45 So wird in der ‘ingeniösen’ Aktivität die ‘cognatio’ mit dem Gott deutlich, 
durch die allein der Mensch imstande ist, Hunger und Durst zu ertragen.

Alle höheren Gesetze werden durch Ingenium geschaffen, allerdings nur, wenn der 
einzelne eine Tradition vorfindet, auf der er weiter aufbauen kann, denn einem einzel­
nen Ingenium kann es nicht gelingen, die Ordnung einer Gemeinschaft zu gestalten.48

Da der Mensch in seinem alltäglichen Dasein außerhalb des ursprünglichen Bereiches 
lebt, braucht er den Ansporn des Wunders, die Erfahrung jenes Funkens, der ihn zum 
Ursprung zurückbringt und die Verwirklichung der ‘ingeniösen’ Begabung eröffnet: 
>Fasque virtutes qui habent, ingeniosi vocantur.*4·1 

Der göttlidie Ursprung des Ingenium wird auch im Mittelalter hervorgehoben. Wir 
führen hier nur Augustinus an. Er bezeichnet das Ingenium als ein Geschenk Gottes48,



als eine verpflichtende Gabe, die aber nie als ‘mein1, als Besitz eines einzelnen betrachtet 
werden kann.49 Diese Herkunft ist verpflichtend. Wie Augustinus klagt, gelangen zwar 
viele durch das Ingenium zu Einsichten, aber »sie forschen, nicht durch eine bindende 
Macht bestimmt, woher sie das Ingenium haben mögen, mit dem sie jene Dinge er­
forschen«.50

Sinn und Wesen des Ingenium sind nicht schlechthin offenbar; sie müssen mit Erge­
benheit, 'pietas’ gesucht werden. Der Sinn für ‘religio’ wird zur bindenden und leitenden 
Instanz bei einer solchen Untersuchung. In >Contra Faustum«51 wird vom 'acutum 
in g en iu m vom scharfen Ingenium gesagt, daß es wertlos bleibt, wenn seine Schärfe 
nur als Dienerin menschlicher Zwecke benützt wird; es muß mit seiner Wurzel, mit 
Gott verbunden bleiben. Augustinus sieht im Mensdien zwei Elemente sich gegenüber­
stehen: Natura und Ingenium. Der Höhepunkt ihrer ehemaligen und wieder erwünsch­
ten Einheit wird im Anfang der Menschheitsgeschichte gesehen; die Träger dieser Ein­
heit waren die ersten Menschen -  Adam und Eva. Es besteht nun ein wesenhafter Unter­
schied zwischen dem Ingenium der ersten Mensdien vor dem Sündenfall und den 
‘ingenìa’ der späteren Nachkommen, die nicht mehr Mensdien 'sind’, sondern ‘werden’ 
und damit in die Geschichte eintreten. Den Verfall des ursprünglich vollkommenen 
Ingenium nennt Augustinus1vitium ingenii’ .

j  Huartes Lehre des Ingenium

Im Hinblick darauf, daß heute besonders der Rationalismus bei der Betonung der 
Macht des Bildes irrationale Faktoren zu erkennen glaubt und das Bild aus dem Gebiet 
der Philosophie zu verbannen trachtet, müssen wir Wesen und Funktion des Ingenium 
und seine Tradition aus ihrer rein ‘literarischen’ Festlegung lösen und sie zu ihrer philo­
sophischen Bedeutung zurückführen. Wenn das Ingeniöse als Wurzel der geistigen Fä­
higkeit des Menschen -  wie wir durch die Hinweise auf die Antike gezeigt haben -  eine 
prinzipielle Rolle spielt, so müssen im Licht dieser Problematik die theoretischen Erörte­
rungen über das Ingenium und die ingeniöse Rede grundsätzlich neu erhellt werden. Wir 
stellen uns dabei besonders die Frage, ob die neuzeitlichen Theoretiker des Ingenium 
und des ‘ingeniösen’ Redens die philosophische Bedeutung der Metapher, der Analogie, 
der bildhaften Sprache erkannt haben.

Wenn wir in diesem Zusammenhang mit Huartes Schrift >Examen de ingeniös< (1575) 
beginnen, so hat das einen ganz bestimmten Grund. Unsere Erörterungen haben den 
Zweck, zu zeigen, daß die Theorien über das Ingenium und die ingeniöse Sprache eine 
Struktur aufweisen, die weit über das Gebiet des rein ‘Literarischen’ hinausreicht, wo­
durch der Vorrang des ‘Bildhaften’ bestätigt wird. Huartes Theorien des Ingenium 
sind als metaphysische Erläuterungen zu betrachten, und er selbst kann keineswegs als 
Theoretiker eines rein literarischen ‘manieristisdien* Stils angesehen werden. Seine 
Schrift >Examen de ingenios< ist ursprünglich auch durdi die darin enthaltene Typologie



der Charaktere bekanntgeworden, weshalb sie zu seiner Zeit eine sehr große Zahl von 
Auflagen erlebte.52 Die Schrift ist für uns aber unter einem anderen Gesichtspunkt 
wichtig· Huarte hebt hervor, daß der Terminus ‘ingenio’ von den drei Worten ‘gigno’, 
‘in\ ‘genero’  abzuleiten ist,53 wodurch er schon rein etymologisch mit einer schöpferi­
schen Tätigkeit in Zusammenhang gebracht wird, die sich innerlich (‘in’)  und für jede 
Art Gattung f‘genu-s’) anders realisiert. Der von uns erörterten Tradition entsprechend 
sieht Huarte im Ingenium jene schöpferische Kraft, die in der gesamten Natur waltet, 
beginnend bei den niedrigsten Lebewesen in Flora und Fauna bis hinauf zum Menschen, 
zu den Engeln und zu Gott.54

Aber nicht in dieser Hinsicht ersdieint uns die hier vertretene Auffassung des Inge­
nium erwähnenswert. In den weiteren Bestimmungen gilt das Ingenium als der O r t ’ 
der ‘conceptos’, der ‘notiones’ , der ‘verba mentis’ .** Für Huarte sind ‘ conceptos’  schöp­
ferische bildliche Entwürfe, die unserem Drang zum Wissen entsprechen. Dadurch ist 
Ingenium von Anfang an mit der menschlichen Fähigkeit des Sich-wunderns -  und 
damit des Fragens -  verknüpft. Diese Entwürfe schaffen die Ordnung des Daseins.

In das Zentrum seiner Theorie gehört die Tatsache, daß Huarte die Werke des Inge­
nium mit ‘figuras’, Bildern, und ‘ retratos’, Abbildern, identifiziert. Er leitet die Bedeu­
tung des Begriffs Ingenium von ‘ingenerare’ ab: »dieses Zeitwort *ingenero’ bedeutet: 
in sidi selbst eine vollständige und wahre Gestalt bilden (engendrar dentro de st una 
figura entera y v e rd a d e r a )« Die Tätigkeit des Ingenium bewegt sich im Bereich der 
ursprünglichen Gestalten, durch die der Mensch zu seiner Bildung gelangt. Huarte sagt 
ausdrücklich: diese Bilder sind der Ursprung der Künste und der Wissenschaften57-, wie 
der Künstler im Prozeß des Schaffens sich selbst klärt und damit die in ihm drängende 
Gestalt58, so ist es auch bei den Wissenschaften: die Medizin von Hippokrates und von 
Galen ist das Abbild der geistigen Urgestalten, die sie von der Medizin haben. Die 
‘Figuren', von denen eine Wissenschaft ausgeht, sind jene Axiome, die in ihrer Ursprüng­
lichkeit nicht rational bewiesen werden können und selbst die Grundlage des rationalen 
Beweises bieten.5t)

Das Ingenium als Moment der unmittelbaren Einsicht entwirft die Wege, die zu jenen 
Gestalten führen, Wege, die stets einsam zu beschreiben sind, denn jeder muß sie immer 
wieder für sich neu suchen und finden können. Keinerlei Unterricht und auch nicht das 
Gedächtnis können bei dieser Suche helfen, da sie nur äußere Mittel sind. Huarte ist der 
Meinung, das Gedächtnis sei zwar unentbehrlich, sofern es das zu ordnende Material 
aufbewahrt und der ingeniösen Tätigkeit zur Verfügung stellt, zugleich könne es aber 
ein gefährliches Hindernis für ein ursprüngliches Lehren und Lernen werden, sofern es 
dazu verleite, Einsichten zu übernehmen.60

An einer berühmt gewordenen Stelle spricht Huarte von den ‘ingeniös caprichosos’, 
die er dem erfinderischen Mensdien zuspricht. Er leitet den Ausdruck ‘capricho‘ -  der 
dann im Manierismus eine so große Rolle spielt -  von ‘cabra’, Ziege ab, im Hinblick 
darauf, daß der ingeniöse Mensch, den Ziegen gleich, von den bekannten Wegen ab­
weicht und sich auf einsame, steile Pfade begibt. Der Terminus ‘capriòlo’ wird also von



ihm in keiner Weise als Bezeichnung für eine literarische Gattung gebraucht, sondern 
als Hinweis auf ein wesentliches Bestimmungsmoment jedes ingeniösen Verfahrens. 
»Die erfinderischen Ingenien werden in toscanischer Sprache ‘caprichosos‘  (eigenwillig) 
genannt, wegen der Ähnlichkeit, die sie in ihrem Sdireiten und Verhalten mit den Zie­
gen haben (Λ los ingeniös inventives llaman en lingua toscana *caprichosos’ por la 
semejanza que denen con la cabra en el andar parecer); die Ziege begibt sich dorthin . . .  
wo es keine Hilfe gibt, und sie liebt es nicht, in Gemeinschaft zu gehen . . .  sie geht immer 
unruhig, sucht neue Dinge zu wissen und zu erreichen. . .  Es gibt jedoch andere Men­
schen, die nie aus einer erreichten Betrachtung heraustreten und glauben, daß es in der 
Welt nichts weiter zu entdecken gibt. Diese haben die Eigenschaft der Schafe . . die nie­
mals sich auf einsame Wege begeben, sondern nur auf sehr flache Straßen, und wenn 
jemand vor ihnen geht.«61 Diese Sätze haben, wie schon erwähnt, zu der Deutung ver­
führt, es gehe hier um die Theorie der unter dem Namen ‘caprichoso’-Stil bekannten 
manieristisdien A rt des Sprechens und des Schreibens. Nun haben die zitierten Thesen 
aber eindeutig gezeigt, daß Huarte das Ingenium und das ingeniöse Reden und Schrei­
ben keineswegs nur in Richtung einer Theorie der literarischen Sprache erörtert; es geht 
um prinzipielle Ausführungen über die schöpferische Tätigkeit des Mensdien.

4 G . Pellegrinis Lehre der ‘acutezze3

Es läßt sidi eine Überlieferung nachweisen, die ihr Interesse hauptsächlich auf eine 
a-logische, in der ingeniösen, bildhaften Struktur der Rede verwurzelte Sprache rich­
tet und deren prinzipielle, metaphysische Bedeutung hervorhebt. Wir wenden unsere 
Aufmerksamkeit zwei Autoren der italienischen rhetorischen Tradition des 17. Jahr­
hunderts zu, deren Thesen meistens ebenfalls nur unter literarischen Aspekten gedeutet 
wurden. Wir meinen die sogenannten Theoretiker des Manierismus: Giovanni Pelle­
grini mit seiner Schrift >Delle acutezze die altrimenti spiriti, vivezze, concetti volgar­
mente si appeIlano< (1639) und Emmanuele Tesauro mit seiner Schrift >11 Cannocchiale 
aristotelico o sie Idea dell’arguta ed ingeniosa elocutione, che serve a tutta l’arte 
oratoria, lapidaria e simbolica< (165 j).

Traditionell erklärt man den Ursprung der Theorie der ‘acutezze’ und der entspre­
chenden ‘scharfsinnigen’, ingeniösen Spradie aus dem Wunsch, die Langeweile und die 
pathetisch wirkungslose alltägliche Spradie zu überwinden. Man glaubt, hierfür eine 
Tradition nadiweisen zu können, die bis zur Antike zurückreicht.62 Bei dieser rein 
literarischen, rhetorischen Deutung der ingeniösen Spradie werden als Quelle meistens 
zwei Stellen von Aristoteles angeführt, und zwar aus der >Poetik< (1458 a 18) und aus 
der >Rhetorik< (1404 b 5), wo das Ungewöhnliche als Schmuck der Rede bezeichnet und 
bejaht wird. Aristoteles sagt: »Das klarste Sprechen (saphestatë) verwendet die nor­
malen Worte, aber dann ist ein solches Sprechen flach (tapeiné); erhaben und sidi vom 
Durchschnittlichen entfernend ist dagegen jenes Sprechen, das fremde Worte (xenikois)



verwendet. Unter 'fremd’ (xenikón) verstehe ich ein selten gebrauchtes Wort, eine 
Metapher, ein Wort, dessen Laute gedehnt werden, und alle Ausdrücke, die vom 
Normalen abweichen (panta parà tò kÿrion).« Wesentlich ist hier der Schluß des 
Zitats; er betrifft die Redewendungen, die von den üblichen abweichen. Damit Sprache 
wirksam sei, muß sie ein eigengesetzliches Leben führen, denn Worte nützen sich ab. 
Um erhaben, auffallend oder pathetisch sein zu können, muß die Sprache stets entweder 
vergessene Ausdrücke und Fremdwörter aufnehmen oder sich wirklich erneuern. Die 
Lebendigkeit einer Sprache bezeugt sich in diesem 'erfinderischen’ Zug. Ein ähnliches 
Phänomen zeigt sich in dem heute so oft erwähnten Prozeß der Verfremdung eines 
Ausdruckes, insofern auch das alltägliche Wort, die alltägliche Rede, wenn sie ‘unge­
wöhnlich’ gebraucht wird, überraschend und verwundernd wirkt.®3

Im III. Buch der >Rhetorik< (1410b) spricht Aristoteles von den ‘geistigen Worten’ 
und von der Lust, die sie durch ‘blitzartige Erkenntnis’ vermitteln, weil sie selbst unver­
mittelt auftreten. Die 'rasche Erkenntnis’ ist mit der Metapher, einem Mittel der erha­
benen Sprache, verwandt. Aristoteles sieht Parallelen zwischen der Metapher und dem 
Vergleich, dodi — so behauptet er — dieser sei weniger lustvoll, da die Erkenntnis sich 
langsamer vollzieht. In der >Rhetorik< (1410 a) heißt cs, daß das geistreiche Bild eine 
Ähnlichkeit aufdedken muß, die vorher nicht sichtbar war. Die Metapher stellt keine 
Ähnlichkeit ‘fest’, sie erschließt sie, denn sie ist schöpferisch.

Diese Problematik tritt wieder auf in der Schrift >Peri Hypsous«, und zwar in der 
Theorie der erhabenen Sprache (vgl. III. Teil, Kap. II, 6), ebenso in Ciceros >De ora­
tore^64 Das Ingenium führt zum geistreichen ‘Ein-fall’, im Gegensatz zur Sprödheit der 
‘besonnenen’ Rede. Der ingeniöse Mensch bedient sich des 'argute dicere', der scharfsin­
nigen Spradie. In >De oratore« unterscheidet Crassus das »latine loquendi planeque 
dicendi«, das »lateinische und klare Sprechen« des Alltags von einer ganz anderen 
Redeweise, die er folgendermaßen bestimmt: »Die übrigen Arten zu reden sind groß­
artig, verwickelt, vielfältig und gewichtig (reliquae sunt magnae, implicatae, variae, 
graves), und ihnen gilt alle Bewunderung für das Ingenium und alles Lob für das 
Reden (quibus omnis admiratio ingenii, omnis laus eloquendae continetur).«**

So setzt auchQuintilian dem *latine perspicue dicendo« die ‘sublimitas’ und ‘magnifi­
centia’ entgegen: die Ausdrucksart solchen Redens ist ‘scharf’ und ‘überraschend’,®® so 
daß ein ‘splendor’ erzeugt wird. Durch die 'Tropen’ -  einer von den üblichen Ausdrük- 
ken abweichende Form des Redens -  und durch die ‘Figuren’ -  also durch alle weiteren 
Stilmittel -  erreicht man die Abweichung von der alltäglichen Sprache.87

Was ist also die *a c u te z z a die Pellegrini in seiner Schrift anstrebt? Geht es dabei 
nur um eine rein rhetorische, literarische Spradhersdieinung, der soeben erwähnten Tradi­
tion entsprechend? Giovanni Pellegrini beginnt sein Werk >Delle acutezze* -  in augen­
scheinlichem Widerspruch zu den gängigen Interpretationen, die in seinem Werk allein 
ein theoretisches Dokument für den literarischen, rhetorischen Manierismus sehen wol­
len -  mit der erklärten Absicht, sich einer literarischen Unsitte zu widersetzen. »Unter 
die Verderbtheiten, die neuerdings um sich greifen und die Prosa verschandeln, befin-



det sidi die aufdringliche Affektiertheit der 'acutezze’ , der ‘ concetti’ oder ‘spiriti’ vor 
allen übrigen auf einem abenteuerlichen Vormarsch. Dies ist eine Art der Verzierung, 
mehr als alles, was sidi davon in der Kunst hält, voll verführerischer Schmeichelei, und 
dennoch durdiaus imstande, die von ihr ganz und gar verzauberten und verwandelten 
Seelen zu fesseln . . .  Auf diese Weise wird jeder Nutzen,· den man sidi von der Rede- 
kunst erwartet, untergraben . . .  Solcherart wird, wenn alle Studierenden auf dieser 
Spur weiterziehen, von der Beredsamkeit nichts anderes übrigbleiben als reine Narretei 
(buffoneria), <r98

Das Um-sidi-Greifen einer bestimmten ‘Maniera’ kann durch das folgende Zitat aus 
einem anderen Text veranschaulicht werden. Bartoli schreibt nach einigen grundsätz­
lichen Ausführungen über Träume in seiner >Ricreazione del savio« : »Es war mir in den 
Sinn gekommen, dies mit dem Wert des grotesken Arbeitens zu vergleichen, das -  sozu­
sagen -  gänzlich ein Werk gekoppelter Ungereimtheit ist, um so besser, je mehr die 
Worte von weit her geholt sind und zu je ausgefalleneren Formen sie sich vereinigen: 
wenn etwa aus einem Blumenstiel ein Kranidihals hervorragt, der in einen Affenkopf 
mündet; wenn das Kinn eines Greises mit einem Pfauenschwanz als Bart und einer 
dichten Mähne von Korallen erblüht; wenn bei einem anderen die Arme Weinreben, 
die Beine Efeuranken, die Augen zwei kleine, entflammte Lichter in einer Muschelschale, 
die Nase eine Flöte und die Ohren ein Paar Fledermausflügel sind; und wenn man sieht, 
wie dies alles sidi in einem Netze spiegelnd -  im Hintergrund dem Bild einer Meerkatze 
entspricht. «ee

Pellegrini unterscheidet drei Formen der Spradie: die einfache Aussage, in der ein 
Verb mit einem Substantiv verbunden wird; weiterhin die Rede, die, von bestimmten 
Prämissen ausgehend, eine rationale Beweisführung entwickelt; schließlich jene Rede, die 
den Ausdruck des Ursprünglichen darstellt: sie ist instinktiv, ingeniös, scharf, ‘akut’ und 
dringt in das letzte Wesen der Dinge ein. »Unter ‘viel lehren’ verstehe ich nidit das 
Wissen vieler Dinge, die vorher unbekannt waren, die kraß des beweisenden Schlusses 
erreicht werden (molto insegnare intendo io, non per virtù di sillogismo dimostrativo 
partorir la scienza di molte cose, prima ignote), sondern viele Dinge oder gewichtige 
Dinge mit wenigen Worten im Blickfeld des Hörers erscheinen lassen (ma il far com­
parir a vista dell’ ascoltante molte cose, o di molto momento in poche parole).«.10

Es geht um ein ‘Lehren’ -  also nidit nur um ein literarisches Spiel -  und dies ‘Lehren’ 
geschieht durdi ein plötzliches, unmittelbares, nicht abgeleitetes ‘Einsehen’. »Dabei bildet 
der Intellekt nidit wirklich, sondern er enthüllt und bietet dar (discopre e porge).«71 
Solche Aussagen haben also keinen rationalen Charakter. Pellegrini nennt sie ‘acutezze’ ; 
sie entstehen aus dem ‘ingegno’ und nicht aus der *ragione’.

Pellegrini weist ausdrücklich darauf hin, daß eine der Aufgaben der ‘acutezze’ -  als 
Tätigkeit des Ingenium -  darin besteht, durch einen kurzen Satz neue Beziehungen 
zwischen Gegenständen offensichtlich zu machen und in dieser unmittelbaren Weise ein 
nidit rationales, nidit beweisendes ‘Lehren’ zu verwirklichen, »Wo das verbindende 
Mittel (il mezzo congiungente) und die Dinge, die verbunden werden (e le cose con-



ginnte) in ih rem  n atü rlich en  Zustand sich b efin d en  {natural conditione), d a  w ir d  nichts 

Seltenes z u  sch affen  sein, u n d  jedes K ü n stlic h e  k o m m t a b h a n d en , u n d  d a  ist auch kein  

anderer V o r z u g  zu  e rw a rte n  a ls eine gute und klare syllogistische Verknüpfung (altro 
di pregio non può sperarsi, che una buona e chiara connessione sillogistica), w o d u rc h  d er 

In telle k t seh r z u fr ie d e n g e ste llt  w ir d , a b e r niemals das Ingenium (ma non già punto 
all’ingegno).™

Durch ihren Schwung stoßen die *acutezze’ ‘durchdringend’ zum Wesentlichen. Sie 
stellen Beziehungen her, ‘verknüpfen’ aber nicht auf rationalem Wege wie der Logos, 
sondern unmittelbar und bildlich.™ Die Verbindung der unterschiedlichsten Eigenschaf­
ten der Dinge, das ist die Verbindung der Gegensätze; die ingeniös hergestellte Bezie­
hung zwischen Gegensätzen erzeugt die angestrebte Ver- und Bewunderung. Unter 
vielen anderen gibt Pellegrini das folgende Beispiel, bei dem er sich auf die ‘acutezza’ 
des Stoikers Demetrius bezieht: »Nichts sdieint mir unglücklicher zu sein als der, dem 
nie ein Unglück zugestoßen ist.«74 Dieser Ausspruch erhellt sehr tiefgreifend das eigen­
tümliche menschliche Verhältnis zu den beiden entgegengesetzten Zuständen des Glücks 
und des Unglücks. Der ‘detto a c u t o der scharfsinnige Ausspruch, läßt unmittelbar die 
Beziehung sehen und fördert damit ohne logische Erörterung eine Lehre zutage.

Pellegrini erwähnt eine weitere wesentliche Eigenschaft der 'acutezze’, der ‘ingeniösen 
Sprache’ : »durch die plötzliche und unvermittelte Einsicht in Beziehungen wirkt sie 
überraschend«. Sie erwedtt jenes Staunen, durch das sich das ‘Gezeigte’ tief in das 
Gedächtnis eingräbt und das Innere bewegt wird. Diese verschiedenen Bestimmungen 
der ‘acutezza’ -  ihre Plötzlichkeit bzw. Unableitbarkeit, ihre Fähigkeit, Verwunde­
rung zu erregen, unmittelbar zum Wesentlichen vorzudringen, Beziehungen herzustel­
len zwischen den entferntesten Elementen — sind 'archaische’ Eigenschaften, die zur 
Tätigkeit des Ingenium gehören. Nur aus diesem Grunde führen sie zu keiner ‘buffo­

n e r i a sondern zu einer Lehre. Die 'detti acuti’  müssen cp la u s ib il ibeachtenswert 
sein. Plausibile’ ist jede Aussage, die die besondere Kraft hat, sehr beeindruckend zu 
lehren oder zu erregen oder Genuß  zu bereiten. Denn dies sind die drei Wirkungen, die 
das Sprechen im Bewußtsein hervorrufen kann, wie übereinstimmend von allen Rheto­
ren gelehrt wird.«75

Behaupten wir, daß die erwähnten Eigenschaften der *acutezza’ in den Bereich der 
ardiaischen, weisenden, ingeniösen Aussagen gehören, so kann man mit Recht einwen­
den, daß Pellegrini — wie es die von ihm angeführten Beispiele beweisen — seine Lehre 
der ‘acutezza' nicht auf die Ebene einer Lehre der ursprünglichen philosophischen 
Sprache stellt. Demnach verbleiben seine Thesen auf der Stufe einer gehobenen Rheto­
rik. Wir müssen uns fragen, ob nicht die 1acutezza1 doch ein rein literarisches Problem 
darstellt, ob überhaupt die Bestimmungen der ‘acutezza’, die Pellegrini gegeben hat, das 
Wesen der ingeniösen, topischen Rede erschöpfen.



j  E .T esa u ro : >Das Schauspiel voller W under<

E. Tes auro übernimmt Pellegrinis Theorien und die Überlieferung, die auf Quintilian 
zurückgreift. Dementsprechend sieht er den Ursprung der scharfsinnigen Rede, der 
‘acutezza’ in der Notwendigkeit, den Ekel (nausea) und die Langeweile (noia) des All­
täglichen zu überwinden, allerdings in einem ganz prinzipiellen Sinne. Seine These ist 
folgendermaßen zu verstehen: alles begründete, gesicherte, rationale Verhalten läßt 
keinen Raum für Überraschungen, Hoffnungen, Ängste, für Leidenschaften überhaupt; 
die zielgerichteten Berechnungen des Alltags setzen bei bekannten Ausgangspunkten 
an, die das Verhalten ‘sichern’. Diese Vorgänge schließen jede Art schöpferischer Tätig­
keit aus. An einer Stelle des >Cannocchiale aristotelico< definiert Tesauro den Terminus 
‘prudenza’ -  hier verstanden als die rationale Bedachtsamkeit und nicht als die politische 
Fähigkeit — im Gegensatz zum 'ingeniösen Verhalten’. »Kein geringer Untersdiied be­
steht zwischen der Bedachtsamkeit (prudenza) und dem ingegno, denn dieser ist scharf­
sinnig (perspicace), die Bedachtsamkeit besonnener (più sensata); jener ist rascher 
(più veloce), diese sicherer^più salda), jener zielt auf den Schein (apparenza), diese auf 
die Wahrheit. Und während diese letztere den eigenen Nutzen zum Ziel hat, bemüht 
sich jener um Bewunderung und Beifall (ammirazione e applauso) der Menge.«78

Wir würden heute sagen, daß in einer verbürgerlichten Welt alles Neue, Ursprüng­
liche, Unableitbare, alles im voraus nicht Beweisbare und Gesicherte keine Möglichkeiten 
hat; in die schon kristallisierte Form eines sozialen, politischen oder kulturellen Lebens 
kann nichts Unvorhergesehenes einbrechen, ohne den bestehenden Rahmen zu sprengen. 
Also scheint sich doch jedes geordnete menschliche, fruchtbare Leben nur im Begrün­
deten und Bewiesenen zu verwirklichen. Man glaubt, auch das Zukünftige nur in dieser 
Weise voraussehen zu müssen, nur so es ableiten und sich dagegen sichern zu können. 
Im Bereich einer solchen Auffassung wird audi tatsächlich jede Leidenschaft, jeder 
Impuls als ein zu überwindendes Moment betrachtet, als Moment, das vom Rationalen 
her korrigiert oder ausgetilgt werden muß. Ein solchermaßen gesittetes, bürgerliches 
Leben muß daher notwendigerweise gegen jede Form des Spontanen, des Neuen, des 
Ungewöhnten, des Unvoraussehbaren und Unableitbaren Stellung nehmen und ver­
suchen, es in jeder Weise auszuschließen.

Wie das ständig bedachte Verhalten Ekel (nausea) erzeugt, so verursacht ähnlich
-  nach Tesauros Auffassung -  die ausschließlich rationale Rede Langeweile; auch hier 
lassen der rein logische Zusammenhang von Argumenten, die konsequente Ableitung der 
Sdilüsse, die strenge Beweisführung keinen Spielraum für die Leidenschaften und schlie­
ßen jede Spannung und jede ingeniöse Tätigkeit aus. »Derselbe Überdruß (satietà) 
wird auch durch rein rationale Überlegungen (ragionamenti) hervorgerufen . . . ,  so daß 
man selbst tiefe und heilsame Lehren nur gähnend und träumend anhören kann 
(. . .  ascoltano sbadiglianti e trasognanti).*7Î

Bei Tesauro spielt die Notwendigkeit, auf die Leidenschaften zu wirken, eine beson­
dere Rolle, und zwar im Hinblick auf die Tatsache, daß ein pathetisches Ereignis das



Gewebe der rationalen Zusammenhänge durchbricht und dadurch das Neue, das Un­
erwartete, das Unvoraussehbare — alles Elemente, die zum ingeniösen Reden gehören — 
hervortreten läßt.78

In Tesauros Theorie nehmen die ‘argutezze’ einen zentralen Platz ein. Es sind Schöp­
fungen des Ingenium. Ehe wir ihre Eigentümlichkeit und die Ebenem auf der sie sidi 
befinden, näher bestimmen, müssen wir deshalb auf Tesauros Lehre des Ingenium ein- 
gehen.

Tesauro betont die Beziehung zwischen Intellekt und Ingenium: »Das natürliche 
Ingenium ist eine wunderliche Kraft des Intellekts (meravigliosa forza dell’intelletto).19 

Er leitet Intellekt von ‘intus legere’ ab, worunter er das ursprüngliche Verknüpfen und 
Gestalten jener Elemente versteht, die der menschlichen Einsicht entstammen. Die 
schöpferische Tätigkeit als Sidit von Beziehungen wird von Tesauro identifiziert mit 
dem Erschaffen des Gesehenen. »Der menschliche Intellekt wurde von den Philosophen 
so genannt, weil er gleichsam ‘intus legat“, weil er die Dinge in sich selbst liest (Intelletto 

humano fu così àiam ato da'filosofi quasi intus legat, perchè legge le cose dentro se 

stesso), , , .  denn ganz in sich gesammelt sdiaut er die schönen Dinge, die er in sich 

h a t . . .  Zuschauer und Theater seiner selbst (spettatore e teatro a se medesimo).

Weil der Intellekt ein 'legere’  darstellt, das nicht außerhalb seiner selbst ‘liest’ , so ist 
er unmittelbares Sehen, contemplatio: Wenn aber nun die Trennung zwischen Zu- 
sdiauer und Gesdiautem eintritt, wie es auf den menschlichen Bereich zutriffi, denn die 
Urgestalten zeigen sich dem Mensdien nicht unmittelbar, so bridit die Einheit von 
Urbild und Einsicht auseinander. Die dann entworfenen Bilder können reine Möglich­
keiten darstellen; die mit ihrer Hilfe verwirklidite bildhafte Rede erreicht in diesem 
Falle nur eine literarische Bedeutung.

Die eigentlidie geistige Tätigkeit des Intellekts wird von Tesauro mit einer Metapher 
gezeigt: »Der menschliche Intellekt läßt in der A rt eines äußerst reinen Spiegels — immer 
derselbe und immer verschieden -  die Bilder der Gegenstände, die sidi vor seinem 
Angesicht zeigen, in ihm selbst ihren Ausdruck finden: und dies sind die Gedanken: 
das geistige Gespräch ist nichts anderes als ein geordnetes Gefüge dieser inneren Bilder: 
so ist das äußere Gespräch nichts anderes als eine Ordnung der sinnlichen Zeichen, die 
als Typen vom Archetyp ein Abbild der geistigen Bilder sind (copiati dalle imagini 

mentali come tipi dall’archetipo).**1 Der Intellekt und seine Schöpfungen lassen un­
mittelbare Beziehungen aufleucbten, die die Voraussetzungen der Wissenschaften und 
des inneren und äußeren Redens bilden. Dabei müssen wir uns bewußt sein, daß die 
Ausdrücke jener Urbilder in den verschiedensten Formen auftreten können.8* Der 
Intellekt ist der Spiegel der Archetypen, im Hinblick auf die wir die Wirklichkeit 
‘erleuchtet’ sehen. Im Zusammenhang damit wird der ingeniöse Mensch ‘göttlich’ ge­
nannt, weil, so wie Gott aus dem Nichts etwas schafft, das Ingenium aus dem 'Nicht­
seienden’ ‘Seiendes* macht.

Die ingeniöse, g e istig e  Tätigkeit zeigt sidi als 'acutezza*, als scharfsinnige Äußerung, 
die sidi durch die Spradie in den verschiedensten Formen -  etwa in Inschriften, Epi­



grammen oder Versen -  verwirklicht, aber auch symbolisch in Bildern, Zeichen oder 
Wappen zum Vorschein kommen kann. Ebenso wie die traditionelle Logik die Sprache 
in drei Hauptelemente teilt, und zwar in Worte, Sätze und Argumente (beweisende 
Sätze), unterscheidet auch die ‘ingeniöse’ Logik diese Elemente, die jedoch in den 
Rahmen des Ingeniums gestellt werden: *semplici parole ingegnose* (ingeniöse Worte), 
*proposizioni ingegnose« (ingeniöse Sätze) und *argomenti ingegnosi« (ingeniöse Argu­
mente). Die Schöpfung der verschiedenen Elemente der ingeniösen Sprache geschieht 
im menschlichen Geist (*la mente umana«), der durch die Sprache das Wesen der Dinge 
in sich aufnimmt. Werden Worte nur nach grammatikalischen, rein logischen Voraus­
setzungen an gewendet, so erreichen sie auch nur eine rationale Bedeutung; dort jedoch, 
wo es nicht um rationale, sondern um ingeniöse Absichten geht, erhalten Namen, 
Sätze und Argumente eine ingeniöse Struktur.8®

Erstaunlidierweise identifiziert Tesauro den Ausdruck 'acutezza' mit 'figura’: »Audi 
ich werde also mit der Betrachtung beginnen, mit welchen Namen das gebildete Grie­
chenland, ferner die nadiahmende Latinität und schließlich die italienische Volkssprache 
diese wahren Köstlichkeiten des ingeniösen Parnass (d. h. die 'acutezze’) bezeichnet 
haben. Dabei fällt mir gleich auf, daß unser Autor sie in seiner Sprache Schemata nennt 
(Arist. Poet. X X ), was von seinen besten Interpreten mit Figuren wiedergegeben 
wird.«84

Wie wir wissen, benennen die Begriffe Schema, Eidos jene Zeichen, auf Grund derer 
man die Erscheinungen bestimmt und ordnet. Damit erreichen wir die prinzipielle 
Ebene, auf der das Problem der 'acutezza’ gesehen werden muß. ‘Acutezza’  ist der Aus­
druck der archaischen Fähigkeit des Ingenium, d. h. einer unmittelbaren Schau. So 
können die ‘acutezze’ nur Gestalten, Bilder sein, denn nur diese zeigen sich unmittelbar. 
Tesauro betont, daß die wahre *acutezza’ kein Spiel ist und daß sie in der ursprüng­
lichen Sicht des Intellekts wurzelt.85

Ihre Eigenschaften sind: 'perspicacia’Μ, Durchschauungskraft (eine Eigenschaft, die 
wir schon bei Pellegrini angetroffen haben); versahilitaH7, die Wendigkeit, durch die die 
entferntesten und entgegengesetztesten Eigenschaften in Beziehung zueinander gebracht 
werden; *velocitàJ, ihre Raschheit und Plötzlichkeit, da die Beziehungen, die die 
*acutezze' herstellen, unableitbar sind; endlich ihre Bildlichkeit.88

Von hier aus läßt sidi die Bedeutung der Metapher verstehen. Das ingeniöse Ver­
fahren, entfernteste Worte und Gegenstände zu verbinden, wird vor allem das meta­
phorische sein, das die Bilder von einem Bereich auf den anderen überträgt und dabei 
Bezüge herstellt, die — rational gesehen — unableitbar sind. Daher muß auch die Sprache, 
die unter dem direkten Einfluß der Prinzipien entsteht -  das archaische Sprechen — in 
höchstem Maße metaphorisch sein, wie der Ausdruck jeder ursprünglichen Philosophie.8®

Die Metapher, als die eigentliche Aussageform der ‘acutezza’, bildet den Kern der 
ingeniösen Rede. A uf das Ursprüngliche, das Unableitbare kann nur durch Transposi­
tionen hingewiesen werden: diese erhalten ihre sprachliche Form in der Metapher. 
So wird z .B . das Ursprüngliche metaphorisch als ‘Licht’, als ‘Sonne’ , als das Έ γ-



leuchtende’ bezeichnet; eine unableitbare Sinneserfahrung wird in das geistige Gebiet 
transponiert, d. h. in ihrem höheren, geistigen Bezug vernommen. Tesauro wiederholt 
mehrmals, daß die unabweisbaren Ausagen, die sich auf den Grund des Seins beziehen 
und die zum sakralen, religiösen Gebiet gehören, stets metaphorisch sind.80

Die Theorie der 'acutezza’, die von Tesauro bewußt auf diese prinzipielle Ebene 
gerüdct wird, erhält nun ganz augenscheinlich eine metaphysische Bedeutung. Mit den 
'acutezze1 kommen Ausdrucksformen zur Spradie, die den herrschenden Archai ent­
stammen; sie sind zugleich der Beweis für die ingeniöse Tätigkeit des Intellekts, ln  den 
Bereich dieser Tätigkeit gehören nadi Tesauro auch die Axiome der Philosophie. »Die 
schönsten Ideen, die der Intellekt im Museum seines Geistes betrachtet (ch'egli con­

templi nel museo della sua mente) sind die ersten Prinzipien und die universalen 
Axiome, die nicht durch Gründe beweisbar sind (i quali non si provano con ragioni), 

aber mit denen alles begründet, wer vernünftig vorgeht (ma con essi ogni cosa prova 

colui che ragiona): sie sind keine Wissenschaft, sondern Samen der Wissenschaft.«81 
Ganz bewußt verweist Tesauro an dieser Stelle auf den Satz des Widerspruchs.92 Um 
die erleuchtende Wirkung der Prinzipien zu erklären, bedient er sich einer eigenartigen 
Metapher: die Prinzipien seien wie mythische Vögel, die in ihrem Schnabel eine 
Flamme tragen, durch die sie sich in der Dunkelheit Licht verschaffen .M Ist das Gebiet 
des Scharfsinns das Unableitbare und Weisende, ist es Ursadie der Verwunderung und 
Bewunderung, so deckt es sich mit dem Gebiet des Religiösen, wo die acutezza allen 
spielerischen Charakter verliert. Jede sakrale Welt bedient sich nicht beweisender, 
sondern weisender, bildhafter, kündender Aussagen.·4

Die Metapher fällt in den Bereich der 'acutezza', sofern sie zu einem unmittelbaren 
Sehen führt, denn sie ist durch keinen rationalen Vorgang ableitbar. Sie gehört zum 
Bezirk der Kontemplation; Tesauro deutet in diesem Sinne eine Stelle aus der aristote­
lischen Poetik (Kap. 21): »Recte aliquid transferre simile aliquid contemplari est.* 
Auch die 'Nachahmung’ der Kunst ist für Tesauro eine Transposition, ein metaphérein, 
was die enge Beziehung zwischen poetischer und archaischer Sprache erklärt, die sich 
bevorzugt der Metaphern bedient.®* Tesauro behauptet, daß die höchsten und absonder­
lichsten Dinge (»le più alte e peregrine*) uns nur in übertragener Form mitgeteilt 
werden können, und zwar durdi die drei vom Mittelalter überlieferten Redeweisen: 
durch die tropologisdie (moralische), die allegorische (die die theologischen Wahr­
heiten betrifft) und schließlich die anagogisdie (die vom Sichtbaren zum Unsichtbaren 
führt).98 Der Grund für diese These liegt in der Erkenntnis, daß es sich bei den ur­
sprünglichen Aussagen nidit um logische Wahrheiten handelt, die als solche von ihrer 
moralischen oder geistigen oder religiösen Bedeutungen getrennt bestehen könnten. Es 
geht hier um die noch ungebrochene Einheit von Sinnesbezogenem und Geistigem und 
Sakralem. Die geistreichen Geburten des menschlichen Intellekts äußern sich in Meta­
phern, die das Wesen der Sinneserscheinungen vertiefen.



i Herodotos, ed. K. Hude, Oxford 1927,1, 64, 2.
1 In der >Poetik< 1457 b. 6 definiert er die Metapher, und in der Rhetorik 140J a 3 analysiert 

er ihre pathetische Wirkung.
3 Aristoteles unterscheidet vier Formen von Wortübertragungen, unterstreicht aber, daß die 

eigentliche Metapher dort auftritt; wo die Transposition auf Grund einer Analogie ge- 
schieht: »Metapher ist die Übertragung eines fremden Wortes (μεταφορά 9έ έστιν Ονόμα­
τος άλλοτρίου έιαφορά), und zwar (ι) von der Gattung auf die Art (άπό τοΰ γένους èiit 
είδος).« Das hierher gehörende Beispiel lautet: »Das Schiff steht nun still«, wobei anstelle 
von 'vor Anker liegen' die Gattung ‘stülstehen’ ersdieint. (1) Die zweite Form tritt auf, 
wenn ein Wort von der A rt auf die Gattung übertragen wird. Das entscheidende Beispiel 
lautet: »Wahrlich, Odysseus hat zehntausend edle Taten vollbracht«, wo an die Stelle der 
Gattung 'viel' die A rt ‘zehntausend’ tritt. (3) Die dritte Form der Übertragung ist die »von 
der Art zur Art (Από τοΰ είδους έπΐ εΐίος)«. Beispiel; »Mit dem Erze die Seele schöpfen, 
mit dem erbarmungslosen Erze schneiden«, wobei ‘sdiöpfen’ und ‘schneiden’ beides Arten 
der Gattung ‘wegnehmen’ sind. (4) Viertens kann das Übertragen geschehen im Sinne der 
Analogie (κατά τό άνάλογον 1457 b 6). Beispiel: Das Alter des Mensdien wird ‘Abend 
des Lebens’ genannt, wobei sich 'Abend’ zum Tage wie das ‘Alter’ zum Leben verhält. 
In der »Rhetorik«, in der er die Metapher vor allem im Hinblick auf ihre pathetische 
Wirkung erläutert, führt Aristoteles als Beispiel für die vierte Art der Metapher an, was 
Perikies von der im Krieg gefallenen Jugend gesagt hat: »Sie sei aus der Stadt verschwun­
den, als hätte jemand dem Jahre den Frühling genommen.« (Rhet. 1411, a, 2)

4 Cicero, D e or., III, 38, 152.
5 »Similitudinis est ad verbum unum contraete brevitas. C icero, D e or., 1 1 1 ,3 8 ,1 5 7 .
6 Quintilian, Inst. or., V ili, 6, 1; »Der Tropus ist die mit Begabung vollzogene Veränderung 

des Wortes oder der Rede von der eigentlichen Bedeutung zu einer anderen.«
7 Quintilian, Inst, or., VIII, 6, 9. Quintilian führt als Beispiel für einen Vergleich den Satz 

an: »Ein Mensdi hat gekämpft wie ein Löwe«; eine Metapher sei es dagegen, wenn man 
von einem Menschen sage, »er ist ein Löwe«.

S Τό γάρ eî μεταφέρει/v τό τό δμοιον Φβωρεϊν έστιν.
Aristoteles, Poetik, 1459 a 7·

9 Bonaventura, D e reductione artium  ad theologiam, III, . . .  Entsprechend heißt es einige 
K ap ite l w eiter: iNuilum enim sensibile movet potentiam cognttivam, ni si  me d i a nt e  
s imi l i tudine ,  quae egreditur ab obiecto, sicut proles a parente* (a. a. Ο., VIII). 
»Denn jedes Sinnesding bewegt das Erkenntnisvermögen vermittels eines Gleichnisses, das 
vom  Gegenstand ausgeht, w ie das Kind vom  Vater.« Im »Itinerarium mentis in Deum< 
heißt es: f. ..non per substantias, sed p e r  s i m i l i t u d i n e s  suas primo generatas in 
medio et de medio in organo et de organo exteriori in interiori et de hoc in potentiam 
apprehensivam.t (Bonaventura, Itinerarium  mentis in Deum, II, 4.)

io  So übersetzt der Franziskaner K . K au p  in seiner Ausgabe Bonaventuras »De reductione 
artium< (Kösel V erlag, 1961), den soeben von  uns zitierten S atz: »Nullum enim sensibile 
movet potentiam cognitivam, ni si  me d i a n t e  s i m i l i t u d i n e « (V ili) m it: »Denn 
jedes Sinnesding bewegt das Erkenntnisverm ögen vermittels eines Abbildes.«

j  i  Bonaventura, a. a. O ., VTII.
12 r. ..lumert, quod illuminat nos ad f o r ma s  n a t u r a l e s  apprehendendas, est l umen

c o g n i t i o n i s  s e n s i t i v  a e* (Bonaventura, a .a .O ., I li) : »__denn das Licht, das uns
im H inblick auf Naturformen erleuchtet, ist das Licht der sinnlichen Erkenntnis.«

13 Genau in diesem Sinne spricht das Mittelalter von dem ‘technischen', 'mechanischen’ Licht, 
das die 'künstlichen Gestalten* (figuras artificiales) erhellt: » .. .lumen, quod illuminat ad 
f i g u r a s  a r t i f i c i a l e s  quae quasi exterius sunt et propter supplendam corporis indi­
gentiam repertae« (Bonaventura, a. a. Ο., II).



*Necessitate rustici dicunt ‘gemmam’ in vitibus: quid enim diceret aliud? et ‘sitire’ segetes 
et fructus 'laborare'.* Q uintilian, Inst. orat., V III , 6, 6.

! j  Goethe, Einleitung in die Propyläen.
ifi Vico, D ie neue Wissenschaft, I , i ,  49, dt. Übers, v . E. Auerbadi, BJC Bd. 136/157, Reinbek 

1966, S. 35 : »Die frühesten Menschen, als K inder des Menschengeschlechts, unfähig, ver- 
standesmäßige Gattungsbegriffe zu bilden, empfanden die N otw endigkeit, sidi poetische 
Charaktere zu erdiditen — d. h. phantasiegeschaffene Gattungsbegriffe oder Universalien - ,  
um gewissermaßen auf bestimmte Vorbilder oder ideale Porträts die besonderen Arten 
zurüdtzufübren, jede auf die ihr ähnliche Gattung.«

i γ So heißt es bei Bonaventura: » ... effectus artificialis exit ab artifice, mediante simi l i­
tudine ex is te nt e  in mente,  per quam artifex excogitat, antequam producat, et inde 
producit, sicut disposuit.* (Bonaventura, a. a. Ο ., X II).

î S Cicero, D e republica, V I, i j - 1 7 .
19 C ristoforo Landino, D isputationes Camaldulenses, Buch I , p. X I I ;  Florentiae ca. 1480 

(Hain).
20 »Si vero consideremus sermonem ratione finis, sic est ad exprimendum,  ad eru­

diendum, et ad movendum; sed nunquam exprimit aliquid, nisi me d iante specie,  
nunquam docet, nisi mediante lumine arguente; nunquam movet, nisi mediante  
virtute;  et constat, quod hoc non fit nisi per speciem et lumen et v ir tutem in- 
trinsecam, intrinsecus animae unita.* Bonaventura, a. a. Ο ., X V III .

21 » ... a summa mente, quae cognoscibilis est interioribus sensibus mentis nostrae, aeternaliter 
emanavit similitudo, imago et proles* (Bonaventura, a. a. Ο ., V III). So lautet die M ah­
nung: » . . .  ad nos reintraremus, in mentem scilicet nostram, in qua divina relucet imago 
. . .  conari debemus per speculum videre .* (Bonaventura, Itinerarium  mentis in 
Deum, III, 1.)

21 >Equidem credo, quia sit divitinus illis ingenium . . .  maior.* Vergi], G eorgica, 1 , 41 j .
Î3 »Nunc locus arvorum ingeniis, quae robora cuique, quis colar et quae sit rebus natura 

ferendis*, Vergil, G eorgica, II , 177 f.
24 V ergil, G eorgica, II, 382.
j j  O v id , Tristia, V , 10, 18; Epistulae ex Ponto, II, 1, 52; IV , 7, 22.
16 »Cuius in extremo est antrum nemorale recessu, arte laboratum nulla: simulaverat artem 

ingenio natura suo.* O v id , Metamorphosen, III, 1J7.
27 »At quibus — sc. animalibus — ingenium est inmansuetumque ferumque.* O vid , M etam or­

phosen, X V , 85.
ì8 »Saevior ingeniis et ad horrida promptior arma.* O vid , M etamorphosen, I , 126.
23 O vid , Epistulae ex Ponto, II, j ,  44.
30 O vid , Am ores, III, 4, 2.
31 O v id , Metamorphosen, X V , 146.
32 O v id , Metamorphosen, X V , 144.
33 O vid , Metamorphosen, X V , 145.
34 O vid , Epistulae ex Ponto, II, j ,  2 1; v g l. Tristia, IV , 4, 17, Ingenium erhält audi die Be­

deutung von  ‘dichterische Fähigkeit’, ‘Talent’ (Genie), so daß  es oft als Bezeichnung für die 
D iditung selbst gebraudit w ird  (Tristia, IV , 4, 29-31; III , 10, 6). O v id  betont auch die 
enge Beziehung zwischen dem Ingenium des Dichters und dem Stoff, den er w ählt (Epi­
stulae, II, j ,  25).

35 O v id , Metamorphosen, V I , 447 ff.
36 O vid , M etamorphosen, V I , 574.
37 O v id , M etamorphosen, V III , i j  9.
38 Statius, Silvae, I, 3, 1 5 f.
J9 Statius, S ilvae, II, 3, j  S f.



40 Statius, Silvae, III, 2, 6 1 ff.
41 rVim autem suam longe lateque diffundunt, quam tum terrae cavernis includunt, tum 

hominum naturis implicant.· Cicero, D e divinatione, I, 36, 79.
4 1  *Quod si in hac mundo sine deo non potest, ne in sphaera quidem eosdem motus Archi­

medes sine divino ingenio potuisset imitari.» Cicero, Tusculanae disputationes I, i f ,  63.
43 Cicero, Tusculanae disputationes I, 16, 38.
44 *Deum te igitur scito esse, si quidem est deus qui viget, qui sentit, qui meminit, qui provi­

det.« Cicero, D e republica, V I, 26.
45 * . . .  repente te quasi quidem aestus ingenii tui procul a terra abripuit atque in altum a 

conspectu paene omnium abstraxit.« Cicero, D e oratore, III, 36, 14J.
46 C icero, D e republica, II, x, 2.
47 Cicero, De finibus, V , 13, 36.
48 Augustinus, C on f., I, 17, 27.
4 9  Augustinus, Epistula 5 i .

jo  ■»... et in praesentia suum non vident -  non enim religiose quaerunt unde habeant inge­
nium, quo ista quaerunt,« Augustinus, C on f., V , 3 ,4 .

j i  Augustinus, C ontra Faustum, I, 1.
j2  Jüan Huarte de San Juan ist 1J30 geboren. Nach dem Studium aristotelischer und scho­

lastischer Philosophie widm et er sidi dem M edizinstudium, das teilweise auch seine spätere 
H auptarbeit bestimmt. Er prom oviert und ist als A rz t in Baeza tätig, wo er 157J sein 
»Examen de ingeniös« veröffentlicht. D as Buch w ird von der Inquisition verboten bis zu 
seiner Expurgation ( i j S j); die expurgierte Ausgabe erscheint 1594. Das > Examen« erreicht
16 spanische, 24 französische, 7 italienische, 6 englische, 3 lateinische, 1 holländische und 2 
deutsche (1752 und 1785, in der Übersetzung von Lessing) Auflagen.

53 ‘ Es de saber que este nombre ingenio desciende de uno de estos tres verbos latinos; gigno, 
in, genero; y de esto ultimo parece que tiene mas clara su descendenda.» J. Huarte, 
Exam en de ingeniös, Biblioteca de autores espafioles, Bd. 65, M adrid 1953, C ap . I , S. 409 a.

Î4  J. H uarte, Exam en, I, S. 409 a.
J5 » ... el entendimiento tiene virtud y fuerzas naturales de producir, y pare dentro de st un 

kijo, al cual llaman los filòsofos naturales noticia 6 concepto, que es verbum mentis* 
(a. a. O ., S. 409 b).

fé J. Huarte, Examen, I, 410 a.
j7 » ... las artes y ciencias que aprenden los hombres son unas imagines y figuras que los 

ingeniös engendraron dentro de su memoria.* A . a. Ο ., I, 410 a.
j8 »...  las generaciones que el hombre hace con su intendimiento, si son de cosas artificiales, 

no luégo toman et sér que ha de tener, antes para sacar perjecta la idea con que se han de 
fabricar, es menester fingir primera mil rayas en el aire, y componet muchos modelas, y 
ultimamente poner las manos para que tomen el sér que han de tener, y las mis veces 
salen erradas.« A. a. Ο., 1, 409 b.

59 »Bevor die Wissenschaft ansetzt, gibt es keinen anderen Beweis noch Probe für die Prinzi­
pien, als sie bekannt aufzunehmen (antes que se comience la disciplina no hay otra prueba 
ni demonstración mis que recibirlos el ingenio por cosa notoria); wenn die Seele die Ge­
stalt dieser Prinzipien in sich nicht bilden kann, (y si la figura de éstos no la puede formar 
dentro de si), so ist dies das größte Hindernis für die Wissenschaft.« (II, 413 b.)

60 · . .. la verdad no esté en la boca del que afirma, sino en la cosa de que se trata<- (I, 410 a), 
t , ,.  y llamamos i  la memoria potencia racional, porque sin ella no vale nada el entendi­
miento ni la imaginativa ά todas las materias y figuras sobre que silogizar, conforme aquel 
dicho de Aristoteles: Oportet intelligentem phantasmata speculari. Y  el oficio de la me­
moria es guardar estos fantasmas para cuando el entendimiento los quisiera contemplari: 
(V III, 4 î6  a).



6 i  J .H u arte , Exam en, V i l i ,  438 a.
6 i V g l. H . Friedrich, Epochen der italienischen L yrik , F rankfurt 1964, S. 632 ff; H .-P , Lange, 

Theoretiker des literarischen Manierismus, Humanistische Bibliothek Reihe I, Bd. IV , M ün­
chen 1968,

63 D ie  entsprechende aristotelische Stelle lautet: »Die Abänderung (έξαλλά ξα ι) läßt das 
W ort erhabener (βεμνοτέραν) in Erscheinung treten. D enn in Anbetracht eines Ausdrucks 
geht es den Mensdien genauso w ie v or Fremden und M itbürgern. Deshalb m uß man das 
Sprethen verfremden (διό δει ποιεί v  ξένη ν τήν διάλεκτον); denn die Mensdien sind Be­
wunderer alles Fernen. D as Bewundern ist aber angenehm.« (Aristoteles, Rhet., 1404 b 8)

64 Cicero, D e oratore, I, 31, 144; III, A5, g ì  ff.
6 j  C icero, D e oratore, III, 14, 52,
66 Q uintilian, Inst, orat., V III , 3, 3,
67 Q uintilian, Inst, ora t., I X , i ,  i  ff.
65 M . Pellegrini, D elle acutezze, G enova 1639, S. 1 f.
£9 Bartoli, Ricreazione del savio, Trattatisti e N arratori del Seicento, ed. E. Raimondi, 

M ilan o -N ap oli i960, S. j o i  f i .

70 Pellegrini, D ella acutezze, S. 18.
71 Pellegrini, D elle acutezze, S. 41.
72 Pellegrini, D elle acutezze, S. 42 f . »Perciodié, si come Aristotele diffinl l ’accortezza dell’intel­

letto 'una prestezza nel trovar felicemente il mezo per far la dimostratione, così noi 
potremo diffinir l’accortezza dell’ingegno al proposto nostro, un felice travamento del 
m ezo (ein glückliches Finden des M ittels) per legar figuratamente in un detto, con mirabile 
acconcezza, diverse cose (um bildlich in einem Spruch verschiedene D inge in wunderbarer 
Zusammenstimmung zu verknüpfen).« A. a. O ., S. 4 J.

73 »Die acutezza hängt notwendigerweise von  der Verbindung ab (l’acutezza si regge neces­
sariamente dal legamento).· A .a . O . ,  S. 33. »Das Künstliche, w eil es das Erstaunliche 
erzeugen soll, d arf nicht gewöhnlich (comunale), sondern muß höchst selten sein; da es 
einen für das Bewußtsein äußerst angenehmen Gegenstand der Schau zu gestalten hat 
(perchè ha da formar obbietto di vista all’animo fortemente dilettevole), w ird ihre Selten­
heit und Fähigkeit darin offensichtlich, daß sie einen starken wechselseitigen Zusammen­
hang zwischen den durdi eigene Leistung verbundenen Teilen der Aussage erscheinen läßt.«
A . a. O ., S. 33.

74 »Nihil mihi videtur infelicius eo, cui nihil unquam evenit adversi.* Pellegrini, Delle 
acutezze, S. ι6 .

7 j  Pellegrini, D elle acutezze, S. 22. -  »Plausibel durch die K raft des Kunstgriffes w ird  eine 
Aussage sein, wenn dieselben drei W irkungen nicht durdi das, was die Dinge, sondern 
durch das, was das Ingenium in ihr bewirkt, zustande kommen.« -  »Plausibile per la virtù 
dell’artificio sarà, quando faccia il medesimo non per quello che le cose, ma per quello che 
l’ingegno del dicitore opera in esso.* A . a. O ., S. 23.

76 Tesauro, Il cannocchiale aristotelico, Venetia 1663, S. 76.
77 Tesauro, Il cannocchiale aristotelico, S. n i .
78 »Sicherlich spitzen die Leidenschaften der Seele den Scharfsinn des menschlichen Ingeniums 

(arruotano l’acume dell’ingegno humano) . . .  und der Grund ist, daß die Leidenschaften die 
Geister entzünden, die ja die Bekunder des Intellekts sind...  und bereichernd und ver­
knüpfend bildet das Ingenium hyperbolische und unwillkürliche bildliche Begriffe (figurati 
concetti).* A . a. O ., S, 83. V g l. H .-P . Lange, a. a. O .,; R . Hocke, D ie W elt als Labyrinth, 
rde Bd. jo/51 und Manierismus der Literatur, rde Bd. 82/83.

79 Tesauro, Il cannocchiale aristotelico, S, γ;.
8ο Tesauro, L a  filosofia morale, Torino 1É70, S. 3 J7.
81 Tesauro, I l cannocchiale aristotelico, S. 14.



82 »Ma di questi segni esteriori altri son parlanti, altri mutoli e altrì compositi di muta 
facondia e di facondo silentio. . . .  In somma tanta è la fecondità del facondo ingegno, che 
dal silentio medesimo si serve per favellare.* Tesauro, I l cannocchiale aristotelico, S. 14.

8} »Jede K raft des bezeichnenden W ortes (forza di ciascun vocabulo significante) . .  .besteht 
darin, daß es dem menschlichen G eist die bezeichnete Sache vergegenw ärtigt (nel rappre­
sentare alla mente humana la cosa significata). A b er diese Vergegenwärtigung kann ent­
w eder durdi das nadtte und passende W ort (vocabulo nudo e proprio), das keine Tätigkeit 
des ingegno verlan gt oder durdi eine ingeniöse Bezeichnung geschehen . . .  Daraus ent­
stehen zw ei grundsätzlich unterschiedene Sprachen: die eine passend und grammatisch; die 
andere rhetorisch und argute.« Tesauro, I l cannocchiale aristotelico, S. 216.

84 Tesauro, a. a. O ., S. 3 f.
85 »Jede acutezza ist ein bildhaftes Sprechen (parlare figurato), aber nidit jedes bildhafte 

Sprechen ist eine acutezza. M an nennt eigentlich jene Figuren scharfsinnig (argute), die 
einen ingeniösen C harakter haben; aber nidit alle ingeniösen Bedeutungen verdienen, der 
königlichen Familie der acutezza zugezählt zu werden, sondern nur jene, die ihre Herkunft 
vom erhabensten und edelsten Teil des Intellekts herleiten.< A . a. O ., S. 110.
»A cutezza, große M utter jener ingeniösen Auffassung, hellstes Licht des rednerischen und 
poetischen Ausdrucks, lebendiger G eist der toten Seiten, reizvollste W ürze des mitmensch­
lichen Gesprächs, höchste Kraft: des menschlichen Geistes . . .  Es gibt keinen noch so ange­
nehmen Redefluß, der ohne diese Anm ut nidit nüchtern und w iderw ärtig erschiene . . ,  Die 
Engel selbst, die N atu r, der große G o tt haben beim Reden m it den Menschen ihre dunkel­
sten und bedeutsamsten Geheimnisse m it wörtlichen oder symbolischen A cutezze ausge­
drückt.« A . a. O ., S. i.

86 »La perspicacia penetra le pià lontane e minute circostanze di ogni sugetto . ,  a. a. O ., 
S. 7 J.

87 »Die W endigkeit (versabilità), vergleicht in rascher Weise alle die Umstände untereinander 
und mit dem Subjekt, verknüpft sie oder unterscheidet sie (le annoda o divide), deutet das 
eine m it dem anderen, und mit bewundernswürdiger Fertigkeit stellt sie das eine anstelle 
des anderen (con maravigliosa destrezza pone l’una in luogo dell’altra). . .  und derjenige 
hat mehr ‘ingegno’, der das Entfernteste erkennen und verbinden kann ( . ..  quegli è pià 
ingegnoso, die può conoscere e accoppiar circostanze pià lontane)*, a. a. O ,, S. 75 ; vgl. 
auch S. 98.

88 »Ogni argutia è un parlar figurato«, a. a. O ., S. n o .
89 »Eine M etapher ist der scharfsinnigste und ingeniöseste, der sonderbarste und wunder­

barste, der nützlichste und erfreulichste. . .  Teil des menschlichen Intellekts, wahrhaft 
voller Ingenium ; denn das Ingenium besteht d a r in . . . ,  die entferntesten und getrenntesten 
Kenntnisse der vorgestellten Gegenstände miteinander zu verbinden (ligare insieme le 
remote e separate notioni degli propositi obietti). , .  daher führt sie den G eist und gleicher­
maßen das W ort von einer G attung zur anderen und verleiht einer A uffassung mittels 
einer anderen verschiedenartigen Ausdruck: sie findet in den unterschiedlichen D ingen das 
G em ein sa m e ... sie ist folglich die scharfsinnigste unter den Figuren; denn die übrigen 
bildet man gleichsam grammatikalisch oder man gestaltet sie nach der Oberfläche des 
W ortes, diese aber dringt mit Überlegung in die verborgensten Kenntnisse und erforscht sie, 
um sie miteinander zu  verbin den . . .  und daher erwächst das Staunen . . .  somit enthüllt 
sich die M etapher als ein Schauspiel voller W under (»teatro delle meraviglie», a. a. Ο ., 
S. 24j). Vergegenwärtigen w ir uns, daß V ico  das Ingenium folgenderm aßen definiert hat: 
»ingenium facultas est in unum dissita diversa coniungendU (De antiquissima italorum  sapi­
entia, I, V II , 4). In  der »ersten Antw ort« zum  »Giornale dei letterarie schreibt er: »__eine
besondere Form  des Wissens ist das Ingenium, sage ich, denn damit stellt der Mensch die 
D inge zusammen, die für den, der die Auszeichnung des Ingenium nicht hat, anscheinend



keine Beziehungen haben kann ( . . .  a color che pregio d'ingegno non hanno, sembrano 
non avere tra loro nessum rapporto).· V ico, Opere, I , S. m .

jo  »Audi der große G ott hat sidi als D ichter und scharfsinniger Redner erwiesen, indem er 
durdi die Menschen und die Engel m it verschiedenen Sprüchen und symbolischen Gestalten 
seine höchsten 'concetti’  ausgesprochen hat. U nd dies aus bereditigten G ründen: damit 
nämlich das göttliche Ingegno nicht hinter dem mensdilidien zurückstehe und dam it jener 
Geist nidit veröde, der die anderen Geister m it 'concetti‘  schwängert. D enn was die W elt an 
Ingeniösem hat, ist G ott oder stammt aus G ott (Peroche quanto hä il  mondo d ’ ingegnoso 
ò è Iddio ò è da D io). W eiterhin, w eil der Stil der göttlidien Herrschaft nidits G ew öhn­
liches haben darf, sondern m it erhabenen Gestalten sidi dermaßen erhebe, daß  die E r­
habenheit Verwunderung und diese Verehrung erwecke (la sublimità generi maraviglia e 
la maraviglia veneratione). W eiterhin, dam it die W ahrheit, die an sidi bitter ist, m it der 
verändernden W ürze von 'concettosi’ pensieri süßer werde. Endlich, damit die stumpfe und 
waghalsige M enge sich nicht erdreiste, Deuter der göttlichen Begriffe zu werden, sondern 
daß dies nur die seien, die die glücklichsten und scharfsinnigsten Ingenien s in d . . .  damit 
der G ott von sich selbst lerne, der Weise von G o tt und der Idiot vom  W eisen . . .  Deswegeji 
hat man vor die Tem pel Sphinxgestalten gesetzt, um dam it anzudeuten, daß die göttliche 
W eisheit sidi den Weisen durdi Sym bole und scharfsinnige Geheimnisse offenbart.« A . a. 
O ., S. 54.

91 Tesauro, Filosofia morale, Torino 1670, S. 3 $7.
92 »Andere Prinzipien sind ganz universal und werden daher W ürdigkeiten (dignità) und 

unleugbare W ahrheiten gen an n t. . ,  w ie: es ist nicht möglich, daß  etwas sei und nicht sei.«
Il cannocchiale aristotelico, S. 337.

93 »Die universalen Prinzipien sind w ie die V ögel der Ardennen, die das L id it m it sich 
bringen (i principii universali aguisa di quegli ucelli dell’Ardenna portano seco il Lame 
con etri nelle tenebre si fan c h ia r o ) ...  D ie W ahrheit der Prinzipien w ird durch keinen 
Grund erkannt, sondern nur durdi die experim entelle Induktion der individuellen Dinge, 
die der Intellekt in sidi selbst betrachtet.« Fil. mor., S, 358.

94 »A udi G ott genießt es, in den ekstatischen Geistern der Propheten, einen mit Augen ver­
sehenen Stab, ein fliegendes Brot, eine Treppe, die am Himm el an gelehnt ist, ein Buch, das 
mit sieben Siegeln geschlossen ist, erscheinen zu lassen; all das ist göttlidie Dichtung, 
ingeniöser Scharfsinn und archetypisches Zeichen des ewigen Geistes, voller ‘ concettosi’, 
M ysterien, unter allegorischer und figürlicher Verdeckung, in kunstvoller Weise verheim ­
licht, denn es ist dem mensdilidien Geist eigen, das zu lieben, was er bewundert.« II 
cannocchiale aristotelico, S. 1 5.

3Î »Und da die M etapher und dementsprechend die scharfsinnige Aussage und sämtliche 
Sym bole Geburten der Dichtung sind, so fo lg t daraus, daß die Nachahmung die sicherste 
Ausübung des Geistes i s t . . .  Ich nenne Nachahmung jenen Scharfsinn, durdi den man, wenn 
man sidi eine M etapher oder eine andere Blüte des mensdilidien Ingenium vorgenommen 
hat, m it A ufm erksam keit deren W urzeln betrachtet und sie auf andere Kategorien über­
tragend um solche Blüten derselben G attung vermehrt.« A. a. O ., S. 106.

96 Tesauro, Il cannocchiale aristotelico, S, 54.



I li Die humanistische Tradition: die Einheit von ‘res’ und ‘verba’

I  D escartes‘ A b lehn u n g  der humanistischen F'àdher

Die Untersuchung über den Vorrang des Bildhaften hat uns auf eine neue philosophische 
Bewertung der Metapher und der Theorie der 'acutezza', des ‘Ingenium’ der italieni- 
sdien Theoretiker des Manierismus geführt und zugleich die philosophische Bedeutung 
des heute verpönten metaphorischen Redens auf dem Gebiet der Philosophie gezeigt.

Wir müssen einen letzten Sdiritt vollziehen und zeigen, daß die Behauptung des 
Vorranges des Bildes (so wie wir ihn erörtert haben) nidir nur theoretisch ins Gewicht 
fällt und eine erneute philosophische Bewertung der manieristischen Theorien (die 
meistens nur von einem literarischen Standpunkt aus berücksichtigt werden) liefert, 
sondern audi eine erneute Befragung und Bewertung der italienischen Philosophie des 
Humanismus mit sich führt.

Die aufgestellte Problematik des Bildhaften, als Wesen der ingeniösen Tätigkeit, 
Öffnet uns nun einen direkten Zugang zum Humanismus und insbesondere zum bereits 
erörterten Problem der einheitlichen, ursprünglichen Wurzel des Dualismus von Bild 
und Ratio, von Rhetorik und Wissenschaft. In diesem Zusammenhang zeigt es sich 
sinnvoll, zunächst auf Descartes’ Ablehnung der Rhetorik auf Grund seiner rationa­
listischen Einstellung zurückzugreifen und danach Vicos Kritik an Descartes kurz 
darzulegen. Vicos Verteidigung einer ingeniösen Philosophie — in der Pathos und 
‘philosophische Einsicht’ eins sind — stellt die letzte Aktualisierung der humanistischen 
Tradition dar, bevor sie -  durch den Rationalismus und durch die rationalistische 
Philosophie -  endgültig entwertet wurde.

Das Wissen um den einheitlichen Grund von Pathos und Logos, das der Einsicht in 
die Macht der ursprünglichen Bilder -  der Quelle jedes wahren Philosophierens -  ent­
stammt, wurde vom neuzeitlichen Rationalismus zerstört. Damit geriet audi die Tat­
sache in Vergessenheit, daß eben jene Problematik im italienischen Humanismus eine 
wesentliche Rolle spielte. Was vor Descartes im Humanismus und in der Renaissance 
als philosophisches Problem erörtert wurde, wird nur als mehr oder weniger dunkle 
Vorahnung dessen betrachtet, was Descartes selbst und das auf ihn folgende moderne 
Denken mit Klarheit entwickelt haben.1 Diese Einstellung zeichnet sich schon ganz 
deutlich in Hegels >Geschichte der Philosophie«2 ab und wird später vom italienischen 
Hegelianismus (Spaventa, Croce, Gentile)) übernommen.3 Sie erfährt dann nodi 
eine nachträgliche Wandlung durch die Thesen Cassirers. Er befragt den Humanismus



und die Renaissance nach ihrer philosophischen Bedeutung speziell im Hinblick auf 
das Problem der Erkenntnis und bewertet die Philosophie jener Zeit vor allem als eine 
'Vorahnung’ jenes Problems.4

Allgemein macht sidi in diesem Zusammenhang die Ansicht geltend, daß die huma­
nistische Tradition vor allem eine literarische, nidit aber eine wirklich philosophische 
Bedeutung besitze. Die Gründe, mit denen man diese Auffassung untermauert, sind sehr 
bezeichnend; sie wurzeln in Äußerungen von Descartes. Da jene cartesianisdien Thesen 
audi noch heute die Einstellung gegenüber dem humanistischen Bildungsideal und dem 
Vorrang des Problems des Wortes bestimmen, seien sie hier kurz zusammengefaßt.

Descartes prüft die humanistischen Fächer daraufhin -  und bewertet sie dement­
sprechend - , ob und in welchem Maße sie Wahrheit und Gewißheit im Sinne rationaler 
Erkenntnis vermitteln können. Die antiken Autoren müssen -  seiner Auffassung 
nach -  um des Wissens willen gelesen werden; die Kenntnis alter Sprachen dient einzig 
dem rationalen Vertständnis der klassischen Schriften. Für Descartes scheinen aber nun 
jene Studien, wie sie von der Tradition überliefert worden sind, alle philosophische 
Bedeutung verloren zu haben. Er ist vor allem der Meinung, viel originellere Geister 
außerhalb jener Kreise finden zu können, die der humanistischen, literarischen Tradition 
verbunden sind: »Meistens sehen wir, daß diejenigen, die niemals sich mit den litterae 
beschäftigt haben, bei weitem sicherer und klarer über die Dinge des täglichen Lebens 
urteilen als diejenigen, die sich beständig in den Schulen aufhalten.«5

Eine soldie Kritik findet sich noch schärfer in den »Discours de la méthode< formu­
liert. Descartes glaubt, mehr Wahrheit in den Erwägungen finden zu können, die jeder 
über die ihn angehenden Angelegenheiten frei von jeder literarischen Bildung anstellt, 
als in jenen, »die ein Gelehrter in seinem Studierzimmer über wirkungslose Theorien 
anstellt, die für ihn selbst höchstens die Folge haben, daß er sich um so mehr darauf 
einbildet, je weiter sie sich vom gesunden Menschenverstand entfernen, mußte er doch 
ebensoviel mehr Geist und Geschicklichkeit darauf verwenden, ihnen einen Schein von 
Wahrheit zu geben.«®

Für Descartes bleibt jene Auffassung, wie sie die ersten italienischen Humanisten7 
vertreten, unverständlich, daß zum Beispiel Philologie in ihrer ursprünglichen Bedeu­
tung ein wesentliches Moment der Entfaltung des menschlichen Geistes ist, ja, daß sich 
in der Spradie das Wesen des Menschen offenbart, die Unterrichtung in der Spradie 
daher Zweck und Sinn in sich selbst zu tragen vermag und eine philosophische Bedeu­
tung gewinnt.

So entbehrt für ihn audi die Rhetorik -  eines der Grundfädier der traditionellen 
humanistischen Bildung -  jedes positiven Sinnes: welche klugen Regeln des schönen 
Sprechens sie uns auch vermittle, so sei doch die Strenge des logischen Beweises, der zur 
Wahrheit führt, die beste, wenn nidit die einzige Methode, um wirklich zu über­
zeugen.8

Ähnlich gelten ihm auch die Erfahrungen der Diditer nur als müßiges Spiel, das 
der Werte ermangelt, da die Phantasie, aus der sie entspringen, ja nichts Wahres,



sondern nur Mögliches darstellt und » . ..  die Dichtungen manche Ereignisse als möglich 
hinstellen, die es nicht sind.«8 Selbst die Beziehung zur Antike erscheint ihm als unwe­
sentlich: die Beschäftigung mit den antiken Autoren -  so betont er ausdrücklich -  
bringt sogar die Gefahr mit sich, daß sich in unserem Geist Irrtümer festsetzen. »Man 
muß die Bücher der Alten lesen, um das, was vorzeiten richtig gefunden wurde, zu 
erkennen . . .  Aber dann und wann besteht die große Gefahr, daß etwa die Flecken des 
Irrtums uns aus ihrer allzu aufmerksamen Lektüre anhängen, mögen wir uns auch nodi 
so vorsehen.«10 So sieht er in der humanistisdien Überlieferung lediglich eine Ange­
legenheit der Gelehrsamkeit, die deshalb ohne jede philosophische Bedeutung sei.

Diese ganze Einstellung läßt sidi in einer einzigen These zusammenfassen: Wenn das 
Problem der Philosophie identisch ist mit dem des Wissens, wenn Wissen andererseits 
darin besteht, daß wir unsere Behauptungen auf einen ursprünglichen Grund zurück­
führen, so spielen für diesen rationalen Prozeß pathetische Momente und daher auch 
die Einflüsse der Bilder, der Phantasie, der Kunst überhaupt keine Rolle mehr, ja, sie 
erscheinen nur als Momente, die den rationalen Prozeß stören.

Descartes’ Einstellung führte notwendig zu dem von uns schon erwähnten Bruch 
mit der humanistischen Tradition und ihren Fächern, zur Absage an die humanistische 
Bildung, wie es die zitierten Formulierungen Descartes’ eindeutig zum Ausdruck brin­
gen. Dieser Entwicklung entsprechend schuf sich die neue Philosophie — im Gegensatz 
zur Philosophie der Renaissance, die weitgehend von der humanistisdien Bildung ge­
tragen war -  rein terminologisch immer mehr eine eigene Fachsprache, die das unab­
lässige Bemühen veranschaulicht, an erster Stelle das Problem des Wissens und Erken- 
nens zu klären. Während noch am Ende des 16, Jahrhunderts etwa die philosophische 
Prosa eines Giordano Bruno völlig von seiner klassischen Bildung her bestimmt ist 
und dem unmittelbaren Sprechen noch ganz nahesteht, schwindet von Descartes an 
diese Art des philosophischen Ausdrucks; sie erscheint als ‘literarisch’, d. h. als nicht der 
Sache gemäß.

So verwandelt sich das Bewußtsein der philosophischen Tradition vollständig. Sämt­
liche klassischen Autoren, die bis zu Descartes noch in den philosophischen Abhand­
lungen zitiert wurden, verlieren als Autoritäten ihre Bedeutung, denn die für das 
Denken der Humanisten so wesentlich bestimmenden Autoren wie Cicero, Lukian, 
Lucrez können zu einer erkenntnistheoretisdien Spekulation kaum etwas beitragen. 
Hier beginnt die theoretische Entwertung der Philosophie des Humanismus und der 
Renaissance, die im Grunde noch bis heute andauert, da wir der Philosophie jener 
Zeiten vor allem ein historisches Interesse zu widmen bereit sind.

2 V icos K r itik  an der rationalistischen P hilosoph ie D escartes1

Am Ende der humanistischen Tradition bemüht sich Vico, in bewußtem Gegensatz zu 
Descartes, die Beziehung zwischen Philosophie und Redekunst wiederherzu stellen und



zugleich die humanistischen Fädier, denen Descartes verständnislos und ablehnend 
gegenüberstand, wieder in ihrer philosophischen Bedeutung zur Geltung zu bringen. 
Die Terminologie, die er in seiner Auseinandersetzung mit dem Rationalismus an­
wendet, wirkt auf uns — wie auch auf die meisten Historiker der Philosophie -  heute 
befremdend; meistens wird sie nur als Hinweis auf eine überwundene und verstaubte 
Fragestellung gesehen. Vicos Auseinandersetzung mit Descartes vollzieht sidi im Rah­
men der terminologischen Unterscheidung zwisdien kritischer und topischer bzw. 
‘inventiver’ Philosophie.

Im III. Kapitel von »De ratione studiorum< (1709) erklärt Vico, daß seine Zeit­
genossen das Gebäude der Wissenschaft neu zu begründen versuchten, indem sie haupt­
sächlich von einer »kritischen Einstellung im Philosophieren« ausgingen. Seine These 
lautet: »Zunächst nun, was die Rüstzeuge der Wissenschaft betrifft, so beginnen wir 
heute die Studien mit der Erkenntniskritik.«11 Vico spielt hier wörtlich auf den An­
spruch Descartes’ an, er treibe keine dogmatische, sondern eine ‘kritische’ Philosophie. 
Dieser Anspruch bedeutet; keine These darf Geltung haben, wenn sie nicht durch eine 
genaue Begründung bewiesen worden ist. Wie wir schon erörtert haben, will Descartes 
die philosophische Tradition, in der er aufgewachsen ist, überwinden, um einen neuen, 
unerschütterlichen Grund des Philosophierens zu finden, der aus der Wirrnis der 
Widersprüche und der Aporien herausführt.

Hierin erschöpfen sich die Ansprüche der kritischen Methode jedoch nicht; der 
nächste Satz Vicos gibt uns Auskunft darüber; »Die Kritik will ihre erste Wahrheit 

nidit nur vom Falschen, sondern auch vom bloßen Verdacht des Falschen freihalten, 
und sowohl alle sekundäre Wahrheit, als auch alles Wahrscheinliche genauso wie das 
Falsche aus dem Denken entfernt wissen.«12

Nach Vicos Auffassung ist die ‘kritische’ Methode durch drei Elemente gekenn­
zeichnet; a) Sie beansprucht; von einem ersten Wahren (primum verum), d.h . von 
einer unableitbaren, evidenten Wahrheit auszugehen, die den Grund des Wissens 
bilden soll. Philosophie und Wissenschaft erhalten deshalb einen ausgesprochen ratio­

nalen Charakter; wenn eine erste, unableitbare Wahrheit gefunden worden ist, so bleibt 
es allein der ‘kritischen’ Philosophie überlassen, durch den rationalen Prozeß des 
Schließens und Ableitens jegliche Folgerungen daraus zu ziehen.

b) Soll eine einzige erste Wahrheit sdilechthin als Grundlage der Philosophie gelten, 
so werden sämtliche anderen Wahrheiten zu ‘zweiten Wahrheiten’ (vera secunda) 

degradiert. “Vera secunda’ sind jene Wahrheiten, die die Grundlage der Einzelwissen­
schaften bilden. Die Axiome der Mathematik gelten einzig für das Seiende als Zahl; 
die der Geometrie für das Seiende als Größe; die der Physik für das Seiende als 

Bewegung usw. Die ‘vera secunda’ gelten also stets nur im Hinblick auf das Seiende als 

dieses oder als jenes. Sie können auch durch andere Grundwahrheiten bzw. Axiome 
ersetzt werden; je nachdem, welche Prinzipien zugrunde liegen, kann z. B. von einer 
dreidimensionalen — euklidischen — oder auch einer anderen Geometrie die Rede sein. 
Dasselbe gilt für die Mathematik, für die Physik usw. Das Gebiet der ‘vera secunda’



entsp rich t dem  der a n tik en  ‘T e d in e ’ ; d ie  E in zelw issen sch aften  sind ‘ techn ai’, d ie  in fo lg e  

bestim m ter V o ra u ssetzu n gen  zu  E in ze lerk en n tn issen  gelan gen . A u f  G ru n d  w elch er 

K rite rie n  d ie  P r in z ip ie n  der E in ze l W issenschaften g e w ä h lt  w e rd en , so ll h ier n icht n äh er 

in  B etrach t gezo gen  w e rd en . W ir  k ö n n ten  ze igen , d a ß  die E in ze l Wissenschaften im 

G ru n d e  nicht v o n  theoretischen od er sp e zie ll erken n tn istheöretisch en  G esetzen  ge le ite t 

w e rd en , da  es bei ihnen v o rw ie g e n d  um  d ie  B eh errsch un g der N a tu r  geh t. B ereits d ie  

a n tik en  ‘T ech n ai’ besaßen  den C h a r a k te r  des ‘M echanischen ’ (im  S in n e der m ed ian e, des 

‘H ilfsm itte ls ’), denn ih r Z ie l bestan d  darin, etw a s dem M en sdien  D ien en d es h e rv o r­

zu b rin gen .

N a c h  D escartes m ü ß ten  die E in ze lw issen sd iaften , um  stren g w issen schaftlid i zu  sein, 

aus den  ‘ersten W a h rh e ite n ’ a b ge le ite t w e rd en , a lso  einen p hilosophischen  C h a ra k te r  

besitzen, der die G re n z e n  ih re r V e re in ze lu n g  tran szen d ie rt. G e ra d e  diese A u ffa s su n g  

h a tte  entscheidenden E in flu ß  a u f d ie  w e ite re  E n tw ick lu n g  des m odern en  D en k en s -  so­

fern  es a u f D escartes zu rü ck g re ift -  und lebte  besonders im  deutschen Idealism u s w eiter. 

V o n  F ichte bis zu  H e g e l b em ü ht sich der deutsche Idealism u s, d ie  E in zelw issen schaften  

rigoro s aus p hilosophischen V o ra u sse tzu n g e n  u n d  P rin z ip ie n  ab zu leiten , um  ein  

system atisches G eb ä u d e  der W issenschaften  zu  errichten. D ieses U n tern eh m en  m ü n d et 

in  der idealistischen B em üh un g, d ie  S tru k tu r  der N a tu rw issen sch a ften  a p r io r i a b zu ­

le ite n ; H e g e l g in g  in dieser B e zie h u n g  bis zu r  le tz ten  K o n se q u e n z, w a s w ie d e ru m  d ie  

an tiid ealistisch e u n d  antip h ilo so p h isch e R e a k tio n  der zw e ite n  H ä lfte  des 19. J a h rh u n ­

derts nach sich zo g .

Es sei n ebenbei b em erk t, d a ß  diese V e rsu d ie , die N a tu rw issen sch a ften  in  einer ‘ersten 

W a h rh e it ’ zu  v e ra n k e rn  u n d  philosophisch z u  begrün den , um  d adu rch  ein  to ta les S ystem  

d er W issenschaft a u fzu b a u en , in  ausgesprochenem  G e g e n sa tz  steht z u r  hum anistischen 

T ra d itio n , d ie  m it L e o n a rd o  da  V in c i a n setzt und in  den  T h e o rien  eines G a lile i g ip fe lt. 

In  dieser T ra d itio n  w e rd en  die N a tu rw issen sch a ften  ausschließlich im  H in b lic k  a u f  ih re 

p raktisch en , zie lgerich teten  L eistu n gen  ged eu tet u nd gru n d sätzlich  v o n  erk e n n tn isth e o ­

retischen A u fg a b e n  ausgeschlossen. U n te r  diesem  A s p e k t b le ib t e tw a  fü r  L e o n a rd o  d ie  

N a tu r  u n b ek an n t, b 2 w , sie o ffe n b a rt sich jew eils  n u r in n erh a lb  der G re n ze n  jen er F r a ­

gen, d ie  der M ensch im  R ah m en  eines E x p erim en ts ge ste llt hat.

c) N a c h  V ic o s  A u ffa s su n g  leh n t D escartes nicht n ur jede  ‘ z w e ite  W a h rh e it ’ ab, so n ­

dern auch a lles W ah rsch ein liche (verisim ilia ). U m  V ic o s  T erm in u s des ‘ v erisim ile ’  zu  

versteh en , m üssen w ir  a u f  die a n tik e  P h ilo so p h ie  zu rü ck greifen . A ris to te les  beh au p tet, 

d a ß  es n ur d a v o n  ein W issen  geben k a n n , w a s sich re g e lm ä ß ig  u nd n o tw e n d ig  a b sp ie lt, 

denn W issen  bedeute, die G rü n d e  einer G e s e tzm ä ß ig k e it zu  erfassen. W as sich dagegen  

jew eils  anders z e ig t  — d. h. sich v e rä n d e rt -  k ö n n e  n icht G eg e n sta n d  des W issens w e rd en . 

Z u  diesen E rscheinungen ge h ö rt besonders das m enschliche H a n d e ln  u nd V e rh a lte n , so­

fern  es stets v o r  v ersch ied en artige  S itu a tio n e n  ge ste llt w ir d , a u f d ie  der M ensch in  je ­

w e ils  n euer W eise z u  reagieren  ge zw u n g e n  ist. A u f  diesem  G e b ie t  -  so sagt A risto te les  

in der ‘R h e to r ik ’ ( 1 3 5 7 a  ζ ζ ή . )  -  is t n icht das ra tio n a l a b le itb a re  W a h re , son dern  das 

W ah rsch ein liche m aß geb en d .



Wenn Descartes’ Hauptbestrebungen sidi auf ein 'erstes Wahres’ richten, so muß not­
wendigerweise das Gebiet der reinen Möglichkeiten und damit der Bereich des ‘Wahr­
scheinlichen’ aus der Philosophie ausgeschlossen bleiben. So übergeht Descartes z. B. die 
Redekunst, die Schönen Künste und die Geschichte als Gebiete, in denen das ' Wahr­
scheinliche’ und nicht das Wahre den Vorrang besitzt. Vico weist folgendermaßen auf 
die Bedeutung des ‘Wahrscheinlichen’ hin: » ...  aus dem Wahrscheinlichen entsteht der 
natürliche Allgemeinsinn, der die Norm aller praktischen Klugheit (p ru d en tia e)  und 
damit audi der Beredsamkeit (e lo q u en tia e)  ist. Denn die Redner haben oft mehr Mühe 
mit einem wahren Sachverhalt, der nichts Wahrscheinliches hat, als mit einem falschen, 
der einen glaubwürdigen Eindruck macht.«1®

Vico legt Wert darauf, die negativen Folgen der kritischen Philosophie aufzuweisen, 
indem er zeigt, welche Fächer dadurch aus dem Bereich philosophischer Bildung ausge­
schlossen werden. Er erwähnt sie einzeln (Dichtung, Redekunst, politische Erziehung, 
Geschichte usw.) und bezeichnet das ‘verisim ile ’ als das gemeinsame Gebiet, in dem sie 
wurzeln, jenes Wahrscheinliche, für das das Wahre und das daraus entstehende Wissen 
nicht maßgebend sind. Die Redekunst gehört zum Bereich des Wahrscheinlichen, da sie 
den Blick stets auf die besondere und veränderliche seelische Verfassung der Hörer 
richtet; ebenso gehört auch die praktische Klugheit hierher -  die 'p r u d e n t i a die spezi- 
fisdi politische Fähigkeit - ,  da sie sich auf den immer veränderlichen Einzelfall bezieht.

Die Mängel der rationalistischen, kritischen Philosophie sind demnach viel wesent­
licher, als es auf den ersten Blick erscheint. Dadurch, daß diese Philosophie etwa die po­
litischen Fähigkeiten und auch die Redekunst nicht in Betracht zieht, vernachlässigt sie 
zwei der wichtigsten menschlichen Tätigkeiten. Die einseitige Sorge um das Wahre ver­
fehlt die Vorbereitung auf die Erkenntnis der Einzelfälle, sie mißachtet die Notwendig­
keit politischer Bildung.

Vico formuliert diesen Gedanken in >De ratione studiorum« besonders deutlich: »Aber 
diese Studienordnung bringt für die jungen Leute den Nachteil mit sich, daß sie künftig 
weder die Klugheit im bürgerlichen Leben zeigen (nec satis v ita m  c iv ile m  p ru d en ter  

agant), nodi eme Rede mit Charakterfarben zu beleben (n ec ora tion em  m oribus tin ­

gere) und mit dem Feuer der Affekte zu erwärmen vermögen.«13
Vico führt seine Einwände weiter, indem er hervorhebt, daß die rationalistische, kri­

tische Methode Descartes’ nicht nur entscheidende Gebiete der menschlichen Tätigkeit 
vernachlässigt, sondern auch das Wesen und die Rolle des Bildes -  und damit der 
Phantasia — gegenüber dem Rationalen verkennt. »Endlich setzen sie (unsere Kritiker) 
über jedes Bild der Körper ihre erste Wahrheit (Denique ante, extra supra omnes . . . 
suum primum elocant verum). . . . Nun, wie das Alter die Vernunft (ra tio)  zum Blühen 
bringt, so die Jugend die Phantasie . . . Und das Gedächtnis, das, wenn nicht direkt mit 
der Phantasie gleich, doch mit ihr innigst verwandt ist, muß in den Kindern entwickelt 
werden, da sie keine andere geistige Fähigkeit haben; noch dürfen die Fähigkeiten für 
die Künste (n eq u e ingeniä a d  artes) — die in Phantasie und Gedächtnis oder in beiden 
zusammen, bestehen, wie die Malerei, die Dichtung, die Redekunst und die Jurispru-



den/ -  unterdrückt werden (>neque. . ,  sunt hebetanda*).16 Die Beziehung zwischen 
unseren Problemen und Vicos Ablehnung der kritischen Philosophie wird offensichtlich 
an der folgenden Stelle, wo der überraschende Ausdruck ‘topische Philosophie’ auftritt: 
»Denn wie die Auffindung der allgemeinen Beweisgründe naturgemäß früher ist als das 
Urteil über ihre Wahrheit (Nam Kt argumentorum inventio prior natura est, quam de 
eorum veritate diiudicatio), so muß die Lehre der Topik früher sein als die der Kritik 
(ita topica prior critica debet esse doctrina).*16

Die ‘inventio’ geht dem ‘Beweis* voraus. Zwischen ‘inventio’  und Topik einerseits und 
kritisdier Philosophie andererseits sdieint sidi folgender Zusammenhang zu ergeben. 
Nachdem man eine erste Wahrheit 'entdeckt’ hat, auf die ein System der Wissenschaften 
aufgebaut werden kann, besteht notwendigerweise der ganze wissenschaftliche Prozeß 
in einer streng rationalen Deduktion. Trotzdem ist — nach der Auffassung Vicos — die 
These unhaltbar, daß die Philosophie sidi auf diesen Prozeß besdiranken müsse, und 
zwar vor allem deshalb, weil die Deduktion eine andere Tätigkeit voraussetzt, eben 
jene des ‘Findens’, Vico identifiziert die Lehre der ‘Findung’ mit der ‘topisdien Philo­
sophie’. Selbst das ‘erste Wahre’, von dem Descartes auszugehen sidi vornimmt, ist 
Ergebnis eines 'Findens’.

j  D ie  antike A u ffassu ng der T o p ik . D a s P ro blem  der ‘in ventio’

Bevor wir näher auf die philosophische Bedeutung eingehen, die die ‘Topik’ bei Vico 
besitzt, müssen wir uns bewußt machen, was in der Antike unter diesem Terminus ver­
standen wurde. Die ersten Sätze, mit denen die >Topik< des Aristoteles beginnt, scheinen 
allerdings kaum jene von Vico behauptete Beziehung zwischen Topik und Philosophie 
zu betreffen oder zu klären. »Das Ziel, das sich diese Abhandlung vornimmt, besteht 
darin, eine Methode zu finden, um bezüglich jeder vorgeschlagenen Untersuchung solche 
Syllogismen zu bilden, die aus Elementen, die in der Meinung gründen (ek endoxön), 
abgeleitet werden, damit wir nichts Widersprechendes bezüglidi der These, die wir selbst 
vertraten, sagen.«17 Aristoteles unterscheidet anschließend die Syllogismen, die sich aus 
ursprünglichen Prämissen ergeben, und jene, die von Meinungen ausgehen. Durdi diese 
Unterscheidung wird es ihm möglich, die Nützlichkeit der Topik zu rationalisieren. 
Kennt man nämlich die Meinungen der großen Menge und hat man eine Methode, um 
die erforderlichen Argumente rasch zu finden, so wird es viel leichter sein, mit dem 
Gegner ins Gespräch zu kommen; im Hinblick auf die Wissenschaften, die mit der 
Philosophie verknüpft sind, ermöglicht es die Topik schließlich, die Sdiwierigkeiten eines 
Problems zu erkennen, wenn es so oder so gelöst werden kann.18 Faktisch liefert die 
Topik nach einem Beispiel des Aristoteles das, was audi in der Dialektik und in der 
Medizin notwendig ist: alle Argumente müssen ‘gegenwärtig’ sein, um im angebrachten 
Moment angewandt zu werden.



Es ist Aufgabe der Topik, zu bestimmen, »um wie viele und welche A rt von Argumen­
ten die Reden sidi drehen und aus welchen Elementen sie bestehen und wie leicht wir 
die Reden finden können.«1®

Die hier zitierten Thesen des Aristoteles lassen schon ahnen, wie es Vico gelingt, der 
Topik eine philosophische Bedeutung zuzusdireiben: Die aristotelische Lehre der Topik 
betrifft das 'Finden’ der Argumente, die für eine rationale oder rhetorische Rede not­
wendig sind. Audi die ursprünglichen Prinzipien können von der Philosophie — wie wir 
wissen -  nicht ‘bewiesen’, sondern nur ‘gefunden’ werden. So ergibt sidi die Frage, ob 
Vico die Beziehung zwischen Topik und Philosophie vielleicht unter diesem Aspekt 
sieht.

Um diese Frage zu beantworten, greifen wir auf Äußerungen Ciceros und Quintilians 
zurück. In Ciceros >De oratore« heißt es: »Aber Aristoteles, den ich im höchsten Maße 
bewundere, hat bestimmte 'loci’ auf gestellt (posuit quosdam locos), von denen ausge­
hend man nidit nur jeden Weg eines Arguments in den philosophischen Diskussionen 
auffinden kann (ex quibus omnis argumenti via non modo ad philosophorum disputa- 
tionem), sondern die audi in allen juristischen Fällen benützbar sind.«*0 

Wir müssen beachten, daß das griediisdie Wort ‘Topoi’ hier mit dem lateinischen 
Begriff 'loci' übersetzt wird. Cicero verwendet für jenen Terminus an anderen Stellen 
auch die Worte 'sedes' oder ‘n o t a Quintilian benützt unter anderem den Ausdruck 
‘sedes argumentorum'. Ähnliches sagt Tacitus in seinem Dialog über die Redner: »Wir 
entnehmen den Peripatetikem die nützlichen und für jede Auseinandersetzung vorberei­
teten Orte (in omnem disputationem paratos iam locos).*il

Für eine erfolgreiche Diskussion müssen sämtliche Argumente gegenwärtig sein, bzw. 
man muß die 'loci1, die Orte kennen, unter denen sie mit Leichtigkeit zu Enden sind. 
Topik wäre daher auch hier nur die Lehre der Argumente, der Ausgangspunkte, die bei 
einer Diskussion — sei sie logischer oder rhetorischer Art — vorliegen müssen.

In folgendem Zitat aus Ciceros >Topik< schließt sich nun dem Terminus 'locus' ein 
für unsere Frage sehr wichtiges Verbum an: *i n v e n i r e »Wie von jenen Dingen, die 
verborgen sind, der Beweis und die Erfindung leicht sind, wenn der O rt angezeigt und 
bezeichnet ist (demonstrato et notato loco facilis inventio est), so müssen wir, wenn wir 
ein Thema untersuchen, seinen Ort kennen; in dieser Weise werden sie von Aristoteles 
gewissermaßen Orte genannt, von denen die Argumente stammen, und so kann man 
sagen, daß der O rt der Sitz der Argumente ist (locum esse argumenti sedem).«22

Um die Problematik und die Terminologie Vicos zu klären, muß nodi eine wesent­
liche Äußerung Ciceros angeführt werden, die offensichtlich die Quelle für Vicos Tren­
nung zwischen topischer und kritischer Philosophie darstellt. Cicero unterscheidet be­
wußt die inventive von der ableitenden, rationalen Tätigkeit, die er als dialektisdi be­
zeichnet. »Jede sorgfältige Methodik besteht aus zwei Teilen: einem des Erfindern und 
einem des Urteilens (omnis ratio diligens disserendi duas habet partes, unam inveniendi 

alteram iudicandi). Die Stoiker haben mit großer Sorgfalt die Wege des Urteilens ausge­
bildet, und zwar mittels jener Wissenschaft, die sie Dialektik  nennen; die Kunst des



Erfindern, die Topik genannt wird . . .  haben sie vollständig vernachlässigt (inveniendi 
autem quae ‘topike’ dicitur . . . totam reliquerunt),v.2·3

Hier stehen sich Topik und Dialektik gegenüber; der Dialektik kommt es zu, ver­
mittels rationaler Ableitungen Schlüsse zu ziehen, während die Topik die Kunst der 
Erfindung darstellt, wie es auch im Mittelalter etwa Boethius sieht, der in seiner Ab­
handlung >De differentiis topicis< den inventiven Charakter der Topik betont, sofern 
sie dem ‘ trahere argumenta’ dient.84

In diesem Zusammenhang sei an die traditionelle Aufteilung der Redekunst erinnert. 
Vor allem werden Stoff und Form der Rede -  also was gesagt wird und wie etwas ge­
sagt wird -  unterschieden. »Jede Rede besteht aus dem, was bezeichnet wird, und aus 
dem, was bezeichnet, d. h. aus Dingen und Worten.«25 Jede einzelne politische, juristi­
sche, lobende Rede besteht aus fünf Elementen; unter ihnen nimmt nun die ‘inventio* 
den ersten Platz ein. »Das gesamte Vermögen des Redners ist in fünf Teile geteilt, 
nämlich, zuerst muß er finden, was er sagen will, dann das Gefundene nidit nur nadi 
der Ordnung, sondern audi mit einer bestimmten Gewichtigkeit und mit Urteil, zu­
sammenstellen. «20 Sei es, daß man einen rationalen Prozeß verwirklichen will, sei es, 
daß man sich um rhetorisdie Schlußfolgerungen bemüht, immer muß man vorher die 
Prämissen ‘finden’ ; erst die ‘inventio’ liefert die Argumente, die eine wirkungsvolle 
rationale oder rhetorische Rede ermöglichen. Im System der Rhetorik beziehen sidi die 
*inventio* und die ‘dispositio’ auf den Stoff; die 'elocutio’ -  bzw. das ‘vestire’ und 
‘ ornare’ — betreffen die Form; die ‘actio’  schließlich stellt die Einheit von Stoff und 
Form, von 'res’ und ‘verba’ her.

4 D er Vorrang der ‘ topischen3, ‘ inventiven’ gegenüber der ‘ kritischen’ , 
rationalen Philosophie

ïn >De ratione studiorum< klagt Vico darüber, daß die modernen Autoren die Topik 
mißachten und infolge ihrer ausschließlichen Beschränkung auf die Methode davon 
überzeugt sind, es genüge, über eine Sache in Kenntnis gesetzt zu werden, um sofort zu 
finden, was an ihr wahr ist. j>. . .  nam sat est, inquiunt,. . .  rem doceri, ut quid in ea 
veri inest inveniant. »sï Demgemäß — so sagt Vico — beansprucht man auch, das ‘Wahr­
scheinliche*, das an das Wahre grenzt, auf Grund logischer Regeln, ohne besonderen 
Unterricht und ohne Kenntnis der Topik ableiten zu können. ‘Finden’ wird dort mit dem 
auf die erste Wahrheit bezogenen Prozeß des Schließens identifiziert und in einem 
schlechthin rationalen Sinn gedeutet.

Das Problem, das sich für Vico im Hinblick auf die philosophische Bedeutung der 
Topik ergibt, liegt demgegenüber in einer ganz anderen Richtung; es betrifft die Frage, 
ob der rationale Prozeß für die Erschließung des Unverborgenen ausreichend ist. Wir 
sahen bereits, wie der rationale Prozeß unter einem bestimmten Aspekt zur Klärung 
des Seienden beiträgt. Unter einem viel umfassenderen und ursprünglicheren Aspekt



vollzieht sidi jedoch das ‘Finden’ der ersten, archaischen Erkenntnisse. Vico kleidet 
seine Bedenken gegenüber den Verteidigern der kritisdien Methode in folgende Frage: 
»Allein, wie können sie (d, h. diejenigen, die die rationale Methode der Ableitung ver­
treten) gewiß sein, alles gesehen zu haben. «se Mit anderen Worten: die Anhänger dieser 
Methode können nidit ausschließen, daß die Prämissen, von denen der kritische Prozeß 
jeweils ausgeht und mit deren Hilfe er seine Ableitungen vollzieht, nur einen verein­
zelten Aspekt des Seienden widerspiegeln und somit die darauf aufgebauten Schluß­
folgerungen nur beschränkt gültig sind. Beweist die kritische Methode nicht ihre ratio­
nalistische Einseitigkeit gerade dadurch, daß sie die Rhetorik, die Politik, die Phantasie 
völlig vernachlässigt? Das ursprüngliche ‘Finden’, das ‘in v e n ir e kann niemals inner­
halb eines deduktiven Prozesses geschehen, da jener nicht über seine Prämissen hinaus­
zureichen vermag. Vico legt das Schwergewicht seiner Argumentation auf die 'Erfin­
dung’ sämtlicher Prämissen unseres Redens, sofern diese zu einer nidit nur *wahren’ 
bzw. rationalen, sondern auch 'reichhaltigen’ Rede führen sollen. Seine Ablehnung der 
kritischen Methode und des damit verknüpften Rationalismus gründet in der Einsicht, 
daß die ursprünglichen Prämissen als solche unableitbar sind und der rationale Prozeß 
sie infolgedessen nicht zu ‘finden’ vermag; daß außerdem das rationale Wissen für eine 
rhetorisdie oder dichterische Rede nicht maßgebend sein kann; da die kritische Methode 
immer von einer Voraussetzung aus geht, bleibt sie mit ihren Schlußfolgerungen not­
wendigerweise nur in einem beschränkten Rahmen gültig. Erst die Bemühung, sämtliche 
Prämissen der menschlichen Welt zu ‘finden’ -  und zu ihr gehören die Fähigkeit der 
'prudenza’, der ‘Vorsicht’, der Phantasie, des praktischen zielhaften Verhaltens usw. —, 
macht die menschliche Rede reich, fruchtbar und ‘erfinderisch’. »Daher stammt jene 
höchste und so seltene Kraft der Rede, um derentwillen man sie ‘voll’ nennt und die 
nichts unberührt, nichts im Unklaren, nichts dem Zuhörer zu wünschen läßt.«2®

Demnach ist die Topik nicht als eine Sammlung schon vorhandener Argumente auf­
zufassen, die sich schematisch auf die jeweilige Einzelsituation anwenden ließen; Topik 
erweist sidi bei Vico als jedem rationalen Prozeß übergeordnet, ohne Rücksicht auf 
historische Bedingungen,

Während die ‘Kritik’ für Descartes nichts anderes darstellt als ein System logisch 
kohärenter Behauptungen, sieht Vico in der Topik die Kunst der reichhaltigen, schöp­
ferischen Rede. »Critica est ars verae orationis, topica autem copiosae.«™

In dem ersten Aufsatz des »Giornale dei letterati^ in dem Vico selbst die einzelnen 
Kapitel seiner Schrift >De antiquissima Italorum sapientiat bespricht, sagt er: »Der 
Autor betrachtet weiter die drei bekannten Tätigkeiten unseres Geistes: Sinnes Wahr­
nehmung, Urteil und logisdies Schließen (percezione, giudizio, ragionamento), die Ge­
genstand der Logik sind, die er wiederum in Topik, Kritik und Methode aufteilt 
(topica, critica e metodo); so ist die Topik die Fähigkeit bzw. die Kunst des Lernens, die 
Kritik die des Urteilens und die Methode die des rationalen Prozesses (la topica sia la 
facoltà ovvero l ’arte dell’apprendere, la critica del giudicare e ’ l metodo del ragio­
nareJ.«31



»Die Topik ist die Lehre der originären Vision, der die ‘ingeniösen’, d, h. rational 
unableitbaren Formen des Unterrichts und des Lernens entspringen. Die Topik findet 
und sammelt (ritruova ed ammassa); die Kritik teilt auf und gliedert das Gesammelte 
(la critica dall’ammassate divide e rimuove); deswegen sind die topischen Geister 
reicher und weniger wahr (più copiosi e men veri), während die kritischen wahrer aber 
trockener sind ( . . .  più veri, ma però asciutti).*32

Wiederholt verteidigt Vico die Topik gegen den Vorrang der rationalen Tätigkeit 
mit der Begründung, daß die Prämissen, aus denen man Folgerungen zieht, vorher 
‘eingesehen’ werden müssen. Diese Einsicht kommt der Topik zu, sofern sie -  und hier 
ersdieint der neue wesentlidie Terminus -  dem Ingenium entspringt. »Die Vorsehung 
hat die mensdilidien Dinge richtig eingerichtet, indem sie im mensdilidien Geist erst dìe 
Topik und danach die Kritik erweckt hat, ebenso wie die Erkenntnis der Dinge vor 
dem Urteil über sie kommt (siccome prima è conoscere poi giudicare le cose). Denn die 
Topik ist die Fähigkeit, die die Geister ‘ingeniös’ macht (la topica è la facoltà di far le 
menti ingegnose), ebenso wie die Kritik sie zur Genauigkeit bildet (la critica è di farle 
esatte); und in den ersten Zeiten galt es vor allem jene Dinge aufzufinden, die für das 
menschlidie Leben notwendig sind, und das Finden ist Eigenschaft des Ingeniums (e il 
ritruovare è proprietà dell’ingegno).«33

Ingenium ist die Fähigkeit, die das Ursprünglidie, das ‘Archaische’ zum Gegenstand 
hat. Ihm entstammt die schöpferische Tätigkeit der Topik. »Die besondere Fähigkeit 
des Wissens besteht im Ingenium, mit seiner Hilfe sammelt der Mensch die Dinge, 
welche denjenigen, die kein Ingenium besitzen, ohne jegliche Beziehungen untereinander 
zw sein scheinen (compone le cose, le quali, a coloro che pregio d’ingegno non hanno, 
sembravano tra loro non avere nessun r a p p o r t o ) . Ingenium ist die ‘begreifende* 
('comprensivii’ ) und nicht die ‘deduktive’ Eigenschaft. Das Begreifen aber geht dem 
Ableiten voraus, da wir nur aus dem Schlüsse ziehen können, was wir schon begriffen 
haben. »Ingenium ist die Fähigkeit, das Verstreute und Verschiedene in eines zusam­
menzufassen. «ss

Zu dem soeben entwickelten Gedanken sei nodi folgendes bemerkt. Der Unterschied 
zwischen kritischer und topischer Philosophie, wie er von Vico herausgearbeitet wird, 
erweist sidi als keineswegs überwundenes, sondern als ganz aktuelles Problem. So sind 
wir heute etwa stolz auf die kybernetische Wissenschaft und vertrauen ihr die Zukunft 
der mensdilidien Gemeinschaft an, vergessen aber dabei, daß audi für sie das Haupt­
problem im Finden der Ausgangspunkte besteht, denn der kybernetische Prozeß kann 
nur die 'gefundenen’ Elemente bearbeiten und Schlüsse daraus ziehen. Die notwendige 
Leistung des mensdilidien Ingenium laßt sich nidit auf rein rationale, ableitende Pro­
zesse reduzieren, wie sie heute von der Logistik bis ins Unermeßliche verwirklicht 
werden.

Vicos Theorien über die topische Philosophie wurzeln in der lateinischen, humanisti­
schen Tradition, in einer Überlieferung, die der Rhetorik eine ganz prinzipielle Rolle 
zuspricht. Die humanistische Tradition hat sidi immer um die Einheit von res und verha,



von Inhalt und Form gesorgt, um jene Elemente der mensdiliehen Rede, die, wenn sie 
einmal getrennt sind, nicht wieder zu einer Einheit gebracht werden können. Akzeptiert 
man bei einer Rede ausschließlich das rationale Element, also den Vorrang des ratio­
nalen Inhalts, so wird es möglich sein, der Rede nur eine äußerliche, rhetorische ‘Form’ 
zu geben, die die Geister nidit bewegt. Damit wird sich aber audi die Philosophie immer 
mehr in die unwesentlichen Bezirke des mensdilidien Daseins der Gesdiichte zurück­
ziehen und selbst an Bedeutung verlieren.

Die Wiederentdeckung Vicos durch den italienischen Idealismus (Croce, Gentile) 
geschah hauptsächlich im Hinblick auf die von ihm behauptete Identität von ‘ verum’ 
und ‘factum\ die als Ansatz eines idealistischen Denkens angesehen wurde.

Deshalb galt Vico vor allem als Theoretiker der sdhopferisdien Tätigkeit des Denkens 
und somit -  trotz seiner gegenteiligen Äußerungen -  als Fortsetzer des cartesianisdien 
‘cogito, ergo sunt’. So wurde der Grundgedanke dieses neapolitanischen Philosophen 
vergewaltigt und das wahre Verständnis seiner humanistischen Problematik verhindert, 
die nichts mit der idealistischen oder speziell hegelianischen Problematik zu tun hat. Die 
humanistische Überlieferung ermöglichte mit ihrer Untersdieidung des Wahren und 
Wahrscheinlichen die grundsätzliche Reflexion über das Wesen des politischen Aktes 
und der juristischen Tradition. Diese Untersdieidung hat andererseits die — für den 
deutschen Idealismus typischen -  Versuche verhindert, die Naturwissenschaften von der 
Philosophie abzuleiten. Die wahre Geschichte der humanistischen Tradition in ihrer 
anticartesianisdien Haltung ist jedoch noch nicht geschrieben worden.

j  Q m ntilian als Q uelle des humanistischen Bewußtseins der Einheit von  
‘res5 und ‘ verba’

Durdi den Rückgriff auf Descartes haben wir gezeigt, wie bei ihm durch den Vofrang 
des Wissens die Frage nach-der Un Verborgenheit von Anfang an in eine ganz bestimmte 
rationalistische Richtung gelenkt wird und damit die humanistisdien Fächer jede philo­
sophische Bedeutung verlieren. Vicos Kritik des cartesianisdien Denkens und seine 
Unterscheidung zwischen kritischer und topischer Philosophie sind deshalb so bedeut­
sam, weil sie zeigen, daß die Identifizierung von Unverborgenheit und rationalem 
Wissen die Bedeutung all jener Fächer verdeckt, in denen entweder die Phantasie (so 
in der Kunst, in der Diditung) oder die Prudentia, die politische Tüchtigkeit, den Aus- 
sdilag geben. Aus diesem Grund beanstandet Vico die Einseitigkeit einer rein kritischen, 
rationalistischen Bildung. Vico hat uns damit einen neuen -  meistens übersehenen — Zu­
gang zur ganzen Problematik des Humanismus geliefert, auf den wir nun hinweisen 
müssen, um auch in dieser historischen Perspektive den bestehenden Vorrang des 
Bildes zu zeigen.

Das Problem der humanistischen Tradition war die Vermittlung des antiken Wor­
tes. Dieser Sorge, die nur scheinbar aus einer unphilosophischen Einstellung entsprang,



war der Vorrang des rationalen Wissens fremd, denn im Humanismus wurde das Pro­
blem der verschiedenen Formen der Unverborgenheit grundsätzlich offengelassen. Die 
Interpretation des antiken Wortes führte die Humanisten zum Problem der Objektivi­
tät, das sidi anhand und im Rahmen der zu deutenden Texte ergab. Gerade die Deu­
tung der antiken Schriften brachte die Erfahrung mit sich, daß es unmöglich ist, Texte 
nur im Hinblick auf das rationale Wissen und die logische Wahrheit zu befragen; weder 
literarische noch politische Texte lassen sich darauf reduzieren. Das Wort zu verstehen, 
zu entfalten, bedeutet in der humanistischen Tradition, das Wesen des Mensdien selbst 
zu entwickeln. Dabei bleibt die Philologie, die Liebe zum Wort, nidit mehr auf der 
Stufe einer einzelnen Wissenschaft unter anderen, sondern sie erhält den Rang der 
Philosophie; ihr Gegenstand ist das Wesen des Menschen. Unter diesem Aspekt ent­
hüllen die 'studia humanitatisJ ihren Sinn; das Wort wird hier als Bestimmungsmoment 
des Menschen verstanden und besitzt daher eine führende Rolle. Das Wort muß als 
ursprüngliches Phänomen -  nicht nur als Ausdruck des Denkens, des Urteils, des Zwei­
fels -  betrachtet werden. Als etwas Ursprüngliches wird es nicht nur im Hinblick auf 
das Denken, sondern auch im Hinblick auf das Dichterische und auf das zielhafte Han­
deln erfahren. Die Mannigfaltigkeit nur auf die Einheit des rationalen Denkens zurück­
zuführen, erscheint ausschließlich dann als eine notwendige Aufgabe, wenn man -  wie 
Descartes -  voraussetzt, daß das Wissen die einzige und ursprüngliche Erfahrung dar­
stellt. Das Wort in seiner Ursprünglichkeit ist aber gerade jenes Phänomen, das die 
eigentümliche Offenheit des — erst von der modernen Philosophie durch die Frage nach 
dem Wissen einseitig bestimmten -  metaphysischen Problems zeigt.

Deshalb war die Philologie auch keine Liebhaberei, die nur auf der Bevorzugung der 
Antike beruht, sondern wesentlich Philosophie in dem Sinne, wie sie später etwa von 
Nietzsche in den Schriften seiner Baseler Zeit vertreten wurde. Die philosophische Be­
deutung der ‘studia humanitatis’ besteht darin, daß sie zum erstenmal in der Neuzeit 
eine verbindliche Philologie verwirklichen; das Wort, und ganz besonders das antike 
Wort, erhielt eine so hohe erzieherische Bedeutung, daß die Philologie mit dem An­
spruch auftreten konnte, die Wirklichkeit in ihren verschiedenen Welten und Ordnun­
gen zu erschließen.

Richten wir nodi einmal unseren Blick auf die Unterschiede zwischen Descartes und 
Vico. Beide hatten sich dasselbe Ziel gesetzt: das Objektive, aber dieses Ziel wird von 
ihnen verschieden bestimmt; von Descartes von vornherein als das Wahre, von Vico 
schließlich als etwas, das sich nicht auf das Wahre beschränkt, sondern auch andere 
und dem Wahren gegenüber selbständige geistige Ausdrucksformen umfaßt. Descartes 
sucht eine objektive Methode, die zum Wahren führt. Vico dagegen ist sich bewußt, 
daß es keine ‘an sich5 objektive Methode gibt. Nicht die Methode liefert die Garantie 
der Objektivität, sondern die Einsidit, von der aus die Methode erst ihren Sinn erhält.

Vico hat mit seinen Erörterungen den inventi veri, topischen Charakter der Philo­
sophie nach gewiesen und damit ein Phänomen erhellt, das die kritische cartesianische 
Philosophie außer acht gelassen hatte in ihrer Sorge, ein erstes Wahres zu finden, aus



dem sich ein System weiterer Schlußfolgerungen ableiten ließe. Indem Vico die ur­
sprüngliche Quelle der Philosophie mit dem Moment der Inventio identifiziert, die 
einen entscheidenden Bestandteil der Redekunst bildet, führt er in unerwarteter Weise 
nicht nur Philosophie und Redekunst zu einer erneuten Einheit (so zwingend, daß, wie 
Vico sich ausdrückt, die Philosophie einen topischen Charakter haben muß), sondern 
weist auch die Einheit zwischen Pathos und ingeniöser archaischer Einsicht nach.

Wir stoßen hier mit der humanistischen Tradition auf das Problem der Einheit von 
rhetorischer und philosophischer Rede, eine Einheit, die wir schon angetroffen und er­
örtert haben, und können darauf hinweisen, wie dieses Problem und seine Lösung in 
der humanistischen Tradition wurzelt, womit auch noch einmal der Vorrang des Bildes 
historisch aufgewiesen werden kann. Schon unsere Deutungen der platonischen Erörte­
rungen im >Phaidros< haben ganz deutlich gezeigt, daß der rationale Prozeß in einer 
ursprünglichen Sicht archaischer Typen wurzelt bzw. in einem Grund verankert ist, 
wo Pathos und Einsicht sich decken.

Wir fragen uns nun, in welcher Tradition das Bewußtsein dieser Zusammenhänge 
weiterbesteht und in welcher Terminologie das Problem der Identität von Pathos und 
Einsicht, von leidenschaftlicher, also rhetorischer und philosophischer bzw. archaischer 
Rede fortlebt. Da das Pathos jenes Moment darstellt, wodurch der Inhalt der Rede 
wirkt, und da das Pathos selbst durch Bilder bewegt wird, so ist es verständlich, daß in 
der fraglichen Tradition dieses Problems das Pathetische mit dem ‘formalen’ Aspekt 
der Rede identifiziert wird und das Moment der Einsicht mit dem ‘Inhalt’, mit der 
Sache, Auch in der Antike erscheint das Problem der Beziehung zwischen Pathos und 
Einsicht schon als das von ‘Form’ und ‘Inhalt’ der Rede, deren Einheit Cicero in >De 
oratore« schon als verlorengegangen beklagt.

Worin wurzelt die humanistische Tradition der Einheit von 'res' und 'verba’ } Bezüg­
lich der Antike werden wir uns darauf beschränken, das Problem der Einheit von In­
halt und Form der Rede bei Quintilian -  der ebenso wie Cicero maßgebend au f die 
humanistische Tradition gewirkt hat -  anzudeuten.

Quintilians >Institutiones oratoriae< stellen einen der klassischen Texte der Redekunst 
dar; in ihn mündet die ciceronianische Lehre. Der rhetorischen Überlieferung gemäß 
besteht für Quintilian jede Rede aus fünf Elementen : eins davon ist der Inhalt — rei - ,  
der seinen Ursprung in der ‘inventio’ hat, während die anderen vier Elemente der Form, 
den ‘verba’ zufallen: »Jede Methode der Rede besteht aus fünf Teilen: Erfindung, An­
ordnung, sprachliche Gestaltung, Erinnerung, Vortrag oder Darstellung.«36 Es genügt 
nicht, zu ‘finden’, was man, unter den vorliegenden Umständen, sagen 'muß’, sondern 
wie, wobei die Erinnerung (memoria) und die Art des Vortrags der konkreten histo­
rischen Lage entsprechen müssen, in der der Redner sich befindet. Quintilian unterschei­
det — der aristotelischen Gliederung folgend — drei Arten der Rede: die juristische, die 
politische und die Lobrede. Wir erörterten bereits, daß Gorgias in seiner >Apologie der 
Helena< auf diese drei möglichen Arten der Rede hinweist. Den Grund dieser Aufteilung 
der Redekunst haben wir schon angeführt; die zeitliche Struktur der menschlichen



Welt — Welt, dìe nidit ist, sondern ‘wird’ -  zwingt dazu, die Rede entweder im Hinblick 
auf die Zukunft oder auf die Vergangenheit oder auf das, was ständig gilt und daher 
lobenswert ersdieint, zu gestalten.

Bereits im Proömium der »Institutiones oratoriae< kommt eine für unser Problem 
wichtige These zur Spradie: die meisten -  so schreibt Quintilian -  träten an die Rede­
kunst heran, als wären sie schon in all den anderen Bereichen des Wissens kundig und 
als fehlte es ihnen nur noch an Beredsamkeit. »Nam ceteri fere qui artem orandi litteris 
tradiderunt, ita sunt exorsi, quasi perfectis omni alio genere doctrinae summam in elo­
quentia manum imponerent.*37 Nach solcher Auffassung wäre die Redekunst eine Art 
'formaler’ Ergänzung, die zu dem durch die Wissenschaft erreichten ‘Inhalt’ oder ‘Stoff’ 
nur nodi hinzukäme. Hier zeigt sidi der Dualismus zwischen rhetorischer Form und 
wissenschaftlichem rationalem Inhalt, nadi dem die Redekunst allein die Funktion eines 
‘äußerlichen Aktivierens’ übernehmen soll, um den rationalen Inhalt wirkungsvoll zu 
gestalten.

Dieser Auffassung stellt Quintilian eine eigene These gegenüber, die uns zunächst 
überrascht: nichts sei der Kunst des Redens fremd, denn jeglidiem Inhalt einer Rede 
komme eine eigene rhetorische Form zu. *£go quum existimem nihil arti oratoriae alie­
num, sine quo fieri non posse oratorem fatendum est.*3S Ist Quintilians These — etwa 
wie jene Ciceros in »De oratore« -  so zu deuten, daß der Redner, da ihm kein Gebiet 
fremd sein darf, sämtliche Fächer des Wissens beherrschen muß? Eine solche Forderung 
ist uns unverständlich, denn sie grenzt ans Utopische. Hier findet sich einer der Gründe 
für unser heutiges negatives Urteil über die Ansprüche der traditionellen Redekunst.

Rhetorik betrifft die pathetische, Wissenschaft die rationale Rede. Hält Quintilian 
die Rhetorik für jede Art der Rede zuständig, so muß er notwendigerweise die Duali­
tät von ‘Stoff’ und ‘Form’ aufheben. So betont er, daß ‘ursprünglich’ die Trennung der 
beiden Elemente des Redens nicht bestand: »Diese (Inhalt und Form, Weisheit und Be­
redsamkeit) waren, wie Cicero klar beweist, wie von Natur vereinigt, so auch in der 
Ausübung verbunden, wodurch die gleichen Menschen für Weise und Beredte angesehen 
wurden.«39

Diese Einheit -  so meint Quintilian — ging später verloren (»scidit deinde se Stu­
dium* j40 wahrscheinlich infolge der Trägheit, die die Redner auch bald dazu führte, 
die Sorge um die Sittlichkeit zu vernachlässigen (»curam morum . . .  reliquerunt*), und 
andererseits, weil nur noch die Wissenden die Bezeichnung ‘Erforscher der Weisheit’ für 
sich in Anspruch nahmen (»ut soli studiosi sapientiae vocarentur«).Ai

Für Quintilian sind dagegen 'res' und 'verba' gemeinsam die ursprünglichen Bestand­
teile jeder sinnvollen Aussage: »Jeder Ausspruch, wodurch jemand eine Willensmeinung 
kundgibt, hat notwendig Inhalt und Wort.«42 Der Stoff der Rhetorik besteht also in 
all dem, was Gegenstand der Rede ist; er findet sich in den drei Gattungen der Rede: 
der lobenden, beratenden und juristischen.13

Die prinzipielle These der Einheit von Inhalt und Form der Rede erfordert es unseres 
Erachtens, vor allem eine meistens übersehene Ausführung Quintilians über den Stoff



der juristischen Rede näher zu klären, da ihr im Hinblick auf die Überwindung des 
Dualismus zwischen Inhalt und Form exemplarische Bedeutung zukommt. Einleitend 
bezieht sich Quintilian abermals auf seine Grundthese, daß alles Stoff der Rhetorik sein 
kann.44 Die Voraussetzung einer juristischen Verhandlung findet sidi nach Quintilian 
im ‘status1 der Dinge, verstanden als Kampfsituation, aus der die 'causa1, der ‘Fall’ ent­
steht. Bei näherer Betrachtung zeige sich aber, daß nicht allein der ‘status1, d. h. der 
Fall, der vor uns ‘steht’, den eigentlichen Stoff der juristischen Rede bildet, sondern das 
darin enthaltene, den Juristen bedrängende Problem. Jeder Verhandlung liegt ein 
Stand (status) der Sache zugrunde (Ergo quum omnis causa contineatur aliquo statu) 
» . ..  was wir status nennen, das nennen einige Feststellung, andere Fragestellung (id qui­
dam constitutionem vocant, alii quaestionem vocant) . . .  Einige sagen, Stand der Sache 
sei der erste Zusammenstoß der Rechtssachen (statum quidam dixerunt primam causa­
rum conflictionem); sie haben, wie i<h glaube, das Richtige gefühlt, sich aber unge­
nügend ausgedrückt. N idit der erste Zusammenstoß ist es — wie z. B. du hast es getan, idi 
habe es nicht getan (non est enim status prima conflictio: fecisti, non feci) —, sondern 
was aus dem ersten Zusammenstoß hervorgeht, nämlich die Art der Frage (sed quod ex 
primo conflictione nascitur, id est genus quaestionis).«** Der Stoff der juristischen Rede 
erschöpft sidi also nicht im vorhandenen Tatbestand, denn er wird erst geliefert von dem 
juristisdien Problem, das jenen enthält und das allein der ‘fähige’ Jurist entdecken kann. 
Der juristische ‘Stoff’ besteht also nicht in einer stummen ‘vorhandenen’ Tatsache, son­
dern in der gesamten Fragwürdigkeit des jeweiligen Falls.16

Im weiteren Verlauf seiner Erörterung bezieht sich Quintilian auf die aristotelische 
Aufstellung der verschiedenen Kategorien des Seins, mit deren Hilfe das Erscheinende 
befragt werden kann. Das Befragen einer Erscheinung nach ihrem Sein, nadi ihrer 
Qualität, nach ihrer Quantität usw. bedeutete für den Griechen, das Seiende als dieses 
oder jenes ‘anzuklagen’ , d. h. zu bestimmen, Quintilian führt den griechischen Terminus 
‘Kategoria’ auch in bezug auf den juristischen Stoff zu dieser ursprünglichen Bedeutung 
zurück.47 Wenn nun für den Mensdien das Spezifische seiner Situation darin besteht, 
alles Seiende bestimmen, d. h. den Kategorien entsprechend in ‘Anklage' stellen zu 
müssen, um damit eine menschliche Ordnung zu errichten, so kann das Sein nur als 
‘quaestio’ in Erscheinung treten, und wir können ihm audi nur als dem uns Angehenden 
entsprechen. Ebenso löst sich der Stoff der Gerichtsrede in die Mannigfaltigkeit jener 
Fragen auf, die dort den Menschen angehen und auf Grund deren das Erscheinende ab­
gegrenzt und bestimmt werden kann, d. h. erkennbare Gestalt annimmt.

Die Lehre von den Kategorien betrifft jede A rt der Rede: » . ..  drei Fragen sind es, 
die bei jeder Erörterung in Betracht kommen : ob etwas ist, was es ist, wie es beschaffen 
ist, was sogar die Natur selbst uns verschreibt (an sit, quid sit, quale sit: quod ipsa nobis 
etiam natura praescribit). Denn fürs Erste muß ein Gegenstand des Streites vorliegen 
(Nam primum oportet subesse aliquid, de quo ambigitur) . . .  Hierauf beruhen die unbe­
stimmten oder die bestimmten Fragen. Hiervon wird jedenfalls das eine oder das 
andere in der prunkenden, beratenden, gerichtlichen Beredsamkeit behandelt (His infi-



nitae quaestiones, bis finitae continentur. Horum aliqua in demonstrativa, deliberativa, 
judiciali materia utique tractatur).*48 Die Probleme der Redekunst betreffen damit 
nicht mehr ein bestimmtes Gebiet des mensdilidien Seins, sondern jede menschliche 
Tätigkeit und Handlungsweise. Daraus ist ersichtlich, daß Quintilian dem Stoff der 
Redekunst eine prinzipielle, existentielle Bedeutung zuspridit, sofern dieser Stoff -  
immer in den drei Perspektiven von Zukunft, Gegenwart und Vergangenheit entspre­
chend der politischen, der lobenden und der juristischen R ede-als ‘quaestio’ auftritt, die 
den Mensdien angeht. »Unter Frage im weiteren Sinne versteht man alles, worüber 
nach zwei entgegengesetzten oder mehreren Riditungen auf glaubhafte Weise gespro­
chen werden kann.«49

Quintilian erörtert die innige Verbundenheit von Stoff und Form, von Inhalt und 
Gestalt der Rede nodi anhand eines anderen, sehr wichtigen Arguments. Grammatik, 
so sagt Quintilian, bestehe aus zwei Hauptelementen: der Lehre des richtigen Sprechens
-  zu der die Rechtschreibungslehre gehört -  und der Auslegung der Dichter, die mit 
Hilfe der Kritik geschieht.50 Die Grammatik -  sofern sie die verschiedenen Teile der 
Rede untersucht -  beweist nun, daß ‘res1 (materia, nomina) und 'vis sermonis’ (verba) 
untrennbar sind, da keine Rede entweder nur aus Verba oder nur aus Nomina aufge­
baut werden kann. Im Zeitwort konzentriere sich die Kraft der Rede (»in verbis vim 
sermonis«J und im Substantiv der Stoff (»in nominibus materiam«). Das Zeitwort 
macht eine Aussage über das Verhältnis zu dem, was noch-nicht, nicht-mehr oder jetzt 
ist, weshalb es Gefühle wie Hoffnung, Angst, Sehnsucht hervorrufen kann. Mensdien 
und Dinge werden dagegen von den Substantiven evoziert. Vom grammatischen Stand­
punkt aus gesehen besteht die Einheit von 'res’ und ‘verba’ in der engen Verbindung 
zwischen Objekt und Verbum, das den Affekt ausdrücken kann. Sidi auf die Antike 
beziehend, sagt Quintilian: »Sie glaubten nämlidi, daß in den Verben die Kraft der 
Rede, in den Substantiven der Stoff (das eine ist nämlich das, was wir sagen, das 
andere das, wovon wir etwas sagen) und in den VerbindungsWörtern ihre Zusammen­
fassung enthalten sei.«51 Seine These, daß jede Sache immer nur in einem zeitlichen, 
darum affektiven Bezug erfahren werden könne und daher nidit vom Zeitwort zu 
trennen sei, untermauert er durch ein Horaz-Zitat: »Hast Du den Stoff dir beschafft, 
dann folgen die Wörter von selber.«58

Der ‘Stoff’ der Redekunst ergibt sich also aus der Einsicht schlechthin all dessen, 
was den Menschen immer in neuen ‘Formen’ angeht und darum auch zur Spradie 
kommen muß; diese Einsicht selbst hat den Charakter einer ‘inventio’, die sie -  als 
Verwirklichung des mensdilidien ‘ingenium’ -  an die Quelle der ursprünglichen Einsicht 
rückt. Deshalb rät Quintilian, den jungen Mensdien einen mannigfaltigen Redestoff 
darzubieten, weil nur aus ihm Fragen entspringen und sich nur mit seiner H ilfe der 
‘erfinderische’ Geist entwickeln kann. In Quintilians Ausführungen klingt eine gewisse 
Melancholie an, wenn er feststellt, daß sich im Ablauf des Lebens allmählich die 
‘Ratio’ einschleicht, die die Einsicht in das Ursprünglidie verschüttet.53 Mit seiner 
Eigenart, daß er niemals ‘vorliegt’, sondern stets ‘entdeckt’ werden muß, bestätigt



der Stoff der Rede seinen ‘inventiven’ Charakter. Diese These wurde später im 
Humanismus und in der Renaissance wieder aufgenommen und weiteren wickelt, ins­
besondere auf dem Gebiet des Politischen. Machiavelli und Guicciardini behaupten, 
daß die politische Fähigkeit sich hauptsächlich darin bekunde, daß jemand den ge­
eigneten Stoff zu ‘finden* vermöge.54 Ein abstrakter Stoff wird nie zur politischen 
Handlung führen, sondern ausschließlich jener, der in der konkreten historischen 
Situation ‘gefunden’ wird.

Diese These der grundsätzlichen Einheit von ‘res’ und ‘verba’ liefert für die italieni­
schen Humanisten unter anderem den Grund dafür, daß sie nicht ‘Philosophen’, 
sondern ‘Grammatiker’ sein wollen. Philosoph ist derjenige, der sich um eine aus­
schließlich rationale, nidit die Leidenschaft erreichende Rede bemüht und deshalb bei 
der Trennung zwischen ‘res’ und 'verba’ stehenbleibt. Die von den Humanisten pro­
grammatisch vertretene rhetorische Bildung jedoch strebt -  in dem soeben entwickelten 
Sinne -  die Einheit von Sache und Wort an.

6 D ie humanistische Tradition. Polizian als 'grammaticus’

Um die Erscheinungsform unseres Problems in der humanistisdien Tradition zu klären, 
gehen wir aus von einigen Äußerungen Polizians. Wie schon Petrarca und nach ihm 
Leonardo Bruni widmete er sich mit ganzer Hingabe dem Studium der antiken Texte; 
dabei ging es für ihn -  wie auch schon für Petrarca und Salutati -  zunächst darum, 
diese Texte rein materiell vor der Vernichtung zu retten und sie der Vergessenheit zu 
entreißen, damit sie überhaupt erst für die Deutung verfügbar würden. Im Hinblick 
auf die materielle Rettung schreibt Polizian: »Was hilft es jetzt, das Mißgeschick ver­
gangener Zeiten in Erinnerung zu rufen? Was wir ohne größten Schmerz kaum ehr­
fürchtig genug tun können, wo jene großartigen, der Unsterblichkeit würdigen Schrift­
steller teils von den Barbaren verunstaltet und schmählichst zerrissen, teils von ihnen 
sozusagen in den Kerker geworfen und in Fesseln gehalten wurden, bis sie endlich, 
halb zerfleischt und verstümmelt und sehr verändert, wieder in ihr Vaterland zurück­
gekehrt sind.«55 Er ist ein ‘Interpret’, ein Grammatiker und kein Philosoph, beteuert 
Polizian in seiner Antrittsvorlesung aus dem Jahre 1492, die den Titel >Lamia< trägt. 
Dort setzt er sich mit der Frage auseinander, auf Grund welcher Eigenschaften er dazu 
befugt sei, in seinem Unterricht am Florentiner ‘Studio’ philosophische Texte zu inter­
pretieren. Polizian betont, daß sich in seiner Zeit die Bedeutung des Namens ‘gramma­
ticus’ sehr verengt habe; denn ursprünglich wurde nicht der Sprachlehrer so genannt, 
sondern der Interpret von Texten, d. h. jener, der fähig war, über das Verständnis 
der einzelnen Worte und ihrer Zusammenhänge zur sachlichen Erörterung eines Text­
inhaltes hinzuführen. ». . . bei den Alten hatte dieser Stand (des Grammaticus) ein so 
hohes Ansehen, daß die Grammatiker alle Zensoren waren und die Gutachter der 
ganzen Literatur« -  . apud antiquos ohm tantum autoritatis hic ordo habuit, ut



censores essent, et indices scriptorum omnium soli grammatici.« »Die Sache des 
Grammatikers ist es, jede Art Literatur -  die Werke der Dichter, Historiker, Redner, 
Philosophen, Ärzte, Rechtsgelehrten -  zu untersuchen und sie zu erklären.« -  »Gram­
maticorum enim sunt hae partes, ut omne scriptorum genus . , . enarrent.<τ56

Es erhebt sich die Frage, ob hier nicht ein Widerspruch in Polizians Äußerungen 
auftritt, sofern er ein Verständnis philosophischer Texte anstrebt, obwohl er doch ein 
'grammaticus’ sein will und kein Philosoph. Wir müssen uns vor allen Dingen bewußt 
machen, daß Polizian die Philosophie keineswegs ablehnt; im Gegenteil: der ganze 
Vortrag der >Lamia< ist eine Verteidigung der Philosophie. »Im gereinigten Licht 
schauen wir den Menschen und Gott. Wenn wir nämlich nicht der Philosophie als 
Führerin des ganzen Lebens und der Erforschung der Tugend und als der Vertreterin 
der Laster folgen . .  . wird es uns niemals möglich sein, im reinen Licht zu strahlen.«57

Trotz -  eigentlich sogar wegen -  seiner Hochschätzung der Philosophie besteht er 
darauf, Grammatiker zu sein, weil er überzeugt ist, daß in seiner Zeit die dringlichste 
Aufgabe darin besteht, Philosophie zu treiben anhand der Deutung des antiken Wortes 
und nidit vermittels theoretischer Spekulationen,

Daß seine Interpretation des Wortes, also seine Aufgabe als Grammaticus in keiner 
Weise mit einer Sprachlehre identisch ist, sondern ein archaisch-philosophisches Unter­
nehmen darstellt, bestätigt Polizian erstens mit der Behauptung, sein Werk hänge 
nicht von der Ratio, sondern von den Musen ab. »So soll auch keiner, was er gelernt 
hat, rühmen, sondern vor allen konkret auf den Tisch legen. Was ich ohne Zweifel 
bisher audi getan habe, mit dem Beifall der Musen, denen ich mich weihe, erschüttert von 
gewaltiger Liebe.«58

Den eben umrissenen Zusammenhang bestätigt Polizian zweitens durch seine Fest- 
Stellung, er wähle solche Texte zur Deutung aus, die so reich an Fragen sind, daß die 
meisten Philosophen sie sogar deswegen meiden. »Auch wenn diese Werke dornenreidi 
sind und voll sachlicher bzw. begrifflicher Schwierigkeiten (er bezieht sich auf die 
Analytica), will idi sie dennoch um so lieber, munterer und begeisterter in Angriff 
nehmen, weil sie in fast allen philosophischen Schulen unserer Zeit übergangen werden, 
und zwar nicht, weil sie unnütz wären, sondern weil sie voller Fragen stecken.«59 End­
lich bringt er seine Freude an Fabeln bewußt in Zusammenhang mit der philosophischen 
Rolle der Mythen: sie erwecken Verwunderung und regen den Menschen zum Philo­
sophieren an.eo

Innerhalb der Grenzen eines Textes die Worte nach ihrem Sinn zu befragen -  nach 
Weise des Philosophierens, die Polizian anerkennt. In polemischer Haltung gegenüber 
den abstrakten Philosophen, die er als Eulen bezeichnet, sagt er am Ende der >Lamia<: 
»Denn die alten Eulen waren in der Tat weise, jetzt gibt es viele Eulen, die zwar Federn, 
Augen und Schnäbel von Eulen haben, aber die Weisheit haben sie nicht.« 
sophen, die Redner verstehen und dadurch zur ‘Sache’ gelangen - , das ist die A rt und 
einem Sinn, den die rein grammatikalische und lexikalische Kenntnis nicht vermittelt, 
denn sonst müßte jeder, der eine Spradie kennt, auch unmittelbar die Dichter, die Philo-



Polizians Forderung, daß der grammaticus, als Kenner des Wortes, des Ausdrucks 
und der ‘Form' auch die Fähigkeit haben müsse, den ‘Inhalt’, die ‘Sache’ zu deuten 
und dadurch die ursprüngliche Einheit von Wort (Ausdruck, Form) und Sache (Inhalt) 
zu bewahren, verdankt ihren theoretischen Hintergrund Quintilian. Wir wiesen schon 
auf jene Aussagen Quintilians hin, in denen er behauptet, daß der Stoff immer nur in 
Form einer Frage auftrete und uns angehe, daß das Substantiv Ausdruck der Sadie sei 
und das Verbum Ausdruck, der ‘Form’, in der uns die ‘Sache’ angeht; deswegen gäbe es 
auch keine Rede ohne Einheit von Substantiv und Verbum. Schon in der mensdilidien 
Sprache selbst zeigt sich also die unauflösbare Einheit von Inhalt und Form, jene Ein­
heit, die vor allem der Grammatiker, der von der Sprache ausgeht, erreicht, so daß er 
den Anspruch erheben kann, die ursprüngliche, ‘reichhaltige’ Philosophie zu verwirk­
lichen.®1

An Quintilians Thesen anknüpfend hält Polizian eine Antrittsvorlesung über dessen 
»Institutiones« und über die »Silvae« des Statius, in der er darauf hinweist, daß die 
pathetische Rede den Ursprung jedes menschlichen Inhaltes (res) darstelle, da über­
haupt nur durch sie die Menschen eine Gesellschaft hatten bilden können, die sie zur 
eigenen, d. h. zu ihrer eigensten ‘res’ gelangen läßt. Das Studium der pathetischen Rede 
erweist sich somit als Studium dessen, was den Menschen angeht und seine Selbstver- 
wirklichung leitet. »Diese Sache allein (die Redekunst) hat die zuerst zerstreuten 
Menschen zu einer Gemeinschaft verbunden, hat die miteinander Streitenden versöhnt 
und sie durch Gesetze, Gebräuche und jede menschliche und bürgerliche Kultur geeint.«62

Sie legt das nahe, was dem Staat nützlich ist, und bringt nicht zuletzt jene Art des 
Redens zum Blühen, die »mit Scherzen und Urbanität poliert, nichts Grobes, nichts 
Unpassendes an sich hat und nichts Ungebildetes, sondern mit aller Höflichkeit, allem 
Ernst und aller Süße gewürzt ist«.'®

Hier wird angedeutet, was Guazzo später die 'conversazione civile1 nennt, die nicht 
nur die ‘Zierde’, sondern das Wesen des menschlichen Lebens bildet.

7 B ild und Redekunst. G iovanni Picos B rief >De genere dicendi philosophorum <

Im italienischen Humanismus und in der Renaissance tritt das Problem des Dualismus 
von Inhalt und Form, von Logos und Pathos und gleichzeitig der Versuch, diesen 
Dualismus zu beseitigen, immer wieder unter neuen Aspekten auf. Es würde eine um­
fangreiche gesonderte Untersuchung erfordern, wollte man diese Erscheinungen in 
ihrer Gesamtheit erfassen. Wir sind hier gezwungen, uns auf wenige, typische Beispiele 
zu beschränken.

Welche zentrale Rolle das von uns erörterte Problem in der humanistisdien Über­
lieferung spielt, zeigt z. B. die kleine Schrift »De genere dicendi philosophorum« des 
Giovanni Pico della Mirandola. Der Autor bleibt nicht bei dem Problem des Dualis­
mus zwischen ‘res’ und ‘ verba’ stehen, indem er sich etwa mit dem Hinweis begnügen



würde, daß die rhetorische Rede nicht durch die rationale ersetzt werden kann, sondern 
er entwirft eine eigene Lösung, die unsere Aufmerksamkeit verdient.

Bei der erwähnten Schrift handelt es sidi um einen Brief, den Giovanni Pico delk 
Mirandola (am 3. Juni 1485) an Hermolao Barbaro schickte.64 Hermolao Barbaro 
selbst hante vorher in einem Brief an Pico (am j. April 14S j d e n  Stil der scholasti­
schen Philosophen, ja überhaupt der Philosophen kritisiert und abgelehnt. Wegen dieser 
Stellungnahme galt Barbaro als Verteidiger der ‘Form’ der literarischen, pathetischen 
Rede, während Giovanni Pico auf Grund der Interpretation, die man seiner Er­
widerung gab, als Verteidiger des philosophischen Stils -  also der 'res’ und nicht der 
‘verba’ -  angesehen wurde.

Bevor wir Picos Schrift in Auszügen wiedergeben und interpretieren, sei vorweg­
genommen, daß wir sie in einem der traditionellen Auffassung entgegengesetzten Sinne 
deuten. Garin z. B. behauptet, es sei Pico nidit gelungen, die Einheit von ‘ res’ und 
‘τ/erba’ herzustellen, indem er -  in seiner Antithese zu Barbaro -  den Akzent auf die 
‘res’ legt. Wir sind hingegen der Überzeugung, daß Picos Schrift deshalb so bedeutend 
ist, weil er die Einheit von res und verba theoretisch eindeutig erreicht und den Unter- 
sdiied zwischen rationaler Philosophie und prinzipieller philosophischer Einsicht auf­
gedeckt hat. Barbaro betont in seinem Brief die Ansprüche der 'verba.’, »Natürlich 
zähle ich unter die lateinischen Autoren nicht die germanischen und teutonischen, die zu 
ihren Lebzeiten nidit wirklich gelebt haben und noch viel weniger jetzt als Tote 
leben . ,  . Idi verweigere ihnen nicht ganz und gar alles, was sich verweigern läßt, aber 
glänzende und elegante Rede, wenigstens eine klare und reine (sermo nitidus et elegans, 
saltem purus et castus) . . . gewährt dem Sdiriftsteller erst Ruhm und ewiges Gedenken 
(laudem et memoriam sempiternam scriptoribus conciliat),«611

Das für Barbaro maßgebende Argument lautet: sollte seine These über den Vorrang 
der ‘Form’ abgelehnt werden, so würde dies bedeuten, daß eine Rede wegen ihres 
Stoffes zu preisen sei und daß analog auf dem Gebiet der Kunst ein Werk nur wegen 
seines kostbaren Stoffes lobenswert wäre.67

Pico beginnt seine Antwort mit einer Art Vorspruch, in dem er seine Bewunderung 
für Barbaro ausdrückt. Ansdiließend entwickelt er seine These über den Vorrang der 
Philosophie gegenüber rein literarischen oder philologischen Unternehmungen bzw. 
Reden. Seine Worte klingen polemisdi: »Ruhmvoll haben wir gelebt, o Hermolao, und 
werden wir audi künftig leben, nickt in den Schulen der Grammatiker und Pädagogen, 
sondern im Kreis der Philosophen und in der Versammlung der Weisen, wo weder 
von der Mutter der Andromache noch von den Kindern der Niobe und ähnlichen 
Nichtigkeiten die Rede sein wird, sondern von den Prinzipien der menschlichen und 
göttlichen Dinge.«68

Pico begründet seine Auffassung im einzelnen folgendermaßen68: a) die Philosophen 
verfügten über eine innerlidie statt einer äußerlichen Beredsamkeit (»habuisse barbaros 
non in lingua sed in pectore Mercurium«); b) Weisheit und Beredsamkeit seien ihrem 
Wesen nach unterschieden, der Versuch, sie zu verbinden, sei sogar frevelhaft (». . ,u t



coniunxisse sit nefas*); c) es ließe sich kein größerer Gegensatz ausdenken als der 
zwischen den Aufgaben des Redners und des Philosophen (»tanta est inter oratoris 
munus et philisophi pugnantia, ut pugnare magis invicem, non possint*); da die Rede­
kunst offensichtlich auf Täuschung abziele, ginge die Autorität der Philosophen verloren, 
falls sie sidi dieser pathetischen, verführerischen Mittel bedienten. Das sind teilweise 
dieselben Argumente, die später Descartes gegen die Redekunst -  ausgehend vom Vor­
rang des Rationalen — vortragen wird. Wir werden aber gleich sehen, wie Pico, durdi 
die Tatsache, daß er nicht vom Vorrang des Rationalen ausgeht, zu ganz anderen 
Schlüssen als Descartes gelangen wird, d. h. zur Anerkennung einer ursprünglidien 
Rede, die philosophisch und pathetisch bzw. rhetorisch ist, im Gegensatz zur rein dia­
lektischen, scholastischen, rationalen Auffassung der Philosophie, die es seinem Bestreben 
nach zu überwinden gilt.

In Picos Brief folgt die Verteidigung der philosophischen Rede: Sie zeichne sidi durch 
ihren unrhetorisehen Charakter aus, da sie sich nicht an die Sinne ridite; außerdem 
würde ein äußerlicher Schmuck ihre Einheit sprengen.70 Anschließend weist Pico Bar­
baros Kritik zurück, die scholastische Philosophie bediene sich eines schlechten und 
keines klassischen Lateins, Er bringt folgendes Argument: die klassisdie, lateinische 
(römische) Sprache kann nicht als einziges und alleingeltendes Vorbild vollendeter 
Sprache angesehen werden, denn jede Zeit hat ihren eigenen Stil -  ganz abgesehen da­
von, daß die Philosophen ihre Zeit nicht mit grammatikalischen und lexikalischen Er­
wägungen verlieren können. Im Schlußteil seines Briefes beteuert Pico nodi einmal den 
Vorrang des Inhalts als den Vorrang der Philosophie.

Überschaut man die Inhaltsgliederung von Picos Brief, so zeigt es sich, daß das 
Problem der Beziehung zwischen Inhalt und Form der Rede im Zentrum steht; gleich­
zeitig erweist sich die traditionelle Deutung dieses Textes -  Ablehnung der Rhetorik 
und Vorrang der Philosophie gegenüber grammatikalischen Interessen -  scheinbar als 
bereditigt. Pico meint, der den sogenannten ‘barbarischen Philosophen’ vorgeworfene 
Mangel an Redekunst bedeute keine eigentliche Sünde, da jene Philosophen Weisheit 
besäßen: ». . . non defuisse illis sapientiam, si defuit eloquentia.«-71 Der Redekunst 
kämen andere Eigenschaften zu als der philosophischen Rede. »Die Beredsamkeit ist 
etwas Elegantes -  das gestehen wir zu -  voll Verlockungen und Lust, aber bei einem 
Philosophen weder angemessen noch willkommen.«7S

Scheinbar ist Pico sogar stolz auf die Sprödigkeit der Philosophie, sagt er doch in 
diesem Zusammenhang: »Wir ziehen unsere struppige, schwerfällige und schleppende 
Rede vor.«73 Vom Philosophen heißt es ausdrücklich, daß er sich nur darum kümmert, 
was geschrieben wird, und nicht, wie etwas formuliert wird.74 Man erinnert sich bei 
diesen Sätzen an die später von Descartes ausgesprochene These, bei der Wahrheit gehe 
es schlechthin um Beweise, einerlei, in welcher Sprache sie vollzogen würden.

So erscheint jeder Zweifel an der traditionellen Deutung Picos als hinfällig. Aber 
untersuchen wir seine Vorstellung von der Redekunst etwas näher. Denn ganz offen­
sichtlich bezieht er sich mit seiner Kritik an der Rhetorik auf eine rein ‘technische5,



‘äußere’ Redekunst, die mit pathetischen Mitteln jede These glaubhaft: vorzubringen 
vermag, also auf eben jene Redekunst, die Platon etwa bei den Sophisten beanstandet. 
»Was sonst ist die Aufgabe des Redners als Lügen, Täuschen, Überlisten (. . . quam men­
tiri, decipere, circumvenire, praestigiari). Es ist dodi euer Werk, wie ihr euch rühmt, 
nach eurem Belieben das Schwarze in Weiß zu ändern und umgekehrt.«75 Pico spricht 
audi von der nahezu magisdien Kraft der Redekunst.76 Im Zusammenhang mit dieser 
These entsteht Picos Kritik an dem 'Grammatiker', sofern jener die römisch-lateinische 
Spradie idealisiere und jede andere Sprache nach diesem Vorbild beurteile. Gegenüber 
diesem unfruchtbaren Formalismus verteidigt Pico die germanische Sachlichkeit: »Es 
gibt wohl niemand, der nidit das reine Gold teutonischer Prägung (also die rationale 
Wahrheit) den falschen römischen Münzen (also der traditionellen Rhetorik) vorzieht.«77 
Wird die Redekunst zum rein ‘technischen’ Uberzeugungsmittel, so erweist sie sich als 
gefährliche Waffe in den Händen der Unwissenden.78 Unter diesem Aspekt wird sie von 
Pico heftig mißbilligt.

Trotz allem vermag Pico nidit zu versdiweigen, was er gegenüber der rhetorischen 
Fähigkeit Barbaros empfindet: er wünscht sich sogar, er könnte seine Bewunderung 
ausdrücken für dessen faszinierende Art des Redens und Schreibens: »Nec possum aut 
tacere quae de te sentio . . . a tinam esset is meae mentis captus, ut pro meritis tuis de 
te sentirem . . .  utinam ea dicendi vis, ut exprimere aliquando possem quod semper 
sentio,*79

Es wirkt befremdend, daß der angeblich radikale Gegner jeglicher Form von Rheto­
rik hier dermaßen seine Gefühle sprechen läßt, mehr noch, daß sidi seine Gefühle der 
Bewunderung ausgerechnet auf den ‘Stil’ Barbaros beziehen. »Dein Stil — um nidit von 
anderem zu sprechen · , um den du dich so wenig kümmerst, berührt midi und erfüllt 
midi mit einem so wunderlichen Genuß, ja, weil er weise, ernst, abgerundet, gelehrt, 
kräftig und ingeniös ist.«80 Er lobt jedoch diejenigen Stilmerkmale, die auf den Inhalt 
verweisen.

Wir erfahren unter anderem, daß Pico und Polizian auf der Suche nach Barbaros 
Briefen und Schriften seien und -  wie es wörtlich heißt -  daß die Lektüre beiden den 
Atem verschlage ( * . . .  ut perpetua quadam acclamatione interspirandi locum non 
habeamus«).81 Besonders bewundernswert sei es, wie Barbaro durch ‘Überredung’ die 
Seele zu führen vermöge, wohin er wolle,82 Hier zeigt sich ganz eindeutig, daß die 
vorher erwähnte Kritik Picos an der Rhetorik keineswegs identisch ist mit einer abso­
luten Ablehnung jeder pathetischen Rede, wie z. B. später bei Descartes.

Kehren wir aber zu Picos Vorstellung von der Philosophie zurück: » . . .  de humana­
rum divinarumque rerum rationibus agitur et disputatur«.83 Die Philosophie, die er 
anerkennt, geht von den Prinzipien aus und handelt von diesen. Die von Pico aner­
kannten Philosophen widmen sich keiner rein rationalen Wissenschaft, denn sie stützen 
sidi auf pathetische Wirkungsmöglichkeiten, indem sie -  nach einem Ausdrude Picos -  
nicht nur der Zunge vertrauen, sondern dem Herzen: *Experietur habttisse barbaros 
non in lingua sed in pectore Mercurium.*84 Wendeten sie nur formal-rhetorische Mittel



parum fidentes*).K Sei hingegen die ‘Sache’ selbst wirksam, so benötige sie keine hinzu- 
an, so würde das bedeuten, daß sie der eigenen Sache nicht sicher wären . quasi rebus 
kommende, äußerlich-pathetische Form. Pico führt ein wesentliches Beispiel an: Es sei 
bezeichnend, daß in den heiligen, sakralen Schriften (»res sacrae«) Sache und Form 
eins sind.

Der Stil, in dem Pico diese ‘archaische’ Philosophie beschreibt, rückt in die Nähe 
einer mythischen Sprache. Er redet von »der bewundernden Stummheit jener wenigen, 
die über etwas Innerliches meditieren, das entweder der Grotte der Natur oder dem 
Himmel entrissen und aus dem Raum des Jupiter den Menschen übertragen wird«.80

So verschiebt sich die Thematik dieses Briefes. Picos Hinweis auf die Silene des Alki- 
biades erhellt den Charakter der echten Philosophie. Das Äußere der Silene ist grob 
und schäbig, ihr Inneres dagegen ist glänzend und kostbar. Dementsprechend muß sich 
derjenige, der zu den Philosophen in die Schule geht, von Äußerlichkeiten befreien und 
sich dem Inneren zuwenden, wo der Gott unmittelbar spricht; »Avoca a sensibus, redeas 
ad te ipsum in animi penetralia mentisque secessus,* Pico fährt fort: »Übernimm die 
Ohren des Thianeus, mit denen er, sich vom Körper befreiend, keinen irdischen Mar- 
gyas mehr hörte, sondern den himmlischen Apollon, der auf der göttlichen Laute mit 
unaussprechlicher Harmonie die Hymnen des Universums komponiert.«87

Pico entwirft hier das Ideal einer Philosophie, die sich nidit auf den Bereich ratio­
naler Prozesse beschränkt; er verweist auf eine höhere Ebene des Philosophierens, ganz 
im Sinne der platonischen Tradition, die im Zeitalter des Hellenismus etwa noch der 
Autor von >Peri Hypsous< beschworen hatte. Dieser Überlieferung folgend, sagt Pico 
über Cicero -  im Hinblick auf dessen Redekunst - ,  daß dieser vom Philosophen eine 
Lehre verlangte, mit deren Hilfe die Muse nicht mehr auf den Lippen, sondern in der 
Seele weilt: ». . ,  habere Musas in animo et non in labris.«88

Nach Pko wirkt eine solche Philosophie und Rede hinweisend, verwandelnd: »Sie 
rühren nicht, sie überzeugen nicht (non movent, non persuadent), sondern sie zwingen, 
sie erregen, sie drängen einem eine Kraft auf (sed cogunt, agitant, vim inferunt), jene 
Worte des Gesetzes, grobe, einfache Worte, aber lebendig, belebt, auflodernd, scharf 
(rudia verba et agrestia, sed viva, sed animata, flammea, aculeata), bis in die Tiefe der 
Seele dringend, durch wunderbare Macht den Menschen verändernd.«89

Pico bezieht sich auf den angeblich von Heraklit stammenden Ausspruch, daß der 
Philosoph jenen Worten nachjagen müsse, die aus der schauererweckenden Höhle her­
ausfließen, in der die Wahrheit verborgen ist: » ...  non ex amoenis Musarum silvis, sed 
ex horrendo fluxerint antro, in quo dixit Heraclitus latitare veritatem.«311 Unter die­
sem Aspekt gibt er zu, daß Rhetorik und Weisheit miteinander verknüpft sind, d. h. 
nur auf der Ebene einer archaischen Philosophie, in der die Macht der Worte -  also der 
Form -  keine Äußerlichkeit gegenüber dem Inhalt darstellt. (». . .  do tibi eloquentiam et 
sapientiam mutuo nexu invicem conspirasse<r).η

Giovanni Pico gibt uns in seiner Schrift keine philosophische Begründung für das 
von ihm programmatisch entworfene Ideal einer wirksamen Philosophie. Die hier feh­



lende Begründung finden wir etwa bei seinem Neffen Gianfrancesco Pico. Dessen 
Schrift >De imaginatione« betont die Macht der Bilder und enthält die Theorie, daß im 
Hinblick auf den bildhaften Charakter des Ursprünglichen jedes prinzipielle Reden 
selbst bildhaft sein müsse.

8 >De im aginationet von  G ianfrancesco Pico

Gianfrancesco Pico della Mirandolas Schrift >De imaginatione« ist — wie es ein Begleit­
brief vom i. Dezember ijo o  zum Ausdruck bringt -  dem Kaiser Maximilian gewid­
met. Sie bemüht sich, eine Antwort auf die Frage zu geben, wie der menschliche Geist 
die prinzipielle Einheit von ‘ res’ und 'verba', von Inhalt und Form erreichen kann. Im 
Rahmen dieser Fragestellung geht es speziell um eine Erörterung der Rolle des Bildes, 
des geistigen 'Scheins’, das hier mit den Begriffen ‘Phantasie’ und ‘Imagination’ bezeich­
net wird.

In der ganzen Schrift ist die Bezugnahme auf Aristoteles evident. Die Phantasie -  als 
Vorstellungsgabe -  wird zuerst ganz allgemein mit einem 'Zustand des Lidites’ in Ver­
bindung gebracht. (». . .  phantasiae nomen de lucis (gr. phàos =  phös) videlicet argu­
menta obtinuit, sine qua videre non est«J.95 Weiterhin erscheint die Phantasie als die 
bildersdiafiende Kraft der Seele; sie wird selbst aus den Bildern gespeist, die die Sinne 
vermitteln.0®

Die Phantasie oder Imagination übernimmt eine wesentliche Funktion. Einerseits 
realisiert sie sich in der Sphäre der mannigfaltigen Sinnesgestalten, indem sie dort eine 
Auswahl trifft: »Denn was den Sinnen begegnet, das ist alles Körperliche, sofern es 
durch einen Sinn unterschieden werden kann (quodve ullu sensu sentiri potest), verbrei­
tet eine Ähnlichkeit und ein Bild seiner selbst, in Nachahmung der unkörperlichen und 
geistigen Natur (similitudinem atque imaginem sui quantum potest effundit ad imita­
tionem incorporeae spiritualisque naturae).«84 Andererseits reicht die Vorstellungskraft 
bis in die oberen Sphären des Geistes, sofern sie die durch die Sinne gewonnenen Bilder 
überhaupt erst der Ratio und dem Intellekt zur Verfügung stellt.

Imagination ist sowohl für die Tiere als audi für die Menschen deshalb so bedeutsam, 
weil sie mit ihrer Vermittlung von Sinnesschemata die Triebe, die Leidenschaften er­
möglicht. Wie Pico sagt (er wiederholt damit faktisch aristotelische Sätze), drängt kein 
Lebewesen zu etwas Unbekanntem.®5 Was die Leidenschaften bewegt und den tierischen 
Trieb lenkt, sind also die phantastischen Bilder.

Die Tiere allerdings leiten ihre Verhaltensweise unmittelbar ans der Erinnerung und 
der Phantasie ab, da sie über keine höhere Fähigkeit verfügen. Deshalb haben für 
Gianfrancesco Pico diese Gestalten, die die Vorstellungskraft (imaginatio) vor-stellt, 
sofern sie bei den Tieren auftreten und das organische Leben bestimmen, eine unmittel­
bare und unzweideutige Bedeutung. Dementsprechend ist das Verhalten der Tiere immer 
völlig adäquat und zeitgemäß.



Der Mensch stattdessen unterwirft die Bilder der Phantasie seiner ‘mens’, seinem 
Geist — verstanden als ‘ratio’ und ‘intellectus' —, so daß die Sinnesbilder menschlich ge­
deutet und dementsprethend auch die Leidensdiaften menschlich gedeutet werden. Folgt 
der Mensch jedoch nicht der Herrschaft der ‘mens’, so wirken Bilder und Leidenschaften 
zerstörend, da sie dann nicht mehr in die eindeutige Ordnung eingefügt sind, die die 
menschliche Welt erschließt. »Denn wenn die Phantasie die Bilder der Dinge von den 
Sinnen empfangen hat, behält sie sie in sich, reinigt sie und bietet sie dem tätigen Intel­
lekt dar (retinet in se, purioresque effectas offert agenti intellectui), der sie mit seinem 
Licht erhellt (qui suo lumine collustrans) und aus ihr die intelligiblen Bilder zieht (ab 
eis intelligihiles species abstrahit), die er in den verfügenden Intellekt (in intellectum 
potentiae) niederlegt, der so durch sie genährt und vollendet wird.«9®

Die Phantasie entwirft somit die möglichen Bedeutungen der Bilder, die dann vom 
Licht des Intellekts durchleuchtet und bestimmt werden, um damit in der geistigen 
Sphäre des Menschen aufgehoben zu sein. Dieser Erleuchtung können sich die phanta­
stischen Bilder aber auch entziehen. Dann erleben wir, wie sich einerseits die pathetisch 
wirkenden Bilder und andererseits die geistigen Inhalte verselbständigen; Gestalt und 
Inhalt, verba und res bilden in diesem Falle keine Einheit mehr; die Bilder werden 
verführerisch und sinken zu bloßem 'Schein’ herab. Hier liegt die Wurzel des entstehen­
den Dualismus von Inhalt und Form.

Nach Gianfrancesco Pico muß also die Phantasie unter die Herrschaft der Ratio und 
des Intellekts -  bzw. des angeborenen, geistigen Lichtes -  gestellt werden. Jenes Licht 
erscheint als eine göttliche Gabe; ihm kommt es zu, die menschliche Welt zu offen­
baren.97 Wir erinnern an die These des Aristoteles, daß die ersten Prinzipien, die alles 
‘klären’, als solche noch mehr erkannt und geglaubt werden müssen als das, was die 
durch sie ermöglichte ‘ratio’ erkennt und glaubt. Intellektuelles Licht und Glaube bilden 
für Pico -  auf Grund des aristotelischen Arguments -  eine Einheit. Im X II. Kapitel 
von >De imaginatione« identifiziert er das »lumen nobis congenitus« mit dem »lumen 
fidei«, in deren Bereich die Sprache nicht mehr rational, sondern nur noch bildlich, d. h. 
metaphorisch sein kann. So ist Pico in diesem Kapitel, weil es die ‘Archai’ behandelt, 
auch notwendigerweise gezwungen, metaphorisch zu sprechen. Deswegen findet sich 
hier eine neue sprachliche Form, die die vorangegangene rationale Erörterung über­
steigt. Die Tatsache, daß die Bilder der Phantasie im intellektuellen Licht neu 'gesehen’ 
werden, daß das intellektuelle Licht selbst ein nicht beweisbares, sondern ein ‘Glauben’ 
forderndes Phänomen darstellt, führt Pico dazu, einerseits zwar die Kontinuität zwi­
schen Phantasie, intellektuellem Licht und Glauben zu behaupten, andererseits aber auch 
zu betonen, daß das Licht des Glaubens stärker sei als das der Phantasie.98

Pico formuliert die Identität von ‘intellektuellem Licht’ und ‘Glauben’ systematisch 
in seiner Abhandlung >Examen vanitatis doctrinae gentium«. Es heißt dort: »Die heid­
nischen Philosophen geben ursprünglich Glaubensvorschriften (philosophi gentium...  
in principiis itaque praebant praecepta fidei), denen niemand von uns die Sicherheit 
abspricht und manche von uns Evidenz zusprechen (et sunt qui annuant evidentiam).



In >De fide et ordine credenda theoremata< zählt er die vier Arten des Lichtes auf. 
Er beginnt mit dem ‘natürlichen Licht’, aus dem die ursprüngliche Form des Glaubens 
entspringt. »Da aber das Licht erwähnt worden ist, so ist zu bemerken, daß das geistige 
L iâ t  aus vier Arten besteht (quatuor haberi spiritualium luminum genera), die unterein­
ander geordnet sind. Das erste ist das natürliche Licht, gleichsam die Grundlage und 
das Fundament der anderen Arten, an denen alle teilhaben, die Ratio besitzen (Primum 
naturale est velati basis et fundamentum aliorum, quorum omnes rationis capaces 
participes sunt).*100

Im Hinblick auf unser Problem erhalten wir zwei Ergebnisse. Erstens: Wenn das 
Reden des Menschen nicht nur dem rationalen Schließen entspringt, sondern vor allem 
dem intellektuellen Licht, durch das die sinnlich auftretenden Bilder einen menschlichen, 
geistigen Sinn erhalten, dann wird schließlich nicht die rationale, sondern die noetisdie, 
ursprüngliche Rede Macht über den Menschen erreichen und die wahre bewegende 
Philosophie verwirklichen.

Zweitens: Pico erkennt genau den Grenzpunkt im menschlichen Geist, an dem die 
Trennung zwischen 'res' und ‘verba’  zustande kommt. Es ist die Phantasie, die jene 
Trennung bewirkt, wenn sie die eigenen phantastischen Bilder nicht dem Licht der 
noetischen Einsicht unterwirft. In diesem Falle erhalten wir rein ‘phantastische’ Bilder, 
die zwar immer noch die Leidenschaften beeinflussen, aber infolge ihrer Trennung von 
der ‘Sache’, d. h. vom geistigen Inhalt vor allem verführend wirken. Weil die Tiere 
keine höhere Fähigkeit haben noch brauchen, ist ihre Welt eine andere, die Schemata 
ihrer Phantasie können nicht frei schweben, sie wirken unmittelbar. Im menschlichen 
Bereich hat die Phantasie die Funktion, zur Erkenntnis, zum ‘Sehen’ zu führen -  Pico 
geht es hier nicht um einen äußerlichen etymologischen Nachweis, da er die Phantasie 
ihrem Wesen nach mit dem ‘phös’, dem Licht verknüpft - , andererseits bildet die für 
sie spezifische Freiheit das Grundelement der menschlichen Situation; nur die Bewah­
rung und Verwandlung der von den Sinnen gelieferten Bilder und des ihnen anhaften­
den Pathos im Rahmen des intellektuellen Lichtes führt den Mensdien zu seiner Welt. 
Philosophie ist dann audi hier nicht mehr ein rationaler, deduktiver Prozeß, sondern 
eine von Einsicht gelenkte pathetische Rede.

9 Schluß: H um anism us und Praxis

Als Descartes der Philosophie die Ableitungen aus einer ersten Wahrheit zur Haupt­
aufgabe machte, verwandelte er den Gegenstand und die Weise des philosophischen 
Prozesses; von nun an ging es darum, nur den Vorrang des Wahren zu behaupten und 
gelten zu lassen. Als letzter Repräsentant der humanistischen Tradition lehnte sich 
G. B. Vico gegen dieses Philosophieren auf, das für das moderne Denken maßgebend 
werden sollte, und versuchte, das Wesen der humanistischen Tradition neu zu begrün­
den und zu retten. Vico war der Überzeugung, daß die Philosophie sich aufgrund ihres



cartesianisdien Ideals, d. h. im alleinigen Hinblick auf den Vorrang des Wahren und 
auf die Ableitung aus einer ersten Wahrheit zw ar ‘kritisch’ — d, h. das Wahre vom 
Falschen trennend — gestalte, aber dadurch jeglichen ‘ingeniösen’ bzw. ‘topischen’ 
Charakter einbüßen würde.

Vico meinte, daß die cartesiani sehe Voraussetzung eines ‘ersten Wahren’ dem Pro­
blem des ‘Wahrscheinlichen’ und damit dem der ‘Praxis’ jede Berechtigung entziehen 
würde. Bereits in der Antike wurde behauptet, daß das Gebiet des Wissens mir das 
umfaßt, was mit Regelmäßigkeit zutrifft; denn was auch anders sein kann, also das 
Gebiet des Möglichen, des ‘Wahrscheinlichen’, kann nicht durch Wissen abgeleitet wer­
den, weil es nidit das dem ‘Wissen’, der ‘Theorie’ bzw. der Wissenschaft zukommende 
Gebiet darstellt. Klammert man aber den ganzen Bereich des Wahrscheinlichen aus der 
Philosophie aus, dann hat sie nicht mehr Kunst, Redekunst, Geschichte oder politisches 
Denken zum Gegenstand, denn diese gehören in den Bereich des Wahrscheinlichen; 
‘Praxis’ wird dann nur als Anwendung der ‘Theorie’ begriffen.

Die humanistische philosophische Tradition leugnet den Vorrang des Wahren, weil 
sie dem Möglichen, dem Wahrscheinlichen eine wesentliche Bedeutung zuschreibt. Sie 
sieht das Wesentliche nicht in der Bestimmung eines ersten Wahren und den daraus 
folgenden Schlüssen, sondern im ‘Finden’, in der *inventio’ der ersten Prinzipien unseres 
Erkennens und Verhaltens, in der ‘inventio' des Wahren und Wahrscheinlichen. Wenn 
das Ursprüngliche, das ‘Archaische’ -  im Sinne des Herrschenden und daher Einordnen­
den — nicht ableitbar ist, so besteht das wesentliche Problem der Philosophie nicht im 
Prozeß des rationalen Ableitens, sondern im ‘Erwecken’, im ‘Beschwören’ und ‘Finden’ 
des Ursprünglichen, in und aus dem etwas in der konkreten Geschichte des Menschen 
sich aufdrängt.

Das Wesen und die Aktualität des italienischen Humanismus bestehen in seiner neuen 
Auffassung des Philosophierens. Im Gegensatz zu und in Auseinandersetzung mit der 
logizistisdien und rationalistischen Scholastik am Ende des Mittelalters untersucht er das 
Wesen des Menschen in seinem konkreten, pathetischen, historisch gebundenen Werden: 
in seiner Geschichtlichkeit.

Das Problem des Ursprungs der Gesellschaft, das Philosophieren in und aus der Ge­
schichte, die Frage nach der Rolle, die dabei die Phantasie übernimmt, beschäftigt die 
Geister. Der Vorrang der Praxis, verstanden als Ausgang von den Problemen, die den 
Mensdien unmittelbar angehen und keinen Aufschub zulassen, der Vorrang der Praxis 
als Erkenntnis, daß die Bedeutung der Dinge in ihrer konkreten Beziehung zu den 
Mensdien und im menschlichen Bemühen, mit ihnen zurande zu kommen, entsteht, war 
nur möglich durch die Einsicht in die Macht des Bildes, in die ingeniöse Wurzel jeder 
menschlichen Tätigkeit, in die Beziehung zwischen Rhetorik und Philosophie und durch 
die Ablehnung des Vorranges der rationalen Sprache.

Daher entstand -  als Propädeutik zu einem neuen Zugang zur humanistischen Tradi­
tion -  die Notwendigkeit unserer Untersuchung über Bild und Ingenium, über den 
radikalen Unterschied zwischen semantischer, weisender und rationaler, deduktiver



Sprache. Der erneute Zugang zur humanistisdien Tradition kann weder von einem 
rein romanistischen, ‘literarhistorischen’, noch von einem allgemeinen historischen Inter­
esse geleistet werden.

Wiederum kann auch nur an Hand einer konkreten historischen Tradition, die seit 
Descartes verdeckt wurde, das heutige aktuelle Problem ‘wozu noch Philosophie’ und 
damit das Problem der Beziehung von Theorie und Praxis neu erörtert werden. Es 
wird dann auch nicht mehr darum gehen, eine Tradition zu verteidigen, die der heutige 
Geist mit Recht als veraltet und überflüssig abtut -  d. h. ein verstaubtes und vergeblich 
bejahtes humanistisches Bildungsideal - ,  oder eine Philosophie zu bejahen, die den 
Anspruch erhebt, aus sich heraus das Ganze zu entfalten, das die Wahrheit sein soll.

Der ‘Drang zur Sache’ in der humanistischen Tradition kann audi nicht mehr im 
Sinne der Phänomenologie gedeutet werden. »Wovon die philosophische Phänomeno­
logie träumt, das ‘Zu den Sachen’, könnte einer Philosophie zufallen, die jene Sachen 
nicht mit dem Zauberschlag der Wesenschau zu gewinnen hofft, sondern die subjektiven 
und objektiven Vermittlungen mitdenkt, dafür aber nicht nach dem latenten Primat 
der veranstalteten Methode sich richtet, welche den phänomenologischen Richtungen, 
an Stelle der erschauten Sachen, immer wieder bloß Fetische präsentiert, selbstgemachte 
Begriffe.«101

Die Problematik des italienischen Humanismus -  gerade in Hinblick auf ihren Vor­
rang der Praxis, ihre Leugnung des abstrakten, rationalen Wortes — führt zur Überwin­
dung der Dualität einer daseienden, erfahrenen Wirklichkeit und einer der Vernunft 
entsprechenden Welt, eine Dualität, die zum unüberwindlichen Dualismus von Theorie 
und Praxis führt. Die Tendenz zur aktiven Veränderung der Welt aus der Erkenntnis, 
daß die konkreten und als solche pathetisch wirkenden Fragen uns in der Geschichte, 
in der wir leben, bedrängen, gehört zum tiefsten Begriff der Praxis, wie sie der italieni­
sche Humanismus verstand.

Der Gegensatz von Idee und Wirklichkeit ist nicht mehr der Ausgangspunkt unseres 
heutigen Fragens: wo die Philosophie keine praktische Funktion ausübt, verliert sie 
ihre Kraft: diese Erkenntnis bildet den weiteren Schwerpunkt des italienischen Huma­
nismus in seiner Auffassung der Praxis, Kein Philosoph als autoritärer Sprecher des 
Seins im Anschluß an die Zeiten eines ‘Führers’ kann die historische und geistige Situa­
tion, in der wir uns befinden, verdecken.

Durch das Problem der Macht des Bildes, des Unterschiedes zwischen rationaler und 
weisender Sprache, des Unterschiedes zwischen pathetischem und rationalem Wort, 
durch das Problem der Beziehung zwischen Rhetorik und Philosophie gelangt der 
italienisdie Humanismus zur zentralen Frage, was die gesdiiditlidi-menschliche Wirk­
lichkeit bildet und wie diese Wirklichkeit gestaltet werden kann.

Wir möchten hier unsere Untersuchung mit zwei Zitaten beenden — einem modernen 
und einem humanistischen -  aus deren Parallelität sidi die Aktualität unserer Proble­
matik erweist.



»Die primäre und unmittelbare Einstellung des Mensdien zur Wirklichkeit ist nicht 
die eines abstrakten, erkennenden Subjekts, eines erwägenden Kopfes, der sidi zur 
Wirklichkeit spekulativ verhält, sondern die eines gegenständlich und praktisch han­
delnden Wesens, eines historischen Individuums, das seine praktische Tätigkeit der 
Natur und dem Menschen gegenüber, die Verwirklichung seiner Absichten und Inter­
essen, in einem bestimmten Komplex gesellschaftlicher Beziehungen betreibt. Die Wirk­
lichkeit tritt dem Menschen also nicht primär in der Form eines Objekts des Anschauens, 
Prüfens und Theoretisierens gegenüber, dessen entgegengesetzter, komplementärer Pol 
das abstrakte Subjekt des Erkennens wäre, sondern als ein Bereich der sinnlich-prak­
tischen Tätigkeit, auf deren Grundlage die unmittelbare, praktische Anschauung der 
Wirklichkeit erwächst.«102

An Ende der humanistischen Tradition, im letzten verzweifelten Versuch, ihren Sinn 
und ihre Aufgabe gegenüber der traditionellen Auffassung der Metaphysik neu au 
beteuern und sie gegenüber dem Rationalismus Descartes’ zu verteidigen und wieder 
aufzudecken, schrieb G. B. Vico, daß bisher die Philosophen die Vorsehung nur in bezug 
auf die Ordnung der Natur betrachtet haben, »noch aber haben sie sie nicht betrachtet 
von der Seite, die doch die eigentümliche der Mensdien ist: deren Wesen diese Haupt­
eigenschaft hat, daß sie gesellig sind«10® und gelangte dadurch zur These: »Doch in dieser 
Nacht voller Schatten, die für unsere Augen das entfernteste Altertum bedeckt, erscheint 
das ewige Licht, das nicht untergeht, von jener Wahrheit, die man in keiner Weise in 
Zweifel ziehen kann: daß diese historische Welt ganz gewiß von den Menschen gemacht 
worden ist: und darum können (denn sie müssen) in den Modifikationen unseres eigenen 
menschlichen Geistes ihre Prinzipien aufgefunden werden.«104

Die Uirikehrung der Philosophie -  die feopernikanisdie Wendung -  hat weder mit 
Descartes noch mit Kant, sondern mit dem italienischen Humanismus stattgefunden. 
Aber die Folgen, die sich aus der neuen Bewertung der Phantasie, des Ingenium, des 
Vorranges des Bildes ergeben, können nur auf Grund einer weiteren Untersuchung 
über das Wesen der humanistischen italienischen Tradition erörtert werden.

1 V gi. meine K ritik  dieser A uffassung in: >Der Beginn des modernen Denkens«, in: »Geistige 
Ü berlieferung. Ein Jahrbuch«, Berlin 1940, S. 36-85.

2 H egel, Geschichte der Philosophie, III. Teil, W W  X I X , S. 318.
j  »Der italienische Gedanke wurde n id it a u f dem Scheiterhaufen der Gegenreform ation zum 

Erloschen gebracht, sondern wuchs in freien Gegenden w eiter; deswegen ist das Suchen 
nach ihm in seinem neuen V aterland, in Deutschland, nicht eine knechtische Nachahmung 
der deutschen Philosophie, sondern die W iedereroberung von  etwas, das uns schon gehörte. 
N icht unsere Philosophen der letzten  zw ei Jahrhunderte, sondern Spinoza, K ant, Fichte, 
Sdielling und H egel sind die w ahren Schüler von Bruno, Vanini, C am panella und Vico.«
B. Spaventa, La filosofia italiana nelle sue relazioni con la  filosofia europea, B ari 1908, 
S. 3o ff.



4 E. Cassirer, D as Erkenntnisproblem, Berlin 1922. Im H inblick a u f eine entgegengesetzte 
Beurteilung des Humanismus vgl. E. Kessler, Das Problem des frühen Humanismus, H u ­
manist. Bibliothek, Bd. 1, München 196 S.

 ̂ »Saepissime videamus illos, qui litteris operam nunquam navarunt, longe solidius et 
darius de obviis rebus indicare, quam qui perpetuo in scholis sunt versati. ·  Descartes, 
Regulae ad directionem ingenii, IV , Opera, edd. Adam /Tannerÿ, Bd. X , Paris 1908, S. 371.

6 »Que fait un homme de lettres dans son cabinet touchant des spéculations qui ne produisent 
aucun effet, et qui ne lui sont d’autre conséquence, sinon que petit-être il en tirera d’autant 
plus de vanité qu’elles seront plus éloignées du sens commun, à cause qu'il aura dû em­
ployer d ’autant plus d’esprit et d ’artifice à tâcher de les rendre vraisemblables. ·  Descartes, 
Discours, I, 14.

η Folgende Sätze aus einem B rief des Poggio Brecciolini fassen in exemplarischer Weise die 
humanistische, nicht rein philologische, sondern auch philosophische Deutung der Spradie 
zusammen: »Solus est enim sermo, quo nos utentes ad exprimendam animi virtutem  a 
reliquis animantibus segregamus. Permagna igitur habenda est gratia tum reliquarum libe­
ralium artium inventoribus, tum vel praecipue iis, qui dicendi praecepta et normam 
quandam perfectam  loquendi suo studio et diligentia nobis tradiderunt. Effecerunt enim 
at, qua in re homines e d e n s  animantibus maxime praestant, nos ipsos etiam homines 
antecellemus. ·  Poggio Bracciolini, Epistulae in M uratori >Rerum italicarum scriptores*, 
X X , 160.

8 » J’estimais fort ΐ  éloquence . , . C eu x  qui ont le raisonnement le plus fort, et qui digèrent 
le mieux leurs pensées, afin de les rendre claires et intelligibles, peuvent toujours le mieux 
persuader ce qu’ ils proposent, encore qu’ ils ne parlassent que bas breton, et qui’ils n’eussent 
jamais appris de rhétorique. ·  Descartes, Discours, I, 9.

9 *Les fables fon t imaginer plusieurs événements comme possibles qui ne le sont point.· 
A. a. Ο ., I, 8.

10 *Legendi sunt Antiquorum  lib r i. . .  ut illa, quae tam olim recte inventa sunt, cognos­
camus . . . Sed interim valde periculosum est, ne quae forsitan errorum maculae, ex illorum  
nimis attenta lectione contractae, quantumlibet invitis atque caventibus nobis adhaereant. ·  
Descartes, Regulae ad directionem ingenii, III, a. a. O ., S, 366.

11 »Et principio, quod ad scientiarum attinet instrumenta, a c r i t i c a  hodie studia inaugura­
mur.· Vico, De nostri temporis studiorum ratione, dt. v. W . F. O tto , Berlin 1947, K ap . III.

12 » ...q u a e , quo suum p r i m u m  v e r u m  ab omni, non solum falso, sed falsi quoque 
suspicione expurget, v e r a  s e c u n d a  et v e r i s i m i l i a  omnia aeque ac falsa mente exigi 
jubet.· V ico, a. a. O ., K ap . III.

13 Vico, a. a. O ., Kap. III.
14 Vico, a. a. O ., K ap . V II.
i j  Vico, a, a. O ., K ap . III.
16 Vico, ebd.
17 Aristoteles, T opik, ιαο a, 18 ff.
18 Aristoteles, Topik, 101 a 29 ff.
19 Π ρός πόσα καί ποια »αί έχ τίνω ν οί λόγοι, καί πώς τούτων εύπορήοομεν. Aristoteles, 

Topik, ιο ί  b 13.
xo Cicero, D e oratore II , 33, i j i .
21 Tacitus, Dialogus de oratoribus, 3 1.
12 Cicero, Topica, 2, 7. Demnach ist T op ik  als die Lehre zu verstehen, die dazu führt, A rgu­

mente zu ‘finden’, die unter bestimmten ‘Zeichen’ (notae) stehen und an bestimmte Plätze 
gebunden sind.

23 Cicero, Topica, 2, 6; vgl. D e oratore, II, 32, 13 7 ff.; vgl. außerdem folgende Stellen: 
In hac arte (dialectica), si modo est haec ars, nul lum est praeceptum quomodo



verum in veniatur  sed tantum est quomodo iudicetur.* (Cicero, De oratore, II, 38, 
157). *Locos apello... sedes argumentorum in quibus latent, ex quibus sunt petenda.* 
(Quintilian, Inst, orat., V, io, zo). *Ita haec pars dialectica sive illam dicere malumus 
disputatricem, ut est utilis saepe et finitionibus et comprehensionibus et separandis. .  .* 
(Quintilian, Inst, orat., XII, 2 ,13.)

24 »Loews autem sedes est argumenti vel id unde ad propositam quaestionem conveniens 
trahi tur argumentum.tr Boethius, Opera,Basel 1570, S. 827.

2 i *Omnis autem oratio constat aut ex iis, quae significantur aut ex iis, quae significant, id 
est rebus et verbis.* Quintilian, Inst. orat., III, 5, 1.

26 *Omnis oratoris vis ac facultas, in quinque partis distributa; ut deberet reperire primum 
quid diceret, deinde inventa non solum ordine set etiam momento quodam atque iudicio 
dispensare atque componere...* Cicero, De oratore, I, 31, 14a; vgl. die Einteilung bei 
Quintilian, III, 3, i.

17 Vico, De nostri temporis studiorum ratione, Kap. III.
28 »Sed qui certi esse possunt vidisse omnia.* Vico, a. a. O., Kap. III.
19 rUnde illa summa et rara orationis virtus exisiit, quae 'plena’ dicitur, quae ttihil intactunf, 

nihil non in medium adductum, nihil auditoribus desiderandum relinquit.«■ Vico, a. a. O., 
Kap. III.

30 Vico, a. a. O., Kap. III.
31 Vico, Opere, hrsg. v. Gentile/Nicolini, Bd. 1, Bari 1914, S. 201.
2 2 Vico, a. a. O,, S. 171.
33 Vico, Scienza nuova . .,,  Kap. III, S. 213.
34 Vico, Giornale dei letterati, Opere, Bd. 1, S. zia.
35 *Ingenium facultas est in unum dissita, diversa conìitngendi.* Vico, De antiquissima 

Italorum sapientia, I, 7, 4. Eine der Ursachen, die uns daran hindert, die von Vico be­
hauptete philosophische Bedeutung der Topik zu erkennen, liegt in der traditionellen 
Schematisierung dieses Begriffes. Dieses Mißverständnis zeigt sidi z. B. sogar nodi bei E. R. 
Curtius in seinem Werk ^Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter<, Bern 1948. Es 
heißt dort: »Im antiken Lehrgebäude der Rhetorik ist die Topik das Vorratsmagazin. Man 
fand dort Gedanken allgemeinster Art: solche, die bei allen Reden und Schriften überhaupt 
verwendet werden konnten. Jeder Schriftsteller zum Beispiel muß versuchen, den Leser 
günstig zu stimmen. Zu diesem Zwe<k empfahl sidi bis zur Literaturrevolution des XVIII. 
Jahrhunderts ein bescheidenes Auftreten. Der Autor hatte dann den Leser an den Gegen­
stand heranzuführen. Für die Einleitung (exordium) gab es daher eine besondere Topik, 
ebenso für den Schluß. Bescheidenheitsformeln, Einleitung und Schlußformeln sind also 
überall erforderlich.« S. 89.

36 »Omnes autem orandi ratio . . .  quinque partibus constat: inventione, dispositione, elocu­
tione, memoria, pronuntiatione sive actione.* Quintilian, Inst. orat., III, 3,1.

37 Quintilian, Inst. orat., I, Prooem., 4.
38 Quintilian, a. a. O., Prooem., 5.
39 »Fuerunt haec, ut Cicero apertissime colligit, quem admodum juncta natura, sic

officio quoque copulata: ut Udem sapientes  atque e loquentes  haberentur.*  
Quintilian, Inst. orat., I, Prooem., 13.

40 Quintilian, a. a. O., Prooem., 13.
41 Quintilian, a. a. O., Prooem., 14.
42 *Omnis vero sermo, quo quidem voluntas aliqua enuntiatur, habeat necesse est rem et 

verba.* Quintilian, a. a. Ο., III, 3, 1.
43 >Materiam eius, res omnis de quibus dicendum esset: eas in tribus fere generibus, 

demonstrativo, deliberativo, judicialique reperiri.« Quintilian, Inst. orat,, VIII, Prooem, 
6.



44 *Ego ■ ■ ■ materiam esse rhetorices judico, o m n e s  res ,  quaecumque ei ad dicendum sub­
jectae erunt.* Quintilian, a. a. Ο ., II, z i ,  4.

4 j Q uintilian, Inst, orar., I l i ,  6, ι - j .
46 Etw as weiter wiederholt er denselben Gedanken folgenderm aßen; »Unsere Ansicht w ar 

stets die: da häufig in einer Rechtssache verschiedene Fragen sidi vorfinden (itt causa diversi 
quaestionum status) so liegt der Stand der Sadie in dem, was "in ihr das Stärkste ist und 
w orauf das G anze hauptsächlich beruht (in eo credere statum causae, quod esset in ea 
potentissimum, et in quo maxime res verteretur.* Inst, orat., III, 6, z i .

47 Quintilian, Inst, ora t., I l i ,  6, 23 f.
48 Quintilian, a. a. Ο ., I l i ,  6, 80 f.
43 * Quae st io latius incelligitur omnis, de qua in utramque partem vel in plures dici credibiliter 

potest.* Quintilian, Inst, orat., I l i ,  11, i .
50 Quintilian, a. a. Ο ., I, 4, i .
j i  Q uintilian, Inst, orat., I, 4, 18,
52 iVerbaque provisam rem non invita sequentur.* Quintilian, a. a. Ο ., I, j ,  2; vgl. H o raz, D e 

arte poetica, 3 11.
j3 j>Materiam esse primum volo vel abundantiorem, atque ultra quam oporteat fusam. 

M ultum  inde decoquent anni, multum r a t i o  lim abit, aliquid velut usu ipso deteretur; sit 
modo unde excidi possit, et quod exsculpi.* Inst. orat., II, 4, 7.

54 V gl. M achiavelli, Principe, K ap, V I, X X V , X X V I .
J5 Polizian, O ratio  super Fabio Q uintiliano et Statii Sylvis. O pera omnia, Bd. III, Lugduni 

i S 3 3, S. 107 f. Polizian  verlangt Anerkennung für seine T at, die antiken Autoren wieder 
zur G eltung und zu Ehren gebracht zu  haben. E r rühmt sich, den antiken Texten in den 
Bibliotheken erneut ein Heimatrecht versdiaffi zu haben. »Warum also, wenn sie (die an­
tiken Texte) durdi mich zuerst Aufnahm e gefunden haben, w ird  mir das in .einen Fehler 
verkehrt? W arum  bedanken sich nidit eher alle bei mir, daß id i die öffentliche Schuld sozu­
sagen aus privater Tasche zu  bezahlen nicht gezögert habe.« Polizian, a. a. O-, S, 108.

j 6 Polizian, Lam ia, in: Le Selve e la Strega, ed. I. D el Lungo, Florenz 1325, S. 24.
57 Polizian, Brief an Lorenzo M edici, Epistolarium , X II, a. a. O ., S. 4 ί 5 f-
j8 Polizian, Lamia, a. a. O ., S. 26.
59 P olizian, Lam ia, a. a. O ., S. 27.
fio A u f  die R olle der Fabeln anspielend, schreibt Polizian: »Im übrigen w ill idi diese . . .  Rede, 

wie ich sie mit einer Fabel begonnen habe, audi mit einer Fabel beenden, da, w ie A risto- 
teles sagt, auch der Philosoph von N atu r ein M ythenfreund ist, d. h. ein Fabelliebhaber. 
D ie  Fabel nämlich löst Verw underung aus, und Verw underung gebiert Philosophen.« 
Polizian, Lamia, a. a. O ., S. 27.

61 V g i. Q uintilian, Inst, orat,, II, 4, 1 8; I, 4, 1 ;  I, 5, 2.
62 Polizian, O r. super Quint, et Stat., a. a. O-, S. 1 11 f.
63 Polizian, O r. super Quint, et Stat., a. a. O ., S. 111 .
64 G iovan ni P ico  della M irandola, D e genere dicendi philosophorum, in: E. G arin, Prosatori 

Latini del Quattrocento, N apoli 1352, S. 804-822,
6 j  V g l. E. Barbaro, Epistolae, Orationes et Carm ina, a cura di V . Branca, Florenz 1943,
66 E. Barbaro, Epistolae . . . ,  a. a. O ., S. 86. [S. 84-87.
67 » . . .  nisi quis pictorem et excursorem et statuarium et ceteros opifices laudari posse iudicet 

hoc solo quod magni constet et preciosa sit materia circa quam versentur.* E. Barbaro, 
a. a. O ., S. 86.

68 »Viximus celebres, o Hermolae, et posthac vivemus, non in scholis grammaticorum et 
paedagogiis, sed in philosophorum coronis, in conventibus sapientum, ubi non de matre 
Andromaches, non de 'Niobes filiis atque id genus levibus nugis, sed de humanarum divi- 
narumqtte rerum rationibus agitur et disputatur.* G iovanni Pico, a. a. O ., S. 806.



6g G iovanni Pico, a. a. O ., S. 808.
70 »Quicqutd admisceas, infeceris, adulteraveris, aliam feceris, ·  G iovanni Pico, a. a. 0 .,S . 818.
71 G iovanni Pico, a. a. O ., S. 808.
72 »Est elegans res -  fatemur hoc -  facundia plena illecebrae et voluptatis, sed in philosopho 

nec decora, nec grata.* G iovanni Pico, a. a. O ., S. 808.
73 » . . .  quare nos nostram (orationem) malumus, capillis hirtam, globosam, inexpeditam. ·  

G iovanni Pico, a. a. O ., S. 810.
74 »Quaerimus nos quidnam scribamus, non quaerimus quomodo .« G iovanni Pico, a .a . 

O ., S. 810.
7 ;  G iovanni Pico, a. a. O ., S. 808.
76 •Magicis, quasi. .  . viribus eloquentiae.* Ebd.
77 · Nec est qui purum aurum non malit habere sub nota Teutonum, quam sub romano sym­

bolo facthium.· G iovanni Pico, a. a. O ., S. 820.
78 »Insipiens eloquentia, uti gladius in furentis manu, non obesse maxime non potest. ·  Ebd.
73 G iovanni Pico, a. a. O ., S. 804.
80 » . . .  stylus tuus, cut tu adeo parum faves, mirum quantum me afficit, quantum me delectat, 

ita est doctus, gravis, compositus, eruditus, excussus, ingeniosus.· G iovanni Pico, a. a. O., 
S. 806.

8ϊ Ebd,
82 Ebd,
83 Ebd.
84 G iovanni Pico, a. a. O ., S. 808.
8 y Ebd. .
86 »... expectamus paucorum potius pro admiratione silentium, introspicientium penitus 

aliquid aut de naturae adytis erutum aut de caelestium, de Jovis aula ad homines adduc­
tum.· G iovanni Pico, a. a. O ., S. 812.

87 G iovanni Pico, a. a, O ,, S. 814.
88 Ebd.
83 G iovanni Pico, a. a. O ., S. 816.
90 Ebd.
91 G iovanni Pico, a. a. O ., S. 820.
92 G , Francesco Pico, D e imaginatione, K ap . I, S. 24. W ir zitieren nach der Ausgabe von H . 

Caplan, G . F. Pico, O n the imagination. The Latin  text w ith an Introduction, an English 
translation and notes. Cornell U niversity, N ew  H aven  1930.

93 »In eam (phantasiam) advehantur per quinque exteriorum sensuum instrumenta . . .  rerum, 
quae forinsecus sunt similitudines speciesve imaginationum seges uberrima.· Ebd., vgl, 
W . Raith, D ie Macht des Bildes. Ein humanistisches Problem  bei G . F. Pico della M irandola, 
Humanist. Bibliothek, Bd. 3, München 1968. Für das Problem der Phantasie vgl. W . Szilasi, 
Phantasie und Erkenntnis, Bern 1969.

94 Ebd.
9 j »Qj«' enim fieri potest ut appetamus incognita?· Gianfrancesco Pico, a. a, O ., K ap. V , S. 3 8.
96 Gianfrancesco Pico, a. a. O-, K ap . V I, S. 40.
97 V g l. W . Raith, D ie Macht des Bildes, a. a. O.
98 Gianfrancesco Pico, a. a. O ., K ap. X , S. 62 ff.
99 Gianfrancesco Pico, Exam en vanitatis doctrinae gentium, Opera, Base! 1573, S. ioofi.

100 G ianfrancesco Pico, D e fide et ordine credenda theoremata, Basel 1573, S. 2J3.
ιο ί  T . W . Adorno, Eingriffe. N eue kritische M odelle, Frankfurt/M . 1963, S. 22.
102 K . Kosik, D ie D ialektik  des Konkreten, Frankfurt/M . 1967, S. 7.
103 G . B. V ico , D ie neue Wissenschaft, 1744, übersetzt von  E. A uerbadi, Reinbek 1966, S. 7.
104 V ico, a. a. O ,, S. j  t.



Index

A  dii lies 77, 84, 11 j ,  162 
Adorno, Theodor W . 227 
Aeneas 73, 74, 75, 76, 77 
Agamemnon 7% 8o, 83, 89, 93, 115 
Aigisxhos 93
Aisdiylos 42, 78, 79, 8o, 8r, 83, 8j, 93, 94,

IJO
A lberti 4 6 
A lkaios 115, 120 
Alkibiades 217 
Ammonios 113 
Andxises 74
Andromache 8 4,  2 1 4 ,  2.2.6 
A pollon  7 4 ,  7 j ,  7 9 ,  80, 8 1 ,  8 2 ,  8 3 ,  8 4,  8 ; ,  86 , 

8 7 ,  88, 9 0 ,  9 1 ,  9 2 ,  i n ,  1 1 2 ,  1 1 3 ,  1 6 1 ,  1 6 2 ,  

2 1 7

A ragon, Louis 46, 47 
Archimedes 190 
Areopagita, Dionysos 68, 72 
Aristides 162 
Aristophanes 42
Aristoteles io , 1 4 ,  2 4 ,  6 1 ,  6 2 ,  6 j ,  66, 7 0 ,  7 2 ,  

74. 9Î. 96, 97 , 98, 99, 100, 101, 1 0 2 ,  1 0 6 ,  

1 1 4 ,  1 1 5 ,  1 1 6 , 1 1 7 ,  1 1 8 ,  1 1 9 ,  1 2 0 , 1 3 J ,  1 3 8 ,  

1 4 0 ,  1 4 1 , 1 4 2 ,  1 4 J ,  1 6 9 ,  1 7 0 ,  1 8 0 , 1 8 1 ,  1 8 6 ,  

1 8 8 ,  1 9 0 ,  1 9 1 ,  1 9 8 ,  2 0 0 ,  2 0 1 ,  2 1 8 ,  2 2 4 ,  2 2 6  

A rp, H ans 23 
A rtaud, A . 3 7 ,  3 8 ,  3 9 ,  4 0 , 4 6  

A ch en i 1 1 9  

Atreus 9 3

Augustinus 1 0 1 ,  1 0 2 ,  1 0 3 ,  1 0 4 ,  i o j ,  1 0 7 ,  1 0 8 ,  

1 0 9 ,  1 1 8 ,  1 1 9 ,  1 7 7 , 1 7 8 ,  1 9 0

Bachelard, Gaston 21, 34 
Bacon, Francis 5 7 ,14 ?
Barbaro, H erm olao 2 14 ,2 1 5 ,2 1 6 ,2 2 6  
Barm eyer, E, 93, 168

Bartoli 182
Baudelaire, Charles 24, 26, 27, 28, 29, 3i> 3 >̂ 

37» 49
Baumeister, W illi 20, 21, 34 
Benedict, Ruth f i ,  53, 54, 71 
Bernard, C laude 57 
Bias n i
Blank, R . 35, 93, 94
Böhm e, J. 12 7 ,12 8 , 129, 130, 131, 132, t i h  

134, 144 
Boethius 202,225 
B ohlk j2  
Boisacq 1 1 4 ,1 1 9  
Bonaventura 170, 171 , ι ί8 ,  189 
Bracciolini, Poggio 224 
Bredit, Bert 1 1 ,4 4 ,4 7  
Bruni, Leonardo 211 
Bruno, G iordano 86, 92, 93, 94, 196, 223

C am panella 2 2 3  

C aplan, H . 2 2 7

Ca.rus, C . G . 1 2 4 ,  I 2 j ,  1 2 6 ,  1 2 7 ,  1 4 4  

Cassirer, Ernst 1 9 4 ,  2 2 4  

Cervantes, M iguel de 4 2  

C hilon  i n
C icero 1 6 ,  1 7 0 ,  1 7 7 ,  1 8 1 ,  1 8 8 ,  1 8 9 ,  1 9 0 ,  1 9 I 1  

1 9 6 ,  2 0 1 ,  2 0 7 ,  2 0 B, 2x7, 2 2 4 ,  22J 
Crassus 181 
C roce 1 0 ,  1 9 4 ,  ì o j

D adalus 7 4 ,  1 7 6  

D ante 2 0 , 4 2  

D auphin, L. 31 
Demetrius 1 8 3

Descartes, René 1 3 ,  6 0 ,  7 2 ,  i o i ,  1 5 7 ,  1 6 8 ,  

! 94.  I 9 Î .  19 6 .  i ? 7, 1 9 8 ,  1 9 9 ,  2 0 0 ,  2 0 3 ,  2 0 J ,  

2 0 6 ,  2 1 5 ,  2 1 6 ,  2 2 0 ,  2 2 2 ,  2 2 3 ,  2 2 4



D ionysos ι 6 ζ  
Dom eny, Paul z}

E liad e , M irte i 35
[iliot, Thomas St. 19, z o ,  34, 49
E m p c d o k l e s  1 4 9

Engels; Friedrich 4 1 ,4 2 ,14 8
Epidiarm  173
Eros 115

Faustina 111 
Fedin, K . 43, 47 
Fidite 1 9 8 ,213 
Flaccus i j  
Freud, Sigm und 126 
Friedrich, H . 19t 
Frisk, H . 119

G aia  i i j  
G alen  179 
G alile i, G alile o  198 
G ara u d y, R . 47 
G arin  2f4
G ehlen, A . 5 2 ,5 3 ,5 4 ,7 1  
G en tile  io , 194, 205 
G corgiadcs, T , 168 
G ide, A n d ré  44
G oethe, Johann W o lfg a n g  172, 189 
G org ias 68, 147, 149, 150, 151, i f i ,  i j j ,  

iJ4 , t j f ,  i j 8, i j ? ,  160, 168, 207 
G o rk i, M ax im  4 5 ,4 7  
G rassi, Ernesto 35, 93, 94 
G ryp h iu s, A n dreas 4 6 
G u a z z o  213 
G u iccia rd in i 2 11

H a d r ia n  n o  
H a m le t 84
H e g e l, G e o rg  W ilh elm  F riedrich  to , 13, 14, 

18, 194, 198, 223 
H e id egger, M a rtin  1 0 ,1 1  ·
H c k to r  84 
H c k u b a  84
H e le n a  77 , 8r, 14 7, 149, 150, 1 5 1 , 15 3 , 154, 

r j j ,  168 

H elen u s 74
H e r a k lit  6 7 ,7 2 , 7 4 , 9 2 , 2 1 7  

H erm es 115  

H e ro d o t 169, 188 

H e sio d  i6 z ,  164

Hcsychios n 4> 1 1 ‘ 9 
H ippokrates 179 
Hockc, R. 19 '
H olst, v. 5 i
H om er 83, 93, 115, 119. M°>
H oraz 9, n o ,  z i 6
H uarte, Juan 178, 179. 18 °. 190, 191
Husserl, Edm und 10, i t

Ion  84 
Iris 114, i t 5
Itys 91,94
Izam bard  23

Jarry 38 
Jung 12É

K a fk a , F ra n z 46 
K a llio p e  i 6 i ,  161 
K a n d in sk y , W assily  23, 34 
K a n t, Im m anuel 13 ,2 2 3  
K assan dra 78, 79, 8α, β ι, B i, 83, 84, 8 j ,  86, 

87, 88, 89, 90, 9 1 , 92, 93, 94, 9 i» n i  
K a u p , K .  188 
K a u tz k y , M inna 42 
K essler, E . 224
Kierkegaard, Sören i j i ,  135, 136, i}7i *38,

144. MS 
Kleio 161 
Kleoboulos i n  
Klytaimnestra 8o, 8i, 8z, 8}
Kosik, K. 227 
Kyrke 1 19

L atn p rias i n
Landino, Cristoforo 173,189 
Lassalle, Ferdinand 41 
Lautrémont, Comte de 38 
Lavinia 77 
Lawrence, D. H . 44 
Leda 151 
Lenin 42,47
Leonardo da Vinci 72,198 
Leopardi, G. 3 j 
Locke, John 13, 141 
Lorenz, K . 5 ï, 7t 
Loxìas 81 
Lucrez 196
Lukics, Georg 43, 44,47 
Lukian 196 
Lysias 160



Machiavelli, Niccolò 94, *TI>1 
Majakowski, Wladimir 44. 45 
Malewitsdi, Kasimir 23 
Malinowsky, B. 51,53,7*
M allarm é, Stéphane 30, 31, 3*> Î ’ *
M argyas 1 1 7
Marx, Karl 14, ïg, 36, 46,14®
M axim ilian, K a is e r  218 
M ead 52
M edici, L o re n zo  226
Mehring, F. 4 jj 47
M eister E d ïh a rt  69, 72
M elpomene 162
M enelaos 93
Misenus 74
M nemosyne t fi2
M ondrian, Piet j j
M oréas, Jean 30
M üller, Johannes 121, i n ,  127 · '43

Nietzsche, Friedrich 51,206
Nikandros t u  
Niobe 214. 2*6 
Nizolius, M. x8
Norden, E. 7 ^  g2

Odysseus 8 4 , I I 9  
Okeanos 1 1  j  
Orestes 93
Origenes € 9 , 7 1 ,  g , , 9j  
Ortega io  
OttOjW*F. 6 7,72  
O v id  175, 1 7 6 ,  1*9

Pandion 9 4  
Pausanias 33
Pellegrini, G io v a n n i  180, i l i ,  1*2. i83> |S4> 

i8 é , l ÿ i  
Pelops 93 
Periandros I n  
Perikles 1 8 8  
Perse, Saint J o h n  34 
Petrarca 2  x τ 

Phaidros 1 6 0 ,  165, i« i, i«7 
Philomela ^
Picasso, P a b lo ’ 4g
Pico della M i r a n d o l a ,  Gianfrancesco 218, 

n o , 227
Pico della M irando!», Giovanni 213,114, 

Λ,χγ, Ι ϊ ί , 22?

Pindar 83. 93. i 64) j g j  
Pittakos i n
Platon io, 16, 63, 64j 68 75, 84.

93i i 03, i i 4 , n $ , I i 8>I , 4i ,
. 44, i « ,  IJ2, i-54, i j 8 , i ì5> i6 o , l 6 l ,
1Ì3, ÏÔJ, i f t S ,  167, t68j ì l 6  

Plutardi 15, n o , H i , m  
Poe, Edgar Alien i 4 ^
Polizian, Angelo i 4,

2 t 6 , 2 2 6  1

Polybios 74 
Polyhymnia 161 
Polyphem 119 
Portmann, A . 51, j j j 
Priamos 79,84 
Prokne 91, 94, 17S 
Prometheus 6 5 
Proust, Marcel 21,23  
Pythagoras 176 ’ ^
Pythia 81

Quintilian 14, 1 4 3 ,  l + î  „ n 
1 8 8 ,  189, 2 = 1 ,  2 0 j } I 7 ° - 1 7 2 ,  t S t ,  i « 4> 
225,226 7’ aoS, 209,210, i t 3>

Raith, W. 227 
Reinhardt, K . 79, 87) g 
Rimbaud, Arthur 
Rousseau, Jean Jacq^g 3* 49 
Rózew icì, T. 47

Salutati 211 
Schelling, Friedrich 9 
Sdielsky, Helmut j 4 ’ I00’ **8, 223 
Scherer, J. 36 1 1  
Schmidt, W. 145 
Scholochow, M. A lejtj 1 
Schröder, R, A . 75 w  43,47 
Scipio 177 
Shdanow, A. 44, 47 
Shakespeare, W illia^
Sibylle von Cumae ,

112 ^ ' ^ 76, 77, 7S , 9S’
Sibylle, erythräisdie g 
Sokrates 16,  84, 10 j 

i J 8. 153. iS9. ϊ ί ο , ’,β Ϊ4* !1?.!!», no,
Solon i n  5·Γ<>ί,ϊί7
Spaventa, B. io , ^
Spinoza 223 
Statius 14, 176, i 89i



Stordì 52 
Szilasì, 'W illy 9, 227 
Szyrocki, M . 46

T acitu s 20 1,224 
Tereus 94 
Terpsichore 162

Tesauro, Emmanuele 180, 18 4 ,185, 186, 187,
191. 192. 193

Teuth 134, 144 
T haleia  161 
Thales i n  
Tham yris 164 
Thaum as 114, 11 j  
Theaitecos 114, i i j , 119 
Theognis 173 
Theon i n  
Thianeus 217 
Thyestes 86,93

Tinnbergen J i - * , 7 1 , 1 2 2 , 1 4 3 ,
Turnus 77 f i ’

U exk ü ll, Jakob Voil

144
U e sk ü ll, T h. von
U ran ia  161 j^5, 189

9I i  192 > '91> l 94,
V an in i 223 J  i 202, 203,204,
V erg il 7 4 , 7 J ./ 7 ’ *  224, 225, 227
V ico, G iam b attisr

20J, 206, 207, ^  t,7

Wisch ncw ski, W · ^

ZA
Z e u s i j i ,  1621 1 
Z u b ir i 10


