GNOSIS PRIMORDIAL

Christian C.



©2024 www.gnosisprimordial.com
©2024 Ediciones Yendiy.



INDICE

EL ESTADO REPTIL HIPERBOREO
Primera Parte — Publicado El 18 Septiembre 2023

Pdgina

EL ESTADO REPTIL HIPERBOREO

Segunda Parte — Publicado El 18 Septiembre 2023

EL ESTADO REPTIL HIPERBOREO
Tercera Parte — Publicado El 18 Septiembre 2023

11

LA PIEDRA Y LA SERPIENTE

13

Primera Parte — Publicado El 18 Septiembre 2023

LA PIEDRA Y LA SERPIENTE
Segunda Parte — Publicado El 25 Septiembre 2023

15

LOS HOMBRES LAGARTO
Publicado El 25 Septiembre 2023

19

LO DEXTROGIRO Y LO LEVOGIRO
Publicado El 25 Septiembre 2023

20

REFLEXIONES DE LA SABIDURIA HIPERBOREA
Publicado El 25 Septiembre 2023

23

EL SECRETO DEL VAMPIRO

24

Publicado El 25 Septiembre 2023

TANTRA KAULA: LA ViA HUMEDA
Primera Parte — Publicado El 25 Septiembre 2023

25

TANTRA KAULA: LA VIA HUMEDA

26

Segunda Parte — Publicado El 25 Septiembre 2023

ANTIGUO LEGADO REPTIL EN LA FISIOLOGIA HUMANA

Publicado El 25 Septiembre 2023

28

LOS MISTERIOS SERPENTINOS DEL EDEN
Publicado El 2 Octubre 2023

30

LA PIEL DE LA SERPIENTE
Publicado El 2 Octubre 2023

32

EL TiO KURT Y LOS OFITAS
Publicado El 2 Octubre 2023

33

COMENTARIOS SOBRE «LA RELIGION PROHIBIDA»
DE HERROU ARAGON

Publicado El 9 Octubre 2023

LA COMPRENSION NOOLOGICA DE LA SERPIENTE
Publicado El 9 Octubre 2023

38

14

ALGUNOS ASPECTOS INTRODUCTORIOS EN LA

COMPRENSION OFIDICA DE LA SABIDURIA HIPERBOREA

Publicado El 9 Octubre 2023

16




VIAJANDO A TRAVES DE LOS ANILLOS DE LA SERPIENTE!
Publicado El 17 Octubre 2023

Pdgina

47

REVISION MITOLOGICA Y YENDO MAS ALLA DE LOS
TAPASIGNOS CULTURALES, EN CUANTO A LA SERPIENTE
Publicado El 17 Octubre 2023

49

CLARIFICANDO CONCEPTOS ERRADOS DE
ALGUNOS VIRYAS, RESPECTO A LA SERPIENTE!
Publicado El 17 Octubre 2023

52

EL SECRETO SERPENTINO DE SHIVA LUCIFER
Publicado El 23 Octubre 2023

56

KALI Y MEDUSA
Publicado El 23 Octubre 2023

59

LAS TRES GORGONAS Y SU MISTERIO
Publicado El 24 Octubre 2023

61

LA LLAMA NEGRA LUCIFERINA Y LA SERPIENTE!
Publicado El 31 Octubre 2023

64

EL SECRETO DE LA ORDEN LAGRGAL
Publicado El 31 Octubre 2023

EL PULPO DESDE LA SABIDURIA HIPERBOREA
Publicado El 6 Noviembre 2023

67

70

EL OIDO Y LA REVERBERACION ACUSTICA DE LA SERPIENTE

Publicado El 6 Noviembre 2023

72

LA ALQUIMIA Y EL ELIXIR SERPENTINO
Publicado El 14 Noviembre 2023

74

LA DAMA SERPIENTE
Publicado El 14 Noviembre 2023

76

APROXIMACION INICIATICA AL MITO DE LA GORGONA
Publicado El 21 Noviembre 2023

79

ENLACE REPTIL Y RUNICO EN TIRODINGUIBURR
Publicado El 5 Diciembre 2023

85

LOS SIDDHAS DRACOS LUCIFERINOS
Publicado El 22 Diciembre 2023

LOVECRAFT Y SU LEGADO REPTILICO
Publicado El 22 Enero 2024

87

90

VISION HIPERBOREA DE LA COSMOGONIA DE LOVECRAFT
Primera Parte — Publicado El 6 Febrero 2024

94

VISION HIPERBOREA DE LA COSMOGONIA DE LOVECRAFT
Segunda Parte — Publicado El 27 Febrero 2024

99

DRACULA Y EL SECRETO DEL VAMPIRO
Primera Parte — Publicado El 6 Marzo 2024

107




DRACULA Y EL SECRETO DEL VAMPIRO
Segunda Parte — Publicado El 6 Marzo 2024

Pdgina

111

LAS SIETE MAS UNA VIAS INICIATICAS DE LIBERACION
Publicado El 3 Abril 2024

115

SUPUESTO DUALISMO EN LA SABIDURIA HIPERBOREA
Publicado El 3 Abril 2024

122

PRECISIONES PROFUNDAS DE LA SABIDURIA HIPERBOREA
Publicado El 3 Abril 2024

125

DRACULA Y EL SECRETO DEL VAMPIRO
Tercera Parte — Publicado El 22 Abril 2024

129

DRACULA Y EL SECRETO DEL VAMPIRO
Cuarta Parte — Publicado El 13 Mayo 2024

138

METAFISICA DEL HAMBRE Y METAFiSICA DE LA LOCURA
Publicado El 14 Mayo 2024

144

EL SECRETO DE LA SERPIENTE EN EL ANTIGUO EGIPTO
Publicado El 24 Junio 2024

153

EL ANCESTRAL MISTERIO HIPERBOREO DE LAS PIRAMIDES
Publicado El 24 Junio 2024

156

EL TERCER 0JO SEGUN LA TRADICION EGIPCIA
Publicado El 31 Julio 2024

159

ACERCA DE DRACULA Y LOS HOMBRES LOBO
Publicado El 9 Septiembre 2024

163

EL PRINCIPIO DEL CERCO
Publicado El 15 Octubre 2024

171

EL MISTERIO HIPERBOREO DEL BHAGAVAD GITA
Publicado El 15 Octubre 2024

176

LA SABIDURIA HIPERBOREA EN EL HINDUISMO
Publicado El 23 Octubre 2024

185

LA SABIDURIA HIPERBOREA Y LOS
SECRETOS OLVIDADOS DE LA ANTIGUA INDIA
Publicado El 28 Octubre 2024

191

LOS SECRETOS HIPERBOREOS DEL CIRCULO KAULA
Publicado El 12 Noviembre 2024

201

PRECISIONES SOBRE EL HINDUISMO HIPERBOREO
Publicado El 16 Diciembre 2024

216

iLOS MISTERIOS OCULTOS DEL NECRONOMICON!
Primera Parte — Publicado El 8 Enero 2025

227

iLOS MISTERIOS OCULTOS DEL NECRONOMICON!
Segunda Parte — Publicado El 3 Febrero 2025

235




Pdgina
LOS MISTERIOS DE LA SABIDURIA HIPERBOREA
Publicado El 5 Marzo 2025 245




El estado reptil hiperboreo
— Primera parte —

El estado de «hombre de piedra» tras recibir la serpentina mirada de la Gorgona, que,
mediante una mutacion alquimica, «hiela la sangre» e infunde el A-mort helado de la Diosa,
es la condicion de haber llegado a la propia jsangre fria de reptil!

El corazon o centro emocional, pasa de ser calido o candente a frio, lo cual significa que el
lado animico emocional ha sido completamente resignado. De alli el apelativo de «<hombre
de piedran.

Esto no significa que no se puedan expresar emociones, sino que se mantienen bajo completo
control, y pueden desplegarse o no, conforme la estrategia lo requiera.

La misma mutacion alquimica puede activarse mediante otro tipo de contacto con la Gorgona,
como aquella instancia iniciatica en que la Diosa da de beber su propia sangre verde al
iniciado, o también la mujer que encarna el poder de Pyrena; es decir, la mujer Kali-Kaulika
iniciada que brinda el kalas de su sangre menstrual.

Sangre que, bajo esta consideracidn iniciatica, jes de mujer serpiente!

Como «sangre de reptil» o de mujer serpiente, contiene el componente alquimico que refleja
la esmeralda de Lucifer o Gral (esmeralda de tinte verdoso, alusivo al reptil, siendo Lucifer el
Dios Serpiente).

De alli que estas damas luciferinas sean «Guardianas del Gral».

Este kalas-elixir, permite despertar la Minne o memoria de sangre, respecto al aspecto ofidico
reptil de los Siddhas en el Origen, tras haber entrado a este mundo por la puerta de Venus.

Y esta Minne, tiene un doble aspecto: Por un lado, la pasion esencial del Gran Antepasado,
que llevo tras la confusion, a la reversion de las miradas gndsticas del «espiritu esfera», y por
otro lado la memoria de sangre alude al Vril, o pleno poder absoluto.

Vril que, atencion, es la expresion vrunica o runica de la propia Dama del Origen, de cada
Hiperboreo.

Siendo por otra parte la mujer hiperbdrea en este mundo, justamente, pura runa o Vril
encarnado. Siendo asi, el aspecto avatar en el origen Venusino del espiritu hiperboreo
masculino, es el de Hombre lagarto, y el de la dama hiperbdrea, la Mujer Serpiente.

La Minne, en consecuencia, se expresa mediante ADN reptil.

Se dice que la monumental escultura de Pyrena tenia 18 serpientes. Desde el significado
exotérico, un primer nivel de significado remite al alfabeto de los Tartesios, tras su estratégica
alianza con los Lidios, para en ese momento protegerse de una peligrosa invasion fenicia.

Mas, desde lo esotérico, y en un nivel de significado mas profundo, estas serpientes remiten
a los bijas o sonidos primordiales, utilizados al comienzo de la manifestacion cdsmica por
el demiurgo. Mas son bijas que pueden asimismo ser utilizados desde una resignificacion
hiperbdrea, conforme a la ancestral kabala acistica atlante.

En un nivel de significado mas profundo, estas serpientes, mas alla del alfabeto Tartesio y
de los bijas primordiales, aluden a las 13 + 3 runas, y la pareja original o como referente
iniciatico a dicha pareja original, Lilith y Lucifer.

El aspecto reptil, o de los «<hombres lagarto» (extremo matricial sumamente oblicuo del
designio serpiente), es asumido por los Siddhas, por razones estratégicas, manteniendo

3



completa hostilidad al medio circundante (sangre fria) fuera de los entramados arquetipicos
del demiurgo, regidos o motorizado estos desde lo emocional-animico.

Un aspecto reptil, que es, entendamoslo, un avatar de cada Siddha en el Origen.

Se trataba de entrar al mundo del demiurgo pero sin ser capturados por este, manteniendo
el propio Vril. De alli el modelo analdgico del «espiritu esfera» o cerrado en si mismo y la
condicion reptil posteriormente asumida.

Si bien el «reptil» como tal es una criatura de este mundo y en iiltima instancia una expresion
arquetipica; es el vehiculo o medio elegido por los Siddhas para manifestarse en este mundo
(de otro modo el espiritu hiperboreo esta completamente fuera de toda manifestacion siendo
espiritu puro e increado). Es asi que el reptil es aquel estado mas proximo al Origen dada su
particular conformacion bioldgica y sangre fria.

Asi también, debido a la arida y sulfurosa atmdsfera venusina, siendo los reptiles las tinicas
formas organicas aptas para ese medio.

Si nos retrotraemos mas en el tiempo, anterior al hombre lagarto, encontramos al saurio
en un estado de puro furor Berseker como un primer intento y proyecto de los Siddhas de
manifestarse en este mundo.

De modo que el Saurio es la imagen reptiliana de los Siddhas ancestrales bajo una
configuracion blologlco arquetipica reptil. Lo cual provoco la intencionada (y misteriosa al
dia de hoy) extincion de su especie; generada por supuesto por el demiurgo.

En las misteriosas y controvertidas piedras de Ica de Peru (negadas actualmente por la
infame antropologia sinarquica) pueden apreciarse figuras talladas de Saurios conviviendo
con humanos...

Debe acotarse que, tras la entrada en este mundo desde la puerta de Venus por los Siddhas,
transcurrié cierto tiempo hasta que se dividieron en dos grupos o bandos, pasando a ser
conocidos como Siddhas leales al Incognoscible liderados por Lucifer y Siddhas traidores en
alianza con el demiurgo.

En ese lapso de tiempo intermedio, su medio adoptado para expresarse era el del reptil, ya
que era la tinica forma de preservar su propio Vril a la vez que interactuar con este medio.

Y el propdsito de su entrada inicial o acercamiento al mundo demitirgico, fue que en su
condicion de Siddhas, habian percibido previamente como el infame demiurgo planeaba
eventualmente crear un ser lo suficientemente evolucionado como para reflejar y encadenar
en si un Yo infinito que motorizase mediante su fuerza volitiva el desarrollo entelequial del
Pasti al Manil.

¢Con qué objetivo? Recrear en forma imitativa el mundo increado en la materia adosandole
el componente esencial del espiritu o Vril.

Es bajo este terrible e infame proyecto como algunos Siddhas decidieron apoyar al demiurgo,
en tanto otros permanecieron fieles al espiritu eterno y al Incognoscible estando en completo
desacuerdo con este proyecto. Ya que, para ejecutar el plan, era preciso traicionar y engafar
a algunos de sus pares.

Recordemos que tras la operacion de la clave genética operada por los Siddhas traidores, el
Pasi muta en Virya tras recibir el gen reptil.

Y unicamente tras ese gen reptil la estructura psiquica se torna apta para, mediante el
simbolo del origen en la sangre astral, reflejar un Yo perdido.



Es en este punto de la historia en que surge el Cromafion, que, ademas de ser el prototipo de
la raza blanca, oculta tras su aparicion «las escamas del reptil» o el legado ofidico.

Es desde ese aspecto «<Manu reptiloide», en que, tras la mezcla sexual con laraza de hominidos,
aparece el simbolo del origen en la sangre, simbolo que permite reflejar luego un vector
o mirada de un Yo infinito y capturarlo. Mas, el mismo simbolo también de ser reconocido
desde la sangre pura, se torna en la llave de liberacion.

Es asi como los Siddhas traidores para evitar que esto ocurra planificaron que la estructura
reptil primigenia debia ser cubierta por otras estructuras psiquicas.

De modo que, al cerebro reptil primigenio o paleocerebro (Arquicéfalo), debia cubrirsele
mediante otras capas, como el cerebro mamifero o sistema limbico, y eventualmente desde
la racionalidad, el cerebro racional o neocortex.

Ese es el proposito en que la nueva raza, ahora Virya perdido, poseyera una doble naturaleza
y dos matrices esenciales: La Matriz del Hominido Pasu de sangre caliente y la Matriz Reptil
de sangre fria.

Mas, pararecuperar laMinne y acceder al simbolo del origen, es preciso «desandar lo andado»
o retrotraerse en sentido inverso al proceso evolutivo.

De modo que, resignificando lo emocional y racional, y utilizandolos en funcion de la propia
estrategia, debe remontarse el rio de la sangre en sentido inverso, hasta llegar a la pura
esencia reptil, liberando el poder del Arquicéfalo!

Este acceso pleno al aspecto reptil puro en forma orientada, es idéntico al punto Tau, ya que
en dicho punto (el primer tetrarque del laberinto) es donde por vez primera se reflejo el Yo
en el simbolo del origen; simbolo que porta la imagen reptil del origen.

Es asi como, llegar al origen o punto Tau, y eventualmente al Selbst, o el Si mismo del Yo
infinito, implica haber alcanzado esta condicion reptil desde la sangre pura en la Minne.

Y para evitar cualquier reminiscencia del origen ligado al aspecto reptil, los Siddhas traidores
ocultaron su aspecto reptil camuflandose con un componente avicola. Es asi como surgen las
formas aladas de los angeles. Mas, tras la matriz del ave subyace la esencia reptil.

De ese modo los Siddhas traidores se han mantenido en este mundo, preservando su propio
Vril, mas sin revertirse, y efectuando a la vez una gran mutacion y transformacion en el
medio circundante que afecto a varias especies, operacion siniestra conocida como la llave
Kalachacra.

En contraposicion, los Siddhas leales, preservaron su aspecto reptil y se trasladaron en otras
coordenadas dimensionales, al mundo subterraneo de Agartha.

Debe repetirse, no obstante, que tanto los Siddhas leales como traidores, poseen una matriz
reptil. Solo que unos efectuaronla clave genética copulando con la entonces raza de hominidos
y otros se aislaron arquemonicamente en Agartha, la morada de los Siddhas leales.

En el primer caso, la aparicion de la raza blanca y subtipos tiene efectivamente una matriz
reptil, originada en un Manu Reptil.

De igual modo que la raza hebrea, como desdoblamiento psiquico colectivo del demiurgo,
tiene como prototipo o Manii un aspecto del demiurgo conocido como Adam Kadmon.

En el caso de los Siddhas leales de Agartha, han dispuesto de una tecnologia basada en
ingenieria genética avanzada, para, aislando el genoma reptil, expandirse mediante la
clonacion.



De los diversos tipos de manifestaciones e interacciones en este mundo se destacan tres
matrices principales: Reptil, Ave y Mamifera.

Asi, puede decirse que el Virya perdido surge como una hibrido de hominido-simio y reptil. El
iniciado sinarca, obtiene su entelequia mediante la combinacion arquetipico-esotérica entre
los aspectos mamifero y de ave.

Y el Siddha traidor camufla u oculta su aspecto reptil con el aspecto avicola.

Mas solamente los Siddhas leales preservan y mantienen su aspecto reptil puro sin mezcla.
De alli viene el lejano recuerdo y tradicion en el Mythos de la serpiente Lucifer.

Serpiente que, pese al desvirtuado relato biblico puede apreciarse no obstante, se trataba de
una serpiente con patas. Ya que la maldicion del demiurgo a la serpiente en dicho mito fue
que en adelante «debia arrastrarse».

Este relato justamente procura ocultar el aspecto serpentino de Lucifer, pues ;Qué es un
lagarto sino una serpiente con patas?

Lo cual nos lleva efectivamente a los hombres lagarto del luciferino astro Venus, conducidos
por Lucifer.

Todo esto indica que, en el sendero de retorno al Origen, debe procurarse la esencia reptil
pura del Arquicéfalo o cerebro primordial, haciendo a un lado lo simio como lo avicola.

Mas, una aclaracion oportuna a esta instancia es respecto a que los Siddhas traidores
ocultan su aspecto reptil tras una apariencia alada, pero distinto es el caso de una serpiente
emplumada o con alas, como el caso del Siddha Quetzalcdatl. Sin duda otro recuerdo de sangre
(en este caso del pueblo Tolteca) de Lucifer, tal como refiere Nimrod en Historia Secreta de la
Thulegesellschaft.

Esto es asi dado que, en el extremo matricial de la serpiente, correspondiente al aspecto de
los hombres lagarto, la configuracion incluye también la capacidad de volar, es decir, una
serpiente con patas (lagarto) y alas.

Efectivamente, si un Siddha quisiera, podria salir literalmente volando de este mundo hacia
Hiperbdrea.

El sendero iniciatico orientado alaliberacion y el Origen implica pasar por la etapa alquimica
de Nigredo o la obra al negro (controlar al «<negro» u hominido, la matriz simiesca, expresada
en la locomocidn y lo instintivo sensorial). Luego se alcanza lo albeo o Albedo, cuando las
escamas de la serpiente comienzan a blanquearse; es decir, se llega al punto de la sangre fria
reptil. Esta es la obra al blanco, u Albedo.

Y finalmente, tras la sangre caliente del mamifero simio y la sangre fria del reptil, se puede
alcanzar el estado runico, que es la esencia misma del «espiritu esfera», etapa conocida como
Rubedo o la culminacidn del trabajo alquimico.

En la primera iniciacion hiperborea, el Yo es aislado en el Arquémona Odal, siendo el sujeto
animico resignado. Esto implica efectivamente haber transitado Nigredo.

Mas por sobre la runa Odal se encuentra la runa Tyr, conformando asi la runa Tirodal. Esta
Runa Tyr, por sobre Odal, orientada en forma ascendente, representa también el resurgir del
Yo o Albedo.

Mas, aislado el Yo desde el arquémona Odal, en la plaza Tau, puede mediante la iniciatica
escalera caracol, acceder al Origen o punto Tau.

Instancia, que como se refirio previamente, permite acceder al registro reptil del origen.

6



Luego, en la segunda iniciacion, mediante el puente nooldgico o escalera infinita, puede
alcanzarse efectivamente el Selbst, en el ambito del Yo infinito.

Con lo que a esta altura, en ese transito, el aspecto reptil ya ha adquirido ciertamente alas
como Quetzalcoatl, permitiéndole «volar» al Selbst.

Por ultimo, habiendo alcanzado el Selbst, puede entonces consumarse posteriormente la
reversion del espiritu esfera, retornando a la normalidad.

Mas, si decide mantenerse en este plano por razones estratégicas, puede entonces mutar
completamente su microcosmos (donde antes habitaba el Yo perdido) en un cuerpo de Vraja,
que es un cuerpo de Vril o cuerpo «escamoso reptil». Traduzcamos el sentido iniciatico de esto
tltimo. Se trata de una mutacion que permite adquirir propiedades iniciatico-reptilianas,
aptas para la batalla final. Es decir, sangre fria, corazon de piedra, cuerpo «duro» o invencible
y escamoso (con la capacidad de camuflarse o ser invisible culturalmente), y tal como el
ancestral saurio, pura hostilidad, puro furor Berseker.

El estado reptil hiperboreo
— Segunda parte —

Se aprecia en la obra de Nimrod de Rosario como en ocasiones se alude a la serpiente y el
dragdn, es decir configuraciones ofidicas, sea para remitir al demiurgo y su infame obra, y
en otras ocasiones estos referentes aluden claramente a Lucifer, el Gral y los Siddhas leales.
Veamos algunos ejemplos de ambos casos en la obra «EI Misterio de Belicena Villca» para
establecer la comparacion enunciada:

«Los Dioses Liberadores, que en esto se mostraron tan terribles como el maldito Dios Creador
Cautivador de los Espiritus, sélo atendian, como se dijo, a quienes disponian de voluntad de
regresar al Origen y exhibian orientacién hacia el Origen; a esos Espiritus valientes, los Dioses
decian: “Has perdido el Origen y eres prisionero de la serpiente: jcon el Signo del Origen,
comprende a la serpiente, y serds nuevamente libre en el Origen!”. MBV

—No temas hijo —dijo en drabe el anciano a quien llamaban Naaseno—. Nadie te hard daiio
aqui. Tii eres un enviado del Dios Serpiente, Ophis-Liicifer a quien nosotros servimos. Lo prueba
el Signo que traes marcado para Su Gloria.

—iIniciados de la Serpiente Liberadora! ;Seguidores de la Serpiente de Luz Increada!
jAdoradores de la Serpiente Vengadora! ;He aqui al Portador del Signo del Origen! ;Al que
puede comprender con Su Signo a la Serpiente; al que puede obtener la Mds Alta Sabiduria que
le es dado conocer al Hombre de Barro! En el interior de este nifio Divino, en el seno del Espiritu
eterno, estd presente la Seiial del Enemigo del Creador y de la Creacion, el Simbolo del Origen
de nuestro Dios y de todos los Espiritus prisioneros de la Materia. Y ese Simbolo del Origen se
ha manifestado en el Signo que nosotros, y nadie mds, hemos sido capaces de ver: jnifio Divino;
él podrd comprender a la ;Serpiente desde adentro! jPero nosotros, gracias a €él, a su Signo
liberador, la hemos comprendido afuera, y ya nada podrd detenernos!»

Esenel Gral, esencial referente luciferino donde mayormente se aprecia el simil y comparacion
con la serpiente:

«Serd dificil que alguien pueda imaginar el maravilloso espectdculo del Gral descendiendo en
los siete infiernos. Tal vez si se piensa en un Rayo Verde, de brillo cegador e influencia gnéstica
sobre el vidente, ante quien los Demonios giran sus fieros rostros helados de espanto; un Rayo
que, cual hoja segadora de invencible Espada, va rasgando los cuatrocientos mil mundos del

7



Engafio buscando el Corazon del Enemigo; una Verde Serpiente Voladora que porta entre sus
dientes el Fruto de la Verdad, hasta entonces negada y ocultada; si se piensa en el Rayo, en
la Espada, en el Fruto, en la Serpiente, tal vez asi sea posible intuir lo que ocurrié en aquel
momento crucial cuando la Verdad fue puesta al alcance de los Espiritus cautivos.»

La consideracion al «fruto prohibido», fruto que el folclore ha representado miticamente
como una manzana, también se aborda desde ambas perspectivas. Veamos estos dos
siguientes extractos:

«;Oh Liicifer, danos la fuerza de tu Rayo Verde para resistir la vision del Negro Rostro! ;Sélo asi
podremos devolver al mundo las manzanas de la Traicién Primordial! ;Y sélo asi, oh Liicifer,
podremos reencontrar a Lillith y desposarla, para reemprender luego, ya transmutados, el
sendero inverso que nos llevard hasta tu ejército de héroes inmortales!

jAleluya por Kristos Luicifer, la Serpiente del Paraiso! jAleluya por aquellos que comieron del
Fruto prohibido: los hombres despiertos y trasmutados!»

Asi también en la historia de Nimrod y la princesa Isa, se describe al demiurgo Enlil bajo la
apariencia de un dragon.

Mas por otra parte, también apreciamos que cuando Kurt Von Suberman fue presentado por
Konrad Tarstein a otros iniciados de la Thulegesellschaft, algunos de ellos portaban nombres
como Serpens y Draconis:

«Fui presentado por Tarstein, y los Iniciados me saludaron amablemente, pero no dieron sus
nombres en ningiin momento. Por el contrario, se identificaron con seudénimos tales como
Aquilae, Leo, Serpens, Draconis, Corvus, Pavo, Cycnus, etc. El asidtico dijo llamarse Ave Fénix»

Debemos remarcar y acentuar la diferencia entre el aspecto ofidico o reptil demitrgico y el
aspecto serpentino-reptil de los Siddhas leales y Lucifer.

No hacerlo, implicaria caer en el error de muchos Viryas, en cuanto rechazar y anatemizar
perse todo lo serpentino.

Siendo asi, es bueno recordar el caracter imitativo del demiurgo respecto a Lucifer y los
Siddhas.

De alli que este aspecto reptil también sea copiado en cierto grado por el demiurgo.

Asi, en El Misterio de Belicena Villca, es bien claro el punto que debe comprenderse a la
serpiente con el simbolo del origen.

Esta comprension noologica de la serpiente (desde el origen), significa comprender ambos
aspectos serpentinos. Es decir, por un lado, el aspecto serpentino demiiirgico dextrogiro (en
que la serpiente representa el mayor conocimiento posible para el hombre de barro; designio
contenido en los 22 bijas o sonidos primordiales y los 10 arquetipos de manifestacion del
Uno).

Y aqui tenemos un aspecto draconiano del demiurgo, de caracter reptil. Sea una figura
draconiana (por ejemplo, en la historia de Nimrod, donde la princesa Isa, ya desencarnada
cabalga al dragdn Enlil), o también a veces se refiere en antiguos textos gnosticos una forma
de serpiente y cabeza de leon.

Y por otra parte debe comprenderse el aspecto serpentino levdgiro, que, en movimiento
inverso al dextrdgiro, remite al origen y la serpiente Lucifer.

En un caso, el demiurgo, tenemos un aspecto carcelario de la serpiente. Y en el otro caso,
Lucifer, seresignificalo serpentino desde el Origen, siendola serpiente delagnosis primordial.

8



El proceso de creacion y manifestacion cosmica por parte del demiurgo, no es mas que la
expresion de su Vril en forma dextrdgira. Y a esto se suma posteriormente también la fuerza
volitiva de los espiritus hiperboreos encadenados, bajo el aspecto desorientado del Yo
perdido.

De modo que la comprension de la serpiente con el simbolo del origen, comprension ofidica
nooldgica, implica comprender tanto lo dextrdogiro como lo levogiro.

Estos dos movimientos son expresados por la Esvastica dextrdgira, como la levogira
respectivamente, y la comprension de ambos se sintetiza en la Esvastica oblicua o inclinada,
que era la que portaba el Tercer Reich.

Es justamente esta también la razon que dicha Esvastica del Tercer Reich, presentara los 3
colores de la obra alquimica. Negro (Nigredo), Blanco (Albedo), y Rojo (Rubedo).

Retomando el aspecto del designio serpiente, este alude a la forma como se expresa y
comporta la energia, y todas las variaciones energéticas (de alli el movimiento ondulante
u oscilatorio serpentino de las ondas energéticas, o incluso el movimiento helicoidal de la
doble hélice del ADN que semeja un caduceo).

Este movimiento energético serpentino-senoidal obedece al logos demiiirgico; y su
representacion en el Microcosmos, es el logos serpentino Kundalini.

La serpiente es entonces en el ambito demitirgico, una ley o codigo-logaritmo, que rige los
aspectos duales (por eso el movimiento ondulatorio o senoidal), tales como masculino y
femenino, dia y noche, arriba y abajo, adentro y afuera, etc,, etc.

Este designio serpentino demitirgico (que esta supeditado al designio caracol, el cual rige todo
el proceso evolutivo entelequial de los entes), tiene su representacion organica en el mundo
de las formas en el animal reptil, expresado en una amplia gama de matrices arquetipicas,
yendo desde la serpiente comuin, hasta su entelequia, que es en este ambito el dios serpiente
del designio (como matriz extrema oblicua), bajo el aspecto de un caduceo viviente y con
toda su ornamentacion.

Por otra parte, tenemos el lagarto, que en si es un aspecto mas completo de la serpiente (una
serpiente que tiene patas).

En un extremo matricial sumamente oblicuo, el «hombre lagarto» es un aspecto de
manifestacion hiperboreo de completa autonomia, aspecto que fue asumido tanto por Lucifer
como por los Siddhas desde el Origen.

Y en este caso, el lagarto, es lo serpentino-senoidal de los Siddhas, su Vox luciférica, en
oposicion al logos demiiirgico.

Mas alla de la serpiente y el lagarto, tenemos luego el dragon, que es todavia una expresion
ofidica mas plena, siendo un ofidio alado! Este es un simbolo de Siddhas entre Siddhas.

Mas, pueden ser Siddhas leales, dragones luciféricos, o también el demiurgo mismo y sus
arcontes asumen a veces este aspecto. Tanto por su caracter imitativo y de copia, como para
detentar el poder de estas matrices reptiloides, en hibridacion con otros aspectos (como el
demiurgo bajo la apariencia de serpiente con cabeza de ledn).

El poder y dominio del entramado arquetipico, sin quedar sujeto a la ilusion, es posible
unicamente desde el lado reptil, que es la matriz primordial, de sangre fria, y sin caer presa
de lo animico. De alli que este aspecto sea asumido tanto por Lucifer y los Siddhas leales,
como el demiurgo y sus arcontes, y los Siddhas traidores.

A este punto es oportuno recordar a los dinosaurios; una de las primeras irrupciones de los

9



Siddhas encarnando en este plano.

De alli su forma «antiestética» conforma los canones de belleza demitrgicos, y su hostilidad
al medio circundante.

iSaurios, que atencion, tuvieron su origen de manifestacion desde la puerta de Venus! Todos
estos aspectos ofidicos son escalas del simbolo de la Serpiente (el simbolo del origen), ya que
remiten como puede rastrearse en lamemoria de sangre o Minne, a los aspectos primordiales
manifestados por los Siddhas (tanto leales como traidores) desde el origen.

Las tipologias de reptil varian mucho como bien es sabido (como matrices arquetipicas
siendo algunas mas conocidas y otras mas oblicuas), no teniendo las mismas connotaciones
los reptiles terrestres, que los acuaticos o los aéreos.

Y asi ocurre también con los dragones que también son reptiles alados.

Asimismo, los colores de estos dragones tienen distinto simbolismo y significado. El dragon
verde remite al simbolo del origen y el Vril, utilizado tanto en forma dextrdgira (demiiirgica),
como levdgira (luciférica). La belleza creada como la increada, la naturaleza en un caso, y la
pura geometria mas alla del tiempo y espacio de este mundo en el otro. Estas dos expresiones
del Vril-simbolo del origen, delinean en consecuenciala senda de la mano izquierda luciférica
(levogira) y la senda de la mano derecha dextrogira (demitrgica).

El dragon negro (justamente por ser el color negro el que absorbe y disuelve todos los demas
colores y formas de este plano) remite a Lucifer. En tanto el dragdn rojo, alude a la pasion
esencial.

En el caso del iniciado o adepto sinarca, su proposito es despertar y elevar la serpiente
kundalini (logos demitirgico en el Microcosmos), para unirse y fusionarse con su Dios. Bajo
ese trayecto yogico-serpentino, la serpiente kundalini también «adquiere alas», pero en este
caso buscando alcanzar al Uno.

Al iniciado hiperbdreo, por otra parte, puede interesar aprovechar este aspecto logos-
kundalini desde la via himeda izquierda, inicamente en funcion de evocar a Lilith y
remontando el rio de la sangre pura para llegar al Gran Antepasado.

Y en este caso, por supuesto, Lilith es la mujer serpiente. Y el Gran Antepasado «Anir», el
aspecto reptil primordial...

Que si bien, posee el Vril, también alli esta la «pasion esencial» por la que se consumo su
desorientacion.

(«Anir» o El gran antepasado tiene un doble significado, ya que remite por un lado al modelo
analdgico del «espiritu esfera» revertido, y de alli la analogia de la cabeza del gigante torcida,
como también remite al «avatar» o proyeccion reptil encarnado del Siddha. Lo importante es
destacar aqui, que alli se encuentra, desde el simbolo del origen, la clave del Vril, y 1a pasion
esencial.)

Puede asimismo en ocasiones el iniciado hiperboreo permitir la activacion de la serpiente
kundalini, para aprovechar su caudal energético, resignandolo y reorientandolo; mas sin
jamas llegar al chakra coronario en la fusion con el Uno.

Este aspecto serpentino resignificado, ya no es kundalini entonces, sino el aspecto y potencial
«lagarto» que asciende a través de la espina dorsal.

Bajo las anteriores premisas expuestas se entiende ahora mas claramente porque en muchos
mitos hiperboreos aparecen guerreros o Viryas que combaten a una serpiente o dragon. Este
es el caso por ejemplo de Sigfried y Fafnir, Apolo y la Pitdn, la version cristianizada de San

10



Jorge y el dragon, etc. (estos mitos tienen también otros niveles de significado, que pueden
ser tratados separadamente del tema aqui expuesto).

Tras matar a esta criatura reptil, el caballero-guerrero, toma o se bafa en la sangre del
dragon que pasa a ser entonces una «medicina», como el antidoto destilado del veneno de la
serpiente.

Y es asi como se torna entonces un «caballero del dragon», recubierto de una coraza draca.
Su cuerpo inmortal de Vraja, cuerpo de Vril, ha sido conformado, robandole al demiurgo su
propia substancia (Vril-logos demitrgico), ahora transmutada.

Aqui, en la interpretacion esotérica del mito se aprecia que el guerrero ha combatido al
reptil-dragon demiurgico, absorbiendo luego su poder (sangre-veneno) transmutandolo y
conformando a partir de esa esencia una estructura o cuerpo reptil apto para manifestarse
en este mundo; completamente liberado y pleno en poder autonomo.

Asi, se ha pasado de ser «encantado por la serpiente» a ser un encantador de serpientes y
detentando un aspecto reptil, que es idéntico al de los Siddhas en el origen.

Retomando el planteo inicial, por un lado, tenemos la serpiente con la que se crea el plan
evolutivo circular (designio caracol) del demiurgo y por otro lado la serpiente con la que uno
se orienta hacia la Gnosis y el Origen ;Es decir, la Serpiente Lucifer!

No debe omitirse a esta altura el infame propdsito de la propaganda sinarquica que anatemiza
todo lo «reptiliano», persiguiendo asi el objetivo de ocultar el secreto reptil hiperboreo del
mismo modo que la Iglesia y la tradicion judeocristiana durante siglos anatemizo y demonizo
la figura de la serpiente distorsionando su significado en el mito biblico del edén para asi
evitar que los Viryas pudieran acceder al fruto prohibido de la Gnosis, abrir sus ojos y ser
nuevamente Dioses como siempre lo fueron en el Origen. Evocando aquel mensaje perdido
del tan distorsionado mito del edén, de la Antigua Serpiente, Lucifer: Eritis Sicut dii scientes
bonum et maulum, «Seras como Dios, consciente del bien y del mal».

El estado reptil hiperboreo
— Tercera parte —

Una de las Devis o Diosas mas terribles en su apariencia, asi como Kali en otro contexto, es
Chinnamasta.

Mas alla del mito concerniente a esta Diosa y su terrorifica apariencia, en que sostiene en una
de sus manos su propia cabeza cortada; el simbolismo iniciatico subyacente alude justamente
a la Chedana Shakti, es decir, es el «fuego eléctrico» del tercer ojo (Ajiia chakra), que abre el
chakra coronario (el siguiente chakra por encima del Ajiia), representandose por el corte de
su cabeza. La culminacion no es alli una fusion como propone la iniciacion demitrgica, sino
que el poder es liberado, irrumpiendo a través del chakra coronario y yendo mas alla de este.

Esta instancia iniciatica también es representada cuando Kali decapita al adepto o iniciado
utilizando a veces una daga, espada o hacha.

El sitio o punto en que la cabeza es decapitada vincula justamente la base del occipital con la
vertebra superior de la espina dorsal, el hueso Atlas.

De alli que, al ser la cabeza seccionada, se libera entonces el poder reptil del paleoencéfalo
o arquicéfalo; que no es como habitualmente se dice, el cerebro primitivo, sino el cerebro
primordial.

11



El mismo argumento iniciatico puede apreciarse en el filme Drdcula de Francis Ford
Coppola, cuando Minna al final de la trama, decapita a Drdcula. Esto significa o representa
la decapitacion del iniciado que realiza la dama Kalibur, obteniéndose asi la liberacion y
retorno al Origen.

Este despertar y liberacion del ofidio interno, necesariamente ocurre, debido a que la senda
iniciatica propicia, por su trayectoria inversa hacia el origen (en direccion contraria al fluir del
tiempo trascendente del mundo), el despliegue de las matrices arquetipicas correspondientes
al encuadre del Origen, o «la puerta de Venus»; por donde los espiritus hiperbdreos entraron
a este mundo; es decir, el ambito de los hombres reptil u hombres lagarto.

De modo que, necesariamente el acercamiento y proximidad del Origen transmuta al iniciado,
activando y liberando su lado reptil primigenio.

Este es uno de los motivos esotéricos de porque se aprecia en el arte de distintas culturas
Dioses, iniciados y figuras iniciaticas legendarias, portando una figura ofidica por sobre su
cabeza, sea una serpiente (a menudo de varias cabezas) o para otros iniciados un lagarto.

Este aspecto ofidico o reptil, confiere terribles siddhis o poderes misticos al iniciado, ademas
de fijar o «endurecer» su condicion desde la sangre fria del reptil (en la cual se refleja el
simbolo del origen), fuera de todo lo animico arquetipico y en abierta hostilidad esencial al
mundo del Uno.

También otro punto a considerar es que el sitio donde la espada o daga de Kali secciona la
cabeza, atraviesa la zona del chakra de la garganta o Vishuddha chakra, el chakra vinculado
ala voz del adepto.

Mas, al ser decapitado, se transmuta, y el chakra deja de estar regido por el bija, sonido
primordial o vox demitrgica. Y de ser una expresion del logos demitrgico, pasa a ser jVox
Luciferis!

Cada chakra posee un Yantra o disefio grafico simbolico que lo representa. En el caso del
chakra de la garganta su Yantra posee 16 pétalos.

Mas al producirse la transmutacidn, pasan a ser representativos de las 13 + 3 runas, que
confieren mediante el simbolo del origen, la clave de la liberacion.

Asi también, la transmutacion se extiende desde el chakra de la garganta a los chakras
superiores. Y del mismo modo, el ajiia chakra, o chakra del entrecejo, o tercer ojo, muta de
ojo demitrgico en el ojo despierto de Wotan. Es decir, se trasciende el designio demitirgico
aplicado a ese chakra, adquiriendo la vision luciferina. Y el siguiente eslabon no es arribar
en fusion al chakra coronario (Sahasrara), ya que esto implicaria la liberacion que propone
la gnosis demitirgica. Por el contrario, desde el chakra del entrecejo, la transmutacion activa
otros chakras secretos y culmina en la parte posterior del craneo, donde se halla el cerebro
reptil, liberando completamente todo su poder.

Esta es la parte posterior del craneo, donde se aloja el cerebro reptil.

Bien, recordemos que, en los Fundamentos de la Sabiduria Hiperbérea, Tomo X, cuando el
Virya remonta el rio de la sangre pura y llega al Gran Antepasado o Anir, nota que Anir tenia
la cabeza girada en sentido inverso. No podia mirar al Origen justamente porque su cabeza
se hallaba girada en sentido contrario, es decir, una analogia de la «reversion del espiritu
esfera». Y retornar a la normalidad implica «girar o rotar la cabeza nuevamente hacia el
origen», es decir, en sentido figurativo, recuperar el poder del lado posterior del cerebro, el
cerebro reptil, cerebro primordial, jArquicéfalo!

12



Al hallarse «revertida la cabeza», esta figura metaférica transmite la idea que ese aspecto
esta detras ahora, en el «lado posterior». Por lo que su poder debe ser recuperado.

De igual modo, la descripcion que da Nimrod, de cuando el Virya ya transmutado y su
compaiiera del Origen ingresan al Vimana que los llevara a Hiperborea, (tomo X de FSH). Se
dice alli que ellos entran al Vimana por una de las ventanas, «de espaldas».

Nuevamente se destaca en forma velada esa llave iniciatica hacia el Origen, del lado reptil,
que fisioldgicamente se ubica en el Paleoencéfalo, parte posterior del craneo.

Y también porque el retorno al Origen es un recorrido inverso, Levdgiro, al inicio del
tiempo y antes del tiempo, contrario justamente al fluir dextrdgiro del tiempo trascendente
(conciencia fluyente del demiurgo). Este Origen, es claro a esta altura que deba tener relacion
con el cerebro primordial, el reptil. Y explica también porque la extincion intencionada de los
saurios por parte del demiurgo, ya que su presencia y continuidad podian peligrosamente
activar la Minne, respecto al Origen reptil.

En el caso de los Siddhas, cuando ellos entran a este mundo, asumen ese aspecto, para desde
la sangre fria mantener la hostilidad esencial, conservando su Vril y también debido a que la
forma de los lagartos era la mas apropiada en el contexto de la atmosfera sulfurosa de Venus.
A esta altura, todo Virya puede ya captar por induccidn en esta descripcion que se da en EI
Misterio de Belicena Villca, del capitan Kiev:

“ .. pues le otorgaba el indudable aspecto de un ser de otro mundo, o perteneciente a una
Raza desconocida, eran sus ojos carentes de pupila, sélo compuestos por un iris color verde
esmeralda: esos ojos, desprovistos de expresion humana, testificaban la inquietante evidencia
de que la Historia del hombre ha olvidado algo... algo que quizd sea inevitable recordar en
nuestra Epoca...”

De alli también el significado ofidico de la iniciacion de Pyrena, la Gorgona, de cabello de
serpientes, cuya mirada helaba la sangre (retorno al estado reptil de sangre fria) y suscitaba
un hombre de piedra, ;hijo de la muerte!

Y, asimismo, el rayo verde desde el Sol Negro, difuminacion luciferina del Gral, enlaza y
combina lo luciferino increado con el aspecto reptil del Origen.

La piedra y la serpiente
— Primera Parte —

En los mitos de la cosmogonia hinduista, registrados en antiguos textos denominados
Puranas, asi como las épicas Mahabharata y Ramayana, se refiere que los serpentinos seres
Nagas poseen una piedra mistica o Naagmani en su cabeza, lo que les confiere especial poder
mistico y sabiduria.

En las aldeas rurales de la India se mantiene asimismo la tradicion que cuando una serpiente
no muerde a nadie sino que conserva su veneno dentro por un periodo muy prolongado de
tiempo, tanto como 100 afios, su veneno condensado y petrificado se torna una piedra que
la serpiente guarda dentro y en ciertas noches de luna escupe la piedra que irradia luz en la
oscuridad. Esta piedra o Naagmani es celosamente custodiada por la serpiente y hay muchas
historias de improvisados que quisieron arrebatarsela costandoles la vida.

Esta leyenda del folclore recuerda también otro mito (mito en el sentido de «relato o
narracion» como su acepcion indica y no necesariamente algo ficticio), que es el de Lucifer

13



(serpiente liberadora de los gnosticos), que se dice la piedra o esmeralda de su corona devino
luego en el Gral con el poder de despertar y orientar a aquellos dormidos y extraviados en
cuanto a su origen espiritual divino.

Los guardianes de la sabiduria litica Atlantes y su posterior sucesor, el Cromafion, conocian
el secreto de la piedra.

Es asi como la ubicacion y disposicion de las piedras, asi como las monumentales obras en
forma de Menhires, Dlmenes y Cromlechs, mantenian para el iniciado una orientacion al
origen.

Y en algunos casos, esta orientacion se obtenia tras una larga ruta iniciatica que tenia como
indicadores o referentes a los mencionados bloques de piedra.

De alli el misterio de las «piedras de Venus» que permitian al iniciado contemplar el signo
del origen, como un reflejo del propio simbolo del origen presente en su sangre astral y asi
comprender a la serpiente, clave de liberacion.

Quien lograse comprender a la serpiente desde el simbolo del origen, comprendia el origen
tallado en la piedra.

Al dia de hoy, algunas piedras distribuidas en distintas partes del mundo mantienen el
registro del origen, en algunos casos visible al ojo despierto del iniciado y en otros se hallan
extrafios signos y jeroglificos tallados que mantienen una referencia a este registro oculto.

El mismo significado puede advertirse en otras leyendas como la del Basilisco, el rey lagarto,
que se dice poseia una diadema, o la princesa Melusina, mujer serpiente, en la corte del conde
Anjou, que poseia un extrafio rubi entre sus ojos que le daba su poder.

Estas piedras poseian el registro del origen perdido u oculto bajo las arenas del tiempo tras
remotas épocas ya olvidadas y enterradas en el olvido.

Aquellos que comprendian a la serpiente podian, contemplando la piedra del origen, o
«piedra de Venus», piedra luciferina; reorientarse y acceder nuevamente al origen.

Un eco mas reciente de este antiguo misterio aparece en las llamadas piedras Ammonite que
bajo el velo y disfraz de una leyenda cristiana sostiene que Santa Hilda expulsd las serpientes
en el sitio donde buscaba construirse un santuario y «las serpientes se transformaron en
piedras». Puede apreciarse mismo en la Ammonite como una serpiente enrollada que la
leyenda dice es una serpiente petrificada.

En estoradica el secreto de los alquimistas que buscaban obtener lallamada «piedra filosofal»
en el hombre de piedra, que se torna tal justamente luego de recibir la mirada petrificadora
de la serpentina Medusa.

No deja de ser notorio que acorde a Wolfram Von Eschenbach en su obra Parzival, el Gral era
«una piedra». Y aqui viene lo interesante, en latin el término Ophts significa tanto piedra
como serpiente jPorlo que se trata sin duda de una estrategia lingiiistica que sefiala el vinculo
entre el Gral y la piedra a la vez que alli se oculta a la serpiente!

Otro secreto que guardan las piedras es el de las desacreditadas oficialmente piedras de
Ica, que presentan evidencia de una ancestral época en que los Saurios convivieron con el
humano.

El secreto serpentino de la piedra, asi como el cristal, esta en que no se trata como se
cree de cuerpos solidos, sino sustancias o fluidos cuyo periodo es tan extenso que resulta
imperceptible desde su vision directa.

14



Enla piedra se halla en potencia cualquier forma que posteriormente un artista busque tallar
o realizar. Cualquier obra escultural se halla en potencia o estado no manifiesto en la piedra.

Esto tiene una misteriosa correspondencia con la matriz reptil en que se hallan contenidos
los demas reinos en forma potencial.

Todo despliegue y movimiento energético puede reducirse y retrotraerse al designio
serpiente.

En este sentido, la serpiente u ofidio es la expresion encarnada de todas las posibilidades.

Por otro lado, la condicidn fria y dura de la piedra, remite justamente al plano primigenio
donde la manifestacion demiiirgica es minima ya que todavia no ha sido expandida.

Segiin el analisis de la fisica, silos &tomos son expuestos a una alta temperatura o vibracion, el
resultado es la licuacion o gasificacion. Por el contrario, si esta vibracion es minima, entonces
hay enfriamiento y endurecimiento, ya que metafisicamente hay menos logos o vox, menor
giro dextrdgiro demitrgico.

De manera similar al reptil, la piedra es fria y dura. Y las propiedades de correspondencia
analdgica entre lo pétreo y lo reptil continiian. Ya que ademas de lo frio y duro, encontramos
lo escamoso, lento y subterraneo.

Puede claramente concluirse que la piedra se halla muy préxima a la matriz reptil ;De alli
que puede decirse que, en el mundo quimico de las sustancias, o el reino mineral, la piedra
sea alli la serpiente!

La piedra y la serpiente
— Segunda parte —

Debe acotarse que las llamadas piedras de Venus, en las que el iniciado hiperboreo podia
percibir el signo del origen, transmitian efectivamente una imagen concerniente al contexto
axiologico de la puerta de Venus; es decir, el ambito hiperboreo de los reptiles u hombres
lagarto.

Mas, el simbolo del origen, utilizado por los Siddhas traidores al consumar primeramente
la reversion del espiritu esfera, y en una segunda instancia el encadenamiento espiritual
suscitando un reflejo del Yo infinito como yo perdido, es ciertamente una imagen de Ella,
la dama del origen, la compafiera eterna del espiritu hiperboreo; que en el mencionado
contexto venusino de los reptiles, es «la mujer serpiente», denominada genéricamente Lilith.

De alli que sean llamadas precisamente «piedras de Venus», ya que ademas de su origen
venusino extraterrestre, tal denominacion responde al recuerdo de sangre en la Minne de
la Diosa, a quien en el marco de la mitologia se conocid entre otros nombres como Venus. No
siendo aqui la Diosa del amor, sino ya del A-mort.

Estas piedras, se dice también eran esmeraldas, lo cual establece un nexo metafisico
reminiscente de la esmeralda de la corona del Dios serpiente Lucifer conocida como el Gral.
Y es que justamente la concavidad en que se menciona podia observarse el simbolo del
origen, remite a la orientacion hacia el origen, signada por lo concavo, la orientacion hacia
Ella, la dama serpiente; adquiriendo asi la comprension nooldgica de la serpiente con la
que se podria abarcar la comprension del designio serpiente en este mundo y asi ser libre
nuevamente en el origen.

15



Se dice asimismo que el simbolo del origen se expresa en las 13 mas 3 vrunas, que son a su
vez una expresion de la lengua de los pajaros. Y conviene recordar que dicha «lengua de los
pajaros» es en su origen «la lengua de los lagartos», ya que tras el efecto mutador de la llave
kalachacra operada por los Siddhas traidores, tras las aves se halla el reptil.

En tiempos de la prueba iniciatica de la Diosa Pyrena el iniciado moria realmente al mundo;
es decir, su lado humano-animico efectivamente moria o lo que es lo mismo, quedaba
completamente resignado. Tal efecto transmutador se operaba en el Virya mediante la
petrificante terrible serpentina mirada de la Gorgona, siendo a partir de entonces quien
pasase la prueba, un jHombre de piedra!

Un antiguo secreto alquimico asoma aqui, ya que la obtencion de la llamada «piedra filosofal,
objetivo de la senda alquimica, es desde la comprension de la sabiduria hiperborea, la
mutacion del propio microcosmos, tornandose en un «<hombre de piedra».

El vinculo pétreo con lo ofidico, alusivo en este contexto al origen venusino, resulta a esta
altura mas claro y no puede dejarse de recordar como en El Misterio de Belicena Villca, se
establece precisamente esta analogia entre el espiritu y el meiiir o piedra, respecto a una
experiencia de Noyo de Tharsis:

«Sin dudas, el Noyo habia tenido una experiencia maravillosa, pero ciertamente extraordinaria,
fueradelo comiin, irregular. Los Dioses Liberadores hacia miles de afios que no se manifestaban
a los hombres: desde la Epoca de los Atlantes Blancos.

—Pues bien, ese dia, luego de varias horas de meditacion, me quedé adormecido frente a la
Espada Sabia. Ignoro cudnto tiempo permaneci en ese estado. Recuerdo solamente que un sonido
musical fue despertdndome, hasta que distingui con claridad la Palabra “Tirodinguiburr”
modulada en la Lengua de los Pdjaros; coincidentemente, al clavar los ojos en la Espada Sabia,
vi a las Vrunas que forman esa palabra brillando perfectamente nitidas en el centro de la
Piedra de Venus. Mi asombro no tenia limites, como os podéis imaginar, cuando oi, brotando a
mis espaldas, una Voz, dotada de la Majestad del Espiritu Eterno, que pronunciaba mi nombre,
Al volver el rostro me encontré ante un Ser pletorico de Luz, que me observaba sonriente junto
al Angulo Recto de la Caverna Secreta: comprendi entonces que era El quien proyectaba el Signo
Tirodinguiburr en la Piedra de Venus y procuraba llamar mi atencion. Volvi rdapidamente a
contemplar las Vrunas mds, creedme, Hombres de Piedra, que me resultara dificil comunicar
lo que ocurrié en ese instante. Un prolongado suspiro acompaiid las tltimas palabras del Noyo.
Luego de un segundo de vacilacion, durante el cual el brillo de sus ojos se apagd y la atencion
parecio dirigirse hacia adentro, prosiguié con firmeza.

—En ese instante, Caballeros, comprendi el significado del Signo Tirodinguiburr. Y su
comprension me infundid el Mds Alto Grado de la Sabiduria Hiperbérea ;Era el Espiritu Eterno
quien se liberaba y aislaba, como nunca antes, de la Ilusién de las Formas Creadas! ;Si, mi
propio Espiritu, fijo y plantado, como un meiiir que permanece y se asoma en la corriente
temporal del Alma, de pronto se sostenia en el Origen, en su instancia eterna e infinita! ;Ya lo
sabia todo! ;Habia regresado al Origen, me habia liberado del encadenamiento en la Materia,
y comprendia el porqué de la Caida! ;De haberlo querido habria podido partir alli mismo hacia
Hiperbdrea!

Posteriormente, en el contexto de la misma historia citada, ocurre en una instancia posterior
la manifestacion del Siddha Kiev jdesde una piedra! Y se sugiere prestar especial atencion
a la descripcion que sea en el texto de como es percibido el capitan Kiev, tras su aparicion a
partir de la piedra:

La Torre en cuestion consistia en un recinto cuadrado, construido con sélidos bloques de

16



granito, cuyos cuatro dngulos estaban perfectamente alineados con los puntos cardinales. Se
habia hecho retirar todo el mobiliario a excepcion de tres largos bancos sin respaldo, en los
cuales se sentaron los Hombres de Piedra. La tinica vela de un candelabro de pared iluminaba
tenuemente el dngulo Oeste. Frente a ese rincon, en el suelo, el Noyo deposité la diminuta
columna de roca: después de orientarla convenientemente se unié a los Hombres de Piedra.

—He colocado la Piedra en forma semejante a como la hallé en la Caverna Secreta —dijo—.
Ahora sélo nos resta Aguardary Observar. Al comienzo nadie noté nada porque el fenémeno se
fue produciendo muy lentamente. Empero, en un momento dado, sin que los Hombres de Piedra
pudiesen determinar cudndo, el vértice del rincén aparecié extraiiamente brillante. Entonces
todos vieron una linea vertical de luz blanca donde los dos planos de las paredes se unian en
el dngulo recto. Aquella luminosidad cubria completamente el vértice y causaba la sensacion
de surgir de una delgada hendidura, como si las paredes estuviesen separadas por una rendija
infinitesimal, una ventana hacia otro mundo. Pero el vértice de luz era lo que se veia en relacion
a las paredes de la torre; porque si se alineaba el vértice con la Piedra, la imagen cambiaba
stibitamente y el fenémeno adquiria su mds curioso cardcter: observando de ese modo, la Piedra
parecia extraiiamente incrustada en el dngulo recto; mds esa vision duraba sélo un momento,
pues enseguida el dngulo avanzaba hacia adelante y la Piedra se perdia en la linea de luz.
Esto sorprendia; sin embargo, al examinar el vértice de luz en relacién a las paredes, la Piedra
aparecia nuevamente donde la habia colocado el Noyo. Como todos estaban contemplando el
vértice de luz, todos vieron llegar al Sefior de Venus. Y a nadie escapé que su entrada era el
producto de un paso: el tiltimo paso de una marcha que nadie se atrevia a imaginar por qué
camino se habia realizado. Si; el Sefior de Venus llegaba caminando, atravesaba el dngulo recto,
y se situaba sobre la Piedra; y ahora dominaba la torre y miraba a los Hombres de Piedra. El
Noyo se puso inmediatamente de pie y anuncio:

—;Damas y Caballeros: os presento al Capitdn Kiev!

—iGracia y Honor, Sangre de Tharsis! —saludé el Serior de Venus, expresando con su mano
derecha el bala mudra.

—iSalve, Vale! —contestaron a coro los Hombres de Piedra.

Aquel Ser, de clara apariencia humana, era en verdad resplandeciente: un halo violdceo se
extendia varias pulgadas en torno suyo y permitia apreciar los detalles de la indumentaria.
Esta no podia ser mds simple, pues constaba sélo de tres prendas: una especie de cota de malla
fina, escamada, que le cubria la totalidad del cuerpo a excepcion de la cabeza y las manos; un
par de botas de caiia corta; y un cinto con hebilla octogonal, sobre la que estaban grabados
un conjunto de signos indescifrables; las tres prendas habian sido elaboradas con materiales
inimaginables. Comparado con los Hombres de Piedra, el Sefior de Venus era un gigante: un
codo mds alto que los vrunaldinos, quienes se contaban entre los Caballeros de mayor estatura
de Castilla. Tenia el cabello rubio, bastante corto, y facciones agradables en el rostro, de tez
muy pdlida. Pero lo que mds impresionaba, pues le otorgaba el indudable aspecto de un ser
de otro mundo, o perteneciente a una Raza desconocida, eran sus ojos carentes de pupila, sélo
compuestos por un iris color verde esmeralda: esos ojos, desprovistos de expresion humana,
testificaban la inquietante evidencia de que la Historia del hombre ha olvidado algo; algo que
quiza sea inevitable recordar en nuestra Epoca, Dr. Arturo Siegnagel.»

El aspecto reptil citado es claramente apreciable en el relato.

Otra instancia de EI Misterio de Belicena Villca donde se alude a una piedra de Venus, es en la
historia de Nimrod y la princesa Isa. Alli, con el objetivo de canalizar y conducir las corrientes
teliricas serpentinas de esa psico-region, la princesa se halla ataviada ritualmente con toda

17



una indumentaria apreciablemente serpentina.

Y asi también, la piedra de Venus que alli se menciona, es una esmeralda trabajada en
su estructura, donde se aprecia una cavidad en forma de vagina! Lo cual establece otra
correspondencia, como piedra de Venus, con la «Diosa Venus». Aqui el extracto en cuestion,
para no omitir nada y sea leido directamente:

«Al fin la Iniciada detuvo su ligero paso adelante de la entrada al laberinto y, sin decir palabra,
tird de un cordén y dejé caer su tinica, quedando completamente desnuda... salvo las joyas.
Estas eran sumamente extranas: cuatro pulseras de oro serpentiformes, que llevaba arrolladas
una en cada tobillo y una en cada mufieca; un collar semejante a las pulseras; una tiara
tachonada de piedras lechosas y opacas; dos pendientes y dos anillos serpentiformes y una
piedra roja en el ombligo. De todo el conjunto lo que mds impresionaba, por el exquisito disefio
y la habilidad de los orfebres, eran las pulseras. Cada una daba tres vueltas; las de la pierna y
brazo izquierdo con la cola de la serpiente hacia afuera y la chata cabeza hacia el interior del
cuerpo; las pulseras enrolladas en la pierna y brazo derecho mostraban a la serpiente como
“saliendo” del cuerpo; en el collar, la serpiente apuntaba con su cola hacia la tierra y la cabeza,
extraiiamente bicéfala esta vez, quedaba justo bajo la barbilla. Todas las serpientes tenian
unas pequeiias piedras verdes incrustadas en los ojos, y el cuerpo labrado y esmaltado de vivos
colores. Al ver estas maravillosas piezas de orfebreria nadie habria sospechado que eran en
realidad delicados instrumentos para canalizar energias teltiricas. La muchacha es de una
belleza que quita el aliento. Se la puede observar mientras recorre con paso sequro el laberinto,
que parece conocer muy bien pues casi no se distingue el piso, bajo la densa nube de vapor
ectoplasmatico. Si llegase a equivocar el camino, si diese con una valla, seria tomado como un
mal augurio y deberia suspenderse la operacion hasta el siguiente aiio. Pero la Iniciada no
vacila, tiene abiertos los Mil Ojos de la Sangre y ve alld abajo, en la base de la Torre, como la
energia teliirica, cual irresistible serpiente de fuego también recorre el laberinto resonante.
Y todos confian en Ella, en la terrible mision que ha emprendido, que comienza alli, pero se
prolonga en otros mundos. Confian porque es una Iniciada maga, nacida quinta en una familia
de zahories, de sangre tan azul que las venas quedan dibujadas como drboles tupidos bajo la
piel transparente. Todos piensan en ella mientras recorre el laberinto cantando el himno de
Kus.» «Los Hierofantes contienen la respiracién mientras las esbeltas piernas de la Iniciada
recorren con destreza los ultimos tramos del mosaico-laberinto: ya estd por llegar a la “salida”
jHa triunfado! Pero ese triunfo significa la muerte, segiin se verd enseguida. Justo al final del
laberinto se halla la columna de piedra y metal adonde refulge con raro brillo la Esmeralda
hiperbérea. La Iniciada se detiene frente a ella y, elevando los ojos al cielo, asciende los tres
peldarios que conducen a la base de la columna, la cual es de baja estatura pues la Esmeralda
apenas llega al nivel del pubis. Cosa curiosa: la Esmeralda ha sido tallada en forma de vagina,
con una hendidura central, la cual es posible ver pues se halla en la faceta superior, la que se
encuentra enfrentada con el techo del templo.»

En el mismo relato de la historia de Nimrod y la princesa Isa, hay dos menciones que conviene
citar, donde se menciona a la serpiente con un sentido demitrgico (la serpiente de fuego que
se debe dominar) y otro hiperboreo (Isa como «hija de la serpiente de Venus»):

«En Borsippa hemos acampado. Para construir la Torre mds alta del mundo y domar la
Serpiente de Fuego.»

«La Iniciada se hallaba en el mismo sitio, parada frente a la Esmeralda de Kus, guardando
respetuoso silencio mientras sus ojos, bellamente rasgados se mantenian fijos en el Hierofante.
Este continud con su mondlogo:

Hemos venido aqui a morir luchando y tu, dulce Princesa has elegido morir primero para

18



abrirnos la Puerta del Cielo jCastigaremos a los Demonios y vengaremos tu muerte, divina Isa,
hija de la Serpiente de Venus!»

En el primer caso, se alude claramente a un poder serpentino demitirgico; es decir, las
corrientes teliiricas. Y en el segundo caso, ya se refiere directamente a la serpiente en un
contexto luciferino.

Por tltimo, tenemos también que las hiperbdreas piedras de Venus eran conocidas en tiempos
de la desaparecida Atlantida como «transductores atlantes». Uno de estos transductores, nos
dice Nimrod en Historia Secreta de la Thulegesellschaft, fue utilizado por la princesa Papan,
hermana de Moctezuma, para comunicarse con «el Dios serpiente Quetzalcoatl» (que es en
nivel de significado desde la memoria de sangre, un recuerdo del pueblo Tolteca de Lucifer).

«Cuando Herndn Cortés llegé a México, segtin se ha dicho, los aztecas poseian algunas profecias
recientes, entre ellas la de la princesa Papan, hermana de Moctezuma. ;Cémo habia obtenido
la Princesa Papan noticias de la proxima llegada de los conquistadores? Mediante una piedra
pulida que le servia de espejo y con la cual, segiin decia una tradicion tolteca antiquisima, se
podia “hablar” con el Dios Serpiente Quetzalcéatl.»

La misma piedra-espejo fue adquirida eventualmente por John Dee, permitiéndole asimismo
contactar con los Siddhas hiperbdreos.

Los Hombres Lagarto

“Extracto de Disertacion Hiperbdrea tomado de los escritos de Luis Felipe Moyano sobre Mitologia
Hiperbdrea, referido a los hombres lagarto. Esto es todo lo que hay sobre el tema en esos escritos de Luis
Felipe Moyano. Obsérvese que al final del extracto el autor da por terminado el tema. Tema que ahora
contintia en los escritos de Christian C. La informacién que actualmente se estd bajando, proviene de la
misma fuente hiperbdrea.”

El presente concepto, sera descripto solo lo necesario para aclarar la condicion que “las
plumas” le confieren a otros designios tornandolos activos determinantes de los argumentos
iniciaticos.

Al momento de la TRAICION BLANCA los Espiritus Hiperboreos, habiendo entrado por “LA
PUERTA DE VENUS’, se encontraban a un nivel de cuantificacion universal signado por la
sulfurosa atmosfera de Venus; y por tanto, ligada a las matrices funcionales del designio
serpiente que conforman las particulares estructuras organicas de las tinicas criaturas que
soportan el mas elevado porcentaje de emanaciones volcanicas en su habitat; LOS LAGARTOS.

Es logico entonces, que la realidad de los mismos refiera al Origen del Espiritu, que a los
efectos de que esta idea del “ORIGEN DIVINO” y su poderosa presencia en el recuerdo de la
sangre del virya, no interfiera con el “sublime” origen animico de la Mdnada transmigrante,
las lineas organicas o especies mas comprometidas de los saurios, AL MOMENTO DE LA
CONSTITUCION DE LA KALACHACRA FUERON SOMETIDOS A UNA ALUCINANTE MUTACION
QUE LOS CONVIRTIO EN PAJAROS, dando lugar a la discutida extincion de los dinosaurios
hace 60 millones de afios; de esta forma quedo asegurada la via inicitica solar propuesta por
el Manu a través de las angelicales formas aladas que pomposamente los Siddhas Traidores
gustan portar, para consumo de las arrobadas almas adoratrices de tanta luz, en realidad esas
alas solo son la prueba de aquella increible mutacion que aun ellos sostienen... un “sagrado”
disfraz.

Enlaleyenda ndrdica de Sigfrido se narra que al sacar la espada del cuerpo del dragon Fafner,

19



Siegfried se mancha con la sangre del dragon y al llevarse la mano a la boca, se da cuenta de
que al chupar la sangre del dragon puede entender el LENGUAJE DE LOS PAJAROS; la sangre
del dragon Fafner, ACTUALIZA EL RECUERDO DE LA SANGRE Y ESTE ENTIENDE SU LENGUA
NATAL DE LOS LAGARTOS DEVENIDA EN LENGUA DE LOS PAJAROS POR EFECTO DE LA ACCION
MUTADORA DE LA KALACHACRA.

Los aztecas y los mayas representaron la tierra como un monstruo en forma de reptil o
lagarto. La criatura llamada Cipactli tiene la forma de un lagarto o cocodrilo, cuya piel
hecha de placas y estrias semejaba las rugosidades de la superficie terrestre. Los mitos
cosmogonicos representan este gran lagarto flotando en el mar primordial, figurando
la tierra en formacion en los dias maravillosos del amanecer del mundo. Si observamos
nuevamente la representacion de Capricornio en el inciso: “El aspecto quimérico Cabra”,
podemos interpretar ahora qué, en su parte inferior, el nifio pisando un lagarto a la izquierda
y un hombre pisando una serpiente a la derecha, son respectivamente el principio y fin del
tiempo de la evolucion microcosmica. Era un simbolo de la creacion, el principio y lo antiguo.

Los Mixtecos tienen una leyenda en la que dicen que cuando los dioses crearon el mundo
tomaron un lagarto y lo partieron en dos, una mitad formo el cielo y la otra la tierra. Su lomo
era la corteza terrestre donde crecieron todos los arboles y hierbas, flores y frutos. De sus
espinas se formaron los valles y las montafias; sus narices eran cuevas y de sus ojos brotaron
los pozos y las fuentes; de su boca salian los rios y sus fauces abiertas eran la gran caverna, la
entrada al inframundo o al mundo de los muertos.

La carta nimero 22, segiin el tarot; Marsellés o Egipcio, figura como; EL LOCO o EL REGRESO
respectivamente, la ambigiiedad de la carta se debe a que el individuo puede protagonizar
“EL REGRESO INICIATICO AL PRINCIPIO DEL TIEMP(’, pisando simb6licamente el lagarto del
principio o protagonizar “LA REGRESION EVOLUTIVA DE LA MISERIA DEL ALMA ENFERMA
DE RABIA” a las convulsionadas aguas primordiales del inconsciente, donde habita de hecho,
el lagarto; como podemos observar en la imagen de la carta 22 en su variante de “El Loco”,
descripta en el articulo; “El aspecto Quimérico Serpiente”.

Se desprende de estos relatos mitoldgicos la presencia del lagarto en EL PRINCIPIO DEL
MUNDO... DEL MUNDO RECARGADO, POSTERIOR A LA KALACHACRA.

No conviene decir mas al respecto, y el misterio que engloba este concepto solo puede ser
resuelto en el mundo de los HOMBRES LAGARTO, LOS HIPERBOREOS DE VENUS.

Lo Dextragiro y lo Levogiro

ElVril, poder runico del espiritu hiperbdreo, puede expresarse en dos movimientos, conforme
ala voluntad de cada Siddha. En un caso se trata del movimiento dextrdgiro y en otro caso el
movimiento levagiro.

El Vril no desplegado, en forma potencial, se halla representado por la Esvastica oblicua, en
tantolas esvasticas dextrogiray levogira representan estos dos movimientos respectivamente.
El Vril respecto al Virya ha sido definido como «posibilidad pura», dado que el Yo es una
manifestacion refleja del Yo infinito. Mas si efectivamente es alcanzado el Yo infinito en el
Selbst, el Vril ya no es meramente «posibilidad pura», sino «acto puro».

En el mundo del espiritu, mas alla del Origen, el movimiento del Vril en uno u otro sentido,
es en funcion de la interaccion del Siddha y su Dama consorte. Es una consumacion mistica
entre El y Ella, o E Dios y la Diosa.

20



Toda realidad concebida o proyectada por el Siddha, es reflejada en Ella y manifestada.

Mas, en este mundo demiiirgico, se concibid el infame plan de propulsar y acelerar el
movimiento entelequial (dextrdgiro) de los entes utilizando Vril ajeno. De otros Siddhas. Lo
cual ocasiono, percibiendo lo que se avecinaba, el acercamiento de los Siddhas a este mundo,
para constatar qué se proponia el demiurgo (ya incluso antes de su division en dos grupos).
Este Vril «robado» ha sido capitalizado por el Demiurgo, utilizando la fuerza volitiva del Yo
(expresada en su movimiento en el laberintico Labrelix) en su desorientada busqueda de
Ella, para acelerar la entelequia del sujeto animico que discurre en el canal Elix,

Es asi que la estrategia de los Siddhas hiperbdreos, en cuanto despertar y orientar a los
espiritus encadenados (estrategia O de los Siddhas), genera un movimiento del Vril levogiro,
en oposicion al dextrdgiro demitirgico. No se busca propiciar la entelequia, sino todo lo
contrario. Retrotraerse en sentido inverso nuevamente al Origen.

Hasta aqui tenemos un movimiento dextrogiro demitirgico, en que se busca, proyectando lo
increado en lo creado, destacar el aspecto «belleza» asi suscitado.

Y en oposicion estratégica a este proceso, el movimiento levgiro luciferino, que procura
liberar o rescatar lo increado de lo creado, afirmando la belleza increada fuera y mas alla de
la materia.

Cabe destacar que, en el caso de los Siddhas traidores, no han sido «revertidos» y aiin asi
mantienen su Vril, lo cual es otro misterio.

Hasta aqui se han sefialado el movimiento levdgiro luciférico y el movimiento dextrogiro
demitrgico. Empero, una categorizacion mas elaborada permite apreciar que en distintos
contextos, tanto lo levdgiro como lo dextrdgiro, pueden ser utilizados por el Demiurgo y por
los Siddhas y Viryas hiperboreos.

Se ha mencionado ya, que el proceso entelequial proyectado en el tiempo hacia el futuro
entelequial (del Pasu al Manil) es un movimiento dextrdgiro. No obstante, este proceso
dextrogiro tiene su expresion durante el Kalpa de manifestacion cdsmica. Cuando llega la
disolucion del Pralaya, todo esto es replegado en el demiurgo, quien absorbe fagocitando su
propia substancia emanaday desplegada. Y en este repliegue, el movimiento necesariamente
eslevogiroya que es opuesto al dextrogiro entelequial previo del fluir del tiempo trascendente.
Sin embargo, es un movimiento levogiro demitrgico, que no conduce al Origen, sino al Pralaya
0 devastacion al final del Maha Kalpa.

Asimismo, cabe acotarse que, en el proceso entelequial dextrogiro, durante la manifestacion
de los Sephirot, se generan por contraste como efecto sombra, los Qliphot, que serian el
reverso de los Sephirot. Los Qliphot serian asi un, llamémosle, «lado izquierdo» del demiurgo.
Pero, aun asi, y por ser justamente una expresion demitrgica, también parte de la gran ilusion
de este mundo.

Como reflejo opuesto de los Sephirot que se despliegan en el proceso dextrogiro, los Qliphot
mantienen aqui un sentido levogiro (y no obstante, demitirgico).

Cuando se menciona al demiurgo como Jehova Satanas, es precisa aqui la distincidn, que
el aspecto «Jehova» rige en los Sephirot, y el aspecto Satands de la misma entidad, rige los
Qliphot.

Resulta asi que muchos ocultistas pretenden ir a la trascendencia o liberacion a través de los
Qliphot, encontrando en la mayoria de los casos la trampa de ser fagocitados por ese lado
oscuro del demiurgo.

No obstante ésto, el ambito oscuro de los Qliphot conforma una clase de «inconsciente» del
21



demiurgo; ya que, por no ser el aspecto visible de manifestacion cdsmica luminosa, su logos
no esta alli proyectado en forma consciente.

De modo que puede en cierta instancia resultar estratégico abordar, infiltrar o atacar al
demiurgo desde los Qliphot. Y esta seria una de las razones de porque se dice que la Dama
obscura Lilith tiene alli también su morada.

Es decir, desde la vision hiperbdrea, Lilith se halla alli infiltrada en territorio enemigo.

Similarmente, el Yggdrassil nordico tiene también una contrapartida oscura, el arbol
Heldrassil (en el mito nordico, Hela es la Diosa de la muerte). Y segiin cierta exploracion
profunda en el registro de este Mythos, Wotan pendio durante 9 dias del Yggdrassil y 9 nueve
noches del Heldrassil.

En cualquier caso, el conocimiento de la serpiente desde el simbolo del origen, abarca tanto
el ambito luminoso o sephirdtico, como el oscuro o gliphotico, y ain mas, lo luciférico que
esta mas alla de ambos arboles (sephirdtico-gliphdtico), y con lo que se resigna la triada
cuspide del arbol de los Sephirot (Kether-Hokmah y Binah), y la triada del arbol de la muerte
de los Qliphot (Thaumiel, Satariel y Gaghiel).

En medio de este arbol gliphotico, se halla la Qlipha conocida como Thagirion, que es la
contraparte oscura del aspecto «sol» de Tipheret en el arbol de la vida. Es asi que Thagirion
viene a ser una clase de «sol negro», como imitacion arquetipica del sol negro increado.

Tipheret es el aspecto belleza demiurgico que genera el fascinosum que atrapa en los
argumentos arquetipicos al Virya, haciendo que éste los afirme como reales. Y Thiperet es el
signo de poder conferido por el demiurgo a los Siddhas traidores, operando entre la Tierray
el sol, en la llamada llave Kalachacra. Mas, dominando este aspecto de Thagirion, la «sombra
de Tipheret», resignandolo con el signo del Origen, se resigna entonces también el aspecto
Tipheret (su contrapartida luminosa en los Sephirot), quitandole el poder a los Siddhas
traidores, debilitando la kalachacra, con la consecuente liberacion de los espiritus cautivos.
Esto equivale exactamente a «tomar el cielo Shambalico por asalto».

Esto es asi, debido a que el sol negro neutraliza el sol blanco-dorado de Shamballah. Mas el
ataque al demiurgo procedid en este caso desde su lado oscuro dado que su atencion no esta
alli focalizada y resulta de este modo mas estratégico ir desde el arbol de la muerte.

Mas luego deben resignarse asimismo las fuerzas daemonicas que emergen del arbol del
terror.

Luego de haber resignado Tipheret con el signo del origen, puede cruzarse Daath, el
abismo (esfera comun a ambos arboles), con lo que el demiurgo se halla en desguarnicion o
desventaja estratégica, y el Virya o Siddha, tal como Liicifer que esta en la muerte y a la vez
mas alla de la muerte, con armas en la mano (runas) puede desestabilizar completamente la
triada demitirgica superior (Kether, Hokmah y Binah).

Retomando el analisis de lo dextrdgiro y lo levdgiro, también desde el lado hiperbdreo es
posible afrontar ambos aspectos, ya que las estrategias de los Siddhas y Viryas despiertos,
insertas en el contexto axioldgico de la superestructura, dentro de hechos culturales, o
como emergencia de hechos culturales autonomos controlados y regidos por los Siddhas,
denotan alli una expresion del Vril dextrdgira, proyectada en el tiempo. Por otra parte, la
cancion de A-mort de los Siddhas, procura despertar y orientar a los Viryas, para efectuar
una retroyeccion de la Minne hacia el Origen, en un movimiento claramente levogiro.

Asi, debe distinguirse entre lo dextragiro y lo levogiro, tanto demiiirgico como hiperboreo.

22



Y desde la perspectiva hiperbdrea luciferina, puede apreciarse como el simbolo del sol negro
esta conformado por 3 esvasticas levogiras o sinistrdgiras.

Reflexiones de la Sabiduria Hiperborea

El demiurgo ha «creado» el mundo organizando el despliegue de su propia substancia en una
expansion que dio lugar a todo este mundo fenoménico.

—Tal expansion acontecié desde un despliegue o giro dextrdgiro (proyectado hacia el futuro
entelequial).

—La creacion del fracasado hominido hacia su entelequia (del Pasu al Man), lo llevé a idear
otro plan.

—Tal plan era factible mutando la estructura psiquica del Pasu, para lo cual recibio la
asistencia de los «Siddhas traidores».

—Inicialmente los Siddhas, antes de separarse en dos grupos, entran a este mundo debido a
un llamado de atencidn respecto a lo que se proponia el demiurgo con su creacion.

—Mas entran, en forma cerrada, protegida, dando «la espalda» al mundo, lo que significa sin
proyectar sentido en lo fenoménico y manteniendo la focalizacion en su propia gnosis del Yo
absoluto.

—Esta condicion orientada y adversa al mundo demitrgico, fue explicada por Nimrod
mediante el modelo analdgico del «espiritu esfera».

—Desde esta condicion, el Vril era la propia pareja del Origen, la Dama hiperbdrea, runa
pura, que conformaba una unidad en la polaridad con el espiritu hiperboreo.

—Tras entrar a este mundo, los Siddhas, antes incluso de su division, adoptaron un medio
reptil para su manifestacion con el medio circundante, efectuando un relevamiento de toda
la obra del demiurgo. De alli el <hombre lagarto» y la «Mujer serpiente».

—Unos Siddhas convinieron con el plan del demiurgo en cuanto a modificar genéticamente
al Pasu, para llevar esta creacion a su entelequia, en un intento de recrear en un mundo de
formas, lo increado del incognoscible. Tales fueron los Siddhas traidores.

Otros Siddhas consideraron este proyecto una afrenta al Incognoscible y una aberracion, ya
que el mundo del espiritu no puede ser replicado.

—Mas, lo que motivd la indignacion de los Siddhas leales era que este plan podia efectuarse
utilizando Vril ajeno, de otros espiritus hiperbdreos.

El «Engafio» se consumo, buscando un flanco débil en el «Espiritu esfera». Ese punto fue el
espacio o tnica abertura por donde el Yo absoluto podia proyectar su mirada externamente
hacia Ella, su Dama del origen.

—Desde esa abertura, los Siddhas traidores desplegaron frente al espiritu esfera o Yo
absoluto, una imagen de Ella, que no obstante no era Ella. Tal era el simbolo del origen.

—El espiritu esfera creyendo ver a Ella, fue a su encuentro, con la consecuente exteriorizacion
de sus miradas gnosticas, que previamente convergian en el Yo absoluto, sintesis de todas
ellas. Surgio asi la reversion de las miradas gnosticas, exteriorizadas ahora en forma
divergente, trascendiendo el mundo de los entes finitos hacia «el polo infinito», deviniendo
asi el Yo infinito.

23



La estructura hostil o «de espalda» del espiritu esfera se mantuvo, con lo que también se
opuso a su propio Yo infinito exteriorizado, no advirtiendo la reversion.

El Yo infinito mantenia como obstaculo de su propio Yo absoluto el mundo demitirgico que se
interponia entre ambos, el mundo de Maya, la ilusion.

—Los Siddhas traidores se revistieron de cuerpos entelequiales de aspecto reptil, conocidos
como Manus y copularon con la entonces raza del hominido Pasu.

—En esa copula, mediante la pasion del Maithuna, plasmaron una imagen del origen del
espiritu hiperboreo en este mundo. Una imagen que ineludiblemente remitia a Ella, la pareja
del origen, denominada genéricamente Lilith.

Una de las miradas gnosticas del Yo infinito exteriorizado y confuso, advirtiendo el simbolo
del origen en la sangre del Past, la imagen de Ella, mird hacia alli, reflejandose, y deviniendo
en Yo perdido.

Tal el misterio de A-mort, el misterio del simbolo del origen, el misterio de Ella; y tal a razon
del odio del demiurgo a lo femenino, ya que podria hacer recuperar en la Minne nuevamente
el recuerdo de Ella.

—En el aislamiento del Yo del sujeto animico debe recuperarse el aspecto reptil, alojado y
oculto en el cerebro ancestral primordial, cerebro reptil o Arquicéfalo.

—La orientacidn desde el Yo aislado en el Arquémona Odal mediante la escalera caracol hacia
el punto Tau, el origen, o el primer tetrarque en que se reflejo el Yo perdido, implica que, en
ese origen, dada la imagen alli reflejada de Ella, remite al contexto venusino reptil, en que los
Siddhas se manifestaron tras entrar a este mundo.

—La escalera infinita desde el punto Tau (Origen o primer tetrarque) hacia el Selbst (el Si
mismo del Yo infinito, nucleado en la esfera Ehre de voluntad egdica) implica que el aspecto
reptil ha adquirido «alas» para acceder a esa instancia infinita. Ya no es solamente un hombre
lagarto, sino un caballero Dragon, un Siddha, como en el origen.

—Desde esa instancia, o bien el espiritu puede revertirse nuevamente a la normalidad, o
suscita mediante el Vril, la mutacion del microcosmos en cuerpo de Vraja, robando al
demiurgo su propia substancia, ahora devenida en cuerpo-estructura reptil, para la estancia
estratégica en este mundo (sangre fria, corazon de piedra, hostilidad esencial...)

El secreto del vampiro

El poder de la sangre del vampiro (descendiente legendario de Cain —hijo de la serpiente—
y Lilith —la mujer serpiente—) posee un poder transmutador, que se dice que quien haya
sido mordido por un vampiro (el beso de la serpiente) y luego beba de la propia sangre del
vampiro, se alquimiza tornandose al igual que el vampiro en un ser inmortal.

Esta condicion del vampiro de «muerto-viviente» implica un dominio o poder de la vida y la
muerte, cuyo referente mitico, simbolico y de culto, a lo largo del tiempo y en todas partes del
mundo, jsiempre ha sido la serpiente!

Ese mismo poder de transmutacion e inmortalidad se refleja en la mujer Kali, cuya capacidad
mistica la hace portadora de un elixir vivificante y restaurador en su propia jsangre
menstrual! Esto tiene también su correspondencia en antiguos cultos ofidicos de corte
tantrico y alquimico, en que la sacerdotisa era portadora de un Kalas transmutador, y por
tanto, la sangre que manaba de su cueva grialiana, un elixir capaz de transformar al iniciado

24



o0 adepto.

Deallilaasociacion simbolica entre la «rosa» o simbolo del drgano femenino, con la serpiente,
portando tanto «espinas como flores» o el veneno y sangre de la serpiente. Esta clase de mujer
es portadora de un veneno, que puede tanto ser mortifero para algunos, como tornarse en
antidoto y elixir para los mas afortunados. Y el «veneno» se halla precisamente en la sangre
menstrual.

Su sangre menstrual, llamada también “rocio de luna” en la alquimia, en ocasiones era
ingerida en una copa ritual, conla capacidad energética de transformar al adepto. Enla misma
conformacidn del vello pubico, entorno de la vagina como puerta de entrada al mundo de los
Dioses, se aprecian, en forma a veces un tanto velada, las formas de las runas del origen.

Dicha sangre de la mujer serpiente posee la capacidad de suscitar el despertar de la propia
serpiente ignea, asi como también, dado que es una sangre que en ese lapso confiere a la
mujer una condicion de infecunda, es sangre portadora de un signo de muerte, que, de ser
asimilado por el adepto, es capaz de producir un Caput niger, o un hijo de la muerte, lo que
equivale a un hombre de piedra.

De alli también el efecto petrificador que ocasiona la mujer serpiente cual Medusa,
petrificando y congelando la vida calida y suscitando en la memoria de sangre los argumentos
matriciales reptilianos del origen.

Su mirada petrifica, vislumbrandose en sus ojos el abismo oscuro insondable de la muerte.
Y su kalas menstrual es un tonico que simultineamente enfria la «sangre caliente» y mata la
vida calida, ala vez que despierta y vivifica el espiritu. Asi, puede apreciarse un secreto enlace
que vincula a Lilith, la serpiente, el vampirismo y el tantra alquimico, en una via conducente
ala transmutacion y liberacion del espiritu.

Tantra Kaula: La via humeda
— Primera parte —

La practica serpentina tantrica, que se retrotrae a los antiguos cultos de la serpiente atlantes,
es realizada entre el adepto y la «mujer Kali», conocida a veces como mujer Lilith.

El cabello suelto de la sacerdotisa, en forma de largos mechones que semejan a serpientes,
asi como la esencia o perfume alquimico-serpentino (kalas vegetal), propician el estimulo
necesario en el adepto, la shakti o poder serpentino que es transmitida desde la sacerdotisa,
que en esa instancia canaliza o encarna el poder oscuro de la Diosa serpiente, al adepto,
siempre en la posicion de Viparita rati, en que la mujer Kali se halla sobre el cuerpo del
iniciado.

A tal efecto la sacerdotisa realiza invocaciones en la lengua de la serpiente y puede ser
administrado al aspirante alos misterios serpentinos, un entedgeno o incluso elixir o brebaje,
que contenga entre otros componentes alquimicos, sangre menstrual de la sacerdotisa.

El adepto también pudo ser previamente ungido por la sacerdotisa, en ciertas zonas o puntos
del cuerpo, con «esencias serpentinas» o preparados alquimicos, también consagrados a la
Gran Serpiente.

Esta postura o posicidn en que la mujer Kali se halla sobre el iniciado, ademas de contravenir
el coito convencional, y por tanto ser prohibida por la tradicion religiosa convencional,
permite el empoderamiento a través de la shakti, asi como despertar o activar memorias

25



atavicas del origen, tanto respecto al principio femenino como conducto del poder serpentino
primordial, como el reflejo de la propia pareja original perdida.

El movimiento ondulante de la sacerdotisa sobre el cuerpo masculino es similar a la
ondulacion o movimiento en zig zag de la serpiente, a la vez que la serpiente falica penetra en
la gruta serpentina, o el nido de serpientes.

El proceso que esta practica genera es una movilizacion energética que serpentea a través de
los nadis o canales internos, asi como el movimiento del rio de sangre astral, que serpentea
ahora en sentido inverso, hacia el origen del gran antepasado. En las manifestaciones visibles
de este proceso, el cabello de la sacerdotisa es apreciado por el adepto como erizandose,
en una clara representacion de Medusa, siendo aqui las guedejas serpentinas del cabello,
representaciones de las runas, que permiten resignar el contexto axioldgico mayasico y
conectar con el lado trascendente del espiritu.

De igual modo estas runas también pueden expresar su poder, expresandose en el vello
pubico de la sacerdotisa, siendo aqui las «serpientes» guardianas de la gruta serpentina,
hallandose en el umbral de la vagina, puerta de entrada al mundo de los Dioses.

El iris en los ojos de la sacerdotisa presenta una como linea negra, dado que la pupila se
dilata en la proyeccidn de su shakti, y esta «linea negra» remite al registro lagarto de los
origenes, deviniendo posteriormente en «cuencas negras», auténticos portales de negrura
inmensurable que conducen al Infinito.

Con distintas variantes, este era el objetivo en algunos cultos gndstico-tantrico-ofitas, asi
como en la escuela tantrica Kaula, en que se procuraba transmutar al individuo, de «Shava»
o un «cadaver» en un Shiva, o Dios viviente.

Tantra Kaula: La via humeda
— Segunda parte —

En época de ancestrales cultos ofidicos, la sacerdotisa serpiente iniciadora activaba los
sentidos ocultos del adepto mediante la uncion alquimica con su propia sangre menstrual y
el contacto intimo.

Asi como antiguas razas de aspecto humanoide presentan extrafias anomalias como la
falta de pupilas en los ojos, similar a los reptiles, de igual modo las pupilas de los ojos de
la sacerdotisa parecia como si se adaptaran cambiando de forma, al proyectar desde su ojo
imagenes ofidicas del origen, que a su vez eran captadas a través del ojo del adepto, activando
asi su tercer ojo, percibiendo el ultra de las cosas. Este tercer ojo, vinculado directamente
al ajiia chakra frontal, todavia es visible en algunos reptiles como los lagartos Tuataras de
Nueva Zelanda, aunque con un propdsito y funcionalidad ya olvidado. Una increible mutacion
hizo derivar este ojo medial frontal en la glandula pineal...

También a veces se percibia formas espiraladas en movimiento en los ojos de la sacerdotisa y
el iniciado podia viajar a través de multiples dimensiones espacio-temporales.

Una forma serpentina en la estructura organica del oido comenzaba también a reverberar,
percibiendo asi aciisticamente sonidos de otros planos dimensionales. Y particularmente,
dado que la sangre menstrual de la sacerdotisa habia ungido la frente (activando la glandula
pineal) y otras zonas del cuerpo, esa sangre de la mujer serpiente activaba el recuerdo o
memoria de sangre del iniciado, pudiendo entonces entender la lengua de la serpiente.

26



El signo de la serpiente marcaba asi la frente del iniciado, que la sacerdotisa trazaba con su
sangre.

El contacto con el cuerpo de la mujer serpiente se traducia en el propio cuerpo como una
fuerza eléctrica reverberante, serpentina, recorriendo el cuerpo en todas sus extremidades.

Si a este punto la sacerdotisa mordia con sus colmillos ofidicos al adepto, este experimentaba
como un rapto mistico, sumiéndose en un estado de conciencia profundo y extradimensional.

La sacerdotisa era percibida como de piel escamosa, por momentos desprendiéndose
de alguna capa de piel, para relucir otra mas radiante debajo. Sus ojos adquirian un tono
verdoso, 0 negro como cuencas profundas al infinito, y una extrafia piedra esmeralda relucia
en su frente.

El propio ADN del adepto, en su forma de doble hélice o caduceo, activaba su parte oculta
referente a memorias y poder ofidico, con capacidades psiquicas mucho mas alla de lo
humano conocido en la actualidad.

En este viaje dimensional de conciencia la sacerdotisa a veces dejaba de percibirse como una
mujer y en su lugar se experimentaba una gran serpiente enroscada alrededor del cuerpo
que se deslizaba siseando y recorriendo todo el cuerpo del iniciado.

Por momentos apretandolo entre sus anillos, o lamiéndole, e incluso mordiéndole,
experimentando con cada mordida un nivel de trance mistico chamanico ofidico cada vez
mas profundo.

Enroscada a su alrededor, por momentos susurraba en su oido, fonemas en la lengua de la
serpiente incomprensibles para cualquier no iniciado ofidico, y asi los secretos y misterios
mas profundos le eran revelados.

Mas en otras instancias, se tornaba nuevamente una mujer, que se percibia en un tinel
espiralado, expresando una danza ondulante, con mudras ofidicos secretos, mudras que eran
expresiones de runas, revelando al iniciado en forma a la vez criptica y consciente, la salida
del laberinto de maya...

En medio de esta danza, se desprendia de un tul rojo transparente con muchos pliegues,
exactamente igual como una serpiente se desprende de su piel, que dejaban rastros de la
ruta o sendero oculto que debia seguirse.

Aunque este tipo de practicas dejo un rastro en la memoria colectiva bajo la denominacion
de «prostitucion sagrada», su sentido original ofidico se ha perdido o cubierto, y la propia
definicion de «prostituta sagrada» tampoco es entendida apropiadamente en la actualidad.

La sacerdotisa, como «prostituta sagrada» encarnaba a la Diosa serpiente durante el rito
sexual y como Diosa del adepto, era su Venus personal, o norte luciferino. En tal sentido,
«prostituta» remite etimoldgicamente no a prostituere como se dice habitualmente,
significando «exhibir o mostrar», sino que es un término latinizado derivado de Pro-Ishtar, o
«la que esta delante de Isthar» (Inanna, Ishtar, Astarte, Venus...)

En Babilonia recibian en cambio en la antigiiedad, en lengua acadia, el término Kadishtu.

De igual modo la Diosa romana Puta, que regia la poda de arboles, en relacion con un antiguo
culto agrario del mediterraneo, en su significado esotérico, esta poda era respecto a la
estructura ilusoria, que era podada o destruida, mediante los ritos sexuales serpentinos.

27



Antiguo legado reptil en la fisiologia humana

Los componentes o derivados de tipo reptil en la estructura bioldgica humana son mas
concretos y notorios de lo que se piensa.

Distintos rasgos bioldgicos, como la propia columna vertebral (cuya vértebra inferior del
hueso sacro es un derivado de lo que en el vientre materno era una cola de reptil), el saco
amniotico natal, el sistema de capas de la piel, asi como también el oido humano. Todos
aspectos compartidos con los reptiles.

Por lo que, pese a la teoria convencional del humano como descendiente o derivado de los
primates, toda la evidencia apunta mas bien a que los componentes esenciales en el homo
sapiens no surgieron de los primates sino de los reptiles.

Este es el famoso «eslabon perdido» que la antropologia y ciencia modernas dicen no hallar.
Se debe a que ocultan un origen reptil del ser humano.

El cientifico que mas cerca estuvo de aproximarse a esta verdad fue el neurobiologo Paul Mc
Lean, quien en los 60 elabord la teoria del cerebro triuno, o cerebro consistente en 3 partes,
la mas antigua de las cuales es el cerebro reptil. Esta estructura llamada cerebro reptil esta
conformada por el sistema reticular, los ganglios basales, el cerebelo, y el tallo cerebral.

Resulta de lo mas interesante como la propia estructura del oido es un derivado reptil. Asi,
observando los huesos y fibras nerviosas se advierte como los huesos yunque, estribo y
martillo del oido medio surgen del articular de la estructura dental de los reptiles, en tanto
el timpano devino del angular.

Algunos lagartos, como el tuatara de Nueva Zelanda, presentan todavia un ojo medial frontal,
que luego es cubierto en el transcurso del tiempo. En el caso del cerebro humano, también se
advierte ese tercer 0jo, que ha devenido en la glandula pineal a partir de la que se obtienen la
mayoria de las experiencias misticas.

Esta funcion del tercer ojo engloba 3 componentes: La glandula pineal, la pituitaria, y el
talamo, ubicado en el medio de ambas.

Este talamo, tiene una forma similar a un huevo o también un ojo (de alli justamente su
asociacion con el tercer ojo) y funciona como una valvula o filtro de informacion que llega al
cerebro, priorizando cierta informacion que se mantiene en el plano consciente y relegando
el resto al inconsciente. Mas, si fuera posible en los ciclos oscilatorios del talamo, sintonizar
con el punto neutro, se produciria entonces una sincronizacion tanto del consciente como el
subconsciente, 0 ambos hemisferios cerebrales.

De alli que el talamo es clave en cuanto a la experiencia mistica en que armoniza tanto a
la pineal como a la pituitaria, a cada lado de este huevo talamico y justamente una de las
definiciones de talamo, o thalamus, es «dormitorio» o «lecho nupcial», sugiriendo asi la
fusidn de los principios masculino y femenino (representados respectivamente por la pineal
y la pituitaria) y sincronizacion de ambos hemisferios del cerebro (las dos alas del caduceo).

Esta es la razon de porque en el arte alquimico aparecen tantas pinturas y representaciones
de union sexual entre hombre y mujer, representando precisamente este proceso.

La espina dorsal a través de la cual se dice asciende esta poderosa shakti reptiloide mediante
los conductos de Ida y Pingala (como las dos serpientes enroscadas en el caduceo), incide
mediante estos dos polos energético-serpentinos en la pituitaria y la pineal. Mas en su
ascenso, ambos polos convergen luego sincronizados en el tercer conducto, o0 Shushumna
(la vara central del caduceo), que comunica con el tallo cerebral (cerebro reptil) culminando

28



en el talamo, o «huevo» dentro del cerebro, que es «fecundado» y activado por este flujo, de
un modo similar a como los espermatozoides arriban al dvulo para fecundarlo. Cabe acotar
que, en el caso de los iniciados luciferinos, el despliegue, ascenso y plena manifestacion del
poder reptil, asume las caracteristicas o aspecto de un lagarto, que es después de todo («una
serpiente con patas»), un aspecto ofidico mas completo.

Recordemos la maldicion demiurgica a la serpiente, que en adelante deberia arrastrarse
y reptar... Lo cual implica y alude a una condicion reptil mas compleja, con miembros
para desplazarse (como el lagarto) e incluso quiza alas (como Quetzalcoatl, «la serpiente
emplumaday).

Este poder serpentino-ofidico, esta asociado aqui con la espina dorsal y el canal Shushumna,
el tallo cerebral y el tilamo; que aqui representa la cabeza del ofidio en el cerebro.

En el lenguaje de los mitos, este poder ha sido aludido por ejemplo con la espada Excalibur
de la saga artiirica, etc.

Se dice que el hueso sacro o cdccix, en la base de la columna, es la fuente o base de esta
energia, que yace dormida como una serpiente enroscada. Y asi, desde el hueso sacro en
ascenso, las primeras 8 vertebras representan aqui la cola de la serpiente.

Paraddjicamente también si lo vemos al revés, la propia columna se ve como una serpiente, y
el coccix semeja la cabeza.

Todo esto sugiere y remarca que el poder serpentino tiene su marca o impronta en la propia
biologia humana, como un legado oculto que se ha perdido o permanece dormido en la
mayoria.

En el caso de los faraones egipcios, la serpiente Ureo en la corona, sugeria que la vision
mistica asociada al tercer ojo (pituitaria, pineal y talamo) estaba activada.

La propiaubicacion delaserpiente Ureo extendiéndose desde la frente, indica una correlacion
con la glandula pineal.

Por otra parte, en el arte egipcio la representacion del ojo de Horus parece exactamente ser
un diagrama de donde se halla la pineal.

En ocasiones la corona portaba dos serpientes, que se dicen representaban el alto y bajo
Egipto. Mas en términos esotéricos eran representativas de Ida y Pingala, asi como de ambos
hemisferios del cerebro y también la glandulas pineal y pituitaria.

El talamo visto desde arriba semeja también un escarabajo y asi ha sido representado por
los antiguos egipcios, siendo sus dos alas los l10bulos temporales del cerebro. El escarabajo,
o Khepri, era para los egipcios un simbolo de inmortalidad y renacimiento, todo lo cual esta
conectado.

También puede establecerse el paralelo con otra tradicion mitica, como la del manzano
dorado de las Hespérides que conferia la inmortalidad.

Asi, en el arbol espinal, estos 3 componentes ya mencionados (pineal, pituitaria y talamo)
serian el fruto del arbol, o las «manzanas doradas», que se dice tenian como guardian a
la serpiente-dragon Ladon. Y del mismo modo, en cierto nivel de significado, los cabellos
serpentinos de la Gorgona son también extensiones del cerebro reptil en su plena activacion.

Bajo esta perspectiva se comprende mucho mejor el significado de antiguas representaciones
similares en culturas distanciadas entre si, como por ejemplo el egipcio Osiris o la Diosa
azteca Chalchiutlicue sosteniendo un cono de pino.

Este cono o pifia que siempre aparece es indicativo de la glandula pineal.
29



Los misterios serpentinos del Edén

El mensaje de la serpiente iniciadora del Edén es inaudible e incomprensible para quien no
sea un seguidor de la serpiente. Como un susurro sibilante, Ssssss, el secreto, que a su vez
fue preservado y transmitido en forma oculta por los Ophitas, manteniendo justamente la
consigna «del secreto en susurro de la serpiente».

Aunque no hay ninguna referencia en el texto que el fruto prohibido fuese una manzana,
tal vez esta tradicion se base en el mito del manzano de la inmortalidad de las Hespérides,
guardado también por una serpiente, de nombre Ladon.

Enelmencionado mito delas Hespérides, la serpiente Ladon custodia las «manzanas doradas»
de la inmortalidad, hasta que Hércules vence a Ladon y se apodera de estas frutas misticas.

Se dice que Hércules habia obtenido la informacion de estas manzanas doradas de Prometeo,
héroe luciferino, conocido por robar el «fuego» (el conocimiento oculto) a los Dioses para
darlo a la humanidad.

Retomando la cuestion del fruto prohibido como una «manzana», se aprecia que, en la
traduccion del texto biblico al latin, se hizo un juego de palabras, en que «malus» significa
tanto malo como manzana, identificando de ese modo el fruto prohibido como una manzana.

Aunque muchos opinan que fue un error de traduccion, podria bien ser un guifio o alusion
velada a cierto secreto ofidico en relacion con la «manzana», el mismo significado que
seguramente encriptaba el mito de las Hespérides.

Segiin algunos, esa «manzana» seria en realidad una alusion criptica a la seta psicoactiva
amanita muscaria, de color rojizo con manchas blancas, tal como se puede apreciar en un
fresco de la capilla de Plaincourault en Francia, donde el fruto que la serpiente ofrece a Eva
es justamente una seta de amanita muscaria.

Remitimos a la excelente investigacion del etnomicologo Gordon Wasson al respecto.

Estos enteogenos, sea en forma de setas, hongos, o plantas psicoactivas, han sido utilizados
desde tiempos remotos tanto por los chamanes, como en los cultos de los misterios (Eleusis,
Dioniso, Delfos, etc.) para acceder a los misterios ofidicos o secretos de la serpiente.

El vinculo o asociacion de la «manzana» como fruto prohibido y la serpiente, posee multiples
niveles de significado.

Como trasfondo mitico-folcldrico debe saberse que ademas de la tradicion griega del jardin
de las Hespérides, se hallan otras tradiciones, como la china, y también la eslava, donde
aparece un manzano que confiere la inmortalidad, custodiado por una serpiente o dragon.
También diferentes tradiciones, sea la mesopotamica con el arbol de la vida, o el Yggdrassil
nordico, en donde un arbol guarda el acceso a la sabiduria e inmortalidad.

En términos esotéricos sabemos que la energia serpentina (serpiente o lagarto segun el
contexto en que sea trabajada) se halla enroscada en el primer chakra, el cual es representado
de color rojo y asociado a la tierra. (notemos el paralelo con la manzana).

En este nivel oblicuo y profundo de significado del mito, la propia espina dorsal es vista como
un arbol, por lo que el fruto debe hallarse necesariamente en la copa del arbol. Y en este
caso, el fruto del arbol vertebral, ubicado en el craneo (o copa del arbol) serian las glandulas
pituitaria, pineal y el talamo, siendo estas las <manzanas doradas» de que Hércules se apropid
luego de detener la corriente alterna de las energias serpentinas («Ladon») que circulan a
modo de caduceo por la columna vertebral.

30



Estas glandulas se hallan asociadas a los chakras superiores, los cuales permiten «abrir los
ojos» y acceder al conocimiento, parafraseando a la serpiente.

Asimismo, el color rojo también es el de la sangre, y dado que fue la mujer, Eva, quien ofrece
este fruto a Adan, se entiende que aqui estamos hablando de sangre menstrual, que es
ofrecida como elixir alquimico.

En el mito de Adan y Eva, se entiende que Eva pudo escuchar a la serpiente debido a que ella
misma portaba la esencia serpentina. Esto queda reflejado en su propio nombre, donde el
nombre Havah es extensivo tanto a madre, viviente, como serpiente.

(Hevyah, raiz del nombre Eva, significa serpiente hembra).

Eltérmino arabe para serpiente, de las mismas raices etimoldgicas, Heyyah, significa también
ensefiar o mostrar...

De modo que el «fruto rojo» ofrecido aqui a Adan a instancias de la serpiente, se trata entonces
de sangre menstrual de la mujer serpiente.

Ahora bien, examinemos las palabras y respuesta de la serpiente, cuando inicialmente Eva se
niega a comer del fruto prohibido, considerando que si lo hacia iba a morir.

Fueron exactamente 5 sentencias que respondid la serpiente:
1. No, no moriras

2. Pero Dios sabe que el dia que lo pruebes,

3. Tus ojos se abriran,

4.Y seran como dioses,

5. Conociendo el bien y el mal.

Segtin el propio texto biblico, Adan no muri6 luego de comer este fruto, sino que vivio 930
afos... Es decir que la serpiente estaba diciendo la verdad.

La respuesta colérica del Dios biblico, cuando expulsa luego a Adan y Eva del paraiso fue:
«Y dijo Jehova Dios: He aqui el hombre es como uno de nosotros, sabiendo el bien y el mal;
ahora, pues, que no alargue su mano, y tome también del arbol de la vida, y coma, y viva para
siempre.» (Gn. 3.22)

De modo que Adan y Eva no murieron tras comer el fruto prohibido, y sus ojos se abrieron
adquiriendo conocimiento, tal y cual habia anunciado la serpiente.

Y se aprecia por otra parte la tiranica medida del Dios biblico, en cuanto que no fuera que
ellos ademas del conocimiento pudieran lograr la jinmortalidad!

Ahora bien, si tomamos una manzana, y la partimos por la mitad, se pueden observar sus
semillas dispuestas exactamente como una estrella de 5 puntas. Una vez mas, un simbolismo
velado tras esta tradicion de la manzana, alusivo a las 5 sentencias de la serpiente.

El punto interesante aqui es que esta forma de pentagrama es precisamente la orbita estelar
de Venus cada 8 aiios. (Y recordemos el simbolo de la estrella de ocho puntas de la Diosa
Ishtar o Inanna, Astarte, etc.).

Esta conexion simbolica de la manzana con Venus, la hace simbolo del fruto luciferino.

iY este mismo acto de «partir» esta asociado con el caos! El término caos, en griego Chaos o
Khaos deriva del verbo khaino o la variante khasko («abrir», o «abrir la mitad» y también:
«abrirlaboca, las fauces o el pico») significando justamente el caos como fuerza de separacion

31



(tan necesaria para la propia individuacion).

Y tiene suimagen en un pajaro que abre su pico, o una serpiente abriendo su boca exponiendo
sus colmillos, donde se aprecia su lengua bifurcada jNuevamente la division! Asi, el comer de
este fruto prohibido, permite la fragmentacion de la esencia o alma demitirgica, en aras de
acceder a los misterios ofidicos, y la liberacion del espiritu.

La piel de la Serpiente

La piel muada de la serpiente ha sido desde antafio, y en diversas culturas, simbolo de
renacimiento, inmortalidad, renovacion, transformacion, y transmutacion.

También ha sido utilizada, por su propio misticismo, en practicas ritualisticas de magia, y
necromancia.

Unatradicion oculta o «subterranea» refiere que, enlahistoria del edén, la primera vestimenta
que llevaron Adan y Eva luego de ser expulsados del paraiso era precisamente confeccionada
de la piel mudada de aquella antigua serpiente que les habia ofrecido el fruto prohibido.

Utilizando esta piel como atuendo, Adan tenia la apariencia de un hombre reptil, asi como el
aroma de la serpiente primordial, su brillo, y habilidades.

Se dice que esta serpiente habia deambulado previamente por todas las regiones del edén,
absorbiendo en su piel toda clase de aromas, a la vez que impregnando alli su esencia ofidica.
Lo que en términos gndsticos significa que la serpiente aprehendid o abarcé en si misma toda
la compleja trama arquetipica en su estado potencial (en el edén), a la vez que «sembro» o
depositd en estos «campos» la semilla luciferina, que permitiria luego hallar la clave perdida
para trascender todo este despliegue arquetipico.

Ademas, esta nueva vestimenta les daba a Adan y Eva una condicidn invulnerable, frente a la
cual nadie podia amenazarles.

Adan legé su atuendo ofidico a su hijo Cain, que, protegido por el manto serpentino, nadie se
atrevio nunca a vengar la muerte de su hermano Abel.

Lilith se sintid fascinada cuando se encontro con Cain, debido a su apariencia serpentina, y
los aromas que emanaban de él.

De Cain la tiinica de serpiente pasé a Lamec, padre de Tubalcain, y asi también llego
eventualmente al rey Nimrod, quien hizo edificar la torre de Babel.

Es notorio también que el término Babel puede derivar o enlazar con Ob-el, 0 el Dios serpiente.

La torre de Babel, a modo de los Ziggurats babilonios, fue construida siguiendo un patron en
forma espiralada, y las tradiciones gndsticas refieren que hubo sacerdotisas, que, portando
brazaletes y tobilleras serpentinas, canalizaron el flujo de las corrientes teliricas, para
establecer el punto exacto de edificacion de la torre.

Retomando el tema inicial de la tinica de piel de serpiente, podemos apreciar que todos los
personajes polémicos, o que fueron en alguna instancia en direccion contraria a las directivas
del demiurgo biblico, portaron el manto ofidico.

Desde Adan y su rebelion inicial, luego Cain, Lamec y Tubalcain, y el rey Nimrod, quien
procurd «tomar el cielo por asalto» construyendo la torre de Babel.

Esto marca justamente la contraposicion entre el sendero de mano izquierda y el sendero de
mano derecha.

32



Entanto los profetas biblicos, santos dela iglesia, etc., procuran obtener un «cuerpo luminoso»
o «cuerpo de gloria» y la «vestimenta de justicia, etc., el adepto del sendero izquierdo busca
revestirse, a partir de practicas oscuras, con el atuendo de la serpiente, para asi acceder no al
edén, sino a su lado inverso y oscuro, y reclamar de ese modo «Soy serpiente».

El tio Kurt y los Ofitas

El episodio narrado en «El Misterio de Belicena Villca», del secuestro de tio Kurt por los Ofitas,
durante su nifiez en Egipto, contiene algunos indicios ocultos que resulta oportuno develar y
poner de manifiesto.

Es recomendable releer nuevamente el relato, que aqui se reproduce, para asi apreciar los
comentarios luego expuestos.

«Las cosas sucedieron asi: mis padres habian viajado hasta EI Cairo —el Ingenio familiar dista
unos kilometros de esta ciudad— con el objeto de hacer compras.

Mientras Mamad se entretenia en las vastas dependencias de la Tienda Inglesa Yo, dvido de
travesuras, me fui deslizando con mucho disimulo hacia la calle. Un momento después corria a
varias cuadras de la Tienda atraido inocentemente por el bullicio del “Mercado Negro’, barrio
laberintico de miserables puestos callejeros y refugio sequro de mendigos y delincuentes de
poca monta.

Ese dia la marea humana era densa por las callejuelas estrechas en las que la distancia
entre dos puestos de ventas apenas dejaba un pasillo al trdnsito peatonal. Alfareria, frutas,
alfombras, animales, de todo lo imaginable se vendia alli y ante cada mercaderia se detenian
mis ojos curiosos. No tenia miedo pues no me habia alejado mucho y seria fdcil volver o que me
hallara Mama.

Siguiendo una callejuela fui a dar a una amplia plaza empedrada, con fuente de surtidor, en
la que desembocaban infinidad de calles y callejuelas que sélo el irregular trazado de esos
Barrios de El Cairo puede justificar. Estaban alli cientos de vendedores, vagos, pordioseros y
mujeres con el rostro cubierto por el chador, que recogian agua en cantaros de barro cocido.

Me acerqué a la fuente tratando de orientarme, sin reparar en un grupo de drabes que
rodeaban cantando a un encantador de serpientes. Este espectdculo es muy comtin en Egipto
por lo que no me hubiera llamado la atencién, a no ser por el hecho inusual de que, al verme, los
drabes fueron bajando el tono del canto hasta callar por completo. Al principio no me percaté
de esto pues el encantador continuaba tocando la flauta en tanto los ojos verdes de la cobra,
hipnotizada por la miisica, parecian mirarme sélo a mi. De pronto el flautista se sumo también
al grupo de silenciosos drabes y Yo, comprendiendo que algo anormal ocurria, uno tras otro
daba prudentes pasos atrds.

EI hechizo se rompid cuando uno de ellos, dando un alarido espantoso, grité en drabe: —;El
Signo!— mientras me seiialaba torpemente. Fue como una seiial. Todos a la vez gritaban
exaltados y corrian hacia mi con la descubierta intencién de capturarme.

Se produjo un terrible revuelo pues siendo Yo un nifio, corria entre la muchedumbre con mayor
velocidad, en tanto que mis perseguidores se veian entorpecidos por diversos obstdculos,
los que eliminaban por el expeditivo sistema de arrojar al suelo cuanto se les cruzara en sus
caminos. Por suerte era grande el gentio y muchos testigos del episodio pudieron informar
luego a la Policia.

La persecucion no duré mucho pues el fanatismo frenético que animaba a aquellos hombres

33



multiplicaba sus fuerzas, en tanto que las mias se consumian rdpidamente.

Inicialmente tomé por una calle pletorica de mercaderes, escapando en sentido contrario al
empleado para llegar a la plaza, pero a las pocas cuadras, intentando esquivar una multitud
de vendedores y clientes, me introduje en un callejon. Este no era recto, sino que sequia
estrechdndose cada vez mds, hasta convertirse en un camino de un metro de ancho entre las
paredes de dos Barrios que habian avanzado desde direcciones distintas, sin respetar la calle.

A medida que corria, el callejon parecia mds limpio de obstdculos y, por consiguiente, mis
perseguidores ganaron terreno, hasta que una piedra saliente del desparejo suelo me hizo
rodar derrotado. Inmediatamente fui rodeado por los excitados drabes que no tardaron un
instante en envolverme con una de sus capas y cargarme aprisionado entre poderosos brazos.
La impresion fue grande y desagradable y, por mds que gritaba y lloraba, nada parecia afectar
a mis captores que corrian ahora, mds rdapido que antes.

Un rato después llegamos a destino. Aunque Yo no podia ver, entendia perfectamente el drabe y
comprendi entonces que los fandticos llamaban a grandes voces a alguien a quien denominaban
Maestro Naaseno.

Al fin me liberaron del envoltorio en capuchon que me cegaba, depositdndome sobre un suave
almohadon de seda, de regular tamafio. Cuando acostumbré la vista a la penumbra del lugar,
comprobé que estaba en una amplia estancia, tenuemente iluminada con ldmparas de aceite.
El piso, cubierto de ricas alfombras y almohadones, contaba con la presencia de una docena de
hombres arrodillados, con la frente en el suelo, los que de tanto en tanto levantaban la vista
hacia miy luego, juntando las manos sobre sus cabezas, elevaban sus ojos extraviados hacia el
cielo clamando ;Ophis! ;Ophis!

Por supuesto que todo esto me atemorizo pues, aunque no habia sufrido daiio, el recuerdo de
mis padres, y el hecho de estar prisionero, me producian una gran congoja.

Sentado en el almohadan, rodeado de tantos hombres, era imposible pensar en fugar y esta
certeza me arrancaba dolorosos sollozos. De pronto, una voz bondadosa broté a mis espaldas
trayendo momentdnea esperanza y consuelo a mis sufrimientos. Me di vuelta y vi que un
anciano de barba blanca, tocado con turbante, se llegaba hacia mi.

—No temas hijo, —dijo en drabe el anciano a quien llamaban Naaseno— nadie te hard dario
aqui. Tii eres un enviado del Dios Serpiente, Ophis-Liicifer a quien nosotros servimos. Lo prueba
el Signo que traes marcado para Su Gloria.

Me indico en gesto afectuoso que permitiera ser tomado en brazos por él, para poder asi
“enseiiarme la imagen de Dios’. Realmente estaba necesitando un trato afectuoso pues
aquellos fandticos no reparaban en que Yo era un nifio. Abracé al anciano y éste echd a andar
hasta un extremo de la sala —que resultd ser un sétano— adonde se elevaba una columna en
cuyo pedestal brillaba una pequeiia escultura de piedra muy pulida. Tenia la forma de una
cobra alzada sobre si misma con ojos refulgentes, debido quizd a la incrustacion de piedras de
un verde mds intenso. La imagen me fascind y la hubiese tocado si el anciano no retrocede a
tiempo.

—Te ha gustado la imagen de Dios, “pequeiio enviado”? —dijo el Maestro.
—Si —respondi sin saber por qué.

—Tti tienes derecho a poseer la joya de la Orden —continud el Maestro mientras hurgaba en
una bolsita de fino cuero que llevaba colgada al cuello.

—Aqui estd! —exclamo el Maestro Naaseno— Es la imagen consagrada del Dios Serpiente.

34



Para obtenerla los hombres pasan duras pruebas que a veces les llevan toda la vida. Tii en
cambio no necesitas pasar ninguna prueba porque eres portador del signo.

Con un afilado pufial que extrajo del cinto, corté un cordon verde de un manojo que colgaba
en la pared y, ensartando la réplica de plata en un lazo, la colocé en mi cuello. A continuacion,
me mird a los ojos, de una forma tan intensa que no he podido olvidarlo nunca. Tampoco
olvidé sus palabras, las que pronuncié con voz muy fuerte, ritualmente. Me tenia agarrado con
su brazo izquierdo y me elevaba para que fuese visto por todos, mientras con el indice de la
mano derecha seiialaba al Dios Serpiente. Dijo esto: —Iniciados de la Serpiente Liberadora!
jSeguidores de la Serpiente de Luz Increada! jAdoradores de la Serpiente Vengadora! jHe aqui
al Portador del Signo del Origen! ;Al que puede comprender con Su Signo a la Serpiente; al
que puede obtener la Mds Alta Sabiduria que le es dado conocer al Hombre de Barro! En el
interior de este nifio Divino, en el seno del Espiritu eterno, estd presente la Seiial del Enemigo
del Creador y de la Creacidn, el Simbolo del Origen de nuestro Dios y de todos los Espiritus
prisioneros de la Materia. Y ese Simbolo del Origen se ha manifestado en el Signo que nosotros,
y nadie mds, hemos sido capaces de ver: jniiio Divino; él podrd comprender a la Serpiente desde
adentro! jpero nosotros, gracias a €, a su Signo liberador, la hemos comprendido afuera, y ya
nada podra detenernos!

—Si, Si {Ya podemos partir! —gritaban a coro los desenfrenados Iniciados Ofitas.

Pasaron los minutos y todo se fue calmando en el refugio de la Orden Ofita. Los drabes estaban
entregados a alguna clase de preparativo, y Yo, entusiasmado con el serpentino obsequio y
tranquilizado por el buen trato del Maestro Naaseno, no desconfié cuando éste me acercé un
vaso de refrescante menta. Pocos minutos después caia presa de profundo sopor, seqguramente
a causa de un narcdtico echado en la bebida.

Cuando desperté estaba con mis padres, en el Sanatorio Britdnico de El Cairo, junto a un médico,
de blanco guardapolvo, que trataba intitilmente de convencerlos de que Yo simplemente dormia.

Con el paso de los aiios, fui reconstruyendo las acciones que llevaron a mi liberacion. Al parecer
el jefe de Policia se movié rapidamente, temiendo que el secuestro de un miembro de la rica e
influyente familia Von Siibermann, concluyera con una purga en el Departamento de Policia
cuya cabeza —seria la primera en rodar— era él. Por intermedio de confidentes, mendigos,
vagos o simples testigos, se enteraron sin lugar a dudas que los autores del secuestro eran los
fandticos miembros de la milenaria Orden gndstica “Ofita’, considerados como inofensivos e
incluso muy sabios.

Esto desconcerté en un comienzo a los policias, que no alcanzaban a vislumbrar el movil
del secuestro, pero, siguiendo algunas pistas, llegaron a la casa del Maestro Naaseno. Los
drabes, en la euforia por transportarme hasta alli, se habian comportado imprudentemente,
penetrando todos juntos en medio de gritos y exclamaciones. Un mendigo, testigo presencial de
la extrafia procesion, tan deseoso de ganar la recompensa que mi familia habia ofrecido, como
de evitar las porras policiales, dio los datos de la casa donde entraron los raptores. Esta fue
rodeada por las autoridades, pero, como nadie respondia a los llamados, se procedié a forzar
la puerta, encontrandose con una humilde vivienda, totalmente vacia de gente. Luego de una
prolija inspeccion, se descubrid, disimulada bajo una alfombra, la puerta trampa que conducia,
mediante una mohosa escalera de piedra, al soterrado templo del Dios Serpiente.

Un espectdculo macabro sorprendid a los presentes pues, tendido sobre un almohadon de seda,
yacia mi cuerpo exanime rodeado de caddveres con expresion convulsa que, como tiltimo gesto,
dirigian los rigidos brazos hacia mi.

Todos los secuestradores habian muerto con veneno de cobra. El Maestro Naaseno y el idolo se

35



habian esfumado.

La impresion que recibieron los recién llegados fue muy mala pues pensaron que Yo también
estaba muerto, pero salieron de inmediato de su errory fui transportado al Sanatorio Britdnico
junto con mis padres.

Aiin conservaba colgada del cuello la serpiente de plata, siendo ésta guardada celosamente
por Papd, aunque a veces, afios después, me la solia mostrar cuando recorddbamos aquella
aventura.

En aquel momento, mientras escuchaba a Papd y Rudolph Hess hablar de los Ofitas, todos estos
sucesos se agolpaban en mi mente.»

Procedamos entonces a develar algunos aspectos ocultos, a la luz de la gnosis ofidica
hiperborea.

En su deambular por las calles del Cairo, Kurt arriba a una plaza empedrada, con fuente de
surtidor, rodeada de la convergencia de multiples callejuelas, lo que en términos gndsticos
induce la idea/imagen de un sitio fortificado o sostenido en su configuracion por la piedra,
a la vez que una plaza liberada, en medio del laberinto, y en la cual se halla precisamente el
centro gndstico referente del origen, representado por el carismatico grupo gnostico de los
Ofitas.

Los arabes ofitas se hallan rodeando al conductor del grupo, el maestro Naaseno, que encarna
aqui la figura del lider carismatico. La dimanacion de esa mistica se halla sustentada en el
vinculo acausal y sincronistico con la serpiente alli presente, que representa a Lucifer.

La serpiente «parece estar encantada», al son de la flauta, mas en realidad se trata de un
contacto carismatico reciproco entre el maestro Naaseno y la Serpiente/Lucifer, del que
participan los demas iniciados del grupo ofita.

De algiin modo, en ese contexto iniciatico, se advierte la poderosa presencia cercana de Kurt,
por su proyeccion del signo del origen, que se manifiesta simplemente por su presencia.

Tanto la serpiente, como los ofitas y su maestro Naaseno, todos, participando del mismo
encuadre mistico, perciben la presencia de Kurt.

Es asi como el signo del origen, exteriorizado y captado por los ofitas, indujo en estos
seguidores de la serpiente una comprension nooldgica de la serpiente, e indicando el sendero
de retorno al Origen.

La descripcion de la cobra, de ojos verdes como esmeraldas, transmite y suscita asimismo la
imagen luciferina y venusina del rayo verde.

Esa es de igual modo la descripcion posteriormente de la escultura de la serpiente ubicada en
el pedestal de una columna, que llamara la atencion del nifio Kurt, y la joya de la orden que
el maestro Naaseno le obsequia.

La escultura es una serpiente alzada, es decir despierta y desplegada en todo su potencial.
La columna sobre la que se halla, es la voluntad nooldgica del Yo, sostenida durante su
permanencia en este mundo desde la sangre fria del reptil.

Y también resulta notorio el trayecto de Kurt, habiendo sido llevado encapuchado, es decir
a oscuras, a aquel recinto subterraneo en penumbras. Es decir, tras haber «transitado el
sendero oscuro subterraneo descendente» (la «<mohosa escalera de piedra»), y luego la
extrafia «luminosidad» o resplandor que en ese contexto llama su atencidn, la cual procede
del verdoso fulgor de las esmeraldas de los ojos de la escultura de la cobra.

36



Aparecen aqui combinadas en forma velada alusiones al sol negro y el rayo verde.

El término «Ophis», el cual claman los ofitas, asi como la mencion de Ophis Lucifer,
remite por un lado a la raiz «ophi» de donde deriva ofidio, y por otro lado Ophis contiene
etimologicamente el mismo significado que Sophia (nombre traducido comiinmente como
sabiduria), que deriva justamente de Is Ophi o «Luz de la serpiente», connotando aqui el
aspecto iniciatico, revelador y gndstico de la sabiduria, que ha tenido siempre como emblema
y referente a la serpiente: Lucifer por otro lado, como es bien sabido deriva de Lux Fer, o «El
portador de la luz». La luz aqui referida no es la luz demitirgica o la luz de este mundo, sino la
luz del conocimiento prohibido, 1a luz de la gnosis, la luz oscura.

Asi bajo el apelativo de Ophis Lucifer se evocan los aspectos iniciaticos de la gnosis, y su
medio de manifestacion arcaico, la serpiente.

Las sabias palabras que el maestro ofita enuncia, tales «como iniciados de la Serpiente
liberadora», «Seguidores de la Serpiente de Luz increada», y «<Adoradores de la serpiente
vengadora», denotan claramente los aspectos de radiacion luciferina o «luz increada»
(percibida en este mundo como oscuridad insondable), gnosis liberadora, y el aspecto ofidico
luciferino hiperbdreo en contraposicion esencial al demiurgo creador y su creacion.

El término «Naaseno» con que se designa al maestro de los Ofitas, alude a un grupo gnostico
ofita, conocido como los Naasenos. Si bien algunos han interpretado tal nombre como
derivado de Naas o serpiente (muy similar al significado de Ofita), otros han dado la acepcion
como derivada del griego Naos, o templo, sefialando asi los sitios de reunidn, santuarios o
templos y tradiciones mistéricas, que en la antigiiedad eran guardianes de los secretos de la
serpiente e iniciadores en sus misterios. Se puede decir que uno de estos sitios en la época
actual, era aquel templo subterraneo del Dios Serpiente.

Una de las concepciones que los gndsticos Naasenos manejaban en su conocimiento del
designio de la serpiente, era la de la serpiente como «la sustancia humeda», que tras todos
los objetos y fendmenos se halla oculta como elemento de cohesion.

Asoma aqui la indicacion que los Naasenos ofitas tenian asimismo un conocimiento de la
alquimia. Y aqui es donde aparece el vinculo con la parte final del relato.

Habiendo percibido en Kurt el simbolo del origen externamente, aquellos ofitas decidieron
partir de este mundo hacia el Origen.

Es sabido que muchos gndsticos participaban en extrafios ritos, en que era utilizado el
veneno de serpiente, sea mediante una infusion alquimica debidamente preparada, o incluso
pruebas iniciaticas en que el iniciado era efectivamente mordido por una serpiente. Y en el
caso de aquellos arabes ofitas, es evidente que la utilizacion del veneno de cobra, fue aplicada
para abandonar definitivamente este mundo, orientados ahora al Origen.

Mas en el caso del nifio Kurt, se dice alli que estaba «dormido», habiendo tomado una infusion
de «menta» que le habia dado el maestro Naaseno.

Recordemos por otra parte que cuando fueron encontrados los cuerpos de los ofitas, yacian
todos con los brazos extendidos hacia Kurt.

Es decir, aqui se extrae otro aspecto oculto. Y es que aquel brebaje que tomara Kurt era un
preparado o elixir serpentino, con propiedades psicoactivas, que debid trasladar a Kurt en
plano astral, para desde alli, portando el signo del origen, mantener el norte luciferino de
aquellos ofitas hacia el origen. Experiencia que luego al recobrar el sentido, Kurt en ese
entonces no recordaria hasta tiempo después.

37



Comentarios sobre:
«La Religion Prohibida», de Herrou Aragon.

En su libro La religion prohibida, el profesor José Maria Herrou Aragon, comenta lo siguiente
en el capitulo La serpiente de la salvacion:

«Este dios creador los ha creado a Adan y Eva incapaces de distinguir entre el bien y el mal,
entre el reino de lo increado y el reino de lo creado. También los cred ignorantes de su origen
y su destino.

(Por qué los habia creado asi? Segiin la Gnosis, no queria el creador que los hombres
conocieran su verdadero origen. Este mundo ha sido creado contra la voluntad del Dios
Incognoscible y el creador no quiere que los hombres sepan esas cosas. No quiere que se
den cuenta en qué situacion Espiritual se hallan, quiénes son, para qué han sido creados.
Quiere que permanezcan en la ignorancia. Por eso les prohibié comer el fruto del arbol del
conocimiento. Porque “se abririan sus ojos”, despertarian y se percatarian de quiénes son y
de donde vienen, en qué situacion estan y qué deben hacer. Advertirian que el Edén no era un
paraiso, sino todo lo contrario.

En la descripcion que hace el Padre Leon Meurin en su libro “La franc-magonnerie”, cuando
comenta las interpretaciones Gnosticas sobre el paraiso terrenal y la Serpiente del Génesis,
se encuentran estas ideas: Jehova no quiere que el hombre conozca su origen y su alto destino.
Le ha prohibido todo contacto con el mundo superior. Quiere que el hombre lo refleje a él, al
creador y no al Dios Supremo.»

Se comprende claramente que el conocimiento del «bien y el mal», en este contexto aludido
del Edén, se refiere al conocimiento que permite por un lado trascender la relatividad dual
del bien y el mal de este mundo, a la vez que se comprende como auténtico «Bien», la realidad
del espiritu.

La negacion de este fruto del conocimiento por parte del Demiurgo creador delata
inmediatamente su caracter aprisionador del espiritu, a la vez que la disposicion y asistencia
de la Serpiente, revela su rol liberador e iniciatico.

El hecho que la mayoria de la sociedad, bajo la influencia religiosa judeocristiana, asi como
por condicionamiento cultural transmitido en forma hereditaria, mantenga un rechazo
innato a la serpiente, asi como temor, y vinculandola a lo «prohibido por Dios», es un claro
indicador de como se ha trastocado la comprensidn y valores iniciaticos de antafio.

Si bien una buena parte de la sociedad se halla secularizada y no adscribe a una doctrina
dogmatica religiosa, no obstante, el «<implante» cultural en la psique ha quedado asentado,
y la prueba esta en que hoy dia, bajo modernas teorias de la conspiracion, la figura del
«reptiliano» es presentada siempre bajo un estigma. Esto es una perpetuacion de aquel
ancestral anatema de la serpiente y el secreto del reptil, que a todas luces la sinarquia busca
ocultar, presentando este tapasigno cultural, en que todo lo reptilico lleva una impronta
negativa.

Al'mismo tiempo, como bien comenta aqui Herrou Aragon, la serpiente, a la vez que contraria
al dios creador, es representativa del Incognoscible.

Esto también fue posteriormente distorsionado, ya que como mas adelante refiere el profesor
Aragon: Kristos Lucifer fue «culturalmente dividido», asociando Kristo (ahora «Cristo») como
un emisario del Dios creador, y contrario a Lucifer.

De modo que el auténtico y original Kristo, es decir Lucifer, o Kristos Lucifer, es la jSerpiente!

38



Siguiendo esta linea de comprension gnostica, Herrou Aragon prosigue:

«Pero el hombre despertd, se hizo conocedor del bien y del mal. ;Como logrd eso?, la
Serpiente tentadora del Edén le dio a comer el fruto prohibido que abrio sus ojos. Segun
los Gnosticos esta Serpiente es Lucifer, el que trae la Luz. Lucifer significa eso: Portador de
Luz. Lucifer tomd la forma de una serpiente para despertar a los hombres. Es un Enviado
del Dios Supremo, del Dios Incognoscible. Es un Enviado del Dios Verdadero que penetré en
este mundo de miseria, imperfecto y deficiente, para despertar y liberar al hombre, para
mostrarle cudl es su verdadera situacion y cual puede ser su alto destino. Por esta razon los
hombres que siguen los mandamientos del dios creador ven a la serpiente como algo maligno
y satanico, y en medio de su gran confusion la equiparan a satanas.

Por el contrario, los Gnosticos ven a la Serpiente Lucifer como salvadora. Como alguien que
vino a salvar a los hombres, como un Enviado del Dios Verdadero. Esta Serpiente iluminadora
que trae la Gnosis, la verdad Gndstica que permite descubrir lo auténtico y verdadero en este
mundo de confusion, ha venido a liberar al hombre. Lucifer es el verdadero liberador del
hombre. Havenido aliberar al hombre de la tirania de Yahvé, de la tirania del dios creador. Les
ha traido a los hombres el conocimiento verdadero capaz de liberarlos, el conocimiento que
por si solo libera, que puede ayudar al hombre a salir de este mundo satanico, a regresar al
mundo de donde proviene. Esta Serpiente es, para los Gndsticos, la Serpiente de la Salvacion,
la Serpiente que ha abierto los ojos de los hombres, que les ha ofrecido la manzana de la
emancipacion, para ayudarlos a despertar y liberarse de este mundo de miseria y materia
impura.

El creador quiso hacer al hombre como a los demas seres vivos, incapaz de distinguir entre
el bien y el mal, y por la accidn de la Serpiente se ha despertado y liberado. Indudablemente,
dicen los Gndsticos, este conocimiento, esta Gnosis que la Serpiente Lucifer ha traido a los
hombres, ha producido un gran disturbio cosmico en la creacion. Asi es de poderoso este
conocimiento. La Gnosis produce cambios en quien la recibe, en quien la escucha, porque no
es un conocimiento comun y corriente, es un conocimiento que libera.»

Un claro indicio que la Serpiente del edén no era creacion de Jehova, se da cuando se refiere
que: «la serpiente era astuta, mas que todos los animales del campo que Jehova Dios habia
hecho...» Es decir, no se contaba como una creacion mas de Dios. Por lo que, su origen es otro.
El texto del Génesis biblico no aclara, y oculta jcomo aparecio alli la serpiente!

Mas lo cierto es que la serpiente tiene un origen fuera de este mundo. Es una manifestacion
de Lucifer, y cuando mas adelante se lee la maldicion del Dios biblico a la serpiente, respecto
a que en adelante se dice «tendria que arrastrarse», deja entrever muy a las claras, lo que
muchos estudiosos y tedlogos se han planteado a lo largo del tiempo: ;Qué previamente
entonces, la serpiente tenia patas! Y también ha llamado la atencidn, que es quiza la inica
criatura o figura animal, que con autonomia propia habla en el relato biblico. Esta descripcion
parece ajustarse mas bien a la figura de un lagarto, o, mejor dicho, dada su facultad del habla
e intelecto, de un jhombre lagarto!

Y aqui ya estamos en pleno terreno hiperboreo, ya que, los hombres lagarto, son el aspecto en
como se han manifestado los Siddhas, tras haber entrado a este mundo por la puerta de Venus
(aspecto que comparten todos los Siddhas, ya que esto ocurrid antes de la division en dos
bandos opuestos, y en tanto los Siddhas traidores camuflaron posteriormente este aspecto
reptil con alas, como seres alados angelicales, los Siddhas leales conservaron este aspecto
no permaneciendo mas bajo la luz demiurgica, sino que se retiraron al mundo intraterreno
extradimensional de Agartha). Retornando al punto anterior de la maldicion del Dios biblico,
esto fue meramente una artimaiia literaria sacerdotal, ya que el infame Demiurgo no tiene

39



ningin poder ni influencia para afectar a Lucifer. Mas el rastro literario quedd alli, en cuanto
el aspecto real original de aquella Serpiente. Es decir, se trataba de un «Hombre lagarto».
Aspecto que después de todo (el lagarto) es una expresion mas desarrollada de la serpiente.

Referente al tema de Kristo Lucifer, Herrou Aragén comenta:

«Los Gndsticos de épocas posteriores, en los origenes del cristianismo, lo que se dio en
llamar Gndsticos Cristianos o Cristianos Gndsticos, percibieron a Cristo como la Serpiente
del Génesis. Esto fue asi porque Cristo, mucho después de los sucesos del paraiso terrenal,
al igual que la Serpiente vino a traer un mensaje liberador. Un mensaje que libera de este
mundo impuro a los hombres. Segun estos Gnosticos Cristianos, se trato de un conocimiento
capaz de poner a los hombres en contacto con el otro mundo, opuesto al del demiurgo: el
mundo incognoscible del Dios Verdadero.

A Cristo, portador de ese mensaje, de esa Gnosis, se lo ha equiparado a la Serpiente del
Génesis, quien vuelve por segunda vez a la Tierra para ayudar nuevamente a la humanidad.
En la primera venida fue la Serpiente Lucifer y en la segunda fue el Cristo Lucifer. Segiin la
Gnosis Cristiana, cuando Cristo vino al mundo lo hizo por segunda vez, pues la primera fue en
el paraiso terrenal. En ambas se trato en realidad de Lucifer, el Enviado del Incognoscible. En
ambas su mensaje fue el mismo: la Gnosis que perturba, que produce cambios, que despierta
y libera a quien la escucha. Para los Gndsticos Cristianos la Serpiente es Cristo, el Salvador
que vino dos veces a este mundo.»

En «El Misterio de Belicena Villca», Nimrod de Rosario expone magistralmente como la figura
del Cristo hebreo ha sido una copia imitativa de Kristo Lucifer, y asimismo algunos aspectos
tomados o derivados del mito de Navutan.

Se menciona por ejemplo la Virgen de Agartha, quien, tras regresar a este mundo de Venus,
ha quedado encinta del «Serafin Lucifer». Debe acotarse aqui que la raiz de Serafin, o Seraph,
significa justamente serpiente.

No debe dar lugar a confusion que en la descripcion de la talla de la Virgen de Agartha, se
comenta que se halla «pisando una serpiente». El significado de esto es en relacion al aspecto
serpentino demitrgico. Y en otro nivel de significado, el dominio o control del designio
serpiente.

Mas al mismo tiempo, se halla la vinculacion mistica de la Virgen de Agartha con el Dios
Serpiente, jLucifer!

En el mito de Navutan, se refiere como se autosacrificd en el arbol del terror, pasando
asimismo por una travesia de «muerte y resurreccion». jEsta «muerte y retorno a la vida»,
aspecto caracteristico también de toda auténtica iniciacion, en cuanto transformacion o
transmutacion se refiere, tiene su analogo en la serpiente que se renueva mudando de piel!
En el mito ndrdico, se refiere que aquel arbol del que pendiera Navutan, el Yggdrassil, se
halla roido en sus raices por la serpiente Nidhog. Es decir, que también en esta instancia
que Navutan se cuelga, accediendo al secreto de la inmortalidad, y el poder de las runas, la
serpiente se halla alli presente, en la base o raices de aquel arbol.

La cruz cristiana sabemos por la Sabiduria hiperborea, que es un simbolo del encadenamiento
espiritual. Mas existen también otra clase de cruces, como la cruz Ankh egipcia, la cruz Tau, la
cruz gamada, etc., con distintas variantes de significado.

Existia una representacion gndstica en la antigiiedad, donde una serpiente aparecia
enroscada alrededor de una cruz Tau. Tau, como bien nos refiere Nimrod de Rosario, alude
al punto Tau, aquella instancia en que, desde el origen, surgié por primera vez un reflejo o

40



manifestacion del Yo perdido en el laberintico Labrelix (sendero por donde transita el Yo
extraviado, mediante la repetida secuencia de biisqueda, opcidn y eleccion). Es decir, aquel
punto Tau sefala el origen del encadenamiento espiritual, al que se accede a través de la
escalera caracol, en el aislamiento del Yo, dentro de la plaza liberada Tau, en la Arquémona
Odal.

Puede entenderse a este punto, que la representacion de la serpiente enroscada en la cruz
Tau, alude a este misterio del encadenamiento espiritual, que es sefialado por la serpiente. Es
decir, la comprension nooldgica de la serpiente, con el simbolo del origen. Una reminiscencia
gnostica de esta figura iniciatica podria hallarse en la medieval moneda germano-cristiana,
el Talero, donde se aprecia la imagen de Cristo de un lado, y la serpiente del otro. Mas por
supuesto, esto es una reminiscencia gnostica de Kristo Lucifer, y no el Cristo hebreo. Aunque
ambas figuras puedan ser confundidas debido a los siglos de tergiversacion y desinformacion
sinarquica.

Asi también, el profesor Aragén continua comentando al respecto :

«Hay un diagrama Gndstico, en el que se ve una serpiente crucificada, clavada en una cruz, lo
cual demuestra todavia mas la identidad Gndstica entre la Serpiente del Génesis y Cristo. Hay
mitos que afirman que la cruz en la que Cristo fue crucificado fue hecha con la madera del
arbol del conocimiento del bien y del mal. Debemos aclarar que nos estamos refiriendo a la
gnosis judeocristiana, que es una deformacion de la Gnosis Primordial.»

También otra antigua asociacion de la serpiente con Kristo Lucifer, puede hallarse en la
serpiente con cuernos llamada Aspid, que aparece asi representada en monedas de la
antigiiedad. Esta serpiente era denominada Cerastes en latin o también Kerastes en griego.

En latin «Ceras» significa cuerno, y en griego «Keras» es cruz. A la vez Keras se puede remitir
al egipcio Karast, de donde también deriva el término griego Christos o ungido. Y asimismo
hay un vinculo etimologico con el «Chris» caldeo o sol.

De modo que la serpiente iniciatica con cuernos estaba asociada con la cruz y la experiencia
de «iluminacion» o «sol», que en este caso es por supuesto, el sol negro!

Luego, un punto asimismo digno de mencidn es que en el caso de los gndsticos Naasenos
(grupo gnostico que aparece en la historia de Kurt y los ofitas en EI Misterio de Belicena
Villca), consideraban a la constelacion de Draco como simbolo de su Cristo (recordemos que
en el mencionado episodio de tio Kurt y los Ofitas, los Naasenos clamaban a Ophis Lucifer!).

Prosiguiendo con el andlisis expuesto, el profesor Aragon comenta:

«Origenes, por ejemplo, describio un diagrama Gnostico en el cual se ve claramente una
serpiente que divide los dos mundos, el mundo creado y el mundo increado. Aunque a nadie
le agrada este dualismo de los dos mundos, asi es la realidad y hay que aceptarla. El Gnostico
sabe que hay otro mundo sumamente perfecto, un mundo que no tiene nada que ver con éste.
Origenes pudo tener acceso a esos diagramas y libros Gnosticos, a toda esa informacion, para
después criticarlos, como también lo hicieron San Agustin, Tertuliano, Hipdlito, Ireneo de
Lyon, Epifanio y muchos otros»

Este diagrama que refirid Origenes comprendia el grafico o representacion de diferentes
esferas planetarias, regidas cada una por un Arconte demitrgico. El conocimiento secreto
de ciertas palabras de poder permitia al iniciado el acceso y paso a través de esas diferentes
esferas. Y en el limite, se hallaba aquella gran serpiente, que para algunos era denominada
como Leviatan. Figura serpentina que en Los mitos hebreos, Robert Graves refiere como
antagonica del tiranico Yahvé biblico.

41



Herrou Aragdn comenta también respecto al ocultamiento y desaparicion de antiguos textos
gndsticos:

«Peroahora,lamayoria delos textos Gndsticos originales no existen, han sido destruidos. Estos
criticos de la Gnosis distorsionaron toda la informacion de los textos Gndsticos originales,
poniendo frases fuera de contexto para ridiculizarlas mejor, entre otras estratagemas. Pero
nada de eso importa ya. La Gnosis Primordial esta siempre presente, aunque muchos no lo
adviertan. En las distintas oportunidades en que aparecid abiertamente en el mundo se trato
siempre de la misma Gnosis, aunque con diferentes connotaciones historicas y culturales.»

Afortunadamente algunos de estos textos gnosticos fueron preservados y descubiertos
posteriormente en pleno siglo XX, con el hallazgo de los manuscritos de Nag Hammadi.

Dentro de 46 textos hallados, aparecen 11 menciones de la serpiente. En algunos en forma
negativa, como en el Apdcrifo de Juan, lo cual refleja la mentalidad judeocristiana, y en otros
en forma neutral o positiva, como Hipostasis de los Arcontes, y Sobre el origen del mundo.
Veamos algunos vinculos o asociaciones entre estos diversos grupos gnosticos y la serpiente,
y laimportancia que daban a la serpiente en términos iniciaticos.

El término Ofita deriva del griego Ophis (de donde derivamos ofidio o serpiente), muy similar
por cierto a Sophia, nombre que a su vez se descompone etimoldgicamente en Is Ophi o «luz
de la serpiente», con lo que la acepcidn de sabiduria, tradicionalmente adjudicada al nombre
Sofia, queda validada.

Existieron varios grupos gnosticos ofitas, entre los que aparecen los Naasenos, Setitas,
Peratas y Cainitas.

Los Cainitas, reivindicaban la figura de Cain, a quien consideraban un hijo de la Serpiente, y
en tal sentido una encarnacion del poder de la serpiente.

También Lilith, la mujer serpiente, vinculada con Adan antes que aparezca Eva, ha sido
intencionadamente ocultada, por su rebeldia y oposicion al demiurgo.

Y se estigmatiza de igual modo a Eva, por escuchar ala serpiente, desobedeciendo al demiurgo,
y comer del fruto prohibido, compartiéndolo también a Adan.

No deja de ser notorio aqui, que Havah o Eva, tiene las acepciones etimoldgicas de madre,
viviente, jy también serpiente!

Es asi como algunas sectas gnosticas veneraban tanto a Sophia como a Eva, en un vinculo
entre Lucifer y la mujer, que, asi como en el caso de Lilith, se quiso ocultar y tergiversar.

Es bajo este paradigma, de rechazo de la serpiente del edén, que Hipolito en su exposicion de
las doctrinas gndsticas, se refiera a la serpiente como «el logos femenino, o la palabra de Evay,
«El rio que fluye del Edén» y «la marca de Cain», todo lo cual tiene un claro sello serpentino.

Los gnosticos Cainitas veneraban la figura de la serpiente enroscada en un arbol, en homenaje
de aquel episodio de la serpiente del edén, y algunos ofitas utilizaban también viboras en sus
ceremonias. Se dice que algunos ofitas portaban una serpiente guardada en un canasto, al
que denominaban «Cista mystica».

Durante sus agapes, la serpiente salia de la cesta, enrollandose alrededor del pan, que luego
los ofitas compartian, besando antes por turno cada uno a la serpiente, e inclinandose en
reverencia frente a ella.

Concluian la ceremonia mediante un himno al Incognoscible, a través de la serpiente como
mediadora. Asi, en este culto ofidico la serpiente era el mediador o «Chrestos», tanto en
simbolo como acto, mucho tiempo antes del cristianismo.

42



Los ritos nocturnos de los Ofitas eran sincronizados con la ascension de la serpiente celestial,
la constelacion de Draco, el dragon, que era conocido por ellos como una manifestacion
estelar del primer instructor...

La consideracion y perspectiva de estos gndsticos respecto a la constelacion de Draco, habia
pasado por varias fases o etapas, segiin los movimientos e interacciones estelares.

En una primera instancia, se dice le habia sido dado «un arbol de estrellas adyacentes» para
enroscarse alrededor, como la serpiente del arbol...

En otra instancia las 7 estrellas de la Osa mayor eran como 7 cabezas de serpiente, y en otro
periodo la Osa mayor y menor fueron vistas como dos alas gigantescas del dragon.

De igual modo, los gndsticos Peratas, recibian su nombre del posible maestro de este grupo,
conocido como «Eufrates el Perata». El vinculo serpentino asoma en la antigua mitologia
mesopotamlca, en que las divinidades Nirah e Irhan eran asociadas con el rio Eufrates, yal
mismo tiempo consideradas en forma serpentina Es asi que el Eufrates (uno de los rios que
bordeaban el Edén) era percibido tanto en forma de rio como de serpiente!

En el caso de este grupo gnostico, los Peratas manejaban términos y conceptos, que
externamente podian parecer «cristianos», pero ocultaban la sabiduria ofidica. Asi, por
ejemplo, asociaban en términos doctrinarios al Padre con el cerebro, y al Hijo con el cerebelo
y lamedula espinal, asi como con la serpiente, dada la similaridad de la forma del cerebelo con
la cabeza de una serpiente. De alli puede inferirse que los Peratas conocian la manifestacion
de un poder ofidico oculto a partir de la conformacion anatdmica cerebro-espinal, desde
una consideracion de ultra biologia y anatomia oculta. Es decir, el poder ofidico oculto del
cerebro reptil, o Arquicéfalo.

Resulta interesante que los gnosticos Peratas distinguian entre la serpiente representada por
la constelacion de Draco, la cual veneraban, de la serpiente de la constelacion de Ophiuco, a
la cual consideraban nefasta.

Y de igual modo, los gndsticos Setitas distinguian entre una serpiente demitrgica, y una
serpiente concebida como logos liberador. En estos diversos grupos gndsticos, sin duda se
hallaban algunos aspectos y legado de la antigua gnosis hiperbdrea.

Para finalizar, como muy acertadamente expresa el profesor Herrou Aragon: «Aunque
prohibida y perseguida, la Gnosis nunca desaparecid y no desaparecera jamas. Permanece
siempre al alcance de quien la merezca. Cuanto mas se la persigue mas se fortalece.»

Lo cual significa, que, aunque la serpiente haya sido combatida, y en algunas instancias
parezca no estar presente, es simplemente que se ha retraido en sus anillos, para luego
siempre resurgir nuevamente ;A veces visible, a veces invisible o mimetizandose y pasando
desapercibida en el medio circundante, la voz de su siseo siempre se halla presente para el
Virya despierto!

§5555SSSSSSSSSSSSSSSSSSSSSSSSSSSSS.

43



La comprension nooldgica de la Serpiente

La comprension de la serpiente con el simbolo del origen implica una comprension noologica,
desde la sangre. Es decir, desde el ambito del Yo despierto. Dista de la comprension de la
serpiente desde el ambito psicoldgico, en cuanto no se halla enmarcada en lo arquetipico. Es
unacomprensionancladaen el Origen. Tal entendimiento abarca o comprende completamente
el designio de la serpiente (el cual es un designio de designios), a la vez que lo trasciende,
elevandolo hacia el Origen, donde es vislumbrado y aprehendido, desde lo increado.

Resulta esencial destacar que no se propicia combatir a la serpiente, ni tampoco la tipica
conducta devocional tan comun en diversidad de cultos, sino una comprension en que se
obtiene o alcanza la sabiduria de la orientacion al Origen, y la completa comprension del
designio serpentino que se halla copiado en este mundo.

El aspecto belleza de este mundo, suscitado por la expresion del espiritu en la materia, es
comprendido como ilusorio, dada la transitoriedad y caracter efimero de todo fendmeno en
el mundo de la materia, a la vez que se destaca el esplendor y belleza del espiritu fuera de
Maya o la ilusion de este mundo.

No obstante, se asimila la comprension de ambos aspectos. La belleza increada y su reflejo/
copia, la belleza creada de este mundo. Aspectos cuya comprension se traduce miticamente
como «el conocimiento del bien y el mal» ofrecido por la serpiente.

Bajo este encuadre, el aspecto Dama también es resignado, desde la comprension nooldgica
de la serpiente.

Ambas expresiones de belleza tienen su correspondiente expresion semiotica en los
movimientos levogiro y dextragiro de la runa Esvastica.

Y entonces el aspecto de veneno que la mujer porta como imagen de la Serpiente, en cuanto
seduccion y belleza, tan fascinante como peligroso para el incauto virya perdido, se torna
aqui en antidoto sanador y elixir, que remite a la Dama del Origen, jla mujer serpiente!

Consideremos aqui, que el simbolo del origen se expresa en una conformacion runica, de las
13 + 3 runas.

Y cada runa, en un éxtasis runico propio, revela todo el significado posible. Alcance energético
pleno, que tiene su referente en el simbolo de la serpiente, dado que el designio de la serpiente
comprende todas las posibilidades de variantes energéticas

Mas también el simbolo del origen es la expresion codificada en imagen riinica del propio
Vril, la Dama del Origen, 0 Dama serpiente. De alli que el simbolo del origen es el simbolo de
la serpiente. Entendiendo claro, se repite la aclaracion, la serpiente desde lo nooldgico

A la vez, en cuanto a la serpiente concretamente, asi como abarca o comprende todos los
designios, por supuesto también a la serpiente en si misma, es decir todas las matrices
serpentinas u ofidicas en el designio serpentino.

Tales matrices incluyen o comprenden todas las variedades de serpientes en sus mas variados
aspectos y tipologia.

Serpientes de una cabeza, de dos, tres 0 mas cabezas, serpiente alada, emplumada, etc.,
etc. Y portadoras muchas de ellas de un tipo especifico de veneno, que tiene en el designio
serpentino asimismo una contrapartida de antidoto, y preparacion de elixir, para quien ha
viajado por los anillos de la gran Serpiente, y conoce sus misterios. Mas lo que el iniciado
hiperboreo toma o rescata respecto al misterio del ofidio, se destaca en 3 niveles:

14



Primeramente, la serpiente, en cuanto a su comprension se refiere, asi como su mordedura
iniciatica, que le hace portador de su veneno, ala vez que inmuniza de la toxicidad demiiirgica
del mundo. El iniciado se torna sabio, a la vez que portador de un poder venenoso. Veneno del
que, asimilado, sintetiza también luego su antidoto. Y en combinacion con la propia sangre
pura (en su esencia astral) deviene en elixir puro.

En una segunda instancia, prosiguiendo con este sumergirse en las profundidades de lo
reptilico, se arriba al aspecto lagarto. Expresion este también de la serpiente, desde una
expresion mas amplia... Es un reptil lagarto, una serpiente con patas... como aquella serpiente
en el mito del edén, que se infiere de su lectura, tenia patas y era portadora del habla... Y los
bijas o sonidos del comienzo...

De este aspecto reptil, siempre desde el encuadre del origen, el iniciado rescata la
particularidad de la sangre fria... Sangre en la que se refleja claramente el simbolo del origen,
y posicionamiento desde el que se es completamente inmune al entorno arquetipico en su
despliegue animico.

Lagarto que se encuentra sumergido en las profundidades acuosas del inconsciente (dormido
en el Virya perdido), y su pleno potencial en el paleocerebro, o reptilico Arquicéfalo!

Y en una tercera instancia, el aspecto Saurio/Draconiano, que es expresion pura del furor
bersekir, en hostilidad esencial al mundo demiiirgico.

Y asi como la serpiente evoca inicidticamente a Lilith y Lucifer, o en términos mas precisos, la
mujer serpiente, y el lagarto primordial, asi también Lucifer posee su expresion draconiana,
como el gran Dragon negro...

Dragon del que el aspecto draconiano demiiirgico es una mala copia imitativa. U en todo caso
quizd, la expresion draconiana de dos Dioses irreconciliables, ya que en tanto uno procura el
cautiverio de los espiritus hiperbdreos, el otro dragon procura su liberacion.

Y asi como en el negro se disuelven y desaparecen todos los colores (sea el despliegue
arquetipico dextrdgiro y su reabsorcion, o el retorno levogiro al Origen, en ambos casos la
referencia de la desaparicion en un «agujero negro» o insondable negrura es apropiada en
su respectivo contexto) asi también el negro absorbe y contiene en forma potencial, todas
las variedades de manifestacion. Sea el rojo de la pasion esencial, o el reminiscente verde
de la Minne, puede absorber todas las manifestaciones que tienen su referente en la pasion
esencial del rojo, o expresar de su negrura infinita el rayo verde reminiscente de la Minne.

Todas estas fuerzas tienen su representacion draconiana, en el respectivo color que les
cuadra.

Por supuesto, el negro se puede decir que esta mas alla de todos los colores, ya que puede
absorberlos a todos, y permanecer como tal.

Considerando la expresion del signo del origen en la zona del oido, se entiende que cuando el
iniciado hiperbdreo, Virya despierto, toma conciencia de dicho simbolo, equivale a remontar
el rio de sangre pura a los bijas o sonidos primordiales, es decir, en una primera instancia
a «escuchar la lengua de los pajaros», y ya en el contexto luciferino venusino del Origen, la
lengua de los lagartos, la lengua de la Serpiente.

Es decir, se escucha la voz del gran Antepasado reptil, se escucha a la Serpiente.

45



Algunos aspectos introductorios en la
comprension Ofidica de la Sabiduria Hiperborea

Aprovechando la mencion que se hizo anteriormente de los tres cerebros, acotar aqui que
este cerebro reptil, no es como los cientificos dicen «el cerebro primitivo, sino el jcerebro
primordial!

Y en esta disposicion tripartita de los tres cerebros, tenemos el cerebro frontal, medio, y
el paleocerebro o reptil, ubicado en angulo recto. Aqui podemos comentar sobre el secreto
del angulo recto en cuanto detenimiento de la bisqueda en el laberinto donde el Yo se halla
extraviado, denominado Labrelix. Este cese de busqueda equivale a posicionarse en la sangre
fria del reptil.

Nimrod de Rosario hablaba de situarse de espaldas al angulo recto. Es justamente el
paleocerebro donde se halla el lado reptil, en la parte posterior del craneo. Es decir, atras,
en la espalda. El mismo significado es cuando se dice que el gran antepasado tiene la cabeza
girada en sentido contrario y debe rotar para mirar nuevamente al origen.

Mencion de la cabellera de serpientes de la Gorgona, significando en un primer nivel las
letras del alfabeto Tartesio. En un segundo nivel, una expresion y expansion del potencial
del cerebro reptil. Y en un nivel mas profundo, el significado aqui es que 16 serpientes de su
cabellera representan las 13 mas 3 runas. Y las otras dos serpientes restantes representan
a la pareja original: La mujer serpiente y el hombre lagarto... Una alusion también a Lilith y
Lucifer.

El simbolo del origen es el simbolo de Ella, La Dama del Origen, la mujer serpiente. Es la
comprension de la serpiente desde lo nooldgico.

Nimrod de Rosario, en El Misterio de Belicena Villca, respecto a la descripcion del capitan
Kiev, dice:

“.. Pues le otorgaba el indudable aspecto de un ser de otro mundo, o perteneciente a una
Raza desconocida, eran sus ojos carentes de pupila, solo compuestos por un iris color verde
esmeralda: esos ojos, desprovistos de expresion humana, testificaban lainquietante evidencia
de que la Historia del hombre ha olvidado algo; algo que quiza sea inevitable recordar en
nuestra Epoca...

Aqui podemos hacer mencidn de dos anécdotas:

Una, en la que se cuenta que, en ocasiones, tanto en Nimrod de Rosario como en Rosalia, se
les traslucian escamas...

La segunda anécdota, es de cuando en una ocasion estaba Nimrod de Rosario reunido con
algunos kamaradas, y estaban dando por TV la pelicula Conan. Cuando aparece la escena en
que Thulsa Doom se transforma de apariencia humana en serpiente, Nimrod de Rosario dice
al respecto: «Nosotros también podemos hacer eso!»

Asi como hay tres estadios en la caida, y tres niveles en el retorno al origen, también hay tres
estados de reptil que el hiperboreo va despertando y asimilando: —1. Serpiente (Sabiduria
que brinda la comprension noologica de la serpiente, es decir la comprension desde el
simbolo del origen, y el veneno de la serpiente, desde el que se destila el antidoto contra este
mundo, y el elixir de los Dioses). —2. El estado reptil. Al recuperar este aspecto, el del lagarto
(que es después de todo una serpiente con patas, es decir una expresion mas completa de la
serpiente), el virya se sitia en la sangre fria, en que se tiene completamente resignado todo lo
animico, y ademas la sangre fria del reptil permite reflejar claramente el simbolo del origen.

46



—3. El aspecto dragon, el saurio, en que ademas de los aspectos mencionados previamente,
se expresa el jfuror bersekir!

Podemos mencionar también las piedras de Ica, en que los saurios convivian con humanos,
piedras donde aparecen huellas fosilizadas de saurios con humanos, humanos montando
dinosaurios, etc. Por supuesto, piedras completamente desprestigiadas por la antropologia
sinarquica.

Otros autores ocultistas, como Kenneth Grant y Michael Bertiaux también han tratado el tema
de la serpiente. Michael Bertiaux combinando gnosticismo con vud. Tanto en el gnosticismo
como en el vudil la serpiente tiene un protagonismo esencial. Y Kenneth Grant nos habla
incluso de la mujer serpiente, y el kalas menstrual de la mujer serpiente.

Autores como Lovecraft y Robert Howard (el autor de Conan) también han tocado este tema
de la serpiente y los hombres serpiente, hombres lagarto, o criaturas reptilicas. Recomiendo
la lectura de estos cuentos, para estimular la minne, la memoria de sangre, en cuanto al
origen reptilico...

Hay tres cuentos de Lovecraft que recomiendo especialmente: El sobreviviente, El lazo de
Medusa, y La maldicion de Yig. Asi como incursionar en la lectura de otros cuentos escritos
por el inmortal Lovecratt.

Cito la anécdota de Nimrod de Rosario y Rosalia antes mencionada:

«Hay muchas conjeturas respecto a la apariencia real de “Los Extraterrestres” y no faltan
los dibujos, peliculas o series donde especulan sobre el tema, haciendo un paréntesis que
puede aclarar este punto, una noche calurosa de luna, Rosalia dormia junto a un ventanal, y
le iluminaba la luna. El brazo derecho que tenia por fuera de su sabana, por la iluminacion
de la luna se vio «Escamado» color petrdleo, con reflejos plateados y se puso a gritar, fue
Nimrod de Rosario y ella le explicd lo que pasaba y él le dice: «Ahhh por fin ya lo viste, sonsa,
si descendemos de Ellos, somos lagartos de agua”. Rosalia quedo aterrada, pero refutd: «;No
me digas que nos volvemos lagartos? a lo que Nimrod de Rosario responde: «Si vieja, estamos
en el fin de los tiempos y debemos volver a nuestro origen, ;No te gusta? si son nuestros
ancestros».

iViajando a travésde los anillos de la Serpiente!
— Inspirado por la Diosa Serpiente, y los escritos de Nimrod de Rosario —

En una prueba iniciatica de antiguos cultos ofidicos, el adepto permanecia desnudo con los
ojos vendados, en tanto se escuchaba la melodia extrafia y mistica de una flauta, que producia
como una remembranza de un origen lejano y perdido...

Luego de serle quitada la venda, contemplaba la danza de unas sacerdotisas, cubiertas en
seda rojo transparente, que con secretos mudras ofidicos de la danza, sugerian e inducian al
recuerdo de antiguos misterios ya olvidados.

Al mismo tiempo, esa danza serpentina, no solamente despertaba la pasion mas intensa del
adepto, sino que debido a la utilizacion de mudras y movimientos serpentinos, se despertaba
el fuego luciferino, movilizando su propio flujo energético/serpentino.

Seguidamente era invitado mediante sefias a reptar dirigiéndose a un sarcéfago, donde una
de las sacerdotisas, despojandose de su envoltura, rojiza, como piel de serpiente mudada, la
depositaba sobre su cuerpo, acelerando asi la intensidad de las corrientes ofidicas.

47



Unas gotas de sangre menstrual le eran vertidas en sus labios (sangre lunar, y de condicion
infecunda, que de por si, esta «sangre negra», porta un signo de muerte).

Yarecostado dentro del sarcofago, era visitado por varias serpientes que recorrian su cuerpo,
debiendo mantenerse inmavil y expectante, ala vez que se recibia un poderoso influjo ofidico.

Esta combinacion energética de pasion y terror que su estructura psico-fisica generaba
(energias de los polos de vida y muerte, y en combinacion con el kalas menstrual de la mujer
serpiente) producian una segregacion vibracional alquimica que transmutaba al adepto.

Su pasion y luego terror transmutaban su corazon de carne, o emocional, en un corazon frio
y helado. El mismo resultado que en los antiguos misterios de la Gorgona se producia cuando
el iniciado recibia la mirada mortal del rostro serpentino.

Su aspecto emocional-animico era resignado, tornandolo un «hombre de piedra».

Las serpientes continuaban recorriendo su cuerpo, y comenzaban a sisear, transmitiendo en
lalengua de la Serpiente, los secretos de la muerte y mas alla...

En un momento dado el adepto recibia una mordedura de una de ellas, que inoculaba en su
sangre el despertar, trayendo asi a su conciencia la gnosis oculta...

A continuacion, sobrevenian visiones misticas de serpientes, de todas clases y colores, algunas
terrestres, otras acuaticas, y otras con alas... Luego esta vision era seguida de otra, donde en
vez de serpientes se veian ondas sinuosas de energia en movimiento, y la percepcion de la
realidad se abria, ya no percibiendo objetos sdlidos, sino energia en movimiento.

El adepto contemplaba entonces como se aproximaba un gran agujero negro, que al acercarse
era visto como las fauces de una gran cobra negra, que lo tragaba, introduciéndose dentro,
como en un tunel sinuoso y espiralado.

Mas seguidamente, se encontraba a si mismo como siendo llevado en ese tiinel por un rio
verde, que curiosamente era llevado a contra-corriente.

iEn su trayecto se continuaban percibiendo las mas extrafas formas ofidicas, y por momentos
parecia como estar dentro de una espiral, por momentos que el tinel se trataba de dos
serpientes entrelazadas como un caduceo, y también a veces como una circularidad ofidica
de Uroboros!

El aliento interno de aquella cobra reverberaba como un siseo, que le contaba historias de
ancestrales civilizaciones ya desaparecidas, ritos prohibidos, y terribles secretos.

Y en medio de todo este mistico viaje, su forma humana habia desaparecido, siendo el mismo
ahora una clase de lagarto o reptil que navegaba en aquel verde rio ofidico.

Asillegaba ala fuente del rio, desde donde emergia, y se contemplaba nuevamente ;Era acaso
un hombre nuevamente? ;0 un lagarto? ;0 quiza un hombre lagarto?...

Desde esa fuente del rio, y a su orilla, se erguia un inmenso y majestuoso arbol, que daba la
impresion de ser, segiin como se lo observase, un fresno, un manzano, o un roble. Enroscado
en el tronco de ese arbol, y hacia sus raices, se hallaba una gigantesca cobra negra, que siseaba
mirando hacia el recién llegado...

Acercandose el iniciado, la serpiente erguia su cabeza siseando mas, y fulgurando su mirada
con un brillo que por momentos parecia rojo, y por momentos verde... Entonces ya junto a
ella, la serpiente acercaba su cabeza hacia el iniciado, y este la veia como mas acorde a su
medida. Alli la serpiente susurraba entonces en su oido el secreto primordial.

Se han abierto ahora los misterios de la vida y de la muerte para aquel adepto ofidico, que es

48



ahora un hijo de la serpiente, un hijo de la muerte, un Kaput Niger.

Revision mitologica y yendo mas alla de los
tapasignos culturales en cuanto a la Serpiente

El estigma y rechazo de la figura de la serpiente y el reptil, se halla profundamente arraigado
en el inconsciente colectivo. Este condicionamiento, a partir de una programacion cultural,
ha generado una actitud casi mecanica, de rechazo, temor, y hasta en algunos repugnancia. Si
bien la marca del estigma tiene claramente una impronta esencialmente judeocristiana, este
rechazo a la figura del reptil se ha ido gestando en numerosos mitos a lo largo del tiempo, ya
desde época incluso anterior al cristianismo.

Se trata de una maniobra de control psicosocial, para bloquear el acceso iniciatico al potencial
reptil, y lo que este representa.

Asi, se han estructurado mitos, como tapasignos culturales, en que la serpiente o el dragon se
presentaba como nefasto, debiéndosele combatir.

Debe acotarse que los mitos se expresan en multiples planos de significacion, segiin el
lenguaje connotado, algunos de ellos sumamente oblicuos. Mas, desde las tacticas sinarquicas
de control psicosocial, 1a expresion arquetipica de los mitos se estructura en una primera
instancia como los tapasignos culturales que se encuentran en cada mito.

A esto deben sumarsele las mutaciones y adaptaciones que sufren los mitos por hibridacion
cultural, deformacion en algunos casos, y sincretismo con otros mitos.

En este estudio lo que se procura es rescatar de la profundidad del mito, el aspecto iniciatico
ofidico, que se ha presentado y cubierto de muy diversas formas.

Podemos apreciar como en antiguos mitos previos al cristianismo, del mundo pagano,
todavia se conservaba cierto valor iniciatico de la serpiente, incluso cuando el escenario era
presentado en forma de combate o contienda.

Asi encontramos diversos mitos, como aquel donde Zeus vence a Tifon, Apolo a la Piton,
Hércules a la Hidra de Lerna, Perseo a Medusa, Krishna a Kaliya, o Marduk a Tiamat.

No obstante, en todos estos casos asoma un vinculo de cada uno de estos Dioses/héroes con
la serpiente.

Asi, encontramos que hay al menos tres instancias en los mitos, en que Zeus asume la forma
de una serpiente.

El hiperboreo Apolo porta el caduceo serpentino, y a él se hallaba consagrado el oraculo
de Delfos, donde oficiaban las Pitonisas, llamadas asi por su poder profético, en honor
justamente a la serpiente Piton.

En el caso de Hércules, encontramos que la etimologia de su nombre remite al sanscrito
Hara Kala, epiteto de Shiva, que como bien es sabido, siempre se le retrata ornamentado con
serpientes Nagas que le acompafian.

El caso de Medusa y Perseo ha sido brillantemente explicado por Nimrod de Rosario, en El
Misterio de Belicena Villca, y se refiere precisamente, que la Gorgona, conocida como Pyrena,
era la Diosa del fuego frio en las iniciaciones de la casa de Tharsis, y como en la deformacion
del mito, Perseo pasa a representar al héroe cultural Golen.

49



Respecto a Krishna, aunque se enfrenta a Kaliya, desterrandolo del rio Yamuna, en otras
variantes del mito, acorde a los Puranas, es Kaliya precisamente quien transporta como
Vahana (vehiculo) a Krishna, a través del Yamuna, hacia la ciudad de Mathura.

También cabe acotar, que, en el hinduismo, Krishna es considerado un avatar de Vishnu,
quien reposa como lecho en la serpiente de multiples cabezas, Ananta Sesha.

Y con relacién a Marduk, el dltimo de los ejemplos citados, es conocido en la mitologia
sumeria como hijo de Enki, representado a veces como serpiente. Por lo que es hijo de la
serpiente, portando su esencia.

En la mitologia nordica por otra parte, los roles de los Dioses y serpientes como Jormungandr
y Nidhog, son considerados como complementarios, en una contienda o enfrentamiento que
culmina en el Ragnarok, en forma ciclica.

No obstante, mas alla de esto, el propio Odin (Wotan), asume la forma de una serpiente,
cuando se lleva el elixir preparado por unos enanos con la sangre del sabio Kvasir.

Entrando ya en el marco de la cultura judeocristiana, se observa ya un cambio radical respecto
a la serpiente, exponiéndola en una concepcidn escatologica, como el adversario y enemigo
que debe combatirse sin tregua hasta el final de los tiempos.

Asi, aparece la figura del tentador o acusador, tomada de la cultura cananea, y conocido hoy
dia incluso por los arabes como Shaitan o Sheitan.

Este tentador o Sheitan tiene su prototipo y equivalente, en el Seth egipcio y el Ahriman
persa, figuras que, en sus respectivos contextos mitico-cosmogonicos, tienen también su
representacion como serpiente.

Y aqui es donde comienza la degradacion cultural y estigma de la serpiente, ya que, si bien
en el mito hebreo se presenta a Sheitan como una clase de aliado del Dios biblico Yaveh, el
demiurgo, no obstante, esta serpiente en su rol de tentador, es maldecida por Dios debido a
«haberse excedido en su prueba tentadora de Adan y Eva», engafiandolos.

A partir de aqui, la serpiente sera todavia mas estigmatizada posteriormente por el
cristianismo, tal como se ha representado en tantos mitos y arte del cristianismo.

Asi surgen imagenes de santos combatiendo dragones, como San Jorge o San Miguel, San
Patricio expulsando las serpientes en Irlanda, o la virgen Maria aplastando la serpiente.

No obstante, durante un tiempo en el folclore medieval del cristianismo, existié una leyenda
en que alternativamente podia San Jorge derrotar al dragon, o a la inversa el dragon vencer
a San Jorge.

Algunos mitologos han interpretado esta clase de contienda con victoria y derrota alternas,
en este y otros antiguos mitos similares, como un reflejo mitico-folclorico de la alternancia
de las estaciones del invierno y el verano.

Y asi también el conocimiento oculto del dominio de las energias serpentinas, quedo
encriptado bajo la leyenda de San Antonio que se dice paso por pruebas de «tentacion de
demonios en forma de serpientes», o incluso la tradicion local en Cucullo, Italia, de San
Doménico, en cuya celebracion local se lleva en procesion su imagen, con tallas de serpientes,
e incluso se reparte entre la gente dulces en forma de serpiente.

Del mismo modo se explica el enfrentamiento, de algin modo «equilibrado» o
«complementario» en el relato mitico, de Dioses como Horus y Seth, Ormuz y Ahriman, Odin
y Loki, Quetzalcdatl y Tezcatlipoca, etc.

50



Resulta notorio que en estos ultimos ejemplos dados (Seth, Ahriman, Loki y Tezcatlipoca)
tienen todos ellos una representacion o aspecto de serpiente.

De alli, que a partir de mitos como los mencionados, incluso muchos de ellos distorsionados,
modificados o sincretizados con otros mitos, resulta siempre evidente la presencia de la
serpiente en el ambito oscuro, cadtico, y del inframundo.

Es desde esta consideracion que algunos cultos demiirgicos, buscando ocultar el secreto
de la serpiente, también crearon una cosmovision polarizada de caracter solar vs lunar, en
que relegaban todo lo oscuro al ambito lunar, y en algunos casos también apropiandose de
aspectos serpentinos desde su polaridad solar.

Luego, debe recordarse que el aspecto reptil o de hombres lagarto, fue el asumido por los
Siddhas al entrar en este mundo por la puerta de Venus. Incluso los Siddhas traidores, quienes
posteriormente camuflaron su aspecto reptil con el de seres alados angelicales.

Asi es como el termino Serafin tiene su raiz en Seraph o Serpiente.

Mas recordemos que en El Misterio de Belicena Villca, cuando se menciona el encuentro en
Venus de la virgen de Agartha con Lucifer, se lo menciona también como Serafin.

Similarmente, el mismo demiurgo tiene asimismo un aspecto draconiano, como aquel que se
presentara a la princesa Isa en el episodio del rey Nimrod y los Kassitas.

Considerando este aspecto draconiano demitirgico, llamado Enlil, es comprensible que en
la arqueologia también se hallaran medallas del siglo 1, con la representacion del demiurgo
Yaveh en forma de serpiente, en incluso la consorte atribuida a Yaveh, Asherah , también se
representara en forma serpentina.

Mas este aspecto serpentino demiiirgico puede ser completamente neutralizado mediante
Ophis Lucifer, el Dios serpiente.

De igual modo algunos arcontes demitirgicos también presentan ciertos rasgos de tipologia
reptil. Mas se hallan en oposicion a los hombres lagarto de Venus, los Siddhas hiperbdreos.

Un mito donde se presenta el combate con un dragén, mas a la vez se destaca un secreto
iniciatico, es cuando Sigfrido mata al dragon Fafner. La sangre de Fafner salpica a Sigfrido,
quien prueba su sangre, pudiendo «entender la lengua de los pajaros». Recordemos que tras
la forma alada de los pajaros subyace el reptil, que se hallaba antes de las aves. Asi es que, la
sangre del dragon Fafner, sangre de reptil, actiia como un poderoso disparador en lamemoria
de sangre de Sigfrido, pudiendo entender la lengua de los lagartos.

Un mito literario donde la figura del dragon recibe un caracter iniciatico, incluso cuando el
caballero le combate para darle muerte, es en el de la leyenda del rey Arturo y sus nobles
caballeros.

Enlasleyendas delasagaarturica es comunla contienda o enfrentamiento entre dos dragones,
uno rojo, y uno blanco, que en términos simbdlicos representaban respectivamente los reinos
de Uther Pendragon (padre del legendario Arturo) y su enemigo Vortigern.

Mucho se ha escrito y comentado de estas leyendas, pero muy poco respecto al secreto ofidico
que alli se oculta.

En el lenguaje esotérico de los simbolos, el blanco y el rojo representan respectivamente el
veneno y la sangre de la serpiente, y es de su mezcla como se obtiene el elixir.

Esta «sangre y veneno» se expresan también en distintos niveles de significado, desde
la sustancia quimica en si pasando por un simbolismo de secrecion glandular interna

51



que desencadena experiencias misticas, como también el cruce de energias opuestas y
complementarias, otra variedad del «rojo y blanco,

El propio apellido de Arturo, Pendragon, oculta la clave de este misterio, significando «cabeza
de dragdn». Al mismo tiempo Arturo deriva de «Arthos» 0so, concepto que se ha interpretado
también chamanicamente aludiendo al totem del oso, pero cuando al «oso» se le da un
apelativo complementario de «cabeza de dragon», pareciera leerse entre lineas que se trata
de una clase de oso/dragon.

En el texto Perlezvaus, se cuenta una historia en que Arturo es enviado por su esposa, la reina
Ginebra, para rescatar una doncella. En medio de esta aventura, Arturo es atacado por un
caballero negro (sustituto aqui del dragon que mantiene prisionera a la doncella) y herido
en el brazo por una lanza, cuya forma semejaba una serpiente.

Lapropiasangre de Arturo (el dragon) sanay cicatrizala herida, yluego continiia combatiendo
y vence al caballero negro.

Tras decapitarlo, lleva la cabeza del caballero negro a la doncella ya liberada, y con este
craneo la doncella unge la herida de Arturo, sanandolo definitivamente.

Aqui se observa en una primera instancia una combinacion o mezcla de la serpentina lanza
ardiente (el veneno) con la sangre de Arturo. Una mezcla del blanco y el rojo...

Y en una segunda instancia, la sangre del caballero negro (sangre de dragon, que también
porta su veneno) es ungida en el brazo de Arturo, que resulta completamente curado.

Esta mezcla alquimica del rojo y el blanco, y la doncella o sacerdotisa serpiente, encierran la
clave de todo el secreto.

De estos ejemplos de mitos y leyendas citados, es claro que en la antiguedad la serpiente y el
dragon, incluso cuando su rol original ya habia sido distorsionado, conservaba no obstante
un rol iniciatico.

Hasta los casos de combate con un dragon o figura ofidica deben ser entendidos bajo la
perspectiva iniciatica.

iClarificando conceptos errados de algunos
Viryas respecto a la Serpiente!

Con toda la carga de tantos siglos de rechazo a la serpiente y lo reptilico en cuanto iniciatico,
no es de extrafiar que incluso en la actualidad, algunos Viryas también mantengan ese filtro
cultural, responsable de un daltonismo gnoseoldgico, cuando se aborda la comprension de
la serpiente.

En primer lugar cabe resaltar, que se debe comprender a la serpiente desde el simbolo del
origen, como bien refiere Nimrod de Rosario. Esta comprension nooldgica corresponde
necesariamente al ambito del espiritu en el Origen, y por tanto seria un error adjudicar a
esta dimension ofidica un encuadre en el ambito del alma.

Los Siddhas mismos, en su expresion de hostilidad esencial, y manteniendo el Vril, han
elegido expresarse bajo este aspecto, que aiin mantienen en el mundo de Agartha.

Y asi debe ser hasta partir definitivamente hacia el mundo increado, donde tal ambito
incognoscible es puramente runico.

52



Mas, la estrategia de adoptar el aspecto reptil obedece a razones claras, de mantenerse
fuera de todo lo animico, y desde la sangre fria eludir todo el torbellino arquetipico sin ser
capturados por tal despliegue o entramado.

Por supuesto también existen expresiones hiperbdreas de combate y hostilidad desde el
furor bersekir, como el lobo y el 0so. Mas nuevamente, en estas formas mamiferas, el aspecto
depredador y de ataque tiene su raiz y expresion en el cerebro reptil.

Asi en tales casos, la dimension animica ha quedado completamente resignada, y el
guerrero 0so o0 lobo, un Virya o incluso Siddha bajo tales aspectos, mantiene como eje de sus
movimientos tacticos el depredador reptil.

De modo que es claramente comprensible, que sea desde lo duro y frio, la piedra y el reptil
(Que en la instancia iniciatica vienen a ser lo mismo) como debe movilizarse un Siddha.

No debe confundirse esta cuestion con arcontes demiurgicos, que en ocasiones también
despliegan un aspecto reptiloide u ofidico, mas en este caso la diferencia es clara, ya que
no exhiben la hostilidad esencial al mundo de la materia, ni tampoco la orientacion o eje
focalizado en el Origen.

Y en este caso, si estamos tratando con una expresion arquetipica reptiliana.

Esta aclaracion es sumamente importante, a fin de no confundir a los hombres lagarto
hiperboreos de Venus con un tipo de variedad de raza alienigena, creacion del demiurgo.

Es decir, los hombres lagarto de Venus (qué se les denomina asi por haber entrado a este
mundo por la puerta de Venus, y no porque su ultima procedencia sea Venusina) no son una
raza de este mundo.

El antagonismo esencial del demiurgo a gigantescos reptiles de antafio quedd en evidencia
con la extincion provocada de los dinosaurios.

La forma como fueron encontrados los fosiles de muchos dinosaurios, con la cabeza echada
hacia atras, el lomo y cola invertidos y los miembros retraidos, sugieren una muerte por
asfixia o envenenamiento. Mas lo sorprendente, es que esta «extincion» no afecto otras
formas de vida presentes, sean seres acuaticos, anfibios, cocodrilos, etc.

Por lo que se trato sin dudas de una «muerte selectiva», y por tanto planificada.

La confusion de este tema de los reptilianos se acrecienta con la desinformacion sinarquica
expuesta por algunos ufélogos, proponiendo que los llamados reptilianos u hombres lagarto,
son una mas de las tantas razas de esta creacion. De otros planetas dicen, pero como parte
de la «creacion en este universo». Y ese es el error fundamental, ya que los hombres lagarto
proceden del mundo increado, Hiperborea.

Y en la actualidad, se hallan en el mundo extra-dimensional de Agartha, en conexidn con
Venus.

Como bien se refiere también en los Fundamentos de la sabiduria hiperborea, Lilith y Lucifer
no son arquetipos, sino un recuerdo en la memoria de sangre o Minne, de la pareja original.

Y recordemos que Ophis Lucifer es el Dios serpiente, asi como Lilith la mujer serpiente. Por
lo que, estos aspectos serpentinos, ofidicos, corresponden claramente al ambito del espiritu
en el Origen.

Hay viryas quienes bajo esta confusion de conceptos (debida en parte a la impureza de
sangre, resabios de influencia cultural judeocristiana, y desinformacion sinarquica), han
considerado que tanto la sangre fria reptil como la sangre caliente mamifera debieran ser

53



resignadas (como si se trataran ambas de un componente Pasii), para arribar a la sangre
hiperbdrea.

Clarifiquemos esto. En primer lugar, la sangre caliente mamifera corresponde al Pasu, que
era un hominido. No asi la sangre fria reptil.

Los Siddhas, todos ellos, cuando entran a este mundo, incluso antes de dividirse en dos
grupos, asumen por igual la forma reptiliana.

De modo que la matriz reptil, y su sangre fria, proceden de los Siddhas (Siddhas traidores
cuando copulan con la raza Pasu, pero Siddhas al fin), y no del Pasti como obra del demiurgo.
El Pasu era tan solo un hominido, clase Neanderthal.

Es a partir del Cromagfion, padre de la actual raza blanca, que aparece el Virya perdido,
poseyendo tanto una matriz hominida (herencia o legado del Pasii) como una matriz reptil
(legado de sangre hiperborea).

De modo que, no es como plantean algunos Viryas, que uno debe entrar o ubicarse primero
en la sangre reptil, para desde alli ir mas alla de la sangre fria reptil a la sangre hiperbdrea.
Por el contrario, la sangre fria reptil, es la expresion racial del espiritu hiperboreo en este
mundo.

Su primera manifestacion de hecho, desde que los Siddhas entran por la puerta de Venus,
y aspecto que mantienen al dia de hoy en Agartha, como bien se puede advertir en la
descripcion del Siddha Kiev: "pues le otorgaba el indudable aspecto de un ser de otro mundo,
o perteneciente a una Raza desconocida, eran sus ojos carentes de pupila, sdlo compuestos
por un iris color verde esmeralda: esos ojos, desprovistos de expresion humana, testificaban
la inquietante evidencia de que la Historia del hombre ha olvidado algo; algo que quiza sea
inevitable recordar en nuestra Epoca..."

(Por qué también sino la referencia que se da de Ophis Lucifer, el Dios serpiente?

Es posicionandose en la sangre fria, resignando la vida animica (expresion esta de la sangre
caliente mamifera), como puede reflejarse en forma clara y consciente el simbolo del origen,
con la frialdad hacia todo este mundo, y en hostilidad esencial.

Tampoco es que haya que salir de la sangre reptil, o resignarla, para expresar el furor bersekir
desde «una sangre hiperbdrea que estaria mas alla o fuera de la sangre reptil». Mas bien, es
desde la sangre fria reptil hiperbdrea, en que tal estado es expresado.

(Que son los Saurios acaso sino una expresion reptil de puro furor bersekir?

De modo que el Virya, desde su naturaleza hibrida, debe primero dominar y resignar
el aspecto simiesco. Tal es la obra al negro o Nigredo, en términos de la alquimia. Luego,
debe posicionarse en su lado reptil, es decir la etapa conocida como Albedo (Sangre fria, y
Arquicéfalo).

iEste aspecto se mantiene en forma estratégica hasta la batalla final!

Batalla que tendra lugar no solamente en este y otros planos de significacidn, sino también
en el contexto venusino reptilico del origen, ya que fue a partir de ese ambito y su proyeccion
en este plano, que tuvo lugar el desacuerdo y division de los Siddhas en dos bandos.

Finalmente, en la partida definitiva de este mundo, se consuma la obra al rojo luciferino
0 Rubedo. En esta instancia el espiritu hiperboreo es pura runa, y puede expresarse o
manifestarse en distintos aspectos, desde lo absoluto, infinito e increado.

Un concepto que da lugar a equivocos a veces es el simbolo del Pasi de la espiral.

54



Aunque en una primera aproximacion se puede asociar con la serpiente, por su aspecto
en forma de espiral cuando se halla enroscada, no obstante, esto, en Fundamentos de la
sabiduria hiperborea, se explica que tal espiral representativa del Pasii corresponde a la
matriz funcional del desarrollo evolutivo, y es expresion semiotica del designio caracol.

También se distingue luego respecto a distintas formas de espiral.

Eltema de larelacion entre el designio serpiente y el designio caracol ha sido magistralmente
expuesto por el Pontifice, Nimrod de Rosario, en Fundamentos de la sabiduria Hiperborea, y
no requiere mayores comentarios. Mas conviene citar textualmente al Pontifice, para dejar
asentado en forma clara este punto: «Es claro, pues, que laley de evolucion esta expresada por
la espiral fija del designio del caracol y no por la espiral variable del designio de la serpiente»
(FSH, Tomo 2, articulo C, El caracol y la serpiente).

Por lo que, retomando el punto inicial, seria erroneo, tomar tal simbolo del Pasi como
representativo de la serpiente.

Y de cualquier modo que esto se quiera ver o interpretar, ninguna relacion tiene con Ophis
Lucifer, el Dios serpiente.

Otro error y desviacion en que caen algunos viryas es postular que debe primeramente
resignarse y eventualmente matar a la serpiente. Nimrod de Rosario jamas dice que haya que
matar a la serpiente, sino comprenderla, desde el origen.

En todo caso cuando se plantea resignar a la serpiente o combatir al dragon, debe precisarse
que se esta aludiendo al aspecto serpentino demiiirgico kundalini, o el dragon demitirgico
Enlil. También se habla en un sentido figurativo del dragon de Sodoma, etc.

Mas el énfasis en esta cuestion, no debiera obnubilar u hacer olvidar el propio aspecto reptil
hiperboreo de los Siddhas.

Ental sentido, bajola perspectiva de combate, hay quienes plantean enfrentarse ala serpiente,
el reptil, y el dragon.

Y omiten o desconocen que, en el retorno al origen, cuando se propicia la activacion de las
matrices reptilicas del origen, el Virya debe ir asimilando los aspectos, esencia y poder de la
serpiente (su sabiduria y veneno/antidoto/elixir), el lagarto (la sangre fria) y el saurio (furor
bersekir).

Del mismo modo, han entrado Siddhas a este mundo, bajo el aspecto de Saurios, hombres
lagarto, y hombres serpiente.

Ni tampoco es valido el argumento que lo runico angular sea contrapuesto a lo serpentino
sinuoso, ya que en el caso de Lucifer y los Siddhas leales, el aspecto reptil es completamente
funcional a la estrategia rinica.

El Yo aislado en la arquémona de la runa Odal, ha resignado completamente el sujeto y
entorno animico, posicionandose en la sangre fria del reptil.

Y el transito nooldgico al Selbst, es porque la serpiente ha «adquirido alas», de igual modo
que la representacion alada del Pegaso unicornio octopodo, implica una elevacion por sobre
la condicion del alma, orientandose al espiritu.

Asi el Virya es como un Quetzalcoatl, o serpiente con alas, o incluso también como Siddha un
dragon alado.

Y no deja de ser significativo, los colores con que se ha representado alegoricamente el
modelo analdgico del espiritu esfera. En su condicion normal, verde por dentro y rojo por

55



fuera. Lo cual, en el contexto reptil aludido, sugiere la imagen de un lagarto verde con cresta
roja.

Luego, en la reversion, el interior verde ha sido exteriorizado. Lo cual sugiere la difuminacion
del Vril, (Vril evocado en el sugerente verde reptil, que debe recuperarse). Y el rojo, expresion
de hostilidad esencial del furor bersekir, ha quedado oculto o estratégicamente neutralizado.
Tal el significado oblicuo de los colores representativos en la analogia del espiritu esfera.

Siguiendo con las aproximaciones erradas o desviadas, otro error es el que afirman ciertos
viryas respecto que luego de comprender la serpiente con el signo del origen, se debe
comprender el dragon con el simbolo del origen.

La confusion radica aqui en que el signo del origen es la expresion externa (visible para el
virya despierto) del simbolo del origen que se halla en la sangre astral. Es decir, el simbolo del
origen, se expresa externamente (dicen que en la zona del oido) como el signo del origen. No
son dos expresiones runicas distintas. Luego, la comprension de la serpiente con el simbolo/
signo del origen, es una comprension noologica, por lo que ya comprende todos los aspectos
en que pueda manifestarse la serpiente, incluyendo los mas oblicuos, como el dragon.

De alli que comprender a la serpiente con el simbolo del origen, ya comprende o incluye la
comprension del aspecto dragon.

Para concluir esta revision y analisis de algunos conceptos desde la sabiduria hiperborea,
aunque en muchos mitos se presentan en forma contrapuesta al ave (aguila, pajaro, pavo real,
etc.) y la serpiente, y en otros en forma conciliadora de opuestos, no es acertado concebir
al aguila (u otra ave en cuestion), como un aspecto de necesaria comprension luego de la
serpiente y el lagarto. Al respecto, el valor iniciatico de las alas, representativo de las aves, ha
sido también incluido en un plano de expresion de la serpiente sumamente oblicuo. Tal es el
caso de Quetzalcdatl, «La serpiente emplumada», o incluso los mismos dragones. Ya que el
dragon, es después de todo, una clase de serpiente alada.

El secreto serpentino de Shiva Lucifer

Shiva es sin dudas un apelativo del propio Lucifer, siendo muy prominente en la cultura de la
antigua India.

Su morada, el monte Kailas, es un sitio extremadamente frio y helado, que induce la imagen
de «la piedra fria», siendo la fria morada en que reside Shiva, acompaiiado de sus serpientes,
entre las que se destaca el Naga Vasuki enroscado en su cuello.

Su Trishul o tridente ademas es un arma de los Siddhas, y en el marco del hinduismo tiene
multiples significados. Estas tres puntas del Trishul sefialan su dominio sobre los tres modos
o Gunas de la naturaleza material o Prakriti. (satva guna o bondad, raja guna o pasion y tama
guna o ignorancia).

Ademas, el estar sobre las tres instancias del tiempo, conocidas como pasado, presente, y
futuro. Y en una condicion trascendente por sobre el Ahankara (el principio de identificacion
erroneo del Yo con el sujeto animico), el karma, y la ilusion o Maya.

En ese estado trascendente, de completa liberacidn sin posibilidad de ser influido por
nada material, Shiva-Lucifer se halla en un estado de perfecta existencia plena o eternidad,
conocimiento infinito y bienaventuranza ilimitada. Aspectos que han sido denominados en
sanscrito como Sat-Chit-Ananda.

56



Este es el mismo simbolismo y significado de las 3 lineas horizontales, o Tilak, con que los
sadhus Shivaistas marcan sus frentes.

Se destaca también el tercer ojo ubicado en su entrecejo (sitio en que se sitiia el Ajiia chakra,
vinculado a la glandula pineal), por el que Shiva puede reducir a cenizas y destruir el mundo
entero.

Y asimismo su tambor Damaru, que toca en forma ritmica cuando debe llevar a cabo la
destruccion, en su danza Tandava. De alli que Shiva sea conocido como Nataraja, o «El rey de
la danzav.

Su cabello enmaraiiado se dice que contiene el flujo del Ganges, lo cual significa que domina
completamente el flujo cual rio del conocimiento oculto, y el flujo energético-serpentino de
muiltiples shaktis o potencias.

Su cuerpo esta asimismo cubierto de cenizas del crematorio, donde es muy aficionado a visitar
y danzar, o para conceder su dadiva a algin Sadhu-Aghori, quienes realizan su sadhana en el
cementerio, meditando sobre tumbas y cadaveres, y bebiendo en un craneo humano.

Asi Shiva es la fuente de todos los siddhis o poderes misticos que estos Aghoris, Kapalikas,
Vamacharins, Naga babas, y otros sadhus poseen.

Sadhus que, como seguidores de Shiva, a veces deambulan completamente desnudos y
cubiertos de cenizas, como los Naga babas, y/o llevando también un tridente, tambor damaru
y craneo como recipiente.

El significado y simbolismo de la serpiente con que Shiva es siempre retratado tiene varias
explicaciones, que se extienden desde el folclore popular a explicaciones mas esotéricas,
asociadas al tantra, y el yoga mistico.

Enumerando las principales razones que se atribuyen a la serpiente, llamada Vasuki,
alrededor del cuello de Shiva, se pueden mencionar:

—Las serpientes por lo general inspiran temor en muchas personas, y una profunda idea
arraigada en el inconsciente colectivo, asociada a la muerte. Por lo que Shiva portando la
serpiente en su cuerpo, indica claramente que esta libre del temor y la muerte.

La serpiente siempre ha estado directamente vinculada a la sabiduria prohibida, y la
inmortalidad. Por lo que es otra indicacion de Shiva como conociendo los misterios mas
secretos, y en la plataforma trascendental, mas alla de 1a muerte y todo lo fenoménico de este
mundo.

Vasuki se halla enroscada 3 veces alrededor del cuello de Shiva, lo que sugiere que Shiva, no
se halla bajo la influencia del tiempo, sino que posee completo dominio del tiempo en sus
tres fases de pasado, presente y futuro.

—La Shakti o energia siempre es representada como una serpiente, debido al movimiento
ondulante y serpentino de las ondas energéticas, a su movimiento de ascenso y descenso,
similar a como se desplaza una serpiente. Shiva posee completo dominio de la Shakti, asi
como, siendo el modelo de Yogi perfecto, del poder ofidico que se halla dormido en la base de
la espina dorsal.

Cuando a través de practicas yogicas o tantricas la serpiente/lagarto despierta, se dice que
asciende a través de la espina dorsal, en forma ondulante, por medio de dos nadis o conductos
sutiles llamados Ida y Pingala. Asi, se forma una imagen como de dos serpientes alrededor
de un tercer conducto, Shushumna, en el centro de la columna. Esto es como un caduceo,
ocurriendo un cruce de energias alrededor de la vara central.

57



—En la practica ydgica tantrica, es comun que se activen distintos siddhis o poderes misticos.
Estos siddhis se dice pueden distraer al iniciado en su sendero a la trascendencia, y como
tal son peligrosos como serpientes. Este es otro significado de porque Shiva es representado
con serpientes en todo su cuerpo, cuello, brazos, muiiecas... Como disponiendo y manejando
estos siddhis.

La serpiente alrededor del cuello de Shiva es llamada Vasuki. Las serpientes en sus oidos,
Padma y Pingala. Las serpientes que porta en sus brazos, Kambala y Dhananjaya, en sus
tobilleras Asvatara y Takshaka, y alrededor de su cintura, Nila. Todo esto se refiere en un
antiguo texto sanscrito conocido como el Vamana Purana.

La serpiente siempre mantiene sus ojos abiertos, y esto tiene un vinculo con el ojo de Shiva
ubicado en su entrecejo, también conocido por muchos ocultistas como «el ojo de Lucifer»,
que posee el poder para destruir la ilusion, o maya, y vigila custodiando al iniciado en su
sendero a la liberacion.

También, de las serpientes alrededor de Shiva mencionadas antes, se le da siempre especial
énfasis a Vasuki, la serpiente que lleva alrededor del cuello.

Esto es porque Vasuki cubre la garganta de Shiva. En la garganta se halla un centro energético
o0 chakra denominado Vishudhi. Vishudha significa filtro. Quien logre dominar ese centro
energeético o chakra, se dice que puede filtrar todo el veneno del exterior, sea veneno fisico, o
en forma de emociones negativas, malas vibras, etc.

Vishudbhi filtra el veneno, y la serpiente porta veneno. El veneno es destilado tornandose
antidoto y un elixir...

La serpiente en tal sentido es guardian de un antiguo y secreto elixir, que algunos tantricos y
adeptos del sendero kaula logran obtener a partir de cierta segregacion glandular, mediante
determinadas practicas, incluyendo la ingesta de algunos Kalas y el sahaja maithuna.

Y este elixir ha sido codificado en numerosos mitos y leyendas como una mezcla de sangre y
veneno de serpiente.

Es del propio veneno de la serpiente, que se destila el antidoto y en una elaboracién mas
refinada, el elixir alquimico de transmutacion.

El poder venenoso de la serpiente contiene en si el poder de su propia cura o sanacion. Asi,
desde la antigiiedad, algunos tantricos y culturas ancestrales aprendieron el arte de utilizar
el veneno como antidoto, e incluso de extraer su elixir.

Mas este elixir puede ser obtenido, sea externamente a partir de la propia sustancia generada
por la serpiente, y en otro nivel interno, mediante practicas tantricas del kaula, mediante la
segregacion glandular.

La misma mordedura de la serpiente conferia a algunos chamanes o sacerdotisas el poder
serpentino en su propia sangre, siendo inmunes posteriormente a este veneno.

El caso contemporaneo de Bill Haast, quien poseia un serpentario, y fue mordido no menos
de 168 veces, utilizandose su sangre en ocasiones con propositos médicos, lo prueba. Lo
llamativo en su caso es la apariencia que hace unos afios tenia de no mas de 50 afios, que
presentaba en sus ya 90 afios cumplidos.

Los simbolos serpentinos de la vara de Esculapio, o el simbolo de Higeya, hija de Esculapio,
portando el caliz con la serpiente enroscada, que posteriormente devino en el emblema de la
farmacia, indican que la clave de la sanacion del veneno esta en el propio veneno.

Mas también hay variaciones de venenos, desde el veneno quimico, al veneno mas sutil de

58



algunas emociones, pensamientos, o vibras negativas. Y de igual modo, el remedio serpentino
también se halla en esa misma vibra u onda energética, de la cual debe destilarse el antidoto.

Se cuenta en los Puranas, que cuando los Devas y los daityas batieron el océano para obtener
el amrita, o néctar de la inmortalidad, muchas cosas emergieron del océano... Pero la mas
peligrosa fue el veneno Hala hala, que amenazaba a los mismos Dioses.

Para remediar este problema, Shiva se bebid entero el veneno, y reteniéndolo en la garganta,
la cual se tornd de un color azul, por lo que a partir de entonces fue conocido como Nilakantha,
0 «el de garganta azul». Para evitar que el veneno pasara de su garganta, la consorte de Shiva,
Devi, colocd una serpiente en su cuello, que de ese modo retuvo alli el veneno sin dejarlo
pasar. Y también la media luna fue colocada en su frente, dindole un efecto refrescante.

Segiin otra versidn, o quiza en otro kalpa o eon, las serpientes que alli habia también ayudaron
a Shiva en beber el veneno, razon por la que Shiva agradecido le dio un lugar de honor en su
cuerpo a Vasuki, el rey de los Nagas.

En este episodio de la batida del océano, se dice que los Devas o seres celestiales, y los Daityas
o seres del inframundo, utilizaron como cuerda a la serpiente Vasuki, enroscada alrededor
del Monte Mandara, tirando unos de un lado y otros del otro.

Aqui tenemos un vinculo directo entre la inmortalidad, o el elixir de la inmortalidad y la
serpiente, algo que es comiin en muchas tradiciones alrededor del mundo, y bien conocido
por los alquimistas.

Otra version cuenta que, en una época muy lejana, las serpientes estaban en peligro de
extincion, y se acercaron a Kailas, la morada de Shiva por refugio. Pero dada la condicion fria
y helada de Kailas, las serpientes buscaron calor en el cuerpo de Shiva, quien gustosamente
las acepto, y desde entonces siempre le acompaian.

Aunque hay mas historias o «lilas», una que destaca es la de que, en cierta ocasion, Shiva se
hallaba deambulando por el bosque luego de haber estado internado en zonas profundas de
la foresta meditando. Al retornar hacia el monte Kailas, se encontro con las esposas de unos
brahmanes, que, al verlo desnudo, se excitaron sintiendo intensa pasion y deseo por él.

Los brahmanes esposos de estas mujeres, se enfurecieron mucho al saberlo, y quisieron
vengarse de Shiva. Para esto, con sus poderes misticos asumieron la forma de un tigre, una
serpiente, y un enano. Shiva mat al tigre, poniéndose la piel alrededor como prenda, tomé la
serpiente como guirnalda en su cuello, y puso su pie encima del enano. Esta representacion
de Shiva danzante, o Nataraja, es muy conocida, y aparece pisando al enano, asi como ataviado
con la indumentaria de la piel de tigre y la serpiente.

Kali y Medusa
Un notorio aspecto en que se aprecia un paralelo de Kali con Medusa es el de algunas
representaciones donde ambas son figuradas con la lengua hacia afuera.

En el caso de Kali, se dice que la lengua hacia afuera tuvo el proposito de beber la sangre del
demonio Raktabija. Mas también, y al igual que en el caso de Medusa, puede interpretarse
que es una forma de atemorizar a sus enemigos, emitiendo asimismo un sonido de tipo
gutural terrorifico.

Esto por otro lado sugiere un significado ofidico.
En el caso de las serpientes, al sacar la lengua fuera, surge luego el llamado hipnético a la

59



victima. Del mismo modo que Medusa mantiene como una clase de hipnotismo, cautivando a
la vez que paralizando y petrificando.

Tanto Kali como Medusa encarnan y representan aspectos tenebrosos de la Diosa, como
shaktis oscuras, vinculadas a la muerte, las dimensiones oscuras, y aquello que es prohibido
y tabii para la mayoria.

Aunque no hay representaciones de Kali con cabellera de serpientes, si pueden encontrarse
formas o aspectos de Kali con serpientes en su cabello.

Una de las formas de Kali en que se le representa con serpientes es la terrorifica Raksha Kali.

Se le figura con 4 brazos y de tez oscura. En sus manos derechas sostiene un recipiente y un
loto azul, y en sus manos izquierdas una daga como arma, y un kapala (una calavera).

Le adornan dos collares de craneos decapitados, que lleva en su cuello, y adheridos a las
rastas de su cabello.

También, y aqui la presencia ofidica, lleva guirnaldas de serpientes.

Al igual que otras formas de Kali, lleva en su parte inferior una piel de tigre, y una de sus
piernas esta sobre un cuerpo (Shava, que representa a Shiva en estado durmiente o latente),
en tanto la otra pierna sobre la espalda de su vahana o vehiculo, que es un ledn.

Es un aspecto terrorifico ya que ademas sus ojos se perciben como rojos, inyectados en
sangre, bebiendo vino de su kapala, y estallando en estruendosas carcajadas, que generan
terror en todo aquel que la escucha.

Otra forma de Kali en que se le representa con serpientes es Guhya Kalika, que es la iinica de
las 32 Kalikas que porta una corona de serpientes.

También se manifiesta en 8 formas, con 8 mantras distintos, que conocen 8 grandes sabios.

Guhya significa secreto, u oculto, siendo asi la Kali secreta, que oculta o revela misterios.
Como contraparte de Guhyakalika, Shiva, su esposo, se manifiesta como Guhya guru, el guru
misterioso.

En el Tantrasara se dice que Guhya Kalika lleva ropajes de color negro, sobre su cabeza una
tiara en forma de cientos de serpientes, y su cuerpo esta cubierto de serpientes.

Asimismo, la serpiente Ananta Sesha aparece junto a su lado.

En el Mahakala Samhita, Mahakala (Shiva) brinda una descripcion de Guhyakalika, a su
esposa Mahakali, incluyendo una variedad de mantras y yantras.

Se dice que reside en el crematorio, aunque debe distinguirse de Smashan Kali, otra forma de
Kali, que también mora en los crematorios.

El culto de Guhyakalika homenajea a los Vetalas o vampiros, 8 tridentes, vajras (rayos),
cadaveres, chacales y otras entidades tenebrosas o habitantes del crematorio, como
Bhairavas, Dakinis, Chamundas y Kshetrapalas.

Su forma de culto y practica tantrica son secretos, transmitiéndose, tal como en la tradicion
Kaula, de Guru a discipulo en forma personalizada.

También es oportuno recordar que Shiva, que tiene como consorte a Kali, aparece siempre
con serpientes en su cuerpo, tal como la serpiente Naga Vasuki, enroscada alrededor de su
cuello. Y otras serpientes en sus brazos, cintura mufiecas y tobillos. Por tal motivo, entre sus
numerosos nombres, destaca el de Nagbushan o «decorado con serpientes».

60



Las tres Gorgonas y su misterio

Aunque es muy conocido el mito de Medusa, pocas veces se ha reparado en sus dos hermanas
Gorgonas de cabellera de serpientes, que al igual que Medusa podian petrificar e incluso
matar mediante su mirada.

La descripcidn que se da en textos antiguos de sus dos hermanas, Esteno y Euriale, es la de
cabellera serpentina, garras de bronce, alas de oro y escamas doradas.

La alusion al oro, siendo que la mirada de las Gorgonas petrificaba, es un claro guifio a
que el objetivo de la alquimia de la llamada «piedra filosofal» que tornaba el metal en oro,
era alcanzado por aquellos que iniciacion mediante recibian la transmutadora mirada
petrificante de la Gorgona.

El efecto mortifero en el sentido iniciatico es por supuesto respecto a la vida animica, la vida
«caliente» del microcosmos creado, estado que se obtenia mediante la inmovilizacion de la
pulsion animica, «tornando el corazon frio y de piedran.

El aspecto serpentino de Euriale es acentuado incluso mas cuando se mencionan sus
«colmillos filosos como de marfil», y se dice de su otra hermana, Esteno, que era quien mas
muertes generaba, incluso mas que la propia Medusa.

El temor que exhibirian los pueblos del pacto cultural posteriormente bajo un mito ya
deformado de Medusa, en relacion a su terrible mirada, tiene también su correspondencia
en un tema tabi, presente en muchos pueblos del pacto cultural. Y es el temor que producia
una mujer en su periodo de sangre menstrual, enfatizandose en que se debia evitar «hasta
mirarle», ya que se corria el peligro de tornarse en piedra...

Efectivamente estos pueblos y sus sacerdotes sinarquizados procuraban evitar a toda costa
que algun Virya pudiese tener algun despertar u orientacion descubriendo el poder oculto de
la sangre menstrual y sus propiedades alquimicas.

Por el contrario, tradiciones ocultas de la India, como los tantricos de la escuela Kaula,
siempre dieron prioridad al kalas menstrual...

Se decia que las tres hermanas poseian tanto un poder de la vida como de la muerte, lo cual
aparece reflejado en el mito, en cuanto que la sangre del lado derecho de la Gorgona permitia
sanar, y hasta devolver la vida, en tanto la del lado izquierdo era mortifera.

He aqui el elixir de la serpiente nuevamente, mezcla de su sangre y veneno... Y una clave
de este secreto aparece evidenciada en la raiz latina del nombre Medusa, «Med», de donde
también obtenemos la palabra «medicina».

Tradicionalmente la serpiente siempre tuvo un simbolismo asociado a la medicina (baste
considerar como ejemplo al Dios de la medicina Asclepio/Esculapio y su vara con la serpiente
enroscada.)

Pero lo que el exoterismo oculta o desconoce es el lado iniciatico de este valor medicinal, que
se torna en elixir alquimico.

Asi otra interpretacion etimoldgica de Medusa deriva su nombre del sanscrito Medha, o
«sabiduria», lo cual claramente remite a la sabiduria obtenida en la iniciacion de la Gorgona
Pyrena.

Sabiduria, inmortalidad, medicina, todos aspectos siempre vinculados al simbolismo de la
serpiente.

Y al igual que la mirada de Medusa, también la de su hermana Esteno por ejemplo mantenia

61



un cardcter iniciatico. Su mirada se dice que «hipnotizaba» a quien miraba, para «matarlo»
luego. Muerte iniciatica necesaria, para el nuevo retorno como un iniciado en los misterios
ofidicos. Renacimiento comparable a la serpiente que muda de piel.

El mito cultural ha querido borrar también un trasfondo inicitico con relacion a Euriale, al
atribuirle el caracter de sentimientos maternales... Sin duda algo de esto es cierto, pero lo
que se ha ocultado, es que sus iniciados se tornaban en «hijos de la muerte».

Yresulta interesante que muchos oraculos de la antigiiedad, incluyendo el de Delfos, tuvieran
como regentes y protectoras a las tres hermanas Gorgonas. Oraculos que eran oficiados por
pitias o pitonisas, nombre que deriva justamente del poder de adivinacion conferido por la
serpiente Piton.

Luego otro indicio iniciatico surge cuando se dice que Esteno era representada por la
serpentina letra S.... Y era asimismo vinculada al poder infinito, el dominio del tiempo (Al
igual que la serpiente de dos cabezas o Anfisbena, nacida se dice de las gotas de sangre de
Medusa), habia una representacion de Esteno, en que miraba hacia ambas direcciones, lo cual
alude precisamente tanto al dominio del tiempo, como al simbolismo oculto de la serpiente
de dos cabezas, en que se posee el conocimiento «del bien y el mal», asi como la sintesis o
integracion iniciatica de la dualidad, en un conocimiento superior.

Es para destacar por otra parte, que, pese a los intentos de demonizar y estigmatizar a la
Gorgona, no obstante, cierto filtro iniciatico se ha mantenido en el folclore popular. Asi, no
pudiendo borrar el antiguo pasado pagano, en que en muchos hogares y sitios se mantenia la
figura del «Gorgoneion» como protector del lugar, asi en version ya cristianizada, apareceran
las Gargolas, custodias de catedrales, y de rasgos asimismo draconianos...

Luego, en diversos cultos mistéricos de antafio, se mantenia el secreto iniciatico de la Gorgona.
Y asi encontramos sacerdotisas amazonas en Libia, que cultuaban a Medusa, y su cabellera en
forma de trenzas, semejaban serpientes...

Debe acotarse, que al utilizar el «término» «cultuaban» relativo a culto, se dista mucho de
la estructura de los cultos demitirgicos. Y es que, al igual que en el culto de la Diosa Pyrena
de la casa de Tharsis, aqui el culto no estaba centrado en una figura demiiirgica, sino por el
contrario supeditado a la sabiduria iniciatica, ala cual se arribaba a través de sus iniciaciones
y misterios.

En otros casos, la sacerdotisa llevaba una corona ataviada de auténticas serpientes, que
respondian y obedecian a la voz y mando de la sacerdotisa...

También algunos mitélogos, como Robert Graves, han referido que hubo sacerdotisas con
mascaras de la Gorgona, sin duda encarnando su poder en representaciones iniciaticas.
Mascaras que en ocasiones fueron posteriormente arrebatadas por pueblos conquistadores
del pacto cultural, destruyendo aquellos santuarios de la Gorgona, y masacrando
terriblemente a sus sacerdotisas e iniciados.

Y sin duda el significado mas iniciatico de la cabellera de serpientes, reflejado en sacerdotisas
de Medusa, es que en el dominio energético, y de las serpentinas corrientes teliricas que
tales sacerdotisas podian canalizar (como hiciera la princesa Isa por ejemplo en la historia
de Nimrod y los Kassitas), en ocasiones ocurria la instancia en que la sacerdotisa desplegase
ese flujo energético serpentino desde sus pies hacia el chakra coronario, con el efecto de
erizarsele el cabello, semejando serpientes.

Luego, de los dos hijos atribuidos a Medusa, el Pegaso alado y el gigante Crisaor, tenemos
claros referentes hiperboreos. Es decir, por un lado la representacion del caballo alado, que

62



permite elevarse por sobre la condicion animica hacia el espiritu. Y también el mito en que el
héroe Belerofonte mata a la quimera demitrgica (criatura monstruosa en que combinando
rasgos de ledn y cabra, también se apodera de cierta fisonomia serpentina, en cuanto a su
cola se refiere), lo cual tiene lugar montado en el Pegaso alado, es decir, en un hijo de la
Gorgona, o hijo de la Diosa serpiente.

Y por otro lado tenemos al gigante Crisaor, que, casandose con una hija del mar, Calirroe, tiene
luego como hijo al gigante Gerion. Personaje que es asociado a pueblos iberos descendientes
de los Atlantes blancos del pacto de sangre. Es decir, en estos linajes de raiz hiperborea se
mantenia la sangre de la Gorgona, lo que equivale a decir que eran portadores de sangre de
serpiente.

Un aspecto esencial a destacar es cierto comentario que se brinda en El Misterio de Belicena
Villca, respecto a la historia de la Gorgona.

Y es que, en el mito original, Perseo, representando el espiritu cautivo que buscalaliberacion,
no mata a Medusa, como aparece en el posterior mito ya deformado del pacto cultural.

Perseo aproximandose a la Diosa, siguiendo las indicaciones de Navutdn, no la mira
directamente, sino a través de un espejo. Para asi, mediante la devolucion de su imagen por
reflejo, contemplar y descubrir la sabiduria que significa la Diosa tras la muerte.

En ese reflejo, Perseo contempla la verdad desnuda de si mismo, lo que le permite acceder al
secreto de la muerte, obtener la mas alta sabiduria, y asi hallar a su pareja del Origen.

Por el contrario, en el mito deformado golen es que Perseo corta la cabeza de Medusa, lo
cual tiene una explicacion demitrgica, en cuanto oposicion y antagonismo a la serpentina
Gorgona, y, por otro lado, porque en el mito deformado, Perseo no adquiere la sabiduria
e inmortalidad. De modo que ocultando el valor iniciatico ofidico de la Gorgona, desde la
aberrante consideracion golen sinarquica, se busca «matarla» como si fuera una proeza.

Nimrod de Rosario nos dice en relacion al pasaje referido en cuestion:

«En fin, como el Perseo argivo ni alcanzo la inmortalidad ni consiguio la Sabiduria, no podra
comprender a la Serpiente y por eso se ve obligado a matarla también, cosa que hara a la
vuelta de su “hazafia’, cuando lucha contra un dragon y libera a Andrémeda, con la que se une
y procrea numerosa prole.

Y un aspecto también distorsionado en el actual mito, mas sin dudas de origen iniciatico-
hiperboreo es el de las Grayas, ancianas sabias segun el mito, a quien, en el mito distorsionado,
Perseo acude robandoles el «diente y ojo» que entre las tres poseian para asi le revelasen
donde se hallaban las ninfas, para desde alli proseguir su biissqueda de Medusa.

El caso es que las «Grayas» son una alusion, como bien se refiere en EI Misterio de Belicena
Villca, a las Vrayas, o custodias de la piedra de Venus, aqui presentada bajo la imagen
distorsionada de un mismo ojo y diente que compartirian las tres hermanas.

Por otro lado, cabe destacar, que las «Grayas» eran hermanas de las Gorgonas... Con lo cual,
la piedra de Venus de que eran custodias estas guardianas Vrayas, indicaba claramente jel
secreto de la serpiente!

Los iniciados hiperboreos, viryas despiertos, podian contemplar en las piedras de Venus, el
signo del origen. Y he aqui que tal simbolo del origen, revelando la instancia primordial del
origen, también revela la presencia de Ella, la Dama del origen... Revelacion del Vril.

iY asi como el Siddha en su entrada a este mundo por la puerta de Venus, asume el aspecto
de hombre lagarto, de igual modo su eterna compaiiera es en el ambito luciferino Venusino

63



la mujer Serpiente!

Es asi que el simbolo del origen es el simbolo de la Serpiente desde lo noologico, y la piedra de
Venus, instrumento litico que permitia su contemplacion, era custodiada por las hermanas
de las ofidicas Gorgonas.

iLa llama negra Luciferina y la Serpiente!

Mas alla de la falsa luz de este mundo, ilusoria en distintas densidades, es en la oscuridad
donde puede hallarse la verdad profunda, velada, ocultada y proscrita por la llamada luz.

Esto no significa que la oscuridad carezca de luz, sino que tiene su propia luz, la luz oscura,
y es esta luz oscura la radiacion luciferina (Lucifer «el portador de la luz») en oposicion a la
ilusoria luz de este mundo.

Comunmente se ha asociado espiritualidad con lo luminoso y el color blanco, concepto que
obedece por un lado a una tendencia de ocultar y prohibir los secretos ocultos del mundo
oscuro, y por otro lado a una tendencia new age, en que lo blanco y luminoso son catalogados
como radiaciones espirituales elevadas.

No obstante, esto puede apreciarse que la escala de colores obedece a distintas radiaciones,
distintos patrones vibratorios, asi como los colores del arcoiris, desplegados estos desde
un haz de luz blanca. Mas por otro lado, todos los colores son absorbidos y desaparecen
en el negro, el cual estd mas alla de todos los colores, ya que absorbe todas las frecuencias
vibratorias. En el negro ninguna forma ilusoria puede mantenerse, y la luz cede a la negrura
infinita, pronta a revelar sus misterios ocultos...

En el soporte ideologico/esotérico de las artes marciales, es el cinturdn negro en el que se
adquiere la maestria, y esta concepcion refleja justamente como el negro es la culminacion
ultima, ya que absorbiendo el negro todos los demas colores y formas, esta por ende mas alla
de todo el despliegue ilusorio de este mundo.

Es por lo tanto en las profundidades del negro, o lo oscuro, donde se obtiene la maestria por
sobre todos los fenomenos y formas.

Este substrato oscuro ha sido figurado como las fauces de la gran Serpiente, cuya oscuridad
primigenia finalmente traga o devora la falsa luz del mundo.

En el mito de la cosmogonia puranica, luego de la devastacion cosmica, la serpiente de mil
cabezas, Ananta Sesha, permanece cuando todo lo demas ha desaparecido. Y es justamente
debido a que la serpiente se halla tanto al comienzo como al final de lo manifestado, que
conoce el secreto de laliberacion de ese ciclo repetido una y otra vez en innumerables kalpas.

En el mito de la serpiente del edén, puede apreciarse como la serpiente también se halla
al comienzo... Antes de la «caida y engafio», y esa presencia de la serpiente al comienzo del
laberinto, indica y sugiere que conoce la salida del mismo.

De modo que la oscuridad posee por un lado un valor necesario incluso dentro de este mundo
ilusorio. Ya que, metaforicamente hablando y con un ejemplo comprensible, las estrellas
pueden resplandecer inicamente debido a la oscuridad.

Y esa llamada de la noche, silenciosa, profunda y oscura, es la que convoca a tantos seres
proscritos, tales como tantricos, ocultistas, brujas, alquimistas, hombres lobo y vampiros,
tras todos los cuales se ocultan importantes claves iniciaticas.

64



Y por otro lado, en medio de la oscuridad completa, sin la contrapartida de la luz creada,
en medio de esa oscuridad insondable, se halla la Gran Serpiente, que con la luciferina luz
sefiala el sendero de retorno al origen.

Hay ocultistas que, aunque asumiendo o rescatando la dimension iniciatica del lado oscuro,
han caido en la falacia de pretender fusionar, o equilibrar, en fin, armonizar lo luminoso y lo
oscuro.

Consideran incluso que serian dos cuadrantes pertenecientes a dos polos opuestos (Universo
«A», y Universo «B»), que es preciso dicen, integrar y equilibrar.

La falacia estriba en que se esta partiendo de un error fundamental, al pretender «asimilar»
0 integrar, o sintetizar, algo que en si es substancia demitrgica.

Aqui conviene establecer la diferencia entre la oscuridad iniciatica luciferina, y por otro lado
cierta oscuridad de expresion demiurgica.

Es decir, existe también un ambito demitirgico oscuro, el reverso del arbol de la vida, integrado
por los denominados Qliphot.

Tal esfera oscura consiste en una clase de «inconsciente demitirgico», donde la atencion
consciente del demiurgo, y la proyeccion de su logos, no esta alli enfocada. Por lo que puede
resultar mas estratégico en ocasiones de abordar, sea desde el ataque o la infiltracion.

Esa eslarazon de la presencia de Lilith en ese lado oculto y oscuro, junto a elementos oscuros
demitrgicos, ya que le permite reclutar a muchos que alli caen o se aventuran, poniendo a
prueba a otros, y preparada para detonar la maquinaria demitirgica desde dentro, sin que el
demiurgo pueda siquiera prevenirlo.

Por otro lado, existe la oscuridad como fuerza luciferina que irrumpe desde el mundo
increado hacia este mundo, que se percibe como tal desde lo animico, debido a que el alma
no puede adentrarse ni percibir la radiacion del espiritu.

Mas quienes han sido tocados por esta luz oscura, perciben claramente el amplio espectro
variado tras sumergirse en las profundidades de la oscuridad luciferina iniciatica.

Setrataasidelaluciferinallama negra, que cual serpiente irrumpey se desliza en este mundo,
esparciendo su veneno a la vez que orientando a los Viryas nuevamente hacia el origen.

Una gema esmeralda se percibe incrustada en la cabeza de aquella Cobranegra, y se denomina
Nag-mani, o «la joya de la serpiente». Esta oscuridad, no siendo producto del demiurgo ni
este mundo, no es factible de ser fusionada o integrada con aquella falsa luz del mundo, a la
que precisamente se opone en forma esencial.

Mas, asi como la obra imitativa del demiurgo en su creacion, de igual modo cierto aspecto
oscuro es también imitado, y permanece oculto tras la falsa luz demitirgica.

Asi, tenemos el sol negro, expresion del propio Lucifer, que permanece desde atras de
Venus, y un segundo sol negro, o extension del primero, que irradia desde dentro del mundo
subterraneo.

Mas, existe un «tercer sol negro», que no es tal, sino una imitacion arquetipica del sol
negro increado. Este es Thagirion, glipha central del arbol de la muerte, en oposicion
complementaria a la sephira del aspecto belleza, el sol Tipheret.

Es este «sol negro» o Thagirion el que puede abordarse, si asi la estrategia lo requiere,
para neutralizar desde alli su complemento luminoso, o Tipheret, que es el que genera el
fascinosum de las ilusorias formas creadas y su belleza, que no es tal.

65



Mas esta instancia es inicamente viable, si el Virya tiene completamente expresado el
principio del cerco, para no caer victima quiza de cualquier influencia de las gliphas que
también puedan manifestarse.

Asi, luego de neutralizar a Tipheret desde Thagirion, el Virya debera resignar todas las
manifestaciones de fuerzas caoticas del arbol de la muerte que puedan suscitarse.

Estos dos arboles, el de la vida y el de la muerte, estain ambos regidos por el demiurgo.
Independientemente que pueda bajo determinada estrategia hiperborea, aplicando siempre
la ley del cerco, ser mas estratégico abordar el arbol de la muerte. Mas, debe ser claro que
eventualmente deben trascenderse ambos arboles.

Los llamados siete cielos, y siete infiernos, la triada del arbol de la vida (Kether, Chokmah y
Binah) y la triada del arbol de la muerte (Satariel, Gaghiel y Thaumiel), asi como el abismo o
Daath, todo esto debe superarse para efectivamente liberarse.

La esfera llamada Daath, o abismo, resulta esencial como cruce hacia el enfrentamiento
definitivo con el Demiurgo.

Ya que, si se resigna con el signo del origen Tipheret, el aspecto belleza y «corazon o sol
demitrgico, y luego se cruza el abismo o Daath, se ha dejado al Demiurgo en desventaja
estratégica,

Y desde esa instancia, siendo como Lucifer, que mora en la muerte, mas al mismo tiempo se
halla mas alla de la muerte, puede aqui destruirse la triada demiurgica superior de Kether/
Chokmah/Binah.

En cuanto a la llama negra luciferina, aquella Cobra de luz oscura, se comprende que no hay
posibilidad alguna de «equilibrar, sintetizar, armonizar, ni fusionar» con la luz de este mundo.

Por el contrario, esta oscuridad luciferina, devora la falsa luz del mundo.

De modo que, sintetizando dos aspectos esenciales, encontramos dos tipos de oscuridad. Una
oscuridad arquetipica, la cual puede ser abordada estratégicamente si las condiciones estan
dadas, y una oscuridad iniciatico-luciferina, de orden superior.

Desde el ambito de lo oscuro, se comprende mas claramente el vinculo iniciatico de la
serpiente con el inframundo (dimension oculta del sendero iniciatico, que el cristianismo ha
distorsionado como un «infierno de castigo»).

Muchas son las asociaciones entre la serpiente y el inframundo o submundo. Enumeremos
algunas de ellas:

+ Elapercibimiento de la serpiente en la antigiiedad, observando que emergia de abajo de la
tierra, a través de agujeros, etc., indujo la idea que la serpiente como tal debia conocer los
secretos del mundo subterraneo, asociado con el inframundo en un nivel fisico, y porque
no, ser quiza su guardian.

o El psicoanalista suizo Carl Gustav Jung refirio que todos los héroes arquetipicos estaban
de un modo u otro vinculados con el inframundo y la serpiente, lo cual nos permite atisbar
ya una llave iniciatica en relacion a la serpiente y el inframundo.

+ El substrato instintivo y primario del cerebro humano es conocido en la neuroanatomia
como cerebro réptil, lo cual sugiere que cierto secreto serpentino puede esconderse tras
la psique racional convencional de cualquier humano promedio.

+ Las corrientes teliricas subterraneas, conocidas como las lineas ley o también «lineas
del dragon», son corrientes electromagnéticas que se dice circulan o transitan como

66



serpientes.

La naturaleza intramolecular nos presenta el ADN, cuya forma de doble hélice semeja muy
similar a un caduceo.

Diferentes tradiciones mitologicas y folcldricas de ancestrales civilizaciones establecieron
siempre algun tipo de vinculo entre el submundo y la serpiente. Como ejemplo tenemos:

El duat o submundo de la cosmogonia egipcia se dice estaba regido por la serpiente
Apophis, conocida también como Apep u Apop.

El inframundo de los aztecas o Mictlan, se dice estaba custodiado por serpientes.

Enlatradicion puranica delaIndia, se dice que el inframundo o Patala tenia como deidades
regentes a los Nagas o divinidades serpiente.

En la mitologia escandinava del arbol Yggdrassil, se dice sus raices estaban roidas por la
serpiente Nidhog.

En el inframundo concebido por los griegos, se dice que moraba el perro Cerbero, cuya
cola semejaba una serpiente, la muy conocida Medusa, y mismo Diosas como Hecate y
Persefone, que aparecen en ocasiones retratadas portando una serpiente o con serpientes
enroscadas en sus brazos. Tifon también esta muy vinculado a las aguas subterraneas.

Es notorio que el inframundo griego recibiera el nombre de «Tartaro», la misma raiz de
Tharsis. y la Tarteside o Tartessos.

De alli que los iniciados de la Casa de Tharsis son en sentido iniciatico, «hijos del abismo»
o «hijos de la muerte», ya que, habiendo cruzado el abismo, han muerto a lo animico o la
vida creada, no siendo mas como en el primer nacimiento demitirgico «hijos de la vida»,
sino «hijos de la muerte».

Y del mismo modo que Lucifer o Wotan, morando en la muerte, a la vez que estando mas
alla de la muerte.

La iniciatica prueba de la Diosa Pyrena por la que transitaban en la antigiiedad aquellos
integrantes de la Casa de Tharsis que se tornaban en hombres de piedra, demuestra sin
lugar a dudas esta cuestion, y el valor iniciatico de la serpiente, considerando la cabellera
serpentina de la Gorgona, y su petrificadora mirada.

De hecho, todas las divinidades oscuras y en relacion con el inframundo y la muerte estan
asociadas con serpientes. En la India, Kala bhairava, aspecto terrible e iniciatico de Shiva
Lucifer es un excelente ejemplo, asi como la Diosa Kali.

El secreto de la Orden Lagrgal

En el tomo sexto de Fundamentos de la Sabiduria Hiperbdrea, el Pontifice Nimrod de
Rosario, menciona la biblioteca de los libros de cristal de Agartha, custodiada por una orden

denominada «LAGRGAL.
Concretamente se dice al respecto:
«Los Custodios de los Libros de Cristal forman una Orden de Guerreros Sabios, conocida desde

remotos tiempos como ORDEN LAGRGAL. Y se afirma en la Sabiduria Hiperbérea que solo Ellos,
entre todos los Siddhas de Agartha, han comprendido completamente el Misterio del Gral de

Lucifer. Los Siddhas Leales de la Orden Lagrgal son los fundadores de la Orden de Caballeros
Tirodal: ELLOS AUTORIZARON A UN GRUPO DE INICIADOS PREEXISTENTE EN LA REPUBLICA

67



ARGENTINA, PONTIFICES HIPERBOREOS, A CONSULTAR EL «LIBRO DE CRISTAL TIRODAL», A
EMPLEAR SU SAGRADO NOMBRE COMO RUNA REPRESENTATIVA DE SU ORDEN, Y A ENSENAR
SU CONTENIDO A LOS VIRYAS PERDIDOS. CONJUNTAMENTE, PROPUSIERON UNA MISION A
LA ORDEN, LA CUAL SE HALLA DECLARADA EN LA «CARTA A LOS ELEGIDOS»: LOCALIZAR A
LOS ELEGIDOS Y PREPARARLOS EN EL CONOCIMIENTO DE LA SABIDURIA HIPERBOREA PARA
AFRONTAR CON HONOR EL PROXIMO FIN DE LA HISTORIA.»

El significado oculto y encriptado en esta palabra, LAGRGAL, jes precisamente el de Lagarto!

De modo que la orden Lagrgal, es la orden de los Lagartos. Y es esta orden de Hombres lagarto
de Agartha, la que ha ideado la estrategia de la orden Tirodal, conducida en su momento por
Nimrod de Rosario.

No solamente es una alusion velada a los hombres lagarto de Agartha, sino que Lagrgal
conforma asimismo una clase de anagrama. Donde trasponiendo las letras iniciales, LAGR,
tenemos GRAL. Y las letras restantes GAL al revés, nos da LAG, es decir Lagarto. jDe modo que
en LAGRGAL, tenemos el Gral del lagarto!

Recordemos que Lucifer es el Dios Serpiente, y mas propiamente. se ha manifestado bajo la
apariencia de un hombre lagarto. Y el Gral es la esmeralda o joya de su corona. De alli que
este sea el significado oculto, en cuanto El Gral del Dios serpiente/lagarto, Lucifer.

Y esta orden de hombres lagarto, Lagrgal, son los custodios de este conocimiento iniciatico,
ya que entre todos los Siddhas, son quienes han comprendido completamente el misterio del
Gral, del Dios serpiente Lucifer.

Es conveniente recordar la identidad entre Agartha y Venus, como bien se refiere en El
Misterio de Belicena Villca:

«Inversamente a lo que habia en La Brea, en el monte Elbruz existia un Camino hacia Agartha,
o hacia Venus, que es lo mismo.»

De modo que, asi como Agartha es Venus, desde lo hiperbdreo y luciferino, asi también los
Siddhas de Agartha son los Hombres Lagarto de Venus.

Aqui tenemos en un mismo plano oblicuo varios significados que remiten al Origen: Los
Siddhas hiperboreos, u hombres lagarto de Venus y la esmeralda del Gral. Siendo que, Venus
era conocido desde antafio como el mundo verde, color también compartido por los lagartos,
y la esmeralda luciferina del Gral.

Luego, considerando Venus como una expresion hiperborea de Agartha, y el portal
dimensional por donde precisamente los Siddhas entraron a este mundo, tenemos que
también se halla una representacion reptil estelar de Venus, como indicativa de los Siddhas
lagartos y el Origen.

Y es que siendo Venus «el ancestral planeta verde», su atmdsfera sulfurosa transmite cierto
tinte rojizo, captandose asi gndsticamente, jla imagen hiperborea de un lagarto verde con
crestaroja!

El Gral, como «joya luciferina» que permite orientarse al Origen, tiene también la imagen
figurativa de una serpiente verde voladora (aspecto que recuerda a Quetzalcdatl, como
«Serpiente emplumada») de un rayo verde, una espada, y el ancestral fruto prohibido de la
verdad que porta la serpiente, aquel fruto ofrecido ancestralmente por la Serpiente, ;Lucifer!

Nuevamente nos remitimos a EI Misterio de Belicena Villca, para avalar y certificar lo aqui
enunciado:

«Serd dificil que alguien pueda imaginar el maravilloso espectdculo del Gral descendiendo en

68



los siete infiernos. Tal vez si se piensa en un Rayo Verde, de brillo cegador e influencia gndstica
sobre el vidente, ante quien los Demonios giran sus fieros rostros helados de espanto; un Rayo
que, cual hoja segadora de invencible Espada, va rasgando los cuatrocientos mil mundos del
Engafio buscando el Corazon del Enemigo; una Verde Serpiente Voladora que porta entre sus
dientes el Fruto de la Verdad, hasta entonces negada y ocultada; si se piensa en el Rayo, en la
Espada, en el Fruto, en la Serpiente, tal vez asi sea posible intuir lo que ocurrid en aquel momento
crucial cuando la Verdad fue puesta al alcance de los Espiritus cautivos. Si porque desde que
el Gral se asentd sobre la Vruna de Oricalco el Arbol de la Ciencia quedé plantado al alcance
de aquellos que, completamente confusos, vivian en el Infierno creyendo habitar un Paraiso.
iDe ahora en adelante podrian comer su fruto y sus ojos serian abiertos! jAleluya por Kristos
Liicifer, la Serpiente del Paraiso! jAleluya por aquellos que comieron del Fruto prohibido: los
hombres despiertos y trasmutados!»

Luego, en LAGRGAL, tenemos la L de Lagarto, tanto al inicio como al final. Lo cual remite a la
verdad olvidada que los Siddhas han entrado en este mundo como Lagartos, y es bajo este
aspecto reptil, nuevamente como Lagartos, nuestro retorno al Origen.

iPor otra parte, la L es una expresion semidtica del angulo recto! Y sabemos, que el cerebro
reptil en su disposicion anatomica se halla precisamente ubicado en angulo recto.

El secreto del angulo recto, frente al que uno debe situarse de espalda (el cerebro reptil en la
parte posterior del craneo, y por otro lado «de espalda» significa aqui también en direccion
contraria al fluir del tiempo trascendente demiirgico, es decir orientado nuevamente al
Origen), es precisamente el secreto del aspecto reptil.

Ya que, inicamente posicionandose en la sangre fria reptil, puede uno cesar la constante
biisqueda extraviada del Yo mediante la puesta de sentido en los entes. Esta puesta de sentido
pierde «sentido» paraddjicamente, desde el aspecto reptil.

Luego, también en Fundamentos de la Sabiduria Hiperborea, se menciona una runa Lagrgral,
que bloquea el paso a quienes no posean para acceder al contenido de los libros de cristal
de Agartha, la condicion de valor absoluto y Actitud Graciosa Luciférica. Es decir, la misma
condicion de los custodios de los libros de Agartha:

«La tnica posibilidad, pues, que le queda a un Iniciado para lograr que los Custodios le allanen
el paso hasta los Libros de Cristal es presentarse ante Ellos haciendo exhibicion de un VALOR
ABSOLUTO, estando dispuesto, como corresponde a un Guerrero del Retorno al Origen, A CEDER
TODO LO MATERIAL, AENTREGAR EL MICROCOSMOS SI FUESE NECESARIO, Y A CONSERVAR SOLO
LA VOLUNTAD GRACIOSA DEL ESPIRITU. Con menos de este valor, los Iniciados jamds hallardn
la Puerta de la Biblioteca de Agartha pues un CERCO INFINITO se lo impedird, es decir, un cerco
que no puede ser rodeado: la Puerta de la Biblioteca es, en realidad, una fenestra infernalis
donde estd grabada la Runa LAGRGAL, sobre la cual, los Custodios proyectan el polo infinito.»

En otras palabras, para acceder a estos registros hiperboreos de los libros de cristal de
Agartha, jes preciso también ser un Lagarto!

69



El pulpo desde la Sabiduria Hiperbodrea

La editorial creada por el Pontifice Nimrod de Rosario, con su emblema representativo, el
Kraken, o ancestral monstruo marino bajo la apariencia de un pulpo gigantesco, sefiala al
Virya despierto un secreto, de aquel monstruo marino, que yace en profundidades ignotas.

Tenemos la manifestacion del pulpo en el inicio del tiempo (tiempo recargado, posterior ala
kalachacra), por lo que se halla «dormido» en las profundidades del inconsciente.

Este concepto ha sido expresado por Lovecraft, en los mitos de Cthulhu, lo que remite y le
hace analogo al Lagarto, en las profundas aguas del inconsciente. En ambos casos se trata de
una alusion al potencial del cerebro reptil.

La inclusion de aspectos reptiloides en Cthulhu, con caracteristicas de dragén, y de los
Profundos como teniendo de igual modo rasgos de reptil, evidencian el nexo sefialado. Baste
como ejemplo en La sombra sobre Insmouth de H.P. Lovecraft, la descripcion de la hija del
capitan Marsh, que se dice semejaba a un reptil.

0 para citar un referente mas concreto, la descripcion que el mismo autor da en el cuento En
Los muros de Erix, donde una extrafia raza de hombres lagarto en Venus, poseen tentaculos
en los pectorales.

Los tentaculos son en este contexto mitico analogos a serpientes.

Y al igual que en las 16 serpientes primordiales (a las que en la talla de Pyrena se agregarian
dos serpientes mas alusivas a la pareja del origen), en la actualizacidn arquetipica bajo
el encuadre de mito, también se constelan 2 pulpos enfrentados, representativos estos
tentaculos/serpientes del simbolo del origen, siendo aqui los 2 pulpos la imagen reflejada de
aquella pareja original.

La ornamentacion hallada en Lambayeque, Pert, del sefior de Sipan, en cuanto corona y
pectoral, exhibe tentaculos de pulpo con terminacidn en cabezas de serpiente. Lo que indica
precisamente el aspecto serpentino como culminacion de la expresion esotérica del pulpo y
sus tentaculos. Alli se oculta sin duda el secreto de la serpiente.

Los ocho tentaculos remiten por un lado a la resignacion de la doble cuadrangularidad,
respecto a que en la estructura psiquica cuadruple del laberinto en que se halla el Yo perdido
(los 4 recintos o tetrarques de cada instancia en el laberintico sendero Labrelix), debe
realizarse una doble resignacidn, para el Yo orientarse en cuanto a los dos actos o secuencias
de su extravio original (Reversion del Yo absoluto o espiritu esfera, y posteriormente reflejo
del Yo infinito en el simbolo del origen).

De alli también la vinculacion semidtica sugerida del 8 con el infinito, que bajo esta
consideracidn es alusiva no al Infinito potencial, sino al Infinito actual.

Por otra parte, dada la manifestacion organica del pulpo como expresion arquetipica del
argumento del Yo espiritual extraviado desde su primera instancia en este mundo, al mismo
tiempo refleja el designio hambre del demiurgo, en cuanto el sistema digestivo del pulpo
es un mismo esfinter por donde se come y excreta, lo que tiene su correspondencia en el
despliegue arquetipico demitirgico, y la posterior reabsorcion o fagocitacion, en cada ciclo
alterno de kalpa y pralaya.

Y si bien hay un «hambre» o ansia demiirgico, que el Yo perdido toma como suya propia
(debido a la confusion de estar subsumido en el sujeto consciente), también existe un
«hambre infinita», propia del Yo en su dimension infinita como yo despierto en el Selbst, o el
Si mismo del Yo infinito.

70



Esto tiene su figuracion en el pulpo, cuyo pico delimita miticamente con el primordial océano
de leche infinito, para alimentar al «pulpo» que aqui es figuracion del Nifio de piedra, jel nifio
lagarto!

Tal océano de leche, por su dimension infinita excede y sobrepasa necesariamente el mundo
arquetipico demiurgico.

Asi se entiende al nifio de piedra, o el pulpo, y la figuracion de la virgen de Agartha como «la
virgen del pulpo», representacion artistica, que consciente o inconscientemente, también ha
sido canalizada.

El aspecto marino del pulpo y el calamar ha sido también confundido terriblemente, y quiza
intencionadamente, por algunos, con aquel simbolo Ichthus del pez, atribuido a los primeros
cristianos. Baste simplemente acotar que, en los cultos demiiirgicos, como el cristianismo,
no se mantiene ni expresa la hostilidad esencial al mundo creado, como si es mantenida
contrariamente por Cthulhu y los profundos.

Que el cristianismo haya adoptado el simbolo del pez, se debe a que su historia argumental
tuvo lugar bajo la constelacion de Piscis, a la analogia del pescador y sus reces bajo la
mentalidad proselitista evangelizadora, y a una alusion a la monada del Past, que alguna vez
fue pez en una esfera lunar, detentando asi, bajo todas estas consideraciones, la expresion
semiotica del designio demiurgico.

Mas no tiene relacion con los llamados hibridos, conocidos como la raza de los Profundos, ni
con Cthulhu, que se ha manifestado en clara hostilidad esencial al mundo demitrgico.

Por otra parte, el cristianismo y toda la estructura demiurgica, siempre ha derivado e imitado
principios y simbolos que no le son propios, adecuandolos como aspecto tajada del esquema
original, en su propio contexto.

Es conveniente recordar que, en el caso de Cthulhu, no es meramente un «pulpo» sino
que presenta rasgos draconianos. Y en el caso de la raza de los Profundos, tampoco son
meramente <hombres-peces», como a veces se les denomina, sino que aparece también en su
fisonomia una tipologia reptil, como el caso citado previamente de la hija del capitan Marsh,
en La sombra sobre Insmouth.

En el relato Elmonticulo, también de H.P. Lovecraft, encontramos que en la ciudad subterranea
de K'n-yan aparecen varias veces tallas juntas de Cthulhu, y Yig, el Dios serpiente, ambos
mirandose, uno enfrente del otro. El nexo aqui apuntado por Lovecraft del pulpo y el reptil no
podia ser mas notorio.

Por supuesto, también en el pulpo encontramos un aspecto pulpo como replica demiurgica,
que asume estos aspectos, desde una resignificacion demitrgica.

Asi puede apreciarse en tal sentido, que los 8 tentaculos del pulpo funcionan cada uno como
un cerebro propio, y los 8 conforman Uno. De igual modo cada tentaculo es como un «ojo»,
viéndolo asi todo.

Mas no debe confundirse este aspecto replica demitrgico con el Kraken, de clara simbologia
hiperborea, como la expuesta anteriormente.

Asi en tal sentido, debe apreciarse con una implicancia altamente iniciatica, el emblema del
Kraken que asumiera Nimrod de Rosario, para la editorial de sus libros.

Cabe acotar, asimismo, que la representacion del pulpo alude también al vinculo carismatico
entre un Siddha jefe de los hiperboreos y un grupo de Viryas, nucleados a su alrededor
carismaticamente, en un tipo de nexo que puede alegorizarse aqui como un pulpo y sus
tentaculos.

71



Y, por iltimo, desde la Sabiduria Hiperborea, se dice que la constelacion del Pulpo, en el
hemisferio celeste austral (rigiendo desde la Antartida donde se hallan Siddhas presentes,
asi como una puerta al mundo de Agartha) sera la configuracion estelar determinante en la
batalla final, apreciandose dos estrellas de la constelacion de la cruz del sur, como los ojos
del Pulpo.

El oido y la reverberacion acustica
de la Serpiente

La compleja estructura del oido humano evidencia el nexo del humano actual con la
ascendencia reptil, concretamente el lagarto, nexo que se ha buscado ocultar por todos los
medios, inventando el llamado «eslabon perdido».

Recordemos que, en el inicio del tiempo, y previo al encadenamiento de los espiritus
hiperboreos, teniamos en el mundo por un lado aquel ensayo demiurgico del Pasii, como
raza de matriz hominida.

Y por otro lado la visita de los Siddhas hiperbdreos a este mundo, asumiendo el aspecto de
hombres lagarto, y encontrandose con aquella prueba o ensayo del Pasu.

Luego de la intervencion de la clave genética, en que un grupo de Siddhas (los traidores) se
mezclan copulando con la raza Past, el hominido-Pasti muta, adquiriendo el gen y ADN reptil.

Bajo esta mutacion, se operan algunos cambios fisiologicos, climaticos, quimicos y geologicos,
asi como la aparicion de nuevas especies (como el pulpo por ejemplo representativo
de la instancia del encadenamiento espiritual, y por otro lado las aves, acompaiiando
bioldgicamente la secuencia del ocultamiento de los Siddhas traidores de su aspecto reptil,
asumiendo «alas»).

Entre los cambios fisioldgicos, que afectaron el microcosmos del Pasi, ahora mutado en Virya
tras la adhesion del Yo perdido de un espiritu hiperboreo, surgio la expresion continua del
angulo recto (alusivo tanto al encadenamiento espiritual, como al secreto de su liberacion),
en la ahora mano de cinco dedos, donde el pulgar y el indice sefialan continuamente dicho
angulo recto.

Asi también, la conformacion de la glandula pineal, resabio de un anterior tercer ojo, la
inclusion de un tipo de sangre RH negativo de clara tipologia reptil, y la estructura actual del
oido humano como se la conoce hoy dia.

Estableciendo una diferencia entre el tipo mamifero y el reptil, tenemos que en la estructura
dentario-bucal del mamifero se mantiene una articulacion denominada dentario-escamosal,
por articularse precisamente entre el denominado dentario, y el hueso escamosal.

En tanto los reptiles poseen varios tipos de dientes, tales como el dentario, el articular, y el
angular, manteniendo una articulacion entre el hueso denominado cuadrado y el articular, o
articulacion cuadrado articular.

Si bien en el Virya perdido, y su microcosmos actualmente visible, predomina el aspecto
mamifero, en cuanto matriz hominida dominante, descendiente del Pasu, el legado reptil
se conserva por otra parte, en aspectos de la fisiologia humana, como el caso concreto
mencionado del oido humano.

Dado que la intervencion de la clave genética consistio en la resignacion del signo espiral
del Pasti (signo representativo de la matriz funcional del desarrollo evolutivo del designio

72



caracol) con el simbolo del origen, tal resignacion permitio la actualizacion organica de la
matriz espiral afectada, apreciable en la espiral de la cdclea en el oido.

Esta es la razon, de que los Siddhas y Viryas despiertos perciben el signo del origen en otros
Viryas, a la altura del oido humano, ya que alli se plasmo organicamente la resignacion
mencionada.

Por otro lado, los huesos del oido medio en la cadena osicular, tales como martillo, yunque y
estribo, han devenido del sistema articular de los reptiles, en tanto que el angular devino en
el timpano del oido.

Estos huesecillos funcionales a la transmision acustica, devienen del sistema dentario de
los reptiles, y en la conformacion arquetipico-organica operada (donde la resignacion del
signo Pasti con el simbolo del origen contribuia al plan evolutivo ideado por el Demiurgo),
tal enlace establecido dentario-acistico, se estructuré como representativo del designio
hambre del Demiurgo.

Asi también el timpano deviene del angular de los reptiles, llamado asi por el angulo que
forma en la mandibula infero-posterior de los reptiles.

Mas, al ser estructurado el timpano, puede eventualmente un Virya despierto, quien hace
resonar la vox o bija del Gran Antepasado (lo que equivale a «escuchar a la serpiente» en la
sangre), acceder al secreto reptil del angulo recto.

También se aprecia nucleado o representado en el oido, la forma del laberinto.

La prueba que esta conformacion organica se debid a la mutacion genética operada (clave
genética) y no a una evolucion de tipo Darwinista, se halla en que especies a medio camino
entre el reptil y el mamifero, como el Cinodonte (ejemplares como el Brasiliterio o el
Brasilodonte) no presentan estos huesos del oido medio, lo cual es indicativo de cierto «salto»
de la especie, en cuanto actualizacion organica se refiere. Salto que, repetimos, fue debido a
una intervencion externa o extraterrestre, operada por los Siddhas traidores, mediante la
clave genética.

En el texto «El mundo rojo de Escorpio», encontramos mas claves iniciaticas de esta tematica,
en relacion con la transmutacidn alquimica del Virya en su despertar y orientacion al Origen:

«La sangre menstrual brota influenciada por las «Fases Lunares» y torna ala mujer infecunda,
dicha condicion instituye un signo de muerte en esa sangre, que remite a la idea de una
sangre que, de correr por las venas de un Iniciado, solo produciria un «Hijo de La Muerte», un
«Kaput Niger», un «Virya Despierto», un «Nifio de Piedra Blanca», jamas vida creada, siendo
referente asi de aquel momento en que «CONOCIMOS EL TIEMPO» bajo el «Sol de Escorpio».

Este hecho es prueba de la posibilidad que la mujer tiene convenientemente orientada
de «curar y curarse», de neutralizar e inmovilizar el «Veneno Arquetipico» que se mueve
en la sangre, podria decirse que se trata de la presencia de un «ANTIDOTO» de efecto
orientador para el Yo Perdido, por esta razon, por esta condicion de IMPURA NATURAL
de la mujer, no le esta permitido oficiar como «SACERDOTE EN EL MISTERIO CRISTICO DE
LA TRANSUBSTANCIACION»; en pleno ritual esta condicion de La Oficiante tendria efectos
devastadores para el Culto, ya que el vino lejos de convertirse en la «Sangre de Cristo», se
convertiria en «Sangre Negra», «Sangre Pura», «Sangre Congelada», «Copa de Menstruacion
0 Sangre Negra».

El hombre convenientemente orientado procura esta como inmovilizacion en la sangre, del
«VENENO MELIFERO» que los distintos «<REGISTROS ONTICOS», cual Apis Melificas, producen
como efecto de su influencia estructural sobre el «Sujeto Consiente Actual», obviamente este

73



«Efecto Inmovilidad» esta vinculado con el sacrificio de «Agotar el Karman tarea arto dificil,
ya que exige una voluntad férrea para soportar el padecimiento consiente que conlleva
«REMONTAR EL Ri0 DE LA SANGRE HACIA LA CLARIDAD DE LA HERENCIA DIVINA».,

Esta operacion inmovilizadora del Veneno Arquetipico o agotamiento del Karma, supone un
cambio metafisico en el ambito de la sangre, la generacidn de cera, «LA CERILLA ROJA», la
«VOLUNTAD del INICIADO» conforma la actividad producto de la influencia de los «Registros
Onticos» de forma que «EL ENJAMBRE MUTA, de estar compuesto por «Apis Melificas» a
componerse de «Apis Cerificas», que estiran la Cera en la Sangre, generando «EL PANAL
DE CERA ROJA QUE INMOVILIZA LA MIEL VENENOSA», permitiendo intuir en el ambito de
un «Tiempo Propio o Transversal» producto del Cerco Estratégico que define «La Técnica
Arquemdnica,» el camino a tomar en cada encrucijada del Laberinto «Espiral Evolutiva del
Pasti» con las RUNAS DEL ORIGEN, lo que lleva a situarse en la espiral de la estructura del oido
humano, donde el contexto actistico devela la posibilidad, de constelar la Cera Roja en un solo
instante, como efecto resonante de un «Sonido o Bija», que equivaldria a la «VOZ DEL GRAN
ANTEPASADO HIPERBOREO», ya que escucharla traslada al momento en que conocimos el
tiempo bajo el Sol de Escorpio. «<ANTIDOTO», «<CERA ROJA», «PANAL EN EL OIDO»,

El extracto del texto citado permite apreciar como en la transmutacion alquimica del Virya,
tiene un protagonismo esencial la asistencia de la mujer orientada y despierta, y su kalas
menstrual.

Este kalas, valorado sumamente en la tradicion Kaula, es tan poderoso, que puede neutralizar
toda la estructura del condicionamiento animico y karmico, estructura que se despliega enla
actualizacion de innumerables registros dnticos ocultos en el microcosmos del Virya.

Y es que, tal sangre o kalas menstrual, es sangre de la serpiente, ya que la mujer Virya
orientada, e incluso la mujer Kali que no es consciente de serlo, en tal instancia encarna el
poder de la Diosa Serpiente.

El nexo entre la luna, la mujer y la serpiente ha sido también ancestralmente sefialado en
el folclore y el mito, y esta es la razon, que la sangre menstrual, influenciada por la luna, se
manifieste en ciclos alrededor de 28 dias, ciclo que remite no solamente a lo lunar, sino que
también tiene su correspondencia en los 28 anillos de la serpiente!

La Alquimia y el elixir serpentino

Debe comprenderse que la serpiente se halla en la misma esencia de laalquimia, y el propdsito
de los alquimistas era el elixir de la serpiente.

Esta es la razon de tantos textos y grabados alquimicos, donde aparece la serpiente.

Y desde la sabiduria hiperborea esto se torna mas que relevante, ya que la alquimia es
justamente una de las 7 mas 1 vias de liberacion.

Ademas, resulta notorio que el fundador atribuido al saber hermético de la alquimia sea
precisamente Hermes, a quien en la Sabiduria Hiperborea se menciona como analogo a
Wotan. ;Y el punto en este contexto a destacar es que precisamente Hermes es portador del
serpentino caduceo!

Mas, la alquimia ha sido muy manipulada y distorsionada en sus significados ocultos a través
del tiempo, contribuyendo ademas el caracter hermético que la caracteriza a ser conocida
unicamente por ciertos circulos de iniciados.

74



Su anatemizacion por parte de la Iglesia, ha ido a la par precisamente de la ancestral
proscripcion de la serpiente y su saber iniciatico.

Tenemos en la alquimia una praxis externa, focalizada en la manipulacion quimica y magica
de los metales, tendiente a operaciones de transformacion y manipulacion, y una alquimia
interna, donde los metales son aqui simbolos referentes de los estados de la psique a sublimar
y transformar.

Bajo esta tiltima perspectiva, el alquimista opera en su misma estructura psico-fisica como
atanor alquimico. Y la consecucion tltima del Magnum Opus o «piedra filosofal» es aqui el
«Hombre de piedra», o el Yo aislado del contexto fenomenologico psico-animico. En este
proceso de mutacion alquimica, el iniciado purifica su sangre, principalmente de la matriz
hominida (etapa de Nigredo), y sus aditamentos sutiles, permeando ahora su estructura
psico-fisica esencialmente la sangre fria reptil hiperborea (etapa de Albedo).

Cabe mencionar que, aunque se atribuye al psicoanalista suizo Carl Jung todo un aporte
respecto a la dilucidacion de la alquimia, faltaria complementarlo con el aporte de la
Sabiduria Hiperborea.

Ya que el enfoque Junguiano se focaliza en el Self o el Si Mismo del sujeto animico, en tanto
que para la efectiva transmutacion alquimica y liberacion del Yo, es preciso arribar al Selbst,
0 el Si mismo del Yo infinito, nucleado en la esfera de voluntad egdica o Ehre.

Concepto este tltimo que desarrolla Nimrod de Rosario en su obra Fundamentos de la
Sabiduria Hiperborea.

El simbolismo ofidico en la alquimia es sumamente variado, y uno puede remitirse a los
significados cripticos preservados del arte alquimico, que han llegado a nuestros dias, asi
como antiguos textos de alquimistas, como por ejemplo Las doce llaves de Ripley, las obras
de Basil Valentinus, el Musaeum Hermeticum, etc.

En este simbolismo alquimico pictorico se aprecian por ejemplo el caduceo, el uroboros, la
serpiente alada, sin alas, crucificada (la fijacion de lo volatil), enroscada alrededor de un
huevo, etc. Y asi también los emblematicos colores, verde, blanco, negro y rojo, que tanto
tienen un significado alquimico subyacente, como su representacion en ofidios de los colores
mencionados.

Asi también, la serpiente de dos cabezas, representando la armonia o equilibrio del azufre y
el mercurio. 0 la serpiente de tres cabezas, donde nuevamente, sal, azufre y mercurio son los
elementos alquimicos esenciales.

El proceso en que el virya se sitiia en su sangre fria, y potencia el lado reptil, es en si una
mutacion alquimica. Ya que el aspecto reptil se torna ahora predominante, por sobre la
matriz hominida, invirtiendo la condicion del virya perdido.

El cuerpo de Vraja, incorruptible, es también una mutacion alquimica, donde es como una
muda de piel (como la serpiente), adquiriendo la condicion albea (albedo) y escamosa del
reptil.

Cabedestacarporotraparte que, enlalndia,laalquimiaeraconocida comola cienciaNagayuna
(Naga/serpiente), y hay incluso representaciones similares al caduceo, denominadas
Nagahals.

En esta antigua tradicion el elixir era conocido como Amrita, o Rasa.
Bajo ese mismo significado se utiliza el término Rasayana respecto a la alquimia.
Resulta imperativo remarcar que en el sendero kaula, la transmutacion alquimica se

75



efectuaba mediante la via hiimeda del maithuna, y el kalas rojo de la suvasini.

En el sendero Kaula la presencia de la Suvasini resulta de vital importancia en la via tantrica,
del mismo modo que en la llamada via seca de los Trovadores lo es la Dama Kalibur. Y
analogamente en la occidental via alquimica de liberacion se cuenta con la necesaria
participacion de la denominada Soror mistica.

Continuando con representaciones alquimicas, también se destaca la serpiente alada, que
en la alquimia representa lo volatil, o el Mercurio. En tanto la serpiente sin alas, lo fijo o el
azufre.

En la representacion del simbolo Uroboros, la serpiente se muerde la cola, lo cual significa el
azufre que fecunda el mercurio.

Hay una antigua representacion del Uroboros de color verde y rojo (como el simbolismo
apuntado anteriormente). Aqui el verde significa el inicio de la Gran obra, y el rojo la
consecucion, o Rubedo.

Esta combinacion de azufre y mercurio, en sucesivas etapas cada vez mas refinadas, o nupcias
quimicas, se dice devienen eventualmente en la piedra filosofal o elixir alquimico.

Esas sucesivas nupcias que se repiten sucesivamente forman el Magnum circularis, o la obra
circular de los alquimistas.

En china, préxima a la India, es muy prominente el dragon. Y analogamente se encuentran
representaciones del Uroboros en forma de dragon.

0 también el Uroboros con los colores negro y blanco, alusivos al yin y yang, que en el contexto
alquimico significan nuevamente, el mercurio y el azufre.

También en el simbolismo del caduceo, las dos serpientes enroscadas en la vara representan
asimismo el azufre y el mercurio, en tanto la vara representa la sal, o elemento conciliador
de opuestos.

El caduceo era conocido como agua abismal, agua abismal cadtica, y Basilisco o rey de las
serpientes.

Otro simbolo alquimico, es la serpiente enroscada alrededor del huevo. Lo cual significa la
materia prima (el huevo) que recibe el calor o energia serpentina, para desplegar lo que lleva
en germen. Aqui el huevo, representa el atanor alquimico, donde la serpiente del azufre fija
el mercurio, y la serpiente del mercurio volatiliza el azufre. De la contienda de ambas, surge
el elixir, el cual deviene del veneno de ambas serpientes.

La Dama Serpiente
Lilith como la Diosa serpiente es representada en algunas pinturas con una serpiente
enroscada alrededor de su cuerpo.

Y en otras ella misma presenta rasgos ofidicos, por ejemplo, con cuerpo de serpiente de
la cintura para abajo. Lo cual significa el poder sexual de la mujer serpiente, aquella que
encarna a la Diosa serpiente.

La Diosa serpiente ha sido encarnada en su poder por sacerdotisas consagradas a la Diosa
en la antigiiedad, por las Suvasinis en su rol de «prostitutas sagradas» del circulo Kaula, o
conocidas también a veces como Devadasis.

También por danzarinas que llevan a cabo una danza acompafiadas de una serpiente, o ellas

76



mismas realizando una danza serpentina en movimientos oscilantes, ondulatorios, tal como
la serpiente.

Y también ha sido encarnada por las mujeres Kali, a veces conscientes y otras no, de su poder.
Asi como Lucifer es el Dios serpiente, su compaiera Lilith, es 1a Diosa serpiente.

Y del mismo modo, tenemos en el Origen a los hombres lagarto, y las mujeres serpiente,
quienes reciben genéricamente también el nombre de Lilith.

De alli que el simbolo del origen es el simbolo de Ella, la dama serpiente, que es la Dama del
origen, expresion runica pura del Vril.

Debe acotarse que siendo la kundalini una expresion del logos demitirgico, y representado
en forma de serpiente, existe por otro lado un aspecto serpentino hiperboreo, donde lo
serpentino se expresa desde el Origen. Tal es el aspecto del Vril, expresado como la Diosa
serpiente.

Tenemos asi la Diosa serpiente o mujer serpiente en el Origen, y luego en este mundo
determinadas mujeres que de algin modo encarnan y reflejan el poder y aspectos de la Diosa
serpiente. Tales mujeres son por tal razon también denominadas como mujeres serpiente.

La mordida iniciatica de la serpiente es la mordedura de Lilith. De alli el enlace con la
mordedura de la mujer vampiro, siendo Lilith la reina de los vampiros y siicubos.

La mujer serpiente posee el veneno, asi como el antidoto y elixir, contenido en su kalas
menstrual.

Kalas que es producido en consonancia con la luna, cuyo ciclo de 28 dias encuentra su
expresion ofidica en los 28 anillos de la serpiente.

Del mismo modo como la luna presenta una fase visible y una no visible, similarmente la
serpiente aparece y se oculta a intervalos regulares.

Lareaparicion estelar visible de laluna es analoga aquiala serpiente que se renueva mudando
de piel, del mismo modo que la renovacion bioldgica de la mujer en cada ciclo lunar.

En el film «La novena puerta» de Roman Polanski, se aprecia la escena en que el protagonista
(Johnny Deep) efectiia el maithuna con la mujer luciferina, que es a todas luces en este
contexto la mujer serpiente.

Los elementos que se destacan en tal sentido son la llamada «postura de Lilith» o Viparita
Rati, en que el maithuna se lleva a cabo estando la mujer por sobre el hombre, y también en
otra instancia cuando la mujer serpiente unge el kalas rojo en el rostro del protagonista, a la
vez que se nota un fulgor verdoso momentaneo en los ojos de ella...

Remitiéndonos a la Diosa serpiente, encontramos al explorar los registros culturales
expresados en las mitologias y cosmogonias de distintas tradiciones, que todas las Diosas
iniciaticas se hallan representadas o bien acompaifiadas por una serpiente, o portando un
simbolo serpentino, u en otras ocasiones la misma Diosa retratada como serpiente, o teniendo
caracteres serpentinos.

En Fundamentos de la Sabiduria Hiperborea, Tomo 9, «Posibilidades de la via tantrica»,
Nimrod de Rosario nos dice:

«Aqui, lo mismo que con Shiva, nos remitiremos a la Sabiduria Hiperbdrea la cual ensefia
que Kaly, asi como la Isis egipcia, la Ishtar babilonica, la Venus romana, la Afrodita griega, la
Shing Moo china, la Sophia gnostica, etc., son todas imagenes brotadas del recuerdo de sangre
de los linajes hiperboreos. Recuerdo de sangre decimos, pero ;de quién?: de la «esposa» de

77



Lucifer, a quien bien podemos llamar Lillith de ahora en adelante».

Debe destacarse ental sentido que enlas Diosas aqui mencionadas se aprecia el vinculo ofidico
sefialado. Asi, Isthar es descrita en antiguos textos como teniendo escamas de serpiente, hay
advocaciones serpentinas de Isis, (que por otra parte regia en oraculos serpentinos), alguna
representacion también de Venus y la serpiente, y la Sophia gnostica, cuyo mismo nombre
(derivada de Is Ophi o «luz de la serpiente») remite etimoldgicamente a la serpiente.

Analogamente, se halla el aspecto de la Diosa en su rol de madre del nifio reptil, o «nifio de
piedra», cuyo registro halla una representacion escultérica de muchos miles de afios atras,
como bien refiere Leonor Calvera en su libro «Historia de la gran serpiente»:

«En el museo de Bagdad se encuentra una estatuilla que data del V al IV milenio a.C. Se trata
de una de las cinco mil figuras encontradas en el Kurdistan iraqui y pertenece al periodo
Obeid.

Es una terracota de 15 cm de alto que muestra a una mujer desnuda, de hombros alados y
pelo recogido. Trazos en forma de triangulo marcan la pelvis y, junto a su pecho, sostiene a
una criatura. Todo ello parece sugerir una de las tantas representaciones de la Gran Diosa en
dos de sus tres aspectos: el de doncella y madre. El conjunto no seria especialmente llamativo
si no fuera porque la mujer y el nifio que abraza ostentan un rostro semejante de reptil, de
reptil sonriente.

La efigie de Ur consolida una concepcion mucho mas antigua: La que dio forma a las
Venus Esteatopigias. Todas ellas —la de Lespugne, la de Savignano, la de Dolni-Vestonice y,
particularmente, la de Windelford— con sus senos abultados, y su abdomen prominente,
su forma alargada carente de brazos y su rostro donde los rasgos humanos dan paso a los
serpentinos, anticipan, siete mil afios antes, la idea de una mezcla turbadora e incognita
entre mujer y ofidio.»

Seaal inicio del tiempo, cuando en cada kalpa se despliega la terrible manifestacion universal
demiurgica, sea en el inframundo proscrito por las tradiciones abrahamicas, o desde su
influencia estelar representada en el cielo nocturno como la constelacidn de la serpiente, lo
cierto es que la Diosa serpiente siempre ha estado alli presente.

Y cuando todo desaparezca, también alli la Diosa serpiente permanece, hallandose en la
negrura infinita primordial, mas alla de todo lo manifestado.

Dicha negrura infinita se expresa en la misma Diosa (siendo su esencia la misma oscuridad
serpentina), que cual agujero negro abismal, devora finalmente la falsa luz de este mundo en
todo lo aqui manifestado.

Desde la etimologia resulta mas que interesante el nombre aportado por Herodoto de
Sauromacia, ya que deriva etimoldgicamente de Sauro o reptil y Mater, madre. Significando
asi la madre reptil, o la madre serpiente. Cuestion que se torna significativa considerando
que las amazonas de Sauromacia rendian culto a la Gorgona.

En el registro hiperboreo del misterio de la Gorgona, expuesto en El Misterio de Belicena
Villca, encontramos que en la historia original del mito (anterior a su deformacion cultural
sinarquizada) Perseo es aconsejado de aproximarse a la Diosa, la Gorgona (quien es la misma
Frya o esposa de Navutan) sin mirarle directamente, ya que esto le acarrearia la muerte
inmediata.

Por el contrario, se le aconseja mirar a través del reflejo de un espejo a la Diosa, para asi
contemplando dicho reflejo, comprender la sabiduria que la Diosa significa tras la muerte.
Asi es como Perseo se concentra en el espejo, donde aprecia la verdad desnuda de si mismo,

78



comprendiendo a la muerte, y tornandose en hombre de piedra.

Similarmente, un Virya puede en ocasiones hallar en este mundo algun tipo de mujer
que exprese la esencia ofidica de la Gorgona. Se trata de una clase de mujer que, en su
dimensionalidad oscura, ostenta los signos de la muerte, y su veneno se trasluce claramente.

Veneno que puede resultar en brebaje alquimico para el virya despierto, o ser mortifero para
un incauto...

De cualquier modo, el punto a resaltar aqui es que, en el caso de la Diosa Gorgona, el héroe
Perseo no debia mirarla directamente, sino a través de un espejo, o reflejo.

Mas en el caso de la mujer ofidica que aqui se esta mencionando, ella misma es en si un reflejo
de la Diosa, ya que en ella se reflejan los atributos y esencia ofidica de la Diosa serpiente.

Un ejemplo seria el de la mujer Kali, en la prueba de los cinco desafios de la via himeda del
sendero tantrico Kaula, donde efectivamente debe mirarse a los ojos de la mujer Kali, ya que
como bien se refiere: “LAS PUERTAS DE LA ETERNIDAD SON LOS 0JOS DE LA MUJER KALY".

Por lo que, si un virya orientado, en busqueda de la Gnosis, afronta el misterio que encarna
tal mujer serpiente, se establece entonces una conexion o puente con la Diosa serpiente del
Origen.

Aproximacion iniciatica al mito de la Gorgona

La exposicion del mito de la Gorgona, desde la perspectiva hiperbdrea, tal como la expone el
Pontifice Nimrod de Rosario en EI Misterio de Belicena Villca, arroja importantes aspectos y
claves iniciaticas gndsticas que es conveniente mencionar y destacar.

Citando en cuestidn algunos extractos seleccionados, tenemos el inicio de tal exposicion
como sigue:

«El tema es simple y, en cuanto lo exponga, Ud. comprobard que no puede proceder mds que de
la Sabiduria Hiperborea de los Atlantes blancos. Una representacién Hiperbdrea del Origen,
como ya lo mencioné mds atrds, fue Thule, el centro isotrdpico de donde procedia el Espiritu. De
manera semejante, para los primeros descendientes de los Atlantes blancos, el Origen fue Ponto,
al que luego se personificé como un Dios del Mar y se identificé con la Ola, seguramente porque
de este “Origen” provenian sus Antepasados. Este Ponto se desposa con Gea, la Tierra, quien
da nacimiento entre otros a Forcis y Ceto, simbolos prototipicos de los seres hibridos, mitad
animales mitad Dioses: en un trasfondo esotérico esta imagen alude al Espiritu aportado por
Ponto, el Origen, al animal hombre hijo de la Tierra. Los hermanos Forcis y Ceto se aparean a
su vezy, junto a una serie de Arquetipos hibridos, dan vida a tres mujeres que ya nacen “viejas”:
las Grayas o Greas, es decir, las Grises. Naturalmente, las Grayas no son otras que las Vrayas, las
Guerreras Sabias encargadas de custodiar el Arado de Piedra y la Piedra de Venus: son “viejas”
porque deben ser Sabias y los que ignoran el significado de los instrumentos liticos afirmardn
luego que “entre las tres solo tenian un Ojo y un Diente".

Sealude por unlado al virya como hibrido de un componente hiperboreo, y uno demitrgico. El
aporte demitrgico tiene suraiz en el Pasii, ampliado y desarrollado luego de la clave genética,
que devino en un microcosmos bioldgico de estructura psiquico-emocional compleja.

Y el componente hiperboreo, el que permitio la aceleracion en la conformacion del actual
Virya, es el aporte del gen reptil inoculado por los Siddhas traidores, precisamente mediante
la clave genética.

79



De modo que cuando se dice «mitad animales mitad Dioses», aqui por «Dioses» entendemos
los Dioses del Origen, en su aspecto reptil.

En medio de estos Viryas, se han manifestado en forma recurrente las Vrayas, o custodias del
legado de la sabiduria hiperborea (Piedras de Venus y el arado de piedra), representadas en
el mito como las Grayas.

Estas Grayas nos dice el mito ya degradado, se creia que poseian entre las tres hermanas «un
ojo y un diente», alusion sin dudas a los instrumentos liticos que custodiaban. Mas al mismo
tiempo, estos términos «ojo» y «diente» transmiten también la imagen de la figura que el
mito de la Gorgona ya degradado culturalmente ha pretendido anatemizar. Es decir, aqui ojo
y diente son los de la serpiente, destacindose en la serpiente su ojo siempre abierto, y sus
amenazantes colmillos.

En clave oculta, lo que el mito ha pretendido ocultar bajo el tapasigno de su forma actual
conocida, es que, a través de la piedra de Venus, era posible comprender nooldgicamente
a la serpiente. Y que las custodias de tal legado gnostico eran las Vrayas, aqui en el mito ya
rebajadas y caricaturizadas como teniendo entre las tres un mismo ojo y diente.

Luego, se mencionatambién el Origen, representado miticamente como Ponto, y personificado
posteriormente como el mar, lo cual tiene desde el mito una correspondencia analdgica
gndstica con el aspecto lagarto de cada Virya, que se halla en las «profundidades acuosas»
del inconsciente, y la representacion hiperborea mitica del pulpo.

El texto continua diciendo con relacion al héroe Perseo:

«Perseo es la idealizacién del Espiritu cautivo que intenta la hazafia de liberarse de la prision
material; su objetivo es descubrir el Secreto de la Muerte, conseguir la Mds Alta Sabiduria, y
hallar a la Pareja Original. Navutdn y Frya lo inspiran para que consulte a las Vrayas y ellas,
con la Piedra de Venus, le indican el camino a sequir: debe dirigirse a un Bosque Sagrado de
Fresnos y reclamar la ayuda de los Dioses para enfrentar con éxito a la Muerte.»

Debe destacarse aqui, que, en la busqueda iniciatica de Perseo por hallar el secreto de la
muerte, la sabiduria y hallar ala pareja original, aparece siempre la serpiente como referente
o indicativa de los aspectos mencionados.

Es decir, la serpiente desde antafio fue representativa de la sabiduria, condicién que en el
designio de la serpiente en este mundo encuentra su reflejo en el ojo de la serpiente que
permanece siempre abierto, «viéndolo» todo, y, por tanto, conociendo todo.

Asimismo, la serpiente siempre fue reconocida como simbolo de la medicina ylainmortalidad,
apreciaciones que tienen también su asidero en el veneno de la serpiente que puede
utilizarse como antidoto, e incluso elaborarse un alquimico elixir, y en la muda de piel, donde
la serpiente fue apreciada como renovandose o «renaciendo», «<emergiendo nuevamente tras
la muerte».

De igual modo, respecto a la «la pareja original», considerando que el Gran antepasado o
Siddha hiperboreo es en el Origen un <hombre lagarto», su compafiera es la «<mujer serpiente».

Mas hay una cuestion que resulta a todas luces llamativa, y siempre presente en el mito de
la Gorgona. Y es el hecho de su mirada petrificadora, o que quien la mirase se «tornaba en
piedran.

El texto en cuestion nos dice lo siguiente:

«Al aproximarse a Frya, Navutdn aconseja al héroe no detenerse a mirar el Rostro de Muerte, lo
que causaria su inmediata destruccion, y concentrarse en el Espejo que la Diosa de la Sabiduria

80



significa tras la Muerte: ;sélo asi podra vencer a la Muerte! Perseo cumple las indicaciones
con exactitud y, contempldndose en el Espejo de Frya, consigue comprender a la Muerte y se
transforma en Hombre de Piedra Inmortal. A su regreso de la Muerte, Perseo emplea la Lengua
de los Pdjaros para comprender a la Serpiente con el Signo del Origen: entonces adquiere la
Mas Alta Sabiduria y encuentra a su Pareja Original.

Hasta aqui, lo mds importante del tema original transmitido a los pueblos nativos por los
Atlantes blancos. Es evidente que gran parte del mismo, milagrosamente recordado gracias
a la mision familiar, fue incorporado por los Seiiores de Tharsis en la Reforma del Fuego Frio.
Los lidios, posteriormente, contribuirian a su degradacién mediante la “perfeccién de la forma
ritual’, que consistia en el demencial intento de exhibir exteriormente, plasmados en la materia,
unos signos que sélo pueden ser metafisicos.»

Aqui tenemos un aspecto clave, y es que Perseo es aconsejado por Navutan de no mirar
directamente a la Diosa, ya que de hacerlo le acarrearia la muerte inmediata. Esto es analogo
por otra parte a la condicion de los Siddhas, de quienes se dice que su terrible presencia
frente a un Virya puede o bien transmutarlo si el Virya se halla despierto y orientado (por
vinculacion carismatica), o de lo contrario su microcosmos ser destruido, debido a la
hostilidad esencial que tales Siddhas siempre despliegan frente a todo lo creado.

Analogamente la Diosa de la sabiduria es abordada por Perseo a través del reflejo de un
espejo, es decir un cristal. Tal es la «piedra» runicamente trabajada, que posibilita el acceso
a la sabiduria hiperbdrea desde la comprension nooldgica del Origen.

En la prueba iniciatica de Pyrena de la casa de Tharsis, la predisposicion gndstica de quienes
buscaban ir al encuentro de la muerte y su misterio conferia a los que mas arrojo de valor
y pureza de sangre ostentaran en su prueba, la condicion cual «cristal» apropiado para
recepcionar la mortifera y transmutadora mirada de la Diosa.

Y de modo analogo a la avasallante y mortal mirada de la Diosa, o de los Siddhas de Agartha,
también encontramos en la serpiente tal replica de esta doble condicion mortifero-
transmutadora, ya que la mirada de la serpiente bien puede hipnotizar y llevar su presa ala
muerte, como también su ojo que nunca se cierra ser apreciado y reconocido en su condicion
de siempre verlo todo.

La escultura de Pyrena de la casa de Tharsis fue tallada luego de la alianza con el pueblo
de los lidios, quienes promovieron tal proyecto. Y cuando se dice en el texto citado «unos
signos que solo pueden ser metafisicos», se comprende claramente que la representacion de
estos signos o runas son precisamente las serpientes de la cabellera de la Diosa, ya que como
representacion ultima de todo despliegue energético y de la sabiduria e inmortalidad es la
serpiente el enlace iniciatico con el mundo increado.

Continuando con la exposicion del mito de la Gorgona, tenemos que:

«En tiempos de la caida cultural de los pelasgos, mucho antes de que los Golen iniciasen su
siniestro desplazamiento hacia Europa, el tema original se constelé como Mito, los Nombres
fueron cambiando, y los significados se distorsionaron e invirtieron. En el Mito argivo, Perseo,
por encargo del tirano de Sérifos a quien prometié imprudentemente traer “la Cabeza de
Medusa’, se dirige a la Tartéside pues el Monstruo habita un bosque de la peninsula ibérica:
semejante localizacion no es gratuita puesto que Vides, el Sefior de K'Taagar, fue denominado
por los Sacerdotes Ides, Aides o Hades, el Seiior de Tar, es decir, del Tartaro o Infierno, con lo
que Thar-sis, Tar-téside, Tar-tessos, etc., pasaron a designar lugares infernales. A esa ubicacion
contribuyeron también, en gran medida, los Golen, cuando lograron observar la escultura
de la Diosa Pyrena y la identificaron en todo el mundo antiguo como “la Gorgona Medusa’.

81



Al Perseo argivo lo ayudan Hermes y Atenea, en quienes atin es posible reconocer a Navutdn
y Frya. Navutdn, en efecto, fue llamado Hermes, Mercurio, Wothan, etc.; como Hermes, segiin
los griegos, era hijo de una mujer “atlante’, hija de Atlante, y de un Dios (Zeus), lo que no estd
lejos de la genealogia del Gran Jefe de los Atlantes blancos; fue inventor de un alfabeto, de la
lira y la siringa, las que canjed a Febo, el Sol, por el caduceo con el que éste pastoreaba a sus
rebarios: si se considera que el caduceo es una vara con dos serpientes enrolladas, que El Sol
representa al Dios Creador, y el rebafio a los animales hombres, es fdcil distinguir en la figura
de Hermes a la del que ha comprendido, mediante un lenguaje, al Simbolo de la Serpiente con
que el Dios Creador pastorea a sus siervos. Y Frya, por su parte, fue conocida como Atenea,
Minerva, Afrodita, Freya, etc, de Ella, los griegos decian que “habia nacido ya armada”: era,
pues, Diosa de la Guerra, de la Sabiduria, y del Amor.»

No puede omitirse tan importante comentario de la Gorgona morando en el inframundo o
Tartaro, que tiene vinculos etimologicos y significativos con la casa de Tharsis y Tartessos.

La presencia de alguna figura ofidica en el inframundo es bien conocida en la cosmogonia
mitica de muchas tradiciones, lo cual remite justamente a la idea que es preciso descender a
las profundidades desconocidas, temidas, y oscuras, para hallar la sabiduria y secreto de la
serpiente.

El ejemplo aportado de Hermes-Mercurio (quien es andlogo a Wotan) resulta de lo mas
significativo, ya que aqui se menciona el caduceo serpentino que Hermes porta, representativo
de su comprension del modo como el demiurgo mantiene subyugados a los espiritus cautivos.

Ytalsignificado se basa en que el caduceo son justamente dos serpientes enroscadas alrededor
una vara. Tales serpientes son aqui figurativas del Siddha-reptil y su Diosa serpiente, ya que
los espiritus hiperboreos son inseparables, tal como dos serpientes entrelazadas.

El engaiio perpetrado por los Siddhas traidores fue justamente el despliegue de una imagen
de Ella, 1a Diosa serpiente, imagen que no era Ella, sino solo su reflejo...

Y esa imagen de Ella, es la que el Yo extraviado busca incansablemente, arrastrando sin
saberlo en su bisqueda y movimiento el desarrollo entelequial monadico.

Mas, el sobreponerse a tal «imagen», es decir, hacer consciente el simbolo del origen
desde la sangre, enfocandose en tal sentido hacia el Origen, donde se halla realmente Ella,
la Dama Serpiente, significa haber sobrepasado el designio serpiente en lo arquetipico,
comprendiendo la serpiente desde lo nooldgico, o desde el Origen.

Origen en que nuevamente se halla la presencia indisoluble de Ella y El, figurados como dos
serpientes entrelazadas, comprension nooldgica que se escenifica en el caduceo serpentino
portado por Hermes, o también Apolo-Lucifer.

Simbolo serpentino desde la sabiduria hiperbdrea, que fue degradado y «tapasignado» bajo
la imagen gnostico-demiurgica del ascenso de la kundalini shakti y la fusion con el Uno.

Tal comprension del caduceo explica aquella misteriosa referencia de El Misterio de Belicena
Villca:

“Has perdido el Origen y eres prisionero de la serpiente: jcon el Signo del Origen, comprende
a la serpiente, y seras nuevamente libre en el Origen!

Ser «prisionero de la serpiente» se entiende a esta altura, es ser prisionero de aquella ilusoria
imagen de Ella, de aquella «<imagen de la Diosa Serpiente», que el Yo confundido aqui busca.

En tanto enfocarse con el signo del origen en forma consciente hacia la serpiente, permite
comprenderla desde el Origen, donde el Yo sera nuevamente libre, en presencia de la

82



verdadera serpiente, la Diosa serpiente, o mismo el Dios serpiente Lucifer.

Es desde esta ultima consideracion como puede apreciarse varias menciones de EI Misterio
de Belicena Villca tales como «serpiente de luz increada», «serpiente liberadoray, etc.

También cabe destacar que comprender ala serpiente (tanto su designio-copia en este mundo,
como la comprension desde el origen) es posibilitado por la orientadora runa conducente
Gibur, que permite arribar de espaldas al angulo recto de la aisladora runa Odal.

Aqui la orientacion de la runa Gibur en forma de tridente o Trishul, implica el haberse
posicionado o situado en el propio aspecto reptil (Angulo recto del cerebro reptil en el
occipital o «de espaldas»).

En Fundamentos de la Sabiduria Hiperborea, Tomo V, se comenta lo siguiente en relacion a la
runa Gibur y el «origen del encadenamiento espiritual» o Punto Tau:

«Elpunto TAU es el 12punto de Tetrarque del camino Labrelix, el momento del encadenamiento
espiritual al Simbolo del Origen; internamente este punto es alcanzado por el Yo del Iniciado
luego de ser armado Caballero Tirodal: porque la Runa Gibur sefiala justamente ese primer
tetrarque. Empero la facultad de anamnesia ha de allanar, posteriormente, la distancia
espacial y temporal que separa EXTERIORMENTE al Iniciado del Punto TAU: es posible
alcanzar fisicamente el Punto TAU historico, desplazarse hacia el lugar y el instante pasado
en que ocurrio la caida del propio Espiritu Hiperboreo. Hacia alli viajara el Caballero Tirodal
gracias a la Escalera Caracol que construira con su facultad de anamnesia, gracias a una
ESCALA cuya estructura estara conformada funcionalmente por matrices arquetipicas del
designio caracol.»

«Con respecto a la escalera Caracol cabe agregar que su empleo es inevitable si se
pretende regresar FISICAMENTE al Origen; en cambio el regreso NOOLOGICO al Punto TAU,
protagonizado por el Yo del Caballero Tirodal armado con le Runa Gibur, es un transito
instantaneo, un transito que no requiere atravesar distancia alguna porque toda distancia ha
sido suprimida por la pureza de sangre.»

Tenemos aqui, sintetizando, un Yo extraviado por una ilusoria imagen de Ella, imagen que es
desplegada en lo que se conoce como «designio de la serpiente», que es expresion imitativa de
la Diosa serpiente del Origen. Bajo esa imagen, o siguiendo ese «espejismo» el Virya perdido
es «prisionero de la serpiente».

Mediante la runa Gibur, que es expresion y proyeccion aqui del «signo del origen», se puede
comprender a la serpiente (accediendo al propio aspecto reptil oculto), y acceder al Punto
Tau, o el origen del encadenamiento espiritual.

Tras ese «origen» se halla el origen del contexto de la puerta de Venus, por donde los
Siddhas entraron a este mundo asumiendo el aspecto reptil. Y mas alla, en un ambito rinico
incognoscible se halla el origen del mundo increado.

Una acotacion oportuna es que el mencionado aspecto reptil es ajeno a la obra del demiurgo,
ya que fue adoptado por los Siddhas cuando ya se hallaba iniciada la creacion del demiurgo.

Mas ocurre que al hacerse manifiesto o emerger este aspecto reptil en la esfera de sentido del
mundo, rapidamente como reaccion de la superestructura, la creacion demiiirgica intento
asimilar e integrar esta tipologia de estructura de vida organica, deviniendo, asi como no
podia ser de otro modo, en una copia imitativa arquetipica. No obstante, esto, cuando
posteriormente los Siddhas se dividieron en dos bandos, y los Siddhas traidores aplicaron
la llave kalachacra, formas de vida reptil comprometedoras, como los saurios, fueron hechas
desaparecer del mundo.

83



De modo que puede considerarse que en el Origen hubo un aspecto reptil hiperbdreo,
expresado por los Siddhas directamente desde el Vril.

Y aunque para interactuar con el entorno axioldgico circundante se precisara algiin tipo
de despliegue arquetipico, era controlado no por el Demiurgo, sino por la voluntad de los
Siddhas.

En una segunda instancia, surge una copia arquetipica reptil, que continu6 su devenir en el
tiempo trascendente, ya integrada en la superestructura con un soporte arquetipico.

Desde esa copia reptil, surgieron también arcontes demitirgicos que asumieron algunos de
estos rasgos ofidicos, arcontes en su jerarquia por debajo de los Siddhas (tanto respecto a los
Siddhas leales como «hombres lagarto» como de los Siddhas traidores, que disimularon su
condicion reptilica asumiendo un camuflaje con alas).

No obstante, esto puede considerarse que el aspecto reptil (y concretamente la serpiente y el
lagarto) aunque manifestado desde un despliegue arquetipico, es lo mas proximo al Origen.

Por ultimo, en la descripcion de como se tergiversaron los significados del mito de Perseo y
la Gorgona, se refiere lo siguiente:

«A partir de su viaje inverso a la Tartéside, el Perseo argivo comienza a comportarse como un
claro exponente del Pacto Cultural: no consulta a las Vrayas sino que les roba el ojo comiin;
éstas lo envian a Alsos, el hogar de las Alceides, es decir, a un bosque sagrado, donde encuentra
a las Ninfas Meliades, las que no son otra cosa que personificaciones de los Fresnos; las Ninfas
le suministran un saco de piel de grulla, donde colocard la Cabeza de Medusa, y unas sandalias
que permiten volar; Hades le presta el casco de la invisibilidad; y Hermes le entrega una hoz
con forma de media luna para cortar la cabeza del monstruo. Pero lo que mds delata a esta
falsificacion engendrada por los Sacerdotes del Pacto Cultural es la prevencién del Perseo
argivo que teme convertirse en Hombre de Piedra. Porque en el Mito egeo no es una Sabiduria
posterior sino la propia mirada de Medusa la que convierte en piedra; la Sabiduria, por el
contrario, no estd atrds de la Muerte sino afuera, junto a Perseo, definitivamente independizada
einalcanzable para él. Ella no permite que él se refleje en su Verdad Desnuda: se limita a colocar
un espejo objetivo donde el “héroe” contemplard la Muerte sin que ésta lo atrape. Es toda la
ayuda que le brinda Atenea: viéndola desde el espejo, Perseo clavard la hoz en el cuello de
Medusa y dard muerte a la Muerte, sin que esta “hazafia” le permita alcanzar la inmortalidad.
El espejo de Atenea es su escudo protector; la Cabeza de Medusa, obtenida en la iniitil hazaria
del Perseo argivo, es colocada por la Diosa en el centro del escudo, dando a entender claramente
que, en esta Era, luego del triunfo del Pacto Cultural, la Sabiduria estd escudada en la Muerte,
sin que exista posibilidad alguna a los mortales de llegar a ella. Desde luego, esto es solo una
amenaza de los Sacerdotes del Pacto Cultural para desalentar la busqueda de la liberacion del
Espiritu. En fin, como el Perseo argivo ni alcanzo la inmortalidad ni consiguié la Sabiduria, no
podrd comprender a la Serpiente y por eso se ve obligado a matarla también, cosa que hard a
la vuelta de su “hazafia’, cuando lucha contra un dragén y libera a Andrémeda, con la que se
uney procrea numerosa prole.»

Tenemos asi que los Dioses liberadores fueron reemplazados por «el bosque de fresnos», lo
cual delata la falsificacion druida de la historia, teniendo en cuenta el valor de culto que los
golen druidas asignaban a los arboles.

También el simbolo de los Pontifices hiperboreos, es decir la media luna, que significa el
puente nooldgico, ha sido reemplazado por la hoz en forma de medialuna. En un caso se trata
del transito hacia el Selbst. Transito que implica haber comprendido a la serpiente, y haberse
posicionado en el propio aspecto reptil. En tanto que, en la version degradada del mito, la hoz

84



es utilizada para matar a la serpiente, reflejo mitico como no podia ser de otra manera, del
ancestral odio sinarquico a la Serpiente.

Luego, la mirada en el reflejo del espejo no deja de ser altamente significativa, ya que
originalmente fue por una «mirada refleja» como el espiritu quedo cautivo, y asi también la
aproximacion a la Diosa recorre un transito iniciatico similar, mirandola no directamente,
sino desde un reflejo, lo cual significa un recorrido inverso de orientacion al Origen.

Enlace Reptil y Ranico en Tirodinguiburr

En la conformacion rinica de Tirodinguiburr puede apreciarse como se halla la runa
conducente Gibur (que en su complexion unifica tanto la esvastica levagira como la esvastica
dextrdgira) la cual permite al iniciado hiperboreo acceder al aislamiento del Yo en la runa
Odal (Conformada a su vez por una doble runa Sieg de la victoria.)

Es justamente de espalda al angulo recto Beta de la runa Odal, como el Virya enfrenta la
emergencia de los simbolos sagrados demiurgicos.

Simbolos poderosos, cuya conformacion arquetipica posee la capacidad de generar el
fascinosum de atraer y captar la atencidn, capturando y fagocitando asi el Yo. Mas tales
simbolos deberan ser resignados con las armas runicas que el Virya dispone.

Y es que Gibur justamente representa el tridente de Poseiddn o el Trishul de Shiva. Esta runa
con las puntas hacia abajo es la espada de Wotan.

En la exploracion de los registros culturales mediante la capacidad de anamnesia que
disponen los iniciados hiperbdreos, se utiliza precisamente esta runa para resignar los
tapasignos y sucesion de imagenes culturales en el registro a explorar.

85



Mas cuando el Virya se ha situado de espalda al angulo recto de la runa Odal, significa que el
transito a través del tridente Gibur ha sido orientado gndsticamente.

En este contexto, Gibur es analogo al tetrarque o cuadruple conformacion de cada recinto en
el laberinto Labrelix donde el Yo se desplaza en busca de orientacion. Mas a este punto, en
que el Yo se posiciona de espalda al angulo recto de la runa Odal, significa que la proyeccion
de sentido en la incesante biisqueda se ha detenido. En vez de continuar siempre en forma
extraviada, y continuamente hacia adelante a través de los tetrarques del Labrelix, el Yo «se
ha dado vuelta», es decir ya «no mira» poniendo sentido al entorno cultural emergente, sino
que se halla de espalda a este flujo de acontecer. Y esa actitud de «giro» respecto al tetrarque
del sendero labrelix en que se halla el Yo perdido, significa que se ha obtenido orientacion
gnostica. Mas tal orientacion implica necesariamente una predisposicion despierta o activa
desde el cerebro primigenio o reptil, correspondiente a la actualizacion de las matrices del
contexto venusino del origen.

Es decir, la condicion anterior al despliegue desde el punto Tau de la interminable serie
laberintica Labrelix.

Unicamente desde la sangre fria del reptil es posible resistir la embestida emergente de
los simbolos sagrados sin ser fagocitado. Asi, el Yo de espalda a Odal se halla en estado de
completa alerta como un centinela, manteniéndose «los ojos del reptil abiertos» y vigilantes.
Condicion reptil imprescindible para la eventual recuperacion del Vril en una instancia
posterior.

Por tal motivo, desde el cruce del abismo superando los simbolos sagrados emergentes, es
como se concreta el Nigredo alquimico, sostenido riunicamente por Gibur.

Lo cual permite al Yo orientado acceder mediante tal secreto reptil del angulo recto,
automaticamente al interior de la aislante runa Odal. Arquémona en que el Yo, iluminado
carismaticamente por el luciferino sol negro, se halla resguardado por el rojo furor bersekir,
y el verde aspecto reptil.

Es siendo iluminado por la radiacion luciferina del sol negro, o luz negra, como el Yo
posicionado en Odallogra concretarla fase de Albedo. Para eventualmente mediante el puente
nooldgico de la escalera caracol (Sistema real artificial hiperboreo, creado por el Virya o un
Pontifice, consistente en objetos culturales emergentes y referentes, con una orientacion
gnostica hiperborea) y la escalera infinita, acceder al Selbst, o el Yo infinito, nucleado en la
esfera de voluntad egoica Ehre.

Tal fase concreta el Rubedo alquimico, del que ya se tiene una orientacion desde el yo aislado
en Odal, y es una etapa sostenida riinicamente por la runa Tyr.

Desde la runa arquemonica aislante Odal, el Yo se halla protegido y aislado del sujeto animico.
Mas todavia se trata de una expresion finita del Yo, como reflejo del Yo infinito, a consecuencia
del encadenamiento espiritual en su segundo acto, cuando una de las miradas del Yo infinito
en busca de orientacidn, se reflejo en el simbolo del origen plasmado en la sangre del Pasu
por los Siddhas traidores.

Mas accediendo al Selbst, el Yo se halla nuevamente en el ambito infinito, ya no delimitado ni
espacial ni temporalmente.

Resulta asi desde el Selbst, el Yo posicionado en Hagal, runa conformada por una doble Tyr, y
que para algunos es considerada como la auténtica concrecion de Rubedo.

De cualquier modo, es inicamente desde la orientacion de Gibur, como puede accederse al
transito de las tres runas nooldgicas: Odal, Tyr y Hagal.

86



Sintetizando, en Tirodinguiburr tenemosunabismo insondable por el que el Yo debe atravesar,
(EI Yo de espalda al angulo recto Beta de la runa Odal) percibido por el alma como oscuridad
amenazante y devoradora, para posteriormente ya aislado (dentro de la arquémona Odal)
recibir la radiacion luciferina del sol negro.

De modo que hay en una primera fase una etapa arquetipica que debe superarse, signada
por el negro, y luego una condicion noologica de radiacion luciferina, también signada por el
negro, mas en otro nivel de significado muy distinto.

Andlogamente, el Yo orientado se posiciona en su condicion o aspecto reptil, signado por el
verde, que es de igual modo como se halla en una instancia superior signado el Vril, para la
comprension orientadora hiperborea.

Y es en el interior de la arquémona Odal, desde el furor hiperboreo guerrero, como puede
resistirse y afrontar el ataque y combate, ya no con los simbolos sagrados emergentes, sino
con el demiurgo mismo y sus arcontes.

Hostilidad esencial signada por el rojo, como asi también en una instancia superior, la
etapa de rubedo y el cuerpo de vajra, signados asimismo por el luciferino rojo, que tiene su
contrapartida demiiirgica imitativa en el rojo de la pasion esencial.

Encontramos por tal motivo en diversos mitos, la saga arturica, etc., dragones negros, blancos,
rojos, verdes... que pueden bajo distintos encuadres ajustarse a estos diversos niveles de
significado.

Los Siddhas Dracos Luciferinos

El dragon es considerado como la expresion mas plena del aspecto reptil, dado que se trata
de una serpiente alada de proporciones gigantescas.

En tanto la sabiduria se halla mas bien representada por la serpiente, y la transmutacion
tiene su correspondencia analoga en su muda de piel, el estado o condicion de transmutado
en si, se halla reflejado en el dragon.

Esta condicion reptil, manifestada en su mayor expresion como el dragon, no menoscaba en
absoluto el aspecto reptil en que otros Siddhas se han manifestado, bien sea como hombres
serpiente, u hombres lagarto.

No hay disminucion o incompletitud alguna en el status de Siddha, justamente por ser tal. Sea
que el Siddha se trate de un hombre serpiente, un hombre lagarto, o un saurio.

Y el mismo principio es valido en la Diosa del Origen, sea bajo el aspecto serpentino, ofidico-
reptil o draconiano.

Mas alla de esto, puede en ocasiones considerarse a estos Siddhas Dracos como «Siddhas
entre Siddhas», desde una consideracion jerarquica. Mas no conforme al status ontoldgico
de Siddha.

Puede mencionarse el ilustre ejemplo de Lucifer, quien posee manifestaciones como
serpiente, lagarto, y dragon, y asi es mencionado segun la ocasidn, en antiguos textos y
tradiciones ocultas.

Si bien en la sabiduria hiperbdrea se destaca en ocasiones el hombre lagarto y la mujer
serpiente, se debe a que acorde a sus designios correspondientes, en la serpiente predomina
unaregencia femenina, y es la mujer serpiente quien destila en sus kalas el veneno/antidoto/

87



elixir alquimico. En tanto por otra parte, el designio lagarto se halla signado por lo masculino.

No obstante, esto, no debe dar lugar a confusion, ya que los viryas, sean masculinos o
femeninos, pueden asimilar y sintetizar aspectos reptilianos tanto de la serpiente como del
lagarto.

No debe olvidarse tampoco que la tipologia reptil surge como una irrupcion de los Siddhas en
el mundo demiiirgico, cuando la creacion ya se hallaba desplegada y consumada.

Y justamente, debido a esa aparicion reptil extraia en el mundo del Uno, la superestructura
reacciono adoptando esa tipologia e imitando al reptil, en una amplia gama de matrices
arquetipicas, encuadradas en su designio desde entonces manifiesto (serpiente, cocodrilo,
lagarto, etc.).

Desde esa variada tipologia reptil el virya debe orientarse, elevando y retrotrayendo esa
condicion reptil asumida, hacia su prototipo ideal en el Origen.

Para lo cual, debe irse mas alla del arquetipo reptil, «recreandolo en el Origen», o, dicho de
otro modo, proyectandolo a su molde original.

En griego encontramos diversos términos para serpiente, como. ophi, ophisi, herpeton o
Draco, que es de donde deviene precisamente dragon. Mas el término en si significa serpiente.

En sanscrito, en el marco del hinduismo y el budismo o el jainismo, el termino Naga significa
serpiente, y en ocasiones puede aludir a un dragon.

Mas alla de su etimologia, que indica muy a las claras la identidad del dragon con la serpiente,
y por otra parte la misma fisonomia serpentiforme del dragon, encontramos un acentuado
ejemplo en la tradicion nordica, tan vinculada a los hiperbdreos, donde aparecen menciones
de Fafnir, asi como Nidhog, en ocasiones como serpiente y en otras como dragdn.

En relacion a Fafnir, cuando en las sagas por ejemplo Regin se refiere a su hermano Fafnir,
utiliza el término lingworm o longworm, que puede traducirse como dragon, mas también
como «gran gusano», respondiendo esta acepcion mas bien a la tipologia de una gran
serpiente.

En la ultima parte del Voluspa Edda, se comenta lo siguiente respecto a Nidhog:
«Llegard volando el oscuro dragén,
la sierpe brillante, desde Nidafjoll»

En el poema anglosajon de Beowulf, también se utilizan indistintamente los términos
serpiente y dragon.

La sabiduria o capacidad de ver y comprender todo también es patente en el dragon, sefialado
desde su misma etimologia, ya que dragon deriva de Derkei, o «ver». Condicion representada
en la vision amplia y de lejano alcance de los dragones.

En las representaciones draconianas chinas se aprecia mas claramente la apariencia reptil,
en tanto el arte europeo tiende a retratar los dragones de una forma que parecieran mas bien
mamiferos.

La antigua China es una de las culturas antiguas mas ricas en cuanto a tradiciones del dragon
se refiere, y podemos apreciar el indiscutible nexo que establecian entre la sabiduria arcana
y el dragdn, asi como la filiacion del dragon que legitimizaba la pureza de sangre requerida
para la condicion de emperador.

Los emperadores chinos, en efecto, decian que descendian de dragones con forma humana,

88



que a su vez eran hijos de la Diosa Un Kua y su compafiero Fu Xi, que eran de naturaleza mitad
draconiana y mitad humana.

El legendario Lao Tse, acorde al historiador Sse-Ma Tsien, nacié luego que su madre, Liu,
fuese concebida una noche oscura y tormentosa a orillas de un lago por una serpiente/
dragdn escamoso.

Fu-Hsi, considerado como uno de los cinco soberanos legendarios de China, ostentaba haber
nacido en medio de dragones, con apariencia de serpientes.

Del mismo modo también hubo emperadores coreanos y japoneses que decian ser
jdescendientes del dragon!

Luego, en lo que a fisonomia se refiere, el dragon es ciertamente una serpiente, mas una
serpiente gigantesca alada.

Un conocido ejemplo de Siddha bajo esta apariencia, ya en latitudes de Mesoamérica, es
Quetzalcoatl, llamado justamente «serpiente emplumadan.

No obstante, en el caso de Quetzalcdatl, apreciamos que se halla mas proximo a la condicion
de serpiente, u en todo caso reptiloide, mas no cuadra a la descripcion conocida del saurio-
dragon.

En lengua nahualtl, Coatl significa serpiente. En tanto existe otro termino mas preciso para
dragon, que es Cipactli (confundido muchas veces por cocodrilo).

Las alas del dragon tampoco deben dar lugar a confusion, ya que los Siddhas traidores
ocultaron su aspecto reptil asumiendo una condicion alada celestial. Mas en el caso de
los Siddhas leales Dracos, su apariencia reptil es claramente reconocible. En tanto que el
camuflage de los Siddhas traidores les da mas bien una apariencia similar a la de los angeles,
u en todo caso como una clase de hombres alados divinos.

El valor altamente iniciatico de la sangre del dragon se evidencia en el mito de Sigfrido, que
luego de matar al dragén Fafnir, al probar su sangre pudo comprender «la lengua de los
pajaros». Es decir, retrotrayéndonos al Origen, significa la lengua de los lagartos, o la lengua
de la serpiente.

Quién no profundice en el significado gnostico de este mito, en cuanto a la sangre del dragon
y lalengua de los pajaros, y se quede meramente en el incidente mitico de «matar al dragon»,
permanece en un nivel de significado externo, similar al que los cristianos atribuyen al mito
de San Jorge y el dragon.

El dragon oculta asimismo el secreto alquimico, reflejada esta verdad en la saga artirica,
donde los tradicionales dragonesrojoy blanco que se enfrentanrepresentanrespectivamente
la sangre y veneno de la serpiente. Elixir que surge de la conjuncion de ambos componentes,
de igual modo que la contienda de ambos dragones.

Un secreto aludido también en la senda siniestra como la sangre del vampiro que puede
conferir la inmortalidad. Y es que Dracul significa precisamente dragon.

Esta sangre de dragon es en si misma un elixir, que combina tanto la sangre como el veneno
de la serpiente.

El ejemplo ya citado de Sigfrido es suficientemente ilustrativo, dado que, al probar y bafiarse
casi totalmente en la sangre del dragon, devino practicamente en inmortal, y también
comprendio la rinica lengua de los pajaros.

La simbologia subyacente de la figura del dragon es la voluntad del espiritu por sobre la

89



materia. El dragon posee dominio de todos los elementos. (Se traslada por tierra y agua,
vuela por el aire y escupe fuego), por lo que se impone a los mismos, y al mundo.

Considerado como emblema de sabiduria porlos antiguos chinos, es aceptado ancestralmente
como uno de los seres mas sabios, y custodio de tesoros o secretos perdidos.

La doncella prisionera del dragon, que es rescatada por el principe o caballero en muchos
mitos, es acorde a Robert Graves, un mito donde los valores han sido invertidos.

Siendo asi, el dragon representaria aqui la fuerza serpentina oculta o poder de la doncella/
princesa. En tanto que el caballero que acude a su rescate seria en realidad el usurpador de
ese poder.

Mas este es uno de los tantos niveles de significado del mito, y no deben anclarse las
conclusiones alli, sino considerarlo como uno de los tantos significados alli encriptados u
ocultos.

Lo relevante a destacar, es que ademas de expresiones demiurgicas del dragon, como el
draconiano Enlil mencionado en EI Misterio de Belicena Villca, o 1a representacion figurada
del dragon de Sodoma, mas alla de estos aspectos demitirgicos, tenemos Siddhas hiperbdreos
draconianos.

Y es en funcidn de ese aspecto de los Siddhas, que el demiurgo también asume imitativamente
una forma draconiana.

Lo que mas se destaca en tales Siddhas dracos es, desde esta terrible forma de dragon/saurio,
el furor Bersekir.

Tal la razon de que los vikingos mantuvieran la figura del dragon en sus barcos o drakkares,
como mascaron de proa para aterrorizar a sus enemigos, como también en sus estandartes
guerreros, de igual modo que los normandos tenian espadas con representaciones de la
serpiente o el dragon.

El terrible furor bersekir que exhibian los dragones o saurios, en completa animosidad
al mundo creado, ocasiono que el Demiurgo y sus agentes tomaran cartas en el asunto,
provocando su desaparicion visible de la faz de la Tierra.

Mas hubo otras irrupciones en este mundo de los Siddhas, bajo el aspecto de hombres
serpiente, y hombres lagarto, que al igual que algunos saurios draconianos, permanecen
aguardando su momento, en reconditos sitios ocultos del interior del mundo.

Lovecraft y su legado reptilico

El profundo conocimiento de ocultismo de Howard Phillips Lovecraft queda plasmado en
toda su excelente obra literaria, presentando también en ocasiones, velada o explicitamente,
conceptos de la Sabiduria Hiperbdrea.

El reconocimiento de su conocimiento ocultista es destacado, por la amplia cita y mencion de
dos grandes ocultistas en sus respectivas obras: Kenneth Grant y Michael Bertiaux.

En el caso de Kenneth Grant, ha sistematizado nada menos que la «Magia Tifoniana»,
sirviéndose en su desarrollo de numerosas referencias de los escritos de Lovecraft.

Y en el mencionado caso de Bertiaux, su orden «La Couleuvre Noire» (Culebra negra) combina
el Voodoo con el Gnosticismo (apreciandose que en ambas corrientes tiene relevancia
iniciatica la serpiente), y descolla su exposicion de la «Fisica del Necronomiconv, fisica que,

90



al igual que la Fisica Hiperbdrea, va mucho mas alla de la convencional fisica sinarquica.

Son numerosas las instancias en que el célebre escritor y ocultista H.P Lovecraft menciona en
sus «cuentos» la presencia de seres extradimensionales de aspecto reptiloide.

El mas conocido de sus cuentos, «La llamada de Cthulhu», retrata precisamente un ser de
proporciones gigantescas que no es de este mundo, con aspecto que semeja a una hibridacion
de jpulpo y dragon!

En «La maldicion de Yig», aparece nada menos que «el padre de las serpientes», Yig, quien
tiene completo poder sobre las serpientes, a las cuales protege, y ademas posee el poder para
tornar humanos en serpientes...

Numerosos avatares de Yig como Dios serpiente, se han manifestado a lo largo del tiempo,
sea bajo apariencia humana, o con rasgos hibridos de humano y reptil.

También se destacan en las historias de Lovecraft la transituacion a través de pasajes
dimensionales de un mundo a otro, o de un contexto arquetipico a otro, que sabemos son los
muiltiples espacios de significacion en que el demiurgo proyecta la realidad ilusoria bajo la
codificacion de un superlenguaje.

(Quién podria negar que la lampara de Alhazred era un transductor, por el que Ward Philips
(el personaje central del cuento La lampara de Alhazred) podia transituarse en distintos
espacios de significacion, de muy diversos lugares ya olvidados y épocas enterradas bajo las
arenas del tiempo?

En «Los suefios en la casa de la bruja» Lovecraft comenta un extrafio conocimiento oculto
y procedimiento por el que la bruja Keziah Mason podia mediante el posicionamiento de
determinados angulos y simbolos, abrir portales dimensionales para viajar o trasladarse a
otros espacios de significacion.

Conocimiento esotérico que tiene de hecho un referente documentado, en el caso historico
de una bruja en México, que devino en la historia de «La mulata de Cordoba.

Mas demos una rapida mirada a diferentes historias lovecraftianas, en que aparece la
presencia reptiliana.

En «La ciudad sin nombre» se describen misteriosos y oscuros corredores, alos que se accedia
mediante entradas subterraneas excavadas en la roca, que llevaban a otros mas profundos
tineles, en donde se apreciaban figuras momificadas de ancestrales seres reptilianos.

Estos tuneles y recintos a modo de templos subterraneos eran de un nivel muy bajo, por los
que el protagonista que los recorre debe en ocasiones avanzar reptando...

Asi también las escenas de bajorelieves representados en algunos de aquellos muros, donde
se cuenta la historia de esta raza reptiloide, que mantenia una animosidad completa hacia la
raza humana.

Raza reptil que alguna vez habito la superficie de la llamada ciudad sin nombre, y luego se fue
desplazando e internando en las profundidades de su nueva morada subterranea.

En otra historia, «La maldicién que cayd sobre Sarnath», también se mencionan vestigios de
una antigua ciudad, Ib, habitada previamente por una clase de humanoides reptiles color
verde, y su idolo de piedra verdemar, Bokrug, Saurio acuatico...

Se menciona asimismo la venganza que tomaron estos seres reptiloides sobre Sarnath, ya
que los moradores de Sarnath habian destruido su ciudad de Ib mil afios antes.

En «Los muros de Erix», Lovecraft menciona expresamente hombres lagarto en Venus, del

91



tamaiio de gigantes, los cuales dominan completamente el entorno venusino.

Ademas, estan interesados en una extrafia clase de cristales que parecen atesorar para su
culto, en una forma que no es comprendida por los humanos que realizan expediciones a
Venus, procurando los humanos estos cristales con fines de la utilizacion de su capacidad
energética.

Llama sobremanera la atencion esta referencia literaria que brinda Lovecraft de hombres
lagarto en Venus, ya que los Siddhas han asumido precisamente ese aspecto, habiendo
entrado por la puerta de Venus.

De igual modo, la existencia de estas misticas «piedras de Venus», que los humanos buscan
apoderarse aprovechando el poder energético de tales piedras.

En otro de sus cuentos, «A través de las puertas de llave de plata», el protagonista, Randolph
Carter, logra transituarse a la época de su infancia, recreando el contexto arquetipico de esa
época y lugar. Y el transductor que utiliza es la misteriosa «llave de plata», que, atencion,
Randolph Carter ha encontrado en la no menos extrafia «caverna de las serpientes».

También Lovecraft menciona seres reptilianos que externamente semejan humanos en su
cuento «EI ceremonial»:

«con la respiracion agitada, contemplé aquel Averno profano de leproso resplandor y aguas
mucilaginosas; la muchedumbre reptiloide y encapuchada formé un semicirculo alrededor de
la columna de fuego.»

Por otra parte, Lovecraft nos brinda mediante otra referencia literaria una alusion a la clave
genética en «Elmonticulo». cuento en que explicitamente se remite a un ancestral experimento
en que se cruzaron los reptiles con los mamiferos, estos ultimos denominados «esclavos»:

«Los seres de Yoth, indudablemente, habian sido de estirpe reptiliana, y la mayoria de los
fisidlogos de Tsath coincidian en que las actuales bestias fueron sumamente reptilianas antes
de ser cruzadas con la clase esclava mamifera de K'n-yan».

En el mismo cuento es mencionado un culto simultaneo tanto de Yig como Cthulhu, es decir,
un referente tanto de la serpiente como el pulpo:

«Adoraban a Yig, el gran padre de las serpientes, y a Tulu, el ser con cabeza de pulpo que les
habia guiado desde las estrellas...»

Y ademas tanto Yig como Cthulhu se retratan como mirandose uno al otro, lo cual acota el
ancestral vinculo entre el pulpo y el reptil:

«Tales muros, tras un kilometro de empinado ascenso, remataban en un par de inmensos
nichos, uno a cada lado, en los que las imdgenes monstruosas e incrustadas de nitratos de Yig
y Tulu se acuclillaban observdndose el uno al otro a través del pasadizo, tal como habian hecho
desde la temprana juventud del mundo humano.»

Por otro lado llama la atencion que la medida de tiempo que utilizaban para orientarse era la
serpiente, el Dios serpiente Yig:

«Periodos dealternavigiliay sueiio, prolongados, acortados einvertidos segiindictaran el humor
y la conveniencia, y datados por el batir de la cola del Gran Yig, la Serpiente, correspondian muy
someramente a los dias y noches humanos; aunque las sensaciones de Zamacona le dijeron que
debian ser actualmente algo mds largos. El afio, medido por la muda anual de piel de Yig, era
como un afio y medio del mundo externo.»

Es decir, tras la manifestacion temporal fenoménica, se aprecia la presencia de la serpiente

92



en su designio del despliegue energético.

Sin duda uno de los mas extrafios cuentos en lo que al tema reptiloide concierne es «El
sobreviviente», donde se menciona explicitamente el legado ancestral reptil del humano,
mencionando incluso a los saurios!"

La cita en cuestion es como sigue:

«Esta era en general la sustancia de las anotaciones reunidas en la libreta. Aquellas notas
hacian referencia a diversos puntos del continente, desde el Canadd hasta México, pasando por
la Costa Este de Norteamérica. Desde aquel momento se hizo patente la extraiia obsesion del
doctor Jean-Frangois Charriere, que le empujaba a comprobar la longevidad de ciertos seres
humanos que, en sus mismos rasgos, parecian mostrar algin parentesco con antepasados
saurios o batracios.»

Ademas, Lovecraft explicita el vinculo de los saurios con Cthulhu, lo cual deja bien a las claras
que tras los mitos de Cthulhu, Lovecraft buscé dejar constancia (bajo el velo literario) de la
ancestral presencia reptil extradimensional y suprahumana, tema oculto que parece asomar
en algunos oscuros cultos como el voodoo:

«Se encontraban ciertas referencias a los saurios en el culto vudui; existian relaciones similares
con la cultura religiosa del antiguo Egipto; y aparecian oscuras y sugerentes referencias a
una relacion con los saurios representados por el mitico Cthulhu, en una época anterior al
Crocodilus y al Gavialis; y aiin antes del Tyrannosaurus y del Brontosaurus, del Megalosaurus
y otros reptiles de la era mesozoica.»

Dos bellas damas serpentinas se mencionan en la obra de Lovecraft. En un caso se trata de
Marceline en «El lazo de Medusa», magistral cuento de Lovecraft escrito en colaboracion con
Zealia Bishop, donde se revela al final del cuento, una pintura con el rostro de Marceline, y su
cabellera de serpientes, similar a la Gorgona.

Cabellera serpentina que incluso luego de la muerte de Marceline, continiia teniendo vida...

Se sugiere también la lectura del cuento «La larga cabellera negra» del escritor argentino
Manuel Mujica Lainez, cuento en que aparece el mismo nexo serpentino en relacion a una
cabellera femenina.

El otro personaje femenino con apariencia serpentina mencionado por Lovecraft aparece en
«El diario de Alonzo Typer», citando expresamente lo que dice:

«Hay una mujer que supera en encantos a todas las demds. Sus venenosos encantos son como
los de una dulce flor crecida al borde del infierno. Cuando la miro de cerca se desvanece, pero
solo para volver mds tarde. Su rostro tiene un aspecto verdoso, y a veces he creido descubrir
una insinuacion de escamosidad en su suave textura ;Quién es ella?»

En el mismo cuento, la genialidad de H.P. Lovecraft afiade también la descripcion de piedras
que remiten a la serpiente:

«Esas piedras, tanto en color como en textura, no se parecen a nada que hayavisto anteriormente.
No son pardas ni grises, sino mds bien de un amarillo sucio unido a un verde maligno y sugieren
una variabilidad camalednica. Su textura se asemeja extraiiamente a la de una serpiente
escamosa y es inexplicablemente nauseabunda al tacto... fria y viscosa como la piel de un sapo
u otro reptil.»

Se trata de la presencia y manifestacion reptil en el ambito pétreo, que remite y orienta
indudablemente al Origen.

93



Vision hiperborea de la cosmogonia de Lovecraft
— Primera parte —

Howard Phillips Lovecraft menciona a lo largo de toda su obra literaria diferentes entidades
extradimensionales y alienigenas, con distintas caracteristicas, tales como los Antiguos, los
Primigenios, los Profundos, etc.

Aunque a menudo son confundidos por el lector inexperto o no familiarizado con la obra de
Lovecraft, los ejemplos mencionados se mantienen como categorias diferentes.

Un buen libro orientativo al respecto es «En las montafias de la locura», donde Lovecraft
menciona aquellos seres que, proviniendo del espacio exterior, habitaron la Tierra en
remotos tiempos.

Se dice asi, que los llamados «0ld Ones» (traducidos a veces como Antiguos, Primordiales o
Ancianos) llegaron a la Tierra en el periodo conocido oficialmente como Neoproterozoico.

También son referidos en ocasiones como «Elder Things», traduciéndose del mismo modo
como «Los Primordiales».

Su fisonomia semeja una forma de tipo cilindrica, con una cabeza vista por encima como una
estrella de mar, con un ojo en cada extension.

Se dice que poseen 5 lobulos cerebrales. Asi también 4 tentaculos en su base, que utilizan
para prolongarse, y otras prolongaciones en la parte media utilizadas a modo de brazos.

Poseen también alas y su habitat responde al modo de vida anfibio, reproduciéndose
por biparticion, con la capacidad para descomponer materia y alimentarse, pese a tener
preferencia por la carne.

Los Antiguos-Primordiales se dice que crearon mediante ingenieria genética otra clase de
seres como servidores, los Shoggoth, quienes les asistieron en la edificacion de numerosas
ciudades, de las cuales se refiere que actualmente solo se hallan las ruinas de una de ellas en
la Antartida.

De los Shoggoth se dice que tienen la apariencia de una masa informe protoplasmatica, en
forma de burbujas que presentan ojosy fauces, apareciendoy desapareciendo continuamente.

Con el tiempo, los Shoggoth se rebelaron contra los Antiguos, quienes ademas recibieron
el ataque de otras razas procedentes del exterior, tales como los Primigenios («The Great
Old Ones», que no deben ser confundidos con los Antiguos mencionados previamente). Se
destaca entre los Primigenios a Cthulhu y sus retoiios, conocidos como «la semilla estelar de
Cthulhuy, ser alado de aspecto gigantesco similar al pulpo y rasgos draconianos.

Entre los primigenios, Lovecraft menciona a lo largo de su obra en distintas historias, unos 7
principales: Azathoth, Yog-Sothoth, Shub Niggurath, Nyarlathotep, Cthulhu, Yig y Dagon.

Algunos estudiosos y ocultistas han propuesto correspondencias de estos seres
extradimensionales con dioses sumerios.

Ademas de la rebelion de los Shoggoth, y el ataque y confrontacion con los Primigenios, los
Antiguos también tuvieron que enfrentar la raza Mi-Go, conocidos por su fisonomia como
«los hongos de Yuggoth» (siendo una cruza de hongo y animal), identificindose Yuggoth
como Pluton y también la raza de Yith, o Yithianos.

Cabe destacar que el aspecto monstruoso de los Primigenios es notoriamente distinto del de
los Antiguos con cabeza en forma de estrella.

94



En el caso de los Primigenios, su aspecto es de tipo monstruoso e inhumano.

No obstante, la diferencia apuntada entre ambos grupos, el término «Antiguo» resulta muy
ambiguo, por lo que también tenemos una mencion de Lovecraft en su cuento «El Horror de
Dunwich» respectoa Yog-Sothothy sus allegados como «Antiguos» 0 «<Ancianos», dependiendo
de la traduccion, siendo nuevamente el término en inglés «0ld Ones».

Excepto en el caso citado, en otras historias Lovecraft se refiere a estas entidades como
«The Great Old Ones», que se ha traducido como «Primigenios», distinguiéndose asi de los
Antiguos de la Antartida ya mencionados.

Este apelativo de «Primigenios» o «The great old ones», Lovecraft lo utiliza a veces también
para otros seres alienigenas y extraiios, como los Mi-Go, o los habitantes de K'nian.

Tampoco deben confundirse con los Profundos (Deep Ones), hibridos de humano y pez, o una
clase de «<hombres pez», como aparecen en «La sombra sobre Insmouthy.

Un término utilizado por Lovecraft que ha sido malinterpretado, dependiendo de las distintas
traducciones efectuadas, es «Elder Gods».

Traduciéndolo en forma textual seria «Dioses mayores». Mas ha sido traducido en forma
muy variada también como «Antiguos», «Los otros Dioses» (no confundir con un cuento de
Lovecraft que lleva este titulo), y extrafia y solamente en espafiol, como «Arquetipicos».

La confusién no termina aqui, sino que August Derleth, quien pertenecia al «circulo de
Lovecraft», distorsiond un tanto los conceptos, estableciendo que estos «Elder Gods» o
«Elder Ones» eran Dioses buenos, en contraposicion a los Primigenios (Great old Ones)
catalogandolos como malévolos.

Este esquema, mas comprensible a la mentalidad occidental judeocristiana, en una analogia
literaria que evoca lalucha de «angeles y demonios», no aparece nunca en la obra de Lovecraft,
estando los Primigenios mas alla de las categorias moralmente conocidas en este mundo de
bien y mal.

Siendo Nyarlatothep el emisario de los Primigenios, y principalmente de Yog Sothoth, se
aprecia que mantenia cierta disonancia con respecto a Nodens, «Elder God», mencionado
por Lovecraft como «Gran sefior del abismo».

Estos Dioses mayores o «Elder Gods», entre los que se menciona a Nodens, protegian a
los Dioses gobernantes de «las tierras del suefio», Dioses conocidos como «Great Gods», 0
«Grandes Dioses».

Mas, el hecho 0 mencion que hubiera unos Dioses mayores, y no formaban parte del grupo
de Nyarlatothep, llevd a Derleth a elaborar la idea que tales Dioses debian ser opuestos a los
Primigenios, y bajo esa vision dualista, unos eran buenos y los otros malos.

A esto se suma la ya mencionada traduccidn al espaiiol de los «Elder Gods» como Dioses
Arquetipicos, jalgo que Lovecraft nunca menciono!

Las desvirtuaciones no terminan alli, sino que Derleth luego elaboré también el concepto
de los «Primigenios elementales», donde los Primigenios estaban asociados cada uno a un
elemento de la naturaleza. Por ejemplo, Cthulhu, al agua; Cthugha, al fuego; Ithaqua, al aire,
etc.

Posteriormente, y afios mas tarde, en el juego de rol La llamada de Cthulhu, aparecen los
Dioses exteriores (Outer Gods), marcando una diferencia con de ciertos Primigenios mayores
(concretamente Azathoth, Yog-Sothoth, Shub Niggurath, y Nyarlatothep), con respecto a otros
primigenios, como Cthulhu, o Yig por ejemplo. Mas debe aclararse que Lovecraft jamas hizo

95



tampoco esta distincion.

El concepto de «Dioses exteriores» pudo haberse derivado a partir de una reinterpretacion
del relato «Los otros Dioses» de Lovecraft, relato donde el sabio Barzai pretende espiar a
los Grandes Dioses o Dioses terrenales, debido a lo cual es castigado por «los otros Dioses»,
llamados también «los Dioses de los infiernos exteriores», de donde se derivd el apelativo de
Dioses exteriores, asociandolos con Azathoth, Yog-Sothoth, Shub Niggurath, y Nyarlatothep,
mas alla del mundo conocido. De alli que se les denomine «los Dioses exteriores».

Estos Dioses exteriores no deben ser confundidos con los seres exteriores («outer beings»
0 «outer ones») mencionados por Lovecraft en «El que susurra en la oscuridad», donde tal
denominacion se aplica a los seres denominados Mi-Go, que han interactuado de hecho con
la raza humana.

En tanto que, segiin la clasificacion apuntada de Dioses exteriores, su sola vision produce la
locura o muerte inmediata (con la posible excepcion de Nyarlathotep como emisario, que se
ha expresado en el mundo mediante distintos avatares).

Como puede apreciarse, existe en el original en idioma inglés, una variedad de términos
similares que Lovecraft utiliza (Old Ones, Great Old Ones, Deep Ones, Great Ones, Elder Ones,
Outer ones), pero referidos a distintas entidades, razas y seres de otros mundos.

Si bien August Derleth, asi como Donald Wandrei, contribuyeron en suma manera luego
del fallecimiento de Lovecraft a la difusion de sus escritos, mediante la editorial Arkham
House, también es un hecho que dieron un giro al enfoque lovecraftiano mantenido hasta
el momento, reinterpretando y exponiendo su cosmogonia en una forma que no cuadra a lo
escrito y expuesto por Lovecraft.

Ese dualismo eventualmente fue atenuado por el propio Derleth tiempo después, ya que
termind adjudicando una categoria «benéfica» a algunos Primigenios, en sus propios cuentos.

No obstante, esto, esa vision de bien y mal en relacion a la humanidad por parte de los
Primigenios nunca fue expuesta o desarrollada por Lovecratt.

Similarmente, la captura o encierro de los Primigenios bajo determinados sellos magicos,
fue atribuido por Derleth y otros como Lyn Carter, a los «Arquetipicos», cuestion y concepto
tampoco expuesto por Lovecraft.

La discrepancia de opiniones respecto a este punto llevd a que algunos considerasen incluso,
que fueron los Antiguos quienes aprisionaron a los Primigenios (debido a algiin tipo de falta
no explicada), en tanto otros han considerado que los Primigenios simplemente «duermen,
para en su momento despertar nuevamente, y continuar la batalla cdsmica.

No sabemos hasta qué punto escritores como Derleth, Carter o Wandrei actuaron por
innovacion propia, pretendiendo aportar sus respectivas contribuciones a los «Mitos de
Cthulhu», 0 hubo quiza algiin interés e injerencia sinarquica, para desvirtuar y degradar la
mitologia y cosmogonia lovecraftiana, que podia eventualmente revelar verdades metafisicas
peligrosas, asi como la orientacion de los Viryas al Origen.

Particularmente si consideramos el realce reptilico que Lovecraft nos brinda en algunos de
sus relatos.

Debe aclararse asimismo el malentendido en cuanto que Cthulhu es el Demiurgo. La cuestion
es tan simple, como que Cthulhu no es un Dios creador, ni tampoco tiene completo poder
sobre este mundo, habiendo sido de hecho sellado, hasta la instancia en que sea liberado
nuevamente.

96



Estos atributos no condicen con el Demiurgo, de quien se dice es el creador de este mundo y
sobre el que posee plena omnipotencia.

Si hubiera que referir un creador en la cosmogonia lovecraftiana, puede decirse que Azathoth
es el origen de todo cuanto existe en este mundo, pero tampoco resulta del todo claro o
preciso.

Este es el problema que se suscita cuando se comparan cosmogonias, mitologias y diferentes
corrientes, ya que, aunque aparecen conceptos equivalentes, nunca hay equivalencias exactas.

Esto se debe a que estas diferentes mitologias han sido sistematizadas en distintas culturas
desde variados grados de impureza de sangre, lo cual les ha posibilitado reflejar en sus mitos
verdades metafisicas arquetipicas unicamente desde el recorte de un aspecto tajada (es
decir, su aproximacion a los arquetipos demiurgicos, extrayendo alguna verdad parcial en
términos de los Dioses y Mitos que tales arquetipos connotan).

Y por supuesto (y aqui hay una importante cuestion) mucha menor capacidad para captar la
realidad de Dioses provenientes de fuera de este mundo. La aproximacion del Virya perdido
es en tal sentido siempre horizontal en Presente Extensivo.

De modo que la irrupcion de Dioses procedentes de mas alla de este mundo es recepcionada
y codificada en los mitos culturales bajo parametros arquetipicos, obteniendo asi una palida
sombra conceptual de lo real.

Asi tenemos por un lado a Azathoth en el Mythos como «El Dios ciego» y que se halla dormido
en relacion al resto del mundo.

Mas, considerando por otra parte a Azathoth como un Dios oscuro, que portala esencia oscura
del «Sol negro», genera la irrupcion y caos respecto al mundo, en oposicion a las fuerzas
demiurgicas.

De hecho, y en rigor técnico, dada su oposicion al mundo desde el caos primordial oscuro,
algunos ocultistas lo han considerado precisamente en términos gnosticos, como un «Anti-
Demiurgo», y en tal sentido seria «el origen de todo» desde una consideracion mas profunda,
en cuanto a su influencia y expansion caética, que se difumina y superpone a todas partes
desde el caos, en el cual quiere hacer al mundo sucumbir y desaparecer.

Su condicion de «ciego», no seria en consecuencia sino una metafora criptica, respecto a
que «no mira a este mundo poniendo sentido en los entes», sino que mantiene la hostilidad
esencial.

En «El que susurra en la oscuridad» Lovecraft se refiere a Azathoth como «horripilante caos
nuclear existente allende el espacio angular».

Lin Carter, continuando con las tergiversaciones de Derleth, atribuye a los llamados hoy dia
«Arquetipicos» el origen de la vida, sosteniendo incluso que fueron ellos quienes creador
a Azatoth y a Ubbo Sathla, los cuales habrian dado origen a todo lo demas, concepto clara y
netamente demitirgico, ya que se ubica a estos «Arquetipicos» como la fuente ultima de todo.

En todo caso, si nos remitimos al propio Lovecraft, en su obra «En las montaiias de la locura,
se comenta sobre «Antiguos que bajaron de las estrellas y crearon la vida en la tierra por
travesura o por error».

Esto puede aludir a dos grupos de Antiguos, que llegaron a un mundo que ya habia sido creado
(la Tierra), y luego evidentemente algunos de ellos experimentaron con ciertas formas de
vida, manteniéndose cierta ambigiiedad, en cuanto a que pudo ser bien por juego o error.

Luego de la confrontacion y guerra con otras razas ya mencionadas, los Antiguos o

97



Primordiales desaparecen de la escena...

Tanto el aspecto de los Primordiales, como los Primigenios, puede parecer chocante y hasta
repulsivo para muchas personas. Lo cual se debe precisamente a que en algunos casos su
fisonomia no cuadra conforme a los cinones estéticos demitrgicos de este mundo.

Siconsideramos el aspecto similara «estrella de mar» que portabanlos Antiguos-Primordiales
en sus cabezas, y que tal estrella lleva tradicionalmente 5 puntas (o en algunos casos mas), asi
como sus 5 lobulos cerebrales, y que este niimero se halla vinculado con la drbita estelar de
Venus, y si a esto le afiadimos que los Antiguos tuvieron como una de sus moradas la meseta
Antartica, asoman algunos indicios entonces de quiénes eran los Antiguos que nos refiere
Lovecraft.

iConsideremos ademas el espiritu guerrero de estos Antiguos, como lo prueba las guerras
que sostuvieron con otras razas, y también el arte arquitectonico en que descollaron!

En «La sombra sobre Insmouth», Lovecraft brinda un detalle adicional, que termina de
clarificar la cuestion:

«En determinados lugares dejaron unas piedras pequeiias como talismanes que llevaban
grabado encima un signo de esos que llaman ahora la svdstica. Debian de ser simbolos de los
Primordiales.»

El signo Venusino, su morada en la Antartida, y el simbolo de la esvastica, dejan pocas dudas,
0 ninguna, que se esta refiriendo a los Siddhas hiperboreos.

Siddhas que como ya sabemos, luego se dividen en dos grupos enfrentados entre si.

Luego, Lovecraft como ya se menciond, trata sobre una muy amplia variedad de
razas, civilizaciones desaparecidas, seres provenientes de otros mundos, entidades
extradimensionales, los Profundos, etc.

No estamos implicando por supuesto que todas estas categorias sean de origen hiperbdreo,
sino que hay signos de algunos de ellos que si lo son.

Asi luego tenemos también la raza de los Primigenios, que incluso mantienen a veces
enfrentamientos entre si.

Cabe acotar que alrededor de los Primigenios también han surgido diversos cultos, algunos
de los cuales inciden en practicas y rituales no acorde con la Gnosis hiperborea. En otros
casos, pueden interpretarse algunos de los rituales de estos oscuros cultos, como una
forma impetuosa de transgredir el sistema convencionalmente establecido de «moral
mundanay, penetrando en los misterios abismales a través del Necronomicon. Y del mismo
modo, aparecen sabios en distintas historias, que han procurado la sabiduria a través de
procedimientos esotéricos y sistemas iniciaticos. Todo lo cual es valido, considerando la
variedad en la tipologia de Viryas, y que, conforme a esto, existen siete mas una vias de
liberacion.

Mas alla de estas complejas cuestiones, que ameritan ser abordadas y dilucidadas en cada
relato conforme a la propia Minne, se destaca la animosidad de los Primigenios respecto a
este mundo.

De alli que podamos considerar esta raza también teniendo (al menos en algunos casos) una
cierta orientacion estratégica. Si no inicialmente cuando llegan a este mundo enfrentandose
con los Antiguos, quiza posteriormente.

Considerando ciertamente el sufrimiento y dolor que prima en este mundo, resulta
comprensible el proposito de los Primigenios de llevar todo a la destruccion, para el retorno

98



al caos primordial.

Aunque no resulta del todo clara la cuestion de los Antiguos y los Primigenios (y nuevamente,
se sugiere abordar cada caso y relato desde la propia Minne), dentro de la compleja
cosmogonia lovecraftiana es valido en cierto punto considerar como referente de orientacion
que la humanidad (los Viryas promedio) poseen la sangre de los Antiguos, manteniéndose de
hecho una alianza o pacto de sangre, y se mantiene la oposicion de ciertos Dioses mayores o
«Elder Gods».

Asi, en el Necronomicon de Simén, en una parafrasis del mitico texto babilonio Enuma Elish
encontramos ilustrativamente lo siguiente:

«Y no fue el hombre creado de la sangre de Kingu, Comandante de las Hordas de los Antiguos?
¢;No posee el hombre en su espiritu la semilla de la rebelion contra los Dioses Mayores?

La sangre del hombre es la sangre de la venganza.

Y la sangre del hombre es el espiritu de la venganza.

Y el poder del hombre es el poder de los Antiguos.

Y esta es la Alianza.»

Lovecraft por otra parte, en algunos de sus relatos, menciona explicitamente a la Atlantida y
a Hiperborea.

Dos relatos clave donde Lovecraft menciona la civilizacion Hiperborea son «En las montarias
de la locura», y «La sombra fuera del tiempo».

En «La sombra fuera del tiempo», menciona un Primigenio, Tsathoggua, que posee una
terrible apariencia, con rostro de sapo. Y Lovecraft menciona que las leyendas de Tasthoggua
eran conocidas por los Hiperbdreos.

Precisamente, Clark Ashthon Smith, que pertenecia asimismo al Circulo de Lovecraft, escribio
varias historias relativas a Hiperbdrea, siendo asi editado su «Libro de Hiperbdrea, o la
mas reciente nueva edicion del «Ciclo de Hiperbérea» de Ashton Smith, «Hiperbdrea y otros
mundos perdidos», publicada por la editorial Valdemar Gotica.

Vision Hiperborea de la cosmogonia de Lovecraft
— Segunda parte —

La mencidn de Lovecraft de los «Elder Ones», ha sido indudablemente la puerta por la que
escritores que continuaron desarrollando «Los mitos de Cthulhu», cayeron en desvirtuaciones
de conceptos que Lovecraft nunca menciono.

Mas alla de la ya mencionada dualidad de «Great Old Ones» y «Elder Ones» que sistematizo
AugustDerleth, consucesivas edicionesytraducciones se cred mas confusional traducir «Elder
Ones» indistintamente como Viejos Dioses, Antiguos, Los otros Dioses, y la mas distorsionada
traduccion al espafiol: Arquetipicos. Algo que ya en inglés, con la dualidad sistematizada por
Derleth estaba implicito, pero traducido luego como «Dioses arquetipicos», dejo la huella
delatando su marca sinarquica!

En efecto, estos escritores post-Lovecraft conciben a tales Dioses arquetipicos como los mas
poderosos, y el origen de todo, incluso de los Primigenios.

La confusion que esta cuestion genero se puso de manifiesto luego en distintas explicaciones

99



y versiones aportadas por diversos autores y escritores, tratando de ubicar y posicionar de
un lado u otro a los llamados «Dioses arquetipicos».

Hay quienes incluso llegan a identificarlos confundiéndolos con los Antiguos (Old Ones),
precisamente debido a que, en rigor de verdad, los Antiguos fueron en la cosmogonia
lovecraftiana los primeros en llegar a este mundo.

Considerando especificamente el caso de los Antiguos o Primordiales, encontramos indicios
del contexto en que arribaron a este mundo en el excelente relato «En las montaiias de la
locuran.

Una importante acotacidn respecto a este relato es que Lovecraft ubica el escenario en
relacion a unos arquedlogos que descubren muy asombradamente vestigios de aquellas
ancestrales razas en la Antartida.

Considerando que los personajes arqueologos no estaban en absoluto familiarizados con este
lejano escenario primordial, debemos tener en cuenta las claves aqui y alla que Lovecraft
nos va proporcionado a lo largo del relato. Mas no cabe esperar por supuesto, dado que
los personajes no eran iniciados hiperbdreos, una reconstruccion completa conforme a la
Sabiduria Hiperborea, sino indicios.

Por lo tanto, en los analisis y conclusiones de aquellos arquedlogos, se anticipa el abordaje
aun hecho histdrico donde las premisas culturales preeminentes condicional la elaboracion
de la historia como tal.

Asi tenemos por un lado personajes que Lovecraft presenta como Viryas dormidos, los
arquedlogos que no conocen nada de lo que estan descubriendo, quedando pasmados de
las indagaciones, y por tanto su aproximacion a los descubrimientos es siempre desde un
Presente Extensivo, o vision horizontal y frontal.

En tanto el propio Lovecraft, como Virya despierto, mantiene la perspectiva de IHPC (Iniciado
Hiperboreo en Presente Comprensivo).

Teniendo en cuenta este principio, Lovecraft como iniciado y Virya despierto, refiere bajo el
manto literario, profundas y antiguas verdades ya olvidadas, en una forma un tanto velada u
oculta.

El pasaje aludido previamente en cuestion del relato «En las montaiias de la locura», relativo
alallegada de los Antiguos a este mundo es el siguiente:

«Ya no podia caber duda ninguna acerca de la naturaleza de los seres que habian edificado
esta monstruosa ciudad muerta y que habian vivido en ella hacia millones de aiios, cuando
los antepasados del hombre eran mamiferos arcaicos y primitivos y cuando los gigantescos
dinosaurios vagaban por las tropicales estepas de Europa y de Asia.»

Notese la coexistencia de esta clase de mamiferos proto-humanos con los dinosaurios, lo cual
condice con el registro de las controvertidas piedras de Ica, rechazadas por supuesto por la
antropologia sinarquica.

Estosantepasados del hombre, que eran «mamiferosarcaicos y primitivos» son evidentemente
una alusion al Pasu. Y es que, de hecho, Lovecraft menciona que los Primordiales llegan a un
mundo ya formado, en el que contintian una faccion de ellos (los Siddhas traidores) haciendo
sus propios aportes:

«Ellos fueron sin duda los que crearon y esclavizaron esa vida y los modelos en que se basaban
los pérfidos mitos primigenios que se insintian temerosamente en los Manuscritos Pnakdticos y
en el Necronomicon. Eran los Primordiales que habian bajado de las estrellas cuando la Tierra

100



era joven —los seres cuya sustancia habia modelado una extrafia evolucién y cuyos poderes
eran mayores de los que jamds habian existido en este planeta.»

Aqui se menciona claramente que algunos antiguos «crearon y esclavizaron» cierta forma de
vida, lo cual permite atisbar un indicio de la clave genética operada por los Siddhas traidores,
situacion que permitié como sabemos, la mutacion del Pasu en Virya, con el aporte genético
extraterrestre.

Lovecraft también brinda atisbos de dos grupos de estos Antiguos o Primordiales, cuando
refiere que un grupo permanecio en el ambito marino, en las profundidades, en tanto otro
grupo se desplazo hacia la tierra.

Almismotiempo,comosabemos,enlamodificaciondel designiodemiurgico del Pasii, mediante
la intercepcion y modulacion del logos solar demitirgico entre el sol y la Tierra, mediante el
sistema conocido como Kalachacra, aquellos Siddhas produjeron una desestabilizacion en
las condiciones terrestres y de la psicoesfera, lo cual devino en la manifestacion de nuevas
matrices arquetipicas, con formas de vida bioldgica no conocidas hasta entonces.

El relato de Lovecraft prosigue al respecto:

«No empleaban ayuda externa alguna para la locomocion personal, pues los Primordiales,
tanto en la tierra como en el aire y en el agua, parecian poseer posibilidades de moverse a
enorme velocidad. Las cargas, sin embargo, las arrastraban bestias de tiro: los shogoths bajo
el agua y una curiosa variedad de vertebrados primitivos en los aiios posteriores de existencia
terrestre.

Estos vertebrados, asi como otras infinitas formas de vida —animal y vegetal, marina,
terrestre y aérea—, eran producto de una evolucion no dirigida de células vivas creadas por los
Primordiales, pero cuyo desarrollo quedaba fuera del radio de su atencion. Se les habia permitido
desarrollarse libremente porque no habian provocado conflictos a los seres dominantes. Las
formas evolucionadas que resultaban inconvenientes se exterminaban mecdnicamente.»

Tras el enfrentamiento con diversas razas cosmicas ya mencionadas en la primera parte, los
Antiguos desparecen del escenario visible, retirandose sea en las profundidades marinas, o
en alguna morada bajo el mundo terrestre, lo cual remite alamorada intraterrena de Agartha
de los Siddhas.

No puede por otra parte, catalogarse el enfrentamiento de los Antiguos con los Primigenios,
como siendo estos ultimos demiirgicos, ya que se aprecia en el caso de los Primigenios la
hostilidad al mundo como tal. A tal punto, que su liberacion bajo los sellos magicos en que se
hallan, y posterior emergencia, arrasaria practicamente el mundo como se conoce.

Tal predisposicion destructora, seria una interferencia para el Demiurgo, ya que se estaria
obstaculizando el desarrollo evolutivo entelequial hasta el Maha-Pralaya.

Noquedaclarolarazon del aprisionamiento delos Primigenios, y asi es como, distintos autores
post-Lovecraft presentan distintas teorias, algunas de las cuales suman mas confusion.

Asi es como se dice desvirtuadamente, que los Primigenios se hallaban originalmente
integrados en los Dioses mayores o «arquetipicos» (teoria de Lin Carter), y que tras una
rebelion liderada por Yog Sothoth y Ubho Sathla, robando unas tablas de conocimiento oculto,
se habrian separado, alejando la Tierra a unas nuevas coordenadas espacio-temporales.

A partir de alli se habria desencadenado una guerra entre estos Dioses mayores
(«arquetipicos») y los Primigenios, siendo finalmente estos capturados y sellados.

La mencion de cultos mencionados por Lovecraft de la mas diversa indole alrededor de los

101



Primigenios procurando liberarlos, ha contribuido también al error de catalogarlos como
demitirgicos.

Mas, el hecho que se forme un culto de la indole que fuere alrededor de un Primigenio, no es
razon para confundir al Primigenio en si como demitrgico.

Baste el ejemplo de Kali y Shiva en la India, divinidades hiperboreas, alrededor de quienes
se han formado toda clase de cultos, muchos de ellos alejados de las ancestrales verdades
hiperboreas.

En rigor de verdad, con excepcion de la tradicion Kaula, practicamente todas las demas
corrientes y sectas de shaivas y shaktas, mantienen en mayor o menor grado cierta confusion
estratégica.

Por otra parte, la expansion en el mundo de los Primigenios, no se ajusta en modo alguno al
desarrollo entelequial conforme al designio racial de los Maniis, siendo de hecho que, en tal
concepcidn demitirgica, el hombre es el centro de la creacion.

En tanto que, para los Primigenios, el hombre es algo insignificante y sin valor alguno.

Segiin otra teoria, aquellos Dioses mayores/arquetipicos nacieron cuando los Primigenios
dormian, y tras llegar a este mundo y descubrirlos, se apresuraron horrorizados en sellarlos.

Ese antagonismo que se nota como producto de horror, por parte de los «arquetipicos» hacia
los Primigenios, nos indica también que los Primigenios no se hallan en sintonia con el plan
arquetipico demiurgico.

Una tercera teoria sugiere que los Primigenios simplemente «hibernan» o «duermeny,
para en su momento, con la correspondiente alineacion astrondmica, volver a resurgir. No
obstante, aqui también se esta supeditando aquella raza de Primigenios, a consideraciones
astrondmicas, y en consecuencia arquetipico-demiurgicas.

La opinidn mas plausible, es la de que los Primigenios fueron encerrados de hecho por los
mismos Antiguos, para conforme a determinada estrategia guerrera, aprovechar la furia y
horror ancestral que aquellos seres monstruosos desplegaran cuando sean desencadenados,
arrasando con todo en oposicion al mundo demitrgico.

Cabe acotar nuevamente, que Lovecraft no especificé mucho estas categorias que fueron
desarrolladas posteriormente, ya que simplemente utilizé los términos «Old ones» con
relacion alos Primordiales de la Antartida, y «Great old ones» con relacion a una variedad de
razas y seres de inmenso poder.

No obstante esto se aprecia por ejemplo que dada la ambigiiedad de dichos términos, en «EI
horror de Dunwich» al menos una vez Lovecraft utiliza el término «Old ones» o «Antiguos»
con alusion a Yog-Sothoth y sus allegados, considerados por lo general como Primigenios
(Great old ones).

Y del mismo modo su relato «En las montaiias de la locura» presenta asimismo una mencion
de «Great Old Ones» respecto a los Antiguos de la Antartida (Old ones), todo lo cual sugiere
que Lovecraft estaba indicando en una forma un tanto velada, algiin nexo o tipo de alianza
entre aquellos Antiguos/Primordiales y algunos Primigenios.

Acuerdo que pudo haberse establecido luego de numerosas batallas entre ambos bandos.

No queda tampoco claro el origen de tales Primigenios, mas si de su esencia de fuerza cadtica
monstruosa. Hay quienes susurran por lo bajo, como si de un viejo secreto se tratase, que los
Primigenios proceden de otros mundos inimaginables, siendo anteriores al mismo Demiurgo
de este mundo, 0 mas precisamente, anteriores al escenario demitrgico aqui montado.

102



De cualquier modo, tal cuestion no encuentra su razon en este mundo, sino en el caos
primordial, allende el mundo demirgico.

Dada la esencia intrinsecamente guerrera de estos seres, tanto de los Antiguos como los
Primigenios, y en oposicion a este mundo, podemos vislumbrar que a modo de «lila» o juego/
pasatiempo de Dioses, se suscitd una contienda entre ciertos grupos, que se remonta fueray
mas alla del presente universo.

Tal posibilidad es analoga a lo esbozado en Fundamentos de la Sabiduria Hiperbérea por
Nimrod de Rosario, cuando menciona lo siguiente:

«..los Espiritus Hiperboreos, cuya naturaleza es hostil al orden material del Demiurgo,
ingresaron al Universo por una puerta cdsmica conocida en los Misterios como “Puerta de
Venus’.

¢;Por qué lo hicieron? Es parte del Misterio, pero algunos han supuesto que venian de perder
una guerra cosmica en otros universos inimaginables...»

Al mismo tiempo, debe considerarse que en la variedad de razas cosmicas e hiper-
dimensionales mencionadas por Lovecraft, algunos son efectivamente demiurgicos y
arquetipicos.. Mas otros se hallan infiltrados en el mundo del Demiurgo, habiendo en
algunos casos entrado a este universo a través de boquetes dimensionales, con determinados
objetivos especificos, como combatir a otras razas, generar caos en este mundo, llevar
mediante alguna estrategia otras razas perdidas hacia la liberacidn, o utilizarlos conforme a
sus planificaciones, etc.

La raza conocida como «los hongos de Yuggoth» (Plutén) o Mi-Go (de quienes se dice
estuvieron en guerra tanto con los Primigenios como con los Antiguos) a veces se refiere
que han perdido el rastro o memoria de su propia historia y origen... lo cual no deja de ser
significativo...

La aclaracion es importante, ya que un Virya incauto podria perderse en las misteriosas
«Tierras del suefio», con toda su variedad de extraiios seres, o incluso en lamorada submarina
de los Profundos (Deep Ones), si no se posee la debida orientacion.

Es la propia Minne, conforme a la pureza de sangre y el grado de orientacion estratégica, la
que permite dilucidar al Virya cada caso en particular.

Concretamente en los casos de Yog Sothoth y Azathoth, asi como Nyarlatothep, se hallan,
no como otras razas o seres alienigenas poderosos dentro de este mundo, sino mas alla del
tiempo y espacio. De Azathoth se dice que mora en el centro del caos infinito...

De modo que no seria apropiado catalogarlos como una mas de las tantas razas cosmicas,
sino mas bien extra-cosmica, o extra-universal.

Esta condicion extra-universal de tales seres o Dioses, les ha valido ser catalogados
apartadamente por los autores post-Lovecraft como «Dioses exteriores».

Es importante resaltar la relevancia de estos Dioses (Azathoth, Yog-Sothoth...), mas alla del
mundo conocido y desconocido, ya que se hallan por sobre toda manifestacion de otras razas
y seres (incluyendo los otros Primigenios).

Azathoth esta vinculado directamente al «Caos Infinito», lo cual remite fuera de este mundo.

Azathoth no es un ser o entidad definida como otros Dioses de la cosmogonia lovecraftiana.
Dados sus atributos, se halla en el centro del caos infinito, desde donde irradia o motoriza la
fuerza del caos primordial.

103



Su mismo nombre oculta etimoldgicamente el «Azoth» o componente secreto de la alquimia,
necesario para operar la transmutacion.

Se dice que es el «caos monstruoso mas alla del espacio angular», lo cual remite a lo que
esotéricamente se considera como la fuente del caos, en oposicion a lo arquetipico de este
mundo jEs decir, el Sol Negro!

Sumismo epiteto de «antitesis de la creacion», condice en tal sentido, siendo también llamado
desde el lado sinarquico, y con razon «Sultan de los demonios», o «Sultan del caos».

Es de hecho, el motor del caos, lo cual debe entenderse como la dimanacion de fuerza que se
opone al orden arquetipico.

Cabe esperar, con todo lo mencionado respecto a Azathoth, el odio shambalico y sinarquico,
que se hapuesto de manifiesto enlos despectivos apelativos de «Dios idiota», 0 sin inteligencia.

Desde ya, bajo los parametros demiurgicos y arquetipicos limitantes, la «inteligencia» es
concebida inicamente en términos arquetipicos, siendo de hecho uno de los aspectos del
Uno. De alli, que sea inconcebible para los arcontes demitirgicos y shambalicos algo que se
halle «fuera» de esa inteligencia demitirgica, tildandolo de «idiota».

Del mismo modo «el Dios ciego», ya que «no mira hacia el mundo», y como sol negro, fuente
de infinita radiacion oscura, no puede nunca manifestarse en su esencia y radiacion la luz
demitrgica, lo que se ha interpretado shambalica y sinarquicamente como que «no ve la luz
del Uno», 0 lo que es lo mismo, «ciego».

Los «tentaculos» de que se rodea, con los cuales puede destruir todo, son una figuracion de
los rayos del sol negro.

Del mismo modo, la caricaturizacion como «el que roe, gime y babea, desde el centro del
vacio», en alusion a su expansion de la llama oscura, fuente del Vril.

Asi también a veces es representado como poseyendo innumerables ojos y fauces, lo cual es
una figuracion de su inmenso alcance, y la infinita fuerza devoradora de todo lo creado.

Se dice en el mito que se halla rodeado de una corte de miisicos flautistas, que mediante su
musica le mantienen dormido.

La verdad gndstica tras esta figuracion mitica es el canto carismatico de los Siddhas que
acompafian a Lucifer, que resuena en la sangre de los Viryas.

Se halla fuera de la realidad del mundo, al mismo tiempo que irradia su influencia alli, desde
el suefio mistico en que se halla.

Su despertar acarrearia la destruccion del mundo.

En su primera version de la novela iniciatica, titulada «La extrafia aventura del Dr. Arturo
Siegnagel», Nimrod de Rosario comenta en una breve introduccion inicial: «Clamaras ayuda a
nuestro Dios Serpiente Cristo-Lucifer. Pero él duerme para despertar al final del Kali Yuga...»

Traspolando esta concepcidn hiperbdrea al mito de Azathoth, ya conceptualizado como «sol
negro» (expresion del propio Lucifer), resulta también equivalente su condicion durmiente
en la instancia presente.

Uno de los mas proximos o cercanos a Azathoth, es Yog-Sothoth, de quien se dice en «El horror
de Dunwichy:

«Yog-Sothoth conoce la puerta. Yog-Sothoth es la puerta.
Yog-Sothoth es la llave y el guardidn de la puerta. Pasado, presente y futuro, todo es uno en

104



YogSothoth.

El sabe por dénde entraron los Grandes Antiguos en el pasado, y por donde volverdn a irrumpir
otravez.»

Entre los Primigenios, asimismo, aparece Cthulhu, que también se halla durmiendo.

Precisamente, respecto a Cthulhu se dice: «No estd muerto lo que puede yacer eternamente, y
con el paso de extraiios eones, incluso la muerte puede morir».

Este despertar o resurgimiento de Cthulhu, segiin la frase citada, se halla conectado con la
idea de «vencer la imposicion de la muerte», o lo que es lo mismo, lograr la inmortalidad.

Desde la limitada consideracion humana, propia de los Viryas perdidos, la condicion de
Cthulhu en su estado durmiente es catalogada como muerte. Mas en rigor de verdad, esto
es linicamente en un sentido figurativo. En todo caso, Cthulhu mora en la muerte, siendo
inmortal.

Desde esa consideracion se comprende la antigua leyenda que dice Ph'nglui mglw'nafh
Cthulhu R’lyeh wgah’nagl fhtagn, que significa «En su morada de R’lyeh, el muerto Cthulhu
espera sofiando».

De modo que puede leerse entre lineas, que tal retorno de Cthulhu seria de hecho opuesto
al cautiverio del ciclo de vida y muerte que rige el Demiurgo y sus Arcontes. También resulta
muy significativa la referencia que aparece en el relato «El monticulo», donde se comenta que
en cavernas de una morada subterranea se hallan retratados Cthulhu y Yig, mirandose uno
al otro.

Y es que, desde la Sabiduria Hiperbdrea, el contexto alusivo a la serpiente y el pulpo, remite
precisamente al Origen. De alli el lugar destacado que les diera Lovecraft.

También Cthulhu representa en cada Virya un poder oculto sumergido en las profundidades,
que debe ser liberado, siendo R'lyeh, la morada de Cthulhu, el inconsciente colectivo, donde
se halla oculto tras todo un entramado arquetipico el poder primordial. Es decir, el poder del
cerebro reptil, jo Arquicefalo!

Resulta interesante que, conforme a la Sabiduria Hiperbdrea, la constelacion del pulpo regira
el cielo estelar durante la batalla final, desde el hemisferio sur (la Antartida, asentamiento
segun refiere Lovecraft de los Antiguos).

Nimrod de Rosario menciona en Fundamentos de la Sabiduria Hiperborea, en el articulo
«El Mito y el simbolo sagrado», al Dios pez, o Dagon, Dios que es mencionado también en la
cosmogonia lovecraftiana.

Dagon, en la explicacion brindada por Nimrod de Rosario, es mencionado vinculandose a un
simbolo sagrado arquetipico.

Por otra parte, también se nos refiere en otra parte de la citada obra de Nimrod, que el pez
representa al Pasil y su historia evolutiva.

Lo que cabe destacar en tal sentido, es que en el mito lovecraftiano, Dagon (simbolo sagrado
arquetipico) se halla supeditado a Cthulhu, quien representa el poder antiguo primigenio.

A veces se sugiere, en el contexto de los seres denominados Profundos, o extrafios hibridos
de hombres-pez, que tienen como Dioses a una triada conformada por Cthulhu, Hydra y
Dagon. Lo cierto es que Cthulhu mantiene la supremacia, lo que en términos hiperboreo-
gnosticos indica que el aspecto monadico del Pasii resulta subordinado y dominado por un
poder, también de las profundidades al igual que el pez, pero propio del espiritu.

105



Respecto a los Profundos puede apreciarse asi una doble condicion. Por un lado, el encuadre
arquetipico del hombre-pez, mas por otro lado, Lovecraft da indicios del real alcance del
mismo nombre «Profundos», indicando que, sumergiéndose en profundidades abismales, es
posible para ellos alcanzar la liberacidn.

Asi, en «La sombra sobre Insmouth» se dice lo siguiente: «..nos sumergiremos en los negros
abismos hasta la ciclopea Y'hanthlei, la de las mil columnas. Y alli, en compafiia de los Profundos,
viviremos por siempre en un mundo de maravilla y de gloria.»

Consideremos en términos gnosticos la cuestion iniciatica de «sumergirse en la negrura
abismal», para asi arribar a la morada de «las mil columnasy, figuracion también de «los
hombres de piedra».

iY asi como existe una vinculacion carismatica entre un Siddha y cierto grupo de Viryas,
de igual modo tenemos la figura de Cthulhu, en derredor de quien se hallan vinculados
carismaticamente los Profundos, exactamente como un pulpo con sus tentaculos!

En el caso de Nyarlathotep, como mensajero de Azathoth, y asumiendo diversas mascaras o
avatares para su manifestacion en este mundo, ha de resaltarse su significativo epiteto de «El
caos reptante, lo cual enlaza precisamente al caos primordial con lo reptilico.

Y tanto en el caso de Yog-Sothoth («la puerta», «la llave», y «El guardian de la puerta»),
como Nyarlathotep (mensajero de Azathoth), entendemos que ambos son referidos como
representativos de la puerta a la Gnosis oculta.

Luego tenemos el caso de Shub Niggurath, «la cabra negra de los bosques, de los diez mil
retofios», que remite en su significado gnostico al ancestral aspecto de sexualidad, tan
vinculado a la cabra, que debe ser resignado y trascendido.

Se dice que la cabra negra posee organos tanto masculinos como femeninos, lo que engloba
precisamente la sexualidad en general. Su nombre, «Niggurath» remite en latin a Niger o
Nigrum, es decir negro, siendo asi «la cabra negra.

Al igual que en el caso de Azathoth, del cual se deriva en forma etimoldgica y encriptada el
«Azoth» de la alquimia, aqui tenemos tanto la fase alquimica de Nigredo, como la oscuridad
que todo Virya debe traspasar.

Y es que segun los mitos de Shub Niggurath, aquellos devorados por la cabra negra, resurgen
nuevamente de ella, como «renacidos», pero siendo ahora sus «retofios oscuros», o lo que es
igual «hijos de la oscuridad primigenia».

De modo que, en todos los casos citados, debe irse mas alla del velo literario y el mito como
tal, atendiendo a su significado gnastico oculto.

Es asi como H.P. Lovecraft ha vertido numerosas claves iniciaticas en sus relatos. Por ejemplo,
uno de sus cuentos se titula «El hombre de piedra».

Y mas alla del argumento o contenido del cuento, el propio titulo ya es de por si una clave.

Conrelacion ala cuestion de la intimidad sexual previamente referida a Shub Niggurath, cabe
acotar que algunos ocultistas han expresado experiencias de este tipo, incluso con Cthulhu,
sea a través de «suefios», experiencias astrales, o bajo estados alternativos de conciencia, a
menudo inducidos por entedgenos.

Kenneth Grant en «La fuente de Hecate» refiere el caso de sacerdotisas que siendo ellas
mismas una clase de «portal» hacia otros planos dimensionales, han experimentado vinculo
sexual con seres lovecraftianos como los Profundos.

106



En estos casos en que se obtienen por dicho contacto extrafios siddhis o poderes misticos,
cuando no una clase de transmutacion, es precisamente el aspecto o componente reptil el
que produce tales cambios, y desde ese aspecto reptiloide los kalas de tales seres.

Tal tipo de contacto y transmutacion debe encuadrarse necesariamente en la via tantrica
hiimeda de mano izquierda (que incluye una amplia variedad de técnicas y operatividad
tantrica), siendo de hecho, una de las siete mas una vias de liberacion!

Como corolario del presente escrito, tenemos un relato basado en una carta de Lovecraft
a Donald Wandrei en 1927, que aporta una interesante y muy valiosa clave respecto a la
situacion del Virya que ha despertado, mas debe reorientarse para recuperar el Origen
perdido.

Asi, bajo una metafora literaria, el mismo Lovecraft se presenta figurativamente como
personaje del cuento, expresando una situacion que todo Virya orientado sabra comprender:

“Mi nombre es Howard Phillips, mi casa estd situada en College Street 66, Providence, Rhode
Island, ignoro en qué fecha estamos, pero recuerdo que el 27 de noviembre de 1927 me quedé
dormido y tuve un suefio, y desde entonces no he conseguido despertar’. «El ser bajo la luz de
la luna»

La fecha esbozada (27 de noviembre de 1927), sin descartar algiin significado numeroldgico
oculto, es un simil o alegoria del reconocimiento de un origen del Yo, que no es de este
mundo. Mas a partir de tal reconocimiento innato del Virya, hace falta la orientacion para asi
«despertar», o, liberarse de este mundo-sueiio del Demiurgo.

Draculay el secreto del vampiro
— Primera parte —

La figura del vampiro puede claramente encuadrarse en una filiacion ofidica de la serpiente-
dragon.

En algunos prototipos miticos del vampiro de otras culturas, por ejemplo, la clasica Lamia,
o la Empusa (a menudo esta identificada con la Lamia) presentan una mezcla de fisonomia
serpentiforme y humana.

En las tradiciones de medio oriente, y con claras raices sumerio-babilonias, Lilith ha pasado
a ser considerada, por su rebeldia, caracter seductor y predador, la madre y reina de los
vampiros. Y la consideracion de Lilith como mujer serpiente se destaca en este sentido. Asi
también el legendario Cain, de quien se dice surge el linaje de los vampiros. Y Cain mismo,
segun algunas fuentes, era «hijo de la serpiente». Por lo que el linaje vampirico de Cain, es el
linaje de la serpiente.

Mas alla de la distorsion religiosa hacia la antigua tradicion vampirica, en general por parte
de cultos solares y la deformacion literaria o del cine, los ancestrales simbolos y referentes
vampiricos han perdurado en el inconsciente colectivo tras una barrera de prohibiciones y
tabues que pocos lo-gran atravesar.

El caracter depredador del vampiro es claramente regido por el cerebro reptil. Y no puede
dejar-se de acotar como las serpientes que coronan la cabeza de Medusa, bajo esta perspectiva
pueden con-siderarse como ramificaciones o extensiones de poder del cerebro reptil (o
«infernal») del que sur-gen.

La biisqueda de sangre por parte del vampiro alude también a una energia preternatural, o

107



sus-tancia supravital que, mediante determinado estado de conciencia, podia ser asimilada y
metaboliza-da por el organismo, permitiendo una transmutacion y regeneracion indefinida
de las células. La in-formacion bioldgica de las células seria modificada, adquiriendo un
nuevo nivel vibratorio, devi-niendo en un ser practicamente inmortal.

Es curioso también como se mantenia en la antigiiedad un ritual de beber en una copa una
mezclaalquimica de sangre y veneno de serpiente, conlo que se alcanzaba un estado de trance
mistico cha-manico, suspendido entre la vida yla muerte (representadas respectivamente por
la sangre y el ve-neno). Y esta mezcla o elixir infundia vitalidad, regeneracion y longevidad.

Asi también el vampiro cuando atacaba a alguien, ademas de tomar su sangre, le daba a beber
de la propia, deviniendo la victima asi en un nuevo vampiro o un «no muerto», alguien que
ha cruzado el umbral de la muerte y por tanto mantiene dominio o poder del tiempo-espacio
circundante. Recor-demos en tal sentido el cambio de forma que se atribuye a los vampiros
(v amenudo en una forma ofidica) como murciélago, niebla, etc.

El vampiro en este sentido puede considerarse como el resultado de una mutacion
alquimica, siendo una hibridacion entre «<humano y bestia», «angel y demonio». Su mordida
es interpretada en términos erdticos como «el beso de la serpiente» que es seguida luego
de la serpentina mirada hipndtica y asi como las alas membranosas del dragdn, el vampiro
evoca estas alas portando una capa de corte de ala de murciélago, siendo en ambos casos una
alusion a las alas del «angel rebelde»... Y al igual que Lucifer, también el vampiro se opone
y rechaza termi-nantemente la autoridad del Dios biblico judeocristiano, lo que se pone de
manifiesto en el abierto rechazo y repulsion de la luz solar y la cruz cristiana.

Puede trazarse cierto paralelo a este punto, con los Serafines (de la raiz Seraph o serpiente)
que, aunque representados posteriormente en el arte cristiano como angeles celestiales
alados, en sus origenes, acorde a la tradicion oculta y la propia etimologia, se trataba
de serpientes voladoras ig-neas muy similares a los dragones y por cierto una clase de
hibridacion entre pajaro y serpiente.

Es notorio asimismo como el murciélago no se conduce por medio de luz externa, sino con
un ra-dar o medio de orientacion propio, lo que traspolado a la figura vampirica, denota la
independencia de la luz externa del mundo y autosuficiencia. Por tal motivo, el vampiro no
se refleja en el espejo, ya que no posee reflejo... Su reflejo o «sombra» ha sido integrado en si
mismo.

Todo esto queda también evidenciado en la combinacion alquimica de la piel blanca del
vampi-ro, la sangre roja y su capa negra, teniendo aqui los tres colores de la obra alquimica.

El transitar del vampiro durante la noche presenta un doble significado: Por un lado, el haber
si-do relegado y desplazado por la tradicion «luminosa» dominante, a regiones ocultas de la
psique, con la prohibicidn bajo amenazas de condena y castigos divinos, de acercarse a ese
«tenebroso castillo» o region de las tinieblas...

Y por otro lado, el vampiro posee una integracion y poder con las fuerzas oscuras, opuestas
a la «luz del mundo visible dominante», obteniendo de la oscuridad la fuente de una «luz
oscura» propia. De donde también entendemos que el vampiro se conecta con la fuente del
sol negro.

La tumba o sarcéfago en que descansa es bien claro una alusion a las antiguas criptas
chamanicas y paganas subterraneas, donde en contacto con la energia oculta de la tierra, se
producia una renova-cion energética completa.

Segiin algunos investigadores, los «sarcofagos» herméticamente cerrados y sellados que se

108



en-contraron en las piramides de Egipto, no eran tumbas como habitualmente se piensa, sino
una suerte de camaras iniciaticas en que se producia una clase de «muerte y retorno a la
vida».

En las historias de vampiros bajo clara influencia cristiana, se sostiene que un vampiro puede
ser matado clavandole una estaca en el corazon. El simbolismo subyacente detras de esta
leyenda es que, en oposicion al aspecto o lado reptil, se busca atacar el lado emocional (el
corazon). Mas, lo cier-to es que el vampiro ya ha «<muerto» a todo lo animico del mundo y por
tanto no puede ser afectado desde ese flanco.

Existe una antigua tradicion hebrea, segiin la cual Jehova le confiere al ajo la propiedad de ser
fa-tal para la serpiente.

Y encontramos en antiguas leyendas del folclore popular, que el vampiro repele el ajo, lo cual
nos indica claramente cierto vinculo implicito entre el vampiro y la serpiente o el reptil.

En la obra de Dracula de Bram Stoker (ocultista iniciado en la Golden Dawn), se desarrolla
una trama en que Dracula (basado en el personaje historico de Vlad Tepes) mantiene en su
mismo nom-bre la clave de la serpiente-dragon, significando «Dracul» justamente ;Dragon!

Suadherenciaa unlinaje gibelino y bogomilo en los Carpatos, lo contextualiza en una marcada
oposicion al poder de la Iglesia romana.

El castillo aislado en que vive, separado de la humanidad por una muralla y del que lleva
tierra a todo lugar que se traslade, asi como su aficion a la sangre; conforma una estructura
arquemonica (suelo y sangre) basada en el principio del cerco y manteniendo un espacio
vital estratégico propio.

Un aspecto a destacar es como en distintas versiones de historias de vampiros e incluso
Dracula, el degustar la sangre permite acceder a las memorias de la victima e incluso el
registro de sus ances-tros.

A este respecto es notorio también el vinculo de Dracula con Minna, que bien se aprecia como
un guifio a la Minne, 0 «<memoria de sangre».

En la adaptacion cinematografica de Dracula de Francis Coppola, todo concluye cuando
Minna decapita a Dracula. Argumento iniciatico que se corresponde con la dama Kalibur
decapitando al ini-ciado y su retorno al Origen.

En el cuento The Reptile, de John Burke (1966), y llevado al cine, encontramos una mujer
serpien-te que ha sido transformada en tal por un culto a la serpiente en Borneo. Mantiene
una apariencia humana y cada invierno cambia o muda de piel, exactamente como lo hace la
serpiente. Ataca median-te mordidas con aspecto de reptil a los visitantes de su casa donde
reside con su padre y las victimas presentan la marca de una mordida de dos colmillos, como
una cobra y también como un vampiro...

En la pelicula La Guarida del Gusano Blanco (1988), adaptacidn libre de la iiltima obra de
Bram Stoker, se refiere un culto a una gigantesca serpiente-gusano Dionin, que mora en
una gruta subte-rranea. El culto es liderado por una sacerdotisa vampira cuyas mordidas
transmiten un veneno al sistema nervioso de la victima, tornandolo también en un vampiro
y adepto del culto.

Silvia Marsh ademas de su culto a Dionin, a quien ofrece victimas humanas, siente fascinacion
por las serpientes, desde su contemplacion, a jugar en forma solitaria al iniciatico juego
«Escaleras y serpientes».

Ademas, es capaz de cambiar su piel a un color azulado, puede succionar el veneno de

109



serpiente en una herida dado que ella misma posee en su sangre esa esencia serpentina y
mantiene un vinculo mistico con Dionin, llegando a ser un canal o vehiculo suyo.

Todo parece haber comenzado cuando de nifia estuvo 10 dias en coma tras haber sido mordida
por una serpiente, tras lo cual accedio a esa dimension de conciencia vampirica serpentina.

Un dato muy relevante es que, en cierta instancia en que dos de los personajes de la trama
se ha-llan conversando, uno de ellos comenta como la palabra Worm (gusano) deriva de un
término mas antiguo, Wyrm, significando serpiente o dragon.

Pero la produccion cinematografica donde mejor se expone el vinculo entre los vampiros y
los reptiles, es en la serie From Dusk Till Down (Del Crepiisculo al Amanecer), remake de una
pelicula con el mismo nombre dirigida por Quentin Tarantino, en que también se combinaba
un culto vampirico con serpientes.

Enla serie, mas explicitamente, los vampiros denominados «Culebra», estan vinculados en su
fi-sonomia a los reptiles; a diferencia de vampiros en otras partes del mundo mas allegados
a los mur-ciélagos o con otras caracteristicas.

Este culto de los Culebra en la trama de la serie, se decian descendientes de los antiguos
dioses mayas, cuya presencia y culto ofidico en dicha cultura es de todos bien conocido. Mas
alla del nexo mesoamericano con lo vampirico, lo cual puede discutirse, el punto a destacar
aqui es como se suscita en el imaginario colectivo una trama donde la serpiente y el vampiro
vuelven a cruzarse, ya que res-ponden al mismo substrato simbdlico en el trasfondo y mas
alla de tal o cual trama argumental.

Respecto a Vlad Tepes, en quien Bram Stoker dicen se baso para escribir su obra Dracula,
tiene también algunos referentes que enlazan con lo iniciatico, dada su adherencia a jLa
Orden del Dragon!

La cuestion planteada por Dacre Stoker, descendiente del célebre Bram Stoker, segun su
excelen-te libro Dracula. El origen, en cuanto que la figura literaria de Dracula tendria otro
ascendente, esdejadaaquimomentaneamente delado,alosfines de este estudio, considerando
el aspecto que bien puede enlazarse entre Vlad 11l y su dinastia con el ambito del vampirismo
y lo draconiano, asi como otras dinastias de renombre, que seran posteriormente citadas.

La Orden del Dragdn, fundada por Sigismundo de Luxemburgo, tenia el soporte de todo un
linaje ofidico.

La casa de Luxemburgo se habia unido con la casa de Lusignan, mediante el matrimonio de
Mar-guerite de Enghein y John de Luxemburgo.

La casa de Lusignan tiene como ascendente a la mujer serpiente-dragon Melusina y de alli
que es-te linaje ofidico se haya transmitido a través de esta dinastia y luego extendido a la
casa de Luxem-burgo.

Esta orden del dragon, conocida también como “La Sociedad del Dragén” y “Hermandad del
Dra-gon’, tenia como propdsito externo proteger el territorio de Hungria de las invasiones
turcas, con-formaba en su estructura interna una orden esotérica de magos y alquimistas.

Sus miembros portaban en el emblema de la orden, un dragon curvado, similar a un Uroboros,
con una cruz roja por encima. Mas en un segundo grado de la orden, el emblema que portaban
era solamente el dragon curvado, sin la cruz.

El miembro mas famoso de esta orden fue Vlad IlI, hijo de Vlad 1l, quien también habia
perteneci-do a la orden, adoptando el titulo de Dracul o dragén. De alli que su hijo Vlad 1lI
adoptase luego el titulo “Dracula’, hijo de Dracul, o hijo del dragon; conocido también como

110



Vlad el empalador, debido a su forma terrible y temeraria de como enfrentaba a los invasores
turcos.

A su vez Dracula pertenecia a la extrafia familia Basarab, oriunda de las estepas de Eurasia,
de un sitio conocido como Kipchak (término irani que deriva de Kip «cabello rojo o rubio», y
Cha, escita. De modo que los integrantes de esta familia eran de cabello rubio o rojizo).

Los Basarab gobernaban Valaquia (hoy dia parte de Rumania) y cierto limite con Transilvania,
y se mantuvieron como una familia unida hasta la época de Vlad Il en que se dividen en dos
ramas: La casa Danesti y la casa Draculesti, asumiendo Vlad 1l, conocido para entonces como
Drac, el rol del primer patriarca de la rama Draculesti.

Esta familia mantenia la costumbre de dormir durante el dia y llevar una vida activa nocturna.
Algunos han supuesto que era debido a su piel y cabello extremadamente claros que no iba
en sinto-nia con el sol debido a poca cantidad de melanina.

Pero mas alla de su contextura biologica guardaban un secreto alquimico de vitalidad y
rejuve-necimiento, ya que era costumbre de sus miembros beber la sangre menstrual de una
de las damas de su familia.

Considerando el caracter draconiano-ofidico de esta familia, podemos entender también que
es-ta sangre portaba ademas inusuales propiedades alquimicas.

Y la prueba es la condicion fuerte y saludable con que siempre se mantenian...

Por otro lado, cuando se despierta y desarrolla el poder ofidico, se obtienen poderes o
facultades como la salida consciente en astral, el cambio de forma, o el traslado del propio
cuerpo fisico en for-ma espacial, lo que encuentra su reflejo en la leyenda de Dracula, que
cambiaba de forma y volaba como un murciélago.

Otra casa vinculada a menudo tanto con la casa Basarab como Lusignan, fue la casa Bathory,
ori-ginada hacia el siglo X, con Vitus Bathory, de quien se decia habia matado un dragon
asestandole tres embestidas de su lanza. A raiz de este incidente legendario, el escudo de
armas de los Bathory incluia como su pieza central tres dientes de dragon. Se dice que Vitus
Bathory asimilo el poder del dragon tras esta contienda y que sus descendien-tes, tal como
refiere Alexandre Bathory, poseian caracteres o genes podriamos decir, draconianos.

Entre sus extrafios rasgos, por ejemplo, algunos de los miembros de esta dinastia poseian
mas dientes de lo comun, e incluso mas grupos de dientes...

También se dice muchos de ellos poseian habilidades psiquicas, el poder de sanar inmediata-
mente de cualquier herida y matar enemigos a distancia.

Una famosa descendiente de la casa Bathory, es la famosa condesa sanguinaria, también
asociada al ocultismo y practicas oscuras, Erzebeth Bathory!

Draculay el secreto del vampiro
— Segunda parte —
En términos esotéricos se comprende que la mordida del vampiro es analoga a la mordida de
la ser-piente, o de la mujer serpiente, Lilith.

Tal mordedura confiere la gnosis, y el despertar en la propia sangre. En efecto, ese veneno
ser-pentino irrumpe en la sangre del Virya, detectindose desde lo demiurgico como un
agente invasor, una clase de virus.

111



Y es que, en esa instancia iniciatica, los colmillos de la serpiente hundidos en la piel, inoculan
el veneno que mata la vida calida de la sangre, iniciandose una revolucion sanguinea que
puede culmi-nar en el propio despertar reptilico, con todo el potencial que esto implica.

Esa es la razon de la completa anatemizacion del vampiro, ya que contiene en si el secreto de
la Serpiente.

No obstante, siendo que el ataque vampirico es desde el aspecto depredador reptil,
observamos que en algunos casos la «victima» del vampiro muere, en tanto en otros casos el
resultado es que se torna también un vampiro.

Esto tiene relacion con la pureza o impureza de sangre del Virya. Ya que, si Lilith o sus agentes
vampiricos detectan una gran impureza en la sangre, mas propia de pasi que de Virya, con
pocas po-sibilidades de transmutacion, entonces se drena la fuerza vital, desechando un
elemento inservible, que no es mas que carrofia demitirgica.

Mas si, por el contrario, el Virya tiene cierto resabio rescatable en su memoria de sangre,
enton-ces el vampiro ademas de inocularle su veneno a través de la mordida, le da a beber de
su propia san-gre, que combinada con el veneno, deviene en el elixir.

En tal caso se dice figuradamente que Dracula ha conquistado a Minna. (Minne, 0 memoria
de sangre).

Y es que, en la excelente obra de Dracula, tenemos la conjuncion ofidica perfecta entre
Dracula (siendo Dracul dragon), y Minna, a quien Dracula procura rescatar, para que pase de
ser mortal a mu-jer serpiente.

La condicion de vampiro tiene asi relacion con el estado de inmortalidad (fruto que ancestral-
mente ofrece la Serpiente), siendo catalogado desde la limitada comprension humana como
«no muerto». Mas la realidad es que el vampiro es un muerto en vida (ya que ha cortado
todo vinculo con lo animico/emocional y la vida calida, pudiendo no obstante manifestar
estos aspectos en forma de ilusion controlada), y a la vez se halla vivo en la muerte, ya que su
existencia mora mas alla de la con-dicion espacio-temporal de este mundo.

Siendo asi, aquel que se ha tornado un vampiro, ha despertado su propia «<sombra» en la
muerte, duplo o doble que puede proyectar desde el cuerpo fisico a voluntad, pudiendo
asumir cualquier forma, o sin forma, e incluso densificar esa proyeccion, en una forma
perceptible para otros.

De este modo se puede vincular el misterio del vampiro con la licantropia, ya que el vampiro
puede asumir incluso la forma de lobo.

Precisamente, en sus mismas raices etimoldgicas tenemos el antiguo término eslavo
«oper» (del que derivara posteriormente el polaco «<wampir», o en variadas lenguas eslavas
«vampir», y en fran-cés e inglés «vampire»), que significa «volador», «<bebedor» (de sangre o
energia vital, se entiende) y «lobo».

Asi encontramos en distintas leyendas a vampiros asumiendo la forma de lobo, murciélago,
ser-piente, niebla, fuego, etc.

Haber alcanzado esa condicion es sin duda el fruto maduro de un proceso de alquimia
siniestra...

En las apariciones de un vampiro (incluso en la historia de Dracula), ademas del cambio de
for-ma, es comun que pueda aparecer frente un mortal estando como suspendido en el aire.

Todo esto indica muy claramente, que posee la capacidad de mover y manipular los atomos
gra-vis a voluntad.

112



Cabe acotar en efecto, que el kalas rojo de la mujer serpiente posee en si tanto la sangre como
el veneno, siendo asi un elixir que puede transmutar y llevar a esta condicion del vampiro.

De hecho, el vampiro contiene en su esencia, el secreto de la serpiente. Secreto oculto, que
tini-camente alguien cuyos ojos han sido abiertos por el fruto prohibido de la serpiente puede
compren-der.

La variante lingiiistica «upior» tiene un significado en tradiciones turcas y eslavas tanto de
«vampiro» como «bruja». Asomandose asi la verdad oculta que aquellas poderosas brujas
oscuras, hijas de la Serpiente, poseen o dominan este antiguo arte del vampirismo.

Retomando el nombre de Dracula, sabemos que significa «hijo del Dragdn», como también se
le da la acepcion actualmente en rumano, de diablo.

Asi, aparecen todos términos de antiguos misterios proscritos: El vampiro, el lobo, las brujas
y el diablo...

Esa condicion de «seres malditos» como les ha calificado la proyeccion cultural sinarquica,
se debe a que en su propio origen se vinculan a figuras o personajes ya proscritos desde el
inicio!
Se dice que los vampiros tienen como ancestros en su cadena vampirica o linaje, a Cain y
Lilith.

Lo cierto es que el origen del vampirismo se pierde en la noche de los tiempos, ya que tiene
rela-cion con el ancestral y primer misterio: La sangre!

Aunque la sociedad promedio asocia al vampiro con Dracula, en rigor de verdad el vampiro
es muchisimo mas antiguo que la produccion literaria de Bram Stoker!

Es comprensible por lo tanto que se encuentren mitos y leyendas de vampiros en todo el
mundo, desde la remota antigiiedad. (Al igual que la Serpiente, cuyos mitos y simbolismo
se hallan presentes en todas las culturas), desde Mesopotamia, Egipto, Africa, India, China,
Mesoameérica, etc.

En el caso de la India reciben el nombre de Vetalas, y se hallan bajo la tutela de la Diosa Kali.
Esto necesariamente es asi, ya que la propia Kali manifesto una condicion vampirica al beber
la sangre del demonio Raktabija.

También una forma y manifestacion de Kali, Guhyakalika (La Kali oculta) tiene especial y
directa relacion con los Vetalas.

Un caso similar de otra Diosa que bebe sangre, lo encontramos en Egipto, con la Diosa
Sekhmet.

Bien, concretamente en Egipto hallamos un antiguo manuscrito, que la ignorancia y
desinforma-cidn sinarquica han caratulado como «Himno canibal». Mas en rigor de verdad
(pese a tener claros elementos de antropofagia), tenemos aqui el primer registro de un ritual
vampirico.

Se trata de un rito oculto, en que el faraon (quien tenia acceso a los misterios iniciaticos)
comia la carne y bebia la sangre de los Dioses.

Es un ritual de orientacidn Sethita, es decir que remite al Dios Seth, quien se oponia a los
otros Dioses, de donde nuevamente asoma la clave de la tradicion vampirica como opuesta al
mundo de-mitrgico.

Tenemos asi también indicios de la tradicion vampirica que se remonta al antiguo Egipto,
con-cretamente desde el Dios Seth.

113



Precisamente, segun algunos ocultistas, desde Egipto se expandio la corriente vampirica en
una linea que a través del tiempo arribo a Europa del este, Constantinopla, y eventualmente
la Rumania del siglo XV, en aquel tiempo Valaquia, que comprendia asimismo cierta frontera
con Transilvania. Fue asi como nobles de la talla de Segismundo (creador de la orden del
Dragon), Vlad Dracul, los Bathory y los Cillei, fueron iniciados en estos ocultos y sombrios
misterios.

En relacion al tema de la antropofagia, cabe acotar asimismo que, en viejas leyendas de
Europa central y escitas, también se hablaba de vampiros que ademas de sangre, comian la
carne de sus vic-timas.

Tenemos luego que el vampiro sustenta su condicion en este mundo, en el que elige
mantenerse por motivos estratégicos, en vinculacion con la radiacion oscura del sol negro.

Es asi como en su cripta o sarcéfago, (tal como la serpiente se regenera mudando de piel)
renue-va indefinidamente su vitalidad y poder, fuera del alcance de la enfermedad, la vejez
y la muerte.

Este aspecto iniciatico de la tumba o sarcéfago ha sido captado incluso por actores que
interpre-taron a Dracula.

Bela Lugosi por ejemplo, o Gary Oldman, durante el tiempo que llevé la produccion de sus
res-pectivos films, acostumbraban dormir en un sarcéfago...

En el caso de Bela Lugosi, continud luego con esa costumbre...

La clave esotérico/artistica que evidencia como el vampiro (tipificado muy modernamente
en la figura de Dracula) comprende toda la obra alquimica, es su misma indumentaria. Ya que
el blanco de los colmillos, el rojo de la sangre, y 1a capa negra (a veces representada roja en su
interior), son pre-cisamente alusivos a los estados alquimicos de Nigredo, Albedo y Rubedo.

Aunque cominmente se hable de Rubedo como la etapa culminante de la alquimia, en la
via si-niestra de la alquimia esto puede tener otro orden. Y asi culminar la obra en Nigredo,
atravesando la negrura infinita de Si Mismo.

Debe haberse ya captado laidea a esta altura, que el cuerpo inmortal del vampiro, pudiéndose
mantener en este mundo indefinidamente, es analogo al inmortal cuerpo de Vajra, del que la
tradi-cion tantrica Kaula refiere.

Otra obra literaria digna de mencidn, es «Los perros de Tindalos», de Frank Belknap, quien
per-tenecia asimismo al circulo de Lovecraft.

Los perros de Tindalos son una extrafia clase de perros vampiros, inmortales como tales,
que habitan en los angulos del tiempo (recordemos aqui el secreto del angulo recto, y la
intercepcion de planos), pudiéndose trasladar a través de diferentes planos, ya que su
condicion les da poder sobre todo tiempo y espacio.

En obras posteriores son descritos a veces ya no como perros, sino con un aspecto mas
terrible y monstruoso, que evoca mas bien al murciélago.

El propio Lovecraft hace mencion a estos perros de Tindalos en su obra «El que susurra en la
os-curidad».

114



Las siete mas una vias iniciaticas de liberacion

Las siete mas una vias de liberacion segiin la sabiduria Hiperborea, responden a las
distintas tipologias de Viryas, y ademas en un ambito mas profundo, estan en resonancia
con el misterio del propio encadenamiento espiritual, el misterio de A-mort, que puede ser
percibido gndsticamente en la sangre de siete formas diferentes, lo cual se corresponde con
siete vias de liberacion, comentando mas adelante acerca de la restante «mas una via». De
modo que la posible adopcion y seguimiento de una via determinada, no depende tanto de
la propia eleccion en un sentido arbitrario, sino de la clase de Virya en cuestion. Nimrod de
Rosario menciona algunas de estas vias:

«De acuerdo al modo en que el Misterio de A-mort ha sido gndsticamente percibido serd la
Via de Liberacion adoptada y es por eso que suele hablarse de una “Via de la Mutacion” o “del
Rayo”: de una “Via Seca” o “Camino de la Mano Derecha”; de una “Via Hitmeda” o “Camino de la
Mano Izquierda”; de una “Via de la Oposicién Estratégica” o “Via de la Gnosis Guerrera para la
Orientacion Absoluta”: etc.»

Cabe destacar como primer comentario, la esencial distincion que debe establecerse entre
la via seca 0 camino de mano derecha mencionada previamente (la cual es hiperborea), del
sendero demitrgico de mano derecha.

En la via de liberacion hiperbdrea de mano derecha, se procura la propia liberacion
independientemente del Demiurgo. No es una via donde uno se someta y esclavice al
Demiurgo (como si propone el sendero demiurgico de mano derecha), ni lograr ningun
estado entelequial, sea de fusidn con el Demiurgo, o estando supeditado a él en la forma que
fuere, sino la propia liberacion conforme a la realidad del espiritu hiperbdreo en el Origen,
siendo de por si un Dios, o Diosa, de caracter absoluto, infinito, y sin ninguna relacion de
dependencia causal ni ontoldgica respecto a ningin otro Dios.

Tal vez técnicamente, y para evitar confusiones, pueda definirse la via seca o camino de
mano derecha hiperbdreo como «via de mano derecha», en tanto cualquier aproximacion
demiurgica ser catalogada como «sendero de mano derecha».

La via de liberacion hiperborea de mano derecha, se halla en efecto encuadrada en un
«izquierdismo metafisico esencial», en cuanto el Virya se posiciona al margen (o «a la
izquierda») del Demiurgo. Un ejemplo conocido de esta via hiperborea de mano derecha
seria el de los Cataros medievales del Languedoc, que rechazaban directamente al Dios
biblico creador del mundo, identificindolo con Satanas.

En tanto su Kristo era identificado con Lucifer, concepto claramente hiperbdreo. Y ademas
sus construcciones liticas (como la fortaleza de Montsegur) demuestran que conocian el
ancestral secreto hiperbdreo de la piedra, pudiendo asi orientarse al Origen.

Ademas, se hallaban en posesion de una piedra de Venus, y en vinculacion carismatica con el
Gral. Poco faltd para que, en oposicion a la Iglesia de Roma, y dada su orientacion hiperborea
trabajando el arquetipo Dama, lograsen la mutacion colectiva de todo su pueblo. Pues bien,
esta corriente hiperborea Catara seguia una via seca o de mano derecha, mediante la tradicion
del Trovar Clus, donde a través de la mistica de los Trovadores, la consagracion a una Dama
ideal inalcanzable, permitia activar la Minne en cuanto a la propia Dama del Origen.

Su conducta externa era completamente ascética, evitando en lo posible la actividad sexual, y
de alli que su via fuese «seca o de mano derecha.

Empero, tal via de liberacion, apropiada para determinada tipologia de Virya como se
menciond antes, permite resignar la trampa demiurgica del simbolo sagrado del amor, el cual

115



se trasciende, arribando fuera de este mundo a la propia instancia en el Origen, del A-mort!

La via himeda o de mano izquierda, es apropiada para otra clase de Viryas, y se basa en el
antiguo Tantra hiperboreo, sobreviviente en la época actual en la tradicion Kaula.

En esta via, efectivamente se contempla la practica sexual como medio de trascendencia,
siendo de hecho la misma sexualidad como simbolo sagrado lo que es resignado.

Siendo comiinmente la actividad sexual el mayor placer de este mundo, y mas alla de lo
fisioldgico, debido esto a que la pasion esencial del Gran Antepasado (el propio espiritu
hiperboreo desde su extravio inicial) impele al Virya continuamente a buscar a Ella, mas en
formas demiiirgicas que se presentan capturando su atencion, y no siendo obviamente Ella.

Aqui la propia pasion es direccionada hacia una orientacion de trascendencia, como la
esotérica practica del maithuna, focalizada a este punto ya no tanto en siddhis o poderes
misticos (que por supuesto pueden obtenerse y aprovecharse estratégicamente durante la
estancia en este mundo) sino en la Gnosis liberadora.

La via himeda o de mano izquierda comprende también varias técnicas y formas de
operatividad , una de las cuales es el ritual de los 5 desafios, 0 Pancha makhara puja, ritual que
en «Fundamentos de la Sabiduria Hiperborea» se indica seguir inicamente si previamente
se ha superado con éxito la prueba de familia. Es decir, logrando un caudal de pureza de
sangre, mediante la reintegracion del arquetipo familiar esparcido y manifiesto en distintos
parientes.

No obstante, es un hecho que existen distintas practicas dentro de esta via, que pueden
abordarse sin este requisito previo, o incluso, paralelamente a la prueba de familia.

La acotacion es necesaria, dado que algunos Viryas consideran descartan per se la via de
mano izquierda sin previamente haber asumido la prueba de familia. Tal via si requiere
haber afrontado tal prueba con éxito, en lo que concierne al ritual de los 5 desafios. Mas no
necesariamente en relacion a otras practicas.

El Maithuna puede llevarse a la practica de hecho, fuera del ritual de los 5 desafios.

En El Misterio de Belicena Villca se explicita como a través de esta via, el circulo Kaula puede
acceder a la trascendencia del mundo fenoménico y la liberacion:

«Resumiendo, Von Siibermann, los kaulikas son yoguis perfectos, Iniciados capaces de alcanzar
en el éxtasis del acto sexual el Infinito y la Eternidad del Espiritu, y de situar su niicleo de
conciencia mds alla de Mdya, la Ilusion de las formas materiales.»

Tenemos también la via de liberacion de la accion guerrera o muerte herdica, donde incluso
sin conocimiento o la elaboracion de un argumento iniciatico (como si es necesario en otras
vias), el valor del guerrero en la batalla y su coraje que le impele a ir mas alla del temor y
mirar a la muerte de frente, es lo que puede transmutarlo y liberarlo. Nimrod de Rosario
comenta en El Misterio de Belicena Villca lo siguiente en relacion al Islam, que desde sus
inicios tuvo cierto componente hiperboreo:

«De Mahoma solo haré notar aqui que si impuso a los fieles del Islam la obligacion de orientarse
diariamente hacia una piedra, la Piedra Negra o Kaaba, y la Guerra Santa como modo de
cumplir con Dios, era porque conocia los Principios de la Sabiduria Hiperbdrea: pues guerrero
orientado es una definicion adecuada para el Iniciado Hiperbdreo. Seguramente la Sabiduria
esotérica de Mahoma fue desvirtuada o no comprendida por sus sequidores. De todos modos,
atin cuando no comprendidos totalmente, la simple aplicacién de los Principios de la Sabiduria
Hiperbdrea es suficiente para trasmutar a los hombres y a los pueblos, para neutralizar el

116



pacifismo degradante del Pacto Cultural.»

Se decia que los Ksatriyas o guerreros que morian en la guerra de Kurukshetra narrada en
el Mahabharata (batalla antes de la cual el Siddha Krishna tiene un dialogo con el Kshatriya
Arjuna,siendo este dialogo conocido como el Bhagavad gita), se liberaban.

Mas era preciso combatir y morir con valor y honor, ya que de no ser asi, el renacimiento
dentro de la rueda del samsara proseguia...

En esta via de liberacion se trasciende en forma factica la muerte desde lo arquetipico (que
para la mayoria de las personas es una forma de simbolo sagrado fagocitante), obteniendo
una muerte mistica e iniciatica jUna muerte iniciatica del lado animico anclado en el temor
que la muerte produce, siendo puro Valor!

Nimrod de Rosario enfatiza la via de la oposicion estratégica (seguida por la antigua orden
Einherjar), 1a cual permite aplicando el principio del cerco, y la proyeccion del simbolo del
origen desde la sangre hiperbdrea en una Kairos iniciatico, resignar todo tipo de simbolos
sagrados emergentes, aislando y cercando rinicamente el Yo, a través de Tirodinguibur, el
simbolo sagrado del Virya.

En esta via, la aplicacion continua del principio del cerco, delimitando el Yo de todo lo que es
ajeno al mismo (siendo el Yo expresion del espiritu), es decir, situaciones, personas, objetos
culturales, deseos, sensaciones, pensamientos, etc., permite posicionarse en forma orientada,
lo cual purifica gradualmente la sangre.

Es asi como el Yo deja de estar extraviado en los recintos laberinticos del sendero Labrelix
(busqueda, opcion y eleccion de cada tetrarque), ya que la delimitacion que se establece
del Yo con el principio del cerco, orienta al Yo dejando de poner sentido en los entes
fenoménicos demiirgicos. El Yo «gira» o «se da vuelta» en el tetrarque donde habitualmente
se mueve desorientado, y «de espaldas» al sentido fluyente del Labrelix, resigna los simbolos
emergentes, mediante el principio del cerco, y 1a Actitud Graciosa Luciférica.

De este modo el tetrarque demiurgico pasa a ser la conducente runa Guibur (Recordemos que
tanto el tetrarque como la runa Guibur tienen una forma similar de tridente), o expresandolo
en términos mas precisos, la runa Guibur se super-impone sobre el tetrarque. Desde Guibur,
el Yo puede orientarse a la runa Odal. Justamente esa orientacion donde el Yo «se da vuelta»
y afronta la resignacion de los simbolos demitrgicos emergentes, lo situa «de espaldas al
angulo recto de la runa Odal».

Si el Virya persiste en el valor, resignando todo despliegue demitrgico (y en ocasiones este
proceso puede durar afios o toda una vida), se propicia el Kairos iniciatico, donde el Yo accede
gnosticamente al interior de la liberada plaza Tau, en el interior de la runa Odal.

El Yo queda asi cercado runicamente, y aislado, manteniendo la orientacion al Selbst (El
Si mismo del Yo infinito nucleado en la esfera de voluntad egoica o Ehre), transito que se
efectuara nooldgicamente mediante la escalera caracol y la escalera infinita, lo cual se halla
sefialado por la iniciatica runa Tyr.

Tenemos asi la conformacion runica de Tirodinguibur!

En Manual de estrategia psicosocial de las SS, Nimrod de Rosario menciona también otra via
de liberacidn, que resulta conveniente citar en el contexto expuesto por el Pontifice:

«La Sabiduria Hiperbérea afirma que si un Siddha desea durante el Kali Yuga o Edad Oscura
reconocer el linaje hiperbéreo en razas degradadas y degeneradas por la «IMPUREZA DE
SANGRE», con vistas a su purificacion y regeneracion, sélo dispone de siete vias posibles una

117



de las cuales es la efectiva posesion del Graal. Las técnicas secretas, que son siete también, una
para cada via, hacen posible la purificacion de la sangre astral hasta un grado tan elevado
pueden provocar la trasmutacion del Virya en Siddha, es decir del hombre en semi-divino en
Divino Hiperbdreo inmortal. Podemos asegurar a este respecto que la Técnica Topoldgica de
Individuacion del Dr. Jung es una de las (7) Técnicas Secretas Hiperbéreas adaptadas por él
para su uso en Occidente».

Esta via de liberacion se trata como podemos apreciar, de la alquimia, sistematizada en cierto
grado y hasta cierto punto por Carl Jung.

No obstante, debe distinguirse entre el «Self» sefialado por Jung (Si Mismo del sujeto animico)
del Selbst (Si Mismo del Yo infinito). Esta distincion resulta vital y fundamental, ya que de lo
contrario, todo el proceso de individuacion elaborado por Jung, llega al extremo digamos, del
designio del sujeto animico (el cual es claramente demitirgico, y en el que habitualmente se
halla subsumido y confundido el Yo perdido), y no a la liberacion del espiritu conforme a la
realidad del Origen.

En esta via alquimica (tan distorsionada culturalmente), se procura mediante un complejo y
esotérico trabajo con los «metales» (representativos aqui de distintos estados de la materia,
es decir de lo psico-fisico) la obtencidn del elixir vitae, es decir el elixir de la inmortalidad,
y la piedra filosofal. (piedra que remite al Gral como esmeralda de la corona de Lucifer, y
permite al iniciado tornarse en un «<hombre de piedra» y orientarse al Origen).

Resulta notorio que la via alquimica tiene un fundamento ofidico, lo cual esta claramente
referido en la presencia de simbolos serpentinos (caduceo, uroboros, dragon, serpiente con
alas, de dos cabezas, etc.) en tantos textos y grabados alquimicos.

La esencia y secreto de la alquimia es precisamente la Serpiente, y su comprension nooldgica
(no arquetipica).

Tan importante es la via de la alquimia, que el aislamiento del Yo, su desligamiento de todo lo
demivrgico y completa transmutacion, tienen sus correspondencias en las etapas alquimicas
de Nigredo, Albedo y Rubedo. Etapas que todo Virya debe afrontar, se trate de una via de
liberacion u otra.

La esfera de sombra procura desde el «trabajo metalico» alquimico concientizarse, lo cual
implica una unidad desde la esfera de luz y esfera de sombra, bajo el dominio o voluntad del
Yo.

Al respecto Carl Jung ha comentado:

«Nadie se ilumina fantaseando figuras de luz, sino haciendo consciente su oscuridad.»

Y otra célebre frase a colacion de este tema, también de Jung es:

«Ningtin drbol, se dice, puede crecer hasta el cielo, a menos que sus raices lleguen al infierno.»

Demas esta decir que no se esta aludiendo aqui a los conceptos judeocristianos de cielo e
infierno, sino que se trata de similes validos para ilustrar la sintesis de opuestos en la propia
psique, o luzy sombra.

Por supuesto, el trabajo alquimico no culmina aqui sino que el Yo debe trascender la luz y
sombra del sujeto consciente, sintetizados ahora en una misma estructura, bajo control del
Yo.

Desde alli se capitaliza todo ese bagaje energético sintetizado y unificado, para el
direccionamiento de la liberacion del Yo, y no quedandose meramente en esa «individuacion
animicay, sino arribar al propio Yo, ya inafectado e inmutable como piedra.

118



Cabe destacar que si bien toda via de liberacion hiperbdrea es «alquimica», en cuanto al
proceso de transmutacion que se opera en el iniciado, no obstante se distingue la via de la
alquimia como tal.

La orientacion al Origen implica necesariamente la mistica remembranza, mediante la
purificacion de la sangre, de la Dama del Origen. El propio simbolo del Origen es una imagen
runica de Ella, marco en el que se halla el Yo, y que debe ser concientizado y trascendido,
para encontrar a Ella en el Origen. La confusion y desorientacion buscando a Ella en este
mundo, desde la pasion esencial, es el principal tapasigno del reencuentro con Ella. A tal
efecto, diversas vias de liberacidn incluyen una asistencia femenina vital para el Virya, como
la mujer Kali en la via himeda de mano izquierda, o una Yogini, o una Dama Kalibur dentro de
una estrategia hiperborea, o la Soror mistica en la via de la alquimia, o la inspiracion incluso
desde la sangre en el guerrero por parte de una Walkirya en la via de la muerte heroica o
accion guerrera, etc.

Encuantoalaviadelrayo, supracticaaludealamistica orientada (ynomeramente el encuadre
ladico superficial con que se aborda comiinmente) de las artes marciales, obteniendo
mediante el rigor de la disciplina, practica y constancia, la resignacion del dolor humano
(simbolo sagrado frente al que todo Virya perdido sucumbe), llegando en su culminacion al
aislamiento del Yo, por sobre las limitaciones psicofisicas.

Noes casual que enlas artes marciales el cinturdn illtimo sea el negro! Y es que efectivamente el
Virya marcial orientado, arribando a su propio Yo, y en completo dominio de su microcosmos
psico-fisico, esta listo para lanzarse hacia la negrura infinita de si mismo.

Una séptima via, no mencionada explicitamente, pero si en forma implicita, puede apreciarse
desde la minne y comprension gnostica, siendo solapadamente referida por Nimrod de
Rosario en El Misterio de Belicena Villca.

Se trata de, conforme a la pertenencia a un determinado linaje, seguir y perfeccionar una
mision familiar (no confundir la mision de familia con la prueba de familia mencionada
antes), que consiste en el perfeccionamiento de una determinada actividad, llevandola al
limite arquetipico, y luego recrearla en el Origen, lo cual significa ir mas alla del arquetipo en
cuestion, hacia su forma original o «<molde perfecto» digamos, en el Origen.

La mision familiar fue encomendada por los Siddhas a distintos linajes hiperbdreos, cuando
estos habian caido en un grado de confusion estratégica en que ya no habia casi iniciados
hiperboreos que pudiesen contemplar el simbolo del origen en las piedras de Venus, que
habian recibido como legado de los Atlantes blancos. Resulta prudente citar textualmente lo
que Nimrod de Rosario nos dice, ya que alli se halla esbozado perfectamente el desarrollo de
tal via de liberacion, sin mencionarla especificamente como tal. El extracto de EI Misterio de
Belicena Villca dice al respecto lo siguiente:

«Partiendo del principio de que cuanto existe en este mundo es sélo una burda imitacion de las
cosas del Mundo Verdadero, y ante la imposibilidad de localizar el Origen y el Camino hacia el
Mundo Verdadero, optaron por emplear los iiltimos restos de la Sabiduria para plasmar en las
Estirpes de Sangre mds Pura una “mision familiar” consistente en la comprensién inconsciente,
con el Signo del Origen, de un Arquetipo. Hay que advertir lo modesto de este objetivo: los
Antiguos Iniciados, los Guerreros Sabios, eran capaces de “comprender a la serpiente, con el
Signo del Origen”; y la serpiente es un Simbolo que contiene a Todos los arquetipos creados
por el Dios del Universo, Simbolo que se comprendia conscientemente con el Signo increado del
Origen. Ahora los Iniciados proponian, y no quedaban otras opciones, que una familia trabajase
“a ciegas” sobre un Arquetipo creado, tratando de que el Simbolo del Origen presente en la

119



sangre lo comprendiese casualmente algiin dia y revelase la Verdad de la Forma Increada. En
resumen Dr. Siegnagel, a ciertas Estirpes, por cuyas venas corre la sangre Divina de los Atlantes
blancos, se les asigné una mision familiar, un objetivo a lograr con el paso de incontables
generaciones que irian repitiendo perpetuamente un mismo drama, girando en torno de un
mismo Arquetipo. Como el Alquimista revuelve el plomo, los miembros de la familia elegida
repetirian incansablemente las pruebas establecidas por los antepasados, hasta que uno de
ellos un dia, girando un circulo recorrido mil veces bajo otros cielos, alcanzase a cumplir la
misién familiar, purificando entonces su sangre astral. Se produciria asi una trasmutacion
que le permitiria remontar la involucion del Kaly Yuga o Edad Oscura, regresar al Origen y
adquirir nuevamente la Sabiduria. Es obvio aclarar que la mision familiar seria secreta y que
actualmente es desconocida para los miembros de las Estirpes descendientes de los Atlantes
blancos. La mision exigia el cumplimiento de una pauta especifica cuyo contenido no tendria
relacion necesaria con las metas u objetivos de la comunidad cultural a la que pertenecia la
Estirpeelegida; inclusive, segtinla Epoca, lapautapodriaresultarincomprensible o simplemente
chocar contra los canones culturales en boga. Pero nada de esto importaria porque la mision
estaba plasmada en la sangre familiar, en el drbol de la Estirpe, y las ramas descendientes
irian tendiendo inevitablemente hacia la pauta, en un esfuerzo inconsciente y sobrehumano
por superar la caida espiritual. Desde luego, la pauta especifica describia el Arquetipo al que
se tendria que comprender en la sangre, con el Simbolo del Origen, para trascenderlo y llegar
hasta la Forma Increada. A algunas familias, por ejemplo, se les encomendd la perfeccion
de una piedra, de un vegetal, de un animal, de un simbolo, de un color, de un sonido, de una
funcion orgdnica determinada o de un instinto, etc. La perfeccion de la cosa pautada requeria
penetrar en su intima esencia hasta tocar los limites metafisicos, es decir, hasta ajustarse a la
forma perfecta del Arquetipo creado: por consiguiente, considerando que el Arquetipo creado
es sélo una mera copia de la Forma Increada, seria posible orientarse nuevamente hacia el
Origen si se comprendia al Arquetipo con el Simbolo del Origen presente en la Sangre Pura;
y alli estaba la Sabiduria. La mision familiar no culminaba, pues, con la simple aprehension
trascendente del Arquetipo creado sino que exigia su re-creacion espiritual. Partiendo de una
cualidad existente en el mundo, se volveria sobre ella una y otra vez, incansablemente, durante
eones, hasta penetrar en la intima esencia y concretar su perfeccion arquetipica: se re-crearia,
entonces, a la cualidad en el Espiritu y se la comprenderia con el Simbolo del Origen. Solo asi
se daria la condicién de la Existencia para el Espiritu, solo asi el Espiritu seria algo existente
mas alld de lo creado: no percibiendo la ilusion de lo creado sino recreando lo percibido en el
Espiritu y comprendiéndolo con lo Increado. Al cumplir de ese modo con la misién familiar,
la sangre astral, no la hemoglobina, seria purificada y haria posible una trasmutacion que
es propia de los Iniciados Hiperbdreos o Guerreros Sabios, la que transforma al hombre en
un superhombre inmortal. En el curso de esa via no evolutiva, los convocados, los llamados
a cumplir con la misién familiar, serdan capaces de crear “mdgicamente” varias cosas. Los
Iniciados en el Misterio de la Sangre Pura obtienen, por ejemplo, un vino mdgico, soma, haoma
o0 amrita; luego de una destilacién milenaria del licor pautado, éste es incorporado a la sangre,
recreado, como un néctar trasmutador. También la manipulacion del sonido permite arribar a
una armonia superior, a una misica de las esferas; el Espiritu, vibrando en una nota tinica, om,
recrea la esencia inefable del logos, el Verbo Creador. Y tanto aquel néctar como este sonido,
u otras formas arquetipicas semejantes, pueden ser recreadas en el Espiritu y comprendidas
por el Simbolo del Origen, comprendidas por lo Increado, abriendo asi las puertas al Origen
y a la Sabiduria. Su familia, Dr. Siegnagel, fue destinada para producir una miel arquetipica,
el zumo exquisito de lo dulce. Desde tiempos remotos, sus antepasados han trabajado todas
las formas del aziicar, desde el cultivo hasta la refinacion; desde las melazas mds groseras
hasta las mieles mds excelentes. Un dia se agotd el manejo empirico y un aziicar metafisico, es

120



decir un Arquetipo, se incorpord a la sangre astral de la familia, dando comienzo a un lento
proceso de refinacion interior que culmina en Ud. Hoy el aziicar metafisico ha sido ajustado a la
perfeccion arquetipica y el esfuerzo de miles de antepasados se ha condensado en su persona:
la dulzura buscada estd en su Corazon. A Ud. le toca dar el tiltimo paso de la trasmutacion,
recrear ese aztcar arquetipico en el Espiritu, y comprenderlo con el Simbolo del Origen. Pero
no soy Yo quien debe hablarle de esto, pues sus antepasados se hardn presentes un dia, todos
juntos, y le reclamardn el cumplimiento de la misién»

En el caso del propio linaje de Belicena Villca, su mision familiar consistio desde época
antigua en perfeccionar el culto de Pyrena, la Diosa del fuego frio.

Culto que transitd diferentes instancias a través del tiempo, desde el menhir tallado de la
Gorgona (y siendo conocida previamente con distintos nombres como Lilith, Frya, Belisana
y Belilith), a su camuflaje bajo la apariencia de la Diosa Vesta en el periodo de dominacion
romana, y por supuesto en época posterior (simulando ser cristianos), conocida como la
«Virgen de la Gruta», o Virgen de Agartha.

Debe acotarse por otra parte, que estamos refiriéndonos a un culto con orientacion
hiperborea, y por tanto su culminacion es la sabiduria, a diferencia de los cultos demitirgicos.

Esto es importante destacar, ya que tras la apariencia externa de un culto, o simbolos
religiosos, como la imagen de una virgen, etc., debe atenderse a la concepcion interna de sus
seguidores (muchas veces ocultada al piiblico general) antes de emitir un juicio de valor en
cuanto si es 0 no demitrgico.

Mas alla de esta matizacidn, se mantiene de base por supuesto la ancestral dicotomia entre
culto y sabiduria.

De igual modo puede haber «objetos culturales hiperboreos», tanto emergentes como
referentes, en la conformacion de la escalera caracol en orientacidn al Origen (es decir
dentro de un sistema real artificial hiperboreo encuadrado a tal fin en una estrategia), que
no pueden catalogarse mera y superficialmente como proyecciones de la cultura externa.

Antes bien se trata de una orientacion cultural hiperbdrea (partiendo por supuesto de
los elementos con que se cuenta en este mundo, mas siempre bajo la Minne), y no en este
caso de la cultura como arma estratégica del enemigo. «EI Misterio de Belicena Villca» es en
efecto, desde lo iniciatico gndstico, un informe y despliegue mitico-historico-cultural, con la
perspectiva hiperborea!

Asi, tanto cultura como culto pueden tener una orientacion hiperborea, y debe siempre
tenerse en cuenta este principio.

Hay a esta altura una via, que sabemos se trata no tanto de una via en si, sino mas bien de un
rescate protagonizado por los Siddhas, quienes acuden al auxilio del Virya.

Por esa razon se habla de «siete mas una vias», distinguiendo una de ellas aparte, ya que no
es «via» como tal.

Al respecto, sabemos que puede efectivamente ocurrir que un Siddha se manifieste a un
hombre de piedra, con las indicaciones de alguna mision estratégica a seguir, luego de lo cual,
se obtiene la completa liberacion.

0 bien, seguir al Siddha abandonando todo, y acatar sus directivas sean cuales sean.

0 incluso, desencarnando del plano fisico, ser recibido por un Siddha o unos Siddhas, dandole
ingreso a una arquemona en el plano astral, donde se permanecera estratégicamente aislado
del tiempo y espacio demitirgico, hasta el Kairos de la batalla final.

121



Asi como los Pontifices hiperboreos han manifestado plazas liberadas o arquemonas en este
plano fisico, de igual modo se da el caso en el ambito astral.

Cualquiera sea la via de liberacion seguida, el objetivo ltimo es siempre, mediante la
instancia iniciatica del Yo, comprender a la serpiente con el signo del origen, lo cual lleva a
la liberacion. Esto resulta por la purificacion astral de la sangre, mediante la concientizacion
del simbolo del origen, del cual derivan las 13 mas 3 Vrunas o runas, las cuales se expresan y
comprenden mediante la lengua de los pajaros (Entiéndase, la antigua lengua de los lagartos,
mutados en aves por accidn de la kalachacra). Asi se comenta al respecto en «EI Misterio de
Belicena Villca»:

«Asi se sintetizaria la Sabiduria de Navutdn: quien comprendiese el alfabeto de dieciséis
Vrunas comprenderia la Lengua de los Pdjaros. Quien comprendiese la Lengua de los Pdjaros
comprenderia el Signo del Origen. Quien comprendiese el Signo del Origen comprenderia a la
serpiente. Y quien comprendiese a la serpiente, con el Signo del Origen, podria ser libre en el
Origen.»

Este entendimiento o comprension de la serpiente, nunca es suficiente repetirlo, es nooldgico,
o la comprension de la serpiente desde el Origen. Esto significa y alude al Dios serpiente
Lucifer y la Diosa serpiente Lilith, siendo Lilith y Lucifer (mas alla de su identidad propia
separada) expresiones en la memoria de sangre de la pareja original.

Lo cual lleva al propio aspecto reptil en el Origen, y la Dama del Origen, la mujer Serpiente.

También resulta orientador que mas alla de la via de liberacion asumida (Sea por alguna
percepcionnooldgica del propio misterio de Amor-t, o incluso alguna fugazintuicion, producto
también del espiritu), es viable seguir una via especifica, combinandola o adaptandola con
elementos de otra via de liberacion.

Asi, independientemente de la via seguida, todo Virya puede paralelamente seguir la via de
la oposicion estratégica.

Estamos tratando sobre las vias de liberacion en forma individual. Por supuesto, siempre
hubo casos en la historia, donde mediante la luciferina influencia carismatica del Gral,
algunos Pontifices han planificado una estrategia de mutacion colectiva de una raza, lo cual
forma parte, debido ala carismatica influencia del Gral, de la denominada estrategia O de los
Siddhas.

Supuesto dualismo en la Sabiduria Hiperborea

Si bien una primera lectura o aproximacion a la sabiduria hiperbdrea podria inducir a una
comprension en términos dualistas, como muchos Viryas sostienen, no obstante una mayor
profundizacion permite apreciar que se trata en efecto de verdades extrauniversales de una
mayor envergadura.

Tenemos por un lado, a partir de «EI Misterio de Belicena Villca», una explicacion siempre en
términos de dos bandos enfrentados. Y esto necesariamente es asi, ya que el Virya se halla
prisionero en el mundo del Demiurgo, y por lo tanto, se establecen dos frentes de batalla bien
delimitados.

Apreciamos asi siempre enfrentados al Incognoscible y el Demiurgo, los Siddhas leales vs
los Siddhas traidores, los Atlantes blancos en oposicion a los atlantes morenos, la piedra de
Venus y la lampara perenne como legado de estos dos grupos, el pacto de sangre y el pacto
cultural, linajes hiperboreos y la raza sagrada demitrgica, el Gral y las tablas de la ley, el

122



Kristo Atlante y el Cristo hebreo, la estrategia de grupos hiperboreos como el Circulus Domini
Canis, vs la sinarquia, etc, etc.

Desde ya el espiritu hiperbdreo, siendo completamente ajeno a este mundo, no puede tener
ningiin tipo de cosubstancialidad con nada demitirgico. De modo que los ocultistas sinarquicos
que hablan de la integracion de opuestos, se quedan tinicamente en el plano animico, no
habiendo desde esa integracion ninguna estrategia para eventualmente trascenderla y
arribar al espiritu. En ese sentido, es comprensible una vision dualista, desde la dicotomia
primigenia esencial: El espiritu y la materia!

También toda estrategia hiperborea parte del Virya en oposicion al Demiurgo, o sus agentes,
0 el mundo del Demiurgo. A tal efecto se aprecia la dicotomia expresada en los ejemplos
previamente mencionados.

Mas alla de eso, todo espiritu hiperbdreo es un Dios, o Diosa, en el mundo del Incognoscible,
en Hiperbdrea como patria del espiritu. Y en tal sentido, no se puede alli seguir concibiendo
ningun tipo de dualidad en términos de dicotomia. Si, en cambio una dualidad en la esencia
del espiritu hiperboreo como EI-Ella. Es decir, el espiritu hiperbdreo (Quien es un Dios
absoluto), y Ella, como expresion riinica pura del Vril, siendo asi también una Diosa.

En un sentido mas profundo, puede ya no hablarse estrictamente de «dualidad», sino de
una unidad indisoluble entre El y Ella, manteniendo al mismo tiempo cada uno su identidad
individual separada. Mas en esa separacion hay una conjuncion permanente.

A este punto comprendemos que en el ambito hiperboreo del Origen, ya no hay dualismo
en cuanto fuerzas contrapuestas. No se mantiene alli la oposicion del Incognoscible vs el
Demiurgo, sino que se hallan una pluralidad de Dioses y Diosas (si se les puede llamar asi, ya
que no dejan de ser términos limitados del lenguaje humano) de caracter absoluto.

Se trata entonces de un «politeismo metafisico trascendente». A diferencia de los politeismos
conocidos de muchas culturas de la antigiiedad, en que las divinidades rigen o personifican
las fuerzas de la naturaleza, aqui se trata de Dioses extrauniversales. De alli el calificativo de
«trascendente», a diferencia del politeismo inmanente de los Dioses universales.

Hablar de un «politeismo metafisico» no debe dar lugar tampoco a equivocos, en cuanto
metafisico se refierese a lo arquetipico. Aqui estamos hablando de una instancia supra-
arquetipica, y en tal sentido metafisico del orden mas elevado.

En «El Misterio de Belicena Villca» se refiere que el Demiurgo procede del mismo sitio que
los demas espiritus hiperboreos. Punto de procedencia que segiin lo referido en la novela
inicitica, es segun la kabalah hebrea, el Ain Sof.

Es decir, se acepta que el Demiurgo tiene la misma procedencia que los espiritus hiperbdreos.
Y esto significa que el Demiurgo es también un Dios mas, igual en esencia a los demas
espiritus hiperboreos. Cuestion que bajo la confusidn estratégica, el Yo perdido del Virya no
logra advertir.

El problema se suscita, desde esa variedad de Dioses hiperbdreos, cuando algunos de ellos (los
Siddhas traidores) desorientan a otros pares suyos, es decir similares a ellos en esencia, para
lograr el fenomeno del «yo perdido» por parte de esos espiritus hiperboreos desorientados,
y asi sumar Vril ajeno al mundo del Demiurgo, quien es también similar a ellos.

Cabe acotar que esta situacion, si bien resulta para el Virya una tragedia de la mayor
envergadura, en el ambito de los Dioses no es mas que una clase de competencia o juego, a
modo de «lila», utilizando un término sanscrito respecto a la recreacion y pasatiempos de los
Dioses.

123



El mismo mundo, como creacion del Demiurgo, resulta en realidad un despliegue desde su
propio Vril, expresado en forma dextragira. El problema es cuando otros espiritus hiperbdreos
resultan atrapados en su juego.

Y alli entonces se inicia la guerra entre una faccion y otra. Incluso los Siddhas traidores se
adecuan a la ilusion de este mundo hasta cierto punto, jugando en reconocer al Demiurgo
como «unico Dios», pero obviamente en tanto se les dé su lugar de poder en este mundo.

En el trasfondo todo Siddha, leal o traidor, conoce efectivamente la realidad del Origen. Y de
hecho los Siddhas traidores efectian la clave genética, plasmando el simbolo del origen!

De modo que esta cuestion de un Demiurgo, los Siddhas traidores que se pliegan a su plan, y
espiritus hiperbdreos cautivos, siendo todos ellos Dioses en el Origen de Hiperborea, ya pudo
haber ocurrido en otros mundos desaparecidos de los que no queda ni el menor rastro.

Este no es de hecho el primer Demiurgo, sino que esta historia, con distintos Siddhas, ya
ha tenido lugar previamente, y puede incluso luego que este mundo desaparezca con su
Demiurgo regente, volver a ocurrir con otros Siddhas y bajo otras coordenadas.

El Demiurgo también se ajusta a este «lila», ya que como un Dios mas perteneciente al
mundo incognoscible, no puede expresar su aspecto infinito. De hacerlo, no seria posible el
encadenamiento espiritual. De alli que asuma una mascarada digamos, un aspecto limitado,
que como tal, puede tener fin.

En la historia de Nimrod y la princesa Isa, tenemos el episodio que Nimrod confundio en un
momento a Kokabiel con el propio Demiurgo, e intento eliminarlo ;Qué significa esto? Que el
Demiurgo posee una manifestacion o aspecto limitado, acorde a su regencia de manifestacion
en este mundo, que puede eventualmente morir. Mas no el espiritu eterno del Demiurgo,
detras de esa mascarada, aspecto limitado que es en realidad el Demiurgo como tal.

Nimrod de Rosario menciona en «Fundamentos de la sabiduria Hiperborea», Tomo VI, el
caso de los Oleg, espiritus encadenados a los minerales, que ya estaban presentes cuando
los espiritus hiperboreos llegaron a este mundo! Lo cual nos dice que el Demiurgo ya habia
experimentado previamente esta cuestion del encadenamiento espiritual.

No obstante esto, por supuesto que una vez liberado, el espiritu hiperboreo ya posee la
suficiente orientacion para no ser extraviado y confundido nuevamente.

Mas tenemos infinitos espiritus hiperboreos (cada uno de ellos infinito en si mismo) en
el infinito mundo del Incognoscible. Ya que ese es justamente el significado de infinito,
Infinitamente infinito, por lo que esta posibilidad, encuadrada en un «lila» como ya fue
referido, siempre puede tomar lugar entre algunos de estos Siddhas.

A pesar de esto, tenemos en la jerarquia de los Siddhas, al emisario del Incognoscible, Lucifer,
que posee el atributo de nunca poder ser engafiado ni confundido. No hay posibilidad alguna
de caida para Lucifer, y esto le da un status unico y exclusivo entre los Dioses/Siddhas de
Hiperborea.

En tltima instancia, la dualidad entre el mundo del Demiurgo y el mundo del Incognoscible
(Donde cada espiritu hiperbdreo puede a su vez desplegar mediante su Vril la propia realidad)
se resuelve bajo la cuestion del giro o despliegue del Vril en sentido dextrogiro o levagiro, lo
cual se expresa e incide en una manifestacion de la serpiente demiurgica, o hiperborea.

Como no podia ser de otro modo, la clave de esta ambigiiedad se resuelve en la sabia Serpiente.

Asi tenemos por un lado, una expresion demiurgica serpentina, aludiendo al mito del
edén, citando «EI Misterio de Belicena Villca»: «;Recordad Sacerdotes que la Tentacion de la

124



Serpiente hunde al hombre en el pecado pero deja intacta su funcion viril; y que el hombre
viril siempre puede elevarse de la miseria moral mediante la guerra y el heroismo, y caer en
poder de los Enemigos de la Creacion!»

El texto prosigue comentando que la caida suscitada por la serpiente del edén, sera
reemplazada por el dragdn de Sodoma, para asi hundir irreversiblemente a los Viryas.

Y por otro lado tenemos, el mismo mito del edén, y la serpiente, desde el llamado luciferino
hiperboreo a los Viryas:

«Serd dificil que alguien pueda imaginar el maravilloso espectdculo del Gral descendiendo en
los siete infiernos. Tal vez si se piensa en un Rayo Verde, de brillo cegador e influencia gndstica
sobre el vidente, ante quien los Demonios giran sus fieros rostros helados de espanto; un Rayo
que, cual hoja segadora de invencible Espada, va rasgando los cuatrocientos mil mundos del
Engafio buscando el Corazon del Enemigo; una Verde Serpiente Voladora que porta entre sus
dientes el Fruto de la Verdad, hasta entonces negada y ocultada; si se piensa en el Rayo, en la
Espada, en el Fruto, en la Serpiente, tal vez asi sea posible intuir lo que ocurrid en aquel momento
crucial cuando la Verdad fue puesta al alcance de los Espiritus cautivos. Si porque desde que
el Gral se asent6 sobre la Vruna de Oricalco el Arbol de la Ciencia quedé plantado al alcance
de aquellos que, completamente confusos, vivian en el Infierno creyendo habitar un Paraiso.
iDe ahora en adelante podrian comer su fruto y sus ojos serian abiertos! jAleluya por Kristos
Liicifer, la Serpiente del Paraiso! jAleluya por aquellos que comieron del Fruto prohibido: los
hombres despiertos y trasmutados!»

Precisiones profundas de la Sabiduria Hiperbdrea

Uno de los mas interesantes comentarios de «Fundamentos de la Sabiduria Hiperbdrea»,
que amerita varias acotaciones, para asi poder arribar a profundas verdades en cuanto al
misterio del encadenamiento espiritual, es el siguiente:

«Consideremos, pues, una ESFERA HUECA, de substancia homogénea. Se trata, topoldgicamente,
de una SUPERFICIE BILATERA: un lado lo constituye la superficie esférica interior y otro la
superficie exterior. Supongamos ahora que tal esfera hueca representa a un Espiritu eterno
ANTES de la caida. Cada uno de los infinitos puntos de la superficie INTERIOR es un niicleo de
gnosis absoluta QUE MIRA HACIA EL CENTRO. En el centro, en un punto situado en el espacio
hueco interior, convergen todas las MIRADAS de los puntos-gnésticos y se realiza alli una sintesis
total de Sabiduria. Se puede decir que en el centro de la esfera espmtual existe un Yo absoluto,
que SABE de cada punto de su ser porque, justamente, es la sintesis de todos esos puntos.
;C6mo ACTUA un ser asi? Contrayendo o expandlendo su volumen y aplicando su Voluntad
absoluta en el espacio interior. Si el Yo absoluto quiere, puede contraer la superficie hasta casi
confundirse con el punto central; o puede expandirla y crear tanto espacio interior como el
de un universo entero; y si lo desea, también, puede ORGANIZAR DICHO ESPACIO INTERIOR y
convertirse en Pantocrdtor, como alguna vez hizo Abraxas. Pero el Espiritu no es un Demiurgo,
no TIENE INTERES EN PERVANECER EN EL MUNDO DE LA MATERIA Y LA ENERGIA; procede de Lo
Incognoscible y alli debe retornar. ;Como llegé hasta ese mundo demencial? Acompaiiando a la
raza; siguiendo a los jefes; por A-mort a Ella, quizds.»

Del citado extracto, se comprende claramente que el espiritu hiperboreo posee la posibilidad
(utilizando y organizando su propio vril) de desplegar su propio mundo. Es decir, su propia
creacion. Y ésa es la explicacion de porqué existe este mundo. El mundo, en toda su gigantesca
manifestacion, no es sino un despliegue demiurgico de su propia substancia. Y las miradas

125



gnosticas, que en el espiritu esfera normal convergen en el centro, han devenido en la
omnipresente difusion del «ojo de Abraxas», expresadas tales miradas para su manifestacion
en el mundo de la materia a través de incontables gravis.

Mas no es una cuestion que atafia al espiritu, como bien se refiere aqui, que es completamente
ajeno a este mundo. Mas el «Demiurgo» tiene su explicacion en un espiritu increado. De
alli que incluso tras el Demiurgo como tal, se halla también un espiritu eterno, que se ha
expresado bajo la apariencia limitada y finita del Demiurgo. Ese despliegue del Demiurgo,
a partir de su misma esencia (El Vril que tras la manifestacion del Demiurgo, responde
también a un espiritu increado) conforma la prision, en la que pueden quedar capturados
otros espiritus eternos.

En esa prision, han quedado cautivos los espiritus hiperbdreos, mediante la expresion del Yo
perdido. Es decir, como reflejo de una mirada del Yo infinito, luego de la clave genética, en el
denominado «segundo acto» del encadenamiento espiritual, tras la reversion, dispersion y
confusion estratégica del «espiritu esfera», que constituye en si el «primer acto».

Asimismo el poder o vril concerniente al espiritu que asume la mascara demitrgica, ha sido
expresado dextrogiramente en su mayor expresion. Vril gastado, Shakti que se ha tornado en
Prakriti.

La Ella «del espiritu infinito tras el Demiurgo», sin la cual el Demiurgo ha enloquecido cual
cientifico desquiciado, en el campo de experimentacion de este mundo.

Y el unico modo de rescatar a esa Ella, asi como el colateral desencadenamiento de otros
espiritus hiperboreos, es poniendo fin a la obra del Demiurgo.

Mas no meramente «destruyendo el mundo», ya que la manifestacion del mundo regresaria a
su estado latente, siendo reabsorbida por el Demiurgo tras el Maha Pralaya. La clave se halla
entonces en destruir al propio Demiurgo. Por supuesto, en su manifestacion finita. Es decir
el demiurgo como tal. De otro modo, el espiritu infinito tras esa manifestacion es como todo
espiritu también eterno.

Es decir, si consideramos el Demiurgo como espiritu eterno, ciertamente no puede morir,
ya que también pertenece al mundo increado,(también posee su propio Vril) y tal como se
refiere en «El Misterio de Belicena Villca»!, el Demiurgo tiene la misma procedencia que los
espiritus hiperboreos. Es decir, el Origen, que segun se comenta también en «EI Misterio de
Belicena Villca», en términos kabalisticos seria el Ain Sof.

Mas si consideramos los aspectos o manifestaciones arquetipicos que asume el Demiurgo,
tales como el logos planetario, el logos solar, y el logos galactico, asi como sus expresiones
bajo la apariencia de Devas y arcontes, dichos aspectos pueden ser efectivamente destruidos.
Lo que equivale, tras la disolucion del orden cdsmico y sus aspectos regentes demitirgicos, a
retrotraer el «Vril gastado» del Demiurgo a su condicion original. Es decir, liberar y rescatar
la «Ella del demiurgo», o sea la expresidn runica (Vril) del propio espiritu eterno e infinito
tras la mascarada demitrgica que ha asumido.

Esta destruccion del mundo demiiirgico, e incluso la devastacion al final del Kalpa, el
Mahapralaya, tampoco agrada a los Siddhas traidores, ya que de esto acontecer, su episodio
como Sidhas protagonistas en este mundo y negando el Origen, también se terminaria.

Es asi que los Siddhas traidores procuran retrasar en la medida de lo posible el Maha Pralaya,
en disidencia incluso con el propio Demiurgo!

Para esto, desde su completo control del sistema Kalachacra, y el dominio del signo Tipheret
(belleza y fascinosum demiiirgico) ,desestabilizan civilizaciones y naciones que puedan

126



acercarse a la entelequia de los aspectos demitirgicos de belleza, poder y amor de este mundo.

De modo que para los Siddhas traidores resulta conveniente que ningiin pueblo o civilizacion
logre la entelequia conjunta de los citados aspectos demitrgicos, ya que de concretarse, se
estaria peligrosamente precipitando este mundo a su misma culminacion entelequial, o
Mahapralaya.

Resulta notorio bajo esta perspectiva, como una nacién como Estados Unidos, muy avanzada
en la entelequia del aspecto belleza (tecnologia), poder (fuerza militar y financiera) y el
llamado amor del mundo (profesado por tanta variedad de cultos religiosos), haya sido
peligrosamente amenazada en los ultimos tiempos en las areas de poder financiero y
desarrollo tecnoldgico, por otra nacion, como ser China, en la esfera de sentido del mundo.

De ese modo los Siddhas se han asegurado que no pueda una nacion u otra acelerar la
entelequia conjuntamente de los tres aspectos demitrgicos ya mencionados.

Y es que, ciertamente tras la raza de filiacion sajona, y a raza china de origen mongol, se halla
el respaldo metafisico y racial (el designio de cada raza) de distintos Manils, que mantienen
sus propios intereses, bajo distintas facciones.

Estas desavenencias entre los Siddhas traidores, y ala vez con el propio Demiurgo, se reflejan
en las internas y desacuerdos de los distintos sectores de la sinarquia, que reciben cada uno
el respaldo metafisico correspondiente.

Continuando con el escabroso tema del encadenamiento espiritual, comprendemos que el
extravio del Yo perdido en la Matrix (como reflejo de alguna de las miradas o «vectores» del
Yo infinito, el cual a su vez surge como reversion de las miradas gnosticas del Yo absoluto),
significa que como «Yo perdido», se halla ciertamente en el interior del propio Demiurgo!

0, continuando con la analogia del espiritu esfera, el Yo perdido es el reflejo de un Yo infinito
extraviado (es decir revertido) en la «esfera», siguiendo con la analogia citada, del propio
Demiurgo, esfera que ha sido expandida, manifestandose alli el Vril del Demiurgo, en la
forma de esta creacion.

Sintetizando, los espiritus cautivos se hallan proyectados en el interior del Demiurgo.

El caso de los Siddhas traidores es también otro gran misterio, ya que no han sido revertidos,
mas se hallan en el mundo del demiurgo, y conservando su Vril. Pero al mismo tiempo, en
su «lila» o juego como Siddhas, niegan el Origen (o juegan a negarlo), con lo que al igual
que en el caso del Demiurgo, su Dama del origen no se halla manifiesta, sino «olvidada» y
negada. Esta es la razon de la aficion de los Siddhas traidores, y sus secuaces seguidores de la
sinarquia, a la sodomia ritual.

De igual modo, el Yo perdido ha sido encadenado precisamente por seguir una «falsa ella» o
laimagen precisamente de Ella (Su dama del Origen), en la proyeccion del simbolo del Origen
por los Siddhas traidores.

De alli que la biisqueda de autosuficiencia en este mundo por parte del Yo encadenado,
habiendo olvidado a Ella, sea de por si de lo mas aberrante. Ya que en este mundo,
independientemente de la forma, sea masculina o femenina, aqui es todo El (el Demiurgo),
ya que la materia misma es expresion de la substancia o esencia demiurgica.

Esto significa que el Yo extraviado ha caido en un acto «<homosexual» con el Demiurgo. Y tal es
el mayor deshonor al propio espiritu, y a su propia Dama del Origen.

No obstante esta calamidad, los espiritus hiperboreos femeninos, las Valkiryas, han acudido
en rescate de sus guerreros caidos, debido justamente a su lealtad y A-mort.

127



El descenso de Lucifer a este mundo en tiempos de la Atlantida, fue debido precisamente al
pedido de auxilio de estas Valkiryas por sus A-mados guerreros.

Y estas mismas Diosas, también han descendido a este mundo por A-mort. Mas el misterio del
espiritu femenino, es que su encarnacion fue directa, sin previa reversion, contrariamente a
como ocurrid con el espiritu hiperbdreo masculino.

De hecho, es un «fragmento» o proyeccion del espiritu femenino el que encarna, ya que Ella
se halla definitivamente en el Origen, aguardando por su A-mado.

Luego, acorde a la via de liberacion seguida, segiin la tipologia del Virya, encontramos a la
mujer Kali (via himeda), a la Dama Kalibur (via seca), la Soror mistica (via de la alquimia)
o la mujer Vraya, orientada y activa en una estrategia de liberacion.

En sectas o escuelas gnosticas ya desaparecidas, esta Dama era aludida como Sophia, ya que
encarnaba su misterio. Recordemos que el nombre Sophia deriva etimoldgicamente de Is-
Ophi o luz de la serpiente.

En época actual (y en la antigiiedad también algunas brujas oscuras) ciertas damas oscuras,
permiten contemplar la belleza oscura que se aprecia en y tras los signos de la muerte.

Se aprecia asi, que en diversas vias de liberacion, se hace necesaria y presente una mujer
iniciada, o de ciertas caracteristicas, que encarnando el argumento femenino, y asistiendo al
Virya, le permiten eventualmente focalizarse en el misterio original del A-mort, y su Dama
del Origen.

En algunos casos, la mujer Lilith (a diferencia de la mujer Eva, que mantiene siempre en
ilusion al Virya perdido), «<rompe el corazon» del Virya, lo cual genera cierta desestabilidad
animica. Mas, a pesar de esto, quedara en algunos el rastro indeleble, a modo de intuicion o
cierta percepcion, que tal mujer evoca el recuerdo perdido de una Dama de inmensa belleza y
esplendor, que no es de este mundo. Y el modo de alcanzarla, o ir a su encuentro, es justamente
sumergiéndose y atravesando la belleza de oscuridad abismal que la mujer Lilith encarna.

Es decir, el encuentro de Ella, tras la oscuridad infinita, irradiando su propia luciferina luz
oscura.

Conectando con el extracto de «EI Misterio de Belicena Villca» citado al inicio de este texto,
tenemos también lo siguiente en «Historia secreta de la Thulegesellshaft»:

«Debemos aclarar ahora que la angustia tiene su oscuro origen en el temor. Y ambos, angustia
y temor, son sentimientos, es decir, vibraciones del “cuerpo emocional” del pasu. El virya
despierto, para lograr la mutacion de su naturaleza humana en superhumana y conquistar
el Vril, debe abandonar primero todo sentimiento, toda emocion. Luego de que obtenga el Vril
podrd CREARSE él mismo los TESTIGOS que necesita para exaltar su creacion y, si asi lo estima
conveniente, dispondrd de tantos sentimientos y emociones como quiera, sin limites, SONANDO
conuniversos enteros de EMOCION, con mundos de poesiay deamor sinnombre. Pero mientras se
permanece en el universo del Demiurgo, debe tenerse presente que toda emocion ES PRESTADA,
proviene de las vibraciones de un cuerpo de energia astral, asociado al cuerpo, fisico, disefiado
para favorecer la EVOLUCION DEL PASU. Por eso la Sabiduria Hlperborea enseiia que “el miedo
es un arma estratégica” y que “las emociones son el modo mds VISCOSO de la ilusién”. Toda
emocion, el amor, el temor, el deseo, etc., es COMPARTIDA con el Demiurgo porque es generada
en un cuerpo formado de materia panteista.»

Aqui Nimrod de Rosario es perfectamente claro en cuanto que el espiritu hiperboreo en su
estado original, como Siddha, es completamente libre de crear su propio mundo, en toda la
variedad que se quiera. Lo cual indica, y atencion con este concepto, que no se condena «la

128



creacion o el mundo per se», sino que el problema en el presente mundo, y su Demiurgo
regente (enrigor de verdad no «creador», sino organizador de la materia), es que el Demiurgo
ha impulsado el desarrollo de su mundo utilizando Vril de otros espiritus Hiperbdreos.

Estricta y técnicamente hablando, esto ocurrié luego del acuerdo del Demiurgo con los
Siddhas traidores, ya que fueron estos y no el Demiurgo directamente, quienes encadenaron
a los espiritus hiperboreos.

Hasta la entrada de los Siddhas hiperboreos en este mundo, el Demiurgo era en este mundo
«el inico Dios», tal como refiere la Biblia judeocristiana.

Mas los Siddhas se acercaron a este mundo justamente debido a percibir que el Demiurgo,
ensayando distintos tipos de creacion y criaturas, se proponia eventualmente capturar
a otros espiritus hiperbdreos. Dado que esta cuestion concernia a los mismos Siddhas, se
acercaron entonces, entrando por la puerta de Venus.

Se dice que quiza venian de combatir en otros mundos. Lo cual sugiere, dada la esencia
Kshatriya guerrera de los hiperboreos, que situaciones analogas pudieron haberse dado en
distintos mundos, en relacion a otro u otros Demiurgos.

Draculay el secreto del vampiro
— Tercera parte —

Cuando se habla de vampirismo, existen diversas acepciones asociadas con distintos niveles
de significado, como ser a nivel popular el «vampiro energético», «el vampiro sexual», casos
documentados de aficion a la sangre, el vampiro desde la literatura (donde Dracula ocupa el
mayor sitial hoy dia), el vampiro en el cine, etc.

Aqui estamos procurando abordar este antiguo misterio desde lo iniciatico. Y el hecho es
que mas alla de lo que po-pularmente se tiene asumido del vampiro como un ser que drena
la vitalidad, o succiona sangre, el vampiro encarna una senda prohibida hacia los abismos
oscuros, en aras del poder, el conocimiento oculto, y esencialmente la inmor-talidad.

Desde ya que este antiguo misterio del vampirismo, que no es otro que el de la sangre, ha
plasmado algunos rastros iniciaticos en determinadas expresiones artisticas, como la
literatura y el cine.

Asi por ejemplo en la pelicula «Dracula Untold», apreciamos que Dracula intenta rescatar
a su amada de la muerte, en una escena donde ella cae precipitada desde lo alto de una
torre, descendiendo a velocidad vertiginosa tratando de asirla, aunque finalmente ella cae
moribunda. Y aqui tenemos figurado el descenso gnostico a profundidades abismales para
reencontrarse con Ella, la Dama del Origen.

Y en el proceso en que, en el mencionado film, Dracula todavia no se habia vuelto inmortal, es
recibiendo y bebiendo la sangre de ella, como accede a la inmortalidad.

En otra parte de «Dracula untold», cuando Dracula aiin no ha sido transmutado en vampiro,
el vampiro que lo tornara en tal le dice «Dracula hijo del diablo», a lo que Dracula responde
que su nombre significa «Hijo del dragon».

Pero en la parte final de la pelicula, cuando Dracula enfrenta al sultan turco Mehmet 11, ya
Dracula se reconoce y pro-clama a si mismo como «hijo del diablo».

Ciertamente que bajo términos etimoldgicos y de la tradicion, ambas acepciones son validas.

129



Pero lo que se trasunta aqui, es que, comenzando desde lo draconiano, es decir «la senda
ofidica», se ha tornado luego en un hijo de la muerte, «Hijo del Sefior Oscuro», lo que viene
a significar en términos hiperbdreos, y en el caso concreto de Vlad Dracula, un seguidor de
Lucifer!

De igual modo en la version «Dracula» de Francis Ford Coppola, cuando Dracula se presenta a
Minna en Londres, le dice «He cruzado océanos de tiempo para encontrarte», lo cual sugiere
asimismo aquel reencuentro del A-mort per-dido, donde es preciso atravesar el tiempo, ir
mas alla del mismo, para acceder a su reencuentro.

Casi inmediatamente luego de pronunciar estas palabras, los ojos de Dracula refulgen en
un rojo sangre. Y es que lo que ha atravesado océanos de tiempo, es la propia sangre, para
encontrar a Minna (Minne) en el Origen.

No es como pudiera parecer desde una primera interpretacion, un reencuentro en el «eterno
retorno», sino que el argumento va mas alla del tiempo, al propio Origen, en el reencuentro
de la pareja original.

Bajo esta misma vision gnostica, reviste igual significado la descripcion que Dracula brinda a
Minna de su patria de origen, siendo el mundo increado.

Cuando Minna le pregunta a Dracula acerca de su «princesa, élle responde que la ha perdido
por «traicion», lo que remite al argumento de la traicion primordial.

Si bien en esta version cinematografica parece habérsele dado a la trama un mayor realce
romantico, distinto al en-foque de la obra literaria de Bram Stoker, lo cierto es que, en
este caso concreto, el film, con esa «dosis de romanti-cismo», presenta importantes claves
iniciaticas del misterio de A-mort.

Cuando Dracula clama por Elizabetha perdida, surge un rio de sangre, que no es sino la
activacion de la Minne, reco-rriendo el rio de sangre en sentido inverso.

Posteriormente Dracula describe el rostro de su princesa perdida a Minna, como un rio,
y ademas torna las lagrimas de Minna en cristal, lo cual alude al misterio de la piedra (el
cristal) vinculado a la sangre.

Ademas, Elizabetha se ha suicidado lanzandose desde lo alto del castillo (misterio de la
piedra) a unrio, lo que tra-sunta la verdad gnostica del sacrificio de Ella que acude al rescate
de El, quien a su vez recorre el rio de la sangre en sentido inverso, a contracorriente, para
acudir a su reencuentro.

Puede incluso el director de cine (en esta u otras peliculas similares) no ser incluso consciente
de esta suerte de «ca-nalizacion» o captacion del argumento iniciatico. Pero evidentemente,
al entrar y sumergirse en la trama de Dracula, desde la sangre se captan algunos elementos
iniciaticos luciferinos, que bien complementan la obra literaria de Bram Stoker.

La simbologia alquimica es sugerida en la alternancia de los colores rojo y oscuro en distintas
secuencias, asi como la combinacion del blanco resaltante que presenta Dracula, su caparoja,
y el negro sombrio del castillo.

Mas por otra parte, la influencia sinarquica esta también presente, pretendiendo humanizar
a Dracula por momen-tos, como cuando el siente pena o remordimiento de «condenar por
toda la eternidad» a Minna, lo cual es un enfo-que desacertado y demirgico, que no se
corresponde con la realidad del vampiro.

Y es muy comun esta clase de escenas o tramas, donde bajo una perspectiva de confusion de
la sangre, se pretende en muchos films y novelas humanizar al vampiro, como si fuera una

130



clase de ser exotico, pero dentro del ambito hu-mano. Cuando en realidad es un ser que ha
trascendido la naturaleza humana, siendo de condicion suprahumana.

Se destaca asimismo la escena en que se presentan las tres «novias de Dracula» (como se
les conoce cominmente) a Jonathan Harker, intentando seducirlo y beber de su sangre (y
posteriormente quiza darle a beber de la propia sangre de ellas).

Cuando aparecen inicialmente, se aprecia que antes de presentarse en forma humana,
se deslizan bajo una cubierta donde yace Jonathan Harker, unas formas serpenteantes,
reconocibles como viboras!

Y, de hecho, una de ellas, situada frente a Jonathan Harker, resalta su imagen con el cabello
serpentino de Gorgona!

Es decir, una clara y directa alusion a la mujer serpiente, a punto de iniciar a Jonathan Harker
mediante su mordida iniciatica, de no ser por la repentina entrada e intervencion de Dracula,
que al momento tenia otros planes para su invitado.

Esta condicion de iniciadoras, les vale la apreciacion (aunque en un sentido esotérico muy
profundo, y no despecti-vamente como el que pretende adjudicarles Van Helsing) de «putas
del infierno».

También en este rol inicidtico, y partiendo desde una seduccion femenina oscura, tenemos
el referente mitico de la arafia. Encarnando gndsticamente a la arafia, la iniciadora, desde su
seduccion «Minneica», constela Viryas.

(No olvidemos el significado gnastico-esotérico del ocho, que se presenta tanto en los ocho
tentaculos del pulpo, como en las ocho patas de la araiia).

En otra parte de la mencionada pelicula, Van Helsing pretende hacer una «purificacion ritual»
quemando los sarcofa-gos de Draculay su tierra, vertiendo agua bendita, esparciendo hostias
consagradas, y formulas de exorcismo. En esta escena aparece momentaneamente una cruz,
junto a la que se desliza una serpiente. O sea, tenemos aqui el emblema del encadenamiento
espiritual (la cruz), y el emblema de la liberacion (la serpiente).

En otra escena Dracula visita a su aprendiz Renfield, presentandose bajo la apariencia de una
niebla verde, lo que remite al aspecto reptil.

Ocurre una escena similar cuando Dracula se desplaza hacia donde esta Minna también bajo
el aspecto de niebla verde.

El significado gndstico de esto, es justamente el encuentro con la Minne desde el aspecto
reptil.

Ademas sumamente impresionante y notorio resulta cuando Dracula enfrenta a quienes
se oponen a €l (Jonathan Harker, Morris, Seward, Holmwood, y Van Helsing), en un aspecto
claramente reconocible como reptiloide, y ojos rojos.

Ademas del aspecto de tipo reptil, la manifestacion asumiendo forma de lobo es un claro
referente hiperbdreo.

No deja de ser una sugerencia claramente reptiliana la escena en que luego de conversar con
Jonathan Harker, Dracu-la sale muy velozmente de la habitacion de su invitado, apreciandose
como su capa roja parece deslizarse como una serpiente.

Y todavia mas explicito cuando Harker observa asombrado a través de una ventana, como el
conde se desliza verti-calmente a través del muro exterior, como si estuviera reptando!

En la pelicula «El tltimo viaje del Demeter», estrenada en 2023, Dracula ha sido retratado

131



claramente con aspecto reptiloide, ya fuera completamente de la apariencia humana.

El caso de Renfield resulta también emblematico, ya que es un aprendiz de Dracula, de
algin modo iniciado en el misterio de la sangre, pero desviado y desorientado, lo que se
pone de manifiesto en que no ha aprehendido gndsti-camente la esencia de la sangre, y en
vez de procurarla, se entretiene con arafias e insectos. Asimismo, la abrumado-ra influencia
del vampiro, sin llegar Renfield a transmutarse, lo enloquece, quedando internado en un
psiquiatrico.

A diferencia del comportamiento por ejemplo de las mujeres que acompaiian a Dracula en
su castillo, o posterior-mente enfrentando a Van Helsing, exhibiendo una actitud graciosa
luciférica, el caso de Renfield expresa una actitud sacralizante, casi de culto, hacia Dracula.

Resulta completamente desaconsejable la pelicula «Renfield» también estrenada en
2023, donde Dracula es prota-gonizado por Nicolas Cage, ya que carece completamente
de argumento iniciatico, e incluso diriamos resulta su tra-ma contrainiciatica, exaltando
el personaje de Renfield (quien justamente en la obra «Dracula» fracasa en la muta-cion
alquimica y enloquece), representandose ademas fuera del contexto vampirico que uno
pudiera esperar, cua-drando mas bien para la actuacion de un «James Bond».

En un contexto distinto, también el Dr. Seward (discipulo de Van Helsing), como psiquiatra
mantiene una aproxima-cion completamente externa y superficial al misterio de la sangre,
desde el concepto/tajada que se maneja en la cien-cia oficial, siendo un Virya perdido, y
habiendo sucumbido bajo la actitud sacralizante frente al «<simbolo sagrado» de la ciencia.

En el caso de Arthur Holmwood y Quincey Morris, entran no en la categoria sacralizante sino
ludica de la «ética psico-logican.

Como sea, mas alla del grado de confusidn sanguinea que mantuvieran, todos fueron
completamente desorientados bajo la influencia de Van Helsing.

De igual modo, existe una aproximacion esotérica al misterio de la sangre, sustentada
por ocultistas sinarquicos, que, aunque buscan y obtienen beneficios de vitalidad,
rejuvenecimiento e incluso siddhis, bebiendo sangre y aprove-chando las propiedades del
adrenocromo, no llegan a la esencia ultima del misterio de la sangre, y por lo tanto nunca
logran la transmutacion.

Es asi que el vampirismo puede ser abordado desde el satanismo, mas es distinto del
vampirismo iniciatico luciferino, aunque externamente alguien no iniciado en estos oscuros
temas pueda no advertir las diferencias, que las hay, y muy substanciales en cuanto al
resultado que se opera en el iniciado.

En el final de esta pelicula, cuando Dracula es decapitado por Minna, previamente le ha sido
clavada una espada en el corazon. Y aqui esta esbozado el proceso iniciatico, referente a que
es preciso morir a lo animico (la espada en el co-razon), para luego mediante la decapitacion
liberar el poder reptil que se halla en el paleoencéfalo.

Es bajo esta perspectiva luciferina como debe interpretarse gndsticamente la escena final en
que Dracula le dice a Minna «dame paz», animandola a lo que debe hacer.

Ya que la «paz» del guerrero luciferino, descansa inicamente en la Dama del Origen, la «paz
de Venus, fuera de la cual todo es batalla.

Esa es la vision gnéstica luciferina, desde la sangre, respecto a la «paz», en contraposicion a
la vision cristiana de la paz como «salvacion del alma.

También en esta escena agonizante, Dracula expresa con su mano el bala mudra.

132



Como corolario, se muestra en un techo abovedado una pintura de Dracula y Minna. A
diferencia de la pintura de Miguel Angel en la capilla sixtina, donde se representa la union de
Dios y Adan, con las manos extendidas casi tocandose el dedo, aqui el reencuentro no es con
aquel Dios sino con la Dama del Origen.

Dada la conducta externa de Minna Murray, expresando virtuosidad y pureza, y que
protagoniza la culminacidn del proceso iniciatico de Dracula (al menos en el film de Coppola,
no asi en la novela de Bram Stoker), no puede menos que considerarsele una Dama Kalibur.

Mas, otra dama digna de mencion en toda esta trama, es Lucy Westenra, con una conducta
que externamente desde la mentalidad puritana seria criticada como indecente e impidica.
Y es que Lucy, encarna aqui a Lilith, o la mujer Kali.

Ademas de su conducta, los signos del cabello y vestido rojos estan alli sefialandonos el
vinculo con Lilith.

Al igual que en el caso de Minna, la propia etimologia de Lucy sefala el nexo luciferino,
derivando su nombre del latin Lux, raiz de Lucifer.

Podemos también destacar que cuando Minna se encuentra con Dracula en Londres
(continuando con la menciona-da version de Coppola), se advierte lleva un vestido de
tonalidad verdosa. Es decir, el contacto de Minna (Minne) con Dracula, su proximidad o
vinculacion carismatica, se da en la sangre desde lo reptilico, representado aqui por ese
coloramiento verdoso.

En este encuentro con Minna, Dracula aparece rejuvenecido y revitalizado (regeneracion
mediante el misterio de la sangre), lo que analogo , y mas considerando su condicidn reptilica,
ala muda de piel de la serpiente.

Por supuesto, el encuentro intimo con la Minne es en la sangre, y asi en otra escena, Minna se
halla en proximidad de Dracula vestida de rojo.

También se destaca una escena donde Minna luce en su vestido verde, en tanto Lucy de rojo.

Tal vez, atento a la naturaleza dual que caracteriza a todo Virya, pudiera ser que Lucy
fuese el aspecto oscuro de Minna. Una licencia literaria (y llevada al cine) que expresa un
desdoblamiento en dos personajes, teniendo como substrato a una misma persona.

En distintas versiones cinematograficas se han dado diversas razones y argumentos de como
Drécula se vuelve un vampiro.

En la version de Coppola, es renunciando al Dios judeocristiano, y bebiendo la sangre, como
accede a esta mutacion.

Mas, en «Dracula Untold», recibe este legado de otro vampiro, en una gruta que se halla en
la llamada «montaia del colmillo roto». Alli transita un proceso de muerte y renacimiento,
asumiendo esta nueva calidad de vida como vam-piro.

En «Dracula 2000», se ha querido asociar a Dracula con el estigmatizado Judas biblico, y
asoma aqui un atisbo gnos-tico, ya que antiguos personajes denigrados y estigmatizados
biblicamente, como Cain y Lilith, también han sido vinculados al vampirismo.

En «Dracula blade», el origen se remonta a Sumeria, lo que nos da una idea de su antigiiedad
y permanencia milena-ria en este mundo, sin ser afectado por la muerte como los humanos.

Interesantemente encontramos también rastros del vampirismo en la antigua Sumeria,
donde aparece el siicubo vampirico Alugah.

En el anime «Castlevania», Dracula ha obtenido su condicion como alquimista, mediante

133



la piedra carmesi, quedan-do asi sugerido el poder oculto de las piedras y su capacidad de
transmutacion.

Ademas, en este anime el castillo de Dracula presenta explicitamente las caracteristicas
de una arquémona, inexpug-nable y sin limitaciones espaciales, pudiendo desplazarse
dimensionalmente a través del espacio.

Podemos apreciar de este modo distintos personajes estigmatizados, siendo todos
argumentos iniciaticos que cua-dran a como puede surgir un vampiro.

Mas remitamonos a lo que el propio Bram Stoker nos dice en su obra Dracula:

«Los Dracula, nos dice Arminius, eran una raza grande y noble, aunque algunos de sus
descendientes (segun los con-temporaneos) tuvieran un pacto con el diablo. Aprendieron
el secreto de Satan en la Scholomance, entre montafias, en el lago Hermanstadt, donde el
demonio reclama para si, por derecho, al décimo erudito.

“El manuscrito contiene palabras como estrgoica (hechicera), Ordog (Satan), polok (infierno)
e incluso dice que Dracula era un wampir”,

Se aprecia asi como Dracula era un seguidor de Lucifer (mas alla de la confusion aqui entre
Satan y Lucifer. Mas ten-gamos en cuenta que el citado comentario lo refiere Van Helsing,
quien representa al sacerdote Golen, y por lo tanto exponente de tal confusion intencionada
de conceptos), el «Sefior oscuro», quien le confiere tal condicion, adoptan-dolo como aprendiz,
siendo el «décimo pupilo» en la Escolomancia (muy similar a la Salamanca), escuela antigua
de artes ocultas y oscuras.

Segiin Dacre Stoker, sobrino nieto de Bram Stoker, existen ciertas notas o manuscritos, donde
Bram Stoker ubicé geograficamente en Transilvania unas coordenadas muy precisas, en
cuanto al sitio donde existia una montaiia en que podia acudirse para el aprendizaje oculto y
tratos con el Sefior oscuro.

De ser simplemente una ficcion, ;por qué tomarse la molestia de sefialar en unos apuntes el
sitio exacto de tal mon-tafia, cuando en una ficcion no haria falta tanta exactitud geografica?

También es notorio que se mencione «los Draculas», y que en la familia de Dracula hubo
otros personajes, de quie-nes se decia tenian trato con el diablo, y fama de brujos.

En el caso de Erzebeth Bathory, iniciada en el ocultismo, se dice que se habia «casado con
el Sefior oscuro», lo cual alude a cierta iniciacion oscura mediante la que tenia un intimo
contacto con el reino luciferino.

Y aqui el punto a destacar, es que Erzebeth Bathory pertenecia a la «Orden del pajaro negro»,
orden que mantenia vinculos cercanos con la Orden del Dragon, a la que en otro tiempo
perteneciera Vladislav Draculea.

Su antepasado, Esteban Bathory combatio junto a Vlad Draculea!

Algunas personas hoy dia intentan desligar a Vlad Tepes de toda traza de vampirismo, y el
vinculo con el personaje Dracula de Bram Stoker, exceptuando claro, el mismo nombre «Vlad
Draculea» (Dracula) significando Vlad hijo del Dragdon, que remite directamente a Vlad Tepes.

Mas, el propio Bram Stoker sefialo en su obra, que Dracula habia sido efectivamente Vlad el
empalador, como pode-mos apreciar en los siguientes dos extractos:

“Le pedi a mi amigo que pusiera en orden el dosier. Todas las fuentes de informacion sugieren
que Dracula era un Vaivoda que se gand su apodo luchando contra los turcos en el gran rio, en
la frontera de la tierra turca. De esta for-ma, no se trataba de un hombre ordinario, porque en

134



su época y en los siglos posteriores, fue considerado el mas inteligente, el mas astuto y el mas
valiente de todos los que existian mas alla de los bosques (Transilvania). Se llevo a la tumba
este poderoso cerebro y un caracter de hierro que “ahora utiliza contra nosotros”.

«;Quién fue sino uno de mi propia raza que bajo el nombre de Vaivoda cruzé el Danubio y
bati6 a los turcos en su propia tierra? jEste era indudablemente un Dracula!»

Sabemos que el Dracula historico que combatid a los turcos, y ademas era principe (Vaivoda),
se refiere indudable-mente a Vlad el empalador!

Y asi ha sido retratado también en numerosos films. La tentativa de separar o desvincular a
Vlad Tepes de toda traza de vampirismo, obedece a una estrategia sinarquica para ocultar o
relegar al campo de la «fantasia literaria» todo el simbolismo luciferino presente en Dracula.

No puede dejar de mencionarse al respecto las investigaciones de Harry Ludlam, quien tuvo
acceso a cartas, notas y material de la familia Stoker, y asegurd en un libro de 1962, que Bram
Stoker habia consultado un antiguo manuscrito del siglo XV, donde se referia que Vlad Tepes
era un vampiro.

Este manuscrito parece haberse perdido, e incluso se lo desconoce, como si nunca hubiera
existido.

A pesar de esto, encontramos historicamente claros rastros en la vida de Vlad Tepes, como
que «untaba su pan en la sangre de los empalados», y bebia su sangre.

También se cuenta que, experimentando con murciélagos muertos, descubrio que,
agregandoles sangre de sus pri-sioneros empalados, a los pocos dias ciertas células parecian
regenerarse, y mantener cierto movimiento.

Posteriormente, en un sotano de su castillo, se dice que estudid el vuelo de los murciélagos
intentando imitarlos.

Y, aunque no se menciona explicitamente que fuera Dracula, la leyenda continiia refiriendo
que un murciélago de grandes alas se lanzaba en vuelo desde la entrada del castillo...

Curiosamente, en ese lapso, Dracula no se encontraba presente en el castillo, que parecia tan
silencioso como una tumba, y si algun inoportuno se adentraba en esos sitios, no se le volvia
aver!

No es de extrafiar esto, considerando su dominio de las formas y los gravis, manteniendo
poder por sobre el tiempo y espacio.

Eracomun que luego de estos incidentes, al dia siguiente en lugares cercanos fuese encontrado
alguien muerto y desangrado, con la marca de dos puntos en el cuello...

También, la supuesta tumba de Vlad Tepes, en el monasterio del lago Snagov, proximo a
Bucarest, suma misterio a toda esta cuestion, ya que cuando se pretendieron inhumar los
restos mortuorios en 1931, se encontraron un es-queleto, y un craneo, pertenecientes a dos
personas distintas, y diferentes de Vlad Tepes.

Por si esto fuera poco, en época mas reciente, se llevd a cabo un estudio quimico de tres cartas
de Vlad Tepes que contenian restos de sangre, aplicando la técnica de espectrometria de
masas. Se determino que la sangre procedia de los ojos, por lo que se conjetura si Vlad Tepes
vertia lagrimas de sangre.

Desde ya, partiendo del analisis racionalista, se han dado varias explicaciones, como que el
Vaivoda de Valaquia podia quiza tener alguin problema ocular, conjuntivitis, etc. 0 que quiza
las cartas pudieron estar en manos de otras perso-nas, a quienes podria deberse la sangre,

135



etc. Explicaciones que, aunque objetivamente no pueden rechazarse de plano, considerando
que este fendmeno atafie nada menos que a Vladislav Tepes Draculea, seria como minimo
mu-cha casualidad...

Por otro lado, la adherencia de Dracula ala orden del Dragon es de por si mas que significativa.
Ya que, mas alla de su propaosito exotérico de proteger Valaquia de los ataques provenientes
de los turcos, la orden mantenia una estructu-ra esotérica oculta de lo mas sombria.

Y es que, Segismundo de Luxemburgo, su fundador, habia obtenido su conocimiento de la
magia oscura y los miste-rios de la muerte (ancestrales secretos del vampirismo), de Egipto,
tradicion oculta enraizada en los antiguos miste-rios de Osiris (Dios que en la cosmogonia
egipcia es desmembrado, y desciende al inframundo, para luego por la ma-gia de su consorte
Isis retornar a la vida).

Es asi como luego de acceder a este conocimiento oculto, Segismundo crea la orden del
Dragon, donde nobles de diversas familias también fueron iniciados en estos misterios.

El origen egipcio de la mencionada tradicion vampirica resulta de lo mas interesante, y
evidentemente la escritora Anne Rice debio captar desde la sangre esta cuestion, para situar
en sus novelas el origen del linaje vampirico en Egip-to.

De igual modo un guifio a esta cuestion se da en la pelicula de culto de 1983, «El ansia»,
protagonizada por David Bowie, donde una vampira utiliza una daga oculta en una cruz Ankh
egipcia.

Un caso notorio en la Orden del Dragon, es el de Hermann de Cille y su hermana Barbara
Cille, quienes mantenian practicas extrafias y oscuras en una sexualidad incestuosa. Luego de
morir envenenada, Barbara Cille es devuelta a la vida por el emperador Segismundo, acorde
su conocimiento oculto iniciatico.

Durante varios siglos, y hasta época contemporanea tanto como 1936, hubo testigos que
dicen haber presenciado su aparicion en la zona de castillo de Varazdin (actual Yugoslavia),
donde se hallaba su tumba.

Tan profunda marca dejo esta dama (conocida también como la Messalina alemana), que el
escritor Sheridan Le Fanu, se baso precisamente en ella para su célebre personaje vampirico
Carmilla, publicado en 1872, anterior a la publicacion de Dracula por Bram Stoker en 1897.

Acotemos también que el personaje de Carmilla fue basado en parte asimismo en la condesa
Erzebeth Bathory.

Considerando lo mas visible o apreciable de la orden del Dragon, es decir su mismo emblema,
observamos que la fachada de la cruz cristiana se halla resignada por el luciferino fuego de
ocho llamas en cada punta, y el mismo Dragdn (ancestral enemigo del cristianismo), casi en
forma de Uroboros.

Incluso recordemos que en un segundo grado de la orden su emblema era tnicamente el
Dragon, sin la cruz.

El propio territorio de Transilvania (hallandose hoy dia en el centro de Rumania) es de por si
misterioso, albergando ancestrales y oscuros secretos. Justamente, antes de su romanizacion
y ser denominada «Rumania», esta area terri-torial era conocida como Dacia.

Mas lo novedoso aqui, es que historiadores clasicos como Homero, hablaban de la «Dacia
Hiperborean.

Homero ubicaba Boreas en Tracia, siendo asi Hiper-borea la antigua Dacia. Otros escritores
clasicos como Sofocles, Esquilo y Calimaco también mantenian la misma opinion.

136



Mas alla de la «ubicacion geografica» de Hiperborea (que a fin de cuentas, mas alla de su
manifestacion en este mundo remite a la Hiperbdrea del mundo increado), lo cierto es que
si los antiguos griegos le daban a Dacia tal de-nominacion, se debid a que evidentemente alli
hubo presencia de Hiperbdreos.

Y el Dragon ya aparece aqui, mucho tiempo antes de Dracula, ya que historiadores griegos
dan cuenta de guerreros Dacios, con sus espadas y armas con el estandarte del Dragon!

Dacia era también mencionada como «el valle de los inmortales» (sitio al que se dirigieron
los Argonautas), y tene-mos extraias historias acerca de este sitio, contadas por el ocultista
y fildsofo Giacomo Casanova del siglo XVIIL

En su L' lcosameron Casanova cuenta acerca de unos seres llamados «Megamicres», quienes
tenian su morada sub-terranea en Transilvania, siendo inmortales que bebian sangre, y aqui
también lo mas interesante, con aspecto rep-tiloide! Se distinguen en la descripcion dada,
dos categorias, una la de los Megamicres que se hallaban en un proceso de transmutacion, y
los Dioses de los Megamicres (Siddhas), estableciéndose asi un secreto nexo oculto entre el
mis-terio de la sangre, lo vampirico, y lo reptiloide.

Leamos textualmente como son descritos por Casanova:

“iQué noble alimento era la leche de los mégramicres! Pensdbamos que la mitologia no nos
habia ensefiado nada extraordinario, que estabamos en el verdadero hogar de los inmortales y
que la leche que estabamos succionando representaba el néctar, la ambrosia, que sin duda nos
daria la inmortalidad de la que todos deberian disfrutar... Esta comida durd una hora y creo
que habriamos continuado de no ser por unas gotas que cayeron de sus pezones sobre nuestros
pechos. Por el color notamos que era sangre.”

“(...) Los dioses de los mégramicres son reptiles. Tienen la cabeza muy parecida a la nuestra,
pero sin pelo. Nada resulta tan dulce y seductor como su mirada fija. Sus dientes son blancos y
puntiagudos, pero nunca se ven porque siempre tienen los labios cerrados. Su voz es un silbido
horrible que hace rechinar los dientes y hiela el corazon.”

Destaquese esta tiltima mencion que su voz producia el efecto de «helar el corazon», desde su
condicion reptiloide de sangre fria.

Aun mas, Casanova refiere que habia corredores subterraneos que comunicaban el mundo
intraterreno de los Me-gamicres con el lago Zirchnitz, siendo textualmente descrito como un
«reino de cuevas y tinieblas».

Esto reviste importantes connotaciones, considerando el mundo oculto subterraneo
conectado por tuneles y caver-nas, morada de seres de aspecto reptiloide, en la Transilvania
Draculeana.

Ylo mas interesante a destacar aqui, es el nexo que ya se habra observado, entre «hiperbdreos
y seres reptiloides»!

Sin detenernos aqui en la interesante vida oculta de Casanova, y su persecucion por la
Inquisicidn, debe no obstante mencionarse, que al igual que en el caso de Vlad Tepes, la
tumba de Casanova fue encontrada vacia...

Interesantemente los Dacios tenian un Dios, con el que mantenian contacto en altisimas
alturas de los Carpatos, lla-mado Zalmonix (o Zalmoxis), que se consideraba como un Dios
regente de la «<no muerte», 0, en otras palabras, de aquellos que habian trascendido la muerte.
Es decir, un Siddha luciferino, cuando no una manifestacion del mismo Lucifer.

Y el caso es que lo que llevo a la fama a Vlad III fueron los empalamientos con que castigaba a

137



sus enemigos, tema que mantiene una relacion oculta con Zalmonix.

Lo que tenemosaqui,enbuenaparte delos empalados, es unamutacion colectiva de guerreros,
alos que Vlad Draculea hacia mirar iniciaticamente de cara a la muerte, empalandolos, para
luego hacerlos retornar de la muerte ya transmutados, o con la condicion de «no muerto»,
(como se denomina a los vampiros), generando y expandiendo asi en su estrategia un
auténtico ejército luciferino.

Se trataba tanto de guerreros iniciados, elegidos a tal fin, como en otros casos de guerreros
que inicialmente eran enemigos, mas luego fueron incorporados a la estrategia de Dracula.

A fin de cuentas, eran bravos guerreros que morian desde lo fisico y animico a la ilusion del
mundo, para renacer como seguidores inmortales de Dracula.

Los antiguos Dacios mantenian esta clase de practicas, siendo muchos de ellos misticos de
gran poder, con la capaci-dad del cambio de forma (bajo la apariencia por ejemplo de los
temidos lobos y murciélagos, tan conocidos en esas regiones), y de mantener comunicacion
directa con los Dioses (Siddhas) a miles de metros de altura en los Carpatos.

Mas para adquirir tal condicion, habiendo sido previamente seres mortales, habian pasado
por una terrible iniciacion oscura, en la que de hecho morian, regresando a este mundo
completamente transmutados, pudiendo desde en-tonces ser mediadores luciferinos entre
Zalmonix y los Dacios.

Por supuesto, no eran elegidos al azar, sino quienes hubieran adquirido cierto grado iniciatico
y maestria en la alta magia oscura.

Y la forma como estos iniciados eran entregados a la muerte, era siendo atravesados por
lanzas, o eventualmente por estacas ancladas a la tierra, teniendo asi un significado esotérico
mucho mas profundo aquel titulo u apodo que recibiera Dracula como «Vlad Tepes» o «Vlad
el empalador».

Debe mencionarse también el caso de un hijo de Dracula, Minhea, quien era temido al igual
que su padre por los ex-tremos de tormentos en que incurria con sus enemigos, y también
iniciado en los ocultos misterios de la muerte.

Draculay el secreto del vampiro
— Cuarta parte —
Debemos distinguir entre «entidades vampiricas», catalogadas bajo muy variadas clases, de
vampiros transmutados luciféricamente como tal.
Dado que es un tema que se presta a confusion, se hacen necesarias algunas clarificaciones.

Respecto a entidades vampiricas que drenan la vitalidad, puede tratarse en algunos casos de
espectros fantasmales con cierto poder, de «<sombras», tratandose de residuos energéticos
de entidades espectrales, de parasitos energéticos creados a veces intencionadamente a
modo de «egregor» como campo de fuerza, u en otros casos producidos por una plasmacion
energética de personas obsesas, con mas o menos fuerza dependiendo el caso.

También se hallan las entidades llamadas «larvas», (denominadas «larvae» por los romanos),
espectros de gran poder, similar a los brahma-rakshasas del hinduismo.

Los mencionados casos son equiparables también en el ambito humano a personas que por
su baja condicion energética (en ocasiones alcohdlicos y drogadictos) absorben la energia de

138



otras personas, para asi sustentar su vitalidad.

Todos estos casos, que bajo cierto concepto son notados bajo una concepcion vampirica, se
hallan fuera del vampirismo luciferino, y responden al designio hambre.

Después tenemos otra categoria, la del «vampiro nacido», de personas que nacen ya con
cierta propension a beber sangre (o despiertan esta tendencia eventualmente), sea de una
aficion tipo fetish, o hallando aqui también muchos ocultistas que buscan a través de la
sangre aprovechar sus propiedades ocultas, siddhis misticos, conexion a través de la sangre
con entidades de otros planos, establecer un vinculo psiquico a la distancia con determinada
persona de la que se bebe su sangre, recuerdo a través de la sangre de vidas pasadas, la
ingesta magico-esotérica del kalas menstrual, etc.

En ocasiones, estas personas con propensiones vampiricas pueden incluso presentar en su
propia fisiologia rasgos vampiricos, o en su conducta, como evitar la luz solar y tener mayor
rendimiento durante la noche, rasgos de piel y mirada vampirica, dientes tipo colmillos
acentuados, apreciandose asi en cierto nivel una hibridacidn entre lo humano y vampiro.

Algunas de estas personas pueden en determinados casos (en otros no) orientarse a
veces hacia cierto grado de gnosticismo y luciferismo, lo que podria encauzarlos hacia la
transmutacion.

La interpretacion moderna cientifico-racionalista, que pretende adjudicar los casos de
vampirismo a la enfermedad llamada porfiria eritoproyética, no es sino una aproximacion
muy externa o superficial, que ni siquiera se asoma alos significados oblicuos del vampirismo.

Mas alla del caso tan conocido de vampirismo energético, y el de aquellos con una propension
innata, o a veces luego desarrollada, hacia la sangre (y manifestando en ocasiones
caracteristicas psico-bioldgicas de vampiro), tenemos luego una tercer categoria, que es la
de los vampiros transmutados.

De modo que mas alla incluso de las claves simbdlicas e iniciaticas que uno pueda asimilar
del mito del vampiro, y de Dracula, existe la condicion de Siddha como vampiro. Y nunca es
suficiente repetirlo, se trata aqui de un vampirismo luciferino. El mismo de Lilith y Cain.

El vampiro transmutado puede mantener su condicion sea en un cuerpo fisico incorruptible,
transmutado, o incluso en otros casos, luego de la muerte (mas alla que el cuerpo fisico pueda
extraflamente a veces permanecer en la tumba sin descomponerse), en un doble astral ya
transmutado.

En este ultimo caso, se precisa no obstante un vinculo o enlace fisico que pueda facilitar la
manifestacion desde el lado astral, para «materializarse» en el plano fisico. Y este enlace es la
sangre. Esa es una de las razones de porqué un Siddha que mantenga la condicion de vampiro
procura sangre, ya que desde el plano sutil o astral, es a través del vehiculo de la sangre como
puede densificar su forma, de modo que sea perceptible para otros en este plano, de igual
modo que si estuvieran viendo a una persona en este mundo.

Desde ese estado, en que incluso densificandose la forma el vampiro mantiene su condicion
espectral, se da el fenomeno en que no es reflejado en un espejo.

No ocurre asi desde luego, independientemente de la clase de vampiro, en aquellos que
poseen una forma fisica.

A diferencia de algunos casos de vampirismo energético ya mencionados, las categorias del
vampiro nacido, en ocasiones, y el vampiro transmutado, no sélo no carecen de energia o
vitalidad que deban compensar, sino que por el contrario evidencian un alto flujo energético.

139



Otro de los motivos de cuando un Siddha vampiro succiona sangre, es que le permite
«medir» la pureza o impureza de sangre de una persona, y determinar su posibilidad de
transmutacion, en cuyo caso le dara ademas a beber de su propia sangre, la «esencia del
vampiro», que comprendamoslo, es una sintesis de combinacion alquimica de sangre y
veneno de serpiente. Por supuesto, de una matriz del designio serpiente extremadamente
oblicua, donde ya se refleja la esencia luciferina de la Serpiente. Esencia que es asimilada por
el gnostico luciferino para posibilitar la transmutacion.

Una tercer variante de cuando un Siddha vampiro drena la sangre de otra persona, es para
desestabilizar energéticamente la superestructura, debilitando asi la obra del Demiurgo, y
en oposicion a la creacion demitrgica, a la «vida calida y creada».

Aunque puedan connotar culturalmente un concepto comun, cual es el del «<muerto-viviente»,
debe tajantemente diferenciarse entre el vampiro y el zombi, creacion artificial mediante
drogas (tema del que Wave Davis en su libro «La serpiente y el arcoiris» ha presentado una
excelente investigacion), siendo el zombi un esclavo infrahumano. En tanto que el vampiro
transmutado es un ser completamente liberado del condicionamiento material, y por lo
tanto, suprahumano.

Ahora bien, sin entrar en detalles del complejo proceso alquimico de cdmo surge por
transmutacion un vampiro, se puede acotar que dadas las correspondencias alquimicas de
los metales con los astros, y tomando en cuenta que el vampiro (asi como el hombre lobo) es
un ser de la noche, el iniciado logra la fijacion de la plata viva, elemento asociado a la luna,
cuya luz se halla fuera del entramado solar de la kalachakra entre la Tierra y el sol. (Si bien
la luna refleja la luz solar, no se halla en el radio donde ésta luz y logos designador resulta
interceptado y alterado por el sistema kalachakra).

Resulta asi que la fijacion de la plata viva (mercurio completamente coagulado) mediante el
procesamiento alquimico, y por otro lado la radiacion luciferina del sol negro en el propio
adepto, logran cristalizar esta forma transmutada de vampiro.

Todo este proceso alquimico oculto de transmutacion, concierne a la gnosis cainita, la gnosis
de la Serpiente.

Encontramos vestigios cainitas en Rumania (que comprende Transilvania, region en la
antigiiedad conocida como la Dacia hiperborea, a donde se dirigieron los argonautas en
busca del «vellocino de oro», o la inmortalidad), en el antiguo culto de Salmoxis.

Este Dios, Salmoxis (0 Salmonix), es uno de los mayores misterios o enigmas para los
historiadores de antiguas religiones, habiendo algunas referencias histdricas perdidas aqui
y alla, sobre las que se han elaborado distintas teorias.

Fue Mircea Eliade quién sistematizd una teoria mas o menos consistente respecto a Salmoxis,
adjudicandole un rol iniciatico, vinculado a lo que técnicamente se denomina «ritual de
paso».

Y considerando que atafie a un «Dios de los muertos», se trata de los secretos iniciaticos de
la inmortalidad.

Partiendo desde su significado etimoldgico, segiin Porfirio la palabra dacia «Zalmos»
significa piel, por lo que, segun otros como Diogenes de Laercio, Zalmoxis significa «piel de
0s0», atento a la version que habria sido cubierto con una piel de oso al nacer.

Asi se han dado significados como «Dios oso» o «Dios de la piel de oso».

El oso, al igual que el lobo, es un referente mitico hiperboreo (el «ursus terrificus»), lo cual ya
nos da un primer indicio desde el mismo nombre.

140



Su morada en los Carpatos, vinculado a los misterios inicidticos de la inmortalidad, asi
como su propia muerte y retorno a la vida, brindan el marco en que se desarrolld en esa
psicorregion un culto iniciatico vampirico, al que se adhirieron miembros de la aristocracia
de sangre pura, como Segismundo de Luxemburgo, los Dracula, los Bathory, los Garai y los
Cille.

Aunque se ha vertido informacion muy variada y hasta contra-iniciatica en relacion a
Zalmoxis, en un intento claro de confundir y desinformar, debemos atender a los elementos
claramente hiperboreos, para comprender su rol significativo en todo el contexto.

Lo que si queda claro, a partir de numerosas referencias de distintos autores, es que
Zalmoxis tuvo alguna vez su protagonismo en el mundo humano (real o simuladamente),
estableciéndose luego en una condicion iniciatica trascendente, fuera del ambito mortal.

Aligual que en el film «Conan el barbaro» de 1984, protagonizado por Arnold Schwarzenegger,
ybasado en la obra literaria de Robert Howard, en que Conan (personaje que encarna algunos
aspectos de Wotan) pasa por un periodo de esclavitud y sometimiento para luego liberarse y
acceder a los secretos de la inmortalidad y la liberacion, similarmente ocurre en la historia
de Zalmoxis.

Acorde a referencias brindadas por el historiador Herddoto, Zalmoxis fue iniciado en los
misterios de Eleusis, que sabemos eran hiperboreos.

Tenia su morada en el ambito subterraneo. Segiin una version, en una cimara subterranea
creada adrede. Acorde a una segunda version, esta morada secreta se hallaba en una gruta
de la montaia tracia Kogainon.

Recordemos al respecto las referencias dadas por Casanova en su Isocameron, de tuneles que
conectaban con grutas subterraneas en aquellas regiones.

Segiin una tercera version, su morada subterranea era el mismo Hades, que sabemos es una
denominacion mitica del mundo intraterreno de Agartha.

Recapitulando, tenemos un Dios en la antigua Dacia hiperbdrea, que escenifico en este mundo
la muerte y renacimiento, vinculado a los misterios de la inmortalidad.

Mantenia una morada oculta subterranea, que tiene connotaciones con el mundo de Agartha.

Fue iniciado ademas en los misterios hiperboreos de Eleusis. Y sin olvidar la prueba iniciatica
de los antiguos Dacios, vinculada a Salmoxis, que consistia en una muerte y renacimiento
iniciatico, siendo atravesado por una estaca, 0 empalado por lanza, lo cual nuevamente indica
una prueba apta para guerreros sabios.

Al igual que la prueba iniciatica de Pyrena, la Diosa del fuego frio, en que el iniciado
ciertamente moria, renaciendo luego como hombre de piedra, transmutado.

Indicios todos estos, que mas alla de la informacion confusa, aluden al caracter hiperboreo
de Salmoxis.

La orden del Dragon (ala que pertenecia Vlad 11, Dracul, y su hijo Vlad 1l Dracula) conferia la
iniciacion en los oscuros misterios de Zalmoxis.

Estos antiguos misterios han sido acercados veladamente en forma literaria, cuando Bram
Stoker escribid Dracula.

Bram Stoker ha presentado en Dracula, bajo una aproximacion iniciatica, el misterio de la
sangre, y el misterio de la guerra. Al navegar a contracorriente en el «rio de sangre» arribamos
al misterio de A-mort, del cual en la version cinematografica «Dracula» de Coppola, se
presentan mas explicitamente algunas claves iniciaticas.

141



Y en cuanto al misterio de la guerra, se aprecia la oposicion en combate por parte de Vlad
Draculea, tanto a musulmanes como cristianos, en distintas circunstancias, siendo ambas
religiones demiurgicas.

Este conocimiento iniciatico referido a Dracula, Bram Stoker lo obtuvo dada su condicion de
ocultista e iniciado de la Golden Dawn, tras canalizar ademas al Siddha Dracula, presentando
asi bajo un formato literario, y con algunas cuestiones codificadas, a un Siddha inmortal.

Aunque pudiera presentarse la duda de porqué razén Bram Stoker presenta a un Siddha con
un «primado negativo», o en el rol de lo que culturalmente se asume como un villano , deben
considerarse al respecto varios puntos.

En primer lugar, la obra literaria «Dracula», fue concebida para transmitir un mensaje que
debia traspasar la mentalidad puritana de entonces, muy acentuada, por lo que esta obra y
su escenificacion teatral (tiempo antes de ser llevada al cine), mantenia un filtro para evitar
la censura, a la vez que tras ese velo cultural adrede «del bien contra el mal», se presentaban
elementos del vampirismo luciferino, que iniciados de la Golden Dawn, y de la orden Thule,
pudieron comprender perfectamente.

En segundo lugar, desde lo demitrgico los valores de «bien y mal» se hallan invertidos,
falsificando la historia, y exponiendo como «mal» todo aquello que se halle fuera de las
religiones del sendero de mano derecha.

En tercer lugar, quien ha comido del «fruto prohibido», el fruto ofrecido por la Serpiente,
se halla mas alla del bien y el mal de este mundo, conociendo ambos y pudiendo adoptar el
llamado bien o mal , segiin su estrategia lo requiera.

Y desde ya que, si por «mal» entendemos aquello opuesto a lo demiurgico, entonces
ciertamente que bajo tal concepto nos declaramos adherentes del mal. Pero se trata de un
mal de una dimension metafisica tan profunda, que no puede compararse al limitado y
mezquino mal humano.

Similarmente, pudiera surgir en algunos la pregunta de por qué siendo Dracula un Siddha,
la obra de Stoker finaliza con su muerte. Y la respuesta, desde la comprension gnostica en la
sangre, es que Dracula ciertamente no ha muerto.

Quien sepa leer entre lineas, comprendera el significado gndstico esotérico de ese episodio
literario, en cuanto al pufial en el corazdn, y la decapitacion.

Debe destacarse a este punto nuevamente, que el Siddha, libre del condicionamiento material
de la forma, tiempo y espacio, puede manifestarse durante su estadia en este mundo bajo
distintos aspectos. Y asi apreciamos bajo distintas apariencias, Siddhas como hombres
serpiente, hombres lagarto, Dragones, Djinns (genios), vampiros, y hombres lobo.

También cierta clarificacion puede precisarse respecto a Bram Stoker como iniciado de la
Golden Dawn.

La Golden Dawn originalmente, segiin se refiere en «El Misterio de Belicena Villca», era
hiperborea.

Si bien tampoco puede decirse que la Golden Dawn fuera completamente hiperborea, si es un
hecho que tenia una orientacion hiperbérea.

Y el hecho es que Bram Stoker estaba adherido a la Golden Dawn, pese a que hoy dia se haya
«extraviado» la documentacion que lo acredite.

Mas, diversos investigadores del ocultismo lo avalan, como Pawels y Bergier en su libro «El
retorno de los brujos», y otros.

142



Y aunque el ingreso a la Golden Dawn de Aleister Crowley en 1897, pudo darle a esta orden
otro perfil y orientacion, para entonces Bram Stoker tenia ya listo su libro Dracula, que le
llevo seis afios escribir, entre 1890 y 1896, siendo publicado en 1897.

De modo que descartamos cualquier posible influencia externa y desviadora en la obra
literaria de Dracula, ya que fue escrita en el periodo que la Golden Dawn mantenia atn su
perfil luciferino hiperboreo.

De alli el contacto que mantenia Bram Stoker con Von Sebottendorf (creador de la orden
Thule), con quien no solamente tuvo correspondencia, sino que llego a conocer personalmente
en un viaje que Von Sebottendorf hizo a Londres.

Luego de la muerte de Bram Stoker, su viuda Florence Balcombe publica en 1914 varias
historias cortas escritas por Bram Stoker, que no habian sido dadas a conocer previamente.

Una de esas historias corresponde a la obra Dracula publicada en 1897, pero que por alguna
razon no fue incluida entonces. Se titula «El invitado de Dracula», donde Jonathan Harker
durante su viaje a Transilvania, hace una breve escala en Miinich, en la noche de Walpurgis.

El hotel «Cuatro estaciones» donde se hospeda, ubicado en la Maximilliastrasse, es el mismo
hotel donde afios después, en 1918, Rudolf Von Sebottendorf establece una base o cuartel de
operaciones de la Thulegesselschaft!

Por si esto fuera poco, el escudo de armas de la orden Thule presentaba dos estacas cruzadas.
Siendo la estaca de un alto valor iniciatico, conforme a lo ya expuesto respecto a Vlad el
empalador, y el antiguo culto iniciatico de Zalmoxis.

Se ha pretendido ocultar y «tapasignar» el significado iniciatico de la estaca, para por medio
de una inversion semidtica, asignarle un valor demitrgico, en cuanto elemento utilizable
para «matar un vampiro», clavando la estaca en su corazon, lo cual trasunta la idea de sumir
al iniciado nuevamente en lo animico. Condicion imposible para un vampiro transmutado,
que ya ha muerto a todo lo animico.

En esta corta historia, «El invitado de Dracula», capitulo omitido originalmente en el libro
Dracula como ya se menciond, Jonathan Harker visita el cementerio, donde es atraido por la
tumba de la condesa Dolingen de Gratz, quien era una vampira.

Esta vampira se dice que era en realidad la «cuarta novia» de Dracula (mas alla de las tres
mujeres vampiras siempre mencionadas en la historia de Dracula), y el personaje estaria
inspirado en la propia nifiera de Bram Stoker, Ellen Crone, sobre quien se trata extensamente
en el libro «Dracula. El Origen».

En este libro, Dacre Stoker (descendiente de Bram Stoker) cuenta acerca la vida de su
ancestro, basado en notas del propio Bram Stoker, legadas por familia.

Bram Stoker durante su nifiez sufria de debilidad extrema, debiendo permanecer la mayor
parte del tiempo en la cama, con dificultad para caminar, en ocasiones con fiebre y mucho
malestar.

Acontecid que la nifiera Ellen Crone, en su cuarto a puertas cerradas logrd revitalizarlo, de
una forma que nadie supo entonces como. Mas en este libro se revela lo contado por el propio
Bram Stoker. Y es que Ellen Crone le dio a beber de su propia sangre.

Poco tiempo después, Bram Stoker no solamente se recuperaria, sino que, como consta segun
sus bidgrafos, llegd a ser campeon de atletismo!

Dado su conocimiento del vampirismo, Bram Stoker nos brinda algunos «guifios» en su obra.
Siempre bajo el filtro de una supuesta «ficcion literaria» para asi evitar la censura, tanto

143



por el terror que pudiera desatarse, como por el terrible conocimiento ocultista oscuro que
estaba exponiendo. (Presentando de este modo un compendio de conocimiento iniciatico
oculto, que también debid adaptarlo en la trama, dada su complejidad, con algunas licencias
literarias).

La sociedad inglesa ya estaba en panico ademas por la contemporaneidad de los misteriosos
casos de Jack el destripador, cuestion que nos alejaria del tema, pero baste mencionar que
esto concernia a la nobleza britanica y la masoneria, siendo muy bien representado este
argumento en la pelicula «Desde el infierno», protagonizada por Johnny Depp.

Uno de los guifios que Bram Stoker hace sutilmente, es cuando aparecen los extrafios casos
en Hampstead de la ya convertida en vampira, Lucy Westenra, estando ubicada su tumba en
el cementerio de la colina de Hampstead.

No hay en esa ubicacion ningin cementerio en la realidad, pero resulta que el mas proximo
a Hampstead, es el cementerio de Highgate, famoso desde hace tiempo por leyendas de
vampirismo, similares a las del cementerio de Pere Lachaise en Paris.

Y es que Bram Stoker, ademas de haber canalizado al Siddha Dracula, conocia el tema del
vampirismo muy de cerca, por experiencia propia.

Metafisica del hambre y metafisica de la locura

Mas alla del modo en como es sustentado el encadenamiento espiritual por los Siddhas
traidores, mediante la llave Kalachakra, tenemos una compleja metafisica arquetipica, que
establece una conexion de sentido entre los designios hambre y locura, bajo la que el Yo
perdido se mantiene capturado y fagocitado.

La misma puesta de sentido en los entes demiiirgicos, protagonizada por el Yo subsumido
en el sujeto consciente, produce un despliegue o manifestacion energética, que motoriza el
movimiento de los entes, en direccion a su entelequia.

Utilizamos aqui el término «hambre» en un sentido metafisico mucho mas amplio que
la necesidad de satisfacer una funcion digestiva, aunque ciertamente en el reino animal,
como creacion demiurgica, se advierte que el hambre, y no la necesidad sexual es el instinto
primario.

Mas en cuanto al hambre en su sentido mas amplio, es el ansia de satisfaccion, a través de
distintos objetos de los sentidos, situaciones y personas, que parte desde la propia pasion
esencial del Gran Antepasado.

De modo que esa puesta de sentido, por parte del Yo (proyectada a través del sujeto
consciente, con el que el Yo se halla confundido), en su continua biisqueda y movimiento, le
drena su propia vitalidad, su sangre, que es absorbida por la maquinaria demiiirgica puesta
en marcha.

En la puesta de sentido, si bien el dolor y el placer (dos caras de una misma moneda)
conforman la mayor expresion energética, cualquier reaccién animica postora de sentido
(aceptacidn, admiracion, rechazo, placer, dolor, miedo, tristeza, etc) alimenta este desarrollo
entelequia, cuya hambre nunca se satisface, hasta la concrecion misma de la entelequia.

Demas esta decir que tras el hambre o ansia que el Yo asume ilusoriamente como propia, se
halla el Demiurgo y todo su despliegue fagocitante, siendo el inico consumidor en este juego
suyo, en tanto se mantengan sus reglas, o dictimenes demitrgicos.

144



Razon por la que, para esto continile, el Yo debe mantenerse siempre fagocitado por el sujeto
animico, y la captura por el despliegue emergente de mitos y simbolos sagrados demitirgicos.

En esta condicion el Yo resulta continuamente fagocitado (léase «comido») en su fuerza
volitiva, por multitud de deseos, emociones, ideas que pueden tornarse obsesivas, situaciones
dramaticas y toda forma de ansia tras un objetivo, que es siempre un «llegar a ser», una
entelequia a ser concretada, la cual precisa del «alimento energético» postor de sentido.

Con este mecanismo, a mayor o menor escala funciona toda la manifestacion demiiirgica.
Las monadas y arquetipos, en su actualizacion en distintos grados en la materia, en su
movimiento hacia la entelequia, toman del Yo perdido aquella fuerza necesaria, que debilita
mas y mas continuamente al Virya.

A fin de cuentas, esa ansia de satisfaccion o deseo, se enmascara bajo multiples formas, mas
nunca se satisface, ardiendo como el fuego, que cuanta mas lefia se le echa, mas se aviva.

Podemos observar que sea el caso que el objeto deseado no se obtenga, de un resultado a
medias, se obtenga temporalmente, o un efecto negativo inesperado, en cualquier caso el
ansia se mantiene, a veces saltando la persona de un objeto a otro, nunca hallando satisfaccion
plena. Y esto es debido a que el Yo, es una manifestacion del espiritu increado, por lo que
nunca puede saciarse en este mundo.

Ademas, el condicionamiento del hambre demiurgica que asume el Yo encadenado como si
fuese una expresion de su propia esencia, es posibilitado por el factor tiempo trascendente,
con el que el Yo, bajo falsa identificacion, se halla «casi temporalizado».

Ocurre entonces que sea por la proyeccion de un ansia al futuro, o los recuerdos con
lamentacion de lo que se ha perdido del pasado, siempre se mantiene encendida el hambre
demitrgica en todo momento.

Esencialmente la fagocitacion se expresa a través de tres nucleos fundamentales, que son el
sexual, el emocional, y el intelectual.

Quién no ha concebido acaso la sexualidad como una clase de «<hambre»? Quién no ha
escuchado alguna vez a alguien referirse a ser «carcomido» por alguin recuerdo, pensamiento,
0 emocion?

0 la expresion popular «<me come la cabeza», 0 un enamorado que habla de alguien mas que
le ha «comido el corazon».

Todo esto demuestra que tras todos los mdviles de expresion en este mundo, se halla
subyacente el designio hambre.

Mas todo parte de la puesta de sentido, que es el vinculo o enlace entre el sujeto (el Yo del
Virya) y el mundo externo.

Esta puesta de sentido puede efectivamente neutralizarse y revertirse, desde el mismo
sujeto consciente que la ha proyectado. Ademas de retirar la puesta de sentido, el designio
demitirgico es combatido aplicando el principio del cerco y mediante la actitud graciosa
luciférica, asi como la oportuna proyeccion riinica, siendo las runas las armas del Virya.

Mas el punto acomprender aqui, es que la voluntad del Yo extraviado, resulta capitalizada para
impulsar el desarrollo entelequia de la monada demitrgica, y diversos entes fenoménicos
del mundo.

Cuando por efecto del tiempo (conciencia fluyente del Demiurgo), la manifestacion universal
llega a su entelequia, todo es fagocitado, o tragado por su fuente demitrgica, teniendo asi el
designio hambre su mayor y iltima expresion.

145



La metafisica del hambre contempla que el Microcosmos en que se halla encadenado un Yo
perdido, reciba del mundo su «alimento» energético necesario, que asuvezdebe serretribuido
con la puesta de sentido en los entes y la propia fuerza volitiva, en una retroalimentacion
continua. Mas, en la ultima instancia, cuando llega el Pralaya, todo es devorado o fagocitado
por el Demiurgo, el consumidor final.

Tanta relevancia tiene el designio hambre en el mundo del Demiurgo, que antiquisimos cultos
demitirgicos, y posteriormente el cristianismo, han incorporado en su ceremonial la ingesta
ritual denominada «teofagia», 0 «comer a Dios», manteniendo este principio, aunque mas
alla de esta ritualistica, al final es realmente el cultor del Demiurgo quien resulta comido....

Este designio hambre, ejemplificando la situacion que afecta al Yo perdido, tiene su
correspondiente analogo, mitica y organicamente en el pulpo, el cual utiliza su mismo esfinter
para comer y excretar, siendo asi analogo a la secuencial manifestacion y reabsorcion del
mundo, en diferentes Kalpas y Pralayas, por parte del Demiurgo.

Bajo desorientacion y encadenamiento, el Yo perdido es «exprimido y reciclado» una y otra
vez, desde tiempo inmemorial.

Todo movimiento y buisqueda desorientada del Yo perdido, de hecho, en sus muy variadas
y diversas formas, se halla sujeto al designio hambre, capitalizando asi todo el caudal
energético emergente.

El designio hambre se expresa asi en una amplia gama arquetipica, donde el mas grande
y fuerte se come al mas débil, al modo de Renfield, el discipulo fracasado de Dracula, que
buscaba internado en un psiquiatrico comer criaturas que a su vez habian comido otras mas
pequeiias, para asi asimilar su esencia.

Mas cuando el Yo se situa en el Selbst, desde el Yo infinito se propicia un ansia o hambre
propia, que es en si infinita, y puede por su mismo alcance infinito, tornarse devastadora
para el mundo demitrgico.

Aunque la corriente religioso-esotérica del budismo propone en una primera instancia
«matar esa hambre» de que se es victima en este mundo, denominandola «tanha» o «deseo
inextinguible», su doctrina considera como objetivo la «extincion del Yo», al que concibe
como ilusorio, sin por lo tanto enfocarse en el verdadero Yo, y su «ansia infinita», que no es
de este mundo.

Aunado al designio hambre, el Virya perdido se halla completamente extraviado y confuso
en cuanto a su condicidn como expresion del espiritu increado. Esta situacion, de hallarse no
consciente del propio Yo, identificado falsamente con el sujeto animico, es ciertamente una
condicion de locura.

Es unalocura haber olvidado el Origen, y como bien nos dice Nimrod de Rosario, es una locura
haber olvidado a Lilith, la Dama del Origen.

Es una locura asimismo haber olvidado la lengua primordial runica del Origen. Y es una
locura, que siendo en esencia un Dios, se padezcan en este mundo las limitaciones de un
humano mortal y condicionado.

Es una locura que en el mundo del Demiurgo, en su suefio, el Yo extraviado la busque a Ella,
y que se continue indefinidamente buscando el bien y beneficio propio en este mundo al que
uno no pertenece.

Es la vida en este mundo una situacion de locura, miserable, temporal, e insubstancial.
Ilusoria en ultima instancia desde el espiritu.

146



Y bajo tal condicidn se interactiia con otros Viryas perdidos en similar situacion.

En fin, son innumerables las condiciones de locura del mundo demiiirgico, mas se han
mencionado algunos items que atafien directamente al encadenamiento espiritual.

Esta condicion de locura esla que el Demiurgo y sus agentes propician mas acentuadamente en
un Virya que procura reorientarse, para sumirlo en un mayor grado de confusion estratégica,
bajo distintos paradigmas, que varian segiin el espacio de significacion y contexto axioldgico,
activandose asi los mas variados y oblicuos mitos y simbolos sagrados, e incluso en algunos
casos, hundiendo al Virya en la cadtica miseria animica del alma.

Esto es lo que ocurre a menudo cuando un Virya orientado procura el retorno al Origen. Como
contraofensiva demiirgica se activan los resortes ocultos del designio serpiente demitirgico
(designio consistente en una serie de matrices arquetipicas funcionales, que regulan toda
la dindmica energética), para impulsar una regresion animica en el Virya, que genera
una completa desestabilizacion energética, deviniendo en un mayor grado de confusion
sanguinea, concebido como locura.

En ese estado de confusion, el aspecto reptil del Virya, el «lagarto» de las profundidades de
la psique, no logra emerger, y por el contrario las convulsionadas aguas turbulentas en que
se halla, generan una completa desestabilizacion, capitalizando esa fuerza primigenia del
inconsciente para la condicion de mayor extravio propiciada.

Independientemente de este caso concreto, el Yo perdido siempre se halla en un mayor o
menor grado de confusion o locura.

A fin de cuentas, es siendo afectado por el designio locura y el designio hambre, como el Yo
perdido resulta fagocitado, debilitado, siendo drenada su esencia wltima o sangre.

Sangre o esencia vital que ha sido drenada, succionada bajo fagocitacion demiurgica, y
esparcida por toda la creacion como «combustible» energético, la cual debe ser recuperada y
asimilada nuevamente. De alli que un succionador mayusculo de vitalidad como el demiurgo,
se halla en el rol de un gigantesco vampiro, que precisa drenar la vitalidad para sostener
su mundo o creacion. Y por otra parte, el Virya orientado, luciferino, que busca recuperar
esa sangre o esencia perdida, aqui y alla, tomandola por la fuerza, asume también el rol
vampirico, mas en oposicion al Demiurgo.

Tenemos asi un ansia o busqueda de sangre (designio hambre) demitrgica, que tiene
su expresion ultima en la fagocitacion universal al final del Maha Pralaya, cuando toda la
creacion es reabsorbida o devorada nuevamente.

Y también un ansia de biisqueda por reintegrar la propia sangre, que atafie al Yo encadenado
que busca reorientarse y liberarse.

Y al igual que en el mito de Osiris, cuyo cuerpo fue despedazado y desparramado por toda la
tierra, de igual modo el Virya orientado debe iniciar su biisqueda para reintegrar su «sangre
drenada», a través de todo el arbol familiar, para asi llegar al Gran Antepasado. Y drenar
asimismo la sangre ajena al Demiurgo, pero asimilada por captura en su creacion, para asi
debilitar la obra demiiirgica.

Debemos atender al respecto a un significado gnostico de la sangre, de esencia mucho mas
sutil que la hemoglobina, la cual no es sino su expresion fisica burda. Desde ya que la sangre,
incluso a nivel fisico, contiene la esencia de que es portadora en su esencia ultima, habiendo
aqui, justamente debido a la naturaleza dual del Virya, una combinacion tanto de lo animico
como de la memoria de sangre desde el origen, mas clara u opaca dependiendo del grado de
pureza de sangre, la cual debe no obstante distinguirse (aunque haya cierta relacion) de la

147



pureza racial.

Bajo la mencionada consideracion gndstica de la sangre, se comprende también que la
«succion de sangre» o «drenaje vital», no implica necesariamente (aunque pueda ocurrir
en algunos casos) el beber sangre, ya que esta esencia vital puede también obtenerse
energéticamente del Prana (a través de una respiracion controlada), con idéntico resultado.

Mas es un hecho, que con determinados objetivos estratégicos desde lo luciferino, puede
efectivamente en ocasiones también beberse el liquido de la sangre.

Desde la pasion ha sido plasmado en la sangre el Simbolo del Origen, y es desde la sangre que
se expresa la pasion en el Virya, como afluente de la pasion del Gran Antepasado.

Esta esencia sutil de la sangre, es la que media entre la voluntad, expresion del Yo, y el
sujeto animico. De alli que la captacion de la voluntad del Yo extraviado, capitalizandola
para el empuje entelequia del sujeto animico, sea un «robo de sangre» del Virya, quien debe
rescatarla. Y tomemos en cuenta que esta sangre del Virya, ha contribuido no solamente al
desarrollo evolutivo del propio Microcosmos en que se halla, sino de numerosos entes.

Se entiende entonces que la venganza luciferina consista en drenar toda la creacion de esta
sangre, lo que comienza por desestabilizar la superestructura, y deja al Demiurgo, digamos
«anémico», o0 convaleciente.

Esta desestabilizacion tiene un profundo y mayor alcance que la resignacion de los designios
(a la cual complementa en la estrategia) siendo un acto guerrero, que hace tambalear los
mismos cimientos demitrgicos.

Se comprende ahora mucho mejor con lo antes mencionado, por qué nuestra reina y Diosa
Lilithu (Lilith), quien es también la reina de los vampiros, mantiene una expresion o aspecto
suyo infiltrado en el mundo del Demiurgo. Concretamente en la oscura zona de los Qliphot,
reverso del arbol de la vida, y manifestacion en las sombras del inconsciente demiirgico.

No sorprende entonces que desde las multiples vertientes del sendero demiiirgico de mano
derecha (teosofos, rosacruces, y religiones convencionales) la figura del vampiro haya
sido retratada como el mal en persona, y estigmatizada al extremo. Un peligroso simbolo
luciferino, al igual que la serpiente, el dragdn, y tantos otros, que debia ser rapidamente
neutralizado, y a la vez tapasignado.

Se toma asi desde lo cultural una acepcidn del vampiro vinculada al drenaje energético, o un
significado superficial de la asimilacion de la sangre, canalizando a tal efecto el arquetipo
de Renfield, sin comprender el trasfondo oculto y luciferino del vampiro, que resulta
extremadamente oblicuo de aprehender debido a la desorientacion cultural del enemigo.

Tampoco se advierte el drenaje vital demiurgico que protagonizan los Arcontes, no
comprendiendo asi cudl es el verdadero enemigo vampirico, ni mucho menos se comprende
que como luciferino y enemigo de la creacion, también se debe asumir un rol similar pero
opuesto, siendo tal luciferino rapidamente sefialado desde lo demitrgico como un «vampiro
oscuro» que debe aniquilarse.

Tal el caso por ejemplo de los adeptos del Circulo Kaula, temidos, y con fundamento, como
vampiros.

En la pelicula «El mufieco maldito, film desaparecido y protagonizado por Narciso Ibafiez
Menta, (basado en un cuento de Gaston Leroux) tenemos la vinculacion explicita entre los
adeptos del Circulo Kaula y el vampirismo. Similar fama han adquirido, no sin razon, los
seguidores del Kaula en la India y el Tibet.

148



La diferencia en este caso radica en que el vampiro luciferino procurala liberacion del propio
Yo, o de sus Kameraden, y en oposicidon al Demiurgo.

Ante todo el Yo debe desvincularse y separarse del sujeto animico, al que debe resignarse
(mediante laaplicacion del principio del cerco yla riinica nooldgica de Tirodal), para asi cesar
con la puesta de sentido, que es lo que permite fagocitar su propia sangre por el Demiurgo y
sus Arcontes.

Debe asi irse mas alla del extremo del designio hambre, bajo la comprension gnéstica
luciferina, para enfrentar la captura demitrgica con su propia operativa, pero en sentido
inverso, drenando ahora la vitalidad del mundo demitirgico, y recuperar la sangre perdida.

Y al igual que la reintegracion de Osiris despedazado requirid la asistencia de Isis, el
Virya precisa de igual modo el auxilio de Ella, a veces reflejada o canalizada, o «encarnado
gnosticamente» su poder, en una mujer Kali, una Dama Kalibur, una Soror mistica, una
Walkirya, etc., segiin la via gnostica de liberacion asumida.

Osiris se torna en un «Dios de los muertos» luego de su resurreccion iniciatica desde el
inframundo, zona oscura donde todo iniciado debe descender a sus profundidades abisales.

Entre otros referentes iniciaticos de los misterios de Egipto, podemos mencionar también a
la serpiente Apophis del inframundo, Seth (desdoblamiento de Apophis), quien mas alla de
lo demiiirgico, propicia aqui la muerte iniciatica de Osiris, para su posterior renacimiento
transmutado.

Estamos aproximandonos aqui muy oblicuamente a un significado gnostico del mito de
Seth y Osiris, y por lo mismo de una mayor profundidad que el significado en un nivel de
comprension habitual y convencional, siendo que los mitos comprenden distintos niveles de
significado, desde el frontal y horizontal, pasando por niveles contiguos, y otros cada vez mas
oblicuos, con sus respectivos lenguajes.

El escarabajo, entre los iniciaticos simbolos egipcios, representativo de la inmortalidad, es
aqui analogo al dragon verde, con igual significado.

Y de igual modo, entre los grabados jeroglificos de aquellos sarcéfagos ancestrales (que
no eran «tumbas» en el sentido usual del término, sino camaras iniciaticas de muerte y
renacimiento) se destaca también la felina Diosa Sekhmet, que rige la iniciatica magia roja
(via alquimica de transmutacion), cuyo poder se expresa como un rayo verde (al igual que la
esmeralda de Lucifer), y al descender a este mundo se torna rojo como la sangre.

Se aprecian asi las claves de un proceso iniciatico, que parte desde este mundo de la sangre,
para mediante la transmutacion alcanzar el luciferino rayo verde, y la divinidad perdida.

Esta «ansia» luciferina, encuentra en lo cultural su reflejo e inspiracion desde la sangre en el
film del mismo nombre («The hunger» o «El ansia», protagonizado por David Bowie), donde
ademas del guifio de la iniciatica cruz Ankh egipcia (simbolo por el que los Dioses egipcios
conferian la inmortalidad), aparece en su banda sonora la cancion «Bela lugosi’s dead» del
grupo Bauhaus, tema que remite nuevamente al vampiro y su secreto de la inmortalidad.

Tenemos entonces que el Virya perdido es capturado por el designio hambre, como lazo
encadenante de su permanencia en este mundo, resultando presa asimismo de una condicion
de locura, bajo el mismo designio locura, para de ese modo ser posible la confusion del Yo
perdido.

Se mantiene de esta forma tras los designios mencionados, un enlace metafisico/arquetipico,
bajo el sistema kalachakra mediante, de la metafisica del hambre y la metafisica de la locura.

149



Para revertir tal situacion, resulta menester protagonizar como sujeto individualizado
y aislado de lo animico, un ansia propia de la biisqueda de sangre (opuesto a la succion o
drenaje de que se es objeto), para asi no ser ya alimento del hambre demitirgica, sino (como
declarado luciferino enemigo del Demiurgo), un succionador o vampiro, que buscarescatar la
sangre o vitalidad propia, restaurandola a su pureza mediante la transmutacion, y combatir
debilitando la obra del Demiurgo.

Se «revoloteara en tal sentido un tiempo, con transmutadas alas negras cual murciélago»,
para finalmente abandonar este mundo como Dragon, hacia el Origen.

Se es asi inicialmente un «hijo del Dragon», un Dracula, para eventualmente mutar en un
Dragon mismo, similar al Siddha Dracula!

Esta bisqueda, asimilacion y reintegracion de la sangre perdida, arrebatandosela al
Demiurgo, tiene su expresion figurativa en los colmillos del vampiro... Y los colmillos de la
Serpiente!

Unicamente desde una aprehension nooldgica del designio hambre, puede obtenerse la
comprension gnostica ultima del mito de Dracula.

Este vampirismo luciferino tiene también su imitacion a modo de sombra, por parte de
ocultistas y cultos demitirgicos, donde la asimilacion de la sangre se mantiene inicamente en
un nivel superficial, aprovechando las propiedades del adrenocromo y sus beneficios, como
la vitalidad energética e incluso una extensa prolongacion de la vida, pero nunca se llega al
misterio iniciatico de la esencia de la sangre, la memoria de sangre o Minne, desde el Origen.

Este misterio es accesible unicamente para el luciferino, y en tal sentido existe un sistema
gnostico-iniciatico vampirico, encuadrado en el sendero de mano izquierda.

Se trata de una vertiente de la misma alquimia, pero abordada desde un lado oscuro y
siniestro. Sistema luciferino que los iniciados del Circulo Kaula conocen muy bien.

El iniciado luciferino despierta un ansia o «<hambre infinita» propia, que no puede saciarse
en este mundo, y lo impele continuamente al drenaje vital, tanto para recuperar la sangre
perdida, como para debilitar la creacion demitirgica.

Del mismo modo, el estado de locura antes mencionado resulta resignado por una «locura»
luciferina, (y por supuesto, todo lo opuesto al Demiurgo es considerado desde lo cultural
sinarquico como locura), tal como Nimrod de Rosario nos refiere en «EI Misterio de Belicena
Villca», respecto a los miembros de la casa de Tharsis:

«jOh la locura de los Sefiores de Tharsis, que los habia tornado impredecibles durante cientos
de afios de persecuciones, y que se manifestaba como el Valor Absoluto de la Sangre Pura, un
Valor tan elevado que resultaba inconcebible cualquier debilidad frente al Enemigo!»

Este comentario lo refiere Nimrod de Rosario en la novela magica, en relacién a un
espeluznante incidente concreto. Se trata de cuando Lamia de Tharsis esta siendo torturada
por los Golen, para obtener su confesion de la entrada a la caverna secreta, y asi apoderarse
de la piedra de Venus de la casa de Tharsis.

Su hijo Rabaz es conducido al sitio, buscando de ese modo amedrentarlo, para obtener si no
la confesion de su madre, seguramente la suya. Mas en lugar de esto, Rabaz, con las manos
atadas a la espalda, como siendo «impulsado por una locura mistica» se adelanté de dos
saltos donde estaba su madre sobre la mesa de tortura, y de una dentellada le dio muerte,
destrozandole la vena yugular izquierda.

Un terrible acto estratégico guerrero de honor, que desde la mentalidad demitrgica se

150



percibe como locura, mas no se trata de una locura como afeccion patoldgica, o enfermedad
mental, sino muy por el contrario, una locura mistica, que no es de este mundo.

Esa locura mistica lleva al iniciado fuera de los grilletes del mundo demitrgico.

Efectivamente, en la saga arturica, cuestion asimismo mencionada en «El Misterio de Belicena
Villca», el Gral es hallado por Parsifal, un «loco puro».

Similarmente, la hazaiia heroica de Rudolf Hess arrojandose en paracaidas sobre territorio
britanico enemigo, es considerada desde la confusion estratégica en la sangre, como locura.
Y es que, Rudolf Hess protagoniza en este contexto la «locura mistica» de Parsifal, también
segun es referido en la novela magica.

Ocurre de este modo que algunos actos heroicos y luciferinos dentro de una determinada
estrategia, son considerados desde la ignorancia y la vision demiurgica como «actos de
locura». Pero mas alla de esta limitada comprension, existe un estado de «locura mistica»,
necesario y ttil para enfrentar al Demiurgo y salir de este mundo demencial, que resulta
completamente inconcebible fuera del radio luciferino.

Y solo desde esta locura mistica luciferina, se comprende cdmo a veces «perdiendo» una
batalla en este mundo, se esta en realidad ganando!

El mismo hecho de marchar contra el mundo es considerado locura. Mas no se trata de una
rebeldia per se, o producto de una frustracidn psicoldgica, ni de una psicopatologia, sino que
se fundamenta en una comprension gnostica.

Resulta asi que la oposicion al mundo del Demiurgo, buscando salir de su aprisionamiento,
es una locura mistica, que trasciende o va mas alla de la demiurgica metafisica de la locura.

Pero desde la consideracion cultural en el mundo de la materia, ciertamente que todo lo que
se halle fuera del mundo creado, es temido, negado, rechazado, considerado como oscuro y
cadtico, y en ultima instancia, locura.

Tenemos entonces, que en el extremo matricial arquetipico de los designios hambre y locura,
se plasma un reflejo luciferino, extremadamente oblicuo e inaprehensible desde la confusion
sanguinea, donde el Virya ya orientado y despierto (o un Siddha que desempefie ese papel en
tal sentido) protagoniza un ansia luciferina y vampirica propia, y una locura mistica, que lo
conduce al Gral, al Origen y a la liberacion, siendo la esencia gndstica de su sangre ya no roja
sino verde, siempre en alineamiento con los Siddhas reptilicos del Origen.

Por otro lado, en este nivel ya se esta aresguardo del designio hambre, dado que se ha operado
una mutacion en el Virya, que manifiesta en su conducta no la actitud lidica o sacralizante,
sino la actitud graciosa Luciférica en forma consciente, por lo que ya no resulta un «bocado»
apetecible para el Demiurgo, aunque si un blanco sobre el que intentara descargar toda su
artilleria para destruirlo.

Evidentemente tal iniciado, fuera del alcance de la metafisica del hambre, ha sido, no
fagocitado y devorado por el Demiurgo, sino por el contrario, iniciaticamente tragado por la
Gran Serpiente luciferina, emergiendo de sus fauces completamente transmutado.

Esta transmutacion, habiendo sido «devorado» iniciaticamente, y luego su posterior
regurgitacion, significa haber recibido el elixir de la Serpiente luciferina (el elixir de su
sangre y veneno combinados alquimicamente), y es desde luego un resultado completamente
distinto y opuesto que la fagocitacion por parte del designio serpiente demitrgico.

El designio hambre ha sido resignado a este punto entonces, por el despertar del propio ansia
o0 «hambre infinita», fuera del interés demitrgico.

151



Esta expresion de hambre infinita, no demiurgica, tiene su tipificacion mitica también en el
pulpo, representacion en este contexto del «nifio de piedra», en relacion a un «infinito mar de
leche» necesario para calmar su hambre.

Hambre infinita, que pese a buscar reasimilar esa esencia tltima (esencia expresada
miticamente como «leche» o «sangre»), no encuentra nunca aqui en este mundo su
satisfaccion, por lo que se procede a destruir la obra del Demiurgo.

Tenemos en esta instancia un Yo focalizado en el Selbst, que se ha centrado en el Infinito
actual, su dimension infinita, mas continia todavia manifestandose en el mundo. Es asi que
su ansia infinita no puede satisfacerse en este mundo limitado, por lo que en su hostilidad
esencial, o furor berserker, procede a destruir la creacion limitada, o lo que es lo mismo, ir
drenandola desde dentro.

Asi, continuando con el mito del pulpo, aquel Kraken gigantesco procede a devorar
embarcaciones enteras, representando el mismo principio.

No puede dejar de acotarse, que en aquella serie de los afios 80, «El pulpo negro», también
protagonizada por Narciso Ibafiez Menta, la figuracion del pulpo negro como signo o sefial
de muerte, ha sido indudablemente un argumento captado desde la sangre (consciente o
inconscientemente), con idéntico significado iniciatico.

Y en cuanto al designio locura, similarmente ha sido resignado por la locura mistica, como
aquella de los sefores de Tharsis, la locura de un Parsifal, de un «loco puro», mistica
heroica sin igual, que para los canones establecidos del mundo resulta siempre demencial
e inconcebible. Esta fuera de alcance para alguien no iniciado en los oscuros misterios del
luciferismo, donde bajo la comprension gndstica luciferina se mantiene la risa frente a toda
situacion dramatica, comprendiendo su caracter ilusorio, y afrontando con valor y coraje
cualquier obstaculo que se presente.

El vampirismo luciferino tiene como referente al mito de Cain y su hermana Qalmana,
quienes segun cierto registro, nacieron con siete cabezas, y mamaron leche del pecho de Eva,
succionando asimismo su sangre.

Tenemos en este mito variados significados gndsticos, siendo uno de ellos el vinculo
explicito entre Cain y el vampirismo. Mas por otra parte, la herencia hiperborea de sangre
se transmite por via materna (como es mencionado en relacion a la prueba de familia en
el Tomo 9 de Fundamentos de la Sabiduria Hiperbodrea, -Posibilidades de la via tantrica-),
por lo que se comprende que Cain escenifica aqui la reintegracion de la sangre hiperborea.
Y lo hace, en el mencionado mito, teniendo tanto él como Qalmana, siete cabezas! Lo cual
significa gnésticamente una capacidad suprahumana de absorcion de la sangre. Ciertamente,
la condicion de un vampiro.

Esta tendencia a reasimilar la sangre es manifestada desde el mismo nacimiento, dado que
Cain es hijo de la Serpiente!

Y desde un significado mas oblicuo, considerando que la raiz etimoldgica de Eva (Havah)
significa también serpiente, lo que Cain esta procurando es la sangre o esencia de la Serpiente.

Como no podia ser de otro modo, segun lo ejemplificado en este mito, el secreto ancestral de
la sangre es el secreto de la Serpiente!

Encontramos asi en Cain, rebelde luciferino, al primer vampiro del mundo, e hijo de la
Serpiente, siendo el linaje vampirico de Cain, el linaje de la Serpiente.

Desde ya, quienes pertenecen gndstica y luciféricamente al linaje de Cain, llevan en su sangre

152



la «<marca prohibida de Cain», 0 «marca de la raza Serpiente», («<marca» que no es otra que el
Signo del Origen). Y iinicamente quien porte esta marca ofidica gnostica puede reconocer a
otro hombre o mujer serpiente!

El secreto de la Serpiente en el antiguo Egipto

Entre diferentes tradiciones misticas de ancestral antigiiedad, se destaca como mayor foco
iniciatico el antiguo Egipto. El mismo indicio de esto lo tenemos en la serpiente, que se halla
presente por doquier. Sea en la corona de los faraones, como la serpiente Ureo, en los textos
de las piramides, los textos funerarios de los sarcofagos, las divinidades representadas en
deidades de templos, 0 los misterios de Isis y Osiris.

La omnipresencia de la serpiente en todos los ambitos de la tradicion egipcia, es el mas claro
indicador del misticismo de Egipto y su custodia de los secretos iniciaticos.

Su mismo nombre en la antigiiedad, Khem, aporta la clave del misterio.

Etimoldgicamente significa «tierra negra» (por contraposicion a la tierra roja del desierto).
Mas un significado esotérico del término, remite al dominio de las artes ocultas, las artes
negras, los sombrios misterios ocultos de la muerte y el abismo. Misterios en que eran
iniciados los seguidores de la Serpiente.

Y precisamente del nombre Khem deviene Al-khem, de donde tenemos alquimia!

No debe dar lugar a equivocos, el hecho que tras el hundimiento de la Atlantida, una gran
migracion de Atlantes aliados de los Siddhas traidores emigrase a Egipto. Ya que durante
los tiempos atlantes, se mantenia un fluido contacto entre la Atlantida y Egipto, habiendo
atlantes de ambos grupos.

Y de igual modo, pese al foco de migracion de los atlantes aliados a los Siddhas traidores,
continuaron habiendo iniciados egipcios que respondian a los Siddhas leales.

Debe acotarse a este punto, que segun la tradicion egipcia, el Amenta o submundo, sitio donde
se hallaban sus ancestros, se hallaba al oeste de Egipto. Y es la misma ubicacion espacial que
se atribuia desde las coordenadas geograficas de Egipto a la Atlantida. Lo cual significa que
los atlantes eran considerados por los egipcios como sus ancestros!

De modo que el legado atlante-luciferino fue heredado ciertamente por Egipto, lo que se
trasluce en la relevancia y presencia de simbologia serpentina u ofidica egipcia.

Son muchisimas las divinidades egipcias que presentan apariencia o atributos ofidicos.

Desde Toth, asociado con el iniciado sabio Imhotep, Dios de la sabiduria y portador del
caduceo serpentino, Isis, de varios aspectos o teofanias con apariencia serpentina, como por
ejemplo Isis-Thermutis, y su consorte Osiris, que protagoniza el proceso iniciatico de muerte,
descenso al inframundo, y retorno a la vida a través de la magia de Isis.

Se decia que Osiris habia entrado por la cola de una serpiente y salido por su boca, lo cual
alude precisamente en clave iniciatica a ese mismo proceso.

Tenemos también el caso de Ra, que se decia habia «encadenado la serpiente», lo que es una
forma velada de significar que dominaba el poder serpentino.

Algunas divinidades se expresaban directamente con forma de serpiente, como Apophis, la
serpiente del Duat o inframundo, la serpiente Renenutet, o Udayet.

En otros casos, aparece una hibridacion, como en Kebechet, la hija de Anubis, que presentaba

153



cabeza de serpiente.

Incluso el Dios cocodrilo Sobek, es una manifestacion de la antigua Serpiente. El caso de Sobek
es emblematico, porque segiin ciertas variantes del mito, era considerado una encarnacion
del propio Seth.

Una de las pruebas iniciaticas que debian superar los iniciados, era atravesar un lago o
canales fluviales donde hubiera cocodrilos (representaciones de Sobek), sin ser el adepto
devorado. Con lo que se obtenia un grado iniciatico o maestria, dominando las aguas, las
pasiones, y esencialmente el temor a la muerte, siendo asi transmutado.

Y mas alla de esto, el iniciado alcanzaba el poder de su aspecto reptilico primordial,
representado aqui por Sobek, que como se menciono antes, asociado a Seth, aporta todas las
claves iniciaticas.

La cosmogonia y teogonia de los egipcios variaba segun la region y época, habiendo cuatro
centros o focos principales: On o Heliopolis, Memphis, Hermdpolis, y Tebas.

Independientemente del caso en cuestion, la serpiente siempre tiene un protagonismo
esencial.

Atum (divinidad suprema en Helidpolis) era retratado como una serpiente de fuego, que
emerge de la profundidad de las aguas increadas primordiales, el Nun.

El Dios Ptah, en Memphis, era conocido como «sefior de la oscuridad», «sefior de la magia», y
«sefior de las serpientes».

Segun otras fuentes, se decia su manifestacion también tuvo caracter ofidico, ya que habia
«nacido» de un huevo puesto por Kneph, bajo aspecto de serpiente.

En el caso de la pareja de Dioses de la Odgoada (8 Dioses) de Hermapolis, todos ellos bajo la
regencia de Ra, se habian manifestado como serpientes.

Con esas paradojas que en ocasiones presentan los mitos, estos ocho Dioses eran considerados
como progenitores de Ra, y al mismo tiempo sus hijos. Lo cual, considerando el caracter
serpentino mencionado, indica que Ra también poseia esa esencia ofidica.

Y en el caso de Amon de Tebas, era identificado con Atum, Ptah y Ra, lo que lleva implicito su
poder serpentino.

Debe acotarse que Amon, significa «oculto», lo que alude al Incognoscible, mas alla de este
mundo.

Peseaserasociado o identificado con el sol, bajo distintas apariencias (Khepri en el amanecer,
Ra en el mediodia 0 Amon mismo en la puesta del sol), estas son mascaras hipostaticas, detras
de las cuales su auténtico caracter solar es el del sol negro.

Y esto nos lleva a Atum, el sol negro u oculto, la Serpiente del origen, quien tiene un aspecto
no manifiesto y fuera de este mundo, «A», indicindose aqui la serpiente Apophis, y un aspecto
manifiesto «Tum». Atum emana nueve manifestaciones o Dioses, conocidos como la Enneada.
Sin entrar en la complejidad de la Enneada, y su significado esotérico mas alla de lo aparente,
uno de estos Dioses, Seth, no esta sujeto a ninguna ley cosmica, sino que rige el caos y la
oscuridad primordial.

Ciertamente, el nombre Seth deriva de Suth significando sombra u oscuridad, siendo el Dios
sombrio del desierto, el Dios de la oscuridad y el caos, la antigua Serpiente.

Seth es la Serpiente en el mundo manifiesto, en tanto que mas alla de este mundo, su aspecto
oculto es Apophis.

154



Se decia que Seth protegia a Ra en su «barca solar» («barca» que era un Vimana, siendo un
modelo de geometria hiperespacial, hiperdimensional y suprahumana) de los ataques de
Apophis. Mas al mismo tiempo, Seth era un aspecto de Apophis! Es decir, tras la dualidad
de este mundo, y su confrontacion de opuestos, se halla la sintesis y trascendencia en la
serpiente.

Ilustrando este mismo punto, tenemos que cuando Ra mira al abismo, ve a Apophis. Pero
aqui, la Serpiente Apophis, es su mismo fundamento oscuro desde el Origen. El doble oscuro
de Ra.

En tal sentido se dice que todos los Dioses egipcios eran configuraciones de escamas de la
antigua Serpiente, Apophis.

El termino egipcio con que cominmente se designa a los Dioses es NTR o Neter(en plural
Neteru). Mas, aunque Neter fue traducido como «Dios» por los académicos, un significado
mas aproximado y correcto segun otra fuente seria el de «fundamento oscuro del abismo».
Es asi que detras de la manifestacion visible de los Dioses egipcios en el mundo o espacio, se
halla un fundamento oculto de su manifestacion, cual buraco negro en el espacio, que tiene
una representacion en las aguas increadas del Nun, completamente ofidica.

Asi, independientemente de su representacion iconografica, los Dioses egipcios, sean de
aspecto zoomorfico, antropomdrfico, o antropozoomorfico, tras esa apariencia se halla su
esencia reptil.

Los rostros de animales tan conocido, como el halcon, buitre, chacal, etc. son mascaras
totémicas dentro de la manifestacion cosmica, mascaras detras de las cuales todos los Dioses
son serpientes o reptiloides.

En ultima instancia los Dioses son concebidos aqui (independientemente de su funcion)
como la personificacion de fuerzas primigenias oscuras, con mascaras totémicas. Y tienen
como fundamentacion ultima un substrato ofidico procedente de la Antigua Gran Serpiente.

Estos Dioses, bajo la denominacion de Neteru, junto a los seguidores de Horus o Shemsu-Hor,
conformaron en el Egipto predinastico los ancestros sabios ofidicos de todos los faraones que
surgieron posteriormente.

Como se menciond previamente, independientemente de la tradicion de Helidpolis, Memphis,
Hermopolis o Tebas, la serpiente se halla siempre al comienzo, en una instancia al principio
y antes del tiempo cosmico.

Y de igual modo ocurre cuando llega el Pralaya o fin del periodo y retraimiento de la
manifestacion cosmica. Las Diosas de la cosmogonia egipcia, se dice se sacan sus mascaras
de diversos animales, y asumiendo su forma original de serpientes, comienzan a devorar la
creacion.

Del mismo modo los Dioses, que desde su condicion reptiloide permanecen inmutables, sin
ser afectados por esta disolucion, se mantienen en el centro inmutable. Asi todo va siendo
devorado, hasta alcanzar el centro, 0 «vacio», en cuanto libre o mas alla de condicionantes de
materia, tiempo y espacio.

Todo surge de la Serpiente, y a ella retorna. Es decir, existe una fundamentacion ofidica tras
toda manifestacion e inmanifestacion, y todo este proceso, asi como el retorno al Origen, se
explican a partir del fundamento o substrato ofidico, mediante lo dextragiro y lo levégiro.

Sin olvidarnos claro, el componente esencial del «lila» o juego-competencia de los Siddhas o
Dioses, de un bando o del otro, en todo este entramado.

155



Alli 1a clave de comprender a la Serpiente desde el Origen, es decir desde la sangre, con el
signo del origen.

En una parte del libro egipcio de los muertos, Osiris le pregunta a Atum que ocurrira al final de
los tiempos. A lo que Atum le responde que solo permaneceran ellos en forma de serpientes.

Cabe acotar que Seth es el doble oscuro de Osiris, y Apophis el doble oscuro de Atum. Siendo
Seth y Apophis expresiones de la Gran Serpiente.

Tal relevancia mantenia la serpiente en el antiguo Egipto, que el faradn ostentaba la cobra
en su corona, como referente de poder, proteccion y divinidad. Siendo un iniciado en los
misterios de la Serpiente, y perteneciente al linaje de la Serpiente.

Es que el faradn, era una encarnacion del verbo y poder oscuro del Dios oculto, es decir la
Antigua Serpiente.

Mas alla de las diversas cosmogonias segiin la época y psicorregion, es en la sabiduria de
Egipto, bajo el velo iniciatico de los mitos, como se puede comprender perfectamente a la
Serpiente.

Atendiendo al fundamento ofidico de Neter, y teniendo en cuenta el juego e interaccion de
los Dioses (Siddhas), se atisba la profundidad abismal de estos antiguos y ocultos misterios.

El ancestral misterio Hiperbodreo de las Piramides

Si bien algunos Viryas han rechazado la piramide per se, considerando que «se trata de un
simbolo demitrgico y sinarquico, propio de los pueblos del pacto cultural», debe aclararse
que tal apreciacion no considera la antigiiedad remota de las piramides, que se remonta a la
propia Atlantida, y el alto valor iniciatico-esotérico de las piramides.

Ciertas facciones sinarquicas, como masones, rosacruces, etc., se han apropiado de esta
ancestral simbologia egipcia, como la figura piramidal, el ojo de Horus, etc., pese a que su
sentido iniciatico original es muy anterior.

Un ejemplo sinarquico de utilizacion de la simbologia piramidal, es la tumba en forma de
piramide del mason Charles Taze Russell, fundador de la sociedad Watch Tower, que luego
devendria en los conocidos Testigos de Jehova.

Mas alla de esa indebida apropiacion sinarquica, hay por otra parte, variedad de ocultistas
que han procurado beneficios energéticos, de poder, renovacion y sanacion a partir de las
piramides, incluso utilizando piramides a escala. Y también en la antigiiedad se les dio este
uso a las piramides. Mas, el objetivo esencial, en la polivalente funcion piramidal, era otro,
solo accesible a los iniciados.

Mas alla del significado cultural colectivo y externo que se atribuye a las piramides, como si
se tratase de grandes mausoleos, lo cierto es que las piramides ocultan grandes secretos que
se retrotraen a la sabiduria de la Atlantida. Misterios olvidados y cubiertos bajo las arenas
del tiempo.

Desde su propia etimologia, la palabra piramide deriva del griego «pyr», fuego, significando
también «pyramus» o «Aquello que se yergue encima de la tierra, o por sobre la tierran.

La palabra egipcia para piramide era «mer», significando gravitacion. Tenemos asi, a partir
de todos estos términos y denominaciones, la piramide como un poder de fuego oculto que se
yergue desde las profundidades. Este fuego oculto es la llama negra increada de la oscuridad

156



primordial, que el iniciado debe despertar y alzar, irguiendo en si mismo como una piramide.

De igual modo que en la cosmogonia egipcia, el piramidion, o piedra ben-ben emergio de las
profundidades del Nun (el abismo cadtico de las aguas increadas), a modo de nave, trayendo
Siddhas que fueron conocidos como Dioses del antiguo Egipto.

Resulta asi que la piramide fue concebida como una maquina de manifestar Dioses! Colosales
maquinarias de poder e inmortalidad, cual gigantescos calderos alquimicos, desde donde
salen adeptos transmutados por la piedra del fuego frio, Dioses.

En tal sentido, hallindose el iniciado en el interior de la piramide, completamente
desincronizado del espacio-tiempo, la pirimide mantenia una funcionalidad esotérico-
secreta de arquémona.

Se comprende asi, que, siendo un vehiculo a la morada de los Dioses, la piramide fuese una
construccion pétrea de los secretos del libro egipcio de los muertos.

Ya que ademas, en las figuraciones jeroglificas piramidales, y en recintos ocultos
herméticamente, se conserva como registro milenario la ancestral sabiduria iniciatica de
Toth-Hermes. Nombre y término que designa no solamente al Dios de la sabiduria Toth, el
portador del serpentino caduceo, sino ademas a todo un colegio secreto de iniciados, que
pertenecen al linaje sucesorio de Toth.

Algunos ocultistas han referido a cierta cdmara subterranea oculta bajo la esfinge, que
contiene dicen, registros de la perdida Atlantida.

Demas esta decir que todas las investigaciones arqueologicas oficiales, han negado y
rechazado esto, como todo aquello que pueda contradecir la historia oficial.

Losadeptos oiniciados del antiguo Egipto, conocian el secreto de los jeroglificos, Medu-neteru,
simbolos arabescos para ser utilizados como proyecciones geométricas de poder, similares
a los yantras, siendo activados y dirigidos por el poder de la palabra secreta u oculta. En tal
sentido el iniciado tenia tal poder de la palabra, que todo lo que decia podia plasmarse como
realidad, sin limites espacio-temporales, siendo asi conocido como Maa-kheru,o «el sefior de
la voz».

Esto es andlogo a ciertos iniciados de la antigua India, que a partir del dominio del Vishudha
chakra, ubicado a la altura de la garganta, todo lo que dictaminaran, se plasmaba como
realidad.

Este es uno de los significados de la serpiente Vasuki enroscada alrededor del cuello de Shiva,
ya que la mutacion alquimica suscitada por el veneno y antidoto de la serpiente, permite
albergar un oculto poder en ese chakra o centro energético en la zona de la garganta, que
todo lo que proyecte en forma sonora (dictamenes, enunciados, y afirmaciones) se concreta,
tomando esa forma energética sutil el asentamiento en el plano fisico.

Ademas del conocimiento de ciertos mantras secretos, bijas que les permitian el dominio de
los fendmenos del entorno circundante.

Similarmente, retornando a Egipto, dado que habia sido iniciado en el misterio ofidico de
Neter o el misterio de la serpiente, el iniciado (muy a menudo un faradn), podia transfigurarse
asumiendo la mascara totémica de tal o cual Dios, asumiendo el mismo el rol de ese Dios y su
poder.

Considerando la acepcion egipcia de «mer» o gravitacion, se halla aqui el vinculo secreto de
la piramide con el sol negro, el sol oscuro que posee los poderes de la gravitacion suprema,
emanando hacia afuera, y succionando hacia dentro.

157



Y es que el vértice de la piramide representa a Atum, el propio sol oscuro, que emana los
lados que conforman los angulos de la piramide. Los cuatro angulos de la base representan
el dominio de la materia, los cuatro elementos. Poder que debe obtener aquel que se libera
de su encuadramiento en la materia y el condicionamiento espacial de los cuatro puntos
cardinales.

El poder es alzado entonces, representado por el triangulo, el fuego oculto, hacia el vértice,
el sol negro!

Sin entrar en la cuestion de la enigmatica edificacion de las piramides, donde, baste
mencionar se utilizo tecnologia antigravitatoria movilizando los gravis, y sin detenernos en
las complejas proporciones arquitectonicas, donde se utilizé la medida Pi (lo que indica que
la piramide contiene el secreto de la serpiente), atendamos a su funcionalidad como camara
iniciatica.

En la llamada piramide de Keops (que por cierto es mucho mas antigua, pese a su
denominacion tardia, que el faradn Keops), encontramos tres camaras principales, llamadas
convencionalmente la cimara del rey, la cimara de la reina, y la cimara subterranea.

En la cimara del rey, se hallo un sarcéfago herméticamente cerrado y sellado (sin profanar),
donde curiosamente no habia ninguna momia. Es que no se trataba de una tumba, en
el sentido usual del término, sino de un sarcofago ritual-iniciatico, en que el iniciado se
recostaba, entrando en un profundo estado de trance, asistido por hierofantes misticos, y se
desdoblaba en su Ka, viajando a moradas estelares, la «<mansion de los Dioses».

Luego de tres dias, y tras haber adquirido profundos conocimientos ocultos y terribles
poderes, retornaba al khat (cuerpo fisico), donde se levantaba completamente transmutado,
habiendo retornado de la muerte. Encarnando asi el misterio de Osiris.

Era asi aclamado por los demas iniciados, como un nuevo Osiris, un Djedhi o inmortal
transmutado.

Considerando el caracter iniciatico de las piramides, resulta mas comprensible ahora el
saber que sus cimaras internas poseen la capacidad de almacenar energia electromagnética
mediante un complejo circuito, cuestion que es completamente ocultada por la antropologia
sinarquica.

Desde el sarcofago ritual, ademas, se recibia desde uno y otro lado de la piramide, la
radiacion estelar de Orion, y Alpha Draconis (morada de los Dracos), que representaban
respectivamente a Horus y Seth, recepcionando y sintetizando el poder de ambos.

En los misterios de orientacidn Sethita, tenemos que Horus rojo despeja todos los obstaculos,
para que el iniciado pueda acceder al poder oscuro de Seth, que permanece siempre oculto en
la oscuridad innominada. Se presentan asi los secretos ocultos gnosticos del rojo y el negro.

Mas alla del caracter iniciatico y magico-esotérico, también se le dieron otras utilidades a la
estructura piramidal, como la generacion y aprovechamiento en lejanas épocas de energia
termonuclear y electroquimica. Una ciencia hoy perdida...

Se comprende entonces como en tiempos posteriores, cuando ya estos misterios quedaron
velados, figuras historicas como Napoledn, y también segiin ciertas tradiciones, Alejandro
Magno, y Julio Cesar, buscasen un poder oculto perdido en el interior de la gran piramide.

Como muestra de un legado ancestral atlante, que luego se dispersé en diferentes latitudes,
baste mencionar que, si se trazara una linea recta desde la gran piramide hacia América, se
llegaria directamente hacia donde se halla ubicada otra piramide, la llamada «piramide del
sol», en México!

158



Y masasombroso ain, que construcciones piramidales en Egipto, Chinay México, de diferentes
latitudes, se hallen edificadas en lineas de variacion cero frente a la declinacion polar que
ocasiona el movimiento magnético de los polos en el transcurso del tiempo.

También tenemos referente al misterio de la esfinge, que segiin ciertos registros, a los que
algunos iniciados han accedido mediante la facultad de anamnesia, en cierta época, hace
miles de afios, Egipto o Khem fue asiento asimismo del Gral, hallandose el enlace con el Gral,
es decir la Vruna de Oricalco, en la propia frente de la esfinge.

Tras la ilusion de este mundo, en sus repetidos ciclos circulares en que todo retorna, Egipto
posee la clave ultima, de aquello que permanece mas alla del tiempo. Es decir, el substrato
ofidico.

Demodo que, en una instancia temporal propia anterioralos ciclos de manifestacion repetida,
como faro iniciatico también durante los periodos de manifestacion, y permaneciendo mas
alla y fuera de todo lo manifestado, la antigua sabiduria iniciatica de Egipto permanece.
Siendo el indicador de aquello que no es afectado por el tiempo, la propia piramide.

Pues como dice un antiguo dicho, muy conocido en Egipto, «Aunque todo el mundo teme al
tiempo, el tiempo teme a las piramides.

El tercer ojo segun la tradicion egipcia

Aunque en general siempre se ha asociado el tercer ojo con la glandula pineal, en rigor de
verdad, el soporte bioldgico tras la vision oculta comprende tanto la pineal, como la pituitaria,
y el talamo en el cerebro.

Algunos ocultistas de hecho han llamado a la pineal como la cola del dragén, y a la pituitaria
como su boca. Es decir, se mantiene un vinculo entre ambas ,bajo cuya sincronizacion, a través
de un tercer componente, que es el talamo, surge la visidn oculta del tercer ojo.

Traspolada esta relacion bilateral de la pineal y la pituitaria a los mitos egipcios, tenemos que
la glandula pineal, como su propia configuracion anatomica permite apreciar, representa al
0jo de Horus, es decir a Horus mismo.

Y su gemelo, Seth, esta aqui representado por la glandula pituitaria.

Si bien es conocida la representacion serpentina de Seth (como la gran serpiente Apophis),
también aqui Horus comprende el mismo principio ofidico. Siendo asi el ojo de Horus, el ojo
vigilante siempre abierto de la serpiente.

También se le ha denominado a veces como «el ojo de Ra», entendiendo en este contexto
el significado etimoldgico y gnostico de Ra como «Aquel que manifiesta», siendo esta
manifestacion el conocimiento oculto.

Un antiguo jeroglifico designaba a la serpiente como un ojo, teniendo precisamente este
mismo significado de la sabiduria oculta. Y ademas era la representacion de la Diosa Uazit
(significando asimismo «ojo»), emplazada en la corona de los faraones, como expresion de su
poder, que nos remite en términos hiperbdreos al Vril de la Diosa, la Dama del Origen.

Trazando un paralelo con la tradicion nordica, resulta interesante también que se resalte en
sus mitos el ojo de Odin/Wotan.

Simultidneamente, dada la sabiduria de los antiguos egipcios que siempre mantuvieron
significados ocultos sumamente oblicuos tras sus diversos mitos, tenemos también la

159



bipolaridad de Isis y Osiris representada en ambos hemisferios cerebrales, teniendo una
replica en el lado posterior del cerebro (mirando aqui hacia el area reptil del cerebro) en
otra dos areas o hemisferios posteriores, que representan aqui a Neftis y Seth, quienes son
las facetas oscuras de Isis y Osiris.

Respectoaltalamo en el centro del cerebro, yrigiendo desde alliambos hemisferios, su funcion
fisiologica de mantener el eje de atencion filtrando toda otra informacion circundante, le
adjudica un rol de guardian en el «portal» entre consciente e inconsciente, siendo asi «el
guardian del umbral» de acceso al inframundo, representado a nivel microcésmico por el
potencial oculto del inconsciente.

Siendo como se menciond antes, la pineal y la pituitaria una representacion fisioldgica y
organica ofidica, el tilamo, definido como de forma ovoide, es aqui «el huevo de la serpiente».

Desde la expresion simbolica, también el tadlamo representa aqui la forma ovalada /esferoide
del Ru, ubicado encima de una configuracion en forma de cruz Tau, surgiendo asi la cruz
Ankh egipcia.

Desde ya, no requiere aclaracion que se trata de una cruz muy anterior al cristianismo,
simbolo que posteriormente intentd ser apropiado por la comunidad de cristianos que se
asentaron en Egipto.

Pero en cuanto a su significado iniciatico original, tenemos en la Ankh egipcia una Tau (T) y
el Ru en forma esferoide u ovalada en su parte posterior. Este simbolo mantiene varias capas
o niveles de significacion.

Considerado este simbolo exotéricamente como «la llave de la inmortalidad» ,oculta un
secreto, en cuanto la parte inferior del Ankh se corresponde con la espina dorsal, por donde
el poder ofidico de la serpiente/lagarto repta, alcanzando la vision ofidica de Horus/Seth
(pineal y pituitaria), y teniendo su culminacion en el «huevo de la serpiente», donde puede
decirse que «ha nacido un hijo de la Serpiente», un hombre de piedra.

La configuracion oculta de Tau en Ankh, indica asimismo el posicionamiento u orientacion
desde el Yo aislado (plaza Tau) hacia el Origen (punto Tau), asi como al Yo infinito del Selbst
representado aqui por el Ru, como figuracion de la esfera de voluntad egoica, Ehre.

Y al mismo tiempo, la forma del Ru remite al «espiritu esfera», modelo analdgico que nos
permite comprender la realidad del espiritu desde su aproximacion a este mundo.

Si bien la forma del Ru semeja mas una forma ovalada que esférica, la explicacion esotérica
aqui es que la «esfera» como proyeccion figurativa del espiritu hiperboreo, se halla en un
dinamismo, sea desde la reversion original, o bien su reversion ala normalidad, manteniendo
asi una forma que no es a ese punto exactamente una esfera. Mas no debe olvidarse que por
«espiritu esfera» se esta significando siempre un modelo analogico, para explicar de algun
modo la situacion del espiritu hiperboreo, de otro modo inaprehensible.

El mismo principio oculto en cuanto a su forma ovoide, «casi esfera», connota el Ru como
representativo de la esfera Ehre.

Es asi como en el Ankh egipcio se oculta la verdad gndstica del Yo cercado o aislado orientado
al Selbst (primera iniciacion), el Yo despierto en el si mismo del Yo infinito (selbst), focalizado
en la esfera de voluntad egoica (segunda iniciacion), y el retorno del «espiritu esfera» que ha
sido revertido a la normalidad (tercera iniciacion).

Se comprende entonces que Osiris, Dios de la inmortalidad (y que en el mito escenificd el
proceso iniciatico de muerte y renacimiento) porte la iniciatica cruz Ankh.

160



Por otra parte se dice que para «ver el rostro de Osiris» (lo cual connota el acceder ala verdad
gnostica hermética) es preciso sea corrido el velo de Isis.

Y el iniciado que accede a los misterios ocultos de Isis y Osiris, es representado por Horus (y
su vision ofidica), que al mismo tiempo comprende en forma inseparable a su gemelo Seth.

El supuesto antagonismo que se presenta en el mito, de Horus y Seth, puede ser comprendido
Unicamente con la perspectiva iniciatica, en cuanto un «juego de los Dioses», que escenifica y
refleja al mismo tiempo un proceso iniciatico.

Siendo asi, debe irse mas alla de lo convencional del mito a una comprension profunda,
comprendiendo a Seth no meramente como «el malvado antagonista de Osiris y Horus», sino
como representativo de un principio iniciatico oscuro, que en una auténtica iniciacion nunca
puede dejarse de lado, teniendo un rol esencial.

Considerando lo hasta ahora expuesto respecto al talamo, también resulta notorio, que
cuando es visto desde arriba en el centro del cerebro, el tilamo semeja un escarabajo, que es
representado mitica y cosmogonicamente por Khepri.

En tal sentido, los egipcios adjudicaban al escarabajo Khepri el simbolismo de renacimiento
e inmortalidad, lo cual conecta con lo anteriormente mencionado, ya que si la serpiente
(representada como se menciono por las glandulas pineal y pituitaria , Horus-Seth) brinda el
elixir de la inmortalidad, la concrecion de ese estado es representado por Khepri.

Cuerpo Calloso

)\

_. Talamo

7
Médula Oblongada

Glandula Pituitaria Hipotalamo

e Cuerpo Mamilar
Cerebel \
SIEEE Puente de Varolio

e Eopiie ™ st i ibTnenia i Rhnuiies;

161



162

Locaton of
Pitustary Glanct
/

Corput Callosim
et

™= Locanonal
Dirmal (it

UL L Y L L 1]
STPIEVIIITIIOVE l
WERRARNRRRIRNE

-




Acerca de Dracula y los hombres lobo

Ademas de la version oficial de «Dracula» publicada en 1897, han circulado otras versiones a
partir de la obra original, con notables diferencias, publicadas en vida de Bram Stoker!

Debe ante todo mencionarse que el acuerdo editorial de Bram Stoker en la edicion original
de 1897, con su editor Archibald Constable, mantenia cierta licencia en favor de Bram Stoker.

Citando textualmente:

«no incluye ningiin otro lugar o pais aparte del Reino Unido de Gran Bretaiia, Irlanda y las
Posesiones Britdnicas (con la excepcion de Canadd) y el mencionado Autor tendrd libertad para
negociar con otros distintos a los citados Editores la publicacion de dicha obra...»

Hubo asi una publicacion de la obra «Dracula» pocos afios después, lanzada en tiras de un
periodico sueco, manteniendo grandes diferencias de la version original. Y de esta edicion en
sueco, Valdimar Asmudsson realizo una traduccion al islandés, publicindose originalmente
también en un periddico, y posteriormente, en 1901 en formato de libro, como Makt
Myrkranna o «Los Poderes de la Oscuridad».

Estas diferencias en la historia se basan en distintos borradores que Stoker escribid, antes
de la publicacion original, segiin consta y es verificado por las indagaciones de su sobrino
bisnieto Dacre Stoker.

Y encontramos en Makt Myrkranna, «Los Poderes de la Oscuridad», valiosas claves iniciaticas,
que complementan el «Drdcula» de 1897; incluso cuestiones, que en la Inglaterra victoriana
no eran prudentes publicar, mas en la version islandesa no existia esta restriccion, siendo
incluso una novela marcadamente erdtica.

Ademas de estas versiones, luego de la muerte de Bram Stoker, su viuda, Florence Stoker
publica en formato de libro a partir de un escrito de su fallecido esposo, «EI Huésped de
Drdcula», en 1914. Segiin Florence Stoker, esta parte habia sido omitida originalmente para
no hacer demasiado extenso el libro. Mas lo cierto es que no son mas de 20 paginas, lo que
llama la atencidn, y nuevamente aparecen aqui mas claves ocultas respecto a Dracula!

Tenemos asi (mas alla también de cierta traduccion al hingaro, también con diferencias,
publicada en 1898) tres publicaciones en las que se basa la presente investigacion. «Drdacula»
publicado en 1897, Makt Myrkranna o «Los Poderes de la Oscuridady, publicado en 1901, y
«El Huesped de Drdcula», publicado en 1914. Y es a partir de estos tres textos, que puede ir
recomponiéndose el puzzle, al menos en buena parte, del misterio de Dracula.

Curiosamente, antes de ser publicado «Makt Mykranna» como libro, en la edicion que iba
lanzandose en el periddico islandés Fjallkonan, encontramos en el prefacio la siguiente e
inquietante declaracion con énfasis en cursiva:

«Estoy totalmente convencido de que los acontecimientos aqui descritos tuvieron realmente
lugar, por muy increibles e incomprensibles que puedan parecer si se comparan con experiencias
mds comunes. Y estoy aun mds convencido de que deben permanecer incomprensibles
hasta cierto punto, si bien no es inconcebible que los continuos avances en psicologia y en
ciencias naturales puedan de repente proporcionar explicaciones légicas para estos y otros
acontecimientos igualmente extrarios, que, hasta el presente, ni los cientificos ni la policia
secreta han sido capaces de comprender.»

Una muy importante clave iniciatica nos brinda Bram Stoker en «Dracula» cuando se refiere
que el conde conduce a su visitante Harker dentro del castillo al cuarto de hospedaje. Se nos
dice que atraviesan un «cuarto octogonal», sin ninguna ventana, e iluminado inicamente por

una lampara.
163



Deteniéndonos aqui un momento, apreciemos el simbolismo velado del octogono, tan caro a
la sabiduria Hiperborea, y la «iinica lampara» alli presente, que connota la luz de la Gnosis
oculta, Lux-fer.

Mas, en la otra version de Dracula, «<Makt Myrkranna», Harker encuentra en el cuarto
octogonal una salida secreta, que se abre mediante un boton triangular disimulado en el
suelo, accediendo asi a un pasadizo y tunel oculto.

La similitud con la anilla disimulada en la celda de «La analogia del yo prisionero» que nos
brinda Nimrod de Rosario, es por demas evidente.

Por otra parte, la forma triangular del boton oculto, alude en clave Kaula al Yoni, o principio
femenino, entendiéndose asi la necesidad de Lilith, la Diosa del Origen, para el transito
efectivo hacia el Origen y el Selbst.

Y otra importante clave aparece cuando Harker debe descender a la cripta subterranea
donde se halla el sarcofago de Dracula.

Entendemos que esta escena figura también el descenso iniciatico a las profundidades
oscuras que todo ocultista debe emprender, para acceder a los misterios de la muerte, aqui
representada en la figura del vampiro.

Mas lo novedoso ademas de esto, es la escalera caracol por la que debe transitar. Y esta es otra
clave o guifio, alusiva a la escalera caracol que todo iniciado hiperboreo debe crear mediante
su facultad de anamnesia.

Debe destacarse el vinculo entre Dracula y el reptil, que resulta muy explicito ya en la version
original de 1897. En la escena por ejemplo en que Harker observa por una ventana al conde
deslizarse a través del muro arrastrandose en forma descendente, y con el efecto visual que
su manto semejaba como alas, la descripcion literal es muy clara al respecto:

«Vi como los dedos de las manos y de los pies se sujetaban de las esquinas de las piedras,
desgastadas claramente de la argamasa por el paso de los afios, y asi usando cada proyeccién y
desigualdad, se movian hacia abajo a una considerable velocidad, de la misma manera en que
una lagartija camina por las paredes.»

Otra figura comparativa que se utiliza en la misma obra con relacion a lo ofidico, parece en la
escena en que Harker encuentra oculto en el castillo el sarcofago donde descansa Dracula, y
levantando la tapa, le asesta un golpe con una pala en el rostro, luego de lo cual se dice:

«Pero al hacerlo asi, la cabeza se volvié y los ojos recayeron sobre mi con todo su brillo de
horrendo basilisco»

La anterior comparacidn utilizada de la lagartija, insinta o deja entre lineas la naturaleza
reptiloide de Dracula, pero en esta nueva referencia apuntada, el brillo de sus ojos es
descripto como el del basilisco. Brillo de su mirada, que es percibida por un mortal como
«horrendo», ya que resulta insoportable, siendo brillo ocular ofidico, luciferino.

Ademas del reptil, es muy acentuada la figura del lobo en relacion al vampiro. Y desde ya,
considerando en el caso de Dracula la expresion de un Siddha bajo el aspecto de vampiro, de
igual modo el lobo aqui referido atafie a una matriz extremadamente oblicua del designio
lobo, donde hallamos de hecho al hombre lobo.

El propio Dracula comenta el vinculo que tradicionalmente se ha establecido entre su linaje
y los hombres lobo:

«Nosotros los escequelios tenemos derecho a estar orgullosos, pues por nuestras venas circula
la sangre de muchas razas bravias que pelearon como pelean los leones por su sefiorio. Aqui, en

164



el torbellino de las razas europeas, la tribu Ugric trajo desde Islandia el espiritu de lucha que
Thor y Wodin les habian dado, y cuyos bersequers demostraron tan clara e intensamente en
las costas de Europa (;qué digo?, y de Asia y de Africa también) que la misma gente creyo que
habian llegado los propios hombres-lobos.»

Notese que ademas de la expresion terrible del hombre lobo, se menciona el espiritu de lucha
de Thor y Odin, propio de los Bersekers.

El hombre lobo, al igual que el hombre oso, son revestimientos de mascaras conductuales
totémico-guerreras, matrices extremadamente oblicuas, utilizadas en el marco de una
estrategia hiperborea.

Tenemos incluso el caso de antiguos chamanes que despertaban dentro de si estos poderes
atavicos, utilizando de hecho mascaras y pieles de tal o cual animal.

Es sabido por otra parte el nexo de los vikingos berseker, asi como los chamanes de Siberia y
otros, con la seta psicoactiva amanita muscaria, que inducia a estados alterados de conciencia,
ampliando la percepcidn psiquica, y en que en el caso de los guerreros les conferia un vigor
y furia exorbitantes.

No debe pasarse por alto este aspecto de hombre lobo de los antiguos berseker, ya que
aparece en estrecha relacion con los vampiros.

Y sin olvidar, que el término licantropo, derivado etimoldgicamente del griego «lykos»,
significa tanto lobo como luz, connotandose aqui lo luciferino.

Por otra parte, se menciona asimismo en «Dracula» que términos como «vrolok» y «vlkoslak»
designan en serbio y en eslovaco, sea un lobo o un vampiro. Y la utilizacion del mismo término
para aludir a ambos resulta por cierto de lo mas interesante.

Son muchas las instancias en el relato en que los lobos obedecen a Dracula, o incluso el mismo
asumiendo ese aspecto. E incluso el lobo apodado bersekir/berseker, del que cuenta acerca
de su extrafio comportamiento el guardia del zooldgico.

Un episodio por demas digno de mencion es aquel en que inicialmente Harker es conducido
por un extrafo cochero (que no es otro que Dracula) hacia el castillo, trayecto acompafado
por el aullido tanto de perros como lobos.

Y en la version islandesa «Makt Myrkranna», el misterioso cochero baja en un momento
siguiendo unos extrafios fulgores azules, suscitindose una escena en que frente a un circulo
de peligrosos lobos, bastan tan solo unos ademanes y ciertas palabras de mando por parte de
Dracula, para que los lobos despejen el lugar inofensivamente.

Desde ya que para cualquier persona «culturizada» segiin lo convencional establecido, el
lobo es un animal salvaje y peligroso que debe evitarse o matarse. Pero muy distinta es la
apreciacion de Dracula, para quien los aullidos lobunos son una auténtica melodia:

«Los ojos del conde destellaron, y dijo:

—Esciichelos. Los hijos de la noche. ;Qué miisica la que entonan! Pero viendo, supongo, alguna
extrafia expresion en mi rostro, se apresuré a agregar:

—iAh, sir! Ustedes los habitantes de la ciudad no pueden penetrar en los sentimientos de un
cazador.»

Y es que en el aullido del lobo, se percibe en la Minne 0 memoria de sangre el clamor en la
noche a la luna, representacion figurada en este contexto de la Diosa del Origen.

En «El Huésped de Dracula», tenemos que en un viaje en carruaje en territorio aleman,

165



Harker decide descender e internarse por un extrafio sendero y valle serpenteante, para
hallar en un cruce de caminos la tumba de una condesa, Dolingen De Gratz, que se trata de
una vampira. Como se ha apuntado previamente, esta vampira resulté ser la «cuarta novia
de Dracula», y ella esta basada en Ellen Crone, que mantuvo el rol de nifiera de Bram Stoker
cuando era infante, segiin sus propios registros, consignados luego en forma literaria en la
novela Dracula -El origen-, escrita por su sobrino bisnieto, Dacre Stoker.

La encrucijada o cruce de caminos es aqui también referente de un laberinto, en medio del
cual mora un ser que ha trascendido y conquistado la muerte, en este caso se trata de una
vampira, la condesa Dolingen De Gratz.

Tradicionalmente se decia que la Diosa Hecate aparecia en las encrucijadas a los viajeros,
siendo siempre un sitio de «cruce de caminos», o en términos mas oblicuos, de cruce entre
mundos de distintos espacios dimensionales.

La historia de «El huésped de Dracula» transcurre durante la emblematica noche de
Walpurgis, muy asociada a las brujas y seres oscuros. Y acontece que luego de perder la
conciencia, Harker es encontrado con una muy extraiia criatura sobre su cuerpo, y de algin
modo salvaguardandolo en aquella condicion, que segiin luego refirieron quienes rescataron
a Harker, parecia un lobo, pero no lo era!

Nuevamente tenemos aqui esa hibridacion de humano-lobo, que Stoker nos presenta muy
vinculada al vampirismo.

Pese a que en época actual el cine ha expuesto la farsa generalizada de vampiros y hombres
lobo como enemigos, cuando lo cierto (con determinadas excepciones de antagonismo en
ciertos linajes que no vienen aqui al caso) es que ambos mantienen un mismo substrato de
poder oculto. Hablando siempre, claro, de vampiros transmutados o Siddhas.

El vinculo con las artes oscuras también es mayormente resaltado en Makt Myrkranna, por
ej cuando Dracula se jacta del furor guerrero indomable de su linaje, a la vez que cita viejas
leyendas del vinculo de sus ancestros con «brujas y demonios»:

«Nosotros, los que somos delgénero Drdcula, un linaje principal de los Siculi, creemos que nuestro
origen proviene de los hunos, que una vez barrieron Europa como un fuego salvaje, destruyendo
naciones y poblaciones enteras. Segun cuenta la historia, los hunos eran descendientes de las
brujas escitas, que habian sido desterradas a los bosques, y alli se mezclaron con demonios.

Esas historias, por supuesto, son como cualquier otra leyenda de ese tipo, pero se sabe que
ninguin demonio ni mago ha sido jamds tan poderoso como Atila, nuestro antepasado.»

Ademas, segiin esta misma version literaria, el conde albergaba una extrafia biblioteca en su
castillo, con toda clase de antiguos conocimientos herméticos, magia, alquimia y astrologia.

Con relacion al famoso episodio de la goleta que transporta a Dracula a Inglaterra, tenemos
en ambas versiones literarias, que al encallar violentamente a destino, un gran perro negro
salid de la embarcacion al exterior. Pues bien, este episodio se halla verificado segiin testigos
oculares en un hecho ocurrido en época de Bram Stoker.

Tenemos por otra parte que Lucy resulta aniquilada como vampira por Van Helsing y sus
allegados. Mas, el hecho a destacar, es que en Lucy no se habia producido una transmutacion
completa, debido a que fue mordida mientras se hallaba sonambula en estado de trance.

El propio Van Helsing comenta al respecto:

«Aqui hay algo diferente a todo lo conocido; hay alguna vida dual que no es como las comunes.
Fue mordida por el vampiro cuando estaba en un trance, caminando dormida. ;Oh!, se asombra

166



usted. No sabe eso, amigo John, pero lo sabrd mds tarde; y en trance seria lo mejor para regresar
a tomar mds sangre. Ella murid en trance, y también en trance es una «<nomuerta». Por eso es
distinta a todos los demds.»

Esta mutacion vampirica a medias no impide que conserve su belleza intacta y rejuvenecida,
pese a ser declarada oficialmente como muerta, yaciendo en su sarcofago. Y no obstante, esa
mutacion sin completar presenta en otra instancia la impronta de la esencia ofidica, como
puede apreciarse en el siguiente comentario:

«Su hermoso color desaparecid y el rostro se le puso livido, sus ojos parecieron lanzar chispas de
un fuego infernal, la frente estaba arrugada, como si su carne estuviera formada por las colas
de las serpientes de Medusa, y su boca adorable, que entonces estaba manchada de sangre,
formé un cuadrado abierto, como en las mdscaras teatrales de los griegos y los japoneses»

Desde que se recibe la mordida iniciatica vampirica y luego se le permite beber de la sangre
del vampiro, comienza en la propia sangre un proceso alquimico que culmina en una completa
transmutacion. Esta sangre-elixir que el vampiro da a beber, es lo que Dracula denomina
como el «bautismo de sangre».

Mas alla de los distintos tipos de vampiros (tema ya comentado previamente), en el caso del
Siddha que asume este aspecto o «mascara» para manifestarse en este mundo acorde a su
estrategia, no puede ser destruido, siendo su cuerpo incorruptible.

Es una ilusion la de Van Helsing, que Dracula pudiera ser destruido.

Distintos signos de esta cuestion se atisban en la obra de Bram Stoker. Por ejemplo el episodio
en «Makt Myrkranna» cuando el timonel del barco comenta que se aproximo al extrafio a
bordo por detras, y trato de clavarle un cuchillo sin éxito alguno, pues para su sorpresa «su
cuerpo no era mas que aire». Episodio este también narrado en la obra «Dracula» original.

Y los enemigos de Dracula advierten incluso ademas la posibilidad que el conde se reencarne!
Unica mencion al respecto, pero muy clara, en cuanto que Dracula o un Siddha vampiro puede
transmigrar a otro cuerpo:

«No debemos correr riesgos esta vez; no descansaremos en tanto la cabeza y el cuerpo del conde
no hayan sido separados y estemos sequros de que no va a poder reencarnar»

Este punto reviste la mayor importancia, ya que incluso cuando los enemigos de Dracula
creen haber matado a alguno de sus seguidores vampiros, en ocasiones lo que ocurre es una
reencarnacion a otro cuerpo disponible a tal efecto, cuando no una misma regeneracion del
cuerpo que se cree haber matado. Ya que, se trata de un cuerpo incorruptible, y no puede
matarse aquello que ya ha muerto a la vida del mundo.

Otro indicio claro de su esencia extra-humana es la mencion que, de cruzar un rio o mar, su
cuerpo debe ir contra-corriente, lo cual desde un significado gnostico alude a transitar el
propio «rio de sangre» en sentido inverso, al Origen. Y desde otro significado, el vampiro ya
no esta sincronizado ni fluye con los ritmos del mundo.

Del mismo modo, su habitat natural no es bajo la luz del sol sino en la noche y oscuridad, y
para su permanencia en medio de los mortales, siendo de una esencia completamente fuera
de este mundo, se sirve de la sangre, a través de la que mediante secretos metabolismos,
sintetiza un poder oculto.

También mantiene propdsito similar la tierra propia que utiliza para el reposo de su cuerpo,
en un sitio aislado y cerrado.

A diferencia de las versiones tan populares del cine, en que un vampiro es calcinado bajo la luz

167



del sol, apreciamos que Dracula se moviliza también durante el dia en ocasiones, pero dado
que su especial naturaleza como vampiro lo ubica, digamos en un «espacio entre mundos,
donde no esta realmente en este mundo, pero se manifiesta no obstante en el mismo, el
intersticio entre las fases del dia que le posibilitan su cambio de forma, y ejercer su poder, se
da especialmente en el mediodia, a la puesta del sol, o en el mismo momento del amanecer.
Es decir, en los intervalos entre el dia y la noche, y en el mediodia, también conjuncion de la
primera parte del dia con la segunda.

Incluso la apariencia externa de Dracula denota caracteristicas no humanas, como fuerza
descomunal, pese al aspecto avanzado de edad que Harker advierte en el conde. Unapreton de
mano basta para apreciar la inmensa fuerza, asi como su frialdad gélida, y 1a voz de Dracula,
que produjo inicialmente un efecto en Harker de resonancia, como penetrando y afectando
sus mismas fibras nerviosas. Reaccion psico-fisica de desestabilidad comprensible por parte
de un humano mortal frente a un Siddha.

Debe quedar bien claro a esta altura, que el Siddha vampiro mora en y mas alla de la muerte,
enlaoscuridad profunday fuera de laluz de este mundo, con completo dominio de las formas,
tiempo y espacio.

Consideremos por ejemplo el incidente cuando Van Helsing y sus compafieros ven a Lucy
regresar a su tumba:

«Nosotros mismos vimos a la sefiorita Lucy, antes de que recuperara la paz, entrar por una
rendija del tamario de un cabello en la puerta de su tumba.»

En este caso, es obvio que no puede la masa del cuerpo entrar por semejante rendija. Se
trata evidentemente del cuerpo astral transmutado (permaneciendo el cuerpo fisico en la
tumba), el cual mediante el vehiculo de la sangre logra densificarse, como si fuera realmente
de materia burda. Y nuevamente, cuando Lucy regresa a la tumba, se repliega en su esencia
astral.

Es una de las clases de manifestacion del vampiro, tema ya desarrollado previamente.

El vinculo con la oscuridad se pone también de manifiesto en la relevancia que se le da en
el relato de Dracula a la luna (la cual por otra parte mantiene un ancestral vinculo con los
lobos), siendo que a través de la luz de la luna, como si estuviera viva y adoptando diversas
formas, se hacen presentes a Harker las tres vampiras en el castillo.

Se nos da un claro indicio que la fuerza o poder del vampiro procede directamente del
espiritu, en el episodio en que el Golen Van Helsing se avoca a clavar una estaca en el corazon
de las tres vampiras asistentes de Dracula. Alli, segiin el propio Van Helsing refiere, sentia
una intensa fascinacion por la dama en el sarcéfgago, a la vez que hacia tremendo esfuerzo
en resistir su belleza, aferrandose a su misma alma:

«Desde luego, existe cierta fascinacion, puesto que me conmuevo ante la sola presencia de una
mujer tan bella, aun cuando esté tendida en una tumba destartalada por los aiios y llena del
polvo de varios siglos, aunque habia ese olor horrible que flotaba en la guarida del conde. Si; me
sentia turbado... Yo, van Helsing, a pesar de mis propésitos y de mis motivos de odios..., sentia
la necesidad de un retraso que parecia paralizar mis facultades y aferrarme el alma misma.»

El mal olor que alli se percibe, es ademas del entorno funebre de la tumba, una impresion del
alma que percibe la proximidad de su misma muerte.

Y es que por la sangre del vampiro fluye una esencia luciferina, muy distinta a la de los
miseros mortales.

168



Para preservar el linaje de los Dracula este legado de poder oculto en la sangre, se comenta
en «<Makt Myrkranna» que en general sus integrantes mantenian lazos endogamicos. Cuando
esto no ocurria, las mujeres producto de aquellos matrimonios no vivian mucho tiempo y los
nifos no alcanzaban la edad adulta.

Se aprecia asimismo la impronta ofidica de su linaje, en la misteriosa dama del castillo por la
que Harker se siente fascinado.

Segtin la version «<Makt Myrkranna, la misteriosa dama, perteneciente también al linaje de
Dracula, portaba un cinturén con broche de diamantes en forma de dragon!

Apreciemos en la contemplacion de Dracula por parte de Harker, como se combinan
integradamente rasgos de la vida y la muerte:

«;Alli, en una de las grandes cajas, de las cuales en total habia cincuenta, sobre un monton de
tierra recién excavada, yacia el conde! Estaba o muerto o dormido; no pude saberlo a ciencia
cierta, pues sus ojos estaban abiertos y fijos, pero con la vidriosidad de la muerte, y sus mejillas
tenian el calor de la vida a pesar de su palidez; ademas, sus labios estaban rojos como nunca.
Pero no habia ninguna sefial de movimiento, ni pulso, ni respiracién, ni el latido del corazén. Me
incliné sobre él y traté de encontrar algtin signo de vida, pero en vano. No podia haber yacido
alli desde hacia mucho tiempo, pues el olor a tierra se habria disipado en pocas horas. Al lado
de la caja estaba su tapa, atravesada por hoyos aqui y alld.»

Aunque su linaje comprende muchos iniciados y adeptos ocultos a través del tiempo,
conocidos ellos en general como «Dracul» a modo de titulo honorifico y reconocimiento
iniciatico, en «Makt Myrkranna» se destaca que en el presente conde Dracula, el linaje de
sangre ha alcanzado su mayor esplendor y pureza, como puede apreciarse en las siguientes
lineas:

«Alz6 el candelabro para iluminar el retrato una tiltima vez, y a continuacion me mostro otros
cuadros y me hablo de cada uno de ellos.

Setrataba de una extraiia coleccion, que abarcaba varios siglos. Muchos de los retratos parecian
realizados por pintores principiantes y su estilo era bastante pobre, pero otros eran auténticas
obras de arte. Lo que mds me intrigé fue la perpetuacion ininterrumpida y el perfeccionamiento
gradual de los dos o tres aspectos fisicos que surgian sistemdticamente, generacion tras
generacion. Daba laimpresion de que el clan habia alcanzado su mdximo esplendor con el conde
y con la bellisima dama del magnifico retrato que me habia descrito antes. Los mismos rasgos
faciales que poseia el conde podian apreciarse en cuadros de diferentes épocas, tres o cuatro
de los cuales mostraban a hombres tan parecidos al conde que no pude evitar sobrecogerme.

—Es exactamente como usted dice —afirmé el conde—. Soy un auténtico Drdcula.»

Un aspecto por demas interesante es la mencion que en «Makt Myrkranna» se hace respecto a
los zingaros, mencionados aqui como «tartaros». En la version oficial de Dracula se menciona
alos zingaros como gitanos, y son quienes ayudan a Dracula en transportar las grandes cajas
con tierra, cuando el conde decide emprender su viaje. Mas en «Makt Myrkranna» Dracula no
trata con gitanos sino tartaros. Y resulta interesante que los tartaros, bajo dominio mongol,
tanto en Europa como Asia, (siglo XIlI) han tenido un gran protagonismo en estrategias
hiperbdreas.

Draculamenciona especificamente ademas, que los tartaros han sido custodios de ancestrales
conocimientos ocultos:

«Durante siglos, han preservado fielmente muchos tesoros de las ciencias ocultas que de
otro modo se habrian perdido para siempre. Cuando llegue el momento, su lealtad serd
recompensada.»

169



Incluso Harker advierte que el conde debe tener linaje procedente de los tartaros, lo cual,
segun lo apuntado previamente, enlaza directamente con la estrategia hiperborea.

«Entre el grupo de tartaros he distinguido a algunos que son diferentes de los demas y
que poseen un aspecto simiesco como el de los hombres que vi en el templo. Pero me da
la impresion de que los tartaros mantienen buenas relaciones con ellos. Los tartaros son
bastante atractivos, y algunas de sus mujeres resultan incluso cautivadoras. Me inclino a
creer que el clan Dracula tiene su origen en miembros de ambos grupos.»

Esa doble apreciacion que efectia Harker respecto al linaje de Dracula, de un grupo
«simiesco», y otro de bellas facciones, destaca la condicion de todo Virya de linaje hiperboreo,
que posee a partir de la clave genética una ancestralidad por un lado hominida, y por otro
lado hiperbdrea.

Desde la perspectiva de un ocultista sinarquico como Van Helsing, Dracula puede ser vencido
y destruido empleando tal o cual método. Y asi pretende, y cree incluso conocer la esencia de
Dracula, y el modo de vencerlo.

En el siguiente pasaje se pone de manifiesto el vinculo que existe entre Dracula como prototipo
del vampiro Siddha y sus seguidores mutados también en vampiros, o en vias de serlo:

«Puesto que ahora que cree que estd libre de nosotros y que no ha dejado rastroy que ha logrado
huir de nosotros, disponiendo de tantas horas de ventaja para poder hacerlo, su cerebro infantil
lo hard dormir. Cree, asimismo, que al dejar de conocer su mente de usted, no puede usted tener
ningun conocimiento de él; jese es su error! Ese terrible bautismo de sangre que le infligio
a usted la hace libre de ir hasta €l en espiritu, como lo ha podido hacer usted siempre hasta
ahora, en sus momentos de libertad, cuando el sol sale o se pone. En esos momentos, va usted
por mi voluntad, no por la de él. Y ese poder, para bien tanto de usted como de tantos otros, lo
ha adquirido usted por medio de sus sufrimientos en sus manos. Eso nos es tanto mds precioso,
cuanto que él mismo no tiene conocimiento de ello, y, para guardarse él mismo, evita poder
tener conocimiento de nuestras andanzas.»

Ciertamente que hay un lazo entre Dracula y Minna, ejemplo valido también para otros casos.
Y este lazo es como el del pulpo y sus tentaculos. Mas donde Van Helsing falla es en creer que
el 1azo o nexo se corta o interrumpe si Dracula se aleja momentaneamente en su influencia
de 1a mente de Minna. No comprende asi que se trata de un lazo no unilateral sino biunivoco.

Resulta mas que palpable la ignorancia de Van Helsing, en cuanto subestima a Dracula
calificando su cerebro de «infantil». Y todavia mas notorio resulta en el siguiente extracto:

«Durante el trance de hace tres dias, el conde le envid su espiritu para leerle la mente; o es mds
probable que se la llevara para que lo viera a él en su caja de tierra del navio, en medio del
mar; por eso se liberaba poco antes de la salida y de la puesta del sol. Asi supo que estabamos
aqui, puesto que ella tenia mds que decir en su vida al aire libre, con ojos para ver y oidos
para escuchar, que él, encerrado como estd, en su féretro. Entonces, ahora debe estar haciendo
un supremo esfuerzo para huir de nosotros. Actualmente no la necesita. «Estd seguro, con el
gran conocimiento que tiene, que ella acudird a su llamada, pero eliminé su poder sobre ella,
como puede hacerlo, para que ella no vaya a su encuentro. jAh! Ahora tengo la esperanza de
que nuestros cerebros de hombres, que han sido humanos durante tanto tiempo y que no han
perdido la gracia de Dios, llegardn mds lejos que su cerebro infantil que permanecio en su
tumba durante varios siglos, que todavia no ha alcanzado nuestra estatura y que solamente
hace trabajos egoistas y, por consiguiente, mediocres.»

Van Helsing sigue aqui el alineamiento de la mentalidad demitrgica, en cuanto el proceso
entelequial o evolutivo que lleva al progreso, desestimando a Dracula como anticuado o

170



retrogrado en comparacion a los conocimientos y progreso que ha traido la ciencia.

La confianza de Van Helsing se asienta en la gracia del Dios demiirgico y el progreso
entelequial a través de los siglos. No puede captar la transmutacion y eternizacion de alguien
que se ha mantenido aparte de tal progreso del mundo, aislado «en su tumba», y como tal
«muerto para el mundo», pero vivo en y mas alla de la muerte.

Como no podia ser de otro modo, también el vampirismo luciferino se halla vinculado a la
sabiduria litica.

Casanova como ocultista de antiguos arcanos han mencionado alguna vez en su
correspondencia el arte referente a la llamada «piedra del sol». Tal denominacion se debe a
que desvia la influencia solar. Se trata de un heliotropo, y los ocultistas le laman asimismo
«lapiedra de sangre», utilizada en necromancia para evocar personas ya fallecidas, y también
con el poder de evocar un vampiro.

Las propiedades de esta piedra comprenden antiguos secretos vinculados a la sangre, ya que
también se le daba uso medicinal, para sanar hemorragias.

El Principio del Cerco

El principio del cerco es uno de los pilares fundamentales de la estrategia Hiperborea. De
hecho, los pueblos del pacto de sangre, aliados de los Siddhas leales, tenian en su modo de
vida estratégico tres principios: El principio de la ocupacion, el cerco, y la muralla, segin se
refiere en «EI Misterio de Belicena Villca».

Ante todo debe tenerse claro que el espacio ocupado es justamente eso, una ocupacion al
territorio enemigo del Demiurgo, el Valplads o campo de batalla.

Esta consigna debe quedar clara, en contraposicion a como el Virya perdido (los pueblos
del pacto cultural) se posiciona frente a la tierra, no como una ocupacion transitoria, sino
como pertenencia. A partir de lo cual se crea una relacion simbidtica con la tierra, en que
tanto se «posee» la tierra, como la tierra posee al supuesto duefio, debido a la relacion de
dependencia que se establece.

En ultima instancia el Virya perdido resulta fagocitado por el principio de pertenencia.

Luego, laocupacion se establece mediante la delimitacion de un cerco,amenudo convencional,
pero cuya aplicacidn factica constituye la muralla.

El principio del cerco puede ser aplicado a nivel individual como colectivamente. En rigor de
verdad se trata de un principio arquetipico, que toda criatura del mundo, incluso los animales
en su territorialidad, emplean.

Mas en lo que concierne al principio del cerco como medio de afianzarse en el aislamiento
del Yo, debe aplicarse continuamente, ejercitando este principio a modo de analisis y
cuestionamiento, para delimitar el propio Yo, fuera de todo contexto axioldgico circundante.

En tal sentido, toda situacion, impresion, sensacion, deseo, etc., que se suscite a partir del
Microcosmos, o la estructura psico-fisica, puede y debe ser sometida al principio del cerco,
mediante el posicionamiento y afirmacion del propio Yo como ajeno a cualquiera de esos
elementos.

La delimitacion o demarcacion del Yo respecto a todo lo externo al mismo debe ir
necesariamente acompafada de la actitud contraria a la puesta de sentido en los entes.

171



Es decir, debe quitarse la puesta de sentido, con lo cual se evita la posterior fagocitacion y
captura por parte de los simbolos emergentes a la esfera de conciencia, representativos del
contexto cultural en la superestructura, con un claro soporte o basamento arquetipico.

Particular importancia y fuerza tienen los «simbolos sagrados», como bien se expone
en «Fundamentos de la Sabiduria Hiperbdrea», ya que poseen la capacidad fagocitante
para, enajenando la atencion del Yo sumido en el sujeto consciente, iniciar su despliegue
entelequial, con la consiguiente captura.

La aplicacion del principio del cerco implica una contienda del Yo tanto con los arquetipos
estructurados en su psique (copias invertidas de los arquetipos universales), que conforman
elinconsciente colectivo personal, como con las premisas culturales preeminentes, agregados
culturales que han sido incorporados en la propia estructura cultural interna.

Este posicionamiento del Yo, debe tener la base de un profundo conocimiento gnostico, y
por otro lado, ser capaz de cortar la carga o tension dramatica inherente a los despliegues
y actualizaciones de los argumentos arquetipicos. De modo que, a diferencia de la actitud
postora de sentido, sea lidica o sacralizante, las cuales contribuyen a mantener la ilusion
del drama vivido, el Yo debe exhibir una actitud graciosa luciférica, capaz de sobreponerse a
cualquier pesada carga dramatica en el argumento emergente.

Debe decirse claramente, que el principio del cerco resulta exitoso, quitando la puesta de
sentido, mediante la actitud graciosa luciférica, y esencialmente, posicionandose en la
frialdad de la sangre hiperborea de reptil.

Esaeslaclave paralograr el continuoaislamiento del Yo, hasta finalmente quedar runicamente
cercado, y fuera del ambito ilusorio del mundo demiurgico.

Mas hasta que esto ocurre, una auténtica guerra o contienda se libra entre el Virya y las
fuerzas demitirgicas, expresadas estas mediante los «simbolos sagrados».

Estos simbolos sagrados pueden revestir diversas formas, no siendo necesariamente
religiosos. Sino que por «sagrado» se entiende aqui todo simbolo emergente con la capacidad
de generar tal fascinosum, que el Yo quede fagocitado, restandole su fuerza volitiva.

Asi un simbolo sagrado puede ser religioso, politico, un equipo de futbol, una banda de rock
o cantante, determinada ideologia, etc., etc.

El Virya debe igualmente ser precavido en cuanto no quedar capturado en un argumento
arquetipico de indole politica, como muchas veces ocurre, ni tampoco el endiosamiento de
ninguna figura historica lider, mas alla del obvio reconocimiento carismatico que pudiera
tener, incluso cuando en ocasiones pueda tal lider estar alineado con una estrategia
hiperborea colectiva.

El posicionamiento o alineamiento ideoldgico, puede ser funcional a determinada estrategia y
objetivos, mas fuera de eso, el inico objetivo real del Virya debe ser la comprensidn nooldgica
de la serpiente con el signo del Origen, y ser libre nuevamente en el Origen. Comprendiendo
al igual que los Cataros, que todas las situaciones de este mundo, sean del bien o del mal,
como comunmente se les denomina, no son mas que variaciones de la gran ilusion.

En «El Misterio de Belicena Villca» se explicita precisamente este punto como sigue:

«Y a los Cdtaros, que saben que el Mal puede triunfar sobre el Bien en la Tierra, ello los tiene sin
cuidado pues en todo caso sélo se trata de variaciones de la Ilusion: para los Hombres Puros,
la tinica realidad es el Espiritu; y esa Verdad significa el definitivo y absoluto triunfo del Bien
sobre el Mal, vale decir, la Permanencia Eterna de la Realidad del Espiritu y la Disolucion Final

172



de la Ilusion del Mundo Material.»

Asi un Virya orientado no debe quedar prisionero de determinado argumento socio-politico
en una determinada época y psico-region, ni considerar el éxito o el fracaso en términos de
victoria o derrota.

Tampoco el culto a determinado lider carismatico, ya que se caeria entonces en una actitud
sacralizante, mas propia del Virya perdido. Sino mas bien llegar a la propia condicidn de un
Siddha o Dios/Diosa.

De igual modo no se debe quedar capturado por el argumento de determinado mito o figura
mitica, aunque pueda utilizarse siendo funcional para la propia orientacion y estrategia.

Debe quedar claro, que incluso tras todo hecho cultural de la indole que fuere, politico,
religioso, social, de animacion, etc., se halla una emergencia arquetipica, que tiene incluso
la matriz de un mito. Esa matriz puede desplegarse con tal fuerza, en distintos grados de
actualizacion en su emergencia, que capture al Yo mediante su réplica del simbolo sagrado.

Y detras de todo arquetipo, se halla el Demiurgo.

Un argumento en el que muchos Viryas caen es que, en vez de trabajar en su propio despertar
y orientacion, aguardar el retorno a modo de «segunda venida» de tal o cual lider carismatico,
esperando que asi todo se resuelva. Situacion que en algiin momentum o kairds apropiado
puede darse, pero no es en lo que un Virya debe focalizarse o estar pendiente, sino en su
propia estrategia de liberacion.

Y similarmente, el error de considerar o equiparar la «batalla final» (batalla que todo Virya
eventualmente debera librar con el Demiurgo y sus acélitos arcontes) con un hecho cultural
del que se aguarda su emergencia.

La batalla final entre los Siddhas, de uno y otro bando, sera librada donde se suscito u origind
la division y desacuerdo. Es decir, en el propio Origen tras haber entrado a este mundo por la
puerta de Venus.

El Virya desorientado, que equipara la batalla final en relacion a tal o cual situacion socio-
politica, estados en guerra, etc., no hace mas que proyectarse a futuro en el tiempo, que es
justamente lo contrario de orientarse en sentido inverso al Origen. No es en Cronos, o bajo el
factor del tiempo fluyente demiiirgico, donde se librara la batalla final entre Siddhas, sino en
una instancia anterior al tiempo, ala que todo Virya debe orientarse. Desde ya, que semejante
acontecimiento, tiene repercusiones en los variados espacios de significacion demitrgicos,
o mundos de ilusidn, incluyendo especialmente el presente mundo, elegido como sitio de
protagonismo por los Siddhas, debido al valor exhibido por la Casa de Tharsis.

Y los Siddhas intervienen también a menudo en el mundo, directa o indirectamente,
cambiando el curso de los acontecimientos culturales e histdricos, en contraposicion al
desarrollo entelequial previsto. Pero no es desde este plano donde se origina tal movimiento
extrauniversal de ruptura, que desencadenara la batalla final.

De igual modo, desde la mistica hiperbdrea, a partir de la sangre pura de Tharsis, todo
iniciado hiperbdreo comprende la mistica de la guerra esencial entre el espiritu y la materia.
Pero muy distinto, y fuera del principio del cerco, resulta la actitud de sacralizar la guerra,
argumento en que muchos Viryas caen, quedando prisioneros también de lo arquetipico.

El principio del cerco es analogo en cierto modo a la practica o sadhana de Neti Neti, segiin los
Vedantistas, en cuanto la negacion de todo como ilusorio, excepto el propio ser real, eterno e
inmutable.

173



Por supuesto, tales vedantistas se hallan desorientados, en cuanto que consideran en tltima
instancia la individualidad como maya o ilusion (Al menos los Vedantistas seguidores de
Shankaracharya, no asi otras escuelas de Vedanta como la de Ramanuja o Madhva, con las
que algunos puntos pueden concordarse).

Mas el método vedantista se halla aplicado justamente a ser uno aislado de la ilusion,
mediante la continua negacion o rechazo, o Neti Neti.

Existe un complejo proceso de condicionamiento y captura, que comienza con la misma
percepcion, cuando el Virya se halla dormido o no consciente del proceso mecanico que
se opera, entre el objeto conocido y el sujeto cognoscente, en el que se halla sumido el Yo
perdido.

Asi, similar al concepto budista del nexo causal duodécuplo, tenemos que la percepcion
genera sensacion, la sensacion deviene en deseo, el deseo en apego, el apego condiciona a la
existencia material y al renacimiento, con las miserias consecuentes de enfermedad, vejez y
muerte, inherentes a este mundo, siempre pleno de miserias, temporal e insubstancial.

Mas si en la misma percepcion, se halla la atencion consciente del Yo, aplicando el principio
del cerco, entonces mas alla de la experiencia inmediata, el Yo no es llevado mecanicamente
en todo el proceso absorbente.

También a nivel colectivo se emplea el principio del cerco, siendo que los Siddhas logran
en ocasiones mediante la estrategia O, y la influencia luciferina del Gral, despertar a
determinados lideres carismaticos, que aplicaran colectivamente el principio del cerco, en
aras de una eventual mutacion colectiva.

Enotroscasos,losliderespuedennoestardespiertos,perosiserinspiradosinconscientemente,
sin saberlo, a aplicar en determinadas configuraciones socio-politicas y economicas el
principio del cerco.

Ciertamente este principio a nivel colectivo es justamente lo opuesto a la tendencia actual
globalizante sinarquica.

También resulta esencial el principio del cerco en la técnica arquemonica. Ya que la
delimitacion y cercado de un area es la base, para luego mediante la proyeccion del signo del
Origen, indeterminar el cerco, tornandolo infinito, y su espacio interior deviene en una plaza
liberada, libre de la influencia demitrgica.

Como practica individual, un Virya puede en cada accion cotidiana aplicar el principio del
cerco. El hambre, sed, cansancio, suefio, tal o cual situacion, etc., pueden someterse a la
pregunta: ;Esto atafie a mi, el Yo, o al cuerpo, la estructura psiquica, etc.?

Una valiosa formula que puede ayudar en esta practica, es la que presenta el profesor Herrou
Aragon, en su libro «La Religion Prohibidax:

“Quiero separarme del dios creador y de su creacion. Quiero separarme de la materia y del
tiempo, quiero separarme de mi cuerpo y de mi alma, quiero unirme a mi Espiritu, quiero que
se libere mi Espiritu, quiero ser mi Espiritu, yo soy mi Espiritu.”

Alo que puede agregarse también, «Quiero ser frio como un reptil», para asi desde la sangre
fria, aplicar con éxito el principio del cerco.

De otro modo, cuando en ocasiones la tension dramatica es superior o mas fuerte a la actitud
graciosa luciférica, el cerco del Virya se rompe, debiendo ejercitarse esto una y otra vez, hasta
finalmente quedar efectivamente aislado.

174



Otro ejercicio que puede hacerse es tomar por ejemplo el grafico de la runa Odal que aqui se
incluye, de trazo blanco y fondo negro.

Se debe focalizar la atencion concentrada en el centro de la runa, donde se halla la plaza tau,
delimitada graficamente por la forma romboidal que se aprecia en la runa.

Puede incluso ejercitarse a oscuras, donde sera apreciable el color blanco de la runa Odal, en
tanto uno concentra su atencion en el interior negro del centro de la runa.

Luego de unos minutos, se puede retornar al ambito usual circundante, mirando
inmediatamente cualquier objeto, que quedara entonces cercado por la runa, contenido
dentro, donde uno ha focalizado la atencidn.

Gradualmente, por introyeccion diaria, el Virya sera capaz de proyectar la runa Odal, incluso
sin haberla visto dibujada, con lo cual su propio mirar sera gndstico, cercando todo cuanto
mire proyectando la runa Odal.

Esta es una forma, para ejercitar el principio del cerco, utilizando aqui la runa aislante Odal,
que puede ir acompafiada del principio del cerco en forma de cuestionamiento constante,
segun lo antes indicado.

Al igual que los libros de Agartha, sistemas reales artificiales creados por los Siddhas
leales, que se hallan sellados con runas para evitar la innecesaria intromision demiurgica,
de igual modo la obra «El Misterio de Belicena Villca», funciona como «novela magica», mas
debe tenerse en cuenta que también el Pontifice, Nimrod de Rosario, dispuso determinados
simbolos hiperbdreos a modo de tapasignos, tanto en la tapa, como en la contratapa.

Asi se aprecia la espada de Tharsis en la tapa, y el escudo de Tharsis en su contratapa, no
siendo esto arbitrario o caprichoso. Sino que muy por el contrario, estos simbolos hiperbdreos
custodian y sellan el contenido iniciatico del libro. Y es a través de ellos, de la espaday escudo
de Tharsis, como un Virya puede acceder gndstica o iniciaticamente al misterio de la casa de
Tharsis.

Este es un ejemplo muy concreto de como el Pontifice Nimrod de Rosario, aplico el principio
del cerco, en aras de crear un sistema real artificial, en que efectud un informe bajo el formato
literario de novela, resignificando la historia oficial, desde la Sabiduria Hiperbodrea.

No se pretende aqui menospreciar ni invalidar en absoluto la buena intencion de muchos
Viryas hiperboreos, que han difundido ampliamente la novela magica editandola bajo otros
formatos, lo cual tiene un alto reconocimiento debido ala difusion lograda, mas al no respetar

175



la decision del Pontifice en cuanto a los simbolos/tapasignos que debian mantener la tapa y
contratapa, no se ofrece el mismo abordaje iniciatico.

Desde ya que, a nivel estratégico, resulta valido y apreciable cualquier intento de difusion de
la novela magica, y asi es como Rosalia Taglialavore, Vraya hiperborea y madre de Nimrod
de Rosario, dio la venia a algunos Viryas frente a sus buenas intenciones creativas en cuanto
promover la difusion de la obra de Nimrod, bajo otros formatos de edicion.

Mas debe esto precisarse en forma clara para especificar como proyectd su estrategia el
Pontifice, desde su condicion de Siddha.

Por supuesto que el contenido del libro es el mismo, y muchos Viryas pueden despertar con
su lectura, incluso leyéndolo en formato digital, o en cualquier edicion.

Pero insistimos nuevamente, en que tales simbolos hiperbdreos de la casa de Tharsis
dispuestos por el Pontifice en «EI Misterio de Belicena Villca» conforman una llave iniciatica,
para un rapido y efectivo despertar gnostico luciferino.

El misterio Hiperboreo del Bhagavad Gita

En «El Misterio de Belicena Villca», Nimrod de Rosario cita textualmente el antiguo texto
hinduista Bhagavad Gita.

Los slokas o versos citados del Bhagavad Gita, permiten apreciar que Nimrod de Rosario
consultd la version de Bhaktivedanta Swami Prabhupada, «EI Bhagavad Gita Tal como es».

Aunque los términos traducidos del sanscrito por Swami Prabhupada, puedan en algunos
casos suscitar cierta polémica, dudas o confusion, cuando se comparan con la Sabiduria
Hiperborea, trataremos en los casos citados de dar la precision mas exacta, revisando el
texto, y aportando su significado desde lo Hiperboreo.

Y tomamos en cuenta esta version del Bhagavad Gita, la de Swami Prabhupada, «El Bhagavad
Gita Tal como es», dado que fue la version consultada y reconocida por Nimrod de Rosario,
cuando debid citar extractos del Gita en «EI Misterio de Belicena Villca», dandole al texto
algunos pequeiios retoques y comentarios con la orientacion hiperborea necesaria, en el
contexto de la novela magica.

Ante todo, debe contextualizarse el texto Bhagavad Gita, como parte del Mahabharata, épica
que junto con el Ramayana, conforma buena parte del legado milenario de la antigua India.

Efectivamente, el Bhagavad Gita, se halla en la seccion Bhishma Parva del Mahabharata, y
su narrativa refiere un episodio que tuvo lugar en un campo de batalla, Kurukshetra, donde
se hallan enfrentados dispuestos a combatir, el ejército de los Pandavas (entre los cuales se
halla Arjuna, con quien Krishna mantiene todo el didlogo del Bhagavad Gita) y el ejército de
los Kauravas, que injustamente y faltando al Dharma, habian usurpado el trono y territorio
que legitimamente correspondia a Yudhistira, el mayor de los cinco hermanos Pandavas.

El Bhagavad Gita comienza cuando el rey Dhritarashtra, padre de los Kauravas, pregunta a su
asistente Sanjaya:

— iOh, Safijaya! ;Qué hicieron mis hijos y los hijos de Pandu después de reunirse en el lugar
de peregrinaje de Kuruksetra con deseos de pelear? (BG 2.1)

Sanjaya era ciego de nacimiento, mas poseia el siddhi o poder mistico de la vision remota
interna, lo cual le permitio ver y escuchar todo cuanto acontecia en Kurukshetra, relatandole

176



esto a Dhritarashtra. Y asi es como, la escena se traslada al medio de ambos ejércitos, donde
se hallan en una cuadriga o carruaje, Krishna y Arjuna.

Arjuna, flaquea y se siente abatido animicamente frente a la expectativa de luchar con
sus propios parientes que se hallan en el bando enemigo, frente a lo cual Krishna procede
a instruirlo en el conocimiento trascendental, para que Arjuna desempeiie su dharma o
deber como Ksatriya, posicionandose desde la comprension del espiritu eterno, increado e
indestructible, y desempefiando su funcion combatiendo, sin apego al resultado de la accion
(karma yoga).

El término sanscrito que alude al espiritu «atma» o «atman», puede dependiendo el contexto
aludir también al cuerpo, a la mente, y al alma. Se hace necesario aclarar esto para evitar
confusiones, ya que «Atma» puede ser utilizado en varios contextos distintos.

Similarmente un error muy comiin en quienes no estan familiarizados con el hinduismo,
es confundir brahma (el Deva Brahma) con brahman, o la sustancia espiritual, dado que
«brahma» también dependiendo del contexto se usa en ambos casos. Mas debe distinguirse
entre brahma como espiritu, de Brahma como Demiurgo creador de este mundo, mas
precisamente Brahmadev.

En «El Misterio de Belicena Villca» se comenta lo siguiente en relacion al Demiurgo:

«Este es quien ordena el caos y se difunde panteisticamente en todo el Universo (es El también
el Brahma hindu o el Ala arabe, etc.,, tomadas estas denominaciones en su acepcion religiosa
exotérica).»

Notese aqui que cuando se alude al concepto como Demiurgo del «Brahma hinduy, se dice que
esto es bajo una «acepcion religiosa exotérica». Es decir, no desde el conocimiento iniciatico,
ya que este término puede tener también otras connotaciones muy distintas.

A este punto resulta conveniente citar el extracto de la novela magica, donde tiene lugar la
exposicion referida al Bhagavad Gita:

«Recuerdo un dia—prosiguié tio Kurt—en que me encontraba leyendo el Bhagavad-Ghita, escrito
védico perteneciente a la gran epopeya del Mahabarata, guerra mitica que envolvio en la Iucha
a hombres, Angeles y Dioses y de cuyo recuerdo los antiguos arios de la India escribieron y
recopilaron.

El Ghita trata sobre la batalla que debe librar el héroe Arjuna para recuperar el trono, usurpado
por su primo. Arjuna es un miembro de la casta guerrera o sea un Kshatriya y junto a él se
encuentra Sri Krishna, encarnacion del Dios Vishnu.

En la primera parte llamada “El pesar de Arjuna’; Arjuna se desplaza con su carro frente al
ejército enemigo comprobando que junto con su primo se han alineado gran parte de sus
parientes y amigos:

26. —Entonces, Arjuna vio alli a sus tios, tios-abuelos, instructores, tios maternos, sobrinos,
sobrinos-nietos, suegros, amigos y Camaradas.

27. =Viendo a los parientes y amigos reunidos alli, Arjuna sintié6 gran compasion y muy
apesadumbrado, dijo lo siguiente:

28.— 30.—Dijo Arjuna:
jOh Krishna!, viendo a esos parientes deseosos de pelear, me fallan los miembros del cuerpo, mi
boca estd seca, estoy temblando, el cuerpo se me estremece, mi piel arde, no puedo sostener el

arco. No puedo estar de pie, mi mente estd en un torbellino. ;Oh Sri Krishna!, veo signos de mal
agiiero.

177



31.— 34.—No veo qué bien puedo lograr, matando a mis parientes en la guerra. ;Oh Krishna!,
Yo no deseo la victoria, ni la soberania, ni los placeres. jOh Govinda! ;De qué nos servirian la
soberania, los placeres, atin la vida misma, cuando mis instructores, tios, hijos, tios-abuelos, tios
maternos, suegros, nietos, cuiiados y demds parientes para quienes deseamos esas felicidades,
estdn reunidos aqui para luchar, habiendo renunciado a sus bienes, y atin a sus vidas?

35. —j0h Madhusudana ! (Krishna) aunque ellos me maten, Yo no quiero matarlos, ni para
reinar en este Mundo, ni para la soberania de los tres Mundos.

36.— 37.—;0h Yanardana ! (Krishna) ;qué placer tendriamos matando a los Dharta-Rashtras?
Seria un acto pecaminoso matar a esos agresores. Por eso, no debemos destruir a nuestros
parientes, los Dharta-Rashtras. ;Oh Madhaya! (Krishna) ;Cémo podriamos ser felices, matando
a nuestros propios parientes?

38.— 39. —Aunque ellos, con la mente dominada por la codicia, no ven ningiin mal en destruir
a los parientes, ni pecado en ser hostiles a los amigos, ;Por qué ;Oh Yanardana!, nosotros que
vemos el gran mal que nace de la destruccion de los parientes, no desistimos de cometer ese
pecado?

47.—Diciendo esto Arjuna tird su arco y flechas y, con el corazén muy dolorido, quedé sentado
en su carro.

En la segunda parte del Ghita, llamada “El Sendero del Discernimiento’, Sri Krishna responde a
las inquietantes y angustiosas preguntas de Arjuna.

1. —A €l (Arjuna) que estaba asi abatido por el pesar y la compasion, con los ojos llenos de
Idgrimas y con la mente confusa, Madhusudana (Krishna) dijo lo siguiente:

2.=Dijo el Bendito Serior:

En este momento critico, jOh Arjuna! ; De donde te viene esa indigna debilidad no aria, abyecta
y contraria al logro de la vida celestial?

3. —No te portes como un eunuco ;Oh Partha!; eso es indigno de ti; echa lejos esa debilidad de
corazon y yérguete, ;Oh fulminador de los enemigos!

A continuacion, Sri Krishna aconseja a Arjuna sequir el “Sendero de la Accion” (o Karma yoga)
y cumplir con su Dharma, o sea con el destino del Kshatriya que es presentar batallay combatir
por la justicia sin preocuparse (a priori) por el resultado de la batalla, ni por la suerte del
enemigo (aunque sean parientes y amigos).

31.—Considerando tu deber, tampoco deberias vacilar, porque para un Kshatriya no hay mejor
suerte que luchar por una causa justa.

32. —;0h Partha! (Arjuna), son realmente afortunados aquellos Kshatriyas a quienes se les
presenta la oportunidad de luchar en una guerra semejante, que les abre las puertas del Cielo.

33. —Pero, si tii no peleas en esta guerra justa no responderds a tu reputacion, faltards a tu
deber y cometerds un pecado.

Esto debe ser asi, dice Sri Krishna, porque la realidad es Maya, ilusion, y el “enfrentamiento”
es circunstancial, sélo perceptible para el que se siente “enfrentado’. En un plano superior,
espiritual, las oposiciones estdn resueltas, los enfrentamientos son pura ilusion. El Espiritu no
puede matar ni morir, por eso dice Sri Krishna:

19. —Aquél que piensa que este Ser (Espiritu) mata y aquel que piensa este Ser es muerto, los
dos son ignorantes. El Ser no mata ni muere.

20. —El Ser no nace, ni muere, ni se reencarna; no tiene principio; es Eterno, inmutable, el

178



primero de todos, y no muere cuando matan el cuerpo.

21. —Aquél que sabe que el ser es imperecedero, Eterno, sin nacimiento e inmutable ;Como
puede matar o ser muerto?

22.—Como uno deja sus vestidos gastados o se pone otros nuevos, asi el Ser corporeo, deja su
cuerpo gastado y entra en otros nuevos.

23.—Las armas no lo cortan, el fuego no lo quema, el agua no lo moja y el viento no lo seca.

24. —A este Ser no se le puede cortar, ni quemar, ni mojar, ni secar; es Eterno, omnipresente,
estable e incambiable; sabiendo que es asi no debes lamentarte.

26.— 27.—Pero ;Oh tu, de brazos poderosos! Si piensas que este Ser siempre nace y muere, aun
asi no debes afligirte por €l; porque lo que nace, muere y lo que muere renace con seguridad.
Por lo tanto, no debes sufrir por lo inevitable.

Solo cuenta entonces afrontar el conflicto siguiendo el “Sendero de la Accién’, enfrentando
al opuesto y cumpliendo con el Dharma. “No temas matar, —dice Sri Krishna—, ellos ya estdn
muertos en mi’.

Estaba Yo meditando sobre el precedente pdrrafo del Ghita, en las extraordinarias implicancias
morales que surgen de este antiquisimo texto indoario cuando “escuché” nuevamente la Voz:

—No debes engaiiarte por el significado superficial de los conceptos, Oh Kurt, hombre de Sangre
Pura. El mensaje de Krishna estd dirigido a las dos naturalezas de Arjuna, la animica y la
espiritual. A su parte animica, a su naturaleza de animal-hombre, Krishna aconseja continuar
con el argumento dramdtico en el que estd involucrado en razon de su Karma: Arjuna es
humano, estd encarnado y vive circunstancias kdrmicas; debe cumplir el Dharma y resolver el
conflicto de los Arquetipos opuestos; de ese modo realizard la condena impuesta a priori por los
Seiiores del Karma de Chang Shambald, la condena incomprensible de la guerra familiar que
pesa sobre su corazén. Pero a su parte espiritual, a su naturaleza aria-hiperbérea, el Siddha
Krishna sugiere trascender los opuestos, no por medio de su sintesis, cudl podria ser la guerra,
sino situdndose en la instancia absoluta del Espiritu Eterno. El Espiritu, “el Ser’, en efecto, es
Eterno o Increado, ajeno a todos los opuestos Creados, que no son mds que Maya, Ilusion. Para el
Espiritu no hay vida ni muerte Creada sino Ilusion y, por lo tanto, no hay pecado ni culpa, no hay
deudas que saldar ni Karma: si la decision procede del Espiritu, la accién no producird efecto
posterior sobre Si Mismo porque la Ilusion carece de capacidad para actuar sobre la Realidad
del Ser; y esto, cualquiera sea la accién realizada, incluso matar a los parientes y amigos. Sin
embargo, el Kshatriya debe cumplir una condicion esencial para que su naturaleza espiritual
predomine sobre la parte animica o animal: debe endurecer su corazon, debe “echar fuera esa
debilidad no aria’, vale decir, debe despojarse de todo sentimiento compasivo hacia quienes no
son sino actores de un argumento kdrmico, pura Ilusion; ellos no existen realmente, no viven,
0 como dice Krishna “ya estdn muertos en mi". Esta es la Sabiduria de los Seiiores de Venus de
Agartha: solo es un verdadero Kshatriya quien posee un corazén duro como la Piedra y frio
como el Hielo; y solo un Ksahtriya tal puede realizar cualquier accién, incluso matar, sin que
el Karma lo toque. ;Ese es el Poder, Oh Kurt!, hombre de Sangre Pura, del Kshatriya-Iniciado-
Hiperbdreo, el hombre semidivino que tiene su Espiritu Increado encadenado al Alma Creada.»

Al comienzo del extracto citado, tio Kurt refiere que la guerra del Mahabharata, involucré a
«hombres, Angeles y Dioses».

Situandonos mas en contexto, la batalla de Kurukshetra tuvo lugar en una era o Yuga anterior,
denominada Dvapara Yuga.

(En «Fundamentos de la Sabiduria Hiperborea, también se menciona este concepto ciclico de

179



4 yugas, Satya Yuga, Treta Yuga, Dvapara Yuga, y el actual Kali Yuga).

En Dvapara Yuga, al igual que en Yugas anteriores, era comun el contacto entre humanos y
Devas (Dioses). Y desde ya que tenemos también una categoria de seres celestiales, similares
alos «angeles», denominados Gandharvas, o cantores celestiales, asi como por otra parte los
temibles y terrorificos rakshasas.

Mas también entre «hombres y Dioses» tenemos una categoria intermedia, que es la del
«semi dios», nacido del resultado de la union entre un Deva y una mujer humana.

Tal es el caso de los cinco Pandavas, todos ellos hijos de la reina Kunti (tia de Krishna), y
teniendo de padres a Devas celestiales. Todo esto tiene lugar debido a la imposibilidad de
Pandu, padre de los Pandavas, de tener hijos debido a una maldicion.

Resulta asi que Arjuna es hijo nada menos que de Indra, rey celestial de Svargaloka.

Y aqui resulta oportuno mencionar que en otra parte de la novela magica, en la historia de la
princesa Isa, se menciona a Indra como uno de los guerreros alineados con los Siddhas leales:

«Junto a los grandes Héroes del pasado. Odin, Wothan, y Wiracocha, Heracles, Indra y
Quetzacoatl, desde el Valhala llegardn cantando, rodeados de Walkirias primorosas y miisica
de antario. Y Ellos levantardn Ejércitos enormes de Vivos, Inmortales y Resucitados.»

En la brillante exposicion del conocimiento iluminador que Krishna brinda a Arjuna, cabe
destacar un concepto sumamente relevante en la Sabiduria Hiperbodrea, y es el antiguo
concepto en la filosofia de la India, de Maya o la ilusion.

Arjuna debe erguirse como guerrero primero internamente, yendo mas alla de las
consideraciones materiales relativas al cuerpo, en cuanto la «piedad» por sus supuestos
parientes, ya que el Atman o espiritu esta mas alla de todo lo concerniente a lazos corporales.

Asi, actuar bajo la comprension humana limitante de amigos y parientes, llevando a incumplir
el dharma, seria actuar en maya o ilusion.

Esta shakti o energia ilusoria, se despliega, como bien Krishna cita en otra parte del Bhagavad
Gita, en tres cualidades o gunas: Satva guna o bondad, raja guna o pasion y tama guna o
ignorancia.

Tomemos en cuenta que Arjuna, al igual que sus otros hermanos Pandavas, es no solamente
un ksatriya, sino también un Ario, es decir que posee el linaje de valores tales como el honor
y el heroismo, ya implicitos en su propia sangre.

La palabra sanscrita guna significa también «cuerda», y es justamente el lazo o cuerda del
encadenamiento a la ilusidn. Las tres gunas, el tiempo, y el karma, son los tres aspectos
condicionantes del mundo material, de los que hace una extensa exposicion Krishna a Arjuna.

Desde ya que actuar por «piedad», dado que en el ejército enemigo se hallaban tios, primos,
etc,, seria una consideracion desde satva guna o la modalidad de la bondad. Pero, a fin de
cuentas, seria actuar bajo la ilusion o maya.

Este esjustamente uno delos aspectos clave del condicionamiento material karmico. Qué tanto
las buenas como las malas acciones generan sus correspondientes reacciones, condicionando
tanto a la felicidad o afliccion de este mundo. A un futuro nacimiento de opulencia y disfrute,
0 a un nacimiento miserable de infortunio y sufrimiento.

Uno puede elevarse incluso dentro del mundo material a Svarga Loka, o el mundo celestial,
teniendo luego que descender a este mundo, Martya Loka (el lugar de la muerte), cuando el
mérito piadoso se ha agotado.

180



Es decir, el desplazamiento en el mundo material a través de los catorce lokas, mundos
superiores e inferiores, no permite la liberacion de la rueda de nacimientos y muertes, o
samsara.

El propio Krishna, citando el Bhagavad Gita, dice:

«Desde el planeta mds elevado del mundo material hasta el mds bajo de ellos, todos son lugares
de sufrimiento en los que ocurre el reiterado proceso del nacimiento y la muerte. Pero aquel
que llega a Mi morada, ;oh, hijo de Kunti!, nunca vuelve a nacer.» (BG 8.16)

Podemos apreciar, que distintas situaciones de vida, de disfrute o sufrimiento, no son mas que
el resultado de la interaccion de las gunas, en distintas formas o variedades, u expresiones
arquetipicas.

Luego, en relacion al condicionamiento de las gunas, el conocimiento expuesto por Krishna
concuerda perfectamente con la Sabiduria Hiperborea, en cuanto el Yo, como expresion del
espiritu, es completamente ajeno al mundo de Maya. Dos slokas del Bhagavad Gita seran
suficientes para ilustrar este punto:

«Una persona con conciencia divina, aunque se dedique a ver, oir, tocar, oler, comer, desplazarse,
dormir y respirar, siempre sabe para si que de hecho no hace nada en absoluto, pues mientras
habla, evacua, recibe, y abre o cierra los ojos, siempre sabe que solo los sentidos materiales
estdn ocupados con sus objetos, y que ella estd apartada de ellos.» (BG.5/8-9)

«El alma espiritual que estd confundida por la influencia del ego falso se cree la autora de
actividades que en realidad son ejecutadas por las tres modalidades de la naturaleza material.»
(BG 3.27)

Notese aqui los términos utilizados: «alma espiritual», y «ego falso». Desde la perspectiva de
la Sabiduria Hiperbdrea se comprende que se esta aludiendo aqui al Yo, principio espiritual
eterno, subsumido en el sujeto animico, 0 Ahankarsa, el ego falso.

Esta doble naturaleza, de espiritual y animica, es lo que caracteriza la naturaleza dual del
Virya en este mundo.

Un punto para destacar es que Krishna es mencionado como avatar de Vishnu.

Este concepto de «avatar» es citado a menudo en la Sabiduria Hiperbdrea, y significa en
sanscrito «Aquel que desciende». Entendemos aqui, del mundo del Incognoscible.

Ciertamente, en la tradicion hinduista, mas alla de sus diferentes vertientes y sectas, Krishna
es considerado por lo general como el octavo avatar de Vishnu. Y se trata de un avatar doble,
ya que Krishna aparece junto con su hermano Balarama, avatar o encarnacion del Naga, o
gran serpiente cosmica, Ananta Sesha.

Y dado que Nimrod de Rosario valida la condicion de Krishna como Siddha, y el conocimiento
que le transmite a Arjuna, resulta indudable, que Vishnu, de quien Krishna se dice es un
avatar, remite al Incognoscible.

El significado del nombre Krishna es «Supremamente atractivo», asi como desde otra
etimologia, Krish significa «el repetido ciclo de nacimientos y muertes», y Na significa «El
que cortan.

Mas también otro significado de Krishna, es el de «oscuro» o «negro». Tal vez por su
complexion como las nubes cargadas de lluvia, mas cierto tinte azulado. Mas al respecto,
algunos ocultistas de mano izquierda lo han comparado con el sol negro, dada su esencia de
radiacion oscura.

181



Existen variados conceptos acerca de Krishna, destacandolo algunos (como la vertiente
Gaudiya Vaishnava) incluso por sobre Vishnu.

Mas retornemos a Vishnu, de quien se dice por lo general que Krishna es su avatar.

Para una mejor comprension de este tema o tattva, digamos asimismo que mas alla de las
disputas y desavenencias entre seguidores de Vishnu (vaishnavas) y seguidores de Shiva
(shivaistas), un estudio profundo del shastra, en textos como los Vedas, Puranas, Upanishads,
Mahabharatay Ramayana, revela que Shiva se halla asimismo en la condicidn de Vishnu Tattva,
es decir otra manifestacion o aspecto al mismo nivel de Vishnu, en el plano del incognoscible.

No resulta por el contrario similar la consideracion respecto a Brahmadev, equiparado aqui
con el Demiurgo, como creador de este mundo.

Y este es un punto clave de la tradicion hinduista, en sus distintas vertientes, que se distingue
entre Brahma o el creador de este mundo, y la verdad absoluta, en el mundo increado del
Incognoscible.

De hecho, si consultamos el Shiva Purana, encontramos que Shiva en su terrible aspecto de
Bhairava, corta una de las cabezas de Brahma, justamente por la pretension de Brahmadev
de ser el Dios primordial, y fuente de todo.

Acorde a los textos puranicos, ha habido otros Brahmas en kalpas anteriores, y de otros
universos, lo cual conecta con la idea de que hubo ya otros Demiurgos, asi como puede haber
otros posteriormente.

Siendo asi, Brahmaved puede también, tras un inmenso periodo incalculable de tiempo,
tener su fin o «<muerte», pero luego surgir otro Brahmadey, si no en este, en otro universo. Y
aqui se entiende mas claramente la reflexion que alguna vez comentara Nimrod de Rosario,
en cuanto que el Demiurgo es eterno. Ya que la vision de Nimrod de Rosario como Siddha, va
mas alla del presente kalpa y mundo.

El dmbito o radio de Brahmadev se limita a este mundo, y sus catorce sistemas planetarios,
donde rigen el nacimiento y la muerte.

Por el contrario, la morada de Shiva, Kailas, y la morada de Vishnu, Vaikuntha, se hallan
referidas como fuera del mundo material, en un ambito increado y eterno.

De igual modo, cuando se mencionan a los Devas o Dioses, se distingue entre Devas y el ser
absoluto, eterno e increado, mas alla de todos los Devas.

Siendo el hinduismo sumamente complejo, debe distinguirse entre las verdades metafisicas
expresadas en forma filosofica, tal como en el Vedanta Sutra o en los Upanishads, de las
mismas verdades expresadas bajo un paradigma mitico-cosmogdnico, como aparecen por
ejemplo en los Puranas.

Y en los Puranas particularmente aparece el concepto de «lila», definido a falta de una
traduccion literal del sanscrito, como «pasatiempo», «juego, o «recreacion» de los Dioses.

Concepto este el del lila sumamente relevante para comprender la interaccion de los Siddhas,
su division en dos bandos y su oposicion en diferentes mundos a escala cosmica.

Precisamente una clave de la Sabiduria Hiperborea cuando se aborda el complejo estudio
del hinduismo, es que debe uno tomar en cuenta tanto el tattva como el lila, para ir mas alla
de lo arquetipico, y no quedar capturado en los simbolos sagrados que tanto aparecen en el
hinduismao.

Quedar capturado y fagocitado por algiin simbolo sagrado hinduista, puede hacer fracasar al

182



Virya, enmascarando en su comprension, arquetipicamente al Incognoscible.

Ytanto se puede quedar capturado por unargumento del tattva, una concepcion cosmogonico/
filosdfico/metafisica, como quedar capturado por el mito (lila).

En la historia de Krishna, se aprecia que su nacimiento fue en modo mistico, sin nacer del
contacto humano entre sus padres Vasudeva y Devaki.

Incluso antes de asumir la forma «terrenal» de un bebé, se les manifesto a sus padres en la
forma de cuatro brazos de Vishnu!

Y asi como el nacimiento de Krishna ocurrid en forma no humana sino trascendental, de igual
modo sus actividades o lilas. De hecho, quien comprende la naturaleza trascendental de estos
lilas de Krishna, se libera del condicionamiento material, como el propio Krishna dice.

«jOh, Arjuna!, aquel que conoce la naturaleza trascendental de Mi aparicion y actividades, al
abandonar este cuerpo no vuelve a nacer de nuevo en este mundo material, sino que alcanza
Mi morada eterna.» (B.G 4.9)

En el extracto citado del Bhagavad Gita que aparece en la novela magica, se mencionan
distintos nombres de Krishna, tales como Govinda, Madhusudana, Janardana, etc., los cuales
remiten a diversos lilas o pasatiempos de Krishna.

Retomando el tema del Mahabharata, que significa «La gran historia de Bharata» (siendo
Bharata Varsha el antiguo nombre de la India), encontramos que, al igual que en los Puranas
y el Ramayana, aparecen alli los objetos voladores denominados Vimanas, que también
refiere Nimrod de Rosario en su obra.

Existe un extrafio texto, el Vimanika Shastra, donde se describe la configuracion del propio
Vimana por dentro, y funcionamiento. Conceptos todos que remiten a la fisica hiperborea,
en cuanto el dominio de los atomos gravis, permitiendo que estos extrafios objetos volantes
puedan, sin motor ni combustible (ciencia sinarquica), desplazarse en el espacio y la
atmdsfera a increible velocidad, pudiendo incluso cambiar de forma o apariencia.

El Vimanika Shastra fue canalizado por un médium hindy, cuestion que ha dado lugar a los
criticos racionalistas para declarar que se trata de una falsificacion.

Mas en nuestra consideracion, se trata de un ancestral conocimiento canalizado, que fue
utilizado en la antigua India, como lo prueban el Mahabharata y el Ramayana.

Aunque se atribuye al mistico Subbaraya Shastry, su auténtico origen en época puranica lo
remite al Rishi Bharadvaja.

También en estas antiguas épicas se mencionan un tipo de armas denominadas Brahmastras.
Es decir, armas que podian activarse por medio de mantras, y dirigirse directamente al blanco
u objetivo, sin ser interceptadas ni detenidas por nada.

Estas armas eran tan letales como el laser, y un indicio de su uso en la gran guerra del
Mahabharata, es que en época actual se han encontrado vestigios de radioactividad en
Kurukshetra!

También habia variedad de Brahmastras, desde armas de fuego, agua, aire, etc., con una
tecnologia hoy dia desconocida por la ciencia sinarquica.

Tenemos asi por ejemplo el Narayanastra, Vayuastra, Agniastra, etc.

El propio arco de Arjuna, no era un arco comin como uno podria pensar, sino un arco que
le fue dado segiin consta en el Mahabharata a través de Agni y Varuna, arco que al lanzar
flechas, disparaba mas bien una clase de «misiles» envueltos en llamas!

183



Este tipo de armas magicas siempre existieron, asi como las runas que son armas utilizadas
por los Viryas, entregadas por Wotan.

Y en época mas reciente, otro ejemplo de un arma magica es el famoso sable del general
José de San Martin, que legd luego al gran guerrero Juan Manuel de Rosas. Este sable, dice la
tradicion oculta, fue fabricado con materiales alquimicos.

Siendo que Krishna expone estratégicamente a Arjuna distintos senderos de Yoga, tales
como karma yoga, jiiana yoga, raja yoga y bhakti yoga, mencionando aqui los principales,
debe considerarse que al final del Bhagavad Gita, luego de toda la exposicion dada, Krishna
le dice a Arjuna que deje atras todas esas consideraciones, que abandone todos los principios
relativos al dharma (temas de los que estuvo hablando previamente), y que tan solo lo siga a
él, con actitud de entrega, sin temor a las consideraciones karmicas.

Esto recuerda el lazo carismatico entre un Siddha y un Virya. En concreto, y parafraseando a
Krishna, el Gita dice:

«Abandona todas las variedades de religion (dharma) y tan sélo entrégate a Mi. Yo te liberaré
de todas las reacciones pecaminosas. No temas.» (BG. 18-66)

Aqui cabe acotar que la liberacidn de las reacciones karmicas atafie tanto a las piadosas como
las impias, pero dada la consideracion que Krishna le esta hablando a Arjuna como ksatriya,
utiliza la expresion «reacciones pecaminosas» o «sarva-papebhyo», dado que el Ksatriya es
el protector del dharma.

Por iiltimo, el Bhagavad Gita concluye cuando Sanjay le dice a Dritharashtra:

«Dondequiera que esté Krishna, el amo de todos los misticos, y dondequiera que esté Arjuna,
el arquero supremo, es sequro que estardn también la opulencia, la victoria, el poder
extraordinario y la moralidad. Esa es mi opinién.» (BG 18-78)

Esta pintura de Krishna y Arjuna se encuentra en la
version del Bhagavad Gita de Swami Prabhupada, y
aparece también reproducida a menor escala grafica
en la novela mdgica, pdgina 520, donde se citan los
versos del Bhagavad Gita.

184




La Sabiduria Hiperboérea en el hinduismo

Encontramos variados términos del sanscrito y conceptos de la tradicion hinduista cuando
estudiamos la Sabiduria Hiperborea expuesta por Nimrod de Rosario.

Conceptos tales como el de la transmigracion o metempsicosis, el karma, el Demiurgo
denominado como Brahma, la kundalini shakti, los chakras, los referentes de Lilith y Lucifer
en las figuras de Kali y Shiva, el concepto ciclico del tiempo de los cuatro yugas (Satya, Treta,
Dvapara y Kali), periodos de manifestacion cdsmica definidos como Kalpas y Manvantaras, y
los periodos de disolucidn, Pralaya y Mahapralaya.

La terminologia sanscrita utilizada no debe dar lugar a equivocos, ya que en ocasiones los
mismos términos reciben distinto significado acorde al contexto.

Un ejemplo muy concreto es el de Siddha, que significa «perfeccion o perfecto», y puede
aludir a quien a través del sadhana o una practica sistematica tantrica o yogica obtiene la
perfeccion. Y asi hay diversas clases de Siddhas segun el sendero adoptado.

Luego, se mencionan ocho siddhis o poderes misticos, y quien posea estos Siddhis se considera
de hecho es un Siddha.

Y, acorde ala cosmogonia puranica, en el plano conocido como Bhuvar loka (conocido también
como espacio exterior o antariksha sthana, ya que se halla ubicado entre el plano terrenal o
Bhur loka, y el plano celestial o Svargaloka) se halla entre otra variedad de mundos lamorada
de los Siddhas o Siddhaloka.

Se trata de seres celestiales, con la capacidad de volar desde su mismo cuerpo, que poseen
todos los poderes misticos. Mas, no se trata de los Siddhas hiperbdreos, sino de otra clase de
Siddhas.

Similarmente tenemos el término «brahmaloka», que puede aludir a la morada personal de
Brahmadev, como la dimensidn espiritual del brahman, como sustancia espiritual.

Y «brahman» o «brahmana» denomina asimismo a la casta sacerdotal en la India.

Asi, los mismos términos (como el caso de Atma, que puede referirse al cuerpo, el alma o el
espiritu) deben considerarse en el contexto citado.

Un concepto clave, comin al hinduismo y la Sabiduria Hiperbdrea es el de Maya como ilusion
del mundo, siendo que en «Fundamentos de la Sabiduria Hiperbérea» se desarrolla todo un
articulo denominado «El gran secreto de maya.

Por otra parte, cuando examinamos la tradicion hinduista descubrimos que el objetivo tiltimo
de la vida es la liberacion de la rueda del samsarsa, ciclo repetido de nacimientos y muertes,
objetivo referido como moksha, mas alla de los logros mundanos de dharma, artha y kama
(religiosidad, desarrollo econdmico y complacencia de los sentidos).

Desde ya que el concepto de moksha varia segun la escuela en cuestion. Ya que para los
Vedantistas brahmavadis, moksha consiste en la fusion del Atma con el Brahman informe, en
tanto diversas escuelas Vaishnavas, conciben Mukti o la liberacion desde una individualidad
propia eterna, siendo promovido el Jivatma o ser viviente a la morada trascendental de
Vishnu, Vaikuntha.

La liberacion del samsara, sin perder la individualidad, que propone el Vaishnavismo, es un
concepto mas proximo a la Sabiduria Hiperborea, aunque no exactamente equivalente, ya
que en el Vaishnavismo se procura una relacion personal de supeditacion entre el Atma o
espiritu y Vishnu (o alguna de sus manifestaciones personales), en tanto que en la Sabiduria

185



Hiperbdrea, el objetivo es la condicion de uno mismo como un Dios, o Diosa (desde la
individuacion absoluta), cuestion esta que en el hinduismo es mas similar a la concepcion de
la escuela Kaula.

Asi, el objetivo es alcanzar la condicion del Yo absoluto e infinito, tal como se concibe en
el Origen, es decir la individuacidn absoluta desde el Selbst (El Si mismo del Yo infinito), y
no la fusion impersonal (brahma-nirvanam) ni una relacion de Dios y su criatura, 0 Amo y
sirviente (siendo que en el Vaishnavismo se concibe esta relacion en términos puramente
espirituales, desde la trascendencia).

Independientemente de tal o cual escuela en relacion a como se considera la liberacion en
términos de fusidn impersonal, o reteniendo la individualidad, vemos que Krishna le afirma
categoricamente a Arjuna la individualidad eterna y separada, tanto de él como de quienes
alli le rodean en Kurukshetra:

«Nunca hubo un tiempo en el que yo no existiese, ni tii, ni todos estos reyes. Y en el futuro,
ninguno de nosotros dejard de existir». (BG. 2-12)

La propia condicion del Yo en este mundo es conceptualizada por Nimrod de Rosario
utilizando los términos sanscritos de Pasu, Virya y Siddha.

La consideracion respecto a los Devas resulta esencial en el hinduismo, distinguiendo los
Devas como Dioses celestiales, del ser absoluto e incognoscible, mas alla de todos los Devas y
Devis de este mundo fenoménico.

Incluso en cuanto funcién asumida, Vishnu y Shiva reciben el calificativo de Devas, siendo
Vishnudev y Mahadev respectivamente. Pero el status de Vishnu y Shiva es trascendental al
mundo mayasico y las gunas, sea satva guna o la modalidad de la bondad regida por Vishnu,
0 tama guna, la modalidad de la oscuridad regida por Shiva.

Mas alla de cierto rol cosmico asumido, tanto Vishnu como Shiva mantienen una existencia
plena sin limites, de conocimiento absoluto y éxtasis infinito, o Sat-Chit-Ananda.

De igual modo cada Deva tiene su propia consorte, que personifica su shakti, siendo Lakshmi
la consorte/shakti de Vishnu, y Parvati/kali la consorte de Shiva.

Y cuando hablamos de shakti en el caso de Vishnu y Shiva, estamos hablando del Vril, y de
prototipos de la pareja original.

En el caso de Brahmadeyv, el Demiurgo, su propio Vril o shakti se halla saturado, dado el
despliegue empleado en esta creacion, y su shakti se halla sometida a ese designio creador
del mundo, lo cual miticamente ha sido representado en el lila en que Brahmadev viola a su
propia consorte e hija, Sarasvati, Diosa de las artes y el conocimiento.

A diferencia de las religiones abrahamicas, en el hinduismo siempre se ha distinguido entre
el creador de este mundo y el ser absoluto supremo, que puede manifestarse en diferentes
eras 0 yugas, tal como refiere Krishna en el Bhagavad Gita.

Bajo esta consideracion, y con la comprension del concepto clave de «lila» que tanto aparece
en los Puranas, el Virya orientado, comprendiendo el «juego de los Dioses» (tanto de uno
como otro bando, tanto de los Siddhas leales como los traidores), se debe focalizar en la
propia liberacion y trascendencia, y no quedar fagocitado por el despliegue del Sristhi lila, o
el lila de Ia manifestacion cosmica.

En todo caso, retornar al Origen, como un Dios, y junto a su pareja original (El-Ella, Ella-El),
manifestar su propio lila, fuera de toda influencia y alcance demiurgico.

Mas la asimilacion de los cultos abrahamicos de aspectos del hinduismo, entre otras

186



tradiciones (sumeria, egipcia, persa, etc), resultamas que evidente, y se citara un contundente
ejemplo para demostrarlo.

En el judaismo se halla el patriarca Abraham, figura que necesariamente debe remitir al
Demiurgo, ya que este patriarca es el padre de su pueblo, de igual modo que Brahma, el
Demiurgo, es el padre de sus criaturas en este mundo.

Pues bien, si la similitud del nombre Abraham con Brahma fuese una coincidencia, tenemos
por otro lado que la consorte o esposa de Brahma es Sarasvati, y la esposa de Abraham, es
Sara!

Tenemos luego el emblematico ejemplo de Kali, o también Bhairavi, formas terrorificas de
Parvati (Devi consorte de Shiva). Segun la Sabiduria Hiperborea, Kali es la forma terrorifica y
oscurecida de Lilith, Diosa del Origen.

Y esto concuerda con la version puranica, en cuanto Kali es una terrible forma colérica
asumida por Parvati. Siendo Parvati y Shiva, referentes de Lilith y Lucifer.

Luego, Kali también representa una shakti o potencia externa, o manifestada en este mundo,
potencia de Vishnu conocida como Bahiranga shakti. Y conviene no olvidar la relacion de
identidad, expresada en distintas formas de Shiva y Vishnu.

Siendo asi, se comprende también que en algiin lila Krishna manifestase incluso la forma de
Kali. Después de todo, ambos comparten el mismo bija mantra, o mantra raiz, Klim.

En el lila del propio nacimiento de Krishna, esta misma shakti se manifestd como hermana
de Krishna, Subhadra.

Y como shakti de Vishnu/Krishna, mantiene una relacion de identidad y diferencia
simultanea, concepto definido en el Vedanta como Shakti shaktimator abhedah, que define
el concepto hiperbéreo de la pareja original, en que tanto El como Ella mantienen su propia
individualidad separada, a la vez que conforman una misma esencia interactiva.

Mas dependiendo de las diversas corrientes hinduistas, estas mismas manifestaciones pueden
ser asimiladas bajo otro paradigma. Asi para algunos Shivaistas por ejemplo Jagannath,
Baladeva y Subhadra (Krishna, Balarama y Subhadra) son tres manifestaciones de Bhairava
o Shiva. (Trishiro Bhairava).

Este aspecto es caracteristico del teismo indio, donde dependiendo de la escuela o secta,
los demas Devas y Devis aparecen supeditados al propio Ishtadev o deidad predominante.
Cuestion que se aprecia tanto en el Vaishnavismo como en el Shivaismo o el Shaktismo.
También debe acotarse que desde la Sabiduria Hiperborea, se considera a menudo a los
Devas como agentes del Demiurgo, o incluso en algunos casos manifestaciones suyas.

Ental sentido, los Devas son los sefiores del karma, y regentes custodios de la llave kalachakra,
sistema de ingenieria arquetipica estructurado en un plano topoldgico entre la Tierra y el sol,
mediante el cual se mantiene el encadenamiento, condicionamiento e ilusion de los espiritus
hiperbdreos extraviados.

Necesariamente esto es asi, dado que los Devas rigen aspectos del mundo material, sus
elementos y diversas manifestaciones.

Con relacion a la llave Kalachakra, su término alude a «la rueda del tiempo», y encontramos
diversas menciones, incluso en el Bhagavata Purana o Srimad Bhagavatam. Mas, hallamos
que la Kalachakra mantiene una mayor aproximacion al sistema de Shambala, en el budismo
tibetano, donde segun el texto «Tantra Kalachakra», el rey de Shambald, Suchandra, fue
iniciado por Buda en el sistema tantrico Kalachakra. A partir de entonces, los budistas

187



tibetanos mantienen hasta el dia de hoy iniciaciones y practicas tantrico-yogicas de la
Kalachakra.

La figura de Buda ha sido también desvirtuada por la sinarquia, mas conviene recordar por
otra parte, que el mismo término sanscrito «Budha, significa «el despierto» o «iluminado»,
y existen segiin la propia tradicion budista varios Budas.

En el caso del principe Siddhartha Gautama, se dice que era un kshatriya, despierto en la
Gnosis Hiperbdrea. Mas, algunos de los «otros Budas» pueden ser maestros shambalicos de
la fraternidad blanca.

La oposicion en su momento de Sidhartha Gautama Buda a los mismos Vedas, brahmanes,
y Devas, se entiende en el contexto de la manipulacion sinarquica que la casta brahmanica
efectuaba en representacion de los Vedas, eclipsando los elementos hiperbéreos védicos
originales.

Esta consideracion de los Devas, como regentes del karma, y de corte maléfico, encuentra
también cierto eco en la tradicion persa del Zoroastrismo, donde las figuras de los Devas y
Asuras como representativos del bien y el mal, se invierten, considerandose a los «Daevas»
del Avesta como maléficos, y sus adversarios, los «Ahuras» como regentes del bien y el orden.

No obstante, cabe acotarse que el Zoroastrismo también cae bajo la consideracion de un culto
demiurgico, aunque su estudio permite apreciar el nexo entre la antigua tradicion védica, y la
tradicion abrahamica, judeo-cristiano-islamica.

Una prueba de esto son las similitudes encontradas por expertos académicos, entre himnos
del Rig Veda y porciones del Zend Avesta, practicamente idénticas.

0 incluso las mismas deidades, en casos como Varuna, Mitra, Yama, etc., sin olvidarnos del
protagonismo esencial de Ahura Mazda (que remite a Asura Maya) y Angra Mainyu (Angirasa
Muni).

No obstante esto, también tenemos divisiones y facciones entre los Devas, que pueden
responder a uno u otro bando desde lo hiperboreo. Es decir, alineados con los Siddhas leales
0 los Siddhas traidores.

Consideremos la siguiente mencidn en «EI Misterio de Belicena Villca»:

«En sdnscrito tenemos las palabras “Dyans pitar’, que en los Vedas se utilizan para nombrar al
“Padre que estd en los Cielos”. Dyans es la raiz que en griego produce Zeus y Theo, con sentido
similar al sdnscrito y que pasa a ser en latin Jtipiter, Deus pater o Jovis. Los antiguos germanos
se referian igualmente a Zin, Tyr o Tiwaz como el Dios “Creador” de lo existente, palabras que
también provienen del sdnscrito Dyans pitar.»

Este nombre, Dyans pitar, o también mencionado como Dyaus pitar, aparece mencionado en
el Rig Veda, como rey del cielo en un kalpa anterior, y sabemos era regente de Saturno (Shani).

Posteriormente fue derrotado por Indra (asi como Zeus vence a Cronos/Saturno), de quien
tenemos mencion como adherido al bando de los Siddhas leales.

Y a partir de esta derrota de Dyaus pitar, Indra pasa a ser el rey del cielo!

Y aqui tenemos también a los mismos Siddhas traidores, como padres y prototipos de
distintas razas, luego del encadenamiento espiritual, en la figura de los Manus, habiendo
catorce Manus en el periodo cdsmico de un kalpa o dia de Brahma, o catorce Manvantaras.

Por otra parte, entre los Devas aparece también el ya mencionado Indra o Indradev, que en
«El Misterio de Belicena Villca» es mencionado como alineado con los Siddhas leales.

188



Y segun los Puranas, el proximo Indra en el siguiente Kalpa sera Bali Maharaja, actual
regente de Sutalaloka, siendo un seguidor de Vishnu, pero que su posicion como regente de
los Daityas en Sutalaloka lo ubica en un antagonismo césmico respecto a los Devas que se
hallan en Svargaloka.

Aqui tenemos nuevamente el antagonismo a modo de lila entre Dioses!

Y asi, Shiva como Mahadev, se mantiene neutral, favoreciendo segun la ocasion tanto a los
Devas, como a sus enemigos, los Daityas.

Un ejemplo de esto lo encontramos en los Puranas, en el lila del Samudra-manthan, donde
tanto Devas como Daityas colaboraron en batir el océano de leche o kshira samudra, para
extraer el amrita, néctar de la inmortalidad.

La cuerda que tanto Devas como Daityas utilizaron para batir el océano, fue nada menos que
el Naga Vasuki, serpiente que Shiva porta alrededor de su cuello!

Cuestidn que remite también a la relevancia iniciatica que tiene la serpiente en la alquimia y
la obtencidn del elixir.

Cuando se destilo primeramente el veneno del océano, Shiva bebid ese veneno, favoreciendo
tanto a un grupo como al otro bando, adquiriendo desde entonces su garganta una tonalidad
azulada, por lo que seria conocido desde entonces como Nilakantha o «el de garganta azul».

Cuestidn que no impide que Shiva tenga luego su protagonismo en la destruccion del mundo,
cuando acontece la devastacion cosmica, sea en el Pralaya, devastacion parcial al final de un
dia de Brahma, o el Mahapralaya, devastacion completay total al final de la vida de Brahmadev.

En esta devastacion cosmica, ademas de Shiva Mahadev, tiene su protagonismo Ananta Sesha,
rey de los serpentinos Nagas, quien echando fuego por sus bocas de mil cabezas, consume la
manifestacion cosmica. Se dice que Balarama, quien aparece en el lila de Krishna como su
hermano, es un avatar de Ananta Sesha.

Esta destruccion Shiva la efectiia mediante su danza Tandava (danza que conocen muy bien
los sadhus Naga babas, quienes también aparecen desnudos y cubiertos de ceniza, y portando
un tridente, emulando a Shiva), con su tridente, y su ojo ubicado en el entrecejo, que reduce
todo cuanto mira a cenizas.

Debido al lila o pasatiempo de esta danza, es que Shiva es conocido como Nataraja, o «El rey
de la danzav.

La sensualidad del mundo mayasico no tiene ningun poder frente a Shiva-Lucifer, y asi se
escenifica en el lila o pasatiempo en que con su tercer ojo, Shiva reduce a Kamadev (Cupido)
a cenizas.

El tridente de Shiva representa aqui entre variados significados el control y trascendencia
de las tres gunas materiales, el dominio del tiempo en sus fases de pasado, presente y futuro,
y el completo dominio de los estados de prajfia (vigilia), svapna (suefio) y susupti (suefio
profundo).

Similarmente se aprecia la marca o tilak con ceniza, de tres lineas horizontales en la frente
de los Shivaistas, representando asimismo el dominio del falso ego 0 Ahankara (la estructura
del sujeto animico en que se halla sumido el Yo verdadero), maya o la ilusidn, y el karma.

En el lila mencionado del Samudra-manthan, surge un avatar femenino de Vishnu, Mohini
Murti, quien parece favorecer a los Devas para que beban el elixir y no los Daityas, danzando
frente a ellos y confundiéndolos.

189



No obstante, Rahu (figura considerada nefasta a nivel astroldgico, igual que su extension
Ketu) logra beber el amrita. Al dia de hoy existe cierta secta de seguidores de Rahu, quienes
visten de negro, y conocen formulas mantricas para evitar la influencia astroldgica nefasta de
Rahu y Ketu, y por otro lado obtener los siddhis o poderes misticos que les permitan ser tan
poderosos como el propio Rahu o Ketu.

Y acotemos que Rahu y Ketu se consideran en astrologia védica como «la cabeza y la cola
del dragdn», que portan el amrita, por lo que se comprende el dominio de la shakti que esto
significa.

Mas si pareciera que Mohini Murti mostro parcialidad a los Devas, una manifestacion suya,
Mohini de Patala, permanece siempre con los Daityas en el Bilasvarga o mundo subterraneo.

Respecto a Kali, similarmente que en el caso de Shiva, tenemos referencias shastricas de
Puranas y Agamas, que se hallaba antes de la manifestacion de este mundo, y anterior a todos
los Devas. De alli la preeminencia que se le da ala Diosa Kali, que trae terror al alma, y auxilio
al espiritu.

Sus adeptos iniciados, son misticamente decapitados por la Diosa, pasando sus cabezas a
integrar y decorar su collar de craneos.

En esta «decapitacion» subyace la iniciacion en que la Diosa confiere la liberacion del aspecto
reptil arcaico, que se halla oculto en el propio cerebro.

Y asi como Kali y Shiva, tenemos luego a Ganesha, Deva con cabeza de elefante y Dios de la
sabiduria, que es mencionado en «EI Misterio de Belicena Villca» como «nifio de piedra».

Ciertamente, de la union alquimica del Purusha y su shakti o Vril, es decir de Shiva y Kali
como prototipos de la pareja original, surge o se genera el nifio de piedra, y el hombre de
piedra!

Ademas de Shiva, Sukracharya, el guru de los Daityas, es también representativo de Lucifer,
dada suregencia de Venus, asi como la oposicion a los Devas, en alineamiento con los Daityas.
Y Sukracharya responde en jerarquia a Shiva, el mistico supremo.

En «Fundamentos de la Sabiduria Hiperborea», Tomo VIII, —La «tipologia aberro» de la ética
nooldgica— se menciona en un grafico una correspondencia entre los cuatro Varnas o clases
sociales de la India, con diferentes categorias.

Asi, se equiparan a Rishis (grandes sabios de la antigua India mencionados en los Puranas)
como Siddhas, y a ciertos Guriis como Viryas despiertos.

Luego los brahmanes, la casta sacerdotal, se encuadran en la actitud sacralizante, en tanto los
kshatriyas como guerreros, bajo la Actitud Graciosa Luciférica.

Los Vaishyas (la clase comerciante y agricola) bajo la tipologia lidica, y los shudras (clase
obrera) identificados bajo la condicion de Pasti.

Mas alla de esta descripcion general que Nimrod de Rosario brinda brillantemente, debe
acotarse que en el Kali yuga el sistema de Varnashram (clases sociales y ordenes de vida)
se halla sumamente degradado, por lo que puede quiza un shudra nacer en familia de
brahmanes, o un ksatriya en una familia de vaishyas, 0 un brahman en familia de kshatriyas,
etc. Asi, el nacimiento en el Kali yuga no es determinante del varna o clase social a que la
persona pertenece, sino su adhikar o calificacion, en funcion del tipo de gunas o cualidades
que la persona manifieste.

No obstante esto, la clase sacerdotal de brahmanes, en alianza con la sinarquia, manipulo
esta cuestion en su favor, para establecer que el mero nacimiento en una casta superior como

190



brahman, era determinante de la superioridad sobre las otras clases sociales.

Almismo tiempo, al no considerar la naturalezay cualidades de la persona, sino su nacimiento
en tal o cual gotra o familia, la sinarquia en su vertiente brahmanica creé un desorden cadtico,
fomentando la degradacion y confusion, y perdiéndose los valores kshatriyas de antafio.

Por otra parte, los brahmanes se adjudicaron el monopolio de los Vedas y shastras,
deteniéndose muchas veces en el aspecto meramente formal y ritualistico, filtrando asi el
acceso al conocimiento iniciatico.

Y para quienes mantuvieran cierta inclinacion al jiana o conocimiento, el brahmanismo
instituyé un predominio del Vedanta en su vertiente monista, exponiendo como meta de la
vida, la fusion con el Uno. (Sayujya mukti).

Bajo la perspectiva de esta escuela, se confunde mas, sosteniendo que todos los Devas se
hallan al mismo nivel, siendo manifestaciones del Nirguna brahma, o brahman informe.

Luego, ademas de los Varnas o clases sociales mencionados (brahmanes, kshatriyas, vaishyas
y shudras), el sistema védico contempla cuatro ashrams (sistema Varna-Ashram) o estados
de vida: Brahmachari (estudiante celibe), grihastha (jefe de familia o llevando vida familiar),
vanaprastha (retirado de la vida de familia, incluso junto a la esposa, mas llevando una vida
retirada en el bosque), y sannyasi (renunciante).

Las cuatro secciones de los Vedas (Samhita, Brahmana, Aranyaka y Upanishad) estan
destinadas a cada uno de estos ashrams u ordenes de vida.

Y como bien menciona Nimrod de Rosario en «EI Misterio de Belicena Villca», tanto el monacato
occidental, como las comunidades de vratyas y munis (ascetas y anacoretas) de la India, se
mantuvieron bajo un control sinarquico, con interesantes paralelos en cuanto a una similar
forma de vida disciplinada y regulada de tipo monastico, con las mismas directivas.

Esto se debe a que tanto sacerdotes benedictinos golen occidentales, como algunos brahmanes
y monjes budistas, estaban alineados con la fraternidad blanca de Chang Shambala.

La Sabiduria Hiperborea y los secretos
olvidados de la antigua India

Cuando se habla de «hinduismo» debe tenerse en cuenta, que aunque es una denominacion
reconocida académicamente, el término como tal se halla ausente en las escrituras y tradicion
védica.

La fonética de los persas en laregion del rio Sindhu (el rio Indo), hacia el siglo VIA.C, los cuales
no pronunciaban la s, llevé a denominar a este rio como «hindu,» (y los arabes, Al-hind), lo
que llevo a catalogar como «hindies» a los habitantes de la region, llamada en consecuencia
«hindustan», extendiéndose con el tiempo este término, hindu, para designar no solamente
a quienes habitaban esa region, sino también todos aquellos que seguian sus tradiciones y
practicas religiosas.

Mucho tiempo después, en el siglo XV1 D.C, el imperio mogol asentado en la India, califico
como «hindiies», a todos aquellos que no eran musulmanes. Y finalmente, con el colonialismo
britanico, se popularizd en el siglo XIX el término hindi e hinduismo, comprendiendo tanto
la religion como la cultura de la India.

En rigor de verdad, la antigua tradicion de la India se denomina Bharatiya, en honor del

191



antiguo rey Bharata, de quién la propia India recibe su nombre.

En términos filosdficos, la cultura de la India, con su alto contenido doctrinario y filosofico, es
conocida como Satya Sanatana Dharma, refiriéndose a la condicion eterna (sanatana) del ser
viviente. En ultima instancia, es la cultura y tradicion que tiene como fuente de su ancestral
saber a los Vedas.

La palabra sanscrita Veda significa conocimiento, y asi segun la tradicion védica todo el
conocimiento tiene su fuente original en los Vedas.

Mas alla de las diferentes porciones en que se halla dividido cada Veda (Samhita, Brahmana,
Aranyaka y Upanishad), luego tenemos secciones complementarias (Vedangas) y
suplementarias (Upavedas) de los Vedas.

Entre estas areas de conocimiento complementario o Vedangas, hallamos textos de
conocimiento referido a Jyotish o astrologia, Vyakarana o gramatica, y Chandas o prosodia.

Y entre los Upavedas, se destacan entre otros el Gandharva Veda (musica), Ayur Veda
(medicina) y Dhanur Veda (guerra).

Luego, sinentrarendetallespormenorizados, lo cual demandaria unaextension enciclopédica,
tenemos que en el Atharva Veda se hallan formulas magicas y conjuros, siendo asi que al igual
que el arte de la alquimia (Nagayuna), la magia tiene también un origen védico.

El conocimiento de artes ocultas del Atharva Veda, asi como su inclusidn del Gopal Tapani
Upanishad (Upanishad focalizado en Gopal Krishna, siendo la figura de Krishna puramente
hiperborea) ha sido suficiente motivo para que muchos brahmanes ortodoxos, solamente
tengan en cuenta el Rig, Yajur y Sama Veda, y no el Atharva.

Debe comprenderse que el conocimiento védico tanto abarca un campo material, como
un enfoque hacia la trascendencia, cuestion que es orientada a través de las porciones ya
citadas de los Vedas, en funcion de las ordenes de vida (brahmachari, grihastha, vanaprastha
y sannyasi), siendo que en cada estado de vida se aborda un nivel del conocimiento.

Y Krishna es muy explicito en cuanto a no perderse en las ramificaciones de los Vedas, cuando
dice:

«Cuando tu mente ya no se perturbe con el florido lenguaje de los Vedas, y cuando permanezca
fija en el trance de la autorrealizacion, habrds llegado entonces a la conciencia divina.» (BG.
2.53)

0 incluso que a través de los Vedas, debe arribarse al Incognoscible, y a la realidad del mundo
verdadero increado, del cual Krishna representa y es su mediador:

«Es a Mi a quien hay que conocer a través de todos los Vedas. En verdad, Yo soy el compilador del
Vedanta y el conocedor de los Vedas.» (BG. 15.15)

Este mundo material, es comparado en el Bhagavad Gita con un arbol invertido, que tiene sus
raices hacia arriba, y las ramas hacia abajo. Es decir, se trata de un reflejo desvirtuado del
mundo verdadero, donde aparecen similares apariencias, pero en forma reflejada inversa.
Este es un concepto similar al de Platon referido al mundo perfecto de las ideas, y el mundo
de la materia.

Asi, Krishna declara en el Bhagavad Gita:

«Se dice que hay un drbol baniano imperecedero que tiene sus raices hacia arriba y sus ramas
hacia abajo, y cuyas hojas son los himnos védicos. Aquel que conoce ese drbol es el conocedor
de los Vedas.

192



Las ramas de ese drbol se extienden hacia abajo y hacia arriba, alimentadas por las tres
modalidades de la naturaleza material. Las ramitas son los objetos de los sentidos. Ese drbol
también tiene raices que van hacia abajo, y estas estan vinculadas con las acciones fruitivas de
la sociedad humana.» (BG. 15.1-2)

Cuando uno estudia el vasto campo del hinduismo, debe considerar varios factores. En
primer lugar, el estudio de inddlogos y orientalistas como Max Muller y William Jones, no
llega a la esencia misma del hinduismo, sea por desinformacion intencionada por agentes de
la sinarquia en su vertiente antropoldgica, o para el caso funcionales a intereses como los del
imperio britanico, que mantuvo por entonces la India como colonia, y era preciso justificar
«el atraso cultural, religioso y filosofico» de la India en relacidn al «occidente civilizado y
progresistan.

Ademas de esto, fuera de la misma tradicion hindi, se cae en una aproximacion muy limitada,
dado que las fuentes del hinduismo comprenden no solamente los textos ancestrales, sino
también la tradicion oral, y en ambos casos hubo desvirtuacion intencionada. Siendo asi,
desde fuera de la propia tradicion, se tendra mayor opacidad de entendimiento de tan
compleja cultura.

La lengua sanscrita en si tiene un origen rinico, mas su grafia fue intencionadamente
retocada, manteniendo no obstante su fonética y semantica.

Hay asi simultaineamente tanto la posibilidad de orientarse a través de los textos védicos,
como de perderse en el laberinto del lenguaje florido védico del que habla Krishna.

Un concepto muy profundo de alto conocimiento, que tanto se menciona en los textos
védicos como en la Sabiduria Hiperbdrea, es el de que el espiritu como tal, no se halla
caido ni condicionado, ni encadenado. Desde ya, como bien se desarrolla ampliamente en
«Fundamentos de la Sabiduria Hiperboreay, el Yo perdido es una hipdstasis, que surge de una
mirada refleja del Yo infinito, que a su vez es la exteriorizacion o reversion del Yo absoluto,
alegorizado con la figura del espiritu esfera.

En «El Misterio de Belicena Villca», la princesa Isa es muy clara al respecto en su tajante y
precisa declaracion al rey Nimrod, cuando dice:

«jOh Nimrod, en un instante todo se tornd claro, toda confusion se disipo! Ya no podria perderme
jamds porque ahora sabia que nunca nos habiamos extraviado, ni confundido, ni pecado, ni
caido. Ni siquiera nos habiamos movido nunca. ;Oh, Nimrod! Al disiparse la totalidad del Gran
Engatio he tenido la certeza de que ya no tendriamos que regresar porque estabamos alli sin
saberlo. jHemos conquistado la Libertad del Espiritu, Valiente Nimrod! Y la posibilidad absoluta
de ser nosotros mismos nuestra propia creacion, de ser nosotros la matriz de nuestro propio
parto. ;Es la Voluntad del Incognoscible! Divino Nimrod, que lo podamos todo.»

En el Srimad Bhagavatam encontramos similarmente lo siguiente:

«Los términos «cautivo» y «liberado» son una explicacién de las modalidades de la naturaleza
(qunas), no de la sustancia real.

Krishna ademas es categdrico en cuanto a dos estados o condiciones muy diferenciadas, de
los seres creados de este mundo (creacion demiurgica), de los seres eternos del mundo del
espiritu:

«Hay dos clases de seres: los falibles y los infalibles. En el mundo material todo ser viviente es
falible, y en el mundo espiritual todo ser viviente se llama infalible.» (BG. 15.16)

Esta concepcion del Yo del Virya como hipdstasis del Yo infinito, tiene su paralelo en el

193



concepto del Vedanta de chid-abhasa, o «conciencia reflejada», respecto a que lo que se
manifiesta como principio de vida o conciencia pura en el sujeto animico (ahankara o «ego
falso»), es una proyeccion del Atman o espiritu, que permanece siempre en la trascendencia,
fuera de todo lo fenoménico de este mundo.

Asi en el Srimad Bhagavatam o Bhagavata Purana, se menciona que el Atma se halla en el
cuerpo «como un reflejo del sol en el agua». Su esencia eterna e increada, inmutable, no esta
alli, sino tan sélo una proyeccion o reflejo (abhasa) suyo.

De modo que no es el Atman o espiritu cubierto, sino una porcion de «luz del Atmany, es decir,
la proyeccion de una de las miradas del Yo infinito, Ia que es cubierta por Maya o la shakti de
la ilusion, animando e infundiendo vitalidad a un Microcosmos, y sumida esa proyeccion del
Yo infinito (chidabhasa) en el Ahankara, sujeto animico o Yo falso, con el que el verdadero Yo
se halla confundido.

En la escuela de Vedanta Visistadvaita de Ramanuja (monismo calificado, diferente del
monismo indiferenciado de Shankara), donde se mantiene la concepcion del saguna brahma,
0 brahman (sustancia espiritual) con atributos diferenciados, tenemos el concepto de
«Dharma bhuta jiiana», siendo que el Atma o Atman mantiene la conciencia de si mismo
(jiiana svarupa), y la conciencia exteriorizada o atributiva (dharma bhuta jiiana), que es la
que resulta cubierta por Maya.

Resulta asi que el Atma no es realmente en su esencia espiritual eterna e inmutable, afectada
ni por el factor tiempo (kala), ni por las gunas o modalidades de la naturaleza material, ni
por el karma.

El ejecutor de las actividades tampoco es el Atma sino el ahankara o «ego falso» (siendo
animado por el principio eterno del Atman eterno, desde su proyeccion conocida como
chidabhasa), por lo que quien recibe los resultados o reacciones karmicas, sean reacciones de
actividades buenas (karma) o actividades prohibidas (vikarma) no es el Atma. Mas, debido a
la falsa identificacion, suscitada por Maya o la energia ilusoria, y la estructura del Ahankara,
la persona cree ilusoriamente que esta realmente sufriendo o disfrutando en este mundo
mayasico.

En el Srimad Bhagavatam se menciona claramente también como el Atma permanece fuera
de toda influencia en el ambito de Maya:

«La entidad viviente estd acongojada en relacion con la identidad de su ser. No tiene ninguna
base real, como un hombre que en un suefio ve que le cortan la cabeza.

Asi como a un observador le parece que la Luna tiembla cuando se refleja en el agua, pues estd
en contacto con la cualidad del agua, asi mismo, cuando el ser entra en contacto con la materia,
parece adquirir las cualidades de la materia.» (SB. 3.7.10/11)

Laexperienciaenestemundosecomparaaunsuefio,dondeunopuedeestar «experimentando»
o sofiando que le cortan la cabeza, que le ataca un tigre, etc., siendo solamente un suefio o
ilusion. Y asi se consideran todas las cuestiones de este mundo material en relacion al Atma.

Otro ejemplo del Srimad Bhagavatam es enrelacionala conciencia del Atmayla contaminacion
o cubierta material, comparandolo con el viento y el polvo. Si bien en el viento puede haber
polvo que sea llevado de aqui para alla, lo cierto es que el viento y el polvo sustancialmente
no se mezclan. Asi ocurre también respecto al Atma y las coberturas materiales, que aunque
parecen ensambladas, mantienen su propia esencia separada, similarmente al agua y el
aceite, que tampoco se mezclan.

Lo que hay en todo caso, es una superposicion de planos, y la falsa identificacion provocada

194



por Maya, bajo la influencia de las gunas y el ego falso.

Son innumerables las referencias o citas que podrian darse sosteniendo este concepto de la
inmutabilidad y trascendencia fuera de todo lo material del Atma o espiritu. Pero a modo de
ilustracion, se citaran aqui dos referencias tomadas del Srimad Bhagavatam:

«Incluso cuando se refleja en diversos objetos, el sol nunca se divide ni se funde en su reflejo.
Solo aquellos con cerebros embotados considerarian al sol de esta manera. De manera similar,
aunque el atma se refleje a través de diferentes cuerpos materiales, el atma permanece indivisa
y no material.» (SB. 11.7.51)

«La lamentacion, la euforia, el miedo, la ira, la codicia, la confusion y el anhelo, asi como el
nacimiento y la muerte, son experiencias del ego falso y no del alma pura.» (SB. 11.28.15)

No debe olvidarse la cuestion ya referida que «atma» puede aplicarse en diversos contextos.
Mas como en los ejemplos citados claramente se advierte, aqui se esta aludiendo al espiritu!

Los principales senderos basados en las directivas de las escrituras védicas, y los cuales
Krishna expone asimismo en el Bhagavad Gita son, el karma, el jiiana, el yoga, y el bhakti.

En si, el karma, conocido como el sendero karma khanda, (sistematizado por la escuela
Mimamsa de Jaimini) procura o se enfoca en la obtencion de beneficios materiales, tales
como un buen nacimiento, opulencia, o la promocion al mundo celestial en Svargaloka.

Demas esta decir que este sendero no conduce a la liberacion, sino por el contrario perpetua
el condicionamiento en la rueda del Samsara, a través del karma.

A través de punya o actividades piadosas, la persona se hace acreedora de un mejor
nacimiento, pudiendo a través de variedad de actividades del karma khanda, como ritos
expiatorios, ofrendas a los antepasados, homas y yafas a los Devas, etc., acceder a un mundo
celestial. Mas cuando los méritos piadosos se agotan, la persona desciende nuevamente a
Martyaloka (la Tierra), debiendo continuar su travesia.

Una amplia variedad de himnos védicos en la seccion Brahmana de los Vedas esta orientadaa
este tipo de rituales karmicos, y también se halla luego la sistematizacion del sendero karma
khanda en la escuela de Jaimini.

Mas, esta escuela considera el predominio del karma, basado en leyes mecanicas de accion
y reaccion, considerando que los mismos Devas deben acatar los designios karmicos. No
hay forma de orientarse a través de este sistema, a menos que uno se eleve a un nivel de
conciencia superior, procurando jiiana o conocimiento.

En el caso de la persona que no puede acceder a este tipo de practicas de karma khanda,
monopolizadas por los brahmanes de casta, mediante actividades piadosas cotidianas
también se considera que puede obtenerse un buen nacimiento, o incluso alcanzar la morada
celestial de los ancestros, Pitriloka.

Mas, nada de esto contribuye a la liberacion, siendo que toda accion genera una reaccion
consecuente, sumandose al haber karmico de la persona.

Asi, Krishnarecomienda en el Bhagavad Gita elmétodo de karma Yoga, paraactuar cumpliendo
el propio deber o dharma, desapegado del fruto de la accion.

Esta clase de accidn, cuando es ejecutada desde una conciencia despierta y focalizado en el
plano espiritual, sin renunciar a la actividad, mas tampoco pendiente de sus frutos, posibilita
la liberacion del enredo karmico. Asi Krishna dice «Aquel que ve la accion en la inaccién, y la
inaccion en la accion, es inteligente entre los hombres».

195



De lo contrario, el mantenerse meramente en el sendero del karma khanda, mantiene el
condicionamiento material. Segiin los Puranas, luego de cien vidas de perfeccion en el sistema
Varnashram dharma, se puede acceder a la condicion de Brahmadev.

En otras palabras, luego de cien vidas de guru sinarca, uno se vuelve Brahmadev, con una
condicion similar a la del Demiurgo, si no en este, en otro universo.

Luego, en el caso de quien busca jiiana o conocimiento, yendo un escalon por sobre la senda
del karma khanda, se mantiene la desviacion monista, tan difundida en la India, de procurar
la fusion con el Uno, o la liberacion impersonal, Sayujya Mukti.

No se trata en este caso de la absorcion de toda la manifestacion cosmica y los seres vivientes
que alli se hallan, en un repliegue cosmico cuando acontece el Maha Pralaya, sino la biisqueda
de una fusion en que la propia individualidad queda eclipsada para siempre, 0 al menos éste
es el objetivo, sumergiéndose en la refulgencia o brillo de la divinidad.

Se alienta el desapego de todo lo material, la renuncia, tanto del sentido de propiedad como
de las pasiones, el estudio del Vedanta, y la trascendencia de las gunas, mas el objetivo no es
conducente a una liberacion personal como la propuesta en la Sabiduria Hiperborea.

Para otras escuelas, que consideran esencial mantener la propia individualidad tras la
liberacion, como el Vaishnavismo, esta clase de liberacion es considerada «un suicidio
espiritual».

Luego, en el caso del Yoga mistico, el sistema octuple de Yoga ensefiado por Patanjali, se
mantienen practicas de control de los sentidos yla mente, ejercicios de respiracion controlada
0 pranayama, y meditacion en distintos niveles, como dharana, dhyana y samadhi.

Através de este sistema, el Yogi obtiene variedad de siddhis o poderes misticos. Se mencionan
ocho siddhis principales (entre muchos otros), que son los siguientes:

Anima siddhi, o el poder mistico de reducir el propio tamafio a una dimension imperceptible
como el atomo. Este poder mistico es utilizado por Yogis y misticos para «desaparecer a
voluntad». Luego, Laghima siddhi, que permite «ser tan liviano como una pluma», pudiendo
levitar en el aire, 0 caminar sobre el agua sin hundirse. Este siddhi implica el dominio de los
gravis.

Mahima siddhi, que faculta para aumentar el tamafio, y tornarse tan pesado como una
montafia. Encontramos un ejemplo de este siddhi en el Ramayana, donde Hanuman aumenta
gigantescamente de tamaiio, llevando enormes rocas y hasta montafas. Cuestion que por
supuesto, desde lamentalidad racionalista, fue considerada como una «invencion mitoldgica».

Y nuevamente, este siddhi también requiere el dominio de los gravis. Sea para aumentar,
disminuir o cambiar de forma, implica la manipulacion espacial de los gravis.

En la historia de Krishna, tenemos el conocido pasatiempo o lila, de cuando siendo un nifio,
levantd con su dedo meifiique la colina Govardhana. Historia que parecera de lo mas fantastica
e inverosimil para quien no posee el conocimiento del alcance del poder que tiene un Siddha.

Prapti siddhi, que permite materializar o manifestar a voluntad cualquier objeto, bebida,
joyas, etc., en el mismo sitio donde uno se halla, sin ir a buscarlo a ninguna parte. Se hace
«aparecer» en las propias manos lo que sea que se desee.

Este dominio de la Shakti, es sin duda magia de alto nivel.
Luego, Isita siddhhi, que faculta tanto para crear como destruir cualquier cosa.
Vasitha siddhi, con el que se controlan los elementos materiales. Prakamya siddhi, con el que

196



se puede por ejemplo hacer entrar agua en los ojos, y hacerla salir a voluntad.

Y finalmente, Kamavasayita siddhi, con el que se puede asumir cualquier forma. Algunos Yogis,
e incluso misticos como Ravana (segiin consta en el Ramayana y los Puranas), se expandian
hasta en ocho formas idénticas.

No obstante, estos siddhis se catalogan en perfecciones materiales sutiles, de indole mistica.
Mas, en el caso de un Siddha, ya posee en forma natural e inherente todas estas perfecciones
yogicas misticas, e incluso yendo mas alla del limite de los mismos siddhis.

Ya que si un mistico puede replicar su forma expandiéndose hasta en ocho formas idénticas,
tenemos por otra parte el ejemplo de Krishna, que se expandio literalmente en miles de
formas como réplicas suyas, para danzar con las Gopis, o para estar simultineamente con
cada una de sus reinas esposas en Dvaraka.

Ademas de los Ashta siddhis, u ocho siddhis principales, existen variedad de otros poderes
misticos, como el siddhi de volar en el propio cuerpo, como los habitantes de Siddhaloka.

Ciertas brujas, se dice dominan el arte de Khechari, que les permite volar por el aire
literalmente, utilizando ciertas ramas de arbol extraidas de raiz. Al dia de hoy, existen en el
noroeste de la India ciertas brujas oscuras que conocen este arte.

Existen Yogis con el siddhi de atravesar toda la India corriendo, en cuestion de minutos.
E incluso Yogis, que se arrojan en un determinado sitio del Ganges, para emerger
inmediatamente en otro sitio del Ganges a miles de km de distancia.

Grandes misticos pueden llegar hasta a crear un planeta o mundo propio, con funcionamiento
independiente de este mundo demiirgico. O, el conocido caso de Kardama Muni que se
menciona en el Srimad Bhagavatam, que se trasladaba en un gigantesco Vimana, que por
dentro era como una ciudad.

Hay misticos que han llegado, a través de practicas avanzadas del Yoga, a prescindir de
cualquier alimento o bebida, sustentando su cuerpo (mutado celular y bioldgicamente)
unicamente mediante el prana, o energia vital, lo que puede facultar para prolongar la vida,
siglos 0 milenios a voluntad.

Todos estos siddhis, significan no solamente el dominio de la materia, en sus esencias
sutiles y burdas (tanmatras, y mahabhutas), sino también de la shakti inter-dimensional,
manipulando tiempo y espacio, o kalashakti.

Algunos fenomenos producidos mediante la energia psiquica, han sido estudiados por la
parapsicologia, casos como la telepatia, telekinesis, bilocacion, proyeccion astral consciente,
vision remota, etc., etc., y una amplia gama de casos, como los fendmenos parapsicologicos
estudiados durante muchos afos por el profesor Herrou Aragon, como casos de influencia y
ataque psiquico, y el telecomando sexual.

Y desde ya, son muy conocidos los casos de personas con capacidades de sanacidn, casos
documentados de influencia consciente del clima, etc.

Pero otros casos resultan mas estramboticos e increibles para la mentalidad occidental tan
educada racionalmente bajo premisas culturales muy bien definidas.

Y asi ocurre la filtracion que efectiia la religion, donde la Iglesia considera como santo a un
cristiano con capacidad de sanar o levitar, etc. y por otro lado, la misma facultad de levitar
resulta condenable como demoniaca en Simon el mago.

Pero haymucho campo todavia desconocido eignorado delos siddhis misticos, principalmente
en occidente. Se dice en el Bhagavata Purana, que en Atalaloka mora Bala (hijo del arquitecto

197



mistico Maya Danava), mago negro experto en 96 artes magicas oscuras.

No es el objetivo en el presente texto extenderse en toda la variedad de poderes misticos.
Baste mencionar que se puede tener completo dominio energético de la materia, tanto burda
como sutil. Se puede llegar hasta a pasar por muerto, reduciendo el ritmo respiratorio a un
grado imperceptible, el pulso sanguineo, y hasta los propios latidos del corazén, desviando
inclusive, conscientemente (como ha ocurrido) las sefales de un electrocardiograma.

Fue también conocido el caso de un Swami mistico que tomaba sobre si el karma de sus
discipulos, llegando por ejemplo hasta el limite de la muerte (que debia en cambio haberle
ocurrido al discipulo), y retornando luego de la muerte, habiendo liberado a ese discipulo de
las reacciones kirmicas pendientes de esa muerte.

No resulta tan extraio, considerando que el gran sabio y mistico Sukracharya, guri de los
Daityas, posee el siddhi para hacer retornar a la vida a quienes ya les ha llegado la muerte,
como se dejo registrado en los Puranas.

Algunos de estos siddhis o poderes misticos pueden estratégicamente ser utilizados por un
Virya o Siddha, en determinadas circunstancias.

En el caso del Yogi que meramente se atiene a la obtencion de siddhis misticos, también se
torna esto otra trampa de Maya, fascinando al incauto, y desviandolo del objetivo ultimo de
la vida, la trascendencia y liberacion de este mundo.

Mas, el Yogi, obteniendo la perfeccion de su practica yogica, tanto puede buscar la fusion
del Atma con el Paramatma, lo que devendria en una liberacion impersonal similar a la
del jiiani, o bien la absorcion contemplativa en el Paramatma o ser supremo, reteniendo
la individualidad, lo cual le permitiria acceder a una condicion de éxtasis contemplativo
permanente.

No se trata en este caso tampoco de la obtencion de la propia divinidad, como un Dios absoluto
individualizado, sino de una supeditacion del propio ser al Paramatma, o ser supremo, por lo
que tampoco representa el objetivo buscado por los Hiperboreos.

Ademas de los senderos de karma yoga, jiiana yoga y raja yoga, tenemos luego el bhakti yoga,
0 yoga de la devocion, sistema seguido esencialmente por el Vaishnavismo (aunque también
hay practicas de bhakti yoga en las tradiciones Shaiva, Ganapatya y Shakta), que procura una
relacion personal con el ser supremo, en un cuerpo espiritual o Siddha deha.

No obstante, tampoco es la meta que propone la Sabiduria Hiperbdrea, alcanzar la propia
divinidad como un Dios o una Diosa en el Origen.

El sendero del bhakti, esencial en toda forma de culto, puede en algunos casos permitir que
a través de trascender lo arquetipico, se obtenga la liberacidn absoluta. En el caso de la casa
de Tharsis, su mision de familia asignada por los Siddhas, fue de hecho un culto, el culto de
Pyrena, la Diosa del fuego frio.

Considerando el caracter hiperboreo de Krishna, Vishnu y Shiva, asi como Kali y Ganesha
(es decir, estos Devas bajo la perspectiva hiperborea), debe considerarse la posibilidad de
que abordando una senda iniciatica del conocimiento trascendental (como la que expone
Krishna en el Bhagavad Gita, citado por Nimrod de Rosario en «El Misterio de Belicena Villca»),
e incluso a través de practicas de bhakti yoga, se alcance u obtenga la liberacion definitiva en
el Origen, como propone la Sabiduria Hiperborea.

Mas también es cierto lo contrario, en cuanto que a través de estos diversos cultos, y con cierto
componente devocional de bhakti, muchas veces el sadhaka o practicante queda capturado

198



en lo arquetipico y simbolos sagrados, sin nunca alcanzar la liberacion y trascendencia.

Resulta comprensible también que paralas escuelas Vaishnavas, que promueven una relacion
trascendental personal con el ser supremo, en términos de amante y amado, nieguen o no
reconozcan la validez de alcanzar uno el status de un Dios absoluto, ya que entonces el bhakti
o devocion basado en esa relacion personal con la divinidad desaparece.

Tenemos hasta ahora, en funcion de la Sabiduria Hiperborea, que pueden ser abordados de
cierto modo el karma yoga y el bhakti yoga.

En cuanto al raja yoga o ashtanga yoga, ciertas practicas de pranayama y meditacion pueden
ser utiles, asi como la obtencion de siddhis o poderes misticos.

Y respecto al jiiana yoga, el método de neti neti, 0 «no es esto ni aquello», en cuanto a todo
lo ajeno al propio Atman, tiene cierto paralelo hasta cierto punto, segiin el enfoque que se
le de (que obviamente el de un vedantista monista o Jiiani no es el de un hiperbdreo), con el
principio del cerco.

Tenemos seis sistemas de filosofia de la antigua India, o Sad-darshan (Nyaya del sabio
Gautama, un sistema de ldgica basado en la gramatica sanscrita, Vaishesika o filosofia
atomistica de Kanada Rishi, Mimamsa o escuela ritualistica basada en el karma, de Jaimini,
Sankhya o filosofia analitica de la realidad del mundo de Kapila, Yoga, o la senda que busca
vincular al ser viviente con el ser supremo en sus distintas vertientes, siendo el Ashtanga
Yoga expuesto por Patanjali, y Vedanta o la senda del conocimiento ultimo de la realidad que
tiene como referente al sabio Vyasa.).

Se ha ya comentado acerca del Mimamsa y Vedanta, los cuales se complementan en un
sentido jerarquico, ya que cuando el karmi o trabajador fruitivo comprende la futilidad
de su deambular continuo a través del karma, accede a un nivel superior, la busqueda del
conocimiento (representada por la maxima inicial del Vedanta Sutra, Athato brahma jifiasa,
0 «Ahora es el momento de indagar acerca de la verdad absoluta»), lo que torna al karmi o
trabajador fruitivo en un jiiani o buscador de conocimiento, senda que se halla contemplada
en la escuela Vedanta.

Son diversas las ramas o subescuelas del Vedanta, desde el Advaita o monismo de
Shankaracharya, el monismo calificado o Visistadvaita de Ramanuja, el dualismo o Dvaitavada
de Madhva, el monismo puro o Suddhadvaita de Vallabha, o la escuela Dvaitadvaita de «unidad
y diferencia simultaneas de Nimbarka.

En todas estas escuelas, se manejan diversas concepciones filosoficas respecto al ser viviente,
desde la concepcion Vivartavada de Shankara, en cuanto «El Uno se volvid muchos», o
Pratibimbavada (concepcion de la escuela de Shankara también) respecto a que la entidad
o ser individualizado surge como reflejo (pratibimba) del Brahman infinito. También la
concepcidn del ser viviente como la manifestacion de un aspecto del ser supremo, ya sea
directamente (doctrina de Brahma Parinamavada), o como una expresion de la Shakti o
potencia de Bhagavan (Shakti Parinamavada), manteniéndose una relacion de identidad y
separatividad y diferencia con respecto al absoluto, o por otra parte la completa distincion
del ser viviente con el ser supremo, o también su existencia ontoldgica explicada como un
modo o aspecto del ser supremo. Todas estas muy variadas concepciones, se manejan por
lo general en las distintas vertientes o escuelas Vaishnavas, difiriendo o manteniéndose
al margen la Sabiduria Hiperbdrea como es expuesta por Nimrod de Rosario, ya que el
espiritu en su expresion plena se considera como Yo absoluto, sin anclaje, supeditacion ni
dependencia en su propia esencia eterna e increada de ninguna otra divinidad, siendo cada
espiritu Hiperboreo un Dios en si mismo.

199



Se reconoce no obstante una dependencia del Incognoscible (y su representante Lucifer),
mas en un sentido jerarquico y no ontoldgico.

Y desde ya se destaca que a diferencia de los Hiperboreos que se hallan extraviados, Lucifer
nunca puede estarlo, ni ser desviado, confundido ni revertido.

Desde la explicacion brindada por Nimrod de Rosario en «Fundamentos de la Sabiduria
Hiperbdrea, 1a condicion del Yo perdido se explica a partir de su hipostasis del Yo infinito,
que es a su vez la reversion del Yo absoluto. Estas tres instancias, Yo absoluto, Yo infinito, y
Yo perdido, se exponen a partir de una elaborada y compleja explicacion, donde existen dos
actos fundamentales: El de la reversion del «espiritu esfera», y posteriormente la captura de
un Yo perdido, como expresion del Yo infinito de un espiritu hiperbdreo, mediante la clave
genética.

Y en ambos actos se efecttia una proyeccion del simbolo del Origen, que deviene en el extravio
y posterior captura o encadenamiento del Yo, bajo un marco de condicionamiento limitado.

Ademas de los sistemas filosoficos Mimamsa y Vedanta, tenemos luego el Sankhya, que
se complementa con el Yoga. Mas, el Sankhya (filosofia expuesta por Kapila), considera la
manifestacion cdsmica como una interaccion de Purusha o el espiritu y Prakriti (la naturaleza
material desplegada a través de diferentes combinaciones de las gunas), dando preeminencia
a Prakriti, que mantiene cautivo al Purusha.

Es mediante un estudio y comprensidn analitica de la Prakriti, como el sistema Sankhya
considera puede el espiritu ser liberado, ya que la Prakriti al ser conocida plenamente, tal
como una actriz disfrazada que es descubierta, termina su juego de encantamiento ilusorio.

En ultima instancia, es Prakriti la que cubre o se descorre, concepto que no cuadra con
la explicacion del encadenamiento espiritual y la liberacidn como sostiene la Sabiduria
Hiperborea. Y fundamentalmente, en el Sankhya se considera que el Purusha, en su estado
liberado, permanece inactivo, atribuyendo todo el dinamismo a la accion de la Prakriti.
Cuestion esta que tampoco concuerda con la condicion perfecta del espiritu Hiperboreo, o
Yo absoluto, y su compafiera eterna, o sea El-Ella, en un eterno dinamismo complementario.

Variantes similares a las del Vaishnavismo se encuentran en la tradicion Shaiva, con distintos
matices.

En la escuela Shivaista Pasupata, el estado alcanzado tras la liberacion en completa union
mistica con Shiva, se considera que se obtiene reteniendo la propia individualidad. De
un modo analogo a las estrellas en el firmamento, que conforman un mismo cielo estelar,
manteniendo las estrellas su propia distincion separada.

La escuela Vira Shaiva, sostiene la filosofia Shakti-Visitadvaita, reconociendo tanto la unidad
como diferencia entre Shiva y los seres vivientes, en una forma integrada, con distincion
propia del ser viviente y Shiva, como el sol y sus rayos.

En la escuela Shaiva Siddhanta del sur de la India, una rama, la de Tirumular es monista
(teismo monista), en tanto la rama de Meykandar considera que Shiva, los seres vivientes y el
mundo coexisten en forma separada eternamente (pluralismo realista).

Esta individualidad propia que se mantiene obteniendo la liberacion, al igual que en la
concepcidn Vaishnava, es afin a la Sabiduria Hiperborea.

Entre las vertientes Shivaistas tendientes al monismo, tenemos algunas formulaciones
del Shivaismo de Cachemira, que considera a Shiva como la unica realidad (la doctrina
Pratyabhijiia), el Shivaismo Advaita, que reconoce una semi-fusion con Shiva, adquiriendo

200



las mismas cualidades de Shiva (Shivaismo Visistadvaita), y la escuela Siddha Sidhanta, que
considera que eventualmente todo retorna a Shiva, como las burbujas que se desprenden del
mar, y al mar retornan.

Los senderos varian acorde, habiendo asi Shaktas de Shiva (aquellos que desean disfrutar en
este mundo de la Shakti en relacion al principio divino del espiritu, Shiva), Bhaktas (devotos)
de Shiva, o Brahmavadis (aquellos que buscan el conocimiento y la sabiduria) de Shiva.

Igualmente encontramos concepciones analogas en la tradicion Shakta, es decir de quienes
son seguidores de Devi (La Diosa como Shakti primordial, cultuada en diferentes formas
tales como Kali, Parvati, Chamunda, etc.).

Desde los Shaktas materialistas, que buscan obtener de Devi dadivas como riqueza, poder,
etc., alos que buscan un tipo de liberacion impersonal, o incluso alcanzar la morada personal
de Devi, Manidvipa, asi como existe también la morada personal de Shiva, Maha-Kailas, o la
morada personal de Vishnu, Vaikuntha.

Y asi, existen variedad de sadhus, sean Vaishnavas, Shaivas o Shaktas, yogis, tapasvis
(penitentes), tantricos, Aghoris (que tienen interesantes practicas como meditar sobre un
cadaver o practicar el maithuna en un cementerio), Kapalikas (que usan un craneo como
cuenco), Kapardhinas, Kalamukhas, Naga babas, Hayagrivis, Parasuramis (los cuales
portan un hacha, como Parasuram), Hanumanjis (que llevan una maza como Hanuman),
Vamacharins, etc.

Estas muy diversas corrientes, sectas y subsectas, a veces se distinguen externamente por el
tilak, o la marca de distinto disefio que llevan en sus frentes y cuerpo. Mas también existe un
amplio abanico de diferencias en sus respectivas doctrinas.

En estas distintas vertientes, tanto aparecen elementos hiperboreos como demitrgicos, por
lo que depende de la predisposicion gnostica del Sadhaka o practicante, que pueda desde su
nivel de practica y conocimiento, orientarse y trascender lo arquetipico, hacia el ambito del
espiritu.

Los secretos hiperboreos del Circulo Kaula

El término sanscrito «Tantra» tiene distintas connotaciones, siendo traducido generalmente
como «tejido» o «red», 0 «lo que se expande», en relacion a los Vedas. Es decir, lo que se halla
enunciado en los Vedas, se encuentra mayormente desarrollado en los textos tantricos.

Por esta razon se dice que el Tantra se halla en los Vedas, como el perfume en la flor.

Lasescriturastantricas se consideran como «Panchama Veda», o «el Quinto Veda, significando
un conocimiento complementario y expandido de los Vedas.

Aunque en occidente por lo general el Tantra se halla asociado al aspecto de una practica
sexual esotérica, esto es solamente una parte del Tantra.

La cosmovision tantrica se focaliza en la manifestacion e interaccion de los principios
masculino y femenino (Shiva Shakti, Lakshmi Vishnu, etc.), como forma de explicar la
posicion del espiritu en relacion a la materia, la misma manifestacion cosmica, y la liberacion
y trascendencia. En todos estos ambitos, los principios femenino y masculino tienen
protagonismo esencial.

Se comprende por lo tanto, que la Sabiduria Hiperborea, que remite al ancestral misterio de
A-mort, en relacion a El-Ella, contemple en una de sus vias de liberacion el Yoga Tantrico, en

201



su forma original, y fuera de toda desvirtuacion por parte de la casta brahmanica.

Y aiin mas, conforme a la definicion etimoldgica de Yoga y Tantra, se entiende claramente
que la Sabiduria Hiperborea es en si misma una forma de Yoga y Tantra, del sendero de mano
izquierda. (Independientemente de la via de liberacion asumida).

Y por Yoga (de «yukta», vincular), entendemos aqui, la union o vinculo desde el Yo orientado
con el Selbst.

No sorprende en cuestion, que la casta brahmanica de la India, al menos en su tradicion
ortodoxa, se muestre adversa a los tantricos, considerandolos como locos desviados, y brujos
0 vampiros que deben ser evitados.

Pese a todo esto, y aunque el brahmanismo Smarta por lo general mantiene una orientacion
monista respecto a la verdad absoluta, o incluso no yendo muchas veces mas alla del karma
khanda ritualistico, muchos brahmanes han recibido diksha o iniciacion tantrica, con lo que
representan una quinta columna dentro del brahmanismo ortodoxo, habiéndose operado en
muchisimos brahmanes una mutacion alquimica, a partir del diksha tantrico.

Se trata de un movimiento hiperboreo no previsto por la sinarquia, donde los propios
Brahmanes traicionan ahora a la sinarquia, con todo el conocimiento oculto que poseen,
incluyendo mantras poderosos, la danza Tandava de Shiva para la devastacion, Yantras
magicos, y hasta la utilizacion de los temidos Brahmastras mencionados en el Mahabharata,
asi como Vimanas.

Todos los sucesores de Sripad Shankaracharya, que reciben asimismo el titulo de
Shankaracharya, han recibido por ejemplo el diksha Kaula.

Lo cierto es que el Advaita Vedanta de Shankara fue influenciado en sus origenes por el
Budismo, asi como lo fue también el Yoga de Patanjali, y la tradicion Natha del Shivaismo
Siddha.

Luego, muchos de los planteos de Shankaracharya, como filosofia monista, fueron esgrimidos
como respuesta y refutacion a la doctrina budista, a la cual termind por reemplazar en su
predominio en la India. Mas fuera de esto, de esa cobertura doctrinaria externa, que en si
misma es un camuflaje, la tradicion tantrica oculta en el linaje de Shankaracharya se mantiene
al dia de hoy vigente.

Encuantoalapracticatantrica, comprende unamplio espectro, desde la utilizacion de mantras
secretos y esotéricos, mudras, o gestos ritualisticos, y Yantras, o disefios con determinados
simbolos que evocan o representan un determinado poder, personificado siempre en una
deidad.

Ademas del componente ritualistico, se abarcan una amplia variedad de practicas, desde
la meditacion, respiracion controlada o pranayama, el despertar y dominio de la kundalini
shakti, y por supuesto, el tan conocido Yoga sexual, en la forma del Maithuna tantrico, y el uso
de los Kalas, tanto femeninos como masculinos.

Por su misma dimension esotérica, el Tantra esta muy vinculado en uno de sus aspectos a la
magia.

Luego tenemos distintos tipos de Tantra, adheridos a las diferentes tradiciones del Sanatan
Dharma, conocido popularyacadémicamente como «hinduismo». Asi, existe Tantra Vaishnava,
Shivaista, Shakta, Ganapatya, Kaumara, Saumya, Saurya, y luego también corrientes tantricas
en el Budismo, el Jainismo, y hasta cierta vertiente tantrica del Sufismo islamico.

Todas estas ramas diversas del Tantra, expuestas en los respectivos Agamas (Vaishnava

202



Agamas, Shaiva Agamas, Shakta Agamas, etc.), tienen su origen o fuente ultima en Shiva,
Mahadev!

Al respecto, debe distinguirse entre los Agamas, textos tantricos donde por lo general es
Devi quien formula las preguntas, en tanto Shiva responde, de los Nigamas, donde es Devi
misma (la Shakti primordial) quien expone el conocimiento, como por ejemplo el Nigama
Kalpadruma.

De cualquier manera, los diferentes «Amnayas» o escrituras, se originan o manifiestan de
Shiva-Shakti.

La forma de Shiva conocida como Panchavaktri, o «El de cinco rostros», connota justamente
esta cuestion. Ya que, Ishana, Vamadeva, Aghora y Sadyojata, estan asociados respectivamente
a las cuatro direcciones y cuatro elementos, en tanto su quinto rostro, Mahadeva, representa
la quintaesencia (en representacion de los elementos materiales, el éter) y remite a la mas
alta sabiduria (Urdhvamnaya), que se plasma en la forma de Tantra mas esotérica: El Kaula!

Citemos lo que se refiere en «EI Misterio de Belicena Villca», validando completamente la
senda Kaula:

«—Como les decia —explico Von Grossen— estos monjes constituyen una Sociedad Secreta
conocida como “Circulo Kaula’”. Su Sabiduria es el Kula, el

tantrismo “de la mano izquierda’, un sistema de yoga que permite trasmutar y aprovechar la
energia sexual, pero que requiere la participacion fisica de la mujer. De alli la poblacion mixta
que a Ud. le ha sorprendido, Von Siibermann. Los kaulikas son temidos en el Tibet pues se los
considera “Magos Negros’, pero a mi modo de ver lo tinico negro que tienen es la tiinica. Bromas
aparte, es evidente que tal calificacion procede de sus mds enconados enemigos, los miembros
de la Fraternidad Blanca, una misteriosa organizacion que estd atrds del Budismo y de otras
religiones, y que es muy poderosa en estas regiones: es por oposicion y contraste a la “blanca”
Fraternidad que los kdulikas son llamados “negros’, ya que ellos son ascetas de elevada moral.
Todos los hombres y mujeres que Ud. ha visto aqui son sadhakas vamacharis. Los Iniciados e
Iniciadas en el Camino del Kula realizan periédicamente un Ritual denominado “de los Cinco
Desafios’, en el que practican “cinco actos prohibidos a los Maestros de la Kalachakra’; lo que
explica por qué son odiados por los gurues de Shambald. Vulgarmente, el Ritual secreto es
conocido también como “Pankamakdra” o “de las cinco M’, porque con esa letra comienzan los
cinco nombres de las “cosas prohibidas”: madya, vino; mdmsa, carne; matsya, pescado; mudra,
cereales; maithuna, acto sexual. Segiin sus enemigos budistas, por practicar este Ritual los
kaulikas se sitian en el vamo mdrga, o “Camino de la Izquierda’; el sendero de los Kshatriyas,
que conduce a la Guerra y no a la Paz, a Agartha y no a Shambald, a la unificacién absoluta de
Si-Mismo y no a la aniquilacion nirvanica del Yo identificado con El Uno Parabrahman. Lo cierto
es que por medio de técnicas secretas de su Tantra sexual, los kaulikas desarrollan increible
poder sobre la naturaleza animal del cuerpo humano e incluso, consiguen obtener la liberacion
espiritual.

Resumiendo, Von Siibermann, los kdulikas son yoguis perfectos, Iniciados capaces de alcanzar
en el éxtasis del acto sexual el Infinito y la Eternidad del Espiritu, y de situar su niicleo de
conciencia mas alld de Mdyd, la Ilusion de las formas materiales.

Del taoismo primitivo poco ha quedado, aunque formalmente, a fin de evitar persecuciones,
los monjes se definen a si mismos como “taoistas’, Religion mds potable para los Principes
budistas e hinduistas de los paises vecinos. Pero en los shastras de Lao Tsé que se conservan
en este Monasterio la palabra “Tao” ha sido sustituida por “Vruna’, vale decir, por Shakti, el
Espiritu Eterno e Infinito del hombre. No olvide, Von Siibermann, que aqui estamos frente a una

203



Sabiduria que proviene de una fuente distinta de Chang Shambald, y por eso la Shakti significa
“Espiritu Puro’, un concepto semejante a la “Gracia” de la teologia occidental.

Vruna es una antigua palabra indoaria que significa “Espiritu Eterno, Infinito e Increado”: de
ella derivan los signos que representan tales sentidos, es decir, las Runas, reveladas a los arios
por Wothan; también el Dios Varuna registra la misma raiz. Empero, y de acuerdo a las mds
remotas tradiciones de la Raza Blanca, la misma “Vruna” procede a su vez de la palabra atlante
Vril, que tenia idéntico significado. Ya ve, Von Siibermann, que el “Vril” propuesto en Alemania
como ideal espiritual del Caballero Iniciado, es un estado representado aqui por Vruna, el
poder tdntrico de situarse mds alld de Kula y Akula, y como el auténtico Tao espiritual estd mds
alld de Ying y Yang. Para el hombre espiritual, el Vril como Vruna reviste siempre la forma de
una Diosa Antigua, una Shakti Divina, que no es otra mds que la imagen olvidada de la Pareja
del Origen. Los kdulikas creen que una vez alcanzada la Vruna, lo que sélo se consigue luego
de pasar por la muerte ritual, el Espiritu libre se encuentra frente a la Verdad del Origen, se
reencuentra con su pareja original, y se consuman las Bodas del Espiritu, luego de las cuales se
recupera la Eternidad. El kaulika, vivo o muerto, experimenta desde entonces un Amor helado
que no es de este Universo y queda reintegrado a una Raza de Dioses Vrtinicos, Sefiores del Vril.

En sintesis, aqui los kdulikas siguen el Sendero Kula, que comienza en la mujer de carne y
termina en la Pareja Original, en lo profundo de Si Mismo: al final de ese peligroso camino, el
kdulika, enfrentado definitivamente con la Verdad, corridos los velos de todos los Misterios, es
Shiva, el Destructor de la Ilusion, el Guerrero por excelencia. Para nosotros, Von Siibermann,
Shiva es Liicifer, es Cain, es Hermes, es Mercurio, es Wothan: para nosotros, Shiva es el prototipo
del Caballero SS».

El kulachara, o sendero del Kaula se contextualiza en el marco de la tradicion Shakta. Sin
embargo, no existe algo como un «Shaktismo general u homogéneo», y asi puede comprender
tres senderos principales: Kali Vidya, Tara Vidya y Sri Vidya o Kaula.

Y la tradicion Kaula como tal, tiene dos vertientes. Una procedente de Manushya y Deva, es
decir de maestros Kaula que hubo en la humanidad, y de algunos de los Devas. En tanto su
otra vertiente, mas oculta y secreta, procede de los Daityas y Danavas, maestros oscuros del
Bila Svarga o mundo subterraneo.

Y en si, el Kaula comprende dos principales divisiones, Purva Kaula y Uttara Kaula.
Inicialmente, desde el Purva Kaula la aproximacion ala Shakti o Devi, que tiene como principal
referente a Lalita Tripurasundari, es mediante el Yantra conocido como Sri Chakra (Yantra
de un complejo y profundo significado, en el que aqui no nos detendremos a desarrollarlo).

En tanto que en el Purva Kaula, el culto a Devi puede encauzarse con una pareja femenina,
representandose asi la Diosa y el Dios del Origen.

Apartir de estas divisiones del Kaula, se conocen tres principales escuelas o lineas de sucesion
discipular, sampradayas, que son Hayagriva Sampradaya, Dakshina Murti Sampradaya, y
Ananda Bhairava o Kaulachara propiamente.

El término Kaula en si significa «familia» o «grupo», que puede connotar un grupo de Devis o
Diosas, o entidades, procesos y deidades, que se aglutinan en grupos, como proyecciones de
una divinidad principal, sea Devi o Shiva.

Se consideran cuatro Diosas principales en la tradicion Kaula: Kulseshvari, Kali, Kubjika, y
Lalita Tripurasundari, que desde la consideracion Kaula no es una Diosa mas de las Dasa
Mahavidiyas (o diez manifestaciones de Devi) sino la Diosa principal, bajo la apariencia
eterna de una adolescente de 16 afios.

204



Tripurasundari es asi la combinacion esotérica de Ananda Bhairava y Ananda Bhairavi (Shiva
Shakti), o de Kameshvara y Kameshvari.

Resulta interesante que Kula derivado de Kaula aparece también en Gokula, la morada
terrenal de Krishna, cuando se manifestd en este mundo. Go significa tanto vacas (siendo
Krishna en su infancia y adolescencia un vaquero en Gokula) como sentidos. En el significado
esotérico desde el Kaula, es en los chakras secretos (Golata, Lalata y Lalana), donde se
encuentra a Krishna (y el alcance pleno y absoluto de la propia divinidad perdida), a partir
del completo dominio y transmutacidn de la familia de sentidos (Gokula), accediendo asi a
Goloka, el ambito o0 morada espiritual donde mora Krishna.

Kaula también puede dividirse en su acepcion en kau o «lo que obstruye kaumar, o el
desarrollo evolutivo» (kumar significa nifio), en tanto la, significa aquello que destruye el
proceso repetido del nacimiento y la muerte (samsara). Asi es como Kaula es la doctrina
suprema de la liberacidn, en relacion a otras vias o acharas.

En el Kularnava Tantra se define explicitamente que hay siete senderos o acharas principales,
segun el respectivo adhikar o calificacion del sadhaka (practicante), y catalogados en una
gradacion como sigue: Veda, Vaishnava, Shaiva, Dakshina, Vama, Siddhanta y Kaula.

Enlos respectivos acharas o senderos de Veda, Vaishnava y Shaiva, se contempla el adhikar en
funcion dela predisposicion al trabajo fruitico o karma, la devocion o Bhaktiy el conocimiento
0 jiiana.

Luego, se consideran tanto la senda de mano derecha (Dakshina) como la senda de mano

izquierda (Vama), arribando posteriormente al siguiente peldafio, Siddhanta, como sintesis
conclusiva de los senderos previos, y culminando finalmente en el Kaula.

Desde la tradicion Kaula se maneja estratégicamente tanto la mano derecha o Dakshina,
como el sendero izquierdo o Vama.

Es decir, se «poseen» las dos manos, izquierda y derecha, y especialmente, componente
esencial, «la cabezav.

En las tres principales sampradayas de la tradicion Kaula, tenemos la Hayagriva Sampradaya
(sendero Dakshina), la Dakshina Murti sampradaya (una combinacion de practicas internas
y ritualisticas externas) y Ananda Bhairava sampradaya o Shri Kula, que mantiene el Vama
marga, a la vez que se sirve del Dakshina marga segiin sea requerido.

En el Kularnava Tantra se admite incluso que luego de diferentes nacimientos se logra
acceder a la senda del Kaula. Resulta entonces que el Sanatana Dharma, o «<hinduismo», (mas
alla de la contaminacion brahmanica y degradacion sinarquica), debe contemplarse en su
conjunto, considerando de hecho las diferentes ramas y escuelas (y aqui el término Kaula
resulta muy apropiado), que realzan diferentes porciones del Shastra o escrituras védicas
(Puranas, Agamas, etc.) y los distintos senderos, como «el mejor o mas apropiado», acorde al
adhikar del sadhaka.

Desde este enfoque debe comprenderse como en ocasiones un determinado Muni, Rishi, guru
o Shastra, enaltece una practica o sendero como el mejor, y en otro texto parece enaltecerse
otro sendero.

El hecho que determinados Puranas y Agamas, o los mismos Vedas, declaren determinadas
sentencias, no significa que sea esa la conclusion o Siddhanta de las escrituras védicas.

Baste como ejemplo el texto conocido como Avadhuta Gita, atribuido a Dattatreya, que expone
como meta ultima el fruto o realizacion del sendero jiiana khanda. Mas al mismo tiempo

205



Dattatreya es el exponente original del Kaula, conociendo asi, al igual que otros grandes
Munis y Rishis, todos los guhyas o secretos confidenciales del shastra védico.

Y bajo la dimension de Achintya o «inconcebible», tenemos incluso el ejemplo védico de
la piedra Vaidhurya, que siendo la misma piedra, segiin el angulo desde donde se la mire,
muestra un color distinto!

Respecto a Dattatreya, existen diferentes versiones acerca de su nacimiento. Segun algunos
es un avatar de Vishnu, en tanto sus otros dos hermanos, Chandra y Durvasa, hijos como el de
Anasuya y el sabio Atri, fueron avatares de Brahma y Shiva.

No obstante, otra tradicion refiere que Dattatreya es un avatar de la Trimurti, es decir una
encarnacion combinada de Brahmadev, Vishnu y Shiva.

Cuando se menciona aqui a Brahmadev, no debe considerarse erroneamente que Dattatreya
es un avatar demiurgico. Sino que el poder de Brahmadev se halla contenido en él, estando
Brahmadev supeditado a Vishnu y Shiva, como consta en los Puranas y demas shastras.

Una tercera version, como la del Mahabharata, dice incluso que no era hijo directo de Atri,
sino perteneciente a su linaje.

Mas, retomando la cuestion de la escuela Kaula, tenemos ejemplos incluso de gurus o maestros
Kaula que han sido perfectos upasakas o practicantes de las tres sampradayas mencionadas
previamente. (Hayagriva, Dakshina Murti y Shri Kula).

La tradicion Kaula o Shri Vidya se remonta en la época puranica a las ensefianzas o
conocimiento transmitido por Dattatreya a Bhargava o Parasuram. De alli se origina la Datta
sampradaya, y el linaje de los Avadhutas, que son quienes desde un estado de conciencia
despierto, mantienen un desapego y renuncia del mundo, a la vez que pueden o no continuar
sus actividades en el mundo, ya sin condicionamientos de ninguna clase, y sin siquiera estar
sujetos a las regulaciones o normativas de otros sadhus.

Dattatreya mismo fue un Avadhuta, siendo un Naga sadhu o Naga baba, un Aghori, y
fundamentalmente representando la linea de Rahasya Tripura o Sri Vidya. Se originan
entonces de la Datta sampradaya los Naga Avadhutas, Aghori Avadhutas, y Kaula Avadhutas.

El Kaula Avadhuta tanto puede ser Brahma Avadhuta (mds similar a un renunciante
Sannyasi, con todas las regulaciones y forma de vida disciplinada), o bien un Guhya Avadhuta
(significando un Avadhuta oculto).

El Brahma Avadhuta se mantiene apartado de las mujeres, evita tocar metales, y otras
normativas. Se mantiene al margen incluso de lo ritualistico, siendo su sadhana o practica
focalizada internamente, en Mahavakyas y bhava bhavana. En tanto el Guhya Avadhuta, tanto
puede estar casado, como tener su propia compafiera tantrica, o circulo de mujeres Kaula
para sus practicas y rituales.

Un Kaula Guhya Avadhuta externamente puede ser visto como un Vaishnava, Vira Shaiva,
Jainista, incluso musulman, etc. camuflandose asi en la sociedad, a la vez que ocultamente se
mantiene como Kaula upasaka.

El Kaula Avadhuta es realmente un Gupta Avadhuta (Avadhuta secreto), y como bien es
conocido en la tradicion Kaula, puede ser externamente un Shivaista, un Vaishnava entre los
Vaishnavas, e internamente un Shakta.

Como ejemplos de Sri Vidya upasakas o iniciados en el Kaula, pueden mencionarse al sabio
Agastya, Parasuram, Shankaracharya mismo, Gaudapada, Govindapada, Abhinnavagupta
Bhaskarararya, etc.

206



Aunque se habla por lo general de «Shivaismo de Kashmir», o Shivaismo de Cachemira, no
existia antes del siglo X. D.C, tal denominacion (que se ha utilizado no obstante, al igual que
el término «hinduismo», por la impronta académica y popular que tiene), sino que se trataba
de una combinacion o mezcla de corrientes Shaktas como Trika, Krama, y Kula/Tripura, y
una doctrina de orientacion mas Shivaista, conocida como Pratyabijia.

La propia tradicion Kaula es conocida de hecho también como Kashmirachara.

Toda la cuestion que llevo a confundir estas escuelas Shaktas con el Shivaismo, fue que los
exponentes de las diferentes lineas de Cachemira (Vasugupta, Bhatta Kalatta, etc.) dieron
amplia relevancia a los Shiva Sutras, y se basaron en Shaiva y Rudra/Bhairava Agamas.

Mas antes del siglo X, todo estaba asimilado en la corriente Anuttara Trika Kula Krama de
Abhinnavagupta.

Es interesante, comentando lo previamente mencionado de cierto linaje Kaula sustentado
por Daityas y Danavas, que la deidad de Mahashakti (Adhomukhi), mantiene su sexto rostro
mirando hacia abajo!

El término o denominacion que se da en sanscrito a esa ubicacion oculta y subterranea en el
Circulo Kaula, segiin el Tantraloka, es Patalamnaya o Adharamnaya, y también a veces, segiin
el Budismo tibetano, como Baudhamnaya, donde moran Hatakeshvara y Hatakeshvari. En el
Budismo Vajrayana se equipara a Hatakeshvari con Vajrayogini.

Segiin la cosmogonia puranica (excelentemente expuesta en el quinto canto del Bhagavata
Purana o Srimad Bhagavatam), en el mundo subterraneo (Bila Svarga), la segunda de sus
siete moradas es Vitalaloka, y es regida por un aspecto o forma de Shiva conocido como
Hatakeshvara, siendo su consorte Hatakeshvari.

Toda esta sabiduria oculta del Bila Svarga tiene su sustento en los Nagas, o Dioses serpiente,
que moran en la iltima y mas oculta morada, Patala Loka. Se explica que la luz solar jamas
entra a Bila Svarga (Es decir, no hay alli ninguna influencia demiiirgica de la Kalachakra), sino
que todo el mundo subterraneo de Bila Svarga se halla iluminado por las joyas o diademas
que los Nagas portan en sus cabezas.

Lo cual tiene un significado tanto literal como simbolico, respecto ala fuente del conocimiento
oculto, la luz prohibida!

Y desde ya, resulta oportuno comentar que los tres reyes de los Nagas son Ananta Sesha
(la serpiente de mil cabezas que sirve de lecho a Vishnu), Vasuki (la serpiente que se halla
enroscada en el cuello de Shiva), y Takshaka, que tuvo también su protagonismo en el
Mahabharata y Srimad Bhagavatam, en la historia de Maharaja Pariskshit.

Sin olvidarnos por supuesto de Manasa Devi, hija de Shiva, reina de los Nagas, y Diosa de las
serpientes.

Comentando respecto a Bila Svarga donde mora Shiva Hatakeshvara, se dice que de su union
sexual con Hatakeshvari o Bhavani, se genera el rio Hataki, rio que cuando entra en contacto
con el fuego encendido por el viento, el fuego chisporrotea y lo escupe, formandose el oro
Hataka!

Los habitantes de Vitala Loka se decoran y ornamentan utilizando ese oro!

Ni qué decir, que este lila o pasatiempo oculta un misterio alquimico, en cuanto de la unién
sexual o Maithuna entre Shiva y Bhavani se forma el oro, con todas las implicancias ocultas
que se conocen del oro, ya no meramente como metal, sino como representativo del Magnum
Opus alquimico tantrico.

207



En el Kaula, desde el espiritu o Akula (representado en Shiva) se mantiene una interaccion
de poder a voluntad consciente con la shakti de la manifestacion (kula). Y al mismo tiempo
el Kaulika logra situarse mas alla de todo lo manifestado, es decir mas alla de Kula y Akula,
en el ambito del mundo increado. Donde no obstante, la relacion de Shakti y Shaktiman o el
poseedor de la Shakti, contintia.

Mas la senda Kaula en este mundo, comienza o parte desde Kula, o lo manifestado, hacia
Akula. Por eso se le llama también el sendero de Kula.

El Kaulika es el perfecto enlace entre Kula y Akula, a la vez que el estado de trascendencia
mas alla de Kula y Akula, significando en este contexto, mas alla de lo manifestado y lo no
manifestado.

Recordemos en «EI Misterio de Belicena Villca», el nombre de los primeros perros Daivas, es
decir, Kula y Akula, mantenidos bajo dominio de voluntad consciente de Kurt Von Subermann.

Kula y Akula son equivalentes aqui, en un determinado contexto (ya que hay otros) a los
ya mencionados equivalentes taoistas del Ying y el Yang, que a su vez son sintetizados y
trascendidos por el propio Tao.

Debe acotarse, que pese al enfoque arido de renuncia propuesto por algunos grupos (en
general Vedantistas, y otros), segun se sustenta en los propios Vedas y Upanishads, y mas
puntualizado en los Agamas, puede disfrutarse del mundo en sus variados placeres, a la
vez que manteniendo internamente la disposicion de conciencia despierta, focalizada en el
espiritu. Es decir, bhoga-moksha samarasya. 0, como los Shiva Sutras dicen, lokananadah
samadhisukha, significando una identidad no diferenciada entre la «felicidad del mundo», y
la felicidad del samadhi.

Y especifiquemos que por «<samadhi» aquino se esta sugiriendo la perdida delaindividualidad
0 el Yo. No se alienta el Nirvikala samadhi, en que se sume o pierde la propia conciencia
individual, sino que a través del Kaula se mantiene una clase de «samadhi extrovertido»,
en que percibiendo la esencia de shakti en todo, y del principio espiritual tras toda
manifestacion, se alcanza u obtiene ese estado de conciencia trascendental, a la vez que se
continua interactuando con el mundo, desempefiando las propias labores, etc.

También resulta oportuno comentar acerca del término y concepto Nirvana. Es como tantos
otros del sanscrito utilizado en distintos contextos dependiendo de la escuela o secta.

Etimoldgicamente Nirvana deriva de Nir o «fuera», y Vana, bosque, significando asi «fuera del
bosque de la ilusion». A partir de esta definicion, los conceptos de la naturaleza del Nirvana
varian considerablemente segiin la corriente en cuestion, como ya se refirio. Aunque el
significado mas conocido o comiin es el de un estado similar al vacio, lo cierto es que Nirvana,
desde lo etimoldgico unicamente significa la liberacion de la existencia material.

Incluso en el Budismo, dependiendo de la escuela, se tienen distintos conceptos del Nirvana.
Y Krishna en el Bhagavad Gita también utiliza los términos brahma-nirvanam, con una
connotacion muy distinta a la del Budismo en general.

En si, desde el Kaula, se considera como real el propio espiritu, y el mundo o ambito del
espiritu increado. Al mismo tiempo, la ilusion radica en la ignorancia y falsa identificacion,
desde un estado de confusion o desorientacion. Ilusion desde la que se considera que uno
es una estructura psico-fisica, que se es un ser creado, que se pertenece a este mundo, etc.
Mas, al mismo tiempo, y desde esta comprension, el mundo fenoménico es considerado como
ilusorio, pero no falso. Es decir, se trata de una manifestacion de Shakti, de la Shakti del
Demiurgo, quien detras de esta manifestacion temporal creada, y de su cubierta o mascarada

208



(materia sutilisima pero finita), mantiene su propio polo infinito.

Eneste sentido la senda Kaula se distingue del Vedanta de Shankara, en cuanto no se considera
el mundo como irreal siendo una superposicion de Maya o la ilusion sobre el Brahman o
espiritu, sino como una expresion de la shakti, con la que desde la conciencia orientada por
la sabiduria del Kaula, se puede interactuar, ya fuera de la ilusion o Maya, sin ser afectado.

Y en tal sentido, la propia expresion artistica, cultural y de disfrute personal, puede ser
encauzada y adherida a la senda del Kaula Avadhduta.

Mediante la transformacion o mutacidn operada por la practica tantrica, se busca eliminar
las diferencias de opuestos, tales como veneno y Amrita, Bhoga o disfrute sensorial y Moksha
o liberacion, etc. Y la propia vida es una forma de sadhana.

Se genera asi una simbiosis entre las acciones y el sadhana, y el conocimiento y la experiencia.

Toda accion, incluso de la vida diaria, que con la conciencia apropiada evoque la suprema
realidad, es en si un ritual o sacrificio para la senda Kaula.

Mas atn, desaparece ya toda cuestion de «pureza» o «impureza». Desde el Kaula, la {inica
impureza es la ignorancia, la ausencia de conocimiento, y toda manifestacion en el mundo
puede ser utilizada, bien contra el propio Demiurgo, como en aras de la liberacion personal.

El ritual Pancha Makara Puja por ejemplo utiliza carne, pescado y vino, comiunmente
prohibidos para brahmanes ortodoxos, pero no para los tantricos de mano izquierda. Donde
incluso lo prohibido es lo permitido. Y este es el Pancha Tattva/Makara, uno entre variados
ejercicios o practicas de los integrantes del Circulo Kaula.

Debe precisarse por otra parte, que el Pancha Makara Puja requiere de una apropiada
cualificacion o Adhikar y entrenamiento previo, habiendo otra forma de llevar a cabo el
ritual, con sustitutos no mal vistos de la carne, vino, etc, y otra forma, donde todo el proceso
se efectiia mentalmente. Mas, para quien esté apto, las cinco M combinadas prohibidas estan
alli.

El Pancha Makara Puja tiene un profundo significado de trasfondo mas alla del ritual en si.
Este mundo material en su dimension burda se expresa en los cinco Mahabhutas o elementos
densos (tierra, agua, fuego, aire y éter), que conforman los cuerpos y objetos fisicos.

De modo que se hace necesario una representacion simbolica de estos elementos, para
purificarlos o «resignarlos», liberandose de su influencia demiurgica. Esto es conocido como
«Bhuta Shuddhi», y es la tinica forma de aproximarse a la Shakti en este mundo, siendo la
esencia del Tantra.

Bajo esta consideracion, toda ritualistica, como pujas, etc., es una forma de Bhuta Shuddhi.

En el hinduismo a nivel popular encontramos incluso que la gente presenta ofrendas de
variados tipos, en relacion a estos mismos elementos. Asi, flores para el éter, incienso en
representacion del aire, una lampara para el fuego, comida para el agua, y pasta de sandalo
para el elemento tierra.

Mas esto es fuera del nivel tantrico, ocurriendo a nivel popular. En la tradicion tantrica se
utilizan las cinco M, 0 matsya, mamsa, mudra, madya y maithuna, significando respectivamente
pescado, carne, cereal, vino y union sexual, representando estos mismos Mahabhutas o
elementos burdos ya mencionados.

En el Vama Marga, sendero de la izquierda, la utilizacion de estos elementos es literal, en
tanto que en el Daksina marga o sendero de mano derecha se utilizan sustitutos, segiin lo
expuesto en el siglo XV por Lakshmidhara.

209



No obstante, la utilizacion de estos elementos, como kalas a ser sintetizados y producidos
por el cuerpo de la mujer Kali o la Suvasini, data de una antigiiedad remota, registrandose las
directivas a seguir por ejemplo en el Kalagni Rudra Upanishad.

La compaiiera tantrica, Suvasini, o también la mujer Kali, es denominada como Shakti, Lata o
Vama, siendo esta practica o sadhana, el Lata sadhana.

En «Fundamentos de la Sabiduria Hiperborea» se menciona que la eleccion de una mujer Kali
para estos propdsitos, obedece a un serioy cuidadoso criterio, que los occidentales no sabrian
apreciar, pudiendo un guru Kaula determinar si una mujer tiene aptitud para desempear
ese rol tan solo observando sus ojos, que portan en si un signo de muerte!

Y ese signo de muerte, lo porta en forma inherente, pudiendo el guru Kaula detectarlo
incluso a temprana edad, para eventualmente y con el tiempo, ya como mujer, desempefiar
tal rol mistico, que desde antiguo fue considerado incluso a nivel popular como sagrado en la
tradicion de la antigua India.

Citemos textualmente «Fundamentos de la Sabiduria Hiperbérea, Tomo X, Tantra occidental
de la Sabiduria Hiperbdrea» :

«Hay alli un concepto, desconocido en Occidente, de “prostituta sagrada” para definir a cierta
clase de sacerdotisas que, en determinadas fechas, ofician la iniciacion (DIKSHA) tdntrica de
los sadhakas practicando el maithuna. Pero tales sacerdotisas, aunque copulan con distintos
hombres en cada iniciacion, no lo hacen por dinero, placer, o cualquier otro motivo de interés
material; sino por el objetivo religioso de “representar a la esposa de Shiva” durante las bodas
mdgicas celebradas en los chakras del sadhaka. Lo que se desconoce en Occidente es que la
“prostitucion sagrada” no es simplemente una prdctica que puede enseiiarse y aprenderse por
cualquier mujer, sino que los gurues seleccionan especialmente a las mujeres que van a tomar
el sacerdocio para detectar con exactitud a la mujer Kaly. Es tan desconocido este tema que a
mucha gente le cuesta aceptar el hecho de que un Iniciado Kaula puede saber si una mujer tiene
condiciones para ser “prostituta sagrada” con sélo observar los ojos, aun si se trata de una
niiia. La incomprension que produce este tema demuestra la diferencia tremenda que existe
entre la mentalidad occidental y la oriental... con desventajas esotéricas para la primera. Lo de
“observar sus ojos” no se trata de un eufemismo, sino de una verdad literalmente transcrita;
pues EN LOS 0J0S DE LA MUJER KALY, HAY GRABADO UN SIGNO DE MUERTE.»

Luego, en el libro «Cultos de la sombra», Kenneth Grant también nos brinda ciertas
caracteristicas de esta clase de mujer:

«Las mujeres entrenadas para el trabajo en el Circulo Kaula son de una clase especial.
Sus caracteristicas se dan en el Hevajra Tantra. Ellas deberian ser jovenes, sin hijos, bien
desarrolladas y saludables. Ellas deberian ser naturalmente capaces de la retroversion sensual
y de controlarse a si mismas en todas las fases del rito y de castigar las ofensas cometidas
por los miembros masculinos del Circulo. Pero hay una caracteristica fisica de primordial
importancia para una sacerdotisa de los mds elevados misterios; ella deberia ser retromingente
*, Tal peculiaridad anatdmica no es comiin ni siquiera en las mujeres Africanas y Orientales;
en las mujeres Europeas es extremadamente raro. Se requiere esta predisposicion fisica para
los equivalentes Kaulas de los ritos de resurgimiento atavistico tales como la licantropia y los
practicados en el Culto de la hiena espectral».

En el apéndice sefialado, *, Kenneth Grant especifica: «<anatdmicamente adaptada al congreso
sexual dorsal.»

Dadalaamplia variedad de formasy posturas de efectuar el Maithuna (baste mencionar como
ilustracion el famoso tratado de Kama o complacencia sensorial, conocido célebremente

210



como el Kama Sutra), resulta comprensible que esta clase especial de mujeres (de las que
Kenneth Grant menciona practicamente no hay en occidente), combinasen tanto su belleza,
sensualidad y mistica, con una muy particular fisiologia, sumado a los ocultos conocimientos
transmitidos por los gurus de su tradicion.

Asi también, se hallan referencias de como debe ser esta clase de mujer para el trabajo
tantrico-sexual en el Gandharva Tantra. Por otra parte, se contemplan severas restricciones
en la senda Kaula para aquel que buscase simplemente disfrutar del Maithuna, o de la
compaiiia intima de la mujer Kali, sin el objetivo de procurar la liberacion.

De hecho, si no se alcanza la conciencia de Shiva-Shakti, o Bhairava y Bhairavi durante el
Maithuna, se trata meramente de una simple union sexual, aunque externamente imite el
ritual mencionado.

El objetivo es lograr una armonia y unidn, tanto a nivel fisico, astral, y mental, y en todos los
niveles, hasta recrear o manifestar en si mismos a Shiva y Shakti.

Se aprovecha tanto el Maithuna como la utilizacion de los Kalas generados, y el magnetismo
energético producido por el Maithuna.

Siempre hubo desde la antigiiedad templos en la India, donde ciertas sacerdotisas-cortesanas
conocidas como Devadasis, conferian la iniciacion en estos misterios.

Las Devadasis incluso expresaban estos misterios tantricos en sus danzas, arte en el que eran
expertas, donde sus Mudras expresaban los significados de este conocimiento oculto, y hasta
inclusive en detalles como la mirada de ojos oblicuos, tan conocida en las danzas de la India.

Por supuesto, si bien se ha mencionado aqui el ejemplo de las Devadasis de la India, o las
Suvasinis, también es un hecho, como en el ejemplo desarrollado por Nimrod de Rosario en
el tomo X, «La via tantrica occidental» de «Fundamentos de la Sabiduria Hiperborea», que una
mujer Kali puede asumir la capacidad y funcidn para el Maithuna y el Pancha Makara Puja
(es decir, incluso si no posee la capacidad y entrenamiento de una Devadasi o una Suvasini).

Mas, paradeterminadosrituales del Circulo Kaula, resultanimprescindibleslas especialidades
de las Suvasinis, principalmente en el mayor y mas esotérico ritual Kaula, el Chakra puja!

Tenemos asi por un lado la practica del Maithuna en sus diferentes formas y la utilizacion de
los Kalas, por otra parte el Pancha Makara Puja, y ademas formas de rituales mas complejos.

Enlos distintos niveles de como el Pancha Makara Puja es realizado, encontramos que incluso
una forma original, precede a la de la utilizacion de carne, pescado, vino, etc.

El vino es en este caso el «Soma o elixir lunar» de la mujer, el matsya o pescado equivale a su
clitoris, la carne 0 mamsa equivale a la «pulpa femenina», el mudra o grano a los «Mudras» o
gestos ritualisticos con el fin de estimular las zonas erdgenas de poder de la mujer, asistiendo
ala generacion de sus Kalas, y el Maithuna por supuesto, la union sexual.

Se dice que la Suvasini puede llegar a destilar o producir 16 kalas, los cuales tienen relacion
con la influencia lunar en 16 secuencias.

Mediante determinados mantras y mudras secretos, se activan ciertas zonas corporales de
la Suvasini, que a través de una red de plexos y nervios estimulan la secrecion de glandulas
endocrinas, asociadas a su vez a determinados chakras o centros energéticos.

Los propios chakras, siendo estimulados y activados, influyen energética y vibracionalmente
en la secrecion glandular, con un aditamento fuera de lo comun. Estas emanaciones fluidicas
o Kalas, son finalmente despedidas por la mujer desde su vagina, como «fragancias» del loto
o flor de cada chakra de la Suvasini, que son consumidas por el adepto Kaula, sintetizandose

211



y transmutandose en su propia estructura psico-fisica como shakti, Ojas, o energia magica.

En occidente son conocidos hasta 14 emanaciones en tal sentido del cuerpo de la mujer,
manteniéndose desde antafio en la India el secreto de los Kalas 15 y 16, que producen la
completa transmutacion.

Un aspecto ritual de estas practicas, por ejemplo entre varios otros, es que se coloca ceniza
a los pies de la Suvasini, para luego depositarlo en un caliz con vino, que es ritualmente
ingerido.

Estos 16 Kalas tienen su analogo correspondiente en los 16 afios de Lalita Tripurasundari.

Hay otra forma de realizar este ritual, donde mamsa o la carne se corresponde con la lengua,
debiendo el Sadhaka guardar silencio. Matsya o el pescado significa un pranayama que
permite el completo control de la respiracion. Mudra, como su mismo nombre lo indica,
determinada asana o postura, para el libre flujo del fuego serpentino Kundalini. Madya o vino,
el elixir que es destilado internamente a nivel glandular desde la propia cabeza, y Maithuna,
la union interna de El-Ella, Shiva-Shakti.

Debe mencionarse que los adeptos del Circulo Kaula conocen y manejan variadas técnicas
de indole sexual, como el Vajroli, Amaroli, Sahajoli, Svapneshvari Siddhi, Shiva Lata Mudra,
entre otras.

A través de estos procedimientos, mediante la manipulacion alquimica del mercurio, es
posible obtener el néctar o Amrita, y desarrollar un cuerpo de Vajra, transmutado e inmortal.

No sorprende entonces, que desde esta consideracion del sendero de la izquierda, los
Shivaistas Aghoris utilicen incluso el kalas de su propio excremento en sus practicas. Practicas
que para la ortodoxia brahmanica resultan extremas. EI Munda sadhana, o sadhana en el
smashan (cementerio) utilizando calaveras, sentarse a meditar sobre un cadaver, practicar
el Maithuna con una prostituta en el smashan, fumar ganja, etc.

Desde ya que algunos de estos sadhanas o practicas pueden considerarse como tamasicos
0 rajasicos, pero a fin de cuentas, el objetivo ultimo es la liberacion y trascendencia, e
independientemente del método y los elementos utilizados, es todo una expresion de la
Shakti, o Kula. O al menos, esa es la vision del Kaulika, la aproximacion consciente con que
realiza esos rituales y practicas.

El adepto Kaula aprende a elevarse e independizarse de los mismos elementos de que se
sirve.

Un Avadhuta puede en algunos casos llevar una vida recluida, manteniendo lo indispensable
para su Sadhana. Y asi el conocido dicho Shakta, «Chai chilum chapati chelo Parvati», o Chai,
Chilum (pipa) y Chapati, es lo tinico que se precisa en el valle de Parvati!

Deben a esta altura puntualizarse las diferencias del Kaula con respecto a otras conocidas
escuelas en el marco del hinduismo o Sanatan Dharma.

Lameta u objetivo de los Vedantistas Advaita de Shankara eslaliberacion impersonal, o fusion
con el todo, Sayujya Mukti. En tanto que segiin el Kaula, un logro muy superior a Sayujya
es, desde una experimentacion inconcebible o achintya-bhav, un estado de dinamismo
estrechamente vinculado a los lilas, y de amplia variedad, incluyendo todas las diversidades,
tanto limitadas como ilimitadas. No hay bhav o lila que se halle fuera de ese estado alcanzado,
conocido como Samarasya. Es decir, bandhamokshamchitrakridam.

No se trata en el Kaula del logro de «santosha», como una «mente vacia», ya que su Samadhi
no es Nirvanam, sino Paripurnam, o plena manifestacion.

212



No es el estado de Brahman o brahma-nirvanam, que se halla mas vinculado a Santosha y
Nirvikalpa Samadhi, sino que el estado a través del sendero Kula es la condicidn absoluta e
infinita de Dioses o Diosas en dinamismo, no inactivo.

Se mantiene la propia individualidad separada eternamente, a la vez que se puede percibir y
experimentar absolutamente todo, mas alla de las dualidades, y en completa trascendencia.
Un gran y revelador significado de samarasya, es de hecho, «Juega conmigo».

Si bien de las diferentes vertientes o ramas del hinduismo, es el Vaishnavismo la que en
forma mas precisa ha elaborado la cuestion del lila en el ambito espiritual, a la vez que la
experimentacion de distintos «rasas» o «melosidades», o «sabores», respecto a lo que se
vivencia en el mundo eterno del lila o los pasatiempos divinos, la concepcion Kaula por otra
parte incluye en el logro individual obtenido tanto la experiencia de quien degusta este rasa,
o el rasika, como el destinatario y fuente de esa melosidad, o rasika-sekhara. Rasa, Rasika y
Rasika sekhara, los tres son abarcados y comprendidos en el estado de Samarasya.

Eltérmino o palabrarasa, no tiene unatraduccion literal y exacta del sanscrito, proponiéndose
distintas acepciones, desde melosidad, sabor, 0 incluso, para que se capte mejor el significado
del término, «esencia substancial», la propia esencia dinamica y extatica de la substancia.

Se trata, en el sendero Kaula, de un tattva o concepcion de un «contenedor y personificacion»
del mismo rasa, que abarca ilimitadas posibilidades, pudiendo acceder y experimentar
simultaneamente todo aquello que existe, o incluso que no existe.

Los Vedantistas Advaita o monistas buscan fundirse en la divinidad, o figuradamente
hablando, «tornarse ellos mismos la miel». Los Vaishnavas de la escuela de Vallabhacharya
buscan no «ser la miel», sino degustarla. Para lo cual, es imperativo mantener la propia
individualidad separada, el Yo tras la liberacion, en un relacionamiento espiritual mistico
con el ser amado, como en el lila de las Gopis y Krishna.

En el Vaishnavismo Gaudiya, ya no se procura alcanzar o experimentar Gopi-bhav, sino desde
manjari-bhav, asistir a quienes «degustan la miel». (Las manjaris como asistentas de las
Gopis). Alcanzando asi una forma de rasa o éxtasis mistico mas intenso.

Mas en el Kaula, mas alla de los logros de «ser la propia miel», degustar la miel, o servirla a
otros, se alcanza el estado (figurativamente hablando, claro) de las abejas, las generadoras
de la miel!

No hay Diksha mantras del Vaishnavismo que no sean también poseidos y conferidos en el
sendero Kaula, incluyendo el Gopal mantra y Kama Gayatri, y muchos mas!

De igual modo, todos los logros obtenidos en las variantes de escuelas Shivaistas, también se
obtienen con el Kaula. Y no sorprende, considerando lo enunciado por el Kularnava Tantra,
en cuanto que el Kaulachara se halla en la culminacidn por sobre otros senderos.

Por otra parte, teniendo en cuenta lo ya expuesto respecto a las concepciones Vedantistas
de unidad y diferenciacion (Bheda y Abheda), tenemos que la condicion a la que se arriba
mediante el Kaula comprende tanto la diferenciacion absoluta (Bheda), como la unidad
absoluta (Abheda), a la vez que también la unidad y diferencia simultaneas (Bhedabeda). No
hay logro sin obtener a través de la senda Kaula.

Desde la Sabiduria Hiperbdrea, se comprende que el proceso alquimico-tantrico del Kaula,
lleva a la propia condicion de un Dios, 0 una Diosa. No «Ser Dios» 0 «uno con él», como buscan
otras escuelas, sino ser uno mismo un Dios/Diosa, en el sentido absoluto, al margen y aparte
de cualquier otra divinidad.

213



Desde ya para los senderos de mano derecha, tanto en el brahmanismo como en otras
tradiciones, resulta algo prohibido, que incluso se niega como pudiendo existir tal posibilidad.
Mas, esa es justamente la propuesta de Lucifer, la antigua Serpiente!

En el sendero del Kaula, se considera que tras toda manifestacion hay un fundamento de
espiritu o Akula, por lo que a partir del concepto de pratibimba o reflejo, se considera que
todo es apto para ser aprovechado o utilizado, orientado hacia Kula.

Es desde esta consideracion como la pareja tantrica Kaula mantiene la vision reciproca, uno
en el otro, de Shiva y Bhavani. Ya que tras toda manifestacion visible o Kula, se halla Akula.

Por lo que la Yogini puede transmutar a su compaiiero en Bhairava, y el tantrico Kaula a
su compaiiera en Kali o Bhairavi, mediante los secretos del Maithuna y la utilizacion de los
Kalas, ademas de diferentes practicas, a partir de la iniciacion o Diksha Kaula, con mantras y
procedimientos secretos.

Al igual que los Yantras y Mudras, también la practica mantrica tiene la mayor relevancia en
toda forma de Tantra, y por supuesto en el Kaula.

Es importante destacar que en el proceso de iniciacion o Diksha, los mantras secretos que se
reciben, poseen en sila semilla o bija potencial de toda la Shakti que el Kaulika puede llegar a
desplegar o manifestar. Ademas de determinados Mudras, también secretos, que acompafian
la recitacion de ciertos mantras, se utiliza en el proceso tantrico una variedad de Yantras,
con significados esotéricos ocultos. El mas conocido en la tradicion Kaula es el Sri Chakra ya
mencionado, pero hay muchos otros mas.

Estos mantras tienen su secreto en el alfabeto sanscrito, siendo sus fonemas representativos
de aspectos de la conciencia y la Shakti.

Recordemos en «EI Misterio de Belicena Villca» el Yantra o «Kilkor svadi» que los Kaulikas
entregan a tio Kurt, con el cual, a base de las expresiones sonoras de los bijas, podia controlar
mentalmente a los perros Daivas.

Este grupo de fonemas sanscritos (kaula o «grupo»), abarca todos los aspectos de la realidad,
los 36 Tattvas o principios, desde su expresion mas burda en el elemento tierra, hasta la
conciencia de Shiva.

También se utilizan los mantras, mediante la practica de Nyasa, para cargarse de Shakti,
repitiendo determinados mantras tocando distintas partes del cuerpo, identificandose en
esas zonas con la Shakti de distintos Devas y Devis.

No hace falta aclaracion, que sin la transferencia mediante el Diksha de un guru Kaulika de
estos mantras, los mismos no producen el efecto buscado.

Se ha mencionado el proceso de activar y movilizar la Kundalini Shakti, mas debe acotarse,
que en el Circulo Kaula, el concepto de Kundalini que se maneja es el de Kula Kundalini! No
se trata, como otros tantricos y misticos procuran, de elevar la Kundalini Shakti para lograr
la fusion ultima con la divinidad. Sino que se despierta y moviliza esta Shakti bajo completo
dominio, permitiendo que ascienda desde Muladhara hasta Ajfia chakra (en el entrecejo) y
de alli descienda nuevamente hasta Muladhara. La serpiente asciende y desciende de ese
modo, en una dinamica bajo completo control consciente.

Este dinamo ascendente y descendente de la Shakti, se expresa a través de los aires vitales
conocidos como prana (ascendente) y apana (descendente) en completo equilibrio, que se
hallan representados en dos triangulos superpuestos enfrentados, formando una sat-kona, o
estrella de seis puntas, simbolo que se halla presente en muchos Yantras antiguos, y es muy

214



anterior a su adopcion posterior por el Judaismo.

Esta Shakti también contribuye, mediante el Maithuna y trabajo alquimico apropiado, a la
manifestacion de la pareja original, a través de la compafiera tantrica, Suvasini o mujer Kali.

Este concepto de Kula-Kundalini es completamente distinto del de la Kundalini como es
propiciada por otras escuelas ydguicas y tantricas. Es el dominio de la Kundalini Shakti desde
lo Hiperbdreo.

Por otra parte, a diferencia de otros senderos tantricos y ydguicos en que resulta
imprescindible el ascenso o elevacion de la serpiente de fuego, o Kundalini, en la senda
Kaula se contempla también la posibilidad de focalizarse en Bhairava y Bhairavi en el mismo
chakra raiz o Muladhara.

Las vibraciones de los Kalas no son en tal caso proyectadas en ascenso, sino en forma
descendente, activando el calor de la serpiente de fuego, que yace enroscada, y donde el
Kaula Upasaka encuentra a Shiva Shakti.

Puede asi trabajarse con la Kundalini Shakti, tanto en su forma de serpiente enroscada en el
Chakra Muladhara, como en un proceso y movimiento controlado, ascendente y descendente.

Este dominio de la Kula Kundalini, se halla también conectado con un significado esotérico
oculto del Dasa-avatar, o los diez avatares de Vishnu, fuera y mas alla del significado
convencional puranico.

El iniciado en el Kaula, recibe también un Maha-Abhishek o bafio ritual, donde el agua se
halla cargada con Shakti mantricamente. Se trata de un Shaktipat, o transmision de Shakti,
de poder, del guru al discipulo, quien pasa asi del nivel de Kaula a Maha Kaula!

Demas esta decir que se opera una completa transformacion o transmutacion en el iniciado,
que ademas de su estado de conciencia despierta y dominio de la Shakti, a este punto ya se
han despertado o desarrollado todos los siddhis o poderes misticos.

El siguiente nivel, cuando el dominio de Kula Kundalini es completo, es el de Maha Atharvan,
en que se ha trascendido el Atharva Veda, la fuente misma del Tantra.

Debe también referirse que, desde la dimension esotérica oculta del Kaula (o de Aghoris y
otras sectas esotéricas) todos los festivales o celebraciones hinduistas (Navaratri, Diwali,
Ramavami, Janmasthami, Holi, etc.) tienen un significado oculto, desde la experiencia
personal mistica.

Tomemos un solo ejemplo de varios que podrian mencionarse, el Kumbha Mela.

Esta celebracion tiene lugar en cuatro lugares distintos de la India, conocidos como Haridwar
en los himalayas, Prayaga en Allahabad, Ujjain y Nasik. Y los mismos se efectiian en distintas
fechas del afio.

En Prayaga concretamente, tenemos la confluencia de tres rios, el Ganges, el Yamuna, y de
forma no visible el Sarasvati, siendo asi este sitio conocido como Triveni, debido a esa triple
confluencia.

El origen de la celebracion del Kumbha Mela se halla en la tradicion que luego del episodio
puranico del Samudra Manthan (cuando los Devas y Daityas batieron el océano de leche para
obtener el amrita o néctar de la inmortalidad) se suscito una batalla en ambos bandos, por la
cual algunas gotas del Amrita cayeron en estos cuatro lugares.

El significado convencional, exotérico, es que dada cierta configuracion estelar con forma
similar a un cuenco, en la fecha que tiene lugar la celebracion (principalmente en el Maha

215



Kumbha Mela, cada doce afios), el «cuenco» se vierte, y cae en el Ganges, por lo que si en
ese corto periodo uno se bafia en el Ganges, obtiene completa liberacion de sus reacciones
karmicas abarcando incluso hasta 88 generaciones de su linaje, e incluso se asegura que la
persona no vuelve a renacer en Martyaloka, el mundo terrenal.

Milesy cientos de miles de Sadhus, yoguis, tantricos, de todas las escuelas y sectas hinduistas,
acuden al Kumbha Mela. Algunos Sadhus llevandolos incluso en helicoptero, ya que se hallan
en regiones inaccesibles de los himalayas que no seria posible descender, para regresarlos
luego de la celebracion.

Ahora bien, desde el significado esotérico Kaula, no hace falta para un Kaulika asistir al
Kumbha Mela, ya que posee su propia jarra de néctar en su cabeza, concretamente en el Ajiia
chakra, chakra del entrecejo, donde el Triveni es la convergencia de los nadis o canales Ida y
Pingala con el invisible Shushumna, al igual que el Sarasvati no visible en la zona del Triveni
terrenal.

Desde lo fisiologico, los dos canales, o ventanas digamos, de acceso al Ajiia, son los dos
orificios nasales, desde los que se domina la fuerza vital o Prana, y que esotéricamente estan
asociados con el Jiiana (conocimiento) y Bhakti (devocion).

Puede asi, mediante determinado método secreto, que comprende ciertos mantras, asanas,
mudra, y pranayama, segregar el Amrita glandular a partir del Ajiia chakra, y bafarse asi
internamente en el Amrita o néctar producido.

Precisiones sobre el Hinduismo Hiperboreo

Uno de los temas que desde la aproximacion Hiperbdrea al hinduismo debe clarificarse, es el
concerniente al Tattva o posicion de Vishnu.

El caracter de Vishnu como manifestacion o aspecto del Incognoscible, no debe dar
lugar a equivocos, en cuanto el rol de «preservador» o «sustentador» que se le adjudica,
confundiéndolo con un aspecto demitirgico.

Porunlado hubo cierta confusion provocada porla castabrahmanica, al combinar como triada
o Trimurti, a Brahmadev, Vishnu y Shiva, en una clase de «unidad substancial indisoluble».

Mas, los Tattvas de Vishnu y Shiva son muy diferentes al de Brahmadev!

Por empezar, Brahmadev tiene un comienzo o inicio de manifestacion, surgiendo segiin el
Kalpa, de un huevo primordial (Hiranyagarbha Brahma al comienzo del Brahma Kalpa), o del
loto que surge de Maha Vishnu en el océano Garbhodaka (Brahmadev al comienzo del Padma
Kalpa), acorde al registro de diversos Puranas y Agamas. En tanto Vishnu, es anterior a la
manifestacion cosmica, y permanece cuando todo ha sido aniquilado.

Segun los Puranas focalizados en Vishnu, Brahmadev no pudo hallar el origen del tallo del
loto de Vishnu, ya que el mismo resultaba imposible de rastrear en su inicio, siendo infinito.

Acorde al Shiva Purana, tanto Brahmadev como Vishnu buscan encontrar o descubrir el limite
del automanifiesto Shiva lingam primigenio, en el lila Lingodbhava.

Vishnu reconoce el caracter infinito de Shiva, manifiesto en el Shiva lingam, declarando que
no pudo encontrar ningun limite.

En tanto que Brahmadev pretendid arrogarse el haber encontrado el principio del Lingam,
frente alo cual Shiva asumiendo la terrible forma de Bhairava, lo castiga cortandole su quinta

216



cabeza, pasando desde entonces a tener cuatro, que por lo general se asocian con las cuatro
direcciones.

Todo esto nos dice desde una primera instancia, que al comienzo del Maha Kalpa, Brahmadev
mantiene una subordinacion en jerarquia a Vishnu y Shiva, y que no se hallan al mismo nivel.

Hemos recurrido al Shastra pramana, o evidencia del Shastra puranico (Smriti), para
evidenciar desde lo mitico, la superioridad de Vishnu y Shiva por sobre Brahma.

Luego, en distintos lilas o pasatiempos, encontramos por ejemplo que Shiva reconoce la
supremacia de Vishnu, aceptando contener el terrible flujo del Ganges descendiendo a este
mundo, en su cabello, rio que se origina, segun se dice, en la morada de Vishnu, desde sus
mismos pies.

También Hanuman, el Dios mono, se considera un avatar del onceavo Rudra (Shiva), para
asistir como servidor a Rama, avatar de Vishnu.

En otro pasatiempo, Vishnu obtiene como retribucion de una ofrenda de mil lotos que hace a
Shiva, su disco Sudarshan chakra como arma.

Y también acorde el Shiva Purana, Krishna, avatar de Vishnu, recibio instruccion en el culto
a Shiva del sabio Upamanyu, obteniendo luego Krishna como retribucion numerosas dadivas
de Shiva, Parvati y Ganesha.

El mismo guru de Krishna, Sandipani Muni era Shivaista, como lo prueba el tilak de las tres
lineas horizontales que llevaba sobre su frente.

Asi es que los roles de Vishnu y Shiva son intercambiables, segun los pasatiempos o el lila en
cuestion, manteniendo ambos el caracter absoluto e infinito del Incognoscible.

La deidad de Jagannath en Puri, es considerada bien como Krishna, o como Shiva, segiin se
trate de Vaishnavas o Shivaistas.

En la version del Ramayana de Tulsidas, el Ramacharitamanas, se dice que nadie puede
alcanzar a Vishnu, sin haber complacido a Shiva. Y en tal sentido, los Vaishnavas de la
Ramananda sampradaya se hallan muy vinculados a los Shivaistas, en Varanasi, Benarés.

El propio Rama, avatar de Vishnu, antes de cruzar con su ejército en el extremo sur de la India
hacia Sri Lanka, para combatir a Ravana y rescatar a su esposa prisionera, Sita, segiin consta
en la trama del Ramayana, evocd a Shiva con los debidos mantras, a través de un Jyotir Shiva
lingam ubicado al dia de hoy en la region.

Luego tenemos la deidad de Hari Hara, o Shankaranarayana, en que se manifiestan
combinados Vishnu y Shiva.

A diferencia de numerosos templos de Vishnu y Shiva por toda la India, apenas contados
templos de Brahmadev se encuentran.

Y esto ya de por si indica que mas alla de la confusidn generada en los miltiples cultos y
variantes del hinduismo, siempre ha predominado la tendencia a la biisqueda de la verdad
absoluta, independientemente o al margen del creador de este mundo.

Incluso el Vedanta, Upanishads y demas textos hablan de «la fuente de todo», que en si misma
lleva o remite al infinito, lo cual debe distinguirse, del «creador» del mundo, o Brahmadev.

Lafuncion de sustentador del mundo de Vishnuno debe malinterpretarse como adjudicandole
un rol demitrgico.

Desde ya que los Siddhas leales podrian aniquilar el mundo en un instante, desmantelando

217



toda la ilusidn. Pero en tal caso, los espiritus hiperboreos extraviados o confundidos, sin la
debida orientacidn, podrian, bajo un nuevo despliegue ilusorio, caer nuevamente prisioneros
en la misma instancia. De modo que, cierto sustento del mundo es necesario, y por el mismo
motivo, Shiva como el destructor, no destruye tampoco el mundo antes de lo previsto.

Por otra parte es errado atribuirle a Vishnu unicamente un rol de sustentador, ya que Ananta
Sesha, el Naga serpiente de mil cabezas que le sirve de lecho, también desempefia un rol
fundamental en la destruccion del mundo, escupiendo fuego de sus multiples bocas.

En «El Misterio de Belicena Villca», tenemos la siguiente mencion:

«Entre los celtas el jabali y la osa simbolizaban respectivamente, el poder del Druida y el del
guerrero. Algunos eruditos, como René Guendn, pretendieron equiparar estos dos simbolos de
Poder con las castas de los Brahmanes y de los Kshatriyas de la India, es decir, de los Sacerdotes
y guerreros, considerando el profundo significado que el jabali y la osa tienen en la tradicién
indoaria. Pero esto es un error, pues los Druidas jamds formaron una casta (ni hubo castas
entre los celtas) y porque el sentido dado al jabali (simbolo hiperbdreo antiquisimo) por ellos,
estaba teiiido con un materialismo que no posee ni remotamente en el Rig Veda, donde figura
como la tercera de las diez manifestaciones de Vishnii en el actual ciclo de vida o Manvantara.»

Tenemos asi la mencion del jabali como «simbolo hiperboreo antiquisimo», simbolo
degradado y contaminado posteriormente por los Druidas.

No obstante esto, se remarca el caracter puro de este simbolo en la tradicion indoaria del Rig
Veda, mencionando incluso que el tercer avatar o manifestacion de Vishnu aparecio bajo la
forma de un jabali.

Este avatar, Varaha avatar, es mencionado en numerosos Puranas, incluso manifestandose
con distinto color (blanco, Sveta Varaha o rojo, Rakta Varaha) segun el Kalpa.

Resulta asi que Nimrod de Rosario cita como referente hiperboreo el Rig Veda y a Vishnu, uno
de cuyos avatares tuvo la forma de un jabali.

Conlo que queda demostrado, el caracter hiperbdreo, y por lo tanto no demitirgico de Vishnu.

Ademas la mencion especifica de Varaha avatar que realiza Nimrod de Rosario resulta muy
significativa, ya que en la historia o lila de Varaha avatar, la Tierra habia sido hundida en el
océano Garbhodaka por el demonio Hiranyaksha, siendo rescatada precisamente por Vishnu
bajo la forma gigantesca de un jabali entre sus colmillos. Esta es una funcion de rescate y
sustento del mundo, ejercida por Vishnu, y Nimrod de Rosario lo menciona como un ejemplo
hiperboreo del Rig Veda!

El caracter del jabali es cuestionado muchas veces, como un «animal sucio» que come
excremento. Mas desde el simbolismo y significado tantrico, estas excreciones no son sino
los Kalas, como por ejemplo el flujo menstrual de la Suvasini, que justamente por ser un
«desecho corporaly, se califica bajo esa denominacion figurativa de «excremento»,

Desde ya que puede tener una connotacion negativa, pero justamente el Tantra de la mano
izquierda o Vamachara, busca interactuar con lo que comiinmente se considera «impuro»,
«negativo» y prohibido.

Desde un significado tantrico esotérico, Varaha, como avatar de Vishnu, representa aqui el
rescate o encendido del poder de fuego interno despertado (Kundalini Shakti), descendiendo
Varaha a las profundidades para rescatar la Tierra (El chakra Muladhara es asociado con el
elemento tierra donde yace el poder del fuego dormido).

El fuego de la Kundalini Shakti consume las impurezas ademas, para la destilacion pura de

218



los Kalas, tal como un jabali escarba la tierra sucia y contaminada, y come desechos.

Tomando la Tierra en sus colmillos, Varaha retoma el sendero ascendentemente, de igual
modo que asciende el poder liberado del chakra Muladhara en la region coxigea.

En el lila antes mencionado, Lingodbhav, donde Brahmaved y Vishnu buscan hallar algun
principio o término del Shiva lingam, ambos parten en direcciones opuestas, asumiendo
Brahma la forma de un cisne, y Vishnu la forma de un jabali.

Y aqui tenemos claramente el jabali versus el cisne, como simbolos de lo Hiperboreo y
demitirgico respectivamente, que entran en contienda.

Entre diversos avatares de Vishnu (siendo que se ha mencionado al tercero) se destacan diez,
conocidos colectivamente como Dasavatara.

Asi tenemos, el avatar pez o Matsya, el avatar tortuga o Kurma, el jabali, Varaha, una forma
mitad hombre y mitad ledn, Narasimha, Parasuram, Rama, Krishna, Budha y Kalki.

Cada uno de estos avatares y formas reviste un simbolismo esotérico en el que ahora no nos
detendremos.

Como sea, en «EI Misterio de Belicena Villca» se considera como Hiperbdrea la ensefianza
original del Kshatriya Budha (el principe Siddhartha Gautama), y en cuanto a Kalki avatar,
adviene justamente en el fin de Kali yuga, poniendo fin a tan cadtica edad.

Ademas, las épicas hiperboreas Mahabharata y Ramayana, tienen como protagonistas
esenciales a Krishna y Rama, siendo ambos avatares de Vishnu.

Mas alla de su rol como sustentador del mundo, funcion secundaria, Vishnu tiene su propia
morada, Vaikuntha, mas alla del mundo fenoménico. Vaikuntha es de hecho el mundo
increado.

En esta morada, donde no acontecen el nacimiento, las enfermedades, la vejez, ni la muerte,
Vishnu reside junto a sus asociados o Parikaras, y su propia Shakti, Lakshmidevi.

Mas, algo curioso respecto al mundo Vaikuntha, es que se dice que todos sus moradores
tienen una forma de cuatro brazos, similar a la de Vishnu, y un aspecto como el de Vishnu.

No nos confundamos a esta altura, connotando la explicacion de la Kabalah hebrea, en cuanto
el hombre perfecto, Adam Kadmon es a imagen y semejanza de Metatron.

Por el contrario, en Vaikuntha, pese a la similaridad de forma espiritual y trascendental,
cada morador o habitante de este mundo increado resalta por su propia singularidad
e individualidad. Diversidad esta que no se halla en las consideraciones metafisicas de la
Kabalah, donde todo se sintetiza en la unidad del creador, el Uno.

Desde la vision o perspectiva Hiperbdrea, el significado de esto es que cada morador de
Vaikuntha es un Dios en si mismo, en compaiiia de su propia Shakti, la Diosa, hallandose asi
El-Ella, que tienen como modelo referente a Lakshmi Narayana, Sita Ram, o Radha Krishna
por ejemplo.

En Vaikuntha, los habitantes se transportan en Vimanas, y se hallan en un medio sumamente
opulento y majestuoso, con palacios y jardines inconcebibles.

Un ejemplo de esto, insinuado implicitamente en los Puranas, es el de Dhruva Maharaja, quien
obtiene del propio Vishnu la liberacion del samsara o la rueda de nacimientos y muertes,
adquiriendo una forma similar a la de Vishnu, y ademas el reino de un mundo espiritual
(substancia increada) propio, nunca habitado antes. Es decir, una morada donde se mantiene
la supremacia de un Dios.

219



Por supuesto este no es el significado o interpretacion Vaishnava del texto, sino desde lo
Hiperbdreo.

Debe acotarse que los Vimanas de Vaikuntha son diferentes de los Vimanas que operan los
Devas o Daityas, etc. dentro del mundo material. En estos casos se trata de una compleja
mecanica, basada en la manipulacion de los Gravis, siendo ademas poderosos artefactos que
condensan diversos Siddhis.

En tanto los Vimanas de Vaikuntha, poseen una esencia puramente trascendental, de
sustancia Chinmaya, siendo entes conscientes en si mismos, y pudiendo transportarse tanto
en Vaikuntha, como pasar del mundo increado de Vaikuntha a este mundo, y viceversa, como
los Vimanas operados por los Vishnudutas, agentes emisarios de Vishnu que en ocasiones
visitan el mundo material.

Una importante aclaracion se hace necesaria en relacion a Krishna.

Enla disertacion «<Meseta oceanica», se menciona a Krishna como el mismo Demiurgo, lo cual
entra en contradiccion con lo que se expone en «EI Misterio de Belicena Villca», dando como
modelo de Ksatriya el del Ario Arjuna (Hiperboreo), bajo la direccion del «Siddha Krishna».

(Hubiera citado Nimrod de Rosario las instrucciones de Krishna como referente a seguir, en
caso que se tratara del Demiurgo?

Por supuesto que no, ya que justamente toda la ensefianza e instruccion de Krishna en
el Bhagavad Gita, lleva a liberarse de la ilusion, lo cual no seria apropiado del Demiurgo,
desmantelando su propio plan.

Las ensefianzas de Krishna a Arjuna de honor, lealtad, el comportamiento de un Ksatriya, y
la comprension del espiritu eterno, inmutable, increado (todos temas desarrollados en el
Bhagavad Gita), no cuadran con el Demiurgo y la ilusion del mundo.

La relacion de Krishna con Vishnu por otro lado ya ha sido demostrada, y Nimrod de Rosario
cita al avatar jabali, Varaha, tercer avatar de Vishnu, como referente Hiperboreo, lo cual
automaticamente reconoce también a Krishna, el octavo avatar de Vishnu.

Desde ya que puestos a elegir como referente un texto que se dice basado a partir de notas
de Nimrod de Rosario (como las disertaciones Hiperboreas), pero en forma claramente
desordenada y sin editar, y la novela magica, escrita por el propio Pontifice, nos quedamos
por supuesto con lo expuesto en «El Misterio de Belicena Villca», donde la posicion de Krishna
es claramente destacada.

Por otra parte se menciona en la misma disertacion a Krishna y el Naga Kaliya como ejemplos
de la «pareja con autonomia dntica», en la explicacion del tema «El rubio y la serpiente».

Esta comparacion tiene varias fallas! Por empezar Krishna no era «rubio» sino de una
tonalidad oscura. El propio nombre Krishna, en uno de sus significados significa «oscuro». Y
ha sido retratado con un color similar al de las nubes cargadas de lluvia, mas un tinte azulado.

Por otra parte Kaliya es masculino, no femenino.

Otro error es que se mencionen a Krishna y Kaliya en «la saga del Bhagavad Gita». Mas en el
Bhagavad Gita no menciona en absoluto a Kaliya!

La tinica cita de Krishna en relacion a un Naga, es de Vasuki!

Luego, se dice también que Krishna «acompafia y guia, como en el caso del guerrero Arjuna,
pero si se quiere ir mas alla de él, presenta combate».

El comentario es muy generalizado, y no se brinda ningun ejemplo de tal afirmacion, por

220



lo que de los errores mencionados previamente, se comprende en forma clara, que quienes
escribieron este texto, no leyeron el Mahabharata ni los Puranas.

Y quiza ni siquiera el Bhagavad Gita, contenido en la seccion Bhishma parva del Mahabharata.

Habiendo clarificado las cuestiones respecto a Vishnu y Krishna, continuemos ahora con
otros temas, que pueden requerir cierto comentario, relativas al Tantra y el sistema Kaula.

Debe comprenderse claramente que la sacerdotisa suprema o Suvasini encarna la serpiente
de fuego, y 1a Diosa Serpiente misma durante el ritual.

Mas la serpiente o fuego serpentino, también esta presente en el adepto Kaulika masculino.
Cuando el semen no es eliminado, sino sintetizado energéticamente, se torna en Ojas, una
forma de Shakti, que asciende a través de la espina dorsal, y revitaliza todos los chakras y el
organismo. E incluso es posible la obtencion fisica de la inmortalidad, con la generacion del
supremo elixir.

Esta inmortalidad mediante la transmutacion del cuerpo fisico con avanzadas técnicas
del Yoga, es un secreto bien conocido ademas de los Kaulikas por los Siddhas de la Natha
Sampradaya, como Gorakshanath y Matsyendranath.

Cuando se ha obtenido este elixir dentro del propio cuerpo, es posible para algunos tantricos
exteriorizarlo a través de ciertos métodos, y beber el néctar, con el cual se logra un cuerpo
fisico inmortal. El procedimiento requiere que el elixir sea bebido en tres ocasiones distintas.

La clave alquimica para la inmortalidad fisica esta por supuesto en el trabajo con el mercurio.

Mas en otros casos, este Amrita o néctar puede ser obtenido por otros medios, que son
secretos, y sus técnicas permanecen ocultas.

La sacerdotisa o Suvasini, posee en si misma un deposito de Kalas electromagnéticos,
que comunmente, en mujeres que no llevan esta clase de practicas yogico-tantricas, son
eliminados o desechados con las secreciones corporales, como la orina, menstruo, etc.

Pero a partir de determinados ejercicios tantricos, como el Akunchanam y otros, los ritmos
de estos procesos vitales se invierten, con el flujo electromagnético del fuego serpentino, que
consume las impurezas, revitalizando el organismo.

Las vacas, 0 «Go» en sanscrito, con su tan apreciada valoracion en la cultura de la India, son
una alusion codificada o velada para referirse a las mujeres, y su generacion de los Kalas,
efectuada cinco veces en tres fases del supremo ritual Kaula, sumando asi quince Kalas, con
el secreto y culminante numero dieciséis.

Asi, la ingesta ritual de estos Kalas recibe el nombre de Gomaya Diksha.

También «Go» significa sentidos, siendo el grupo o familia (Kula) de sentidos, que deben
alquimizarse tantricamente.

Surge asi un sentido oculto esotérico en Krishna como Govinda o Gopala, siendo un cuidador
de vacas, desde el significado tantrico.

Los Yogis mantienen la practica del pranayama, o sistema respiratorio controlado, lo que
permite cierto despliegue desde el «aire» del fuego serpentino, como cierto fluido etérico.

Mas a partir del ejercicio de Akunchanam en la senda Kaula, la serpiente de fuego es
experimentada en la misma esencia corporal, en el chakra raiz, el Muladhara, que representa
el elemento tierra.

Debe aqui acotarse que el Amrita o néctar puede en la senda Kaula obtenerse en el mismo

221



chakra raiz, mas esto ocurre por la mediacion de los Narasimha chakras en el cerebro, que
son los que accionan todo el proceso.

También en el Kaula se emplean practicas de pranayama, pero aqui por «prana» se entiende
no meramente la respiracion, sino la fuerza vital misma del organismo, que genera ciertos
vortices energéticos en los centros de los chakras, por lo que mediante la debida estimulacidn,
pueden estas zonas de poder activar una hipersecrecion glandular, en la forma de los Kalas.

Uno de los Kalas utilizado es el de la orina.

Es conocida en occidente la técnica de la orinoterapia, pero en el Tantra de la mano izquierda,
se contempla ademas por medio de sucesivos reciclajes de la orina en el organismo, que
cuando esta es eliminada, la obtencion de una potente Kalas de la sacerdotisa.

De igual modo las heces, Kala negro, son incineradas, y se ponen como cenizas a los pies de la
Suvasini, para luego ser vertidas en el vino a ser bebido.

Mas todos estos procedimientos llevan una compleja ritualistica, que antiguos textos Tamiles
y la tradicion Kaula preservan desde época milenaria.

En el Kalagni Rudra Upanishad por ejemplo se menciona como son sintetizados y asimilados
los Kalas.

En algunos rituales del circulo Kaula, dieciséis sacerdotisas toman parte, escenificando y
generando cada uno de los Kalas, lo cual tiene su culminacidn la quinceava noche de la luna,
generando el Kala secreto nimero dieciséis.

Por tal razon, en la tradicion oculta de la India, siempre se ha contado con alguna sacerdotisa
en su periodo de menstruacion para contar con ese Kala y sus propiedades ocultas.

Y los dieciséis Kalas remiten interesantemente también a las dieciséis runas. Asi como
también al chakra ubicado en la garganta, o Vishudha chakra, la zona precisamente donde
Kali secciona iniciaticamente la cabeza del iniciado, chakra representado por un Yantra de
un loto de dieciséis pétalos.

En la forma del Maithuna Viparita Rati, es la mujer quien se halla sobre el cuerpo del adepto,
moviéndose cual serpiente ondulante sobre él, y llevandolo a una movilizacion energética,
despertar y experiencias misticas de lo mas sublimes, confiriéndole Siddhis, y hasta la misma
Gnosis.

Desde ya, son innumerables los secretos que una hechicera de esa clase guarda en su vientre!

Entre las variadas practicas tantricas, a través del Svapneshvari Siddhi por ejemplo es
posible para el Yogi proyectar su conciencia en el cuerpo sutil a donde se halle otra persona,
y practicar el Maithuna, incluso hallandose a miles de kilometros de distancia fisicamente.

En una de las practicas del Shiva lata Mudra también, para dar otro ejemplo, la pareja
permanece en intima proximidad fisica durante un largo intervalo, evitando el orgasmo, y
recitando ciertos mantras, a la vez que ella medita en é] como Bhairava, y el medita en ella
como si fuese Bhairavi.

Kenneth Grant en su libro «Cultos de la Sombra» define muy claramente el sistema Kaula:

«Hoy hay signos, por fin de que la praxis Kaula puede ser vista por lo que es realmente, un
experimento cientifico con la quimica psico-sexual del cuerpo humano»

En donde desde la Sabiduria Hiperbdrea se discrepa con Kenneth Grant (seguidor de Aleister
Crowley) es en la adopcion del sistema tantrico combinandolo con elementos de la Kabalah
hebrea.

222



Desde ya que algunas correspondencias son validas, mas en ultima instancia el objetivo
ultimo del Kaula es la individuacion absoluta, objetivo que no puede considerarse como
valido en la Kabalah, ya que se dejaria de lado al Demiurgo creador.

Incluso hay quienes desde la Kabalah gliphdtica buscan también la fusién con el Uno. Es
decir, procediendo a través de un «lado izquierdo del Demiurgo», abordar una «oscuridad
arquetipica», de la que si se es fagocitado, tampoco se obtiene la liberacion. Y en caso de ser
exitoso, si el objetivo es la fusion con el Uno, tampoco se obtiene verdadera liberacion.

Kenneth Grant también considera que la meta final del Kaula es «la absorcion en la Diosa»,
cuestion de la que también discrepamos, ya que en el Kaula Hiperbdreo se logra una union
indisoluble con la Diosa, en una clase de unidad donde la individualidad propia se mantiene,
dandose asila eterna interaccion de El-Ella, y no unaandroginia como Kenneth Grant propone.

Por lo demas, Kenneth Grant hace una muy buena y elaborada exposicion del sistema Kaula,
siendo recomendadala lectura de sus libros, aplicando el discernimiento gnostico que provee
la Sabiduria Hiperborea.

La sabiduria oculta del Kaula esta encriptada y expresada asimismo en algunos Yantras.

Una de las malinterpretaciones mas comunes es confundir el Satkona, o Yantra en forma de
una estrella de seis puntas, con un simbolo demiiirgico.

Desde ya que en época relativamente reciente, a partir del siglo XVIII, este simbolo fue
adoptado por la casa Rostchild, y con el tiempo se extendio como simbolo de la tradicion
hebrea. Mas, en su origen milenario, se halla en la India como un Yantra de Krishna, el Goloka
Yantra de hecho, en representacion de su morada, Goloka Dham.

Si tomamos en consideracion el Yantra de la Diosa Kali, los cinco triangulos superpuestos
representan los cinco Makaras o principios utilizados en el prohibido ritual del Pancha
Makara Puja. Asi también, el disefio lineal comprende los primeros quince Kalas, hallindose
el Kala secreto en el centro del Yantra, en el punto llamado bindu.

Esto es una referencia grafica del Yoni, representado por el triangulo, que puede generar este
Kala secreto, simbolizado por el bindu.

Los ocho pétalos circundantes en la periferia del Yantra representan las ocho direcciones.

Luego, en el Shri Chakra, el principal Yantra de la tradicion Kaula, se encuentra una
representacion misma del cuerpo de la Diosa, y por lo tanto también de su receptaculo o
encarnacion terrenal, la Suvasini suprema, quien representa aqui a Devi misma.

Lo que se busca aprovechar en los ritos sexuales del Kaula son determinados kalas,
como produccion y efecto fisico de determinadas vibras psico-sexuales de la sacerdotisa,
dependientes de la influencia lunar en cada noche, mapeado esto en ciertas bijas o letras y
sonidos en sanscrito, indicativos de todo ese secreto circuito psico-energético.

A través de determinadas pulsaciones, provocadas por ciertos pases energéticos y mudras,
asi como los correspondientes mantras secretos, se activan y movilizan los chakras y zonas
de poder en la Suvasini, generando los Kalas en cuestion.

Todo este conocimiento ha sido registrado en antiguos textos Tamiles del sur de la India.

Desde ya que, segun la Suvasini de que se trate, y de acuerdo a su propio ciclo bioldgico y
pulsaciones lunares, los centros y puntos energéticos cuando es movilizada la serpiente de
fuego, pueden variar de una Suvasini a otra.

Ademas, en el Sri chakra, siendo una representacion del cuerpo de la Diosa y la sacerdotisa

223



que la encarna, se hallan por supuesto representaciones de los chakras.

Asi, el Muladhara chakra o chakra raiz, es equivalente al triangulo o trikona. Los ocho
triangulos son equivalentes al siguiente chakra, el svadhistana, en tanto que otros diez
triangulos se corresponden con los chakras Manipura, Anahata, y la periferia del Vishudha
chakra. Finalmente un doble circulo triple y dos pétalos circundantes equivalen al Ajiia
chakra del entrecejo, donde se halla el ojo de Shiva.

El Ajiia chakra en concreto, esta en correspondencia con la glandula pineal, y se dice que
incide en la produccion de los primeros 15 Kalas, asi como la sombra del dieciséisavo. Esto
tiene relacion con los Chakras maestros del cerebro, o Narasimha chakras, mencionado
previamente.

Y en el Ajiia Chakra, en relacion con la glandula pineal, es precisamente donde esta la clave
Kaula para el vencimiento del Demiurgo.

Justamente la pineal es un tercer ojo atrofiado, a partir del sistema Kalachakra operado por
los Siddhas traidores. De haberse mantenido esta estructura organica mistica activa, hubiera
sido peligroso para el sistema demitrgico, pudiendo quiza el Virya descubrir el engafio
ilusorio.

Los cuatro ventriculos del cerebro son una representacion a escala microcésmica de los
cuatro rostros del Demiurgo, Brahmadev.

Mas, la pineal conforma un quinto ventriculo, y remite al quinto rostro de Brahmadev, aquella
cabeza que le fuera seccionada en castigo por Shiva Bhairava. Con lo que, tenemos alli la clave
que mediante la glandula pineal, y su correspondiente Ajiia Chakra, a través del sistema
tantrico Kaula, es posible la completa reorientacion del Virya y su liberacion.

Este tercer ojo Ajiia de la pineal, se torna asi en el ojo de Wotan.

En un ritual completo del Chakra Puja, se dice que tres categorias diferentes de Yoginis
pueden tomar parte. Asi, ocho Vasinis en los Yonis o triangulos dispuestos alrededor de la
pitha o asiento central de la Suvasini. En Yonis exteriores siguen las Yoginis, y finalmente las
Arkashanis en el drea o circulo exterior perimetral.

Los participantes masculinos presentes, se ubican intercalando su ubicacion en los restantes
Yonis.

Ademas cada clase de estas sacerdotisas tiene determinadas cualidades propias, por las que
son requeridas durante el ritual.

Desde la disposicion lunar de las Vasinis, la naturaleza sexualmente arremetedora y
provocativa de las Yoginis, y las Arkashanis para la sublimacidn sensorial, sea olfativa
(Gandha Arkashani), gustativa (Rasa Arkashani) y tactil (Sparsha Arkashani).

En tal sentido son utilizados determinados perfumes y aceites para impregnar el olfato
del area circundante, el contacto y pases magnéticos en determinados puntos de la Sparsa
Arkashani, y los Kalas consumidos en formas de fluidos liquidos de las Rasa Arkashanis.

En tanto que el sentido visual (con su correspondiente Maha-bhuta o elemento del fuego)
requiere de la Suvasini misma, en la Pitha del circulo central, debido a su misma esencia y
encarnacion de la serpiente de fuego.

El tanmatra denominado Shabda, o la esencia sonora correspondiente al éter, es dominado
mediante los mantras alli utilizados.

Desde el sistema filosofico Sankhya, se establecen cinco grandes elementos o Maha-bhutas,

224



siendo estos el éter (con su esencia sutil o tanmatra del sonido), el aire (al que le corresponde
el tanmatra del tacto), el fuego (la vision de la forma), el agua (el gusto), y la tierra (el olfato).

Tenemos asi los cinco elementos burdos de la Prakriti, y una contraparte sutil, que se
manifiesta en cierta forma de expresiony percepcion, como unaguna o cualidad predominante
del elemento fisico en cuestion.

No es correcto por lo tanto la correspondencia que Kenneth Grant atribuye al aire del olfato,
siendo la cualidad esencial del aire el tacto.

Luego, dado que las cualidades de cada elemento de mayor densidad (en un orden de mas
sutil a denso en una gradacion decreciente de éter, aire, fuego, agua y tierra) suman las
cualidades de los anteriores elementos, es un hecho que, en la tierra, el elemento mas denso,
se halla también presente la propiedad tactil, como refiere Kenneth Grant. Pero la cualidad
sutil predominante o tanmatra del elemento tierra es el aroma del sentido olfativo, y no el
tacto.

Tenemos asi, el Sri Chakra como Yantra, mudras y mantras, siendo estos tres, componentes
esenciales en todo sistema tantrico.

En el caso de las Yoginis, su intensa y provocativa excitacion sexual en los adeptos, con
movimientos lascivos y mudras secretos (y en donde frente a esta provocacion se debe evitar
a toda costa el orgasmo, para mantener encendido con maxima potencia el poderoso flujo
generado sin ninguna merma), manifiesta una poderosa carga de poder, que «electrifica» el
ambiente de una poderosa ola vibracional-sexual.

Ademas de los Kalas generados, y especialmente el dieciseisavo Kala secreto, también tiene
particular importancia la culminacion del rito en que la Suvasini, habiendo sido llevada al
climax de la exaltacion orgdnica electromagnética, bajo un estado de profundo trance entra
enlafase oracular. Y esla Diosa Serpiente misma quien alli se manifiesta, pudiendo transmitir
mensajes oraculares.

Debe distinguirse en el Tantra, entre practicas magico-tantricas, del proceso tantrico-
alquimico de transmutacidn, siendo que el Tantra como tal comprende ambos.

Existe cierta practica tantrica de mano izquierda donde mediante la ingesta de alcohol,
fumando, actividad sexual, etc., se procura en una forma consciente y controlada, hacer el
campo aurico propio mas vulnerable, para asi atraer bajas entidades sutiles, como Bhutas,
Pishachas y Rakshasas, quedando por medios magicos bajo el dominio o poder del brujo
tantrico.

Estas entidades permanecen a disposicidn, y se tornan en consecuencia obedientes, pudiendo
ser utilizadas para el ataque psiquico a otra persona a distancia.

También son conocidos los casos de tantricos que tienen por medio de mantras poderosos,
entidades astrales capturadas en frascos o recipientes, con su poder alli contenido.

Luego, puede darse el caso de un tantrico o brahman, quien permanezca en estado sutil
luego de desencarnar, con todo el arsenal magico de conocimiento que posee, pasando a ser
entonces un Brahma-Rakshasa.

Todas estas instancias entran bajo la denominacion de «Tantra negro».

Después, se ha convenido en denominar «Tantra rojo» el relativo a practicas de intercambio
sexual fluidico-energético de la pareja. En tanto que una forma muy avanzada de Tantra,
permite incluso una inseminacion energética, del chakra del Yogi al chakra de la Yogini, sin
contacto sexual fisico.

225



Esta forma de Tantra, ha sido llamada «Tantra blanco». Mas de cualquier modo, lo cierto es
que en el sendero de la mano izquierda, con el debido conocimiento y dominio de poder,
cualquier practica tantrica puede ser empleada, independientemente de la denominacion de
tal o cual Tantra.

Cualquiera sea la forma tantrica utilizada, satvica, rajasica o tamasica, segin la Guna
predominante en cuestion, es el tantrico quién se sirve de las Gunas, a diferencia de las
personas comunes, que se hallan cubiertas y condicionadas por estas cuerdas y cualidades
de la naturaleza material o Apara-Prakriti.

Los seguidores de la falsa Gnosis de Samael Aun Weor consideran que la practica sexual
tantrica con orgasmo es «negra», en tanto que el Maithuna sin llegar al orgasmo dicen, es
«Tantra blanco».

Desde ya que la acumulacion de energia sexual, deviene en una gran vitalidad, tanto fisica
como psiquica, y una fuente de poder magico, Ojas, debido a la carga electromagnética que la
persona posee, siendo su campo aurico mas fuerte.

No obstante en determinados trabajos magicos el orgasmo puede segin el Tantra también
ser utilizado, generando un poderoso vortice de poder o Shakti, interviniendo tanto los
principios masculino como femenino.

Y ambos son necesarios, ya que los Kalas pueden ser de indole femenina o masculina, y en la
combinacion alquimica de ambos se halla el mayor poder.

Al mismo tiempo, la acumulacion de la energia sexual sin ser gastada, permite agudizar la
concentracion y el intelecto, siendo muy apropiados para el riguroso estudio que exige la
compleja Sabiduria Hiperbdrea.

Por otra parte, cierta clase de trabajos magicos y rituales requieren de una alta concentracion
de energia sexual, exponiéndose de otro modo a un alto voltaje energético, donde el sistema
nervioso y la psique pueden ser desequilibrados. Los Aghoris de la India conocen muy bien
sobre esta tematica.

No obstante, en una pareja tantrica se pueden tener periodos alternos de continencia e
intercambio orgasmico de fluidos, manejando un equilibrio entre los extremos, sin ser
ninguno recomendable, excepto para quien ya ha trascendido las Gunas y la materia.

De modo que no se concuerda con los postulados de Samael Aun Weor, quien por otra parte
orientaba este tipo de practica a la aniquilacion del Yo, y no su potenciacion desde el Selbst
como se propone en la Sabiduria Hiperborea.

Por otro lado la «creacion de cuerpos solares» de esta pseudo Gnosis de Samael Aun Weor, se
aplica inicamente al revestimiento almico de capas demitirgicas, sin incidir en la liberacion
del espiritu.

Hacia el final de su vida, Samael Aun Weor parece haber detectado el engafio, y algunos pocos
de sus tltimos libros mantienen ciertos planteos interesantes. Aunque ya era tarde.

226



iLos misterios ocultos del Necronomicon!
— Primera parte —

Entre los distintos libros legendarios que abundan en la literatura lovecraftiana y el circulo
de Lovecraft, sin duda el que mas se destaca, y por todos conocido, es el Necronomicén, cuyo
original en arabe seria Al Azif, escrito por «el arabe loco», Abdul Alhazred.

Lovecraft menciona en su obra tanto libros de historicidad comprobada, tales como Tesaurus
Chemicum de Bacon, De Masticatione Mortuorum in Tumulus, o «De la masticacion de los
muertos en sus tumbas» de Rauff, Ars Magna et Ultima de Lulio, etc., como libros considerados
«invenciones literarias» de Lovecraft o su circulo, como el libro de Eibon, Cultes de Goules,
el texto de R'yleh, los Manuscritos Pnakoticos, De Vermis Mysteriis de Ludvig Prinn,
Usaussprechliten kulten de Von Junzt, etc.

Aunque en un primer nivel de aproximacion al misterio del Necronomicén, el indagador
racionalista se encuentra con que se trata de un «libro ficticio» inventado por Lovecraft (y
de hecho asi reconocido por Lovecraft en su correspondencia), esto ha sido a los ojos de los
ocultistas expertos, una estratagema para cubrir y proteger tan antiguo arcano y texto oculto
de las miradas profanas.

A diferencia de ocultistas célebres, que experimentaban con diferentes técnicas para acceder
al conocimiento oculto, y luego verterlo en sus libros, 0 a modo de ensefianza personalizada
a sus seguidores, en otros casos, y en lo que concierne al propio Lovecraft, canalizaba
directamente todo este conocimiento a través de «suefios», y experiencias misticas, y lo
exponia en una forma un tanto velada en sus cuentos y relatos. «Ficcion» sin duda para los
no iniciados.

Lo mismo puede decirse de los «libros ficticios» antes citados del circulo de Lovecraft, que
incluye a escritores como Clark Ashton Smith, Robert Howard y otros.

Es asi que, al igual que Abdul Alhazred, Lovecraft captd y asimilé un conocimiento prohibido
de antigiiedad remota y profundidad insondable.

Los escépticos racionalistas han querido ver en el Necronomicén y Abdul Alhazred un invento
de Lovecraft. Pero el hecho es que antes que ellos, el propio Lovecraft quiso que asi fuera
visto.

Es preciso conocer digamos, el «codigo Lovecraft», para ir mas alla de una mera lectura
superficial pasatiempista, y conocer los significados encriptados, ocultos, tras los cuentos de
H.P. Lovecraft.

Y debe rotundamente afirmarse que sin la «llave de plata» (parafraseando el titulo de
una historia de Lovecraft), no es posible abrir los cerrojos que custodian el conocimiento
prohibido.

Enmuchosdelos cuentos de Lovecraft se mencionalainexistente «universidad de Miskatonic.
Incluso se dice que una de las contadas copias que sobreviven del Necronomican, se halla en
esa universidad en la seccion de libros prohibidos.

«Miskatonic» es en tal sentido una fuente de conocimiento oculto, una mega base informativa,
que se hallano en el planofisico, sino en el astral. Porlo tanto, ese «ejemplar» del Necronomicon
de la universidad de Miskatonic no se encontrara nunca en el plano fisico.

Posteriormente veremos de qué se trataba la «Expedicion Alquimica Miskatonic».
De igual modo, Arkham, la mitica ciudad donde transcurren la mayoria de las historias, o

227



Insmouth, por ejemplo, esunaalusiona quelamanifestacion e interaccion conlos Primigenios,
los Profundos, etc., se da en otro plano, fuera de la vida «<normal» que transcurre en una
convencional ciudad promedio.

Tenemos un indicio de esto, en la lengua Aklo, lengua secreta asociada a cultos oscuros y
libros prohibidos, que Arthur Machen (iniciado de la Golden Dawn) cita en «El pueblo blanco»,
y posteriormente Lovecraft en «El morador de las tinieblas», y «El horror de Dunwichy.

Al mismo tiempo, en el caso especifico de Arkham, esta basada en Massachusetts, lo que
constituye para algunos un guifio a la vieja ciudad de Salem.

Y de hecho, mas alla de la caza de brujas en Salem (que obedecio principalmente a otros
motivos ajenos a la auténtica brujeria), Lovecraft menciona en sus cuentos, personajes
ocultistas que tuvieron cierto pasado oscuro y tenebroso en Salem.

Una clave de este punto, de cierta realidad paralela en que se da el vinculo o contacto con
los argumentos lovecraftianos, la encontramos en el cortometraje argentino, «El modelo de
Pickman» del 2017 (interpretacion libre del cuento de Lovecraft del mismo nombre), donde
un muchacho se hospeda en una pieza en una casa de la calle «Dagon» en el barrio de San
Telmo. Calle que, luego de algunas peripecias, y alejandose posteriormente del lugar, el joven
nunca mas volvid a ubicar ni encontrar.

Similar al desenlace del cuento de Lovecraft, «La miisica de Erich Zann».

Tenemos también la opinion de algunos expertos, que consideran que el Necronomicon como
tal, seria un extracto o parte de un grimorio medieval del mago Alkindi. Concretamente el
capitulo noveno de la segunda parte, conocido como «El libro de los nombres secretos».

Este libro ingresd y fue catalogado en la biblioteca de Rodolfo 1l de Habsburgo, hacia la misma
época en que John Dee estuvo en su corte tras el espejo magico de obsidiana.

Rodolfo 11 fue acusado por el nuncio de Praga de conjurar espiritus prohibidos, que sabemos
por «Historia Secreta de la Thulegessellschaft» de Nimrod de Rosario, se trataba de Siddhas.

Aqui es donde encontramos un nexo o enlace entre los Siddhas hiperboreos (mediante
el trabajo de evocacion que realizara John Dee) y los Primigenios o Grandes Antiguos del
Necronomicon, tratandose de los mismos.

De hecho, la Golden Dawn (de origen hiperboreo) también se referia a estos superiores como
los Grandes Antiguos.

John Dee codifico el contenido del Necronomicon (segin algunos, como ya se menciond,
basado en el grimorio de Alkindi) en 101 cuadrados magicos, que constituyen el contenido
del Liber Logaeth, conocido también como El libro de Enoch (no confundir con el apocrifo
libro de Enoch), que se halla actualmente en la biblioteca del museo britanico, habiendo sido
descifrado en 1978 por David Langford.

H.P. Lovecraft comenta lo siguiente en «Historia del Necronomicon»:

«Una traduccion al inglés hecha por el Dr. Dee nunca se imprimio y solo existe en fragmentos
recuperados del manuscrito original. De los textos latinos que existen actualmente, se sabe
que uno (siglo XV) esta bajo llave en el Museo Britanico, mientras que otro (siglo XVII) esta
en la Bibliothéque Nationale de Paris. Una edicidn del siglo XVII se encuentra en la Biblioteca
Widener de Harvard y en la biblioteca de la Universidad de Miskatonic en Arkham. También en
la biblioteca de la Universidad de Buenos Aires. Probablemente existan muchas otras copias
en secreto, y se rumorea persistentemente que una del siglo XV forma parte de la coleccion
de un célebre millonario estadounidense. Un rumor ain mas vago acredita la preservacion

228



de un texto griego del siglo XVI en la familia Pickman, de Salem; pero si de hecho se conservo,
se esfumd con el artista R.U. Pickman, que desaparecié a principios de 1926. El libro esta
rigidamente suprimido por las autoridades de la mayoria de los paises y por todas las ramas
del eclesiasticismo organizado.»

Retornaremos posteriormente sobre este Necronomicén en Buenos Aires, comentando
previamente otras cuestiones respecto al misterioso libro.

Algunos sugieren que Lovecraft tuvo acceso a una copia del Necronomicon confeccionada a
partir de las traducciones que realizo John Dee. Se dice que tal libro podria haber estado en
la biblioteca de su abuelo Whipple Phillips, quien pertenecia a una logia masonica vinculada
al esoterismo egipcio.

Y mas alla de tal o cual logia o sociedad oculta, bien podria tratarse de un legado familiar que
recibiera Lovecraft de su propia familia y linaje. Cuestion y argumento que se retomara en
otra instancia.

Resulta interesante también, considerando las advertencias del peligro que entrafia lalectura
del Necronomicon segiin refiere Lovecraft, que Winfield Lovecraft, el padre de H.P. Lovecraft,
termind sus dias internado en un psiquiatrico. Quiza debido a una prematura o indebida
lectura de ciertas secciones del libro.

Tenemos distintas versionesy ediciones del Necronomicdn, lo que hallevado alosindagadores
racionalistas y escépticos a concluir que se tratan de invenciones de distintos autores,
sacando provecho cada uno del legado literario de Lovecraft.

No obstante, el dominio de ciencias ocultas por parte de esoteristas como Donald Tyson, o
Frank Ripel, induce a considerar que se trata de algo mas que de ficcion.

Se menciona el curioso detalle en la literatura lovecraftiana, que el Necronomicon tiene
alrededor de 800 paginas. Mas no conocemos ninguna edicion con tanta cantidad de paginas
de este libro. Lo cierto es que distintos autores ocultistas, que escribieron sus respectivas
versiones, asimilaron aspectos fragmentarios, parciales, del auténtico Necronomicon, que
mas alla de alguna copia fisica en que aqui se haya plasmado, el texto tiene su fuente u origen
en otro plano oculto.

Ciertamente que para proteger el mayor contenido oculto y peligroso del libro, esa
informacidn no se halla disponible en las ediciones y traducciones fisicas del Necronomicon
que conocemos. Al menos no en las ediciones de libreria. Debe accederse, conla llave iniciatica
apropiada, si el adepto esta preparado, al Necronomicdn astral. Y aclarémoslo, tampoco esta
exento de peligros.

En la pelicula «EI Horror de Dunwich» del 2009, se aprecia una interesante inspiracion oculta
llevada a la pantalla, cuando se representa a Olaus Wormius siglos después de la vida de su
historia oficial. Claramente teniendo un cuerpo inmortal e incorruptible de Vajra.

Y asi es como una pareja es inducida por Olaus Wormius a una experiencia de suefio lucido,
ya que se hallaban buscando una perdida pagina del Necronomicon, faltante en todas las
versiones disponibles. Reciben la llave para visitar una extrafia casa (cuestidn que ocurre
en el suefio inducido), de la que luego luego de algunas peripecias (entre las que visionan al
propio Abdul Alhazred, y tras una grieta contemplan también una misteriosa y espléndida
ciudad de las que menciona Lovecraft en sus relatos) descubren que la casa misma era el
propio Necronomicon!

Y asi, tras el empapelado, hallan en las mismas paredes el texto del Necronomicdn, para luego
regresar al estado de vigilia con la informacidn buscada de la pagina faltante.

229



Mas, el Necronomicon como libro fisico, tiene su fundamento en la propia cronologia que
presenta Lovecraft, citando en su proceso a personajes historicos conocidos.

Asi, partiendo del legendario Abdul Alhazred, quien escribe el Kitab Al Azif, como la
version drabe original del Necronomicdn, tenemos posteriormente la traduccion al griego
de Theodoros Philetas en 950 D.C (quien le da el nombre griego de Necronomicon), la
prohibicidn pocos afios después del libro por el Patriarca Miguel, una posterior traduccion
al latin por Olaus Wormius en 1228, la prohibicion por el Papa Gregorio IX en 1232, una
posterior edicion en Alemania del siglo XV, y finalmente siendo traducido al castellano en
Espaiia, en el siglo XV1.

Incluso se rumorea de cierta traduccion efectuada por Cervantes al espafiol durante su
encarcelamiento en Argel, copia destruida luego por el mismo Cervantes para evitar
problemas con la Inquisicion. Pese a lo cual, la historia en las sombras cuenta que ciertos
pasajes del Quijote fueron censurados por la Inquisicidn, teniendo claras referencias ocultas
a los Primigenios.

Pero el rastro que mas nos interesa en la historia de este enigmatico libro, es sin dudas su
paso por las manos del iniciado John Dee, mago y astrologo de la reina Isabel I de Inglaterra,
siendo traducido por el célebre mago al inglés, como bien afirma Lovecraft.

Se ha interpretado que Lovecraft inventd a Abdul Alhazred a partir de sus lecturas siendo
nifio, de «Las mil y una noches». Y también se ha comentado que el nombre Abdul Alhazred
derivaria de «All has read», es decir aludiendo a alguien que lo ha leido todo.

La lectura de «Las mil y una noches» sin duda que pudo actuar como un agente catalizador,
inflamando la capacidad perceptiva de Lovecraft (donde la imaginacion puede de hecho
funcionar como un puente entre un mundo y otro), y asi conectar con Abdul Alhazred, incluso
en forma inconsciente.

Los biografos cuentan que Lovecraft de nifio jugaba a enrollarse una toalla en la cabeza a
modo de turbante, y jugaba a que era Abdul Alhazred.

Esta temprana identificacion de Lovecraft con Abdul Alhazred, tiene otras connotaciones muy
distintas bajo la vision ocultista, que las que pudieran observarse externamente, aduciendo
que era un juego de nifio.

En muchas de las cartas que Lovecraft mantuvo posteriormente ya como adulto con sus
amigos y conocidos, firmaba en ocasiones como «El sumo sacerdote Ech Pi El» (que remiten
a las iniciales de su nombre, HPL), Abdul Alhazred, o Luve Keraph.

El propio nombre de Abdul Alhazred asumido por Lovecraft como un apodo cuando era nifo, y
el mismo nombre utilizado posteriormente para firmar algunas de sus cartas, asi como otros
extrafios nombres, dan cierto indicio de la conexion de Lovecraft con aspectos mas profundos
de si mismo y sus existencias pasadas. Incluso asimilandose tempranamente algunas de tales
experiencias como juegos infantiles, que es la forma por supuesto como la mente de un niiio
procesaria semejante informacion.

Lovecraft por otra parte, avald algunas de las teorias antes mencionadas del nombre de
Alhazred, con una intencion clara de ocultar, desorientando a distintas personas.

Asi, en una de sus cartas a un amigo dice claramente que se inventd el nombre. En una carta
diferente refiere que el nombre era de un conocido abogado de la familia Philips Lovecraft.

En tanto en otra carta dirigida a otro amigo, dice que se baso en «Las mil y una noches».
También en alguna parte refiere el significado tras la estructura morfoldgica de Alhazred,

230



como significando lo ya apuntado de «All has read», o «el que lo ha leido todo».
Significado etimologico que, notemos, aqui tiene relacion no con el arabe, sino con el inglés.

Bajo una acepcidn yemeni, comenta en otra parte, significa «El que ve lo que no debe ser
visto»,

Enotracartaentanto,comentaque elnombre eradeunallegado de ciertafamiliaemparentada
con los Philips.

Claramente estaba ocultando o camuflando el propio nexo mistico con Abdul Alhazred, dando
segun la ocasion distintos significados del origen del nombre, atribuyéndole en una ocasion a
un invento literario, en otra ocasion a un libro, a un conocido, etc.

Y esto nos lleva nuevamente a la cuestion de que Lovecraft canalizaba conocimiento oculto
del otro lado, camuflandolo luego bajo un formato literario. Algunos dicen que estas
canalizaciones, principalmente a través de suefios, no eran en forma consciente.

Mas hay indicios de que si lo eran.

En la pelicula «Out of Mind: The Stories of H.P. Lovecraft» se brinda una valiosa clave, cuando
Randolph Carter, «personaje real» de la época actual en el film, suefia con Lovecraft, quien
a su vez también se contacta con Randolph Carter, reconociéndolo como un personaje de
sus cuentos, y «el viajero en el mundo de los suefios». Todo el contacto y encuentro se da
mutuamente a través de suefios. E incluso en un momento, en que ambos inician una
caminata conversando, Lovecraft le comenta a Carter: «Quien sabe, que quiza a lo mejor, uno
de nosotros se despierte en su propia casa, en su propia cama, tratando desesperadamente
de recordar su suefio».

Enlabreve y onirica conversacion que sostienen, Lovecraft tomando su libreta, lee uno de sus
célebres pensamientos: «Toda la vida es solo un conjunto de imagenes en el cerebro, entre las
cuales no hay diferencia entre los nacidos de cosas reales y los nacidos de suefios internos, y
no hay motivo para valorar a los unos encima de los otros.»

Lo que se puede leer entre lineas aqui, mas alla del argumento ficticio de la pelicula, es
el hecho de las canalizaciones que Lovecraft tenia mediante suefios, a través del tiempo y
espacio.

La misma condicion psico-fisica de Lovecraft permite vislumbrar claramente el perfil de
una persona muy distinta y fuera de lo corriente. Su temperatura corporal se cuenta que
era anormalmente baja (cuestion que luego plasmara en el argumento de su cuento Herbert
West Reanimator), lo que ya de por si tiene connotaciones con lo reptilico.

No gustaba de la luz solar, escribiendo de dia con las cortinas cerradas. Y por la noche
acostumbraba caminar por calles solitarias, e incluso por el cementerio, para obtener
inspiracion en sus historias.

Consideremos una anécdota del genio de Providence:

“Una anécdota curiosa de ese verano de 1933 tiene que ver con una chica que Lovecraft conocié
en Nueva York, en una de sus reuniones con los amigos, en casa de Belknap Long. Cuando
ella visito Providence, €l se ofrecio a enseiiarle la ciudad, y después de cenar una noche, la
llevé a un cementerio. En palabras de Hellen Sully: «empezo a contarme historias extrarias,
espectrales, en un tono sepulcraly. Poco después, Hellen salié huyendo del cementerio «con el
tinico pensamiento de llegar a la calle antes de que él, o lo que fuera, me atrapase. Llegué a una
farola de la calle temblando, jadeando y casi llorando y vi que tenia una expresion muy extraiia,
casi de triunfo. No comentamos nada».” — Teodoro Gomez (Lovecraft - La Antologia)

231



En sunovela «EI Necronomicdn nazi», el escritor espafiol Vicente Alvarez, presentala novedosa
trama que en la Alemania del Tercer Reich, se procurd y obtuvo una copia del Necronomican.

No resulta extrafio, considerando la biisqueda que algunos nazis procuraron de objetos
legendarios como el arca de la alianza, el Grial, la lanza de Longinos, las calaveras de cristal,
el baston de mando, etc., en distintos lugares de todo el mundo, desde la Argentina al Tibet.

En la novela mencionada, Markus Thaler, un coronel nazi de la Anhenerbe, mantiene
correspondencia con Lovecraft, y llega a visitarlo personalmente, aunque ya hallandose
Lovecraft gravemente mal de salud en sus tiltimos dias.

De cualquier modo, Markus Thaler logra hacerse con una copia del Necronomicdn, que se
dice erala perteneciente al profesor Henry Armitage (personaje que aparece en «El horror de
Dunwich»), de la «Universidad de Miskatonic», y el 15 de marzo de 1937, la misma fecha del
deceso de Lovecraft, el Necronomicon llegaba a Alemania.

Mas alla del argumento ficticio, lo que podria estar sugiriéndose, es que luego de Lovecraft,
los nazis pudieron obtener el legado del conocimiento oculto del Necronomicon.

También esta misma novela presenta una historia en que Heinrich Himmler logra encontrar
una copia del Necronomicon en un cddice del monasterio de Montserrat, en Espaiia.

Eventualmente Markus Thaler, con una nueva identidad, lleva el Necronomicon a Sudamérica,
estableciéndose junto a su esposa, en Chile. Este traslado del Necronomicén hacia América,
recibid el nombre de «Operacion José de Arimatea», y «Operacion Glen», nombre que es un
anagrama de Leng, lalegendaria meseta que Lovecraft menciona en cuentos como «Celephais»
0 «En las montafias de la locura», y que segin Alan Moore se trata de un campo de interseccion
espacio/temporal, similar al nucleo conico dimensional de que habla Nimrod de Rosario en
«Fundamentos de la Sabiduria Hiperbdreay.

Interesantes cuestiones aparecen en la novela «EI Necronomicén nazi», como cierto escritor
chileno que colabora secretamente con Markus Thaler ya bajo otra identidad. Quiza un guifio
0 alusidn a Miguel Serrano.

También en una parte de la novela, Ariel Conceiro, el personaje protagonista que investiga
toda la trama oculta, descubre, teniendo el «Necronomicon nazi» de Markus Thaler, que en
su portada se presenta un rudimentario laberinto, y hacia la mitad, es decir en el centro,
aparece el milenario simbolo de la esvastica. Es decir, en el centro del laberinto se halla la
clave de su salida, mediante el simbolo runico.

Esta clave también aparece en la pelicula argentina, «Necronomicon el libro del infierno»,
donde se menciona que la salida del laberinto puede encontrarse precisamente en su centro.
Y el centro del laberinto, se dice también, es justamente el Necronomicon.

Lo que es otra forma de sugerir que el Necronomicon posee el secreto gndstico del laberinto
y su salida.

Ademas se alude especificamente al libro como «la llave». Esto recuerda indudablemente a
Yog Sothoth, uno de los principales Primigenios, de quien se dice que es simultaneamente «la
llave, la puerta, y el guardian de la puerta».

En la citada pelicula, el Necronomicdn se halla custodiado por un guardian, que acorde al
tiempo humano ya no deberia estar presente.

Y el libro se halla oculto en un sitio de la biblioteca nacional imposible de ver por otros, a
la vez que este «inexistente libro» tiene como custodio también a un «guardian imposible»,
seguin la medida del tiempo.

232



Claramente, y esto queda muy bien reflejado en el film, no se trata de un libro humano o de
este mundo.

Entre las diversas versiones del Necronomicon, sin duda resalta considerablemente la de
«Simony.

Simdn, como se lo conoce en los circulos ocultistas, era un monje de la Iglesia ortodoxa, quien
secretamente mantenia sus propios estudios prohibidos, buscando antiguos grimorios, y
traduciendo textos como Le Dragon Rouge y La Poule Noire.

Este extrafio personaje, conocido primeramente como Al Abbot, era de hecho un mago
ceremonial, y en 1972 impartia clases de magia ceremonial en la habitacion de un hotel en
Brooklyn Heights, exactamente a cinco manzanas de un antiguo departamento de Lovecraft.

Mediante una infiltracion en una red clandestina de trafico de libros extrafios (en que
estuvieron implicados otros dos monjes, posteriormente detenidos y encarcelados) logro
obtener una rara edicion del Necronomicon.

Simon, buscando referencias del libro, establecié contacto con el ocultista y brujo Herman
Slater, a quien debemos la traduccion del texto, convenciendo a Simdn que lo tradujera. Libro
que por tal razon es conocido por algunos como «Simonomicon».

En la opinion de algunos, detras de la identidad de Simon se hallaria Peter Levenda, quien
debio en tal caso hacerse con el libro por otros medios.

Slater, amigo del profesor Herrou Aragon, mantenia una importante libreria ocultista en
Manhattan, Warlock shop/Magickal Childe Bookstore.

Es asi como en 1976, otro visitante de Magickal Childe, el editor Lawrence K Barnes, pregunta
a Slater bromeando sobre el Necronomicdn, y para su gran sorpresa y perplejidad, Slater le
muestra el libro, ya terminada su traduccién en 1975.

Asi es como en diciembre de 1977 sale publicada la primera edicion del Necronomicon de
Simdn, en una edicidn de lujo, con cubierta de piel, y 666 copias, mas otra edicion comiin en
tela de 1333 copias, agotandose en pocos dias.

Con el tiempo se hallarian interesantes descubrimientos arqueoldgicos, que avalarian el
ancestral conocimiento sumerio de los Primigenios expuesto en el Necronomicén de Simon.

A partir de investigaciones y excavaciones arqueoldgicas a comienzos de la década del 90
en el sureste de Irak, concretamente en la region agricola de Kut-al-Amara, se encontr6 un
templo subterraneo en perfectas condiciones, y unas misteriosas tablillas de arcilla con
antigua escritura sumeria en el sancta sanctorum del templo, que tenia forma de ziggurat
invertido.

En este templo subterraneo se realizaban evocaciones y contacto con los primigenios.

Las tablillas fueron apodadas como las «tablas kutu», y segiin las traducciones efectuadas
por el profesor Venustiano Carranza, catedratico de paleografia semitica en la Universidad
de México (autoridad mundial en asiriologia), contenian una version algo modificada
del Enuma Elish babilonio, ademas de referencias a los Primigenios; concretamente a Yog
Sothoth, Azathoth, Shub Niggurath, Nyarlatothep, etc.

Aunque algunos previamente habian sugerido el vinculo entre la cosmogonia presentada por
Lovecraft y los mitos sumerios, y el Necronomicén de Simén brinda soporte en tal sentido, con
las traducciones de las tablas Kutu del profesor Carranza, se encontrd evidencia arqueoldgica
corroborandolo.

233



Elprofesor Carranzasugiereincluso,apartir de susinvestigaciones, un «proto-Necronomicon»,
fechado probablemente hacia el 1000 A.C, y complementario con aquel otro utilizado
posteriormente por John Dee.

Estamos hablando de un texto mas de 1700 afios antes que Abdul Alhazred escribiera el
Al-Azif, o escrito original del Necronomicén en arabe.

Tenemos asi una lista de correspondencias sumerio/babilonias en estos textos cuneiformes,
donde aparecen los siguientes nombres: Azagga, Kutusungal, Nyurnantar, Usthur, Yuggsudugu
y Shubkurudnu.

Luego, sus correspondencias babilonias son: Azagutukku, Chtulusungal, Nyarlanassar, Astur,
Yugsuduk, y Shubkuru.

Y veamos ahora los equivalentes lovecraftianos: Azathoth, Cthulhu, Nyarlathotep, Hastur, Yog
Sothoth, y Shub Niggurath.

Se trata de una cosmogonia anterior incluso a la de Dioses sumerios como Anu, Enki, Enlil,
0 Marduk. ya que estamos hablando precisamente de los Primigenios, y por ende su poder
es mayor al de todos los Dioses que posteriormente surgieron en la escena, mas alla de las
contingencias de tal o cual «juego de los Dioses».

Estos descubrimientos fueron hechos en época actual, a fines del siglo XX, décadas después
que Lovecraft escribiera sus historias.

De modo que no cabe duda que Lovecraft debid canalizar este conocimiento de su contacto
con los Siddhas Primigenios, sea a través de suefios misticos y/o experiencias visionarias.

Desde el ambito esotérico, tenemos también referencias de un antiguo texto a modo de proto-
Necronomicén, segun Frank Ripel en su libro «La Magia Estelar», que menciona un texto
conocido como el Sauthenerom, o «libro de la ley de la muerte», de 4000 afios de antigiiedad,

Mas continuando con el analisis de las canalizaciones de Lovecraft, encontramos por ejemplo
en el cuento «La Idmpara de Alhazred, escrito por Lovecraft y Derleth, que «Ward Philips»
(nuevamente, el propio Howard Philips Lovecraft), recibe de su abuelo una misteriosa
lampara, con la que luego tiene experiencias misticas visionarias, siéndole revelado los
grandes arcanos y secretos, llevandolo al mismo Origen.

Similarmente a las canalizaciones de Lovecraft a partir de su contacto con los Grandes
Antiguos, y su plasmacion un tanto disimulada en forma literaria de cuentos, tenemos luego
el caso del historietista francés Philippe Druillet, quien a partir de sus experiencias de
canalizaciones, pudo también captar y plasmar, a modo digamos de psicografias, los dibujos
de ciertas paginas del Necronomicon.

De igual modo el arte de otros dibujantes, entre los que se destacan Alan Moore, Breccia
y Horacio Lalia, permiten apreciar una clara inspiracion lovecraftiana profunda. Ya que
plasmar o representar en el arte los recovecos del mundo lovecraftiano, no es un trabajo
para artistas comunes.

No puede omitirse la mencidn del gran artista suizo H.R Giger, quien todo lo que expreso
mediante su arte, se basaba en experiencias propias. Y segun lo que é] mismo coment al
profesor Herrou Aragon, se hallaba en permanente contacto con Lilith/Lilithu.

Atento a esta clase de experiencias misticas de Giger, no deja de ser notorio que su primer
compendio de obras, publicado en 1977, recibiera precisamente el nombre de Necronomicon.
Lo cual indica que de hecho estaba en contacto con los Primigenios.

Esta clase de arte, en que se visiona o canaliza a las entidades primordiales, recuerda el

234



cuento de Lovecraft, «<El modelo de Pickman», donde el artista Pickman, llevando una vida
recluida y misteriosa, retrataba todos aquellos seres que él mismo habia visto, y todo aquello
de lo que él mismo habia sido participe.

En los comics «EI Neonomicon» y «Providence», Alan Moore presenta la trama que cierto culto
secreto vinculado a los Primigenios fue conocido por Lovecraft, y a partir de ese contacto,
ocurre la plasmacidn en su obra literaria mencionando a los Grandes Antiguos.

Por supuesto, mas alla de todo esto, la mejor prueba del Necronomicon como auténtico, es
que varios ocultistas han experimentado con sus rituales, obteniendo resultados concretos y
evidentes por si mismos.

iLos misterios ocultos del Necronomicon!
— Segunda parte —

Uno de los mayores misterios en cuanto al Necronomicdn, es la mencion que hace Lovecraft
en «EI horror de Dunwich» de la ubicacion de un ejemplar en la biblioteca de la Universidad
de Buenos Aires.

Muchos visitantes de distintas partes del mundo han consultado en la biblioteca nacional de
Buenos Aires por el Necronomicdn, con la siempre respuesta previsible, que no contaban con
la disponibilidad del libro.

En rigor de verdad, Lovecraft menciona «la biblioteca de la Universidad de Buenos Aires»,
que no es la «biblioteca nacional», aunque puede decirse sin duda que ésta wltima se halla
vinculada a la Universidad de Buenos Aires, siendo la principal biblioteca de la ciudad.

Pero el rastro del libro se orientd hacia la Biblioteca Nacional, a partir de la ficha del extrafio
libro que hiciera en el afio 1956 su entonces director, el afamado escritor Jorge Luis Borges.

Se dice que la biblioteca nacional alberga unos diez mil incunables, de modo que en cuanto
a posibilidades se refiere, ;por qué no podria Borges haber ocultado el Necronomicén en la
«biblioteca de Babel»?

Remontandonos afios atras en la historia, Borges asumio en 1938 (habiendo fallecido en
1937 Lovecraft) un cargo en la biblioteca municipal Miguel Cané. Alli parece ser que ya habia
recibido alguna consulta acerca del Necronomicon, seguramente de algun buscador que
comenz a indagar en Buenos Aires, haciéndose eco de la cita de Lovecraft.

Y hay quienes dicen que la ceguera de Borges fue adquirida luego de leer el misterioso libro.
Aunque oficialmente se cuenta que Borges traia ya un problema degenerativo de vision desde
su misma infancia, y el detonante se produjo luego de la lectura de un libro con mala luz, en
un viaje en tren a la ciudad de Mar del Plata.

Sin afirmar ni negar nada, resulta curioso que también otros dos directores que tuvo la
Biblioteca Nacional, José Marmol, y Paul Groussac, también quedasen ciegos.

Ateniéndonos a los hechos, tenemos que cuando Borges asume como director de la biblioteca
nacional, en 1955, ya estaba ciego. Y la ficha del Necronomicon la escribio un afio después,
en 1956.

También se halla la leyenda urbana de un libro escrito por Borges, «El rumor de los insectos
por la noche», de la editorial Emecé, que oficialmente se dice, «el libro nunca existio».

Su titulo, «El rumor de los insectos por la noche», es precisamente el significado de «Al Azif»

235



en arabe, el nombre original del Necronomicon.

Este libro seria un comentario, o incluso traduccion misma del Necronomicon, efectuada por
el propio Borges, mandando posteriormente a sacarlo de circulacion y destruir todos los
ejemplares, ocultando unos pocos en un pabellon tapiado de la biblioteca nacional. (Téngase
en cuenta la mencion literaria que se hara luego, en posible asociacion con esta cuestion, del
cuento «El libro de arena «).

Al dia de hoy, muchos contintan consultando y preguntando en la biblioteca nacional, sita
en la calle Agiiero, por el Necronomicdn. Y resulta mas que interesante, que la estructura
arquitectonica de esta biblioteca, revista la forma de un prehistdrico gliptodonte, orientacion
tomada precisamente a partir del fosil de un gliptodonte encontrado en los yacimientos de
una demolicion del anterior edificio.

Gliptodonte, que al igual que las Gargolas, quiza cumpla la funcion emblematica de guardian
del sitio.

Este proyecto, de establecer alli una nueva sede de la biblioteca nacional, fue iniciado en
1961 e ideado por Borges, que no obstante nunca llego a desempefiarse como director en la
nueva sede de la biblioteca.

Es decir que donde Borges hizo la ficha del Necronomicon, fue en la biblioteca ubicada por
entonces en su anterior direccion, en la calle México. Y en esa «biblioteca de Babely, se dice,
estaria oculto originalmente el libro.

Los rumores dicen que en el siglo XIX fue traido el Necronomicon a Buenos Aires, por Paul
Groussac.

Y que antes de fallecer, le mostrd a un entonces muy joven Borges el sitio donde estaba oculto.

Conrelaciona Paul Groussac, atiéndase ala interesante nota de color, que cursd sus estudios en
Francia en un colegio de Dominicos, y que tuvo como tutor al telogo Lacordaire, responsable
de restablecer la orden Dominicana en la Francia pos-revolucionaria.

Recordemos el rol destacado que tuvo la orden Dominicana, y su albergamiento encubierto
del Circulus Dominicanis Hiperbdreo, segiin se detalla en «El misterio de Belicena Villca».
Por lo que uno puede preguntarse, ;qué tesoro o legado de conocimiento oculto pudo haber
traido Groussac a la Argentina?

También esta el hecho que muchos libros se perdieron en la mudanza de la anterior sede de
la biblioteca a la nueva. Pero por supuesto, si hablamos del Necronomicdn, cabe esperar que
se debieron haber tomado los recaudos para proteger y asegurar el libro.

En la pelicula «<Necronomicdn el libro del infierno» del 2018, se expone el argumento de una
situacion de emergencia de napas subterraneas en la biblioteca nacional, a raiz de lo que,
intentando hacer un inventario de lo que haya podido salvarse, se encuentra en un pabellon
oculto el libro perdido.

Pabellon que parece no ser visible excepto para el personaje destinado a encontrar el libro.
Como si el sitio ademas estuviera quiza magicamente sellado.

De todos modos, a través de sucesivas indagaciones se llega a cierta ambigiiedad, en cuanto si
el libro esta o no en la biblioteca nacional, o si alguna vez estuvo alli, 0 en otro sitio, si Borges
lo tuvo entre sus manos o no, si la ficha que hizo del libro es real o se trato de una broma, etc.

Desde ya que un libro tan poderoso como el Necronomicon no se dejaria libremente en manos
de cualquiera. Y asi se comprende que quiza cuando Lovecraft menciona «la biblioteca de la
universidad de Buenos Aires», en realidad estuviera mencionando en una forma un tanto

236



oblicua, que cierto adepto e iniciado de Buenos Aires recibio este legado oculto. Atento esta
consideracion a que tanto «biblioteca» como «universidad» pueden entenderse como claves
de «reservorios de conocimiento».

Es decir, un iniciado que haya llegado al conocimiento oculto del Necronomicon, es portador
del Necronomicon como tal, y en ese sentido, el mismo adepto es una «biblioteca» o
«universidad» viviente, de lo oculto.

El mismo criterio es valido para otros sitios que Lovecraft menciona, como la universidad de
Harvard, la biblioteca de Paris, y el museo britanico. Es decir, Iniciados en este saber arcano,
ubicados en esas coordenadas espaciales del mundo.

La clave parece estar sin duda cuando Lovecraft menciona que un Necronomicon se halla en
la biblioteca de la universidad de Miskatonic.

Es decir, para acceder al Necronomicon es necesario hacer el «viaje a Miskatonic», que
sabemos no se halla en el plano fisico, sino astral.

De modo similar a los libros de cristal de Agartha, que no se hallan en el mundo fisico.

Nadie encontrara por ejemplo la pagina 693 en ninguna edicion fisica del Necronomicon,
pero si en el ejemplar de la biblioteca de Miskatonic.

Y para entrar a la «seccion de libros prohibidos» de la «biblioteca de la universidad de
Miskatonic», es preciso poseer la llave de plata.

Llave que es dada a su vez por otro iniciado.

Asi como en la pelicula «El horror de Dunwich» del 2009, donde una pareja buscadora del
Necronomicon, recibe la llave del iniciado Olaus Wormius, y a través de un trance inducido,
visitan cierta casa, que resulta ser el propio Necronomicon.

(Donde hallé Randolph Carter la llave de plata? Segun el cuento «A través de las puertas de la
llave de plata», en la cueva de las serpientes...

Por supuesto, si algin incauto intruso o alguien no preparado se adentrase en tal cueva,
puede ser fatalmente mordido por los guardianes serpientes que alli moran.

Las menciones y leyendas del Necronomicdn guardado en tal o cual biblioteca, universidad
0 museo, son sin duda una proteccion a modo de tapasigno, que establecid Lovecraft para
salvaguardar en forma segura el acceso al Necronomicon, desviando a los incautos, y ademas
para evitar que cierto contenido pudiera ser modificado o adulterado.

Enrelacional ejemplar de Miskatonic, desde la comprension horizontal y racionalista, algunos
han interpretado que Lovecraft ided la «ficticia universidad de Miskatonic», inspirado en el
Bradford College de Massachusetts, donde surgio luego una leyenda urbana de la region,
respecto a que Lovecraft habia enterrado un Necronomicon en las proximidades de un lago
cercano al Bradford College.

Y a partir de aqui se arriba a la cuestidn esencial. La pregunta no es ;Donde esta el
Necronomicon?, sino antes bien, ;Qué es el Necronomicon?

Su significado en griego es «El libro de los nombres muertos». Y aqui por «muertos» se esta
remitiendo a seres fuera del mundo humano, los Primigenios como ancestros primordiales.

Es decir, el libro orienta para conectarse con el propio linaje de sus ancestros, llegando asi al
Gran Antepasado. Las claves estan alli, por supuesto en medio del laberinto, que se bifurca en
muchos otros senderos.

237



Asi uno puede también perderse en el libro, o hallar la salida, y salir de este mundo como un
dragon o saurio alado.

Y desde ya, la obtencion de inmensos poderes propios de los Dioses, que son terribles y no
aptos para humanos mediocres.

Aqui es donde asoma nuevamente lo ya referido previamente, en cuanto que el Necronomicon
fue recibido por Lovecraft como un tesoro-legado de conocimiento, de familia.

Mas debe comprenderse qué significa lo antes comentado, en relacion a «la llave de plata»,
teniendo presente el significado criptico y oblicuo de la «universidad de Miskatonic», para
asomarse a este misterio de Lovecraft.

Al respecto, recordemos nuevamente el personaje lovecraftiano de Randolph Carter
(representacion literaria en muchos aspectos del mismo Lovecraft).

Randolph Carter era también un escritor de cuentos que publicaba en una revista, fue
«estudiante de la universidad de Miskatonic», y poseia la llave de plata, recibida de su abuelo,
lo cual le permitia una exploracion sin limites espaciales ni temporales.

La llave de plata enlaza asi con la facultad de anamnesia de todo iniciado hiperboreo, en
conexion con el propio linaje hiperboreo, sus ancestros, y el Gran Antepasado.

Mas, tal como sefiala Nimrod de Rosario, el rio de la memoria de sangre debe ser cruzado
remontando la corriente en sentido inverso, para asi encontrar al propio Gigante del Origen,
que es el propio espiritu Hiperboreo.

En el cuento «Lo innominable», Randolph Carter posee un «diario de un antepasado suyo»,
con el que inicia sus indagaciones acerca de cierta «monstruosidad ancestral».

Randolph Carter es descendiente de Sir Randolph Carter, brujo y ocultista de la época de Isabel
1 de Inglaterra. Una alusion velada quiza a John Dee, también portador del Necronomicon y
la Sabiduria Hiperborea.

Otro antecesor familiar de Randolph Carter es Edmund Carter, quien debio escapar debido a
las acusaciones y juicios por brujeria en Salem. Es decir, todo un linaje de brujos

Suplantemos el nombre de Randolph Carter por el de Lovecraft (con las claves ya apuntadas
de Miskatonicy la llave de plata, y considerando las debidas licencias y ajustes literarios que
Lovecraft debio hacer en sus relatos), y tendremos un vislumbre del misterio de Lovecraft y
el Necronomicon.

Demodo que con el Necronomicon,ademas del tan conocido argumento de abrir determinadas
puertas para el retorno de los Antiguos, se pueden alcanzar los mas grandes Siddhis, y la
Gnosis prohibida, con la consiguiente transmutacion.

Desde ya, puede argumentarse que el nombre del texto original en drabe es Al Azif,
traduciéndose aproximadamente como «el rumor o zumbido de los insectos por la noche».

Detras de esta figura metaférica, se esta indicando los extrafios sonidos que se escuchan a
veces en el desierto por la noche, de extrafios y antiguos seres, como los Djinns o genios de la
tradicion arabe.

Sin duda un llamado o mensaje sonoro de los Siddhas, que resuena por «via acustica» en la
sangre de los Viryas.

A partir de la lectura de varios cuentos de Borges, puede sin duda concluirse, que el escritor
argentino poseia minimamente atisbos o percepciones a través de su Minne (y probablemente
estimulada por las lecturas de ciertos textos ocultos), que luego plasmd en retazos literarios

238



de distintos cuentos.

Se mencionaran aqui algunos ejemplos, con cierto comentario a modo de elaboracion
argumental, dejando luego la tarea para cada Viryainteresado, el indagar enla vastaliteratura
Borgeana, para reducir el argumento iniciatico alli presente, en funcidn de la propia Minne.

En su cuento «El Aleph», Jorge Luis Borges, revela claros indicios de cierta comprension
gnostica. El cuento habla de un extrafio «dispositivo», si se le puede llamar asi, que es un
punto, en el cual se hallan todos los puntos del universo, y en el que al mismo tiempo, se
atisba el infinito mismo.

Borges da visos de captar no el «infinito potencial», como concepto de una sucesion
interminable, sino el infinito actual, donde todo esta presente simultaneamente sin limites, y
el lenguaje resulta muy restringido para expresarlo.

Citando textualmente «El Aleph», Borges dice:

«Por lo demas, el problema central es irresoluble: la enumeracion, siquiera parcial, de un
conjunto infinito. En ese instante gigantesco, he visto millones de actos deleitables o atroces;
ninguno me asombrad como el hecho de que todos ocuparan el mismo punto, sin superposicion
y sin transparencia. Lo que vieron mis ojos fue simultaneo: lo que transcribiré, sucesivo,
porque el lenguaje lo es. Algo, sin embargo, recogeré”.

El «Aleph» como tal, el punto desde donde puede observarse todo, es visualizado como
una esfera, que es precisamente la representacion o modelo analdgico que se utiliza en la
Sabiduria Hiperborea para referirse al espiritu Hiperbdreo como Yo absoluto.

Ademas de esto, el personaje que tiene la experiencia mistica hallando el Aleph, es un escritor
y lleva el nombre de «Borges». Es decir, un desdoblamiento literario del propio autor.

La busqueda y experiencia del Aleph le es sugerida a Borges por Carlos Argentino Daneri en
el cuento, buscando revivir el «rostro» y experiencia de su ya fallecida (es decir, «perdida»)
Beatriz.

Mas alla de las concordancias biograficas con la vida de Borges, en un nivel de significado
mas oblicuo, es sin duda un guifio a la Beatriz de Dante, que representa justamente a la musa
secreta, inspiradora del recuerdo de Ella, la Dama del Origen.

Y bajo una comprension gnostica puede entenderse que el personaje Borges del Aleph esta
buscando a Ella, de quien al final del cuento, confiesa que con el paso del tiempo, su rostro ha
ido olvidando cada vez mas...

Para hallar el Aleph, es preciso descender por una tortuosa escalera empinada, a un sétano
oscuro. Es decir, la experiencia iniciatica del descenso a la profundidades del inframundo o
Katabasis.

Y es en la «oscuridad» de ese sotano donde se halla la luz del conocimiento que busca. Lo
cual interpretado gnosticamente nos lleva a hacer a un lado la falsa luz del mundo, ilusoria,
adentrandose en la oscuridad. Para lo cual debe efectuarse un descenso no facil, sino
empinado, u oblicuo. Lo cual nos lleva al movimiento ondulante de la Serpiente.

Luego, en esa oscuridad subterranea, se encuentra la verdadera luz, que es sin dudas la luz de
Lux-Fer, el «portador de la luz», o Lucifer.

También Borges deja en términos claros, que segiin la experiencia mistica del Aleph
(experiencia frente a la cual el lenguaje es siempre limitado para referir), este mundo
conocido, no es sino un reflejo o copia del mundo verdadero.

239



Mas el cuento tiene también otras capas o niveles de significado. Ya que si bien en una primera
lectura, con el significado extraido ya expuesto, tenemos el Aleph como representacion del
infinito, no debe pasarse por alto, que el «Aleph», siendo a la vez como simbolo la primera
letra del alfabeto hebreo, pudiera ser en realidad, como el personaje de Borges sugiere, un
«falso Aleph», hallandose el verdadero en otra parte. Y ademas cuestiona el nombre «Alephy,
para referirse al «mirador del infinito».

Y aqui Borges enumera una serie de objetos extrafios y magicos, segin cierto manuscrito
hallado en Brasil y atribuido al capitan y cdnsul britanico, Burton.

Después de mencionar estos objetos, se sugiere que en una columna (es decir un monumento
litico) de una mezquita del Cairo, pero al mismo tiempo de construccion anterior al Islam, se
hallaria contenido el verdadero Aleph.

Columna que ademas puede transmitir su dimension infinita por via actistica.

Resulta también interesante que la historia del cuento se ubique en una casa de la calle Garay,
que se halla de hecho a una corta distancia de la entonces biblioteca nacional ubicada en la
calle México, donde la leyenda urbana ubico el paradero del Necronomicon oculto en Buenos
Aires.

Lazona esademas abundante en tineles ocultos subterraneos, y proxima también ala original
sede de la biblioteca nacional en la Manzana de las luces (con sus tuneles subterraneos bien
conocidos), por lo que ha sido objeto de consideracion por parte de algunos, en cuanto si el
libro perdido quiza se halle en alguno de estos sitios ocultos.

Encontramos asimismo cierta insinuacion del saber arcano, en el cuento «El libro de arena»
de Borges, donde se habla también de un extrafio libro, obtenido en la India, y de un contenido
literalmente infinito.

Nosorprendeal protagonistadel cuentotantoel contenidodellibroensi,comolaimposibilidad
del continente, o la estructura de su encuadernacion y hojas, ya que el contenido cambia cada
vez que se abre el libro, imposibilitando por ejemplo volver a encontrar el mismo dibujo de
un ancla en una de sus paginas antes vistas.

Y de igual modo, resulta imposible encontrar la primera y la ultima pagina, siendo por lo
tanto el libro infinito. No resulta extrafio en consecuencia, que la numeracion de las paginas
no sea secuencial, sino un tanto arbitraria, considerando que cualquier orden serial es valido
desde el infinito.

Es notorio por otra parte, que el vendedor ambulante de Biblias que llega a la casa del
personaje que luego adquiere el libro, comente en un momento dado que es un libro sagrado.
Y mas adelante, no vacila también en afirmar que se trata de un libro diabolico.

Es decir que ambas acepciones son apropiadas para semejante libro.

Y similarmente a la leyenda urbana del Necronomicdn en la biblioteca nacional, también el
protagonista del cuento oculta el libro en uno de los anaqueles de dicha biblioteca. La misma
biblioteca, ubicada por entonces enla calle México, donde muchos buscaron infructuosamente
el Necronomicon.

Un argumento similar, y a la vez distinto al de la pelicula «Qut of mind», donde Lovecraft y
Randolph Carter, hallandose cada uno en diferentes épocas, se encuentran a través de un
suefio, lo hallamos en el cuento de Borges «El otro», en que el propio Borges se encuentra
consigo mismo, pero viviendo cada uno una distinta edad.

Un argumento plausible, considerando la interseccion espacio-temporal factible del «Gran

240



secreto de Maya».

Mas en este extrafio encuentro, el Borges que narra lo sucedido, dice haber obtenido la
experiencia en la vigilia, en tanto «el otro», el mismo Borges de una edad mucho menor,
experimentd el encuentro a través de un sueiio, y luego olvida el incidente.

Y una revelacion literaria no menor que las precedentes, la hallamos en el cuento que Borges
dedica a la memoria de Lovecraft, titulado «There are more things» o «Hay mas cosas»,
donde se menciona y describe un tanto oblicuamente una extrafia casa, cuya disposicion
arquitectonica interna y amueblamiento, no es la indicada para un humano, sino mas bien
un ser de otro mundo.

El visitante de la casa, tratando de dilucidar qué clase de ser habitaba esa casa, recuerda
en un momento determinado una referencia de Lucano, de la anfisbena, o serpiente de dos
cabezas!

También en otra parte del cuento se menciona la experiencia visionaria en un suefio de un
laberinto de piedra, custodiado por su guardian, el minotauro, que sabemos es un referente
mitico del Demiurgo, como carcelero de este mundo.

Tomando como referente a escritores Argentinos, no solamente Borges ha presentado atisbos
de percepcion a través de la Minne en sus relatos y cuentos. Tomemos otro ejemplo, como el
escritor Manuel Mujica Lainez, conocido como Manucho.

Su cuento «Los espias» expone indudablemente elementos lovecraftianos, presentando
el «horror cdsmico», que segiin la descripcion dada, aunque no es explicito, acontece en la
ciudad de La Cumbre, ubicada en la provincia de Cordoba, Argentina.

Alli Manucho, que aparece en la historia como personaje protagonista, y narrando todo lo
sucedido en primera persona, cuenta acerca de unos extrafios seres, que presentan una
apariencia externa extrafia pero humana, siendo estos cuerpos en realidad habitaculos de
unos muy largos gusanos o lombrices, que se camuflan bajo el ropaje humano.

Esta extrafia forma, aunque se trata de otra especie, evoca sin duda en su fisonomia la figura
de la serpiente, por lo que aparece aqui el tema de los hibridos.

Otra instancia donde el célebre Manucho obtuvo sin duda una percepcion a través de su
Minne, se refleja en el cuento «La larga cabellera negra», en que se obtiene la experiencia
de una cabellera negra de mujer en la oscuridad, como serpiente que se desliza, subiendo y
enroscandose en el cuerpo del personaje.

El vinculo del cabello y lo ofidico es sefialado por Mircea Eliade, comentando que segun
cierta tradicion folclorica, el cabello de las hechiceras por la noche se tornaba en serpientes.
Indudablemente vislumbres de una memoria de sangre que remite a eones ya olvidados,
expresado luego bajo un ropaje cultural-mitico en el folclore.

Este argumento iniciatico de una cabellera viva bajo apariencia serpentina, aparece también
en el cuento de Lovecraft en coautoria con Zealia Bishop, «El lazo de Medusa», en el cabello
de Marceline, quien conducia un antiguo culto oscuro de la serpiente, encarnando ella misma
ese poder de la Diosa.

Todas historias y argumentos que remiten al misterio Hiperboreo de Pyrena, Diosa del fuego
frio, de cabello de serpientes.

Los escritores de cuentos y ficcion, por su misma labor, logran en ocasiones inflamar la
imaginacion a un punto extremo, que algunos contenidos de la Minne se filtran en la esfera
de conciencia, siendo captados o asimilados bajo formas arquetipicas sumamente oblicuas.

241



En muchos casos, el escritor puede tomar estas ideas como una invencion suya, producto de
la imaginacion, etc. Y en otros casos, se tiene conscientemente una percepcion de mundos
oblicuos, y del mismo Origen.

Tal como Nimrod de Rosario refirio alguna vez, en los libros de «ciencia ficcion» se hallan
algunas claves del mundo verdadero.

Un famoso escritor de ciencia ficcion, con una clara marca o impronta gndstica que debe
mencionarse es Philip Dick.

Retornando al circulo de Lovecraft, encontramos referencias a la transformacion de humano
en serpiente, en el excelente cuento «La maxima abominaciony, de Clark Ashton Smith.

Todo comienza con el estudio de unas tablillas grabadas con extrafios signos cuneiformes,
que habian pertenecido originalmente a la pérdida raza de los hombres serpiente.

Del grabado de las columnas con tales signos, se menciona que se hallaban «incisas con tal
precision que parecia que hubieran sido talladas con plumas adamantinas sumergidas en un
veneno mordiente». Es decir, una impronta ofidica en la misma escritura, que sin duda remite
a la antigua y oculta lengua de la Serpiente.

Estas tablillas resistieron considerablemente el paso del tiempo, en términos de eras
geoldgicas, lo cual demuestra la imperecedera sabiduria de la Serpiente, resistente al paso
del tiempo, ya que no se trata de un legado ni conocimiento humano. Concretamente Clark
Ashton Smith escribe:

«Mi maestro, con gravedad, me informé que en estas tablillas se preservaba, contra el
deterioro de las eras geologicas, la sabiduria oculta de los prehumanos hombres-serpiente,
cuya olvidada tierrahabia sido desgarrada por un cataclismo volcanico y hundida en el abismo
innumerables edades antes de que la tierra de Hiperborea emergiera del limo primigenio.»

Aqui se esta aludiendo por supuesto a la Hiperbdrea terrestre, manifiesta en este mundo en
ancestral época, y no a la Hiperbdrea del mundo increado.

La misma preservacion de las tablillas metalicas a través de eras geoldgicas completas,
sugiere un profundo conocimiento alquimico, hallindose la misma clave de la inmortalidad
fisica en el elixir de la serpiente y su muda de piel.

Y resulta muy significativo que los hombres serpiente habitasen este mundo tiempo antes
que la civilizacion Hiperborea y Thule, siendo de hecho los primeros visitantes de fuera de
este mundo.

La sabiduria de los hombres serpiente es destacada en el relato, como poseyendo completo
dominio de la misma matriz del tiempo-espacio, siendo que su poder de esta ciencia oculta
arcana «habia superado en gran medida los arcanos mas rudimentarios de los semi-bestiales
Voormis o de los habitantes prehumanos de la ultima y glacial Thule».

Notese que se mencionan a los «semibestiales Voormis», una clase de Pasu, y por otro lado a
la raza prehumana de la glacial Thule, es decir los Hiperboreos.

Y esto se debe justamente a que los hombres serpiente fueron los propios maestros de los
Hiperboreos (estamos hablando aqui de los Hiperbdreos en términos raciales), siendo por
otra parte una primera camada de Siddhas que entraron en este mundo.

Es decir, que previo incluso a la biparticion de Pasu y Virya, se hallaban los hombres serpiente,
siendo de hecho los «primeros Hiperboreos».

Luego, esta sabiduria de los hombres serpiente es mencionada como obviamente mas

242



alla de la capacidad de comprension humana, pese a los intensos y severos esfuerzos del
nigromante... por encontrar la formula secreta para lograr la manifestacion fisica, mediante
la goecia ofidiana, de un genio (Djinn) serpiente:

«Durante innumerables afios, mi mentor habia buscado inscripciones antiguas que dataran
del aeon primigenio de la raza de los hombres-serpiente: sus tablillas cuneiformes de
metal perdurable, sus extrafios idolos de formas ofidianas y los monolitos grabados con
sus enigmaticos glifos. En su progresiva adquisicion de la ciencia de esta raza, mi maestro
admitia ciertas dificultades insuperables, siendo la principal de ellas la casi imposibilidad
de subordinar las preconcepciones e inclinaciones de una facultad cognitiva meramente
humana a las cosmoldgicas y marcadamente alienigenas filosofias de los hombres-serpiente.
Sin embargo, creia firmemente que con el tiempo superaria estas barreras y lograria el
dominio completo de la goecia ofidiana»

Y pese a la antigiiedad en que se contextualiza la historia, ya en esa época no obstante la
raza humana mantenia cierta animosidad, temor y espanto (propio del entramado animico-
arquetipico demiurgico), hacia lo reptilico, como lo prueba el rechazo innato y repulsivo del
discipulo de Zylak:

«Por mi parte, aunque reprimi voluntariamente mi innata repulsion hacia la extranjeria
reptiliana de este conocimiento y facilité los experimentos de Zylac con todas las capacidades
a mi alcance, debo confesar una profunda e instintiva aversion hacia estos seres ofidianos.
Su fria e inhumana sensibilidad despertaba en mi pecho un estremecimiento de horror. Que
ellos hubieran sido devotos del abominable culto del Padre Yig, Clark Han y el serpentino
Byati s era algo intrinseco a sus origenes raciales, ya que estas entidades espantosas jamas
habian disfrutado del culto de los humanos en este planeta.»

Notese lo ultimo referido, en cuanto que estos terribles seres ofidicos «jamas habian
disfrutado del culto de los humanos en este planeta». Es decir, los hombres serpiente no se
hallaban enmarcados en los cultos demitrgicos de este mundo.

Sucedio que en el undécimo afio del noviciado del discipulo de Zylak, su maestro regresa
luego de internarse en una peligrosa expedicion en las selvas thurianas.

Habia adquirido el extrafio y antiquisimo grimorio del sabio ocultista y nigromante Zloigm
de la raza de los hombres serpiente.

El tratado magico, con escritura cuneiforme y paginas metalicas como ya se menciong, se
hallaba encuadernado con el cuero de un diplodocus para entonces extinguido.

Acorde a las instrucciones del grimorio ofidico, Zylak preparo una pocima, entre algunos de
cuyos ingredientes se mencionan:

«lagrimas de raiz de mandragora, la bilis de basiliscos, el jugo del letal arbol upas, el icor del
elusivo catoblepas de montafia y la orina hirviente de viboras aladas»

Aqui tenemos mencionados algunos Kalas vegetales y de serpiente, y otros ingredientes
secretos que no se refieren, constituyendo un poderoso licor o elixir, para luego de su ingesta,
proceder alas letanias de la liturgia serpentina, en aras de invocar y lograr el apersonamiento
astral en el plano fisico del gran genio Serpiente.

Luego de repetidos intentos fallidos en el ritual, debido quiza, segiin lo conjeturado por Zylak
y sudiscipulo, alas dificultades en la traduccion del arcaico texto, ciertos cambios fisiologicos
fueron detectandose en Zylak.

Desde el cambio en la tonalidad de la piel, pasando de su natural ambar oscuro a glauco y

243



palido, una hinchazdn en su rostro, y sucesivos cambios en los que fue acentuandose un tono
verde en su piel, de consistencia ésta cada vez mas rugosa y escamosa.

Ademas su voz se tornd siseante, acentuando las vocales como un susurro, y su cuerpo
adquirid una elasticidad y flexibilidad inusitadas.

Eventualmente, y con extrafios y ofidicos cambios mas y mas pronunciados, su discipulo
extrafiado y algo temeroso, se retird unos dias, bajo un pretexto astrologico que le demandaria
cierta actividad aislada por la noche.

Pasado ese lapso, y tras un intento de comunicacion con su maestro, en el que desde
fuera escuchd apenas su respuesta en forma sibilante, se decidio a entrar, encontrando la
metamorfosis completa del sabio Zylak, ahora en una serpiente, que no obstante conservaba
en su mirada los rasgos del sabio.

Puede advertirse aqui un doble significado implicito. Por un lado, Zylak logré tornarse en un
ofidio, desde el completo dominio de la materia y energia.

Y un segundo significado, es el de que el ritual se le fue de las manos al sabio, causando quiza
algiin importunamiento u ofensa, por el que resulto mutado en una serpiente.

Algo similar encontramos en el cuento de Lovecraft, «La maldicion de Yig», donde también
se advierte un cambio de forma humana a serpiente. Y también provocado por un agravio y
ataque de uno de los personajes hacia las serpientes.

Eltipo de invocacion y entonacion del ritual que se advierte en una parte avanzada del relato,
donde mas bien parece tratarse de un ritual de destierro o alejamiento mas que de evocacion,
sugiere que Zlyak pudo haber atraido inoportunamente algun guardian ofidico, que le
impidio acceder a cierto tesoro, portal o misterio, luego de lo cual se lo castigd haciéndole
adoptar la forma de serpiente.

Su discipulo, horrorizado, y tal vez advirtiendo cuanto habia ocurrido, ech6 un acido sobre
su maestro tornado ahora en ofidio, para liberarlo de esa forma, luego de lo que se alejo
exiliandose de la region un buen tiempo.

A partir de cuentos como el mencionado de Ashton Smith, y otros de Robert Howard, por
ejemplo, se presenta en un argumento «digerible» para el Virya perdido, la induccion de la
realidad de los hombres ofidicos del Origen.

Aunque en oposicidn y guerra en ocasiones con la raza humana, estos relatos terminan
despertando en muchos la memoria de sangre del Origen reptilico.

Alli la grandeza de un autor como Robert Howard, cuya trama argumental presenta por un
lado elementos de la historia de Wotan en el personaje Conan, y por otro lado la realidad de
los hombres Serpiente en el villano Thulsa Doom.

Esta en el propio Virya, que pudo haber estimulado su Minne mediante estos relatos, tomar
ambos polos sintetizandolos en el argumento iniciatico de orientacion, arribando asi a las
claves requeridas.

En los medios audiovisuales del cine también se ha filtrado y expresado en ocasiones la
misma disponibilidad de orientacidn iniciatica.

Un ejemplo digno de mencion es la serie «V Invasion Extraterrestre» de los afios 80 (mas
o menos hacia la misma época en que Conan fue llevado al cine, protagonizado por Arnold
Schwarzenegger), en que aparecen los hombres lagarto, y la venenosa y sensual Diana
(interpretada por Jane Badler), lider reptiliana, capitana de la nave, reina de los hombres
lagarto, que de algun modo evoca en la Minne a la Mujer Serpiente del Origen.

244



Los misterios de la Sabiduria Hiperborea

El misterio del encadenamiento espiritual
El misterio de los Siddhas traidores
El misterio de los espiritus Hiperboreos femeninos

Elargumento de la traicion se halla enraizado desde el mismo inicio, en el «lila» de los Dioses.

Desde el Origen, habiéndose aproximado a este mundo, los Siddhas traidores traman el
engafio mediante dos instancias, en las que proyectan el simbolo del Origen.

La miradas gnosticas del Siddha Hiperboreo, alegorizado como una esfera, se exteriorizan o
proyectan en sentido inverso, hacia el exterior, a un supuesto encuentro con Ella, la Dama del
Origen, siendo una falsa imagen proyectada por los Siddhas traidores.

Aqui ocurre la reversion del «espiritu esfera», primer acto del encadenamiento espiritual.

De la reversion del espiritu esfera, las miradas gndsticas, que previamente convergian
(atento al modelo analdgico de la esfera) en el niicleo del Yo absoluto, a partir de la reversion,
divergen, sintetizandose en un polo infinito, mas alla del mundo de los entes finitos.

Hasta aqui, el espiritu Hiperbdreo aunque extraviado, a causa del simbolo del Origen, la
falsa imagen de Ella, mantiene no obstante su caracter infinito, siendo precisamente el «Yo
infinito», llamado también el «Yo de la desorientacion absoluta».

Debido a su hostilidad esencial, manteniendo la espalda frente al mundo demitrgico, el Yo
absoluto no advierte su propio extravio. Y en esto consiste el ardid de los Siddhas traidores!

El Yo absoluto, al dar la espalda al mundo del Uno, también esta oponiéndose o dando la
espalda a su propio Yo infinito, sus miradas revertidas.

Desde el otro lado digamos, el Yo infinito, aunque mire hacia su propio nicleo del Yo absoluto,
tiene la interposicion en el medio del mundo demitrgico.

Surge aqui el segundo acto del encadenamiento espiritual, cuando los Siddhas traidores,
revestidos de cuerpos arquetipicos entelequiados, y manteniendo la apariencia reptiloide,
copulan con la raza Pasu, proyectando en la pasion del Maithuna una imagen del Origen
(nuevamente, una imagen de Ella), lo cual atrae o capta alguna de las miradas del Yo infinito,
en busca de orientacion. En esta segunda instancia, una de las miradas desorientadas y
revertidas del Yo infinito, también pretende falsamente ir al encuentro con Ella. Y de su reflejo
en el simbolo del Origen en la sangre astral del Pasii, surge el Yo perdido del Virya, subsumido
ahora en el sujeto animico del Microcosmos, siendo tal Yo del Virya, una hipostasis del Yo
infinito. Hipdstasis atenuada y constreiiida, bajo el marco de un Yo finito, que confundido
miserablemente, se identifica con la estructura psico-fisica del Microcosmos en que se halla.

A este punto, conviene dejar en claro nuevamente, que tal ardid o engafio, contd de algiin
modo con el aval o consentimiento voluntario del propio espiritu Hiperboreo, quien acepto
en cierta forma sumirse en tal olvido e ilusion, buscando experimentar a partir de su
exteriorizacion y desdoblamiento proyectivo, las posibilidades en un mundo de copias del
mundo verdadero, y yendo al encuentro y copula metafisica con una «Ella» que no era tal.

Y he aqui la traicion primordial. La traicion del espiritu Hiperboreo a su propia Dama del
Origen, traicionandose de este modo a si mismo, ya que El-Ella conforman una unidad
polarizada inseparable.

Tal posibilidad, del olvido y separacion de Ella, no es realmente posible, excepto en un

245



«suefo», o lo que es igual, bajo una ilusion.

De alli la ilusion del enamoramiento y el amor en este mundo, siendo un poderoso tapasigno
del A-mort original.

La reminiscencia inconsciente de Ella, bulle desde la Minne como el simbolo del Origen,
moviéndose continuamente el Yo, buscando sin saber que busca. Y en su desorientacion,
esa reminiscencia inconsciente de Ella, la proyecta en una mujer de carne, surgiendo asi la
ilusion del enamoramiento, siendo fagocitado por el arquetipo Dama.

Tal como se refiere en «EI Misterio de Belicena Villca»:

«Como Hombre de Piedra, el Elegido resurrecto tendrd un Corazon de Hielo y exhibird un
Valor Absoluto. Podrd amar sin reservas a la Mujer de Carne pero ésta ya no conseguird jamds
encender en su corazon el Fuego Caliente de la Pasion Animal.»

El <hombre de piedra» ha resignado completamente su lado animico. Puede «manifestar
un lado emocional» si su estrategia lo requiere, pero ya no es objeto de las emociones del
mundo. De alli que sulado animico o «corazon» ha sido tornado en piedra, y carece del «<amor
del mundo.

Su esencia espiritual por otra parte, no se torna o muta en nada, ya que es inmutable, como
siempre lo fue desde la eternidad increada.

Por otro lado, en este mundo del Demiurgo, todo cuanto hay aqui, independientemente de
su forma o apariencia masculina o femenina, no es sino una expresion o manifestacion del
mismo Demiurgo, de la substancia ordenada por él, siendo expresion de su propia Shakti.
Es decir que cualquier puesta de sentido en este mundo, y biisqueda de placer o felicidad
material, no se esta sino interactuando con el Demiurgo. Aunque la forma perceptible sea
quiza femenina, aqul es todo EL En lo cual, hay un acto de homosexualidad implicita, en
traicion a la propia pareja original.

Visto esto desde otra perspectiva, se esta en este mundo interactuando con la Shakti del
Demiurgo lo cual mantiene también la impronta de la traicidn original.

Por supuesto que es distinto el caso cuando existe orientacion gnostica, y particularmente
en el sendero de mano izquierda, donde uno parte de la misma materia, y de los elementos
disponibles en este mundo con orientacion al Origen.

En tal caso, puede una dama luciferina de este mundo, asistir al Virya (dado que el principio
femenino es idéntico, independientemente de en quien se manifieste) pudiendo asi despertar
en la Minne el recuerdo de Ella en el Origen.

Mas en tal caso estamos hablando de una mujer Lilith, y no de la mujer Eva.

Es la orientacion gnostica lo que se precisa, ya que de otra manera, todo en este mundo es
demiurgico, incluyendo el cuerpo fisico presente, y no hay manera de eludirlo.

Debido a estos argumentos de la traicion y homosexualidad, encuadrados desde el inicio en
un marco demitrgico, fue por lo que el Pontifice Nimrod de Rosario selecciond en su orden
algunas personas con estas tendencias, para asi resignar el argumento de la traicion y el de
la homosexualidad.

Algunos iniciados (representativos cada uno de alguna de las 13 mas 3 runas) resultaron
traidores, mas esto ya se hallaba contemplado en la estrategia del Pontifice.

Y no olvidemos que los Siddhas traidores, con el simbolo del Origen, también detentaban las
13 mas 3 runas.

246



Luego tenemos también el misterio de los espiritus Hiperboreos femeninos, tema del que
Nimrod de Rosario también mantuvo en su momento cierta reserva, no desarrollando el
tema en su exposicion de la Sabiduria Hiperborea.

Buscando aclarar algo de tal misterio (de lo que puede decirse o expresarse en este mundo
a través del lenguaje, habiendo aspectos solo comprensibles desde el Selbst en el éxtasis
runico), tenemos que tales espiritus femeninos, a diferencia de los masculinos, no fueron
revertidos, sino que en auxilio de los Hiperbdreos extraviados, acudieron encarnandose
directamente, siendo su misma esencia femenina el Vril.

Y asi es como ciertas mujeres evocan sin ninguna duda en la Minne de muchos Viryas, una
reminiscencia o nostalgia del Origen perdido, de Ella.

Esto varia y depende de la pureza de sangre del Virya, pero esta presencia femenina runica,
es de por si suficiente para activar el recuerdo de sangre.

Y el mismo simbolo del Origen, pese a ser la causa del encadenamiento (siendo esto también
un misterio en si mismo), al ser conciencializado por la pureza de sangre, y con orientacion
gndstica, remite a la Diosa verdadera del Origen.

Aqui paraddjicamente los Siddhas traidores, en el mismo medio del encadenamiento,
aportaron la llave de la liberacion, traicionando también desde el inicio, implicita y
potencialmente al Demiurgo...

Mas esa llave de liberacion esta oculta, en la sangre de los Viryas, y no permitiran sin combate
que nadie la utilice.

La poderosa presencia femenina, y el recuerdo que puede suscitar en la Minne del Origen,
es motivo suficiente para el odio que el Demiurgo mantiene hacia lo femenino, y todas las
tacticas de degradacion sexual en la sociedad operadas por la sinarquia.

La alianza de Lilith con Lucifer, o de las mujeres Lilith con Lucifer, ha perdurado en el
imaginario colectivo como el trato oscuro del diablo y las brujas, con el odio de la Iglesia
cristiana hacia las brujas, y a la mujer en general.

Algunos Viryas han considerado también que originalmente Lilith (siendo un término
genérico puede aplicarse aqui a varias Diosas del Origen) se alié con el Demiurgo, como
Siddha traidora, luego rebelandose contra el Demiurgo, y en alianza ahora con los Siddhas
leales.

Lo cierto es que Lilith jamas se alié con el Demiurgo, sino que fue una estrategia para
adentrarse en el mundo del Demiurgo, conociendo su plan desde dentro y pudiéndolo
sabotear.

Cuando en el mito hebreo se mencionaa Lilith como creacion de Jehova, no es sino un recuerdo
lejano, deformado mitica y culturalmente, en cuanto que Lilith alguna vez tuvo «cierto trato
o acuerdo con el Demiurgo».

Seglin otras canalizaciones, Lilith originalmente estaba «dormida», teniendo luego su
despertar, lo cual ocurre cuando los Siddhas se revisten de apariencia humana en el mundo
demitrgico.

Segiin el ocultismo de la Kabalah gliphotica, Lilith se halla en el dominio oscuro de los Qliphot,
como su misma reina. Lo cual ha desconcertado a ciertos Viryas, no pudiendo sintetizarlo con
el hecho de que el mundo de las Qliphas (reverso de las Sephiras), es una expresion oscura
del Demiurgo.

Y han considerado asi algunos, que debe tratarse de una Lilith arquetipica, distinta de la

247



Lilith Hiperborea del Origen.

El hecho es que Lilith/Lilithu se halla infiltrada en el mundo del Demiurgo, manteniendo
desde los Qliphot su estrategia.

Y es que, siendo el reino Qliphotico el inconsciente demiiirgico, ademas de resultar mas
estratégico atacarlo desde alli, este inconsciente, como reverso opuesto de los Sephirot,
tiene cierto referente al Origen, lo cual sera maniobrado en su momento por Lilith, cuando
el Demiurgo deba mirar de frente al Origen, sin poder negarlo, terminandose asi su juego, y
desvaneciéndose toda la ilusion.

Por otra parte tenemos el misterio de los Siddhas traidores, que entran en el mundo del
Demiurgo, manteniendo su Vril y sin revertirse. Estos Siddhas «juegan» a olvidar el Origen,
enmascarados bajo el aspecto de angeles, seres alados celestiales que ocultan su lado
reptilico.

Fueron estos Siddhas quienes mediante la clave genética inocularon en el Pasu el simbolo
del Origen (que a partir de entonces muto en Virya con la captura del Yo de un espiritu
Hiperboreo), y el gen reptil.

Es decir que los Viryas, genéticamente son «hijos de los Siddhas traidores», y los Viryas
orientados y despiertos «hijos por adopcion» de los Siddhas leales.

Dentro de la creacion de este mundo, los Siddhas traidores reconocen al Demiurgo como
unico Dios, al cual asisten a cambio de un protagonismo esencial en su mundo. Es asi que el
Demiurgo les confid el poder del signo de Tipheret, que rige la belleza, encanto y fascinosum
de este mundo, poder que mantienen y direccionan desde su morada Chang Shambala, en el
nicleo transituativo del sistema real Kalachakra.

Los Siddhas traidores, al igual que el Demiurgo, tampoco pueden resistir de frente el signo
del Origen, ya que el despliegue de su ilusion se terminaria, no pudiendo negar el Origen.

Ademas de esto, los Siddhas traidores mantienen sus desavenencias con el Demiurgo, ya
que de llegar el Maha Pralaya, con la desaparicion o cierre de todo el escenario demitrgico,
también el protagonismo de los Siddhas traidores concluiria, ya que toda la creacion seria
reabsorbida en el Demiurgo, y ellos ya no tendrian ningiin lugar o posicion.

Debido a esta cuestion, los Siddhas traidores procuran retrasar el Maha Pralaya, interfiriendo
en el proceso entelequial, para lo que favorecen a otras razas y pueblos, en vez de la elegida
por el Demiurgo.

Esto se pone de manifiesto en facciones antagonicas de la sinarquia, que responden o bien
al Demiurgo, o a los Siddhas traidores, teniendo cada raza su propio prototipo racial Manu.

Y el argumento de la traicidn también esta signado en el fin de la historia, ya que aguardando
tal momento preciso, algunos Siddhas traidores se cambiaran de bando, traicionando al
Demiurgo.

Consideremos tan sélo que segun la demonologia clasica, muchos demonios se oponen
a Jehova, en tanto que los angeles le apoyan. Lo que comiinmente no se dice, es que estos
demonios son desdoblamientos de los propios angeles (camuflaje a su vez de los Siddhas
traidores), desempefiando otro rol, y en oposicion al Demiurgo.

De ese modo los llamados Siddhas traidores, en algunos casos pueden estar haciendo un
doble juego simultaneo, apoyando al Demiurgo, y a la vez oponiéndose a él.

Consideremos por ejemplo la rebelion de los angeles segun el libro de Enoc, «angeles» que
copularon con la raza humana, y trajeron el conocimiento oculto (similar al fuego luciférico

248



de Prometeo robado a los Dioses), lo cual remite con algunas variantes modificadas, al tema
de la clave genética operada por los Siddhas traidores en este mundo del Demiurgo.

Mas a pesar de eso, estos angeles, liderados por Semiazza y Azazel, atrajeron por su accionar
la atencion e ira del Demiurgo, quién envio otros angeles liderados por Miguel, para
combatirlos.

Asi se aprecia que en el ambito demiurgico, hay angeles (Siddhas), que «juegan a dos puntas»
como se dice, pareciendo actuar para el Demiurgo, a la vez que boicotean su obra.

De igual modo en el mundo «humano» de los Viryas, puede mencionarse el polémico caso
de Aleister Crowley, quién fue un doble agente, colaborando como iniciado Druida para la
sinarquia, a la vez que abrio determinados portales para los Primigenios que menciona
Lovecraft (Siddhas), cuyo origen no es una creacion demiurgica de este mundo, sino que
tienen su accionar controlado bajo una estrategia Hiperbdrea.

Y tan solo digamos, que mas alla de toda la trayectoria sinarquica y demitrgica de Crowley
(con su doble juego mediante), finalmente logrd cruzar el abismo, tornandose transmutado
en un «<hermano negro» nuestro.

No podia ser de otro modo, siendo un Ipsissimus, 0 mago ocultista del grado y orden mas
elevado.

No obstante hay muchas categorias y no puede esta instancia generalizarse, siendo el tema
sumamente complejo.

Mas, el punto a tomar en cuenta desde la Sabiduria Hiperorea, es que en la batalla final se
mostraran los auténticos rostros y de qué lado esta cada uno, mas alla de las apariencias
asumidas.

Esta batalla final suprametafisica, cabe aclarar, no esta prevista en los designios demiurgicos,
y por lo tanto no ocurre en una instancia del devenir del tiempo (fluir de la conciencia del
Demiurgo), sino antes del tiempo recargado de la Kalachakra, en el Origen, luego de la
entrada por la puerta de Venus, donde se suscito la division y conflicto.

249



250



