


Frater V... D.. .

Schule der hohen Magie

Scanned by Detlef

Ansata

Edition Magus im Verlag Ralph Tegtmeier Nachf. Inh.: A. Schmid Postfach
19 (SHM) B-4760 Büllingen Belgien

Der Ansata Verlag ist ein Unternehmen der Econ Ullstein List Verlag GmbH
& Co. KG ISBN 3-7787- 7182-5 Copyright © 2001 by Econ Ullstein List
Verlag GmbH & Co. KG, München Alle Rechte sind vorbehalten. Printed in
Germany. Umschlaggestaltung: Ateet FranklDesign, München Gesetzt aus
der Garamond bei Leingärtner, Nabburg Druck und Bindung: Bercker,
Kevelaer

Inhaltsverzeichnis

TABULA SMARAGOINA
HERMES.............................................................................6

DIE SMARAGDTAFEL DES HERMES
TRISMEGISTOS............................................6

EINLEITUNG ODER WILLKOMMEN IM
KLUB...........................................................7

WAS IST
MAGIE?.....................................................................................................11



GLEICH ZUR PRAXIS DAS KLEINE BANNENDE
PENTAGRAMMRITUAL.............20

Einführung in das Kleine Bannende
Pentagrammritual.................................................................... 20

Praxis des kleinen Bannenden Pentagramm
Rituals........................................................................ 21

Erläuterungen zum kleinen Bannenden Pentagrammritual
.............................................................. 24

Praktische
Übungen............................................................................................................
.............. 31

Die Bedeutung Des Magischen
Tagebuchs...................................................................................... 31

SIGILLENMAGIE (I)
..................................................................................................33

Einführung in die
Sigillenmagie.....................................................................................................
.... 33

Praxis der Sigillemgie (1) Die
Wortmethode..................................................................................... 36

DIE HERSTELLUNG DER SIGIL NACH DER
WORTMETHODE.................................................... 38

Die Ladung der
Sigil...................................................................................................................
....... 41

Die Todeshaltung



(I).......................................................................................................................
... 42

Die Todeshaltung
(II)......................................................................................................................
... 43

Das Bannen der Sigil
........................................................................................................................
44

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(I)....................................................................46

Magie ist
Symbolhandlung................................................................................................
................ 46

Visualisation und die Magische
Sinneswahrnehmung...................................................................... 49

Praktische
Übungen............................................................................................................
.............. 50

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(II)...................................................................54

Psychologie oder
Spiritismus?.......................................................................................................
... 54

Die Grundstrukturen des Magischen Rituals
.................................................................................... 55

Angewandter
Paradigmenwechsel...........................................................................................
......... 57



Die Wichtigkeit der
Erdung...............................................................................................................
. 60

ELEMENTMAGIE...........................................................................................
...........62

Das Große
Pentagrammritual..............................................................................................
............. 62

Die Praxis des großen Pentagrammrituals
....................................................................................... 63

Weitere Erläuterungen zum großen Pentagrammritual
.................................................................... 67

Die Symbol – Logische Unschärferelation und die Magie
................................................................ 72

Praktische
Übungen............................................................................................................
.............. 74

PLANETENMAGIE
(I)................................................................................................77

Die Planetenkräfte in der
Magie........................................................................................................ 79

Die Symbol – Logik der Planetenzuordnung beim
Hexgramm......................................................... 82

Die Planetenprinzipen im
Abriss....................................................................................................... 85

Zur Aussprache des Hebräischen in der Westlichen



Magietradition................................................ 87

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(III)..................................................................89

Das Werkzeug des
Magiers..............................................................................................................
89

Der magische
Tempel...............................................................................................................
........ 91

Praktische
Übungen............................................................................................................
.............. 94

Die Magie Austin Osman
Spares.................................................................................................... 100

PLANETENMAGIE
(II).............................................................................................106

2

Einführung in das Hexagrammritual (II)
.......................................................................................... 106

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISKTIK (IV)
.............................................................108

Die Magische
Robe...................................................................................................................
...... 108

Der
Gürtel.................................................................................................................
....................... 111



Das
Stirnband...........................................................................................................
....................... 112

Die
Sandalen............................................................................................................
....................... 112

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 113

Die Härtung der Aura des
Magiers.................................................................................................. 116

MANTRAMISTIK
(I).................................................................................................118

Einführung in die
Mantramistik.....................................................................................................
... 118

PRAKTISCHE SIGILLENMAGIE
(II)........................................................................120

Mantrische
Sigillen...............................................................................................................
........... 120

Die IAO
Formel...............................................................................................................
................. 122

Die Arbeit mit der IAO
Formel.........................................................................................................
122



Exkurs: die Wunden Punkte der Magier – Seele
(I)........................................................................ 125

PLANETENMAGIE
(III)............................................................................................127

Die Lehre von den Korrespondenzen
(I)......................................................................................... 127

Einführung in das Hexagrammritual (III)
......................................................................................... 131

ERLÄUTERUNGEN ZUM RITUALPLAN-
BEISPIEL....................................................................... 135

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 139

MANTRAMYSTIK
(II)...............................................................................................142

Mantras und
Meditation.........................................................................................................
.......... 142

Traditionelle
Mantras..............................................................................................................
......... 142

Exkurs: Die Wunden punkte der Magier – Seele
(II)....................................................................... 144

Die Lehre von den Korrespondenzen
(III)....................................................................................... 146

Magie als
Realitätstanz......................................................................................................



............. 147

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(V).................................................................148

Der Maische
Dolch.................................................................................................................
......... 148

Die Funktion von Weihrauch und Räuchermittel im Ritual
............................................................. 150

Der
Brenner..............................................................................................................
....................... 154

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 157

MYSTIK ODER MAGIE?
.........................................................................................159

Das Übernatürliche und die
Geheimwissenschaften...................................................................... 159

Der Magier als Mystiker
.................................................................................................................. 159

Der Magier als Anti-
Mystiker..........................................................................................................
163

PRAKTISCHE SIGILLENMAGIE
(III).......................................................................165

Die
Bildmethode......................................................................................................



........................ 165

Sigillenladung durch
Visualisation...................................................................................................
165

Emotionen und
Sigillenladung....................................................................................................
..... 166

Die Omnil – Formel in der
Praxis.................................................................................................... 168

Der Gebrauch der Omnil -
Formel................................................................................................... 168

Anmerkungen zur
Imaginationsschulung........................................................................................
169

Einführung in die
Astromagie........................................................................................................
.. 170

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(VI)................................................................171

Der Magische
Kelch.................................................................................................................
....... 171

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 173

Der Magische BLICK (I)
.................................................................................................................. 177



EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(VII)...............................................................181

Der Magische
Stab....................................................................................................................
...... 181

3

Berichte aus der Magischen Praxis
(1)........................................................................................... 187

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 189

Der Magische Blick
(II)....................................................................................................................
189

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(VIII)..............................................................192

Das Magische Schwert
................................................................................................................... 192

Die Krone und die
Haube................................................................................................................
196

Der Magische Name
.......................................................................................................................
199

Einführung in das Pan - Ritual
........................................................................................................ 201

Das Pan -



Ritual.................................................................................................................
............. 204

Liber A´ash vel Capricorni
Pneumatic............................................................................................. 206

Hymne an
Pan.....................................................................................................................
............ 208

Berichte aus der magischen Praxis
(II)........................................................................................... 209

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 212

EINFÜHRUNG IN DIE GELDMAGIE (I)
..................................................................214

Geldmagie oder mit Dreck fängt man keine
Mäuse........................................................................ 214

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(IX)................................................................220

Das
Pentakel.............................................................................................................
...................... 220

Der
Altar...................................................................................................................
....................... 224

Magische
Eide....................................................................................................................
............. 226



PRAKTISCHE
ÜBUNGEN.......................................................................................235

EINFÜHRUNG IN DIE GELDMAGIE (II)
.................................................................236

Der Umgang mit
Schulden............................................................................................................
.. 236

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 239

Der magische Wille und das Prinzip von Thelema
(I)..................................................................... 240

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(X).................................................................243

Das
Lamen................................................................................................................
...................... 243

Der magische
Ring...................................................................................................................
....... 245

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(XI)................................................................250

Die Magische Glocke
......................................................................................................................
250

Die Magische Lampe
......................................................................................................................
251



STRUKTUREN MAGISCHER TRANCE (I)
.............................................................252

Die Dämpfungs-
Trance................................................................................................................
.. 252

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 258

STRUKTUREN MAGISCHER TRANCE (II)
............................................................259

Die Erregungs-
Trance................................................................................................................
.... 259

PLANETENMAGIE (IV)
...........................................................................................262

Mondmagie........................................................................................................
.............................. 262

Die Mondmagie in den klassischen
Disziplinen.............................................................................. 266

Konkrete Anwendungen
(Beispiele)................................................................................................ 266

Hymne an
Luna...................................................................................................................
............ 269

Hymne and Hekate
.........................................................................................................................
270



Exkurs: Karma und
Magie...............................................................................................................
271

Berichte aus der magischen Praxis
(V)........................................................................................... 273

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 276

Glaubenbekenntnis eines
Kriegers................................................................................................. 278

DIE PARADIGMEN DER MAGIE
............................................................................279

Das
Geistermodel.....................................................................................................
....................... 279

Das
Energiemodell....................................................................................................
...................... 281

4

Das psychologische Modell: Eine
Zwischenstufe........................................................................... 283

Das Informationsmodell: Die
Kybermagie....................................................................................... 285

Die Vier Magiemodelle am Beispiel des
Exorzismus...................................................................... 288

Geisterfallen......................................................................................................



.............................. 290

PRAKTISCHE
TALISMATIK....................................................................................291

Talismane Amulette und
Fetische................................................................................................... 291

Der
Venustalisman....................................................................................................
...................... 292

Das
Venusamulett.....................................................................................................
...................... 293

Der
Venusfetisch.......................................................................................................
...................... 293

Zum Gravieren von Talismanen und Amuletten
............................................................................. 297

Praktische
Übungen............................................................................................................
............ 298

EINFÜHRUNG IN DIE DIE CHAOS –
MAGIE.........................................................300

Im Chos hat man kein eigenes
Antlitz............................................................................................. 300

EINFÜHRUNG IN DIE KYBERMAGIE
....................................................................304

Principia Kybermagica
.................................................................................................................... 304



Die derzeitigen Hauptanwendungsgebiete der
Kybermagie........................................................... 306

Techniken der
Informationsübertragung...................................................................................
...... 307

Kybermagie als Technik der leeren
Hand....................................................................................... 311

EINFÜHRUNG IN DIE RITUALISTIK
(XII)...............................................................312

Die Phiole und das Öl
.....................................................................................................................
313

Ophitica.............................................................................................................
.............................. 315

VERZEICHNIS DER PRAKTISCHEN
ÜBUNGEN...................................................317

NACHTRAG
............................................................................................................319

5

Einstimmung und Einleitung

Tabula Smaragoina Hermes

1. Verum, sine mendacio, certum et verissimum.

2. Quod est inferius, est sicut quod est superius, et quod est superius, est
sicut quod est inferius, adperpetranda miracula rei unius.



3. Et sicut omnes res fuerunt ab uno, meditatiom unius: sie omnes res natae
fuerunt ab hac una re, adaptatiom.

4. Pater eius est Sol, mater eius est Luna; portavit illud ventus in ventre suo;
nutrix eius terra est.

5. Pater omnis thelesmi totius mundi est hie.

6. Vis eius integra est, si versa fuerit in terram.

7. Separabis terram ab igno, subtile a spisso, suaviter cum magno ingenio.

8. Ascendit in coelum, iterumque descendit in terram, et recipit vim
superiorum et inferiorum. Sie habebis gloriam totius mundi. Ideo fugiat a te
omnis obscuritas.

9. Hie est totius fortitudinis fortitudo fortis; quia vincet omnem rem
subtilem, omnemque solidam penetrabit.

10. Sie mundus creatus est.

11. Hinc adaptationes erunt mirabiles, quarum modus est hie.

12. Itaque vocates sum HERMES TRISMEGISTUS, habens trespartes
Philoso-phiae totius mundi.

13. Completum est quoddixi de operatione Solis.

Die Smaragdtafel des Hermes Trismegistos

1. Wahr ist es, ohne Lüge und gewiß.

2. Was oben ist, ist gleich dem, was unten ist, und was unten, ist gleich dem,
was oben ist, vermögend, die Wunder des Einen zu vollbringen.

3. Und wie alles aus Einem entspringt, durch das Sinnen des Einen,
entspringt auch alles Gewordene durch Angleichung aus diesem Einen.



4. Sein Vater ist die Sonne, seine Mutter ist der Mond; der Wind hat es in
seinem Bauche getragen; die Erde ist seine Nährerin.

5. Dies ist der Vater der Allgestaltung.

6. Ungeteilt und vollkommen ist seine Kraft, wenn sie sich der Erde zukehrt.
7. Trenne die Erde vom Feuer, das Feine vom Groben, sanft, mit großem

Geschick.

8. Es steigt von der Erde zum Himmel empor und steigt wieder herab auf die
Erde und empfängt die Kraft des Oberen und des Unteren. So wirst du die
Herrlichkeit der ganzen Welt erlangen. Und alle Finsternis wird von dir
weichen.

9. Hier ist die Kraft der Kräfte, die alles Feine überwindet und alles Feste
durchdringt.

10. Solcherart wird die Welt erschaffen.

11. Hiervon stammen die Angleichungen, deren Wesen hier mitgeteilt ist.

12. Darum heißt man mich den Dreimalgrößten Hermes, der ich die drei
Teile der Weltenphilosophie besitze.

13. Vollendet ist, was ich über das Werk der Sonne verkündete.

(Aus dem Lateinischen von Frater V...D... )

6

Einleitung oder Willkommen im Klub

« Magie-eingeheimnisumwittertes Wort, und dies schon seit Jahrtausenden.
Wie viele Köpfe haben sich schon mit dieser wohl schwierigsten,
vielseitigsten und faszinierendsten aller Geheimwissenschaften befaßt, als
Befürworter und als Gegner, als Adepten und als Unwissende! Magier galten
(und gelten) oft als verruchte Subjekte, die sich keiner fremden weltlichen



Macht zu beugen wünschen; als Menschen, die den Frevel wagen, sich nicht
mit dem abspeisen zu lassen, was ihnen Religion und Gesellschaft, Priester
und weltliche Herrscher als »Wirklichkeit« und »gesunde Grenzen der Moral
und des Anstands« vorsetzen; als Menschen, die keinen Göttern, keinen
Göttinnen dienen außer ihren eigenen, ob diese nun Hermes heißen mögen
oder Hekate, Baal oder Baphomet, Lilith oder Luzifer, Idealismus oder
Materialismus, Rationalismus oder Irrationalismus, Ich oder Selbst oder...
oder... oder.

Schon immer war der Magier, war die Magierin Psychonautiker(-in),
Seelenfahrer, jemand, der hinter den »Schleier der Isis« spähen wollte, ein
Mensch, der nicht ruhte, bis er ergründet oder zumindest erahnt hatte, »was
die Welt im Innersten zusammenhält«. Zoraster galt als Magier, aber ebenso
Moses, Salomo und Milarepa, ja Jesus Christus sogar; Raimundus Lullus
gehörte zu dieser Schar Andersdenkender und - vor allem - auch
Andershandelnder, Jacques de Molay,

Schon immer war der Magier, war die

Magierin Psychonautiker,

Seelenfahrer.

Agrippa von Nettesheim, Theophrastus Bombastus Paracelsus, Doktor
Faustus, Athanasius Kircher, Cagliostro, der Comte de Saint Germain.. die
Liste ließe sich beliebig verlängern, umfangreich mit wirklichen historischen
Gestalten, schier unbegrenzt mit mythischen. Sie endet, trotz aller
Verfolgung durch

Kirche und Staat, auch in der Neuzeit nicht, auch nicht im Zeitalter der
sogenannten »Aufklärung«, des Rationalismus, des Materialismus. Zeugen
unserer Zunft waren und sind Robert Fludd, den man auch Robertus de
Fluctibus hieß, Dr. John Dee, Edward Kelley, Frances Barrett, Alan Bennett,
Eliphas Levi, Papus, Stanislas de Guaїta, Sâr Merodack Josephin Péladan,
Samuel Liddell McGregor Mathers, Arthur Waite, Karl Kellner, Theodor
Reuss, Aleister Crowley, Austin Osman Spare, Ludwig Staudenmaier,
Musallam, Rah-Omir Quintscher, Herbert Pritsche, Franz Bardon, Gregor A.
Gregorius ...



Die Lebenden (und es werden ihrer immer mehr) wollen wir von dieser
ohnehin unvollständigen Liste aus Gründen der Bescheidenheit und der
mangelnden historischen Distanz vorläufig ausnehmen, sie werden uns dafür
im Laufe unserer Ausführungen um so häufiger begegnen.

Sie sehen also: Wenn Sie sich für den Weg der Magie entscheiden, befinden
Sie sich in einer recht bunten Gesellschaft. Zu dieser zählen, wie in jeder
großen Familie, Genies und herausragende Könner ebenso wie schlichtere
Gemüter; und auch die - ebenfalls sehr notwendigen —Scharlatane! Magier
sind allemal Individualisten und lassen sich nur ungern in Kategorien
pressen oder mit bequemen Etiketten bekleben, durch welche nichts wirklich
verstanden, dafür aber vieles verfälscht wird. Die scheinbaren Widersprüche
in den Schriften magischer Autoren erklären sich sowohl aus dieser Tatsache
wie auch aus der extremen Subjektivität der Magie, die uns immer wieder
begegnen wird.

Dieses Buch will Ihnen eine umfangreiche und abgerundete Einführung in
die praktische Magie geben. Dazu gehört auch, daß die Geschichte der
Schwarzen Kunst, von der alle Magier bewußt oder

Magier sind alle male Individualisten.

7

unbewußt zehren, gründlich behandelt wird. Die Beschäftigung mit älteren
Autoren hat viele Vor- und manche Nachteile. Immerhin erspart sie es uns,
wenn sie vernünftig und mit den geschärften Augen des Geschichtsbewußten
geschieht, das Rad immer wieder aufs neue erfinden zu müssen. Zudem
werden wir dadurch der reichen Erfahrungen und des Wissensschatzes
unserer Vorgänger teilhaftig.

Um ihr Werk richtig beurteilen zu können, bedarf es freilich auch der
Kenntnis um die

ideengeschichtlichen Zusammenhänge. Die Rolle christlicher Floskeln in

mittelalterlichen Zauberbüchern1 läßt sich beispielsweise nur verstehen,



wenn man

auch um das geistesgeschichtliche Umfeld der damaligen Zauberer weiß, um
die Vormachtstellung der Kirche, um die Gefahren der Hexenverfolgung und
so weiter. Der Respekt gegenüber unseren Urahnen ist uns also Programm.

Doch es muß dies auch ein kritischer Respekt sein: Nicht alles, was in der
Magie alt ist, ist auch deswegen schon automatisch gut! Vieles hat sich in die
Tradition der

Nicht alles, was in der Magie alt ist, ist automatisch gut!

Magie eingeschlichen, auf das wir heute bequem verzichten können - ja
sollten, wenn wir tatsächlich weiterkommen wollen. Dazu gehört die
Geheimnistuerei früherer Zeiten ebenso wie das katalogartige Herunterleiern
von Einzelrezepten ohne die Grundgesetze und

Grundstrukturen der Magie zu erklären, aus denen sich solche Rezepte von
jedem halbwegs intelligenten Laien binnen kürzester Zeit mühelos selbst
entwickeln lassen. Aus diesem Grund wird es in unserer Schulung auch nicht
an Kritik fehlen, wo uns diese geboten erscheint. Sie brauchen natürlich
nicht unbedingt mit allem einverstanden zu sein —auch unsere
Ausführungen sind nur ein subjektiver Zugang zur Magie, ja sie können
auch nichts anderes sein, weil in der Magie ohnehin nichts anderes sein
kann!

Die Ausführungen, die Sie nun erwarten, dienen vor allem der Praxis. Nun
mag freilich jeder unter »Praxis« etwas anderes verstehen, deshalb wollen
wir hier auch sofort ganz eindeutig erklären, wie dies gemeint ist: Magische
Praxis bedeutet, magische Gesetze, Lehren und Techniken anzuwenden und
ihre Wirkung zu überprüfen.

Magie, die nur auf dem Papier stattfindet, ist eine Verhöhnung magischer
Erkenntnisse und magischer Weisheit. Denn mit der Magie will der Mensch
- und kann der Mensch! - Einfluß nehmen auf jene Faktoren seines
Schicksals, die sich der herkömmlichen Beeinflussung in der Regel
entziehen. Wir werden mikro- und makrokosmische Gesetze erkunden und
erforschen, Techniken, die zum materiellen Erfolg führen, und solche, die



der mystischen Schau und dem geistigen, spirituellen Wachstum dienen.

Moderne Magie ist immer in erster Linie ein Weg zur Selbstfindung, zur
seelischen Ganzheit. Im Gegensatz zur Religion und zum Mystizismus (nicht
zu verwechseln mit Mystik) verneint sie grundsätzlich den Gegensatz von
Geist und Materie. Vielmehr betrachtet sie beide als eins, als Einheit, als
Ganzes. Der Geist ist nicht »besser« als die Materie, die Materie ist nicht
»unheiliger« als der Geist. Beide ergänzen einander, lernen voneinander,
sind miteinander verwoben zu jenem feinen Gespinst, das wir
»Wirklichkeit« nennen und das unseren größten Köpfen ebenso viele
scheinbar

unlösbare Probleme aufgab, wie es unsere schlichtesten dazu verleitete, allzu
schnelle, vordergründige Antworten und seichte Systeme zur Lösung
derselben anzubieten. Bewahren Sie sich bitte stets eine gewisse

Moderne Magie ist immer in erster Linie ein Weg zur Selbstfindung, zur
seelischen Ganzheit.

1 Den sogenannten grimoires oder, eingedeutscht, Grimoarien.

8

kritische Distanz. Übernehmen Sie nichts ungeprüft, glauben Sie alles erst
dann, wenn Sie es durch Ihre eigene Praxis bestätigen konnten. Seien Sie
ständig Forscher, Psychonaut eben, der die im Laufe der Jahrtausende schon
oft besuchten, aber immer wieder neuen Gebiete bereist und sich einen
eigenen Eindruck von ihrem Klima, ihrer Bodenbeschaffenheit, ihren
Reichtümern und Gefahren und... ja, auch von ihren Bewohnern macht.

Was Sie nicht selbst erlebt haben, ist nur wenig wert: ein papierner Traum,
eine hohle Verheißung unsäglicher Abenteuer und Schätze im Innersten Ihrer
Seele, deren Grenzen Sie nicht kennen und die Sie nie gänzlich ausloten
werden. Nur die persönliche Erfahrung macht diese Welt, macht dieses
Universum, ja diese Universen für Sie lebendig, macht die Magie zu mehr
als einem bloßen Hirngespinst irregeleiteter, fiebernder Geister, wie es die
voreingenommenen Pseudo- Skeptiker behaupten.



Magie ist stets nur so lebendig wie der Magier selbst - ohne ihn ist sie ein
Nichts; doch erschrecken Sie nicht, wenn Sie eines Tages feststellen sollten,
daß der Magier ohne die Magie ebenfalls ein Nichts ist!

Und noch eins: Wenn Sie diesen Weg gehen, so

seien Sie sich von Anfang an darüber im klaren, daß er nicht enden wird, daß
mit Magie zu beginnen zugleich auch heißt, bei der Magie zu bleiben. Denn
nur wenige schaffen es jemals, sich von diesem Weg auf Dauer abbringen zu
lassen, wenn sie erst

Magie ist stets nur so lebendig wie der Magier

selbst.

einmal die ersten Hürden überwunden und die frische Luft der magischen
Freiheit geschnuppert haben.

Magie kann dem Menschen alles geben - aber sie kann ihm auch alles
nehmen, wenn er sich nicht darüber im klaren ist, daß er dienen muß. Dienen
nicht etwa irgendeiner senilen oder irren Gottheit, die ihm von anderen
oktroyiert wird, sondern vielmehr dem, was sein eigentliches Menschsein
ausmacht: seiner Bestimmung; seinem Lebensziel; seinem »Heiligen
Schutzengel«, wie es die mittelalterliche Magie nannte; seinem »Willen«
oder »Thelema«, wie es einer der größten Magier des zwanzigsten
Jahrhunderts ausdrückte; seinem Selbst oder seiner Ich-Findung und
Integration, wie es der Tiefenpsychologe unserer Zeit formuliert; kurz gesagt
dem, was ihn überhaupt zum Menschen - und zum Magier - macht, zum
Suchenden, zum Pilger, zum demütigen Schüler und zum erhabenen Meister.

Moderne Magie will beide Seiten der Persönlichkeit abdecken und nutzen,
die rationale wie die intuitive. Die heutige Gehirnforschung spricht, etwas
vereinfacht dargestellt, von zwei »Gehirnhälften«: Die linke

Moderne Magie will die rationale wie die intuitive Seiten der Persönlichkeit
abdecken und nutzen.

ist mit dem rechten Teil des Körpers verbunden, zugleich untersteht ihr alles



Rationale, also das Denken, das Rechnen, das Planen und so weiter; die
rechte Hirnhälfte dagegen regiert die linke Körperhälfte und zugleich das
Intuitive, das

Fühlen und Ahnen, die Trance und die Vision und so weiter. Diesem Prinzip
werden wir gleich bei der ersten Definition der Magie im nächsten Abschnitt
begegnen, wo von Magie als »Kunst« und als »Wissenschaft« die Rede ist.
Auch in unserem praktischen Vorgehen beherzigen wir es. So werden die
allgemeinen Ausführungen und Erklärungen in dieser Schulung stets in der
Sie- Form gehalten sein; bei den praktischen Übungen dagegen wählen wir
bewußt die Du-Anrede. Dies entspringt der Erfahrung, daß die Du-Form im
Deutschen stärker den intuitiven, symbolisch und mythisch fühlenden und
magisch eigentlich aktiven Teil unserer Persönlichkeit anspricht; die Sie-
Form dagegen entspricht dem rationalen, formal-logischen

9

Denken und Verstehen. Somit wollen wir Ihnen durch diesen kleinen
formalen »Trick« gleich das Beste beider Welten bieten.

Und nun heißt es: »Willkommen im Klub der Magier!« Möge Ihr magischer
Weg ebenso bunt, ebenso reich, ebenso beglückend und furchterregend,
ebenso fordernd und leicht, ebenso humorvoll und durch und durch
individuell sein, wie es der all unserer magischen Vorfahren war - und auch
der Weg desjenigen, der Ihnen hier seinen eigenen Erfahrungsschatz mit all
seinen Reichtümern und Mängeln, mit seinen Stärken und Schwächen,
seinen Weistümern und Torheiten anbietet zur Überprüfung, zur
Nachahmung, zur Ergänzung, zur Erweiterung und zur Anpassung an Ihre
ureigenen Bedürfnisse und Erkenntnisse. Das magische Motto des Autors

dieser Zeilen lautet: »VBIQVE DÆMON... VBIQVE DEVS...« Auf deutsch:
»DER DÄMON IST IN ALLEM, DER GOTT IST IN ALLEM.« Es ist dies
eine Aufforderung, stets beide Seiten der Medaille

zu erkennen und zu respektieren. Sie kennen vielleicht

Und nun heißt es: » Willkommen im Klub der Magier! «



das mundartliche Sprichwort »Wat dem in' sin' Uhl, is dem annern sin'
Nachtigul« (Hochdeutsch: »Was dem einen seine Eule, ist dem anderen seine
Nachtigall«). Nun, der Angelsachse kennt etwas Vergleichbares, das freilich
noch sehr viel drastischer, eindeutiger ist: »One man's meat is another's
poison« (»Was für den einen Fleisch, ist für den anderen Gift«). Wenn Sie
diesen Leitsatz beherzigen, lernen Sie nicht nur Toleranz gegenüber
Andersdenkenden, Sie entwickeln dabei vor allem eine gewisse
Widerstandskraft gegen die oft so süßen, aber auch heimtückischen Fallen
der »großen Autoritäten«, die ihrerseits oft nichts anderes taten als das, was
jeder gute Magier tut: aus ihrer eigenen Realität ein eigenes Universum zu
erschaffen, eine eigene Atmosphäre. Das war und ist gut - doch sollte jeder
nur eine Atmosphäre atmen, die ihm auch bekommt, für die er (oder sie)
auch geeignet ist. Und deshalb, gewissermaßen als »Gebrauchsanweisung«
für diese Schulung, der Leitspruch der alten Herren vom magischen Berg
Drachenfels, der auch Ihnen eine Hilfe zum Umgang mit allem sei, was wir
Ihnen hier anbieten wollen:

WÄGE- WAGE

Fra. V...D.. .

VBIQVE DÆEMON ... VBIQVE DEVS .. .

10

Was ist Magie?

Bevor wir uns mit der Praxis der Magie befassen, müssen wir natürlich
zunächst einmal wissen, worum es dabei eigentlich geht. Es hat im Laufe der
Zeit eine wahre Unzahl von Definitionen der Magie gegeben, und wir

Es gibt eine wahre Unzahl von Definitionen der Magie

werden uns noch mit vielen von ihnen befassen müssen, wo dies der Praxis
dienlich ist.

Die vielleicht bekannteste Definition stammt von einem der wichtigsten
Magier des zwanzigsten Jahrhunderts, dem Engländer Aleister Crowley



(1875-1947):

MAGIE IST DIE KUNST UND DIE WISSENSCHAFT, IM EINKLANG
MIT DEM WILLEN VERÄNDERUNGEN HERBEIZUFÜHREN.

Obwohl diese Definition tatsächlich den Kern magischer Praxis treffend
beschreibt, ist sie für den Laien und Anfänger doch eher zu allgemein und zu
weit gefaßt. Denn in der Regel wird vom Begriff »Magie« etwas anderes,
Spezielleres erwartet, eine Disziplin nämlich, die sich eher mit
»feinstofflichen« Einflüssen wie der Beeinflussung von Schicksalsfaktoren
und »Zufällen« befaßt; außerdem Bietet der obige Satz keinerlei
Anhaltspunkte für die bei der Magie verwendeten Techniken und Methoden.
Einige angelsächsische Autoren wie Israel Regardie und Francis King haben
dem Rechung getragen und versucht, Crowleys Definition zu erweitern:

MAGIE IST DIE KUNST UND DIE WISSENSCHAFT, MIT HILFE
VERÄNDERTER BEWUSSTSEINSZUSTÄNDE IM EINKLANG MIT
DEM WILLEN VERÄNDERUNGEN HERBEIZUFÜHREN.

Auch diese Lösung ist zwar nicht ganz unproblematisch, doch für den
Anfang genügt sie, und wir wollen sie uns einmal etwas genauer anschauen,
da sie bereits eine wichtige praktische Formel enthält.

Wichtig sind für uns zunächst einmal die Begriffe »Kunst« und
»Wissenschaft«. Oft ist ja von den »Geheimwissenschaften« die Rede, doch
versteht der Okkultist (oder Geheimwissenschaftler) unter »Wissenschaft« in
der Regel etwas anderes, als dies der sogenannte »exakte« oder
»Naturwissenschaftler« tut. In dem Bemühen, von der orthodoxen
Schulwissenschaft anerkannt zu werden, haben viele Okkultisten und auch
Magier den Versuch unternommen, ihre Disziplin als »wissenschaftlich« zu
erörtern. Das stimmt jedoch nur insofern, als die Magie mit
wissenschaftlicher Methodik arbeitet. Sie ist im Fachjargon »empirisch«
oder »erfahrungswissenschaftlich«, zumindest gilt dies für die Erfolgsmagie.
Das bedeutet, daß sie sich zunächst einmal daran orientiert, was beobachtbar
erfolgreich ist.

Hingegen meint der Begriff »Kunst« den eher intuitiven Bereich der Magie,
wozu wir



sowohl das »Fingerspitzengefühl« und das Gefühl überhaupt zählen, als
auch die Sensitivität für feinstoffliche Energien (wie beispielsweise beim
Hellsehen oder Hellfühlen). Traum und Vision zählen unmittelbar zum
»Kunst«-Aspekt der Magie; zum

Magie ist Wissenschaft« und »Kunst* zugleich.

»Wissenschafts-« Aspekt dagegen gehören das Denken und das Wissen um
Zusammenhänge.

Fassen wir es kurz zusammen, so bedient sich die Magie sowohl der
sogenannten 11

»rationalen« als auch der sogenannten »irrationalen« Bestandteile der
menschlichen Persönlichkeit. Da das Wort »irrational« im Zeitalter des
Rationalismus, das heute nach wie vor noch seine Höhepunkte feiert, sehr
negativ besetzt ist (es wird gerne gleichgesetzt mit »unvernünftig«,
»aberwitzig«, »wirr«, »undurchdacht«), sprechen wir lieber von der
intuitiven Seite des Magiers.

Wir sehen daran, daß die Magie tatsächlich auf die seelische Ganzheit und
Einheit des Menschen abzielt, und dies schon aus rein praktischen
Erwägungen heraus, denn nur wenn beide Seiten harmonisch miteinander
zusammenarbeiten, lassen sich magische Erfolge erzielen, die ja oft den
Anschein haben, als würden sie sämtliche (naturwissenschaftliche)
Naturgesetze widerlegen, was freilich, wie wir noch sehen werden, so nicht
stimmt.

Nun ist Magie allerdings noch mehr als die Kunst und die Wissenschaft, eine
Einheit der Seele zu erlangen. Beginnen wir mit der Erfolgsmagie, auch
»Niedere Magie« genannt, was allerdings keine Abwertung bedeutet,
sondern sie lediglich technisch

Grundbestandteile des magischen Akts

und inhaltlich von der eher mystisch-religiösen »Hohen Magie«
unterscheiden soll. In der Praxis sieht es so aus, daß man für einen



erfolgreichen magischen Akt beide Aspekte (Rationales und Intuitives)
wirkungsvoll einsetzen

will. Dies geschieht durch zwei der drei wichtigsten Grundbestandteile des
magischen Akts: durch die Verbindung von Wille und Imagination. (Auf den
dritten Faktor, nämlich den »veränderten Bewußtseinszustand«, gehen wir
gleich noch ein.) In Übersicht l haben wir dies veranschaulicht. Betrachten
Sie die Skizze bitte eine Weile gründlich, und versuchen Sie dabei, die
beiden Hauptkolonnen mit ihren Merkmalen zu ergänzen. Stellen Sie also
fest, was noch alles zum Bereich der »Kunst« zählt, und was im Bereich der
»Wissenschaft« noch ergänzt werden könnte. Sie werden auch bemerken,
daß wir eine Beziehung hergestellt haben zwischen »Kunst« und
»Imagination« sowie zwischen »Wissenschaft« und »Wille«.

12



Übersicht l: Darstellung der Grundstruktur der Magie (I)

Die »Kunst« entspricht der »Imagination« durch ihren intuitiven Charakter,



die »Wissenschaft« entspricht dagegen dem »Willen« durch ihre
Reflektiertheit und ihre klare, präzise Zielsetzung.

Wir bekommen also bereits eine vorläufige Gleichung:

WILLE + IMAGINATION = MAGIE

Tatsächlich galt dies lange Zeit als die Grundformel der Magie schlechthin.
Disziplinen wie das Positive Denken, bei denen man sich gezielt (= »Wille«)
bestimmte Ereignisse und Lebenszustände möglichst plastisch vorstellt (=
»Imagination«), arbeiten fast ausschließlich danach, und dies durchaus mit
gutem Erfolg. Wenn wir uns aber unsere Definition noch einmal anschauen,
bemerken wir, daß in dieser Gleichung noch etwas fehlt: die »veränderten
Bewußtseinszustände«. In der Magie verwendete, veränderte
Bewußtseinszustände nennt man die Magische Trance oder auch Gnosis.
Wichtig ist dabei, daß die Magische Trance in der Regel

13

nichts mit der hypnotischen Volltrance zu tun hat, bei der der Wille des
Hypnotisierten weitgehend ausgeschaltet oder zumindest fremdbeherrscht
wird. Dies würde auch gegen unsere Forderung »im Einklang mit dem
Willen« verstoßen, denn

damit ist ein bewußter, erklärter Wille gemeint. 2

Doch wenn wir schon die Imagination und den Willen einsetzen, wozu
benötigen wir dann noch die Magische Trance?

Um dies zu verstehen, müssen wir wissen, nach welchem Muster unsere
Psyche aufgebaut ist, und wie sie funktioniert. Denn zunächst einmal gehen
wir davon aus, daß die magische Kraft und die Fähigkeit zur Magie eine
innerseelische Erscheinung ist.

BEWUSSTSEIN

ZENSOR



UNBEWUSSTES

Übersicht 2: Die Grundstruktur der Psyche

In der Übersicht 2 haben wir in vereinfachter Form das gängige Modell der
Psyche, wie es uns die moderne Tiefenpsychologie anbietet. Wir sehen als
erstes das Bewußtsein, das wir gleichsetzen mit Tages- oder
Wachbewußtsein. Im unteren Teil der Skizze erkennen wir das Unbewußte,
das man auch das Unterbewußtsein nennt. Dieses umfaßt alles, was sich
unserem Bewußtsein in der Regel entzieht; zwar ist es ständig aktiv, doch
bemerken wir das meistens nur beim Träumen. Zwischen Bewußtsein und
Unbewußtem liegt der sogenannte Zensor. Dieser stellt eine Art
»Zweiwegfilter« dar: Einerseits sorgt er für die selektive Wahrnehmung der
Reize der Außenwelt; andererseits schützt er das Bewußtsein vor der
unkontrollierten Überflutung durch die Inhalte des Unbewußten, zu denen
auch Verdrängungen und Komplexe gehören. Dem Zensor kommt also eine
lebenserhaltende Funktion zu, er sorgt auch für das, was wir gemeinhin als
»geistige Gesundheit« bezeichnen. Es ist von großer Wichtigkeit, dies zu
erkennen, bevor wir, was leider häufig geschieht, im Zensor einen »bösen
Feind« sehen, der uns als Magiern den Spaß am Leben verderben will!

Der Zensor hat freilich auch einen erheblichen Nachteil, er ist nämlich
außerordentlich konservativ. Nur ungern gestattet er es dem Bewußtsein,
einen direkten, unmittelbaren Kontakt zum Unbewußten herzustellen, der
sich seiner Kontrolle entzieht. Man könnte ihn mit einem etwas
mißtrauischen »Palastwächter« vergleichen: ein treuer, braver Diener seines
Herrn, doch manchmal allzu ängstlich um dessen Sicherheit besorgt und
nicht geneigt, Neues ungeprüft zu- beziehungsweise einzulassen.

Tatsächlich besteht nun der wichtigste »Trick« der Magie darin, den Zensor

Trance ist der Zensor gewissermaßen Magie zapft die »Kraftquelle
Unbewußtes« direkt an, um ihr gezielt Aufgaben zu erteilen.

vorübergehend auszuschalten, um die »Kraftquelle Unbewußtes« direkt
anzuzapfen und ihr gezielt Aufgaben zu erteilen.

Dies geschieht durch die Magische oder Gnostische Trance. Oft gleicht



dieser Zustand dem Dämmerzustand kurz vor dem Einschlafen, in dem das
Bewußtsein ja auch noch aktiv ist, nur eben sehr

2 Eine Ausnahme von dieser Regel der Nicht-Volltrance bilden die
sogenannten »Besessenheitskulte«, wie wir sie vornehmlich im
afrikanischen und afroamerikanischen Bereich — z. B. Voodoo, Macumba
—beobachten können.

14

gedämpft; dann findet, beispielsweise durch Bilder, ein direkter Austausch
zwischen ihm und dem Unbewußten statt. In der Magischen
»eingeschläfert«; im Idealfall wird er freilich einen sehr leichten »Schlaf«
haben und stets dann, wenn echte, ernste Gefahr droht, wieder aktiv werden.
Übrigens entspricht dies der Rolle des Schwerts in der Magie, wie wir bei
unserer Beschäftigung mit den Ritualwaffen noch sehen werden.

Somit gelangen wir zur vollständigen Struktur der Magie, wie sie unserer
erweiterten Definition entspricht und unten in der Übersicht 3 dargestellt ist.

In Übersicht 4 dagegen (weiter unten) gibt dieselbe Aussage noch einmal in
Gestalt einer »mathemagischen Formel« wieder. Mit dieser Art der
Darstellung sollten Sie sich schon jetzt gründlich vertraut machen, am
besten, indem Sie diese Formel auswendig lernen. Denn wir werden
ähnlichen Formeln im Laufe dieser Schulung häufiger begegnen. Das ist
keine bloße Spielerei, im Gegenteil: Formeln stellen mnemotische, also
gedächtnisstützende Abkürzungen für Regeln und Gesetze dar, aus denen
man praktische Ableitungen gewinnt. Ein Ziel dieser Schulung ist, die
Grundstrukturen der Magie aufzuzeigen und verständlich zu machen. Das ist
insofern neu, als der Großteil der vorliegenden magischen Literatur eher
»Rezeptbuchcharakter« hat. Anstatt die Grundgesetze zu erklären, nach
denen Magie funktioniert, boten nicht etwa nur ältere Autoren häufig
lediglich Einzelrezepturen: Rituale gegen Feindeinwirkung, magische
Glyphen für Glück und Wohlstand, Amulettzeichnungen wider Pest und
Cholera, Mantras (Zauberworte), »um einen Fürsten gnädig zu stimmen«
oder um Geister zu beschwören, Rezepte gegen Warzen und Tränke, »um die
Liebe einer Frau/eines Mannes zu gewinnen«, und so weiter. Auch - und
gerade! - die volkstümliche magische »Praxisliteratur« der allerjüngsten Zeit



verfährt nach diesem Schema. Was dabei leider immer wieder
mißverstanden wird, ist die Tatsache, daß solche Rezepturen nicht von allein,
quasi »automatisch« wirksam sind!

15

Übersicht 3: Die Grundstruktur der Magie (II)

M = w + i + g

Übersicht 4: Die erste Grundformel der Magie

Dies ist ein Irrtum, dem vor allem der Anfänger immer wieder zum Opfer
fällt. Dann sucht er nach dem »echten, wirklichen, hundertprozentig
wirksamen Ritual« oder nach der »ultimativen Zauberformel«. Es gibt noch
heute jede Menge Scharlatane, die nur zu gern die Hand aufhalten und ihm
Rezepte verkaufen, ohne ihm die Bedingungen zu erklären, unter denen



allein sie wirksam werden können.

Nun ist es keineswegs so, als wären solche Rezepturen grundsätzlich völlig
nutzlos. Doch wenn wir bei ihrem Gebrauch nicht die erste Grundformel der
Magie beherzigen, sind sie meistens nicht einmal das Papier wert, auf das sie
gedruckt sind. Und selbst dort, wo sie gelegentlich funktionieren, läßt sich
erkennen, daß Wille, Imagination und Gnosis mit im Spiel gewesen sind.

Kennt man jedoch die Grundgesetze und

Kennt man die Grundgesetze und Grundformeln der Magie, kann man
eigene »Rezepturen« daraus ableiten.

Grundformeln der Magie, so lassen sich ohne großen Aufwand eigene
»Rezepturen« daraus ableiten, wie ja ohnehin jeder Magier im Grunde sein
eigenes Grimoire oder »Zauberbuch« schreibt.

Diesen Ableitungen werden wir einen großen Teil unserer Arbeit widmen.
Wie bei jeder Disziplin müssen dazu jedoch auch hier erst die Grundlagen

»sitzen« - ohne das »Kleine Einmaleins« läßt sich eben nicht rechnen! Diese
Grundlagen sind die mathemagischen Strukturformeln, die wir Ihnen in
immer neuen Variationen vorstellen werden.

16

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich, daß der Schwerpunkt der magischen
Ausbildung auf der Schulung von WILLE, IMAGINATION und TRANCE
liegen muß, wenn im Rahmen dieses Paradigmas bzw. Erklärungsmodells
optimales Arbeiten ermöglicht werden

Der Schwerpunkt der magischen

Ausbildung

soll. Nun gibt es bereits eine Reihe magischer Werke, die sich diesen
Punkten widmen. Beispielsweise finden Sie in den Büchern



von Franz Bardon (besonders in Der Weg zum wahren Adepten) zahlreiche
Grundübungen, die vor allem der Selbstdisziplinierung bzw.
Willensschulung und der Visualisation bzw. Imagination dienen. Bardons
Übungen sind im Prinzip vorzüglich aufgebaut, und man kann mit ihrer
Hilfe in der Magie sehr weit kommen. Freilich geschieht dies leider nur im
Schneckentempo, wenn man sich an die von ihm so kompromißlos als
»absolut« vorgeschriebenen Zeitangaben hält. So müßte man beispielsweise
einen Gegenstand zehn Minuten lang ohne jeden Konzentrationsverlust
visualisieren können, ebenso lang Gedankenleere herstellen und so weiter.
Es ist nicht zu leugnen, daß dergleichen in der Magie sehr hilfreich sein
kann. Die Praxis hat jedoch gezeigt, daß mit solchen Maximalforderungen
vor allem der Anfänger nur unnötig abgeschreckt, ja sogar vom eigentlichen
Prinzip der Magie abgelenkt wird. Die Angst, die Übung nicht »richtig« zu
machen oder sie noch nicht richtig zu beherrschen, erweist sich häufig als
vermeidbares Hindernis. Mit anderen Worten: Es geht auch erheblich
einfacher und schneller, wie vor allem die Sigillenmagie beweist, mit der wir
uns im nächsten Abschnitt befassen werden. Das soll allerdings nicht
bedeuten, daß der angehende Magier getrost auf hartes, fleißiges Arbeiten
verzichten könnte - dies kann er ebensowenig wie der »Meister«, dem es
selbst noch nach jahrzehntelanger erfolgreicher Praxis nicht erspart bleibt,
gewisse Grundübungen immer aufs neue zu wiederholen, um nicht
»einzurosten«. Zumal ist vielleicht das Faszinierendste an der Magie die
Tatsache, daß man in dieser Disziplin niemals ausgelernt hat - immer gibt es
noch etwas Neues, etwas Unerforschtes, Unbekanntes und, vor allem,
Ungemeistertes. Die Herausforderungen sind zahllos, und wer die Augen
entsprechend offenhält, dem wird die Magie auch niemals langweilig
werden. Deshalb gleich zu Anfang dieser Schulung die Grundmaxime:

FLEISSIGES, REGELMÄSSIGES ÜBEN IST DER SCHLÜSSEL ZUM
ERWERB MAGISCHER FERTIGKEITEN!

Sie sollten wissen, daß es von Ihnen allein abhängt, wie schnell oder wie
langsam die Magie bei Ihnen »klappt«. Es ist zwar nicht zu leugnen, daß es
so etwas wie ein »magisches Talent« gibt, das bei verschiedenen Menschen
unterschiedlich stark ausgeprägt ist; doch wird die Wichtigkeit dieses Talents
meist stark überschätzt. Begehen Sie nicht den häufigen Anfängerfehler, die
»Naturtalente« zu beneiden, weil denen vieles in der Magie stets auf Anhieb
(also ohne mühsames Erarbeiten und vorhergehendes Üben) zu gelingen



scheint. Denn im Grunde sind diese Naturtalente meistens eher zu bedauern:
Gerade weil ihnen so viel scheinbar »geschenkt« wird und gewissermaßen in
den Schoß fällt, fehlt es ihnen an der Selbstdisziplin und Härte des weniger
Begabten, der sich alles erst mit Schweiß und Tränen verdienen mußte.
Diese Selbstdisziplin und Härte aber stellt magisch gesehen eine wichtige
Erdung dar, sie ist der beste Schutz vor den beiden typischsten und
gefährlichsten Magierkrankheiten: Selbstüberschätzung und
Verfolgungswahn. Der gute Magier muß demütig sein im selben Sinne, wie
der gute Krieger demütig ist: Er kennt seine eigenen Grenzen viel zu genau,
um sich durch Wunschdenken über sie

17

hinwegzutäuschen; er begeht nicht den Fehler, Probleme, Gegner oder
Herausforderungen zu unterschätzen; er denkt und handelt ökonomisch, also
mit

Der gute Magier kennt seine eigenen Grenzen

genau.

einem Minimum an Aufwand bei einem Maximum an Effizienz; er ist
charakterlich gefestigt, weil er im Laufe seiner Ausbildung die sinnvolle
Selbstüberwindung gelernt hat und zwischen rein gefühlsbetonten und
sachlich begründeten Urteilen zu unterscheiden weiß;

er ist im Idealfall ein Techniker, ohne Technokrat zu sein, einer, der seine
Disziplin aus dem Effeff beherrscht, ihre Gesetzmäßigkeiten - aber auch ihre
Schwächen - kennt; und er respektiert und achtet sein Handwerk sowie alle,
die es erlernt haben und noch erlernen. All dies wird einem Menschen nur
selten in die Wiege gelegt, er muß es sich vielmehr in der Regel erst
aneignen. Das Naturtalent aber neigt allzuoft dazu, diese Anforderungen zu
übersehen, und so lernt es meistens nur dadurch, daß es »ins Messer« läuft,
also durch das Schmerzprinzip des Irrens und Scheiterns. Doch das Leben ist
ohnehin viel zu kurz, als daß ein einziger Mensch jemals die gesamte Magie
und Geheimwissenschaft auch nur annähernd ausloten könnte. Die Zeit
drängt - ob Sie nun achtzehn Jahre alt sein mögen oder achtzig! Dies bedingt
die Forderung nach didaktischer und pädagogischer Ökonomie. Dieser



Forderung wollen wir dadurch Rechnung tragen, daß wir nach Möglichkeit
stets Übungen und Praktiken empfehlen, die so vielseitig und allumfassend
sind, wie es im Rahmen des pädagogisch Sinnvollen zu vertreten ist. Etwas
salopp ausgedrückt versuchen wir als moderne Magier, durch unsere
Übungen möglichst mehrere Fliegen mit einer Klappe zu schlagen: Sie
sollen zugleich den Willen schulen, die Imagination entwickeln und den
Zugang zur kontrollierten Trance erschließen. Aus diesem Grunde trennen
wir in unserer Schulung auch nicht scharf in Willens-, Imaginations und
Tranceschulung, wie es unser Modell eigentlich nahelegen würde. Im
nächsten Abschnitt werden wir näher auf dieses Thema eingehen. Fürs erste
soll es genügen, daß Sie sich der hier aufgezeigten Grundelemente der
Magie bewußt werden und eine Weile darüber nachdenken.

Anstatt Sie, wie manche magische Autoren es gerne tun, monate-, wochen-
und jahrelang mit Übungen hinzuhalten, die in keinem erkennbaren
Zusammenhang zur magischen Praxis zu stehen scheinen (was freilich oft
nur das Fehlurteil des Anfängers ist!), möchten wir Sie sofort und ohne
große Vorarbeiten in die Praxis der Magie selbst einweisen. Dies bedingt
allerdings, daß die Übungen, die am Schluß dieses Abschnitts stehen, an den
einen oder anderen Leser am Anfang schier unmöglich zu erreichende
Anforderungen zu stellen scheinen. Keine Bange - auch in der Magie wird
nur mit Wasser gekocht! Bemühen Sie sich einfach so gut es geht, und seien
Sie sich stets darüber im klaren, daß vieles erst durch die Praxis selbst zu
erreichen ist.

WISSE, WOLLE, WAGE, SCHWEIGE

Bevor wir zum praktischen Teil dieses ersten Abschnitts übergehen, wollen
wir Ihnen eine weitere Maxime mit auf den Weg geben, die in der ganzen
Esoterik immer wieder auftaucht und zurecht hochgeschätzt wird. »Wisse,
wolle, wage, schweige« lautet die Aufforderung an den
Geheimwissenschaftler. Dies wollen wir hier nur ganz kurz erläutern, es soll
Ihnen zur weiterführenden Meditation dienen.

WISSE

Ohne Wissen um das, was wir als Magier tun, sind wir nicht nur ziellos, wir
laufen auch Gefahr, grundlegende Gesetze unseres magischen Tuns zu



verkennen und bisweilen verheerende Fehler zu begehen. Allerdings gab es
auch Zeiten, da dieses

18

»Wissen« falsch verstanden oder stark überschätzt wurde. Es ist nämlich
damit nicht allein ein reines Kopf- oder Verstandeswissen gemeint, das
freilich auch dazu gehört; dieses wollen wir im vorliegenden Kurs
umfassend vermitteln. In erster Linie geht es jedoch um intuitives oder
Bauchwissen, und das läßt sich nur durch die eigene Erfahrung erlangen.
Jeder Lehrer kann dem Schüler bestenfalls zeigen, wie er zu diesem
intuitiven »Fleischeswissen« gelangt, den Lernprozeß selbst kann er ihm
jedoch nicht abnehmen.

WOLLE

Ein Magier, der nicht weiß, was er will, ist schlußendlich hoffnungslos zum
Scheitern verurteilt. Nur der unbeugsame Wille (und das ebenso
kompromißlose Wollen - was nicht dasselbe ist!) führt gefahrlos ans Ziel.
Tatsächlich sehen viele Magier der Neuzeit im Erkennen des eigenen wahren
Willens (Thelema) das eigentliche Ziel jeder hohen Magie. Gerät das Wollen
ins Schwanken, »kippt« auch die ganze magische Operation fast
automatisch. Willensschulung bedeutet daher stets auch Erkenntnisschulung
und Disziplinierung. Denn jeder Mensch neigt dazu, allein nach dem
Lustprinzip zu handeln, wenn man es ihm gestattet. Daran ist zwar nichts
Prinzipielles auszusetzen, doch führt es leider oft zu Fahrlässigkeit und
Bequemlichkeit. Dem beugt das dezidierte Befolgen des eigenen Willens
wirkungsvoll vor.

WAGE

Dies ist vielleicht der Grundsatz, gegen den in der Magiegeschichte am
allerhäufigsten verstoßen wurde: Die nackte Angst vor der Praxis springt uns
auf zahllosen Seiten magischer Autoren an, die sich geradezu davor zu
fürchten scheinen, daß die Magie tatsächlich funktionieren könnte! Dies tut
sie natürlich auch, doch wirklich effizient kann nur der Magier sein, der den
Mut hat, auch durch die Tat für das einzustehen, was ihm sein Wille als
notwendig und erstrebenswert eingegeben hat. Beachten Sie bitte, daß wir



bisher noch nichts über die Gefahren der Magie gesagt haben: Es ist nicht so,
als gäbe es diese nicht. Doch ist Magie tatsächlich nicht viel gefährlicher als
das Autofahren. Eine gründliche Ausbildung und nüchterne Praxis sind die
beste Voraussetzung für erfolgreiches, risikoarmes Arbeiten. Wenn man den
angehenden Fahrschüler unentwegt damit erschreckt, wie gefährlich all sein
Tun doch ist, erzieht man ihn lediglich zu einem verängstigten - und somit
schlechten - Autofahrer, der Unfälle und Fehlverhalten geradezu anzulocken
scheint. Ebenso verhält es sich mit dem Magier. Hüten Sie sich also vor den
Warnungen »wohlmeinender« Nichtpraktiker, die Sie schon in der Hölle
oder im Irrenhaus schmoren sehen, wenn Sie sich auch nur theoretisch mit
Magie beschäftigen sollten! Vertrauen Sie lieber auf erfahrene
»Morgenlandfahrer« und Psychonauten, die genau wissen, welche Gefahren
tatsächlich drohen und welche nur eingebildet sind (und das sind die
meisten!). Denken Sie an Martin Luthers Satz: »Aus einem verzagten Arsch
kommt niemals ein fröhlicher Furz.« Tatsächlich stellt die Angst vor der
Magie die größte Gefahr auf dem magischen Weg dar! Gerade aus diesen
Überlegungen heraus ist auch die Auseinandersetzung mit den eigenen
Ängsten von nicht zu unterschätzender Wichtigkeit.

SCHWEIGE

Viel Unfug ist in der Vergangenheit mit der Verpflichtung zum Schweigen
getrieben worden. Oft wurde dieses Gebot mit einer Aufforderung
verwechselt, die eigene Unwissenheit hinter geheimnisvollen Andeutungen
(»darüber muß ich schweigen«, »wahre Eingeweihte werden wissen, was
gemeint ist«) zu verbergen. Oft sollte auch

19

der »profanen Masse« geheimes Wissen eifersüchtig vorenthalten werden.
Doch ist dies bestenfalls das Verhalten einer verknöcherten Priesterschaft,
die um ihre Vorherrschaft, welche auf der Unwissenheit der Beherrschten
fußt, bangt. Schlimmstenfalls soll der Unwissende damit gezielt in die Irre
geführt werden, wodurch er um so leichter ausgebeutet werden kann. In
Wirklichkeit schützen die Mysterien sich ausnahmslos selbst und können
überhaupt nicht »entweiht« werden! Denn ihr eigentliches »Geheimnis« ist
die Erfahrung, die der Adept mit ihnen macht - und diese
Erfahrungsdimension kann ihm niemand nehmen, sie kann von keinem



Außenseiter und Unwissenden befleckt werden. Dennoch ist es ratsam, die
eigenen okkulten Interessen nicht allzu offenherzig preiszugeben - zu groß
sind nach wie vor die Vorurteile, die dem Magier selbst in unserer
»aufgeklärten« und »toleranten« Zeit begegnen, zu groß die Energie, die er
sonst darauf verwenden muß, sich selbst gegen diese Widerstände zu
behaupten. Das bindet unnötig Kräfte und ist deshalb tunlichst zu vermeiden.
Außerdem bedeutet das Schweigen, daß, um wieder ein Bild zu gebrauchen,
»der Topf auf den Deckel« gelegt wird, damit entsprechender Druck erzeugt
werden kann. Dieser Druck ist die magische Kraft, die wir Magis nennen.
Und nun wollen wir gleich zur Praxis übergehen.

Gleich zur Praxis das kleine Bannende Pentagrammritual

Einführung in das Kleine Bannende Pentagrammritual

Das Kleine Bannende Pentagrammritual ist eine Art kleinster gemeinsamer
Nenner zwischen Magiern fast aller westlichen, hermetisch orientierten
Traditionen. Es wird von Europa

bis Amerika, von Asien bis Australien praktiziert - eben überall dort, wo
Magier und Magierinnen in diesen Traditionen arbeiten. Die Zahl der
Varianten ist groß, die wesentlichen Unterschiede zwischen ihnen jedoch
vergleichsweise klein. Es läßt sich ohne Übertreibung sagen, daß das Kleine
Bannende Pentagrammritual zum Grundrüstzeug eines jeden westlichen
Magiers gehört. Es dient verschiedenen Zwecken: zum allgemeinen Schutz,
als Teilritual einer größeren Zeremonie (meist zur Einleitung und als
Abschluß verwendet), zum Ziehen des Schutzkreises, als Übung für
Imaginations-, Visualisations-, Konzentrations- und Tranceschulung.

Das Pentagramm ist, kurz gesagt, eine uralte Glyphe, die in der westlichen
Tradition

Eine uralte Glyphe, die für die fünf Elemente Erde, Wasser, Feuer, Luft und
Geist (Äther) steht.

für die fünf Elemente Erde, Wasser, Feuer, Luft und Geist (Äther) steht.
Steht der Mensch aufrecht mit gespreizten Beinen und seitlich
ausgestreckten Armen, bildet er auf natürliche Weise ein Pentagramm. Man



hat im Pentagramm

(das unter anderem auch als Drudenfuß oder Fünfzack bezeichnet wird)
daher auch die Darstellung des Mikrokosmos gesehen, im Gegensatz zum
Hexagramm (Davidsstern oder Sechszack), dem die Planetenkräfte (und
somit auch der Makrokosmos) zugeordnet werden. Die traditionelle
Zuordnung der Elemente findet sich in Abb. l. Wir werden im ersten Teil
dieser Ausführungen den technischen Ablauf des Rituals schildern und erst
später auf Einzelheiten und Feinheiten eingehen. Zusätzlich zum Kleinen
Bannenden Pentagrammritual gibt es auch noch das Große
Pentagrammritual, das wir an anderer Stelle behandeln werden.

20

Abbildung l: Das Pentagramm und die Elemente- Zuordnung

Aus der Zuordnung der Elemente ergeben sich auch bestimmte
Zugrichtungen des Pentagramms mit unterschiedlichen Funktionen.



Technisch gesehen handelt es sich bei der im Kleinen Bannenden
Pentagrammritual verwendeten Zugrichtung um das bannende
Erdpentagramm; das heißt, es wird von der Erde aus gebannt. Mit anderen
Worten: Der Magier steht bei diesem Ritual »mit beiden Beinen auf dem
Boden«, was seiner gnostischen Trance Stabilität und Konzentration verleiht.
Dem Anfänger sei somit empfohlen, das Kleine Bannende Pentagrammritual
in der hier vorgestellten Form einige Monate lang täglich ein- bis zweimal
zu üben, bis alles richtig »sitzt«. Dies ersetzt ihm auch manche andere
Imaginations- und Visualisationsübung und fördert die ritualmagische Praxis
ungemein. Wir werden (zum leichteren Nachschlagen) zuerst das Kleine
Bannende Pentagrammritual in seiner kompletten Form darstellen, um es
erst hinterher zu kommentieren und zu erläutern. Wenn Sie die
Erläuterungen gründlich durchgearbeitet haben, werden Sie am Anfang
allenfalls nur noch einige technische Einzelheiten in Ihrer Praxis überprüfen
wollen.

Praxis des kleinen Bannenden Pentagramm Rituals

Das Kleine Bannende Pentagrammritual ist nach einer Viererstruktur (am
Ende eines Gesamtrituals nach einer Fünferstruktur) aufgebaut:

1. Kabbalistisches Kreuz

2. Schlagen (Ziehen) der Pentagramme und des Kreises 3. Anrufung der
Erzengel/Visualisation weiterer Glyphen 4. Kabbalistisches Kreuz

5. Entlassungsformel (nur am Ende eines Gesamtrituals)

Das Ritual wird im Stehen durchgeführt, Blickrichtung ist Osten, die Gesten
werden mit der rechten oder der linken Hand ausgeführt, die Zugrichtungen
bleiben für

21

Rechts- und Linkshänder dieselben. Man kann mit dem magischen Dolch
arbeiten oder mit den ausgestreckten Zeige- und Mittelfingern, an die der
Daumen angelegt wird.



1. KABBALISTISCHES KREUZ

Ziehe mit Fingern oder Dolch Energie von oben herab auf die Stirn, berühre
diese und vibriere kräftig:

ATEH (= Dein ist);

berühre die Brust und vibriere kräftig:

MALKUTH (= das Reich);

berühre die rechte Schulter und vibriere kräftig:

VE-GEBURAH (= und die Kraft);

berühre die linke Schulter und vibriere kräftig:

VE-GEDULAH (= und die Herrlichkeit);

kreuze die Arme auf der Brust und vibriere kräftig:

LE-OLAM (= in Ewigkeit);

falte die Hände vor der Stirn, ziehe sie herab vor die Brust und vibriere
kräftig: AMEN(= so ist es).

2. SCHLAGEN (ZIEHEN) DER PENTAGRAMME UND DES KREISES

Schlage in Richtung Osten das erste Pentagramm. Atme ein, ziehe die Hand
an die Brust zurück, steche ruckartig mit Fingern oder Dolch in die Mitte des
Pentagramms und vibriere kräftig den Gottesnamen:

JHVH (Jeh-ho-wah oder: Jod-He-Vau-He)

Mit weiterhin ausgestreckter Hand wendest du dich nach Süden (Teilkreis
abschreiten), wiederholst das Schlagen des Pentagramms und das
Hineinstechen und vibrierst kräftig:



ADNI (Ah-do-nai)

Mit weiterhin ausgestreckter Hand wendest du dich nach Westen (Teilkreis
abschreiten), wiederholst das Schlagen des Pentagramms und das
Hineinstechen und vibrierst kräftig:

EHIH (Äe-hi-iäh)

Mit weiterhin ausgestreckter Hand wendest du dich nach Norden (Teilkreis
abschreiten), wiederholst das Schlagen des Pentagramms und das
Hineinstechen und vibrierst kräftig:

AGLA (Ah-g-lah)

Mit weiterhin ausgestreckter Hand wendest du dich zurück nach Osten
(Teilkreis abschreiten) und schließt so den Kreis, der nun von Penta-
grammitte zu Pentagrammitte reicht.

22

Abbildung 2: Zugrichtung beim Kleinen Pentagrammritual



3. ANRUFUNG DER ERZENGEL/ VISUALISATION WEITERER
GLYPHEN Strecke die Arme nach Osten blickend seitlich aus, und
visualisiere dich selbst als überdimensionales schwarzes Kreuz, an dessen
vorderem Schnittpunkt eine große rote Rose blüht. Ist diese Visualisation
zufriedenstellend erfolgt, visualisierst du beim Vibrieren ihrer Namen die
überlebensgroßen menschengestaltigen Formen der Erzengel.

Sprich dabei und vibriere die Namen kräftig:

Vor mir RAPHAEL;

hinter mir GABRIEL;

zu meiner Rechten MICHAEL;

zu meiner Linken AURIEL;

um mich herum flammende Pentagramme;

über mir strahlt der sechszackige Stern.



Abbildung 3: Das Hexagramm

23

4. KABBALISTISCHES KREUZ

Verfahre wie oben unter Punkt l.

5. ENTLASSUNGSFORMEL (NUR AM ENDE DES GESAMTRITUALS)

Siehe die Erläuterungen zu diesem Punkt weiter unten.

Erläuterungen zum kleinen Bannenden Pentagrammritual

1 Imagination während des Kabbalistischen Kreuzes:

Die Zughand zieht einen Strahl aus weißem Licht durch die

Krone des Kopfes in den Körper, durch den Solarplexus bis hinab zu den
Füßen; dann von der rechten zur linken Schulter, so daß der Körper von
einem Lichtkreuz durchstrahlt wird.



2. Schlagen (Ziehen) der Pentagramme und des Kreises

Die Pentagramme werden in Pfeilrichtung (s. Abbildung 2) vor dem Körper
mit etwa einem Meter Gesamthöhe geschlagen. Es empfiehlt sich, die
Bewegung mit dem Atemrhythmus zu synchronisieren (aufsteigende Linien:
einatmen; absteigende Linien: ausatmen; waagerechte Linie: anhalten).

Imagination während des Schlagens der Pentagramme und des Kreises: Aus
der Zughand strömt farbige Energie (weißlich-blau, silbern oder rot) wie aus
einem Schreibstift, so daß Pentagramme und Kreis strahlend im inneren
Raum stehenbleiben.

Die Gottesnamen sollten so kräftig vibriert werden, daß, wie es in alten
Texten heißt, »die Wände des Tempels erbeben«. Dies ist keine Frage der
Lautstärke, der Tempel ist der eigene Körper, und die Gottesnamen sollten in
ihrer jeweiligen Richtung »bis ans Ende des Universums hallen« und somit
alles durchdringen.

3. Anrufung der Erzengel / Visualisation weiterer Glyphen

Wie die Gottesnamen auch, sollen die Namen der Erzengel langgedehnt
vibriert werden, so daß hier ebenfalls »die Wände des Tempels erbeben«.
Imagination/Visualisation während der Anrufung der Erzengel: Raphael im
Osten ist der Herrscher der Luft. Er trägt ein gelbes Gewand und einen Stab,
evtl. auch einen Salbentopf. Von Osten weht dir bei der Anrufung ein
leichter Wind ins Gesicht. Gabriel im Westen ist der Herrscher des Wassers.
Er trägt ein blaues Gewand und einen Kelch, während er in einem klaren,
strömenden Wasserfall steht. Hinter dir plätschert das Wasser. Im Westen
hinter dir spürst du die Feuchtigkeit.

Michael (auch: Mikael) im Süden ist der Herrscher des Feuers. Er trägt ein
leuchtendrotes Gewand und ein Flammenschwert. Im Süden zu deiner
Rechten spürst du die Hitze.

Auriel (auch: Uriel) im Norden ist der Herrscher der Erde. Er trägt ein
erdfarbenes, braunes und olivgrünes Gewand, eine Ährengarbe im Arm,
inmitten eines Weizenfeldes, und steht eventuell auf einem Pentakel. Im



Norden zu deiner Linken spürst du die Festigkeit der Erde.

Das Hexagramm über dir wird golden imaginiert.

Vergiß nicht: Gleichzeitig nimmst du die Pentagramme und den Kreis wahr,
hörst die vibrierenden Gottesnamen, bist selbst ein großes schwarzes Kreuz
mit einer Rose und siehst/spürst die Erzengel bzw. die Elementkräfte! Sei
nicht enttäuscht, wenn du viele Monate brauchen solltest, bis du dies alles
zufriedenstellend beherrschst. Hier macht nur lange Übung - oder
außergewöhnliches Talent - den Meister. Auch das noch unvollkommene
Kleine Bannende Pentagrammritual des Anfängers ist von

24

großer Wirksamkeit, sofern es mit Konzentration und Hingabe durchgeführt
wird. 4. Kabbalistisches Kreuz

Nun wird das Kabbalistische Kreuz wiederholt wie unter Punkt l
beschrieben. 5. Entlassungsformel

Bei größeren zeremonialmagischen Operationen wird das Kleine Bannende
Pentagrammritual als einleitendes Schutz- und Kreisziehungsritual
verwendet. Abschließend wird es wiederholt, um das Gesamtritual zu
beenden.

In diesem Fall wird das zweite Kleine Bannende Pentagrammritual noch
durch die Entlassungsformel ergänzt. Damit werden etwaige, durch die
Zeremonie angelockte Wesenheiten (aber auch störende Gedanken,
Assoziationen und Gefühle) entlassen. Die Entlassungsformel ist nicht
festgelegt, sie könnte aber beispielsweise folgendermaßen lauten:

Hiermit entlasse ich alle Wesen und Energien, die durch dieses Ritual
gebannt wurden. Ziehet hin in Freiheit - Friede herrsche zwischen euch und
mir!

Im nächsten Teil dieser Erläuterungen wollen wir uns näher mit den
einzelnen Bestandteilen des Kleinen Bannenden Pentagrammrituals
beschäftigen, mit verschiedenen Aspekten seines Gebrauchs, dem Prinzip



der Zugrichtungen und anderem mehr. Beginnen wir, wieder der Reihenfolge
des Rituals folgend, mit dem Kabbalistischen Kreuz.

1. DAS KABBALISTISCHE KREUZ

Unabhängig von jedweden religiösen und kulturspezifischen Assoziationen
dient das Kabbalistische Kreuz vor allem zwei Zwecken:

a) Es stellt eine innere Harmonie und Mittigkeit im Magier her und sorgt für
eine ausgewogene Aktivierung der feinstofflichen Körperenergien. Darin ist
es Übungen, wie wir sie beispielsweise aus der Buchstabenmagie (Kerning,
Kolb, Sebottendorf), aber auch aus anderen Kulturkreisen (etwa der Kleine
Energiekreislauf im Chi Kung oder »Tao Yoga«) kennen, ähnlich. Diese
Funktion kann gar nicht überbetont werden! Oft genügt es, allein das
Kabbalistische Kreuz regelmäßig durchzuführen, um Heilung, innere Ruhe
und - vor allem - magischen Schutz zu finden. Dies liegt auch am zweiten,
im nächsten Absatz behandelten, Wirkungsfaktor dieser durch die Praxis
zahlloser westlicher Magier als äußerst wirkungsvoll erwiesenen Übung.

b) Durch seine inhaltliche Aussage (»Dein ist das Reich und die Kraft und
die

Herrlichkeit, in Ewigkeit, amen!«) bestärkt es Selbstvertrauen und -
Sicherheit des Magiers, nimmt ihm die in der Magie so gefährlichen
Ängste3; es schafft also auf

bildlich-assoziativer Ebene jene Gewißheit, die den destruktiven Zweifel am
eigenen Willen vertreibt. Denn mit dem »Dein« ist zunächst der Magier
selbst gemeint, getreu dem alten Motto »Deus est Homo, Homo est Deus«
(»Gott ist Mensch, der Mensch ist Gott«).

Dennoch ist es nicht unbedingt erforderlich, die Bedeutung der einzelnen
hebräischen Mantras beim Intonieren bewußt zu reflektieren (gilt auch für
die Gottesnamen). Sie wirken vielmehr am stärksten durch den Klang,
weshalb es auch so wichtig ist, sie laut zu vibrieren. Später, bei genügend
Praxis, kann dies auch lautlos oder mental (zum Beispiel bei der
Doppelgängermagie) geschehen.



3 Besonders üble Stichwörter in diesem Zusammenhang: Paranoia und der
für viele Anfänger so typische Größenwahn, der nur eine Art »umgekippter
Angst« und psychologisch gesehen eine Kompensation von
Minderwertigkeitsgefühlen ist; beides kann sich als fatale Fehleinschätzung
und als schlimmer Realitätsverlust erweisen.

25

Das Herabziehen des weißen Lichts in den Körper verbindet im Magier
Himmel und Erde (kabbalistisch: Kether mit Malkuth), macht ihn zum
lebenden Symbol der Vereinigung der traditionellen Gegensätze von
»Geist/Materie«, »Licht/Schatten«, »Gut/Böse«, »Solve / Coagula«
(»Lösen/Trennen«) oder, östlich ausgedrückt, »Yin/Yang«. Somit wird er zur
Verkörperung des (abgekürzten) hermetischen Gesetzes »Wie das Oben, so
das Unten« der Smaragdtafel des Hermes Trismegistos, auf der es
wortwörtlich heißt: »Was oben ist, ist gleich dem, was unten ist, und was
unten, ist gleich dem, was oben ist, vermögend, die Wunder des Einen zu
vollbringen.«

Wir erkennen, daß allein schon das Kabbalistische Kreuz genügend Stoff für
kontemplative Betrachtung bietet, um den Magier philosophisch lange Zeit
zu beschäftigen. Und gerade darin liegt der

Will man Oben und Unten vereinen, so müssen Denken und Handeln eine
Tateinheit bilden.

Wert tiefdurchdachter traditioneller Symbolhandlungen. Dennoch darf ob
der metaphysisch-mystischen Betrachtung nie die Praxis selbst vergessen
werden, wie das in der Magie leider allzu lange geschah und zum Teil heute
noch geschieht; denn sonst stürzt die derart verletzte Symbol-Logik des
Ganzen den Magier in unbewußte Konflikte, die den magischen Erfolg
infrage stellen - den konkret-materiellen ebenso wie den philosophisch-
mystischen. Will man Oben und Unten vereinen, so müssen Denken und
Handeln eine Tateinheit bilden. Blutleere Spekulation ist ebenso zu
vermeiden wie blinder Aktionismus ohne geistige Grundlage.

2. DIE PENTAGRAMME, DER SCHUTZKREIS UND DIE
GOTTESNAMEN Allein mit Betrachtungen über die tiefere Symbolik des



Pentagramms ließen sich

viele Seiten füllen. Das für den Anfang Wesentliche wurde jedoch bereits im
ersten Teil gesagt, so daß hier allenfalls eine kleine überblickartige
Zusammenfassung erforderlich ist. Das Pentagramm ist unter anderem
Symbol der fünf Elemente Erde, Wasser, Feuer, Luft und Äther.

Damit steht es für die materielle, irdische Welt, welche die Alten auch als die

»sublunare« (unterhalb des Mondes befindliche) zu bezeichnen pflegten.
Früher galt der Mond, zumindest in der eher patriarchalisch geprägten
Geheimwissenschaft des Westens - übrigens wie alles Weibliche - als
Inbegriff der Täuschung und

Das Pentagramm steht für die materielle, irdische

Welt.

Verführung, der Illusion. Daraus leitete sich dann auch die Behauptung ab,
es gebe so etwas wie »niedere« und »hohe« Magie. Heutzutage sehen
zumindest aufgeschlossene Magier, die nicht jeden alten Unfug kritiklos
wiederkäuen, die Lage, nicht zuletzt auch dank der modernen
Tiefenpsychologie, ein wenig differenzierter; sie haben erkannt, daß es
wenig Zweck hat, den einen Pol (zum Beispiel den »kosmischen«,
»göttlichen«, »geistigen« oder wie immer man ihn nennen will) auf Kosten
des anderen über zu betonen. Schließlich ist Magie nicht zuletzt auch die
Kunst, einerseits ein bestimmtes Gleichgewicht herzustellen und es
andererseits

aufzuheben und durch ein neues zu ersetzen. 4

4 Denn es gibt keineswegs, wie oft fälschlich geglaubt wird, immer nur ein
einziges Gleichgewicht. Dazu ein Beispiel: Gleichgewicht und
Ausgewogenheit innerhalb einer Gangsterbande bedeutet für die Bande ein
reibungsloses, »harmonisches« Funktionieren beim Ausüben ihrer Tätigkeit;
für die Beraubten —und die allgemeine, von der Bande bedrohte
Gemeinschaft - dagegen bedeutet es » Unsicherheit der Straßen und Parks «,
»Mangel an Schutz von Leben und Besitz«, also Ungleichgewicht und



Benachteiligung gegenüber stärkeren oder skrupelloser vorgehenden
Zeitgenossen. Stellt ein »starker Mann mit eiserner Hand«, zum Beispiel ein
drakonischer Innenminister, dann wieder »Recht und Ordnung« her, entsteht
daraus meist ein Ungleichgewicht für

26

Mit dieser Tatsache konfrontiert uns das Pentagramm: Es bietet uns schon
durch das bloße Schlagen (Ziehen) symbolisch die Möglichkeit, mit den
Energien der Elemente auf bestimmte, gezielte Weise umzugehen. Dies wird
uns bei der Betrachtung der Zugrichtungen noch klarer werden, die wir im
dritten Teil im Zusammenhang mit dem Großen Pentagrammritual noch
ausführlicher behandeln wollen. Nur soviel vorab: Das Ziehen der Linien
des Pentagramms verbindet die Elemente miteinander. Auf der Tarotkarte I
(»Der Magier«) wird der Magier meist an einem Tisch (»Altar«) dargestellt,
und er jongliert mit den (vier) Elementen, dargestellt durch den Stab (Feuer),
den Kelch (Wasser), das Schwert (Luft) und das Pentakel (Erde). Dies kann
er nur durch den ihm innewohnenden Geist (»Äther«), oft, etwa im Golden
Dawn Tarot, als Lemniskate (die liegende Acht, das Symbol der
Unendlichkeit) dargestellt, die seinen Hut ziert oder über seinem Kopf
schwebt.

Magie zu machen bedeutet also nicht zuletzt auch, ja

Das Symbol der Magie schlechthin

zu sagen zur »sublunaren« Welt der Elemente. So gilt das Pentagramm auch
als das Symbol der Magie schlechthin. Indem wir die vier Pentagramme
beim

Ritual in die vier Himmelsrichtungen (auch »Ecken« genannt, eine
Symbolik, auf die wir erst an anderer Stelle eingehen können) setzen,
bekennen wir uns zum »Unten« und setzen gleichzeitig das Wissen und
(hoffentlich!) die Weisheit (zum Beispiel den Wahren Willen oder Thelema,
die Gnosis) des »Oben« in die Tat um. Hier leben wir, wir selbst verkörpern
das Pentagramm, wie bereits im ersten Teil erwähnt, wenn wir uns mit
gespreizten Beinen und ausgebreiteten Armen hinstellen (man denke an
Leonardos berühmte Darstellung des goldenen Schnitts!) und indem wir den



Kreis durch die Pentagramme zugleich markieren und durch ihre Harmonie
sichern. Zudem ist das Schlagen der Pentagramme das praktische Umsetzen
der »Choreographie der Energiebewegungen«, als welche man die Magie
ebenfalls gelegentlich bezeichnet.

Dem Schutzkreis gebührt in der Magie ebenfalls eine herausragende Rolle,
die hier zunächst nur angedeutet werden soll.

Er ist Symbol der Unendlichkeit, da er weder Anfang noch Ende hat. Der
Magier steht in seiner Mitte, und dies im doppelten Sinne des Wortes: in der
Mitte des Kreises und in der Mitte seiner eigenen Unendlichkeit. (Zumindest
tut er dies im Idealfall; auf jeden Fall sollte er es stets

Der Schutzkreis ist ein Symbol der Unendlichkeit, da er weder Anfang noch
Ende hat.

anstreben.) Oft wird der Kreis übrigens auch als Kugel betrachtet oder
gezogen. Der Kreis schützt vor ungewollten äußeren Einflüssen, doch nicht
etwa automatisch durch seine bloße Existenz, sondern vielmehr indem der
Magier diesen die eigene Zentriertheit entgegensetzt. Er ist somit auch ein
Sinnbild der Konzentration, der vorübergehenden Ausschaltung alles
Überflüssigen und Störenden. Von seiner Mitte aus zieht der Magier seine
(»konzentrischen«) Kreise in der Welt, zugleich ist der Kreis sein
symbolischer Mikrokosmos, er ist das Universum, welches der Magier
beherrscht, dessen Herr und Meister, ja Schöpfer er ist. Doch jedes
Universum ist immer nur so gut wie sein Schöpfer! Von daher ist der Kreis
dem Magier auch Ansporn zur Vervollkommnung, zumindest aber zur
Verbesserung seiner eigenen Fähigkeiten, seines Wissens, seiner Weisheit.
Abschließend soll hier zum Kreis nur noch gesagt werden, daß er in der
Praxis nicht nur visualisiert oder sonstwie sinnlich wahrnehmbar gezogen
wird, er sollte auch und gerade körperlich spürbar sein wie eine Mauer. Nie
sollte der Magier den Kreis während des Rituals verlassen, denn das

Andersdenkende. Politische Verfolgung ist die Konsequenz, es folgen
Korruption und Unzufriedenheit, schließlich Rebellion, möglicherweise der
Umsturz und ein neues Regime.

27



hieße seine Mitte zu verlassen, was je nach Art der Energien, mit denen
gerade operiert wird, schlimme Folgen haben kann, von Krankheit und
Verwirrung bis zu echtem Wahnsinn oder gar physischem Tod. Man kann es
dem Hantieren mit einer Starkstromleitung vergleichen: Wird die schützende
Isolierung abgelegt, droht Gefahr für Leib und Leben. Freilich ist der Kreis
auch ein Schutz vor den eigenen Energien, beispielsweise jener des
Unbewußten. In diesem Sinne fungiert er gewissermaßen als eine Art
projizierter Zensor und Filter. Denn er ist zugleich durchlässig, doch eben
nur für die gewollten, angerufenen Kräfte.

Die in den vier Himmelsrichtungen vibrierten

Die Bedeutung der in die Himmelsrichtungen vibrierten

Gottesnamen

Gottesnamen haben zwar auch zum Teil ihre eigene Bedeutung, doch steht
diese hinter ihrer mantrischen, vibratorischen in der Regel stark zurück. Der
Vollständigkeit halber sollen diese

Bedeutungen hier jedoch erwähnt werden.

J - H - V - H (Jehova oder Jahwe) wird herkömmlich als »ICH BIN DER
ICH BIN« übersetzt - die Selbstdefinition des Schöpfergottes der Genesis.
Die Tatsache, daß die Gottheit ist, der sie ist, muß der Mensch als
Aufforderung verstehen, zu werden, wer er ist. Dies setzt man auch gleich
mit dem Erkennen und Leben des eigenen Willens (Thelema), der
Herstellung des Kontakts zum und dem Zwiegespräch mit dem Heiligen
Schutzengel, der Verwirklichung der eigenen Bestimmung und so weiter.
Papus hat umfangreiche kabbalistische Spekulationen über die Zuordnung
der vier Elemente zu den einzelnen hebräischen Buchstaben dieses
»unaussprechlichen« Namen Gottes vorgelegt, auf die einzugehen hier
allerdings nicht der Ort ist. Wichtig ist noch zu wissen, daß man dieses
JHVH meistens als TETRAGRAMMATON bezeichnet, wörtlich als
»Vierer-Wort« oder als »vierbuchstabigen Namen Gottes«.

ADNI (häufig auch ADONAI geschrieben) bedeutet wörtlich »Herr« oder



»mein Herr«. Es ist dies auch in der Regel der Name, den der orthodoxe
Jude dort, wo in den heiligen Schriften Tetragrammaton erwähnt wird, an
dessen Stelle laut liest. (Denn JHVH darf von ihm nicht ausgesprochen
werden.)

EHIH (oft auch EHIEH geschrieben) wird als »Ich werde sein« übersetzt. Im
Pentagrammritual steht das Wort für das Wollen des Magiers.

AGLA ist kein eigenes Wort, sondern eine Abkürzung aus den
Anfangsbuchstaben eines ganzen Satzes (eine Technik, die man in der
Kabbala als Notarikon oder Notariqon bezeichnet): »Athath gibor leolam
Adonai«, was sich übersetzt als »Du bist mächtig in Ewigkeit, o Herr!« Auch
hieran knüpfen sich zahllose eher mystische Spekulationen, welche natürlich
meist auf der jüdischen Geheimlehre fußen. Der genaue Grund für diese
spezifische Zuordnung der Gottesnamen zu den Himmelsrichtungen bzw.
Elementen ist unklar, zumal sich, wie wir im übernächsten Abschnitt beim
Großen Pentagrammritual noch sehen werden, hier einiges verschiebt.

Wichtig ist vor allem ihre kraftvolle Schwingung, die es auch den nicht in
der judäo- christlichen Tradition stehenden Magiern leichtmacht, einen
schnellen Zugang zu ihren feinstofflichen Energien zu erlangen.

28

3. DIE ANRUFUNG DER ERZENGEL UND DIE VISUALISATION
WEITERER GLYPHEN

Das, übrigens gleichschenklige, Kreuz, als das sich der Magier visualisiert,
ist unter anderem ein altes Symbol für das Aufeinandertreffen von Geist
(senkrechte Achse)

und Materie (waagerechte Achse), an dessen Schnittpunkt der Mensch steht.
Dort blüht auch die Rose der Erkenntnis und der Weisheit. Es ist aber auch
die Rose des Schweigens, das heißt eine

Schweigen - eine äußerst wichtige Energietechnik!

Aufforderung zum Schweigen über seine königliche



Kunst.5 Schweigen ist, wie wir bereits gesehen haben, eine äußerst wichtige

Energietechnik, die der Steigerung magischer Kräfte dient, ähnlich wie erst
der Deckel auf dem Topf mit kochendem Wasser Explosionsdruck entstehen
läßt. Indem er also das »Kreuz der Welt« verinnerlicht, erwächst dem
Adepten die (schweigende) Weisheit der Vollendung.

Ein Element des Kleinen Bannenden Pentagrammrituals macht vor allem
dem nichtchristlich gesinnten Magier meist Schwierigkeiten: die Anrufung
der Erzengel. Ihre Visualisation mag bisweilen an Devotionalienkitsch
erinnern, und manch katholisch erzogener Magier erinnert sich noch mit
Grausen an die Schutzengelbildchen seiner Kindheit. Auch aus diesem
Grund wurden und werden immer wieder Versuche unternommen, diese

Erzengel gelten als Verkörperungen der

Elementkräfte.

Gestalten zu ersetzen. Dies liegt insofern nahe, als sie vor allem als
Verkörperungen der Elementkräfte gelten, wie im ersten Teil auch schon
ausgeführt. Wer mag, der kann an ihrer Stelle Formeln benutzen wie »Ich
rufe euch, ihr Mächte des

Ostens, ihr Mächte der Luft«, oder »Ich rufe euch, ihr Mächte des Südens,
ihr Mächte des Feuers«. Doch ist dies dann natürlich schon eine
»unorthodoxere« Variante des Kleinen Bannenden Pentagrammrituals, und
bei der Arbeit mit anderen Magiern muß man sich in diesem Fall auf das
genaue Vorgehen einigen.

Es spricht jedenfalls einiges dafür, die Elementkräfte zu personifizieren und
als Gestalten sichtbar zu machen, auch wenn man ihre bisweilen an das
(freilich später liegende) Tarotblatt von A. E. Waite erinnernde Buntheit
nicht unbedingt schätzt. Immerhin arbeitet ein großer Teil der
Zeremonialmagie mit solchen Projektionen. Durch den Kontrast, den der
Magier bewußt zwischen seinem Inneren und seinem Äußeren herstellt (zum
Beispiel durch das Projizieren eigener Seeleninhalte), kann auch sein
Unbewußtes geschickter mit den derart projizierten Energien umgehen.



Sicherlich sollte man sich als Magier stets auch mit solchen
weltanschaulichen (Symbol-)Systemen auseinandersetzen, die einem fremd,
unverständlich oder gar zuwider sind. Daraus lernt man oft am meisten und
setzt entsprechende magische Energien frei.

Auch die Erzengelnamen haben Bedeutungen oder zumindest Assoziationen,
die sich freilich nicht immer gänzlich mit ihrer Funktion im Kleinen
Bannenden Pentagrammritual decken. In der Reihenfolge ihrer Anrufung:

5 »Sub rosae«, also »unter der Rose«, nennt man selbst noch heute
gelegentlich Mitteilungen und Absprachen, die vertraulich oder gar geheim
sind.

29

RAPHAEL - »der Arzt Gottes«; weshalb er gelegentlich auch astrologisch
und astromagisch dem Merkur zugeordnet wird; GABRIEL - »der Mächtige
aus Gott«; in den gnostischen Spekulationen entspricht er häufig dem Geist
als Träger des Lebens bzw. dem Logos;

MICHAEL - »wer ist wie ich?«; Schutzengel des jüdischen Volkes, auch als
»Schwert Gottes« (oder des Demiurgen) bezeichnet; Michael war es auch,
der Adam und Eva aus dem Paradies vertrieb, nachdem sie vom Baum der
Erkenntnis gegessen hatten;

AURIEL - »Feuer Gottes«; ebenfalls einer der führenden Engel.

Beachten Sie, was in der magischen Literatur immer wieder eine Rolle
spielt, nämlich daß die Formel EL (häufig auch: AL) im Hebräischen
gleichbedeutend ist mit »Gott«, mithin als Endung also »göttlich« oder »von
Gott kommend«. Das berühmte ELOHIM, das uns später immer wieder
begegnen wird, ist die Pluralform, bedeutet also streng genommen »Götter«,
was wiederum für die Monotheismus-Debatte, also für die
Auseinandersetzung um die Frage, ob es nur einen »Gott« gebe oder
zahlreiche, in der jüdischen und gnostischen Tradition von Bedeutung ist
und auch den magischen Umgang mit »Gottesformen« besonders in der
Planetenmagie berührt.



Abschließend sei noch erwähnt, daß die strahlenden Pentagramme erneut
bekräftigt werden und daß, dies ist neu, auch das Hexagramm über dem
Haupt des Magiers visualisiert bzw. imaginiert wird. Steht das Pentagramm
für die fünf Elemente, mithin für die schon erwähnte »sublunare« Welt, so
symbolisiert das Hexagramm unter anderem die »astrale« Welt. Darunter ist
die Sphäre der Sterne (lat.: »astrum«, pl. »astra«) zu verstehen, weshalb den
sechs Zacken auch je einer der sieben klassischen Planeten zugeordnet wird.
(Nur die Sonne als Hauptplanet steht in der Mitte des Sechssterns.) Das
Hexagramm ist auch Sinnbild der Verschmelzung der kosmischen
Polaritäten von »Männlich« (aufsteigendes Dreieck) und »Weiblich«
(absteigendes Dreieck); insofern stellt es das Gegenstück zum östlichen Yin-
Yang- Symbol (auch »Monade« genannt) dar. Als »Schlüssel (auch: Siegel)
Salomos« ist das Hexagramm in der Tradition ebensosehr eine Glyphe für
die Magie schlechthin wie das Pentagramm auch. Durch seine Visualisation
behält der Magier im Auge, daß er nicht nur in der vergänglichen Welt der
Elemente (die ja »nur« ein Produkt der Ur-Dualität sind) agiert und - noch
wichtiger - daß er sich auch der kosmischen, übergeordneten Kräfte bedient.
Zudem erinnert es ihn daran, daß er nicht nur allein um der materiellen
Gesetze willen das »Kreuz der Welt« trägt. Man könnte im Hexagramm also
auch gewissermaßen die »magische Laterne« höherer, weiterführender
Erkenntnis und Weisheit sehen, mit welcher der Magier zugleich seinen Weg
erhellt und der er folgt.

Wir sehen an diesen (bei aller scheinbaren Ausführlichkeit noch immer recht
knappen und verkürzenden) Betrachtungen, daß das Kleine Bannende
Pentagrammritual tatsächlich eine kleine

Das Kleine Bannende Pentagrammritual: eine Art »Symbol-Enzyklopädie in
Aktion«

»Summa« oder Zusammenfassung westlicher Ritualsymbolik ist, eine Art
»Symbol- Enzyklopädie in Aktion«. Denn diesen Aspekt dürfen wir bei aller
Freude an symbolologischen Spekulationen und Einsichten nie vergessen -

westliche Magie heißt stets, das Symbol zugleich zu erkennen, es erfahrbar
zu machen und es praktisch zu nutzen! Erst dadurch wirken Kopf und Hand
zusammen, wird jene seelische und körperliche Ganzheit und Heilung (von
»Heil- bzw. Ganz- Sein«) erlangt, welche für fast alle Magier westlicher



Tradition oberstes Ziel ist - auch

30

wenn dieses Ziel oft die unterschiedlichsten Bezeichnungen erhält...

Praktische Übungen

Die Bedeutung Des Magischen Tagebuchs

Grundlage aller magischen Arbeit sollte die Erfolgskontrolle sein. Diese
verhindert einerseits Selbstbetrug und Größenwahn und sorgt andererseits
für eine präzise, zutreffende Einschätzung eigener Stärken und Schwächen.

Grundlage der Erfolgskontrolle wiederum ist das Magische Tagebuch.
Solltest Du

noch kein solches besitzen, so besorge Dir ein möglichst stabiles und
umfangreiches Notizbuch, das Du ausschließlich für Deine magische Arbeit
benutzt. Es sollten täglich Eintragungen gemacht werden, auch dann, wenn
Du Dein

Eines der wichtigsten Instrumente magischer

Praxis

Übungsprogramm einmal vernachlässigen solltest! Dann trägst Du eben ein,
weshalb Du »faul« gewesen bist. Im übrigen werden im Magischen
Tagebuch auch Gedanken festgehalten, die Dir beispielsweise bei der
Lektüre magischer Texte kommen, Fragen, denen Du erst später nachgehen
kannst, und so weiter.

Lasse hinreichend Platz für spätere Eintragungen und eventuelle
Nachbemerkungen. Unterschätze nicht die Wichtigkeit des Magischen
Tagebuchs: Die Praxis wird Dich sonst schon bald auf schmerzliche Weise
eines Besseren belehren. Betrachte das Magische Tagebuch als einen
»Realitätsanker«, mit dem Du unkontrolliertes Wegdriften verhinderst.
Zudem ist es das »Logbuch« Deiner psychonautischen Reise und gibt Dir



nach einigen Monaten und Jahren reichen Aufschluß über Deine
Entwicklung als Magier.

Sorge auch dafür, daß Dein Magisches Tagebuch nicht in unbefugte Hände
gelangt. Übung 1 Auseinandersetzung mit den eigenen Ängsten und ihren
Ursprungs

Führe Dir nacheinander sämtliche Deiner Ängste, die Dir bewußt sind, in
entspanntem Zustand und fester, bequemer Körperhaltung vor Augen.
Betrachte sie, ohne jedoch dabei Stellung zu beziehen. Nimm sie also
einfach hin, wie man es mit Gedanken tut, wenn man (etwa bei der
buddhistischen Satipatthana- Meditation oder beim Zazen) Gedankenleere
herstellt.

Nach einer Weile stellst Du Dir die Frage: »Wer ist es, der/die Angst hat?«
Und zwar immer und immer wieder, bis es fast ein Mantra geworden ist,
aber ohne bewußt eine Antwort zu forcieren!

Halte etwaige Antworten, Erkenntnisse und persönliche Eindrücke
schriftlich fest. Dauer der Übung: etwa 15 Minuten.

Frequenz der Übung: mindestens dreimal wöchentlich, vorzugsweise nach
dem Aufwachen oder dem Zubettgehen.

Führe diese Übung mindestens einen Monat regelmäßig durch und schreibe
danach eine Zusammenfassung. Später wirst Du sie gelegentlich
wiederholen.

ÜBUNG 2 KABBALISTISCHES KREUZ 1

Führe eine Woche lang täglich dreimal das Kabbalistische Kreuz durch. Dies
sollte vorzugsweise nach dem Aufstehen oder vor dem Zubettgehen
geschehen, aber auch nach dem Baden, solange der Körper noch naß ist.
Achte dabei darauf, daß Du während der Übung mit dem Gesicht zu einer
(natürlichen oder künstlichen) Lichtquelle stehst, da Du dadurch die
Energien des Lichts stärker wahrnehmen und aufsaugen kannst. Du brauchst
Dich allerdings dabei nicht auf das Licht zu



31

konzentrieren. Achte nach der Durchführung auf Deine
Körperwahrnehmungen. Wenn Du nicht ohne weiteres ungestört arbeiten
kannst, so läßt sich die Übung auch im Bad oder auf der Toilette am
Arbeitsplatz während der Mittagspause durchführen, wobei Du die Mantras
nur leise, aber dennoch kraftvoll vibrierst.

Das Kabbalistische Kreuz kann bei Bedarf gefahrlos beliebig oft wiederholt
werden. Es dient auch zur Kraftaufladung bei Schwächung durch Krankheit,
Nervosität und Angst und stellt einen außerordentlich wirksamen magischen
Schutz dar.

ÜBUNG 3 PRAXIS DES KLEINEN BANNENDEN
PENTAGRAMMRITUALS Nachdem Du Übung 2 eine Woche lang
praktiziert hast, beginnst Du damit, das Kleine Bannende Pentagrammritual
zu praktizieren. Dies sollst Du zweimal täglich tun, mindestens jedoch
einmal am Tag. Natürlich mußt Du dafür sorgen, daß Du während des Übens
nicht gestört wirst.

Vorläufig brauchst Du dafür weder besondere Kleidung noch sonstiges
Zubehör oder gar einen separaten Übungsraum bzw. Tempel.

Nach Möglichkeit solltest Du aber regelmäßig üben, das heißt zur selben
Uhrzeit und am selben Ort, sofern sich dies einrichten läßt.

Übung 2 setzt Du täglich fort, ziehst aber die durchgeführen Kleinen
Bannenden Pentagrammrituale von der Zahl 3 (Übungsfrequenz) ab. Wenn
Du also am Tag zweimal das Kleine Bannende Pentagrammritual machst,
brauchst Du die Übung 2 nur einmal durchzuführen, bei nur einem
Pentagrammritual dagegen zweimal und so weiter.

Auch das Kleine Bannende Pentagrammritual kann bei Bedarf gefahrlos
beliebig oft wiederholt werden. Es dient ebenfalls zur Kraftaufladung bei
Schwächung durch Krankheit, Nervosität oder Angst und bietet einen sehr
wirksamen magischen Schutz. Verzweifle nicht, wenn es Dir zu Anfang
schwerfallen oder gar unmöglich sein sollte, alle Einzelheiten in der
gewünschten Schärfe und Deutlichkeit zu visualisieren / imaginieren. Dies



ergibt sich mit der Zeit von allein. Hüte Dich vor verkrampftem
Erfolgszwang, arbeite vielmehr so gut und so gründlich, wie es Deinen
Fähigkeiten entspricht.

Das Kleine Bannende Pentagrammritual wird Dich nun wahrscheinlich Dein
ganzes Magierleben begleiten, mindestens aber während der gesamten Zeit
der Schulung solltest Du Übung 2 täglich durchführen. Dies mag Dir zu
Anfang als ein sehr großer Zeitaufwand erscheinen, tatsächlich wirst Du
dafür jedoch später kaum mehr als 5 Minuten benötigen, zumal dann, wenn
wir zu astralen und mentalen Arbeitspraktiken übergehen. Bis dahin sollst
Du jedoch ausschließlich physisch (also nicht mental/astral!) arbeiten, wie
hier beschrieben, um Dir eine solide Grundlage für die viel schwierigere
(und riskantere) Mental- und Astralmagie zu verscharren.

32

Sigillenmagie (I)

Einführung in die Sigillenmagie

Was nun als Einführung in die Sigillenmagie folgt, gilt sinn-

gemäß auch für die gesamte Magie. Selbst wenn Sie mit der Sigillenmagie
bereits vertraut sein sollten, empfiehlt es sich daher, die folgenden
Ausführungen genau zu studieren und in Ihre magische Praxis zu
integrieren. Sie ersparen sich auf diese Weise unter Umständen manchen
zeitraubenden Irrweg.

Wir haben im letzten Abschnitt einen Teil der Grundlagen der Magie
kennengelernt: WILLE, IMAGINATION und TRANCE. Dies ist ein
formaler Aufbau, der dem

Eine magische Technologie, um die Kraft des Unbewußten gezielt zu nutzen

besseren Verständnis der magischen Arbeit dient und es uns ermöglicht,
viele Gesetze der Magie aus eigenem Verstehen heraus abzuleiten und
anzuwenden.



Nun wollen wir die Sache praktisch angehen. Sie wissen, daß zwischen
Bewußtsein und Unbewußtem

der Zensor steht, jene Instanz, die uns allzuoft mit pseudorationalen
Zweifeln und Einwänden das Leben als Magier schwermacht. Dieser Zensor
läßt sich durch die Trance ganz oder zumindest teilweise umgehen. Im
Unbewußten liegt die magische Kraft. Gelingt es uns, Befehle oder
Willenssätze des Bewußtseins am Zensor vorbei ins Unbewußte zu
»schmuggeln«, so ermöglicht dies erfahrungsgemäß im Rahmen seiner
(freilich äußerst mächtigen) Kräfte, das gewünschte Ereignis herbeizuführen.
Der Wunsch, etwas Bestimmtes zu bekommen, gebiert nach dem Gesetz von
actio et reactio automatisch sein Gegenteil, nämlich den Wunsch nach
Mißerfolg. Daran ändert auch die Tatsache nichts, daß uns dieser
Gegenwunsch meist nicht bewußt wird. Unsere Psyche hat gelernt, ihn
höchst geschickt in manche Verkleidung zu stecken: Zweifel, Ängste,
moralische oder religiöse Bedenken, Unsicherheit - ja sogar die blanke
Furcht vor dem Erfolg, die freilich nur selten eingestanden wird, sind die
Inkarnationen dieser Anti-Energie. »Alles Leiden entspringt dem
Wünschen«, sagt Buddha. Dies trifft auf der magischen Ebene sicher so
lange zu, bis wir gelernt haben, zwischen Wunsch und Wille zu
unterscheiden. Dies ist jedoch nicht immer so einfach, wie es sich anhören
mag, und so wollen wir zunächst den etwas gängigeren Weg beschreiten,
unsere Wünsche mittels der magischen Technologie direkt ans Ziel zu
führen.

Wer nicht stark genug ist, um sich einem Gegner im offenen Kampf stellen
zu können, muß statt dessen mit List und Tarnung arbeiten. Wir ziehen
daraus die

Konsequenz und tarnen unsere Wünsche und Willenssätze, damit der
»Palastwächter« namens Zensor sie ungehindert zur Waffenkammer im
Inneren der Seele vorläßt. Dies geschieht am besten, indem wir ihnen

Mit List und Tarnung zur Waffenkammer im Inneren der Seele...

eine »harmlos« wirkende Verkleidung verleihen, die ihre wahren Absichten
verschleiert, beispielsweise durch jene abstrakten Bilder und Glyphen
(Zeichen), die wir SIGILLEN nennen.



Nun mag man einwenden, daß soviel Aufwand doch gar nicht erforderlich
sei, wenn man mit Suggestion arbeitet. Tatsächlich lassen sich mit derlei
Techniken (zum Beispiel der Couéismus, das Positive Denken, die
Selbsthypnose) oft beachtliche Erfolge erzielen. Sie sind der Magie auch
keineswegs fremd und werden oft von ihr als Hilfsdisziplinen eingesetzt,
doch sollte man sie nicht mit der Magie selbst

33

verwechseln! Zudem erweist sich bei genauerem Hinsehen, daß diese
Systeme erstens nicht annähernd so »unaufwendig« sind, wie es zunächst
den Anschein hat, und daß sie es zweitens hinsichtlich ihrer Erfolgsquote mit
der Sigillenmagie in der Regel kaum aufnehmen können.

Nehmen wir ein konkretes Beispiel: Sie wollen auf eine wichtige Person
einen guten Eindruck machen, etwa bei einem Einstellungsgespräch. Nun
würden Sie sich mittels der Autosuggestion, des Positiven Denkens oder
ähnlicher Systeme darauf dergestalt vorbereiten, daß Sie sich täglich
mehrmals suggerieren, daß Sie den gewünschten guten Eindruck machen
und die Arbeitsstelle erhalten. Dies erfordert je nach Begabung und Situation
mindestens fünf- bis zehnminütige Arbeit täglich, und dies über mehrere
Tage, ja möglicherweise sogar Wochen oder Monate hinweg. Bei der
Sigillenmagie dagegen können Sie dieselbe Aktion, etwas Erfahrung
vorausgesetzt, mit einem einmaligen Aufwand von einer knappen
Viertelstunde durchführen, und dies bei einer erwiesenermaßen weitaus
höheren Trefferquote. Danach dürfen Sie die Sache nicht nur vergessen, Sie
müssen es sogar!

Doch nicht nur der verringerte Zeitaufwand spricht für die Sigillenmagie.
Wir haben es dabei nämlich mit einer durch und durch organischen

Sigillenmagie wird zu einem integralen Bestandteil des Organismus.

Methode zu tun, und das ist ganz wörtlich gemeint: »Sigils will flesh«
(»Sigillen werden Fleisch«), hat es Austin Osman Spare, der Begründer der
Sigillenmagie, einmal ausgedrückt. Sie werden somit zu einem integralen
Bestandteil des Organismus, der seinerseits



mit aller Macht und Kraft seiner Zellen darauf hinarbeitet, sie in Ereignisse
umzusetzen. Was das im einzelnen zu bedeuten hat, werden wir noch
erläutern und am Beispiel der Atavistischen Magie in die Praxis umsetzen.

Alles, was wir ins Unbewußte eingeben, wird dort umgesetzt: Fakten,
Erlebnisse und Assoziationen werden abgespeichert; Unangenehmes wird
ins Unbewußte verdrängt und erhält dadurch (als Komplex, als Neurose oder
gar als Psychose) eine gewaltige Sprengkraft. In der Magie besteht die
Funktion des BEWUSSTSEINS darin, die Zielvorgaben zu formulieren, es
ist gewissermaßen der »Steuermann«. Es wird geschult durch
Geistestraining, durch Konzentrations-, Disziplin- und Willensübung. Das
UNBEWUSSTE dagegen hat die Aufgabe, die Befehle und Zielvorgaben
möglichst erfolgversprechend umzusetzen, es ist der »Maschinist«. Es wird
geschult durch das Ritual und die Korrespondenzen/Analogien (dazu später
mehr), durch Trancetraining sowie durch den Gebrauch von Symbolen.

Dem ZENSOR kommt die Funktion zu, den Gesamtprozeß abzusichern, das
Ganze »am Laufen« zu halten und unerwünschte Fremd- und Eigenfaktoren
auszumerzen. Er ist der »Wachhabende Offizier«. Da er uns am Anfang
aufgrund seiner meist ultrakonservativen und übervorsichtigen Einstellung,
die zudem durch magiefeindliche Umwelt und Erziehung bestärkt wird, eher
Schwierigkeiten machen dürfte, als unsere magischen Ambitionen zu
fördern, wird er zunächst umgangen und »umerzogen«, indem wir mit der
Gnostischen oder Magischen Trance arbeiten. Später arrangiert er sich
erfahrungsgemäß mit unserer Magie und wird zu einem wertvollen
Verbündeten, der uns auf der robotischen oder automatischen Ebene einen
Großteil unserer Arbeit abnimmt und für wirksamen magischen Schutz sorgt.
Hat der Magier ihn erst einmal durch beständige Praxis mit seinem Wahren
Willen (Thelema) verschmolzen, wird er zu dessen

Verkörperung und erfüllt somit die Funktion dessen, was in der Magie des
Abramelin als »Heiliger Schutzengel«, in der afrikanischen Magie (wie auch
in anderen

Das Umgehen des Zensors ist tatsächlich Teil seiner Weiterentwicklung.

34



sogenannten »primitiven« Systemen der Naturvölker) als »Clan-Totem«
bezeichnet wird.

Insofern ist das Umgehen des Zensors tatsächlich Teil seiner
Weiterentwicklung. Seine Schulung erfolgt zudem durch die Erfahrung der
Wirksamkeit und der Erfolge magischen Tuns.

Die Übersicht 5 soll dies noch einmal verdeutlichen.

PSYCHISCHE INSTANZ

WEITERENTWICKLUNG DURCH

Übersicht 5: Die Magische Schulung/Weiterentwicklung psychischer
Instanzen

Das bisher Gesagte genügt für den Anfang, um die Wirkungsweise der
Sigillenmagie auf eine verständliche Grundlage zu stellen. In der Praxis sähe
unser Beispiel von oben so aus, daß Sie zuerst Ihren Willenssatz
formulieren, diesen mittels zeichnerischer Manipulationen in eine Glyphe
oder Sigil umsetzen und diese Sigil wiederum mit Hilfe der Gnostischen
Trance in Ihr Unbewußtes laden. Wie dies im einzelnen geschieht, wollen



wir nun erklären.

35

Praxis der Sigillemgie (1) Die Wortmethode

Bevor sigillenmagisch gearbeitet werden kann, muß zunächst die
Zielvorgabe erfolgen. Wir wollen uns vorläufig nur mit der sogenannten
Wortmethode der Sigillenmagie befassen, in späteren Abschnitten folgen
dann weitere Techniken und Einzelheiten.

ER WILLENSSATZ UND SEINE FORMULIERUNG

Die Sigillenmagie der Wortmethode basiert auf dem klar formulierten
WILLENSSATZ. Dieser sollte so eindeutig und einspitzig wie möglich sein.
Denn das Unbewußte hat die fatale Tendenz, manche Vorgaben allzu
wörtlich auszulegen. Dazu ein authentischer Fall, den uns ein
Seminarteilnehmer einmal erzählte und der dieses Prinzip sehr treffend
veranschaulicht. Wir zitieren seinen Bericht:

Ein Arbeitskollege von mir ist ein leidenschaftlicher Reiter, der auch häufig
an Wettkämpfen und Turnieren teilnimmt. Nun hatte es ihm ein ganz
bestimmtes Reitturnier besonders angetan, und es war sein Traum, dieses
wenigstens einmal im Leben zu gewinnen. Mit den Techniken des Positiven
Denkens vertraut, benutzte er deshalb eine Affirmation mit folgender
Formulierung: »Ich werde das Turnier gewinnen. Ich werde das Turnier
gewinnen.« Diese wiederholte er täglich häufige Male.

Endlich kam der große Tag, und er nahm am Turnier teil, genau wie geplant.
Dabei gab er verständlicherweise sein Bestes, kam aber dennoch nur als
Vierter durch die Ziellinie. Nun stellen Sie sich einmal seine Verblüffung
vor, als er daraufhin einen Trostpreis erhielt - ein Rasierwasser Marke
»Turnier«! Da konnte man das Universum laut lachen hören...

Hand aufs Herz: Wären Sie vorher auf die Möglichkeit gekommen, daß die
Aktion auf diese Weise enden könnte? Höchstwahrscheinlich nicht!
Immerhin ist dieses Beispiel aus mehreren Gründen lehrreich: Erstens zeigt
es uns, wie sorgfältig man bei der Formulierung magischer Willenssätze



vorgehen muß, um derlei Mißverständnisse zu vermeiden; zweitens lernen
wir daraus, wie wörtlich das Unbewußte manche Vorgaben versteht - und
welche »Zufälle« es oft herbeiführt, um diesen (falsch verstandenen)
Vorgaben gerecht zu werden; drittens aber veranschaulicht es uns das Prinzip
des »Erfolgs auf der anderen Schiene«, bei dem wir oft »haarscharf
daneben« liegen, andererseits aber nicht

einmal einen echten Mißerfolg verbuchen können, da die Anweisungen
formell ja erfüllt wurden. Dieses Phänomen ist allen erfahrenen Magiern
vertraut, und nicht

Das Unbewußte hat die fatale Tendenz, manche Vorgaben allzu wörtlich zu
nehmen.

zuletzt dies ist es auch, was die Magie oft so bunt und überraschend macht.
Weshalb wir in der Magie oft nur solche »Streuschüsse« erzielen anstelle der
angestrebten »Präzisionstreffer«, darauf soll im nächsten Abschnitt noch
ausführlicher eingegangen werden, wenn wir uns mit der »symbollogischen
Unschärferelation« befassen.

Andererseits darf der Willenssatz jedoch auch nicht überpräzisiert werden.
Eine Aussage wie: »Ich will am 14.3. im Lotto genau 15 054,48 Mark
gewinnen« ist viel zu beladen mit Einzelvorgaben, um Hoffnung auf Erfolg
zu rechtfertigen. Es mag zwar sein, daß derlei Formulierungen gelegentlich
zum gewünschten Ziel führen, doch geschieht dies dann immer nur trotz der
Formulierung, bestimmt aber nicht wegen ihr!

Es ist ähnlich wie bei der Divination mit Tarot- Karten, die ja in der Regel
aus Bildern bestehen: Wer mit Hilfe der Karten erfolgreich
Zukunftsaussagen machen will, muß

36

auch Fragen stellen, die durch Bilder beantwortet werden können —ein
Prinzip, gegen das leider allzuoft verstoßen wird. Hüllen Sie Ihren
Willenssatz also in eine Form, die einerseits nicht zu ungenau ist, um
Fehlinterpretationen weitgehend auszuschließen (was freilich so gut wie nie
hundertprozentig zu erreichen ist), die aber andererseits der Bilderwelt des



Unbewußten hinreichend Spielraum bietet, um wirkungsvoll in Aktion treten
zu können. Es versteht sich, daß es dafür keine maßgeschneiderten Regeln
und Muster geben kann, Sie müssen vielmehr - wie in der Magie ja so oft -
auf Ihr Fingerspitzengefühl und Ihre wachsende Erfahrung vertrauen.

Als Faustregel können Sie sich jedoch merken, daß der Willenssatz sowohl
klar als auch einspitzig sein sollte. »Klar« bedeutet, daß

Sie nach Möglichkeit alle Zweideutigkeiten ausschließen.

Wenn Sie formulieren: »Ich will reich werden«, so beinhaltet dies die
Möglichkeit eines

Der Willenssatz sollte sowohl klar als auch einspitzig sein.

Lotteriegewinns ebenso wie die, daß Ihre Lieblingstante plötzlich das
Zeitliche segnet und Ihnen Ihr Haus vermacht - oder daß Sie »reich an
Erfahrung« werden, beispielsweise indem Sie auf einen Trickbetrüger
hereinfallen, der Ihnen »todsichere« australische Goldminenaktien andreht,
die sich schließlich als faule Papiere herausstellen...

Die Forderung nach der »Einspitzigkeit« läßt sich da schon leichter erfüllen.
Sie besagt nichts anderes, als daß der Willenssatz auf ein Ziel ausgerichtet
und nicht zu allgemein formuliert sein sollte. Arbeiten Sie mit einem
Willenssatz wie »Ich will, daß es mir gutgeht «, so mag dieser Zauber
Erfolge zeitigen oder auch nicht - in jedem Fall ist es fraglich, ob Sie seine
Wirkung überhaupt bemerken werden. Seien Sie also möglichst präzise,
ohne überpräzise zu werden.

Empfehlenswert ist es, den Willenssatz stets mit derselben Anfangsfloskel
beginnen zu lassen, beispielsweise »Ich will...« oder »Dies ist mein Wille,
daß...« Dadurch konditioniert man das Unbewußte mit der Zeit darauf, quasi
automatisch aktiv zu werden, sobald eine neue Sigil geladen wird.

Vermeiden sollten Sie bei der Formulierung des Willenssatzes:

a) Negativformulierungen —diese werden vom Unbewußten nämlich meist
ignoriert und dadurch in ihr Gegenteil verkehrt. So wird aus »Ich will nicht



krank werden« ein fatales »Ich will krank werden«. Formulieren Sie also
möglichst positiv, in diesem Beispiel: »Ich will gesund bleiben.«

b) Abstraktionen, Fremdwörter und allzu komplizierte Formulierungen, es
sei denn, diese sind Ihnen durch Beruf oder sonstige ständige Beschäftigung
damit bereits »in Fleisch und Blut« (das ist durchaus wörtlich gemeint!)
übergegangen. Das Unbewußte eines Durchschnittsmenschen kann mit
»Diphenylazeton« oder mit »Gnoseologie« nur wenig anfangen, das
Unbewußte eines Chemikers bzw. Philosophiewissenschaftlers hingegen
vielleicht schon eher. Dennoch sollten auch diese Spezialisten stets die klare,
einfache Formulierung vorziehen. Übrigens können Sie den Willenssatz
auch in Mundart formulieren, wenn Sie diese im Alltag überwiegend
gebrauchen und die Hochsprache Ihnen eher fremd sein sollte.

c) Überpersönliche Ziele, die den eigenen Wirkungshorizont eindeutig
überschreiten: Die Magie ist zwar viel mächtiger, als man oft glaubt,
dennoch ist sie aber nicht allmächtig. Sigillen »für den Weltfrieden« oder zur
»Ausrottung des internationalen Terrorismus« laden zu wollen, ist
schlichtweg Selbstüberschätzung. Man kann dergleichen zwar zur
Befriedigung (oder Beruhigung) des eigenen Gewissens tun, doch mit
gezielter, erfolgsorientierter und somit pragmatischer Magie hat das nichts
zu tun.

37

Bedenken Sie bitte stets bei jeder magischen Aktion, daß Sie es Ihrem
Unbewußten schuldig sind, realistische Ziele anzustreben, die sich im
Rahmen seiner Einflußsphäre befinden —alles andere ist gefährlicher
Größenwahn! Wer sich stets nur auf magische Ziele konzentriert, die (für
ihn) nicht zu erreichen sind, der programmiert seine ganze
Magierpersönlichkeit zwangsläufig auf Mißerfolg und verbaut sich dadurch
den Weg zur Erweiterung seiner magischen Fähigkeiten. Deshalb sollte man
gerade zu Anfang lieber »kleine Brötchen backen«. Beherzigen Sie auch
folgende Regel:

ZAUBERE AUCH DANN FÜR EINE SACHE, WENN DIESE OHNEHIN
BEREITS SEHR ERFOLGVERSPRECHEND IST!



Mit diesem kleinen Trick programmieren Sie Ihr Unbewußtes nämlich auf
Erfolg und ermöglichen ihm so seine Weiterentwicklung, bis Sie schließlich
tatsächlich auch »Großes«, wirklich Ungewöhnliches zu leisten vermögen.

Verzweifeln Sie nicht gleich, wenn all dies auf Sie den Eindruck machen
sollte, als müßten Sie die Sigillenmagie bereits beherrschen wie ein Meister,
bevor Sie damit überhaupt anfangen dürfen —das genaue Gegenteil ist der
Fall. Denn nur die Praxis kann Ihnen zeigen, welche dieser Regeln für Sie
wichtiger ist und welche Sie vernachlässigen können. Es ist nämlich ein
Irrtum zu glauben, daß ein Unbewußtes dem anderen haargenau gliche. Jeder
Mensch ist anders als andere, wir können hier

nur eine Art »statistischen Durchschnitt« anbieten, der in den allermeisten
Fällen zu erstaunlichen Erfolgen geführt hat.

Die Frage, ob ein Willenssatz korrekt ist oder nicht, läßt sich nur durch den
Erfolg der

Im Zweifelsfall sollten Sie sich auf Ihr Gefühl und Ihre Intuition verlassen.

Operation selbst eindeutig klären. Im Zweifelsfall sollten Sie sich dabei vor
allem auf Ihr Gefühl und Ihre Intuition verlassen. Durch beständige Praxis
werden Sie mit der Zeit das entsprechende Fingerspitzengefühl entwickeln.

DIE HERSTELLUNG DER SIGIL NACH DER WORTMETHODE

Die Herstellung der Sigillen ist in der Regel der einfachste und
unkomplizierteste Aspekt der Sigillenmagie. Wenn Sie nach den folgenden
Anweisungen Ihre erste Sigil erstellt haben, können Sie in aller Ruhe unsere
Erläuterungen noch einmal durchgehen und sich an die Ladung machen.

Nehmen wir als Beispiel ein Anliegen aus der Alltags- oder Erfolgsmagie:
»Ich will morgen tausend Mark verdienen.« (Beachten Sie die Zeitangabe,
die Ihnen eine spätere Erfolgskontrolle erleichtert.)

Als erstes wird der Willenssatz in Blockbuchstaben auf ein Stück Papier
geschrieben: ICH WILL MORGEN TAUSEND MARK VERDIENEN 6



Nun werden sämtliche mehrfach vorkommenden Buchstaben ab ihrem
zweiten Auftreten durchgestrichen, sie bleiben also nur einmal stehen:

ICH WILL MORGEN TAUSEND MARK VERDIENEN

6 Umlaute und Zahlen sollten übrigens ausgeschrieben werden, aus einem
»Ä « würde also ein »AE«, aus »34« dagegen »VIERUNDDREISSIG« und
so weiter. Satzzeichen wie Kommata, Punkte, Ausrufezeichen und so weiter
werden nicht verwendet.

38

Es bleiben also übrig:

I, C, H, W, L, M, O, R, G, E, N, T, A, U, S, D, K, V

Aus diesem Buchstabenmaterial machen wir nun eine Sigil:

Abbildung 4: Die erste Sigil

Sie sehen, daß wir die Buchstaben einfach in graphischer Form
aneinandergereiht haben. Nun sollte eine Sigil jedoch nicht zu kompliziert
sein, um das Unbewußte nicht zu überfordern; andererseits darf sie aber auch
nicht zu schlicht sein, weil dies sonst das Vergessen (s. unten: »Die
Bannung«) erschwert. Ein einfaches Quadrat oder ein Kreis lassen sich nur



schwer vergessen. Außerdem sollten alle verwendeten Buchstaben bei
genauerer Betrachtung zumindest theoretisch in der Sigil

wiederzuerkennen sein. 7

Bei der Vereinfachung der Sigil sollte diese zugleich etwas abstrahiert
werden. Dies könnte aussehen wie in Abbildung 5 dargestellt.

Es fällt Ihnen sicher auf, daß wir einiges aus der Grundsigil weggestrichen,
aber auch ergänzt haben. Dennoch können wir sämtliche Buchstaben aus
unserer obigen Liste darin wiederfinden, und sei es auch mit einem kleinen
Trick. Eine Linienführung kann nämlich auch mehrere Buchstaben zugleich
beinhalten und ist auch in auf den Kopf gestellter Form gültig. So kann der
Bogen zugleich als »U« und als »D« gewertet werden, wie Abbildung 4
zeigt; und auch die Buchstaben I, C, W, L, O, R, N und T sind ohne große
Mühe in der fertigen Sigil wiederzuerkennen. Zur besseren
Veranschaulichung haben wir in Abbildung 6 außerdem die Buchstaben K,
G, S und M illustriert, um den ganzen Prozeß zu verdeutlichen.

7 Diese Überprüfung geschieht allerdings ausschließlich vor der Ladung der
Sigil, hinterher ist sie einleuchtenderweise nicht mehr sinnvoll.

39

Abbildung 5: Die vereinfachte, abstrahierte Sigil



Abbildung 6: Einige in der fertigen Sigil enthaltene Buchstaben



Sie können die Sigil auch ein wenig ausschmücken, um ihr ein »noch
magischeres« Aussehen zu verleihen, beispielsweise so:

40

Abbildung 7: Die ausgeschmückte Sigil

Der Kreis und die Dreiecke der Verzierung haben keine eigene Bedeutung
und dienen nur dazu, der fertigen Sigil ein an mittelalterliche Sigillenformen
erinnerndes Aussehen zu verleihen. Es kommt bei der Sigillenherstellung
nicht auf künstlerisches Talent an, oft erweisen sich Sigillen als sehr viel
wirkungsvoller, wenn sie etwas »hausgemacht« und hölzern, ja sogar
primitiv aussehen, da das Unbewußte damit erfahrungsgemäß auch eher Ur-
Instinkte und -Energien assoziiert. Mit der Zeit werden Sie Ihren eigenen,
unverwechselbaren Sigillenstil entwickeln, doch sollte jede Sigil natürlich
ihre individuelle Prägung aufweisen und nicht mit anderen zu verwechseln
sein.

Das fertige Produkt ist eine Glyphe, die keine erkennbare Bedeutung hat.
Machen Sie einmal die Probe, und lassen Sie eine eigene fertige Mustersigil
von einem Freund darauf untersuchen, welche Buchstaben sie enthält. Schon
das Ausstreichen der überzähligen Buchstaben ist eine Kodierung des
Willenssatzes, wie schon zu Anfang erklärt, und die graphische Umsetzung
setzt diesen Prozeß fort. Durch die Kodierung wird der Inhalt des magischen
Willenssatzes unerkannt am psychischen Zensor vorbeigeschmuggelt, der
folglich auch keine Sperr- und Blockademechanismen auslöst, so daß das
Unbewußte ungehindert ans Werk gehen kann.

Zusammengefaßt verläuft die Sigillisierung nach der Wortmethode also nach



folgendem Schema:

Übersicht 6: Das Herstellen einer Sigil (Wortmethode)

Mehr brauchen Sie vorläufig über die Technik der Sigillenherstellung nicht
zu wissen. Diese Ausführungen reichen für den Anfang voll und ganz aus.
Wenn Sie sie befolgen, wird dies erfahrungsgemäß bereits zu optimalen
Ergebnissen führen, sofern Sie auch unsere anderen Ratschläge in diesem
Abschnitt beherzigen.

Die Ladung der Sigil

Die Ladung der nach der Wortmethode hergestellten Sigil erfolgt spasmisch,
also krampf- und ruckartig. Sie ist mit Kraftanstrengung verbunden, doch
läßt sich die dafür erforderliche Energie auf verschiedenste Weisen
aufbringen.

41

Austin Osman Spare empfahl die sogenannte Todeshaltung zur
Sigillenladung, erläuterte diese aber kaum. Heutzutage haben

Bei der Sigillenladung sollte größtmögliche Gedankenleere

herrschen.

sich die meisten Praktiker darauf geeinigt, daß es Ziel der Todeshaltung sein
sollte, eine größtmögliche oder sogar völlige Gedankenleere herzustellen. Ist
diese erreicht,



so kann die Sigil ungehindert ins Unbewußte geladen werden.

Beachten Sie bitte, daß das Wort »Ladung« im Zusammenhang mit der
Sigillenmagie etwas anderes bedeutet als bei der Energetisierung von
Talismanen und Amuletten. Bei letzterer wird magische Energie in einen
Gegenstand hineingeleitet (oft übrigens ebenfalls spasmisch), der dann zum
Träger dieser gepolten Kraft wird. Die Ladung bei der Sigillenmagie
dagegen läßt sich eher mit einem Computerprogramm vergleichen, das in
den Speicher des Rechners geladen oder eingespeist wird. Mit anderen
Worten: DIE SIGIL WIRD INS UNBEWUSSTE GELADEN.

Man könnte auch bildlich von einer Patrone sprechen, die in die Kammer
eines Revolvers geladen wird. Es ist wichtig, sich diesen Unterschied vor
Augen zu halten, da es sonst später zu Mißverständnissen kommen kann.
Aus diesem Grund wollen wir von nun an lieber von der »Aktivierung« der
Sigillen sprechen.

Es ist im Prinzip gleichgültig, welche Form der Todeshaltung Sie für die
Sigillenaktivierung wählen. Wichtig ist nur, daß dabei hinreichend
Gedankenstille eintritt. Der Begriff »Todeshaltung« beruht eben darum auf
dem Bild vom »Sterben« der Gedanken; aus dem gleichen Grund bezeichnet
man den Orgasmus auch als den »kleinen Tod«. Mit diesem Tod der
Verstandestätigkeit geht eine vorübergehende Auflösung des Ich-
Bewußtseins einher, das sich vor allem von der Gedankentätigkeit speist.

Der Begriff »Gedankenstille« hat in der esoterischen Literatur viel Aufsehen
erregt, gilt er doch als Ziel aller Yogapraktiken sowie vieler anderer östlicher
Meditationsformen. Es würde uns zu weit vom Thema abführen, wenn wir
jetzt der Frage nachgingen, ob beispielsweise das Samadhi des Yoga oder
das Satori des Zen nichts anderes sind als eine vorübergehende Ausschaltung
der Denktätigkeit und des Ich-Bewußtseins - was ihre Anhänger heftig
leugnen -, oder etwas anderes. Fürs erste soll es genügen, wenn Sie sich die
Gedankenleere wie den Zustand vorstellen, den Sie aus Augenblicken
extremer Wut oder Freude kennen: ein Zustand, in dem die ganze Außenwelt
sich entweder auf einen einzigen Punkt konzentriert oder gar völlig
verschwindet, in dem keine Reflexion über die eigene Identität mehr
stattfindet. Dies läßt sich besonders schnell durch körperlichen Streß
erreichen, was besonders die erste der beiden folgenden Techniken der



Sigillenaktivierung beweist.

Die Todeshaltung (I) 8

Der Magier arbeitet im Stehen oder im Sitzen. Die Sigil hängt gut sichtbar
vor ihm an der Wand oder liegt auf dem Tisch. Der Magier atmet tief ein und
verschließt Mund, Augen, Ohren und Nasenlöcher mit den Fingern beider
Hände. Dann hält er die Luft solange an, bis es schier unerträglich wird.
Doch läßt er noch nicht los, sondern

8 Warnung: Diese Technik sollten Sie auf jeden Fall vermeiden, wenn Sie
unter Herzrhythmusstörungen, Herzinfarktgefährdung und/oder an einer
Störung der Lungenfunktionen leiden, ebenso bei zu hohem Blutdruck und
bei Blutgefäßverengung. In diesem Fall arbeiten Sie bitte ausschließlich mit
der zweiten Praktik, wie sie im nächsten Abschnitt Die Todeshaltung (II)
beschrieben wird.

42

steigert sich weiter. Dabei denkt er weder an die Sigil noch an ihren Zweck.
Schließlich reißt er - kurz vor der Ohnmacht - die Augen so weit auf, wie es
nur geht, und starrt beim Ausatmen und dem Füllen der Lungen mit frischer
Luft die Sigil an. Dann schließt er abrupt wieder die Augen und bannt die
Sigil (siehe Abschnitt »Das Bannen der Sigil« weiter unten).

Wer will, kann die Sigil auch im Stehen anstarren und dabei die Arme in
möglichst unnatürlicher Haltung hinter dem Rücken verschränken und
verdrehen, sich auf die Zehenspitzen stellen und den Rücken zurückbeugen,
so daß er nur noch mit knapper

Not das Gleichgewicht hält. 9

Die Todeshaltung (II)

Diese Variante der Todeshaltung ist weitaus milder als die erste, wirkt jedoch
ebensogut wie diese, wenn sie entsprechend intensiv durchgeführt wird.
Allerdings verlangt sie dafür auch nach etwas mehr Übung. Sie wird im
Sitzen durchgeführt und eignet sich auch für Menschen mit Beschwerden im



Bereich des Herzens oder der Atmungsorgane.

Die Sigil liegt vor dem Magier auf dem Tisch, während er gerade und
aufrecht sitzt, die Handflächen auf die Tischplatte gelegt. Der Daumen wird
rechtwinklig abgespreizt, die Hände liegen flach auf, so daß sich die
Daumenspitzen berühren und die Sigil in dem durch die Hände gebildeten
offenen Viereck liegt (s. Abb. 8). Die Sigil wird mit weit geöffneten Augen
angestarrt, die nicht geschlossen werden dürfen, auch wenn sie zu tränen
beginnen sollten.

Abbildung 8: Die Lage der Sigil bei der Todeshaltung

Nun zuckt der Magier ganz kurz mit den Muskeln der Unterschenkel, zuerst
in einem Bein, dann im anderen, dann mit beiden gleichzeitig. Das Zucken
sollte fest und locker sein, es genügt, wenn es nur einen Sekundenbruchteil
umspannt, dafür aber möglichst intensiv ist. Dann sorgt der Magier dafür,
daß sich das Muskelzucken in die Oberschenkel fortsetzt, dann durch
Rumpf, Hände und Arme und schließlich bis zur

9 Wird diese Technik durch einen etwas sanfteren Umgang mit dem



Atemanhalten abgemildert, eignet sie sich in beschranktem Maße auch für
Menschen mit den in der obigen Warnung erwähnten körperlichen
Beschwerden.

43

Kopfhaut. Nach einiger Übung nimmt ein »Durchzucken« des ganzen
Körpers nicht mehr als eine halbe Sekunde in Anspruch.

Auf dem Höhepunkt des Zuckens reißt der Magier die Augen noch weiter
auf, wobei er immer noch die Sigil anstarrt, schließt abrupt die Augen und
bannt die Sigil (siehe »Das Bannen der Sigil«).

Das Bannen der Sigil

Nach der Aktivierung muß die Sigil gebannt werden - dies ist der erste
Schritt zum Vergessen der ganzen Operation. Die einfachste Bannung
besteht aus einem lauten, herzhaften Lachen. Dieses wird zu Anfang

wahrscheinlich ein wenig gekünstelt wirken, doch das spielt keine Rolle.
Tatsächlich ist das Lachen einer der unkompliziertesten Zugänge zur bereits

erläuterten Gedankenstille. 10

Lachen ist ein unkomplizierter Zugang zur Gedankenstille.

Außerdem lenkt sich der Magier nach der sigillenmagischen Operation ab,
indem er sich auf etwas möglichst Profanes konzentriert. Je weniger er sich
nun mit magischen Dingen befaßt, um so besser. Deshalb eignen sich auch
Tätigkeiten wie Fernsehen, Sport oder Computerspiele besonders gut zur zur
anschließenden Ablenkung.

Die Schließung des »Kanals«, der durch die Trance ins Unbewußte führt,
sollte nach der Ladung möglichst vollständig sein. Es ist also falsch, wie es
einige meiner Schüler zu Anfang taten, nach der Sigillenladung zu
meditieren. Man kann dies etwas volkstümlich mit dem Prinzip »Deckel auf
den Topf!« umschreiben: Nur wenn der Deckel den Topf nach dem
Hineingeben der Zutaten fest abschließt, entwickelt sich die nötige Hitze, die



für ein Gelingen der Mahlzeit erforderlich ist.

Wenn wir uns also zuerst durch die Trance öffnen, um unsere Sigil ins
Unbewußte einzupflanzen, müssen wir diesen Zugang danach sofort wieder
schließen, damit keine Energie entweicht. Aus demselben Grund soll die
Sigil auch vergessen werden. Würde der Magier ständig an ihre Form und
ihren Inhalt erinnert, so würde sich dadurch der rationale Verstand in den
Prozeß einschalten und durch Zweifel, Neugier oder Ungeduld die Aktion
gefährden. Man stelle sich, da wir schon bei Bildern sind, das Pflanzen eines
Samens vor. Wir graben ein Loch in die Erde, legen den Samen hinein und
bedecken ihn wieder mit Erdreich. Keinem Gärtner, der noch bei Sinnen ist,
würde es einfallen, den Samen nun jede Stunde wieder auszugraben, um
nachzusehen, ob er schon keimt, gut gedeiht und so weiter. Denn so etwas
würde das ganze Vorhaben zunichte machen. Einen ähnlichen Bärendienst
würden wir unserem Unbewußten erweisen, wenn wir ständig überprüften
(und sei es auch nur unbewußt und unwillkürlich), ob es auch wirklich
richtig arbeitet. Hier haben wir es mit einer völlig unvermuteten Variante der
Aufforderung »schweige« aus der aus dem ersten Abschnitt schon bekannten
Reihe »wisse, wolle, wage, schweige« zu tun. Denn es ist auch oft
notwendig, sich selbst bzw. dem eigenen Unbewußten gegenüber Schweigen
und Stille zu bewahren, damit

Im Idealfall vergißt der Magier nicht nur die äußere Form der Sigil, sondern
sogar ihr Ziel.

es ungehindert tätig werden kann.

Im Idealfall vergißt der Magier nicht nur die äußere Form der Sigil, sondern
sogar ihr Ziel. Dies läßt sich in der Praxis leider nur selten ohne Mühe
erreichen, denn meistens handelt es sich bei magischen

10 Wer dies nicht glaubt, soll einmal versuchen, gleichzeitig schallend zu
lachen und angestrengt über ein mathematisches Problem nachzudenken!

44

Operationen ja um Dinge, die dem Magier recht wichtig sind. Daher
empfiehlt es sich, bei langfristigen Zielen gleich eine ganze Reihe von



Sigillen vorzufertigen und diese gemeinsam zu lagern, bis man nicht mehr
weiß, welche Sigil für welchen Zweck gedacht war. Erst dann werden die
Sigillen aktiviert.

Sollte eine Sigil plötzlich wieder aus dem Unbewußten ungewollt
auftauchen, wird sie erneut aktiviert und gebannt. Oft genügt es jedoch, die
Aufmerksamkeit von der Sigil abzulenken, am besten durch Lachen, bis sie
wieder verschwunden ist.

Wir können die gesamte Sigillenmagie noch einmal in einer Übersicht

zusammenfassen:

Übersicht 7: Die vier Stufen der Sigillenmagie

45

Einführung in die Ritualistik (I)

Magie ist Symbolhandlung

Rituale werden oft als »dramaturgisch umgesetzte Mythen« bezeichnet, und
dies trifft auf einen großen Teil der traditionellen magischen Zeremonien
sicher zu: Themen aus der Mythologie - etwa Leben, Tod und Wiedergeburt



des Sonnengottes Osiris oder die Vereinigung von Simon und Helena —
werden von den Ritualteilnehmern entweder miterlebt oder auch aktiv
nacherlebt, indem sie in symbolischer, gleichnishafter Form in strukturell
mehr oder weniger streng geregeltem Ablauf auf der »Bühne« des Tempels
oder Altarraums (sei es mit oder ohne Publikum) inszeniert werden.

Der Unterschied zum gewöhnlichen Drama ist

Ritual ist auf einen bestimmten Zweck ausgerichtetes Drama.

jedoch der, daß Rituale weniger der Unterhaltung oder Belustigung, ja nicht
einmal so sehr der ästhetischen Erbauung und philosophischen
Besinnlichkeit dienen, sondern vielmehr

zielgerichtet auf einen bestimmten konkreten Zweck ausgerichtet sind, sei er
erfolgsmagischer oder mystischer Art.

Dies zu erkennen hat auch wichtige Konsequenzen sowohl für die rituelle als
auch die nichtrituelle Magie. Sie wissen, daß die Magie auch als
»Illusionskunst« gilt. Darunter ist mehr zu verstehen als bloße
Bühnenunterhaltung, bei der Jungfrauen scheinbar zersägt und danach
wieder zum Leben erweckt oder Kaninchen aus scheinbar leeren Zylindern
hervorgezaubert werden. Der Magier ist Herr der Illusion: Er durchschaut
sie, lernt ihre Gesetze kennen, nutzt sie, zwingt sie der Realität auf. Das
bedeutet freilich nicht, daß die Effekte der Magie nur »Einbildung« sind und
auf optischen oder anderen Wahrnehmungstäuschungen beruhen. Tatsächlich
sind die Auswirkungen der Magie nicht minder real und konkret als unsere
gesamte Wirklichkeit, wenngleich oft etwas schwerer zu ergreifen und
wahrzunehmen. Man könnte es mit dem Umgang mit Mikroben vergleichen:
Dem unbewaffneten (in der Magie: dem ungeschulten) Auge ist es nicht
möglich, Mikroorganismen (in der Magie: magische Energien und Effekte)
zu erkennen, ja überhaupt ihre Existenz zu bestätigen; mit Hilfe von
Mikroskopen und entsprechender Ausbildung (in der Magie: der
Wahrnehmungsschulung und der Omendeutung) gelingt es uns hingegen,
dies zu tun. Es hängt also von der Wahrnehmungsart ab, wie unsere Realität
sich uns erschließt.

Beachten Sie, daß wir von Wahrnehmungsart und nicht von



Wahrnehmungsschärfe gesprochen haben. Letzteres würde der
materialistische Naturwissenschaftler tun, der der Ideologie anhängt, alles im
Universum sei letztlich meßbar und mit unseren normalen fünf Sinnen zu
erkennen, sobald die Wissenschaft nur hinreichende Fortschritte gemacht
habe. Auch die angeblich so genauen und unbestechlichen Meßinstrumente
des Wissenschaftlers sind im Prinzip nichts anderes als verlängerte
menschliche Sinnesorgane. Tatsächlich geht es jedoch um eine Veränderung
unserer jetzigen Wahrnehmung. Ziel der magischen Ausbildung sollte es
daher unter anderem sein, die magische Wahrnehmung zu schulen.

Dazu wenden wir nicht zuletzt die oben angeführte Erkenntnis an, daß
(rituelle) Magie auch »heiliges Theater«, »Mysterienspiel« ist. Es liegt in der
Grundstruktur des Unbewußten begründet, daß das »So-tun-als-ob«, wird es
nur konsequent genug

Konsequentes »So-tun-als-ob« kann mächtige Effekte haben!

46

praktiziert, schließlich den gewünschten tatsächlichen Effekt auf der
materiellen oder Bewußtseinsebene herbeiführen wird. Ein negatives
Beispiel dafür kennen wir alle: Wer sich lange Zeit einredet, er sei ein
Mensch, der anderen unsympathisch ist, ein lächerlicher Versager ohne jede
Wirkung auf andere (zum Beispiel auf das andere Geschlecht, aber auch auf
Kollegen, Vorgesetzte und so weiter), der wird irgendwann tatsächlich so
werden, wie er sich derart beharrlich sehen will: Er wird zu einem den
anderen Menschen unsympathischen Versager ohne jede anziehende
Ausstrahlung. Ähnlich ergeht es einem, wenn man ständig irgendeine
Katastrophe herbeiredet (»Ich werde die Stellung nicht bekommen«, »Die
Prüfung bestehe ich nie!«, »Mit mir hält es doch keine Frau/kein Mann
aus«). Dies nennt die Psychologie eine »sich selbst erfüllende
Prophezeiung«. Autosuggestionstechniken wie das Positive Denken und die
Arbeit mit Affirmationen oder Selbsthypnose beweisen, daß dieser
Mechanismus auch im Positiven funktioniert, also umgekehrt wirksam ist
und in sein konstruktives Gegenteil verkehrt werden kann.

Dies macht sich gerade der Magie-Anfänger nur selten hinreichend klar.
Wenn Sie also bei unserer Übung des Kleinen Bannenden Pentagrammrituals



festgestellt haben sollten, daß Ihnen die doch recht komplizierten
Visualisationen dieses Grundrituals trotz aller anfänglichen Bemühungen
nicht zufriedenstellend gelingen wollen, so halten Sie sich folgenden
Grundsatz vor Augen:

WAS BEI DER VISUALISATION NICHT REAL WAHRGENOMMEN
WIRD, MUSS VORERST IMAGINIERT ODER ALS REAL
ANGENOMMEN WERDEN!

Dies bedeutet ein Abrücken von älteren magischen Autoren wie Bardon,
Crowley oder Gregorius, die meistens große Betonung darauflegten, daß die
hundertprozentige Visualisation der eigentlichen magischen Handlung
vorangehen müsse. Die moderne Praxis hat jedoch gezeigt, daß es sich dabei
um ein äußerst zeitraubendes Mißverständnis handelt. In Wirklichkeit
nämlich reicht es (zumindest am Anfang) oft aus, eine Visualisation einfach
als real anzunehmen (auch wenn man sie nicht »wirklich« wahrnehmen
kann), um die gewünschte Wirkung zu erzielen. Mit anderen Worten: Ihr
Kleines Bannendes Pentagrammritual wird Sie auch dann schützen, wenn
Sie die Erzengel nicht in allen nur erdenklichen farblichen Einzelheiten vor
sich sehen sollten, solange Sie es nur regelmäßig genug durchführen und auf
diese Weise Ihren »Magiespeicher Unbewußtes« darauf programmieren, mit
diesem Ritual Schutz und innere wie äußere Mittung zu

assoziieren. 11

Der Anfänger steht oft im Kreis, führt das Ritual korrekt (das heißt den
Anleitungen entsprechend) durch und hofft lediglich, daß die Pentagramme
»tatsächlich« um ihn herum brennen, die Gottesnamen »bis ans Ende des
Universums« hallen und die Erzengel als Hüter der Elemente präsent sind.

Erst nach einer Weile des Übens, die je nach Begabung Tage oder Jahre
dauern kann, stellt sich die wirkliche Wirkung ein: Die visualisierten
Symbole, Figuren, Mantras und so weiter werden mit derselben Realität
wahrgenommen wie die Dinge

11 Warnung: Begehen Sie jedoch nicht den Fehler, aufgrund dieser sicher
sehr beruhigenden Erkenntnis Ihre Praxis zu vernachlässigen! Dieser
Mechanismus funktioniert nämlich nur so lange, wie Sie sich in einem



»Lernprozeß« befinden und Ihr Vorhaben darin besteht, zur optimalen
Visualisation, Imagination und ähnlichen Zielen zu gelangen. Denn sonst
stumpft nach einer Weile das Unbewußte ab und verwechselt die nachlässige
Praxis mit dem eigentlichen Ziel —dadurch aber würden Sie auf lange Sicht
verheerende Wahrnehmungsfehler vorprogrammieren, die auszumerzen oft
ein ganzes Menschenleben dauern kann. Es wird Ihnen also trotzdem nichts
geschenkt...

47

der Alltagswelt. Dann wird der Magier ganz unwillkürlich eine physische
Berührung spüren, wenn er aus Versehen gegen den »imaginierten« Kreis
stößt - ein sicheres Anzeichen für die sich entwickelnde feinstoffliche
Wahrnehmung. Damit ist die größte Hürde genommen, und es ist nur noch
ein kleiner

Schritt bis zur Wahrnehmung der magischen Energien anderer.

Wir wollen dies ab nun die »magische Energiewahrnehmung« oder, kurz, die
»Energiewahrnehmung« nennen.

Die Energiewahrnehmung wird zu Anfang also durch einen Trick entwickelt,
bei dem man ihr

Nur durch beständiges Üben erhalten Visualisierungen dieselbe Realität wie
Dinge der Alltagswelt.

Realität zuspricht, ohne sie wirklich wahrzunehmen. Wir leiten daraus einen
Lehrsatz ab, der die gesamte magische Praxis prägt und den Sie sich auf
jeden Fall merken sollten:

DIE KUNST DER MAGISCHEN ILLUSION BESTEHT DARIN,
ILLUSIONEN SOLANGE UND SO KRAFTVOLL ZUR WIRKLICHKEIT
ZU ERKLÄREN, BIS SIE TATSÄCHLICH WIRKLICHKEIT
GEWORDEN SIND.

Beachten Sie auch hier die Reihenfolge: »so lange und so kraftvoll«.
Tatsächlich ist das Unbewußte ein Gewohnheitstier, das vor allem durch die



Wiederholung lernt. Zuerst kommt also die Dauer der Praxis, danach freilich
auch die entsprechende Energie. Einen solchen Prozeß kann man als
schöpferische Erschaffung eines eigenen Universums begreifen.

Das Ritual dient nicht zuletzt auch dazu, diese magische Illusion zu
erzeugen, indem es durch die Bewegung, die Analogien, ja sogar durch das
anfängliche So-tun-als-ob und das Schauspiel gewissermaßen
»Realitätsmarken« setzt, ob wir diese nun allein in der Psyche des Magiers
oder in der Astralebene ansiedeln mögen. Es heißt oft, daß Rituale wie
»astrale Leuchtfeuer« wirken und nichtinkarnierte Entitäten (Wesenheiten)
anziehen wie die Motten das Licht. Dies ist auch ein wichtiger Grund für die
abschließende Entlassungsformel, die folglich auch nach jedem Ritual (also
nicht allein nach dem Kleinen Bannenden Pentagrammritual) ausgesprochen
werden muß.

Selbst wenn man nicht an die Hypothese —und mehr als eine solche ist es
nicht - von nichtinkarnierten Entitäten glauben sollte (die meisten

Jedes Ritual hinterläßt seine Spuren in den tiefsten Schichten der Psyche.

Magier tun es zwar, doch gibt es auch zahlreiche Ausnahmen), ergibt es
durchaus Sinn, wenigstens davon auszugehen, daß jedes Ritual seine Spuren
in den tiefsten Schichten der Psyche hinterläßt. Somit kann ein eher
psychologistisch orientierter Magier

auch argumentieren, daß unbewußtes, oft auch

verdrängtes Seelenmaterial durch das Ritual aktiviert wird und entsprechend
danach wieder gebannt werden muß, um sich nicht plötzlich selbständig -
und damit den Magier besessen - zu machen.

48

Visualisation und die Magische Sinneswahrnehmung

Der Begriff »Visualisation«, wie er gemeinhin in der magischen Literatur
verwendet wird, hat zu mancherlei Mißverständnissen geführt. Vielleicht
erschüttert der folgende Satz eines Ihrer liebgewonnenen Vor- (oder



Fehl-)Urteile, dennoch werden Sie sich durch die eigene Praxis davon
überzeugen können, daß er zutrifft:

DIE MAGISCHE SINNES- UND ENERGIEWAHRNEHMUNG
ERFOLGT DURCH KEIN BISHER BEKANNTES SINNESORGAN.

Daran ändern auch die Theorien vom »Dritten Auge« oder anderen
postulierten feinstofflichen Organen nichts, die oft zur Erklärung magischer
Wahrnehmung bemüht werden. Wir wollen die Existenz des

Feinstoffliche Wahrnehmung mag einer bestimmten Sinneswahrnehmung
ähneln, sie ist aber nicht mit ihr identisch.

Dritten Auges keineswegs leugnen -nur nützt es niemandem, wenn man
zunächst, wie in der Magiegeschichte geschehen, erst die Thymusdrüse
damit identifiziert, um dann (nach genauerer Erforschung dieses Organs)

auf die noch mysteriösere Zirbeldrüse umzuschwenken, bis diese schließlich
wieder irgendeinem anderen Zentrum weichen muß. Und es ist auch ein
Trugschluß zu glauben, daß mit solchen Modellen der Schulung der
magischen Wahrnehmung wirklich gedient wäre.

Das Konzept eines Dritten Auges hat nämlich vor allem dazu geführt, daß
die gesamte Magie über Jahrhunderte hinweg auf die optische Wahrnehmung
reduziert wurde, die in Wirklichkeit bestenfalls doch nur eine quasi-optische
ist und darüber hinaus nur eine von vielen Möglichkeiten magischer
Wahrnehmung darstellt. Schließlich gibt es ja nicht nur das Hellsehen,
sondern auch das Hellriechen, Hellhören, Hellschmecken und Hellfühlen.
Alle diese Begriffe sind jedoch tatsächlich nur Annäherungen an eine
Wahrnehmungsform, die eher einem Ahnen als einem Sehen, Hören, Fühlen
gleicht. Die wenigsten Magier und Sensitiven können auf allen diesen
Sinnesschienen gleich gut wahrnehmen, auch wenn dies im Interesse einer
größeren Treffsicherheit gewiß wünschenswert wäre und aus diesem Grund
auch geschult wird. In Wirklichkeit artikuliert sich die feinstoffliche
Wahrnehmung nur auf eine Weise, die einer anderen Sinneswahrnehmung
zwar ähnlich erscheint, mit dieser aber nicht identisch ist und keineswegs
damit verwechselt werden sollte.



Zwar erfolgt die magische Wahrnehmung bei den meisten Menschen
tatsächlich über die quasi-optische Schiene, sie scheinen feinstoffliche
Energien also gewissermaßen zu »sehen«, doch gibt es auch zahlreiche
Ausnahmen. Viele Magier sind sogar erstaunlich unvisuelle Typen und
können so gut wie nichts visualisieren. Das bedeutet jedoch nicht, daß es
sich bei ihnen um schlechte Vertreter ihrer Zunft handeln würde, sie sind
lediglich anders gepolt und können die feinstofflichen Energien
beispielsweise eher »riechen«, »schmecken«, »fühlen« und so weiter. Wenn
man aber, wie dies in der Literatur bisher fast immer der Fall war, darauf
beharrt, schwerpunktmäßig die optische Wahrnehmungsschiene zu
trainieren, um feinstoffliche Energien erfahrbar zu machen, bekommen all
jene Menschen unnötige Schwierigkeiten, die mit einer anderen
Wahrnehmungsschiene zu den gleichen Ergebnissen gelangen könnten.

Mit anderen Worten: Wenn Sie das Gefühl haben, Sie könnten nicht richtig
»visualisieren«, so versuchen Sie es statt dessen doch einmal mit einer
anderen Wahrnehmungsform. Zwingen Sie sich nicht dazu, den magischen
Kreis oder die Pentagramme um jeden Preis »sehen« zu wollen, sondern
versuchen Sie lieber

49

einmal, ihn mit den Händen zu »fühlen«, ihn zu »riechen«, zu »schmecken«,
ja sogar ihn zu »hören«.

Einem visuell orientierten Menschen fällt es

Konzentrieren Sie sich bei der »magischen Imagination« darauf, mit jenem
Sinnesorgan zu arbeiten, das Ihnen am meisten liegt.

schwer, sich vorzustellen, wie man beispielsweise ein rotes Dreieck oder ein
gelbes Viereck durch »Riechen« voneinander unterscheiden kann, und doch
ist das für den »Nasenmenschen«, also den olfaktorischen Typ, überhaupt
keine

Schwierigkeit. Der Auditive dagegen kann unterschiedliche Farben und
Symbole »hören«, und der Taktik kann sie »fühlen«.



Wenn Sie also in anderen Werken zur Magie das Wort »Visualisation« lesen
sollten, so ersetzen Sie es einfach durch »magische Imagination«, und
konzentrieren Sie sich gerade am Anfang darauf, mit jenem »Sinnesorgan«
zu arbeiten, das Ihnen am meisten liegt. Später sollten dann freilich auch die
anderen Wahrnehmungsformen geschult werden, weil dies das ganze
Wahrnehmungsspektrum erweitert, weil mehr Informationen aufgenommen
und verarbeitet werden und somit auch eine größere Entscheidungs- und
Wirkungsvielfalt erreicht wird. Doch ist eine solche Maximalforderung für
den Anfänger eher ein Stolperstein, der ihn nur frustriert und ihm die
Motivation raubt.

Praktische Übungen

ÜBUNG 4 PRAKTISCHE SIGILLENMAGIE (I)

Führe entsprechend den Anleitungen in diesem Abschnitt drei Monate lang
pro Woche mindestens eine Sigillenoperation nach der Wortmethode durch.
Trage die Operation vorher ins Magische Tagebuch ein, und überdecke die
Sigil nach der Ladung mit einem Blatt Papier, das Du an den Seiten
festklebst, damit Du beim späteren Durchblättern des Tagebuchs nicht
versehentlich die Sigil zu Gesicht bekommst und möglicherweise
deaktivierst. Versäume nicht, ein Datum auf dieses Abdeckblatt zu schreiben,
das anzeigt, wann die Sigillenoperation auf Erfolg oder Mißerfolg überprüft
werden soll. Hierbei ist es ganz besonders wichtig, im Tagebuch Platz für
spätere Eintragungen zu lassen, die selbstverständlich ebenfalls datiert
werden müssen.

ÜBUNG 5 SCHULUNG DER MAGISCHEN WAHRNEHMUNG (I)

Diese Übung wird zusammen mit dem Kleinen Bannenden
Pentagrammritual praktiziert. Sie sollte im ersten Monat mindestens
zweimal wöchentlich in ihrer vollen Form durchgeführt werden. An den
übrigen fünf Tagen kannst Du täglich eine der fünf Einzelstufen der Übung
(also die Punkte a, b, c, d oder e) im Anschluß an das Pentagrammritual
praktizieren. Dabei solltest Du jedoch sorgfältig darauf achten, daß Du im
ersten Monat wirklich auch regelmäßig abwechselnd jede Einzelstufe
bearbeitest und keine bevorzugst.



Im zweiten Monat genügt es, die Übung in ihrer vollständigen Form
mindestens zweimal wöchentlich durchzuführen. Ab dem dritten Monat
führst Du die Übung nur noch dann durch (in beliebiger Häufigkeit), wenn
Du es für erforderlich hältst. Solltest Du feststellen (was fast immer der Fall
sein wird), daß Deine magische Wahrnehmungsfähigkeit durch die Übung
gesteigert wird, so versuche, die Übungsdauer und -länge eine Weile zu
intensivieren. Erst wenn Du mit Deiner magischen Wahrnehmung
vollkommen zufrieden bist, brauchst Du diese Übung überhaupt nicht mehr
durchzuführen. Doch selbst dann empfiehlt es sich, sie einmal

50



pro Vierteljahr zu wiederholen, um nicht »einzurosten«.

a) Nachdem Du beim Kleinen Bannenden Pentagrammritual das zweite Mal
das Kabbalistische Kreuz gezogen und intoniert hast, gehst Du mit
geschlossenen Augen und vorgestreckten Händen den Kreis ab und
versuchst ihn abzutasten. Versuche nun nicht mehr, den Kreis oder gar das
Gefühl für ihn zu imaginieren, das wird überhaupt nicht nötig sein, auch
wenn es die ersten Male nicht so gut gelingen sollte. Meistens wirst Du die
feinstoffliche Energie als leises Prickeln, als Empfindung der Wärme oder
der Kälte, möglicherweise sogar wie einen ganz leichten elektrischen Schlag
wahrnehmen. Notiere sorgfältig alle Wahrnehmungen im Magischen
Tagebuch.

b) Verfahre wie unter a), nur daß Du diesmal mit dem Gehör arbeitest.
Zuerst versuchst Du beim Abgehen des Kreises, die von Dir vibrierten
einzelnen Gottesnamen in ihren Richtungen zu hören, und zwar einen nach
dem anderen. (Bleibe dabei stumm, versuche also nicht, Deiner
Wahrnehmung durch erneutes Intonieren nachzuhelfen.) Dann stellst Du
Dich in die Kreismitte und versuchst, alle Gottesnamen gleichzeitig zu
vernehmen, und zwar in ihre jeweiligen Richtungen hallend. Notiere
sorgfaltig alle Wahrnehmungen im Magischen Tagebuch.

c) Verfahre wie unter a), nur daß Du diesmal mit dem Geruchssinn arbeitest.
Zuerst versuchst Du beim Abgehen des Kreises, die allgemeine Geruchsnote
des Ritualraums zu erspüren. Stelle fest, ob sie sich durch das Ritual
verändert hat. (Beim nächsten Mal kannst Du ganz bewußt den Geruch im
Raum vor und nach dem Pentagrammritual miteinander vergleichen.)
Notiere sorgfältig alle Wahrnehmungen im Magischen Tagebuch.

d) Verfahre wie unter a), nur daß Du diesmal mit dem Geschmackssinn
arbeitest. Zuerst versuchst Du beim Abgehen des Kreises, die allgemeine
Geschmacksnote des Ritualraums zu erspüren. Achte auf Deine
Geschmackswahrnehmungen vor und nach dem Ritual. Notiere sorgfältig
alle Wahrnehmungen im Magischen Tagebuch.

e) Verfahre wie unter a), nur daß Du diesmal mit dem Gesichtssinn arbeitest.
Zuerst versuchst Du beim Abgehen des Kreises, diesen mit weit geöffneten,
auf »unscharf« eingestellten Augen wahrzunehmen: Meistens wirst Du zu



Anfang nur ein vages Flimmern bemerken, eine Art Nebel oder ein Wabern
der Luft, als wäre sie stark erhitzt worden. Dies ist ein gutes Zeichen. Nach
einer Weile werden sich die Konturen des Kreises verstärken. Führe das
gleiche mit den Symbolen durch; und schließlich nimmst Du auf dieselbe
Weise die Erzengelgestalten wahr. Notiere sorgfältig alle Wahrnehmungen
im Magischen Tagebuch.

Sei nicht entmutigt, wenn Du zu Anfang nur teilweise oder überhaupt keinen
Erfolg im Tagebuch vermelden kannst. Diese Übung soll ja Deine magische
Wahrnehmung erst richtig schulen! Zudem bekommst Du, in Verbindung mit
der nächsten Übung 6, auf diese Weise klare Auskunft darüber, wo Deine
Wahrnehmungsschwerpunkte im feinstofflichen Bereich liegen. Diese
müssen nicht unbedingt identisch mit den Schwerpunkten Deiner
Alltagswahrnehmung sein. So kann ein allgemein sehr auditiver, vielleicht
sogar musikalischer Mensch magische Energien vielleicht besser »riechen«
oder »sehen« als hören; ein ausgesprochen taktiler Mensch macht dagegen
vielleicht die Beobachtung, daß er im magischen Bereich eher »hört« oder
»schmeckt«.

ÜBUNG 6 SCHULUNG DER MAGISCHEN WAHRNEHMUNG (II)

Nachdem Du die vorhergehende Übung mindestens vier Mal in ihrer vollen
Form und entsprechend häufig in ihrer Teilform durchgeführt hast,
beantwortest Du in Deinem

51

Magischen Tagebuch im Anschluß an die Durchführung in der vollen Form
folgende Frage:

1. Welche Form der magischen Wahrnehmung fällt mir am leichtesten? Kann
ich besser »sehen«, »fühlen«, »schmecken«, »riechen«, »hören«, oder gibt es
eine andere Form der Sinneswahrnehmung, für die ich (noch) kein Wort
habe?

2. Nachdem Du die Frage unter Punkt l beantwortet hast, versuchst Du in
Zukunft, Deine »beste« Wahrnehmungsschiene verstärkt zu nutzen. Wenn
also in diesem Kurs später von »magischer Imagination« die Rede ist, setzt



Du diese auf Deine persönliche Wahrnehmungsschiene um, es sei denn, Du
wirst ausdrücklich zu einem anderen Vorgehen aufgefordert. (Wird also
beispielsweise gesagt: »Imaginiere eine liegende silberne Sichel«, so kannst
Du diese »hören«, »fühlen« oder ähnliches, brauchst sie also nicht unbedingt
zu visualisieren, wenn Dir dies schwerer fallen sollte als die andere
Vorgehensweise. Lautet die Anweisung jedoch: »Visualisiere einen
Kraftkegel über dem Kreis«, so weißt Du eindeutig, daß Du quasi-optisch
vorgehen sollst.)

ÜBUNG 7 PRAKTISCHE TRAUMARBEIT (I)

Über die Traumarbeit kannst Du Deine magische Wahrnehmung besonders
wirkungsvoll schulen und erweitern. Denn die bewußte Aufmerksamkeit, die
Du damit Deinem Unbewußten zuteil werden läßt, schmeichelt diesem und
macht es gewillter, Dich bei Deinem magischen Bemühen zu unterstützen.
Zudem fördert die Arbeit mit Träumen die Trancekontrolle, den Umgang mit
der Divination, das Astralwandern und einige andere magische Praktiken,
vor allem solche schamanischer Natur. Wir wollen hier erst einmal ganz
einfach anfangen und uns auf das Erinnern von Träumen beschränken. Wenn
Du Dich damit noch nicht befaßt haben solltest, magst Du vielleicht glauben,
dies sei recht schwierig, doch ist dem keineswegs so. Du brauchst nur ein
wenig Geduld, Schreibzeug neben Deinem Bett - und schon kann es
losgehen. Vor dem Einschlafen nimmst Du Dir vor, Dich am nächsten
Morgen an Deine Träume zu erinnern. (Du kannst diese Arbeit auch durch
eine entsprechende Sigil unterstützen.) Am Anfang solltest Du nach
Möglichkeit mit diesem Gedanken einschlafen, ihn also während des
Eindämmerns ins Unbewußte einsickern lassen. Nach dem Aufwachen
solltest Du Dich eine Weile nicht bewegen, bis Du Deine Träume möglichst
vollständig erinnert hast. Erst dann schreibst Du sie in kurzen Stichworten
auf. Bestimmte Eindrücke kannst Du auch in Form von Zeichnungen und
Skizzen festhalten, das vermittelt Dir beim späteren Durcharbeiten oft einen
viel präziseren Eindruck von der Energie- und Gefühlsqualität des Traums
als jede noch so detaillierte sprachliche Beschreibung.

Solltest Du in der Nacht plötzlich aus einem Traum aufwachen, so notiere
auch diesen sofort. Dies kann auch bei Dunkelheit geschehen, etwa wenn Du
dabei nicht völlig wach werden willst, sofern Du einigermaßen leserlich
schreibst.



Anstatt Deinen Traum sofort aufzuschreiben, kannst Du ihn auch auf ein
Tonband sprechen, das Du neben dem Bett bereithältst. Das hat den großen
Vorteil, daß Du in kürzerer Zeit mehr Einzelheiten festhalten kannst, und
dies zudem noch viel plastischer als beim Schreiben. Der Nachteil besteht
freilich darin, daß es recht zeitaufwendig ist, Bandaufzeichnungen noch
einmal abzuhören und abzuschreiben (was für das spätere Nachschlagen und
Vergleichen unerläßlich ist).

Führe ein separates Traumtagebuch, trage Deine Träume also nicht ins
Magische Tagebuch ein. Denn mit der Zeit wirst Du immer mehr zu notieren
haben, und schon bald würde dann Dein Magisches Tagebuch von der
Traumarbeit regelrecht überwuchert werden. (Es wird auch eine Zeit
kommen, da Du ganz bewußt auf das Erinnern von Träumen verzichten
sollst, dies werden wir Dir in einem späteren

52

Abschnitt bekanntgeben.) Nur dann, wenn Deine Träume in erkennbarem
Zusammenhang mit magischen Operationen stehen, kannst Du Teile daraus
vielleicht auch zusätzlich im Magischen Tagebuch notieren. Oft genügt aber
auch ein Querverweis zur entsprechenden Seite des Traumtagebuchs.

Es kann sein, daß in den ersten Tagen oder sogar Wochen die
Traumerinnerung nicht gelingen will. Dieses Problem läßt sich nur durch
Beharrlichkeit lösen: Versuche es immer wieder, jede Nacht aufs neue,
irgendwann wird Dir der Erfolg sicher sein. Möglicherweise wirst Du die
Erfahrung machen, daß Deine magischen Aktivitäten Dein Traumleben
erheblich intensivieren. Dies ist ein gutes Zeichen, zeigt es doch eine
wachsende Bereitschaft des Unbewußten zur Mitarbeit an.

WEITERFÜHRENDE LEKTÜRE

Wir wollen in diesem Buch die Querverweise auf andere nützliche Werke
auf ein notwendiges Minimum beschränken. Denn erstens ist die Zeit auch
des gutwilligsten und engagiertesten Magiers zu beschränkt, als daß er
zusätzlich zu den Schulungsinhalten auch noch Hunderte weiterer Bücher
durcharbeiten könnte. Zweitens ist es nicht Sinn der Schule der Hohen



Magie, wieder einmal das magische Wissen zu zerstückeln - sie soll Ihnen ja
gerade diese bibliographische Mühsal weitgehend abnehmen.

Dennoch: Es gibt zahlreiche sehr gute Standardwerke beispielsweise über
Astrologie oder Kräuterkunde, so daß es uns nicht sinnvoll erscheint, einmal
mehr ausführlich den Tierkreis zu erklären oder verschiedenste Kräuter samt
ihren Blütezeiten zu beschreiben.

Frater VTDT, Sigillenmagie in der Praxis, Berlin: Edition Magus -
Werkmappen zur Magie l, 1985 (Bezugsquelle im Anhang)

Diese Monographie dient der Vertiefung sigillenmagischen Wissens. Sie
führt auch in die Atavistische Magie Austin Osman Spares ein, erklärt das
Alphabet des Wollens und gibt einen Überblick über die klassischen
Planetensigillen und -quadrate, wie sie von Agrippa von Nettesheim
kompiliert wurden.

Thorwald Dethlefsen, Schicksal als Chance, München: Goldmann TB
11723, 1980 Eine brillante Einführung in die Esoterik und das magische
Denken. Dethlefsens Arbeit beschreibt auch sehr anschaulich die Grundzüge
der Astrologie und den Umgang mit Analogien und Korrespondenzen.

53

Einführung in die Ritualistik (II)

Psychologie oder Spiritismus?

Die Frage, ob magische Phänomene Projektionen innerseelischer Kräfte
beziehungsweise Zustände sind oder sich auf das Wirken außermenschlicher
Wesenheiten (Geister, Dämonen, Astralentitäten oder ähnliches)
zurückführen lassen, bewegt die Parawissenschaft schon seit vielen
Jahrzehnten. Die eine Richtung, die eher eine psychologische Erklärung
vertritt und der Auffassung ist, alles Magische entspringe der Seele des
Magiers, nennt man den Animismus (von lat. anima = »Seele«); die andere
Schule, die von der Existenz realer außermenschlicher Lebewesen (auch
feinstofflicher Art) ausgeht, wird als Spiritismus (von lat. Spiritus = »Geist«)
bezeichnet. Es ist wichtig, sich diese Unterscheidung zu merken, da sie in



der Literatur immer wieder vorkommt.

Beide Erklärungsmodelle sind jedoch in Wirklichkeit gar nicht so weit
voneinander entfernt, wie es ihre jeweiligen Verfechter oft darstellen. Wir
können dies am Beispiel des Welle-Teilchen-Dualismus des Lichts
veranschaulichen, wie er die Physik lange Zeit vor Rätsel gestellt hat. Licht
kann sich mal als Welle verhalten, mal als Teilchen (»Korpuskel«) - und
zwar abhängig von den Versuchsbedingungen! Es wäre also falsch, einseitig
von Lichtwellen zu sprechen und die physikalische Wirklichkeit der
Lichtkorpuskeln einfach zu ignorieren, und umgekehrt. Letztlich bestimmt
der Physiker also selbst, aufweiche der beiden Weisen das Licht sich in
seinem Weltbild oder Versuch zu verhalten hat.

Ebenso ergeht es dem Magier. Es ist sinnvoll, sich schon früh mit dem
Gedanken vertraut zu machen, daß unsere Wirklichkeit stets die Wirklichkeit
der Beschreibung ist - Realität ist für uns nur das, was wir in irgendeiner
Form ausdrücken und

wahrnehmen. 12

Dieser wichtigen Grundlage der modernen Magie werden wir im Laufe
unserer Schulung immer wieder begegnen.

Für die Praxis müssen wir den erfolgversprechendsten Ansatz wählen; und
welcher das ist, hängt von einer Vielzahl unterschiedlicher Faktoren ab, zum
Beispiel von der eigenen seelischen Beschaffenheit, den eigenen
weltanschaulichen Vorlieben, aber auch von ganz handfesten praktischen
Erwägungen. So antiaufklärerisch es sich auch lesen mag, ist es
erfahrungsgemäß doch stets sinnvoller, sich durch den scheinbaren
Widerspruch zwischen animistischen und spiritistischen Erklärungsmodellen
nicht verunsichern zu lassen; dies geschieht am mühelosesten dadurch, daß
man die Frage nach ihrem »Wahrheitsgehalt« einfach ignoriert.

Im Ritual zählt in erster Linie die Erfahrung, die Energiewahrnehmung also.

Intellektuelle, ja akademische Konzepte wie Animismus oder Spiritismus
haben darin wenig zu suchen. Wenn Sie lieber spiritistisch vorgehen wollen
und daran glauben, daß Sie es dabei mit realen Geistwesen zu tun haben, so



steht dem nichts im Wege. Sind Sie dagegen eher psychologisch

Im Ritual zählt in erster Linie die Erfahrung,

die

Energiewahrnehmung

eingestellt, und betrachten Sie die rituelle Arbeit vornehmlich als
veräußerlichte (»projizierende«) Auseinandersetzung mit Ihren persönlichen
Seeleninhalten, so werden Sie damit ebenfalls gute Erfolge erzielen können.

Auch diese Schulung wird nicht versuchen, Sie in die eine oder andere
Richtung zu drängen. Denn die Gesetzmäßigkeiten des magischen Rituals
sind in beiden Fällen

12 Dies ist der tiefere Sinn des Schamanenworts: » Was man wahrnimmt, ist
auch wahr.«

54

dieselben. Dies erkennen wir jedoch oft erst nach langer Praxis. Daher
werden wir auch schon in diesem Abschnitt damit beginnen, den flexiblen
Umgang mit verschiedenen Weltanschauungen und Ideologien zu trainieren.

Die Grundstrukturen des Magischen Rituals

Kommen wir nun zu den Grundstrukturen des magischen Rituals. Wenn wir
die Geschichte der westlichen Zeremonialmagie betrachten, fällt auf, daß
sich darin zwei Hauptströmungen parallel zueinander entwickelt haben, zwar
ohne sich gegenseitig

auszuschließen, aber auch ohne sich gegenseitig in nennenswertem Umfang
zu befruchten. Wir meinen damit die zyklische oder kreisförmige und die
winklige oder eckige Ritualform.

Fürs erste soll hier die Kreisstruktur im Vordergrund



Die zwei Hauptströmungen der

Ritualistik

stehen, da sie sich vor allem dem Anfänger leichter erschließt als die
winklige und zudem auch in Alleinregie müheloser zu handhaben ist.

Die Winkelstruktur dagegen setzt ein hohes Maß symbolkundlichen
Grundwissens voraus und eignet sich fast nur für die Arbeit in Gruppen von
mindestens drei Personen. Auch hier bestätigen Ausnahmen natürlich die
Regel, doch als groben Überblick kann man diese Feststellung durchaus
gelten lassen. Zudem findet sich die Winkelstruktur typischerweise
vornehmlich in dogmatischen und rein mystischen Systemen.

Zur Vermeidung von Mißverständnissen sei gesagt, daß die Bezeichnung
»Kreisstruktur« sich nicht allein darauf bezieht, daß mit einem magischen
Kreis gearbeitet wird, sondern vielmehr auch den Ablauf des Rituals selbst
meint. Dieser soll hier zunächst Gegenstand unserer Betrachtung sein. Die
nun folgende Schilderung der Ritualstruktur gibt einen Sachverhalt wieder,
der sich zwar in den allermeisten Ritualen dieser Art findet, den sich die
Praktikanten und Autoren aber nur selten bewußt machen. Es ist jedoch
hilfreich, wenn man diese Grundstruktur verstanden hat, weil man dadurch
symbol-logische Fehler oder Widersprüche bei der Entwicklung eigener
Rituale vermeidet.

Ein typisches Ritual der Kreistradition ist folgendermaßen aufgebaut:

1. Vorbereitung des Rituals

2. Eröffnende Bannung/Reinigung

3. Hauptteil

4. Abschließende Bannung/Reinigung und Entlassungsformel

5. Nachbereitung des Rituals

Übersicht 8: Grundstruktur eines Rituals



Es folgt die ausführliche Darstellung der einzelnen Punkte dieser Übersicht.
1. VORBEREITUNG DES RITUALS

Zur Vorbereitung gehören die Bestimmung der Zielsetzung, die Auswahl der
Utensilien, die Terminierung der Operation, das Festlegen des Ritualablaufs,
bei Gruppenritualen die Aufgabenverteilung sowie natürlich auch das innere
Sicheinstellen auf das Ritual und seinen Zweck.

Häufig gehen Perioden des Fastens, des Schlafentzugs, des ekstatischen
Tanzens und andere, die rituelle Gnosis fördernde Praktiken dem
eigentlichen Ritual voraus, ebenso Waschungen und bestimmte Formen der
Reinigung. Auch das Anlegen von

55

Ritualkleidung, das Entzünden des Weihrauchs und andere für das Ritual

erforderliche Maßnahmen sind Bestandteil der Vorbereitung.

Oft stellt die Ritualplanung auf der feinenergetischen Ebene bereits eine Art
Durchführung des Rituals selbst dar: Wenn man dann endlich anfängt, merkt
man, daß eigentlich schon alles erledigt ist! Dennoch sollte man das Ritual
auch dann noch durchführen, und sei es nur als symbolische Krönung und
Danksagung. Immerhin zeigt dieses Phänomen aber auch, daß mit einer
gründlichen Vorbereitung schon die halbe Arbeit erledigt wurde.

2. ERÖFFNENDE BANNUNG/REINIGUNG

Diese haben wir bereits im Zusammenhang mit dem Kleinen Bannenden

Pentagrammritual erörtert.

3. HAUPTTEIL

Im Hauptteil finden spezielle magische Operationen statt. Dazu gehören
beispielsweise das Rufen von Energien, ihre Polarisierung, Lenkung und
»Verwertung«, ebenso aber auch ganz schlicht ihre Erfahrung. Invokationen,



Ladung von Talismanen und Amuletten, mystische Erlebnisse, Evokationen,
Fernbeeinflussungen - die Liste der Möglichkeiten ließe sich beliebig
fortsetzen, und wir wollen erst im Laufe späterer Ausführungen detaillierter
darauf eingehen.

In der Regel gehört auch eine Meditation zur Arbeit im Hauptteil des
Rituals, gegebenenfalls auch - speziell bei festlichen Ritualen in der Gruppe,
etwa zu Ehren von Pan, der Mondgöttin oder anderer Energien - ein lockerer
Teil, bei dem beispielsweise Opfergaben verzehrt werden, gelacht und
geplaudert wird, und so weiter.

4. ABSCHLIESSENDE BANNUNG/REINIGUNG UND
ENTLASSUNGSFORMEL Mit der abschließenden Bannung/Reinigung und
der Entlassungsformel wird unter anderem der Wiedereintritt ins
Alltagsbewußtsein symbolisch signalisiert. Auch diesen Ritualabschnitt
haben wir bereits im Zusammenhang mit dem Kleinen Bannenden
Pentagrammritual behandelt.

5. NACHBEREITUNG DES RITUALS

Die sorgfältige Nachbereitung ist sicher ebenso wichtig wie das ganze Ritual
selbst. Dazu gehört nicht nur die Eintragung ins Magische oder
Tempeltagebuch, auch die anschließende Erfolgskontrolle und Auswertung
des Rituals (ebenso die Ritualkritik!) müssen dazugezählt werden. Auf die
Kunst der Wahrnehmung magischer Effekte, besonders im Alltag bei der
Erfolgsmagie, werden wir an anderer Stelle noch ausführlicher einzugehen
haben.

Kreisrituale verlaufen stets mehr oder weniger symmetrisch: Beginnt man
beispielsweise mit einem Kleinen Bannenden Pentagrammritual zur
Bannung und Reinigung, so wird man auch mit diesem enden; wird der
»Schleier der Mysterien« durch eine symbolische Geste geöffnet, so wird er
zum Schluß auch wieder geschlossen und so weiter.

Die zyklische Symmetrie ist einer der wichtigsten Bestandteile dieser
Ritualform und

Unbedingt zu beachten: die zyklische Symmetrie des Ablaufs von



Kreisritualen.

sollte stets beachtet werden. Verstößt man unbeabsichtigt dagegen, stellt dies
oft den Erfolg der gesamten Operation in Frage, da es, bildlich gesprochen,
dem Versuch gleichkommt, einen eckigen Klotz in eine runde Öffnung zu
treiben - so

etwas nimmt das magische Unbewußte nur selten

56

gnädig auf. Bestenfalls geschieht überhaupt nichts (oder zumindest nichts
Wahrnehmbares), schlimmstenfalls bekommt man es mit einem magischen
Rohrkrepierer zu tun, bei dem die aktivierten Energien sich gegen den
Magier selbst wenden. Gegen dieses doch eigentlich recht schlichte und
einleuchtende Gesetz wird übrigens gerade auf den Gebieten der Heilungs-,
Geld-, Liebes- und Kampfmagie immer wieder verstoßen.

Damit sollen für diesmal unsere Ausführungen zur Ritualistik enden. Es
empfiehlt sich, sie noch einmal im Zusammenhang mit dem im letzten
Abschnitt Gesagten durchzuarbeiten, macht dies doch sicher einiges von
dem deutlich, was gerade dem völligen Anfänger zuvor noch vielleicht
schwer nachvollziehbar gewesen sein mag.

Angewandter Paradigmenwechsel

Ein Paradigma ist nach heutigem Sprachgebrauch ein Satz von
weltanschaulichen oder technologischen Grundannahmen bzw.
Glaubenssätzen, mithin ein Erklärungsmodell. Da Magie stets auch
»Realitätstanz« ist, liegt es nahe, praktisch mit verschiedenen Paradigmata
zu experimentieren.

Der Magier sollte nicht nur in der Theorie, sondern vor allem auch durch die
Praxis mit verschiedenen Weltanschauungen vertraut geworden sein, erst
dann kann er seine eigene Realitätsproduktion (und nichts anderes ist
Magie!) richtig

Magie ist »Realitätstanz«. Deshalb macht sich der Magier mit vielfältigen



Weltanschauungen vertraut.

»feinsteuern« und auf seine persönlichen Bedürfnisse abstimmen, ob diese
nun erfolgsmagischer oder eher mystischer Art sein mögen.

Letztlich steckt in jeder Weltanschauung eine Portion Wahrheit im Sinne von
Wahr- Scheinlichkeit, ebenso natürlich auch ein gerüttelt Maß Lüge im
Sinne von Un-Wahr- Scheinlichkeit. Nichts ist absolut, es hat bestenfalls den
Anschein, es zu sein.

Dieser relativistische Grundsatz ist keineswegs so modern und
bilderstürmerisch, wie es auf den ersten Blick erscheinen mag. Die
traditionellen Kirchen und auch die Religionswissenschaftler und
Kulturhistoriker haben dem Okkultismus häufig vorgeworfen, eine
»Afterreligion« synkretistischer Prägung - und damit unseriös, konstruiert
und inkonsequent - zu sein. Unter Synkretismus versteht der Duden eine
»Vermischung verschiedener Religionen, Konfessionen oder philosophischer
Lehren, meist ohne innere Einheit«. Sicher läßt sich auch der Okkultismus
und mit ihm die gesamte Magie zurecht als eine solche Mischform
bezeichnen. Doch abgesehen davon, daß diese vielgeschmähte
»Bastardphilosophie« gerade aus dem Versuch geboren wurde (und aus ihm
einen Großteil ihrer Energie und Überzeugungskraft bezogen hat), in allen
religiösen, mystischen und magischen Systemen bzw. Denkgebäuden
wenigstens ein Mindestmaß an innerer Einheit zu erkennen; abgesehen
davon auch, daß der Okkultismus durch seinen Respekt gegenüber allen
möglichen Paradigmata zu einer Toleranz gefunden hat, die manch einem
homogeneren Denk- und Glaubenssystem wahrlich gut anstünde; abgesehen
von alledem jedenfalls besteht die große Stärke des Okkultismus und der
Magie gerade in ihrer Vielfältigkeit und Differenziertheit.

Jedes Pantheon, jedes System von Gottheiten also, ist nicht zuletzt auch
Abbild einer bestimmten, in mythische Bilder gekleideten Psychologie -
einer persönlichen oder einer kollektiven. Nun gibt es aber zum einen sicher
trotz vieler Gemeinsamkeiten

Jeder Mensch hat zahllose Gesichter und

Persönlichkeiten.



mindestens eben so viele Psychologien, wie es Menschen gab und gibt.

Zum anderen aber hat jeder Mensch zahllose

57

Gesichter und Persönlichkeiten, die mit einem Pantheon allein oft gar nicht
abzudecken sind. 13

Aus diesem Grunde ist die Alltagspsychologie jedes Polytheismus in der
Regel auch weitaus ausgefeilter und praxisnäher als die monotheistischer
Systeme. Dies erkennen wir auch daran, daß letztere sich nach einer
anfänglichen Blütezeit fast immer wieder in der einen oder anderen Form zu
einem Quasi-Polytheismus hinentwickeln, der freilich oft nur sehr versteckt
im Dunkeln blüht. So kamen im Christentum Dreifaltigkeit und
Heiligenkulte auf; der Buddhismus machte aus einem Buddha Abertausende,
besonders im tibetischen Tantrismus, aber auch im gesamten Mahayana-
System; im Islam keimten, darin dem Christentum ähnlich, die schiitischen
Richtungen mit ihren zahlreichen Heiligen und Fast-Propheten auf; ja sogar
das besonders strenge Judentum entwickelte mit der Kabbala, ihrer Engels-
und Dämonenlehre und ihren oft auch individuell verkörpert gesehenen
Sephiroth wieder polytheistische Elemente.

Um es an einem Beispiel zu veranschaulichen, das wiederum dem
hermetischen Okkultismus entlehnt ist: Wir kennen für das Prinzip des
Intellektuellen den römischen Gott und astrologischen Planeten Merkur; ihm
gleichgesetzt sind aber auch der griechische Hermes und der altägyptische
Thot (auch: Tahuti, gesprochen Djahuti oder auch Dahaut). Ein Blick in
Crowleys Buch der Korrespondenzen und Analogien, Liber 777, zeigt, daß
diesen drei Gottheiten auf der praktischen Ebene die Zahl 8, die Farbe
Orange und das Metall Quecksilber und so weiter gemeinsam sind. Doch ist
Analogie nicht dasselbe wie Gleichheit: Merkur ist eben nicht Hermes oder
Thot, auch wenn alle drei Aspekte ein und desselben Grundprinzips sind.
Der magische Anfänger erkennt zwar die oft nur subtilen Unterschiede
zwischen diesen drei Verkörperungen nicht auf Anhieb, und oft genug
werden sie auch vom Altmagier noch in einem Atemzug genannt, als wären
sie beliebig austauschbar. Tatsächlich zeigt sich jedoch spätestens im



magischen Ritual und bei der praktischen Erfolgsmagie, daß dies keineswegs
uneingeschränkt der Fall ist: Merkur ist weitaus verspielter als Thot, und
wenn er auch seine Verwandtschaft mit Hermes schon aus
kulturgeschichtlichen Gründen nicht leugnen kann, ist er in mancher
Hinsicht doch

recht anders als dieser. 14

Der ibisköpfige Thot dagegen ist viel strenger als beide anderen Gottheiten,
zudem war er ursprünglich ein Mondgott, der auch als Herr der Zeit galt,
eine Funktion, die im hellenischen und römischen Pantheon eher dem
Chronos bzw. Saturn zukam. Mit einer solchen Übung soll keineswegs die
mühsam errungene »Einheit der kleinsten gemeinsamen Nenner« wieder
zunichte gemacht werden, die für die Gleichsetzung der drei Götter
bezeichnend ist. Diese Einheit ist zweifellos vorhanden, in vielen Punkten
erschließt sie sich dem Adepten freilich erst durch tiefergehende Meditation.
Vielmehr wollen wir dadurch die Differenzierung aufzeigen, die unser
»Göttergemisch« uns ermöglicht. Denn im magischen Ritual haben wir
durch ein derartiges Mischpantheon die Wahl zwischen höchst subtilen
Schattierungen - für eine Gerichtssache beispielsweise, bei der es um die
strenge Ausdeutung eines Gesetzes geht, würde der versierte Magier eher die
Gottheit Thot als Energieschiene verwenden. Bei einem Betrugsprozeß, bei
dem er eventuell sogar für den Angeklagten arbeiten soll, wäre dagegen
Merkur angezeigt. Gerichtsmedizinische Gutachten wiederum würden eher
in den Bereich des Hermes

13 Das Ägyptische Totenbuch drückt etwas ähnliches aus, wenn es sagt: »In
jedem Glied deines Körpers wohnt eine Gottheit.«

14 Hermes trägt beispielsweise wie Thot deutliche Züge eines Totengottes
oder Seelenbegleiters — psychopompos —, während bei Merkur, zumindest
in seiner späteren astrologischen Prägung, eher der Aspekt des Händlergottes
und Kommunikators in den Vordergrund tritt.

58

fallen -und so weiter.



All dies sind nur Annäherungen, die je nach subjektiver Einschätzung und
Erfahrung auch Veränderungen unterworfen sein können. Doch zeigen sie
immerhin den Wert der magisch genutzten Fähigkeit, in mehreren Systemen
gleichzeitig zu Hause sein zu können. Oder, moderner und salopper
ausgedrückt: das Paradigma wechseln zu können wie sein Hemd. Daraus
ergibt sich auch folgender Merksatz, der allerdings nicht bloße Theorie
bleiben darf, sondern tagtäglich in die Praxis umgesetzt werden muß:

DER MAGIER WÄHLT SEINE GLAUBENSSÄTZE AUS WIE DER
CHIRURG SEIN BESTECK.

Wir wollen dieser Information, gewissermaßen um ihr den allerletzten
Schliff zu geben, einen weiteren Leitsatz hinzufügen, der aus der modernen
Chaos-Magie stammt und gerade durch seine ziemlich extreme
Formulierung seine größte Wirkung erzielt:

DER GLAUBE IST NUR EINE TECHNIK.

Auch wenn Sie mit diesem Satz nicht gänzlich einverstanden sein sollten,
empfiehlt es sich dennoch, länger über ihn zu meditieren und ihn zumindest
als gültige Arbeitshypothese (und sei es nur der späteren Argumentation
halber) schon jetzt zu verinnerlichen. Denn wenn wir an späterer Stelle auf
die Magie Austin Osman Spares eingehen, wird ihm eine zentrale Rolle
zukommen, wie übrigens auch in unserer gegenwärtigen Praxis.

Die zeitgenössische Praxis der Gehirnwäsche hat gezeigt, daß es relativ
einfach ist, aus einem Atheisten einen Christen, aus einem Hindu einen
Maoisten, aus einem Christen einen Buddhisten, aus einem Faschisten einen
Kommunisten zu machen, wenigstens vorübergehend. Voraussetzung dafür
ist lediglich der gezielte und gekonnte Einsatz entsprechender Reizzufuhr
bzw. des Reizentzugs. Gewiß ist die politische Gehirnwäsche eine Form der
Folter; doch anstatt hilflos eine Welt zu bejammern, in der solches möglich
ist, sollten wir uns vielmehr die positiven Möglichkeiten vor Augen halten,
die darin für uns als Magier stecken, wenn wir uns nämlich ihre Technik zu
eigen machen, um dadurch unsere Magie zu optimieren. Zum einen wird
durch den konsequenten, gewollten Paradigmenwechsel die Illusion
aufgehoben, daß wir von unseren Glaubenssätzen abhängig seien und uns
nur durch sie definieren könnten. Wer nicht nach Absolutem in der



Äußerlichkeit strebt, dem kann das Außen auch keine Illusionen mehr als
absolute Realität unterschieben. (»Nichts ist wahr, alles ist erlaubt«, soll der
Alte vom Berge gesagt haben.) Er ist auch gefeit gegen die Verlockungen
religiöser, politischer und gesellschaftlicher Indoktrination und beherrscht -
durchaus im Sinne Mao Tse-tungs - die philosophische Guerillataktik.

Zum anderen bedeuten starre Systeme immer Beschränkung. Durch
häufigen, bewußten Systemwechsel erobert sich der Magier einen viel
größeren Handlungsspielraum, er wird nicht nur vielseitiger sondern vermag
auch tatsächlich mehr, weil ihm der illusionäre Charakter der Grenzen
bewußt geworden ist und er sie dadurch nicht mehr so hilflos hinzunehmen
braucht wie früher.

Dennoch kann es sinnvoll sein, das eine oder andere Glaubensund
Denksystem über längere Zeit bis zur Neige auszukosten, sofern dies nicht
auf Kosten der Flexibilität geht. Dadurch vermeidet man nämlich eine
gewisse Oberflächlichkeit, die der anderen Praktik als Gefahr innewohnt.

59

Nun sind feste Glaubenssysteme allerdings nicht gänzlich ohne Wert, sonst
hätten sie unsere gewöhnliche Alltagsrealität sicher nicht schon seit
Jahrtausenden so fest im Griff. Sie geben dem Menschen einen wenn auch
noch so zerbrechlichen Halt; und selbst wenn er diese arg wacklige
Sicherheit mit einem äußerst hohen Preis bezahlen muß (beispielsweise mit
dem Verlust seiner Freiheit und seiner denkerischen Eigenständigkeit), ist
ihm dies in der Regel doch immer noch lieber, als dem Leben völlig hilflos
ausgeliefert zu sein. Gerade etwas labilere und unsichere Charaktere können
den heiklen Balanceakt zwischen den verschiedenen Realitäten nur mit
Mühe verkraften.

Magie hat immer auch etwas von einem

Hochseilakt ohne doppelten Boden an sich, und es ist sicher nicht falsch, zu
sagen, daß man als Magier immer mit einem Bein im Grab und mit dem
anderen im Irrenhaus

Das Kumtstück besteht darin, die volle Freiheit des Grenzgängers zu



genießen.

steht. Das Kunststück besteht nun darin, weder im einen noch im anderen zu
landen, sondern vielmehr die volle Freiheit des Grenzgängers zu genießen.
Um dies zu gewährleisten, ist allerdings eine gründliche Erdung
unverzichtbar.

Die Wichtigkeit der Erdung

Die authentischen Schamanen der Naturvölker sind nur äußerst selten reine
Profis: Neben ihrer Tätigkeit als Medizinmänner oder -frauen, als Heiler und
Hexer gehen auch sie den stammesüblichen Beschäftigungen als Jäger,
Sammler, Fischer oder Bauern nach. Tatsächlich dürfte die wohl beste
Erdung in der Ausübung eines ganz normalen Berufs bestehen.

Das erscheint nicht jedem sofort einleuchtend, weshalb es hier etwas
ausführlicher erläutert werden soll.

Wenn wir das, was weiter oben ausgeführt wurde,

Der Magier bewegt sich in extremen

Bewußtseinszuständen...

einmal genauer durchdenken, stellen wir fest, daß der Magier sich in oft
recht extremen Bewußtseinszuständen bewegt, die sich sehr deutlich vom
gewöhnlichen Alltag abheben. Zwar wird er

seine Magie (und damit auch seine angewandte Gnosis) mit zunehmender
Praxis ohnehin immer stärker in den Alltag integrieren, doch bedeutet dies
nicht, daß die Grenzen zwischen beiden verwischen - sie werden lediglich
durchlässiger. Das ist nicht dasselbe, und gerade schamanische Kulturen
zeigen uns immer wieder, wie ernst das Problem der geistigen Stabilität von
diesen »Experten des Magischen« genommen wird. So akzeptiert
beispielsweise jedes Stammesmitglied einer solchen Kultur die Tatsache, daß
es Geister gibt, daß man diese wahrnehmen und mit ihnen kommunizieren
kann. Anders in unserer rationalistischen Zivilisation: Wer bei uns Geister
sieht und sich mit ihnen regelmäßig unterhält, wird schon recht bald in der



Gummizelle enden, mit der wir solche Abweichungen von der Norm gerne
aus der Welt schaffen.

Sieht ein Stammesmitglied jedoch ständig Geister, wird es von ihnen
andauernd unkontrolliert heimgesucht, und vernachlässigt es

... er sollte es deshalb mit seiner geistigen Stabilität sehr ernst meinen.

darüber hinaus seine Alltagspflichten im Rahmen der Gemeinschaft, so wird
diese den Betreffenden schon sehr bald für verrückt erklären und ihn sogar
verstoßen.

Ähnliches begegnet uns bei den alten Kabbalisten. Wer früher bei einem
eingeweihten Rabbiner die Kabbala studieren wollte, mußte nicht nur bereits
ein

60

gewisses Alter erreicht, er mußte zudem auch unter Beweis gestellt haben,
daß er im beruflichen und wirtschaftlichen Alltag seinen Mann zu stehen
verstand.

Bei meinen eigenen Seminaren konnte ich immer wieder die Feststellung
machen, daß gerade jene Menschen, die überdurchschnittlich fest im
Berufsleben verankert sind, in der Magie tatsächlich am schnellsten
vorankommen: Manager beispielsweise, die ohnehin schon eine 70- bis 80-
Stunden-Woche haben, bringen es fertig, für die Magie noch zusätzliche drei
bis vier Stunden abzuzweigen und setzen sie mit viel Phantasie und
Intelligenz im Alltag ein. Menschen dagegen, die über sehr viel Freizeit
verfügen, scheinen es oft weitaus schwerer zu haben, ihre Magie zügig
weiterzuentwickeln. Ein gewisser Berufs- und Finanzdruck ist sicher nicht
die schlechteste Voraussetzung für Leistungen aller Art, doch gründet dieses
Phänomen noch sehr viel tiefer.

Wir müssen uns vor Augen halten, daß die schon erwähnten extremen
Erfahrungen, welche die Magie uns beschert, gerade psychisch labilere
Menschen ohne materielle Verwurzelung anlockt. Doch suchen diese
meistens nicht die Magie selbst, sondern vielmehr ein Tummelfeld, auf dem



sie ihre seelischen Probleme ungestört austoben können; oder sie streben
einen Ersatz für herkömmliche Therapien an. Ganz selten kann die Magie
ihnen sogar beides bieten und sie auch heilen (in der Bedeutung von
»Heil-/Ganz-Machen«). Meistens werden von diesen Menschen eher die
negativen, zerstörerischen Energien der Magie bevorzugt, weil diese in ihren
Augen eine größere Intensität aufweisen.

In gewissem Sinne haben wir es hierbei mit einem Teufelskreis zu tun: Für
die erfolgreiche Ausübung der magischen Kunst sind, wie wir später noch
bei der Astromagie eingehender erläutern werden, bestimmte innerseelische
Spannungen schlichtweg unverzichtbar. (Schon aus diesem Grund sind die
wenigsten Magier langweilige Persönlichkeiten.) So betrachtet erfüllt die
Magie tatsächlich für viele ihrer Praktikanten eine therapeutische Funktion,
denn sie ermöglicht es ihnen, ihre psychischen Spannungen und
Ungleichgewichte auf konstruktive Weise gezielt einzusetzen und sie
dadurch in den Griff zu bekommen. Andererseits können extreme magische
Erfahrungen auch unbewußte innerseelische Störungen erst richtig
aktivieren. Beachten wir jedoch dabei, daß es nicht die Magie ist, die einen
Menschen in den Wahnsinn treiben kann. Sie zerreißt vielmehr lediglich den
Schleier der psychischen Lebenslüge, in dessen Schatten manch eine
Sumpfblüte im verborgenen gedeiht und den Gesamtorganismus (dessen Teil
die Psyche ja ist) unbemerkt vergiftet. Die Auseinandersetzung mit den
eigenen Ängsten, die jeder gute Magier äußerst gründlich betreibt, ist ein
gutes Beispiel für diesen Prozeß.

Die Einbettung in einen »normalen« Berufsalltag hilft bei der Erdung, sie
verleiht dem

Die Einbettung in einen »normalen« Berufsalltag verleiht dem Magier Halt.

Magier Halt in Zeiten, da er vielleicht das Gefühl hat, daß ihm sonst jeder
Boden unter den Füßen weggezogen wird; sie schützt ihn vor der
Besessenheit durch Komplexe/Dämonen, weil sie ihm ständig eine andere,
weitgehend unmagische Realität vor Augen führt, in der er ebenfalls
gefordert wird und deren

Herausforderungen er erfolgreich bestehen muß. Gewiß ist die Ausübung
eines leistungsorientierten Berufs kein Allheilmittel gegen magische



Probleme, doch können wir sie dadurch erfahrungsgemäß zum größten Teil
vermeiden oder in den Griff bekommen.

Selbstverständlich verlangt die Magie nach mehr, und dies leisten wir
beispielsweise durch die regelmäßige Praktik des Kleinen Bannenden
Pentagrammrituals und des Kabbalistischen Kreuzes. Weitere Erdungs- und
Stabilisierungsübungen werden noch folgen, am wichtigsten jedoch ist
vielleicht das gesunde Selbstvertrauen, sofern

61

es frei von Selbstüberschätzung und Überheblichkeit ist. Nur wer seine
Grenzen wahrnimmt und kennt, kann sie auch überwinden.

Elementmagie

Das Große Pentagrammritual

Das Große Pentagrammritual ist eine Standardzeremonie der westlichen
Ritualmagie, seit es in dieser Form von den Adepten der Golden Dawn
entwickelt wurde. Wir werden uns hier zunächst nur mit seiner anrufenden,
also nicht mit seiner bannenden Form befassen.

Ziel des Rituals ist es, den Magier mit der Kraft aller Elemente in
harmonischem Gleichgewicht aufzuladen. Im Gegensatz zum Kleinen
Bannenden Pentagrammritual

Eine Standardzeremonie der westlichen

Ritualmagie

wird hierbei erstens fast immer nur gerufen, also nicht gebannt (auf
Ausnahmen werden wir an anderer Stelle eingehen), und zweitens wird das
Element Äther oder Geist in das Schlagen der Symbole und Vibrieren der
Formeln miteinbezogen.

Im Gegensatz zum Kleinen Pentagrammritual wird in die Mitte der
Pentagramme auch kein Aktivierungspunkt gestochen, statt dessen werden



die Symbole der Elemente mit einem separaten Mantra hineingezogen, wie
wir es in einem späteren Abschnitt auch beim Hexagrammritual
kennenlernen werden.

Jedem Element eignet eine bestimmte Zugrichtung zu, beim Rufen schlägt
man stets auf das Element zu, beim Bannen dagegen von ihm fort. 15

Stets ist auch das rufende Pentagramm des einen Grundelements zugleich
das bannende Pentagramm des Gegenelements und umgekehrt. So bedeutet
»Luft rufen« zugleich »Wasser bannen« und so weiter.

Zum besseren Verständnis dieser Aussage muß man wissen, daß die vier

Grundelemente in zwei Gruppen eingeteilt werden:

Es gelten als aktive Elemente: LUFT und FEUER.

Es gelten als passive Elemente: WASSER und ERDE.

Entsprechend unterteilt man auch in ein aktives und ein passives
Ausgeglichenes Pentagramm des GEISTES; dieses nennt man gelegentlich
auch das Ausgleichende oder Äquilibrierende bzw. Äquilibrierte
Pentagramm.

Als Gegensatzpaare gelten die Elemente: LUFT - ERDE sowie FEUER -
WASSER.

Ganz bewußt wollen wir die Elemente erst in einem späteren Abschnitt
ausfuhrlicher behandeln, da in diesem Fall zuerst die sinnliche Praxis und
erst danach der vertiefende intellektuelle Überbau kommen sollte. Deshalb
sollen hier auch nur einige ganz allgemeine Stichworte zur
Charakterisierung der Elemente in der Reihenfolge ihres Auftretens im
Ritual gegeben werden:

LUFT: das Prinzip des Intellektuellen; Kommunikation und

Sprache; analytisches (trennendes, aufteilendes) Denken



15 Aus diesem Grund ist auch das Kleine Bannende Pentagrammritual ein
bannendes Ritual, das, wie bereits im ersten Abschnitt erwähnt, allein mit
dem bannenden Pentagramm des Elements Erde arbeitet.

62

FEUER: das Prinzip des Triebhaften; Wille, Sexualität und

Aggression; spontanes (»hitziges«) Tun

WASSER: das Prinzip des Fühlenden; Emotion, Intuition und Traum/Vision;
synthetisches (verbindendes, zusammenfassen-, des) Spüren

ERDE: das Prinzip des Strukturierenden; Erhaltungswille und
Konzentration; bedächtiges, bewahrendes Ordnungsschaffen
ÄTHER/GEIST/QUINTESSENZ: das Prinzip des Übergeordneten;
Sinngebung und Sinnfindung; die (»fünfte«) Essenz der anderen Elemente;
das überpersönliche Gestalten

Im übrigen folgt das Große Pentagrammritual in seiner Struktur dem Kleinen
Bannenden Pentagrammritual.

Die Praxis des großen Pentagrammrituals

1. Kabbalistisches Kreuz

2. Schlagen (Ziehen) der Pentagramme und des Kreises 3. Anrufung der
Erzengel/Visualisation weiterer Glyphen 4. Kabbalistisches Kreuz

Das Ritual wird im Stehen durchgeführt, Blickrichtung ist Osten, die Gesten
werden mit der rechten oder der linken Hand ausgeführt, die Zugrichtungen
und die weiteren Einzelheiten bleiben für Linkshänder die gleichen. Man
kann mit dem magischen Dolch arbeiten oder mit den ausgestreckten Zeige-
und Mittelfingern, an die der Daumen angelegt wird.

1. KABBALISTISCHES KREUZ

(Siehe Abschnitt 1)



2. SCHLAGEN (ZIEHEN) DER PENTAGRAMME UND DES KREISES

Schlage in Richtung Osten das Ausgeglichene Aktive Pentagramm des
Geistes. Vibriere beim Schlagen kräftig die Formel:

EXARP (Ex-ar-peh)

Abbildung 9

Ziehe in das Pentagramm das achtspeichige Rad des Geistes und vibriere
dabei kräftig die Formel:

EHIH (Äe-hi-iäh)

Schlage nun das Anrufende Pentagramm der Luft. Vibriere beim Schlagen
kräftig die Formel:

ORO IBAH AOZPI (O-ro-Ih-bah-Ah-oh-sod-pih)

63



Abbildung 10

Ziehe in das Pentagramm das Zeichen des Wassermanns und vibriere dabei
kräftig die Formel:

JHVH (Jeh-ho-wah oder: Jod-He-Vau-He)

Mit weiterhin ausgestreckter Hand wendest Du Dich nach Süden (Teilkreis
abschreiten). Schlage in Richtung Süden das Ausgeglichene Aktive
Pentagramm des Geistes. Vibriere beim Schlagen kräftig die Formel:

BITOM (Bi-toh-me)

Abbildung 11



Ziehe in das Pentagramm das achtspeichige Rad des Geistes und vibriere
dabei kräftig die Formel:

EHIH (Äe-hi-iäh)

Schlage nun das Anrufende Pentagramm des Feuers. Vibriere beim Schlagen
kräftig die Formel:

OIP TEAA PEDOKE (Oh-ih-peh-Teh-ah-ah-Peh-doh-keh)

Abbildung 12

64

Ziehe in das Pentagramm das Zeichen des Löwen und vibriere dabei kräftig
die Formel:

ELOHIM (Eh-loh-hii-mm)

Mit weiterhin ausgestreckter Hand wendest Du Dich nach Westen (Teilkreis
abschreiten). Schlage in Richtung Westen das Ausgeglichene Passive
Pentagramm des Geistes. Vibriere beim Schlagen kräftig die Formel:

HKOMA (Heh-ko-mah)



Abbildung 13

Ziehe in das Pentagramm das achtspeichige Rad des Geistes und vibriere
dabei kräftig die Formel:

AGLA (Ah-g-lah)

Schlage nun das Anrufende Pentagramm des Wassers. Vibriere beim
Schlagen kräftig die Formel:

EMPEH ARSEL GAIOL (Em-peh-heh-Ar-ess-el-Gah-ih-oh-leh)

Abbildung 14

Ziehe in das Pentagramm das Zeichen des Adlerkopfs und vibriere dabei
kräftig die Formel:



AL (A-ll)

Mit weiterhin ausgestreckter Hand wendest Du Dich nach Norden (Teilkreis
abschreiten). Schlage in Richtung Norden das Ausgeglichene Passive
Pentagramm des Geistes. Vibriere beim Schlagen kräftig die Formel:

65

NANTA (Nah-ne-tah)

Abbildung 15

Ziehe in das Pentagramm das achtspeichige Rad des Geistes und vibriere
dabei kräftig die Formel:

AGLA (Ah-g-lah)

Schlage nun das Anrufende Pentagramm der Erde. Vibriere beim Schlagen
kräftig die Formel:

EMOR DIAL HEKTEGA (Eh-moh-ar-Di-ah-leh-Heh-keh-teh-gah)



Abbildung 16

Ziehe in das Pentagramm das Zeichen des Stiers und vibriere dabei kräftig
die Formel:

ADNI (Ah-do-nai)

Beende das Ritual im Osten wie beim Kleinen Bannenden Pentagrammritual
mit der Anrufung der vier Erzengel und mit dem Kabbalistischen Kreuz:

3. ANRUFUNG DER ERZENGEL/VISUALISATION WEITERER
GLYPHEN (Siehe Abschnitt 3)

4. KABBALISTISCHES KREUZ

(Siehe Abschnitt 3)

Rein theoretisch kann das Große Pentagrammritual das Kleine Bannende
Pentagrammritual auch ersetzen und als eigenständiges Ritual praktiziert
werden. In diesem Falle wäre am Schluß des Gesamtrituals noch die übliche
Entlassungsformel anzufügen.

Meistens freilich wird auch das Große Pentagrammritual durch das Kleine
Bannende Pentagrammritual eingeleitet, und danach wird die Zeremonie mit
demselben abgeschlossen. Dies mag wie sehr viel Aufwand aussehen, ist
aber symbol-logisch völlig korrekt, wenn wir uns die eigentliche Aufgabe
des Kleinen Bannenden



66

Pentagrammrituals vor Augen führen, nämlich das Bannen unerwünschter
Kräfte und Gedanken und die dadurch bewerkstelligte Reinigung des
inneren (seelisch- körperlichen) und äußeren (räumlichen) Tempels. Zudem
ist das Große Pentagrammritual in der hier vorgestellten Form eine rein
anrufende Operation, hat

also mit Bannung nichts zu tun. 16

Weitere Erläuterungen zum großen Pentagrammritual

Wie schon das Kleine Bannende Pentagrammritual bietet auch das Große
Pentagrammritual eine Vielzahl von

Deutungsmöglichkeiten und Symbolbeziehungen, auf die wir hier nicht
vollständig und erschöpfend eingehen können und sollten. Deshalb empfehle
ich, daß Sie mit dem Großen Pentagrammritual erst einige Monate
Erfahrungen sammeln und über seine innere Symbol-Logik und Struktur
meditieren, bevor Sie sich an eine kompliziertere Ausdeutung derselben
wagen. Letztlich geht es ja dabei auch vornehmlich darum, die Elemente
durch das Ritual zu erfahren und sich mit ihren Kräften vertraut zu machen.
Daher sollen nun lediglich noch einige Detailfragen erörtert werden.

DIE BEDEUTUNG DER FORMELN/GOTTESNAMEN BEIM GROSSEN

PENTAGRAMMRITUAL

Die hebräischen Formeln 17

JHVH (Jehova oder Jahwe) wird herkömmlich als »ICH BIN DER ICH
BIN« übersetzt - die Selbstdefinition des Schöpfergottes der Genesis. Die
Tatsache, daß die Gottheit ist, der sie ist, muß der Mensch als Aufforderung
verstehen, zu werden, wer er ist. Dies setzt man auch gleich mit dem
Erkennen und Leben des eigenen Willens (Thelema), der Herstellung des
Kontakts zum und dem Zwiegespräch mit dem heiligen Schutzengel und der
Verwirklichung der eigenen Bestimmung. Dieses JHVH wird auch als



TETRAGRAMMATON bezeichnet, wörtlich als »Vierer-Wort« oder als
»vierbuchstabiger Namen Gottes«.

ELOHIM (auch: ELHM) ist die Pluralform von AL (siehe dort), genauer:
von ELOAH, »Göttin«. Daher wird es oft auch mit »Götter« oder sogar
»Göttinnen« übersetzt. Die Tatsache, daß dieser Gottesname in der Bibel
sehr häufig auch in einem Sinnzusammenhang vorkommt, der eine Mehrzahl
nahelegt, läßt einige Zweifel am radikalmonotheistischen Charakter der
urjüdischen Religion berechtigt erscheinen.

AL (auch: EL) wird herkömmlich als »Gott« übersetzt, hatte aber
ursprünglich die Bedeutung »erhaben, mächtig«, (siehe auch ELOHIM)

ADNI (häufig auch ADONAI geschrieben) bedeutet wörtlich »Herr« oder
»mein Herr«. Es ist dies auch in der Regel der Name, den der orthodoxe
Jude dort, wo in den heiligen Schriften Tetragrammaton erwähnt wird, an
dessen Stelle laut liest.

16 In der Tradition der Golden Down wurden nach dem Schlagen der
Elementpentagramme verschiedene Gradzeichen gestellt bzw. gegeben. Dies
ist heutzutage praktisch ausgestorben, und es erscheint auch nicht sonderlich
sinnvoll für Magier, die nicht in diesem - inzwischen aufgelösten bzw. nur
noch in form einiger selbsternannter Nachfolgeorganisationen existenten —
Orden großgeworden sind und sein Gradsystem durchlaufen haben.

17 Wegen der besseren Übersichtlichkeit geben wir hier auch die Bedeutung
der aus dem Kleinen Bannenden Pentagrammritual bekannten Formeln!
Gottesnamen noch einmal wieder.

67

(Denn JHVH darf von ihm nicht ausgesprochen werden.)

EHIH (oft auch EHIEH geschrieben) wird als »Ich werde sein« übersetzt.

AGLA ist kein eigenes Wort, sondern eine Abkürzung aus den
Anfangsbuchstaben eines ganzen Satzes, nämlich: »Athath gibor leo-lam
Adonai«, übersetzt als »Du bist mächtig in Ewigkeit, o Herr!«



Wie schon beim Kleinen Bannenden Pentagrammritual ist auch hierbei nicht
deutlich, aus welchem Grund die einzelnen Formeln ihren jeweiligen
Himmelsrichtungen zugeordnet werden.

Die henochischen Formeln

Das Henochische ist eine Ritualsprache, die von dem englischen Magier,
Alchemisten, Gelehrten und Hofastrologen Elisabeths I., John Dee (1527-
1608) mit Hilfe seines Mediums Edward Kelley in einer Reihe von Ritualen
empfangen wurde. Es handelt sich dabei um eine

völlig eigenständige Sprache mit vollständig eigener Grammatik und
Ausspracheregeln, deren Herkunft die Linguisten bis heute vor Rätsel stellt.
Sie ist Teil des äußerst komplizierten und hochwirksamen

Systems der Henochischen Magie, auf das wir hier aus Platzgründen nicht
weiter eingehen können. So soll es genügen, die Bedeutung der im Großen
Pentagrammritual verwendeten henochischen

Eine rätselhafte, völlig eigenständige Ritualsprache

Formeln kurz zu erläutern. Anzumerken wäre noch, daß die Schreibweise
des Henochischen je nach Quelle in Einzelheiten schwankt, auch die
Ausspracheregeln lassen gelegentlich Abweichungen zu. Wir haben uns hier
an die derzeit gängigste Fassung gehalten.

OROIBAH AOZPI

Die sich aus dem henochischen Luftquadranten ergebende Formel wird
herkömmlich als heiliger geheimer Gottesname gedeutet. Er übersetzt sich:
»Der laut am Ort der Verlassenheit ruft.«

OIP TEAA PEDOKE

Die sich aus dem henochischen Feuerquadranten ergebende Formel wird
herkömmlich als heiliger geheimer Gottesname gedeutet. Er übersetzt sich:
»Dessen Name unverändert blieb.«



EMPEH ARSEL GAIOL

Die sich aus dem henochischen Wasserquadranten ergebende Formel wird
herkömmlich als heiliger geheimer Gottesname gedeutet. Er übersetzt sich:
»Der wahre Urschöpfer ist der Gehörnte.«

EMOR DIAL HEKTEGA

Die sich aus dem henochischen Erdquadranten ergebende Formel wird
herkömmlich als heiliger geheimer Gottesname gedeutet. Er übersetzt sich:
»Der ohnegleichen die Schändlichkeit verbrennt.«

Bei den folgenden vier Formeln handelt es sich um die im henochischen
System beheimateten Herrscher der jeweils zu viert über die Unterelemente
(also Luft von Luft, Feuer von Luft, Wasser von Luft und so weiter)
gebietenden 64 Niederen Engel, die sich aus den Anfangsbuchstaben der
ersten dieser Wesenheiten zusammensetzen und daher als Konstrukte keine
Übersetzung haben. Die Affixe E-,

68

B-, H- und N- (hier in Klammern gesetzt) beziehen sich auf die
cherubinische Tafel der Einheit oder das Schwarze Kreuz der Henochia, so
daß jeder Name fünf henochische Buchstaben enthält.

(E)XARP: Herrschender Niederer Engel der Luft (B)ITOM: Herrschender
Niederer Engel des Feuers (H)KOMA: Herrschender Niederer Engel des
Wassers (N)ANTA: Herrschender Niederer Engel der Erde

Für den Anfang genügt es vollauf, ähnlich wie bei den hebräischen
Gottesnamen, die henochischen Formeln allein wegen ihrer äußerst
wirksamen Lautlichkeit zu verwenden und sich nicht allzulange bei ihrer
tieferen Bedeutung aufzuhalten.

DIE ELEMENTSYMBOLE IN DEN PENTAGRAMMEN

Das achtspeichige Rad als Symbol des Äthers oder Geistes ist uns bereits



von der Elementzuordnung beim Pentagramm her vertraut. Es steht für das
Sonnenrad und stellt einerseits das Allesdurchdringende, Allgegenwärtige
dar, andererseits aber auch die Zentriertheit und den Mittelpunkt, um den
alles kreist.

Anstelle der üblichen alchemistischen Elementdreiecke jedoch werden beim
Großen Pentagrammritual cherubinische bzw. astrologische Symbole
verwendet. Dies mag gerade beim Anfänger zu etwas Verwirrung führen,
deshalb wollen wir es kurz erläutern.

Bei den biblischen Cheruben (auch: Keruben, hebr. Cherubim) handelt es
sich um Engel und Himmelswächter, die in der westlichen

Erklärung cherubinischer und

astrologischer Symbole

Zeremonialmagie auch als Hüter der Elemente verstanden werden. Jeder
Cherub setzt sich zusammen aus vier Teilen verschiedener Wesen, nämlich
aus Adler, Löwe, Ochse und Mensch.

Aus diesem Grund hat man die Cheruben auch als

israelitische Parallele zu den ägyptischen Sphinxen gesehen. Zwei dieser
Symbole finden sich im Großen Pentagrammritual bei den Pentagrammen
der Elemente Feuer und Wasser, wobei im Falle des Feuers gleichzeitig die
astrologische Glyphe des Löwen verwendet wird. Dies gilt ebenso für das
Zeichen des Stiers beim Pentagramm der Erde.

Schwierigkeiten bereitet dem astrologieunkundigen Laien die Zuordnung
des doch an Wasser erinnernden Symbols beim Pentagramm der Luft. Eher
würde man hier den Adlerkopferwarten. In den Schriften der Golden Dawn
wird dies damit begründet, daß die Luft das Wasser in Form von Regen und
Feuchtigkeit enthält. Dies mag nicht jedem als sonderlich logisch und
überzeugend erscheinen, doch vergessen wir dabei nicht, daß das
astrologische Sternzeichen Wassermann, mit dessen Symbol wir es hier ja
ebenfalls zu tun haben, ein Luftzeichen ist.



Der Adler dagegen, der für den Laien eher an Luft erinnert, ist auch das
alchemistische Symbol der Destillation, was den wäßrigen Prozeß andeutet.
Zudem hat er früher nach Auffassung zahlreicher Autoren anstelle des
wäßrigen Sternzeichens Skorpion gestanden. Deshalb ist seine Zuordnung
zum Wasserelement durchaus verständlich.

Dem Element Erde wird dagegen das astrologische Zeichen des Stiers
zugeordnet, das diesem Element zugehört und hier den Fleiß anzeigen soll.
Beachten Sie bitte: Anders als bei der in der Astrologie üblichen Darstellung
enthält der Kreis des Stiersymbols einen Punkt, wie wir es von der
astrologischen Sonnenglyphe her

69

kennen. Dadurch wird auch die »gehörnte Sonne« angedeutet, ein Bezug
zum iranischrömischen Mithraskult mit seiner Sterbethematik und seinem
Fruchtbarkeitsanliegen.

Für ein tieferes Verständnis des Großen Pentagrammrituals ist es wichtig,
sich vor Augen zu führen, daß die Elemente weder im Kreis noch im
Pentagramm selbst statisch sind - sie stehen in direktem Austausch
miteinander, ihre Choreographie der Energiebewegungen ist eine der
kosmischen

Grundvoraussetzungen sowohl für die animistische als auch für die
spiritistisch ausgerichtete Magie. Panta rhei, »alles fließt«, heißt es bei
Heraklit, und unsere Versuche, dieses Fließen in Strukturen festzuhalten,
darf nicht zu der irrigen Annahme verleiten, daß wir es

Eine Choreographie dynamischer

Energiebewegunge n

mit undynamischen Konstanten zu tun hätten. Sowohl im Ritualkreis als
auch im Pentagramm sind die Elemente ganz bewußt nicht in
Gegensatzpaaren mit direkter Verbindungsschiene angeordnet: Im Kreis
stehen sich nicht etwa Luft und Erde, Feuer und Wasser gegenüber, wie das
einige naive, der Symbol-Logik unkundige Autoren fordern, sondern eben



Luft und Wasser, Feuer und Erde.

Und auch im Pentagramm stehen die Gegensatzpaare einander nicht
gegenüber, sondern vielmehr übereinander, sie sind also nur indirekt
miteinander verbunden. Denn eine Gegenüberstellung LUFT - ERDE bzw.
FEUER -WASSER würde ein gegenseitiges Sichaufheben und Stillstand
oder, moderner ausgedrückt, Entropie bedeuten. Denn kein Element ist
stärker oder gar »besser« als das andere. Nur der Äther steht über der
Polarität der Unterelemente, und oft wird er als ihr Ursprung

betrachtet. 18

Vielleicht meditieren Sie einmal einige Zeit über diese Symbolik und
nehmen sie auch mit dem Bauch und der Intuition auf. Das wird die
praktische Handhabung der Elementenergien später erheblich vereinfachen.
Um Ihnen dies zu erleichtern, haben wir bewußt noch keine Abbildung zur
Veranschaulichung dieses Sachverhalts gegeben. Statt dessen sollen Sie sich
diese Skizze mit den Energieverbindungen in dem unteren Kasten selbst
eintragen, weil dies dabei hilft, die Information in Ihr Unbewußtes zu laden.

Abbildung 17: Die dynamische Anordnung der Elemente in Kreis und
Pentagramm (selbst auszufüllen)



18 Wir ziehen es übrigens meistens vor, von Äther zu sprechen anstatt von
Geist, weil wir damit die körperfeindlichen Assoziationen vermeiden wollen,
die mit der Überhöhung des Geistes in der westlichen Magie so oft
einhergehen.

70

Als Übersicht darstellen wollen wir jedoch für das spätere Nachschlagen
noch einmal sowohl die Zugrichtung der Pentagramme als auch die
verwendeten Formeln sowie die Reihenfolge der Anrufungen. Später gehen
wir, wie schon erwähnt, noch intensiver auf die Zugrichtungen der
Pentagramme ein.



Übersicht 9: Die Glyphen und Formeln beim Großen Anrufenden
Pentagrammritual (alle Pentagramme invozierend/anrufend)



Auch die Reihenfolge der Anrufungen beim Großen Pentagrammritual
wollen wir zur besseren Anschauung noch einmal tabellarisch darstellen:

71

HIMMELSRICHTUNG PENTAGRAMME

Übersicht 10: Die Reihenfolge der Anrufungen beim großen
Pentagrammritual (Alle Pentagramme: invozierend)

Die Symbol – Logische Unschärferelation und die Magie

Unsere rational und analytisch arbeitende linke Hirnhälfte strebt stets nach
dem Eindeutigen, Berechenbaren und Präzisen. Darin sieht die
rationalistische Zivilisation ihren großen Wert, da in der Unberechenbarkeit
beispielsweise von Naturkatastrophen etwas Bedrohliches, das Überleben
Gefährdendes gesehen wird. Die intuitiv und synthetisch aktive rechte
Hirnhälfte dagegen bevorzugt das Bildliche, Unberechenbare und Unpräzise.
Daß dies für subtile kosmische und seelische Zusammenhänge empfänglich
macht, wird heute nur mehr wenig verstanden. Doch hat jede Präzision ihre



Grenzen, ebenso natürlich auch das Unpräzise. In beiden Fällen ist ein
Zuviel nicht wünschenswert, wird aber nur zu oft ungewollt praktiziert.

Sehen wir uns diesen Zustand einmal am Beispiel eines Orakels an. Dabei
lernen wir schnell folgende Regel kennen:

JE UNPRÄZISER DIE AUSSAGE EINES ORAKELS, UM SO

HÖHER SEINE TREFFERWAHRSCHEINLICHKEIT.

JE PRÄZISER DIE AUSSAGE EINES ORAKELS, UM SO

GERINGER SEINE TREFFERWAHRSCHEINLICHKEIT.

Wenn Sie als Orakelgeber einem Fragenden prophezeien: »In der nächsten
Woche wird sich vieles in Ihrem Leben ändern«, so wird der Skeptiker dies
kopfschüttelnd als »Wischiwaschi-Aussage« abtun. Tatsächlich dürfte Ihre
Trefferquote jedoch objektiv außerordentlich hoch sein - schließlich haben
Sie ja auch keine Aussage darüber gemacht, was sich ändert, auf welche
Weise und wann genau! Sie haben auf Kosten einer hohen
Voraussagepräzision eine hohe Trefferquote erzielt. Orakeln Sie jedoch:
»Heute in einer Woche werden Sie um 15.03 Uhr am Hauptbahnhof auf
Gleis 6 einem blonden Mann begegnen, der Ihnen einen Scheck

72

über 4089,67 Mark überreicht«, dürfte Ihre Trefferquote im Vergleich zur
ersten Aussage so gut wie null sein. Sie haben auf Kosten einer hohen
Trefferquote eine hohe Voraussagepräzision erzielt.

Beide Beispiele sind natürlich Extremfälle, und es soll damit auch nicht
grundsätzlich die Möglichkeit geleugnet werden, hohe Trefferquoten bei
gleichzeitig hoher Voraussagepräzision zu erzielen - doch die tägliche
Orakelpraxis bewegt sich in der Regel irgendwo in der Grauzone zwischen
diesen beiden Extremen. Veranschaulichen wollen wir damit nur, daß Bilder
und Symbole sich der Präzisierung im Sinne der exakten Wissenschaften
weitgehend entziehen und deshalb auch entsprechend gehandhabt werden
sollten. Haben wir diesen Mechanismus erst einmal verstanden, fällt es uns



auch leichter, mit Symbolen wie den Elementen, den Tarotkarten oder
astrologischen Aspekten konstruktiv umzugehen, um nur ein paar Beispiele
zu nennen.

Symbole sind per definitionem stets mehrdeutig

und nicht auf eine einzige Bedeutung festzulegen. Dazu sind sie nicht zuletzt
auch viel zu subjektiv.

Fragen Sie beispielsweise nur einmal in Ihrem Bekanntenkreis herum, was
die Menschen so

Symbole sind stets mehrdeutig und nicht auf eine einzige Bedeutung
festzulegen.

alles mit dem Symbol des Kreises oder des Vierecks verbinden. Sicher
werden sich die Aussagen in vielen Punkten decken - was bedeutet, daß
Symbole zwar ambivalent sind, aber deswegen noch keineswegs beliebig.
Aber sie werden sich auch in vielen Punkten unterscheiden - was wiederum
bedeutet, daß Symbole Träger mehr als nur eines einzigen Sinninhalts sein
können.

Wenn wir dem aus Bildern bestehenden Tarotspiel eine Frage stellen, so muß
diese so formuliert werden, daß sie mit Bildern zu beantworten ist. Fragen
nach Telefonnummern oder gar Lottozahlen werden dieses Orakel meistens
überfordern. Gerade diese Erkenntnis fehlt oft, wenn wir angesichts der
Kapriolen des Unbewußten und seiner Magie frustriert reagieren. (Denken
Sie an das Beispiel mit dem Reitturnier im letzten Abschnitt!)

Das, was wir gerne die »symbol-logische Unschärferelation« nennen und
hier eher spielerisch an einigen Exempeln veranschaulicht haben, birgt sehr
konkrete Konsequenzen für die magische Praxis. Es ist nämlich
beispielsweise wesentlich einfacher, ganz allgemein für »Reichtum« zu
zaubern als für eine bestimmte Geldsumme. Ebenso können wir mit der
Magie leichter dafür sorgen, daß wir unseren eigenen Willen richtig leben
können, als mittels Magie die Außenwelt in Form von Sexualpartnern,
Feinden, Erbtanten und so weiter diesem Willen zu unterwerfen. Darin
wurde oft ein Argument für einen im Kern moralisch geordneten und ethisch



verfahrenden Kosmos gesehen, doch ist dies keineswegs eine zwingende
Schlußfolgerung: Einmal mehr haben wir es hier mit dem Karma als
moralfreiem Gesetz von Ursache und Wirkung zu tun. Wer seine Ziele allzu
präzise vorformuliert, schmiedet sich selbst die Ketten, die ihn letzten Endes
häufig genug am Erreichen ebendieser Ziele hindern. In einem späteren
Abschnitt werden wir auf dieses Thema im Hinblick auf das Prinzip des
»Weder-weder« (neither-neither) in der Magie Austin Osman Spares noch
näher eingehen. Dazu noch ein Beispiel: Sie wollen Kontakt zu einem
bestimmten Menschen aufnehmen, dessen Adresse Sie nicht haben. Es ist
weitaus vielversprechender, eine Sigil für eine allgemeine
»Kontaktaufnahme« mit der Zielperson zu aktivieren als ganz präzise für
einen telefonischen oder brieflichen Kontakt.

Hier wollen wir vorerst nur zusammenfassen, daß es keinen Zweck hat,
Symbole und Bilder - und mit nichts anderem arbeiten wir in der Magie -
rationalistisch

73

vergewaltigen zu wollen. Wir wollen damit nicht behaupten, daß keine
präzisen magischen Operationen möglich wären:

Wenn etwa ein Magier eine bestimmte Wohnung zugesprochen, eine
bestimmte Stelle erhalten oder einen bestimmten Gerichtsprozeß gewinnen
will, so läßt sich

Es hat keinen Zweck, Symbole und Bilder rationalistisch vergewaltigen zu
wollen.

dies mittels Magie durchaus bewerkstelligen - aber es ist eben sehr viel
schwieriger, als allgemeinere Ziele zu erreichen. Die Herausforderung an
den magischen Könner besteht im rationalistischen Paradigma sicher in der
handwerklichen Präzision seiner Magie; doch sollte sich gerade der
Anfänger davor hüten, sich allzusehr auf Präzisionstreffer zu versteifen.
Auch erfahrene Magier erreichen in der überwiegenden Zahl ihrer Zauber
nur Streuschüsse, was aber kein Manko ist, solange die allgemeine Richtung
stimmt. Das Geheimnis des erfolgsmagischen Meisters besteht darin, das
Ziel so präzise wie möglich zu definieren, den Weg zu seiner Verwirklichung



dagegen möglichst weit offen zu halten und nur minimal festzulegen, um
ungewünschte Ereignisse auszuschließen.

Zudem hat die Symbol-logische Unschärferelation der Magie Stärken, an die
keine exakte Wissenschaft heranreicht. Zum einen erschließt sie uns, wenn
wir geschickt mit ihr umgehen, die magischen Kräfte des Unbewußten und
der rechten Hirnhälfte sehr viel leichter, weil diese eben besser auf etwas
unscharfe, un-eindeutige (was jedoch nicht dasselbe ist wie »ungenaue«!)
Bilder und Symbole reagieren. Zum anderen ermöglicht sie es uns aber auch,
Zusammenhänge und Möglichkeiten zu erkennen, wo der Rationalist nur
Trennung und Grenzen zu sehen vermag. Ja, schon der schlichte Grundsatz
der Sympathiemagie, daß nämlich alles mit allem anderen in innerer
Beziehung steht, fußt auf dieser Unschärferelation, die man zur besseren
Veranschaulichung auch in einer mathemagischen Formel ausdrücken kann:

Übersicht 11: Die erste Grundformel der Magie

Der Grad des magischen Erfolgs verhält sich also umgekehrt proportional
zum Grad der (rationalistischen) Präzisierung der beim magischen Akt
verwendeten Symbole. Dabei wollen wir es für diesmal bewenden lassen,
damit diese Information erst einmal »einsickern« kann. Später werden Sie
noch mehr dazu erfahren.

Praktische Übungen

ÜBUNG 8 KABBALISTISCHES KREUZ (II)

Führe acht Wochen lang täglich dreimal das Kabbalistische Kreuz durch.
Dies sollte vorzugsweise nach dem Aufstehen oder vor dem Zubettgehen
geschehen, aber auch nach dem Baden, solange der Körper noch naß ist.



Achte dabei darauf, daß Du während der Übung mit dem Gesicht zu einer
(natürlichen oder künstlichen) Lichtquelle stehst, da Du so die Energien des
Lichts stärker wahrnehmen und aufsaugen kannst. Du brauchst Dich
allerdings dabei nicht auf das Licht zu

74

konzentrieren. Verfahre wie schon aus Übung 2 gewohnt, doch mit einem
Unterschied: Berühre mit der Hand beim Ziehen der Linien nicht den
Körper! Lasse die Hand vielmehr etwa 5-10 Zentimeter über den
entsprechenden Körperpunkten schweben. Dies schult die feinstoffliche
Wahrnehmung und den Umgang mit Körperenergien, erleichtert das Aura-
Sehen und -Fühlen und stellt eine Vorstufe zur astralen/mentalen Arbeit dar.

Achte nach der Durchführung auf Deine Körperwahrnehmungen. Stelle auch
eventuelle Unterschiede zur Praxis mit Körperberührung fest, und schreibe
diese im Magischen Tagebuch auf.

ÜBUNG 9 PRAXIS DES GROSSEN PENTAGRAMMRITUALS

Führe mindestens vier Monate lang alle zwei Wochen einmal das Große
Pentagrammritual zu einem beliebigen Zeitpunkt durch. Veranstalte dies wie
ein ganz reguläres Ritual:

1. Bannung durch das Kleine Bannende Pentagrammritual

2. Durchfuhren des Großen Pentagrammrituals

3. Meditation über die Elemente

4. Bannung durch das Kleine Bannende Pentagrammritual mit

Entlassungsformel

Achte besonders darauf, wie Du die Elemente wahrnimmst. Nach
viermaliger Durchführung kannst Du diese Übung mit Übung 5 koppeln, um
Deine Energiewahrnehmung zusätzlich zu verfeinern. Dazu mußt Du Übung
5 sinngemäß an das Große Pentagrammritual anpassen.



ÜBUNG 10 ANGEWANDTER PARADIGMENWECHSEL IN DER
PRAXIS (I)

a) Begib Dich an einem Sonntag in einen katholischen Gottesdienst, und
beobachte diesen unter magischen Gesichtspunkten. Wie ist das Ritual
aufgebaut?

b) Tue dasselbe mit einem evangelischen Gottesdienst, und achte dabei auf
die Unterschiede zum katholischen Ritus.

c) Tue dasselbe mit Gottesdiensten und Ritualen mindestens zweier anderer
Glaubensgemeinschaften nach Wahl (es können sowohl andere christliche
als auch nichtchristliche sein, zum Beispiel griechischorthodoxe,
adventistische, mormonische, jüdische, islamische, buddhistische,
hinduistische und so weiter). Je mehr Du Dich durch persönliche
Anschauung mit möglichst vielen verschiedenen religiösen Riten vertraut
machst, um so besser.

d) Versuche zu Hause schriftlich die Grundstruktur jedes Rituals zu
skizzieren, also den Ritualaufbau, das verwendete Zubehör, die
Rollenverteilung der Durchführenden, den Ritualverlauf und so weiter.

Der Grund, weshalb wir hier zunächst christliche Rituale empfehlen, liegt
vor allem darin, daß es keiner allzu großen Mühe bedarf, sich diese
»vorführen« zu lassen, da es überall Kirchen gibt, die solche abhalten. Auch
wenn Du kein religiöser Mensch sein solltest, kannst Du aus solchem
Anschauungsunterricht sehr viel lernen. Nicht zuletzt wirst Du auf diese
Weise aus erster Hand erfahren, wieviel Magisches ( sich in alten religiösen
Kulten bis in unsere Tage erhalten hat - aber auch, wie wenig Wissen darum
noch übriggeblieben ist.

Verhalte Dich während der Ritualfeiern möglichst unauffällig, und nimm die
Energien eher passiv wahr, als Dich aktiv einzubringen. Vielleicht stellst Du
nach einer Weile erstaunt fest, daß viele Rituale eine ganz eigenartige
magische Energie entwickeln,

75



auch wenn dies den Gläubigen und Priestern bzw. Ritualleitern gar nicht
bewußt sein mag.

Du solltest diese Übung in ihrer Grundform innerhalb von zwei Monaten
absolviert haben, kannst sie danach aber auch beliebig oft wiederholen.

ÜBUNG 11 SCHULUNG DER MAGISCHEN WAHRNEHMUNG (III)
DER 180°- BLICK

Diese Technik hast Du bereits ansatzweise in Übung 5 (e) kennengelernt.
Wie keine zweite Praktik ist sie dazu geeignet, die magische
Energiewahrnehmung (zum Beispiel auch der Aura) zu schulen. Dies soll
nun intensiviert werden.

a) Stelle auf einen ansonsten leeren Tisch zwei hohe Gläser oder Flaschen in
einem Abstand von etwa 30 cm voneinander auf. Setze Dich so davor, daß
sie nach rechts und links fast Dein Gesichtsfeld begrenzen. Nun stellst Du
die Augen auf »unscharf«, wie in Übung 5 bereits praktiziert, und achtest in
einem Zustand der größtmöglichen Gedankenstille (»Nichtverhaftetsein -
Nichtdesinteresse«) auf den Zwischenraum zwischen den beiden
Gegenständen. Halte Deine Wahrnehmungen schriftlich fest (Dauer: etwa 10
Minuten).

b) Nutze einen Spaziergang durch ein Stück Dir vertrauter Natur, um den
180°- Blick zu praktizieren, indem Du beim Gehen die Augen auf unscharf
stellst (»Defokussieren« nennt dies der Techniker) und völlig neutral auf das
achtest, was Du nun optisch wahrnimmst, beispielsweise zwischen den
Bäumen oder um andere Spaziergänger herum (Dauer: etwa 10 Minuten,
danach Entspannung der Augen).

Diese Übung kannst Du so oft wiederholen, wie Du magst, Du solltest sie
allerdings nach Ablauf eines Vierteljahrs mindestens fünfzig mal
durchgeführt haben. Du darfst sie auch so variieren, daß Du sie gelegentlich
am Arbeitsplatz, beim Warten an einer Verkehrsampel und in vergleichbaren
Situationen durchführen kannst, was den Zeitaufwand erheblich verringert.

Mit Hilfe dieser Praktik erlernt sich die Wahrnehmung der Aura



erfahrungsgemäß sehr schnell, außerdem steigert sie das Gespür für
feinstoffliche Energien.

ÜBUNG 12 PRAKTISCHE TRAUMARBEIT (II)

Im Anschluß an Übung 4 und Übung 7 soll nun bereits der erste Schritt in
Richtung Traumsteuerung getan werden. Diese hilft Dir nicht nur dabei,
direkteren Kontakt zu den astralen Bereichen des Unbewußten herzustellen,
sie erspart Dir auch manche spätere Mühsal bei der Tranceschulung.

Stelle eine Sigil her, um einen bestimmten Traum zu erhalten. Dieser sollte
am Anfang nicht allzusehr präzisiert werden, es genügt beispielsweise, auf
einen Traum hinzuarbeiten, in dem eine gelbe Katze vorkommt, eine
afrikanische Landschaft, ein Hochhaus oder auch solch absurde
Alltagsgegenstände wie Schuhlöffel oder Flaschenbürsten. Versuche,
mindestens einmal pro Woche einen solchen Traum mittels einer
sigillenmagischen Ladung zu erzeugen, terminiere also die Sigil
entsprechend. Technisch gesehen handelt es sich bei dieser Arbeit um eine

sogenannte Trauminkubation. Führe sorgfältig Tagebuch über Erfolg und
Mißerfolg. 19

19 Warnung: Es ist für diese Übung unerläßlich, vor dem Zubettgehen einen
Schutzkreis um die Schlafstätte zu ziehen, - was am besten in Form eines
Kleinen Bannenden Pentagrammrituals geschieht. Da sie sehr stark für
astrale Einflüsse sensibilisiert, was nicht zuletzt eines ihrer Ziele ist, darf
dieser Punkt so lange nicht vernachlässigt werden, bis Du über hinreichend
geistige und körperliche Festigkeit verfugst, um gelegentlich auf solche
Vorsichtsmaßnahmen zu verzichten Solltest Du den Schutzkreis nachts (zum
Beispiel bei einem Gang ms Bad) durchbrechen, so mußt Du ihn noch
einmal ziehen Dies kann nun auch in mentaler Form geschehen,
vorausgesetzt, Du hast regelmäßig die Übung 2 praktiziert.

76

Du merkst sicher, daß sich die Anforderungen unseres Übungsprogramms
immer weiter steigern. Zu Anfang wird sich dies vor allem im Zeitaufwand
bemerkbar machen, also quantitativ. Später wird der Zeitaufwand ein wenig



sinken, dafür verschärfen sich aber die qualitativen Herausforderungen. Das
ist freilich nicht nur in der Magie so, und Du tust gut daran, Dir immer
wieder vor Augen zu halten, daß jede Lehrzeit ihre Zeit- und Energieopfer
verlangt. Selbstverständlich kannst und sollst Du zu Deinem eigenen Tempo
finden. Doch da die Übungen unserer Schulung zum großen Teil aufeinander
aufbauen, also hierarchisch gegliedert sind, solltest Du Dich nach
Möglichkeit auch bei zeitlich von unseren Vorgaben abweichender Praxis an
die hier angegebene Reihenfolge halten. Vergiß nicht, daß es mit der Zeit
immer schwieriger wird sein wird, versäumten Stoff nachzuholen; wenn Du
an der Praxis zwar interessiert bist, dennoch aber die Zügel schleifen läßt,
wird es Dir schließlich aufgrund mangelnder Erfahrung später immer
schwerer fallen, die theoretischen Ausführungen dieser Schulung
nachzuvollziehen, da sie sich zunehmend auf die praktischen Erfahrungen
beziehen werden.

Weiterführende Lektüre

Horst E. Miers, Lexikon des Geheimwissens, 6. verm. Aufl., München:
Goldmann TB 11708, 1986

Wenngleich Miers' Werk es in vielen Punkten leider an Zuverlässigkeit und
Objektivität vermissen läßt, ist es doch nach wie vor unumstritten das
umfangreichste und erschöpfendste Lexikon zum Thema. Es geht vor allem
auch auf verschiedene kleinere Gruppen und Strömungen in der Geschichte
des Okkultismus bis etwa Anfang der sechziger Jahre des zwanzigsten
Jahrhunderts ein (danach werden die Informationen spärlich bis
verschwommen). Als Nachschlagewerk - bei entsprechender Vorsicht
benutzt - durchaus zu empfehlen.

Hans Biedermann, Handlexikon der magischen Künste, 2 Bde., 3. verb. u.
verm. Auflage, Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt, 1986

Bei diesem Werk handelt es sich um die wissenschaftlich seriöseste
lexikalische Sammlung des Geheimwissens bis zum Beginn des 19-
Jahrhunderts. Ein absoluter Klassiker, der in keiner magischen Bibliothek
fehlen darf, zumal er eine Vielzahl alter Quellen im Original zitiert, reich
bebildert ist und durch seine sachkundige Objektivität besticht.



Planetenmagie (I)

Einführung in das Hexagrammritual (1)

Das Pentagramm gilt in der westlichen Zeremonialmagie als Symbol des
Mikrokosmos der Elemente, das Hexagramm dagegen als Symbol des
Makrokosmos der Planetensphären. Etwas vereinfacht spricht man beim
Pentagramm auch vom »irdischen«, beim Hexagramm dagegen vom
»kosmischen« Aspekt der Schöpfung. Beim Hexagrammritual allerdings hat
die Einigkeit hier

Zahllose Varianten des

Hexagrammrituals

auch schon ihr Ende: Es finden sich zahllose Varianten, verstümmelt oder
völlig in ihr Gegenteil verkehrt, und manche Autoren (zum Beispiel Miers in
seinem Lexikon des Geheimwissens) bezweifeln sogar, daß es sich beim

Hexagrammritual tatsächlich um einen echten, überlieferten Ritus aus der
magischen Tradition handelt. Crowley unterscheidet zwischen einem
»Großen« und einem »Kleinen Hexagrammritual«, die Golden Dawn sprach,
wenn wir Regardies Werk Glauben schenken dürfen, nur vom
»Hexagrammritual« und vom »Kleinen

77

Hexagrammritual«. Diese sind zwar trotz ihrer unterschiedlichen
Bezeichnungen im Prinzip mit Crowleys Fassungen identisch, doch sollte
man gerade in der Magie auf derlei »Kleinigkeiten« achten, vor allem bei
Autoren, die aus einer dogmatischen und somit vorgeblich streng
wortgetreuen Tradition stammen. Aus praktischen Erwägungen und weil die
Überlieferung der Golden Dawn nicht so spezifisch auf eine einzelne
Magierpersönlichkeit ausgerichtet ist wie jene Crowleys, wollen wir hier
deren System als Bezugspunkt nehmen, wenngleich auch wir in Details
davon abweichen werden.

Die moderne Entwicklung hat Teile des in der Golden Dawn als



»Hexagrammritual« (bei Crowley: »Großes Hexagrammritual«)
bezeichneten Rituals für die praktische Planetenmagie ausgekoppelt. Dies
erscheint durchaus logisch und vertretbar, wie wir noch sehen werden. Bevor
wir jedoch darüber reflektieren können, müssen wir zunächst die Grundform
des Hexagrammrituals nach der Tradition der Golden Dawn betrachten.

Dazu ist es notwendig, auf die Symbolik des Hexagramms selbst
einzugehen. In Abbildung 18 finden Sie die Grundsymbole, aus denen sich
das Hexagramm zusammensetzt. Das aufsteigende Dreieck steht dabei für
das männliche (also nicht ausschließlich für das Element Feuer), das
absteigende für das weibliche Prinzip (also nicht ausschließlich für das
Element Wasser). In dieser Form und Deutung ist das Hexagramm uralt und
findet sich auch in östlichen Kulturen, etwa im hinduistischen Tantra im
Meditationssymbol des »Sri Yantra«, wo es als Vereingung von Shiva (=
männliches Prinzip) und Shakti (= weibliches Prinzip) verstanden wird. Es
entspricht in seiner symbolischen Aussage auch dem chinesischen Yin-Yang-
Zei- chen (dem sogenannten Tai-Chi).

Abbildung 18: Der Aufbau des Hexagramms

In der westlichen Tradition wird das Hexagramm auch als »Siegel« oder



»Schlüssel Salomos« bezeichnet, noch bekannter ist es unter dem Namen
»Davidsstern«. 20

Der Bezug zum biblischen König Salomo wird an anderer Stelle im
Zusammenhang

20 Von sachunkundigen Autoren —insbesondere Journalisten - wird es
manchmal auch mit dem Pentagramm verwechselt, zudem nicht selten in
umgekehrter Richtung. Dies liegt wohl daran, daß man das Hexagramm
bisweilen auch als »Pentakel« bezeichnet, was bei Laien gelegentlich
Verwirrung stiftet.

78

mit den Einflüssen des Judentums und der christlichen Überlieferung auf die
Magie des Abendlands näher erörtert. Hier möge der Hinweis genügen, daß
Salomo schon seit Urzeiten als Archetyp oder Inbegriff des weisen
(gelegentlich aber auch des blasphemischen) Magiers gilt.

Wir sehen also, daß das Hexagramm die

Das Hexagramm stellt die Grundpolarität allen Seins dar.

Grundpolarität allen Seins darstellt.

Doch seine Symbolik geht noch tiefer, denn es steht eben auch für die
(makrokosmische) Sphäre der Planeten, so wie das Pentagramm die

(mikrokosmische) Sphäre der Elemente versinnbildlicht. Man hat deshalb
das Hexagramm auch als Symbol des mystischen oder theurgischen Wegs
bezeichnet, während das Pentagramm für den magischen oder dämonischen
Weg stehen soll. Das hindert die Magier allerdings nicht daran, auch
erfolgsmagisch mit Planetenkräften zu arbeiten und sich dabei des
Hexagramms zu bedienen. Ohnehin ist eine solche Trennung in »mystisch«
und »magisch« eher theoretischer Natur, wie wir noch sehen werden.

Verständlicher erscheint jenes Modell, demzufolge der Magier, wenn er mit
Elementen arbeitet, damit in seine unmittelbare Einflußsphäre eingreift. Er



ist also gewissermaßen im konkret Faßbaren »geerdet« oder verankert. Die
Arbeit mit den Planetenkräften dagegen stellt den Kontakt zu subtileren
Kräften dar, die zwar oft als überpersönlich empfunden werden (Stichwort:
»Einfluß der Gestirne auf das Schicksal«), ebensogut aber auch als Aspekte
innerseelischer Strukturen gedeutet werden können.

Weil das Hexagramm in der für uns sehr wichtigen Planetenmagie eine
herausragende Rolle spielt, ist es erforderlich, auf die Planetenprinzipien im
einzelnen ausführlich einzugehen. Dies kann im Rahmen unserer Schulung
natürlich nicht in denselben! Maße geschehen, wie es in der astrologischen
Literatur der Fall ist, weshalb zu einem späteren Zeitpunkt entsprechende
Begleitlektüre unverzichtbar wird. Jedoch gehen die wenigsten
astrologischen Werke auf die magischen Aspekte der Planetenkräfte ein. Wir
werden bei unserer intensiveren Beschäftigung mit der Planetenmagie die
einzelnen Prinzipien noch näher betrachten, so daß fürs erste ein grober
Überblick genügt. Wer sich mit Planetenkräften bereits gut auskennt, braucht
den nächsten Abschnitt nur zu überfliegen.

Die Planetenkräfte in der Magie

Man unterscheidet in der herkömmlichen Magie zwischen sieben
»klassischen« Planeten, wobei diese im astrologischen Sinne verstanden
werden müssen.

Das bedeutet, daß Sonne und Mond, die ja astronomisch gesehen keine
Planeten sind, hier als Planeten wie alle anderen gewertet

werden. Dahinter steht ein auch in der heutigen Magie in symbolischer Form
noch gültiges geozentrisches Weltbild, bei dem man davon ausgeht, daß alle
Himmelskörper um die Erde als

Sonne und Mond werden in der Astrologie als Planeten gewertet.

ihren Mittelpunkt kreisen. In die magische Terminologie umgesetzt bedeutet
dies, daß der Magier im Zentrum seines eigenen Universums steht, worin
sich alles um ihn dreht. Zugleich liegt in dieser Auffassung allerdings auch
eine der größten Gefahren der Magie, nämlich der Größenwahn, der zu einer
bedenklichen Überschätzung der eigenen Fähigkeiten und der eigenen



Wichtigkeit führen kann. Dem können wir nur durch systematische
Erfolgskontrolle - vor allem in der Erfolgsmagie - begegnen sowie durch
entsprechende Sachlichkeit und Nüchternheit. Einer der Grundsätze

79

abendländischer Magie, wir haben ihn schon früher erwähnt, lautet - und
zwar nicht erst seit Aleister Crowley, der dieser Auffassung im zwanzigsten
Jahrhundert freilich wieder zu ihrem Recht verhalf:

DEUS EST HOMO - HOMO EST DEUS

»Gott ist Mensch —der Mensch ist Gott« —eine fürwahr sehr gewagte
Behauptung, die durch die magische Praxis jedoch tagtäglich belegt wird,
allerdings nur, wenn wir sie auch richtig verstehen. Begreifen wir Magie als
Weg zur Selbstfindung und Selbstverwirklichung, so leuchtet es ein, daß wir
uns selbst zunächst einmal zum Mittelpunkt allen Geschehens machen
müssen. Interessant wird in diesem Zusammenhang dann allerdings auch die
Frage, wer dieses »wir selbst« eigentlich ist.

Ein besonderes Mißverständnis muß vor allem der Anfänger vermeiden: Die
astrologischen oder magischen Planeten haben nicht allzu viel mit den
astronomischen Himmelskörpern zu tun. Gewiß, die Horoskopie bedient sich
der (übrigens astronomisch, nicht etwa astrologisch berechneten)
Gestirnstandstabellen, Ephemeriden genannt; die Bewegung der physischen
Himmelskörper dient als

Die astrologischen Planeten haben nicht viel mit den astronomischen
Himmelskörpern zu tun.

Bezugspunkt - doch als Bezugspunkt für eine im Kern durch und durch
mantische (also auf Omendeutung fußende) Interpretation ihres Laufs. Allen
Ansprüchen auf Wissenschaftlichkeit (im Sinne des Wissenschaftsbegriff des
rationalistischmaterialistischen neunzehnten Jahrhunderts) der Astrologie
zum Trotz ist und bleibt dieses System doch stets eine intuitive Kunst und

keine exakte Naturwissenschaft.



Symbol-logisch spielt es für den Magier überhaupt keine Rolle, wie es auf
dem physischen Merkur oder Mars aussieht, welche Schwerkraft dort
vorherrscht und wie sich die Atmosphäre zusammensetzt. Die symbolischen
Planeten haben mit den physischen ebensowenig (und ebensoviel) zu tun wie
das »O liebster Rosenmund!« eines Dichters mit der botanischen Familie der
Rosazeen. Erst durch die Tiefenpsychologie C. G. Jungs mit ihrem Prinzip
der Synchronizität (damit umschreibt man den Zusammenhang der
Gleichzeitigkeit kausal nicht miteinander verbundener Ereignisse) und der
Analogien, dem wir noch im Zusammenhang mit der magischen Lehre von
den symbolischen Korrespondenzen begegnen werden, gelangen wir zu
einer Übereinstimmung beider Komponenten. Mit anderen Worten: Wir
gehen in der Magie nicht etwa davon aus, daß es die Anziehungskraft des
Merkur oder irgendwelche kosmische Strahlen des Mars sind, die unser
irdisches Wohlergehen beeinflussen, sondern sehen in den Wandelsternen
vielmehr lebende äußere Symbole, welche Ereignisse und Zustände zwar
anzeigen, diese aber nicht verursachen.

Wie jedes Pantheon (und ein solches sind die

Die Planetenkräfte bieten eine differenzierte Psychologie und Daseinslehre.

nehmen können.

Planeten bereits im alten Chaldäa gewesen) bieten uns die Planetenkräfte vor
allem eine sehr differenzierte Psychologie und Daseinslehre, mit deren Hilfe
wir als Magier unsere Ziele klar umreißen und ihre Verwirklichung in
Angriff

Die drei »nichtklassischen« Planeten Uranus, Neptun und Pluto werden als
solche Die dri

bezeichnet, weil sie erst sehr spät entdeckt wurden: Uranus (der in älteren
Texten »nichtklassischen«

80

Planeten Uranus, Neptun und Pluto



noch nach seinem Entdecker als »Herschel« bezeichnet wird) wurde
erstmals 1781 mit Hilfe des Teleskops gesichtet; Neptuns Entdeckung
erfolgte (nach vorausgegangener Berechnung durch Leverrier und Adams)
im Jahre 1846 durch Galle; Pluto wurde gar erst 1930 durch Tombaugh
gesichtet. Ihre astrologische Deutung ist bis heute recht uneinheitlich
geblieben, obwohl sich mittlerweile einige Gemeinsamkeiten zwischen den
verschiedenen astrologischen Schulen abzeichnen. Immerhin gelten die
symbolischen Kräfte dieser Planeten, die man auch die »Transsaturnier«
nennt, weil sie jenseits der durch Saturn begrenzten klassischen
Planetensphäre liegen, in der Magie als äußerst schwierig zu handhaben; wir
wollen uns hier daher ausschließlich mit den klassischen Planeten befassen.

Diese sieben Planeten sollten Sie sich zusammen mit ihren Symbolen und
ihren wichtigsten Entsprechungen möglichst bald einprägen. Zur besseren
Veranschaulichung haben wir sie in der Übersicht 12 aufgelistet, wobei wir
zugleich ihre astrologischen/magischen Symbole, ihre kabbalistischen
Zahlenentsprechungen und ihre hebräischen Formeln im Hexagrammritual
anfuhren. Weitere Entsprechungen (zum Beispiel Metalle, Farben, Sephiroth
und so weiter) folgen in späteren Abschnitten im Zusammenhang mit
magischen Korrespondenzen und Planetenritualen.

Die Planeten sind also, ebenso wie die Elemente, symbol-logi-sche
Ordnungsprinzipien. In diesem Sinne erfüllen sie eine ähnliche Funktion wie
die zehn Sephiroth des kabbalistischen Lebensbaums, die drei
alchemistischen Aggregatzustände Schwefel, Quecksilber und Salz, die drei
indischen Gunas sattva, rajas und tamas sowie andere, vergleichbare
Symbolstrukturen. Sie gliedern die magische Welt und machen sie
handhabbar. Nicht mehr, aber auch nicht weniger: Es ist ein Trugschluß zu
glauben, es handle sich bei ihnen um »objektive« Entsprechungen, wie sie
zum Beispiel der Physiker definieren würde. Betrachten wir sie also als
hilfreiche Analogien, die uns die magische Praxis erleichtern.

81



Übersicht 12: Die Planeten: Astrologische Symbole, kabbalistische Zahlen,
Formeln im Hexagrammritual

Die Symbol – Logik der Planetenzuordnung beim Hexgramm

Jeder Spitze des Hexagramms ist einer der sieben klassischen Planeten
zugeordnet, mit Ausnahme der Sonne, die in der Mitte plaziert wird. Dies
leuchtet auch sofort ein, gilt die Sonne doch als »Summe« oder »Essenz«



aller anderen Planeten, vergleichbar dem Äther oder Geist in der Welt der
Elemente. Darüber hinaus deckt sich die Anordnung der Planeten auf den
Hexagrammspitzen mit ihren kabbalistischen Sephirothentsprechungen: Der
oben stehende Saturn (der sonst allein der Sephirah Binah zugeordnet wird)
steht dabei für die Gesamtheit der oberen Triade Kether, Chokmah und
Binah; der Mond entspricht der Sephirah Yesod, Jupiter

entspricht Chesed, Mars Geburah, Venus zählt zu Netzach und Merkur zu
Hod. 21

Die Planeten werden in der klassischen Lehre auch nach sogenannten
»Oktaven«

21 Wenn Sie sich mit dem kabbalistischen Lebensbaum noch nicht
auskennen sollten, so können Sie diese Informationen vorläufig guten
Gewissens übergehen, denn wir werden im geeigneten Zusammenhang noch
ausführlicher darauf eingehen. Diese Ausführung ist vor allem ah
Gedächtnisstütze für Leser gedacht, welche die Symbolik des Lebensbaums
bereits so verinnerlicht haben, daß sie auch tatsächlich schon jetzt damit
arbeiten können.

82

unterteilt, die uns hier allerdings noch nicht in allen Einzelheiten zu
interessieren brauchen. Halten wir lediglich fest, daß die sich
gegenüberliegenden Planeten (also Saturn und Mond, Jupiter und Merkur
sowie Mars und Venus) einander »wohlgesonnen« sind. Die Tatsache, daß
sie im Hexagramm den Gegenspitzen zugehören, bedeutet also nicht etwa
Gegnerschaft, sondern vielmehr das genaue

Gegenteil. 22

Sie finden die Planetenzuordnungen in der Abbildung 19 veranschaulicht.

Bitte prägen Sie sich die Anordnung der Planeten auf dem Hexagramm von
Anfang an gut ein, Sie werden dies in der Praxis nämlich immer wieder
brauchen, weil die Anordnung auch die Zugrichtung der einzelnen
Planetenhexagramme bestimmt. Da das Hexagramm zumindest in seiner



klassischen Form nicht wie das Pentagramm in einer Linie in den Raum
geschlagen (= gezogen) werden kann, also ohne die Hand abzusetzen,
werden stets zwei separate, aber ineinanderliegende Hexagramme gezogen.
Dabei gelten folgende Regeln, die Sie sich ebenfalls merken sollten:

Abbildung 19: Das Hexagramm und die Planeten-Zuordnung

GERUFEN WIRD STETS IM UHRZEIGERSINN

GEBANNT WIRD STETS GEGEN DEN UHRZEIGERSINN DAS ERSTE
HEXAGRAMM BEGINNT STETS AN DER DEM PLANETEN
ZUGEHÖRIGEN SPITZE

DAS ZWEITE HEXAGRAMM BEGINNT STETS AN DER DEM

PLANETEN GEGENÜBERLIEGENDEN SPITZE

In den Übersichten 13a und 13b sehen Sie die Zugrichtungen der einzelnen
Planetenhexagramme. Wir müssen das Hexagrammritual auf diese zunächst
vielleicht etwas umständlich anmutende Form beschreiben, weil seine
unterschiedlichen Formen bzw. Versionen erst nach Beschäftigung mit
seinen Grundlagen verständlich werden.

Dazu noch eine Anmerkung zum Prinzip des Rufens und Bannens. Es
entspricht symbol-logischer Grundstruktur, daß eine magische Operation



möglichst symmetrisch verlaufen sollte: Wird beispielsweise zu Beginn
eines Rituals symbolisch »der Schleier zur magischen Welt geöffnet«, so
muß er bei Beendigung der Operation auch wieder symbolisch geschlossen
werden. Wird eine bestimmte Kraft gerufen, so muß sie später folglich auch
wieder entlassen werden. Die Bezeichnung »Bannung« ist im
Zusammenhang mit den Planetenenergien bzw.

22 Dies trifft freilich nur mit gewissen Einschränkungen zu, wie jeder
erfahrene Astrologe weiß. Wir geben hier nur in Form eines kurzen
Überblicks die Doktrin der Golden Dawn wieder.

83

Planetengottheiten allerdings ein wenig irreführend, da der Laie darunter oft
eine Art »Verscheuchen« oder »Vertreiben« versteht. Tatsächlich handelt es
sich jedoch nur bei Dämonen oder Elementkräften um ein echtes Bannen,
Gottheiten werden dagegen aufgrund ihrer übergeordneten Qualität nicht
vertrieben, sondern

verabschiedet. 23

Übersicht 13a. Die Zugrichtung der Hexagramme und ihre Formeln (1)



Nur im äußersten Extremfall, nämlich wenn der Magier Gefahr läuft, in eine
unkontrollierbare Besessenheit zu geraten, wird er die Bannung auch gegen
Planetenkräfte anwenden. In der Regel wird dies freilich nach Möglichkeit
ein anderer Magier für ihn durchführen, weil das nicht nur einfacher,
sondern aufgrund der größeren Distanziertheit des anderen auch
erfolgversprechender ist. Es ist also ebenso wichtig, eine magische Energie



sowohl rufen als auch entlassen oder bannen

23 Mit »Gottheit« wird in der heutigen Magie ein personifiziertes Prinzip
bezeichnet, das allein über einen bestimmten Seinsaspekt regiert; so ist
Merkur beispielsweise der »Herr der Sprache«, Saturn der »Herr der
Einweihung« und so weiter. Die Gottheit ist dem Magier m dem Sinne stets
übergeordnet bzw. überlegen, als sie auch über die in ihm verkörperten
spezifischen Seinsaspekte herrscht Merkur regiert also nicht nur die Sprache
im allgemeinen, sondern bestimmt auch die sprachliche Ausdrucksfähigkeit
des Magiers selbst, etwa seinen Erfolg bei Streitgesprächen.

84

zu können. Diese Entlassung erfolgt durch das bannende Symbol.

Übersicht 13b: Die Zugrichtung der Hexagramme und ihre Formeln (2) Das
Hexagramm der Sonne setzt sich aus allen anderen sechs



Planetenhexagrammen zusammen, die jeweils mit dem Sonnensymbol in
ihrer Mitte und unter Vibrieren der Sonnenformel geschlagen werden. Dies
geschieht in folgender traditioneller Reihenfolge: 1. Saturn; 2. Jupiter; 3.
Mars; 4. Venus; 5. Merkur; 6. Mond.

Sie schlagen also zuerst das Hexagramm des Saturn und intonieren dabei die
Sonnenformel, um schließlich das Symbol der Sonne (den Kreis mit dem
Punkt in der Mitte) hineinzuziehen und Ararita zu vibrieren, dann verfahren
Sie ähnlich mit dem Hexagramm des Jupiter, des Mars und so weiter.

Die Planetenprinzipen im Abriss

Es folgt nun ein kurzer Überblick über die Planetenprinzipien, wobei die in



der Literatur gelegentlich auftauchenden lateinischen Bezeichnungen in
Klammern angegeben werden.

SONNE (SOL)

Grundprinzip: Vitalkraft, Ratio, Bewußtsein, Seinsmitte, Zentriertheit,
Zeugungskraft, Geben, Erschaffen, lineares Wissen, intellektuelle Analyse,
Strukturgebung; erfolgsmagische Operationen: Erhöhung der
Lebensqualität; Gesundheitszauber; Wohlstandsmagie; Erwerb von Weisheit
und Mittigkeit; Stabilisierung der magischen Identität; Förderung
allgemeiner und spezieller geschäftlicher, gesundheitlicher und
machtpolitischer Vorhaben.

85

MOND (LUNA)

Grundprinzip: Weiblichkeit, Intuition, Gefühl, Sensitivität, Traum,
Gebärkraft, Empfangen, Hervorbingen, Auflösung, Wandel,
Unbeständigkeit, Rhythmik, zyklisches Wissen, emotionale Synthese,
Strukturgespür;

erfolgsmagische Operationen: Mantik; Hellsehen; Anima-Verbindung;
Traumarbeit; Sexualmagie; Gefühlsmagie; Förderung der fein-stofflichen
Wahrnehmung; Zersetzungs- und Verunsicherungszauber; Unterstützung der
Wahrnehmung von Zyklen und Rhythmen.

MERKUR (MERCURIUS)

Grundprinzip: Intellekt, Sprache, Kommunikation, Heilkunde, Schläue,
Raffinesse, Dieberei, Geschäftssinn, Strukturerkenntnis;

erfolgsmagische Operationen: Heilungszauber; geldmagische Operationen;
Förderung von Prüfungen, Vorstellungsgesprächen, Geschäftsverhandlungen
und so weiter; Unterstützung intellektueller Aktivitäten.

VENUS (VENUS)



Grundprinzip: Harmonie, Verbindung, Liebe, Erotik, Schönheit, Kunst,
Romantik, Fingerspitzengefühl, Strukturharmonisierung;

erfolgsmagische Operationen: Harmonieherstellung; Beschaffung von
Liebespartnern; Emotionsbeeinflussungszauber; Geldmagie; Förderung
künstlerischer und werblicher Projekte.

MARS (MARS)

Grundprinzip: Triebkraft (Dynamik), Selbstdurchsetzung, Sexualität,
Leidenschaft, Kampf, Wettbewerb, Aggression, Mut, Selbstschutz,
Strukturkampf; erfolgsmagische Operationen: Angriffs- und Schutzrituale;
Durchsetzungsarbeiten; Beschaffung von Sexualpartnern; Steigerung der
Leistungskraft; Arbeit mit Zorn- Gnosis.

JUPITER (IOVIS)

Grundprinzip: Überblick, Üppigkeit, Reichtum, Überfluß, Religion,
Großzügigkeit, Weihe, Ethik, Ausdehnung, Wachstum, Strukturerhöhung;

erfolgsmagische Operationen: Reichtumszauber/Wohlstandsbeschaffung;
Glücksmagie; Heilungsunterstützung; Erwerb philosophischethischer
Erkenntnisse; Selbstbehauptungsrituale.

SATURN (SATURNUS)

Grundprinzip: Beschränkung, Konzentration, Härte, Einweihung,
Konkretisierung, Erdung, Durchhaltevermögen, Weisheit, Detailtreue,
Krankheit, Tod, Zeit (in dieser Funktion auch als Chronos bezeichnet),
Strukturerzwingung;

erfolgsmagische Operationen: Arbeitsbeschaffung;
Immobilienangelegenheiten; Konzentrationssteigerung; Konkretisierung
materieller Projekte; Todeszauber. Es versteht sich eigentlich von selbst, daß
mit den hier aufgezählten erfolgsmagischen Operationen natürlich
keineswegs sämtliche Möglichkeiten erschöpft sind. Auch sollten Sie sich
nicht daran stören, daß manches sich zu überschneiden scheint.
Beispielsweise läßt sich Geldmagie sowohl auf der Sonnen- als auch auf der



Jupiter-, Venus- und Merkurschiene verwirklichen, freilich mit
unterschiedlichen Nuancen, auf die wir später bei den einzelnen
Planetenritualen noch eingehen werden. Für den Anfang genügt es, sich mit
den hier geschilderten Faktoren vertraut zu machen.

86

Zur Aussprache des Hebräischen in der Westlichen Magietradition

Die hebräische Kabbala gilt als eine der Grundsäulen der abendländischen
Magie. Dies hat vor allem geistes- und religionsgeschichtliche Gründe: Die
Vorherrschaft des aus dem mosaischen oder jüdischen Glauben entwickelten
Christentums bedingte eine starke, bisweilen geradezu fanatische
Orientierung an der Bibel.

Was dem Durchschnittsesoteriker von heute seine Schamanen und
Naturvölker, das waren dem mittelalterlichen Geheimgelehrten seine Juden:
ein etwas exotisch wirkendes Volk, dessen religiöse Bräuche dem
Nichteingeweihten nur mangelhaft vertraut waren, so daß man hinter dem
jüdischen Kult oft ebenjenes Wissen vermutete, nach dem man in der
eigenen Religion vergeblich suchte. So übernahm man auch die jüdische
Doktrin, daß das

Hebräische keine normale Sprache wie alle anderen sei, sondern vielmehr
die Ursprache der Schöpfung selbst. Dadurch wohnten ihm logischerweise
magische Kräfte inne, und eine genaue Kenntnis ihrer esoterischen

Das Mittelalter hielt das Hebräische für die - Ursprache der Schöpfung«.

Gesetzmäßigkeiten galt als Grundvoraussetzung für jede wirkliche Magie.
Die gleiche Auffassung findet sich bis heute auch noch im Hinduismus, wo
man dasselbe vom Sanskrit glaubt, was wiederum die gesamte Mantramistik
entscheidend geprägt und zu dem Glauben geführt hat, manche Mantras
seien für den Uneingeweihten so »gefährlich« wie scharfe Waffen für
unwissende Kinder. Das war übrigens noch bis spät nach der vorletzten
Jahrhundertwende der Fall, und besonders solch klassisch zu nennende
Magie-Autoren wie Levi, Papus, Guaïta, aber auch Mathers, Crowley und
Waite legten stets großen Wert auf kabbalistische und hebräische (was nicht



unbedingt dasselbe ist!) Erklärungs- und Arbeitsformeln.

Sie haben beim Kleinen Bannenden Pentagrammritual, beim Großen
Pentagrammritual und nun in diesem Abschnitt auch beim Hexagrammritual
bereits zahlreiche hebräische Formeln (Gottesnamen, Namen von Erzengeln)
kennengelernt. Dabei haben wir im Falle der Pentagrammrituale stets auch
Empfehlungen für die Aussprache derselben gegeben, die wir der leichteren
Anwendbarkeit wegen in quasi-phonetischer Schreibweise abdruckten. Dies
wird auch in Zukunft der Fall sein, so etwa im nächsten Abschnitt bei der
ausführlichen Schilderung des Hexagrammrituals. Auch wenn wir die
Bedeutungen dieser Formeln, also ihren Sinninhalt, wiedergeben, muß doch
auch immer wieder darauf hingewiesen werden, daß es vor allem auf ihren
akustischen oder mantrischen Effekt ankommt. Bei der späteren Mantra -
Schulung werden Sie auch mit Formeln aus dem Sanskrit, dem Pali, dem
Arabischen, dem Japanischen und dem Altgriechischen arbeiten, um die
Unterschiede in der

Beim Gebrauch der Formeln kommt es vor allem auf den akustisch -
mantrischen Effekt an.

Energiequalität der jeweiligen Sprachen besser kennenzulernen.

Die Aussprache des Althebräischen ist nicht einwandfrei gesichert. Wie jede
andere Sprache machte sie im Laufe der Jahrhunderte eine

phonetische Entwicklung durch, die nicht ohne weiteres zu rekonstruieren
ist. Dies gilt übrigens für alle semitischen Sprachen, weil ihre Alphabete
keine bzw. nicht alle Vokale kennen. Wenn der Hebräer oder der Araber also
beispielsweise »KTB« schreibt, könnte dies sowohl als »KATABA« wie
auch als »KITABU« gelesen werden, aber auch »KATABU« wäre denkbar.
Natürlich bedeutet jedes dieser Worte etwas anderes (z.B. im Arabischen:
»kataba« = »schreiben«; »kitabu« = »Buch«; »katabu« = »sie schrieben«),
was diese Sprachen für den Europäer auch so schwer erlernbar macht. Zwar
gibt es in älteren Texten »diakritische Zeichen«, mit denen

87

vokalisiert wird, was die Lektüre erheblich vereinfacht. (Im Hebräischen



sind dies verschiedene Punkte und Striche, etwa das segol, das tzere male,
das shewa na', im Arabischen Sonderzeichen wie das fatah, das kasra und
andere.) Doch gibt es auch unterschiedliche Interpretationen ganzer Sätze,
die auf der Ausdeutung des Konsonantengerüsts beruhen, ja es haben sich
sogar im semitischen Sprachraum ganze Literaturgattungen (speziell der
Dichtung) entwickelt, deren Vertreter mit dieser Struktur spielen und
Sinnsprüche oder Gedichte anfertigen, die auf zahlreiche verschiedene -
auch widersprüchliche - Weisen gelesen und verstanden werden können.

Noch im neunzehnten Jahrhundert gehörte das Studium des Hebräischen
zusammen mit dem des Griechischen und des Lateinischen zur
humanistischen Allgemeinbildung, was auch die Magie und ihre Autoren
deutlich geprägt hat. Das ändert freilich nichts daran, daß die Aussprache
hebräischer Ritualformeln dadurch nicht wirklich verbindlich festgelegt
wurde.

All dies sollte der Magier wissen, wenn er sich mit kabbalistisch
beeinflußten Texten auseinandersetzt, die auf einer »einzig wahren«
Aussprache speziell hebräischer Worte bestehen, freilich oft ohne diese dann
preiszugeben. Tatsächlich gibt es für jede magische Formel nur eine einzige
»wirklich wahre« Aussprache, nämlich die

wirkungsvollste! Diese ist aber immer subjektiv und muß letzten Endes von
jedem Magier selbst überprüft werden. Unsere Empfehlungen zur
Aussprache sind der Praxis entnommen und haben nicht unbedingt etwas mit
»richtigem Hebräisch« zu tun. Wenn wir

Die »wirklich wahre« Aussprache ist immer diejenige, die am
wirkungsvollsten ist.

vom heutigen gesprochenen Hebräisch (dem sogenannten Ivrit) ausgehen,
müßten wir beispielsweise beim kabbalistischen Kreuz statt »ve«»wa«
sprechen, wobei das »w« weich ausgesprochen wird wie im englischen
»wine«, das »a« dagegen etwas kürzer als im Deutschen üblich. Das Wort
»Malkuth« dagegen würde ungefähr »Mall- chút« ausgesprochen, und zwar
mit kurzem »a«, etwas verhallendem »l« und kehligem »ch«, ähnlich dem
deutschen »doch«. Die Formel »Ateh« läßt sich jedoch ohne
wissenschaftliche Umschrift nur schwer in ihrer originalhebräischen



Aussprache wiedergeben; eine Annäherung wäre »A'-ttä«, mit Stimmabsatz
nach dem »a« wie im deutschen »beachten«, kräftigem »t« und scharfem,
kurzem »ä« in der zweiten Silbe, auf der auch die Betonung liegt. Das letzte
Beispiel macht deutlich, daß der akustische Effekt ein völlig anderer wäre,
wenn wir die relativ harten, kurzen und kehligen Originallaute des heutigen
Hebräisch verwendeten. Ein gedehntes, sonores Mantra hat dagegen den
Vorteil, den »inneren Tempel« tatsächlich zum Beben zu bringen, weshalb
wir ihm hier auch den Vorzug geben. Bei den meisten heutigen Magiern
geschieht dies jedoch in Unkenntnis der tatsächlichen Zusammenhänge, im
Unwissen darüber, daß »ihr« Hebräisch nicht unbedingt das des orthodoxen
Juden oder Thora-Gelehrten ist. Aber es kann nur von Nutzen sein, wenn Sie
sich ein paar Regeln der hebräischen Aussprache merken, wie sie zumindest
die Sprachwissenschaft sie festgeschrieben hat.

Hier soll es genügen, daß Sie sich mit den sogenannten »Sonnenbuchstaben«
und ihrem Prinzip der Assimilation vertraut machen. Dabei verzichten wir
auf einen Abdruck der Buchstaben in hebräischer Schrift und führen nur die
Transskription in lateinischen Buchstaben auf, wobei wir wegen ihrer
größeren Verbreitung innerhalb der magischen Literatur auf die übliche
englische Umschrift zurückgreifen.

Die hebräischen Sonnenbuchstaben sind die Zahn- und Zischlaute Samekh
(s), Shin (sh) und Daleth (d) sowie die Laute Resh (r), Lamed (1) und Nun.
Diese assimilieren den Endkonsonanten des vorhergehenden Worts, also
beispielsweise das »l« des

88

vorangehenden Artikels »AI« (oder »El«). Man schreibt also zwar AL
SCHAMASCH (»die Sonne«), spricht aber ASCH-SCHAMASCH (von
diesem Beispiel-Kennwort beziehen die »Sonnenbuchstaben« auch ihre
Bezeichnung). Im Beispiel des Mondhexagramms muß es also statt
SHADDAI EL SHAI phonetisch korrekt heißen: SHADDAI ASCH-SCHAL
Wir berücksichtigen dies bereits in unserer Umschrift bei der
Ritualerörterung, werden es aber in Zukunft nicht immer wieder erneut
erklären.

Einführung in die Ritualistik (III)



Das Werkzeug des Magiers

Da Rituale, wie wir gesehen haben, Symbole in Aktion sind, und zwar
durchaus auch im veräußerlichten, physischen Sinne, wollen wir als nächstes
das Zubehör betrachten, mit dem der Zeremonialmagier arbeitet.

Diese Gerätschaften werden übrigens sehr

Rituale sind Symbole in Aktion, magische Gerätschaften sind Symbolhilfen.

häufig als »magische Para-phernalia« bezeichnet, Sie sollten sich diesen
Fachbegriff also auch für die Lektüre anderer magischer Texte einprägen,
wenn Sie andere Magietexte lesen wollen. Unsere Betrachtung der
magischen

Geräte wird sich über mehrere Abschnitte erstrecken. Der Schwerpunkt wird
dabei auf folgenden Paraphernalia liegen:

Dies sind nur die wichtigsten Gerätschaften —Gegenstände wie Talismane,
Amulette, allgemeine und spezielle Fetische, Steine, Räuchermischungen,
Duftöle, Imagospurien, Brustschilde, Elementtafeln, Kampfdolche oder
Chaoskugeln gehören zu Spezialgebieten der Magie, die im jeweiligen
Zusammenhang besprochen werden.



Sie brauchen jetzt keinen Schreck zu bekommen und befürchten, daß Sie
Ihre Wohnung nun sofort in eine magische Gerumpel- oder gar
Gruselkammer verwandeln müssen. Unsere Liste dient, wie einiges andere
in dieser Schulung auch, zunächst einmal dem vollständigen Überblick, und
es ist keineswegs üblich, daß ein westlicher Magier alle diese Dinge besitzt,
schon gar nicht von Anfang an. Schon

89

allein deswegen, weil ihre Beschaffung oder Anfertigung oft Jahre und
Jahrzehnte dauert. Außerdem kann man echte magische Instrumente
normalerweise nicht einfach irgendwo per Katalog bestellen, und wenn man
es unter bestimmten Umständen doch tut, so erfordert ihre Ladung und
feinstoffliche Eichung immer noch einen nicht zu unterschätzenden
Energieaufwand. Und schließlich sind es ja auch bekanntlich die Techniken
der leeren Hand, die den wahren Adepten kennzeichnen. Doch um diese
wirklich zu beherrschen, müssen erfahrungsgemäß etwa 90 Prozent aller
angehenden Magier zunächst die Arbeit mit physischen Gerätschaften
erlernen, was wir im folgenden noch erläutern werden.

Seien Sie sich stets klar darüber, daß magische Gerätschaften zunächst
einmal reine Symbolhilfen sind, die den Geist des Magiers in eine bestimmte
Gnosis bringen sollen. Indem er sein Universum äußerlich wie innerlich
durch Symbole strukturiert, setzt er »Bewußtseinszustandsanker«. Er
projiziert bewußt einen Teil seiner selbst und nimmt diesen Teil wieder
zurück, indem er damit praktisch oder erkenntnistheoretisch arbeitet. Man
kann diesen Prozeß zwar so rational und intellektuell verstehen, wie er
soeben beschrieben wurde, doch die Praxis selbst vollzieht sich ganz anders.
Wer beim Anblick seines Dolchs bewußt denkt: »Du bist die Projektion
meines Willens und nichts als ein Werkzeug, auf das ich ebensogut auch
verzichten könnte«, dem wird dieser Dolch wohl keine sonderlich guten
Dienste erweisen. Man hat die Magie nicht ganz zu unrecht auch als
»kontrollierte Schizophrenie« bezeichnet, obwohl die Bezeichnung
»kontrollierte Projektion« zutreffender ist. Die Veräußerlichung (Projektion)
muß eine totale sein, wenn sie Eigendynamik entwickeln und im
gewünschten Sinne wirksam werden soll. Andererseits darf dies auch nicht
so weit gehen, daß man als Magier völlig handlungsunfähig wird, wenn die



eigenen Geräte mal nicht zur Verfügung stehen oder gar abhanden
gekommen sind. Doch paradoxerweise können wir diese Unabhängigkeit
von unseren magischen Werkzeugen in der Regel nur dadurch erlangen, daß
wir mit ihnen solange arbeiten, bis wir sie wieder soweit verinnerlicht haben,
daß sie auch auf der innerseelischen (astralen) Ebene völlig real existieren.
Nur sehr, sehr wenigen Naturtalenten ist es vergönnt, von Anfang an die
Techniken der leeren Hand zu meistern, und oft genug geht dieser
Meisterschaft eine langjährige Ausbildung in anderen Disziplinen voraus,
mögen dies nun Yoga, Meditation, Autogenes Training, Alchemie,
Radiästhesie, östliche Kampfkunst oder etwas anderes sein. Selbst solche
Begabten sollten jedoch in der Magie möglichst gründlich mit physischen
Gerätschaften arbeiten, und sei es nur, um ihre eigene Praxis hinreichend zu
erden und ein Gespür für die unterschiedlichen Energiequalitäten zu
entwickeln.

Warum aber sind feststoffliche Paraphernalia so wirksam? Die
psychologische Erklärung lautet: Weil sie das Unbewußte auf direkte

Warum sind feststoffliche Paraphernalia so wirksam?

und subtile Weise beeindrucken. Das Unbewußte ist bekanntlich oft ein
wenig »kindlich«, zumindest nach Dafürhalten unseres angeblich so
»erwachsenen« Verstands. Wie ein Kind liebt es grelle, bunte Farben,
kräftige Sinnesreize und eindeutige Festlegungen. Es

ist kein Geheimnis, daß vielen Menschen die rituelle Arbeit nicht sonderlich
liegt, besonders am Anfang ihrer magischen Karriere. Und gewiß sollte man
die Bedeutung des Rituals in der Magie nicht überschätzen. Es gibt auch,
wie wir bereits im zweiten Abschnitt bei der Sigillenmagie gesehen haben,
andere, ritualfreie Formen und Unterdisziplinen der allgemeinen Magie, die
ebenso wirksam und weitaus weniger aufwendig sind. Doch bietet uns nur
das Ritual die Möglichkeit, gezielt die Choreographie der magischen
Energiebewegungen wahrzunehmen, sie

90

festzulegen und für unsere Zwecke zu nutzen. Nur das Ritual vermag zudem
die Psyche des Magiers so nachhaltig auf magisches Tun, magische



Wahrnehmung und - wohl am wichtigsten - auf magischen Erfolg zu eichen.

Nur das Ritual vermag die Psyche des Magiers nachhaltig auf magischen
Erfolg zu eichen.

Wie wichtig Rituale und Ritualgegenstände sind, sieht man gerade auch im
Alltagsleben: Ob wir Begrüßungs-, Beförderungs-, Jubiläums- oder
Ordensverleihungsrituale betrachten, Eheschließungen, Taufen und
Begräbnisse, Politikerwahlen, militärische Zapfenstreiche oder auch die
rituelle Struktur von Sportveranstaltungen, stets finden wir den Menschen
mit

Symbolhandlungen beschäftigt, um seinen Kosmos auf diese Weise zu
ordnen und überschaubar zu machen, sich Bezugspunkte,
Orientierungsmarken und damit Handlungsmöglichkeiten und
Aktionsspielräume zu verschaffen. In diesem Sinne sind magische Rituale
die logische und konsequente Fortsetzung einer bewährten Lebenstechnik,
die ohnehin bereits unser ganzes Dasein bestimmt. Mit dem Unterschied
freilich, daß wir uns als Magier unsere Rituale weitgehend selbst entwerfen
und sie damit im Idealfall auch zielgenauer machen können, ohne daß sie zu
bloßen, sinnentleerten Hülsen werden.

Dabei dienen uns die Paraphernalia zugleich als unbewußte
Gedächtnisstützen und als Energiespeicher feinstofflicher Kräfte.
(Psychologisch gesehen ist dies im Prinzip sogar dasselbe.) Das bisweilen
recht bizarre Eigenleben, das diese Gegenstände oft entwickeln, läßt sich mit
psychologischen Mitteln jedoch nicht einwandfrei erklären. Doch darüber
wird an anderer Stelle noch zu reden sein.

Betrachten wir nun den ersten Punkt unserer Liste, nämlich den Tempel.

Der magische Tempel

Der magische Tempel ist zunächst einmal ein Ort, an dem ausschließlich
magisch gearbeitet wird. Das wird in der Regel entweder ein abgelegenes
Zimmer sein oder eine Zimmerecke, die man der magischen Arbeit
gewidmet hat. Viele Magier legen sich erst nach vielen Jahren der Praxis
einen echten eigenen Tempel zu, vorher behelfen sie sich, indem sie



beispielsweise ihr Wohn- oder Schlafzimmer bei magischen Arbeiten
vorübergehend entfremden. Je nach Ihren Möglichkeiten müssen Sie selbst
entscheiden, wie Sie das Problem des magischen Arbeitsplatzes lösen, ja Sie
haben es ja teilweise sicher schon getan, sofern Sie das Angebot unseres
Übungsprogramms aktiv angenommen haben. Der Grund, warum wir in
unserer Liste ausgerechnet mit dem aufwendigsten Teil anfangen, liegt
gerade darin, daß der Tempel gar keinen so großen Aufwand bedeutet, wenn
man sein Prinzip erst einmal verstanden hat. Sprechen wir einmal vom
idealen Tempel, damit Sie bei Ihrer räumlichen Planung auch wissen, was
für Sie persönlich sinnvoll und erforderlich ist und worauf Sie getrost
verzichten können.

Der ideale Tempel ist ein Raum, der nur zu magischen Zwecken benutzt
wird und ansonsten verschlossen bleibt. Zutritt haben nur der Magier selbst
und seine Kollegen bzw. auch Klienten, mit denen er magische Operationen
durchführt. Neugierige Außenseiter haben im Tempel nichts zu

Der ideale Tempel ist ein Raum, der nur zu magischen Zwecken benutzt
wird und ansonsten verschlossen bleibt.

suchen - denken Sie an das esoterische Schweigegebot! Der Magier hält
seinen Tempel selbst in Ordnung, läßt also auch keinen Außenstehenden
hinein, um dort zu putzen oder gar aufzuräumen. Es ist sinnvoll, daß der
Tempel über eine gute Lüftungsmöglichkeit verfügt, da die bei

91

Ritualen verwendeten Weihrauchmischungen oft recht dichte Schwaden
erzeugen. Andererseits braucht ein Tempel nicht unbedingt Fenster, da
ohnehin mit wenigen Ausnahmen im Dunkeln gearbeitet wird, weil dies die
Konzentration fördert.

Der Tempel kann schwarz, weiß oder in jeder anderen Farbe gestrichen oder
ausgelegt sein, die dem Magier zusagt. Schwarz und Weiß eignen sich
erfahrungsgemäß am besten, weil ihr Ablenkungseffekt am geringsten ist.
Außerdem handelt es sich dabei streng genommen um »Nichtfarben«
(technisch gesagt: sie sind »unbunt«), was wiederum eine gewisse
energetische Neutralität bewirkt. Lassen Sie sich nicht von Esoterikern ins



Bockshorn jagen, die Ihnen gerne etwas von den »negativen Auswirkungen«
der Farbe Schwarz vorfaseln. Vielleicht kontern Sie mal mit der Bemerkung,
daß jeder Gegenstand optisch gesehen genau die Farbe nicht hat, die wir ihm
zusprechen.

Mit anderen Worten: Eine Rose »ist« nicht rot, Rot ist vielmehr die einzige
Farbe, die

Schwarz gilt als Farbe der Magie, Weiß ah Farbe der Mystik.

sie nicht ist, denn sie stößt sie ab. Schwarz gilt in manchen Traditionen auch
als Farbe des Schutzes und der Konzentration - und eben der Magie. Weiß
dagegen gilt als Farbe der Reinheit und der Durchlässigkeit sowie der
Mystik. Doch im Zweifelsfall sollten Sie sich

lieber auf Ihre Intuition als auf vorgekaute Farbtheorien verlassen.
Vermeiden Sie jedoch nach Möglichkeit Blümchentapeten oder starke
Musterungen, die den Blick ablenken und sich irritierend auf die
Ritualgnosis auswirken könnten.

Im Tempel befinden sich alle Gegenstände, die der Magier für seine Praxis
benötigt, also seine Ritualinstrumente wie oben aufgezählt, ebenso Kerzen,
Kerzenhalter, Räuchermischungen, Räucherkohle, Pergament (für Talismane
und Amulette), Stricke (für Knotenzauber), Kristallkugeln,
Meditationskissen sowie natürlich auch die Regale, Vitrinen oder Schränke,
um diese Gegenstände zu verstauen. Der Bodenbelag sollte aus schwer
entflammbarem Material bestehen, da es beim Räuchern immer wieder mal
zu Funkenflug kommt. Eventuelle Fenster sind entweder verhängt, oder sie
sollten von außen nicht einsehbar sein.

Das wären auch schon die Grundanforderungen, die natürlich jeder nach
Belieben ausweiten kann. Die meisten Magier ziehen Kerzenlicht beim
Ritual vor, aber manche arbeiten auch gerne mit elektronischen
Beleuchtungseffekten, was freilich eine entsprechende Anlage erfordert.
Wer, ganz in romantischer Tradition, völlig ohne Elektrizität auskommt, wird
auch keine Steckdose benötigen.

Die Größe des Tempels richtet sich ebenfalls nach den individuellen



Bedürfnissen des Magiers, danach, ob er ausschließlich allein arbeitet oder
zusammen mit Sinnesgenossen. Immerhin sollte der Tempel möglichst so
groß sein, daß der Altar (sofern vorhanden) darin stehen und der Magier
bequem um diesen herum den Kreis schlagen kann.

Für die klassische Dämonenevokation wird zudem außerhalb des Kreises
noch Platz für ein Dreieck benötigt. Zur Not tut es zwar auch

eine Besenkammer, doch ein wenig mehr Komfort kann nicht schaden,
zudem magische Gesten (beispielsweise die Annahme von Gottesformen)
einen gewissen Bewegungsspielraum verlangen, ebenso das Tanzen bei
bestimmten Invokationen.

Zur Not tut es zwar auch eine Besenkammer, doch ein wenig mehr Komfort
kann nicht schaden.

Nur wer in der winkligen Tradition arbeitet, benötigt mehr Mobilar: Einen
Altartisch für den Meister vom Stuhl, je einen Tisch für den 1. und 2.
Aufseher und eine entsprechende Bestuhlung. In der bei uns vorläufig den
Schwerpunkt bildenden Kreistradition wird in der Regel im Stehen
gearbeitet, oder der Magier nimmt mal auf dem Boden Platz, zum Beispiel
knieend oder im Meditationssitz.

92

Hauptblickrichtung ist in der Regel Osten, doch sollte die Einrichtung
genügend flexibel sein, um auch die Arbeit in anderen Richtungen zu
ermöglichen. In der Abb. 5 sehen Sie den Aufbau eines Tempels in der
Kreistradition; wobei es sich natürlich nur um eine Empfehlung handelt.



Abbildung 20: Der magische Tempel (Kreistradition)

Ein weiterer »Tempel« ist die freie Natur. Besonders Element- und
Naturgottheitenrituale führt man am besten im Freien durch, doch sind uns
Magiern in der heutigen zersiedelten Industrielandschaft in dieser Hinsicht
leider oft empfindliche Grenzen gesetzt, vor allem wenn wir während des
Rituals wirklich ungestört bleiben wollen.

Der eigentliche Tempel jedoch ist der Körper des Magiers selbst, wie bereits
im Zusammenhang mit dem Kleinen Bannenden

Der eigentliche Tempel jedoch ist der Körper des Magiers selbst.

Pentagrammritual kurz erwähnt. Deshalb gilt die »Tempelpflege« auch ganz
besonders dem vernünftigen, pfleglichen Umgang mit dem eigenen Körper.
Es wird auch Zeit, daß die Magie endlich von



der ihr durch das Christentum und falsch verstandene östliche Askeseideale
(die den westlichen an Prüderie in nichts nachstehen) verordneten
Körperfeindlichkeit abrückt und den Menschen wieder als Ganzheit von
Körper und Geist begreift, ohne den einen zum Diener des anderen machen
zu wollen. Zum echten magischen Tempel wird der Körper ohnehin erst
durch die Mentalmagie, und um diese vorzubereiten, bedarf es eines
vernünftigen, gesunden Umgangs mit diesem Hauptmedium magischer
Energien Nummer eins.

Wie Sie Ihren magischen Tempel auch anlegen und einrichten mögen, ob als
Zimmerecke, als voll ausgebauten Ritualkeller oder gar -pavillon, auf jeden
Fall sollten Sie dafür sorgen, daß dieser nicht ohne Ihr Wollen von anderen
betreten oder, im Falle einer Zimmerecke, als Tempel erkannt werden kann.
Denn der Tempel sollte so etwas

Der Tempel sollte so etwas wie Ihr Allerheiligstes sein, das unberührt von
störenden äußeren Einflüssen gedeihen kann.

93

wie Ihr Allerheiligstes sein, das unberührt von störenden äußeren Einflüssen
gedeihen kann, Ihre Kraftbatterie, die Ihnen jedesmal aufs neue Energie und
Ruhe, Konzentration und Besinnung, magische Kraft und Gnosis beschert,
sobald Sie damit (und darin) zu arbeiten beginnen.

Es wird nicht immer einfach sein, sich einen voll ausgerüsteten Tempel
zuzulegen, wie wir ihn beschrieben haben. Doch gerade diese
Herausforderung kann oft Bewußtseins- und Kraftprozesse in Gang setzen,
die für uns als Magier nicht mit Gold aufzuwiegen sind. Deshalb sollten Sie
bei Anlage und Ausstattung (wie überhaupt in magischen Dingen) nicht
geizen und sich Mühe geben, Ihr eigenes Ideal vom magischen Tempel
möglichst vollständig zu verwirklichen, auch wenn dies meist nicht über
Nacht zu bewerkstelligen sein wird.

Praktische Übungen

Diesmal haben wir nur zwei weitere Übungen angegeben, da Sie mit Ihrem
bisherigen Übungsprogramm noch hinreichend beschäftigt sein dürften,



zumal dann, wenn Sie einiges wirklich solange üben, bis Sie mit Ihren
Ergebnissen zufrieden sind. Es empfiehlt sich, einen magischen Übungsplan
ähnlich einem Stundenplan anzufertigen, damit Sie mit der Zeit nicht den
Überblick verlieren. Da dieser auf die individuellen Möglichkeiten und
Bedürfnisse zugeschnitten sein muß, haben wir darauf verzichtet, einen
solchen Plan in fertiger Form vorzulegen.

ÜBUNG 13 SCHULUNG DER MAGISCHEN WAHRNEHMUNG (IV)
DIE ARBEIT MIT DEM WÜRFEL

Besorge Dir, falls nicht bereits vorhanden, einen gewöhnlichen Würfel, der
allerdings nicht zu klein sein sollte. Du solltest ihn vor Dir auf dem Tisch
deutlich sehen können. Einen solchen Würfel erhältst Du beispielsweise in
Spielwarengeschäften.

Betrachte nun eine Seite dieses Würfels eine Weile lang (nicht unter 3
Minuten) unter Anwendung des 180°- Blicks. Schließe die Augen und
versuche, das Abbild des Würfels vor dem geistigen Auge optisch
wahrzunehmen. Wenn Du kein optischer Typ sein solltest, wird Dir dies
möglicherweise erst nach einigen Monaten gelingen. Für diese Übung ist es
jedoch wichtig, daß Du diese Form der Wahrnehmung beherrschst, deshalb
mußt Du nötigenfalls entsprechend lange üben, nach Möglichkeit täglich.

Als nächstes konzentrierst Du Dich auf zwei Seiten des Würfels und
verfährst sinngemäß wie oben.

Gelingt Dir dies zufriedenstellend, betrachtest Du drei Seiten des Würfels
gleichzeitig und verfährst wie gewohnt.

Nun wird es etwas schwieriger: Versuche als nächstes, vier Seiten des
Würfels gleichzeitig optisch wahrzunehmen, ohne den Würfel zu bewegen
—sowohl mit dem 180°- Blick als auch danach vor dem geistigen Auge.
(Letzteres wird Dir möglicherweise leichter gelingen als ersteres - das ist
völlig normal und kein Grund zur Beunruhigung.)

Was nun kommt, kannst Du Dir schon denken: Sieh als nächstes fünf Seiten
des Würfels, und zwar alle gleichzeitig - wieder ohne den Würfel zu
bewegen. Spätestens jetzt wird Dir auffallen, daß wir es hier mit einer Form



des »Meta-Sehens« zu tun bekommen, bei dem die Augen bestenfalls ein
symbolisches Hilfsmittel sind. Doch es kommt noch drastischer:

Als nächstes versuchst Du, gleichzeitig alle sechs Seiten des Würfels zu
sehen. Möglicherweise wirst Du dabei feststellen, daß Du dazu Deinen Blick
gewissermaßen »krümmen« mußt, so als würdest Du »um die Ecke
schauen«.

94

Hast Du auch dies erfolgreich absolviert, beginnst Du damit, den Würfel
gleichzeitig von allen sechs Seiten zu betrachten und ihn in seiner
Vergangenheit zu sehen, also als das, was er früher einmal war.

Mit Absicht geben wir nicht an, wie das auszusehen hat - das sollst Du
nämlich selbst herausfinden!

Die nächste Stufe der Übung besteht darin, den Würfel gleichzeitig von allen
sechs Seiten (= Gegenwart) im Zeitstrom der Vergangenheit und in seiner
zukünftigen Beschaffenheit zu sehen. Glaube nicht, dies sei unmöglich - es
wird Dir auf jeden Fall gelingen, sofern Du Dich in den richtigen
Bewußtseinszustand versetzt, was auch der tiefere Sinn dieser Übung ist.
Rein technisch gesehen handelt es sich dabei um eine multidimensionale
Wahrnehmung, und erfahrungsgemäß führt schon der bloße Versuch
derselben zu einer ungeheuer mächtigen magischen Trance bzw. Gnosis.
Diese Übung solltest Du eine Weile lang (etwa sechs Monate) täglich
durchführen. Wenn Du Dich erst einmal daran gewöhnt hast, wirst Du sie
ohne große Mühe binnen weniger Minuten auch im Büro in der
Mittagspause, in der Straßenbahn oder kurz vor dem Abendessen absolvieren
können. Ein geringer Aufwand - und ein gewaltiges Ergebnis, wie Du schon
bald merken wirst! Denn durch eine solche Betrachtung der Realität öffnen
sich Dir zahllose Universen.

ÜBUNG 14 SYMBOLSCHULUNG

Meditiere über die in diesem Abschnitt angegebenen Zuordnungen der
Planetenkräfte in allen Einzelheiten. Präge Dir die Beschreibungen bis zum
nächsten Abschnitt gründlich ein, besonders dann, wenn Du noch nicht mit



Astrologie oder Planetenmagie vertraut sein solltest. Nimm Dir in den
folgenden vier Wochen jeden Tag einen Planeten vor und achte auf die
Manifestation der Planetenkräfte im Alltag. So könntest Du beispielsweise
am Merkurtag auf die Kommunikationsfreudigkeit Deiner Umgebung und
Deine eigenen Denkmuster achten, am Tag des Mondes auf Deine Gefühle
und Eingebungen und so weiter.

Am besten hältst Du Dich dabei gleich an die Zuordnung zu den
Wochentagen (wie nachfolgend angegeben), da diese in der Planetenmagie
gern beachtet wird. Die Formeln des Hexagrammrituals brauchst Du noch
nicht auswendig zu lernen; diese werden erst im nächsten Abschnitt erklärt.
Ziehe aber jeden Morgen nach dem Aufstehen ohne hebräische Formel das
anrufende Hexagramm des Tagesplaneten, um am Abend vor dem
Zubettgehen das bannende Hexagramm zu schlagen. Tue dies auf jeden Fall
in der erwähnten ersten Übungsperiode physisch und nicht etwa mental.

DIE PLANETEN UND DIE WOCHENTAGE 24

Es entsprechen:

SONNE - SONNTAG

MOND - MONTAG

MARS - DIENSTAG (französisch mardi)

MERKUR - MITTWOCH (französisch mercredi)

JUPITER-

DONNERSTAG (»Donner« = Wotan,

französisch jeudi = »lovis-Tag«)

VENUS - FREITAG (von der germanischen Liebesgöttin Freya)

SATURN - SAMSTAG (englisch Saturday)



Halte auch bei dieser Übung Deine Eindrücke sorgfältig im Magischen
Tagebuch fest. Langziel ist es nämlich, jede beliebige Erscheinung in Form
von Planetenenergien ausdrücken zu können, erst dann ist echte
Planetenmagie

24 * In Klammern finden Sie Merkhilfen, überwiegend aus anderen
Sprachen, in denen die klassische Planetenzuordnung noch deutlicher zu
erkennen ist als im Deutschen.

95

möglich.

Die Zweite Grundformel der Magie

Wir wollen nun die zweite Grundformel der Magie vorstellen, wie sie von
Pete Carroll und mir entwickelt wurde. Dazu müssen wir vorangehend
erwähnen, daß derlei Formeln vor allem der Veranschaulichung, nicht aber
der wissenschaftlichen »Erklärung« dienen. Sie sehen vielmehr nur
wissenschaftlich aus, was aber immerhin den Vorteil hat, unseren durch das
naturwissenschaftliche Weltbild stark beeinflußten Zensor und natürlich
auch den rationalen Verstand ein wenig weichzuklopfen.

Diese zweite Grundformel der Magie ist eine

qualitative, nicht aber eine quantitative Darstellung. Das bedeutet, daß sie
vor allem Bedingungen und Zustände veranschaulichen will; es hat jedoch
wenig Wert, die einzelnen

Diese Grundformel ist eine qualitative, keine quantitative Darstellung.

Faktoren durch konkrete Zahlen ersetzen zu wollen, zumal sie sich ohnehin
nicht wirklich objektivieren lassen. Doch betrachten Sie zunächst einmal die
Formel selbst, danach wollen wir sie ausführlicher erläutern.



Legende

M = Magischer Akt/Magie

g = Grad der Gnosis

v

= Grad der magischen Verbindung zum Ziel/ zur Zielperson

b = Bewußtheit um den Akt

Wi = Widerstand gegen den Akt

Wz = Zufallswahrscheinlichkeit des

magischen Erfolgs

Übersicht 14: Die zweite Grundformel der Magie

Beachten Sie zunächst bitte, daß das Zeichen » « in unserer Formel
Proportionalität anzeigt. Der erfolgreiche magische Akt »M« (oder die
Magie überhaupt) verhält sich also direkt proportional zum Grad der
eingesetzten Gnosis oder magischen Trance, malgenommen mit dem Grad
der Verbindung des Magiers zum Ziel oder zur Zielperson (bei der
Beeinflussungsmagie); umgekehrt proportional verhält sich »M« zum Grad
der Bewußtheit um den magischen Akt und dem innerseelischen Widerstand
dagegen. Das Ganze wird zudem noch mit dem Grad der
Zufallswahrscheinlichkeit des magischen Erfolgs malgenommen.

Betrachten wir nun die Formel im einzelnen, um zu sehen, was sie für die
magische Praxis bedeutet.



Daß der magische Erfolg vom Grad der beim

Was die Formel für die magische Praxis bedeutet.

weiteren Erklärung.

magischen Akt eingesetzten magischen Trance (Gnosis) abhängig ist, wurde
bereits an früherer Stelle ausführlicher erläutert und bedarf wohl keiner

96

Direkt proportional verhält sich der magische Erfolg aber auch zum Grad der
magischen Verbindung zum Ziel oder zur Zielperson. Bei der
Beeinflussungsmagie ist dies ganz offensichtlich: Will der Magier eine
Zielperson beispielsweise heilen oder ihr schaden, so braucht er einen
entsprechenden Zugang zu ihr. Dieser wird meist durch das erste
sympathiemagische Gesetz der Entsprechung bestimmt oder auf seiner
Grundlage gesucht. Diese Doktrin besagt beispielsweise, daß ein
Gegenstand, der über längere Zeit mit einem anderen (oder einer Person)
zusammen war, dessen (oder deren) Eigenschaften mit aufnimmt und mit
ihm (oder ihr) in dem Sinne »eins« wird, daß der Magier mit ihm/ihr
verfahren kann, als handele es sich dabei um die fragliche Person selbst.
Daher auch die in alten Grimoarien so häufig zu findende Forderung, der
Magier solle sich von seiner Zielperson Dinge wie Nagelabschnitte,
Haarlocken, Blut oder andere Körpersekrete und -ausscheidungen
beschaffen. Durch das zweite sympathiemagische Gesetz der Übertragung
(auch: »Ansteckung«) wird die theoretische Grundlage für einen aktiven
Umgang mit dem sympathiemagischen Objekt gelegt. Wenn der Magier also
von seiner Zielperson beispielsweise eine Haarlocke (oder, moderner, ein
Foto) besitzt, so kann er damit nach Belieben verfahren und wird durch
Übertragung bewirken, daß alles, was diesem Objekt geschieht, auch der
eigentlichen Zielperson widerfahrt.

Der Grad einer solchen Verbindung kann sehr unterschiedlich sein; so hängt
er fast immer entscheidend davon ab, wie gut sich der Magier in das
Energiefeld seiner Zielperson einschwingen kann. Dies ist nicht selten eine
Frage seines Einfühlungs- und Imaginationsvermögens und der Hilfsmittel,



welche dieses benötigt, um den magischen Akt optimal zu unterstützen. Wo
dem einen vielleicht der Name einer wildfremden Person bereits genügt, um
sich magisch auf sie einzustellen, bedarf der andere dazu vielleicht weitaus
umfassenderer, intensiverer Reize und Informationen, etwa dergestalt, daß er
die Zielperson mindestens einmal persönlich gesehen, gesprochen und/oder
berührt haben muß, ein Foto von ihr benötigt oder ähnliches. Wir sehen
daran, daß der Faktor »v« nur sehr subjektiv zu bestimmen ist, was natürlich
auch für den Grad der eingesetzten Gnosis gilt. Beachten wir auch in diesem
Zusammenhang, daß die Ladung von Talismanen und Amuletten zuallererst
der Herstellung einer magischen Verbindung dient!

Wir können unter »magischer Verbindung«

also den Grad der Empathie (= des Gleichklangs) zwischen uns selbst und
einer Zielperson oder eines Sachziels verstehen. Eine Verbindung zwischen
Magier und Zielperson wird zwar auf theoretischer Ebene

Eine »magische Verbindung« ist der Gleichklang zwischen dem Magier und
dem Ziel seiner Magie.

leicht als solche erkannt, doch haben selbst erfahrene Magier oft
Schwierigkeiten, eine »Verbindung« beispielsweise zu ihrem Verlangen nach
materiellem oder mystischem Erfolg wahrzunehmen. Tatsächlich heißt
»binden« aber soviel wie Zusammentun, ja sogar Verschmelzen —gemeint
ist hier also unsere eigene Mittigkeit, bei der die Trennung zwischen
unserem Willen und unserem magischen Ziel möglichst klein oder gar völlig
aufgehoben sein sollte. Ist unser Verlangen, wie Spare es nennen würde,
organisch geworden, ist es gleichzeitig gemittet und ausgedehnt genug, um
unser Ziel voll in unsere Gesamtpersönlichkeit zu integrieren, so können wir
von einer starken magischen Verbindung sprechen. Einfacher ausgedrückt:
Der Magier muß wie der Budo- Krieger mit seinem Ziel eins werden, dann
schließt er innerseelische Mißerfolgsmechanismen aus.

Es gibt allerdings noch einen viel subtileren Aspekt des Faktors »v«, nämlich
die tatsächliche Eignung des Magiers für die gewünschte Aktion. Auch in
der Magie gibt es schließlich ein Spezialistentum, obwohl natürlich jeder
ernsthafte Magier bemüht



97

ist, seine Fähigkeiten so vielseitig wie möglich zu entwickeln. Aber auch die
Eignung des Magiers für sein gewünschtes Ziel spielt hier hinein. Wer etwa
ein gestörtes Verhältnis zu Geld hat, dem werden Geldzauber
erfahrungsgemäß nur selten zufriedenstellend gelingen; ähnlich funktioniert

Wer ein gestörtes Verhältnis zu Geld hat, dem werden Geldzauber nur selten
gelingen.

Sexualmagie fast nie bei Magiern, die ihre normale Alltagssexualität nicht
richtig in den Griff bekommen haben.

Wer eher zum Liebes- oder Bindungszauber neigt als zum magischen Heilen,
wird auf seinem schwächeren Gebiet eben auch größere Anstrengungen (und
mehr Hilfsmittel) benötigen als auf dem seiner Stärke. Letztenendes ist die
Beschaffung sympathiemagischer Objekte nach Meinung moderner Magier
nur eine gefechtsunterstützende Maßnahme, deren Durchführung oft
wichtiger ist als das Endergebnis. Der beste sympathiemagische Kontakt ist
sicher ein möglichst präzises geistiges Abbild vom gewünschten Ziel oder
der Zielperson. »Möglichst präzise« meint freilich eher eine gefühlsmäßige
oder emotionale Präzision als eine physische oder gar physikalische. Stellt
ein Magier eine Puppe als Abbild seiner Zielperson her, so kommt es
weniger darauf an, daß dieses Abbild möglichst detailgetreu oder quasi-
fotografisch ist, als vielmehr darauf, daß die Identität zwischen Puppe und
Zielperson für ihn emotional optimal hergestellt ist. Der
erfolgversprechendste geistige Zustand ist dabei jener, den Spare »Nicht-
Verhaftetsein/Nicht-Desinteresse« genannt hat. Oft werden Puppen und
andere Stellvertreterobjekte zu dem alleinigen Zweck hergestellt

Der erfolgversprechendste geistige Zustand ist »Nicht- Verhaftetseinl Nicht-
Desinteresse«.

oder geladen, die Konzentration des Magiers stärker in Richtung seines Ziels
zu bündeln und zu lenken.

Vermindert wird die Aussicht auf magischen Erfolg durch die Faktoren »b«
und »w,«. Die Bewußtheit um den magischen Akt ist sicher einer der größten



Stolpersteine des Anfängers, wenn er seine ersten Gehversuche auf dem
magischen Parkett unternimmt. Unter »Bewußtheit« verstehen wir hier vor
allem die bewußte geistige Verkupplung der magischen Operation mit dem
magischen Ziel durch den Zensor. Um beim Beispiel der Puppenmagie zu
bleiben: Zwar sollte die magische Verbindung zwischen Puppe und
Zielperson emotional optimal hergestellt werden, doch sollte bei der
eigentlichen magischen Operation diese Identifikation wieder »vergessen«
sein.

Geschieht die emotionale Ablösung von der Identifikation (man könnte von
einer gezielten »Des-Identifikation« sprechen) nicht, so wird der Zensor nur
zu oft alles in seiner Macht Stehende unternehmen, um einen Erfolg zu
verhindern, schon um dem Dilemma eines späteren schlechten Gewissens
(»Das habe ich nicht gewollt«; »So war das nicht gemeint«; »Das steht mir
eigentlich nicht zu«) vorzubeugen, das oft sehr viel schlimmere seelische
Belastungen zur Folge hat als ein magischer Mißerfolg. Eine derartige
Befangenheit kann alles zunichte machen. Hier ist eine gründliche vorherige
Seelenschau erforderlich, da die Konsequenzen sonst

katastrophal sein können. 25

Rational-skeptizistische Einwände (»Das klappt doch nie!«; »Das kann ich
bestimmt nicht«; »Wie sollte das denn funktionieren?«) lassen sich, von
wenigen Ausnahmefällen abgesehen, am einfachsten durch magische Erfolge
aus der Welt

25 * In Crowleys Terminologie: Der magische Akt muß dem eigenen
Wahren Willen - Thelema — entsprechen, sonst verstößt der Magier gegen
die Urgesetze seines eigenen Universums und muß die meist äußerst
schmerzlichen Folgen seines in diesem Sinne unverantwortlichen Tuns
tragen. Denn: »Du hast kein Recht außer deinen Willen zu tun.«

98

räumen. Wer nicht gerade nach Palmström-Morgensterns Devise »Und also
schloß er messerscharf/daß nicht sein kann, was nicht sein darf« lebt, den
wird der Erfolg schon bald zumindest davon überzeugen, daß der



Skeptizismus auch nicht unfehlbar ist und häufig genug an seine eigenen
Grenzen stößt.

Zu den »sonstigen« Widerständen gehören Faktoren wie mangelndes
seelisches und körperliches Wohlbefinden (»Energielosigkeit«), mangelhafte
Motivation oder Langeweile (häufig beim Zaubern im Auftrag für andere!),
Zerstreutheit (überstarke Beschäftigung mit subjektiv eigentlich als
wichtiger empfundenen magischen Aufgaben) und ähnliches. Diese müssen
situationsangepaßt behandelt werden, so daß wir dafür keine
allgemeingültige Regel formulieren können.

Unterschätzt wird gerade vom Anfänger häufig der Faktor »wz«, also die
Zufallswahrscheinlichkeit eines magischen Erfolgs. Dies mag nicht zuletzt
daran liegen, daß die esoterische Ideologie von heute den

Begriff »Zufall« wie einen Paria behandelt und sich nur wenig darüber im
klaren ist, daß - was der sogenannte gesunde Menschenverstand doch sehr
wohl spürt und weiß - auch unserem Tun als Magier gewisse Grenzen
gesetzt sind. Diese Grenzen sind sicher sehr viel weiter gesteckt, als wir oft
glauben oder wahrhaben wollen, aber es wäre töricht, in der

Der gesunde Menschenverstand spürt sehr wohl: Auch unserem Tun als
Magier sind Grenzen gesetzt.

Magie nur eine Erfüllungsgehilfin für kindliche Allmachtsphantasien zu
sehen. Sicher mag es rein theoretisch möglich sein, daß ein Magier mit
seiner Kunst den physischen Planeten Mars oder Merkur zum Explodieren
bringen könnte — doch sind solche Überlegungen meistens nichts anderes
als rein akademische Gedankenspielereien, die nicht selten zu dem in der
Magie tatsächlich sehr weitverbreiteten und recht gefährlichen Größenwahn
verleiten. Nehmen wir hier ausnahmsweise ein quantitatives Beispiel.
Angenommen, die Wahrscheinlichkeit, daß ein Meteorit binnen der nächsten
halben Stunde im Tempel des Magiers einschlägt, beträgt
1:1000000000000000. Nehmen wir ferner an, daß es ihm mit Hilfe einer
entsprechend intensiven Gnosis, einer hohen emotionalen Affinität zum Ziel
»Meteoriteneinschlag im Tempel« und sehr geringer Bewußtheit um den
magischen Akt sowie niedrigen innerseelischen Widerständen dagegen
gelingt, diese Wahrscheinlichkeit auf 1: 1000 000 000 000 (also um drei



Nullen oder um den Faktor tausend) zu seinen Gunsten zu »erhöhen«, ja
vielleicht sogar, falls er ein wahrer Meister seiner Kunst sein sollte, um den
Faktor hunderttausend auf 1:1000000000, so hat er zwar im Rahmen der
Wahrscheinlichkeitsrechnung bereits Gewaltiges, ja aus
naturwissenschaftlicher Sicht sogar geradezu Ungeheuerliches geleistet,
dennoch ist ein magischer Erfolg immer noch äußerst unwahrscheinlich.

Gewiß kann man gegen dieses Beispiel einiges einwenden: Erstens läßt sich
die Wahrscheinlichkeit eines solchen Meteoriteneinschlags (oder überhaupt
eines magischen Erfolgs) auf seriöse Weise nach gegenwärtigem
Erkenntnisstand niemals so präzise bestimmen; zweitens läßt sich
ebensowenig festlegen, wie viele »Nullen« sich durch die Magie
wegstreichen lassen; und drittens sagt eine hohe Wahrscheinlichkeit oder
Unwahrscheinlichkeit nichts darüber aus, ob ein angestrebtes Ereignis im
Einzelfall nicht doch eintritt, denn Statistiken befassen sich bekanntlich
immer nur mit Durchschnittswerten, nicht aber mit individuellen oder gar
subjektiven Geschehnissen, Erlebnissen oder Empfindungen. Zudem läßt
sich oft erst nach dem magischen Erfolg oder Mißerfolg feststellen (und
selbst dann nicht immer), wie wahrscheinlich oder unwahrscheinlich der
magische Erfolg war, je nachdem, aufweiche Weise er dann schlußendlich
zustande kommt oder eben nicht. Man kann beispielsweise dafür zaubern,
daß einem eine absolut sichere Erbschaft

99

möglichst bald zugesprochen wird; dennoch wird sie einem möglicherweise
streitig gemacht, statt dessen gewinnt man vielleicht völlig unverhofft die
fragliche Summe im Lotto oder beim Roulette. Gerade solche »Erfolge auf
der anderen Schiene« zeigen oft die Grenzen solcher Gedanken- und
Erklärungs- oder Veranschaulichungsmodelle auf.

Dennoch entspricht die Grundaussage unserer Formel der magischen
Erfahrung, und zwar sowohl der subjektiven als auch der kollektiven. 26

Dies macht einmal mehr deutlich, wie wenig sinnvoll es ist, die Faktoren
unserer Gleichung durch Zahlenwerte ersetzen zu wollen. Halten wir fest,
daß auch die Macht des Magiers einen eigenen Wirkungshorizont kennt.
Sigillen für den »Weltfrieden« oder gegen den »Welthunger« zu laden, mag



zwar einen gewissen Wert als moralische Erbauungsübung haben, mit
pragmatischer Praxis hat dies jedoch wenig gemein, sie beruhigt allenfalls
ein schlechtes Gewissen. Aus ähnlichen Überlegungen heraus haben wir die
Regel aufgestellt, daß man auch - am Anfang sogar ganz besonders - dann
für ein Ziel zaubern soll, wenn es auch ohne Magie sehr wahrscheinlich zu
erreichen wäre. Wenn wir uns beharrlich zu schwierigeren Aufgaben
emporarbeiten, anstatt gleich den zehnten Schritt vor dem ersten tun zu
wollen, kommen wir auch psychisch besser mit etwaigen Mißerfolgen
zurecht, die immer wieder einmal vorkommen, weil wir nämlich gelernt
haben, kleinere Brötchen zu backen.

Fassen wir noch einmal kurz zusammen:

Im Idealfall sind die Werte unterhalb des Bruchstrichs gleich null, denn dann
werden die Werte oberhalb gleich »unendlich« sein, doch dürfte dies in der
Praxis nur selten wirklich vorkommen.

Je größer der Grad magischer Trance (»g«) und magischer Verbindung
(»v«), um so höher also auch die Erfolgsquote des magischen Akts.

Gemindert wird sie durch die Faktoren »b« und »wi «.

Je größer der innerseelische und rationale Widerstand (»wi«) gegen den
magischen Akt oder sein Ziel, um so niedriger ist übrigens auch ganz
automatisch die magische Verbindung bzw. der Wert »v«, weil das magische
Wollen dann nämlich nicht organisch genug ist, also eine Entfremdung
zwischen Magier und Ziel vorherrscht anstelle einer absoluten Einheit.

Ohnehin wird Ihnen vielleicht schon aufgefallen sein, daß unsere Faktoren
sich nicht immer eindeutig voneinander scheiden lassen. So bedeutet ein
großer Trance-Wert schon per definitionem eine eingeschränkte Bewußtheit,
Widerstände können auf einem Mangel an magischer Verbindung beruhen
und so weiter. Es wären auch andere Formeln möglich, so könnte
beispielsweise der Faktor »w,« unter dem Bruchstück durch einen anderen
Faktor »w« (= für »magischer Wille«) ersetzt werden. Dies ist mehr als
intellektuelle Spielerei, verschafft es uns doch unterschiedlichste geistige
Angänge zur praktischen Magie. Deshalb sollten Sie durchaus mit anderen
Formeln experimentieren.



Die Magie Austin Osman Spares

DIE METHODE DES »WEDER- WEDER«

Spares Sigillenmagie, mit der wir uns in diesem Abschnitt hauptsächlich
befassen wollen, beruht auf einem Mechanismus, der in der Psychologie
Sigmund Freuds eine

26 Vergessen wir nie, daß wir es bei der Magie um eine Kumt mit
wissenschaftlicher Methodik zu tun haben, nicht aber um eine Wissenschaft
im Sinne der heute gängigen akademischen Definition.

100



Schlüsselrolle spielt. Es ist dies die psychische Verdrängung. Grob
zusammengefaßt läßt sich feststellen, daß Freuds These besagt, daß die
Psyche aus verschiedensten Gründen gewisse Traumata, Triebe, Ängste und
andere Inhalte des Bewußtseins ins Unbewußte (bei Freud: ins
Unterbewußtsein) verdrängt. Sie werden also unbewußt gemacht. Dies kann
zu krankhaften Verhaltensweisen

Verdrängte Seelenbestandteile bleiben im Unterbewußtsein aktiv.

führen wie Zwangshandlungen, Neurosen oder Psychosen. Mit anderen
Worten: Durch ihre Verdrängung bleiben diese Seelenbestandteile zwar nur
im Unbewußten aktiv, sie verlieren dadurch jedoch keineswegs unbedingt an
Wirkkraft und können im

Gegenteil das Bewußtsein zu scheinbar rationalen, in Wirklichkeit aber
durch das Unbewußte bestimmten Handlungsweisen zwingen. 27

Spares geniale Erkenntnis, die er kurz nach der Wende vom neunzehnten
zum zwanzigsten Jahrhundert machte, in einer Zeit also, da Sigmund Freuds
Werk in England erst einem winzigen Kreis von Spezialisten bekannt war,
bestand darin, diesen psychischen Mechanismus nicht als störend oder
unerwünscht zu betrachten

und wie der Vater der Psychoanalyse nach seiner Aufhebung zu streben28,
sondern

ihn völlig pragmatisch zunächst als vorgegeben anzuerkennen und für die
praktische Magie zu nutzen. Wie groß die Leistung Spares war, läßt sich
ermessen, wenn man die Geschichte der Psychoanalyse und der
Tiefenpsychologie im zwanzigsten Jahrhundert und ihres gewaltigen
Einflusses auf das Denken unserer Zeit berücksichtigt. Freuds Modell war
durch und durch pathologisch orientiert, Verdrängung war für ihn und seine
Anhänger nur etwas Abzulehnendes, das es rückgängig zu machen galt, um
den Menschen von seinen unbewußten Zwängen und Ängsten zu befreien
und auf diese Weise seine pathogenen Störungen (»Krankheiten«) zu
beheben. Diesen Weg gingen auch Freuds Schüler, Anhänger, Nachfolger
und akademische Geistesbrüder, ob wir nun Alfred Adler, C. G. Jung oder
Georg Groddek betrachten. Selbst Wilhelm Reich war in erster Linie mit der



Behebung und Verhinderung von Seelenkrankheiten beschäftigt. Auch wenn
fast alle großen Schüler Freuds schließlich andere Wege einschlugen als der
Altmeister der modernen Psychologie, die zum Teil durchaus in magische
Gefilde führten (wie etwa bei G. G. Jung), so wurde die Möglichkeit der

»Umkehrnutzung« des psychischen Verdrängungsprozesses doch nie
ernsthaft erwogen. Dies blieb Austin Osman Spare vorbehalten, der daraus
eine der ökonomischsten und wirkungsvollsten Disziplinen der Schwarzen
Kunst entwickelte,

Eine interessante Möglichkeit für den Magier: die » Umkehrnutzung« des
psychischen Verdrängungsprozesses

nämlich die schon häufiger erwähnte Sigillenmagie.

Spares Gedankengang war in etwa folgender: Wenn die Psyche bestimmte
Triebe, Wünsche, Ängste und so weiter verdrängt und diese dadurch derart
wirksam werden können, daß sie die gesamte bewußte Persönlichkeit des
Menschen bis in die subtilsten Kleinigkeiten prägen oder gar bestimmen
können, so bedeutet dies nichts anderes, als daß erst durch Verdrängung (=
»Vergessen«) viele Triebe, Wünsche und so weiter eine Realität erschaffen
können, die ihnen verwehrt bleibt, solange sie entweder im Bewußtsein
gehalten oder wieder in dieses zurückgeholt werden. Was verdrängt wird,
wird also unter bestimmten Umständen mächtiger als das, was im
Bewußtsein bleibt.

27 Ein früher Vaterhaß kann für einen Mann zusammen mit einer sehr
starken Mutterbindung zu Störungen im sexuellen Verhalten gegenüber dem
weiblichen Geschlecht führen.

28 Freud: » Wo Es war, soll Ich werden.«

101

Aus solchen Überlegungen ergab sich fast zwangsläufig der Wunsch, diesen
Mechanismus psychischer Macht konstruktiv zu nutzen, anstatt ihn
auszumerzen, rückgängig zu machen oder zu unterlaufen. Gezielt
herbeigeführte Verdrängungen, so dachte sich Spare, müßten zu ungeheurer



Wirksamkeit führen und ebenso wie die »ungewollten« (weil nicht bewußt
provozierten) Verdrängungen und Komplexe eine gewaltige Macht über den
Menschen und seine Realitätsgestaltung erlangen können. So lag es nahe, im
Unbewußten die Quelle aller magischen Kraft zu erblicken, was Spare auch
schon bald tat. Erst wenn das magische Wollen organischer Bestandteil des
Unbewußten geworden ist, so seine Argumentation, kann es wirklich
wirksam werden. Das ist durchaus auch körperlich zu verstehen, weshalb
Spare einleuchtenderweise großen Wert auf persönliche magische
Körperhaltungen (Mudras) legte.

Spares Verdienst bestand aber nicht allein darin, eine auf der Psychoanalyse
fußende theoretische Grundlage für den Prozeß magischen Handelns zu
liefern, er ermöglichte es darüber hinaus, diesen Prozeß a) genauer zu
verstehen und b) ihn wesentlich effizienter zu nutzen, als dies in der
westlichen Magie bis zum neunzehnten Jahrhundert der Fall gewesen ist. Er
entwickelte nämlich eine Technologie der kontrollierten Verdrängung, und
diese kennen wir heute unter der Bezeichnung Sigillenmagie.

Fassen wir um des klareren Verständnisses willen noch einmal zusammen:
Spares System, das Wollen »organisch« zu machen, läßt sich als Technik der
bewußten Verdrängung definieren. Jedes Verlangen wird gar

Bewußte Verdrängung - im Dienste des magischen Wollens

nicht erst für längere Zeit ins Bewußtsein gelassen, sondern sofort
unterdrückt, ja abgedrückt ins Unbewußte, wo es schließlich wie ein
Komplex regiert,

sich selbständig macht und Erfüllung anstrebt. 29

Der Magier arbeitet nach der Methode Spares also mit Hilfe des
Verdrängungsmechanismus der Psyche. Indem er gewünschte Zielvorgaben
absichtlich verdrängt, nutzt er den seelischen Erfüllungsautomatismus und
bringt das Unbewußte dazu, gegen den potentiellen Widerstand von
Bewußtsein und Zensor das Gewünschte herbeizuführen. Ein von der
Psychologie Freuds und seiner Nachfolger an sich als pathologisch
gewerteter Prozeß wird zum Instrument magischen Handelns und garantiert
weitgehend seinen Erfolg.



Es ist wichtig, daß Sie sich diesen Vorgang in aller Klarheit vor Augen
führen, denn daraus leiten sich unverzichtbare Regeln der modernen Magie
ab; wir finden diese Erkenntnis sowohl im Bereich der theoretischen als
auch der praktischen Magie immer wieder.

Selbstverständlich soll hier nicht der falsche Eindruck entstehen, daß Freuds
Thesen auch nur im entferntesten auf die Magie abgezielt hätten. Tatsächlich
hat Spare, wie es in unserem Jahrhundert bei vielen Magiern der Fall war
(etwa bei Aleister Crowley, Dion Fortune, William Gray, William Butler,
Israel Regardie und anderen), Anleihen bei der Psychologie gemacht und
ihre Erkenntnisse zur Erweiterung der zeitgenössischen Magie genutzt. Viele
ursprünglich magische Techniken feiern ohnehin heutzutage im Gewand der
Psychologie neue Triumphe, ohne daß sich die Magie jedoch allein auf eine
etwas bizarre Spielart der angewandten Psychologie reduzieren ließe, wie
wir in der eigenen Praxis immer wieder merken werden.

In Spares System gilt es jedoch nicht etwa aus irgendeiner Moralvorgabe
heraus das

29 Möglicherweise erklärt dies auch die Tatsache, daß Menschen, die viel
mit Gedankenleere meditieren, so häufig davon berichten, daß sie keiner
aktiven Magie —beispielsweise ritueller Art — mehr bedürfen, da sich ihre
Wünsche auch ohne eine solche verwirklichen, und zwar geradezu
automatisch.

102

Wünschen schlechthin zu verhindern oder zu dämonisieren, wie dies
beispielsweise der Buddhismus und andere asketische Lehren fordern.
Vielmehr soll es gezielt unterdrückt werden, um dadurch erfüllbar zu
werden. Die Dämonen in der eigenen Psyche sorgen schon für seine
Verwirklichung. Es liegt allerdings nach allem Gesagten auf der Hand, daß
eine solche Praktik nach einer sehr robusten Psyche verlangt.

Das Unbewußte reagiert auf Unterdrückung und Untersagung/Entsagung wie
ein Kind und versucht, nun erst recht sein Wollen durchzusetzen. Diese
Technik hat zudem den Vorteil, daß der Verstand dabei hinsichtlich des



Willensinhalts ausgeschaltet bleibt (etwa bei der Ladung einer Sigil) und die

Das Unbewußte reagiert auf Unterdrückung und Untersagung/Entsagung wie
ein Kind.

Verwirklichung nicht durch Phantasien, rationale Überlegungen, Einwände,
Hirngespinste, Tagträume, Zweifel oder durch regelrechte Angst vor dem
möglichen Erfolg die ganze Operation behindern kann, indem er ihre
Ausdrucksmöglichkeiten von vornherein beschränkt. Dies ist auch eine
Umsetzung der Crowleyschen Forderung, beim Zaubern »frei von Verlangen
nach Ergebnis« zu sein, die sich in ähnlicher Form ebenso im Karma Yoga
und im Zen findet, um nur zwei weitere Beispiele zu nennen. Verwendet
man also die Verdrängungspraktik Spares, so muß man den Wunsch oder das
Verlangen ersticken, es vom Ich abspalten und ihm danach Energie zuführen,
damit es seinen Auftrag erfüllen kann. Es gibt Autoren, die der Auffassung
sind, daß das Verlangen energetisiert werden muß, das reine Vergessen (=
Verdrängen) genügt ihrer Meinung nach nicht, um den magischen Erfolg zu
gewährleisten. Dies kann jedoch von Magier zu Magier unterschiedlich sein.
Die Energetisierung geschieht durch die eigentliche Ladung, etwa mit Hilfe
der Todeshaltung. Es läßt sich allerdings oft beobachten, daß auch bei
magisch nicht aktiven Menschen gerade solche Wünsche am sichersten in
Erfüllung gehen, die oft nur einen Bruchteil einer subjektiven Sekunde ins
Bewußtsein aufsteigen, um dann sofort wieder zu verschwinden und durch
andere Bewußtseinsinhalte überlagert zu werden. Sicher kennen Sie aus
eigener Anschauung Beispiele für diesen Prozeß, etwa wenn Sie mal ganz
kurz daran dachten, daß ein Bekannter Sie anrufen solle, um die Sache sofort
wieder zu vergessen - bis kurz darauf das Telefon klingelte! Mag man dies
vielleicht noch als Telepathie erklären, so greift dieser Erklärungsversuch
jedoch nicht bei unverhofften »Glücksfällen« (etwa Geldgewinne,
Arbeitsausfall ungeliebter Kollegen oder Vorgesetzter, Spontanheilungen,
plötzliche Geschenke), wo wir es ganz eindeutig mit dem oben
beschriebenen Mechanismus zu tun haben scheinen.

Betrachten wir nun die magische Technologie des Spareschen Systems.

Es fußt vorbehaltlos auf dem sogenannten Weder-Weder-Prinzip (»neither-
neither«).



Die magische Technologie des Spareschen Systems fußt auf dem Weder -
Weder- Prinzip.

Dieses Weder-Weder-Prinzip beruht auf der Erkenntnis, daß es keine
Wahrheit (und keinen Wunsch, kein Verlangen, kein Wollen) gibt, die nicht
durch eine Gegenwahrheit aufgewogen würde. Nur unsere jeweilige
Perspektive und unsere materiellen und seelischen

Lebensumstände entscheiden darüber, was uns zeitweilig als »wahrer«
erscheint. Das Weder-Weder- Prinzip führt unmittelbar über in eine magische
Verfahrenstechnik, die Spare als »freies Glauben« (»free belief«) bezeichnet
hat. Wir haben diese Praktik in unser Übungsprogramm integriert, und Sie
finden ihre Einzelheiten im praktischen Übungsteil dieses Abschnitts. Durch
die Technik des freien Glaubens erreicht der Magier ein undifferenziertes, da
vom ursprünglichen

103

»Sinn« abgespaltenes Energiepotential. Dies haben wir auch mit unserer
Übung 10 schon in die Wege geleitet. 30

Wir sprechen anstelle des freien auch vom »aleatorischen« (durch Zufall

bestimmten) Glauben, etwa wenn wir diese Technik mit Hilfe eines Würfels
durchführen31. Die Technik des freien oder aleatorischen Glaubens besitzt
freilich

noch mehr als eine nur grenzensprengende Wirkung: Die Glaubenssätze
heben sich gegenseitig auf und erzeugen dadurch die meta-polaren Energien,
die das wahre Geheimnis jeglicher Sigillenmagie sind.

Sigillenladung und Todeshaltung 32

Bevor wir diesen ersten Abschnitt unserer Sonderabhandlung über die Magie
Austin Osman Spares beschließen, wollen wir uns noch etwas näher mit den
Techniken der Sigillenaktivierung befassen.

Zunächst einmal sollten wir uns darüber klar werden, daß Sigillenladung



nicht etwa ein Aufladen mit magischen Energien, sondern eher das Laden
eines Programms in den »Zentralrechner Unbewußtes« ist. Je

Techniken der Sigillenaktivierung

»maschinennäher« die Sigil ist, je mehr sie also sprachlich und inhaltlich
dem Unbewußten entspricht, um so leichter wird sie entziffert, und das
Programm wird im Hintergrund aktiv (im Computerjargon: »Multitasking«),
um dem Anwendungsprogramm (= Alltagsbewußtsein) schließlich die
fertigen Ergebnisse zu liefern.

Die Ladung erfolgt in Sparescher Tradition in der Regel durch die
sogenannte Todeshaltung, die bereits eingehend beschrieben wurde. Hier
sollen noch einige Ergänzungen dazu gegeben werden. »Die Todeshaltung
ist ebensosehr Tun wie Stellung. Der Magier nimmt die Haltung des Todes
ein [...] Indem er sein Ego zu einer Todesmimikry (= Nachahmung) zwingt,
kann sich der Magier selbst >zurücknehmen< und auf diese Weise erkennen,
welche Kräfte/Mächte seinem eigenen Tun und dem anderer Energie
verleihen, um auf diese Weise in Erfahrung zu bringen, wie er sich dieser
Kräfte/Mächte am besten bedienen kann, damit sie seinen Willen
ausführen.« [Mace, S. 59] Sie ist also ein Weg zur magischen Objektivität.

»Bei der Todeshaltung stellt der Magier Gedankenleere

Der Geist sollte still sein und im Zustand des »Weder-Weder« verharren.

her, indem er alle Gegensätze innerlich und äußerlich annimmt (akzeptiert)
und sie sämtlich miteinander vereint, so daß sie vernichtet werden.« [Mace,
S. 60] Dabei tritt tatsächlich oft ein Gefühl der Vernichtung auf, ebenso der
Macht und der Kraftausdehnung. Doch

sollte der Geist still sein und im Zustand des »Weder-Weder« verharren. Wir
nehmen also jeder möglichen inneren Entzweiung den Wind aus den Segeln,
indem wir unser »Selbst« so weit ausdehnen, daß es alles einzuschließen
vermag. Nur stetes Üben führt, so Spare, zum »Mittelpunkt des Verlangens«,
der sich allerdings mit sprachlichen Mitteln nicht näher definieren läßt.

Die Todeshaltung ist also, in Spares eigenen Worten, »eine Todes-Simulation



durch völlige Negation des Denkens, d. h. die Verhinderung des Verlangens
und das

30 Vgl. auch unsere Merksätze über den Glauben als Technik und
chirurgisches Werkzeug.

31 Lat, »alea« = »Würfel/Würfelspiel; Unbestimmtheit«.

32 Aufgrund ihrer beispielhaften Klarheit und Präzision wollen wir uns im
folgenden einiger Zitate aus einer amerikanischen Studie zur Magie
bedienen. Sie stammen allesamt aus Stealmg the Fire from Heaven von
Stephen Mace; nähere bibliographische Angaben dazu im Anhang.

104

Funktionieren allen Bewußtseins durch die Sexualität.« [nach Mace/Grant,
S. 60]

Denn durch die Sexualität verbinden wir uns mit dem Kia, wie Spare das
Absolute bezeichnet. 33

Allerdings sollten wir stets berücksichtigen, daß die Todeshaltung nichts mit
dem physischen Tod des Magiers zu tun hat: »Es ist eine Sache, einen
Todeskrampf zu simulieren, eine völlig andere jedoch, ihn zu stimulieren.«
[Mace, S. 60] Zwar darf sie getrost mit Schweiß und Tränen einhergehen,
doch ist jede gesundheitsschädigende Überanstrengung zu vermeiden.

33 Dieses Kia entspricht mit gewissen Einschränkungen dem Tao der
Chinesen.

105

Planetenmagie (II)

Einführung in das Hexagrammritual (II)

Das moderne Hexagrammritual hat, wie im letzten Abschnitt bereits
erwähnt, Teile aus der Tradition der Golden Dawn herausgenommen, was



besonders für die Planetenmagie von Bedeutung ist.

Nachdem wir die theoretischen Grundlagen behandelt haben, wollen wir uns
nun der Praxis widmen. Das Hexagrammritual (das »Große« wie

Wir betreten nun das Gebiet der praktischen Planetenmagie.

das »Kleine«) wird, wie fast alle anderen Rituale der modernen
hermetischen Tradition, in der Regel nicht allein durchgeführt, sondern
durch das Kleine Bannende Pentagrammritual eingerahmt. Wir betreten nun
bereits

das Gebiet der praktischen Planetenmagie, wollen uns aber zunächst auf das
Hexagrammritual beschränken, was auch zu Übungszwecken sinnvoller ist,
als sofort das volle Programm der doch oft recht aufwendigen
Planetenbeschwörungen vorzustellen. Der Übersichtlichkeit halber geben
wir aber schon jetzt die Grundstruktur eines typischen Planetenrituals
wieder:

DIE STRUKTUR EINES PLANETENRITUALS 1. Kleines Bannendes
Pentagrammritual 2. Meditation über die Planetenkraft

3. Kleines Rufendes Hexagrammritual

4. Anrufung der Planetenkraft (Hymne) 5. Arbeit mit der gerufenen
Planetenkraft 6. Verabschiedung der Planetenkraft

7. Abschließende Meditation (in manchen Traditionen: Kleines Bannendes
Hexagrammritual)

8. Kleines Bannendes Pentagrammritual (mit Entlassungsformel)

Die einzelnen Punkte dieses Gesamtrituals sollen zu gegebener Zeit erläutert
werden. Vorläufig interessieren wir uns vor allem für das eigentliche
Hexagrammritual, das eine sehr schlichte Form hat.

DIE GRUNDSTRUKTUR DES KLEINEN HEXAGRAMMRITUALS
(RUFEND ODER BANNEND)



1. Schlagen des Hexagramms (im Osten)

2. dabei: Intonation der Planetenformel

3. Schlagen des Planetensymbols in die Mitte des Hexagramms

4. dabei: Intonation der Formel »Ararita«

5. Wiederholung des ganzen Vorgangs in den anderen drei

Himmelsrichtungen

DAS KLEINE HEXAGRAMMRITUAL DER SONNE (RUFEND ODER
BANNEND) Einen Sonderfall stellt, wie im letzten Abschnitt bereits
erwähnt, die Sonnenanrufung mittels des Hexagrammrituals dar. Der
Vorgang ist zwar der gleiche wie bei der obigen Grundstruktur, doch werden
alle sechs Planetenhexagramme gezogen, allerdings jeweils mit der
Sonnenformel und dem Sonnensymbol in der Mitte. Technisch gesehen
handelt es sich also dabei um sechs separate Hexagrammrituale, bei denen
zwar unterschiedliche Zugrichtungen (nämlich die der sechs Planeten außer
der Sonne) verwendet werden, ansonsten aber alles durch die

106

Sonnensymbolik »überlagert« wird.

Dabei wird traditionsgemäß eine bestimmte Reihenfolge eingehalten.

Schematisch sieht dies folgendermaßen aus:

1. Schlagen des Saturn-Hexagramms (im Osten)

2. dabei: Intonation der Sonnenformel

3. Schlagen des Sonnensymbols in die Mitte des Hexagramms

4. dabei: Intonation der Formel »Ararita«



5. Wiederholung des ganzen Vorgangs in den anderen drei

Himmelsrichtungen

6. Wiederholung von 1-5 mit dem Jupiter-Hexagramm. 7. Wiederholung von
1-5 mit dem Mars-Hexagramm. 8. Wiederholung von 1-5 mit dem Venus-
Hexagramm. 9. Wiederholung von 1-5 mit dem Merkur-Hexagramm. 10.
Wiederholung von 1-5 mit dem Mond-Hexagramm.

Was zunächst vielleicht etwas kompliziert erscheinen mag, erweist sich in
der Praxis als logisch und einfach zu verstehen.

Sie brauchen sich die Vorgehensweise beim Hexagrammritual der Sonne
vorläufig nicht einzuprägen, da wir zunächst mit den anderen
Planetenkräften arbeiten sollten. Dazu bedarf es einer gewissen Vorübung,
wie wir sie mit Übung 14 aus dem letzten Abschnitt bereits begonnen haben.
Im Übungsteil des vorliegenden Abschnitts finden Sie weitere Anleitungen
dazu.

DIE PLANETENFORMELN, IHRE AUSSPRACHE UND BEDEUTUNG

SONNE

Planetenformel/ Gottesname: YOD-HE-VAU-HEH ELOA VA-DAATH
Übliche Aussprache: (Jod-He-Vau-He [od. Jeh-ho-wah] Eh-loh-a wa-da'at)
Bedeutung: »Gott, manifestiert in der Sphäre des Geistes«

MOND

Planetenformel/Gottesname: SHADDAI EL SHAI Übliche Aussprache:
(Schaddaj-asch-schaij) Bedeutung: »Der allmächtige lebendige Gott«

MERKUR

Planetenformel/Gottesname: ELOHIM TZABAOTH Übliche Aussprache:
(Eh-loh-hiim tza-ba-oht) Bedeutung: »Herr der Heerscharen«



VENUS

Planetenformel/Gottesname: YOD-HE-VAUH-HEH TZABAOTH Übliche
Aussprache: (Jod-He-Vau-He [oder Jeh-ho-wah] tza-ba-oht) Bedeutung:
»Herr der Heerscharen« oder »Ich bin der ich bin, Herr der Heerscharen«

MARS

Planetenformel/Gottesname: ELOHIM GIBOR Übliche Aussprache: (Eh-
loh-hiim Gibor) Bedeutung: »Allmächtiger Gott«

107

JUPITER

Planetenformel/Gottesname: EL

Übliche Aussprache: (ALL) (gelegentlich auch: Aleph-Lamed)

Bedeutung: »Gott« bzw. »Ochse (Aleph) —Ochsentreiberstock (Lamed) =
treibende Kraft, kosmische Dynamik«

SATURN

Planetenformel/Gottesname: YOD-HE-VAUH-HEH ELOHIM

Übliche Aussprache: (Jod-He-Vau-He [oder Jeh-ho-wah] Eh-loh-hiim)

Bedeutung: »Gott der Herr«

Die Zuordnung der hebräischen Gottesnamen entstammt der Kabbala. Die
Formeln entsprechen den jeweiligen Sephiroth des Lebensbaums
(beziehungsweise deren Gottesnamen), denen die Planeten zugeordnet
werden.

Bewußt verzichten wir vorläufig auf umständliche Korrespondenztabellen,
auf die Angabe von Weihrauchmischungen und anderes mehr. Im nächsten
Abschnitt werden wir näher auf dieses Thema eingehen, bis dahin sollten Sie



bereits genügend einschlägige Erfahrungen mit dem Kleinen
Hexagrammritual gesammelt haben, um mit diesen Hilfsmitteln wirklich
sinnvoll umgehen zu können. Dann wird auch das Tagespensum praktischer
Arbeit vorübergehend ein wenig gelockert, damit sich Phasen der inneren
Verarbeitung mit Phasen starker Aktivität abwechseln können.

Einführung in die Ritualisktik (IV)

Die Magische Robe

Wenn der Magier in seinen Kreis tritt (oder diesen erst aufbaut), so ist er vor
allem geschützt, was ihn bei seinem Werk stören könnte. Es ist dies ein
Eintritt in die »Anderswelt«, in das Reich der magischen Energien und
Wesenheiten.

Wenn der Alltagsmensch in eine bürgerliche »Anderswelt« eintritt, vollzieht
auch er zuvor seine Rituale: Er/sie nimmt sich Zeit, er/sie vollführt
Waschungen und Salbungen - und das Outfit ist »festlich«, ob Abendkleid,
Smoking oder »Sonntagsanzug«. Damit tut man äußerlich kund, in einen
anderen, nichtalltäglichen Seins- und/oder Bewußtseinszustand eintreten zu
wollen.

So auch beim magischen Ritual: Der Magier

Wenn der Magier in seinen Kreis tritt, ist dies ein Eintritt in die
»Anderswelt«.

dokumentiert seinen Eintritt in den magischen Bewußtseinszustand nicht nur
durch Waschungen und Salbungen, sondern auch und gerade durch einen
Wechsel seiner Kleidung. Diese Technik kann grundsätzlich zweierlei
Formen annehmen: 1)

Entweder der Magier arbeitet völlig unbekleidet; oder 2) er trägt Kleidung,
die nur seinem magischen Tun vorbehalten ist. Zum Punkt 1) ist nicht viel
mehr zu sagen, als daß dies nicht nur Geschmackssache ist, sondern auch
evtl. von klimatischen bzw. Wettergegebenheiten abhängig sein mag.
Immerhin kann das Arbeiten im »Himmelskleid«, wie es der Wicca- Kult
bezeichnet, besonders bei der Gruppenarbeit schon von allein zu einem



veränderten Bewußtseinszustand führen. Arbeitet der Magier in einer
Gruppe, so fördert eine möglichst gleichartige Bekleidung aller Beteiligten
die Anonymität, was die Akzeptanz des anderen speziell bei der
Invokationsmagie erheblich erleichtert: So ist es dann nicht mehr Ihr allzu
leicht zu erkennender Freund Karl Müller, der plötzlich als Merkur zu Ihnen
spricht, sondern ein anonymes menschliches Vehikel dieser Planetenkraft —
Sie rauben dem Zensor

108

also eine nicht zu unterschätzende Angriffsfläche, wenn Sie in einer Art

anonymisierender magischer »Uniform« arbeiten.

Eine wichtige Funktion des unbekleideten oder uniformierten Arbeitens in
der Gruppe war seit altersher auch die Aufhebung etwaiger sozialer
Gegensätze, denn im Ritual sind im Rahmen der rituellen Rollenverteilung
alle gleich.

Arbeitet der Magier dagegen allein, was eigentlich die Regel ist, so kann er
sich natürlich ungestört zwischen beiden Möglichkeiten entscheiden.

Aleister Crowley führte einen Mechanismus vor, der in entsprechender
Abwandlung für alles magische Zubehör gilt. Einerseits gab er detaillierte
Anweisungen für die

Anschaffung einer magischen Robe, andererseits meinte er aber auch, daß
der Magier ebensogut in einem Bademantel arbeiten kann, sofern dieser
allein für magische Arbeiten verwendet wird. Auf die präzise Einhaltung
vorgegebener Ausstattungsregeln kommt es also nicht an, solange das
Unbewußte darauf geeicht ist, mit einem bestimmten Gegenstand magisches
Handeln zu verbinden.

Nicht auf die Ausstattung an sich kommt es an, sondern darauf, daß das
Unbewußte damit magisches Handeln - verbindet.

Über die magische Robe ist schon eine Menge Unsinn geschrieben worden,
der vor allem den Anfänger nur verunsichert, anstatt ihm zu erläutern,



worum es bei diesem Kleidungsstück eigentlich geht. Zunächst einmal haben
wir es dabei mit einer Kleidung zu tun, die sehr schlicht ist und schon allein
dadurch die Konzentration fördern dürfte. Ihre zweite, ebenso wichtige
Funktion, ist der Schutz, wobei Konzentration und Schutz im Prinzip
gleichartige Funktionen haben. Denn unter magischem Schutz verstehen wir
vor allem das Ausschließen unerwünschter Energien, während die
Konzentration unerwünschte Gedanken ausschließen soll. Symbolisch steht
die Robe auch für die Aura des Magiers, zudem verbirgt sie ihn und seine
Absichten oder konzentriert sie im Inneren. Mit ihrer Hilfe macht er sich
symbolisch bei seinem Tun für die profane Außenwelt unsichtbar oder
nichtidentifizierbar. Ihre Anonymität ist Garant dafür, daß sein Alltagsego
(auch: der Zensor) ihm bei seinem Tun nicht in die Parade fährt. Unter der
Robe ist der Magier in der Regel nackt, denn sie allein, sein Symbol der
magischen Kunst, ist sein Bollwerk gegen störende Einflüsse und die
manchmal recht gefährlichen Kräfte, die er beschwört.

Die Robe ist das klassische magische Kleidungsstück. Diese hat für
gewöhnlich die sogenannte Tau-Form34, wie in Abbildung 21 dargestellt.
Die Ärmel werden nach

unten hin zunehmend weiter und reichen in der Regel bis zur Mitte des
Handrückens bzw. der Handfläche. Der untere Teil der Robe reicht entweder
bis zur Wadenmitte oder bis zu den Fußknöcheln. Die Robe besitzt keine
Taschen. Die schlichteste und üblichste Form der magischen Robe hat keine
Vorderöffnung und wird einfach über den Kopf gestreift. Eine Robe mit
Vorderöffnung, die dann meist senkrecht entlang der vorderen Mittellinie
von oben nach unten führt, nennt man technisch einen magischen Mantel.
Die Öffnung kann mit gewöhnlichen Knöpfen oder Druckknöpfen
verschlossen werden, sehr modern gesinnte Magier verwenden auch einen
Klettverschluß. Der Mantel wird oft von magischen Logen verwendet,
ebenso zu sexualmagischen Arbeiten, bei denen die Geschlechtsteile zwar
freigelegt werden sollen, eine komplette Nacktheit aber unerwünscht ist. Der
Einfachheit halber werden wir im folgenden nicht weiter zwischen Robe und
Mantel unterscheiden, da ihre Funktion dieselbe ist.

34 Nach dem griechischen Buchstaben » T« {= »tau«), an dessen Form sie
erinnert.



109

Das Material der Robe ist traditionellerweise reine schwarze Seide, weil
Schwarz die Farbe der Konzentration und der Abwehr ist, während Seide als
gute Isolierung gilt. Für theonische und mystische Arbeiten wird oft mit
einer weißen Robe aus Leinen (Flachsleinen) gearbeitet (in der Regel ohne
Kapuze), doch besitzen die meisten Magier nur eine einzige
»Allzweckrobe«, die keineswegs immer aus Seide ist, selbst synthetische
Stoffe finden relativ häufig Verwendung. Immerhin ist reine Seide kein eben
billiges Material, so daß die Entscheidung für den Robenstoff auch die
Brieftasche des Magiers mitberücksichtigen sollte. Sehr begüterte Magier
verwenden für verschiedene Operationen auch verschiedenfarbige Roben,
etwa für jeden Planeten eine, doch ist dies erfahrungsgemäß keineswegs
zwingend erforderlich. Eine Seidenrobe hat den Vorteil, bei Bedarf warm
oder kühl zu halten, sie fühlt sich auf der Haut angenehm an und läßt sich
platzsparender und leichter zusammenfalten und verstauen als die meisten
anderen Textilroben. Zudem hat sie, je nach Seidenart, nur ein geringes
Gewicht. Manche dogmatischen Schulen fordern, daß die Robe nur aus
reinen Naturstoffen bestehen soll, in diesem Fall muß auch mit Naturgarn
vernäht werden.

Zur traditionellen Robe gehört außerdem eine Kapuze, die entweder - das ist
die Regel - fest an der Robe angenäht ist oder bei Bedarf mit Hilfe von
Sicherheitsnadeln, Druckknöpfen oder ähnlichem befestigt wird. Die Kapuze
kann rund oder spitz sein und sollte beim Tragen ein gutes Stück über den
Gesichtsrand hinausragen.

Um das Gesicht zu bedecken, was vor allem bei manchen Gruppenritualen
gefordert ist, verwendet der Magier meistens eine eigene, gesondert am
vorderen Kapuzenrand zu befestigende Gesichtskapuze oder eine Maske.
Beide lassen in ihrer üblichen Form nur die Augen frei, und zwar in Form
von entsprechenden Schlitzen.

Die Robe sollte der Überlieferung zufolge niemals gewaschen werden, um
ihre »Astral-Imprägnierung« nicht zu verlieren. Sicher spricht manches
dafür, die Gerüche, welche die Robe bei fleißigem Arbeiten durch
Weihrauchschwaden, Körperausdünstungen, Salbungen und so weiter
zwangsläufig annimmt, für die magische Trance zu nutzen, da sich speziell



Düfte sehr gut dazu eignen, Assoziationsmechanismen des Unbewußten
auszulösen, wodurch sich nach entsprechender Praxis aufwendige
Vorbereitungsmeditationen auf ein Minimum reduzieren lassen; freilich auf
Kosten der Hygiene, die allerdings gerade in unseren Breitengraden oft zu
einem maßlos übertriebenen Fetischismus geführt hat.

In der Regel bleibt die Robe unverziert, manche Magier ziehen es allerdings
vor, sie mit Gradabzeichen ihrer magischen Orden oder mit persönlichen
Symbolen zu versehen.

Zur Aufbewahrung der Robe verwenden die meisten Magier einen
quadratischen oder runden Robenbeutel, der aus praktischen Gründen fast
immer aus demselben Material gefertigt ist wie die Robe selbst und meist
aus entsprechenden Stoffresten gefertigt wurde. Im Robenbeutel sollte auch
noch Platz für die Gesichtskapuze und den Gürtel sein, ggf. auch für die
Sandalen.

Wichtiger als Material und Schnitt der Robe ist die Regel, daß dieses
magische Kleidungsstück - wie übrigens alle magischen

Gerätschaften —der westlichen Tradition zufolge ausschließlich für
magische Zwecke verwendet werden soll. So können wir beispielsweise am
Anfang ein ehemaliges Alltagskleidungsstück anstelle einer magischen Robe
verwenden, doch müssen wir es dazu dem normalen Alltagsgebrauch
entziehen. Der

Dieses magische Kleidungsstück soll ausschließlich für magische Zwecke
verwendet werden.

110

Sinn dieser Regel besteht darin, daß das Unbewußte mit der Robe
ausschließlich magisches Handeln und Gnosis assoziieren soll, was jedoch
schwerfällt, wenn wir die Robe beispielsweise kurz nach dem Ritual zu einer
Kostümparty anziehen, wie

es gewisse amerikanische Adepten der Golden Dawn getan haben sollen! 35



Abbildung 21: Die magische Robe (Tau-Form)

Der Gürtel

Der Gürtel wird um die Robe geschlungen und verknotet, meist hängt er
dann noch seitlich ein Stück herab (ungefähr bis zur Oberschenkelmitte oder
bis zum Knie). Der Gürtel kann eine Farbe haben, die dem Magier aus
symbolischen Gründen zusagt, beispielsweise ein weißer Gürtel zu einer
schwarzen Robe, um den magischen Umgang mit den Polaritäten der
Existenz zu verdeutlichen, oder ein roter Gürtel für sexualmagische
Arbeiten, Gürtel in den jeweiligen Planetenfarben und so weiter. Sein
Material ist beliebig, meist wird Stoffkordel, gelegentlich auch Leder oder
Seide verwendet. Symbolische Knoten können dem Gürtel eine zusätzliche
Bedeutung geben, so etwa drei Knoten für eine Saturn-Arbeit oder auch in
Knoten festgehaltene (»gespeicherte«) magische Energien oder
Bewußtseinszustände.

Eine Spielart des Gürtels ist die Schärpe, die

meist aus Seide gefertigt und mit magischen Symbolen bestickt wird. Oft hat
sie eine ähnliche Funktion wie das Stirnband; ansonsten soll sie auch das
Sonnengeflecht schützen.



Der Gürtel ist zugleich ein magischer Kreis, der den Körper des Magiers
umgibt.

Eine weitere Symbolebene des Gürtels oder der Schärpe läßt sich mit dem
Stichwort »Zucht« andeuten: Die Disziplin, die der Magier sich in der
Ausübung seiner Kunst auflegen muß, wird durch den Gürtel
versinnbildlicht, ebenso die Strenge seines Willens und seine Mittigkeit,
denn der Gürtel ist ja zugleich ein magischer Kreis, der

35 Eine Ausnahme von dieser Regel, die ansonsten so gut wie weltweit gilt,
bilden beispielsweise die afroamerikanischen Kulte wie Voodoo, Macumba,
Candomblé, Santeria, bei denen bei Bedarf auch Alltagsgegenstände wie
Küchenmesser und -geschirr Verwendung finden. Diese Kulte arbeiten denn
auch, mit anderen Trancetechniken, bei denen es in der Regel um gezielte
Besessenheit mit Volltrance geht, also einen Weg, den die westliche Magie
aus Gründen schwerer Kontrollierbarkeit gern vermeidet. Zudem wird dort
die kontinuierliche Ladung vernachlässigt —um den Preis, Rituale
durchführen zu müssen, die sich nicht selten über mehrere Tage hinziehen,
bis das eigentliche Ziel der Zeremonie erreicht wird.

111

den Körper des Magiers dicht umgibt.

Das Stirnband

Das Stirnband schützt oder aktiviert das Dritte Auge des Magiers, man kann
es als »energetische Brennlinse« verstehen. Auch sein Material ist beliebig,
oft ist es aus Leder oder Samt, seltener aus Seide. Das Stirnband kann jede
gewünschte Farbe haben, etwa die eines Planeten bei einer Planetenarbeit;
verwendet der Magier nur ein Stirnband, so hat es meist die Farbe seiner
Robe.

Es läßt sich mit magischen Glyphen besticken oder bemalen, beispielsweise
mit der persönlichen Sigil (dem »Astral-Stempel«) des Magiers, gelegentlich
wird es auch mit Edel- und Halbedelsteinen bestückt, manchmal sogar mit
kleinen Metallplatten. So soll beispielsweise der Mondstein die
Visionsfahigkeit steigern, man würde ihn also für Mondanrufungen und



Divinationen verwenden. Auch mythische Symbole finden

ihren Niederschlag im Stirnband, etwa wenn es die Form der ägyptischen
Uräusschlange aus reinem Gold hat. So wie der Gürtel die Körpermitte
strafft und diszipliniert, so strafft und diszipliniert das Stirnband die
Hirnmitte und dadurch - nach westlicher Symbolik - den Geist und das
Denken.

Das Stirnband strafft und diszipliniert den Geist und das Denken.

Wer einmal mit einem Stirnband gearbeitet hat, schätzt das Gefühl der
Sicherheit und der Konzentration, das es ihm verleiht. Natürlich darf es nicht
zu straff sein, andererseits aber auch nicht zu locker. Es sollte ein leichter
Druck spürbar sein, der nicht unangenehm ist und keine tiefen Eindrücke auf
der Haut hinterläßt.

(Unter manchen Naturvölkern ist es üblich, mit Hilfe eines überstraffen
Stirnbands bestimmte Trancen zu erreichen, doch verlangt dies nach großer
Erfahrung und kundiger Aufsicht, weshalb wir hier von einer solchen Praktik
abraten.)

Die Sandalen

Die Sandalen sind in gewissem Sinne ein etwas »altmodisches« magisches
Zubehör, das heute nur noch selten verwendet wird. Die meisten Magier
ziehen es inzwischen vor, barfuß zu arbeiten, was zudem die Symbolik
beinhaltet, fest auf dem Boden der Materie zu stehen und sich der Kräfte der
Erde zu bedienen.

Vor allem in vorgeblich »theonisch« orientierten Kreisen ultratraditionell
eingestellter Dogmatiker, denen leider allzuoft eine extreme Körper- und
Materiefeindlichkeit eignet, wird eine solche Erdung mit Mißfallen
betrachtet, weil diese danach streben, den Geist zu überhöhen und den
Körper zu überwinden. Dies ist jedoch nicht unser Weg, weshalb wir nicht
näher darauf eingehen.

In der Tradition sind die Sandalen meist aus Leder und sollen einerseits den
festen



Halt symbolisieren, den der Magier in seiner Kunst hat, andererseits sollen
sie die Fußchakras vor den chthonischen (tiefenirdischen) Kräften schützen.
36

Andererseits gelten sie aber auch als Symbol des Merkur und des Hermes,
der als Götterbote bekanntlich geflügelte Sandalen trägt. In diesem Sinne
können die Sandalen auch ein Sinnbild der Schnelligkeit und Beweglichkeit
des Magiers (auch: seiner Fähigkeit zum Astralflug) sein.

Wir sehen auch hier, daß magische Symbole oft sehr subjektiv gedeutet und

36 Interessanterweise sind dies ebenjene Kräfte, mit denen gerade
Schamanen vorzugsweise arbeiten - schon an diesem Beispiel läßt steh der
scharfe ideologische Gegensatz zwischen naturnahen und technozentnschen
Kulturen verdeutlichen!

112

verwendet werden, nur ihre Grundstrukturen sind nicht beliebig und stehen
einigermaßen fest. Dieser Interpretationsspielraum mag den Anfänger zwar
zunächst etwas verwirren, dem erfahrenen Magier bietet er jedoch Zugang
zu großer praktischer Vielseitigkeit.

Praktische Übungen

ÜBUNG 15 KONZENTRATIONS- UND
AUFMERKSAMKEITSSCHULUNG

Diese Übung fördert Konzentration und Aufmerksamkeit. Im allgemeinen
versuchen wir zwar Übungen zu vermeiden, die nicht in erkennbarem
Zusammenhang zur praktischen Magie stehen, doch ist die hier vorgestellte
Praktik von nicht zu unterschätzender Wichtigkeit. Dies betrifft auch ihren
Wert für die Magie, denn immerhin fördert die Übung die Wachheit des
Magiers auch gegenüber scheinbar belanglosen Dingen.

Schreibe einen Brief an eine beliebige Person. Das kann ein lebender oder
ein verstorbener Mensch sein, eine reale oder eine fiktive Persönlichkeit,



aber auch ein Tier, eine mythische Gottheit oder ähnliches. Der Inhalt des
Briefs ist unerheblich, Du bist in der Themenwahl also völlig frei.

Es gibt nur folgende Regeln: Zu vermeiden sind die Worte »der«, »die« und
»das« sowie »und« und »aber«, ebenso die Buchstaben »a«, »l« und »f«.

Wir wollen vorher keine weiteren Einzelheiten preisgeben, da Du diese
Erfahrung möglichst unbeeinflußt machen sollst. Nur soviel: Beobachte
Dein eigenes Tun sehr sorgfältig und achte auch auf Deine
Bewußtseinszustände während dieser Übung. Nachdem Du den Brief
fertiggestellt und korrigiert hast, läßt Du ihn einige Tage

liegen. Danach korrigierst Du ihn ein weiteres Mal. 37

Solltest Du bei der zweiten Korrektur einen völlig fehlerfreien Brief
vorfinden, kannst Du diese Übung beenden. Ist dem nicht der Fall, so
wiederhole sie solange mit weiteren Briefen, bis Du dieses Ergebnis erzielt
hast.

Als kleiner Tip sei verraten, daß Du Dir auf diese Weise unter anderem der
kleinen sinnfreien Bausteine Deiner Realität bewußt werden kannst, in
diesem Fall der Buchstaben Deiner Sprache. Solche Bausteine prägen unsere
Wahrnehmungsmuster auf allen Gebieten, also auch das, was wir im Leben
für wahr und unwahr halten. Wie Du weißt, lauert der Teufel stets im Detail,
und das gilt besonders für die praktische Magie und den Umgang mit
veränderten Bewußtseinszuständen. Gerade am Anfang ist es unverzichtbar,
diese zahllosen Realitätsbausteine zu erkennen und ihre Wertigkeit zu
begreifen. Erst dann können wir tatsächlich, wie es die Freimaurer nennen
würden, zu Baumeistern unserer Wirklichkeit werden, die über der Suche
nach Gesamtzusammenhängen die »kleinen« Einzelheiten nicht übersehen
und sie ebenso sorgsam und ehrfürchtig behandeln wie das große Ganze.

ÜBUNG 16 PENDELSCHULUNG (I)

Besorge Dir, falls noch nicht vorhanden, ein Pendel. Form und Gewicht
spielen zunächst keine große Rolle, am Anfang tut es zur Not auch ein
Schlüssel oder ein Fingerring an einem Bindfaden, solange das Pendel nicht
zu schwer in der Hand liegt. (Maurerpendel sind meistens zu schwer.) Gute



Pendel in verschiedensten Ausführungen findest Du auch im esoterischen
Fachhandel, am empfindlichsten reagieren in der Regel Spiralpendel, die
relativ leicht sind und aus verschiedenen

37 Es kann sinnvoll sein, den Brief ein- oder zweimal von einem
unbeteiligten Freund auf Fehler durchsehen zu lassen, da wir hier eine
objektive Fehlerfreiheit anstreben und keine rein subjektive.

113

Materialien sein können (z. B. Messing, Kupfer, seltener: Silber oder Gold).
Wichtig ist vor allem, daß das Pendel Dir persönlich zusagt. 38

Nimm eine Reihe von männlichen und weiblichen Fotos (Paßfotos sind am
besten geeignet, aber zur Not tun es auch Ausschnitte aus Illustrierten). Auf
jedem Foto sollte nur eine Person zu sehen sein. Die Fotos legst Du mit dem
Gesicht auf die Tischplatte und mischt sie gründlich durch, damit Du sie
nicht an ihrer Rückseite erkennst. Vielleicht läßt Du sie nach dem Mischen
eine Weile (auch mehrere Stunden) liegen, bevor Du weitermachst, das
erleichtert das Vergessen.

Nun setzt Du Dich in bequemer Haltung davor und stützt den Ellenbogen auf
die Tischplatte, so daß der Unterarm möglichst senkrecht steht. Das Pendel
hältst Du zwischen Zeige- und Mittelfinger, es sollte dicht über dem ersten
auszupendelnden Foto hängen (ca. 1-2 cm Abstand). Warte nun, bis das
Pendel reglos hängt. Dann konzentrierst Du Dich auf die Frage, welches
Geschlecht die Person auf dem Foto hat. Lasse das Pendel frei schwingen,
aber versuche nicht, seiner Bewegung nachzuhelfen. Wenn Du unbedingst
willst, kannst Du Dir selbst vorher suggerieren, daß das Pendel
beispielsweise bei weiblichen Personen linksherum, bei männlichen dagegen
rechtswendig dreht, doch ist es besser, wenn Du Deine individuelle
Drehrichtung durch einige Proben selbst herausfindest. Führe Buch über
Erfolg und Mißerfolg. Wiederhole die Übung nicht allzu häufig, damit keine
vorzeitigen Ermüdungserscheinungen auftreten, zwei- bis dreimal pro
Woche eine Viertelstunde genügt für den Anfang völlig. Sei nicht enttäuscht,
wenn Du zu Anfang nicht so gut abschneidest, wie Du es vielleicht gerne
hättest: Auch diese Form der feinstofflichen



oder magischen Wahrnehmung braucht oft eine gewisse Übung. 39

38 Für Nichtpendler: Wenn Du noch nie über längere Zeit hinweg gependelt
haben solltest, mußt Du Dich erst eine Weile mit Deinem Pendel vertraut
machen. Bedenke, daß das Pendel einen direkten Zugang zu Deinem
Unbewußten darstellt, der erst geschult werden will. Anstelle der üblichen
Einprogrammierungsmethoden wollen wir hier lieber den Weg der
unmittelbaren Praxis beschreiten.

39 Nicht jeder Magier ist auch ein guter Pendler. So gibt es Menschen, die
Beispielweise weitaus besser mit Wünschelruten umgehen können. Diese
können anstelle eines Pendels auch eine Rute beliebiger Wahl verwenden.
Doch sollte man erst einmal einige Monate lang auch die Probe mit dem
Pendel gemacht haben, bevor man endgültig umsattelt.

114

ÜBUNG 17 ANGEWANDTER PARADIGMENWECHSEL IN DER
PRAXIS (II) 40

Du wartest entweder ab, bis Du von der absoluten Wahrheit einer Sache
überzeugt bist, oder Du nimmst Dir einen bereits vorhandenen Glaubenssatz
dieser Art vor. Dann beschwörst Du ihre Gegenwahrheit herauf, bis sich
beide neutralisiert haben. Es spielt dabei keine Rolle, aus welchem Bereich
diese »Wahrheiten« stammen, Du kannst also ebensogut auf dem Gebiet der
Religion oder der Philosophie, der Psychologie oder der Naturwissenschaft,
des Gefühls oder der Wahrnehmung, der Partnerschaftsbeziehungen oder der
Sexualität, des Berufs oder der Freizeitgestaltung arbeiten.

In der Praxis könnte dies vielleicht folgendermaßen aussehen:

a) Du bist beispielsweise absolut davon überzeugt, daß es eine Reinkarnation
gibt. »Missioniere« nun so lange bei Dir selbst, bis Du jede
Reinkarnationslehre ablehnst, sie für Humbug hältst und so weiter. All dies
sollte allerdings auch rational begründet sein. Dann verfährst Du wie unter
Punkt c) beschrieben.

b) Wenn Du hingegen beispielsweise felsenfest vom Wert der Homöopathie



überzeugt bist, so werde für eine Weile zum ebenso überzeugten Allopathen
oder Homöopathiegegner (mindestens einige Wochen lang).

c) Danach kehrst Du wieder zu Deiner ursprünglichen Überzeugung zurück
und analysierst sie im Lichte Deiner neugewonnenen Erkenntnisse (oder
Deines gerade mühsam abgestreiften Fanatismus), oder Du wiederholst die
Übung so lange, bis Du jederzeit dazu in der Lage bist, nach Belieben die
eine oder die andere Position zu vertreten, und zwar ohne Deinen vorherigen
Absolutheitsanspruch.

Der Umgang mit naturwissenschaftlichen Wahrheiten erfordert natürlich
einiges an technischem Vorwissen; überhaupt solltest Du Dich zu Anfang
möglichst nur auf solche Bereiche beschränken, von denen Du schon eine
Menge verstehst. Das können auch banale Dinge sein, und auch
gefühlsgeladene »Wahrheiten«, die oft eher den Charakter von
Gewohnheiten haben, können bearbeitet werden. So kann ein passionierter
Reiter beispielsweise eine vorübergehende Abneigung gegen die Reiterei
entwickeln, ein fanatischer Japan-Enthusiast setzt sich ausschließlich mit
den negativen Aspekten der japanischen Kultur auseinander, ein dezidierter
Heterosexueller befaßt sich ebenso ausschließlich mit der Homosexualität
und so weiter.

Wir wollen Dir keine Vorschriften machen, welche Bereiche Du für diese
Übung wählen sollst, auch Zeitangaben können allenfalls Empfehlung
bleiben. Wir halten es allerdings für sinnvoll, mindestens auf Wochenbasis,
möglichst länger, zu arbeiten, da vor allem zu Anfang der rasche
Paradigmenwechsel von einem Tag auf den anderen (oder gar, wie in der
Praxis oft gefordert, von einer Sekunde zur anderen!) gewisse
Schwierigkeiten machen kann.

Mit Hilfe dieser Übung wird es Dir wesentlich leichter gelingen, den für die
westliche Ritualmagie so typischen Mischmasch verschiedenster
Symbolelemente mühelos nachzuvollziehen, zum Beispiel kabbalistische
Zuordnungsformeln bei der Annahme ägyptischer Gottesformen und ihre
Einrahmung in rosenkreuzerische Symbolik, bei gleichzeitigem Gebrauch
indischer Mantras und altgriechischer Hymnentexte... So bleibt es Dir
erspart, daß Du Dich erst einzeln in jeden Symbolbereich einarbeiten mußt.



Deshalb unser Rat: Führe diese Übung so oft durch, wie Du nur kannst,
keine Minute davon ist vergeudet!

Führe dabei besonders über Deine Bewußtseinszustände Buch. Ziel ist die

40 Diese Übung baut auf Übung 10 auf und ergänzt sie.

115

Erlangung des bereits erwähnten undifferenzierten (= nicht festgelegten)

Energiepotentials, das die Quelle aller Magie ist.

ÜBUNG 18 PRAXIS DES KLEINEN HEXAGRAMMRITUALS (I)

Führe mindestens zwei Kleine Hexagrammrituale mit unterschiedlichen
Planetenkräften durch. Am besten fängst Du mit Jupiter an und arbeitest
beim zweiten Mal mit der Energie des Merkur. (Stelle selbst fest, warum wir
Dir dies raten!) Vermeiden solltest Du vorläufig das Sonnenritual, weil
dieses eine gründliche Erfahrung mit allen anderen Planetenkräften
voraussetzt, wie wir im nächsten Abschnitt noch näher erläutern werden.

Verfahre wie bei der Grundstruktur der Planetenrituale, wobei Du die Punkte
4 und 5 allerdings nicht zu bearbeiten brauchst, weshalb sie hier auch in
eckigen Klammern stehen. Dein Vorgehensmuster sieht also folgendermaßen
aus:

1. Kleines Bannendes Pentagrammritual

2. Meditation über die Planetenkraft

3. Kleines Rufendes Hexagrammritual [4. Anrufung der Planetenkraft
(Hymne)] [5. Arbeit mit der gerufenen Planetenkraft}

6. Verabschiedung der Planetenkraft

7. Abschließende Meditation



8. Kleines Bannendes Pentagrammritual (mit Entlassungsformel)

Die Meditation über die Planetenkraft kannst Du frei gestalten, zu Anfang
wirst Du wohl hauptsächlich damit beschäftigt sein, Dir Ihre Eigenschaften
einzuprägen. Das ist in diesem Übungsstadium auch durchaus erwünscht.

Die Verabschiedung der Planetenkraft besteht zu Anfang aus einem
allmählichen Ausklingenlassen, eventuell auch einer Danksagung. Tue dies
auch dann, wenn Du nichts gespürt haben solltest, denn oft wirken diese
Rituale auf eine sehr subtile, zu Anfang kaum wahrnehmbare Weise.

Wieder trägst Du alle Eindrücke in das Magische Tagebuch ein. 41

Die Härtung der Aura des Magiers

Wir kehren noch einmal zurück zur Bedeutung des magischen

Kreises. Dieser ist nach Meinung mancher moderner Autoren nur
erforderlich bei den mächtigsten magischen Operationen. So spricht Stephen
Mace ihm lediglich Bedeutung bei a) Blutopfern und b) Evokationen von
Geistern und Dämonen bis zur physischen Sichtbarkeit zu. Worauf es beim
magischen Schutz vielmehr ankäme, sei die Aura des Zauberers. Diese
müsse »gehärtet« sein, dann könne er auf jegliches spezielles Schutzritual
verzichten: »Eine leuchtende, feste Aura, durch Jahre der regelmäßigen
Bannung und des Loderns unter den Worten der Macht eines Hexers
gehärtet, ist sein bester Schutz gegen Obsession, Besessenheit und magische
Angriffe.« [Mace, S. 58]

So sehr sich gerade der Anfänger auch immer wieder dagegen sträuben mag:
Das Schlüsselwort im obigen Zitat sind die »Jahre der regelmäßigen
Bannung« — nur jahrelange Praxis vermag jenen magischen
Schutzautomatismus herzustellen, den

41 Die in diesem Abschnitt zitierten Stellen stammen aus Stephen Mace,
Stealing The Fire From Heaven. A Technique for Creating Individual
Systems of Sorcery, 4th ed., rev, & ml., New Haven, Connecticut:
Privatdruck, 1984. Dies ist ein sehr rares, aber höchst empfehlenswertes
Werk eines ansonsten wenig bekannten amerikanischen Magiers. Nur für



Leser mit sehr guten Englischkenntnissen geeignet! Bezugsquelle: Stephen
Mace, c/o Book World, 1143 Chapel Street, New Haven, Connecticut 06511,
USA.

116

wir so oft bei großen Magiern und Schamanen beobachten können, obwohl
sie doch oft keine einzige praktische Übung mehr regelmäßig durchführen.
42

Das »Lodern« aber, das sicher ebenso wichtig ist, erlangen wir nur durch
möglichst intensive, ja hingebungsvolle Praxis. Erst wenn die Magie zur
lebensausfüllenden und -erfüllenden Leidenschaft geworden ist, wenn man
auf die Frage »Warum tust du das alles?« mit Carlos Castanedas Don Juan
antworten muß: »Weil man anders nicht leben kann«, erst dann kann man
erwarten, daß sie soweit automatisiert oder integriert ist, ja daß der Zensor
vollends so gründlich auf Magie umprogrammiert wurde, daß sie ihm zur
alltäglichen Selbstverständlichkeit geworden ist, mit der er ebenso hantiert,
wie er es früher mit der gewöhnlichen Alltagsrealität getan hat.

Mit dieser Leidenschaft ist jedoch nicht die überschnelle Begeisterung des
Anfängers gemeint, der ob seiner Freude über die neue

Welt, die sich ihm durch die Magie plötzlich erschlossen hat, allzu gern den
zehnten Schritt vor dem ersten tun will, für den Geduld und Beharrlichkeit
ekle Fremdworte sind - und der ebenso rasch und gründlich stürzt und dann
oft

Nicht das Strohfeuer, sondern der Dauerbrand in der Seele bringt einen in
der Magie wirklich weiter.

sehr schnell wieder die Lust verliert, sobald die ganze Sache in Arbeit
auszuarten beginnt. Nicht das Strohfeuer, sondern der Dauerbrand in der
Seele ist es, der einen in der Magie wirklich weiterbringt, jenes geheime
Pochen des »Ich will, ich will, ich will«, das jeden Herzschlag ummünzt in
ein Streben nach dem Mehr, nach der Vollkommenheit, nach der
Meisterschaft, nach der Vollendung, und sei diese auch so fern wie das Ende
unserer Galaxie oder unseres Universums.



Von solchen eher psychologischen Faktoren abgesehen gibt es eine Reihe
von magischen Übungen, durch welche diese gewünschte Härtung der Aura,
die mit dem Aufbau eines automatischen Warn- und Signalsystems
einhergehen sollte, erreicht werden kann. Die erste, die Sie im Rahmen
dieser Schulung bereits kennengelernt haben, ist das Kabbalistische Kreuz,
die zweite war das Kleine Bannende

Pentagrammritual. 43

Die dritte war das Kleine Hexagrammritual, und die vierte finden Sie weiter
unten in diesem Abschnitt, es ist die IAO-Formel in ihrer ersten praktischen
Anwendung. Im Übungsteil schließlich sind weitere Empfehlungen gegeben.

Wenn wir hier also vergleichsweise früh die etwas ketzerische Auffassung
referieren,

daß magische Kreise von einigen Spezialarbeiten abgesehen »eigentlich
unnötig« seien44, so wollen wir damit weder die bisherige Praxis abwerten
oder in Frage

stellen, noch zu einer allgemeinen Verwirrung beitragen. Vielmehr möchten
wir damit einen kurzen Blick auf das freigeben, was uns als Magier in der
Praxis noch erwartet, und aufzeigen, welchen Kurs das Schiff eigentlich
nehmen soll.

Die Techniken allein sind jedoch noch keine Garantie für

Techniken allein sind noch keine Garantie für magischen Schutz und
erfolgreich Magie.

magischen Schutz und erfolgreiche Magie. Eher könnte man davon
sprechen, daß es das beharrliche Üben selbst ist, das einer derartigen
Garantie nahekommt. Die vielen grundverschiedenen magischen Systeme
dieser Welt, die einander an

42 Ähnliches können wir bei sehr guten Hatha- Yogis feststellen, daß sie
nämlich bestenfalls ein- oder zweimal im Monat ihre Asanas üben müssen,



während Menschen unterhalb dieser Stufe täglich immer noch viele Stunden
der Praxis benötigen, um in körperlicher und seelischer Bestform zu sein,
ohne an die der Meister jedoch heranzureichen.

43 Selbstverständlich tragen alle magischen Übungen dazu bei. Wir sprechen
hier lediglich von jenen Praktiken, die eine solche Härtung der Aura ganz
gezielt fördern.

44 Die winklige Ritualtradition verzichtete beispielsweise sehr häufig
darauf.

117

Effektivität selten nachstehen, beweisen, daß es nicht so sehr darauf
ankommt, was der Magier im Rahmen seiner Ausbildung tut, als vielmehr
darauf, wie —und nicht zuletzt auch, wie lange —er es tut. Allerdings wird
auch dreißigjähriges Üben nicht zum gewünschten Erfolg führen, wenn die
richtige Grundeinstellung fehlt und die magische Wahrnehmung nicht
entwickelt wird.

Mantramistik (I)

Einführung in die Mantramistik

Unter Mantramistik versteht man die Lehre von den magischen Wirkungen
der sprachlichen Laute und Klänge.

Die Lehre von den magischen Wirkungen der sprachlichen Laute und
Klänge

Das Sanskritwort mantra bedeutet soviel wie »magisch- mystische
Lautformel«, und es hat inzwischen seit gut hundert Jahren in der Sprache
der westlichen Esoterik seinen festen Platz gefunden.

Die Mantramistik ist ein hochkompliziertes Gebiet, das wir im Rahmen
unserer Schulung immer wieder streifen

werden, ohne es jedoch jemals erschöpfend abhandeln zu können. Wenn wir



uns jedoch die Grundstrukturen magischer Mantras klar machen, wird es uns
auch ohne großes religions- und sprachgeschichtliches Wissen gelingen, die
Magie der Laute und Klänge wirkungsvoll für unsere Zwecke zu nutzen.
Jedes magisch verwendete Mantra hat vor allem einen Zweck: die
Herstellung von Gnosis oder magischer Trance. Wir brauchen uns vorläufig
nicht für die sehr verwickelten Theorien zu interessieren, die besonders die
indische und die hebräische Mantramistik prägen. Es genügt, daran zu
erinnern, daß in der hinduistischen und jüdischen Tradition (aber nicht nur
dort) dem Sanskrit bzw. dem Hebräischen die Eigenschaft einer »Ursprache
der Schöpfung« zugesprochen wird. Speziell das Sanskrit gilt in der
hinduistischen Kultur als Kraftquelle, deren Beherrschung den Magier zur
Gottheit werden lassen kann. Mit anderen Worten: Das - natürlich später
liegende -Johanneszitat »Im Anfang war das Wort« findet hier einen sehr
konkret gemeinten Ausdruck; wer die subtilen Energien einer solchen
Sakral- und Ritualsprache meistert, der kann dadurch selbst zum Schöpfer
werden. Ähnliche Überlegungen finden wir im Hebräischen, und auch dem
Latein und dem Arabischen des Koran wurde gelegentlich derartige Macht
zugesprochen. Dies ist der makrokosmische Angang.

Vom mikrokosmischen Angang aus betrachten wir vor allem die Wirkung
von Mantras. Wir lassen die These von der den Mantras innewohnenden
»objektiven« Kraft für eine Weile beiseite und experimentieren damit,
welche Effekte sich mit welchen Mantras erzielen lassen. Es soll hier nicht
verschwiegen werden, daß in der

mantramistischen Literatur gelegentlich vor einer solchen »Profanierung«
gewarnt wird. Doch hat unsere Praxis immer wieder gezeigt, daß in solchen
Fällen keine magische, sondern vielmehr eine dogmatisch-religiöse
Grundhaltung vorliegt, die nicht auf praktischen Erfahrungen mit der

Magie beruht. 45

Es interessiert uns vorläufig gar nicht, welchen Sinninhalt, welche
»Bedeutung« ein Mantra haben mag.

45 Der religiöse Kosmos ist nicht eigenmächtig zu erforschen, das wäre ein
Sakrileg, vielmehr soll er erduldet und hingenommen werden, in diesem
Sinne ist er auch statisch. Der magische Kosmos dagegen ist dynamisch, er



118

Es interessiert uns also vorläufig gar nicht, welchen Sinninhalt, welche
»Bedeutung« ein Mantra haben mag.

Auf kuriose Weise stimmen wir darin sogar mit den religiös-dogmatischen

Mantramistikern überein, die den »heiligen« Mantras eine Eigenwirkung
zugestehen, welche völlig unabhängig vom Verständnis des Verwenders
existiert. 46

Halten wir zunächst fest, daß es sich bei Mantras um Lautkombinationen
handelt, a) die der Herstellung von Gnosis dienen und

b) die magische Effekte erzielen sollen.

Sie haben aber auch noch weitere Funktionen, unter anderem:

c) Ausschaltung störender Außeneinflüsse;

d) Konzentrationsförderung;

e) Herstellung von Gedankenleere;

f) Erweckung magischer Kräfte und Wahrnehmungen.

Dabei ergeben sich zwangsläufig Überschneidungen zwischen den Punkten
a) und c-f), doch brauchen wir vorläufig nicht auf solche Feinheiten
einzugehen.

In der Praxis stellen wir fest, daß es keineswegs gleichgültig ist, ob wir
beispielsweise Mantras aus dem Hebräischen, dem Sanskrit, dem
Tibetischen, dem Arabischen oder dem Japanischen verwenden —alle diese
Sprachen haben eine eigene, unverwechselbare Energiequalität und erzeugen
dadurch auch unterschiedliche Formen der Gnosis. Dies werden wir noch
ausgiebig überprüfen können.



Bevor wir für diesmal unsere Ausführungen zur Mantramistik beenden,
wollen wir noch auf die unterschiedlichen Anwendungsweisen von Mantras
(im Sanskrit japa mantra genannt) eingehen. Grundsätzlich können nach der
indischen Lehre Mantras auf dreierlei Arten intoniert werden:

1) laut

2)leise

3) stumm.

Dabei gilt die stumme oder mentale Intonation in vielen Mantraschulen als
die

Die Anwendungsart richtet sich vor allem nach dem Zweck.

»höchste«, doch ist damit eher die Feinstofflichkeit des Energiezustands
gemeint als irgendeine moralische Wertung. Die Anwendungsart richtet sich
logischerweise vor allem nach dem Zweck. Nicht immer ist die
vergleichsweise subtile Energie des stummen oder

mentalen Arbeitens erwünscht, wir sollten dabei also funktional denken und
entsprechend auswählen. Als Faustregel läßt sich sagen, daß das laute
Intonieren von Mantras Außenreize abblockt und einen Eintritt in die Trance
fördert, das leise Intonieren ist der Konzentration und der Innenschau
dienlich, und das stumme Intonieren erzeugt eine geistig-astrale Ablösung
vom grobstofflichen Körper. Wie Sie aus der Sigillenmagie wissen, kann
sich der Magier aber auch eigene Mantras (z. B. akustische Sigillen) und
»Worte der Kraft« erschaffen, die zwar aus der Alltagssprache entwickelt,
aber dabei zugleich derart abstrahiert werden, daß sie mit dieser allenfalls
noch genetisch etwas zu tun haben.

Im Anschluß an diesen eher theoretisch gehaltenen Teil werden wir nun zur
Praxis mantrischer Sigillen übergehen, um dann im nächsten Schritt
Beispiele für die praktische Arbeit mit traditionellen Mantras zu bringen.

kennt —zumindest im Idealfall - keine festgelegten Gesetze und erschließt
sich dem Magier nur durch die persönliche praktische Erfahrung, ja, er wird



durch diese überhaupt erst erschaffen.

46 Ähnlich spricht aus magischer Sicht vieles für die Beibehaltung des
Lateinischen als Liturgiesprache in der katholischen Messe, und dies wurde
von weiten Kreisen innerhalb der Kirche bis zum Zweiten Konzil auch
genauso verstanden.

119

Praktische Sigillenmagie (II)

Mantrische Sigillen

Bisher haben wir nur die Wortmethode der Sigillenmagie kennengelernt.
Nun soll die mantrische Sigillenmethode zur Sprache kommen.

Anders als die Wortmethode werden mantrische Sigillen in der Regel
bekanntlich

nicht spasmisch geladen bzw. aktiviert, sondern durch rhythmisch-
monotones Herunterleiern. 47

Das hat seine Vor- und Nachteile. Der wohl wichtigste praktische Nachteil
besteht in der vergleichsweise langen Dauer der Operation. Bei der
spasmischen Ladung (Wort- und Bildmethode) läßt sich der gesamte
magische Akt auf wenige Minuten terminieren, das Leiern von Sigillen
dagegen kann oft Stunden, ja sogar - insgesamt gerechnet -Tage
beanspruchen. Zudem sind die mantrischen Sigillen auffälliger, zumindest
wenn man, wie es die Regel ist, laut intoniert und nicht stumm. Deshalb
lassen sie sich nicht ohne weiteres ungestört aktivieren.

Doch gibt es auch einige Vorteile. Zum einen haben viele Magier das
Gefühl, daß die

Durch das monotone Wiederholen eines sinnfreien Mantras kann das
Unbewußte geöffnet werden.

mantrischen Sigillen »organischer« seien und nicht wie ein



Vorschlaghammer »ins Gehirn hauen«, wie es die nach Wort- oder
Bildmethode geladenen Sigillen oft tun. Zweitens wird durch das monotone
Wiederholen eines scheinbar sinnfreien Mantras das Unbewußte bei
manchen Magiern offenbar weiter geöffnet - mit Ausnahme der
sexualmagischen Sigillenladung — als

durch die nichtsexual-magische Todeshaltung. Und drittens kommt die
mantrische Aktivierung vor allem jenen Magiern mehr entgegen, die bereits
viel mit verbalen Suggestionen oder mit Hypnose gearbeitet haben, ebenso
natürlich stark auditiv veranlagten Menschen wie etwa Musikern. Zum
vierten sei noch einmal betont, daß auch die mantrischen Sigillen am
wirksamsten sind, wenn wir ihren Inhalt vergessen haben. Gegenüber den
anderen Methoden der Sigillenmagie hat das Ableiern mantrischer Sigillen
den Vorteil, daß dieses Vergessen oder Verdrängen von

Sinninhalten nach einer Weile ganz automatisch geschieht. 48

Es hat sich ferner als recht wirkungsvoll erwiesen, bei mantrischen Sigillen
die Vokalisierung ausschließlich mit den Lauten I, A und O durchzuführen.
Denn es hat den Anschein, als würde das Unbewußte auf diese
Klangkombination besonders dankbar reagieren.

Wir werden weiter unten eine moderne Übung beschreiben, die auf der alten
gnostischen IAO-Formel aufbaut und sich diesen Effekt gezielt zunutze
macht. Vielleicht sollten Sie einmal mit mantrischen Sigillen
experimentieren, indem Sie bei ein und derselben Operation mit
verschiedenen Vokalisierungen arbeiten. So könnten Sie beispielsweise an
einem Tag die akustische Sigil »BILAKO« verwenden, am nächsten
»BALAKA«, am übernächsten »BELUKO«, und beobachten, welche

47 Oft auch neudeutsch »Chanten« genannt, vom englischen »to chant« =
»(liturgisch) singen, (ab-, herunter-)leiern«.

48 Das gilt übrigens ganz allgemein für Worte: Wenn Sie eine halbe Stunde
lang ununterbrochen das Wort »Käsekuchen« vor sich hinmurmeln, werden
Sie schon sehr bald gar nicht mehr bewußt wissen, was Sie da sagen —es
bedarf eines Akts der Anstrengung, um dieses Wissen wieder zu aktivieren.



120

Vokalkombination sich am besten anfühlt. Dabei muß die Reihenfolge der
Laute I-A- O nicht unbedingt eingehalten werden, wir können also auch mit
Umstellungen arbeiten (also z.B. mit O-A-I, I-O-A, A-O-I), was übrigens
schon die antiken Gnostiker taten.

121

Die IAO Formel

Über die sogenannte »IAO-Formel« schon viel geschrieben worden,
dennoch läßt sich nicht immer eindeutig definieren, was in der Magie im
allgemeinen darunter verstanden wird. In der spätantiken Gnosis spielte die
Vokalfolge »I-A-O« eine große

Rolle, und auch Aleister Crowley hat viel und gern mit ihr gearbeitet. 49

Hier wollen wir noch nicht auf die philosophische und symbolische
Bedeutung der IAO-Formel eingehen und statt dessen die persönliche
Erfahrung und Praxis in den Vordergrund stellen. Damit soll auch bewiesen
werden, daß ein Großteil der magischen Techniken auch ohne allzu
aufwendigen ideologischen Überbau auskommen und auch ohne genauere
Kenntnisse von philosophischem »Faktenmaterial« geradezu automatisch
wirken, sofern die entsprechende Gnosis vorhanden ist.

Anstelle philosophisch-mystischer Ausführungen werde ich Ihnen also hier
diese von mir entwickelte Übung in diesem Abschnitt in ihren praktischen
Einzelheiten schildern.

Dabei handelt es sich um eine Energetisierungs- und Schutzübung, die in
ihrer Wirkungsweise dem Kabbalistischen Kreuz gleicht, aber
unaufwendiger und in mancher Hinsicht sogar effektiver ist. Sie dient uns
vor allem zur »Härtung« der Aura des Magiers, wodurch sie einen optimalen
magischen Schutz ermöglicht.

Die Arbeit mit der IAO Formel



Die IAO-Formel wird zu Anfang stets JL./aufrecht stehend geübt, erst nach
einiger Praxis solltest Du sie auch in anderen Stellungen versuchen.

DIE I-FORMEL

Du stehst aufrecht mit aneinandergestellten Füßen, auf Wunsch mit
Blickrichtung Osten. Mit geschlossenen oder (sofern bereits entsprechende
Meditationserfahrung vorhanden) halbgeschlossenen Augen intonierst Du
langgezogen den Vokal I: »liiiiiiiiiiiiiiiiiihhhhhh«.

Gleichzeitig imaginierst Du einen senkrechten Lichtstrahl, der von oben
kommend durch den Scheitelpunkt in Deinen Körper eindringt und sich
senkrecht durch die Körpermitte nach unten fortsetzt, um im Boden zu
verschwinden. Der Strom hat allerdings keine festgelegte Fließrichtung,
tatsächlich fühlt es sich mit der Zeit so an, als würde er - meist im Rhythmus
mit dem Atem - gleichzeitig von oben nach unten und von unten nach oben
strömen. Der Strahl ist ein kontinuierlicher Strom, es handelt sich also nicht
etwa um einen einmaligen »Blitz«. Spüre die Energie, die dich kraftvoll
durchströmt. Oft wird sie als warmes Prickeln oder als Gefühl der Kraft und
Macht empfunden.

49 Es sollte hier zum besseren Verständnis angemerkt werden, daß der
Begriff »Formel« in der Magie ganz ähnlich verwendet wird wie
beispielsweise in der Mathematik oder der Chemie. So definiert der Duden
»Formel« als: »Folge von Buchstaben, Zahlen od. Worten zur verkürzten
Bezeichnung eines {...} Sachverhalts«; als zusätzliche Bedeutung gilt in der
Magie auch: »kurzgefaßter Satz od. Ausdruck, in dem sich ein gedanklicher
Zusammenhang erhellend fassen läßt«. Tatsächlich stellen magische
Formeln oft eine Misch form aus beidem dar. Mal bestehen sie, wie die hier
behandelte IAO-Formel oder unsere hier häufiger besprochenen
mathemagischen Strukturformeln —z. B. die symbollogische
Unschärferelation —tatsächlich nur aus Buchstabenkürzeln, mal aber auch
aus Merksätzen oder -warten mit praktischem Hintergrund, etwa die
Formeln »V.I.T.R.I.O.L.«, »Thelema«, »93/93« (= ein thelemitischer Gruß,
mit dem die Worte Thelema - Wille – und Agape- Liebe - durch ihren
kabbalistischen Zahlenwert zusammengefaßt werden).

122



Wenn Du es Dir zutraust, kannst Du diesen Strahl schon von Anfang an in
weißer, durchschimmernder Farbe imaginieren. Sollte dies nicht problemlos
gelingen, so übst Du erst einige Wochen ohne Farbimagination, um es dann
aufs neue zu versuchen. Dies ist die Vereinigung von Makro- und
Mikrokosmos; die Chinesen sprechen von der »Vereinigung von Himmel
und Erde«. Damit harmonisierst Du Deine Kräfte und stellst einen Einklang
zwischen Deinem »Oben« und Deinem »Unten« her. Dieser Teil der IAO-
Formel dient auch der Inspiration und öffnet das Scheitelchakra für Dein
Informationsuniversum.

DIE A-FORMEL

Immer noch senkrecht stehend und mit geschlossenen bzw.
halbgeschlossenen Augen breitest Du seitlich die Arme aus und intonierst
langgezogen den Vokal A: »Aaaaaaaaaaaaaaaaaaahhhhhh«.

Gleichzeitig imaginierst Du einen kontinuierlichen waagerechten
Energiestrom, der Deinen Körper in der Horizontalen durchstößt und rechts
und links von ihm in die Weite schießt, aus der er auch kommt. Der Strom
hat keine festgelegte Fließrichtung, tatsächlich fühlt es sich so an, als würde
er gleichzeitig von links nach rechts und von rechts nach links strömen.
Spüre die Energie, die dich kraftvoll durchströmt. Oft wird sie als warmes
Prickeln oder als Gefühl der Kraft und Macht empfunden.

Wenn Du es Dir zutraust, kannst Du diesen Strahl schon von Anfang an in
roter, durchschimmernder Farbe imaginieren. Sollte dies nicht problemlos
gelingen, so übst Du erst einige Wochen ohne Farbimagination, um es dann
aufs neue zu versuchen. Dies ist die Vereinigung von linker und rechter
Seite, von Geben und Empfangen, von Handeln und Erdulden; die Chinesen
sprechen von der »Vereinigung von Yin und Yang«. Damit aktivierst Du
Deine Kräfte und stellst einen Einklang zwischen Deinem »Rechts« und
Deinem »Links« her. Dieser Teil der IAO-Formel dient auch der Herstellung
des geistigen und körperlichen Gleichgewichts und öffnet die Handchakras
für Dein Informationsuniversum.

Dies ist Mittung, das innere Zentrieren, und es kommt in seiner Funktion
dem magischen Kreis nahe. Damit konzentrierst Du Deine Kräfte und stellst



Dich ins Zentrum Deines eigenen Kosmos.

DIE O - FORMEL

Immer noch senkrecht stehend und mit geschlossenen bzw.
halbgeschlossenen Augen legst Du seitlich die Arme an den Körper und
intonierst langgezogen den Vokal O: »Ooooooooooooooooooohhhhhh«.

Gleichzeitig imaginierst Du einen kontinuierlichen doppelkreisförmigen
Energiestrom, der Deinen Körper waagerecht und senkrecht im Umkreis von
etwa eineinhalb Metern umgibt. Der Strom hat keine festgelegte
Fließrichtung, tatsächlich fühlt es sich so an, als würde er gleichzeitig links-
und rechtsherum, von oben vorne herab und umgekehrt strömen. Spüre die
Energie, die dich kraftvoll umströmt. Oft wird sie als warmes Prickeln dicht
über der Haut oder als Gefühl der Kraft und Macht empfunden.

Wenn Du es Dir zutraust, kannst Du diesen Kreis- bzw. Kugelstrom schon
von Anfang an in blauer, durchschimmernder Farbe imaginieren. Sollte dies
nicht problemlos gelingen, so übst Du erst einige Wochen ohne
Farbimagination, um es dann aufs neue zu versuchen. Nun kannst Du den O-
Kreis bzw. die Doppel- O- Kugel auf bis zu etwa sechs Metern ausdehnen,
abhängig davon, wie gut Du ihn/sie

aufrechtzuhalten vermagst. 50

50 Dies sind nur Richtwerte, im Zweifelsfall solltest Du Deiner eigenen
Intuition stets den Vorzug geben.

123

Dies ist die Mittung, das innere Zentrieren, und es kommt in seiner Funktion
dem magischen Kreis nahe. Damit konzentrierst Du Deine Kräfte und stellst
Dich ins Zentrum Deines eigenen Kosmos.

Dieser Teil der IAO-Formel dient auch der Herstellung des geistigen und
körperlichen Gleichgewichts, der Sicherheit und des Selbstvertrauens, er
reduziert die magische Verwundbarkeit und macht Dich zum Beherrscher
Deines Informationsuniversums. Die Intonationen müssen nicht sehr laut



sein, Du solltest aber versuchen, sie so kraftvoll wie möglich durchzuführen.
Mit etwas Übung wirst Du schon die für Dich richtige Lautstärke, Tonlage,
Intonationsdauer und so weiter feststellen.

Die IAO-Formel dient also sowohl dem magischen Schutz als auch der
Mittung und der Kraftaufladung. Sie kann auch vor Heilungen mit Erfolg
praktiziert werden. Wir verwenden sie außerdem gern vor und nach dem
Kleinen Bannenden Pentagrammritual sowie vor und nach jeder
anstrengenden, kraftaufwendigen magischen Operation. Sie eignet sich
ferner ganz hervorragend für die Arbeit mit

dem magischen Doppelgänger sowie bei bzw. vor beeinflussungsmagischen
Operationen und kann von Magiern, denen die Arbeit mit kabbalistischen
Formeln nicht zusagt, beispielsweise anstelle des Kabbalistischen Kreuzes
und anderer Mittungs- und

Die IAO-Formel dient der Mittung, Kraftaufladung und Heilung.

Aufladungspraktiken, verwendet werden. Darüber hinaus läßt sie sich
jederzeit völlig gefahrlos und ganz nach Bedarf einsetzen.



124

Exkurs: die Wunden Punkte der Magier – Seele (I)

Der Magier Gurdjieff widmete sein Leben dem »Kampf gegen den Schlaf«,
wie er es formulierte. Dies ist übrigens auch der Titel einer sehr lesenswerten
Gurdjieff- Studie von Colin Wilson. Unter diesem Schlaf verstand er etwas
Ähnliches wie die alten Gnostiker, nämlich das Leben im Nicht-Bewußtsein



um seine wahre Bestimmung. Die Antwort auf die drei gnostischen Fragen
»Wer bin ich? Woher komme ich? Wohin gehe ich?« zu suchen, bedeutet
aufzuwachen aus dem, was Colin Wilson die »Gewohnheitsneurose«
genannt hat.

Im Gegensatz zu früheren Zeiten glauben heute nur noch die wenigsten
Magier, daß es auf diese Fragen —oder auch auf die Urfrage nach dem
»Sinn des Lebens« - eine allgemeingültige Antwort gibt. Zu differenziert
sind Denken und Wahrnehmung des Menschen geworden, zu kompliziert die
Zusammenhänge, in denen er mittlerweile denkt und handelt, um sich
widerstandslos in die scheinbar allzu schlichten Erklärungssysteme der
Vergangenheit einzufügen. Damit sollen die alten Weisheiten jedoch
keineswegs abgewertet werden. Im Gegenteil, wenn wir sie einmal genauer
und undogmatischer betrachten, werden wir möglicherweise feststellen, daß
sie vielleicht doch gar nicht so schlicht und simpel sind, sondern daß es
vielmehr ihre unreflektierte, ja geradezu dümmliche Interpretation war, die
uns lange Zeit den Blick für ihre wahre Vielseitigkeit und Flexibilität
verstellt hat. Erst in unserer Zeit kommt - spät, aber deutlich! - das Erbe der
Renaissance und der Aufklärung in der Magie richtig zum Tragen: Das
Individuum wird schonungslos ins Zentrum seines eigenen Universums
gestellt, damit es endlich lernt, eigenverantwortlich mit seinem Leben und
seiner Realitätsproduktion umzugehen, anstatt sich an den Rockzipfel
irgendeiner Vater- oder Muttergottheit, »göttlicher« Gebote, oktroyierten
Moral und Ethik, Kirche oder Gesellschaft zu hängen und nur danach zu
streben, makellos funktionierender Erfüllungsgehilfe, ja Sklave fremder
Vorgaben zu werden - in der Hoffnung auf einen schönen Platz an der Sonne
im Jenseits, auf Vergebung der Sünden, auf »positives Karma«, auf
gesellschaftliche Anerkennung und was der Karotten mehr sind, die man
dem Esel »Menschheit« seit Jahrtausenden vor die Nase hängt, damit er
pariert und unermüdlich weiter in seine Sackgassen hineintrabt. Statt dessen
will die Magie von heute den selbstbestimmten, aus innerer Erfahrung und
Weisheit handelnden Menschen, der keineswegs amoralisch oder
verantwortungslos agieren muß, der sich aber seine Ethik weder von

einer Kirche noch einem Geheimorden mit »Wahrheitsmonopol«
vorschreiben läßt. Bis dieses Ziel tatsächlich erreicht wird, ist es jedoch noch
ein langer Weg voller Hindernisse, und das gilt sicher für jeden von uns. So
individuell wie die einzelnen Lebensziele, so unterschiedlich können auch



die wunden Punkte der Magier-

Die Magie von heute will den selbstbestimmten, aus innerer Erfahrung und
Weisheit handelnden Menschen

Seele sein. Deshalb können wir hier auch keine verbindliche Liste sämtlicher
Stolpersteine aufstellen, sondern nur einige der häufigsten aufzählen und
Hinweise für einen konstruktiven Umgang mit ihnen geben. Einer davon soll
jetzt im Vordergrund der Betrachtung stehen: die Gewohnheit.

125

DIE MACHT DER GEWOHNHEIT

Allzuoft vergessen wir, daß Floskeln und Zitate für vieles einen
aufschlußreichen Anschauungsunterricht bietet. 51

Ein Satz wie »die Macht der Gewohnheit«, den wir täglich —ja geradezu
gewohnheitsmäßig! - gebrauchen, ohne über seine eigentliche Bedeutung
nachzudenken, sollte uns eigentlich stutzig machen. Tatsächlich hat die
Gewohnheit in der Regel eine derartige Macht über uns, daß sie

a) zum ernsten Hindernis beim für die moderne

Magie so wichtigen Paradigmenwechsel werden kann;

aber auch

b) ausgenutzt werden kann, indem wir uns neue, magiefördernde
Gewohnheiten aneignen.

Consuetudo est quasi altera natura. (»Die Gewohnheit ist soviel wie eine
zweite Natur.«) nach Cicero

Deshalb ist es auch erforderlich, sich ein genaues Bild von den eigenen
Gewohnheiten zu machen und diese so gut es geht auf ihre Ursachen
abzuklopfen. Beides ist nicht so einfach, wie es sich lesen mag: Ein Großteil
unserer Gewohnheiten ist im Unbewußten verankert und daher nur schwer



aufzuspüren. Oft sind wir erstaunt, wenn uns Freunde und Bekannte auf
Gewohnheiten aufmerksam machen, von deren Existenz wir überhaupt
nichts ahnten. Noch schwieriger ist es, die Ursachen für solche
Gewohnheiten festzustellen, zumal diese meist sehr vielschichtig sind und
häufig bestenfalls erahnt, nicht aber präzise formuliert werden können. Aus
diesem Grund sollten wir auch mit Gewohnheiten anfangen, die
offensichtlicher sind, wie Rauchen, Abhängigkeit vom Morgenkaffee,
regelmäßiges Sehen von Nachrichten oder Sportsendungen und so weiter.
Begnügen Sie sich bei der Ursachenforschung bitte nicht mit
vordergründigen Erklärungen wie »Ich rauche, weil es mir Spaß macht« —
vielleicht macht Ihnen das Essen von Eiskrem auch Spaß, dennoch werden
Sie wohl kaum über Jahre hinweg zwanzig bis sechzig Tüten Eiskrem pro
Tag vertilgen oder völlig nervös und zittrig werden, wenn mal kein Eis zur
Verfügung steht - es sei denn, Sie sind wirklich eiskremsüchtig! Die
Trennlinie zwischen Gewohnheit und Sucht ist oft nur haarfein, und ein
wesentlicher Bestandteil von Sucht ist das hartnäckige Leugnen des
Süchtigen, abhängig zu sein. Wenn Sie sich schon seit zehn Jahren
vormachen sollten, daß Sie das Rauchen »ja jederzeit aufgeben« könnten,
sofern Sie nur wollten, so

Die Trennlinie zwischen Gewohnheit und Sucht ist oft nur haarfein.

beweisen Sie es sich auch, indem Sie beispielsweise mal sechs Monate oder
gar zwei Jahre damit aufhören oder mal eine Woche damit aussetzen, dann
einen Tag zwanzig Zigaretten rauchen und am nächsten nur drei, am
übernächsten zehn und am Tag darauf eine und so

weiter, bis Ihr Rauchverhalten völlig unberechenbar geworden ist. Als
magisches Hilfsmittel für die Entscheidung können Sie auch den Würfel
verwenden.

Wir möchten hier nicht für das Rauchen plädieren, wollen es aber
andererseits auch nicht verteufeln - letztlich müssen Sie selbst entscheiden,
ob Sie das damit verbundene gesundheitliche Risiko auf sich nehmen wollen
oder nicht. Unsinn ist jedenfalls die in älteren Magietexten immer
wiederkehrende Behauptung, als Magier müsse man unbedingt auf Tabak-,
Alkohol- und Fleischkonsum verzichten und auch



51 Oder, wie es L. Ron Hubbard in seinem Buch Dianetik formuliert: »Hat
man erst einmal etwas entdeckt, das zur Lösung bisher ungelöster Probleme
führt, so stellt man fest, daß sogar die Wörterbücher >es schon immer
gewußt< haben.«

126

sexuell enthaltsam leben. Was von den Forderungen solcher Autoren zu
halten ist, erkennen wir, wenn wir uns einmal vor Augen halten, daß ein
Franz Bardon dem angehenden Adepten das Rauchen zwar streng verboten
hat, selbst aber Kettenraucher war!

Das Rauchen ist jedoch insofern ein gutes Beispiel, weil es sehr verbreitet ist
und uns die Möglichkeit bietet, uns mit ihm als Gewohnheit und/oder als
Sucht sehr intensiv auseinanderzusetzen. Sollten Sie Nichtraucher sein, so
versuchen Sie es beispielsweise mit Ihrem Trink- oder Eßverhalten, Ihren
Sexualgewohnheiten oder ähnlichem. Im Übungsteil finden Sie weitere
praktische Hinweise, mit deren Hilfe Sie das hier Behandelte umsetzen
können.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß der Magier auch von Zeit zu Zeit mit
seiner Magie aussetzen muß, um nicht wiederum von dieser
gewohnheitsmäßig abhängig und ihr Sklave anstatt ihr Meister zu werden.
Doch dazu muß meist erst eine jahrelange Magie-Routine aufgebaut worden
sein.

Planetenmagie (III)

Die Lehre von den Korrespondenzen (I)

Bevor wir unsere Einführung in das Hexagrammritual und die
Planetenmagie fortsetzen, wollen wir einige grundsätzliche Aspekte des
Umgangs mit magischen Korrespondenzen behandeln, da diese die rituelle
Praxis unmittelbar betreffen. Das deutsche Wort für Korrespondenzen lautet
»Zuordnungen, Übereinstimmungen«, doch hat sich das Fremdwort
inzwischen in der Magieliteratur eingebürgert, weshalb wir auch dabei
bleiben wollen. Statt »Korrespondenzen« wird auch, vor allem in jüngerer
Zeit, häufig von »Analogien« gesprochen. Letzteres bedeutet zwar im



Prinzip das gleiche, verleiht dem ganzen aber doch eine andere

Nuancierung: 52

Analogie meint Ähnlichkeit, nicht aber Gleichheit oder gar Identität: Mit
Hilfe von Korrespondenzen ordnet der Magier sein Universum,

Mit Hilfe von Korrespondenzen ordnet der Magier sein Universum.

um gewissermaßen aus makrokosmischen Problemen mikrokosmische
Lösungsmöglichkeiten zu entwickeln, ein Vorgang, der sich Ihnen durch
zunehmende Praxis noch von allein erklären wird. Dahinter steht das
sogenannte Sympathiegesetz, demzufolge zwischen

einander ähnlichen oder entsprechenden Dingen ein feinstofflicher

Wirkungszusammenhang besteht.

Mit den Korrespondenzen ist vor allem in der Dogmatischen Magie
Schindluder getrieben worden, etwa wenn sie als »objektiv« und somit
unumstößlich verstanden wurden. So wird Ihnen ein dogmatischer Magier
beispielsweise einzureden versuchen, daß das Metall Blei einzig und allein
zum Planetenprinzip des Saturn, nicht aber etwa zur Venus oder zum Mond
gehört. Wenn Sie also ein Mondritual unter Verwendung des Metalls Blei
durchführen, so argumentiert unser Dog-matiker, ist dieses von vorneherein
zum Scheitern verurteilt. Damit denkt er ähnlich wie ein

52 Aufschlußreich ist, was in diesem Zusammenhang der große Duden zum
Begriff Analogie vermerkt: »(... lat. analogia < griech. analogia): 1,
(bildungsspr.) Entsprechung, Ähnlichkeit, Gleichheit von Verhältnissen...«
Ja, er kennt sogar das Wort Analogiezauber: »Zauber, der durch eine
bestimmte Handlung Ähnliches bewirken will (z. B. das Verbrennen von
Haaren eines Menschen, der dadurch geschwächt werden od. sogar sterben
soll).«

127

Chemiker, in dessen Weltbild sich bei einem Laborversuch Natrium ja auch



nicht beliebig durch Kalium oder Helium ersetzen läßt, wenn ein bestimmtes
Ergebnis gefordert wird. Von Ramsey Dukes stammt das Beispiel des
Chemikers, den wir eben nicht dabei ertappen werden, wie er kopfschüttelnd
und ungläubig vor einem Häuflein Tafelsalz (= Natriumchlorid) sitzt und
murmelt: »Kann mir doch niemand weismachen, daß das Zeug Chlor
enthält!« Dukes führt aber auch sinngemäß weiterhin aus, daß es falsch wäre
zu glauben, das Metall Blei »enthalte« irgendwie den Saturn so wie
Natriumchlorid Chlor enthält.

Gerade in einer naturwissenschaftlich so gründlich geprägten Welt wie der
unsrigen ist es von größter Wichtigkeit, als Magier nicht der Versuchung zu
erliegen, die Bezugsebenen zu verwechseln und die

Korrespondenz, also die Entsprechung, mit Identität gleichzusetzen. Das ist
nicht nur unwissenschaftlich gedacht, es schafft auch unnötige Probleme, die
uns in der magischen Entwicklung um Jahre und Jahrzehnte zurückwerfen
können, unter anderem auch

Es ist von größter Wichtigkeit, »Entsprechung« nicht mit »Identität«
gleichzusetzen.

deshalb, weil der subjektive Charakter von Korrespondenzen dadurch
verkannt wird. Der praktische Nutzen der Korrespondenzen ergibt sich
jedoch weniger aus der Ordnung, die sie dem sonst oft als chaotisch
empfundenen Kosmos oktroyieren, sondern vielmehr aus den vielfältigen
Anwendungsmöglichkeiten, die sie uns bescheren. Wie es Ramsey Dukes
formuliert:

In der Ritualmagie lernen wir, Zuordnungen sowohl durch Meditation als
auch durch Beobachtung herzustellen, doch anstatt den Status quo passiv zu
studieren, um daraus eine Prophezeiung abzuleiten, wie es der Orakeldeuter
tut, stellen wir absichtlich eine unnatürliche Konzentration passender
Faktoren her, um ein bestimmtes Ereignis herbeizuführen. (Dies ist eine
Parallele zum Laborexperiment.)

Ramsey Dukes, LIBER SGDSMEE

Innerhalb gewisser, freilich sehr eng gesteckter Grenzen sind die



Korrespondenzen

also im Prinzip beliebig und willkürlich: Ob wir dem Saturn nun, wie es eine
von vielen widersprüchlichen Traditionen fordert53, das Metall Blei
zuordnen oder das

Eisen, spielt insofern keine Rolle, solange wir dabei konsequent bleiben und
nicht einmal Blei, ein anderes Mal Eisen und ein drittes Mal Kupfer wählen,
denn dies würde das Unbewußte vor allem am Anfang unserer Praxis
erfahrungsgemäß stark verunsichern und zu völlig unberechenbaren
Ergebnissen führen. Diese Grenzen brauchen uns im Augenblick allerdings
noch nicht näher zu beschäftigen, da es die Materialflut nur unnötig
vergrößern und möglicherweise von der eigentlichen Praxis ablenken würde.
Wichtiger ist dagegen die Tatsache, daß uns die Korrespondenzen dazu
dienen, im magischen Ritual künstlich eine Einseitigkeit herzustellen, die
unseren Vorhaben förderlich ist. Wenn wir also beispielsweise mit dem
Planetenprinzip des Jupiter arbeiten wollen, so werden wir aus dem Tempel
so gut wie alles verbannen, was nicht dem Jupiter entspricht oder diesen gar
ausschließt beziehungsweise ihm entgegenwirken könnte. Es ist dies ein Akt
der symbolischen Konzentration, wie wir ihn in krankhafter Form auch in
der Hysterie beobachten können - nur daß er hier gezielt und beherrscht
stattfindet und darum auch zum gewünschten Erfolg führt.

Sie sollten sich immer vor Augen halten, daß Entsprechungen praktisch
erfahren und

53 Zufälligerweise ist dies im Augenblick zwar die vorherrschende
Tradition, doch war dem keineswegs immer so.

128

erlebt sein wollen, wenn sie überhaupt einen Wert haben sollen. Oder, anders
ausgedrückt: Ob Sie nun fertige, durch die Tradition

Entsprechungen wollen praktisch erfahren und erlebt sein.

sanktionierte Korrespondenzen übernehmen oder sich eigene erschaffen,
stets müssen Sie diese durch die eigene Praxis zum Leben erwecken, wenn



sie nicht reine intellektuelle Spielerei bleiben sollen. Haben wir es erst völlig
verinnerlicht, so hat das Korrespondenzsystem den

Vorteil, uns schnelle und flexible Reaktionen zu ermöglichen. Wir brauchen
nicht lange für die »Sinnsuche«, sondern wissen sofort zu handeln, da alles
einen (subjektiven) Sinn aufweist und in Beziehung zum Ganzen gesetzt
werden kann,

ohne daß allzuviel Zeit auf die Ursachenforschung verwendet werden müßte.
54

Am deutlichsten hat vielleicht Mace den Vorgang der
Korrespondenzbelebung zusammengefaßt, wenn er schreibt: »Der Magier
unterscheidet viele verschiedene Arten verfügbarer Energie, bestückt sie mit
Symbolen und Namen und ruft sie bei Bedarf herbei, sei es durch
Meditation, durch Singsang (Mantras), Tanzen oder sogar durch sexuelle
Aktivität.« [Mace, S. 28]

Der moderne Freistilhexer jedoch verzichtet darauf, aus den Kräften, mit
denen er arbeitet, ein universales, allgemeingültiges System zu machen.
Außerdem verwendet er so gut wie keine traditionellen Symbole, sondern
fast nur solche, die seinem eigenen Unbewußten entspringen. Auch dorthin
ist es freilich meist ein langer, dorniger Weg, den wir Ihnen mit unseren
Ausführungen in den nächsten Abschnitten ein wenig abzukürzen hoffen.

Die nächsten beiden Übersichten zeigen die wichtigsten traditionellen
Korrespondenzen der Planetenmagie, wie sie speziell für die rituelle Praxis
relevant sind. Sie entstammen weitgehend den Systemen der Golden Dawn
und Aleister Crowleys. Im Anschluß daran werden wir anhand des
Ritualplans und seiner Erläuterung noch weiteres Anschauungsmaterial für
den sinnvollen Gebrauch dieser Korrespondenzen unterbreiten.

Wenn Sie Wert auf eine gründliche Ausbildung auch

im traditionellen Stil legen, sollten Sie sich diese Korrespondenzen
nachhaltig einprägen, ja sie sogar auswendig lernen, bis sie richtig »sitzen«
und jederzeit abrufbar in Ihrem Geist gespeichert sind. Erst dann können Sie
darauf hoffen, Ihr magisches



Korrespondenzen sollten Sie sich gründlich einprägen, bis sie richtig
»sitzen«.

Leben mit ihrer Hilfe sinnvoll und überschaubar zu ordnen und zu einer
entsprechend erfolgreichen Praxis zu gelangen.

Vergessen Sie bitte nicht, daß die Planeten selbst Korrespondenzen sind! Wir
haben es hier also mit einer Verknüpfung und Ausweitung von Analogien zu
tun. Vermeiden müssen wir auch die in der Vergangenheit auf solch
irreführende, unselige Weise immer wieder breitgetretenen Formeln wie
»Planet = Edelstein«, »Zahl = Farbe« und so weiter. Noch einmal: Nicht mit
einer mathematischen Gleichheit oder Identität haben wir es hier zu tun,
sondern eben nur mit einer Analog- Entsprechung. Ähnlich sprechen wir
auch im Alltag nicht davon, daß die Farbe Rot »gleich« Liebe oder die Farbe
Schwarz »gleich« Trauer ist - sie zeigen ihre jeweilige Entsprechung
lediglich an! Erst wenn wir dies gründlich verstanden haben, können

54 Wenn uns viermal hintereinander ein Mißgeschick passiert, »missen« wir
sofort, daß wir es hier mit einer Störung im Jupiter-Bereich (Jupiter = 4) zu
tun haben und können entsprechend aktiv werden, um diese Störung präzise
zu orten und zu beheben. Selbst wenn dies, wie es uns der materialistische
Psychologe vielleicht weismachen will, nur Einbildung wäre, zählt doch
letztlich nur die Effektivität dieses Vorgangs, und in dieser Hinsicht braucht
die Magie keinen Vergleich mit anderen Disziplinen der
Schicksalsbewältigung (z. B. Religion, Psychologie oder Wissenschaft) zu
scheuen..

129

effektiv nutzen und brauchen uns nicht mit pseudowissenschaftlichen
Pseudoproblemen herumzuschlagen wie beispielsweise der Frage, was denn
die »wahre« Pflanzenkorrespondenz für einen bestimmten Planeten oder von
welcher Frequenz ihre »Schwingungen« seien. wir die Symbol-logische
Unschärferelation wirklich

PLANET SYMBOL ZAHL WOCHEN TAG



METALL/ FARBE/ EDELSTEIN/ DUFT/PFLANZE/FORMEL



Übersicht 15: Die Planeten und ihre wichtigsten Korrespondenzen (I) 130



PLANET SYMBOL ZAHL WOCHEN TAG

METALL/ FARBE/ EDELSTEIN/ DUFT/PFLANZE/FORMEL

Übersicht 16: Die Planeten und ihre wichtigsten Korrespondenzen (II)
Einführung in das Hexagrammritual (III)

In diesem Abschnitt finden Sie Adas Hexagrammritual eingebettet in ein
Merkur- Ritual. Das soll für diesmal genügen, um Sie mit der praktischen
Anwendung dieses Rituals vertraut zu machen. Dies liegt schon deswegen
nahe, weil es in der Regel ohnehin den Charakter eines »Teilrituals«, also
eines Bestandteils eines übergeordneten, größeren Rituals hat.

Erläutern möchten wir an dieser Stelle lediglich, warum das Sonnenprinzip
erst nach den anderen Planeten bearbeitet werden sollte: Da sie

kein gewöhnlicher Planet, sondern vielmehr die Summe der anderen ist (eine
Größe freilich, die größer ist als die Summe ihrer Teile), ist zur
Auseinandersetzung mit der Sonne eine gründliche Kenntnis ihrer
»Bestandteile« erforderlich.



Aus diesem Grund wird auch in alten Magietexten

In alten Magietexten wird immer wieder vor der Sonnenmagie gewarnt.

immer wieder vor der Sonnenmagie gewarnt. Erst wenn wir beispielsweise
den Saturn verstanden haben, können wir auch begreifen, was mit dem alten
Diktum gemeint ist: »der Sonnenkern ist saturnisch«, oder erkennen wir,
weshalb die Zahlen 3 (Saturn) und 6 (Sonne) miteinander in einer engen
Beziehung stehen, die sich nicht allein durch »Verdoppelung« erklären lässt.
Erst dann wird uns klar, weshalb »666« die Zahl des »Großen Tiers«, »333«
dagegen die des Dämons »Choronzon« ist, was dies zu bedeuten hat und wie
es sich praktisch nutzen läßt.

Dem magischen Neuling sind - mit gewissen, vom eigenen Horoskop
abhängigen Einschränkungen - Planeten wie Merkur oder Jupiter im
allgemeinen zugänglicher als beispielsweise Mars oder Saturn, und deshalb
wollen wir uns zunächst diesen Prinzipien widmen, bevor wir uns an die
schwierigeren und »härteren« Planeten machen.

131

DER RITUALPLAN

In der modernen Magie ist zwar viel Platz für Spontaneität, doch setzt diese
eine gründliche Kenntnis der Materie voraus —erst der Magier, der sein
Metier wirklich beherrscht, kann auch hoffen, im Notfall oder nach Gefühl
effektiv zu improvisieren. Zwar neige ich persönlich nicht zu der
übertriebenen Vorsicht, mit der vor allem Magier der alten Schule ihre
Rituale oft monate-, ja jahrelang vorbereiten, aus Angst, es könnte etwas
schiefgehen, die »falsche« Korrespondenz die ganze Operation sabotieren.

Doch ist natürlich nichts gegen ein gründliches

Verzagtheit sollte nicht an die Stelle des praktischen Handelns treten.

Studium seines Handwerks einzuwenden. Nur sollte die Verzagtheit eben
nicht an die Stelle des praktischen Handelns treten.



Vor allem der Anfänger hat oft Probleme, Rituale richtig zu »stylen«. Da
eines der unmittelbaren

Hauptziele der magischen Zeremonie, wie

inzwischen deutlich geworden sein dürfte, das »Stimmungmachen« ist, also
die Herstellung einer gnosisfördernden Atmosphäre, die dem Erlangen des
magischen Ziels dienlich ist, sollte man auf Rituale zumindest dieselbe
Sorgfalt verwenden, wie man es mit einer Party (zum Beispiel anläßlich
einer Hauseinweihung) im Kreis lieber Freunde täte. Immerhin können
kleine Pannen eine Gesellschaft ungemein beleben und eine völlig
unerwartete, sehr schöne Stimmung erzeugen, und das gilt ebenso fürs
Ritual. Doch da sie sich in der Regel ohnehin oft genug ungewollt einstellen,
braucht man nicht erst noch künstlich dafür zu sorgen.

In den nächsten beiden Übersichten finden Sie einen Musterplan für ein
planetenmagisches Hexagrammritual, der zudem auf unserer Grundstruktur
aufbaut, wie wir sie mit kleinen Abweichungen vorläufig für die allermeisten
Rituale beibehalten werden, sowie ein ausgefülltes Beispiel eines solchen
Plans für ein Merkur-Ritual. Sie können sich, wenn Sie wollen, diesen Plan -
am besten unter Abdecken der Kopf- und Fußzeilen —einige Male kopieren
(z.B. für jeden der sieben klassischen Planeten ein Exemplar) und im Laufe
der Zeit ausfüllen und als Merkhilfe im Tempel auf den Altar legen. Es ist
für die Rituale aus der zyklischen oder Kreistradition charakteristisch, daß
sie mit einem Minimum auch an schriftlichem Aufwand auskommen. Die
winklige Tradition bevorzugt dagegen meist weitaus umfangreichere Rituale
mit minutiöser Rollenverteilung (man arbeitet in der Regel mindestens zu
dritt) und festgelegten Ritualtexten. Unsere Rituale aus der Kreistradition,
die vorläufig im Vordergrund unseres Interesses stehen sollen, sind jedoch
mehr auf den »Hausgebrauch« zugeschnitten und können ohne große Mühe

oder überzogene Anforderungen an Zubehör und Gedächtnisleistung
durchgeführt werden. Dahinter steht eine ganz spezifische Psychologie:
Anstatt, wie in der ohnehin stärker ordensorientierten Winkeltradition, den
Magier durch ein Maximum an äußerem Aufwand —von der
Tempelausstattung über

Rituale aus der Kreistradition können ohne große Mühe oder überzogene



Anforderungen durchgeführt werden.

die Paraphernalia bis zu manchmal äußerst barock wirkenden Ritualtexten
und einem oft geradezu autokratischen Zeremonienleiter - in eine bestimmte
Energie hineinwachsen zu lassen, ja ihn förmlich »per Masse« in diese
hineinzudrängen, konzentriert sich die Kreistradition darauf, den Magier die
entsprechenden Energien aus sich selbst heraus und möglichst in Alleinregie
entwickeln zu lassen.

Damit keine Mißverständnisse entstehen: Ich will mit diesen Bemerkungen
die Winkeltradition keineswegs angreifen; doch ist sie für den Anfänger
meines

132

Erachtens meist viel zu kompliziert und streng, wie überhaupt die
Dogmatische Magie, der sie ja entstammt.

Sie können natürlich auch Ort und Zeitpunkt des Rituals auf der Checkliste
festhalten, doch ist das eigentlich nicht erforderlich, es sei denn, Sie wollen
in dieser schriftlichen Form eine ganze Gruppe von beteiligten Magiern
benachrichtigen und auf das Ritual vorbereiten.

RITUALPLAN

Für _________________ Ritual

1. Tempel-/Ritualplatzaufbau:

2. Zubehör:

a) Beleuchtung:

b) weitere Korrespondenzen

Metall: Farben: Edelsteine: Duftstoffe: Pflanzen/Räuchermittel: Sonstiges:

3. Ritualablauf;



1) Vorbereitung:

2) Kleines Bannendes Pentagrammritual:

3) Invozierendes Hexagrammritual:

4) Anrufung:

5) Konzentration der Energie:

6) Arbeit mit der Energie:

7) Danksagung und Verabschiedung:

8) Kleines Bannendes Pentagrammritual:

9) Entlassungsformel:

Anrufungstext:

Übersicht 17a: Der Ritualplan - Checkliste

133

RITUALPLAN für Merkur-Ritual

1 Tempel-/Ritualplatzaufbau

- Altar m der Mitte des Tempels

- Vorraum für Disput

2 Zubehör

a) Beleuchtung/Kerzen 8 gelbe Kerzen/Punktstrahler

b) weitere Korrespondenzen



Metall Messingplatte, achteckig

Farben Orange, Gelb —Schleier, Stirnband

Edelsteine Opal

Duftstoffe Äther

Pflanzen/Rauchermittel Mastix und Salbei Sonstiges Fisch, Weißwein,
Schießbaumwolle, Flügelsandalen, Wörterbuch, Rap-Musik

3 Ritualablauf

1) Vorbereitung Meditation über Intellekt/Sprache, Losung von
Mathematikaufgaben/Denkpuzzles, philosophischer Disput

2) Kleines Bannendes Pentagrammritual wie üblich

3) Invozierendes Hexagrammritual 1 ELOHIM 2 TZABAOTH

4) Anrufung siehe unten

5) Konzentration der Energie Meditation, Mantras

6) Arbeit mit der Energie Talismanladung, Tarotbefragung, Verzehr der
Opfergaben

7) Danksagung und Verabschiedung wie üblich

8) Kleines Bannendes Pentagrammritual wie üblich

9) Entlassungsformel wie üblich

Anrufungstext

HYMNE AN MERKUR Hoher Geist des Intellekts, spielerischer Narr der
Diebe gibst uns Wissen um das Wissen, flinkes Spiel des Worts und Denkens



Wirst gerufen schon seit Zeiten von den Ahnen unsrer Zunft Denker, Magier
und Gaukler heischen stets nach deiner Gunst Gibst uns spottend deine
Gaben, schnell gewonnen, schnell verloren silbern scheint Mercurius,
scheint und blitzt nur kurz im Auge, bricht das starre Denken auf Gib mir,
ach, Ideen zum Leben, mach mich reich in deinem Wissen, lehr mich
Suchen, lehr mich Streben —zeig die Fugen in den Rissen!

[danach acht Glockenschläge]

Frau VTD T

Übersicht 17b Beispiel für einen Ritualplan (Merkur-Ritual)

134

ERLÄUTERUNGEN ZUM RITUALPLAN-BEISPIEL

(ÜBERSICHT 17 A UND 17B)

Anhand dieses Beispiels wollen wir stellvertretend für alle Rituale dieser Art
einmal durchgehen, worauf es bei der Gestaltung einer magischen
Zeremonie ankommt. Betrachten Sie die Übersicht 17b bitte nur als
Vorschlag, eben als Beispiel —es soll Sie niemand hindern, alles nach Ihren
eigenen Vorstellungen und Bedürfnissen umzugestalten!

1. Tempel-/Ritualplatzaufbau

Bei den meisten Planetenritualen ist der Aufbau des Tempels oder des
Ritualplatzes derselbe. Doch bei manchen Operationen ist eine Veränderung
erforderlich, beispielsweise bei traditionellen Dämonenevokationen, die
nach einem Dreieck außerhalb des Kreises verlangen. Auch Gruppenarbeiten
erfordern eine gewisse Vorbereitung des Raums, denn schließlich sollen sich
die teilnehmenden Magier nicht gegenseitig auf die Füße treten. Rituale in
der winkligen Tradition verlangen gelegentlich sogar nach einer richtig
ausgefeilten Choreographie, nicht selten muß dabei ein Tempelbeamter den
Teilnehmern ihre Plätze zuweisen.

Auch bei der Arbeit allein sollte man darauf achten,



Form von Alles sollte an seinem Platz sein.

daß alles an seinem Platz ist, denn eine zeitraubende Suche nach einem
benötigten Gegenstand -zudem in magischer Trance! - stört den Ablauf
empfindlich.

2. Zubehör und 3. Ritualablauf

Hier braucht nur das für das Ritual spezifische »Sonderzubehör« aufgeführt
zu werden, also nicht etwa auch die üblichen Paraphernalia wie Robe,
Dolch, Gürtel und so weiter. Vergeßliche Magier sollten allerdings auf jeden
Fall daran denken, daß sie Schreibzeug auf dem Altar oder auf einem
Beistelltisch bereithalten, denn oft erhält man in der Ritualtrance wichtige
Informationen, die man sofort festhalten sollte - man kann dies mit der
Traumarbeit vergleichen, bei der die sofortige Aufzeichnung ebenfalls eine
Garantie für das Weiterkommen darstellt.

Die Auswahl des ritualspezifischen Zubehörs richtet sich nach den
persönlichen Korrespondenzen des Magiers. Deshalb sei hier noch einmal
ausdrücklich darauf hingewiesen, daß die behandelte Abbildung nur ein
Beispiel sein will und kann! Oft wird dabei der Faktor »Beleuchtung«
vergessen, obwohl sich dieser (besonders in farbigen Kerzen oder Lampen)
zur

Herstellung einer korrespondenzorientierten Atmosphäre geradezu anbietet.
Es gibt zwar einige Autoren, die jedes elektrische Licht im Tempel ablehnen,
doch lassen sich auch

Die Auswahl des Zubehörs richtet sich nach den persönlichen
Korrespondenzen des Magiers.

zahlreiche Gegenbeispiele aufrühren. Auf jeden Fall bietet die moderne
Beleuchtungstechnik dem aufgeschlossenen Magier eine Menge
Möglichkeiten, um mit ihrer Hilfe korrespondenzentsprechende Farbeffekte
herzustellen, nach denen sich unsere Ahnen sicher alle zehn Finger geleckt
hätten - ein ganzer Tempel in orangefarbenes (Merkur) oder grünes Licht
(Venus) getaucht, ist als theatralisches Stimulans gewiß nicht zu verachten.



Der Zahl der weiteren Korrespondenzen sind bei der Tempelausstattung
natürlich keine Grenzen gesetzt, und so wollen wir hier nur auf einige
übliche Beispiele eingehen, zumal diese den Umgang mit den magischen
Analogien der Tradition

135

veranschaulichen. Zunächst einmal finden wir unter 2.b eine achteckige
Messingplatte eingetragen - hier liegt also eine Verbindung der
Korrespondenzen »8« und »Messing« vor, und eine solche Verschmelzung
ist relativ typisch für das praktische magische Denken. Ebenso könnte man
beispielsweise bei einer Marsarbeit einen fünfeckigen Eisenring mit
eingefaßtem Rubin verwenden, auf den mit Blut Symbole aufgetragen
wurden.

Die verwendeten Korrespondenzen sind nicht einmalig, das heißt, sie
können durchaus mehrfach auftreten. Wir könnten also beispielsweise eine
zusätzliche achteckige Messingplatte an einem gelben oder orangefarbenen
Stirnband befestigen, den Gürtel mit acht orangefarbenen achteckigen
Lederstücken verzieren und in die (Messing-) Schnalle einen Achat
einlassen. Dies mag manchem zwar als ziemlich aufwendig, ja theatralisch
und kitschig erscheinen, doch sollten wir uns bei solchen Überlegungen auch
immer daran erinnern, daß das Unbewußte in seiner »kindlichen« Art auf ein
Übermaß an Reizen sehr dankbar reagiert. Denn in der Magie ist bekanntlich
nichts so wirkungsvoll wie der Exzeß! Oder wie es der Volksmund
ausdrückt: »Viel hilft viel.« Insofern kann man es mit den Korrespondenzen
gar nicht übertreiben, und intellektuell-ästhetische Erwägungen müssen in
den Hintergrund treten. Vieles am Magischen mag dem ästhetisch sensiblen
Laien ohnehin eher geschmacklos

In der Magie ist bekanntlich nichts so wirkungsvoll wie der Exzeß!

vorkommen, doch geht es dabei - wie in jedem Handwerk auch - in erster
Linie um die Funktionalität. Wird es nur konsequent genug betrieben,
entwickelt es schon von allein eine

eigengesetzliche, spezifische Ästhetik, in die der Betrachter ebenso



hineinwachsen muß wie beispielsweise in die Ästhetik des Futurimus oder
des Kubismus. Zwischen Duftstoffen und Räuchermitteln gibt es häufig
Überschneidungen, da das eine oft die Stelle des anderen einnimmt. Im
allgemeinen können wir in der Zeremonialmagie allerdings zwischen
Duftstoffen

Die Verwendung von Duftstoffen und Räuchermitteln ergibt sich aus der
Praxis.

unterscheiden, die als Parfüm oder Öl dienen, und solchen, die zur
Räucherung verwendet werden. Ihre Verwendungsart ergibt sich häufig aus
der Praxis selbst: Wenngleich Rosen in frischem Zustand recht lieblich
duften können und durchaus

an Venus erinnern, entwickeln getrocknete (aber auch frische) Rosenblätter
beim Räuchern dagegen einen geradezu pestilenzialischen Gestank, der die
Assoziationen »Venus« und »Lieblichkeit« selbst beim erfahrensten Magier
ziemlich erschweren dürfte. Und nicht jedes Öl, das auf der Haut gut riecht,
tut dies auch beim Verdampfen oder Verbrennen. Und es empfiehlt sich auch
nicht, um auf unser Beispiel zurückzukehren, hochexplosiven Äther
räuchern zu wollen - dagegen wird er, in geringen Dosen gerochen, (jedoch
möglichst nicht bis zum Rausch!) durchaus etwas von der Beschwingtheit
des Merkur vermitteln (aber Vorsicht mit offenem Feuer - Äther entflammt
sich sehr schnell - also nicht offen herumstehen lassen!), während Salbeiöl
auf der Haut mit Sicherheit keine intellektuelle Anregung (außer vielleicht
dem Nachdenken über den bisweilen doch ziemlich exotischen Charakter
der Magie...) bescheren, sondern eher an Krankenzimmer erinnern dürfte,
während das Kraut in getrocknetem Zustand geräuchert durchaus reinigend-
klärend wirken kann.

Wir haben die sogenannten Sakramente unter der Rubrik »Sonstiges«
zusammengefaßt, da nicht jedes Ritual mit Opferungen arbeitet. Generell
gesprochen gibt es in der Magie - wie übrigens auch in der Religion - zwei
»Opferschulen«: Die Anhänger der einen pflegen die Opfergaben nach dem
Ritus zu

136



vernichten (was in Form von Verbrennen oder Vergraben geschehen kann),
die Anhänger der anderen nehmen die Opfergaben zu sich. Letztere Schule,
der ich persönlich auch angehöre, läßt sich

Die sogenannten Sakramente

wieder in zwei Gruppen unterteilen: a) Magier/Mystiker, die die Opfergabe
erhöhen, zum Beispiel im Christentum, wo aus Brot der Leib der Gottheit
wird, und b) Magier/Mystiker, die sich selbst zur Gottheit erhöhen, der die
Opfergaben zustehen und die diese deshalb auch verzehren. Der Weg b)
scheint mir im Rahmen der Invokationsmagie der logischere zu sein, doch
soll damit nicht gesagt werden, daß für die anderen Richtungen nichts
spräche. Im Prinzip handelt es sich dabei um eine Glaubens- und/oder
Temperamentfrage, die jeder für sich selbst beantworten muß. Die
theophagische (von griechisch theos - »Gott« und phagein - »essen,
fressen«) oder kannibalische (»Gott ist Mensch geworden«, »Dies ist mein
Leib«) Richtung hat unter magischen Gesichtspunkten immerhin den Vorteil,
in ihrem Paradigma die Kraftaufnahme von außen (»Geist Gottes«, »Gnade
des Höchsten«) zu verankern, was schon psychologisch einen nicht zu
unterschätzenden Wert hat.

Die Flügelsandalen (die sich der Magier wohl selbst fertigen muß)
entsprechen natürlich der herkömmlichen Gestalt des Merkur- Hermes in
seiner Funktion als Götterbote. Auch die Zuordnung Fisch (unter anderem
wegen der Schnelligkeit und Beweglichkeit dieser Wassertiere) und
Weißwein (unter anderem wegen der Klarheit und beschwingenden Wirkung
dieses Getränks) ist traditionell. Das Wörterbuch als Korrespondenz ergibt
sich ganz logisch aus der Funktion des Merkur als Kommunikator
(entsprechend dem altägyptischen Thot, dem Erfinder der Schrift). Weniger
orthodox mögen auf den ersten Blick Zuordnungen wie Schießbaumwolle
und Rap-Musik erscheinen, doch handelt es sich dabei nur um
Erweiterungen der Tradition in die Moderne: Schießbaumwolle sieht völlig
harmlos aus, sie läßt sich weitgehend wie ganz gewöhnliche Baumwolle
beziehungsweise Watte verwenden. Erst durch die Berührung mit dem Feuer
wird ihr wahres, durchaus nicht ungefährliches Wesen offenbar: Gibt es eine
schönere Analogie für Merkur, der ja auch der Gott der Diebe und Gauner,
der Trickbetrüger und Gaukler ist? Die Rap- Musik dagegen lebt vom
gesprochenen Wort, Text und Sprache stehen einerseits im Vordergrund,



andererseits gehen Wortbedeutung und -sinn auch eine pfiffige Symbiose mit
ihrem rhythmischen Gebrauch ein. Dies spiegelt das Spiel des Merkur mit
Sprache, Wahrheit und Witz wider.

Ein wesentlicher Bestandteil des magischen Umgangs mit Korrespondenzen
ist ihre Umsetzung in praktisches Tun. Es hat sich gezeigt, daß dies
besonders wirkungsvoll bei der Vorbereitung einer magischen Operation
berücksichtigt werden kann. Zu Anfang mag es vielleicht etwas gekünstelt
wirken, wenn man unmittelbar vor dem Ritual gewissermaßen auf Befehl
einen philosophischen Disput (noch dazu womöglich mit sich selbst) vom
Zaun brechen soll, doch wird sich schon sehr bald zeigen, daß es gerade
solche Aktionen sind, die den Erfolg der Arbeit fördern oder sogar
garantieren. Einfallsreichtum ist dabei nicht nur erwünscht, er ist sogar

Nur durch die konsequente Umsetzung der Korrespondenzen in
Alltagshandlungen erwachen diese zum Leben.

integraler Bestandteil der Magie selbst, denn nur durch die konsequente
Umsetzung der Korrespondenzen in Alltagshandlungen und -
Wahrnehmungen erwachen diese zum Leben und geben dem Magier etwas
von ihrer ihnen innewohnenden Kraft und Energie ab. In die Rubriken 2 und
3 lassen sich vor allem zu

Anfang kleine Merkhilfen eintragen, also etwa, wie in unserem Beispiel, die
hebräischen Ritualformeln. (Die Formel »Ararita« haben wir hier als
bekannt

137

vorausgesetzt, da diese bei allen Hexagrammen verwendet wird.) Ebenso
könnten aber auch die Zugrichtungen von Penta- oder Hexagrammen in
Form von kleinen Skizzen vermerkt werden und so weiter.

Für die Gruppenarbeit ist es wichtig, daß jeder im voraus seine ihm
zugewiesene Rolle kennt, das wird dann entsprechend im Ritualplan
vermerkt. (Zum Beispiel würde dann unter 2 stehen »Frater X«, unter 3
»Soror Y« und so weiter.)



Wie unsere Übersicht zeigt, muß eine Hymne, also ein Anrufungstext, nicht
unbedingt ganze Seiten füllen. Wir werden zwar, wie hier auch, gelegentlich
Beispiele für derartige Hymnen wiedergeben, doch sollten Sie sich von
Anfang an daran gewöhnen, Ihre Hymnen möglichst selbst zu schreiben!
Das mag manchen sprachlich nicht sonderlich firmen Magier zunächst in
wahre Höllenqualen stoßen, doch ist das eigentlich gar nicht nötig. Denn
erstens müssen Hymnen nicht irgendwelchen literaturkritischen Normen
entsprechen, Sie brauchen damit ja nicht gleich einen Literatur-Nobelpreis
anzustreben. Und zweitens können Hymnen noch viel schlichter sein als die
obige, oft genügt ein inbrünstiges Wiederholen des Planetennamens mit
einem »Komm, komm!«, um die gewünschte Wirkung zu erzielen. Aus
diesem Beispiel ersehen Sie, daß unsere Hymne aus der Übersicht 17b selbst
wiederum Träger für allerlei Korrespondenzen ist (»Geist des Intellekts«,
»spielerischer Narr der Diebe« und so weiter). Wenn Sie Schwierigkeiten
mit der sprachlichen Formulierung von Hymnen haben sollten, so halten Sie
den Text kurz und knapp, und sorgen Sie statt dessen für eine um so
umfangreichere Ausstattung des Tempels mit Korrespondenzen.

Allerdings sollten Sie sich auch klar machen, welche Funktion eine Hymne
im Ritual hat: Sie ist gewissermaßen der »Telefonanruf«, mit dem der
endgültige Kontakt zu der gewünschten Energie hergestellt wird. (Man
spricht ja aus gutem Grund von

Eine Hymne ist der »Telefonanruf«, mit dem Kontakt zu der gewünschten
Energie hergestellt wird.

»Anrufungstexten«.) Psychologisch gesehen wird das Unbewußte durch eine
Merkur-Anrufung darauf hingewiesen, daß es nun Merkur-Energien
aktivieren soll. Deshalb sollten wir zumindest in den ersten Jahren der Praxis
nicht auf solche Texte verzichten, stellen sie doch zudem auch eine
Artikulation unseres Willens (also Willenssätze) dar. Später werden Sie die
verwendeten Korrespondenzen reduzieren können.

Durch den häufigen Gebrauch von Korrespondenzen wird das Unbewußte
zudem regelrecht konditioniert, bis Sie schließlich mit Styrax- Duft oder der
Farbe Orange schon ganz automatisch »Merkur« assoziieren. Haben Sie dies
erreicht, werden Sie in Zukunft nur noch wenige Korrespondenzen
benötigen, um die gewünschte Energie wachzurufen.



Auf jeden Fall sollten Sie sich im Rahmen Ihrer Beschäftigung mit der
Planetenmagie auch mit der Mythologie auseinandersetzen, da es natürlich
große Schwierigkeiten bereiten kann, eine Planetengottheit zu rufen, von der
man so gut wie nichts weiß. Auch dies gehört zur magischen
Konditionierung. Im Literaturteil geben wir Ihnen einige Empfehlungen für
mythologische Grundlagen- und Nachschlagewerke, die bei der
Ritualplanung sehr nützlich sein können.

Auf die Funktion des Weihrauchs bzw. der Räuchermittel im Ritual gehen
wir im nächsten Abschnitt näher ein.

138

Praktische Übungen

ÜBUNG 19 ANGEWANDTER PARADIGMENWECHSEL IN DER
PRAXIS (III) Aufbauend auf die Übungen 10 und 17 und ergänzend dazu
verfährst Du folgendermaßen:

Gehe eine Woche täglich die Liste Deiner Gewohnheiten durch und schreibe
so viele davon auf, wie Dir einfallen. Vielleicht trägst Du zu diesem Zweck
ein Notizbuch bei Dir, damit Du jedesmal, wenn Dir eine Gewohnheit
auffällt, diese sofort festhalten kannst. Frage auch Freunde, Bekannte,
Partner und Verwandte nach Gewohnheiten, die sie an Dir bemerkt haben -
oft wirst Du über die Antworten staunen!

Nachdem Du eine einigermaßen vollständige Liste beisammen hast, suchst
Du Dir eine dieser Gewohnheiten aus und gewöhnst sie Dir für eineinhalb
Wochen ab. Es sollte möglichst eine Gewohnheit sein, die für Dich nicht
stark emotionsgeladen ist wie etwa das Auf- und Abnehmen der Brille beim
Sprechen, das Kratzen am Hinterkopf, das Essen bestimmter Marmeladen-
oder Käsesorten beim Frühstück oder ähnliches.

Jedesmal, wenn Du Dich dabei ertappst, wie Du Deiner Gewohnheit
(meistens »ganz unbewußt/ungewollt«, nicht wahr?) nachgibst, solltest Du
Dir eine Erinnerung daran auferlegen. Crowley pflegte seinen Schülern pro
Verfehlung einen Schnitt mit der Rasierklinge in den Unterarm zu befehlen,



was zwar sehr wirkungsvoll sein kann, aber unter hygienischen und
gesundheitlichen Gesichtspunkten nicht zu empfehlen ist. Doch ist das
Prinzip der »Schmerz-Strafe« nicht unbedingt falsch, da wir uns ja auch
viele unserer Gewohnheiten erst durch Schmerz (körperlichen oder
seelischen) angeeignet haben, zum Beispiel im Laufe unserer Erziehung. Die
»Erinnerung« an Dein Vorhaben sollte Dir also durchaus unangenehm genug
sein, um Dich anzuspornen, es wirklich gründlich in die Tat umzusetzen.
Allerdings solltest Du mit zunehmender Praxis unabhängig von solchen
Hilfsmitteln werden.

Die folgenden eineinhalb Wochen versuchst Du nun, Dir eine andere, ebenso
sinnfreie Gewohnheit anzueignen, den Verlust der alten also durch eine neue
auszugleichen. Dadurch erkennst Du auch, wieviel Energie solche
Gewohnheiten tatsächlich »auffressen«.

Nach insgesamt vier Wochen beginnst Du wieder von vorn, arbeitest aber
natürlich diesmal mit anderen Gewohnheiten. Tue dies mindestens fünf
Monate lang, um in den vollen Genuß dieser Übung zu gelangen.

Auf diese Weise lernst Du, Dich auch von tiefersitzenden Gewohnheiten zu
lösen bzw. Dich, nachdem Du Deine Unabhängigkeit von ihnen hergestellt
und bewiesen hast, bewußt für oder gegen sie zu entscheiden.

Die vorläufige Endstufe besteht darin, eine Gewohnheit, die Dir sehr wichtig
ist, von der Du also stark abhängig bist (zum Beispiel Rauchen,
Morgenkaffee, charakteristische Sexualgewohnheiten, täglicher
Abendspaziergang oder ähnliches) für längere Zeit aufzugeben, ohne nach
ihr zu verlangen oder gar rückfällig zu werden.

Eine hilfreiche Frage lautet in diesem Zusammenhang: »Woran würde ein
anderer mich erkennen, wenn ich völlig verkleidet/entstellt/optisch nicht zu
sehen - zum Beispiel im Dunkeln - wäre?«

ÜBUNG 20 PENDELSCHULUNG (II)

Fahre eine Weile mit Übung 16 fort, bis Du mit Deinem Erfolg zufrieden
bist. Das kann unter Umständen noch einige Monate dauern - laß Dir also
Zeit und gehe möglichst gründlich vor, bis Du mit dieser Übung fortfährst.



Als nächstes besorgst Du Dir zehn leere Streichholzschachteln und ein Stück
139

Metallfolie. Jetzt pendelst Du in gewohnter Haltung bei möglichst großer
Gedankenstille einige Minuten lang über dieser Folie und beobachtest genau
den Ausschlag. Du kannst die Folie übrigens auch »fragen«, welchen
Pendelausschlag sie hat. Nun gibst Du die Folie in eine der Schachteln und
vermischst diese auf dem Tisch, bis Du nicht mehr weißt, in welcher
Schachtel sie sich befindet. Lege die Schachteln in einer Reihe so aus, daß
Du bequem über jeder von ihnen pendeln kannst, ohne sie verschieben zu
müssen. Natürlich kannst Du Deinen Stuhl dafür verrücken. Versuche mit
Hilfe des Pendelausschlags festzustellen, in welcher Streichholzschachtel
sich die Folie befindet.

Anstelle einer Metallfolie kannst Du auch jeden beliebigen anderen
Gegenstand verwenden, solange er leicht und klein genug ist. Denn Du sollst
natürlich nicht beim Ausrichten und Verschieben am Gewicht der
Streichholzschachtel erkennen können, wo sich der gesuchte Gegenstand
befindet.

Hast Du daran Zweifel, oder möchtest Du mit schwereren Gegenständen
arbeiten, kannst Du nach dem Auspendeln des freien Gegenstands auch den
Raum verlassen und einen Freund oder Partner bitten, ihn für Dich in einer
der Schachteln zu verstecken. Allerdings empfiehlt es sich, daß der andere
nun seinerseits den Raum verläßt, bevor Du mit Deinem Experiment
beginnst, damit er Dich nicht - auch ungewollt und unbewußt - in Deinem
Pendeln beeinflußt.

Erzielst Du gute Ergebnisse (eine Trefferquote von 80 Prozent oder höher
wäre schon ganz ausgezeichnet), so kannst Du die Zahl der Schachteln
verdoppeln, das steigert die Konzentrationskraft beim Pendeln. Später kannst
Du auch mit zusätzlichen Schachteln und unterschiedlichen Gegenständen
arbeiten.

Stelle auch fest, wann Deine Trefferquote höher ist als sonst. Natürlich
sollten die Versuchsbedingungen stets möglichst identisch sein. Indem Du
lernst, auch auf Faktoren wie Witterung, Gemütszustand, Planetenstände,



vorangegangene oder nachfolgende Rituale und anderes mehr zu achten,
sensibilisierst Du zugleich Deine feinstoffliche oder magische
Energiewahrnehmung und lernst die magische Erfolgskontrolle.

ÜBUNG21 PRAXIS DES KLEINEN HEXAGRAMMRITUALS (II)

Führe mindestens zwei Merkur-Rituale durch, in die Du das Kleine
Hexagrammritual integrierst wie in unserem Beispiel beschrieben. Verwende
dabei einen dem Merkur entsprechenden Gegenstand, den Du bei jedem
Ritual mit der gerufenen Energie lädst, indem Du diese mental durch die
Hand in ihn überträgst.*

Diesmal verwendest Du die in Übung 18 angeführte Ritualstruktur in ihrer
Gänze, berücksichtigst also auch die Punkte 4 und 5. Du wirst den
Gegenstand insgesamt achtmal laden - stelle Dich also jetzt schon innerlich
darauf ein. Im übrigen gilt sinngemäß das in Übung 18 Gesagte.

* Das braucht nicht besonders erklärt zu werden —halte Dich an unseren
Schulungsgrundsatz: » Was nicht ausdrücklich in bestimmter Form
vorgeschrieben ist, kannst Du nach Gutdünken frei gestalten,«

ÜBUNG 22 DIE IAO-FORMEL IN DER PRAXIS (I)

Führe jedesmal nach dem Baden oder Duschen mit noch feuchtem Körper
die IAO- Formel durch, wie in diesem Abschnitt beschrieben.

Achte dabei auf feinstoffliche Wahrnehmungen vor allem in Deinem Körper:
Wohin fließt die Energie bei welchem Vokal? Wie unterscheiden sich die
drei Vokale in ihrer Wirkung?

Versuche nach der Übung, die Energiekugel mit geschlossenen Augen
abzutasten. Was spürst Du dabei?

140

Halte alle Eindrücke im Magischen Tagebuch fest.

Nach einer Weile kannst Du die IAO-Formel beliebig häufig zu jeder



passenden Gelegenheit durchführen, etwa nach dem Aufwachen oder vor
dem Einschlafen. Sie läßt sich auch vor und nach dem Pentagrammritual, ja
vor jeder magischen Zeremonie anwenden.

WEITERFÜHRENDE LEKTÜRE

Diesmal möchten wir Ihnen einige Standardwerke zur Mythologie
empfehlen, die besonders bei der Vorbereitung von Planetenritualen und
magischen Arbeiten mit traditionellen Gottheiten wertvolle Dienste leisten
können.

Herbert Hunger, Lexikon der griechischen und römischen Mythologie,
Reinbeck: Rowohlt, rororo 6178, 1974ff.

Eine gründliche, auch philologisch abgesicherte, sehr brauchbare Übersicht
über die wichtigsten antiken Götter und Mythengestalten mit umfangreichem
Quellenmaterial. Knaurs Lexikon der ägyptischen Kultur, München/Zürich:
Knaur, TB 574,1978

Reich illustriertes Nachschlagewerk mit den wichtigsten ägyptischen
Gottheiten und Mythen, auch nützlich zum Nachschlagen von bestimmten
Einzelthemen (zum Beispiel die Funktion der »Sonnenschiffe«, die Rolle des
»Skorpions« in der ägyptischen Kultur, »Menschenopfer«).

Umfangreichere Speziallexika*:

Hans Bonner, Reallexikon der ägyptischen Religionsgeschichte, Berlin/New
York: De Gruyter, 1971

Wenngleich inzwischen etwas veraltet (das Original erschien 1952), noch
immer das wichtigste Nachschlagewerk des Ägyptologen. Umfangreich, mit
zahllosen Fakten und Quellenangaben - eine wahre Fundgrube von einem
Großen Alten Mann der Ägyptologie.

Der kleine Pauly, Lexikon der Antike auf der Grundlage von Pauly's
Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, Olten/Freiburg:
Walter, 1979



Ebenfalls ein »Klassiker der Klassik«, noch dazu mehrbändig (in Kassette).
Literaturnachweis

Die in diesem Abschnitt zitierten Stellen stammen (mit Ausnahme von
Mace, s. vorigen Abschnitt) aus:

Ramsey Dukes, LIBER SGDSMEE. Die Grundlagen der Magie, Unkel a.
Rhein: Edition Magus, 1987

Colin Wilson, GURDJIEFF. Der Kampf gegen den Schlaf, München: Knaur
TB 4162, 1986

L. Ron Hubbard, DIANETIK. Die moderne Wissenschaft der geistigen
Gesundheit, Genf: Ariston, 1979

141

Mantramystik (II)

Mantras und Meditation

Eine kuriose Parallele, auf die meines Wissens in der Literatur bisher noch
nicht hingewiesen wurde, läßt sich zwischen der Form der Mantra-
Intonation und dem Grad der Augenöffnung bei der Meditation beobachten.
Man kann meditieren

a) mit geöffneten Augen,

b) mit halbgeschlossenen Augen,

c) mit geschlossenen Augen.

Mantras dagegen werden, wie schon im letzten Abschnitt ausgeführt,
entweder a) laut oder b) leise oder c) stumm intoniert. Die laute Intonation
ist die einfachere, leichter zugängliche; die leise und vor allem die stumme
Intonation verlangen wesentlich mehr Konzentrationskraft und die
Ausschaltung von Außenreizen.



Bei der Meditation verhält es sich ähnlich, nur in umgekehrter Reihenfolge:
Es ist zu Anfang in der Regel leichter, mit geschlossenen

Es ist anfangs in der Regel leichter, mit geschlossenen Augen zu meditieren.

Augen zu meditieren, schon schwieriger, mit halbgeschlossenen Augen zu
arbeiten - und gilt schließlich als reine Meisterschaft, es mit geöffneten
Augen zu tun! Die folgende Übersicht stellt dies schematisch dar.

Da zumal die Energiequalität bei jeder Methode eine andere ist, empfiehlt es
sich, bei der Mantra-Meditation mit verschiedensten Kombinationen aus
beiden Bereichen zu arbeiten, also beispielsweise mit geschlossenen Augen
leise zu intonieren, mit geöffneten Augen stumm und so weiter.

Übersicht 18: Mantra- und Meditationstechniken (SG: Schwierigkeitsgrad,
steigend von I-III

Dies fördert außerdem die Flexibilität der Gewohnheiten. Wir wollen
diesmal einige traditionelle Mantras vorstellen, mit denen Sie sich in der
Praxis vertraut machen sollten. Dies geschieht wie im Übungsteil
angegeben.

Traditionelle Mantras 55

OM MANI PADME HUM

(»Heil dir, Juwel im Lotus« - eine Anrufung des Buddha) (tibetisch)

Die Tibeter sprechen das »Padme« wie »Peme«, doch die Aussprache
»Padme« ist



55 Alle Mantras aus dem Sanskrit, dem Pali und aus dem Tibetischen sollten
möglichst nasal ausgesprochen werden. Wer damit nicht vertraut ist, sollte
sich die ersten Male beim Intonieren die Nase zuhalten, um ein Gehör dafür
zu entwickeln (keine Dauerpraxis!).

142

durchaus üblich, und zwar unter Asiaten wie Europäern.

OM

(nach indischer Lehre die »Ursilbe« der Schöpfung) (sanskr.)

Ausgesprochen wie ein langgedehntes, sehr nasales »Aaauu-uooommm«.
HARE KRISHNA, HARE KRISHNA, KRISHNA KRISHNA, HARE
HARE, HARE

RAMA, HARE RAMA, RAMA RAMA, HARE HARE (Anrufung Krishnas
und Ramas) (sanskr.)

Ein altes, durch das Musical Hair und die Krishna-Bewegung auch im
Westen sehr bekannt gewordenes Mantra mit starken trancefördernden
Eigenschaften. (Auch auf Schallplatten und Cassetten erhältlich, was gut für
das Einhören ist.)

OM NAMO SHIVAYA

(»Heil sei Shivas Namen«) (sanskr.)

Zur shivaitischen Meditation verwendet. Shiva, der dritte Aspekt der
hinduistischen Dreifaltigkeit Brahma, Vishnu und Shiva, ist nicht nur der
Gott der (konstruktiven) Zerstörung, sondern auch der Herr der Yogis und
Asketen sowie der Meister der Meditation.

LAM VAM RAM YAM RAM OM

(die sogenannten Keimsilben der sechs unteren Chakras, mit deren Hilfe
auch die Kundalini-Kraft geweckt wird) (sanskr.)



Das oberste Chakra (sahasrara, der »tausendblättrige Lotus«) kennt keine
festgelegte Einzelsilbe, sondern verwendet vielmehr alle Mantras.

OM HRAM HRIM HRUM

(eigentlich Götternamen bzw. Keimsilben, von vielen Schulen aber auch als
»sinnfrei« bezeichnet und verwendet) (sanskr.)

SO HAM

(»Er/Es/das Unendliche/Gott bin ich.«) (sanskr.)

Wird vor allem bei der Meditation als stummes Mantra eingesetzt.

HAM SO (sanskr.)

Wie SO HAM (siehe dort).

OM NAMO BUDDHAYA OM NAMO DHARMAYA OM NAMO
SANGHAYA

(Zufluchtnahme beim Erleuchteten - Buddha -, beim universalen Gesetz -
Dharma - und bei der Gemeinschaft der nach Erleuchtung Strebenden -
Sangha -) (sanskr.) Meist beim Kirtan (siehe unten) und der
Gruppenmeditation laut intoniert. Dient dem Buddhisten zudem zum
Herbeirufen helfender Kräfte durch Anschluß an den Gruppengeist.

SHIKI FU I KU KU FU SHIKI SHIKI SOKU ZE KU KU SOKU ZE SHIKI
(ungefähr: »Form ist nichts anderes als Leere, Leere ist nichts anderes als
Form, Form ist die Leere, Leere die Form«) (japanisch)

Dieses Mantra stammt aus dem Prajna Paramita Sutra oder »Großem
Lehrbuch der Vollkommenen Weisheit« in seiner japanischen Übersetzung
als Hannya Haramita

143



Shingyô und wird vor allem in Zen-Klöstern viel rezitiert.

LA ILLALAH (auch: LA ILLALAHU)

(»Gott ist Gott«) (arabisch)

Dieses arabische Mantra, das viel in der Sufi-Tradition verwendet wird und
das auch jeder andere gläubige Muslime zu rezitieren gewohnt ist, weist
inhaltlich auf die Tatsache hin, daß das Göttliche nicht beschrieben werden
kann (ähnlich dem Tao der Chinesen). Ganz wie ein Zen- Koan (=
Meditationsrätsel in der Schule des Rinzai- Zen) schaltet es den rationalen
Verstand aus, indem es ihn durch die Parado- die in die Trance hinüberfuhrt.
Insofern gleicht seine Funktion dem »ICH BIN DER ICH BIN«
(JEHOVA/JAHWE) des Judentums, das hebräische Mantra ist jedoch für
den orthodoxen Juden tabu und darf nicht ausgesprochen werden.

Bei diesen arabischen Mantras handelt es sich um Zauberwörter aus dem
Koran, deren Bedeutung nicht eindeutig feststeht. Sie finden im Sufismus
und Derwischtum (»türkische Freimaurerei«) Verwendung und sind
wesentliche Bestandteile der orientalisch ausgerichteten Buchstabenmagie
Rudolf von Sebottendorfs.

Es wurde bereits erwähnt, daß das Intonieren von Mantras im Sanskrit Japa
Mantra genannt wird. Wird ein Mantra dagegen (öffentlich) laut gesungen,
spricht man vom Kirtan, zu dem auch meist unter Musikbegleitung getanzt
wird. Die Kenntnis dieses Spezialvokabulars ist erforderlich, wenn man
tiefer in die einschlägige Literatur eindringen will.

Fürs erste wollen wir es bei dieser Auswahl traditioneller Mantras belassen,
zudem Sie durch Ihre Praxis der beiden Pentagrammrituale und des
Hexagrammrituals bereits mit einer ganzen Reihe hebräischer Formeln
vertraut sind.



Exkurs: Die Wunden punkte der Magier – Seele (II)

DUNKLER BRUDER ANGST

Von allen menschlichen Empfindungen ist die Angst vielleicht die
gefährlichste, unberechenbarste und die am schwierigsten zu beherrschende.
Angst legt den Menschen in Ketten, sie schnürt ihm die Luft ab, beraubt ihn
seiner Vernunft, seines Selbstwertgefühls, seiner Selbstachtung, sie treibt ihn
in Panik und Hysterie, nagt an seinem Organismus und zersetzt ihn, bohrt
sich wie ein Stachel in seine Träume, macht ihn willenlos, läßt ihn alle
Pflichten und Rechte vergessen, benebelt seine Wahrnehmung, lahmt seinen
Geist - und greift ständig nach dem, was sie nährt, zieht das Gefürchtete an
und fleht um Erlösung durch Betäubung, durch Errettung oder durch die
aller Qual endlich einen Schluß setzende Katastrophe. Aus Angst verrät der
Freund den Freund, die Mutter die Tochter, der Sohn den Vater, der Bruder
die Schwester, im Krieg wird sie geächtet und notfalls sogar mit dem Tode
bestraft, wenn der Ängstliche die gemeinsame Sache gefährdet...

Und doch ist Angst lebensnotwendig, ja vielleicht sogar selbst der wichtigste
aller Urtriebe.

Angst bewahrt den Organismus vor Gefahr, läßt ihn weichen, wo er versagen
und zu 144

Schaden kommen würde, sichert den Fortbestand der Art. Ist der
Überlebens- und Selbsterhaltungstrieb nicht eine Kehrseite der Angst vor
dem Tod, vor der

Angst ist lebensnotwendig, ja vielleicht der wichtigste aller Urtriebe.

Vernichtung und der Auslöschung?

Folglich ist es auch keineswegs wünschenswert, die Angst total auszurotten -
zumindest nicht solange, bis die Instinkte gelernt haben, auf einer anderen,
angstfreien Ebene ihre lebenserhaltenden Funktionen

optimal auszuüben, ohne daß der Gesamtorganismus der quälenden Angst



bedarf, um sich außer Gefahr zu begeben oder diese unschädlich zu machen.
Gewiß verdanken wir der Angst vor dem Erfrieren im Winter die
Architektur, der Angst vor dem Verhungern den Ackerbau und die
Viehzucht, das Konservieren und Langzeitlagern von Lebensmitteln und
manches andere mehr.

Bis zum angstfreien Menschen, der dieses Alarmmechanismus' nicht mehr
bedarf, ist es oft ein sehr weiter Weg, der sich über Jahrzehnte bis zum
Lebensende hinziehen kann, ohne daß der Erfolg jemals garantiert wäre. Der
Magier ist zu ungeduldig, mag keine kostbare Zeit vergeuden (ein Leben ist
immer viel zu kurz für die Magie!), um erst darauf zu warten, bis er dieses
Ziel erreicht hat. Deshalb geht er ganz pragmatisch vor und nutzt die Angst
dort, wo er es vermag, um sie nach und nach in den Griff zu bekommen und
frei darüber entscheiden zu können, welche Ängste er sich zu welchem
Zweck bewahren will und welche er ausmerzt oder umwandelt und
verfeinstofflicht. Für manche magische Operationen ist Angst schließlich
unabdingbar, z.B. bei Dämonenevokationen sowie teilweise auch bei der
Arbeit mit dem sogenannten Heiligen Schutzengel.

Wir sollten daher lernen, die Angst möglichst zu respektieren, ohne sie aber
zu unserer alles beherrschenden Herrscherin werden zu lassen. Regiert die
Angst bereits, müssen wir dieses Joch abschütteln und sie auf ihre
eigentlichen Funktionen zurückstutzen. Das liest sich freilich viel

Angst respektieren, ohne sie zu unserer Herrscherin werden zu lassen.

leichter, als es sich verwirklichen läßt. Doch wer den Weg der Magie
ernsthaft geht, dem bieten sich genügend Gelegenheiten, um aus dem Blei
seiner Angst das Gold der Tapferkeit und des Muts herzustellen, der
Unabhängigkeit und Furchtlosigkeit, der Sicherheit und der Gelassenheit, die
aus wahrer Selbst-Liebe entspringen und aus dem Erkennen des eigenen
Willens sowie aus der Annahme der eigenen Kraft und Macht. Magie hat
also im besten Sinne des Wortes stets auch etwas mit Erwachsenwerden zu
tun, und ihr Prüfstein ist nicht zuletzt die Angst und die Art, wie wir mit ihr
umgehen.

Leider gibt es jedoch kein Patentrezept für diesen Umgang. Meist arbeitet
man daher mit alten, mehr recht als schlecht bewährten, oft eher primitiven



Methoden wie dem Aufbau eines Gegengewichts zur Angst durch bewußtes
Erfahren des Angstmachenden. Wer beispielsweise unter Höhenangst leidet,
gewöhnt sich nach und nach ans Bergsteigen und Fahrstuhlfahren; wer sich
nicht auf die Achterbahn traut, löst eine Zehnerkarte und steht die Sache
solange durch, bis die Angst ein für alle Male verflogen ist. Bei anderen,
psychischen Ängsten, ist das schon

Wir sollten die schwieriger, etwa bei Eifersucht,

Die allermeisten Ängste gründen in mangelndem

Selbstwertgefühl.

Versagens- oder Existenzangst. Hier hilft nur viel Meditation und Einsicht,
verbunden mit einem gezielten und möglichst systematischen Aufbau der
eigenen Selbstsicherheit und des

Selbstvertrauens. Denn die allermeisten Ängste gründen in mangelndem

Selbstwertgefühl - entwickelt sich dieses erst einmal, so lösen sie sich von
allein auf. 145

Häufige Meditationen über den Tod, verbunden mit Saturn-Ritualen und die
gelegentliche Erfahrung des mystischen oder schamanischen Tods führen zu
einem gesünderen Verhältnis zum Tod und relativieren Ängste und Sorgen
des Alltags. Manche Ängste lauern tief im Verborgenen, und es ist oft gar
nicht so leicht, sie aufzuspüren. Meist verraten sie sich durch unerklärliche
Abneigungen und Vorlieben, durch »Freudsche Fehlleistungen«, besonders
Versprecher, bei der direkten, unerwarteten Konfrontation mit
angstauslösenden Dingen, Personen oder Situationen oder auf der
Traumebene. Hier bedarf es häufig eines erfahrenen Psychologen (im Sinne
von »Menschenkenner«), um die Ängste beim Namen zu nennen. Halten Sie
daher stets Ausschau nach etwaigen Ängsten, die Ihnen noch nicht bewußt
waren, ergänzen Sie Ihre Erkenntnisse aus der Übung l durch einen
Angstspiegel, also eine Liste Ihrer sämtlichen gegenwärtigen Ängste.
Erweitern Sie diese Liste, wenn erforderlich -und streichen Sie auch Ängste,
wenn Sie sie überwunden haben!



Behalten Sie in der Magie stets im Auge, daß jede Angst ihren Gegenpart
anzieht. Dies können wir besonders gut beim Umgang mit Tieren
beobachten. Wenn Sie einem fremden Hund zeigen, daß Sie Angst haben,
wecken Sie dadurch seinen Jagdinstinkt, und er fällt Sie möglicherweise an.
Zeigen Sie jedoch unerschrockene Furchtlosigkeit, so wird er sich im
Normalfall Ihrem Willen beugen, oder Sie zumindest in Ruhe lassen. Man
sollte es mit dem

Behalten Sie in der Magie stets im Auge, daß jede Angst das anzieht, worauf
sie sich richtet.

Angstmodell gewiß nicht übertreiben, doch andererseits sind es nun einmal
gerade die Ängste, die den Menschen am meisten peinigen und ihn von
seinem Ziel der freien Selbstbestimmung abhalten.

Schließlich muß man noch zwischen Angst und Furcht unterscheiden,
wiewohl wir beide bisher fast synonym gebraucht haben. Der Duden
definiert Angst als: »undeutliches Gefühl der Beklemmung, des
Bedrohtseins, des Ausgeliefertseins [verbunden mit bestimmten körperlichen
Reaktionen]«. Furcht dagegen erklärt er folgendermaßen: »Gefühl des
Bedrohtseins durch eine bestimmte Gefahr od. ein bestimmtes Übel«. Furcht
ist also spezifischer, zielgerichteter, Angst dagegen allgemeiner, ungezielter.
Für die Praxis spielt der Unterschied zwischen beiden vor allem bei der
Frage eine Rolle, wie damit umgegangen werden soll. So ist die Furcht
(umgangssprachlich durchaus auch »Angst«) vor dem Fahrstuhlfahren etwas
Konkretes, das sich mit Hilfe eines Fahrstuhls beseitigen läßt. Existenzangst
dagegen ist, wie schon erwähnt, mit derlei Äußerlichkeiten nicht
beizukommen, sie muß gründlicher angegangen und durch Erfolgserlebnisse
und Erfahrungen der Sicherheit und Geborgenheit aufgewogen werden, bis
sie an Macht verliert (also durch den Aufbau einer ihrer selbst sicheren
Existenz).

Die Lehre von den Korrespondenzen (III)

Vielleicht haben Sie sich bei V der Lektüre des letzten Abschnitts gefragt,
was eine solch vage Angabe von Korrespondenzen wie »alle herrlichen
Düfte« oder »alle üblen Düfte« soll. Wir haben bewußt darauf verzichtet,
dies schon bei der Auflistung selbst zu besprechen, um dadurch



möglicherweise einen Denkprozeß zu provozieren, der sich mit diesem
Problem auseinandersetzt.

Gerade am Anfang sucht man in der Magie oft viel präzisere Aussagen,
möglichst mit genauen Mengenangaben und Gebrauchsanleitungen. Dies ist
zugleich ein Produkt der inneren Unsicherheit und der Suche nach
»objektiven« oder doch zumindest greifbaren Orientierungshilfen.
Tatsächlich sind derart »unscharfe« Bezeichnungen

146

wie die besprochenen jedoch meist sehr viel brauchbarer als Auflistungen
von speziellen Kräutern, Salben oder Ölen. Eine Kategorisierung wie »alle
herrlichen Düfte« (Crowley) überläßt die Entscheidung über die Zuordnung
nämlich dem Magier selbst —und wird damit der Tatsache gerecht, daß
Korrespondenzen immer nur subjektiv sein können, so daß jeder Magier sich
schließlich sein eigenes, ganz persönliches Korrespondenzsystem aufbauen
muß.

Auch hier gilt sinngemäß unsere symbol-logische

Jeder Magier muß sich sein eigenes

Korrespondenzsystem aufbauen.

Unschärferelation: Ein Übermaß an Präzision würde die Gewichtung
zugunsten des ordnenden, einteilenden und analysierenden Intellekts
verschieben, dadurch aber würden Intuition und Gefühl unterdrückt und von
einer Flut unnötiger

Einzelfakten vom eigentlichen Anliegen abgelenkt. Wieder einmal muß sich
also die »Wissenschaft« innerhalb der Magie der »Kunst« unterordnen,
wenn der Magier Erfolge erzielen will. Lesen Sie unter diesem
Gesichtspunkt bitte noch einmal unsere diesbezüglichen Ausführungen im
ersten Abschnitt.

Weitere Ausführungen zu diesem Thema finden Sie weiter unten, wo wir uns
mit der Funktion von Räucherstoffen in der Magie befassen.



Magie als Realitätstanz

In einem Artikel wies der englische Magier Ramsey Dukes auf das Problem
der Magie als Realitätsdurchsetzung hin. »Wie kommt es«, so fragten ihn
immer wieder Menschen, »daß wir Europäer mit unserer weitgehend
unmagischen rationalistischen Weltanschauung und Technik uns die
angeblich doch über soviel magische Kräfte verfügenden schamanischen
Naturvölker jahrhundertelang Untertan machen konnten?« Dukes' Antwort
darauf ist gleichzeitig unerwartet und außerordentlich aufschlußreich: »Weil
wir die besseren Magier sind.« Tatsächlich, so führt er aus, bedeutet Magie
ja vornehmlich, eine bestimmte, gewollte Realität herzustellen und sie gegen
etwaige Widerstände der Außenwelt durchzusetzen. Ebendies aber hat der
Weiße Mann getan, so daß inzwischen selbst der abgelegenste und
rückständigste Schamane am Amazonas und in den Bergen Nepals seine
Werte angenommen hat und danach zu leben versucht, beispielsweise indem
er nach dem Besitz technischer Geräte wie Radios, Digitaluhren oder
Gewehre strebt.

Wenn wir einmal gründlicher darüber nachdenken, was

Alle Magie ist »Realitätsproduktion«.

es für die Praxis zu bedeuten hat, daß alle Magie tatsächlich
»Realitätsproduktion« ist, so wird mancherlei deutlich, das sich mit anderen
Gedankenmodellen nur

sehr viel umständlicher, indirekter erschließt. Zum einen können wir daraus
folgern, daß die Auswahl der Mittel in der Magie praktisch unbegrenzt ist,
denn sie umfaßt eben alles, was der Herstellung von Realität dient - von der
unbedeutendsten Alltagsgeste bis zum aufwendigen Zeremonialzauber. Zum
anderen wird so auch deutlicher, was unter dem Satz zu verstehen ist, daß
Magie »stets die Wahrnehmung der Magie« sei: Wir müssen Magie als
solche erkennen (oder sie uns unter Umständen auch solange »einbilden«),
bis sie zur »Wirklichkeit« wird. Letztere erkennen wir im wissenschaftlichen
Paradigma zwar in erster Linie durch Effekte auf der grobstofflichen (=
»objektiven«) Ebene, doch ist die Magie natürlich noch sehr viel subtiler.
Und schließlich begreifen wir, wie sehr wir uns schon immer mit aktiver



Magie im Leben durchgesetzt haben, ohne es bewußt so zu benennen oder
zu erkennen.

Solche Überlegungen münden zwangsläufig in die Frage, was denn das
Wesen der 147

Realität oder Wirklichkeit sei - eine Frage, die zu beantworten Religion und
Philosophie, Wissenschaft und Psychologie schon seit Tausenden von Jahren
sich bemühen. Wir können hier aus einleuchtenden Gründen ebensowenig
eine allgemeingültige Antwort darauf geben wie andere Systeme auch,
dürfen aber bemerken, daß sich die Realität für den

modernen Magier nicht etwa als starre, unflexible Konstante darstellt,
sondern vielmehr als fließende, nie völlig eindeutig und scharf zu
umreißende Größe. Ja, er geht sogar soweit zu

Für den modernen Magier gibt es zahllose Wirklichkeiten.

behaupten, daß es zahllose Wirklichkeiten gibt und daß seine Aufgabe als
Magier vornehmlich darin besteht, möglichst vieler dieser Wirklichkeiten
teilhaftig zu werden, um sowohl seine eigene Vielseitigkeit und Flexibilität
zu gewährleisten als auch, als logische Schlußfolgerung daraus, sein
Handlungsspektrum zu erweitern.

Einführung in die Ritualistik (V)

Der Maische Dolch

Der magische Dolch ist zugleich die wichtigste und doch die scheinbar am
leichtesten zu beschreibende Waffe des traditionell arbeitenden Magiers: Er
steht für den Willen, und mit ihm werden alle wichtigen magischen
Operationen durchgeführt, vom Ziehen des Kreises bis zur Ladung von
Amuletten und Talismanen, Heilungs- und Schadenszaubern und dem Lösen
und Binden anderer. Mit dem Dolch wird gebannt und geschützt, viele
Magier lassen ihn als einzige ihrer Waffen niemals von anderen berühren.

Welch für den Laien seltsames Eigenleben magische Waffen bekommen
können, läßt sich am Beispiel meines eigenen Dolchs zeigen: Es handelt sich



dabei um einen

Magische Waffen können seltsames Eigenleben bekommen.

Brieföffner, eine Silberarbeit mauretanischer Herkunft, die im Senegal zu
mir kam. Ich benutzte ihn schon einige Zeit, als eine vertraute Person ihn
mir im Rahmen einer Auseinandersetzung stahl. Ohne magisch etwas gegen
die Person zu unternehmen,

wartete ich einfach ab und beschloß sofort, nur noch astrale Waffen zu
verwenden. Nach einigen Tagen der Übung gelang mir dies auch
zufriedenstellend, und fortan hantierte ich täglich mit ihnen. Etwa eine
Woche später gab mir die besagte Person den Dolch freiwillig zurück. Die
weiche Silberklinge war verbogen und blutbefleckt: Ergebnis eines
mißglückten Selbstmordversuchs. Vorsichtig geworden, nahm ich die Waffe
an mich und verstaute sie nach Richten der Klinge in Seide isoliert an einem
sicheren Ort und arbeitete eine ganze Weile weiterhin ausschließlich mit
astralen Waffen. Später zahlte sich meine Vorsicht aus: Als die
Auseinandersetzungen zum magischen Krieg eskalierten, konnte ich mich
des Gegners, dessen Blut ich besaß und mit dessen Fotografien ich arbeiten
konnte, erfolgreich erwehren, jeden weiteren magischen und körperlichen
Angriff verhindern beziehungsweise abschmettern und ihn schließlich von
seinem Vorhaben meiner Vernichtung durch ständige Mißerfolge,
Rückschläge körperlicher und seelischer Art und durch magische
Rohrkrepierer (also Angriffe, die nicht richtig zündeten und den Verursacher
selbst trafen) abbringen. Dabei arbeitete ich nicht mehr astral, sondern
verwendete den physischen Dolch mit der mumia (= an Körpersekrete
gebundene Lebenskraft bzw. diese Sekrete selbst) des Gegners.

148

Die seitdem unter magischen Kollegen kursierende Legende, ich besäße
einen Dolch, der »immer wieder zurückkäme«, ist

zwar stark übertrieben, doch ist es eine Tatsache, daß Waffen dieser Art oft
einen regelrecht individuellen Charakter bekommen und sich manchmal
völlig



Waffen dieser Art bekommen oft einen regelrecht individuellen Charakter.

unberechenbar verhalten, nicht zuletzt auch auf der materiellen Ebene. Das
ist um so mehr Grund für einen Magier, sorgfältig mit ihnen umzugehen und
sie vor dem Zugriff Unbefugter zu bewahren -weniger weil die Waffen
dadurch an Kraft einbüßen könnten, was bei richtiger Ladung ohnehin nicht
passieren dürfte, sondern vielmehr wegen ihrer nicht vorhersehbaren
Auswirkungen auf ebenjene Unbefugten. Auch deshalb trägt jeder erfahrene
Magier Sorge dafür, daß mit seinen Waffen nach seinem Tod sachgemäß
umgegangen und entsprechend über sie verfügt wird. Als Symbol des
magischen Willens ist der Dolch zusammen mit dem später zu erörternden
Pentakel beziehungsweise Lamen die individuellste Waffe des Magiers.
Folglich sind Form und Material auch beliebig, und die Abbildung zeigt nur
eine von vielen Möglichkeiten auf.

Es sollte noch angemerkt werden, daß es magische Traditionen gibt, die bei
Arbeiten der Bannung und der Ladung das Schwert dem Dolch vorziehen,
andere wiederum sehen im magischen Schwert nur eine Waffe der äußersten
Not, die so gut wie nie gebraucht wird.

Wird er in das Spannungsfeld »Männlich/Weiblich« einbezogen, so ist der
Dolch der Vertreter des männlichen Prinzips, der Kelch dafür jener des
weiblichen, etwa beim Hexen- oder Wicca- Kult; in der hermetischen
Tradition nimmt diese männliche Stellung häufig auch der - meist phallisch
geformte - Stab ein.

Stellt man seinen Dolch selbst her, oder kann man sich eine entsprechende
Waffe aussuchen, sollte man dafür sorgen, daß sie gut zu greifen ist und fest
in der Hand liegt. Auch sollte die Klinge scharf und spitz zugleich sein,
ebenso kräftig, fest und frei von Scharten. Doch kann es andererseits (wie
etwa in meinem Fall) geschehen, daß eine Waffe unter seltsamen Umständen
zu Ihnen kommt (oder für Sie »erwacht«), die zwar nach herkömmlichen
Maßstäben nicht dem Ideal entspricht, dennoch für Sie genau die richtige ist.
Dann sollten Sie stets Ihrer Intuition und Ihrem

Gehorchen Sie stets Ihrer Intuition und Ihrem Gefühl.

Gefühl gehorchen und keine Waffe von anderer Form herbeizwingen wollen.



Dies gilt auch für »sprechende Waffen« wie einen Dolch, der den Magier bei
der ersten Berührung verletzt und sein

Blut zieht, und so weiter. Das für den Dolch Gesagte trifft übrigens
sinngemäß auf alle magischen Waffen zu.

In manchen, noch heute gängigen Traditionen westlicher Magie wird
weniger Wert auf den Dolch gelegt als in anderen. Crowley sieht ihn ihm
lediglich das Symbol des alchemistischen Quecksilbers (wobei Geißel und
Kette ihrerseits für den Schwefel respektive für das Salz stehen), doch
verlangt er von ihm immerhin, daß seine Klinge mit Gold eingelegt werden
solle, während der Griff bei ihm ebenfalls aus Gold bestehen muß
beziehungsweise mit diesem Metall beschichtet ist.

149

Abbildung 23: Der magische Dolch (Muster nach Crowley)

Die Funktion von Weihrauch und Räuchermittel im Ritual

Unser Geruchssinn ist aus Sicht der Entwicklungsgeschichte der älteste aller
menschlichen Sinne, er ist direkt mit dem Stammhirn verbunden. Aus
diesem Grund wirkt er auch eher auf der Ebene des Unbewußten, weshalb
manche Wissenschaftler sogar behauptet haben, es sei unmöglich, ihn zu
steuern oder gewollt Geruchshalluzinationen herbeizuführen, worüber der
Magier freilich nur lächeln kann, schult er seinen Geruchssinn doch
systematisch, um nicht zuletzt solche »Halluzinationen« gezielt
herbeizuführen. Allerdings ist es richtig, daß den meisten Menschen dieser
Umgang mit dem Riechorgan ohne entsprechende Übung sehr schwerfällt.



In der Zeremonialmagie spielen Düfte und Gerüche eine wichtige Rolle, und
das war schon immer so. Auch schamanische Kulturen kennen den Gebrauch
von Ölen und Räuchermitteln, und schon in der Antike gab es

eine regelrechte Industrie, die sich auf die Herstellung sakraler
Räuchermischungen spezialisiert hatte, die bei privaten und
gemeinschaftlichen Kulthandlungen Verwendung fanden. Kein indischer
Tempel, keine buddhistische

In der Zeremonialmagie spielen Düfte und Gerüche eine wichtige Rolle.

Pagode, kein Shinto- Schrein ohne Räucherstäbchen - das Räucheropfer mag
vielleicht eine der ältesten menschlichen Praktiken überhaupt sein.

Insofern ist es also keineswegs so, wie man manchmal liest, daß sich die
westliche Magie mit ihrem Gebrauch von Weihrauch und ähnlichem beim
Ritual nur an die katholische Kirche anlehnen würde, tatsächlich steht die
Kirche in dieser Hinsicht selbst in einer uralten vorchristlichen Tradition.

Die Funktion des Räucherwerks ist zweifach: Es dient zur grob- und
feinstofflichen Reinigung und zur Herstellung eines bestimmten
Bewußtseinszustands, also einer magischen Trance oder Gnosis. Da die
Erinnerung an Duftstoffe oft tief im Unbewußten gespeichert wird, stellen
diese eine geradezu ideale Möglichkeit der Psychenkonditionierung dar.
Wenn wir beispielsweise zehn- oder zwanzigmal bei einem Mars-Ritual
immer die gleiche Räuchermischung verbrannt haben, prägt sich die Mars-
Trance viel tiefer ein als ohne derlei Hilfsmittel, so daß schon bald das bloße
Räuchern des Mars-Weihrauchs genügt, um beim Magier die gewünschte
Mars-Gnosis herzustellen bzw. herbeizurufen.

Um so enttäuschender mag es erscheinen, daß sich magische Autoren so gut
wie immer uneins sind, welche Düfte welchem Prinzip (hier: welchem
Planeten) zuzuordnen sind. Um nur ein Beispiel für

Welche Düfte sind welchem Prinzip

zuzuordnen?



die zahlreichen widersprüchlichen Aussagen zu geben, wollen wir einmal
betrachten, 150



welche Raucher-Korrespondenzen vier bekannte magische Autoren
deutscher und englischer Zunge für die Planetenkraft des Jupiter angeben: 56

ALEISTER CROWLEY: Safran; alle großzügigen Düfte.

FRANZ BARDON: allein = Safran, oder mit: Leinsamen, Veilchenwurzel,

Pfingstrosenblüten, Betonienblätter, Birkenblätter.

KARL SPIESBERGER: Safran, Eschensamen, Aloeholz, Styrax, Benzoe,
Lasurstein, Spiegel, Pfauenfeder.

JAMES STURZAKER: Ochsenzunge, Apfelbaum, Esche, Gerste, Rotbuche,
Nelke, Mais, Löwenzahn, Lolch, Hartriegel, Alant, weiße Feige, Haselnuß,
Bilsenkraut, Stechpalme, Roßkastanie, Jasmin, Muskatnuß, Eiche,
Olivenbaum, Pfirsichbaum, Pflaumenbaum, Pappel, Trauben, Rhabarber,
Salbei, Weizen, Odermenning, Lavendel.

Es fällt auf, daß immerhin der Safran bei drei unserer Autoren erwähnt wird,
doch ist selbst dies nicht immer die Regel, es sei denn, daß ein Autor - wie
so häufig in der okkulten Literatur - vom anderen abschreibt, auch wenn sein
Vorbild sich nicht an der »Tradition« orientiert. Das Wort »Tradition« steht
hier in Anführungszeichen, weil sich zumindest im Bereich des
Räucherwerks nicht ernsthaft von einer solchen reden läßt, obwohl es in der
Magiegeschichte natürlich immer wieder Überschneidungen gab.

Wir können also festhalten, daß es auch auf

Jeder Magier muß im Hinblick auf Räucherwerk seine eigenen
Korrespondenzen erschaffen.

diesem Gebiet nicht die objektiven Korrespondenzen gibt, daß traditionelle
Autoren einander oft erheblich widersprechen - und wir müssen daraus für
die Praxis die Konsequenz ziehen, daß sich jeder Magier gerade im Hinblick
auf Räucherwerk seine eigenen Korrespondenzen

erschaffen muß. Dies wird für den Anfänger nicht immer sehr leicht sein, da
er mit den Planetenkräften noch nicht hinreichend vertraut ist, um eindeutige



Entscheidungen dieser Art zu treffen. Deshalb genügt es am Anfang auch,
sich fertige, im Handel erhältliche Mischungen zu beschaffen, die sich meist
an den Vorgaben eines älteren Autors orientieren oder von Magiern
komponiert wurden, die über die erforderliche Erfahrung verfügen.

Ein solches Vorgehen hat allerdings auch einige Nachteile: Zum einen macht
sich der Magier dadurch abhängig von Lieferanten und Herstellern, was zum
Problem werden kann, wenn eine solche Firma einmal ihre Tore schließt
oder ihr Produkt nicht mehr herstellt. Dergleichen ist auf dem doch recht
kleinen, ja winzigen Markt für Magiezubehör keine Seltenheit. Ist man erst
einmal gründlich auf eine bestimmte Duftmischung konditioniert, bedarf es
oft gewaltiger Anstrengungen, um mit neuen, anderen Duftreizen die
gleichen Erfolge zu erzielen wie zuvor. Des weiteren verführt das passive
Kaufen magischer Hilfsmittel auch zu einer allgemeinen Passivität in
magischen Dingen. Zudem ist gutes Räucherwerk nicht eben billig.

Will man sich allerdings eigenes Räucherwerk herstellen, entdeckt man bald,
daß dies keine leichte Aufgabe ist, sondern viel Feingefühl und eine gute
Nase erfordert, wie auch viel Fleiß und Geduld. Manche Magier ziehen es
deshalb vor, mit möglichst

56 Zusammenstellung und Übersicht nach Ivanowas, stehe Literatur im
Anhang.

151

wenigen, leicht erhältlichen Ingredienzien auszukommen. Letztere bezieht
man über den magischen Fachhandel, über Apotheken und aus Geschäften
für Kirchenzubehör. Dies gilt speziell für Harzmischungen.
Kräutermischungen stellt man sich auf gleiche Weise zusammen, große
Auswahl bieten oft Krauter- und Naturkostläden sowie natürlich Apotheken.

Zu den klassischen, schon in der Antike und im vorderen Orient
hauptsächlich verwendeten Zutaten gehören:

STYRAX (auch: Storax, flüssiger Amber, Benzoin)

Dieser flüssige Balsam aus dem Amberbaum (Liquidambra orientalis) wird



gern zu Mischungen gegeben, um den Rauch dichter zu machen. In flüssiger
Form ist er recht klebrig und dient auch dazu, trockene Harze
aneinanderzubinden, etwa zum Räuchern von größeren Weihrauchbrocken.
Oft ist eigentlich Styrax gemeint, wenn von Ambra (siehe dort) die Rede ist.

GALBANUM (auch: Mutterharz)

Ein Gummiharz aus grünbläulichen, verklebten Körnern, das vor allem bei

Mischungen aus der hermetischen, winkligen Tradition eine große Rolle
spielt.

OLIBANUM (auch: Weihrauch, Thus, englisch frankincense) Nach dem
Erhärten nimmt dieser milchähnliche Saft des nordafrikanischen
Boswelliabaums, der seinen Namen einer Verballhornung des hebräischen
lebonah = »Milch« verdankt, die Form gelblicher oder bräunlicher,
durchscheinender Körner an.

MYRRHE

Eines der am häufigsten verwendeten Gummiharze, es besteht aus spröden
bräunlichen Körnern. In Form von Tinktur findet Myrrhe zudem in der
Naturheilkunde Verwendung.

BENZOE (auch: wohlriechender Asant, Asa dulcis)

Das Harz des Benzoebaums ist überall leicht erhältlich und dient zum
Würzen von Räuchermischungen.

ASANT (auch: Asafoetida, Teufelsdreck)

Dieses Gummiharz wurde im Mittelalter viel als Knoblauchersatz verwendet
und durfte in keinem Kuchen (!) fehlen. Heute wird es fast ausschließlich in
der Tiermedizin verwendet, weshalb man es meist nur in sehr
verschmutztem Zustand erhält und entsprechend säubern muß. Asant
entwickelt beim Räuchern dichte Schwaden von sehr stechendem, üblem
Geruch, der entfernt an Gummi und Knoblauch erinnert, und es wird
vornehmlich für dämonische Operationen verwendet, gelegentlich auch beim



Exorzismus.

AMBRA (auch: grauer Amber, Agtstein, Ambergris)

Ein Sekret des kranken Pottwals, das vor allem nach Stürmen an der
Meeresoberfläche gefischt wird. Es ist sehr selten und teuer, daher nicht
einfach zu beschaffen. Oft verstehen Autoren unter Ambra aber auch andere
wohlriechende Stoffe, meist Styrax (siehe dort). Als »gelben Amber«
bezeichnet man auch Bernstein, der ebenfalls - meist in gemahlener Form -
gelegentlich zu Räucherzwecken verwendet wird.

152

BALSAM

Hierbei handelt es sich um einen Oberbegriff für wohlriechende,
dickflüssige Harze. Unter Mekkabalsam (auch: Balsam von Gilead,
Opobalsum verum) versteht man das Harz der Pflanze Somiphora
opobalsamum, der süßliche Perubalsam besteht aus dem Harz des Baumes
Toluifera pereitae und wird auch als »schwarzer indischer Balsam«
bezeichnet. Tolubalsam (auch: Opobalsam) ist das Harz des Baumes
Toluifera balsamum.

Alte Rezepte für Räuchermischungen stellen eine ständige Quelle des
Irrtums dar: Oft werden Zutaten wie Benzoe und Benzoin, Ambra und
Amber sowie auch die verschiedenen Balsame verwechselt, aus zahlreichen
Sprachen übersetzt und weiterübersetzt, ungenau abgeschrieben und ohne
große Sachkunde zusammengestellt. Ein sehr altes Rezept für Kyphi
(ägyptischer Sonnenweihrauch) findet sich immerhin im Papyrus Ebers. Es
lautet nach Hopfner: Trockene Myrrhe, Wacholderbeeren, Weihrauch,
Cyperngras, Mastyxzweige, Bockshorn, Kalmus von Nordsyrien, Rosinen,
Styraxsaft zerstoßen, zu einer Substanz gestalten. Frauen sollen dem Rezept
noch Honig zusetzen und alles zusammen kochen.

Im 2. Buch Mose (30, 34ff.) finden sich ebenfalls Angaben für eine

Räuchermischung, die Jahwe dem Moses offenbart:



Und der HERR sprach zu Mose: Nimm dir Spezerei: Balsam, Stakte,
Galbanum und reinen Weihrauch, vom einen soviel wie vom ändern, und
mache Räucherwerk daraus nach der Kunst des Salbenbereiters, gesalzen,
rein, zum heiligen Gebrauch. Und du sollst es zu Pulver stoßen {...} Es soll
euch ein Hochheiliges sein.

Doch warnt er Moses auch, die dem Gottesdienst vorbehaltene Mischung
nicht zweckentfremden und dadurch profanieren zu lassen:

Aber solches Räucherwerk sollt ihr für euch nicht machen, sondern es soll
dir als dem HERRN geheiligt gelten. Wer es macht, damit er sich an dem
Geruch erfreue, der soll ausgerottet werden aus seinem Volk.

Auch für die Altar-, Schrein- und Priesterweihe gibt Jahwe Anweisungen,
und zwar für ein Salböl:

Nimm dir die beste Spezerei: die edelste Myrrhe, fünfhundert Lot,57 und
Zimt, die Hälfte davon, zweihundertundfünfzig Lot, und Kassia, fünfhundert
nach dem Gewicht des Heiligtums, und eine Kanne Olivenöl. Und mache
daraus ein heiliges Salböl nach der Kunst des Salbenbereiters.

(2. Mose 30, 23-25)

Auch dieses Öl war ausschließlich dem sakralen Gebrauch vorbehalten, und
Schänder wurden mit Ausrottung bedroht.

Nicht selten werden anstelle von Harzen aber auch Kräuter (meist in
getrocknetem Zustand) zum Räuchern verwendet, und zwar sowohl für sich
allein wie auch als Mischungen. Schamanen arbeiten bei Heilungen oft mit
Tabakrauch, und unter den nordamerikanische Indianern werden
Salbeiräucherungen bevorzugt, was mittlerweile auch in schamanisch
gesinnten Kreisen bei uns Schule gemacht hat.

57 Zur Orientierung: ein alttestamentarisches Lot entspricht etwa 11,2—12,2
Gramm.

153



Bei der Dämonenmagie beziehungsweise -evokation soll eine Wesenheit
»bis zur Konsistenz dichter Dämpfe« (Crowley) beschworen und
materialisiert werden. Dies ist bisweilen ganz wörtlich gemeint: Ins
Evokationsdreieck wird eine Räucherpfanne gestellt, und der Dämon soll
sich in der Rauchsäule manifestieren.

Vor wenigen hundert Jahren gab es zur Unterstützung

Über Techniken und Praktikern des

Räucherns

dieses Vorgangs eigens angefertigte Altäre, die mit Hilfe von ausgeklügelten
Spiegelsystemen vorbereitete Bilder in einer Art frühzeitiger »Dia-Show«
auf die Rauchschwaden projizieren konnten. Sicher

geschah dies nicht selten in betrügerischer Absicht, doch ist der Wert dieser
Praktik als Imaginationshilfe noch heute ungebrochen. Es fällt leichter, ein
bereits bestehendes Bild zu beleben, das sich auf einer flackernden, sich
drehenden und wälzenden Rauchsäule optisch wahrnehmbar bewegt
(Projektionstechnik), als abzuwarten, bis sich im Rauch ein geeignetes Bild
manifestiert (sogenannte »eidetische« oder auch »Kristallkugeltechnik«).

Erwähnt werden sollte übrigens auch, daß Forschungen in jüngerer Zeit
ergeben haben, daß sich beim Abbrennen von bestimmten Räucherstoffen
(vor allem Olibanum) sogenannte Tetrahydrocannabinole oder »Haschisch-
Inhaltsstoffe« bilden. Mit anderen Worten macht Weihrauch in gewissem
Umfang »high«, was zumindest teilweise im Einklang mit dem Anstreben
einer magischen Trance steht. Es wurden sogar unter Ministranten Fälle von
»Weihrauchsucht« bekannt, die sich nicht allein im Einatmen, sondern auch
im Kauen von Weihrauch äußerten. Darüber hinaus hat Weihrauch auch ganz
konkrete hygienische Funktionen, da er desinfiziert und Ungeziefer fernhält.

Zur persönlichen Praxis sei empfohlen, sich zunächst mit den Element- und
Planetenkräften durch das Ritual vertraut zu machen, wobei entweder auf
Räucherung verzichtet oder eine bestehende verwendet wird, die man
entweder selbst mischt oder fertig erwirbt.



Nachdem sich der Magier entsprechend mit allen Planeten angefreundet hat,
beschäftigt er sich mit ihnen einzeln und schwerpunktmäßig, bis ihm die
dem jeweiligen Planeten zukommenden Korrespondenzen völlig klar und
verständlich sind. Nun stellt er seine persönliche Räuchermischung her. Es
leuchtet ein, daß dieser Prozeß sich über Jahre hinziehen kann, denn welcher
Magier kann schon wirklich von sich behaupten, daß ihm sämtliche
Korrespondenzen einer Energie vertraut und verständlich sind! Letztlich ist
das Problem ohnehin rein akademisch, sofern genügend Nachschub von
Räucherwerk gewährleistet ist und es das Ritual eindeutig fördert.

Wurden Räucherstoffe früher meist ins Opferfeuer geworfen, so werden sie
heute lieber im Brenner verdampft oder verkohlt, anstatt sie zu verbrennen.
Diese Praktik setzt die Aromastoffe schonender und wirkungsvoller frei. Die
meisten heutigen Magier verwenden imprägnierte, selbstzündende
Holzkohle, die auf einer Seite mit einer Mulde versehen ist, in die das
Räucherwerk gegeben wird. Flüssigere Räucherstoffe und Öle gibt man zum
Verdampfen auf ein Blech (zum Beispiel aus Kupfer), das von unten mit
einer Kerze erhitzt wird und auf einem Gestellt ruht, beispielsweise auf
einem Dreibein.

Der Brenner

Der Brenner zählt zu den am häufigsten verwendeten Paraphernalia der
Zeremonialmagie. Für das Verständnis englischer Magie-Literatur ist es
wichtig zu wissen, daß der Brenner im Englischen sowohl »thurible« als
auch »censer« heißen

154

kann —beides relativ ungebräuchliche Begriffe, weshalb wir sie hier auch
erwähnen. Crowley unterscheidet in seinem Magick zwischen beiden und
verwendet gleich zwei verschiedene Brenner.

Häufig besteht der Brenner aus einem Dreifuß mit halbkugelförmiger
Brennschale. Kabbalistisch und biblisch ausgerichtete Magier verwenden
gern Messing zur Herstellung des Brenners.

Man hat den Akt der Räucherung stark mit Symbolik geladen, und als



Beispiel dafür wollen wir Crowley anführen:

Ins Magische Feuer wird alles geworfen. Es symbolisiert das letztliche
Verbrennen aller Dinge im Shivadarshana. Es ist die absolute Vernichtung
sowohl des Magiers als auch des Universums. (Crowley, Magick, S. 115).

Der Wille des Magiers ist es, der dieses verzehrende Feuer entfacht, das das
Alte vernichtet, auf daß Neues werde, und der Brenner ist das Gefäß (ja, das
Universum), in dem dieser Akt fruchtbarer Zerstörung (zum Beispiel
ungewollter Einflüsse und ablenkender Gedanken) stattfindet. Aber Crowley
warnt auch vor der Überschätzung des Wahrgenommenen:

In diesem Rauch entstehen Illusionen. Wir suchten nach dem Licht und
siehe, der Tempel verfinstert sich! In der Dunkelheit scheint dieser Rauch
seltsame Gestalten anzunehmen, und vielleicht vernehmen wir auch
Tiergeschrei. Je dichter der Rauch, um so dunkler wird das Universum. Wir
keuchen und zittern, wenn wir gewahr werden, welch üble und vergängliche
Dinge wir heraufbeschworen haben!

Und doch können wir nicht ohne das Räucherwerk auskommen! Wenn unser
Streben keine Form annimmt, kann es die Form auch nicht beeinflussen.
Dies ist auch das Mysterium der Inkarnation.

(Crowley, S. 116)

Und er fährt später fort:

Alle diese Phantome, welcher Natur auch immer sie seien, müssen
heraufbeschworen, untersucht und gemeistert werden; sonst stellen wir
vielleicht fest, daß ebendann, wenn wir es wollen, eine Vorstellung
auftaucht, mit der wir uns noch nie befaßt haben; und daß diese Vorstellung
uns möglicherweise überraschend anspringt und uns gewissermaßen von
hinten erdrosselt. Dies ist die Legende vom Magier, der vom Teufel
erdrosselt wurde!

(Crowley, S. 118)

Allerdings meint der Altmeister der modernen Magie mit diesen Phantomen



keineswegs nur das, was sich in den Räucherschwaden zeigt, sondern auch
moralische und religiöse Ideen und Vorstellungen, wie überhaupt jeden
Gedanken, der nicht analysiert und somit von unserem eigentlichen Selbst
ferngehalten wird, damit dieses sich nicht mit ihm identifiziert und dadurch
in den Abgrund der Illusion stürzt.

Auch ein Rezept für Räucherwerk gibt Crowley an: 1 T Olibanum (= die
Opferung des Willens des menschlichen Herzens, also seines profanen
Wollens), ¼ T Styrax (= das irdische Verlangen: dunkel, süß, haftend), ¼ T
Aloe (Lignum aloes) (= Symbol des Sternzeichens Schütze und des Pfeils,
somit des magischen Strebens selbst).

155

Für Crowley (der sich in seinem hier zitierten Abschnitt weniger zum
eigentlichen Brenner äußert als zur metaphysischen Bedeutung des
Räucherns und der dabei verwendeten Stoffe) steht der Rauch zudem für die
Astralebene, was im Hinblick auf unsere Ausführungen zur
Dämonenevokation wohl keiner weiteren Erklärung bedarf. Vor allem bei
Gruppenritualen und bei der Arbeit in großen Räumen finden
Weihrauchschwenker Verwendung, mit denen auch der magische
Schutzkreis nach dem Schlagen abgeschritten werden kann.

Dadurch bildet der Magier eine Rauchsäule, die ihm

zusätzlichen Schutz verleiht, aber diese Säule hat auch etwas von einem
Schleier, der das magische Tun vor profanen Augen verbirgt und die
Undurchschaubarkeit des guten Magiers symbolisiert.

Über die Verwendung verschiedener

Brenner

Es versteht sich natürlich von selbst, daß der Brenner aus feuerfestem
Material bestehen muß. Häufig wird jedoch zu wenig auf eine hinreichende
Luftzufuhr geachtet, so daß Kohle und Räucherwerk oft ersticken. Bei
offenen Brennschalen ist dies kein Problem, doch werden häufig auch
abgedeckte Brenner verwendet, weil sie den Funkenflug eindämmen und



manchmal auch das Verdampfen von Ölen und Essenzen auf ihrem Deckel
ermöglichen. Diese sollten aber stets genügend Belüftungslöcher aufweisen,
um eine optimale Rauchentwicklung zu gewährleisten. Eine Variante des
Brenners ist die Räucherpfanne, manche Magier verwenden auch nur eines
von beiden. Die Pfanne ist meist aus Kupfer, aus starkem Messing (ist das
Messing zu dünn —zum Beispiel bei den meisten billigen
Blumenübertöpfen —, springt es unter großer Hitze) oder sogar aus Eisen.
Nur selten besitzt sie einen Deckel. Wegen ihres handlichen Stiels eignet sie
sich besonders gut zum Schwenken, was vor allem bei Einweihungen
gefragt ist, etwa wenn der Kandidat mit Rauchschwaden beräuchert werden
soll, um ihn durch das Element Luft zu reinigen oder ihn mit diesem zu
verbinden.

Abbildung 24: Der Brenner (Muster nach Crowley)

156

Praktische Übungen

ÜBUNG 23 ASTRALMAGIE UND MEDITATION (I)

Anders als andere Autoren beginnen wir die Schulung der Astralreisen und



Astralmagie nicht damit, daß wir den Austritt des Astralleibs aus dem
physischen Leib empfehlen. Es fällt nämlich besonders Anfängern, die im
Astralreisen ungeübt sind, oft viel leichter, mit einer anderen, wesentlich
einfacheren Technik in weitaus kürzerer Zeit zu einem ebenso guten
Ergebnis zu gelangen wie mit der eigentlichen Reise, die wir aus diesem
Grund auch erst später angehen wollen. Gleichzeitig schulen wir dabei
bereits die Beherrschung der Asanas und die Körperkontrolle. Begib Dich
einige Wochen lang täglich mindestens fünfzehn Minuten in eine Asana
Deiner Wahl, vorzugsweise in den Herrscher-, Drachen- oder Halblotusitz.
Sammle Deine Gedanken und beobachte nur Deinen Atem. Sollten
Gedanken aufkommen (und das werden sie mit Sicherheit!), so versuche
nicht, sie mit Gewalt zu verdrängen, denn das macht sie nur noch störrischer
- lasse sie vielmehr ohne inneres Interesse einfach an Dir vorüberziehen,
ohne Dich an sie zu verhaften. Nach einer Weile beginnst Du, Dich selbst
und Deinen Körper mit jedem Ausatmen im Geiste auszudehnen. Gehe dabei
nur schrittweise vor, also erst vielleicht zwei bis drei Zentimeter, die Du mit
zunehmender Praxis von Tag zu Tag steigerst, bis Du nach etwa vier Wochen
das ganze Zimmer, in dem Du meditierst, ausfüllst. Beende die Meditation,
indem Du Dich mit dem Einatmen langsam wieder kleiner werden läßt. Du
kannst diese Übung auch mit der nachfolgenden koppeln, indem Du erst mit
Mantras arbeitest, um eine zufriedenstellende Gnosis zu erlangen, und dann
in die eigentliche Meditation übergehst.

ÜBUNG 24 MANTRASCHULUNG

Übe täglich mindestens zehn Minuten lang ein traditionelles Mantra, wie in
diesem Abschnitt beschrieben. Du kannst aber auch andere Mantras
verwenden, sofern diese aus möglichst unterschiedlichen Sprach- und
Kulturkreisen stammen. Beginne auf jeden Fall mit der akustisch
vernehmbaren Intonation (es muß aber nicht sonderlich laut sein), und hebe
Dir die leiseren Formen für die spätere Praxis auf. Achte sorgfältig auf die
unterschiedlichen Energiequalitäten.

ÜBUNG 25 DIE IAO-FORMEL IN DER PRAXIS (II)

Für diese Übung brauchst Du einen Partner. Wenn dieser kein Magier sein
sollte und von Deinen magischen Aktivitäten nichts erfahren darf, kannst Du
sie auch zur Ton- und Energieübung erklären, wie man sie ähnlich beim



Gesangsunterricht oder bei der Eutonie verwendet. Auch der größte Zweifler
wird schon bald bemerken, wie sehr sie seinen gesamten Organismus belebt,
und wird sein Fragen einstellen.

Die Partner stellen sich voreinander auf. Nun richtet der erste die Arme mit
senkrecht nach oben gestellten Handflächen auf die Halsgegend des anderen
und intoniert möglichst kräftig den Vokal I. Der andere sollte nicht
mitintonieren, sondern mit geschlossenen Augen die dadurch geweckten
Energien in seinem Körper wahrnehmen. Dann breitet der Intonierende die
Hände mit gerade ausgestreckten Armen im rechten Winkel zur Seite und
intoniert, auf die Brustgegend des anderen gerichtet, den Vokal A.
Schließlich breitet er die Arme kreisförmig aus, die Handflächen in
Hüfthöhe auf den anderen gerichtet (als wollte er ihn in der Hüfte umarmen),
und intoniert O. Bei alledem wird der Körper des anderen nicht berührt, da
dies die Konzentration und den Energiefluß hemmen könnte.

Nun wird gewechselt. Diese Übung kann beliebig oft wiederholt werden,
doch sollte man auf die Stimme des Körpers hören, damit dieser nicht
überladen wird - er

157

kündigt dies meist durch ein extrem gesteigertes Kraftempfinden an. Sie ist
sehr gut geeignet für die Heilung und zur Vorbereitung aufs Ritual. Es ist
wichtig, zu beachten, daß der Intonierende dabei dem anderen keine eigene
Energie überträgt, sondern vielmehr dessen persönliche Energie weckt und
zum Strömen bringt. Sonst wäre ein empfindlicher Kraftverlust die Folge.
Diesen verhinderst Du durch beharrliche Konzentration auf das Intonieren.

ÜBUNG 26 TRATAK

Diese im indischen Yoga und Tantra als »Tratak« bezeichnete Praxis besteht
aus der Konzentration auf einen äußeren Gegenstand zur Herstellung von
Gedankenleere oder Gnosis. Wähle Dir ein Objekt aus, das Dich emotional
nicht berührt, es kann durchaus etwas so Alltägliches sein wie eine Gabel,
ein Wegwerffeuerzeug oder ein Schnürsenkel. Begib Dich ins Asana und
mustere den Gegenstand, ohne dabei an irgend etwas zu denken. Du wirst
feststellen, daß diese Übung eine andere Qualität hat als die Übung 23 weiter



oben. Übertreibe es nicht —führe sie etwa drei- bis viermal pro Woche
jeweils zehn Minuten durch, das genügt für den Anfang vollauf. Versuche
auch nicht etwa, über den Gegenstand nachzudenken, nimm ihn einfach
wahr und benutze dabei den 180°- Blick, solange Du ihn halten kannst, ohne
daß Dir die Augen brennen. Nimm in keiner Form Stellung zum Objekt oder
zur Übung, erst hinterher sollst Du natürlich Deine Eindrücke im Magischen
Tagebuch festhalten. Führe diese Übung mindestens drei Monate lang durch
wie besprochen, denn auch hier macht nur stetes Üben den Meister.

LITERATURNACHWEIS

Aleister Crowley, Magick, ed. & ann. by John Symonds & Kenneth Grant,
London & Henley: Routledge & Kegan Paul, 1973 Georg Ivanovas,
»Räucherwerk-Nahrung der Götter«, Unicorn H. 5,1983, S. 80-121.

158

Mystik oder Magie?

Das Übernatürliche und die Geheimwissenschaften

Auf den wesentlichen Unterschied zwischen Glauben und Wissen, zwischen
Gebet und magischem Ritual, ja

eigentlich auch zwischen Mystik und Magie weist Mace hin (a.a.O., S. 14):
Das Gebet stellt hohe Anforderungen an den Glauben und die Hingabe,
dagegen nur geringe an das Können und Vermögen des Betenden. Das
magische Ritual verlangt nur wenig Glauben, dafür aber um so mehr
Können; die Hingabe an eine Gottheit wird ersetzt durch Ausdauer und
Beharrlichkeit.

Dies steht im Einklang mit dem Weg, den die

Die heutige Magie: Abkehr vom Dogma und Betonung magischer Technik

heutige Magie beschreitet. Wenn wir uns ihre Entwicklung in den letzten
dreißig Jahren vor Augen halten, so fallt auf, daß sie vor allem durch zwei
qualitativ neue Charakteristika



gekennzeichnet ist, nämlich durch die Abkehr vom Dogma sowie durch die
Betonung magischer Technik. Beide Faktoren bedingen einander naturgemäß
und verleihen dem magischen Handeln eine gänzlich andere, neue Qualität,
was durchaus auch für seine Effektivität gilt.

Oft wird insbesondere von traditionalistischen Magiern beklagt, daß dieser
Ansatz zu »unromantisch« und »technokratisch« sei. Dieser Vorwurf hat
eine gewisse Berechtigung, und er ist nicht nur unter ideengeschichtlichen
Gesichtspunkten ernstzunehmen, greift er doch zugleich ein praktisches
Problem auf, mit dem sich eine erfolgs- und effizienzorientierte Magie
ständig konfrontiert sieht. Denn es wäre ein Irrtum, zu glauben, mit der
»Neuen Sachlichkeit« und durch die von ihr praktizierte Entlarvung alter
geheimwissenschaftlicher Bluffs (zum Beispiel geheimer kosmischer
Meister im Himalaya, astraler Ordensleiter und ähnlichem) sei das
Grundbedürfnis des Menschen nach dem Mysterium und dem Numinosen,
mithin dem »Göttlichen« endgültig aus der Welt geschafft. Zudem ist auch
unter praktischen Gesichtspunkten fraglich, ob dies tatsächlich
wünschenswert ist. Wie wir im Zusammenhang mit der Invokationsmagie
immer wieder feststellen können, ist die zeitweise Unterwerfung des
Magiers unter ein als »höherstehend« begriffenes Prinzip oft eine der
Grundbedingungen des magischen Erfolgs.

Da wir stets mit dem Unbewußten arbeiten müssen, wenn wir magisch tätig
werden, spielen auch Bilder und vor allem Mythen eine große Rolle. Sicher
ist die moderne Magie in ihrem Bedürfnis nach Bilderstürmerei und
Auflehnung gegen verknöcherte alte Strukturen und Dogmen manches Mal
über ihr Ziel hinausgeschossen. Doch bringen Revolutionen und Umbrüche
nun einmal dergleichen mit sich —man kann es mit einem reinigenden
Gewitter vergleichen.

Sehen wir uns jetzt einmal näher an, was dabei geschehen ist, um einen
genaueren Eindruck davon zu gewinnen, wie die Frage nach dem
Überpersönlichen oder Göttlichen und der Magie zu bewerten ist.

Der Magier als Mystiker

Ob wir magische Autoren wie Eliphas Levi, Papus, Guaïta, Mathers, Waite



und Crowley oder Quintscher, Bardon und Gregorius nehmen, oder ob wir
die Magiegeschichte von der Antike bis in die jüngste Gegenwart betrachten,
stets

159

herrschen mystische Modelle vor, wird der Weg der Magie auch als Weg zur
- wie auch immer definierten - Gottheit begriffen.

Von wenigen früheren Ausnahmen

(zeitweise auch bei Crowley) abgesehen, haben erst die moderne
Pragmatische Magie und die Chaos-Magie in größerem Stil eine Abkehr
vom magischen Theismus vollzogen und dies philosophisch

Erst die moderne Pragmatische Magie und die Chaos-Magie haben eine
Abkehr vom magischen Theismus vollzogen.

untermauert. Das ist um so verwunderlicher, wenn wir uns vor Augen halten,
welch gewichtige Rolle doch beispielsweise dem ebenfalls nichttheistischen
Frühbuddhismus in der Philosophie des Abendlands seit dem ausklingenden
Klassizismus und der Romantik zukommt: Philosophen wie Schopenhauer
oder Nietzsche sind ohne diese Beeinflussung nicht zu verstehen,
ebensowenig

Kierkegaard und die viel später einsetzende Existenzphilosophie. 58

Auch innerhalb der Geheimwissenschaften gab es starke buddhistische
Elemente, nicht zuletzt bezeichnete sich Crowley ja auch lange Zeit als
Buddhist und schrieb Essays wie »Wissenschaft und Buddhismus«, lehnte
alle Theismen radikal ab und vertrat eine eher skeptischrationale
Weltanschauung, bevor er schließlich durch die endgültige Annahme des
Buchs des Gesetzes als Offenbarung mit Weltgeltung zum thelemitischen
Mystiker wurde. Sowohl die Theosophie als auch die Anthroposophie,
beides Bewegungen von spürbarer Bedeutung für die abendländische
Esoterik, verbreiteten unter anderem auch buddhistisches Gedankengut,
dieses allerdings bereits theistisch verfremdet und dem Mahayana-
Buddhismus näherstehend. Jedenfalls wurde und wird in der westlichen



Esoterik fast immer mit irgendeiner Form des Theismus, ja sogar des
Monotheismus gearbeitet. Darin erkennen wir den starken, schier
unüberwindlichen Einfluß von Juden- und Christentum in unserer Kultur.
Untrennbar damit verbunden ist auch die Auffassung, daß es »höhere« und
»niedere«, »gute« und »böse« Sphären gibt, ja, daß die Religion letztendlich
der Magie doch überlegen, weil »wahrer« sei. Es ist müßig, sich darüber zu
streiten, ob die Religion nun die Mutter oder die Tochter der Magie sei,
sowohl für als auch gegen beide Auffassungen gibt es gute Argumente. Ich
persönlich neige zwar zu der Ansicht, daß die Religion erst aus der Magie
hervorgegangen sein muß, obwohl es natürlich schon in frühester Zeit zu
Überschneidungen kam. Doch ist dies eher eine sachliche Überlegung, die
nicht darauf hinauswill, das eine gegenüber dem anderen durch postulierte
»größere Ursprünglichkeit« aufwerten zu wollen. Letztlich handelt es sich
dabei eher um eine Temperamentfrage: Es gibt eben stärker religiös
ausgerichtete Menschen (wohl die Mehrzahl), und Menschen, die eher dem
Weg des Magiers zuneigen, der sich ungern auf Dauer einer Gottheit
unterwirft, die nicht er

selbst ist. 59

Nun sind Mystik und Religion allerdings auch nicht dasselbe, im Gegenteil:
Der Mystiker begreift sich zwar als Vertreter der »wahren Religion« im
Sinne der religio oder Rückverbindung zu dem Ursprung des Seins, steht
damit aber meistens in heftigem Gegensatz zur religiösen Orthodoxie. Diese
wittert im Mystiker eine Bedrohung ihrer sorgfältig gehüteten Hierarchie, da
er nicht ihrer Vermittlung bedarf,

58 Damit ist natürlich nicht gemeint, daß diese Denker jemals praktizierende
Buddhisten gewesen wären. Vielmehr nahmen sie den östlichen Buddhismus
durch den aus ihren ideen- und zeitgeschichtlichen Bedingtheiten
bestehenden »Filter« wahr. Es ist unstrittig, daß der Hinayana- Buddhismus
im 19. Jahrhundert unter Intellektuellen stark beachtet und wegen seiner
Rationalität geschätzt wurde.

59 Auch hier muß zur Vermeidung von Mißverständnissen
daraufhingewiesen werden, daß in der Praxis natürlich die Mischformen die
Regel sind. Wir wollen mit unserer Vereinfachung lediglich die
Grundpositionen stärker veranschaulichen, um den Disput schärfer



abgrenzen zu können.

160

um die Kommunikation mit dem Göttlichen herzustellen. Meist werden
Mystiker von den christlichen Kirchen mehr oder weniger totgeschwiegen
oder bestenfalls unter ferner liefen erwähnt, ohne daß eine echte
Auseinandersetzung mit ihren Mitteilungen stattfinden würde. Häufig wird
als Grund für die Skepsis gegenüber der Mystik die Besorgnis um die
geistige und seelische Gesundheit des »Durchschnittsmenschen«
vorgeschoben, der derlei Erfahrungen »nicht gewachsen« sei - und nicht
selten wird die Mystik regelrecht als gefährlich verteufelt, was angesichts
ihrer anarchischen Grundhaltung auch nicht weiter überrascht, zumal viele
Mystiker gründlich mit kirchlichen Dogmen aufgeräumt haben und durch
ihre mystische Vereinigung mit der Gottheit in den Ruch der
»Selbstvergottung« gerieten. (Hier scheint noch immer der Gnosis-Schock
des Frühchristentums nachzuwirken.) Dennoch sind sich der Mystiker und
der

Religiöse darin einig, daß es eine Gottheit gibt, der der Mensch untersteht.
Für beide ist es Ziel des Lebens, sich auf irgendeine Weise mit dieser
Gottheit dauerhaft zu arrangieren und die religio zu verwirklichen.

Der Mystiker und der Religiöse sind sich darin einig, daß es eine Gottheit
gibt, der der Mensch untersteht.

Magie hingegen ist zunächst einmal eine weltanschaulich neutrale
Technologie der Schicksalsbeeinflussung. Erst durch ihr soziokulturelles und
natürlich auch religiöses Umfeld gerät sie in den Bann anderer Systeme und
wird mit ihnen verschmolzen. Dies zeigt besonders deutlich die Entwicklung
der abendländischen Magie, die, von einigen altheidnischen Elementen im
Mittelalter einmal abgesehen, sehr früh ausschließlich jüdisch-christlich
geprägt war. Auf der Suche nach einem Erklärungsmodell für die
Wirksamkeit der Magie bot sich die vorherrschende Religion an, die ja im
Einklang mit ihrem Erlösungsauftrag ohnehin vorgab, alles erklären zu
können. Dies ist freilich keine spezifisch abendländische Erscheinung, der
gleiche Prozeß läßt sich beispielsweise auch im islamischen und
hinduistischen Kulturraum beobachten. Andererseits steht die Magie durch



ihre aktive Handhabung der Schicksalsfaktoren der doch meist als »passiv«
bezeichneten Mystik paradoxerweise näher als der eher erduldenden,
vorgegebenen Offenbarungen und »göttlichen Gesetzen« folgenden
Religion. Denn beide vereint der Geist des Widerspruchs gegen die
Fremdbestimmung durch menschliche

Der Magier will sich nicht mit einer Rolle als Spielhall und Opfer des
Schicksals abfinden.

Autoritäten: Der Mystiker läßt sich nicht durch Verhaftung an ein von
Menschen erschaffenes System von seinem Zugang zum Ursprung aller
Erscheinungen abhalten, der Magier seinerseits will sich nicht mit einer
Rolle als Spielball und

Opfer des Schicksals abfinden und sucht die Mächte seinerseits zu
beherrschen, deren Herrschaft über sich selbst und andere er beobachtet hat.

Dabei ist es struktural betrachtet unerheblich, daß die allermeisten Mystiker
ihre Visionen und Informationen eher ungefragt erhalten und nur sehr selten
nach ihnen streben, ihre Rebellion also eher unbewußt als gewollt ist. Auch
ihre Demut gegenüber dem Göttlichen sollte nicht davon ablenken, daß hier
—wie die Reaktion der Orthodoxie ja auch deutlich zeigt - ein im Grunde
luziferischer Geist am Werk ist, der zwar das Höchste will, nicht aber das
Gebäude, das andere (»Nichtwissende« und daher »Untergeordnete«) um
dieses Höchste herum aufgebaut haben. Vom praktischen Standpunkt sind
beide zudem Pragmatiker, der Religiöse dagegen Dogmatiker, da ihm fast
immer die Erfahrungsdimension fehlt und er daher in der Regel nur aufgrund
des Hörensagens anderer an etwas Nichterfahrenes glauben kann, das ihm
zudem wiederum von anderen (etwa Priestern) interpretiert werden muß.
Diese Entwicklung hat innerhalb der westlichen Magie zu einer Verquickung
mit

161

monotheistischen und mystischen Vorstellungen geführt, die uns lange Zeit
den Blick auf ihre eigentlichen Mechanismen verschleiert haben. Der Magier
wird so als Mensch begriffen, der letztendlich seine Magie irgendwann
aufgeben muß. Die Trennung zwischen sogenannter niederer und



sogenannter höherer Magie, die wir so häufig in der Literatur finden, ist
Ausdruck einer solchen Grundhaltung: Als »niedere« Magie gilt alles, was
mit Beeinflussung der Materie zu tun hat, also Erfolgs-, Geld-, Liebes- und
Gesundheitszauber, Schadens- und Todesmagie, wie denn die Ausübung des
eigenen Willens überhaupt. Weil die Materie

»Niedere« und »hohe« Magie

grundsätzlich als minderwertig betrachtet wird, gilt ihre Beeinflussung
logischerweise nur als Vorstufe, die es hinter sich zu lassen gilt. Die »hohe«
Magie läßt sich schon weniger

eindeutig definieren. Heute unterscheiden wir in zwei Deutungen: a) die
herkömmliche, nach der der Magier schließlich den Kontakt zur
Transzendenz herstellt und sich nur noch von dieser leiten läßt (»Nicht mein,
sondern dein Wille geschehe, Herr« und so weiter), mithin zu einer Art
Heiligen wird; b) die modernere (und doch im Schamanismus schon seit
Jahrtausenden anerkannte), die die Unabhängigkeit von äußeren Hilfsmitteln
definiert (»die Techniken der leeren Hand sind das Zeichen des wahren
Adepten«, wie Pete Carroll einmal schrieb), also eine unmittelbare Magie
der direkten Einflußnahme auf das Schicksal ohne aufwendige
Symbolgerüste, äußere Übungen und ohne Abhängigkeit von Außenfaktoren.
In der ersten Definition wird der Magier zum theurgischen Mystiker, in der
zweiten hingegen zum virtuosen Techniker, der keiner äußerlichen
Werkzeuge mehr bedarf. Schließlich hängt Magie aber auch ganz
unmittelbar mit Wissen und Erkenntnis zusammen, mit persönlicher
Entwicklung und mit Weisheit. Im Rahmen des religiös- monotheistischen
Paradigmas kann der Weg nur linear verlaufen, also hierarchisch abgestuft
von unten nach oben, wobei dieses Oben (zum Beispiel der Geist) für
wertvoller gehalten wird als das Unten (zum Beispiel der Körper). Hier wird
der Magier einmal mehr vor allem als Wahrheitssucher

verstanden, weniger als ein Mensch, dem es um die persönliche Freiheit und
Unabhängigkeit geht. Aufgrund der patriarchalischen Struktur dieses
Paradigmas wurde

Der Magier als Wahrheitssucher



nur selten die Möglichkeit in Erwägung gezogen, daß diese beiden Ziele
einander nicht widersprechen müssen, da die Wahrheit ja durch den
vorherrschenden Monotheismus bereits vorformuliert worden war und nur
die Unterwerfung unter den einen Gott bedeuten konnte.

Was in diesem Zusammenhang oft vergessen wurde, ist die Tatsache, daß die
Hoch- Zeit dieser Form der Magie keineswegs, wie häufig angenommen, im
Mittelalter lag, sondern vielmehr in der Renaissance, der Vorstufe der
Aufklärung also. In dieser Epoche, als die Unruhe über das plötzlich in
Frage gestellte soziale und religiöse Gefüge der Welt (samt einem ersten
versteckten Atheismus) zusammen mit einer Wiederentdeckung des
Individuums und einer gleichzeitigen Furcht, ob solchen »widergöttlichen«
Frevels der ewigen Verdammnis anheimzufallen, aufkam, entstand innerhalb
der Magie jene kuriose Mischung aus Selbstbehauptung und Unterwerfung
unter die Religion, die uns noch heute manches Kopfzerbrechen bereitet.
Selbst vergleichsweise moderne Autoren wie Douval sind noch voll des alten
Paradigmas und der inneren Widersprüche, etwa wenn der Magier von ihnen
stets zur Frömmigkeit und Gottesfurcht angehalten wird, um schließlich
sogar noch vor einem Schadenszauber erst die Heilige Dreifaltigkeit oder
den Eingeborenen Sohn Gottes, Jesus Christus, sowie die himmlischen
Heerscharen anzurufen, bevor er schließlich sein höchst unchristliches Tun
in Angriff nimmt.

Auch die vielen Warnungen und Ermahnungen, mit denen sich diese Autoren
so 162

gerne schmücken, lassen sich durch ihr schlechtes Gewissen erklären, weil
sie eben im Grunde gar keine wirklichen Magier, sondern vor allem (meist
verhinderte) Mystiker sind, die es sich nicht leisten können oder wollen, sich
von den Fesseln der orthodoxen Religion zu befreien und diese ebenso
nüchtern und struktural zu betrachten, wie es die Wissenschaft tut. Es blieb
Aleister Crowley vorbehalten, mit seinem »die Methode der Wissenschaft,
das Ziel der Religion« eine Synthese zu versuchen, die dem gebrochenen
Realitätsempfinden seiner Epoche entsprach, und die für viele von uns noch
heute ihre Gültigkeit hat.

Der Magier als Anti- Mystiker



Die beschriebene geistesgeschichtliche Entwicklung war unter den
gegebenen historischen Umständen wahrscheinlich unvermeidlich, so daß es
nunmehr wenig sinnvoll erscheint, noch immer dagegen Sturm zu laufen,
wie es in der zeitgenössischen Magie häufig genug geschieht.

Auch Revolutionen haben sich irgendwann einmal

Magie ist effektiver, wenn sie von religiösem und ethischem Ballast befreit
wird.

selbst überlebt. Was jedoch bleibt, sind - im Idealfall - ihre
Errungenschaften. Zu diesen gehört in unserem Fall die Erkenntnis, daß
Magie nicht nur möglich, sondern sogar effektiver ist, wenn sie von
religiösem und ethischem Ballast befreit wird. Durch die Veränderungen,
welche Moral und Ethik im

zwanzigsten Jahrhundert erfahren haben, hat der Magier gelernt, seine Kunst
im relativistischen, weniger im religiös-dogmatischen Geist zu verstehen. 60

So wie die Naturwissenschaft sich erst aus dem Würgegriff der apriorischen
Religionen und Philosophien befreien mußte, um weltweit ihren Siegeszug
antreten zu können, mußte es auch die Magie tun, um sich zu einer
effizienzorientierten Technologie zu entwickeln. Magie wird heute meist nur
noch als Werkzeug begriffen, als Handwerk.

Wenn sie dennoch mehr ist als nur dies, so deshalb, weil es sich bei der
Magie im Unterschied zu den Disziplinen der Naturwissenschaft nicht um
einen eng begrenzten Bereich bestenfalls »feinstofflicher« Naturgesetze
handelt, sondern um einen ganzen Lebensprozeß, bei dem, wiederum anders
als in der Wissenschaft, die Theorie vollkommen, der Operand aber
unvollkommen ist, wie es Ramsey Dukes einmal formulierte. Denn das
Rohmaterial der Magie ist der Magier selbst, sie bedarf stets des lebendigen
Mediums, und ein wirklich fähiger Magier ist immer nur einer, der sein
ganzes Leben in die Waagschale geworfen hat. Damit ist jedoch kein
metaphysischer »Teufelspakt« gemeint, sondern vielmehr die Tatsache, daß
unsere Realität ein Produkt unserer Bewußtseinszustände ist. Diese aber muß
der Magier nutzen, verändern, manipulieren, will er in seinem Tun
erfolgreich sein.



Wir haben den Begriff Magier natürlich nicht

gepachtet und haben daher kein Recht darauf, das Richtbeil zu schwingen,
indem wir unterteilen, wer denn »schon« und wer »noch nicht« wirklicher
Magier ist. Deshalb muß der Hinweis genügen, daß wohl die Mehrzahl der
heutigen

Die Begrenzung der Magie auf eine Technologie schafft Klarheit und erhöht
die Effizienz.

Magier, sofern sie nicht ausschließlich traditionellen Systemen verhaftet
sind, die Rebellion gegen den lange Zeit vorherrschenden Mystizismus und
religiösen

60 Insofern wäre es heute sicher treffender, davon zu sprechen, daß die
Magie »die Methode der Wissenschaft« und »das Ziel der Kunst« —und sei
es die Kunst des Schicksalsingenieurs — verfolgt.

163

Dogmatismus begrüßen, weil dadurch die eigentlichen, die technischen
Strukturen der Magie erst herausgearbeitet werden konnten. Indem wir
nämlich die Magie zunächst auf eine Technologie begrenzen und alle
ökologischen und heilsorientierten Fragen aus ihr heraushalten, verschaffen
wir uns größere Klarheit über ihre Wirkungsmechanismen und können diese
effizienter nutzen - übrigens auch für mystische Zwecke!

Zudem hat der Mensch der heutigen Zeit erkannt, daß er mit der Suche nach
der einen, »objektiven« Wahrheit nur das eigentliche Problem umgehen will,
nämlich die Erschaffung seiner eigenen, subjektiven Wahrheit. Es wäre
vielleicht genauer, den modernen Magier nicht als Anti-Mystiker, sondern
eher als »Anti- Mystizisten« zu bezeichnen. Die Suche nach der Antwort auf
die gnostischen Fragen »Wer bin ich? Woher komme ich? Wohin gehe ich?«
ist auch in unserer Zeit noch aktuell, und wird es wohl immer bleiben. Es
ändern sich lediglich die Methoden der Antwortfindung und die Brillen,
durch welche wir die Welt sehen.



Der wohl wichtigste Faktor bei der magischen Auflehnung gegen orthodoxe
Religiosität und Mystik ist die sich daraus ergebende Befreiung von Angst
und schlechtem Gewissen. Letzteres spielt in der Magie eine geradezu
verhängnisvolle Rolle, lahmt es doch einen Großteil unserer magischen
Möglichkeiten. Wer in der Angst magisch tätig wird, eigentlich etwas
»Verbotenes«, »Widergöttliches« zu tun, sich also anmaßend und hoffärtig
zu verhalten, es gleichzeitig aber nicht versteht, diese Angstenergie für seine
Arbeit zu nutzen (wie wir es beispielsweise mit Hilfe unseres Modells von
den magischen Trancen tun), der erzeugt in seinem Inneren einen
dynamischen Widerspruch, dessen Auswirkungen oft genug verheerend sind,
indem sie sich beispielsweise als »magische Rohrkrepierer« oder
»Bumerangs«

äußern. 61

Zwar kann man auch ohne religiöse Bindungen und Abhängigkeiten so
etwas wie ein schlechtes Gewissen haben, das die eigene Magie sabotiert;
die Tiefenpsychologie hat uns ja deutlich genug die Mechanismen
aufgezeigt, durch welche sich Derartiges entwickelt. Doch ist es schon ein
Gewinn, zumindest jene hinderlichen Faktoren auszuschalten, die wir
bewußt und relativ zügig angehen können.

Es soll hier also nicht dafür plädiert werden, Religion und Mystik
grundsätzlich eine Abfuhr zu erteilen, denn das Streben nach der religio
scheint dem Menschen nun einmal angeboren zu sein. Wem Religion
und/oder Mystik ein tiefes inneres Anliegen sind, der wird sie früher oder
später mit seiner Magie verbinden (müssen), und auch das ist Teil des
thelemitischen Prinzips von »Tu was du willst«.

Doch halten wir uns im Interesse einer

erfolgreichen Praxis dabei stets den bereits erwähnten Grundsatz vor Augen,
daß sich der Magier seine Glaubenssätze aussucht wie der Chirurg sein
Besteck, so daß in seinem Weltbild für »absolute« und alleinseligmachende
Glaubensinhalte kein Platz ist.

Der Magier sucht sich seine Glaubenssätze aus wie der Chirurg sein Besteck.



Ist unser Interesse an magischer Effizienz freilich nicht gegeben oder nur
untergeordneter Natur, so sind wir doch wohl eher religiösmystische
Naturen, für welche die Magie tatsächlich allenfalls eine Zwischenstufe auf
dem Weg zur Erlösung darstellt.

61 Klassische Beispiele dafür sind das Scheitern von geld- und
sexualmagischen Operationen bei Magiern, die im Grunde einer eher
puritanischen Weltanschauung verhaftet sind, was mit Einschränkungen
auch auf Altmeister Crowley zutraf, wie seine Biographie und seine
Tagebücher immer wieder belegen.

164

Praktische Sigillenmagie (III)

Die Bildmethode

Zur bereits bekannten Bildmethode der Herstellung magischer Sigillen nach
dem System Austin Osman Spares ist wenig Ergänzendes zu sagen.
Vielleicht verdienen ihre Vor- und Nachteile jedoch eine gesonderte
Erwähnung.

Vor allem Menschen mit künstlerischen Neigungen, etwa Maler, Grafiker
und Zeichner, bevorzugen in der Regel die Bildmethode, weil sie ihrem
Talent entgegenkommt. Sie wirkt auch auf viele Magier (ähnlich wie die
nach der

Willenssätze werden nicht erst über die Schrift formuliert, sondern sofort in
Piktogramme

umg esetzt.

mantrischen Methode erstellten Sigillen) »natürlicher«, weil sie nicht erst
den Weg über das intellektuelle, sprachliche Konzept geht und keines
rationalen Alphabets bedarf. Es ist auch einleuchtend, daß sie dem
Unbewußten dadurch nähersteht, daß sie sich unmittelbar der Bilder bedient:
Willenssätze werden nicht erst über die Schrift formuliert, sondern sofort in



Piktogramme umgesetzt. Darin liegt freilich auch ihr Nachteil. Wie schon im
Zusammenhang mit der symbol-logischen Unschärferelation ausgeführt,
lassen sich Bilder und Symbol nicht ungestraft überpräzisieren. So taugt die
Bildmethode denn auch wenig für Willenssätze und magische Operationen,
bei denen es um genaue Zahlen, Termine und Maße geht. Wenn Sie also
beispielsweise eine bestimmte Person an einem bestimmten Tag treffen
wollen, so werden Sie dies in der Regel leichter mit Hilfe der Wort- als der
Bildmethode bewerkstelligen.

Auch Konzepte wie »Erkenntnis« oder »Glück« lassen sich nur schwer in
Bildern ausdrücken. Sollte Ihnen dies jedoch gelingen, so lassen Sie sich
nicht davon abhalten, mit der Bildmethode zu arbeiten.

Ohnehin sollten Sie sich spätestens jetzt mit dieser Methode vertraut
machen, um das Spektrum Ihrer Sigillenmagie zu erweitern und um
festzustellen, mit welcher Methode Sie am erfolgreichsten sind.

Sigillenladung durch Visualisation

Grundsätzlich werden Sigillen entweder mit der sexualmagischen Methode
oder mit Hilfe der Todeshaltung geladen, wobei letztere vielerlei Formen
annehmen kann. Vor allem britische Magier arbeiten jedoch auch häufig mit
einer Aktivierungsmethode, die eine Mischung zwischen Visualisation und
Todeshaltung darstellt.

Erinnern wir uns daran, daß die Todeshaltung das Ziel hat, den Geist
ruhigzustellen. Eine von Spare häufig verwendete Variante bestand
beispielsweise darin, das eigene Antlitz im Spiegel lange Zeit zu fixieren
bzw. anzustarren, ohne daß es vor dem Auge verschwimmt. Da der
menschliche Verstand es in der Regel nicht erträgt, über längere Zeit ohne
neue Reize auszukommen, ohne sie zu verfremden und ihnen »Sinninhalte«
aufzuzwingen, wird er das Bild meist verzerren bzw. »ergänzen«: Plötzlich
wachsen dem Spiegelbild Wülste, es wird zur Fratze oder nimmt andere
Formen an. Sie können selbst einmal die Probe aufs Exempel machen,
indem Sie versuchen, zehn Minuten lang eine schlichte weiße oder graue
Rauhfasertapete zu betrachten, ohne darin unentwegt irgendwelche Bilder
und Muster zu »erkennen«. Ähnlich werden Sie unter normalen Umständen
in sinnfreiem Radiorauschen nach einer Weile »Nachrichten« und »Texte«



hören.

Soll das Spiegelbild also ohne Verzerrung erscheinen, setzt dies voraus, daß
Ihr 165

Verstand nicht mehr aktiv ist und versucht, Muster und Mitteilungen
hineinzuprojizieren, was meist durch Veränderung der Wahrnehmung
geschieht. Erst nachdem dies gelungen ist, wird die Sigil internalisiert, und
zwar durch intensive Visualisation, die schließlich durch spasmisches
Lachen beendet wird.

Im Übungsteil haben wir eine Empfehlung gegeben, wie Sie, natürlich auch
im Interesse Ihrer Visualisationsschulung, diese Technik mit der des aus dem
letzten Abschnitt bekannten Tratak verbinden können.

Der einzige Nachteil der Visualisation von Sigillen besteht wohl darin, daß
eine intensive bildliche Vorstellung der Glyphen ihr Vergessen erschwert,
doch ist auch

dies vor allem Übungssache.

Ihr Hauptvorteil dagegen besteht im »leerhändigen« Arbeiten, Sie sind also
unabhängig von einem Sigillenträger wie beispielsweise einem Blatt Papier
oder ähnlichem. Das kann von großem Nutzen sein, wenn man aus
irgendwelchen Gründen unbemerkt eine

Nachteil und Hauptvorteil der Visualisation von Sig illen

Sigil laden muß, etwa in Gesellschaft, im Wartezimmer beim Arzt, auf
Reisen im Zug oder Flugzeug oder sonstwo.

Emotionen und Sigillenladung

Mancher Laie erschrickt, wenn er mit ansieht, wie kühl und berechnend

Magier oft mit ihren Emotionen umgehen und sie ganz gezielt für ihre
magischen Zwecke einsetzen. Besonders die Sigillenmagie reagiert sehr
dankbar auf die Ausnutzung extremer Gefühlszustände, und es zeugt von der



inneren Freiheit und Unsentimentalität des Magiers, wenn es ihm gelingt,
sogar noch in einem Zustand starker Wut oder Furcht sein Magierleben
ernstzunehmen, diese Emotionen für magische Operationen zu nutzen und
keine wertvollen Energien zu vergeuden. Zudem ist Magie ja immer auch
ein Stück Selbsttherapie.

Wenn Sie sich beispielsweise vor der Fahrt mit

Magie ist immer auch ein Stück

Selbsttherapie.

Achterbahnen fürchten, können Sie diese Sie einengende Furcht zugleich
beseitigen und sie nutzen, indem Sie während einer Achterbahnfahrt im
Augenblick des größten Schreckens eine Sigil laden - bei längeren

oder wiederholten Fahrten auch mehrmals oder eben mehrere Sigillen
nacheinander. Die Praxis hat gezeigt, daß derlei Operationen oft von größter
Wirksamkeit sind, sowohl was den Erfolg der Sigillen angeht als auch was
die Überwindung der Angst bzw. Furcht betrifft.

Auch aus diesem Grund ist es so wertvoll, einen genauen Seelenspiegel der
eigenen Ängste und Emotionen zu besitzen. Mit etwas Phantasie können Sie
sich auf diese Weise ein reiches Übungsfeld für Ihre praktische Arbeit
erschließen und zugleich durch Gewöhnung einen Großteil Ihrer Ängste
auflösen. Versuchen Sie beispielsweise einmal eine Sigillenvisualisation bei
Ihrem ersten Fallschirmsprung! Gewarnt werden sollte lediglich vor dem
Irrglauben, daß die Magie ausschließlich mit derlei extremen
Bewußtseinszuständen funktionieren würde, dem nur zu viele, vor allem
jüngere Magier unterliegen. Vielmehr ist die Suche nach derlei Zuständen
integraler Bestandteil jener Ganzwerdung und Befreiung, nach der die
allermeisten Magier streben, und nicht etwa Selbstzweck oder unabdingbarer
Bestandteil der magischen Technologie. Dennoch ist sicher etwas an dem
Standpunkt, daß es vor allem der emotionale Exzeß ist, der in der Magie
meist zu den besten Ergebnissen fuhrt.

166



Die Omil - Formel

Die OMNIL-Formel stammt von dem englischen Magier William Gray, der
eine ganze Reihe hervorragender Werke geschrieben hat, die jedoch zumeist
bisher leider nicht ins Deutsche übersetzt wurden. Wir finden die Formel in
seinem Magical Ritual Methods. Die Bezeichnung OMNIL ist eine
Wortschöpfung aus den beiden lateinischen Begriffen omnis (= Alles) und
nihil (= Nichts). Michael Gebauer schreibt zusammenfassend dazu: »Aus der
Leere heraus, aus dem Nichts [...}, kann sich Alles [...] entwickeln, kann ich
neu schöpfen. Mit diesem sog. Null-Stadium erfahren wir einen gleichen
Abstand zu allen Daseinsformen.« (Thelema H. 9, S. 33). Die OMNIL-
Formel ist somit Zentrierungs- und Erkenntnismethode zugleich, sie dient
der Herstellung einer kosmischen Gnosis im Magier, die ihn in den
Mittelpunkt seines eigenen Universums stellt. Dieses Universum (das
»All[es]«) wird aus dem Nichts erschaffen, und in diesem Spannungsfeld
findet Magie, ja findet überhaupt alles Leben statt. Wir müssen also unser
Nihil- Potential erst verwirklichen (in der Chaos- Magie »Chaos« genannt),
bevor wir uns daran machen können, es umzusetzen und wahrhaftig zu
Göttern zu werden, wie es Ziel der allermeisten magischen Systeme ist. Das
Nihil erreichen wir aber zunächst vor allem durch eine gründliche Bannung
all dessen, was in unserem Universum keinen Platz haben soll —erst in der
vollkommenen Leere kann sich die Macht des Chaos voll und ungehindert
entfalten.

Um unseren magischen Kosmos Wirklichkeit werden zu lassen, müssen wir
also bei Null anfangen, denn wenn noch Überreste fremder Kosmen
vorhanden sind, wird unsere Schöpfung getrübt und ist nicht mehr allein die
unsrige. Gray erläutert dies sehr eindrucksvoll mit der rituellen Frage:

» Was ist das Wichtigste von allem? « »Gott.«

» Was ist wichtiger als Gott? « »Nichts ist wichtiger als Gott.«

Erst in der vollkommenen Leere kann sich die Macht des Chaos voll und
ungehindert entfalten.

»Dann lasse das Nichts vor Gott kommen.«



(Magical Ritual Methods, S. 27)

Er fährt fort: »Wir erkennen nun die esoterische Bedeutung der
Aufforderung, »keine fremden Götter neben Mir zu haben«. Dies ist kein
Gebot, mit dem Götzen oder andere Gottesvorstellungen als JHVH
abgeschafft werden sollen, sondern vielmehr eine konstruktive Anweisung,
erst vom Nihil- oder Nullpunkt auszugehen, bevor man zu irgendeinem
Gotteskonzept gelangt.« (ibid.)

Mit seiner OMNIL-Formel gibt er uns also ein Werkzeug in die Hand, um
uns, wie er es ausdrückt, zu »nullen« - ganz ähnliches will beispielsweise die
östliche Meditation mit dem Herstellen von »Gedankenleere«, »Samadhi«
und »Satori«. In vielen Einweihungssystemen wird der Kandidat seiner
gesamten früheren Identität beraubt - er wird nackt ausgezogen, löst sich
durch rituelle Waschungen vom »Schmutz« seiner vergangenen Existenz,
nimmt einen neuen Namen an, formuliert ein neues Lebensziel und so
weiter. Oft nimmt dies die Form einer rituellen Wiedergeburt an, und dieser
Mechanismus läßt sich bei den antiken Mysterien von Eleusis ebenso
beobachten wie in den noch heute üblichen Praktiken christlicher Klöster,
indischer Ashrams und westlicher Freimaurerlogen, wenn auch mit teils sehr
verschiedenen Zielvorgaben.

Rein äußerlich gleicht die OMNIL-Formel sehr stark der schon behandelten
IAO- Formel, und tatsächlich gibt es auch Mischformen, die beide Elemente
miteinander verbinden. Wir wollen uns hier jedoch zunächst mit der reinen
Form dieser Praktik

167

befassen, wie sie Gray vorgestellt hat. Seine Ausführungen sind zwar recht
spärlich, nach unseren bisherigen Erfahrungen mit Ritualtechniken sollte es
jedoch ein Leichtes sein, sie in die Praxis umzusetzen.

Die Omnil – Formel in der Praxis

Stelle Dich an einem ungestörten Ort aufrecht gen Osten oder gen

Norden gewandt, und richte Deine Aufmerksamkeit auf das Überpersönliche



(»Göttliche«) über Dir und das unterhalb dem Menschen stehende Leben
unter Dir. Nun zentrierst Du die Aufmerksamkeit in Dir selbst und
polarisierst sie nach außen wie einen Stab oder einen Lichtstrahl. Mit diesem
zentrierten Strom Deines Bewußtseins ziehst Du um Dich herum einen
waagerechten Kreis. Dies kannst Du auch mit Hilfe eines Stabs oder Deines
magischen Dolchs tun - doch sollte dies nur am Anfang erforderlich sein.
Dieser Kreis ist die Null der Zeit.

Nun ziehst Du einen lateralen Kreis vom Zenith (Scheitelpunkt) nach rechts
zum Nadir, von dort empor zur Linken und wieder hinauf zum Zenith. Dies
ist die Null des Raums.

Schließlich ziehst Du einen dritten Kreis, diesmal vertikal vom Zenith nach
vorn, hinten hinauf und wieder empor zum Zenith. Dies ist die Null der
Ereignisse. Beachte, daß die Kreise im Deosil (Uhrzeigersinn) gezogen
werden. Im Idealfall solltest Du sie alle gleichzeitig ziehen bzw. projizieren,
was Dir mit der Zeit immer leichter fallen wird (nach: Gray, S. 26).

Die ganze Operation nimmt nach einiger Übung allenfalls
Sekundenbruchteile in Anspruch. Sie wirkt ungeheuer stark, stabilisiert den
magischen Akt, fördert die Konzentration und leistet auf symbol-logischer
Ebene, worauf das Kleine Bannende Pentagrammritual durch rituelles Tun
abzielt. Gebauer hat sie in ihrer Wirkung mit dem Kabbalistischen Kreuz
verglichen, doch deckt diese Feststellung nicht alle Aspekte des Gebrauchs
der OMNIL-Formel ab. Am besten stellst Du selbst fest, welche
Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen beiden bestehen.

Der Gebrauch der Omnil - Formel

Die OMNIL-Formel wird meist nicht allein verwendet, sondern als
Einleitung zu einem größeren Ritual, oft auch als Bestandteil des Kleinen
Bannenden Pentagrammrituals. Da sie keinen großen Arbeitsaufwand
erfordert, läßt sie sich aber auch im Alltag einsetzen, beispielsweise als
Konzentrationshilfe vor anstrengender geistiger Arbeit, zur Mittung in
Gefühlskrisen und ähnlichem. Der Wert dieser Übung kann kaum
übertrieben werden, und es hat sich gezeigt, daß sie ebenso wie die IAO-
Formel der Härtung der Aura dient.



Eine Art Mischform zwischen IAO- und OMNIL-Formel stellt Michael
Gebauer vor. Dabei werden zusammen mit den einzelnen Kreisen jeweils die
Vokale I, A und O intoniert. Wir empfehlen jedoch, beide Übungen zunächst
getrennt zu halten und erst später, nachdem Sie die unterschiedlichen
Energiequalitäten gründlich

kennengelernt haben, mit der Mischform zu experimentieren. 62

62 Dies gilt sinngemäß natürlich für alle in dieser Schulung vorgestellten
Übungen, denn wir wollen ja kein starres Gerüst vorgeben, sondern dazu
ermuntern, zur eigenen Praxis zu finden, was fast immer durch Variation und
Anpassung an individuelle Bedürfnisse geschieht.

168

Anmerkungen zur Imaginationsschulung

Viele Werke über die Magie legen ihren Schwerpunkt zu Anfang auf die
Schulung der magischen Imagination, worunter sie freilich meist vor allem
die Visualisation verstehen. Wir haben jedoch wiederholt darauf
hingewiesen, daß die Magische Wahrnehmung nicht unbedingt optischer
bzw. quasi-optischer Art sein muß.

Nun hat sich in der Praxis gezeigt, daß viele Menschen nur dann
Schwierigkeiten mit der Imaginationsschulung haben, wenn diese
ausdrücklich als solche bezeichnet wird, wohl hauptsächlich deshalb, weil
sie früher - und teilweise noch heute - von zahlreichen Autoren überbewertet
wurde. Dadurch entstand ein Leistungsdruck, der dem reibungslosen
Funktionieren der Imagination eher abträglich war, anstatt es anzuspornen.
Tatsächlich ist unsere gesamte »Schulung der magischen Wahrnehmung«
nicht zuletzt auch Imaginationsschulung, doch läuft diese zunächst über die
viel zugänglichere empfangende als über die aktive Schiene ab. Wir werden
auch in Zukunft darauf verzichten, den Schulungsteilnehmer dadurch zu
überfordern, daß wir die Imaginationsschulung unnötig kompliziert gestalten
oder sie nicht zugleich in imaginationsfördernde Praktiken einbetten, wie es
beispielsweise von Anfang an mit dem Kleinen Bannenden
Pentagrammritual geschah.



Machen Sie sich also keine Sorgen über einen etwaigen Mangel Ihrer
Imaginationsfähigkeit, sondern vertrauen Sie unserem Übungssystem
zumindest soweit, daß Sie mit den hier behandelten Praktiken arbeiten, ohne
zuvor zum Meister der Visualisation oder gar der magischschen
Halluzination geworden zu sein. Man kann auf vielen Wegen zur Magie
gelangen, und das Beispiel der Sigillenmagie zeigt, wie wenig oft dazu
gehört, erfolgreich praktisch zu arbeiten.

Ein Charakteristikum der magischen Imagination besteht darin, daß sie oft
gar nicht bewußt als solche wahrgenommen wird. Das hat sie mit der
magischen Trance gemeinsam. War die Magie früherer Zeiten eher
projektionsorientiert (aktive Imaginationsprojektion), so arbeiten wir heute
etwas leichthändiger mit der aktiven Wahrnehmungsorientierung, die zudem
ursprünglicher ist, weil sie von ihrer Grundstruktur her aus dem
Schamanismus stammt.

Wenngleich viele Magier mit der Projektionsmethode gute Erfolge erzielen,
so verstärkt sich durch wachsende persönliche Erfahrung bei mir persönlich
doch der Eindruck, daß die Wahrnehmungsorientierung im Schnitt die
besseren Ergebnisse zeitigt. Es kommt also nicht so sehr darauf an, das Bild
eines gewünschten Ereignisses möglichst kraftvoll und konzentriert zu
visualisieren und zu projizieren, als vielmehr, es sehr genau (und sei es für
noch so kurze Zeit) wahrzunehmen und ein Gefühl für seine Energiequalität
zu haben. Denn eine der Erkenntnisse der modernen Magie besagt:

PRÄZISION IST WICHTIGER ALS KRAFT

Damit wird die Imagination jedoch nicht entwertet, es ist lediglich so, daß
unsere Zweite Strukturformel der Magie der Ersten qualitativ eben doch
überlegen scheint. In der Praxis wird diese Unterscheidung ohnehin nicht so
streng gehandhabt, wie es sich in der Theorie lesen mag.

Gründliche Imaginationsschulung ist allerdings für jene Menschen
unerläßlich, die entweder Schwierigkeiten haben, magisch wahrzunehmen
(Wahrnehmungsblockaden), oder von ihren inneren Bildern geradezu
überwältigt werden (Bildüberflutung). Erstere müssen überhaupt erst zur
bildlichen/feinstofflichen Wahrnehmung gelangen, zweitere müssen diese
beherrschen lernen, um ihrer Herr zu werden und nicht ständig in



unkontrollierte Tagträume abzugleiten, welche die Magie in den allermeisten
Fällen zunichte machen.

169

Aus diesem Grund gehen wir in unserer Schulung auch einen soliden
Mittelweg und versuchen, einerseits die Imagination zu erleichtern und sie
andererseits beherrschbar zu machen oder zu halten.

Einführung in die Astromagie

Das Gebiet der astrologischen Magie (häufiger: Astromagie) ist so
umfassend und spezialisiert, daß wir es hier nicht umfassend behandeln
können. Leser, die bereits über gute astrologische Kenntnisse und über einen
eigenen Erfahrungsschatz verfügen, brauchen den folgenden Abschnitt nur
zu überfliegen.

Wir wollen uns hier nicht auf eine bestimmte astrologische Richtung
festlegen, denn Astrologie ist immer subjektiv und reine Erfahrungssache.
Ob Sie also mit der klassischen Astrologie arbeiten wollen, ob Sie das

Astrologie ist immer subjektiv und reine Erfahrungssache.

Häusersystem von Placidus oder das von Koch (GOH) bevorzugen oder gar
nach äqualer Manier verfahren, ob Sie der Hamburger Schule anhängen oder
der Kosmobiologie Ebertins, ob Sie die

Hubersche Schule oder die Münchner Rhythmenlehre vertreten, wichtig ist
nur, wie Sie die Astrologie in Ihre Magie integrieren - wenn überhaupt.

Denn eine ganze Reihe von Magiern verzichtet gänzlich auf den Gebrauch
der Astrologie, und dafür gibt es durchaus überzeugende Gründe. Astrologie
soll dem Menschen zwar die kosmischen Gesetzmäßigkeiten bewußt
machen, getreu dem »Wie das Oben so das Unten« der Hermetik. Mit ihrer
Hilfe vermag er die Rhythmen der Gestirnläufe mit seinem eigenen
Schicksal in Beziehung zu setzen, sie liefert ihm ein mächtiges
Instrumentarium der Selbsterkenntnis und der Prognostik und vermag ihm in
der Magie eine wertvolle Hilfe bei der Abrundung magischer Vorhaben zu



sein, die durch astrologisches Wissen in Einklang mit fördernden
Zeitqualitäten gebracht werden können.

Doch hat die Sache auch ihre Haken: Wer sich von der Astrologie soweit
abhängig macht, daß er nur noch bei bestimmten Konstellationen magisch
tätig zu werden vermag; wer für jedes magische Scheitern »ungünstige«
Gestirneinflüsse verantwortlich macht, anstatt die Schuld zunächst einmal
bei sich selbst und seiner mangelhaften Sorgfalt, Achtsamkeit und
Konzentration zu suchen; wer gar den alten Grundsatz mißachtet, daß die
Sterne zwar geneigt machen, aber keineswegs zwingen, der wird nie ein
guter Magier werden. Konstellationen können wir uns nur selten aussuchen:
Wenn Sie für ein bestimmtes Ritual unbedingt ein Jupiter- Saturn- Trigon
benötigen, weil Ihr Paradigma Sie

davon abhängig macht, so können Sie unter Umständen jahrelang warten, bis
Sie einen geeigneten Zeitpunkt dafür zur Verfügung haben. Wenn es
womöglich noch der transitierende Saturn sein soll, der einen bestimmten
Aspekt auf Ihren

Wer den alten Grundsatz mißachtet, daß die Sterne zwar geneigt machen,
aber keineswegs zwingen, wird nie ein guter Magier werden.

Geburtsjupiter wirft, kann dies sogar bis zu achtundzwanzig Jahren dauern.
Noch komplizierter wird es natürlich, wenn gleich mehrere Planetenaspekte
zusammenfallen sollen, zum Beispiel wenn Sie eine Konjunktion von
Merkur und Jupiter benötigen, die zugleich ein Trigon zum Saturn und ein
Sextil zur Spitze Ihres

fünften Hauses wirft... 63

Darüber hinaus kann die Astrologie zu einer echten Fessel werden, etwa
indem sie

63 Im Übungsteil werden diese Begriffe in ihren Grundzügen erklärt.

170

den Menschen abhängig von ihren Prognosen macht und ihn in seiner



Entscheidungsfreiheit einschränkt (ein Problem, das freilich alle
divinatorischen Systeme aufwerfen), oder wenn er sich selbst nur noch aus
der Astrologie heraus begreift (»Ich kann mich gar nicht wirklich ändern,
denn als Steinbock bin ich eben so...«).

Aus all diesen Gründen raten wir Anfängern davon ab, ihre Magie allzu stark
mit der Astrologie zu verknüpfen. Dennoch wollen wir die Astrologie damit
keineswegs abwerten. Sie kann uns unschätzbare Dienste erweisen,
beispielsweise wenn wir uns schnell über die Charaktereigenschaften eines
Menschen und seine gegenwärtigen Lebensrhythmen informieren wollen,
was besonders bei der Arbeit mit Klienten eine große Rolle spielen kann. Es
kann auch nützlich sein, günstige Planetenstände auszunutzen, wenn sie sich
schon anbieten, zum Beispiel bei der Ladung von Planetentalismanen und -
amuletten oder beim Angriffszauber zur Bestimmung von Schwächephasen
des Gegners.

Immerhin hat die Astrologie in der Geschichte der westlichen Magie lange
Zeit eine wichtige Position eingenommen, und im Interesse einer möglichst
umfassenden magischen Allgemeinbildung sollte kein Magier auf eine
gründliche Auseinandersetzung mit ihr verzichten. In der magischen
Alchemie ist sie sogar völlig unverzichtbar, und ein Großteil der magischen

Astrologie schult die magische Wahrnehmung und das Denken in Symbolen.

Literatur ist ohne genaue astrologische Kenntnisse völlig unverständlich.
Zudem ist sie wohl eines der umfangreichsten und faszinierendsten Gebiete
der Geheimwissenschaften und kann in einem Menschenleben niemals
gänzlich ausgeschöpft

werden. Ferner schult sie die magische Wahrnehmung und das Denken in
Symbolen, ihre Symbol-Logik ist oft vorbildlich.

Deshalb werden wir uns auch näher mit ihr befassen, insofern dies im
Zusammenhang mit der Magie von Bedeutung ist. Fürs erste sollen jedoch
die im Übungsteil gegebenen Empfehlungen genügen.

Einführung in die Ritualistik (VI)



Der Magische Kelch

Der Kelch steht für das Element Wasser, also unter

Der Kelch steht für »Herzenswissen«.

anderem für das weibliche, empfangende Prinzip, für Gefühl, Intuition,
Traum, Vision und Divination. Crowley setzt ihn mit dem Verstehen gleich,
womit

allerdings nicht das logisch-rationale intellektuelle Verstehen gemeint ist,
sondern vielmehr das, was man früher als »Herzenswissen« bezeichnete.
Heute würden wir es mit dem Begriff »Instinktwissen« belegen —dies ist
freilich ein Instinktwissen, das es gründlich zu schulen gilt. Crowley schreibt
ferner:

Am Anfang ist der Kelch des Schülers fast leer; und selbst solche Wahrheit,
die er empfangen mag, kann aus ihm heraussickern und verlorengehen.

Es heißt, daß die Venetier Gläser herzustellen pflegten, die ihre Farbe
veränderten, wenn man Gift hinein gab; aus solchem Glas muß der Schüler
seinen Kelch fertigen.

Wagtet, S. 73]

171

Diese Aufforderung ist natürlich bildlich zu verstehen. Es ist hier auch der
Hinweis angebracht, daß es mit der rein äußerlichen Herstellung der
magischen Waffen nicht getan ist: Sie stehen nicht nur für abstrakte
Elementprinzipien sondern sollen zugleich Spiegel des geistigen
Entwicklungsstands des Magiers sein. Schon aus diesem Grund ist es nicht
sinnvoll, Zeitvorgaben zu machen, bis wann welche Waffe

anzufertigen ist. 64

Während ein Magier beispielsweise am wenigsten Schwierigkeiten mit der
Herstellung des Stabs oder des Schwerts haben kann, wird es ihn vielleicht



viele Jahre kosten, bis er seinen Kelch vervollkommnet hat. Dies ist keine
Frage des handwerklichen Könnens, sondern vielmehr der geistigen und
charakterlichen Reife. Wir haben es dabei also im Prinzip mit einem
alchemistischen Prozeß zu tun, bei dem das äußere Ereignis (hier: die
Herstellung einer magischen Waffe) eine innere Entwicklung widerspiegeln
soll und umgekehrt.

Der Kelch ist also auch Symbol und Werkzeug der Instinktsicherheit, der
entwickelten, trainierten Intuition. Er ist gefährlich, solange er noch nicht
vollkommen ist: »Dieser Kelch ist voller Bitterkeit und Blut und

Rausch.« [Magick, S. 73} Denn ein allzu offenes Unbewußtes zu haben, das
alle erdenklichen Fremdeinflüsse kritiklos aufnimmt, ist gleichbedeutend mit
einem defekten Zensor. Wahnvorstellungen und allgemeiner Realitätsverlust

Der Kelch ist auch Symbol und Werkzeug der entwickelten. trainierten
Intuition.

sind die häufigste Folge. Der Kelch empfängt nicht nur, er verleiht auch
Gestalt, das Wasser, das in ihn gegeben wird, paßt sich seiner Form an -
verliert sie aber wieder sofort, wenn es ausgegossen wird. Insofern kann man
den Kelch nicht zuletzt als Sinnbild der geformten Illusion bezeichnen: Die
empfangenen Bilder des Magiers bedürfen der Struktur, um wirksam werden
zu können. Bleiben sie Struktur- oder gestaltlos, lösen sie ihre Umgebung
auf, verwandelt sich Wein in ätzende Säure und zerstört das Gefäß.

Dazu noch einige Zitate aus Crowleys Ausführungen, die zur Meditation
anregen sollen:

Der Kelch kann kaum ah Waffe bezeichnet werden. Er ist rund wie das
Pentakel —nicht gerade, wie der Stab und der Dolch. Sein Wesen ist nicht
die Projektion, sondern das Empfangen. [S. 74]

Was das Wasser in diesem Kelch betrifft, so läßt sich von ihm sagen, daß es,
so wie der Stab völlig steif sein sollte, der ideale Festkörper, das Wasser die
ideale Flüssigkeit sein sollte.

Der Stab ist aufrecht und muß sich in die Unendlichkeit ausdehnen. Die



Oberfläche des Wassers ist flach und muß sich in die Unendlichkeit
ausdehnen.

Doch so, wie der Stab ohne Breite schwach ist, so ist das Wasser ohne Tiefe
trügerisch. Das Verstehen des Magus muß alles umfassen, und dieses
Verstehen muß unendlich tief sein. [S. 74 f.]

Die Oberfläche des Magischen Kelchs ist unendlich; es gibt auf ihr keinen
Punkt, der sich von irgendeinem anderen Punkt unterscheidet.

Folglich ist der Kelch, so wie der Stab eine Bindung und Beschränkung ist,
eine Ausdehnung - ins Unendliche.

64 Eine Ausnahme von dieser Regel bilden magische Orden, die eine
standardisierte Ausbildung vermitteln, in deren Interesse es liegt, eine
möglichst synchrone und einheitliche Ausbildung zu gewährleisten, damit
die Gruppe als Ganzes klar strukturiert bleibt.

172

Und dies ist die Gefahr des Kelchs; er muß notgedrungen für alles offen
sein, doch wird etwas in ihn hineingegeben, das außer Proportion ist,
unausgewogen oder unrein, so erleidet er Schaden. [S. 78]

Die Form des Kelchs ist beliebig, gelegentlich wird er dem weiblichen
Geschlechtsorgan nachgebildet, als Material wird häufig Silber genommen,
aber auch Kupfer und Glas finden Verwendung.

Auf der praktischen Ebene dient der Kelch zur Verabreichung von
Sakramenten beim Ritual. Nicht selten wird er auch zum Zwecke der
Divination als magischer Spiegel verwendet, indem der Magier eine Frage
formuliert und solange in die Flüssigkeit im Kelch starrt, bis er darin eine
(meist bildliche) Antwort erkennt. Dazu muß das Wasser still sein —wieder
ein Symbol des Geisteszustands, in dem allein solche Operationen möglich
sind!

Abbildung 25: Der magische Kelch (Entwurf zu einem Chaos-Doppelkelch)
Praktische Übungen



ÜBUNG 27 DIE OMNIL-FORMEL IN DER PRAXIS

Experimentiere vier Wochen lang täglich mit der OMNIL-Formel, wie wir
sie weiter oben beschrieben haben. Du kannst sie in Deine Praxis des
Kleinen Bannenden Pentagrammrituals integrieren oder sie auf ähnliche
Weise durchführen wie die IAO- Formel. Letztere solltest Du aber ebenfalls
nicht vernachlässigen, da sich beide Übungen ideal ergänzen. So könntest
Du beispielsweise die IAO-Formel am Morgen, die OMNIL-Formel
dagegen am Abend durchführen. Halte auch diesmal Deine Eindrücke im
magischen Tagebuch fest.

ÜBUNG 28 ASTRALMAGIE UND MEDITATION (II)

Verfahre bei dieser Übung wie im letzten Abschnitt unter Übung 23
beschrieben, jedoch mit dem Unterschied, daß Du diesmal im Geiste mit
jedem Ausatmen kleiner wirst. Wieder gehst Du stückweise vor und steigerst
die Übung täglich, bis Du nach etwa vier Wochen vor Beschließen der
Übung die Größe eines Atoms erlangt hast.



173

Zum Beenden der Übung wirst Du nach und nach mit jedem Einatmen
wieder größer. ÜBUNG 29 PRAKTISCHE ASTROMAGIE

Solltest Du noch keines haben, so beschaffe Dir ein persönliches Horoskop.
Es spielt keine Rolle, ob Du es selbst berechnest oder von einem Computer
ausrechnen läßt. Achte aber im im letzteren Fall darauf, daß Du lediglich
eine reine Berechnung benötigst und keine Interpretation, da
Computerdeutungen aufgrund ihrer starren, geistlosen Schematik für einen
bewußt lebenden Menschen völlig unbrauchbar sind. Solltest Du Dein
Horoskop erst jetzt selbst berechnen, so verwende dafür nur seriöse
Tabellenwerke (Ephemeriden und Häusertabellen) und keine »Ungefähr«-
Tabellen, wie man sie in vielen billigen Sternzeichenbüchern findet, denn
diese sind notorisch ungenau.

Damit ein Horoskop berechnet werden kann, benötigt man folgende Daten:
Geburtsdatum (Tag, Monat, Jahr); Geburtsort; Geburtszeit (eventuell
Sommerzeit beachten!). Letztere erfährst Du am einfachsten entweder aus
Deiner Geburtsurkunde (dies ist freilich nicht bei allen Jahrgängen der Fall),
durch Nachfrage beim Standesamt oder über Eltern bzw. Verwandte. Zwar
sind auch diese Aussagen nicht immer sehr zuverlässig, doch müssen wir
erst einmal pragmatisch

vorgehen und mit dem arbeiten, was uns zur Verfügung steht. 65

Das Horoskop sollte nach klassischer Manier erstellt worden sein und
folgende Daten aufweisen:

Planetenstände

Häuser (auch »Felder« genannt; System Placidus oder Koch)

Aspekte

Für den Anfang genügen die »großen Aspekte« oder Winkel völlig, also
Konjunktion (0°), Opposition (180°), Sextil (60°), Quadratur (90°)und



Trigon(120°).

Beschäftige Dich nun, sofern Du noch astrologischer Anfänger bist,
ausführlich anhand von Deutungstabellen (empfohlene Literatur siehe
Anhang) mit Deinem Horoskop. Dies ist sicher nicht die intelligenteste und
zuverlässigste Methode, doch bleibt eine solche Tretmühle dem
astrologischen Laien leider nicht erspart. Wenn Du also noch nichts von
Astrologie verstehen solltest, wird Dir nichts anderes übrigbleiben, als Dich
auf diese Weise in die Materie einzuarbeiten, bis Du die Symbole und die
Choreographie ihrer Energiebeziehungen gründlich verinnerlicht hast und
fähig zur virtuosen Kombinatorik bist. Durch die Praxis des
Hexagrammrituals solltest Du inzwischen allerdings schon ein einigermaßen
zuverlässiges Gespür zumindest für die feinstofflichen Energiequalitäten der
Planeten entwickelt haben, was Dir sehr viel nützen wird.

Beginne auch damit, auf Transite zu achten, also auf die Übergänge der
Planeten über Dein eigenes Radix (= Geburtshoroskop). Wenn Du noch nicht
viel Übung damit hast, so beschränke Dich zunächst auf zwei oder drei
Planeten (zum Beispiel Mond, Jupiter und Saturn). Beachte ihre Aspekte zu
ihrer Stellung im Radix, also zum Beispiel an welchem Tag der
transitierende Jupiter eine Opposition zum Radix-

65 Sollte sich Deine Geburtszeit überhaupt nicht ermitteln lassen, so wird
die Sache sehr aufwendig, dann muß nämlich von einem seriösen Astrologen
anhand von Lebensereignissen eine umfangreiche Korrektur durchgeführt
werden, deren Richtigkeit sich nur durch Prognosen bestätigen läßt, die über
Jahre hinweg verfolgt werden. Das ist ein sehr mühsamer Prozeß, den zudem
nicht jeder Astrologe beherrscht und der natürlich auch nicht eben billig ist.
Viele Astrologen behelfen sich damit, fürs erste eine Geburt um die
Mittagszeit anzunehmen, doch ebensogut könnte man die Geburtszeit auch
erpendeln.

174

Jupiter hat, der transitierende Saturn eine Quadratur zum Radix- Saturn, der
transitierende Mond eine Konjunktion mit dem Radix-Mond eingeht und so
weiter. Gleichzeitig beobachtest Du sorgfältig, wie sich die Transite auf
Deine magische Wahrnehmung und auf Deine Magie im ganzen auswirken -



falls überhaupt, denn nicht jeder Mensch reagiert, wie bereits erwähnt,
gleich stark auf Transite.

Dies solltest Du mindestens ein Jahr lang tun, bis Du nach und nach sowohl
Dein Horoskop als auch Deine Reaktionen auf solche Transite gründlich
kennengelernt hast. Sinn der Übung ist es nicht etwa, Dich von
astrologischen Faktoren abhängig zu machen, sondern vielmehr Dein Gespür
für kosmische Energien und Schicksalsfaktoren zu schulen.

Wenn Dir die Astrologie völlig neu ist, solltest Du Geduld mit Dir selbst
haben und am Anfang nicht zuviel erwarten. Durch Deine Praxis der
Planetenrituale wirst Du immerhin leichteren Zugang zu den Planetenkräften
finden, doch solltest Du die Sache langfristig angehen, bis Du über
genügend Erfahrung verfügst.

Bist Du bereits ein erfahrener Astrologe, wirst Du diese Übung
wahrscheinlich ohnehin schon in der einen oder anderen Form absolviert
haben. Du kannst Sie also vernachlässigen, es sei denn, Du möchtest Deine
astrologische Erfahrung stärker in Deine magische Praxis integrieren oder
die Erfolge Deiner Magie auch astrologisch überprüfen.

Übrigens ist es eine gute Idee, das Erlernen der Astrologie durch
sigillenmagische Operationen zu unterstützen.

ÜBUNG 30 PRAKTISCHE SIGILLENMAGIE (II)

Verbinde das Tratak aus Übung 26 mit der Sigillenmagie, indem Du als
Konzentrationsobjekt eine Sigil verwendest, die Du nach der Bildmethode
hergestellt hast. Dies kannst Du ein- bis zweimal pro Woche tun, bei Bedarf
auch häufiger. Verwende jedoch erst dann eine Sigil, wenn Du den Eindruck
gewonnen hast, daß Du mit der Tratak- Übung bereits gut zurechtkommst,
das könnte also beispielsweise auch erst in einigen Wochen der Fall sein. Du
kannst auch damit experimentieren, die selbe Sigil mehrfach zu verwenden.
Halte die Ergebnisse im Magischen Tagebuch fest.

WEITERFÜHRENDE LEKTÜRE

Es gibt mittlerweile eine solche Fülle wirklich brauchbarer astrologischer



Literatur, daß es schwerfällt, eine Auswahl anzubieten. Daher wollen wir uns
hier auf einige klassische Werke und auf Einführungsliteratur beschränken,
ohne damit eine Wertaussage über nicht aufgeführte Titel zu treffen.
(Aufgrund der zahlreichen Neuauflagen der meisten Werke wurde auf die
Angabe von Jahreszahlen bzw. Erscheinungsdaten verzichtet.)

ASTROLOGIE

Allgemeine Einführungen

F. Riemann, Lebenshilfe Astrologie. Gedanken und Erfahrungen, München:
Pfeiffer Sehr aufschlußreiche Einführung in das astrologische Denken aus
der Sicht eines Tiefenpsychologen, auch für erfahrene Astrologen noch
lesenswert. (Keine praktischen Unterweisungen!)

R. Tegtmeier, Astrologie, Braunschweig: Aurum

Eine fundierte, praxisnahe Einführung in klarverständlicher Sprache. Mit
Bezugsquellennachweis, Verbandsadressen usw. Moderner, undogmatischer
Ansatz.

S. Strauß- Kloebe, Das kosmopsychische Phänomen. Geburtskonstellation
und 175

Psychodynamik, Olten/Freiburg: Walter

Ebenfalls tiefenpsychologische, aufschlußreiche Betrachtung.

U. Becker, Lexikon der Astrologie, Freiburg et al.: Herder

Wer einen Überblick über die erstaunliche Vielfalt der Astrologie sucht und
auch einmal unvertraute Begriffe nachschlagen will, der ist mit diesem
Lexikon gut beraten.

Wie bei den meisten Lexikonwerken sind auch hier nicht alle Beiträge
erschöpfend, und manches ist unpräzise, doch fallen diese Mängel
angesichts der reichhaltigen Informationen kaum ins Gewicht.



F. Sakoian/L. Acker, Das große Lehrbuch der Astrologie, München: Knaur
TB 7607 Eine recht brauchbare Übersicht, gut zum Nachschlagen geeignet.
Auch die Grundlagen der Horoskopberechnung werden - obwohl etwas
oberflächlich - erklärt. Die Liste der Deutungsmöglichkeiten ist umfangreich
und wird den allermeisten Problemen der astrologischen Praxis vollauf
gerecht.

R. Schneider, Wie berechnet und deutet man ein Horoskop, Schnega-
Warpke: Baumgartner

Etwas altväterlich und verzopft, aber durchaus noch lesbar; an der Klassik
orientiert. B. u. L. Huber, Horoskop-Berechnung und Zeichnung, Zürich:
API

Eine moderne Darstellung mit starkem Einschlag der Huber-Schule.

R. H. Rohm, Die Berechnung der Häuser und Planeten. 48-54 Grad
nördlicher Breite, Bietigheim: Zluhan

Vielleicht die brauchbarste, weil neutrale Darstellung der eigentlichen

Horoskopberechnung.

Speziellere und umfangreichere Werke

A. M. Grimm, Astrologische Aphorismen von Strauch-Leoviticus, Schnega-
Warpke: Baumgartner

Ein Standardwerk der Klassik bzw. Renaissance, für erfahrene Astrologen
immer noch sehr interessant, dem Anfänger jedoch aufgrund seines
Rezeptbuchcharakters nur bedingt zu empfehlen. Wichtig für die klassische
Astromagie.

H. Frhr. v. Klöckler, Kursus der Astrologie, (3 Bände) Freiburg: Hermann
Bauer Ein Standardwerk der klassischen Astrologie. Die vorgestellten

Berechnungsmethoden sind zwar teilweise etwas umständlich und
altertümlich (z. B. die ausschließliche Arbeit mit Mittagsephemeriden), doch



aufgrund seiner weiten Spannbreite und seines sachlichen Tiefgangs handelt
es sich hier noch immer um ein Werk, das in keiner ernstzunehmenden
astrologischen Bibliothek fehlen darf. Th. Ring, Astrologische
Menschenkunde, (3 Bände) Freiburg: Hermann Bauer Wie auch die Bände
von Klöckler eines der wichtigsten zeitgenössischen Standardwerke. Rings
Analyse fußt auf der Tiefenpsychologie C. G. Jungs. Trotz der eigenwilligen
Sprache ist dieser Ansatz in seinem scharfsinnigen Tiefgang bis heute
unübertroffen und stellt eine der Glanzleistungen der neuzeitlichen
deutschen Astrologie dar. Auch für Anfänger zu empfehlen, die bereits die
ersten astrologischen Hürden (Grundstruktur des Zodiaks,
Berechnungsmethoden) genommen haben und Sinn für poetisch-
philosophische Sprache haben.

Leider z. Zt. vergriffen, gelegentlich aber noch in Antiquariaten erhältlich
und sehr zu empfehlen sind auch die Werke älterer deutscher Autoren wie
Brandler-Pracht, Kühr, Kündig, Sindbad-Weiß, Vehlow.

Über Tabellenwerke (Ephemeriden, Häusertabellen, geographische
Positionstabellen) gibt der esoterische Buchhandel ausführlich Auskunft. In
der klassischen Astrologie wird überwiegend mit Häusertabellen nach
Placidus gearbeitet, moderne Astrologen verwenden aber auch häufig das
Häusersystem von

176

Walter Koch (sog. GOH).

Was Ephemeriden betrifft, so sollte beim Kauf darauf geachtet werden, daß
sie auch die Werte für den erst 1930 entdeckten Planeten Pluto enthalten.
(Bei manchen Werken ist dies erst ab Anfang der 60er Jahre der Fall!) Im
allgemeinen werden heute aus berechnungstechnischen Gründen die
Mitternachts- den Mittagsephemeriden vorgezogen.

LITERATURNACHWEIS

Aleister Crowley, Magick, s. 1/7/S. 32

Michael Gebauer, »Grundlagen der Zeremonialmagie I«, Thelema, H. 9,



1984,8.30- 35.

William Gray, Magical Ritual Methods, New York: Weiser, 1969 Stephen
Mace, Stealing The Fire From Heaven, s. vorigen Abschnitt

Der Magische BLICK (I)

Der berüchtigte »böse Blick« (auch bei uns gelegentlich unter seiner
italienischen Bezeichnung malocchio bekannt) gehörte schon seit jeher zu
den Grundtechniken der Hexen und Magier. Er wurde und wird noch heute
vom Nordkap bis Sizilien gefürchtet und gilt den Ethnographen als
Paradebeispiel für »volkstümlichen Aberglauben«.

Während Völkerkundler und Anthropologen jedoch den Glauben an den
magischen Blick belächeln und in ihm ein faszinierendes Überbleibsel einer
vorzivilisatorischen Zeit sehen, wird er von unserer Zunft dagegen durchaus
ernstgenommen und mannigfach praktiziert.

Es hat schon viele verschiedene Erklärungsmodelle für

Der magische Blick: ein komplexes

Phänomen

seine Funktionsweise gegeben, doch ist das Phänomen in Wirklichkeit viel
zu komplex, um es in wenigen Zeilen erschöpfend abhandeln zu können.
Denn tatsächlich gibt es eine ganze Vielzahl verschiedenster »Blicke«.
Anders

ausgedrückt, der magische Blick hat sehr unterschiedliche Funktionen und
wird auch entsprechend vielseitig geschult und eingesetzt. Wir wollen uns in
mehreren Abschnitten diesem Thema widmen, zudem wir daran zugleich
unsere magische Wahrnehmungsfähigkeit trainieren können und ein
ungeheuer machtvolles Instrument der Beeinflussungsmagie in die Hand
bekommen.

Sie kennen bestimmt den Ausdruck »wenn Blicke töten könnten! « Nun,
vom Standpunkt der Magie aus können Blicke - allerdings nur in äußerst



seltenen Fällen - tatsächlich töten, zumindest aber, und dies weitaus häufiger,
nachhaltigen Schaden anrichten. Dennoch wäre es falsch, nur den negativen
Aspekt dieser Praktik zu sehen, denn sie läßt sich ebensogut zum Zwecke
der Heilung, der Clairvoyance (Hellsehen) und der Beruhigung übermäßig
erregter Menschen oder Tiere einsetzen. Es ist wahrscheinlich hauptsächlich
der Tatsache zuzuschreiben, daß Technik und Funktion des magischen Blicks
lange Zeit unbekannt geblieben sind, daß er in einen so bösen Ruf geriet.

Erschwerend kommt noch hinzu, daß der »böse Blick« häufig von völlig
ungeschulten Naturtalenten ganz instinktiv verwendet wird. Solche
Menschen aber sind meist, genau wie alle anderen Sensitiven
—»Spökenkieker«, Hellseher und so weiter - Außenseiter und werden wegen
ihrer Andersartigkeit von vornherein geächtet, bis sie sich oft schon aus
reiner Notwehr dazu gezwungen sehen, den Blick auch für destruktive
Zwecke einzusetzen. Gewöhnlich wird der Überbringer schlechter
Nachrichten mit diesen identifiziert und für sie bestraft. Wer mit dem

177

magischen Blick beispielsweise den Tod einer bestimmten Person
voraussieht, der er auf der Straße begegnet, und womöglich unvorsichtig
genug ist, darüber offen zu reden, gerät in eine gefährliche (im Zeitalter der
Inquisition sogar lebensgefährliche) Situation: Im besten Fall geschieht
nichts, und er wird verlacht oder als »ein bißchen nicht ganz richtig im
Kopf« abgetan. Trifft die Vorhersage jedoch ein, finden sich schnell böse
Zungen, die Ursache und Wirkung dergestalt verwechseln, daß sie dem
Seher und seinem magischen Blick die Schuld für den Tod der betreffenden
Person geben.

Da die Augen als »Fenster der Seele« gelten, hat die Magie sich schon
immer mit Blicktechniken befaßt, teils um sie für magische Operationen zu
nutzen, teils um der Tarnung willen (zum Beispiel zur
Gedankenverschleierung). Blicke verraten ungeheuer viel über den
jeweiligen Bewußtseinszustand eines Menschen, meist sind sie einer
Veränderung der Mimik und Gestik zeitlich ein ganzes Stück voraus.

Die wichtigsten Anwendungsmöglichkeiten des



Die wichtigsten Anwendungsmöglichkeiten des magischen Blicks

magischen Blicks, die uns hier interessieren sollen, sind unten aufgelistet.

Zu diesen Hauptfunktionen wollen wir hier aus Platzgründen nur stich-
wortartige Erläuterungen

geben, denn vieles ergibt sich ohnehin durch die Praxis wie von selbst.

1) Konzentration von Gedankenkraft und Erlangung von Einspitzigkeit:
bedarf keiner Zielperson (keines »Opfers«), sondern dient als Technik der
Gedankenkontrolle an sich;

2) Übertragung magischer Reize (Befehle) auf eine Zielperson ohne deren
Wissen, um sie zu beeinflussen: Aura- und Chakra- Manipulationen zu
Heilungszwecken bis zur Implantation einer Sprengglyphe in die Aura eines
Opfers;

3) Tarnung des eigenen Gemütszustands und der eigenen Absichten: eine
Verschleierung des eigenen Blicks oder die Vortäuschung eines
irreführenden Gesichtsausdrucks (zum Beispiel gütig statt finster);

4) Wahrnehmung feinstofflicher Energien und ihre Lenkung sowie
Clairvoyance: eine Erweiterung des eigenen Wahrnehmungsspektrums zum
Zwecke der Manipulation oder zur Zukunftsschau (zum Beispiel im
magischen Spiegel oder in der Kristallkugel);

5) Abtasten eines Gegenübers zur Feststellung von Stärken und
Schwachstellen: Bestimmung und Diagnose des Status quo (zum Beispiel
beim Heilungszauber, bei der Kampfmagie und ähnliches) als
magieeinleitende Maßnahme;

6) Abziehen von Energien oder Informationen einer Zielperson: Aura- und
Chakra- Manipulation durch Abzapfen von feinstofflichen Energien und
Schwächung bis zur (allerdings sehr seltenen) völligen Entodung des Opfers;
aber auch zum Abzug unerwünschter Krankheitsenergien oder zum
Exorzismus; ferner Duplizieren und »Überspielen« der in der Zielperson
gespeicherten bewußten und unbewußten Informationen.



Im Gegensatz zum schon behandelten 180°- Blick gehört der magische Blick
zu den sogenannten Fixationstechniken. Hierbei werden die Augen also nicht
»auf unscharf gestellt«, sondern vielmehr im Gegenteil auf einen bestimmten
Punkt fixiert.

Wo der 180°- Blick (der eigentlich technisch gesehen natürlich ebenfalls
unter die übergeordnete Rubrik »magische Blicke« fällt) eher der passiven
Wahrnehmung, also dem Empfang von feinstofflichen Sinnesreizen und der
Bewußtseinserweiterung dient, hat der magische Blick im allgemeinen
(Ausnahme: die Punkte 4 und 5) die Aufgabe, feinstoffliche Sinnesreize zu
senden und Bewußtsein sowie Energie auf

178

einen einzigen Punkt zu konzentrieren.

Seine Macht erklärt sich nicht zuletzt aus der Tatsache, daß der Mensch
besonders beim Dialog mit anderen auf Veränderungen im

Augenbereich achtet und aus den Blicken des Gesprächspartners, meist
gänzlich unbewußt, Informationen bezieht, die über den rein sprachlichen
Austausch weit hinausgehen. Oft genügt schon die Verweigerung des
direkten Blickaustauschs, um das Gegenüber nervös zu machen oder es
sogar zu scheinbar völlig grundloser Wut anzustacheln.

Informationen beziehen, die über den rein sprachlichen Austausch weit
hinausgehen

Dies können Sie selbst einmal ausprobieren: Fixieren Sie Ihren
Gesprächspartner mit dem Blick auf den Punkt genau zwischen beiden
Augen (Ajna Chakra). Sehen Sie ihm beim Sprechen also nicht in die Augen
selbst, sondern heften Sie den Blick auf ihn, wie soeben erklärt, während Sie
ansonsten ganz normal weitersprechen. Dies ist auch eine gute Übung für
jene Magier, die Schwierigkeiten damit haben, dem Blick anderer
standzuhalten. Das Raffinierte an dieser Technik liegt darin, daß sie vom
Gegenüber fast nie durchschaut werden kann. Da der Partner nicht einmal
behaupten kann, daß Sie seinem Blick ausweichen würden, weil er ja ständig



in Ihre Augen sieht, aber deren Fixierung nicht zu erkennen vermag (er
»kann den Blick nicht einfangen«), fällt seine eigene Unsicherheit mit voller
Wucht auf ihn zurück. Die Folge sind steigende Nervosität, unkontrollierter
Bewegungsdrang, ein unbestimmtes Gefühl des Unbehagens, mitunter bei
unbeherrschten Naturen sogar heftige Schweißlind Zornesausbrüche. Wenn
Ihr Chef Sie gerade fürchterlich anschreit, weil Sie seiner Meinung nach
einen Fehler gemacht haben, können Sie also seinen Tiraden mit diesem
Blick mühelos standhalten, zumal er Ihnen eine um so größere innere Kraft
und Sicherheit verleiht, je mehr diese Ihrem Gegenüber verlorengehen.
Andererseits sollten Sie sparsam damit umgehen, weil sich der Ärger des
anderen sonst womöglich in unkontrollierbarem Maße steigern könnte, was
ja keineswegs immer wünschenswert ist.

Daß die Wirkung des Blicks jedoch nicht ausschließlich

Die Wirkung muß nicht ausschließlich auf einen direkten Blickkontakt
beschränkt sein.

auf einen direkten Blickkontakt beschränkt sein muß und sich auch nicht mit
den Mitteln der herkömmlichen Psychologie (»Einschüchterungsblick«)
erklären läßt, beweist folgendes Experiment:

Wenn Sie das nächste Mal im Kino, im Bus, in der Straßenbahn, im
Großraumabteil eines Zugs oder sogar

im Flugzeug sitzen, fixieren Sie den Hinterkopf eines irgendwo vor Ihnen
sitzenden, Ihnen den Rücken zukehrenden Mitmenschen. Der korrekte Punkt
ist das sogenannte »Nacken-« oder auch »Todeschakra« in der Mitte des
Genicks, dicht oberhalb des Wirbelsäulenansatzes. Tun Sie dies solange, bis
Ihr »Opfer« sich entweder umdreht, sich am Hals kratzt oder irritiert hin und
her rutscht. Dann suchen Sie sich eine neue Zielperson.

Experimentieren Sie dabei auch mit unterschiedlichen Entfernungen, indem
Sie sich vielleicht mal einen Passagier in der nächsten Reihe vornehmen,
mal einen, der fünf oder zehn Reihen von Ihnen entfernt sitzt.
Selbstverständlich können Sie auch im Restaurant damit arbeiten und
beispielsweise den Kellner, der Sie ständig so geflissentlich übersieht,
dadurch auf sich aufmerksam machen.



Haben Sie diese Technik zu Ihrer eigenen Zufriedenheit gemeistert, können
Sie den Nackenpunkt auch von vorne angehen, indem Sie ganz einfach
durch den Hals der Zielperson hindurchsehen, als wäre er aus Glas. Dies
geschieht am Anfang meist mit geöffneten, später aber auch mit halb- und
sogar gänzlich geschlossenen Augen.

179

Noch wirkungsvoller wird diese Methode, wenn Sie sich einem gründlichen
Fixationstraining unterziehen, das ohnehin für die weitergehende Arbeit mit
dem magischen Blick unerläßlich ist. Zu diesem Zweck zeigt Abbildung 26
einen Fixationskreis, der zusammen mit seinem Rahmen die Blick-
Fixationstafel bildet. Mit dieser können Sie auf dreifache Weise verfahren:

1) Sie trennen sie aus dem Buch und klappen Ober- und Unterteil herum,
damit Sie nicht von der Schrift irritiert werden;

2) Sie kopieren die Seite und schneiden den Mittelteil entlang des Rahmens
aus;

3) Sie malen sich einen eigenen Kreis nach unserer Vorlage und verwenden
diesen.

Zu empfehlen ist in jedem Fall, daß Sie den Kreis in einem fahlen Gelbton
ausmalen. Am geeignetsten sind dafür weiche Buntstifte. Achten Sie darauf,
daß der Mittelpunkt sich danach noch deutlich abhebt, denn er ist das
Wichtigste an der Fixationstafel. Notfalls helfen Sie mit einem nicht zu
dicken Filzstift ein wenig nach.

Nun hängen Sie die Fixationstafel in Sitzaugenhöhe an eine kahle Wand mit
ungemusterter Tapete, am besten ist ein völlig weißer oder schwarzer
Hintergrund. Wenn Sie zu Hause keine geeignete Wand zur Verfügung
haben, können Sie auch ein weißes oder schwarzes Bettlaken glatt gespannt
aufhängen und vor diesem üben. Nehmen Sie in etwa 1,5—2 Meter
Entfernung davor auf einem bequemen Stuhl im Herrschersitz Platz; wenn
Sie darin bereits gut genug geübt sind, können Sie natürlich auch im
Halblotus-, im Drachen- oder gar im Lotussitz auf dem Boden Platz nehmen.



Atmen sie eine Weile mit halbgeschlossenen Augen tief ein und aus. Nun
öffnen Sie die Augen ganz, und fixieren Sie den Mittelpunkt des Kreises.
Mit starr geöffneten Augen (also ohne mit den Lidern zu zucken!) betrachten
Sie den Mittelpunkt solange, bis die ersten Tränen kommen. Dann schließen
Sie die Augen, legen die Handflächen leicht nach außen gewölbt schräg auf
die Augen und geben mehrmals leichten Druck auf die Lider, indem Sie die
Hände anpressen (sog. »Pal-ming«). Das entspannt —und schon geht es in
die nächste Runde!

Wiederholen Sie diese Prozedur mindestens zehnmal. Wenn Sie regelmäßig
(am besten täglich) üben, werden Ihre Phasen des Starrens schon bald immer
ausgedehnter werden. Das Optimum ist ein einstündiges Starren ohne
Liderzucken. Doch sollten Sie zu Anfang jegliche Überanstrengung
vermeiden, um keine Augenschäden zu provozieren. Im Gegensatz zum
180°- Blick mit seiner Sehunschärfe werden bei dieser Technik die Augen
ungleich stärker belastet, daher

ist entsprechende Vorsicht geboten. 66

Die durch dieses Training erlangten Fähigkeiten können Sie zu
verschiedenen Zwecken anwenden: Nicht allein der eigentliche magische
Blick als Mittel der Beeinflussungsmagie wird dadurch geschult, auch die
Arbeit mit dem magischen Spiegel wird erheblich erleichtert, wie sie in
diesem Abschnitt noch beschrieben werden soll.

66 Sie sollten bei dieser Übung alle etwaigen Sehhilfen (besonders
Kontaktlinsen) ablegen, da der Blick ohne solche Mittel geschult werden
muß, um magisch effektiv zu sein. Wenn Sie extrem kurzsichtig sein sollten,
müssen Sie die Entfernung zur Fixationstafel entsprechend verringern, bis
Sie alles deutlich genug erkennen können.

Es sei noch einmal ausdrücklich betont, daß es sich bei der Fixation nicht um
den 180°- Blick handelt! Sie sollten also auf jeden Fall vermeiden, daß Sie
aus Versehen in diesen überwechseln. Vorläufig sollten Sie also Tratak und
magischen Blick sorgfältig auseinanderhalten.

180



Abbildung 26: Blick- Fixationstafel Einführung in die Ritualistik (VII) Der
Magische Stab

Der »Zauberstab« ist ein beliebtes Utensil klischeehafter
Magierabbildungen. Tatsächlich steht er in der hermetischen Tradition der
Golden Dawn für das Element Feuer. Als solcher ist er immer wieder
Gegenstand

Der Stab als Symbol des magischen

Willens

mannigfacher Diskussionen. Das hängt sicher auch damit zusammen, daß
das Element Feuer unter anderem für die Sexualität steht, so daß selbst in
Abhandlungen, in denen es nicht ausdrücklich um

sexuelle Themen oder gar um Sexualmagie geht, manches verschämt
verschwiegen oder beschönigt wird, wenn es nicht gar zum Gegenstand
pompöser mystischer Spekulationen wird, wie dies beispielsweise bei



Aleister Crowley streckenweise der Fall ist.

Allerdings müssen wir in diesem Zusammenhang eine wichtige Tatsache im
Auge behalten: Jeder Magier, jede Magiergeneration scheint die magischen
Waffen unterschiedlich zu gewichten, abhängig von den eigenen Präferenzen
und Unzulänglichkeiten. Bei Crowley spielt der Dolch kaum eine Rolle,
dafür scheint ihm der Stab die bedeutsamste Waffe von allen zu sein. Anstatt
ihn jedoch mit Bezug zur rituellen Praxis zu behandeln (was bei seinen
Ausführungen zu den Waffen ohnehin die Ausnahme bleibt), schreibt er
seitenlang über die Wichtigkeit des magischen Willens und des magischen
Eids, was vor allem den Anfänger eher verwirrt als erleuchtet.

Auch Bardon nennt den Stab das »allerwichtigste Hilfsmittel in der rituellen
Magie« (Weg, S. 39) und weist darauf hin, daß Magier schon seit jeher mit
einem Stab dargestellt wurden. Auch die Bühnenmagier von heute, die wir
zur Vermeidung von Mißverständnissen lieber, darin übrigens ihrem eigenen
Sprachgebrauch folgend, als »Illusionisten« bezeichnen wollen, möchten ihr
Publikum glauben machen, daß es

181

der Zauberstab sei, der ihnen ihre scheinbar übernatürlichen Kräfte verleiht
und alle möglichen Wunder vollbringt. Wie für Crowley, dem er ohnehin
weitaus mehr verdankt, als seine Anhänger zugeben wollen, ist auch für
Bardon der Dolch eher eine untergeordnete Waffe. Sie ist für ihn sogar nur
ein verkleinertes Schwert ohne nennenswerte eigene Symbolik.

Es ist wahrscheinlich, daß die große Bedeutung, die dem Dolch in den
letzten Jahrzehnten zugekommen ist, vor allem auf den Einfluß der
angelsächsischen Hexenmagie zurückführt. Es läßt sich mit Fug und Recht
behaupten, daß sich seit

dem Ende des Zweiten Weltkriegs innerhalb der europäischen und
nordamerikanischen Magie in dieser Hinsicht ein beachtlicher
Paradigmenwechsel vollzogen hat, auf den meines Wissens in der
einschlägigen Literatur bisher noch nie hingewiesen wurde: der Austausch
des Stabs in seiner Funktion als



Der Austausch des Stabs in seiner Funktion als Verkörperung des magischen
Willens durch den Dolch

Verkörperung des magischen Willens durch den Dolch. In der winkligen
Tradition wird sogar bis heute so gut wie nie mit dem Dolch gearbeitet, und
dort ist er ebenfalls meist nur ein Ersatz für das Schwert.

Wenn Sie ältere Autoren lesen, müssen Sie sich also darüber im klaren sein,
daß bei diesen der Stab in der Regel die Hauptwaffe ist: Sie steht für den
Willen des Magiers und ist Symbol seiner Kraft und Macht. Andererseits
arbeitet beispielsweise Bardon mit mehreren Stäben, die für unterschiedliche
Zwecke oder Sphären geweiht werden, aber im Prinzip nur mit einem
einzigen Schwert, wiewohl er zusätzlich durchaus auch den Dolch und den
Dreizack gelten läßt, vor allem wenn es um dämonische Arbeiten geht.

Wie sieht nun die heutige Magie den Stab? Er ist, wie gesagt, Symbol des
Elements Feuer. Somit verkörpert er die Lebenskraft und auch den
Lebenswillen, sowohl den biologischen als auch den psychischen und
magischen. Die Analogie »Stab = Wille« wird verständlicher, wenn wir als
tertium comparationis den Begriff »Tat« heranziehen. Essentiell ist der Stab
eine aktive Waffe, das Sinnbild des magischen Tuns und Wirkens, der
Annahme und Ausübung persönlicher Macht. Da er aber auch für die
Sexualität steht, wird er vor allem in der

älteren, patriarchalischen Tradition in phallischer Form dargestellt. Und
hieran erkennen wir auch, weshalb es in unserer Zeit fast zwangsläufig zu
dem erwähnten Paradigmenwechsel kommen mußte: Die allgemeine Abkehr
vom phallokratischen, patriarchalen, ausschließlich

Die Abkehr vom phallokratischen, patriarchalen, ausschließlich männlich
betonten Weltbild früherer Magier

männlich betonten Weltbild früherer Magier äußert sich fast unbemerkt in
ebendiesem Wandel vom Stab zum Dolch. Es fällt uns heute auch schwer,
ausgerechnet in einem einzigen Element den ganzen Willen des Magiers
verkörpert zu sehen, in diesem Fall im Feuer. Der Dolch hingegen ist keine
Elementwaffe und entspricht unserem heutigen Empfinden nach daher
weitaus besser dem Willen, der doch eigentlich der Herr der Elemente sein



sollte und daher schon aus logischen Gründen nicht eines von ihnen sein
kann. Zumindest ist dies die Argumentation der heutigen Magie, und wir
wollen sie uns zu eigen machen, wenngleich es Ihnen natürlich freigestellt
bleibt, eine andere Gewichtung zu treffen und sich beispielsweise lieber der
älteren Tradition zuzuwenden. Ohnehin werden wir im Anschluß an die
Besprechung der Ritualwaffen noch viel tiefer in die Symbolik und
Philosophie magischen Denkens eintauchen müssen, damit wir nicht
ausschließlich auf der Ebene der sogenannten »niederen« oder Erfolgsmagie
stehenbleiben, so

182

wichtig diese auch zweifellos ist.

Dennoch ist und bleibt der Stab eine wichtige magische Waffe, allerdings
wird der um größere Vielseitigkeit bemühte Magier von heute nur ungern
von einer Waffe behaupten, sie sei die »wichtigste«, auch wenn er
wahrscheinlich immer zu manchen Waffen eine bessere Beziehung haben
wird als zu anderen. Alle magischen Waffen sind grundsätzlich gleichwertig.
Was sie - von ihrer Funktion bzw. Elementzuordnung einmal abgesehen -
von den anderen unterscheidet, ist unsere eigene Stellungnahme dazu. Im
Sinne eines ganzheitlichen, harmonikalen Weltbilds geht es jedoch nicht an,
daß wir einem Element den Vorzug über das andere geben.

Wo der Kelch empfängt und gebiert, wird der Stab zum Träger des Willens,
zu seinem ausführenden Organ. 67

Dies ist jedoch nicht dasselbe wie eine völlige Identifizierung von Wille und
Stab! Betrachten wir den Stab also als eine Art »rechte Hand« des eigenen
magischen Willens. Er verkörpert die Zeugung und die Tat. Ist der Kelch
zentripetal (sich zur Kreismitte hin bewegend) und weiblich, so ist der Stab
zentrifugal (von der Kreismitte nach außen fliehend) und männlich. Taucht
er ins kalte Wasser ein, läßt der heiße Stab es verdampfen und erzeugt auf
diese Weise die Luft: Das Denken wird aus der Polarität der Geschlechter
geboren, auch die Erde ist das Kind dieser Ur- Vereinigung.

Der Stab ist also Kraft und Trieb-, ja Antriebskraft, zugleich, er ist die Macht
der Beherrschung seiner selbst und des ihn umgebenden



Universums, das er selbst erschafft. Doch erschafft er nicht allein, er bedarf
dazu des Kelchs: Blindes Handeln ohne sichere Intuition ist Vergeudung von
Energie und

Der Stab bedarf des Kelchs.

Leben. Der Lingam (Phallus, Stab) muß sich mit der Yoni (Vagina, Kteïs,
Kelch) vereinen; nur aus dem Zusammenspiel zwischen Yang und Yin
entsteht die Spannung, die zur Schöpfung führt.

Die Tat ist es, die den Magier zum wirklichen Magier macht: Wer nur im
stillen Kämmerlein über die Möglichkeiten der Magie spekuliert, ohne sich
dem rauhen Wind der Praxis zu stellen, wird stets nur ein blutleerer
Theoretiker bleiben und den »dunklen Bruder Angst« niemals in die Knie
zwingen. Deshalb ist der Stab auch das Symbol der Furchtlosigkeit. Auf der
praktischen Ebene wird er vor allem für die Energiebündelung und
-Übertragung verwendet, in der Sexualmagie wird er durch das Glied des
männlichen Magiers ersetzt, so wie die Vagina der Magierin zum Kelch
wird.

Auch seine Form ist beliebig, oft wird er als Phallus dargestellt, gelegentlich
auch als Stab des ägyptischen Thot oder Tahuti, der in der Korrespondenz
dem Hermes und dem Merkur entspricht. Die Golden Dawn bevorzugte den
Hermesstab mit der Doppelschlange, die zeitgenössische Chaos-Magie hat
den Stab als Blitz der Chaossphäre entwickelt. Sein Material variiert von
geschnitztem Holz bis Gold oder Eisen. Dient er zugleich als Wünschelrute
(Wasser-Sucher!), so kann er sogar gegabelt und aus Weidengerte sein. Wenn
auch vielleicht nicht von seiner Symbolik her, so ist der Stab doch immerhin
handwerklich die am leichtesten herzustellende Waffe: Ein dickeres Aststück
und ein Schnitzmesser genügen schon, um einen brauchbaren Stab
anzufertigen. Selten ist er länger als eine Elle (gemessen vom Handgelenk
bis zum Ellenbogen), manchmal kann er allerdings doch auch
Spazierstocklänge haben, vor allem in seiner ägyptischen Form. Auf jeden
Fall sollte

67 Man denke an den Caduceus- oder Hermesstab wie auch an den des
Äskulap/Asklepios. Wo Hermes der Psychopompos, der Seelenführer im



Totenreich ist, ist Asklepios der Gott der Heilkunde und somit des Lebens.
Zugleich symbolisiert der Stab die Kundalini, also die Schlangenkraft, die
Essenz aller Sexualität und allen Lebens.

183

er nicht zu leicht sein, sondern gut und griffig in der Hand liegen. Drei
Muster für magische Stäbe finden Sie in der folgenden Abbildung.

Abbildung 27: Der magische Stab a) ägyptischer Stab; b) Phallus-Stab; c)
Chaos-Stab



Der Magische Spiegel

Bevor Sie sich an die faszinierende und vielseitige Arbeit mit dem
magischen Spiegel machen, sollten Sie bereits einige Zeit sowohl mit dem
180°- Blick (Defokussierungsblick) als auch mit dem in diesem Abschnitt
beschriebenen magischen Blick (Fixationsblick) gearbeitet haben, um
optimale Ergebnisse zu erzielen. Wollen Sie sich Ihren eigenen magischen
Spiegel herstellen, so können Sie die Zeit bis zu seiner Vollendung darauf
verwenden, einen entsprechenden Trainingsstand zu erreichen, bevor es
richtig losgeht. Richtwert für den Anfänger: etwa 3-6 minütiges
zuckungsfreies Starren; mittelfristiges Übungsziel: etwa 10-15 Minuten.

Strenggenommen wird der magische Spiegel nicht zu den Ritualwaffen,
sondern zum magischen Zubehör gezählt. Das ist freilich eine Konvention,
die nicht immer ganz der Praxis entspricht, denn tatsächlich

184

läßt sich der magische Spiegel wie kaum ein zweites Instrument auch als
regelrechte Waffe der Kampfmagie verwenden, etwa zur Beeinflussung
ferner Zielpersonen, bei

der Fern- Entodung und so weiter. Die meisten Autoren beschreiben den
Spiegel als Werkzeug der Divination, und in dieser Funktion gleicht er von
seinem Gebrauch her der Kristallkugel.

Wird er nur zur Divination und Evokation verwendet, so

Die Vielseitigkeit des magisches

Spiegels

kann der magische Spiegel grundsätzlich aus jedem beliebigen glänzenden
Material bestehen: Glas, Kristall, Edelsteine oder ähnliches. Es gibt auch
magische Spiegel »auf Zeit«, etwa wenn der Magier eine Schale mit Wasser
oder dunklem Öl füllt, welches nach der Operation ausgegossen wird. Sogar
ein schwarzlackierter Daumennagel kann diese Funktion wahrnehmen!
Manche Magier verzichten auf einen separaten Spiegel und verwenden zu



divinatorischen Operationen den magischen Kelch.

Meist ist mit dem Begriff »magischer Spiegel« jedoch ein spezielles Utensil
gemeint, das auch oft als »schwarzer Spiegel« bezeichnet wird. Der Grund
für diese Benennung liegt auf der Hand, es wird nämlich eine schwarze
Fläche verwendet. Diese ist meist konkav, also einwärts gewölbt, und
besteht entweder aus gewöhnlichem Glas oder aus glänzendem Gestein,
beispielsweise aus Obsidian oder sogar polierter Kohle. Auch Metalle finden
Verwendung, vornehmlich Stahl oder Silber, wobei letzteres jedoch
allenfalls durch Oxydation richtig »schwarz« wird. In der Regel arbeiten
moderne Magier mit einem sogenannten Uhrglas-Spiegel, weshalb wir uns
hier auch vor allem mit diesem beschäftigen wollen.

Die einfachste Möglichkeit, einen solchen magischen Spiegel herzustellen,
besteht darin, sich beim Uhrmacher ein Uhrglas von etwa 10-18 Zentimeter
Durchmesser zu beschaffen. Dieses wird an der Außenwölbung geschwärzt.
Das Schwärzen läßt sich eigentlich sehr einfach durchführen, doch gibt es
eine ganze Reihe von Möglichkeiten, es falsch zu machen. Um Ihnen
unnötige Zeitverluste zu ersparen, sollen hier ausnahmsweise auch einige an
sich recht

naheliegende Methoden besprochen werden, die leider nicht zu empfehlen
sind, von Anfängern aber immer wieder gern versucht werden. Doch ist es ja
schließlich nicht nötig, das Rad jeden Tag aufs neue zu erfinden!

Ersparen Sie sich unnötige Zeitverluste!

Die Praxis hat nämlich gezeigt, daß gewöhnliche Glasfarbe zum Schwärzen
nicht sonderlich gut geeignet ist, weil sie nicht die nötige Schwärze erzeugt:
Das Glas bleibt allzu transparent. Der Gebrauch von Ruß (zum Beispiel
durch Halten des Uhrglases über eine Kerze) ist insofern problematisch, als
die Beschichtung nicht kratz- und schabfest ist. Wenn das Uhrglas dann in
einen Rahmen gelegt wird, was bei dieser Methode unverzichtbar, aber auch
sonst grundsätzlich zu empfehlen ist, muß äußerste Vorsicht geübt werden,
sonst verwickelt man sich in endlose Neuversuche. Schwarzes Wachs
wiederum schlägt meistens, genau wie Kunstharz, Blasen, haftet nur
ungleichmäßig am Glas und erzeugt auf diese Weise eine unerwünschte
Musterung, die den Blick nur ablenkt, anstatt ihn zu konzentrieren.



Außerdem ist es sehr hitzeempfindlich und löst das Glas leicht aus seinem
Rahmen. Am besten bestreichen Sie die Glasfläche ganz schlicht mit
Unterbodenschutzfarbe, wie Sie sie im Autozubehörhandel erhalten. (Gregor
A. Gregorius empfiehlt auch Teerfarbe.) Dadurch erhalten Sie eine
gleichmäßige, undurchsichtige Schwarztönung, wie sie für die praktische
Arbeit optimal ist.

Die Gestaltung des Rahmens bleibt dem Magier selbst überlassen. Es gibt
magische Spiegel in allen nur erdenklichen Rahmenformen: runde,
viereckige, fünfeckige, ovale und so weiter. Die runde Form ist die üblichste,
meist besteht der Rahmen aus

185

gewöhnlichem schwarzlackierten Holz. Gebeiztes Holz lenkt durch seine
Maserung ebenfalls den Blick ab, doch wird dies von manchen Magiern
sogar bevorzugt. Es empfiehlt sich in der Regel nicht, das Uhrglas in eine
Kunstharzform zu pressen, da es sich daraus nach einer Weile meistens
wieder löst. Statt dessen kann der geübte Kunstharzgießer aber auch Spiegel
und Rahmen in einem Guß, also komplett aus Kunstharz herstellen. Auch
Pappmache wird gelegentlich verwendet.

Eine etwas aufwendigere Methode der Spiegelherstellung besteht darin, in
eine ebenmäßig schwarze Wölbung eine Edelsteinplatte zu schleifen und
diese glattzupolieren, was Sie von einer guten Edelsteinschleiferei erledigen
lassen sollten.

Regeln für den Umgang mit dem magischen Spiegel

Beliebtestes Material dafür ist der schon erwähnte Obsidian. Kleine Formate
sind aber auch gelegentlich aus Onyx gefertigt.

Für den Umgang mit dem magischen Spiegel geben ältere Autoren die
unterschiedlichsten Regeln an. Einig

sind sich die allermeisten jedoch darin, daß nach der Fertigstellung und
Weihung des Spiegels nur noch der Magier selbst in diesen hineinschauen
darf. Daher soll er auch bei Nichtgebrauch stets verhüllt und an für



Unbefugte unzugänglicher Stelle versteckt werden. Traditionsgemäß wird er
in schwarze Seide oder in Samt eingeschlagen, manchmal auch in einem
eigenen verschließbaren Kasten aufbewahrt.

Der Sinn dieser Regel leuchtet sowohl psycho- als auch symbollogisch
durchaus ein: Erstens ist der in der älteren Literatur ja fast ausschließlich
divinatorisch gebrauchte Spiegel ein Tor zur Seele bzw. zum Unbewußten
des Magiers; durch dieses Tor aber sollen keine Unbefugten eintreten dürfen.
Deshalb lassen viele Wahrsager ihre Karten und Kristallkugeln auch niemals
von Klienten berühren.

Zweitens gilt in der Tradition für sämtliche magische Waffen, daß sie nur
von ihrem Besitzer berührt werden dürfen, da ein Außenstehender sonst ihre
durch umfangreiche Rituale mühsam aufgebaute feinstoffliche Ladung
zerstören könnte. Dies gilt sinngemäß auch für das »Berühren durch Blicke«.

Zum Dritten erzeugt das Bewußtsein, über Gegenstände zu verfügen, die
kein anderer Mensch handhaben darf, eine gewisse innere Zuversicht, die
wohl nicht zuletzt daher rühren dürfte, daß das Unbewußte sich bei seiner
Öffnung sicherer (»unbeobachteter«) fühlt, was Trancesperren abbauen hilft.



Abbildung 28: Der magische Spiegel

186

Berichte aus der Magischen Praxis (1)

Mit dieser kleinen Serie wollen wir zur Abrundung unserer Schulung in
unregelmäßigen Abständen über die Arbeit im magischen Alltag berichten.
Alle Beispiele sind in ihrem Kern absolut authentisch und entstammen
entweder meiner eigenen Praxis oder der anderer Magier. Sie dienen unter
anderem auch dazu, Grundgesetze der Magie aufzuzeigen bzw. zu
veranschaulichen, wie wir sie eben nur in der Praxis selbst erfahren können.
Aus Gründen des Persönlichkeitsschutzes werden jedoch keine Namen
anderer lebender Magier genannt, und wo dies in Form von Abkürzungen
doch stilistisch erforderlich oder sinnvoll erschien, wurden diese wie auch
Ortsbezeichnungen und Charaktere so

Alle Beispiele sind in ihrem Kern absolut

authentisch.

verfremdet, daß eine Identifizierung der Beteiligten nicht mehr möglich ist.
Nur dort, wo die Beispiele aus der allgemein zugänglichen Literatur
stammen, wurde auf diesen Verfremdungseffekt verzichtet.

Wie wichtig und bisweilen heikel die korrekte Formulierung des
Willenssatzes bei der Sigillenmagie ist, konnte Frater A. in D. am eigenen
Leib erfahren: Er fertigte eine Sigil mit der Wortmethode nach dem
Willenssatz »Ich will bis übernächste Woche 1000 Mark besitzen« und lud
sie sexualmagisch.

Nach etwa eineinhalb Wochen besuchte Frater A. einen Freund und nahm im
Wohnzimmer auf dessen Sofa Platz. Nach einer Weile begann der Freund
nach seiner Brieftasche zu suchen und wurde schon nervös, weil er darin
eine größere Summe Geldes aufbewahrte. Schließlich stellten beide fest, daß
Frater A. sich versehentlich auf die Brieftasche gesetzt hatte. Zu seiner
maßlosen Verblüffung erfuhr dieser dann, daß sich in der Brieftasche fast auf
den Pfennig genau dieselbe Summe befand, für die er seine Sigil geladen



hatte.

Was war passiert? Offenbar hatte sein Unbewußtes den Ausdruck »besitzen«
ein wenig zu wörtlich genommen und ihn in ein be-»sitzen« verwandelt.

Ungewöhnlich an diesem Fall ist außerdem die Tatsache, daß es Frater A.
danach bei einem zweiten Versuch, diesmal mit einem weniger zweideutigen
(oder zumindest mit einem vom Unbewußten nicht umgedeuteten)
Willenssatz doch noch schaffte, an die fragliche Summe zu gelangen.
Meistens haben solche »Ausbesserungsoperationen« nämlich nur sehr
geringe Aussichten auf Erfolg, zumindest dann, wenn sie in relativ kurzem
Abstand zur bereits gescheiterten Operation durchgeführt werden. Immerhin
zeigt uns das Beispiel, daß man die Hoffnung nie aufzugeben braucht und
durchaus noch einen weiteren Versuch wagen sollte.

Wir sollten also bei solchen Formulierungen die Tatsache nicht außer acht
lassen, daß das Unbewußte gerne den Weg des geringsten Widerstands geht
(zumindest erscheint es unserem Bewußtsein meist so), wenn es um die
Erfüllung eines magischen Auftrags geht. Sicher fiel es ihm im Falle des
Fraters A. leichter, zunächst nur fremdes Geld herbeizuschaffen, auf das er
sich setzen konnte. Dieses Beispiel macht aber auch ein grundsätzliches
Problem der Sigillenmagie und der Arbeit mit Willenssätzen deutlich: Es ist
so gut wie unmöglich, sämtliche möglichen Fehldeutungen (oder, genauer,
»Allzu-wörtlich-Deutungen«) bei der Formulierung eines Willenssatzes von
vorneherein mit absoluter Sicherheit auszuschließen. So bleibt uns nur der
Weg über Versuch und Irrtum, um mit der Zeit ein entsprechendes
Feingefühl für die Sprachlichkeit des eigenen Unbewußten zu entwickeln.
Dies aber gelingt nur durch häufiges Üben und sorgfältige Erfolgskontrolle.

Die folgende Episode entstammt meiner eigenen Praxis. Eine Klientin in S.
beauftragte mich, magisch darauf hinzuarbeiten, daß ihr Mann zu den von
ihr

187

gewünschten Bedingungen in die ersehnte Scheidung einwilligen solle. Er
war zwar mittlerweile prinzipiell mit einer Scheidung einverstanden, wollte
aber möglichst wenig finanzielle Verpflichtungen für seine Frau und die



gemeinsamen drei Kinder eingehen und hatte deshalb auch schon manchen,
zum Teil sogar gewalttätigen Streit vom Zaun gebrochen. Die beiden
Eheleute lebten bereits in Trennung, und die Ehefrau wollte das Haus
behalten sowie eine bestimmte monatliche Alimentenregelung. Zudem erhob
sie Anspruch auf das Sorge-recht für die Kinder. Anhand eines neuen Fotos
des Mannes unternahm ich einen Beeinflussungszauber nach Art der
Puppenmagie. Etwa drei Wochen später erschien der Mann plötzlich wie
verwandelt bei meiner Klientin: Er war äußerst gut gelaunt, weil er sich auf
den bevorstehenden Urlaub freute, den er mit seiner neuen Freundin zu
verbringen gedachte. Wieder kam es zu einer Aussprache zum Thema
Scheidung, doch diesmal willigte er in alles ein, was seine Frau von ihm
schon monatelang verlangt hatte. Überglücklich rief sie mich am
darauffolgenden Tag an, um mir darüber zu berichten. Meine Nachfrage
ergab allerdings, daß sie es leider versäumt hatte, sich seine Einwilligung
schriftlich bestätigen zu lassen, schon gar nicht notariell. Sie hatte es über
ihrer Freude völlig vergessen.

Ich wollte ihr den Mut nicht nehmen, hatte aber den Eindruck, daß die Sache
noch lange nicht ausgestanden sei. Und in der Tat: Als der Ehemann aus dem
Urlaub zurückkehrte, wollte er von der Vereinbarung nichts mehr wissen, er
schraubte seine

Angebote sogar noch unter den vorherigen Stand herunter. 68

Erst nach mannigfachen weiteren magischen Operationen gelang es, das
Problem wenigstens soweit hinzubekommen, daß schließlich, fast ein volles
Jahr später, doch noch eine einvernehmliche Scheidung stattfand, bei der
auch eine für meine Klientin halbwegs günstige, zufriedenstellende Lösung
gefunden wurde. Doch war diese Lösung, wenngleich zwar nicht
ausgesprochen schlecht, nur »zweite Wahl« im Vergleich zu dem
ursprünglichen Ziel —das sie doch nur um Haaresbreite verfehlt hatte.

Mit diesem Beispiel will ich vor allem auf die Tatsache aufmerksam
machen, daß die Auswirkungen magischen Tuns oft sehr flüchtig sind: Man
muß sie mit wachem Auge erkennen und die günstige Gelegenheit sofort
beim Schöpf packen, sonst ist sie auch schon wieder fort, und es bleibt nur
noch die Enttäuschung zurück. Immerhin wird Magie ja auch gerne als
»Illusionskunst« bezeichnet. Die eigentliche Kunst besteht jedoch darin, den



mit Magie erzeugten »Illusionen« genügend Substanz zu verleihen, damit sie
beständig werden und sich auch ganz konkret-greifbar in materieller Form
manifestieren.

Dazu ist es allerdings erforderlich, daß man auch auf der nichtmagischen
Ebene alles Erforderliche tut, um einen Erfolg zu gewährleisten. Wo die
Magie zum Ersatz für persönliche Anstrengung und Wachheit, für Pfiffigkeit
und Geistesgegenwart werden soll, wird der Magier immer wieder einen
äußerst schweren Stand haben. Nicht daß die Zauber sonst niemals wirken
würden, doch kommt es in einem solchen Fall zu häufigen Verzögerungen,
zum »Erfolg auf der anderen Schiene«, zu unerwünschten Nebeneffekten
und überhaupt zu Episoden aller Art, die eine schiere Karikatur des
Ausdrucks »Ironie des Schicksals« zu sein scheinen.

68 Übrigens eine typische Reaktion auf eine magische Fremdbeeinflussung,
nachdem deren erster Bann erst einmal durchbrochen wurde. Wir haben es
hierbei mit dem alten Gesetz des Ausgleichs - actio et reactio - zu tun.

188

Praktische Übungen

ÜBUNG 31 DER MAGISCHE BLICK (I)

Arbeite aktiv mit dem magischen Blick, wie in diesem Abschnitt
beschrieben. Tue es spielerisch genug, um nicht zu ermüden, aber auch
regelmäßig und ernsthaft genug (vor allem mit der Fixationstafel), um schon
möglichst bald gute Ergebnisse zu erzielen.

ÜBUNG 32 DER MAGISCHE BLICK (II)

Für diese Übung brauchst Du einen Partner. Sie läßt sich übrigens besonders
gut und unauffällig auch mit Kindern durchführen, die daran sehr viel Spaß
haben und oft ausgezeichnete Ergebnisse erzielen, solange daraus kein
Zwang wird. Sie dient der Sensibilisierung für den magischen Blick auf der
Empfängerseite, damit Du selbst die Anwendung des magischen Blicks
gegen Dich bemerkst - ein wichtiger Aspekt jeder Schutzmagie! Die Übung
kann sowohl im Gebäude als auch in der freien Natur durchgeführt werden.



Der sendende Partner kann jede beliebige Haltung einnehmen, meist wird er
bequem sitzen wollen, was allerdings vorzugsweise auf dem Boden
geschehen sollte, da die optische Sendeperspektive dann besser ist. Du stellst
Dich mit dem Rücken zum Partner in bequemer Haltung aufrecht hin, die
Entfernung sollte nicht weniger als etwa 3 Meter und am Anfang nicht mehr
als etwa 8 Meter betragen. Dies sind die durchschnittlichen optimalen
Erfahrungswerte, die natürlich geringfügig variieren können. Am besten
schließt Du nun die Augen, atmest eine Weile tief und ruhig durch und gibst
dem Partner schließlich ein Handzeichen, damit er beginnen kann. Wenn Du
etwas fortgeschrittener bist, kannst Du auch mit geöffneten Augen arbeiten.

Nun fixiert der Partner eine Körperstelle bei Dir, und es gilt, diese zu
bestimmen. Verlasse Dich dabei ausschließlich auf Dein eigenes Feingefühl.
Auf keinen Fall solltest Du die Sache vom Verstand her angehen und etwa
überlegen, wohin Du an Stelle des Partners schauen würdest. Die Erfahrung
hat gezeigt, daß diese Übung am besten funktioniert, wenn auch der Partner
sein Denken dabei weitgehend ausschaltet. Er sollte also nicht etwa
versuchen, Dir irgend etwas zu »senden«, eine bestimmte Wirkung
(Brennen, Jucken oder ähnliches) erzeugen wollen oder ungeduldig darauf
warten, daß Du vor Schreck zusammenzuckst. Im Idealfall genügt nämlich
der bloße kurze Vorsatz, den magischen Blick zu trainieren, der Rest ist, wie
bei der Sigillenmagie auch, Vergessen und Unverkrampftheit. (Denke stets
an das Prinzip von »Nichtverhaftetsein/Nichtdesinteresse«!)

Es genügt für den Anfang vollauf, wenn Du als Empfänger nur 5-10 Minuten
übst. Danach wird gewechselt. Wenn beide noch genug Lust dazu haben,
könnt ihr die Übung noch zwei weitere Male wiederholen, öfter ist jedoch
nicht angezeigt, da das unbekannte Organ der feinstofflichen Wahrnehmung
sonst schnell ermüdet und dies die Ergebnisse (auch die späteren)
beeinträchtigen könnte.

Der Magische Blick (II)

Wir wollen nun etwas ausführlicher auf den eigentlichen Gebrauch des
magischen Blicks eingehen. Dazu besprechen wir die im letzten Abschnitt
erwähnten Punkte im einzelnen.



189

1) KONZENTRATION VON GEDANKENKRAFT UND ERLANGUNG
VON EINSPITZIGKEIT:

Diese Praktik bedarf keiner Zielperson (keines »Opfers«), sondern dient als
Technik der Gedankenkontrolle an sich. Wir üben den Blick also
ausschließlich zu dem Zweck, die Gedanken zu beherrschen und unseren
Willen zu

Die Praxis des magischen Blicks

konzentrieren.

Es hat sich in der Praxis immer wieder gezeigt, daß bereits durch die bloße
Blickkonzentration im Unbewußten eine

magische Operation ausgelöst wird. Vgl. auch die Technik der Todeshaltung
bei der Sigillenladung: Hier dient der Blick zur Herstellung der gewünschten
Ladungsgnosis.

2) ÜBERTRAGUNG MAGISCHER REIZE (BEFEHLE) AUF EINE
ZIELPERSON OHNE DEREN WISSEN, UM SIE ZU BEEINFLUSSEN:

Durch eine Ladung des Blicks mit einem Willenssatz oder Befehl (durch
konzentratives Mitten desselben) können Aura- und Chakra -
Manipulationen zu Heilungszwecken erreicht werden. Dies setzt allerdings
voraus, daß die Blickbeherrschung bereits weit fortgeschritten ist. Wir
versetzen uns dann in einen Zustand einspitziger Gnosis und übertragen den
Befehl gleichzeitig imaginativ und halbbewußt auf die Zielperson. Dies kann
bis zur Implantation einer Sprengglyphe in die Aura eines Opfers gehen.
Eine Sprengglyphe ist eine Sigil bzw. Sigill (also entweder nach der
Methode Spares oder auf andere Weise hergestellt), die in der Zielperson
einen Selbstzerstörungsmechanismus auslösen soll. Bildlich gesprochen
»sprengt« sie das Kraftfeld des Gegners von innen heraus. Da die meisten
Schadenszauber das Immunsystem des Opfers angreifen, besteht der
Sinninhalt einer Sprengglyphe auch aus einem entsprechenden Befehl. Die
Glyphe wird wie eine bewußte Halluzination in die Aura der Zielperson



hineinprojiziert, dort verankert und dann durch Aufheben des Blicks und
Ablenkung (»Bannung«) aktiviert bzw. ihrer Selbstaktivierung überlassen.
Wir sehen an diesem Beispiel einmal mehr, wie neutral die Techniken der
Magie tatsächlich sind: Mit ein und derselben Praktik können wir sowohl
heilen als auch krank machen.

3) TARNUNG DES EIGENEN GEMÜTSZUSTANDS UND DER
EIGENEN ABSICHTEN:

»Blicke sind verräterisch«, »die Augen sind der Spiegel der Seele«: Wenn
wir unsere Stimmungen und Absichten wirksam vor einem anderen
Menschen verbergen wollen, müssen wir unter anderem eine Verschleierung
des eigenen Blicks oder die Vortäuschung eines irreführenden Ausdrucks
(zum Beispiel gütig statt finster) beherrschen. Bei oberflächlichen Kontakten
wird dies bereits genügen. Haben wir es jedoch mit einem sehr sensitiven
Gegner zu tun, so wird darüber hinaus auch eine scharfe Gedankenkontrolle
erforderlich sein, damit der andere uns nicht auf telepathischem Wege
»anzapft«. Empfehlenswert ist dabei die Aktivierung eines ablenkenden,
völlig irrelevanten Gedankenstrangs, was der Funktion eines Störsenders
entspricht. Gerade starke Gemütsbewegungen wie Angst, Zorn oder Freude
lassen sich vom Ungeübten nur schwer verbergen. Das sprichwörtliche
»Poker-Gesicht« des Berufsspielers wird nicht nur durch eine vollständige
Kontrolle der Mimik bzw. der Gesichtsmuskulatur gekennzeichnet, sondern
vor allem auch durch einen starren, »abblockenden« Blick, der keinen
Aufschluß über die innerseelischen Vorgänge des Spielers erlaubt. Man
könnte diese Vorgehensweise

190

auch als »Panzerblick« bezeichnen. Gerade bei schwierigen
Geschäftsverhandlungen kann eine derartige Blickbeherrschung von
größtem Nutzen sein.

4) WAHRNEHMUNG FEINSTOFFLICHER ENERGIEN UND IHRE
LENKUNG SOWIE CLAIRVOYANCE:

Im allgemeinen verwenden wir zur Wahrnehmung feinstofflicher Energien
zwar den 180°- Blick, doch ziehen es manche Magier auch vor, den



fokussierenden magischen Blick dazu einzusetzen. Hier müssen Sie selbst
probieren, was Ihnen am meisten liegt. Ziel ist stets eine Erweiterung des
eigenen Wahrnehmungsspektrums zum Zwecke der Manipulation oder zur
Zukunftsschau (etwa im magischen Spiegel oder in der Kristallkugel). Die
Lenkung feinstofflicher Energien dagegen findet fast ausnahmslos im
fokussierten Zustand statt. Oft wird der fokussierte Blick zur Wahrnehmung
feinstofflicher Energien verwendet, um den psychischen Zensor
auszuschalten und Gedankenleere herzustellen. Erst wenn dies erreicht ist,
geht der Magier dann zum 180°- Blick über.

5) ABTASTEN EINES GEGENÜBERS ZUR FESTSTELLUNG VON
STÄRKE- UND SCHWACHSTELLEN:

Auch bei der Bestimmung und Diagnose des Status quo (zum Beispiel beim
Heilungszauber oder bei der Kampfmagie) als magieeinleitende Maßnahme
kann der fokussierte Blick von Nutzen sein. Während wir mit dem 180°-
Blick eher über die Gesamtaura des Gegenübers schweifen, um bereits erste
Stärke- und Schwächefelder auszumachen, setzen wir danach den
fokussierten Blick ein, um Einzelheiten genauer zu erkennen. Auch hier
ersetzt eine Unze Praxis eine Tonne Theorie: Üben Sie mit einem Partner
oder einer anderen Person das Abtasten mit beiden Blickarten, und
vergleichen Sie die Ergebnisse.

6) ABZIEHEN VON ENERGIEN ODER INFORMATIONEN EINES
GEGENÜBERS:

Indem wir die Augen als Saugkanal verwenden, können wir magische Aura-
und Chakra- Manipulation durch Abzapfen von feinstofflichen Energien
eines Gegenübers durchführen und sogar eine Schwächung bis zur
(allerdings sehr seltenen) völligen Entodung des Opfers erreichen. Doch läßt
sich diese Technik aber auch zum Abzug unerwünschter Krankheitsenergien,
zum Exorzismus oder ähnlichem verwenden. Darüber hinaus können wir die
in der Zielperson gespeicherten bewußten und unbewußten Informationen
damit duplizieren und in unseren eigenen Informationsspeicher
»überspielen«. Die Technik des Absaugens per Blick hat gegenüber der des
Handauflegens oder des Gebrauchs anderer Hilfsmittel — wie
beispielsweise Kristalle —den Vorteil, weitaus unaufwendiger und teilweise
auch unauffälliger zu sein. Beim Exorzismus wird meist mit einem extrem



starren Blick gearbeitet, der direkt in die Augen oder auf das Ajna Chakra
des zu Exorzierenden gerichtet wird, um den Widerstand seiner Besessenheit
zu brechen. Letzteres erkennt man in der Regel am Flackern im Auge des
anderen. Dies ist auch der Moment, da man —meist synchron mit tiefem,
ruckartigem Einatmen - die unerwünschte Energie oder Wesenheit aus dem
anderen herauszieht. Je nach Stärke der Besessenheit kann dies mehrfache
Versuche erfordern, die sich nicht selten über Wochen, ja Monate
hinwegziehen.

191

Alle diese Praktiken lassen sich besser andeuten als genau beschreiben.
Unsere Sprache ist wenig geeignet, derartig subjektive Vorgehensweisen zu
präzisieren. Das hier Angedeutete sollte, zusammen mit Ihrer Praxis der
Spiegelmagie, aber genügen, um Ihnen hinreichend Anregungen für eigene

Experimente zu geben. Vergessen Sie nie, daß jeder Magier letztendlich
seine ureigene Magie entwickelt. Unsere Schulung dient vor allem als Hilfe
auf dem Weg zur individuellen Zauberei, anstatt Ihnen einen festen Kanon
von Praktiken aufzudrängen.

Ihre Augen - Schaltzentralen der Kraft

Machen Sie aus Ihren Augen Schaltzentralen der Kraft! Lernen Sie, mit Ihrer
optischen Wahrnehmung zu spielen, die Zwischenräume der Realität (auch
jene zwischen ganz konkreten Gegenständen) zu schauen, also empfangend
wahrzunehmen —und lernen Sie auch, aktiv Blicke der Kraft auszusenden.
Zur Übung können Sie beispielsweise selbstgefertigte Wort- oder
Bildsigillen projizieren, sei es zu Hause auf eine farblich neutrale Fläche, sei
es aber auch im gesellschaftlichen Leben mit anderen Menschen. Interessant
sind auch entsprechende Versuche mit Tieren, die teilweise sehr sensibel auf
Blickmagie reagieren.

Einführung in die Ritualistik (VIII)

Das Magische Schwert

Die magiephilosophisch wohl tiefschürfendste Betrachtung des magischen



Schwerts als Ritualwaffe stammt erneut von Aleister Crowley:

Das Magische Schwert ist die Fähigkeit zur Analyse; wird es gegen einen
beliebigen Dämon gerichtet, greift es dessen Komplexität an.

Nur das Schlichte kann dem Schwert widerstehen. Solange wir uns unterhalb
des Abyssos befinden, ist das Schwert folglich völlig zerstörerisch:

Es entzweit Satan mit Satan. Nur in den niederen

Die Bedeutung des magischen Schwerts nach Crowley

Formen der Magie, den rein menschlichen Formen, ist das Schwert zu einer
solch wichtigen Waffe geworden. Es sollte ein Dolch genügen.

Doch für gewöhnlich ist der Verstand dem Menschen

so wichtig, daß das Schwert tatsächlich die größte seiner Waffen ist;
glücklich, wer mit dem Dolch allein auskommt!

[Magick, S. 87]

Wie ist dies zu verstehen? Weshalb preist Crowley jenen Magier als
glücklich, der des Schwerts nicht bedarf? Betrachten wir zunächst einige
weitere seiner Ausführungen:

So notwendig es für den Anfänger auch sein mag, ist das Schwert doch nur
eine grobe Waffe. Seine Aufgabe besteht darin, den Feind abzuwehren oder
sich einen Weg durch dessen Reihen zu bahnen - und wenn es auch benutzt
werden muß, um Eintritt zum Palast zu erhalten, kann es doch bei der
Hochzeitsfeier nicht getragen werden.

Man könnte sagen, daß das Pentakel das Brot des Lebens ist und das
Schwert das Messer, mit dem es geschnitten wird. Man muß Ideen haben,
aber man muß sie

192



auch kritisch prüfen.

Das Schwert ist auch die Waffe, mit der man den Dämonen Entsetzen
einflößt und sie beherrscht. Das Ego muß der Herr der Eindrücke bleiben.
Man darf es nicht zulassen, daß der Dämon den Kreis durchbricht; man darf
es nicht zulassen, daß irgendeine Vorstellung einen mitreißt.

Es ist leicht zu erkennen, wie grundlegend und falsch all dies ist —doch für
den Anfänger ist es nötig.

Bei allen Auseinandersetzungen mit Dämonen wird die Spitze des Schwerts
nach unten gehalten, und es sollte nicht für Invokationen verwendet werden,
wie in manchen Schulen der Magie gelehrt wird.

Wird das Schwert gegen die Krone erhoben, ist es kein wirkliches Schwert
mehr. Die Krone kann nicht geteilt werden. Gewiß sollte das Schwert nicht
erhoben werden.

Das Schwert kann jedoch mit beiden Händen gepackt und ruhig und aufrecht
gehalten werden, um zu symbolisieren, daß das Denken eins geworden ist
mit dem einzigen Streben und verbrannt wurde wie eine Flamme. Diese

Flamme ist das Shin69, der Ruach Alhim, nicht der bloße Ruach Adam. Das
göttliche und nicht das menschliche Bewußtsein.

Der Magier kann das Schwert nicht handhaben, wenn sich nicht die Krone
auf seinem Haupt befindet.

Jene Magier, die versucht haben, das Schwert zu ihrer einzigen oder auch
nur zu ihrer Hauptwaffe zu machen, haben sich nur selbst vernichtet, nicht
durch die Vernichtung des Verhindern, sondern durch die Vernichtung der

Teilung.70 Schwäche überwindet Kraft.

Der Geist muß erst in eine Form des Wahnsinns aufgebrochen werden, bevor
er transzendiert werden kann.

[S. 88 f.]



Das Schwert ist also die kritische Instanz, mit seiner Hilfe bekommt der
Magier die Gefühle in den Griff, die seine Wahrnehmung verzerren und ihm
den Blick auf die Dinge, wie sie sind, verschleiern. Es gebrauchen zu
müssen bedeutet, in der Gefahr der Selbsttäuschung und des Wahns zu
schweben. Dann ist die Instinktsicherheit des Kelchs verletzt, herrscht
gefährliche Disharmonie im Inneren des Magiers. Das Schwert ist aber auch
das Instrument der Gedankenbeherrschung und der Einspitzigkeit, es ist das
Ideal der Wissenschaftlichkeit und der gefühlsneutralen Objektivität.

{...} jede Vorstellung muß vom Schwert analysiert werden. Folglich darf im
Geist des Meditierenden auch nur ein einziger Gedanke existieren.

Nun kann damit fortgefahren werden, das Schwert in seiner Funktion des
Reinigens von Gefühlen zu Wahrnehmungen zu betrachten.

Es war die Aufgabe des Kelchs, die Wahrnehmungen durch Neigungen zu
deuten; das Schwert befreit die Wahrnehmungen vom Netz der Emotion.

69 Shin ist der hebräische Buchstabe des Geistes; der Ruach Alhim, der
Odem des Geistes oder der Götter; Ruach Adam ist der Odem oder Geist des
Menschen.

70 Es sollte beachtet werden, das diese Mehrdeutigkeit des Wortes
>Vernichtung< zu zahlreichen Mißverständnissen geführt hat. Solve ist zwar
Vernichtung, doch coagula ist es ebenfalls. Das Ziel des Magus ist es, sein
Teildenken zu vernichten, indem er es mit dem Universalen Denken vereint,
nicht aber, dem Garnen einen weiteren Bruch und eine weitere Teilung
zuzufügen.

193

Die Wahrnehmungen an sich sind bedeutungslos; doch die Emotionen sind
noch schlimmer, denn sie verführen ihr Opfer dazu, sie für bedeutsam und
wahr zu halten.

Jede Emotion ist eine Besessenheit; die schrecklichste aller Blasphemien
besteht darin, Gott im Makrokosmos oder der reinen Seele im Mikrokosmos



Emotionen zuzuschreiben.

{...}

Der Magier muß sich in dieser Hinsicht also absolut frei machen.

Es ist eine beständige Übung der Dämonen, daß sie versuchen zu entsetzen,
zu schrecken, anzuekeln, zu verlocken. Gegen all dies muß er den Stahl des
Schwerts wenden. Wenn er sich von der Ego-Vorstellung befreit hat, wird
die Bewältigung dieser Aufgabe vergleichsweise leicht sein; bevor er dies
erreicht hat, wird es fast unmöglich sein. Also spricht die Dhammapada:

Mich mißhandelte er, und mich schlug er, er beraubte mich, er beleidigte
mich:

Wer solche Gedanken beherbergt, in dem wird der Haß niemals aufhören zu
sein.

Und dieser Haß, das sind die Gedanken, welche die Liebe behindern, deren
Apotheose der Samadhi ist.

Doch es wäre zu viel verlangt, von dem jungen Magier zu erwarten, daß er
die Verhaftung an das Ungeliebte übt; so soll er denn zunächst unbeteiligt
werden. Möge er versuchen, Tatsachen als Tatsachen zu erkennen, so
schlicht, als seien sie historischer Natur. Möge er die einfallsreiche
Ausdeutung jedweder Tatsachen meiden. Möge er sich nicht in die Lage
jener begeben, aufweiche die Tatsachen sich beziehen, oder tut er es doch, so
soll es ausschließlich zum Zwecke des Verstehens geschehen.

Sympathie71, Empörung, Lob und Tadel sind beim Beobachter fehl am
Platze.

Sogar bei Instrumenten selbst erzeugen deren physikalische Eigenschaften,
wie beispielsweise die Dehnung und die Kontraktion (die man in gewissem
Sinne als die Wurzeln von Freude und Schmerz bezeichnen könnte),
Verfälschungen.

Stellt man ein Thermometer her, so ist das Glas durch die dazu erforderliche



Verschmelzung derart erregt, daß die Höhe des Quecksilbers Jahr für Jahr,
noch dreißig Jahre danach und länger, schwanken wird; um wieviel mehr ist
dies bei einer solch formbaren Materie wie dem Geist der Fall! Es gibt keine
Emotion, die im Geist keine Markierung hinterließe, und alle Markierungen
sind schlecht. Hoffnung und Furcht sind nur entgegengesetzte Phasen einer
einzigen Emotion; beide sind unvereinbar mit der Reinheit der Seele. Etwas
anders verhält es sich mit den Leidenschaften des Menschen, da sie
Funktionen seines eigenen Willens sind. Sie müssen diszipliniert, aber nicht
unterdrückt werden. Doch Emotion wird von außen aufgezwungen. Sie ist
ein Einbruch in den Kreis.

[S. 92 f.]

Crowleys Ermahnungen machen - genau wie jene der Schamanen - immer
wieder deutlich, daß der Verstand ein Diener sein sollte und kein Herr. Doch
ist dies nicht als

71 Es ist allerdings wahr, daß Sympathie gelegentlich für das Verstehen
erforderlich ist.

194

Abwertung zu verstehen: Auch dieser Diener hat eine wichtige, ja
herausragende Funktion, denn ohne ihn stehen der Selbsttäuschung, der
Paranoia und dem Größenwahn Tür und Tor offen. Das Schwert stellt unsere
Garantie gegen die magische Besessenheit dar, weshalb wir auf seine
Herstellung bzw. Weihung mindestens ebensoviel Sorgfalt verwenden
müssen wie auf die aller anderen Waffen. Dem Schwert entspricht das
Element Luft, also unter anderem das Denken, die Kommunikation, die
Sprache, das Rationale. Seine Form ist im Prinzip beliebig, am häufigsten
werden Schwerter gebraucht, wie in der

Abbildung 28 gezeigt. Der Griff ist meist aus mit Kupfer beschlagenem,
umwundenem oder gefaßtem Holz72 ,

manchmal aber auch aus massivem Kupfer.

Am Knaufende des Griffs befindet sich eine Kupferkugel



Form und Material des

Schwerts

oder -Scheibe. Das Heft besteht aus zwei Mondsicheln, die für den
zunehmenden

und den abnehmenden Mond stehen. Dazwischen sind kupferne
Rundscheiben angebracht. 73

Die drei Scheiben oder Kugeln bilden zusammen ein gleichseitiges Dreieck.
Crowley gibt auch an, daß manche Magier die drei Kugeln aus Blei, Zinn
und Gold anfertigen; die Mondsicheln bestünden aus Silber, während der
Griff mit Quecksilber gefüllt sei, so daß das Schwert zum Symbol der sieben
Planeten wird. Doch sei dies, so fährt er fort, nur eine manierierte
Phantasterei.

Die Klinge des Schwerts besteht in der Regel aus rostfreiem Stahl und sollte
gerade, spitz und scharf bis zum Heft sein. Die Korrespondenz-Symbolik der
Metalle macht deutlich, daß wir es hier mit einer Waffe zu tun haben, die in
sich die Prinzipien des Mars und der Venus vereint. Crowley schreibt dazu:

Diese beiden Planeten sind männlich und weiblich —und spiegeln so den
Stab und den Kelch wider, wenngleich in einem viel niederen Sinne.

Das Heft ist venusisch, denn die Grundlage dieser erbarmungslosen Analyse
ist die Liebe —wäre dem nicht so, so handelte es sich bei dem Schwert um
eine schwarzmagische Waffe.

[S. 87]

In die Klinge ätzt oder graviert der Magier Glyphen, Symbole oder
Gottesnamen. Es könnte beispielsweise die Sigil des eigenen magischen
Namens verwendet werden, Crowley gibt als Beispiel das Ätzen der Formel
AGLA an, das mit Vitriol durchgeführt

wird. 74



In der rituellen Praxis der hier beschriebenen Schule wird das Schwert
praktisch nur bei Evokationen, also dämonischen Arbeiten verwendet. Doch
auch hierbei ist es stets nur eine »Waffe der letzten Instanz«. Man stelle sich
dies ganz praktisch vor: Droht von dem Dämon im Dreieck Gefahr, gerät die
Stabilität des Kreises ins Schwanken, so ist das Schwert (= der Verstand,

die Rationalität) gefordert. Nicht nur wird mit ihm der Dämon notfalls
zurückgetrieben oder »vernichtet«; im Rahmen unseres Modells vom

72 Gerne wird Eibe verwendet, das klassische »Magierholz«.

Verwendung des Schwerts

73 Gelegentlich werden auch kleine glattgeschliffene Kugeln aus reinstem
Bergkristall bevorzugt, doch stellt dies für die Fertigung einige Probleme
dar, da meist keine wirklich stabile Fassung möglich ist.

74 Die Formel V.I.T.R.I.O.L. ist ein kabbalistisches Notarikon für: Visita
Interiora Tetra Rectificando Invenies Occultum Lapidem. Etwas frei
übersetzt: »Indem ich in den Mittelpunkt der Erde vorstieß und alles prüfte
und richtete, entdeckte ich den Stein der Weisen.« Es ist dies eine
alchemistische Aufforderung zur beharrlichen Gründlichkeit und
Kritikfähigkeit.

195

Paradigmenwechsel kann es für den Magier der letzte Ausweg sein,
angesichts einer drohenden Besessenheit sofort in das Paradigma des
»Magie-Ungläubigen« überzuspringen und die ganze Operation
kurzentschlossen zu »abergläubischem Mummpitz« zu erklären. Das will
freilich nicht nur gelernt sein, es bringt auch erhebliche Gefahren mit sich,
denn dadurch wird die Symbol-Logik verletzt, die magische Operation wird
praktisch einfach für null und nichtig erklärt, was im Trancezustand zu
schwerwiegenden Negativkonditionierungen führen kann. Diese aber wieder
abzubauen, kann oft Jahre dauern, Durststrecken erzeugen, wo magisch fast
nichts mehr gelingen will und die Verzweiflung leicht die Oberhand
gewinnt. Strenggenommen sollte das Schwert (ohne physische Berührung)



vor der Operation verwendet werden, denn es ist auch die Verkörperung der
Verstandesfunktion des Entscheidens, der Magier trifft seine Entscheidung
(zum Beispiel für und wider ein Ritual) nach reiflichem Abwägen vorher.
Danach führt er sie kompromißlos aus. Also noch einmal die Ermahnung,
die gar nicht oft genug wiederholt werden kann:

Wohl dem Magier, der das Schwert nie zu benutzen braucht!

Wir erkennen also, wie tief die Symbolik der Ritualwaffen reicht, und wenn
wir es damit auch nicht übertreiben sollten, so wird doch deutlich geworden
sein, was damit gemeint ist, daß der Magier sich sein Universum selbst
erschafft. Dabei kommt es nicht darauf an, daß er sich einen wahren Wust an
symbolkundlichem Material aneignet, denn oberstes Gebot ist stets, daß
jedes individuelle Symbolsystem in sich stimmig sein muß, die Symbol-
Logik muß also gewahrt bleiben. Deshalb ist auch das relativ einfache,
grobschlächtige Symbolsystem des heutigen Anfängers dem geistlosen
Nachäffen hochraffinierter Bildungsprotzerei früherer Zeiten auf jeden Fall
vorzuziehen. Ohnehin müssen wir die Symbole selbst zum Leben erwecken
— machen wir uns also schon in diesem Punkt zu Göttern, indem wir ihnen
unseren Odem einhauchen!

Abbildung 29: Das magische Schwert

Die Krone und die Haube

Heute nur noch selten verwendet, galt die Krone früher, vor allem in der
Magie der Golden Dawn wie überhaupt in allen stark ägyptisch geprägten
Systemen der schwarzen Kunst, einmal als wichtiges Utensil. Auch Crowley
widmet ihr zwei Seiten in seinem Magick, und wie wir an seinen



Ausführungen zum magischen Schwert gemerkt haben, stellt für ihn die
Krone die Voraussetzung für den Gebrauch des Schwerts dar.

Häufiger dagegen wird heutzutage noch mit der magischen Haube (dem
»Zauberhut«) gearbeitet, die in ihrer Funktion der Krone sehr ähnlich ist.
Crowley schreibt ziemlich lakonisch: »Die Krone des Magiers stellt das
Erreichen

196

seines Werks dar.« [S. 106] Danach beschränkt er sich jedoch auf
Beschreibungen verschiedener Kronen und ihrer Symbolik. So empfiehlt er
grundsätzlich zwei Typen von Kronen:

a) eine Goldreifkrone, die vorne drei Pentagramme aufweist (das mittlere
faßt einen Diamanten oder Opal), hinten dagegen ein Hexagramm, und von
der Uräusschlange (einem altägyptischen Herrscher- und
Einweihungssymbol) umringt wird;

b) die klassische ägyptische Atef-Krone des »Magiergotts« Thot, die aus
einem Widdergeweih mit einer großen und drei kleinen Sonnenscheiben
besteht, dazu aus einem großen Gefieder und einem stilisierten Lotos (vgl.
Abbildung 30).

An der hinteren Kreishälfte der Goldreifkrone ist ein scharlachrotes Tuch
befestigt, das bis auf die Schultern herabfällt. Da derartige Kronen, wie
bereits erwähnt, heute nur noch selten Verwendung finden, wollen wir uns
hinsichtlich der Symbolik mit einem Hinweis auf Crowleys Werk begnügen.

Die Haube hat dagegen meist die Form eines Kegels und symbolisiert somit
die auf den Magier im Kreis herabsteigende feinstoffliche Energie (sog.
»Kraftkegel«). Ihr Material ist in der Regel Filz (auf ein Drahtgestell
aufgezogen), Stoff oder sogar Leder. Häufig wird sie mit gängigen
magischen Symbolen bestickt, auch die persönliche Sigil des Magiers wird
verwendet.

Sowohl Krone als auch Haube haben, von ihrer symbolischen Bedeutung
einmal abgesehen, vor allem die Funktion, das Gefühl der persönlichen



Macht und Größe des Magiers zu erhöhen. Dies ist eine psychologische
Hilfe, die den magischen Willen bei seiner Durchsetzung unterstützt und
kräftigt. Wer einmal eine Krone oder Haube beim Ritual getragen hat, weiß
dieses Gefühl zu schätzen.

Es ist wertvoll für die Konzentration und die

Funktion von Krone und Haube

Bündelung der Magis, setzt allerdings auch einen Tempel mit hoher Decke
voraus, da besonders die Haube oft eine beträchtliche Größe hat. Als

Anhaltspunkt sei die Strecke zwischen Bauchnabel und Kinn des Magiers
genannt. 197



Abbildung 30: Die magische Krone

a) Goldreifkrone Vorderansicht/Rückansicht (nach Crowley)

b) ägyptische Atef-Krone

In allen Kulturen schmückten sich Herrscher und Zauberer, Schamanen,
Medizinmänner und Hexer mit entsprechender Kopfbekleidung, da diese als
trancefördernd gilt und zudem etwaige Zuschauer schon allein durch ihre
Körperverlängerung beeindruckt. Sind Krone oder Haube nicht allzu schwer,
aber doch spürbar, wird bereits durch ihr bloßes Tragen eine aufrechte,
kraftvolle Körperhaltung erreicht, die den Armbewegungen mehr Wucht



verleiht und auch im Körperlichen manifestiert, was im Geistigen gefordert
wird: Einspitzigkeit, Mittung und Willenskonzentration.

198

Abbildung 31: Die magische Haube

a) Vorderansicht;

b) Rückenansicht

Bei Gruppenritualen trägt in der Regel nur der Ritualleiter (beispielsweise
der Hohepriester und die Hohepriesterin) eine Krone oder Haube als Zeichen



der Würde und der Macht.

Wenngleich ein Fehlen der Krone oder Haube unter Ihren Ritualutensilien
nicht unbedingt als empfindlicher Mangel zu werten ist, sollten Sie dennoch
einmal den Versuch mit einer hohen, auch provisorischen Kopfbedeckung
machen, um wenigstens ein Gespür dafür zu entwickeln, welchen Wert
solche Paraphernalia haben können. Letztendlich ist ihr Gebrauch jedoch
stark von persönlichen Vorlieben abhängig, und es wäre sicher falsch, ihre
Funktion überzubewerten.

Der Magische Name

Es ist auf der ganzen Welt üblich, daß sich Magier einen magischen Namen
zuzulegen.

Auch Mönche und Nonnen nehmen bei ihrem Eintritt in den geistlichen oder
klösterlichen Stand einen solchen Namen an. Er stellt zugleich eine neue
Identität und eine Abkehr von der Alltagspersönlichkeit dar. In magischen
Gruppen und Orden ist er zudem ein Mittel, um die Anonymität zu wahren
und die Infiltration durch Außenseiter zu erschweren.

199

Der magische Name wird meistens in Trance empfangen, manchmal wird er
aber auch kabbalistisch errechnet, oder er symbolisiert irgendein Prinzip, mit
dem sich der

Magier besonders verbunden fühlt, wie etwa Aquarius, Therion und so
weiter. Gern werden auch ansprechende Vorbilder aus Mythologie und
Geschichte als Namensgeber bemüht wie Merlin oder Kundry, Parzifal oder
Kassandra.

Neue Identität und A bkehr von der

Alltagspersönlichkeit

In fast allen Fällen stellt der magische Name ein Lebensmotto dar, nicht
selten besteht er sogar aus einem solchen. Mein eigener Name ist ein



Beispiel dafür: VTD T ist die Abkürzung für VBIQUE DÆEMON VBIQVE
DEVS (lat. »der Dämon ist überall/in allem, der Gott ist überall/in allem«).
Dies kennzeichnet den Vorsatz, stets beide Seiten der Medaille sehen und
nicht schematisch in Gut und Böse unterteilen zu wollen. Andere Beispiele
sind Crowleys Name Perdurabo (lateinisch »ich werde durchhalten«) oder
der von William Butler Yeats, der sich in der Golden Dawn D.E.D.I. für
lateinisch Demon est deus inversus (»Der Dämon ist ein umgekehrter Gott«)
nannte.

Es gibt auch Phantasienamen, die, ebenfalls in Trance erhalten, ihre
Bedeutung oft erst nach und nach enthüllen und möglicherweise nach einer
Weile verblassen und von anderen abgelöst werden können.

Die Zusatzbezeichnung Frater (lateinisch »Bruder«) für männliche, bzw.
Soror (lateinisch »Schwester«) für weibliche Magier ist vor allem in
magischen Bünden und Orden üblich und entspricht auch christ+lich-
klösterlicher Tradition. Doch ist im Laufe der Zeit daraus der Brauch
entstanden, auch ohne Ordenszugehörigkeit darauf zurückzugreifen, vor
allem bei Publikationen oder in der magischen Briefkorrespondenz;
insbesondere weil man die Begriffe Frater und Soror auch als
»Weggefahrt/e/-in, Mitpilger/-in« verstehen kann.

Übrigens werden dem magischen Namen oft auch Zahlen hinzugefügt (etwa
Abraxas 333), die für den Magier von besonderer Bedeutung sind, sei diese
Bedeutung kabbalistischer oder anderer Art.

Für den Erwerb eines magischen Namens gibt es glücklicherweise keine
Vorschriften. Es ist auch durchaus üblich, mehrere solcher Namen zu haben.
Wenn man beispielsweise Mitglied in einem magischen

Keine Vorschriften für den Erwerb eines magischen Namens

Orden ist, so wird man neben seinem persönlichen auch noch einen
Ordensnamen tragen. Zahlreiche Magier besitzen zudem noch einen Namen,
den außer ihnen kein anderer Mensch kennt und den sie

mit ins Grab nehmen, ohne ihn jemals zu offenbaren. Dahinter steht die alte
magische Vorstellung, daß den »wahren« Namen eines Wesens - auch einer



Gottheit - zu kennen gleichbedeutend mit Macht über dieses ist. Deshalb
stellt der geheime magische Name eine »letzte innere Verteidigungslinie«
dar, einen Fluchtpunkt der Identitätsbewahrung, ein geistiges Allerheiligstes
sozusagen. In seiner Funktion als Lebensmotto spiegelt der magische Name
das Lamen beziehungsweise Pentakel wider, auf das wir im nächsten
Abschnitt eingehen werden. Stellt das Lamen den Ist-Zustand des
individuellen magischen Kosmos, also die Gegenwart, dar, so symbolisiert
der Name den Soll-Zustand oder das Ziel, dem der Magier zustrebt, seine
angestrebte Zukunft.

Ein solcher Name kann Segen und Fluch zugleich sein: Hat man ihn erst
einmal anerkannt und angenommen, so erinnert er ständig daran, was es
noch zu erreichen gilt. Diese bewußte Namenswahl wird um so deutlicher, je
weniger wir uns im Laufe unseres Lebens mit der Bedeutung unserer
»zufällig« erhaltenen bürgerlichen Namen auseinandergesetzt haben. Es
kann ein großartiger, beglückender Akt der

200



Selbstbestimmung sein, sich einen magischen Namen zuzulegen; aber nicht
selten werden wir ihn auch als ernste Mahnung erleben. Immerhin hilft er
uns bei der Umschiffung mancher psychonautischer Klippe, er kann uns als
Wanderstab und Krücke in einem dienen. Deshalb auch sollte man den
magischen Namen weder leichtfertig annehmen noch wieder ablegen.
Gewiß ist es in der magischen Tradition durchaus üblich, verschiedene
persönliche Entwicklungsstufen durch unterschiedliche Namen zu
dokumentieren. So reicht beispielsweise die Namenspalette eines Aleister
Crowley von Perdurabo über V.V.V.V.V. und Baphomet bis zu seinem
berühmtesten, To Mega Therion 666.

Andererseits ist ein Name aber auch mehr als nur ein willkürlich gewähltes
Dokument des persönlichen magischen Entwicklungsstands, er wird bei
entsprechend häufigem Gebrauch zu einem festen Bestandteil der
magischen Persönlichkeit, zu einem »Teil der Aura« und läßt sich daher
auch nicht so ohne weiteres problemlos wieder abstreifen.

Manchmal kann es geschehen, daß sich ein Magier für eine bestimmte,
meist längerfristig geplante Operation einen Namen zulegt, den er nur
dieses eine Mal verwendet. Dies kommt der Verkleidung oder Maske eines
Schauspielers gleich, ist aber auch Ausdruck der Betonung eines

einzigen, speziellen Persönlichkeits- oder Handlungsaspekts. Mit anderen
Worten: Der Magier erschafft sich damit gezielt eine bestimmte
Persönlichkeit, die für die vor ihm

Der Magier erschafft sich gezielt eine bestimmte

Persönlichkeit.

liegende Aufgabe konstruiert wurde. In diesem Sinne ist er also
gewissermaßen sein eigener Psychogon! Doch ist dies nicht sehr häufig und
findet fast ausschließlich zu kampfmagischen Zwecken statt.

Es soll Ihnen selbst überlassen sein, ob und wann Sie sich einen magischen
Namen (oder mehrere) zulegen, sofern nicht ohnehin schon geschehen.
Wenn Ihnen keine andere Möglichkeit zusagt, können Sie auf einen



entsprechenden Traum inkubieren, in dem Ihnen Ihr Name offenbart werden
soll (am einfachsten gelingt dies durch eine sigillen- magische Operation).
So ist es beste alte Schamanensitte. Überlegen Sie sich auch gut, ob Sie
Ihren Namen anderen Menschen offenbaren wollen, immerhin geben Sie
damit einen sehr intimen Teil Ihrer Persönlichkeit preis, und dazu bedarf es
des gegenseitigen Vertrauens.

Einführung in das Pan - Ritual

Im folgenden wird ein Vorschlag für ein Pan-Ritual unterbreitet, das in
dieser Form schon zahllose Male von verschiedensten Magiern praktiziert
wurde.

Die Gestalt des griechischen Gottes Pan hat in der Magiegeschichte
Europas immer eine große Rolle gespielt. Die Bedeutung seines Namens

Herkunft, Überlieferung und Bedeutung des Pan- Prinzips

ist unklar, man hat sowohl versucht, ihn aus dem Sanskrit abzuleiten, als
auch, darin ein Lallwort zu sehen (wie »Papa« oder »Mama«). Erst später
bekam das Wort Pan die Bedeutung »All, Alles«, die es noch heute (in
seiner Deutung als »gesamt-«) hat, etwa in Wortschöpfungen

wie »panarabische Freundschaft«, »Pan- sexualismus« oder sogar
»Panorama« (= »Allschau«). Pan als Allgott ist freilich erst in der Zeit
Neros nachgewiesen.

Pan galt als Sohn des Zeus und einer Nymphe. Von Geburt an war er am
ganzen Körper behaart und besaß sowohl Ziegenhörner als auch -beine. In
der Überlieferung stellt er der Nymphe Syrinx nach, die aber auf ihr Flehen
hin von ihren Schwestern (nach anderer Version auch von der Erdmutter
Gaia) in Schilfrohr verwandelt wird.

201

Betrübt seufzt Pan in dieses hinein, und es tönt ihm klagend entgegen. Er
schneidet einige Rohre verschieden lang zu, fügt sie mit Wachs zusammen



und erschafft so die Hirten- oder Panflöte. Diese Flöte verliert er später
wieder, um sich aus Rohren eine neue zu fertigen, damit er auf einem
Frühlingsfest des Dionysos aufspielen kann. Er fordert sogar Apollon zum
musikalischen Wettstreit heraus, wird aber besiegt.

Pans Heimat ist Arkadien, er ist ein typischer Hirten- und Ziegengott, der
wegen seiner Fruchtbarkeit verehrt wurde; er »besprang« die Ziegen und
machte ganze Herden fruchtbar. Doch wird er schon in frühester Zeit auch
als zumindest teilmenschlich gesehen, besitzt also keine reine Tiergestalt.

Er kann Mensch und Tier durch sein plötzliches Auftreten erschrecken,

beispielsweise wenn diese gerade in der Mittagshitze ruhen, aber er ist auch
fröhlich, zu Spaßen aufgelegt und weinselig. 75

Pan ist keineswegs nur hinter den schönen Nymphen her, auch die Knaben
haben es ihm angetan, und er wird schon früh als Inbegriff der Sexualität
schlechthin verstanden. Bei Pindar wird er als Begleiter der Großen Mutter
erwähnt, was sich übrigens im heutigen Hexen- und Wiccakult
wiederfindet, wo er als der »Gehörnte« oder als der »Große Gott« verehrt
wird. Er tritt in vielen Gestalten auf und wird später auch häufig mit
anderen Gottheiten verschmolzen oder gleichgesetzt, beispielsweise mit
Dionysos, wobei auch sein Stammbaum ein wenig durcheinander gerät.
Verwandt ist er auch mit dem römischen Faunus, wie denn überhaupt
Satyrn und Faune oft als Verkörperungen des Pan gelten.

Es war das Christentum, das aus Pan einen »Teufel« machte und ihn mit
dem biblischen Satan gleichsetzte. Darin ist ganz

eindeutig eine Dämonisierung des vorchristlichen Heidentums zu erkennen,
und so nahmen Teufelsdarstellungen schon bald die Züge des Bocksgotts
an. In diesem Sinne wird Pan auch mit dem Saturn

Es war das Christentum, das aus Pan einen »Teufel« machte und ihn mit
dem biblischen Satan gleichsetzte.

verschmolzen, wobei auch ältere ägyptische Elemente eine Rolle gespielt



haben dürften (Set —Satan —Saturn). Als Herold der körperlichen
Sinnlichkeit wird er dem körperfeindlichen Christentum zur Inkarnation des
Bösen und der Sünde schlechthin. Was die kabbalistischen Entsprechungen
des Pan angeht, so sei hier und im folgenden aus meinem »Versuch über
Pan« (vgl. Literaturhinweis am Ende dieses Kapitels) zitiert:

Aleister Crowley ordnet in seinem LIBER 777, wie ich finde mit einigem
Recht, Pan sowohl der Zahl 0 als auch der 13 zu. All-Gott und Teufel -
welch ein gewaltiger Schritt über den plumpen Dualismus des
zoroastriscben und manichäischen Systems hinaus - von dem des
Christentums, des Mosaismus und des Islam einmal ganz zu schweigen!
Darin steht der Meister Therion natürlich in bester synkretistischer aber
auch gnostischer Tradition. [S. 4]

Das Wort »Panik« ist ebenfalls von dieser Gottheit abgeleitet - denn Pan ist
eben nicht allein gütig, er verbreitet auch Angst und Schrecken, vor allem
bei jenen, die eine verklemmte Sexualität und Virilität haben. Das bringt
uns zu seinen magischen Funktionen. Diese sind äußerst vielfältig:

75 Dionysos - der spätere römische Bacchus - war auch der Gott, dem Pan
am meisten gefiel, ah er nach seiner Geburt im Olymp vorgestellt wurde.

202

Dem einen erscheint Pan wohl eher als die personifizierte Natur, der man
den Frühling und die Ekstase des Lebenserwachens zuordnen sollte; andere
wiederum sehen in ihm den Urgrund allen Seins, das Prinzips der Totalität,
die Ekstase auch des Todes. Nicht umsonst wird (ebenfalls im LIBER 777
wie auch anderswo) Pan bisweilen der Planet Saturn zugeordnet, der ja
auch lange Zeit mit dem Makel des teuflischen < behaftet war.

Für mich persönlich ist Pan das Symbol der Ekstase

Pan ist das Symbol der Ekstase

überhaupt, der Ekstase nämlich, die sich im Verschmelzen des Mystikers
mit seinem Gott ebenso äußert wie im tosenden Tanz der Schöpfung, im



Kreislauf von Geburt, Tod und Wiedergeburt, im Rausch der Sinne und des
Geistes. Pan ist eben ALL und ALLES. Insofern hat er eine ähnliche
Qualität wie CHAOS, wenn er auch stärker dessen schöpferischen,
rauschhaften Aspekt verkörpert. CS. 5]

Pan bringt, wenn er gerufen wird und kommt, fast immer etwas Üppiges,
aber auch Plötzliches und Exzessives mit sich:

Pan liebt es eben, einem ab und zu einen Schlag Suppe zuviel in den Teller
zu geben, das Glas über den Rand hinaus zu füllen - und das verkraften zu
können ist eine der wichtigsten Voraussetzungen überhaupt für Magie mit
dem Pan-Prinzip. Wenn er kommt, dann kommt er total. Ein Freund von mir
berichtete einmal, daß er jedesmal nach einem Pan- Ritual neue
Bekanntschaften macht, und zwar so viele, daß ihm die Sache schon bald
über den Kopf wächst. Wer Pan also um etwas Bestimmtes bittet (er kommt
aber auch gerne >einfach nur so< mal im Ritual vorbei), der sollte nie
vergessen, daß er ein arger Scherzbold sein kann, der seinen Diener immer
auch ein wenig neckt und ihm Streiche spielt. Humorlose Magier haben bei
ihm keine Chance, ihnen macht er das Leben zur Hölle —wobei wir wieder
beim Teufel wären.

Natürlich ist Pan auch die Sinnenlust, der Rausch, so daß er besonders
gerne dann auftritt, wenn seine Feste orgiastischen Charakter haben. Da
sprengt er alle Schranken {...}, denn das All läßt sich eben nicht in der
Nußschale unserer Vorstellungen und Ordnungsschemata einkerkern. Wer
wirklich einmal theurgisch erfahren will, was Grenzenlosigkeit und Panik
{...} sein können, dem sei dieser Weg ans Herz gelegt. Pan ist >teuflisch<
insofern, als er Schluß macht mit alten, liebgewonnenen Routineansichten,
er entzweit uns von unserer Illusion und führt uns zu einer neuen,
ekstatischen Einheit. Dabei kann es vorkommen, daß man auch Federn
lassen muß, aber wenn man sich dem einmal so entfesselten Strom
anvertraut, dann wird man rasch merken, daß es nur Ballast gewesen ist,
was man hat abwerfen müssen.

Pan ist ein Gott, der einem soviel Einblick in sein Prinzip gewährt, wie man
eben noch verkraften kann. Zwar darf es bei ihm gern schon mal >ein



Viertelpfund mehr< sein, aber das bezieht sich erfahrungsgemäß eher auf
das Quantitative. Insofern ist er auch, bei aller Raserei, ein milder Gott, ein
schelmischer Kamerad, dem man allerdings auch keine Vorschriften
machen kann.

[S. 6 f.]

Wenn Sie es also einmal mit dem Pan-Prinzip versuchen wollen, allein oder
in der 203

Gruppe, so seien Sie dazu herzlich eingeladen. Pan kann einem die Magie
vielleicht mehr versüßen als jede andere Gottheit, denn er ist die
personifizierte Fröhlichkeit. Magisch-therapeutisch wird er auch zur
Behebung von

sexuellen Störungen von Impotenz bis Frigidität gerufen, er hilft gegen
Depressionen und steigert die Lebenslust, weckt die »müden
Lebensgeister« und ist auch bei der Beschaffung von Liebes- oder, genauer,
Sexualpartnern behilflich.

Pan ist die personifizierte

Fröhlichkeit.

Nach dem Ritual sollten Sie verstärkt auf Veränderungen in Ihrem Leben
achten, auf Omen im Alltag, plötzliche neue Bekanntschaften und so weiter.

Oft gibt Pan seinen Freunden ein Erkennungszeichen für spätere
Anrufungen: etwa eine Melodie, ein Wort, eine Geste o. ä. Dieses Zeichen
sollte man natürlich in Zukunft immer dann verwenden, wenn man mit Pan
in Kontakt treten will. Das kann auch im Alltag und mental geschehen (im
Auto, in der Straßenbahn, am Arbeitsplatz —also praktisch und überall).
>Viel hilft viel< - wenn man davon genug hat, dann wird man das schon
merken. Pan läßt einen da selten im Zweifel...

Hat man aber tatsächlich genug, dann läßt man die Pan-Wirkung leise
ausklingen und meidet natürlich eine Weile lang entsprechende



Veranstaltungen. Da Pan ein Menschenfreund ist (wenn auch vielleicht
nicht unbedingt im Sinne des Roten Kreuzes und der Christlichen
Wohlfahrt), drängt er sich einem auch (fast) nie unaufgefordert auf.

[S. 8]

ZUM RITUALABLAUF

Wir beginnen mit einem einleitenden Schutz- und Reinigungsritual; dann
folgt eine kurze Meditation; als nächstes wird Musik gespielt, vorzugsweise
vom Magier bzw. den Teilnehmern selbst. (Es muß nicht unbedingt »schön«
sein, solange es einigermaßen heftig und ekstatisch ist!) Nun wird das Liber
A'ash des Magiers Aleister Crowley vorgetragen, beim Gruppenritual dann
noch ein zweites Mal mit Musikbegleitung. Als Steigerung folgt nun das
Vortragen der Hymne an Pan (ebenfalls mehrmals), auch dies sollte so
ekstatisch wie möglich geschehen (Texte siehe unten). Dann (bei mehreren
Teilnehmern synchron dazu) Musik, Tanz, Rufe/Mantras wie »IO PAN!«
oder auch einfaches Jauchzen und Schreien. Spätestens jetzt sollte Pan in
jeden Teilnehmer spürbar »eingetreten« sein und den Rest des Rituals bis zu
seiner Entlassung selbst bestimmen. Dies wird je nach Temperament
meditativer oder orgiastischer sein, es kann auch sexualmagisch gearbeitet
werden.

Nach einer abschließlichen Phase erneuter Meditation werden die
Opfergaben verzehrt. Bei Gruppenritualen: keine feierlichen Trauermienen!
Pan liebt das Lachen und auch mal einen schmutzigen Witz!

Zum Schluß erfolgt eine weitere kurze Meditation, die Danksagung, das

abschließende Reinigungsritual und die Entlassungsformel.

Die folgende Checkliste sollte als Gedächtnisstütze benutzt und als
Vorschlag verstanden werden, den Sie beliebig nach Ihren eigenen
Bedürfnissen abändern können und sollen.

Das Pan - Ritual



Teilnehmer: Das Ritual wird sowohl allein als auch zu mehreren
durchgerührt (für 204

Gruppenarbeit besonders gut geeignet, auch für Anfänger).

Zeitpunkt: zu jeder Zeit; besonders gern zu Frühlingsanfang sowie im
Sommer praktiziert.

Kleidung: gewöhnliche Robe; kann während des Rituals auch abgestreift
werden. RITUALPLAN

1. Tempel-IRitualplatzaufbau:

• vorzugsweise in der freien Natur, ansonsten im Tempel

• Altar in der Mitte

• genügend Platz zum Tanzen

2. Zubehör:

a) Beleuchtung: nach Gegebenheiten (Kerzen, Fackeln)

b) weitere Korrespondenzen

Metall: keins

Farben: arkadische, ländliche Farben (Brauntöne)

Edelsteine: eventuell Onyx

Duftstoffe: herbe Öle

Pflanzen/Räuchermittel: herbe, sinnliche Düfte

Sonstiges:



• Opfergaben, die nach dem Ritual verspeist werden (Oliven, Weißbrot,
Ziegenkäse, herber Weißwein/Retsina, Zwiebeln, Knoblauch, Zitronen und
so weiter)

• Musikinstrumente (Panflöte, Zimbeln, Trommeln, Rasseln, Schlaghölzer)
3. Ritualablauf:

1) Vorbereitung: Auslegen der Gabe und so weiter

2) Kleines Bannendes Pentagrammritual: ja

3) Invozierendes Hexagrammritual: nein

4) Anrufung: ja

5) Konzentration der Energie: Tanzen, Singen

6) Arbeit mit der Energie: orgiastisch, eventuell sexualmagisch, danach
Verzehr der Opfergaben

7) Danksagung und Verabschiedung: ja

8) Kleines Bannendes Pentagrammritual: ja

9) Entlassungsformel: ja Anrufungstexte (siehe unten): • Liber A'ash
(Crowley)

• Hymne an Pan (Crowley) [auch mehrmals}

• Mantra: IO PAN!

205

Liber A´ash vel Capricorni Pneumatic

SUB FIGURA CCCLXX 76



0. Knorrige Eiche Gottes/ In deinen zweigen nistet der blitz! Über dir hängt
der Augenlose Falke.

1. Verdorrt bist du und schwarz! Erhaben und einsam in dieser beide von
huschen. 2. Empor! Über dir lasten die blutroten wölken! Es ist der stürm.

3. Da ist ein flammender Spalt am himmel.

4. Empor.

5. Umhergeworfen wirst du im griff des Sturmes aeonen-aeonen-aeonen-
lang. Doch gibst du deinen saft nicht preis; du fällst nimmer.

6. Nur im ende sollst du deinen saft geben, wenn der große Gott F.l.A.T.
den thron besteigt, am tage des Sei- mit- Uns.

7. Denn zwei dinge sind getan und ein drittes ist begonnen. Isis und Osi-ris
geben sich hin dem inzest und dem ehebruch. Dreifach bewaffnet springt
Horus hervor, aus dem schoß seiner mutter. Harpokrates, sein
zwillingsbruder, ist in ihm verborgen. Set ist sein heiliger bundesgenosse,
den er enthüllen wird am großen tage M.A.A.T., gedeutet ah meister des
Tempels des AT.AT, dessen name ist Wahrheit.

8. Darin wird nun die magische kraft erkannt.

9. Sie ist wie die eiche, die sich selbst härtet und dem stürme trotzt. Sie ist
verwittert und narbig und kühn auch wie ein kapitän zur see.

10. Auch ist sie reißend wie ein Jagdhund an der leine.

11. Stolz eignet ihr und große schlaue. Ja, und heiterkeit ebenso.

12. Möge der magus in seiner beschwörung also verfahren.

13. Möge er sitzen und beschwören; möge er sich sammeln in jener
kraftfülle; möge er dann sich erheben, straff und geschwollen; möge er die
haube reißen von seinem haupt und sein basiliskenauge auf die sigill des



dämon heften. Dann möge er schweigend die kraft hin und her schwingen
wie ein satyr, bis das Wort aus seiner kehle hervorbricht.

14. Nicht niederstürzen darf er erschöpft, auch wenn die gewalt das
menschliche zehntausendfach überstiege; denn was ihn durchflutet, ist die
unendliche gnade des Genitor- Genetrix des Universums, für die er das
Gefäß ist.

15. Auch täusche dich nicht selbst. Leicht ist es, die lebendige kraft vom
toten stoff zu unterscheiden. Ebenso leicht ist es, die lebendige schlänge
von der toten schlänge zu unterscheiden.

16. Ebenso gelübde betreffend. Sei beharrlich und sei nicht beharrlich.
Verstehe das nachgeben der Yoni als eins mit dem strecken des Lingam. Du
bist diese beide; und dein gelübde ist nur das rauschen des windes am Berge
Meru.

17. So sollst du mich denn verehren, der Ich bin das Auge und der Zahn, der
Geißbock des Geistes, der Herr der Schöpfung. Ich bin das Auge im
Dreieck, der Silberne Stern, den ihr verehrt.

18. Ich bin Baphomet, das ist das Achtfache Wort, das auf gewogen werden
soll mit der Drei.

19. Weder tat gibt es noch leidenschaft, die nicht eine hymne zu meinen
ehren sein wird.

20. Alle heiligen dinge und alle symbolischen dinge sollen meine
Sakramente sein.

76 Von Aleister Crowley. Aus dem Englischen von Frater VT DT und J. S.
209 (von Prä VTDT 1988 nochmals überarbeitet).

206

21. Diese tiere sind mir heilig; der geißbock und die ente, esel, gazelle, der
mann, die frau und das kind.



22. Alle leichname sind mir heilig; sie sollen nicht berührt werden, außer in
meiner eucharistie. Alle einsamen Orte sind mir heilig; wo einer sich
sammelt in meinem namen, dort will Ich hervorspringen in seine mitte.

23. Ich bin der abscheuliche gott; und wer mich meistert, ist häßlicher denn
Ich. 24. Und doch gebe Ich mehr denn Bacchus und Apoll; meine gaben
übertreffen die olive und das pferd.

25. Wer mich verehrt, der verehre mich in vielen riten.

26. Ich bin verborgen mit allen Verborgenheiten; wenn der Heiligste Alte
entblößt und über den marktplatz getrieben wird, so weile Ich dennoch im
geheimen und abseits.

27. Wen ich liebe, den züchtige ich mit vielen rufen.

28. Alle dinge sind mir heilig; kein ding ist durch mich heilig.

29. Denn da ist keine heiligkeit, wo Ich nicht bin.

30. Fürchtet euch nicht, wenn Ich in der raserei des Sturmes falle; denn
meine eicheln werden weit verstreut vom wind; und wahrlich, Ich werde
wieder auferstehen, und meine kinder um mich, auf daß wir unseren wald
errichten in Ewigkeit.

31. Ewigkeit ist der stürm, der mich umhüllt.

32. Ich bin das Sein, das Sein, das nicht ist außer durch sein eigenes Sein,
das jenseits des Seins des Seins ist, und tiefer verwurzelt als der Kein-
Ding- Baum im Lande Kein- Ding.

33. Und daran erkennst Du, daß Ich in dir bin, wenn meine haube über
deinen schädel gebreitet ist, wenn meine macht größer ist als der gestaute
Indus, und unbezwingbar wie der Riesengletscher.

34. Denn so wie du vor einer lüsternen frau stehst, in deiner nacktheit im



bazaar, aufgesogen von ihrer Verschlagenheit und ihrem lächeln, so bist du
auch ganz und ungeteilt vor dem symbol der geliebten, sei es nur ein
Pisacha, ein Yantra oder ein Deva.

35. Und in allem sollst du die Unendliche Glückseligkeit schaffen, und das
nächste gliedder Unendlichen Kette.

36. Es reicht diese kette von Ewigkeit zu Ewigkeit, ewig in dreiecken —ist
nicht das dreieck mein symbol? - ewig in kreisen - ist nicht der kreis das
symbol der Geliebten? Darin ist aller fort schritt eitles blendwerk, denn
jeder kreis ist gleich und jedes dreieck ist gleich!

37. Doch der fortschritt ist fortschritt, und fortschritt ist Verzückung,
beständig, blendend, regen des lichtes, wogen von tau, flammen des haa-res
der Großen Göttin, bluten der rasen um ihren hals, Amen!

38. Darum erhebe dich, wie Ich erhoben werde. Zügle dich, wie Ich ein
meister der Vollendung bin. Und am ende, sei dies ende auch sofern wie die
Sterne, die im nabel der Nuit ruhen, töte dich, wie Ich am ende getötet
werde, im tod, der das leben ist, im frieden, der mutter des krieges, in der
dunkelheit, die das licht in ihrer band hält, wie eine hure, die ein juwel von
ihren nüstern pflückt.

39. Also ist der anfang entzücken, entzücken das Ende, und entzücken ist
auch in der mitte, wie auch der Indus wasser ist in der höhle des gletschers,
und wasser inmitten der größeren Berge und kleineren Berge, zwischen den
wällen der berge und in den ebenen, und wasser an seiner mündung, wo er
hinfortspringt in die mächtige see, ja, die mächtige see.

207

Hymne an Pan 77

Erbebe in gleißender Lust des Lichts!

O Mann, mein Mann!



Stürme heran

aus dem Dunkel der Nacht des Pan!

Io Pan! lo Pan! lo Pan!

Über die See sollst du zu mir ziehn —

aus Sizilien, aus Arkadien —!

Komm als Bacchus mit faunisch Gelächter

mit Nymphen und Satyrn als deine Wächter. Über die See komm herbei auf
weißem Getier. Zu mir —zu mir!

Komm mit Apollo im Brautgeschmeid,

als Priester in oder im Hirtenkleid -

komm auf seidenen Schuhen der Artemis,

und wasch deinen Schenkel, du Gott,

und - dies.

In dem Monde der Wälder auf marmornem Fels,

in der dämmrichten Höhlung des goldgelben Quells

wilden Gebetes Purpur tauch ein

in die blutrote Schlinge, den Scharlachschrein!

Der Seele unschuldig Auge erschrickt, wenn es deine quellende Wonne
erblickt, wie sie durchsickert den Busch, den Baum des Lebens, der ist
Geist und Traum



und Leib und Hirn - komm übers Meer

(lo Pan! lo Pan!)

Gott oder Teufel,

zu mir her, zu mir her,

mein Mann! Mein Mann!

Komm mit schrillem Trompetenklang,

vom Bergeshang!

Komm mit dumpfem Trommelschall

vom Wasserfall!

Mit Flötenblasen und grellem Gepfeif- !

Bin ich nicht reif?

Ich, der wartend und werkend sich windet, ermattet nur Leere umarmt, die
schwindet vor meinem Zugriff, der sehnenden Brunst

meines Leibes voll Löwenstärke und Schlangenkunst —

Komm herbei!

Mach mich frei!

Von meiner Tumbheit und einsamen Teufelei! Zerschlage die Fessel, die
mich noch bezwingt, du, der alles erschafft und verschlingt!

Das Zeichen des Offenen Auges gib mir!

77 * Von Aleister Crowley. Aus dem Englischen von Frater VTDT unter



Verwendung einer Vorlage von Frater Fines Transcendam.

208

Des dornigen Schenkels steilragend Rapier!

Heiligen Wahnsinns geheimes Panier —

0 Pan! lo Pan!

lo Pan! lo Pan Pan! Pan Pan! Pan,

ich bin ein Mann -

tu was du willst, wie nur ein Gott es kann

0 Pan! lo Pan!

lo Pan! lo Pan Pan! Oh, wie lange

bin ich erwacht im Griff der Schlange! Der Adler hackt, seine Krallen
fassen! Die Götter verblassen...

Dein großen Bestien kommen!

lo Pan! Auf seinem Hörn

trägt mich in den Tod das Unicorn. Ich bin Pan! lo Pan! lo Pan Pan! Pan!
Ich bin dein Weib, ich bin dein Mann,

dein Herdenbock, dem man Goldene Göttlichkeit gab,

Fleisch deinen Knochen, Blüte dem Stab.

Von Sonnenwende bis Äquinox

klirrt mein Huf auf der Härte des Felsenblocks. Und ich reiße und rase und



wüt durch die Weiten - ewig und immer, bis ans Ende der Zeiten, Männlein,
Mägdlein, Mänade, Mann -

in der Macht von P an.

lo Pan! lo Pan Pan! Pan! lo Pan!

Wir wollen es Ihnen grundsätzlich selbst überlassen, sich durch beständige
Meditation mit der tieferen Symbolik dieses Paradebeispiels Crowleyscher
Ritualdichtung auseinanderzusetzen. Daher sollen auch nur einige wenige
Hinweise gegeben werden, die vor allem dem kabbalistisch noch
unbewanderten Magier eine Starthilfe sein mögen.

Das hebräische Wort A'ASH bedeutet zu deutsch »Schöpfung«, sein
Zahlenwert ist 370. Crowley meint zu dieser Zahl in seinem 777: »Der
Geißbock des Sabbat in seinem höchsten Aspekt. Dies zeigt das Ganze der
Schöpfung als Materie und Geist. Die materielle 3, die spirituelle 7, und
alles zur Null sich aufhebend.« Daher ist auch vom »pneumatischen
Steinbock« die Rede (von griechisch pneuma = »Geist«). Es liegt also nahe,
diesen Bocks-Aspekt der Transzendenz mit dem Prinzip des Pan zu
verbinden.

Berichte aus der magischen Praxis (II)

Diesmal soll es um zwei magische Operationen gehen, bei

denen Probleme im Vordergrund stehen, wie sie im Alltag immer wieder
auftreten können.

Die beiden Magier P. und W. hatten eine nicht enden wollende
Auseinandersetzung mit ihrem Vermieter. Sie lebten zusammen in einem
abgelegenen Waldhaus, und der Vermieter schikanierte sie nach
Herzenslust, eines morgens stand er sogar unangemeldet mit einem
Preßluftbohrer im Wohnzimmer!

Als auch Drohungen mit rechtlichen Schritten nichts fruchten wollten,
sahen die Magier sich dazu gezwungen, härtere Maßnahmen zu ergreifen.



So erschufen sie einen Psychogon, um diesen dem Vermieter anzuhexen,
damit er von ihnen abließ.

209

Dabei verwendeten sie die Technik des Imagospurius, wie sie von Bardon
beschrieben wird und auf die wir an anderer Stelle noch eingehen werden.
Die Operation dauerte einen vollen Monat: Jeden Abend luden die beiden
zwei Stunden lang den Psychogon und hetzten ihn auf den Gegner.

Wenige Tage nach Ende der Operation wurde plötzlich das junge Kind des
Vermieters überfahren und starb nach schweren Verletzungen. Danach
hörten die Auseinandersetzungen zwar auf, doch P. und W. zogen es vor,
das Haus aufzugeben und sich eine wohnlichere Bleibe zu suchen. Noch
heute werden die beiden allerdings von einem schlechten Gewissen geplagt.
Ihre Lust auf Angriffszauber (auch, wie hier, zu Verteidigungszwecken) war
lange Zeit spürbar gedämpft.

Wir haben es hier mit dem Prinzip des »magischen Querschlägers« zu tun,
das eines der größten Probleme im Bereich der Kampfmagie und der
Schadens- und Todeszauber darstellt: Man greift eine bestimmte Zielperson
an, statt dessen aber bekommt ein dieser Zielperson nahestehender Mensch
die volle Wucht des Angriffs ab. Meist sind dies Verwandte oder
Liebespartner, es können aber gelegentlich auch Geschäftspartner oder
Nachbarn getroffen werden. Wie kann so etwas geschehen? Es gibt dafür
mehrere mögliche Erklärungen, und wir wollen sie einmal näher betrachten.
Als erstes kommt uns natürlich die bereits in einem früheren Abschnitt
behandelte symbol-logische Unschärferelation in den Sinn. Die Präzision
der Symbole, mit der wir in der Magie arbeiten, ist nicht dieselbe, wie wir
sie von der Naturwissenschaft her kennen und erwarten.

Bekanntlich ist es gerade bei Angriffszaubern außerordentlich schwierig,
die Wucht der Attacke genau zu dosieren und zielsicher zu applizieren.
Immer wieder kommt es vor, daß der Magier anstelle seiner Zielperson
einen scheinbar »unbeteiligten« Dritten trifft. Dennoch muß dies
keineswegs immer als »Mißerfolg« gelten: Möglicherweise hat der Verlust
seines Kindes dem Vermieter wesentlich stärker zugesetzt, als es eine



eigene Erkrankung oder möglicherweise sein eigener Tod (der von den
Magiern ebenfalls nicht beabsichtigt worden war) getan hätte. Es bleibt aber
die unbestreitbare Tatsache, daß die Magier einen Menschen trafen, auf den
sie nicht bewußt gezielt hatten.

Wir können also bestenfalls von einem »Erfolg auf der anderen Schiene«
sprechen, ein Phänomen, das in der Magie immer wieder zu beobachten ist.

Eine weitere Erklärung besagt, daß die Zielperson unbewußt derart gut
geschützt war, daß alles von ihr abprallte, so daß statt ihrer eben das Kind
getroffen wurde. Dergleichen ist nicht selten. Wenn Sie einmal versucht
haben, einen Betrunkenen magisch zu beeinflussen oder einen Menschen,
der extrem erdverbunden und unsensibel ist oder der ganzen Magie mit
größter Skepsis gegenübersteht, so werden Sie wissen, daß dies
außerordentlich schwierig ist. Hier haben wir es mit einer »Härtung der
Aura« zu tun, die oft völlig unbewußt erzielt wird. Die Angriffsenergie wird
in einem solchen Fall automatisch deflektiert, vor allem dann, wenn die
Zielperson sich bester Gesundheit erfreut. Nicht selten wird sie sogar
unbewußt auf den Angreifer zurückgeworfen.

Die meisten Magier vergessen bei ihren Angriffen, vorher die Aura der
Zielperson entsprechend abzutasten und auf ihre Härtung zu überprüfen. Im
Zweifelsfall sollte erst eine Aufweichung der Aura (beispielsweise durch
Einimpfung einer Sprengglyphe) angestrebt werden, bevor zum
eigentlichen Angriff übergegangen werden kann. Solche, gelegentlich auch
als »Säurezauber« bezeichneten Operationen verlangen allerdings eine
ausgezeichnet geschulte magische Energiewahrnehmung, speziell die
Spiegelmagie bietet sich dazu an.

Es ist aber auch denkbar, daß die eigentliche Ursache für das Versagen bei
den 210

Magiern selbst zu suchen ist. Wer nämlich aus einer Position
psychologischer Schwäche heraus reagiert, anstatt zu agieren, dem fehlt es
meistens an der erforderlichen Zielgenauigkeit. Im hier geschilderten Fall
halte ich diese Erklärung übrigens für die wahrscheinlichste: Die Wut der
beiden Magier fand nicht etwa nur im Ritual statt, dort bündelte sie sich



nur, es wurde lange Zeit und immer wieder gegen das Gebot vom
»Nichtverhaftetsein/Nichtdesinteresse« verstoßen, was die Qualität der
magischen Operation von vorneherein beeinträchtigen mußte. Wer den
Gegner lange Zeit als überlegen erlebt hat, wer erst mit dem Rücken an der
Wand beginnt zuzuschlagen, schwächt sich selbst und stärkt den anderen.

Man kann dieses Vorgehen mit dem wilden Umsichschlagen eines
Verzweifelten vergleichen: Er entwickelt zwar ungeheure Kräfte, so daß es
manchmal eines halben Dutzend ausgewachsener, kräftiger Männer bedarf,
um einen schmächtigen, aber wie besinnungslos tobenden Schwächling zu
bändigen; doch ist es um seine Zielgenauigkeit nur selten gut bestellt, den
größten Teil seiner Energie vergeudet er darauf, ungewollt auf völlig
harmlose Gegenstände oder Personen einzudreschen, anstatt sich seinen
wirklichen Gegner gezielt vorzunehmen. Auch seine Koordinationsfähigkeit
ist beeinträchtigt. Was ihn dennoch so gefährlich machen kann, ist eben die
schon erwähnte freigesetzte Kraft und seine Unberechenbarkeit. Und so wie
der Tobende in seinem Eifer auch unschuldige Dritte treffen kann, kann
auch ein Magier, der seinen eigenen Zorn nicht mehr unter Kontrolle hat,
seine Zielperson verfehlen. Gewiß ist die Energie des Zorns nicht zu
unterschätzen, und sie läßt sich magisch vortrefflich nutzen, doch muß dies
in gebändigter Form geschehen, etwa in Gestalt der gnostischen Trance,
und es ist unerläßlich, daß sie nach Beenden der Operation gründlich
gebannt wird.

Schließlich wäre noch die Gedankenkontrolle zu erwähnen, die für jeden
Angriffszauber, ja für jede konzentrative magische Arbeit überhaupt
unerläßlich ist. Denn wenn die Gedanken bei dieser Form der
Energieübermittlung auch nur ein einziges Mal abschweifen, kann es
schnell geschehen, daß die Kräfte sich selbständig machen und zu völlig
unvorhersehbaren Ergebnissen führen.

Etwas zielgenauer ging die folgende Operation aus: Das Magierehepaar T.
und C. hatte ebenfalls Schwierigkeiten mit dem Vermieter, der zudem noch
im selben Haus lebte. Als die beiden endlich magisch reagierten, war die
Sache bereits derart eskaliert, daß die ersten Schadenszauber völlig
erfolglos blieben. Schließlich entschlossen sie sich dazu, den Weg des
geringsten Widerstands zu gehen und auszuziehen. Da jedoch noch



rechtliche Auseinandersetzungen drohten, hinterließen sie beim Auszug an
mehreren Stellen gut versteckte Sprengglyphen und Fluchfetische aus
Pergament. Diese blieben unter Parkettbohlen und im Gemäuer verborgen
und wurden beim Auszug nicht bemerkt.

Bei dem später stattfindenden Prozeß brach der Vermieter, der zugleich
Kläger war, plötzlich zusammen und fing im Gerichtssaal an zu schluchzen:
»Diese Leute haben uns fertiggemacht. Seitdem sie ausgezogen sind, hat
niemand mehr die Wohnung mieten wollen. Meine Frau ist inzwischen in
psychiatrischer Behandlung, und ich selbst fühle mich ebenfalls dem Tod
nahe.« Unsere beiden Magier waren davon recht ungerührt; hatte doch das
Vermieterehepaar nicht nur Rufmord zu begehen versucht, indem es sie bei
ihrem neuen Vermieter anschwärzen wollte; es hatte auch eine Weile mit
nächtlichem Telefonterror gearbeitet; zudem waren die rechtlichen
Vorwürfe gegen die Magier völlig haltlos, wovon ich mich übrigens selbst
überzeugen konnte. Noch beim Auszug war es von seiten der Vermieter und
seiner Familie zu völlig unprovozierten Handgreiflichkeiten gekommen, bis
sogar die Polizei hatte eingreifen müssen.

Hier haben wir es mit einem gelungenen Rachezauber zu tun. Man mag zu
derlei 211

Operationen stehen, wie man will, immerhin zeigen sie jedoch, welch
subtile und nachhaltige Wirkungen die Magie haben kann. Es ist auch
charakteristisch, daß der eigentliche Erfolg erst nach dem Auszug des
Magierpaars stattfand: Denn damit war die Distanz des
»Nichtverhaftetseins« auch räumlich hergestellt, was den Zauber mit
Sicherheit erst richtig ausgelöst hat. Das Scheitern der vorangegangenen
Versuche (an einem davon war ich selbst beteiligt), erklärt sich wie beim
obigen, ersten Beispiel auch in erster Linie wohl aus der allzu großen
Betroffenheit und dem Mangel an innerer Ruhe und Mittigkeit unserer
Magier.

Aus diesem Grund kann ich jedem Magier nur eindringlich empfehlen, bei
Bezug einer neuen Wohnung diese von Anfang an magisch gegen
unerwünschte Störeinflüsse abzusichern, auch wenn keine unmittelbare
Gefahr drohen sollte. Dann kann nämlich im Notfall auf einem bereits



bestehenden Schutz aufgebaut werden, anstatt erst in allerletzter Minute
Verteidigungslinien ausheben zu müssen. Eine gründliche Entodung vor
dem Einzug durch Ausräuchern und ein entsprechendes Ritual, vielleicht
auch unterstützt von einer Sigillenarbeit, wird das Schlimmste verhindern
oder abwenden. Im Falle akuter Bedrohung sollten Sie auch täglich mental
einen Schutzkreis um das ganze Anwesen legen, beispielsweise in Form
eines Lichtgürtels. Dies wird auch als Schutz vor Einbruch und Brand
empfohlen und kann auch beim Verlassen des Gebäudes geschehen.
Beachten Sie dabei aber auch die Gesetze der Symbol-Logik: Wenn Sie von
der Arbeit zurückkehren und den Schutzkreis beim Betreten der Wohnung
oder des Hauses durchbrechen, müssen Sie natürlich einen neuen Kreis
auslegen.

Praktische Übungen

ÜBUNG 33 DER MAGISCHE BLICK (III)

Wenn Du die Tratak- Übung drei Monate lang praktiziert hast, kannst Du
sie nun mit dem magischen Blick verbinden, indem Du die Fixationstafel
aus dem letzten Abschnitt verwendest. Jetzt geht es darum, abwechselnd
den 180°-Blick und den magischen Blick zu üben. (Es handelt sich also um
eine Verbindung aus Übung 26 und Übung 32.) Wechsle die
unterschiedlichen Blicke zunächst in längeren Abständen von mehreren
Minuten ab, um dann bei späteren Übungen immer schneller zu werden, bis
Du jeden Blick jeweils etwa eine Viertelminute oder sogar nur fünf
Sekunden aufrechthältst, um dann zu wechseln. Zu Anfang genügt eine
Gesamtübungszeit von maximal 6-8 Minuten, später kannst Du die
Übungsphasen sogar noch verkürzen.

Dies ist übrigens nebenbei auch ein ausgezeichnetes Augentraining,

ÜBUNG 34 DER MAGISCHE BLICK (IV) BLICKPROJEKTION

Nimm Dir einen alltäglichen Gegenstand aus Metall vor (etwa einen Löffel,
einen Fingerring oder ähnliches) und betrachte ihn zuerst mit dem 180°-
Blick. Versuche über den Blick seine Temperatur wahrzunehmen. (Dies ist
natürlich eine subjektive Größe, die nicht in °C gemessen werden kann!) Ist



dies zu Deiner Zufriedenheit geschehen, projizierst Du nun mit Hilfe des
fokussierten magischen Blicks Hitze auf den Gegenstand, zuerst auf seine
Oberfläche, dann ein Stück tiefer und schließlich bis in den Kern hinein.
Lasse ihn immer heißer werden und brich ab, wenn Du das Gefühl hast,
Dein Ziel erreicht zu haben.

Führe diese Übung mindestens 500 mal (!) durch, ohne danach durch
Befühlen des Gegenstands zu prüfen, ob die Temperatur sich tatsächlich
verändert hat! Diese Regel ist äußerst wichtig. Wenn Du nämlich derartige
Psi- Ergebnisse erzielen willst,

212

mußt Du Dich zuvor von jedem krampfhaften Erfolgszwang freimachen.
Lasse den Gegenstand also nach der Übung erst eine Weile unberührt zum
Abkühlen liegen, bevor Du ihn wieder an Dich nimmst oder fortlegst.

ÜBUNG 35 DER MAGISCHE BLICK (V) LADUNG DURCH
BLICKPROJEKTION Später, nachdem Du die vorangegangene Übung
mindestens 100 mal ausgeführt hast, übst Du auch die Blickladung von
gewöhnlichem Leitungswasser (kein kohlensäurehaltiges Wasser
verwenden). Dazu stellst Du vor Dir ein Glas Wasser auf, probierst einen
Schluck, nimmst kurze Zeit mit dem defokussierten 180°- Blick seine Aura
und seinen Zustand wahr, und wechselst dann in den fokussierten
magischen Blick über. Versuche dabei, in den »Kern« des Wassers
hineinzublicken. Danach probierst Du das Wasser erneut und stellst fest, ob
Du irgendwelche Geschmacksveränderungen wahrnimmst. Experimentiere
mit und ohne spezielle Imaginationen, oft genügt es schon, das Wasser nur
hinreichend intensiv zu betrachten, um seinen Geschmack zu verändern. Es
ist also nicht unbedingt erforderlich, ihm einen Befehl zur
Geschmacksveränderung zu übermitteln. Danach versuchst Du, den alten
Geschmack auf die gleiche Weise wiederherzustellen. Diese Übung kannst
Du auch mit einem oder mehreren Partnern zusammen durchführen,
beispielsweise indem diese draußen warten, bis Du das Wasser mit dem
Blick geladen hast, ein anderes Glas jedoch nicht. Danach können sie durch
Abschmecken prüfen, welches der beiden Gläser geladen wurde und
welches nicht. Dies solltest Du jedoch erst tun, nachdem Du allein



hinreichend Erfahrungen gesammelt hast.

ÜBUNG 36 ARBEIT MIT DEM PAN-PRINZIP

Führe, wenn Dir danach ist, das oben beschriebene Pan-Ritual allein oder
mit einer Gruppe durch. Dies kann auch und gerade dann geschehen, wenn
Du Dich gesundheitlich nicht auf der Höhe fühlst, denn Pan ist die Vitalität
schlechthin. Experimentiere mit dem Pan-Prinzip zu verschiedenen
Jahreszeiten: Wie fühlt sich der Gott im Frühling an, wie im Sommer,
Herbst und Winter? Bevorzugst Du Pan- Rituale im Freien, zu Hause im
Tempel oder gar in einer Höhle? Du brauchst keinen bestimmten Anlaß, um
ein Pan-Ritual durchzuführen - es genügt, wenn Du Pan gerne wiedersehen
möchtest, neugierig bist oder Dir über Deine Motive noch nicht so recht
klar bist. Vermeide es jedoch, Pan irgendwelche Zwänge auferlegen zu
wollen —wenn er in Dir ist, so gestatte ihm rückhaltlos sein Rasen. Oft
wirst Du nach einem solchen Ritual sexuell erregt sein, weshalb es auch
eine gute Idee ist, es gemeinsam mit einem Liebespartner durchzuführen.

LITERATURNACHWEIS

Aleister Crowley, Magick, s. 1/7/S. 32

Frater VT DT, »Versuch über Pan«, Thelema H. 7, 1984, S. 4-9

213

Einführung in die Geldmagie (I)

Geldmagie oder mit Dreck fängt man keine Mäuse

Vor Jahren erschien in der Magie-Zeitschrift ANUBIS ein Artikel zum
Thema

Geldmagie. Da dieses Heft inzwischen vergriffen ist, soll er hier noch
einmal abgedruckt werden. 78

Wenn Ahmed keine Drachmen hat lutscht traurig er am Dattelblatt (...) Hat



der Svenson keine Öre

eicht von dannen seine Göre. Nimmt man mir den letzten Schilling hab
auch ich ein schlechtes Feeling.

Erste Allgemeine Verunsicherung, »Geld oder Leben«,

EMI/COLUMBIA

Das Verhältnis der Magier zum Geld ist schon seit Jahrhunderten
merkwürdig gespalten, und dies nicht nur im Abendland.

Vielen gilt es noch heute als Gipfel der

Das Verhältnis der Magier zum Geld ist schon seit

Jahrhunderten merkwürdig gespalten.

Schwarzmagie, wenn man durch Rituale versucht, sein Haushaltsbudget
aufzubessern, sei es, indem man für einen Lotteriegewinn zaubert, sei es
gar, daß man für Bares Aufträge Fremder annimmt und sich womöglich als
Magie-Söldner verdingt. Auch dem

Osten ist diese Igitt- igitt- Einstellung nicht fremd, warnt doch mancher
Guru, Yogi und Meditationslehrer davor, sich durch spirituelles Marketing
die Karma-Weste zu beschmutzen. Meistens werden dergleichen Tiraden
von Sätzen begleitet wie: »Nur kein spiritueller Materialismus!«, »Wissen
ist ein Geburtsrecht«, »Die Wahrheit ist kostenlos« und so weiter.

Auf der anderen Seite stehen die Befürworter der Penunze und kontern, daß
Wissen und Weisheit zwar vielleicht umsonst seien (was übrigens auch
nicht unbedingt jedem einleuchten muß), daß dies aber keineswegs für ihre
Vermittlung gelte und daß man sich schließlich auch als Erleuchteter die
Butter aufs Brot beschaffen müsse... Es gibt sicher auch in der Magie fiese
Kommerzlinge, die nicht einen Finger rühren, ohne sich vorher nach
Möglichkeit in Gold (oder wenigstens Silber) aufwiegen zu lassen,
andererseits aber auch idealistische Naivhexer, die meinen, »gerade jetzt im



Wassermannzeitalter und New Age« müsse doch alles für lau sein, wie der
Rheinländer sagt.

Nun ist es gewiß kein Wunder, daß sich auch in der Esoterik und Magie die
Gemüter am Geld entzünden - prägt diese Auseinandersetzung die
Menschheit immerhin schließlich schon seit ihrer Entstehung, denn auch in
den frühen Sammel- und Tauschgesellschaften dürfte es bereits deutliche
merkantile Erscheinungen gegeben haben.

Woher die Verachtung des Geldes rührt, ist einigermaßen klar,
versinnbildlicht es doch für die meisten Menschen das Materielle
schlechthin. Kulturen wie die indische mit ihrer inhärenten
Diesseitsfeindlichkeit und die christliche mit ihrem spätägyptischen
Jenseitskult können es kaum dulden, daß sich die Massen freudig dem
Gelderwerb widmen, anstatt die Augen fromm gen Himmelreich oder
Moksha zu

78 Der Artikel wird inhaltlich unverändert abgedruckt, nur Druck- und
Stilfehler wurden berichtigt.

214

verdrehen - was die Priesterkasten aller Zeiten freilich nie daran gehindert
hat, für sich selbst das Privileg der Geldhortung fleißig in Anspruch zu
nehmen. »Gib das Geld her, dir verdirbt das nur den Charakter«, sagt Lupo
in einem frühen Comic zu Lupinchen, und mit diesen Worten ist auch die
Einstellung der meisten religiösen Hierarchien gegenüber ihren doch oft
recht pekuniär denkenden Gläubigen treffend charakterisiert.

Warum sollte denn etwas so Nützliches und Wanderfreudiges wie Geld
ausgerechnet den Charakter verderben? Gewiß, es kann süchtig machen wie
so manche Annehmlichkeit des Lebens, und es ist kein Zufall, daß aus den
gleichen Kreisen oft ebenso vehement gegen Alkohol, Sex und
Vergnügungen aller Art gewettert wird. Und wer den Gelderwerb
kontrolliert, der kontrolliert auch das Leben der Massen, jedenfalls
weitgehend. Noch heute ist es



radikal-islamischen Banken verboten, Zinsen zu nehmen und zu zahlen
(statt dessen bedienen sich die Scheichs oft ausgetüftelter
Genossenschaftsmodelle mit Gewinn- und Verlustverteilung), und im
christlichen

Warum sollte etwas so Nützliches und Wanderfreudiges wie Geld den
Charakter verderben?

Mittelalter durften nur die Juden reine Geldgeschäfte (vor allem den Verleih
gegen Zins) ausüben - wofür man sie dann, wie praktisch, gelegentlich
heftig steinigen konnte, übrigens eine der Hauptursachen für die Entstehung
des europäischen Antisemitismus. Man könnte dies auch als eine Übung im
»systematischen Heranzüchten von Sündenböcken« bezeichnen, noch dazu
als eine, die vom Neuen Testament abgesegnet wurde: Der angeblich so
milde Jüngling aus Nazareth war plötzlich alles andere als lammfromm, als
er die Geldwechsler aus dem Tempel prügelte, eine Geste, die nach wie vor
auch jedes Marxistenherz höher schlagen läßt. Wobei wir bei einer weiteren
geldverachtenden Ideologie wären: Sozialismus und Kommunismus
gebärden sich in Sachen Privateigentum und Gelderwerb zumindest in der
Theorie oft nicht viel anders als weiland die Bettelorden der Albigenserzeit.
Je mehr man sich übrigens mit dieser Materie befaßt, um so mehr gerät man
ins Staunen über soviel Energie, die (zumindest pro forma) in die
Ablehnung einer Sache gesteckt wird, ohne die dennoch keiner von uns
auskommt und die, wie schon erwähnt, von hohem praktischen Wert ist.
Oder, wie es in dem unsterblichen Roman von Douglas Adams, Per
Anhalter durch die Galaxis, so schön über unseren Planeten heißt: »Die
meisten seiner Bewohner waren fast immer unglücklich. Zur Lösung dieses
Problems wurden viele Vorschläge gemacht, aber die drehten sich meistens
um das Hin und Her kleiner bedruckter Papierscheinchen, und das ist
einfach drollig, weil es im großen und ganzen ja nicht die kleinen
bedruckten

Papierscheinchen waren, die sich unglücklich fühlten.«79 Wie wahr, wie
wahr!

Beleuchten wir das Problem einmal von einer anderen Seite, und bedienen
wir uns dazu zur Abwechslung der Symbolik des Tarot. Heute ist es



allgemein üblich, den Pentakeln, die auch immer noch häufig als Münzen
be- und gezeichnet werden, das Element Erde zuzuordnen, wohl weil Geld
(wenn wir die uralte Analogie »Pentakel/Münzen« einmal beibehalten und
auf das etwas euphemistische »Scheiben« verzichten) als Inbegriff des
materiellen Besitzes galt. Doch seltsamerweise ist dies eine Entwicklung,
die erst im neunzehnten Jahrhundert eingesetzt hat, in einer Zeit also, als
»Besitz« vermehrt und beinahe ausschließlich mit »Immobilien«
gleichgesetzt wurde. Auch damals wagte der Händler sein Glück zwar, wie
zu allen Zeiten, mit beweglichen (»luftigen«)

Waren, doch pflegte er die Gewinne nach Möglichkeit hurtigst
»anzulegen«, und dies

79 Deutsch von Benjamin Schwarz, Frankfurt et al.: Ulistein, 1984, S. 7.

215

vor allem in statische (»erdige«) Wertobjekte wie Grundstücke, Gebäude
und ganze Ländereien. Merkwürdigerweise finden wir aber im selben
Jahrhundert noch eine wohl weitaus ältere Deutung, die den Münzen das
Element Luft

Die »luftige« und die »erdige« Natur des

Geldes

zuweist, nämlich bei keinem geringeren als Papus in seinem Tarot der
Zigeuner! Mir persönlich leuchtet diese Zuordnung auch viel eher ein,80
und dies aus mehreren

Gründen: Zum einen, weil Geld ja essentiell beweglich ist, es lebt gerade
davon, von einem Ort zum anderen gebracht zu werden, seinen Besitzer zu
wechseln und so weiter. Ja nur dann kann es seine Funktion wirklich
erfüllen, und so erscheint es geradezu widersinnig, Geld horten zu wollen.
(In wirtschaftlich solideren Zeiten horteten die Banken auch weitaus
weniger Bargeld als vielmehr Edelmetalle und Immobilien!) Der Händler
ist im Prinzip ein merkurialer (»luftiger«) Charakter: Er lebt vom Transport,



der Kommunikation und der Bewegung, nützt das Überangebot an einem
Ort und den Mangel an einem anderen aus, indem er (hier läßt das Waage-
Prinzip grüßen!) zwischen beiden ein, wenn auch geschickterweise nur
vorübergehendes, Gleichgewicht herstellt. Ebendieser Funktion aber dient
das Geld. Der zweite Grund, der für die Zuordnung »Münzen = Luft«
spricht, ist der, daß es sich beim Geld um eine Abstraktion (= Luftprinzip)
ersten Ranges handelt. Es ist nicht eßbar und hat keinen anderen Nutzen, als
sich auf andere, nichtgeldliche Werte

zu beziehen,81 also Vermittler (= Merkur/Hermes = Götterbote) zu sein.

Der dritte Grund erscheint mir freilich als der gewichtigste, weil er direkt
die Psychologie des Geldes berührt. Indem man durch die Zuordnung zur
Luft das Geld nämlich als etwas Unstatisches betrachtet, verliert es gleich
einen großen Teil seiner Bedrohlichkeit, es sei denn, man krebst (pardon!
steinbockt) immer noch in den ontologischen Kinderschuhen herum und
bejammert haareraufend die Tatsache, daß der Wandel doch das einzige
Beständige auf dieser Welt ist. Aber wer bringt es schon über sich, Geld als
etwas Leichtfüßiges, Ephemeres nicht nur zu begreifen, sondern auch zu
schätzen, wenn es ihm gerade fehlt? Dabei kommt es meines Erachtens
gerade in Zeiten der Geldnot (von denen

Geld als Spiel, als Ausdruck des Tanzes der

Schöpfung

ich persönlich manch garstig Lied zu singen wüßte!) darauf an, diesen
Schritt zu tun und das Geld als Spiel zu begreifen, als geradezu kosmischen
Ausdruck des Tanzes der Schöpfung, als

Verkörperung der sich ständig wandelnden, abwechselnden Energien von
Yin und Yang, von Finsternis und Licht und so weiter. Was hat nun all dies
mit Magie zu tun? Eine ganze Menge, will ich meinen. Nicht etwa nur, weil
auch Magier gelegentlich von Geldproblemen gepiesackt werden. (Das ist
übrigens interessanterweise beinahe die Regel: Materiell-geldlich reiche
Magier sind schon immer die absolute Ausnahme gewesen. Vielleicht haben
viele erst durch ihren Geldmangel zur Magie gefunden, weil sie diesen



durch jene zu beheben hofften? Wer weiß!) Schon eher deshalb, weil selbst
Magier, die es eigentlich besser wissen sollten, von der Asketenschelte
gegenüber der »Vermehrung unserer Währung« nicht unbeeinflußt
geblieben sind und bei Geldzaubern ein geradezu phantastisches schlechtes

80 Dagegen, daß bei ihm die Schwerter dafür das Element Erde vertreten
müssen, mag sich zunächst manches Nackenhaar sträuben, doch versteht
man dies vielleicht etwas besser, wenn man einmal bedenkt, daß die
Schwerter im französischen Blatt der Farbe Pik entsprechen, also dem
Spaten; diese Farbe wird ja auch heute noch umgangssprachlich gern ah
»Schippe« bezeichnet, was die »Erde« ja wohl deutlich genug nahelegt.

81 Vergleiche hierzu auch die exzellenten Ausführungen von Georg
Ivanovas zu den Münzen im Tarot: »Das Münz-As - Anmerkungen zu den
Kleinen Arcana«, UNICORN, Heft XI84, S. 146-148.

216

Gewissen zu entwickeln pflegen. Und das hat so manche grausige
Konsequenz für die Praxis.

Zahlreichen meiner Kollegen (und auch mir selbst) ist es bei der Geldmagie
häufig so ergangen, daß sie entweder zu überhaupt keinem Erfolg führte
oder zum glatten Gegenteil oder gar zu einem »Erfolg auf der anderen
Schiene«, was ich gleich noch erläutern möchte.

Hat eine magische Operation überhaupt keinen Erfolg, so läßt sich dazu
eigentlich nicht allzuviel sagen: Zu viele Faktoren können dabei eine Rolle
gespielt haben, sicher auch jene, die im folgenden noch behandelt werden.
Erzielt der Magier dagegen einen »Negativ-Erfolg«, wird die Sache schon
aufschlußreicher.

Aleister Crowley hat in seinen internen O.T.O.- Schriften im
Zusammenhang mit der Sexualmagie auf dieses Phänomen hingewiesen.
Sinngemäß paraphrasiert: Man zaubert, um, sagen wir, DM 10 000,- zu
erhalten, und drei Tage später baut man schuldhaft einen Unfall, der einen
ebendiese Summe kostet; oder der Gerichtsvollzieher taucht unvermutet auf



(vielleicht sogar, was ja noch harmlos ist, völlig ungerechtfertigterweise,
zum Beispiel weil das Finanzamt die Steuernummer verwechselt hat)

Geldmagie: »Erfolg auf der anderen Schiene«

und hätte gern, bitteschön, die zehn Riesen, notfalls auch in Naturalien,
widrigenfalls er überall sein Krafttier, den Kuckuck, hinklebt und Wache
halten läßt. Viele Magier haben derartige Erfahrungen gemacht, und dies
keineswegs nur mit der Sexualmagie (weshalb man dieses Phänomen auch,
meine ich, nicht wirklich dieser Disziplin selbst anlasten kann), daß sie
nämlich oft genau die vorher bezeichnete Summe »erhielten«, nur eben mit
umgekehrten Vorzeichen. Da hört man dann, wie es so schön heißt, »das
Universum lachen«. Und wie bei jedem Witz, der auf unsere Kosten geht,
gehört eine gewaltige Portion Distanz und Selbstironie dazu, in dieses
Lachen mit einzustimmen, eine Praktik, die ich im übrigen gar nicht
eindringlich genug empfehlen kann, aus psychologischen wie aus
magischen Gründen. (Nicht vergessen: »Lachen bannt«!) Für solche
Erlebnisse haben die Psychologen, flink wie sie nun mal gerne sind, eine
hübsche Erklärung parat, sofern sie überhaupt dazu bereit sind, einen
analogen Kausalzusammenhang zwischen Ritual und Minus-Erfolg
zuzugeben: Versteckte Schuldgefühle und Selbstbestrafungsmuster könnten
den ursprünglichen Willenssatz in sein Gegenteil umgekehrt haben.
Dagegen läßt sich schwer andiskutieren, denn wenn man leugnet »Hab ich
aber gar nicht!«, zieht der gewiefte Tiefenpsychologe seine Standard-
Trumpfkarte aus dem Ärmel und sagt: »Ätsch! Hast du aber wohl! Nämlich
unbewußt!« Und da man übers eigene Unbewußte ja schon per definitionem
nichts Bewußtes aussagen kann, zumindest nicht unmittelbar, hat man
prompt den Schwarzen Peter in der Hand. Dennoch will ich nicht leugnen,
daß diese Erklärung etwas für sich hat, zumindest wirkt sie vor allem dann
sehr bestechend, wenn sich derlei Vorfälle häufen und man sein eigenes
Verhältnis zum Geld einmal ganz generell überprüft.

Richtig interessant wird es allerdings bei der dritten Möglichkeit, also beim
»Erfolg auf der anderen Schiene«. Dieses Phänomen tritt recht häufig auf,
und ich könnte eine wahre Unzahl wahrer Begebenheiten aus meiner
eigenen Praxis wie auch aus der einiger magischer Freunde berichten. Doch



soll ein Beispiel hier genügen: Vor einigen Jahren stand mir finanziell das
Wasser bis zur Oberkante Unterlippe, so daß ich nicht mehr wußte, wovon
ich im nächsten Monat leben sollte. Daraufhin

Wenn das Universum ganz perfide lacht...

unternahm ich eine Reise ins Erd- Tattwa (immer noch an die Analogie
»Geld = Erde« glaubend!) und erhielt von einer der dort zuständigen
»Instanzen« ein vieltägiges Ritual genannt, welches ich durchführen sollte.
(Man

217

könnte dergleichen Mitteilung als »Offenbarung«, als »Durchsage« oder als
»Information aus dem Unbewußten« bezeichnen, aber das ist hier jetzt
nebensächlich.) Einige Tage vor Beendigung des Rituals erhielt ich dann
anstelle irgendwelcher Lotteriegewinne oder unwahrscheinlicher
Schenkungen an zwei aufeinanderfolgenden Tagen gleich fünf Aufträge auf
einmal, von denen einer dringender und eiliger war als der andere. Da ich es
mir nicht leisten konnte, auch nur einen davon abzulehnen (es standen
immerhin auch spätere Anschlußaufträge auf dem Spiel - perfide, perfide!),
endete die Angelegenheit damit, daß ich zwar im nächsten Monat nicht
verhungern mußte, dafür aber zahlreiche Wochen lang einen 16-Stunden-
Tag hatte, bis ich fast am Krückstock ging. Da hatte ich meine »Erde«! Es
gibt aber noch andere Varianten des »Erfolgs auf der anderen Schiene«: So
etwa die Tatsache, die sich in langer Praxis bei einer ganzen Reihe von
Magiern herauskristallisierte, daß es nämlich oft unverhältnismäßig viel
leichter ist, Gegenstände und Wertobjekte herbeizuzaubern als Bares, das zu
ihrem Erwerb nötig wäre. So brauchte ein Freund von mir mal ein Fahrrad,
hatte aber kein Geld, um sich eins zu kaufen. Kurz nach einem Geldritual
bekam er dann »zufällig« ein Fahrrad geschenkt... Wer Schwierigkeiten mit
»Cash-Zauberei« hat, sollte es lieber mit dieser Methode versuchen, sie
schont übrigens auch die Nerven ganz erheblich. Grundsätzlich kommt es
nicht unbedingt darauf an, welche Technik man bei der Geldmagie
verwendet. Als sehr effektiv hat sich die Sigillenmagie erwiesen, aber auch
die Planetenmagie konnte eine Menge Erfolge verbuchen. Bei letzterer
wäre es zu empfehlen, zunächst einmal durch ein Jupiter-Ritual generell



»gut Wetter« zu machen (Jupiter ist zwar für Reichtum und Überfluß
zuständig, doch äußert sich dies oft eher in reichen Gaben wie
beispielsweise fuderweise Sektflaschen oder Eimerchen voller Kaviar,
jedoch weniger in Lotteriegewinnen oder ähnlichem), um dann die
eigentliche Aktion etwas gezielter mit Merkur anzupeilen. Wer der ganzen
Sache dann noch mehr Stabilität und Dauerhaftigkeit verleihen will, kann
abschließend noch ein Saturn-Ritual

»nachschieben«. Die Reisen in die Tattwa- Sphären (die ja im Prinzip eine
urschamanische Technik darstellen) verlaufen ebenfalls recht erfolgreich,
solange man

Sexualmagie eignet sich hervorragend für geldmagische Operationen.

möglichst darauf achtet, sich dort irgendwelche Rituale empfehlen zu
lassen, die man auf der physischen Ebene durchführen muß, weil die
Erfahrung dadurch im Materiellen gewissermaßen verankert wird. (Denn
was nützen einem schon schnöde Astraldollar?) Auch die Sexualmagie
eignet sich hervorragend für geldmagische Operationen, sofern man an
dergleichen Geschmack findet.

Es wird auch oft empfohlen, nach einer geldmagischen Operation möglichst
einige Kanäle freizumachen, damit das Geld dann auch zu einem strömen
kann, beispielsweise indem man gegen seine normale Gewohnheit Lotto
spielt, abstruse Wetten eingeht oder ähnliches. Wenngleich ich dieses im
Prinzip zwar auch so sehe, rate ich andererseits dennoch von Glücksspielen
und Lotterien in diesem Zusammenhang ab, weil sie das Vergessen der
Operation (laut Austin Osman Spare bekanntlich eine der wichtigsten
Voraussetzungen für ihr Gelingen) erschweren. Ob man will oder nicht —
hat man erst sein Los in der Tasche, wird man zunehmend nervöser, je
näher der Tag der Ziehung rückt. Sinnvoller ist es da schon, einfach die
Augen offenzuhalten und Gewinnchancen, Geschäfte und so weiter als
solche wahrzunehmen.

Spielcasinos können im wahrsten Sinne des Wortes zur Spielhölle werden,
wenn man nicht mit ihrer Atmosphäre vertraut ist. Nehmen wir als Beispiel
das Roulette: Wenn wir es schon mit Magie angehen wollen, so stellt sich



die Frage, ob wir

218

versuchen sollen, die Kugel zu beeinflussen (= Telekinese), oder ob wir die
kommende Zahl, Farbe, und so weiter erraten/erahnen wollen (=
Präkognition), was übrigens für alle Glücksspiele gilt. Ersteres dürfte den
meisten Menschen schwererfallen als letzteres, doch gibt es auch hierfür
keine feststehenden Regeln. Eines sollte aber auch der Roulette-Magier
beherzigen: Gute Spieler, erst recht Profis, spielen so gut wie nie länger als
etwa 20 Minuten pro Tag, weil sie die für das Gewinnen erforderliche
Distanzierungstrance nicht länger aufrechterhalten können. Und wenn man
100 Mark riskiert hat und nach einer halben Stunde mit 110 Mark
herauskommt, so sollte man darüber nicht die Nase rümpfen: Wo kann man
schon (bei einer reellen Gewinnchance von 48,3 Prozent) in einer halben
Stunde 10 Prozent Zinsen einheimsen?

Die Tatsache, daß es meist leichter fällt, Gegenstände

Es fällt meist leichter, Gegenstände oder

Aufträge herbeizuzaubern als Bargeld und Erbschaften.

oder Aufträge oder ähnliches herbeizuzaubern als Bargeld und Erbschaften,
mag vielleicht auch damit zu tun haben, daß unser Unbewußtes (das im
psychologischen Modell ja für die Magie verantwortlich zeichnet) mit
Abstraktionen wie Geld nur wenig anfangen kann, sondern lieber, wie es
ein Kind auch täte, viele bunte Gegenstände herbeischaffen möchte.

Und schließlich ist die Wahrscheinlichkeit, daß die Leute in Ihrer
Umgebung ebenfalls alle ein Fahrrad wollen, viel geringer, als dies bei Geld
der Fall ist, so daß die »Energieform« Fahrrad sich besser orientieren kann
und sich wie ein Taxi zu dem begibt, der eben speziell nach ihr winkt.

Wir tun uns selbst und dem Geld gerade als Magier keinen Gefallen, wenn
wir es zu wichtig nehmen. Das wirklich Entscheidende an der Geldmagie
nämlich ist unsere Einstellung zum Geld und die Art und Weise, wie



Das wirklich Entscheidende an der Geldmagie ist unsere Einstellung zum
Geld.

wir mit ihm umgehen. Es ist meines Erachtens eine weitaus bessere und
gesündere Geldmagie, wenn wir spielerisch vorgehen und beispielsweise
jeden Tag einen (möglichst großen!) Geldschein streicheln und humorvoll-
spaßig »Hol doch mal

deine Freunde!« flüstern, als wenn wir uns verkrampft in den Kreis stellen
und verzweifelt versuchen, einen Dämon ins Dreieck zu evozieren, damit
der dann irgendwann ein bißchen Kohle rüberschiebt. Recht amüsant kann
es auch sein, sich seinen pekuniären Willenssatz (vielleicht auch als Sigil)
mit dem Kugelschreiber auf die Schuhsohlen zu schreiben und sich seine
Erfüllung gewissermaßen zu »erlatschen«. Das ist vor allem etwas für
Naturen, die immer noch meinen, man müsse sich Geld »hart erarbeiten«
und gleicht im übrigen der Technik der tibetischen Gebetsmühle... Wie der
Rev. Ike so schön sagt: »Wenn du Geld liebst, dann liebt Geld auch dich.«
Betrachten wir es ruhig einmal, wie es schamanische Sitte ist, personifiziert.
Warum sollte sich die Wesenheit namens »Geld« zu jemandem begeben, der
sie im Grunde seines Herzens nicht mag und sie verachtet? Würden wir
selbst das etwa tun, wenn wir die Wahl hätten? Und Geld hat die Wahl, das
können Sie glauben! Überall stehen ihm Tag und Nacht Türen und Tore
offen, wird es zärtlich willkommen geheißen und gehegt - und wieder
ausgegeben. Ich habe es mir schon in meiner Studentenzeit angewöhnt,
gerade dann, wenn ich am wenigsten Geld zur Verfügung hatte, die größten
Trinkgelder zu geben. Und ich muß sagen, daß mir diese Art von
Geldmagie weitaus mehr gebracht hat als jeder Versuch, es an mich zu
reißen und aufzuhäufen. Geld ist luftig und verspielt; wo man es in
dumpfen Verliesen oder dämlichen Sparschweinen einsperren will, da fühlt
es sich nicht wohl und verduftet bei der nächsten passenden oder (meistens)
unpassenden

219

Gelegenheit - eben ganz wie wir es auch täten!



Geld will Spaß haben, wie jeder bessere Unterhaltungskünstler auch. Und
wenn wir

ihm diesen gönnen, etwa indem wir beim Merkur- Ritual den Altar mit
prallen Geldbörsen und bunten Geldscheinen aus aller Welt schmücken, es
liebkosen und streicheln, ihm aber auch ohne Zaudern seine

Geld will Spaß haben!

Freiheit geben, wenn es wieder fort will - dann, und erst dann hört es auf,
uns durch sein Fernbleiben zu beherrschen oder durch seine materiellen
Aspekte (die es ja durchaus hat) zu versklaven und abhängig zu machen. Es
ist wahr: Geld stinkt nicht, es läßt allenfalls stinken! Doch wie gesagt,
überschätzen wir es nicht! Es ist das Blut unseres Wirtschaftskreislaufs, war
es schon immer, es ist lebensnotwendig, aber es ist eben nur ein
lebensnotwendiger Teil von zahllosen anderen. Es ist Unsinn, so zu tun, als
wäre das Blut das Wichtigste von allem: Ohne Herz (für den Antrieb) und
Leber und Nieren (für die Reinigung) ist es beispielsweise nichts, gerät es
ins Stocken, verdickt und wird klumpig, verklebt die Adern, verklebt das
Leben. Und genau das ist es auch, was der Geldmagier beherzigen sollte:
Geld ist Bewegung und braucht Luft, weil es selbst Luft ist! Reichsein heißt
»reich sein«, und das hat

nicht unbedingt mit Geld zu tun, wenngleich es ein herrlicher Indikator für
den persönlichen magischen Erfolg sein kann. Geld ist, wie Elektrizität
(und wie Magie!) eine völlig neutrale Kraft, eine Energie, die

Geld ist, wie Elektrizität (und wie Magie!), eine völlig neutrale Kraft, eine
Energie.

zum Guten wie zum Bösen angewendet werden kann, und wer dies nicht
nur im Kopf, sondern auch im Bauch verinnerlicht hat, dem offenbart es
eine geheime Magie ganz besonderer Art: Geben ist seliger denn Nehmen -
doch das schließt das Empfangen nicht aus ...

Wir werden uns im nächsten Abschnitt umfassender dem Thema der
angewandten Geldmagie widmen, empfehlen Ihnen aber schon jetzt,



anhand des obigen Artikels die ersten praktischen Übungen durchzuführen.

Einführung in die Ritualistik (IX)

Das Pentakel

Bevor wir auf die Funktion von Pentakel und Lamen eingehen, soll auf
einen Umstand hingewiesen werden, der in der modernen Magieliteratur zu
einiger Verwirrung geführt hat. Dort werden beide Paraphernalia oft
miteinander

Pentakel und Lamen werden in der

modernen Magieliteratur oft

miteinander verwechselt.

verwechselt oder verschmolzen, wir aber werden beide magischen Waffen
getrennt behandeln, wie es in der Tradition üblich ist. Warum
zeitgenössische Autoren nur noch vom Pentakel sprechen, wollen wir
vorläufig nicht erläutern, zumal sie dies selbst auch nicht tun. Halten wir
nur fest, daß in der älteren magischen Tradition (noch bis Crowley und über
ihn hinaus) zwischen Pentakel und Lamen klar unterschieden wird, dies
aber

heute nicht mehr bei allen Autoren der Fall ist. Wir werden uns in diesem
Abschnitt allein dem Pentakel widmen und das Lamen erst an späterer
Stelle behandeln. Das Pentakel ist die vierte und letzte Elementwaffe, die
wir behandeln. So wie der Stab dem Feuer, der Kelch dem Wasser und das
Schwert der Luft entspricht, ordnen

220

wir dem Pentakel das Element Erde zu. 82

Auch zum Pentakel hat Aleister Crowley die wohl klarste
Zusammenfassung gegeben:



Wie der Magische Kelch die himmlische Speise des Magiers ist, so ist das
Magische Pentakel seine irdische Speise.

Die Symbol-Logik des Pentakels nach

Crowley

Der Stab war seine göttliche Kraft, das Schwert seine menschliche Kraft.

Der Kelch ist hohl, um den Einfluß von oben zu empfangen. Das Pentakel
ist flach wie die fruchtbaren Ebenen der Erde.

Der Name Pentakel deutet ein Bild des Ganzen an, omne in parvo; doch
geschieht dies durch eine magische Transformation des Pentakels. So wie
wir das Schwert durch die Kraft unserer Magie zum Symbol von allem
gemacht haben, so bearbeiten wir auch das Pentakel. Was nur ein Stück
gewöhnlichen Brotes ist, soll der Leib Gottes werden!

Der Stab war der Wille des Menschen, seine Weisheit, sein Wort; der Kelch
war sein Verständnis, das Vehikel der Gnade; das Schwert war seine
Vernunft; und das Pentakel soll sein Körper sein, der Tempel des Heiligen
Geistes.

Welche Länge hat dieser Tempel?

Von Nord bis Süd.

Welche Breite hat dieser Tempel?

Von Ost bis West.

Welche Höhe hat dieser Tempel?

Vom Abyssos bis zum Abyssos.

Es gibt folglich unter dem ganzen Himmelsfirmament nichts Bewegliches



oder Unbewegliches, das nicht in diesem Pentakel enthalten wäre, auch
wenn dieses nur »von acht Zoll Durchmesser und von einem halben Zoll
Dicke« sei.

Feuer ist überhaupt keine Materie; Wasser ist eine Verbindung aus
Elementen; Luft ist fast gänzlich eine Mischung der Elemente; Erde enthält
alles sowohl als Mischung wie auch als Verbindung.

Also muß es auch bei diesem Pentakel sein, dem Symbol der Erde.

Und da dieses Pentakel aus reinem Wachs ist, vergiß nicht, daß »alles, was
lebt, heilig ist«.

Alle Erscheinungen sind Sakramente. Alle Tatsachen, ja sogar die
Falschheiten müssen in das Pentakel eingehen; es ist das große Lagerhaus,
aus dem der Magier schöpft.

[Magick, S. 97]

Crowleys Hinweis, daß das Pentakel aus reinem Wachs (Bienenwachs) zu
sein habe, »acht Zoll im Durchmesser, ein halbes Zoll in der Breite«, wird
heute nur noch wenig beachtet. Es werden auch andere Materialien
verwendet, von Metall über Ton und Stein bis zum Holz. Das war sicher
auch früher schon so.

82 Aus unseren obigen geldmagischen Ausführungen über die
Elementzuordnung zu den Pentakeln/Münzen/Scheiben im Tarot wissen
wir, daß die Entsprechung »Pentakel = Luft« eigentlich die ältere,
ursprünglichere ist. Da aber die Golden Dawn, von der unsere moderne
Magie ja nach wie vor zehrt, den Pentakeln das Element Erde zuordnete,
hat sich dies eingebürgert und ist meines Wissens in keiner modernen,
elementorientierten Magierichtung jemals geändert worden. Deshalb wollen
auch wir dabei bleiben.

221

Das Pentakel soll ein Abbild des persönlichen Universums des Magiers



sein.

Das Pentakel soll ein Abbild des persönlichen Universums des Magiers
sein: Alles, was in diesem Kosmos enthalten ist, muß sich im Pentakel in
symbolischer Form wiederfinden. Daher ist es auch von allen
Elementwaffen am schwierigsten herzustellen. Nicht etwa, weil es uns

vor allzu große handwerkliche Probleme stellen würde, das genaue
Gegenteil ist der Fall: Es ist wirklich nicht schwierig, Wachs zu einer
Scheibe zu kneten oder zu schmelzen und diese zu gravieren. Nein, die
Herstellung des Pentakels verlangt nicht nur nach einem Feingespür für
persönliche Symbolik, sie setzt vor allem voraus, daß der Magier sich selbst
bis in alle Tiefen ergründet hat. Und das Pentakel ist auch keine statische,
sondern im Gegenteil eine außerordentlich dynamische, wandlungsfähige
magische Waffe, ist es doch das Dokument unseres gesamten Lebens.

{...} dieses Pentakel stellt folglich alles dar, was wir sind, das Ergebnis all
dessen, was zu sein wir einmal geneigt waren. {...}

Das Pentakel ist also in gewissem Sinne identisch mit dem Karma oder
Kamma des Magiers.

Das Karma eines Menschen ist sein Kontobuch. Die Bilanz wurde noch
nicht erstellt, und er weiß nicht, wie sie aussieht; er weiß nicht einmal bis in
alle Einzelheiten, welche Schulden er noch abtragen muß oder was ihm
noch zusteht; auch weiß er nicht einmal, auf welches Datum jene
Zahlungen fallen werden, deren Fälligkeit er voraussehen mag.

Ein nach diesen Prinzipien geführtes Geschäft würde sich in einem
schrecklichen Durcheinander befinden; und wir stellen fest, daß der Mensch
sich in eben so einem Durcheinander befindet. (...)

Nun bedenke, daß dieses Karma alles ist, was ein Mensch besitzt oder ist.

Sein Endziel besteht darin, sich seiner vollkommen zu entledigen - wenn
der Punkt kommt, das Selbst dem Geliebten hinzugeben83; doch am
Anfang ist



der Magier noch nicht dieses Selbst, er ist nur der Abfallhaufen, aus dem
dieses Selbst aufgebaut werden muß. Die Magischen Instrumente müssen
erst hergestellt worden sein, bevor sie vernichtet werden können.

[Magick, S. 100]

Aleister Crowley gibt zwar auch Hinweise für den Entwurf des Pentakels:

Alle Pentakel enthalten letztlich die Konzepte des Kreises und des Kreuzes,
wenngleich manche es vorziehen, das Kreuz durch einen Punkt zu ersetzen
oder durch ein TA U oder durch ein Dreieck. Manchmal wird die Vesica
Pisces anstelle des Kreises verwendet, oder der Kreis wird symbolisch als
Schlange dargestellt. Manchmal werden Zeit und Raum und die Vorstellung
der Kausalität abgebildet; ebenso die drei Stufen der Geschichte der
Philosophie, deren drei Studienobjekte nacheinander die Natur, Gott und
der Mensch waren.

Auch die Dualität des Bewußtseins wird manchmal dargestellt; und der
Lebensbaum selbst mag darin auftreten oder die Kategorien. Es sollte ein
Emblem des Großen Werks hinzugefügt werden. Doch das Pentakel wird

83 Um alles hinzugeben, muß man nicht nur das Böse, sondern auch das
Gute aufgeben; nicht nur die Schwäche, sondern auch die Stärke. Wie kann
der Mystiker alles hingeben, wenn er sich an seine Tugenden klammert?

222

unvollkommen bleiben, solange nicht jede Vorstellung auf ausgewogene Art
mit ihrem Gegenteil ausgeglichen wird und solange es keine notwendige
Verbindung zwischen jedem Vorstellungspaar und jedem anderen Paar gibt.
Der Neophyt wird wohl gut daran tun, die ersten Entwürfe zu seinem
Pentakel sehr groß und kompliziert zu machen, um danach zu vereinfachen,
nicht so sehr durch Auslassung als vielmehr durch Verschmelzung, ganz
wie ein Zoologe mit den vier großen Affenarten und dem Menschen
beginnt, um sie schließlich alle in dem einen Wort »Primaten« zu vereinen.



Es ist unklug, allzusehr zu vereinfachen, da die ultimate Hieroglyphe
unendlich sein muß. Da aber die endgültige Auflösung noch nicht vollzogen
wurde, darf ihr Symbol auch nicht wiedergegeben werden.

[Magick, S. 99]

Er macht aber auch noch einmal deutlich, wie schwierig die Herstellung des
Pentakels ist:

Wie wenige Menschen können die Jahre der Vergangenheit betrachten und
feststellen, daß sie in einer eindeutigen Richtung vorangekommen sind?
Und bei wie wenigen ist doch ebendiese Veränderung eine Variable von
Intelligenz und bewußtem Wollen! Die unbewußten Kräfte sind
unvergleichlich größer als jene, von denen wir wissen. Dies ist die
Festigkeit unseres Pentakels, das Karma unserer Erde, die einen Menschen,
ob er will oder nicht, mit tausend Meilen pro Stunde um ihre Achse wirbelt.
{...}

Es ist also sehr schwierig, dieses schwere Pentakel auf irgendeine Weise
herzustellen. {...}

Wir ritzen eine Figur ins Eis; bereits am selben Morgen wird sie von den
Spuren anderer Eisläufer verwischt; noch hat diese Figur mehr bewirkt als
nur die Oberfläche des Eises anzukratzen, und das Eis selbst muß vor der
Sonne schmelzen. Tatsächlich kann der Magier verzweifeln, wenn er sich
anschickt, das Pentakel herzustellen! {...}

Also - sei achtsam! Wähle! Wähle! Wähle!

Dieses Pentakel ist ein unendliches Lagerhaus; die Dinge werden stets dort
sein, wenn wir sie brauchen. Wir mögen gelegentlich dafür sorgen, daß sie
abgestaubt werden und die Motten von ihnen fernbleiben, doch werden wir
meistens zu beschäftigt sein, um sehr viel mehr zu tun als dies. Vergiß nicht,
daß man es auf einer Reise von der Erde zu den Sternen nicht wagen darf,
sich mit übermäßig viel schwerem Gepäck zu belasten. Nichts, was kein
notwendiger Teil der Maschine ist, sollte in seine Komposition
aufgenommen werden.



Doch wenngleich dieses Pentakel nur aus Falschheiten besteht, scheinen
einige Falschheiten doch falscher zu sein als andere.

Das ganze Universum ist eine Illusion, aber es ist eine Illusion, die man nur
schwer los wird. Verglichen mit den meisten Dingen, ist es wahr. Doch
neunundneunzig von hundert Eindrücken sind sogar falsch in Relation zu
den Dingen ihrer eigenen Ebene.

Solche Unterscheidungen müssen vom Heiligen Dolch tief in die
Oberfläche des Pentakels eingegraben werden.

[Magick, S. 100 f.]

223

Die individuellste aller Waffen - und die größte Herausforderung von allen

Die Herstellung des Pentakels verlangt also die völlige Durchleuchtung und
Erkenntnis unserer selbst. In diesem Sinne wird es immer die
unvollkommenste unserer magischen Gerätschaften bleiben, eine, an der
wir ein Leben lang arbeiten müssen, ohne sie jemals zu vollenden. Es ist die
individuellste aller Waffen - und die größte Herausforderung von allen.

Abbildung 32: Pentakel des John Dee (»sigillum dei æmeth«) Der Altar



Spätestens nun ist die Zeit gekommen, daß Sie sich bei Ihrer
zeremonialmagischen Arbeit auch intensiver um den magischen Altar
kümmern. Bisher haben

wir dieses Tempelmöbel nicht weiter beachtet, es diente uns vor allem als
Abstellmöglichkeit für unsere diversen Utensilien.

Die meisten heutigen Magier machen sich nicht mehr die Mühe, einen
aufwendigen Altar herzustellen: Der Altar ist zu einem rein

funktionalen Möbel geworden. Meist werden irgendwelche Tische oder
Kommoden als Altar zweckentfremdet, und damit hat es sich.

Unterschiedliche Betrachtungsweisen

Selbstverständlich steht es Ihnen frei, dies auch so zu handhaben. Doch
sollte dem zuvor wenigstens eine Meditation darüber vorangehen, wie Sie
Ihren Tempel überhaupt ausstatten wollen. Denken Sie daran, daß der



Tempel im Idealfall ein kleines Universum für sich ist. So wie Sie als
Magier das große Bauwerk Ihres Lebens und Schicksals selbst gestalten
wollen, so sollten Sie dies auch in Ihrem Tempel äußerlich manifestieren.

Es ist vor allem die Magie des neunzehnten Jahrhunderts gewesen, die alles,
aber auch wirklich alles, was der Magier tat, besaß und um sich herum
aufstellte, mit Symbolik durchtränkte. Der Mensch von heute empfindet
dies oft, wie übrigens auch

224

viele Moden der damaligen Malerei, der Literatur und der Musik, als
überspannt und überflüssig. Daß die Magie sich auch äußerlich dem Stil
ihrer Zeit anpaßt, beweist die moderne Chaos-Magie, bei der beispielsweise
gelegentlich anstelle von Kerzen auch Neonröhren verwendet und Mantras
vom Computer abgespult werden.

Wir wollen Ihnen für die Herstellung eines »richtigen« magischen Altars
keine Vorschriften machen. Die folgenden kurzen Hinweise dienen
vielmehr als Beispiel für die Art, wie wir uns mit dem Altar befassen
können. Finden Sie zu Ihrer eigenen Form und Weise der Betrachtung -
denn das ist ohnehin das Endziel unserer Schulung.

Für Magier in der Tradition der Golden Dawn soll der Altar ein
Doppelkubus sein. Warum dies? Weil der Altar, wie Crowley schreibt, »die
feste Grundlage des Werks darstellt, den fixierten Willen des Magiers; und
das Gesetz, unter dem er arbeitet.« [S. 52] Der Doppelkubus aber ist ein
Symbol des Großen Werks, da die Verdoppelung des Kubus in der Antike
ein Problem von ebensolcher Bedeutung war wie die Quadratur des Kreises.
So dokumentiert der Altar auch das Wissen des Magiers um die
Naturgesetze bzw. die Gesetze der Magie, durch welche er arbeitet. Der
Altar sollte dem Magier bis zum Nabel reichen, daraus ergeben sich dann
seine Maße. (Die Höhe vom Boden bis zum Nabel geteilt durch 2 ergibt die
Kante jedes Kubus.) »Doppelkubus« ist nicht unbedingt wörtlich gemeint,
der Altar kann also durchaus aus einem Stück gefertigt sein, man braucht

Finden Sie zu Ihrer eigenen Form und Weise der Betrachtung!



nicht unbedingt zwei Kuben aufeinanderzulegen. Doch sollte in diesem Fall
die Bemalung den Doppelkubus- Charakter des Altars dokumentieren,
indem jeder Kubus in einer anderen Farbe gehalten ist. Dies könnten
beispielsweise, um die Dualität unserer Wahrnehmung und

unser Bemühen zu symbolisieren, stets das Lichte und das Dunkle zu sehen,
die Farben Schwarz und Weiß sein. Wir können aber auch Silber (= Mond)
und Gold (= Sonne) oder Grün (= Venus) und Rot (= Mars) verwenden.
Nun können wir beispielsweise den vier Seiten des oberen Kubus je ein
Element zuordnen und dies symbolisch kennzeichnen. Crowley verwendet
dazu das Zuordnungssystem des John Dee. So würde etwa die nach Osten
zeigende Seite der Luft entsprechen, die westliche Seite wäre dem Element
Wasser zugeordnet und so weiter, ganz wie beim Pentagrammritual. Die
Oberfläche könnten wir entweder dem Element Äther zuordnen oder
unserem manifesten magischen Willen, zum Beispiel durch unsere
persönliche Namensglyphe oder -sigil. Ebensogut können wir aber auch die
sieben Planetensymbole aufmalen oder eingravieren. Es gibt also zahllose
Möglichkeiten, den Altar zu gestalten, und jeder Magier sollte seine eigene
Altarsymbolik entwickeln. Die obere Fläche des Altars läßt sich mit Gold
bedecken, in das wir zum Beispiel den kabbalistischen Lebensbaum
eingravieren oder, falls wir das preisgünstigere Blattgold verwenden,
aufmalen.

Der Altar besteht in der Regel aus Holz, oft wird Eiche als Symbol der
Beharrlichkeit und Unbeugsamkeit des magischen Gesetzes empfohlen,
möglich ist aber auch die Akazie als Symbol der Wiederauferstehung. Dies
ist freilich auch eine Frage des Geldbeutels, und viele Magier nehmen heute
mit preiswerteren Hölzern oder Furnier vorlieb.

In der Praxis ergeben sich leider einige Schwierigkeiten: Wenn der Magier
nicht gerade von hünenhaftem Wuchs ist, wird seine Nabelhöhe als
Grundmaß einen Altar ergeben, der zwar schön symbolisch ist, dafür aber
recht unpraktisch: Die Oberfläche ist einfach zu klein, um viel mehr als die
elementarsten Waffen darauf abzulegen, schon das magische Tagebuch und
ein paar Kerzenständer können erhebliche Probleme aufwerfen, wenn sie
ebenfalls darauf Platz finden sollen. Es ist schließlich



225

nicht Sinn der Sache, daß man beim Ritual aus schierem Platzmangel
ständig alles mögliche umwirft!

Eine Lösung besteht darin, den Altar mit einem Beistelltisch zu ergänzen,
doch nimmt dieser dann natürlich zusätzlichen Tempelplatz weg, der meist
ohnehin sehr knapp bemessen ist. Viele Magier ziehen es vor, einen
Hohlaltar zu verwenden, dessen Inneres ein paar Fächer oder einfache
Bretter aufweist, um darin zumindest einen Teil ihrer Gerätschaften zu
verstauen. Die offene Front wird entweder durch eine Tür oder durch einen
Vorhang (ebenfalls mit Symbolen versehen) abgedeckt. Versuchen Sie also,
zu einer symbol-logisch schönen, zugleich aber auch praktischen Lösung zu
finden, lassen Sie sich ruhig Zeit, um Ihren Altar zu durchdenken. Da Sie
inzwischen genügend rituelle Erfahrung haben, wissen Sie jetzt auch besser
als am Anfang, welchen Anforderungen Ihr Altar gerecht werden sollte. Aus
diesem Grund behandeln wir ihn auch erst an dieser Stelle.

Abbildung 33: Der magische Altar (nach Crowley)



Magische Eide

Ähnlich wie der magische Name stellt auch der magische Eid eine
Verpflichtung dar, die der Magier aus den verschiedensten Gründen eingeht.

Crowley schreibt dazu: Das Wort sollte den Willen

Die Bedeutung des magischen Eids nach Crowley

ausdrücken: Daher ist der Mystische Name des Probanden Ausdruck seines
höchsten Willens.

Natürlich gibt es nur wenige Probanden, die sich selbst hinreichend
verstehen, um diesen Willen allein formulieren



zu können, deshalb wählen sie nach Beendigung ihrer Probandenzeit einen
neuen Namen.

226

Daher ist es für den Studierenden nützlich, seinen Willen auszudrücken,
indem er Magische Eide ablegt.

Da ein derartiger Eid unwiderruflich ist, sollte er wohlüberlegt sein; und es
ist besser, keinen Eid auf alle Zeiten abzulegen; denn mit wachsendem
Verständnis könnte sich eine Unverträglichkeit zwischen dem niederen und
dem höheren Eid herausstellen.

Dies geschieht sogar beinahe mit Sicherheit, und man muß sich vor Augen
halten, daß die ganze Essenz des Willens die Einspitzigkeit ist und ein
derartiges Dilemma daher eines der schlimmsten ist, in dem sich ein Magier
wiederfinden kann.

Ein weiterer wichtiger Punkt bei der Betrachtung Magischer Gelübde
besteht darin, darauf zu achten, daß sie stets an ihrem richtigen Platz
belassen werden sollen. Sie müssen mit einem klar definierten Ziel abgelegt
werden, mit einem klar verstandenen Ziel, und nie dürfen sie über dieses
hinausgehen.

Für einen Diabetiker ist es eine Tugend, keinen Zucker zu verspeisen, doch
nur in Beziehung zu seinem eigenen Gesundheitszustand. Es ist jedoch
keine Tugend von universaler Bedeutung. Elijah sagte einmal aus
gegebenem Anlaß: »Ich tue gut daran, zornig zu sein«; doch solche Anlässe
sind selten.

Zudem ist dem einen Gift, was dem anderen Fleisch sein mag. Ein
Armutsgelübde mag sehr nützlich für einen Mann sein, der unfähig war,
seinen Reichtum für das angestrebte einzige Ziel einzusetzen; für einen
anderen dagegen ist es nur eine Energieverausgabung, die dazu führt, daß er
seine Zeit mit Lappalien vergeudet.

Es gibt keine Macht, die sich nicht in den Dienst des Magischen Willens



pressen ließe: Nur die Versuchung, diese Macht um ihrer selbst willen wert
zu schätzen, ist verwerflich.

Man sagt nicht: »Schneide es ab; was überwuchert es den Boden?«, es sei
denn, daß wiederholte Beschneidungen den Gärtner davon überzeugt haben,
daß das Gewächs aufrecht und schlank sein muß.

» Wenn deine Hand sündigt, so haue sie ab! « ist der Ruf eines
Schwächlings. Wenn man Hunde immer sofort tötete, wenn sie sich das
erste Mal schlecht benehmen, würden nicht viele das Welpenalter
überleben. Der beste Eid und der mit den universalsten
Einsatzmöglichkeiten, ist der Eid des Heiligen Gehorsams; denn erführt
nicht nur zur vollkommenen Freiheit, er ist auch eine Übung in jener
Preisgabe, die das schlußendliche Werk ist. Er hat den großen Wert, daß er
niemals einrostet. Wenn der Vorgesetzte, gegenüber welchem der Eid
abgelegt wird, sein Geschäft versteht, wird er sehr schnell jene Dinge
aufspüren, die dem Schüler zuwider sind, und wird ihn mit ihnen vertraut
machen.

Ungehorsam gegenüber dem Vorgesetzten ist ein Kampf zwischen diesen
beiden Willen im Untergebenen. Der in seinem Eid ausgedrückte Wille, der
durch die Tatsache an seinen höchsten Willen gebunden wird, daß er ihn
abgelegt hat, um ebendiesen höchsten Willen zu entwickeln, liegt im
Wettstreit mit dem vorübergehenden Willen, der nur auf vorübergehenden
Erwägungen beruht.

Der Lehrer sollte als nächstes danach streben, den Schüler sanft und streng
soweit aufzubauen, bis der Gehorsam dem Befehl unmittelbar folgt, ohne
Rücksicht darauf zu nehmen, um welche Art Befehl es sich handeln mag;
wie Loyola schrieb: »perinde ac cadaver«.

227

(...) Es ist immer von Wert, Unkraut zu jäten, doch die Blume selbst bedarf
der Pflege. Wenn wir alle Wünsche in uns selbst zermalmt haben, und,
wenn notwendig, auch die anderer, die sich gegen unseren Wahren Willen
stellen, wird dieser Wille selbst in größerer Freiheit wachsen können. Doch



ist es nicht allein notwendig, den Tempel zu reinigen und zu weihen; es
müssen auch Invokationen stattfinden. Daher ist es erforderlich, unentwegt
Dinge positiver, nicht bloß negativer Natur zu tun, um diesen Willen zu
bestätigen. Entsagung und Opfer sind notwendig, doch sind sie
vergleichsweise leicht. Es gibt Hunderte von Methoden, um das Ziel zu
verfehlen, aber nur eine, um es zu treffen. Den Verzehr von Rindfleisch zu
vermeiden, ist leicht; ausschließlich Schweinefleisch zu verzehren, ist
jedoch schwer. [Magick ,S.62ff.]

Haben Sie vielleicht gestutzt, als Sie lasen, daß ausgerechnet der Meister
Therion, der doch der größte Propagandist des freien magischen Willens
überhaupt ist, einen solchen Wert auf den Gehorsam legt? Wir bewegen uns
hier auf einem gerade in unserer von demokratischen, ja antiautoritären
Idealen geprägten Zeit recht heiklen Gebiet. Es läßt sich auch nicht leugnen,
daß der Mensch Crowley selbst nicht unbedingt das beste Beispiel für den
vorbildlichen Umgang mit den Prinzipien von Befehl und Gehorsam
gewesen ist.

Freiwillige Selbstzucht bedeutet nicht nur irgendeine willkürliche
Zwangsjacke, sondern vielmehr die Vorbedingung für bestimmte
Erfahrungen, die anders nur sehr schwer oder überhaupt nicht zu machen
wären. In diesem Sinne handelt es sich bei der Selbstzucht um das bewußte
und gewollte Herstellen bestimmter Versuchsbedingungen, wie sie auch der

Wissenschaftler sucht, wenn er beispielsweise einen Nährboden sterilisieren
muß, um darauf nur die gewünschte Zellkultur züchten zu können.
»Konzentration« bedeutet nicht zuletzt auch das Ausmerzen des Unnötigen
zugunsten des Gewünschten, die Trennung der Spreu vom Weizen.

Selbstzucht ist das bewußte und gewollte Herstellen bestimmter
Versuchsbedingungen.

Es ist Mode geworden, jeder Art von Zwang mit Argwohn zu begegnen,
»Lockerheit« ist angesagt, Selbstbeschränkung und Askese sind
unerwünscht. Auch wir haben schon öfter in dieses Hörn gestoßen und von
der Freiheit gekündet, zu der die Magie uns alle führen soll. Es war auch
notwendig (und ist es sicher noch immer), ein Gegengewicht gegen die



versteinerten Askese- und Selbstkasteiungsideale eines falsch verstandenen
Christentums zu schaffen, die selbst in der heutigen Magie noch immer
gelegentlich ihr häßliches Gorgonenhaupt erheben. Zu lange wurde
verkannt, daß Magie auch Spaß machen kann und soll, daß der Mensch sehr
viel schneller und gründlicher vorankommt, wenn er durch Freude und
Vergnügen motiviert ist. Doch bedeutet dies nicht, daß Dinge wie Disziplin
und beständiges Üben, mithin also auch die Selbstzucht gegen alle
Einwände unserer Bequemlichkeit und Angst, gegen Trägheit und Indolenz
unnötig geworden wären. Im Gegenteil: Auch hier müssen wir den
Mittelweg zwischen dem blinden, freudlosen Kadavergehorsam und dem
strukturlosen, entropischen Durcheinander widerstrebender, einander
neutralisierender Gelüste und ephemerer Wünsche und Begierden finden.
Der Gehorsam, um den es beim individuell und

autark arbeitenden Magier vor allem geht, ist der Gehorsam gegenüber
seinem eigenen Eid. Soll der Rosenstock nicht irgendwann verfaulen,
austrocknen und absterben, muß er von Zeit zu

Gehorsam ist der Gehorsam gegenüber seinem eigenen Eid.

228

Zeit gezielt beschnitten werden. Das schmerzt zwar, verhindert dafür aber
auch Schlimmeres.

Wenn Sie einen magischen Eid ablegen, und das sollten Sie auf jeden Fall
einige Male im Laufe Ihres Magierlebens tun, seien Sie sich also ruhig
darüber klar, daß Sie sich dadurch einschränken, behalten Sie aber auch im
Auge, daß Sie dadurch Größeres schaffen wollen als nur die kurzsichtige
Befriedigung Ihrer vorübergehenden Bequemlichkeit.

Der Magier muß alles, was er besitzt, in seine Pyramide einbauen; und
wenn diese Pyramide die Sterne berühren soll, wie breit muß da doch ihre
Grundfläche sein! Es gibt kein Wissen und keine Macht, die dem Magier
unnütz wären. Man könnte fast sagen, daß im ganzen Universum kein noch
so geringer Stoffetzen ist, den er entbehren könnte. Sein endgültiger Gegner
ist der große Magier, der Magier, der die ganze Illusion des Universums



erschaffen hat; und um diesem im Kampf entgegenzutreten, bis nicht von
ihm oder von dir mehr übrig ist, mußt du ihm völlig gleichrangig sein.
Zugleich sollte der Magier niemals vergessen, daß jeder Ziegelstein zum
Gipfel der Pyramide emporstreben muß —die Seiten müssen vollkommen
glatt sein; es darf keine falschen Gipfel geben, nicht einmal in den untersten
Schichten.

Dies ist die praktische und aktive Form jener Verpflichtung eines Meisters
des Tempels, in der es heißt: »Ich werde jede Erscheinung als eine
besondere Mitteilung Gottes an meine Seele deuten.«

[Magick, S. 67.]

Die Feststellung, daß der Proband aufgeben kann, wenn er dies will, gilt in
Wirklichkeit nur für jene, die den Eid lediglich oberflächlich abgelegt
haben. Ein wahrer Magischer Eid kann nicht gebrochen werden: Du magst
glauben, daß du ihn brechen kannst, aber das ist nicht möglich.

Das ist der Vorteil eines wahren Magischen Eids.

So weit du auch umherirren magst, wirst du dennoch am Ende ankommen,
und alles, was du erreicht hast, indem du versuchtest, deinen Eid zu
brechen, war, dich den schrecklichsten Mühsalen auszusetzen.

Man kann gar nicht klar genug begreifen, daß dies die Natur der Dinge ist:
Es hängt nicht vom Wollen irgendeiner Person ab, so mächtig oder erhaben
sie auch sein mag; noch kann IHRE Kraft, die Kraft IHRER großen Eide
auch nur gegen den allerschwächsten Eid des allerschlichtesten Anfängers
etwas ausrichten.

[Magick, S.71]

Es ist also gute Praxis, den magischen Eid vor allem funktional zu sehen.
Ein Eid ist mehr als nur ein Vorsatz - er ist eine freiwillige

Bindung. Binden Sie sich daher nur so, wie Sie es wirklich wollen. So
könnten Sie beispielsweise mit einem »kleinen« Eid beginnen, im nächsten



Monat regelmäßig Ihre magischen Übungen zu absolvieren, völlig
unabhängig von jeglichen äußeren Widerständen. Dann können Sie einen
Eid

Das Ablegen - und natürlich das Einhalten - von Eiden ist eine nützliche
Übung zur Stärkung der Willenskraft.

ableisten, eine Woche lang jeden Morgen eine halbe Stunde früher
aufzustehen, um ein bestimmtes Ritual durchzuführen. Das Ablegen - und
natürlich das Einhalten - von Eiden ist eine nützliche Übung zur Stärkung
der Willenskraft und sogar der

229

Omendeutung und der feinstofflichen Energiewahrnehmung, denn durch die
damit einhergehende Einspitzigkeit wird diese stark geschärft, und Sie
beobachten ganz von allein, wie das ganze Universum Ihnen beim Großen
Werk hilft, sobald Sie erst einmal selbst einen wirklich ernstgemeinten
Erstimpuls gesetzt haben.

Freilich sollten Sie eine »Eid-Inflation« vermeiden. Gehen Sie sorgfältig
mit diesem mächtigen magischen Hilfsmittel um, dann werden Sie mit
Sicherheit seiner gewaltigen Vorzüge teilhaftig. Vor allem die wirklich
schwerwiegenden Eide haben eine nachhaltige, tiefgreifende Wirkung und
können unser ganzes Leben verändern. Crowley hat in seinem oben
zitierten Text ein mittlerweile berühmt gewordenes Beispiel gegeben. Wer
den hier als Eid des Magister Templi bezeichneten magischen Akt
unternahm, konnte in seinem Orden ATAT sofort vom Neophyten in den
höchsten Grad aufsteigen - doch solche Eide sind, wie ausgeführt, sehr
gefährlich und sollten wohlüberlegt werden.

Berichte aus der magischen Praxis PRAXIS (III)

Der Magier G. aus K. war ein hochkreativer, aber gelegentlich heftig
aufbrausender Mensch, der auch seine Magie oft etwas unbeherrscht
einsetzte. Daß er inzwischen wesentlich vorsichtiger geworden ist, hat er
folgendem Erlebnis zu verdanken, das er mir einmal erzählte und das



meiner Meinung nach ein Paradebeispiel für die magische Symbol-Logik
ist, mit der wir in der Praxis immer wieder konfrontiert werden.

Frater G. hatte sich außerordentlich über einen Mann geärgert, der ihm
privat und beruflich große Schwierigkeiten gemacht hatte. Er fühlte sich
von ihm hintergangen, betrogen, ausgenutzt und gedemütigt. Daß dies keine
gute Grundlage für einen Schadenszauber ist, bei dem eher emotionale
Kälte bzw. nur künstlich heraufbeschworene und danach wieder sorgfältig
gebannte Gefühle die eigentliche Energiebasis darstellen sollten, war ihm
damals nicht bewußt. So entschloß er sich zu einem Schadenszauber äußerst
drastischer Art: Er wollte seinem Gegner einen Hodenkrebs anhexen!

Dazu arbeitete er mit den Energien des Elements Feuer und dem Erzengel-
Prinzip des Michael, die eigentliche Technik soll uns hier vorläufig nicht
weiter interessieren. Anstatt jedoch mitanzusehen, wie sein Gegner krank
wurde, mußte er zu seiner Enttäuschung feststellen, daß zunächst überhaupt
nicht passierte. Dann, knapp eineinhalb Monate später, schwollen Frater G.
die eigenen Hoden binnen weniger Stunden enorm an, bis sie fast
Apfelgröße erreicht hatten, und er litt unter gewaltigen Schmerzen. Als er
daraufhin ins Krankenhaus eingeliefert wurde, stellte sich heraus, daß dies
keine Minute zu früh geschehen war: Eine Verzögerung von nur wenigen
Stunden hätte, so teilten ihm die Ärzte mit, seinen sicheren Tod bedeutet.

Frater G. hatte zwar keinen Hodenkrebs, wie er zunächst befürchtete,
dennoch wurde eine Operation erforderlich, an deren Folgen er noch lange
zu tragen hatte. Noch viel wichtiger erschien ihm jedoch folgende
Synchronizität: Sein behandelnder Arzt war ein »Dr. Krebs«, dessen
Assistent ein »Dr. Michael«!

»Du kannst dir denken«, erzählte er mir, »daß es mir da plötzlich wie
Schuppen von den Augen fiel - das Ziel der magischen Operation und das
Erzengel-Prinzip, mit dem ich gearbeitet hatte, beide in den Namen meiner
Ärzte vereint, nachdem bei mir selbst ausgerechnet jener Körperteil
erkrankte, auf den ich bei meinem Gegner gezielt hatte! Seitdem bin ich
sehr, sehr vorsichtig geworden, was Schadenszauber angeht, und ich setze
ihn nur noch im allergrößten Notfall zur echten Selbstverteidigung ein.«



Wir haben es bei diesem Ereignis mit dem Phänomen des magischen
Eigentors zu 230

tun: Die Energie, die der Magier einem Opfer sendet, schlägt auf ihn zurück
und bewirkt eben das, was er der Zielperson zugedacht hat.

Solche Phänomene treten durchaus häufiger auf, und sie sind es wohl auch,
die der »schwarzen« oder destruktiven Magie den Ruf eingebracht haben,
vor allem für den Operanden selbst gefährlich und schädlich zu sein. Es
wäre allerdings falsch, darin eine Art moralethischen
Bestrafungsautomatismus »göttlichen« Ursprungs sehen zu wollen, ganz so,
als würde das »Böse« stets auf seinen Urheber zurückfallen. Dem mag im
kosmischen Maßstab gesehen (nach dem Tode, also karmisch) so sein oder
auch nicht, in der täglichen kämpf- und schutzmagischen Praxis gilt dies
keineswegs durchgängig.

Die im letzten Abschnitt behandelten Erklärungen für das Scheitern eines
Angriffszaubers können auch für diesen Fall gelten. Hinzu kommt jedoch
noch ein weiterer Faktor, wie er vor allem bei magischen Rohrkrepierern
der geschilderten Art in Erscheinung tritt: das schlechte Gewissen des
Magiers selbst. Es muß wohl inzwischen nicht mehr erklärt werden, daß
innere Vorbehalte gegen eine magische Operation diese von vorneherein
zum Scheitern verurteilen; wobei der Grad des Scheiterns sich meist direkt
proportional zur Intensität der Vorbehalte verhält. Auch Frater G. hat, genau
wie die Fratres P. und W. aus dem letzten Abschnitt, seine Zornesenergie im
Ritual bestenfalls nur vorübergehend gebündelt, er reagierte anstatt zu
agieren, und er hat zu einem Mittel gegriffen, das zwar vielleicht seiner
Wut, nicht aber seiner Charakterstruktur und inneren Ethik entsprach. Dafür
spricht auch die enge Verknüpfung von Ritual-Symbolik (»Hoden«,
»Krebs«, »Michael«) und Ereignis-Symbolik dieser Operation; denn sie
zeigt das Ausmaß, in dem G. seine magische Energien projiziert bzw. (zu
seinem eigenen Schaden) objektiviert hat. Wäre ihm einfach nur irgendein
Mißgeschick widerfahren, das in keinem erkennbaren Zusammenhang zu
seiner vorangegangenen Operation gestanden hätte, so hätte es schon einer
gewissen Paranoia bedurft, um das eine mit dem anderen kausal zu
verknüpfen. So aber hat sich die magische Symbolik selbst im Außen klar
erkennbar manifestiert, so daß es töricht wäre, eine solche Verbindung zu



leugnen.

Es ist von großer Wichtigkeit, auf derartige Zusammenhänge zu achten.
Dies ist auch der eigentliche Grund, weshalb Frater G.s Beispiel hier
überhaupt angeführt wurde: Die magische Erfolgskontrolle setzt voraus,
daß wir einerseits mit einem gehörigen Fingerspitzengefühl und geschärfter
Intuition vorgehen, andererseits aber nüchternrealistisch genug bleiben, um
nicht in Verfolgungswahn und Irrsinn zu verfallen. Wenn Sie den Erfolg
oder Mißerfolg einer magischen Operation so objektiv bewerten wollen,
wie es einem ohnehin stets im Subjektiven verhafteten Menschen eben nur
möglich ist, so gehört dazu, daß Sie vor allem die Symbol-Logik
mitberücksichtigen.

Leider gibt es viel zu viele Magier, die sich sofort und völlig hemmungslos
in Larmoyanz und Paranoia ergehen, sobald ihnen nach einer wie auch
immer gearteten Operation ein Unglück geschieht: Sofort ist die Magie an
allem schuld, oder es muß irgendein böser, hexender Gegner herhalten, um
von den eigenen Stolperdrähten abzulenken. »Vertraue auf Allah - aber
binde zuerst dein Kamel an«, sagt ein islamisches Sprichwort. Es muß
immer erst eine bestimmte äußere Eindeutigkeit vorliegen, bevor über eine
magische Operation wirklich geurteilt werden kann. Wilde Vermutungen,
hysteriedurchtränkte Ahnungen, Argwohn und Mißtrauen sind nicht genug:
Meist werden sie nur mit Intuition verwechselt und täuschen uns über
unsere Unfähigkeit hinweg, uns selbst und unser Tun mit einer gewissen
inneren Distanz zu betrachten.

Daher folgender Rat: Man suche die Schuld immer erst bei sich selbst und
weder bei 231

der Magie noch bei einem anderen Menschen. Das ist sicher nicht immer
einfach, denn viele unserer Stolperdrähte sind unsichtbar: Ein schlechtes
Gewissen ist oft nur unbewußt. Erst durch beständige Selbstbetrachtung
und wiederholte, anders nicht erklärbare Zwangshandlungen wird uns
vielleicht klar, daß wir es mit einer inneren Blockierung zu tun haben.
Daher ist die Selbsterkenntnis die Aufgabe auch des reinen Erfolgsmagiers,
der mit seiner Kunst keine weiteren transzendenten Ziel verfolgen mag: Sie
ist für ihn eine absolute technische Notwendigkeit, wenn er nicht ständig an



sich selbst scheitern will.

Materialistisch gesprochen: Wenn wir davon ausgehen, daß das Unbewußte
den »Rohstoff« der Magie darstellt, so gehört zur erfolgreichen Arbeit die
genaue Materialkunde: Womit gehen wir um? Wie sieht es aus? Welchen
Gesetzen unterliegt es?

Das folgende Beispiel stammt aus England und liegt schon einige Jahre
zurück. Dort unternahm der arbeitslose Frater John, als er sich in
finanziellen Schwierigkeiten befand, an einem Mittwoch ein Merkur-Ritual.
Sein Ziel war eine Verbesserung seiner finanziellen Misere und allgemeiner
Wohlstand.

Noch am selben Tag, als er, kurz nach der Operation, das Haus verließ, fand
er auf dem Gehsteig eine Kreditkarte, die jemand dort verloren haben
mußte. Nun stand Frater John vor einem moralischen Dilemma: Sollte er
den Fund ignorieren bzw. die Karte im Fundbüro abgeben? Oder sollte er
das Ereignis als Omen sehen, als Erfolg seines Rituals, und die Karte
unbefugt benutzen? Immerhin verlangt die Magie ja, daß man ihre Erfolge
auch am Schöpf packt, ehe sie sich wieder verflüchtigen. Frater John
befolgte diese Maxime aufs Wort: Bis zum Wochenende lebte er von seiner
gefundenen Kreditkarte in Saus und Braus; er fälschte die Unterschrift des
rechtmäßigen Inhabers und kaufte sich allerlei Dinge damit. Dies war
natürlich Betrug. Immerhin hatte er beschlossen, spätestens am nächsten
Montag damit aufzuhören, da ihm das Risiko zu groß schien. Schließlich
beliefern die Kreditkartenfirmen ihre Vertragsunternehmen regelmäßig mit
Listen verloren oder gestohlen gemeldeter Karten und verlangen von ihnen
auch oft Kontrollanrufe, vor allem vor größeren Transaktionen. Am Sonntag
sprach er mit einem engen Freund darüber. Dieser war anderer Ansicht: Es
sei schließlich Weihnachtszeit mit viel Hektik und Trubel, da würde der
Vorgang mit Sicherheit frühestens in vierzehn Tagen bearbeitet sein, er
könne die Karte also getrost noch eine weitere Woche nutzen, das Risiko sei
sehr gering.

Unvorsichtigerweise befolgte Frater John diesen Rat. Am Montag wurde er
bei dem Versuch verhaftet, sich mit der Karte eine Stereoanlage zu kaufen.



Dieses Beispiel charakterisiert unter anderem auch das Funktionieren des
Merkur- Prinzips. Bekanntlich ist Merkur auch der Gott der Diebe und
Beutelschneider. Salopp gesagt: Wer einen Bankraub plant, wäre gut
beraten, es lieber mit dem Merkur- als mit dem Jupiter-Prinzip zu
versuchen; Jupiter ist zwar das »große Glück« - fortuna major -,
andererseits aber auch die Gerechtigkeit, er nimmt niemandem etwas weg,
er gibt nur. Auch der Verlust am Montag (Mond = Verlust, Einbuße) spiegelt
eine geradezu bilderbuchmäßige Symbol-Logik wider.

Doch die Geschichte geht noch weiter. Frater John wurde wegen
Kreditkartenbetrugs zu eineinhalb Jahren Haft verurteilt. Er kam in einen
vergleichsweise liberalen Strafvollzug: Im Gefängnis konnte er eine
Elektronikausbildung absolvieren. Nach seiner Haftentlassung begann der
Computerboom; Frater John nutzte ihn, er stieg in die Elektronikbranche
ein - und ist heute Millionär!

Wir können in diesem Zusammenhang a) von einem direkten Erfolg und b)
von einem »Erfolg auf der anderen Schiene« sprechen. Der direkte Erfolg
war der kurzfristige Zugewinn und Wohlstand - freilich durch betrügerische
Mittel; der Erfolg

232

auf der anderen Schiene dagegen war der langfristige Nutzen, den unser
Magier aus seiner Haft und der dadurch »erzwungenen« Berufsausbildung
ziehen konnte.

»Im Grunde genommen«, meint Frater John heute, »konnte mir überhaupt
nichts Besseres passieren. Ich habe meinen ersehnten Reichtum und
Wohlstand ja bekommen, wenn auch über komplizierte Umwege. Doch
ohne meinen Gefängnisaufenthalt wäre ich heute wahrscheinlich wieder
arbeitslos und arm wie eine Kirchenmaus.«

Fragen Sie sich einmal, wie Sie sich an Frater Johns Stelle verhalten hätten,
wenn Ihnen unmittelbar nach dem Ritual auf der Straße die Kreditkarte
aufgefallen wäre. Bevor Sie pauschal mit einem entrüsteten »So etwas
würde ich doch nie tun!« antworten, bedenken Sie bitte, was wir über das



Merkur-Prinzip gesagt haben. Einmal mehr kann ich nur wieder betonen,
daß das eigentliche Problem bei der Magie nicht darin besteht, ob sie
funktioniert, sondern vielmehr darin, daß sie es tut! Sicher werden auch Sie
der Meinung sein, daß es wünschenswerter ist, nicht erst über vertrackte,
noch dazu kriminelle Umwege zu magischem Erfolg zu gelangen. Dies ist
jedoch eine Frage der magischen (nicht der symbolischen!) Präzision und
Erfahrung. Begreifen Sie die Magie auch als Chance, sich über Ihre eigene
Ethik klar zu werden, zu erkennen, welchen Lebensweg Sie gehen wollen -
und wie Ihre wahren Wünsche eigentlich aussehen.

Unabhängig von jeder moral-ethischen Debatte möchte ich an dieser Stelle
darauf hinweisen, daß Frater John nach seiner Haft höchstwahrscheinlich
nur deshalb zu wirklichem Reichtum gelangt ist, weil er bereits vorher
bereit war, jedes Risiko einzugehen, auch das der Kriminalität, um seinen
magischen Willen Wirklichkeit werden zu lassen. Ob wir sein Tun billigen
mögen oder nicht, fest steht, daß er es vor allem seiner absoluten
Konsequenz zu verdanken hat, daß die Magie ihm zu solchem Erfolg
verhelfen konnte.

Schließlich lehrt uns das Beispiel auch noch, daß wir bei der Beurteilung
magischer Operationen nicht allzu vorschnell und kurzsichtig urteilen
dürfen. Manches, was zunächst wie eine absolute Katastrophe aussehen
mag, erweist sich Jahre später als wahrer Segen. Das ist natürlich nicht nur
in der Magie allein so, es gilt ganz allgemein für unser Leben. Der Magier
ist auf mehreren Ebenen zugleich ein Künstler, ja ein Lebenskünstler: Er
steuert den Zufall, schafft sich Chancen, wo der Normalmensch nur
unabwendbare Schicksalsschläge sieht, ist lieber Täter als Opfer (wenn er
schon Opfer sein muß, so will er wenigstens sein eigener Prügelknabe sein
und nicht der eines anderen) - und er übernimmt bewußt in jedem
Augenblick die volle und alleinige Verantwortung für sein Tun. Mit anderen
Worten: Er lebt im Idealfall wahrhaft selbstbestimmt. Will er der Ethik der
Gesellschaft folgen, will er herkömmliche Moralnormen übernehmen, so tut
er es allenfalls aus eigener, freier Entscheidung heraus und nicht etwa, weil
er sich bewußtlos dem Druck der Mehrheit beugt. Er kann Dieb sein und
Wohltäter, Schlitzohr und Ehrenmann, Teufel und Gott, denn er hat erkannt,
daß alles aus ihm selbst entspringt. Er macht kein Schicksal und keine
strafende Gottheit für seine Mißgeschicke verantwortlich, er legt sich



ständig Rechenschaft über sein eigenes Tun ab und lebt nach dem alten
Motto der französischen Revolution, ni dieu ni maitre (»Weder Gott noch
Herr [sei über mir]«). Wenn er sich doch einer Gottheit unterwirft, so
geschieht auch dies freiwillig, als bewußter Akt mystischer Einsicht, nicht
jedoch aus feiger Unterwerfung in Fremdbestimmtheit oder aus Furcht vor
einer Bestrafung nach dem Tode.

Der Weg zu diesem idealen Magier ist sehr weit, vielleicht bleibt das Ziel
auch immer unerreichbar, aber wir sollten es stets vor Augen haben, wenn
das Wandern uns mühsam erscheint und wenn wir verzagen wollen
angesichts unserer eigenen Unzulänglichkeiten und der äußeren
Widerstände, auf die wir immer wieder

233

zwangsläufig stoßen werden. Utopien sind nicht unbedingt dazu da,
verwirklicht zu werden, sie sind vielmehr Ziele, die angestrebt werden
sollen, ganz im Sinne des Zen-Worts »Der Weg ist das Ziel«. Der Weg zum
idealen Magier ist wichtiger als das Erreichen des Endzustands, die Arbeit
am Selbst bedeutender als die Mühsal und Qual der Wanderschaft. Doch
dürfen wir dabei nie vergessen, daß die Arbeit am Selbst auch Hand in
Hand gehen muß mit dem Vergnügen am Selbst.

234

Praktische Übungen

ÜBUNG 37 PENDELSCHULUNG (II)

Diese Übung steht in Verbindung zu den beiden folgenden. Bevor wir näher
auf die Theorie der Herstellung von Talismanen und Amuletten eingehen,
ist es sinnvoll, das Prinzip der magischen bzw. feinstofflichen Ladung von
Gegenständen in der Praxis kennenzulernen. Die übernächste Übung wird
zugleich die Erfolgskontrolle bieten und dies ebenfalls mit der
Pendelschulung koppeln.

Beschaffe Dir, sofern nicht schon geschehen, sieben Metallstücke oder,



besser, - Scheiben, die den sieben Planeten entsprechen. Im Falle von Gold
genügt auch ein Fingerring, ein Medaillon oder ähnliches, doch ungraviert,
und es dürfen keine Steine eingefaßt sein.

Im Rohzustand (wie besorgt) legst Du jeweils ein Metallstück vor Dich auf
einen schwarzen Untergrund; ein Stück schwarzer Seide ist wegen seiner
laut Tradition großen Isolierfähigkeit besonders gut geeignet. Nun hältst Du
Dein Pendel, wie schon geübt (siehe Übung 16), über das Metall und
beachtest den Ausschlag.

Diesen notierst Du auf einem Blatt Papier oder auch im Magischen
Tagebuch. 84

Führe dies nacheinander mit allen Metallen durch. Das muß nicht direkt
hintereinander geschehen, Du kannst die Übung auch auf mehrere Tage
verteilen, doch solltest Du dann in möglichst regelmäßigen Abständen und
stets zur selben Tageszeit arbeiten.

Nun hältst Du das erste Metall etwa 10 Minuten unter fließendes kaltes
Wasser und imaginierst dabei, wie alle unerwünschten Energien aus ihm
entweichen und fortgespült werden. Dies ist die Entodung. Danach
trocknest Du das Metall ab, ohne es mit den Händen zu berühren (z. B.
indem Du es in ein Handtuch wickelst) und gibst es in unberührtem Zustand
wieder auf die schwarze Unterlage. Wiederhole nun das Pendeln und stelle
den Unterschied fest, den Du dann ebenfalls schriftlich aufzeichnest. Sollte
kein Unterschied des Pendelausschlags zu beobachten sein, mußt Du die
Entodung solange wiederholen, bis dies der Fall ist. Das entodete
Metallstück wickelst Du - immer noch unberührt - in ein kleines Stück
schwarzer Seide und legst es solange beiseite, bis Du die nächste Übung
beginnst.

Jetzt verfährst Du auf gleiche Weise mit den anderen Metallen.

ÜBUNG 38 PRAKTISCHE TALISMANTIK (I)

Nimm Dir eines der Metallstücke aus der letzten Übung vor, und führe ein
dem Metall entsprechendes Planetenritual durch. Ziel des Rituals ist es, das



auf dem Altar liegende, nach seiner Entodung immer noch unberührte
Metall auf dem Höhepunkt mit der invozierten Planetenkraft zu laden. Dies
tust Du, indem Du beide Hände dicht über das Metall hältst und durch
kräftiges, stoßartiges Ausatmen die Energie überträgst. Dies ist die Odung.
Danach führst Du die nächste Übung durch. Dies kann noch im Ritual
geschehen, doch ist es vorzuziehen, das Ritual erst abzuschließen.

Wiederhole den Versuch mit anderen Materialien, besonders gut geeignet
sind Bergkristalle und Edelsteine, aber auch Wasser und Steinsalz
(Tafelsalz) sowie Steine aller Art. Das muß nicht unbedingt im rituellen
Rahmen geschehen, Hauptsache ist am Anfang, daß Du die Energiequalität
der Gegenstände irgendwie

84 Zähle von Pendelstillstand bis Pendelstillstand; das kann unter
Umständen etwas länger dauern. Beachte auch Art und Häufigkeit des
Ausschlags. So könnte eine Eintragung beispielsweise lauten: »17
Rechtsdrehungen, 3 Linksellipsen, 4 Linksdrehungen«. Du solltest erst
mehrere Durchläufe versuchen, bis Du immer wieder den gleichen
Ausschlag beobachten kannst.

235

veränderst und dies mit der folgenden Übung überprüfst.

ÜBUNG 39 PENDELSCHULUNG (III)

Inzwischen solltest Du soviel Erfahrungen mit dem Pendel gesammelt
haben, daß Du Deine Versuche nun auf ein weiteres Gebiet ausdehnen
kannst.

Bei dieser Übung geht es darum, die Odung eines Gegenstands zu
überprüfen. Aufgrund Deiner vorangegangenen Versuche mit der Übung 37
hast Du Vergleichswerte, anhand derer Du die Prüfung durchführen kannst.
Du verfährst wie bei der ersten Odungsprüfung, indem Du einfach
auspendelst, inwieweit sich die Energiequalität des geodeten Gegenstands
verändert hat. Sollte keine Veränderung festzustellen sein, mußt Du die
Odung solange wiederholen, bis dies der Fall ist.



Mit diesen drei Übungen machen wir die ersten Schritte in Richtung
Talisman- und Amulettherstellung. Deine geodeten Planetenmetalle sind
nicht nur Übungsgegenstände: Es sind bereits einfache Planetentalismane,
und Du kannst und solltest Sie ab jetzt bei jedem dem Metall
entsprechenden Ritual auf dem Altar plazieren. Ihre Odung wird sich von
Mal zu Mal verstärken, was sich in der Regel an einem heftigeren
Pendelausschlag zeigt. Doch solltest Du nicht den typischen Anfängerfehler
begehen, nun nach jedem Ritual sofort Deinen Pendel zu zücken und
begierig die Odung überprüfen. Es genügt, wenn Du dies alle drei oder vier
Male tust, später kannst Du gänzlich darauf verzichten.

LITERATURNACHWEIS

Aleister Crowley, Magick, s. I/7/S. 32

Frater VT DT , »Geldmagie, oder mit Dreck fängt man keine Mäuse«,
Anubis, H. 1/85, S. 13-21.

Einführung in die Geldmagie (II)

Der Umgang mit Schulden

Im letzten Abschnitt haben wir einige Grundlagen der praktischen
Geldmagie behandelt. Nun sollten wir konkrete Überlegungen anstellen,
wie diese ins tägliche magische Leben einzubringen sind.

Betonen müssen wir noch einmal, daß über den

Nochmals: Über den Erfolg der Geldmagie entscheidet die innere
Einstellung zum Geld.

geldmagischen Erfolg nach allen bisherigen Erfahrungen einzig und allein
die Einstellung des Magiers zum Geld entscheidet. Weniger weil wir es bei
der Geldmagie ausschließlich mit einer Spielart der Geldpsychologie zu tun
hätten, sondern weil in



keinem uns bekannten Bereich der Magie - mit möglicher Ausnahme der
Astralmagie und der Visualisation - unbewußte psychologische Faktoren
eine derartig maßgebende Rolle dabei spielen können, einen Erfolg
systematisch zu verhindern. Sogar die an sich doch fast immer mit allerlei
Ängsten und Hemmungen behaftete Sexualität läßt sich magisch viel
unproblematischer nutzen als das Streben nach finanziellem Reichtum. Mit
anderen Worten: Wir können selbst mit der außerordentlich mächtigen, weil
fast sämtliche unbewußten Hindernisse wirkungsvoll umgehenden
Sigillenmagie geldmagisch nur dann Erfolge erzielen, wenn wir zuvor die
psychologischen Barrieren gründlich erkannt und gebannt haben.

Das Problem wird vielleicht besser verständlich, wenn wir uns vor Augen
führen, daß wir die Geldmagie in den meisten Fällen erst dann angehen,
wenn es ohnehin bereits

236

Die innere Beziehung zwischen Schulden und

Schuldgefühlen

zu spät ist: Wer aus einer Position der Mittellosigkeit (oder gar der »Armut«
- was natürlich sehr subjektiv ist) heraus damit anfängt, magisch etwas an
seiner Situation ändern zu wollen, der hat denkbar ungünstige
Startbedingungen. Denn sein

Unbewußtes ist bisher auf finanziellen Mißerfolg konditioniert, und nun
muß in der tiefsten Verzweiflung die Magie plötzlich alles wieder richten,
was nicht selten schon jahrelang falsch gemacht wurde. Das läßt sich mit
der Situation von Heilpraktikern, Naturheilkundlern und Geistheilern
vergleichen, deren Patienten fast immer erst dann kommen, nachdem alle
anderen, schulmedizinischen Methoden versagt haben. Weil die persönliche
Geldproblematik so tief im Psychischen wurzelt, müssen wir auch eine
gehörige Portion Geduld mitbringen und uns auch damit abfinden, daß wir
uns zu ihrer Lösung anfangs mit einigen Dingen zu befassen haben, die in
keinem unmittelbar erkennbaren Zusammenhang mit dem Geldprinzip zu
stehen scheinen. Auch in weniger dramatischen Fällen, etwa wenn man



»nur mal eben gern einen Tausender als kleines Zubrot« hätte, spielen alte
Mißerfolgs- und, vor allem, Schuldgefühlsmuster eine große Rolle. Es gibt
eine aufschlußreiche Gleichung, die wir auf dem Weg zu einer erfolgreichen
Geldmagie von Anfang an beherzigen sollten.

SCHULDEN = OBJEKTIVIERTE SCHULDGEFÜHLE

Damit sind natürlich in erster Linie persönliche und drückende Schulden
(»Problemschulden«) von jener Art gemeint, in die wir oft »ganz
unverhofft« geraten zu sein meinen. Etwas anders verhält es sich bei der der
»Fremdfinanzierung« etwa eines Unternehmens durch Bankkredite oder
ähnliches, die ja meistens nur gegen Hinterlegung realer (gelegentlich aber
auch durchaus fiktiver) Sicherheiten gewährt werden und die in der
heutigen Wirtschaft für einen reibungslosen (»geschmierten«)
Geschäftsablauf so gut wie unverzichtbar sind. Außerdem sei darauf
hingewiesen, daß der obige Merksatz nicht bedeutet, daß Schulden per se
etwas Schlechtes sind, das es um jeden Preis zu meiden gelte. Im Gegenteil,
schon durch einen richtigen Umgang mit Schulden ist bereits viel
gewonnen, und manchmal kann es auch bei geldmagischen Operationen
erforderlich und sinnvoll sein, ein gewisses finanzielles Risiko einzugehen,
um dem magischen Anliegen mehr Schubkraft zu verleihen. Zudem sind
Schulden in Wirklichkeit ja kein Minus, und es ist äußerst hilfreich, sich
einmal unter anderem vor Augen zu führen, daß wir bisher: a) noch nie an
Geldmangel gestorben sind; b) über das verflossene Kapital verfügt haben,
es also zumindest ein vergangener Teil von uns war, den uns niemand
nehmen kann (ebensowenig wie unsere Erinnerungen und alles, was wir
einmal erlebt haben); c) der Wert des Geldes keineswegs objektiv ist,
sondern auf ziemlich willkürlichen Vereinbarungen beruht, die zumindest
theoretisch jederzeit widerrufbar sind, und daß ein »Minus« oder ein »Plus«
vor der fraglichen Summe unmöglich eine solche Gewalt über uns ausüben
kann und darf, daß wir daran seelisch zugrundegehen. Auch wenn Sie,
beispielsweise durch einen selbstverschuldeten Unfall oder eine
unglückliche Erbschaft, eine hohe Schuldenlast auf sich nehmen mußten,
für die Sie Warum haben Sie sich

keinen erkennbaren materiellen Gegenwert erhielten, sollten Sie sich
dennoch diese Sitation (unbewußt)



fragen, warum Sie sich diese Situation (unbewußt) ausgesucht haben und/
oder was ausgesucht?

Sie dadurch lernen wollten! Die Antwort auf diese Frage zu finden, wird
nicht immer ganz einfach sein, doch führt uns die Suche danach immerhin
aus dem tödlich lähmenden Paradigma heraus, daß wir ein machtloses
»Opfer der Umstände« und ein Spielball des Schicksals seien - wer eine
solche Einstellung nicht erfolgreich zu

237

bekämpfen vermag, wird auch in der allgemeinen Magie niemals
durchschlagende Erfolge sehen.

Einer meiner Freunde, seines Zeichens Millionär, empfahl mir einmal in
einer großen finanziellen Krise: »Wenn du überhaupt keine Geldmittel hast,
auf die du zurückgreifen kannst, dann nimm einen Kredit von 100000 Mark
auf. Dann wirst du nie mehr ein bürgerliches Leben führen: Entweder du
schaffst es, oder du gehst unter.« Dieser Rat ist keineswegs so abwegig, wie
er sich zunächst anhören mag. Denn tatsächlich leben wir oft genug vom
inneren und äußeren Druck, den wir uns geschaffen haben. Besonders die
Freiberufler und Selbständigen, die über keine geregelte Arbeitslosen- und
Altersversorgung verfügen, können ein Lied davon singen, wie sehr der
Druck, gut doppelt soviel verdienen zu müssen wie ihre angestellten und
beamteten Zeitgenossen, ihre Kreativität, ihren Einfallsreichtum und ihren
Wagemut beflügelt. Das Kunststück besteht allerdings darin, nicht der
grundfalschen Annahme aufzusitzen, daß man für viel Geld auch viel
arbeiten müsse. Auch wenn unsere bisherigen persönlichen Erfahrungen oft
dagegen sprechen sollten - eine genauere Betrachtung der Esoterik des
Geldprinzips ergibt unter anderem folgende Regeln:

• Harte Arbeit ist nicht etwa der Schlüssel zum Reichtum, sondern vielmehr
zum Armutsbewußtsein und zum Ausleben geldfremder Komplexe und
Probleme.

• Geld kommt nur zu dem, der es liebt und richtig behandelt.



• Je mehr wir das Geld verachten, um so mehr verachtet es uns. • Je mehr
wir das Geld lieben, um so mehr liebt es uns.

• Geld ist nicht nur Mittel zum Zweck, sondern ein Wesen mit eigenem,
unabhängigem Leben —jedenfalls sollten wir es stets als solches
behandeln.

• Geldmagie ist immer auch die Magie des selbstbestimmten Lebens und
der Überwindung innerseelischer Ängste und Barrieren.

• Da der Wert des Geldes fiktiv ist, muß der Magier sich darüber klar
werden, welchen Stellenwert das Geld für ihn tatsächlich hat.

Übersicht 19: Regeln der Esoterik des Geldprinzips

Diese Merksätze sind natürlich nur ein Ausschnitt aus dem Gesamtkomplex
der Geldmagie. Stellen wir jedoch vorläufig die eher theoretischen
Ausführungen eine Weile beiseite und schauen wir, welche praktischen
Konsequenzen wir aus dem oben Ausgeführten ziehen können. Dies wird
freilich nicht den Charakter zeitlich präzise begrenzbarer Übungen haben,
sondern die Form von allgemeinen Empfehlungen, die wir - mehr noch als
sonst - in unseren Alltag einbauen sollten. Bevor dies geschehen ist, bevor
wir die innerseelischen Widerstände wirkungsvoll beseitigt haben, werden
die meisten

geldmagischen Rituale höchstwahrscheinlich scheitern. Sollten Sie andere
Erfahrungen machen, würde uns das freuen; in der Regel jedoch werden Sie
erst dann geldmagische Erfolge erzielen, wenn Sie sich die Grundgesetze

Vor jeglicher geldmagischen Arbeit die eigene Einstellung zum Geld
überprüfen!

des eingeweihten Umgangs mit Geld zu eigen gemacht haben.

Wir empfehlen daher, vor jeglicher geldmagischen Arbeit erst einmal die
eigene Einstellung zum Geld, zum Leben und zur Materie überhaupt zu



überprüfen. Allzu leicht perlt uns der Satz »Der Magier ist Herr über die
Materie« über die Lippen - doch inwieweit meinen wir es wirklich ernst
damit, und in welchem Ausmaß behalten

238

wir unsere magische Zuversicht und unser Selbstvertrauen bei, wenn es um
finanzielle Probleme geht?

• Finde einen sinnlichen Zugang zum Geld.

• Stelle fest, welchen Stellenwert Geld bisher in Deinem Leben

eingenommen hat.

• Bestimme, welchen Stellenwert Geld in Deinem Leben ab nun bekommen
soll.

• Betrachte das Geld wie ein reales Wesen, das Verhältnis zu ihm wie eine
Liebesbeziehung.

• Stelle fest, welche Fehler Du bisher vielleicht gemacht hast, und was Du
ab nun besser machen willst.

• Gestalte die im letzten Abschnitt gegebenen Empfehlungen zu einem
konkreten Arbeitsplan »gesundes Geldbewußtsein«, den Du im Alltag in die
Praxis umsetzen willst.

• Verzichte auf jeden Geldzauber, solange Du Dir nicht darüber klar bist,
was du mit Geld wirklich willst.

Übersicht 20: Prinzipien geldmagischer Arbeit

In Verbindung mit den Ausführungen im letzten Abschnitt dürften sich diese
Ratschläge von selbst erklären. Als kleiner Tip für den sinnlichen Umgang
mit Geld: Es empfiehlt sich, mit Geld umzugehen wie mit einem
wohlgesinnten Hilfsgeist. Streicheln Sie es also gelegentlich, meditieren Sie



über seine Form und Farbe, über seine Geschichte und vor allem auch
darüber, was es für Sie wirklich bedeutet. Ist Ihnen tatsächlich am Geld
selbst gelegen, oder wollen Sie eigentlich irgendwelche Gegenstände,
materielle Sicherheit, Liebe, Gesundheit, Luxus, Macht, Unabhängigkeit
oder ähnliches besitzen? Denken Sie an das im letzten Abschnitt Gesagte:
In den allermeisten Fällen ist es viel sinnvoller und erfolgversprechender,
für Ihr eigentliches Ziel zu zaubern als für das Geld als Mittler bzw. »Mittel
zum Zweck«. Wir erkennen auf diese Weise außerdem, was wir wirklich
wollen, und was dagegen nur unreflektiertes Nachbeten übernommener
Konventionen ist. Im Übungsteil finden Sie eine Übung, die Ihnen dabei
helfen kann, die Grundlage für erfolgreiches geldmagisches Wirken zu
legen.

Praktische Übungen

ÜBUNG 40 MAGISCHES GELDTRAINING (I)

Ziehe Bilanz Deines gesamten Besitzes: Rechne möglichst genau aus,
wieviel Geld Du bereits hast, indem Du jeden Gegenstand, der Dir gehört,
in Geldwert umrechnest, vom Eigenheim bis zum losen Hosenknopf. Sei
realistisch: Da man einzelne Hosenknöpfe in der Regel schlecht verkaufen
kann, wirst Du dafür nur Pfennigbeträge ansetzen; im Zweifelsfall
orientiere Dich an Flohmarktpreisen. Lasse jedoch nichts, auch nicht die
geringste Kleinigkeit aus. Zähle auch geliehenes Geld bzw. Schulden dazu,
denn darüber hast Du bereits verfügt. (Und wenn Du eine Million an
Schulden haben solltest, bedeutet dies, daß Du irgend jemandem
mindestens eine Million wert sein mußt!)

Am Schluß rechnest Du alles zusammen und meditierst über Deinen
gegenwärtigen objektivierten Reichtum.

ÜBUNG 41 MAGISCHES GELDTRAINING (II)

239

Ziehe Bilanz Deines gesamten Besitzes: Rechne möglichst genau aus,
wieviel Geld in Deinem Leben bereits durch Deine Hände gegangen ist,



also alles, was Du jemals verdient, geerbt, geschenkt oder sonstwie
bekommen hast. Zähle auch geliehenes Geld dazu.

Am Schluß rechnest Du alles zusammen und meditierst darüber, welche
Summe Du in Deinem Leben zu beschaffen imstande gewesen bist. (Eine
Million ist in wenigen Jahrzehnten schnell erreicht.)

Bei beiden Übungen genügt es vollauf, das Ergebnis so stehen zu lassen,
wie es ist, und darüber zu meditieren. Unternimm in der gegenwärtigen
Phase noch nichts, um eine etwaige finanzielle Misere durch magische
Operationen zu beheben, sondern arbeite erst einmal gründlich an der
Entwicklung Deines Geldbewußtseins.

Der magische Wille und das Prinzip von Thelema (I)

Schließlich wird der Magische Wille derart eins mit dem ganzen Wesen des
Menschen, daß er unbewußt wird und eine ebenso konstante Kraft darstellt
wie die Gravitation.« [Crowley, Magick, S. 64]

Im Jahre 1904 »empfing« Aleister Crowley in Kairo sein Buch des Gesetzes
(genauer: Liber AI vel Legis), das er als Offenbarung einer übernatürlichen
Instanz namens Aiwass ansah. Wir wollen hier nicht im einzelnen auf die
genauen Umstände dieser Offenbarung und ihrer Deutung durch Crowley
eingehen. Wichtig soll für uns hier nur sein, daß damit das »Gesetz von
Thelema« Einzug in die moderne Magie hielt. Das griechische Wort
thelema bedeutet soviel wie »Wille«. Das vollständige Gesetz von Thelema
lautet:

TUE WAS DU WILLST IST DAS GANZE GESETZ LIEBE IST DAS
GESETZ, LIEBE UNTER WILLEN

Da unsere Schulung nicht sektiererisch sein will, werden wir das System
Crowleys möglichst ebenso neutral und wertungsfrei behandeln wie die
Systeme anderer Magier und ihm nur so viel Platz einräumen, wie für ein
allgemeines Verständnis erforderlich ist. Die Crowleyaner bzw. Thelemiten
(auch: Thelemiter) unter den Teilnehmern mögen uns also verzeihen, wenn
wir auch das Gesetz von Thelema nicht bis in



sämtliche Verästelungen und Feinheiten verfolgen, sondern uns mit einem
groben Überblick begnügen, der aber wohl genügen dürfte, die
Grundprinzipien zu verdeutlichen. Allerdings muß festgehalten werden, daß
kaum ein zweites Konzept der allgemeinen modernen Magie solch kräftige,
fruchtbare Impulse gegeben hat, wenn wir einmal von der Magie Austin
Osman Spares und der zeitgenössischen Chaos-Magie absehen.

Crowleys Konzept geht davon aus, daß der Mensch

Der Magische Wille wird eine ebenso konstante Kraft wie die Gravitation.

einen »Wahren Willen« im Gegensatz zum bloßen Wollen oder Begehren
des Alltagsegos besitzt. Wir können diesen Wahren Willen (dieses Thelema,
wie wir es fortan immer wieder einmal nennen wollen)

mit der »Berufung« oder »Bestimmung« gleichsetzen, mit dem Ziel aller
Selbstverwirklichung, ohne daß es zu seiner Erschaffung (über die sich
Crowley nicht ausführlich äußert) eines Gottes oder einer ähnlichen
transzendenten Instanz bedürfte, was eine solche freilich aber auch nicht
von vorneherein ausschließt. Crowley folgend ist es das Ziel des Magiers,
sein eigenes Thelema zu erkennen und

240

es zu verwirklichen. Dies ist keineswegs so selbstverständlich, wie es auf
den ersten Blick vielleicht scheint: Im Gegenteil kann es äußerst mühsam
und schmerzlich sein, vor allem dann, wenn man lange Zeit (meistens über
Jahrzehnte) gegen den eigenen Wahren Willen gelebt hat. Dann heißt es
nicht etwa nur einfach umdenken, es wird auch erforderlich sein, manches
an altem, oft liebgewonnenem Ballast abzuwerfen. Wenn Sie beispielsweise
nach dreißigjähriger Karriere als nüchterner, kühl kalkulierender
Geschäftsmann feststellen sollten, daß Ihr Wahrer Wille eigentlich darin
besteht, in Sack und Asche zu gehen, der Askese zu frönen und unbezahlte
Werke der Barmherzigkeit zu vollbringen, so wird sich dies schon sehr bald
in manchen Schwierigkeiten mit Familie und Umwelt niederschlagen: vom
Höhnen Ihrer Geschäftspartner über die »Midlife-crisis«, der Sie zum Opfer



gefallen seien, über das Klagen Ihrer Familie wegen der plötzlichen
»Verschlechterung des Lebensstandards« bis zu den »freundlichen«
Schreiben von Bank und Bausparkasse, wenn plötzlich keine
Kredittilgungen mehr erfolgen, weil Sie Ihr Einkommen einer wohltätigen
Organisation überschrieben haben. Dies mag sich wie ein ziemlich
unwahrscheinlicher Extremfall lesen, doch hat die Erfahrung gezeigt, daß es
in Wirklichkeit meist noch sehr viel schlimmer kommt!

Und doch lautet Crowleys Diktum: »Du hast kein Recht außer deinen
Willen zu tun.« Und das ist auch richtig so, denn wenn wir davon ausgehen,
daß es uns im Leben vor allem darum gehen muß, glücklich zu werden bzw.
unsere selbstgesteckten Ziele zu erreichen, leuchtet es auch unter
magischen Gesichtspunkten ein, daß alles andere dagegen unwichtig wird.

Doch damit nicht genug. In Crowleys System gilt ferner die Prämisse, daß
wir der gesamten Unterstützung und Schubkraft des Universums teilhaftig
werden, sobald wir unseren Wahren Willen erkannt haben und danach
leben. Es läßt sich mit dem Schwimmen in einem Fluß vergleichen: Da das
Thelema stets im Einklang mit dem Gesamtwillen des ganzen Universums
steht, bedeutet ein Leben in Harmonie mit

Thelema und Tao haben manches

gemeinsam.

dem eigenen Wahren Willen, mit dem Strom des Ganzen zu schwimmen,
anstatt dagegen anzukämpfen. Untersuchen wir diese Auffassung genauer,
so erkennen wir darin eine Spielart des Taoismus, und in der Tat haben
Thelema und Tao manches gemeinsam. Selbst

Crowleyanern ist oft nicht bewußt, daß Aleister Crowley keineswegs der
erste war, der das Primat des Willens des einzelnen formulierte. Vom fac
quid vult des Kirchenvaters Augustinus von Hippo (354-430) bis zum fayce
que voudras des Franc.ois Rabelais im zweiten Band seines 1532-1564
erschienenen Romans Gargantua et Pantagruel (in dem auch eine Abtei
»Theleme« vorkommt, die als eine Art utopisches Anti-Kloster Träger
humanistischer Freiheitsideale ist) reicht die Palette der Betonung der



Willensfreiheit, und auch die Philosophen Bergson (dessen Schwester
Moina die Frau des Chefs der Golden Dawn, Mathers, war), Schopenhauer
und Nietzsche lassen unmißverständlich grüßen, wenn wir das Buch des
Gesetzes einmal genauer unter die Lupe nehmen. Einen starken Einfluß
stellt auch die bekannte Magie des Abramelin dar, mit der wir uns hier
jedoch leider nicht näher befassen können.

Die größte Schwierigkeit des Magiers besteht darin, sein eigenes Thelema
unmißverständlich zu erkennen, denn die Kräfte

Die größte Schwierigkeit des Magiers: sein eigenes Thelema
unmißverständlich zu erkennen

der Illusion sind stark, das Fleisch ist schwach und der Geist keineswegs
immer willig. Dies ist Ziel aller Magie, wie Crowley sie versteht, so wie es
Ziel der Magie des Abramelin ist, den Kontakt zum eigenen »Heiligen
Schutzengel«

241

herzustellen, den wir auch als eine Art Verkörperung des individuellen
Thelema verstehen können. Ähnliche Konzepte finden wir in der
schamanischen Magie und der Zauberei naturnaher Völker, beispielsweise
beim sogenannten Totem oder Clan- Totem.

Crowleys System hört dort auf magisch zu sein und geht ins rein Religiöse
über, wo aus dem Prinzip von Thelema ein dogmatischer Glaubenssatz
wird, wo dessen konkret-magische, unmittelbar auf das Schicksal
einflußnehmende Aspekte in den Hintergrund rücken und eben doch der
Glaube und/oder die transzendente Utopie die Vorherrschaft an sich reißt.
Dies werden wir bei seinem Glaubenssatz »Jeder Mann und jede Frau ist
ein Stern« an anderer Stelle genauer untersuchen. Damit wollen wir die
Thelemitik jedoch nicht abwerten, sie entzieht sich unter diesem Aspekt
lediglich dem Aussagespektrum unserer Schulung, wie wir es bereits im
ersten Abschnitt definiert haben.

Andererseits ist es für den angehenden Magier von großer Wichtigkeit, sich



hierüber klar zu werden, weil er sonst einige Schwierigkeiten mit dem
Verständnis der Werke Aleister Crowleys haben wird: Diese sind nämlich
weniger für die magische Alltagspraxis geschrieben, sondern, darin ihrem
Vorbild Eliphas Levi folgend, für die religiös-transzendente Mystik
innerhalb des westlichen Okkultismus. Auch dies werden wir noch
detaillierter herausarbeiten.

Als vorläufige Zusammenfassung soll genügen, daß »Tue, was du willst«
keineswegs bedeutet »tue, was dir gerade in den Sinn kommen mag«,
sondern eben »tue, was dein Wahrer Wille ist«. Crowley verstand

darunter (zumindest tat er das theoretisch) das Erkennen und Befolgen des
eigenen daimoniums, Thelema ist Berufung und Verpflichtung zugleich und
hat nicht das geringste mit dem ständigen Auf und Ab der Wünsche und
dem Verlangen unseres kleinen

Thelema hat nicht das geringste mit dem ständigen Auf und Ab der
Wünsche unseres Alltagsegos zu tun.

Alltagsegos zu tun. Für Crowley ist der Magier letztendlich immer ein
Mystiker, einer, der zur »höchsten Wahrheit« strebt, wie sehr dies auch
gegen die Normen herkömmlicher bürgerlicher Ethik und Moral verstoßen
mag. Bei aller nicht zu leugnenden magischen Praxis geht es ihm doch in
erster Linie darum, eine neue Weltreligion zu stiften, wie er an zahlreichen
Stellen selbst bekundet und wie es sich ja auch 1928 bei der Konferenz von
Weda zeigte, als er von der deutschen Pansophischen Bewegung verlangte,
ihn offiziell zum »Weltenheiland« zu erklären, was schließlich zur Spaltung
dieser magischen Creme des deutschsprachigen Okkultismus und - unter
anderem - zur Gründung der Fraternitas Saturni führte. Auch im Untertitel
seiner Zeitschrift The Equinox, nämlich »The Method of Science - the Aim
of Religion« (»Die Methode der Wissenschaft - das Ziel der Religion«)
wird dies sehr deutlich.

Dennoch gibt es zahllose Thelemiten, die sich keineswegs als Crowleyaner
bezeichnen würden. Weshalb das so ist und wie beides zusammenhängt,
wollen wir im nächsten Abschnitt untersuchen.



242

Einführung in die Ritualistik (X)

Das Lamen

Wie im vorletzten Abschnitt bereits erwähnt, wird in der modernen
magischen Literatur häufig nicht mehr zwischen Lamen und Pentakel
unterschieden. In der Tradition sieht das freilich anders aus, hier wird sehr
wohl ein Unterschied zwischen beiden gemacht, und wir wollen deshalb der
Vollständigkeit halber das Lamen an dieser Stelle separat behandeln.

Schon Crowley beklagt, daß nicht einmal Eliphas Levi sich eindeutig
zwischen Lamen und Pentakel entscheiden konnte, und auch bei noch
älteren Autoren kommt es oft zu Verwechslungen.

Das Lamen ist ein Brustschurz, wie ihn die Priester des Alten Testaments
als Lostasche für die Divination trugen (vgl. 2 Mose,

Verschiedene Formen und Funktionen des

Lamens

xxviii,15-30). Wir verwenden allerdings in der Regel heute nur noch eine
einfache Metallplatte, die über dem Herzen getragen wird. Für Crowley ist
das Lamen ein Symbol der Sephira Tiphereth, weshalb es eine

Harmonie aller anderen Symbole, in einem vereint, ausdrücken sollte.

Es gibt jedoch auch das Lamen, mit dessen Hilfe der Magier einen
bestimmten Geist beschwört: Dabei wird das dem Geist bzw. Dämon
entsprechende Lamen sowohl ins Dreieck gelegt als auch auf der Brust
getragen - es gibt also genaugenommen zwei identische Lamina. Arbeitet
der Magier nur mit einem einzigen Lamen, was heute eher die Regel ist,
sofern es überhaupt noch verwendet wird, so stellt dieses das Ziel seines
Großen Werks dar. Crowley schreibt dazu:



In dieses Lamen muß der Magier die geheimen Schlüssel seiner Macht
geben.

Das Pentakel ist lediglich das Material, das zu bearbeiten ist, das
eingesammelt und harmonisiert wird, aber noch nicht aktiv ist, die zur
Benutzung zurechtgelegten oder sogar schon zusammengesetzten
Bestandteile einer Maschine, die jedoch noch nicht in Bewegung gesetzt
wurde. Im Lamen sind diese Kräfte bereits am Werk; sogar der Erfolg ist
vorgezeichnet.

Im System des Abramelin ist das Lamen eine Silberplatte, aufweiche der
Heilige Schutzengel mit Tau schreibt. Dies ist ein anderer Ausdruck für
dieselbe Sache, denn er ist es, welcher die Geheimnisse dieser Macht
verleiht, die hierin ausgedrückt werden soll.

[Magick,S. 113 f.]

Sicher liegt es auch an dieser merkwürdigen Unsicherheit und Vagheit, daß
das Lamen so gut wie abgeschafft wurde. Einerseits soll es als Symbol des
Glaubens und der Unverwundbarkeit dienen, andererseits ist es praktisch
eine Art Dämonentalisman, mit dessen Hilfe Geister herbeigerufen werden.

243



Abbildung 34: Lamina aus der Clavicula Salomonis

In der Abbildung 34 sehen Sie als Beispiel einige Lamina aus dem



berühmten Kleinen Schlüssel Salomos (Clavicula Salomonis), einem
spätmittelalterlichen Grimoire.

Wird das Lamen heute noch verwendet, so meistens in seiner Funktion als
Schutz des Herzchakras. Zudem verleiht es dem Magier ein gewisses
Gefühl der Sicherheit und Stärke, zumal dann, wenn es nicht zu leicht ist
und sein Gewicht auf der Brust deutlich zu spüren ist.

Für die Dämonenmagie dagegen verzichten wir meist auf ein Lamen, da es
ökonomischere Methoden der Evokation gibt, als gleich zwei identische
Lamina pro Dämon anzufertigen.

Wenn Sie sich selbst ein Lamen anfertigen wollen, sollten Sie sich genau
darüber klar sein, ob Sie den Unterschied zwischen Pentakel und Lamen
wirklich begriffen haben; und Sie sollten natürlich auch wissen, zu
welchem Zweck Sie das Lamen gebrauchen wollen.

244

Der magische Ring

Fast alle magischen Autoren behandeln den Ring recht stiefmütterlich,
kaum daß er überhaupt jemals erwähnt wird. Dies ist um so
verwunderlicher, als es sich beim magischen Ring doch um eines der
gebräuchlichsten Instrumente in der Geschichte der Magie handelt und es
kaum einen praktizierenden Magier gibt, der nicht über ein kleineres oder
auch größeres Arsenal magischer Ringe verfügt.

Allerdings ist der Ring keine Elementwaffe, ihm ist kein

Ein magisches Requisit mit variablem

Symbolprinzip

feststehendes Symbolprinzip zugeordnet, er kann mal als Fetisch, mal als
Talisman oder Amulett dienen, als Erkennungszeichen (beispielsweise einer
Bruderschaft), als Emblem eines Grades - kurzum, er



ist ein magisches Universalinstrument, das sich wie kaum ein zweites den
Absichten des Magiers fügt und eine schier unbegrenzte Fülle an
Einsatzmöglichkeiten aufweist.

Danach leuchtet es ein, daß sich der Ring nur schlecht in ein starres
Regelgerüst zwingen läßt, was möglicherweise auch eine Erklärung für die
große Zurückhaltung der (meist älteren) Autoren ist. Wir halten den Ring
jedoch für eine der wichtigsten magischen Waffen überhaupt, und zwar
sowohl aus praktischen als auch aus theoretischen Gründen.

Praktisch gesehen bietet sich der Ring als leichtes, bequem zu benutzendes
und in seiner Herstellung im allgemeinen nicht zu aufwendiges oder zu
teures Instrument an. Man verliert ihn nicht so ohne weiteres, sofern er gut
am Finger sitzt, er kann äußerst unauffällig sein (was freilich nicht immer
der Fall ist), denn schon ein einfacher Gold oder Silberreif kann magisch
geladen und am Körper getragen werden, ohne daß er allzu großes
Aufsehen erregt. Da die große Mehrheit aller magischen Operationen mit
Hand- und Fingertätigkeit verbunden ist, bietet es sich an, dies durch eine
entsprechende »Bewaffnung« der Hände bzw. Finger zu unterstützen.

So ist es beispielsweise üblich, daß sich der Magier mindestens einen Ring
anfertigt (oder anfertigen läßt), der seine magische Identität dokumentiert.
Das kann ein schlichter, etwas breiterer Reif aus einem ihm genehmen
Metall sein, in den er innen oder außen sein persönliches Motto in Form
einer Sigil eingraviert oder auch Glyphen, die für jene Kräfte (z. B.
Elemente, Planeten oder Dämonen bzw. Engel) stehen, mit denen er
vornehmlich arbeitet, mit denen er einen Pakt geschlossen hat und so
weiter. Es kann auch ein Ring für konstruktive Arbeiten sowie einer für
destruktive Operationen angefertigt und durch Gebrauch geladen werden.
Allerdings ziehen wir es vor, mit mindestens einem Ring zu arbeiten, der
beide Seiten, die lichte wie die dunkle, miteinander vereint.

Die Gestaltung des Rings obliegt dem Magier selbst: Ob er bestimmte
Edelsteine (zum Beispiel für Planetenkräfte) integriert, mit Mischmetallen
arbeitet (zum Beispiel Gold und Silber als Symbol der »Chymischen
Hochzeit« bzw. der Vereinigung der Gegensätze), ob er Ziselierungen



anbringt oder Gravierungen/Bemalungen unter einer Metallbeschichtung
(etwa durch Vergolden) verbirgt - seiner Phantasie sind in diesem Punkt
keine Grenzen gesetzt.

Da Ringe, wie bereits angedeutet, auch die Funktion von Talismanen und
Amuletten haben können, wird sich der Ringzauberer auch Ringe
anfertigen, die nur zu bestimmten Zwecken oder bei besonderen Anlässen
getragen werden, etwa einen

Ring mit Heilungsenergie oder geldmagnetischen Eigenschaften, einen
Ring für evokatorische Arbeiten, einen für Schutz im magischen Krieg und
so weiter. Im alten Ägypten trug man auch

Logenringe sind Erkennungszeichen von

Bruderschaften.

245

gern Ringe mit Götterdarstellungen, die eine Verbindung zu den jeweiligen
Energien herstellen sollten.

Logenringe sind Erkennungszeichen von Bruderschaften, sie können aber
auch ganz allgemein die Verbundenheit mit einem bestimmten Prinzip
bekunden. In der Abbildung 35 finden Sie zwei Beispiele dafür sowie einen
dritten Ring aus meinem eigenen Arsenal.



Abbildung 35: Magische Ringe

a) Logenring der Fraternitas Saturni;

b) Ring des magischen Pakts der Illuminaten von Thanateros (IOT)

c) Ring mit individueller Sigil (Fra VT.DT )

Der magische Wille und das Prinzip von Thelema (III)

THELEMITEN, ABER NICHT- CROWLEYANER -WIE GEHT DAS?

I am the Magician and the Exorcist. I am the axle ofthe wheel, and the cube
in the circle. >Come unto me< is a foolish word: for it is I (hat go.

(»Ich bin der Magier und der Exorzist. Ich bin die ochse des rades und der
Würfel im kreise. >Kommet zu mir< ist ein törichtes wort: denn ich bin es
der geht.«)

Über AI, II,7

Wir haben im letzten Abschnitt bereits gesehen, daß Crowley nicht der erste
war, der sich in der Geschichte des Abendlandes mit dem Konzept des



Wahren Willens

befaßt hat. Sicher war er aber einer seiner radikalsten und
kompromißlosesten Vertreter und steht damit zumindest weltanschaulich
Seite an Seite mit einer Gestalt wie dem Marquis de Sade oder mit Gilles de
Rais, die er übrigens beide hoch verehrte.

Ein weltweit verbreitetes magisches Konzept

Aber auch im außereuropäischen Raum finden wir ähnliche Vorstellungen,
was ja bereits angedeutet wurde. Der Veranschaulichung halber sei hier
noch auf eine weitere Praktik eingegangen. Es ist die Rede von der
»Visionssuche«, wie sie beispielsweise in den schamanistisch geprägten
indianischen Kulturen eine große Rolle spielt. Typischerweise wird sich
dabei der angehende Schamane (oder auch jeder junge Mann kurz vor
seiner Einweihung zum vollwertigen, erwachsenen Stammesmitglied) auf
die Suche nach einer Lebensvision begeben. Dazu kann er Phasen der
körperlichen Entsagung (Fasten, sexuelle Enthaltsamkeit,

246

Zurückgezogenheit, Schmerzfolter) durchmachen, sei es als Vorbereitung
oder als integraler Bestandteil der eigentlichen Visionssuche.
Beispielsweise würde ein solcher Suchender nach längerer Fastenzeit mit
einer fieberinduzierenden Droge behandelt, um sich im Fieberzustand in
den Dschungel zu begeben und dort im Traum oder als Wachschau eine
Vision zu erhalten, die ihm seinen weiteren Lebensweg aufzeigt. Offenbart
ihm eine derartige Vision etwa, daß er zum Weg des Kriegers oder des
Schamanen berufen ist, daß er sein Dorf verlassen und in die Fremde ziehen
oder einen Krieg gegen den Nachbarstamm führen soll, so ist ihm dies für
die Zukunft Leitschnur und Verpflichtung zugleich. Die Aussage »ich folge
meiner Vision« gilt dann jedem anderen Stammesmitglied als unanfechtbare
Rechtfertigung, doch versteht es sich von selbst, daß dergleichen nicht
leichtfertig behauptet werden darf, da sonst die Schutzgeister oder der
Große Geist das Sakrileg bestrafen würden.

Es gibt zahlreiche Berichte über indianische Menschen, denen keine



Visionssuche gelingen wollte: Auch nach mehrmaligem Versuch kehrten sie
ohne Erfolg zurück, was nicht selten eine schlimme Ächtung durch die
Stammesgemeinschaft zur Folge hatte, so daß der Verdacht naheliegt, daß
dabei zumindest gelegentlich doch kräftig nachgeholfen wurde, um einem
solchen Schicksal zu entgehen. Wir erwähnen diesen Umstand vor allem
deswegen, weil er zeigt, daß auch die in der heutigen romantisierenden
Esoterik oft so vielgepriesenen Naturvölker nicht selten ihre liebe Müh' mit
Visionsunfähigkeit und auch Schwierigkeiten bei der feinstofflichen
Wahrnehmung haben.

Wer katholischer Priester werden will, der muß seine »Berufung«
nachweisen; wie der Indianer sagen würde: seine Lebensvision als
Seelsorger. Hier wird also zumindest in einem Teilbereich geprüft, ob das
Thelema des Priesteramtskandidaten wirklich seiner Wahl entspricht oder
ob darin nicht vielleicht eine bloße Laune oder das Ergebnis einer
vorübergehenden Krise zu sehen ist.

So betrachtet ist Crowleys Konzept also keineswegs so neu, wie er es selbst
gern darstellte. Auch mit dieser Relativierung wollen wir es nicht
entwerten, doch ist es einer objektiveren Betrachtung der Magie sicher
dienlich, wenn wir es in den richtigen Zusammenhang rücken. Wir
erkennen auf diese Weise, daß Thelemiter sein noch lange nicht auch heißen
muß, Crowleyaner zu sein. Dies ist insofern wichtig, als die

Thelemiter sein muß nicht heißen, Crowleyaner zu

sein.

Crowleyaner, wie es die Vertreter aller charismatischen
Offenbarungsreligionen und Erlösungslehren tun, oft den Anspruch auf ein
Definitionsmonopol des Begriffs Thelema erheben, der unserer Meinung
nach weder durch Crowleys

Buch des Gesetzes selbst noch durch den historischen Kontext des
thelemitischen Konzepts zu rechtfertigen ist.

Wenig wird in der einschlägigen Literatur auch auf die



Interpretationsmöglichkeiten des Thelema- Begriffs eingegangen. Die
meisten Thelemiter scheinen davon auszugehen, daß das persönliche
Thelema eine konstante Größe ist, die man einmal erfährt und die sich
danach nicht mehr ändert. Eine solche Auffassung unterscheidet sich
prinzipiell nur wenig vom sogenannten »Uhrwerk-Paradigma« früherer
Zeiten, als man den Kosmos wie eine einzige große Zahnradmaschine
verstehen wollte (vgl. zum Beispiel die newtonsche Physik). Nicht zuletzt

Ein relativistischer, skeptischer Magier wird im Thelema eine »Vision auf
Zeit« sehen.

durch die Erkenntnisse der modernen Teilchenphysik aber geraten solche
Modelle zunehmend ins Wanken, so daß auch in der Magie von heute
immer mehr relativistisches Gedankengut sowie Elemente der Philosophie
des Kritischen Rationalismus (Popper), des

247

Strukturalismus (Levi-Strauss, Barthes, Lacan) und ganz allgemein des
Skeptizismus Berücksichtigung finden. Ein solcher relativistischer,
skeptischer Magier wird im Thelema eine »Vision auf Zeit« sehen, eine
Variable, die wie alles andere im Universum dem Wandel unterworfen ist
und die es demzufolge immer wieder aufs neue zu erkennen und zu
bestimmen gilt - ja, die vielleicht niemals wirklich in ihrer ganzen
Spannweite erkannt werden kann.

Doch ist jetzt noch nicht die Zeit, um auf die spekulativeren Aspekte der
magischen Philosophie einzugehen - zunächst ruft die Praxis! Nur durch die
beständige persönliche Erfahrung kann der Magier zu einer fundierten
Aussage über derlei Dinge gelangen, alles andere wäre bloßes
Fürwahrhalten und Hörensagen.

Magie und feier Wille

l am alone: there is no God where l am. (»Ich bin allein: da ist kein Gott, wo
ich bin.«) Über AI, II, 23



Bevor wir uns wieder praktischeren Dingen zuwenden, sollten wir uns
allerdings noch ein wenig mit dem heftig umstrittenen Thema des »freien
Willens« befassen. Das Spannungsfeld zwischen den Aussagen des
Determinismus (»alles ist vorherbestimmt, der Mensch ist unfrei und
abhängig von

Natur, Gottheit, Schicksal«) und denen der Willensfreiheit (»alles ist offen
und beeinflußbar, der Mensch ist frei und kann durch seinen Willen Einfluß
auf Natur und

Determinismus und Willensfreiheit

Leben/Schicksal nehmen«) ist sehr groß, und dazwischen tobt seit einigen
hundert Jahren ein erbitterter Kampf der Weltanschauungen.

Auch die Magie ist davon nicht unberührt geblieben. Auf der einen Seite
finden wir Aussagen westlicher wie östlicher Prägung, die dafür plädieren,
daß der Magier sich der Ordnung des Weltganzen unterwerfen, sich in sie
einfügen solle, denn nur dann könne er tatsächlich wirken und zum
Mitbaumeister am Großen Werk werden. Auf der anderen Seite wird für die
Einflußnahme des Magiers geworben, soll er sich selbst vergotten, soll
seine eigene Macht erkennen, sie annehmen und sie nutzen, wie es seinem
Willen entspricht.

Was den Anfänger natürlich oft verwirrt, ist die Tatsache, daß wir solche
Aussagen nicht selten bei ein und demselben Magier finden, Aleister
Crowley selbst ist ein Paradebeispiel dafür, aber auch Autoren wie Levi,
Papus, Quintscher oder Bardon befleißigen sich dieses scheinbaren
Verwirrspiels. Häufig gewinnt man den Eindruck, daß hier ein
Zwischenweg gesucht wird, daß gewissermaßen ein durch Anerkennung
von (auch transzendenten!) Sachzwängen gemilderter freier Wille postuliert
werden soll.

Das ist auch nicht verwunderlich, denn beide Auffassungen halten in ihrer
Extremform der Wirklichkeitserfahrung nicht stand: Weder läßt sich
unumstößlich belegen, daß der Mensch überhaupt keine Willensfreiheit
besäße, noch können wir wirklich überzeugend die extreme Gegenposition



vertreten, daß dem Menschen sämtliche Freiheit zur Verfügung stünde. Auf
pragmatischer Ebene beschreiten wir ohnehin meist einen Mittelpfad. Zwei
Beispiele können dies veranschaulichen:

1) Ein Straftäter wird von der Gesellschaft für sein Tun zur Verantwortung
gezogen, weil sie ihm die Entscheidungsfreiheit zuspricht, sein schädliches
Verhalten zu unterlassen. Er kann sich allenfalls auf mildernde (»die
Willensfreiheit einschränkende«) Umstände berufen, wenn er sich dabei in
einer Notlage befand, die seine Kräfte und Fähigkeiten offensichtlich
überforderte. (Wer dem Hungertod

248

ins Antlitz blicken muß, den können die Eigentumsansprüche reicher

Lebensmittelläden nur wenig scheren.)

2) Trotz aller Willensmacht des Menschen bleibt er stets abhängig von
zahllosen natürlichen Sachzwängen, so braucht er beispielsweise Sauerstoff
und Wasser zum Überleben, kann sich keine Flügel wachsen lassen, um
fliegen zu können, und so weiter.

Grundsätzlich handelt es sich bei der behaupteten Willensfreiheit um eine
positive Utopie. Beispiel: Auch wenn der Mensch bisher noch keine Flügel
zu entwickeln vermochte, muß dies doch nicht zwingend bedeuten, daß er
es eines Tages nicht vielleicht doch noch tut.

Dieser Problematik wird sich der Magier täglich bewußt, weil er immer
wieder an die Grenzen seiner Handlungsfähigkeit stößt und dennoch ebenso
häufig erlebt, wie er

Auf Gratwanderung zwischen Demut und

Selbstvertrauen

früher für unüberwindbar gehaltene Grenzen sprengt und seinen
Handlungsspielraum erweitern kann. So befindet er sich nicht selten auf



einer Gratwanderung zwischen absolutem Selbstunwertgefühl (in seiner
positiven Ausformung:

Demut) und ebenso absolutem Größenwahn (in seiner positiven
Ausformung: Selbstvertrauen). Realistischer Magier zu sein heißt aber, auf
dieser gefährlichen Fahrt zwischen Skylla und Charybdis sein inneres und
äußeres Gleichgewicht zu behalten und nicht vom Mittelkurs abzukommen.

Betrachten wir abschließend einmal, wie Crowley das Problem behandelt.
Bei dem hier zitierten Text handelt es sich um eine seiner eindeutigeren
Passagen zum Thema:

Doch obwohl jeder Mensch »determiniert« ist, so daß jedes Tun nur das
passive Ergebnis der Gesamtsumme aller Kräfte ist, die seit Ewigkeiten auf
ihn einwirken, so daß sein eigener WILLE nur das Echo des WILLENS des
Universums ist, ist dieses Bewußtsein um den »freien Willen« dennoch
wertvoll; und je mehr er ihn wirklich als parteiischen und individuellen
Ausdruck jener inneren Bewegung eines Universums begreift, deren
Gesamtsumme die Ruhe ist, um so stärker wird er diese Harmonie, diese
Totalität spüren. Und wenngleich das Glück, das er erfährt, dafür kritisiert
werden kann, daß es nur die eine Schale einer Waage sei, deren andere
Schale aus eben so großem Leid bestünde, gibt es doch auch jene, die der
Auffassung sind, daß Leid nur darin bestehe, sich vom Universum
abgetrennt zu fühlen und daß folglich jeder die geringeren Gefühle
ausradieren könne mit Ausnahme jener unendlichen Glückseligkeit, die eine
Phase des unendlichen Bewußtseins dieses ALLES ist. (...) Es hat keine
besondere Bedeutung, zu bemerken, daß der Elefant und der Floh nichts
anderes sein können als das, was sie sind; aber wir nehmen durchaus wahr,
daß der eine größer ist als der andere. Das ist die Tatsache, die praktische
Bedeutung hat.

Wir wissen sehr wohl, daß Menschen dazu ausgebildet werden können,
Dinge zu tun, die sie ohne Ausbildung nicht zu tun vermögen -und jeder,
der einwirft, daß man keinen Menschen ausbilden könne, wenn es nicht sein
Schicksal sei, ausgebildet zu werden, ist durch und durch unpraktisch.
Ebenso ist es das Schicksal des Ausbildenden, auszubilden. Das
deterministische Argument weist einen Denkfehler auf ähnlich jenem, der



der Ursprung aller Spiel-»Systeme« beim Roulette ist. Die
Wahrscheinlichkeit, daß zweimal hintereinander Rot kommt, beträgt etwas
mehr als drei zu eins;

249

doch wenn Rot schließlich einmal gefallen ist, haben sich die Bedingungen
verändert.

Es wäre sinnlos, auf einem solchen Punkt zu beharren, wäre da nicht die
Tatsache, daß viele Leute Philosophie mit Magick verwechseln.

Die Philosophie ist die Feindin der Magick. Die Philosophie versichert uns,
daß im Endeffekt nichts wichtig sei und daß ehe sarà sarà.

Im praktischen Leben, und Magick ist die praktischste aller Lebenskünste,
tritt diese Schwierigkeit nicht auf. Es ist sinnlos, mit einem Mann, der
gerade rennt, um einen Zug zu erreichen, darüber zu diskutieren, daß es ihm
vom Schicksal bestimmt sein könnte, den Zug nicht mehr zu erwischen; er
rennt einfach, und wenn er Atemluft erübrigen könnte, würde er nur sagen:
»Zum Teufel mit dem Schicksal!«

{Magick, S. 65 f.]

Hier formuliert der Altmeister außerordentlich pragmatisch und nüchtern:
Letztlich sollten alle Spekulationen über Determinismus und freien Willen
hinter der Praxis zurücktreten. Es ist allemal besser, weil effektiver

Letztlich sollten alle Spekulationen hinter der Praxis zurücktreten.

und beglückender, von sogenannten »Schicksalsgrenzen« abzusehen und
nach der Maxime zu leben, daß man selbst Herr des eigenen Lebens ist.
Andererseits hat es aber

auch wenig Zweck, sich in kindlichem Allmachtswahn zu überfordern, um
dann hinterher womöglich der Magie dafür die Schuld zuzuschieben.
Deshalb betont Crowley übrigens auch im selben Zusammenhang die



Wichtigkeit des »Magischen Verstehens« (Magical Understanding), ohne
welches der Magische Wille nicht gedeihen kann.

Einführung in die Ritualistik (XI)

Die Magische Glocke

Abgesehen davon, daß bei vielen magischen Ritualen gern mit
Klanginstrumenten gearbeitet wird, um einzelnen Phasen bzw. Abschnitte
des Ritus zu markieren, hat die magische Glocke natürlich wie alle anderen

Werkzeug der Aufmerksamkeitserregu ng, der Warnung und
Kommunikation mit den angerufenen Kräften

Ritualwaffen auch eine ganze Reihe von symbolischen Bedeutungen. So
gilt sie etwa als »Astrale Glocke«, womit der Kontakt zur »Anderswelt«
angekündigt oder regelrecht eingeläutet wird. Sie dient daher als Werkzeug
der Aufmerksamkeitserregung und der Warnung, zugleich aber feiert sie
auch

erhabene Passagen einer Hymne sowie besonders intensive Kommunikation
mit den angerufenen Kräften und kann folglich auch als Instrument der
Ekstase verwendet werden. Zudem markiert der Glockenschlag den
Stillstand der profanen Zeit im Universum des Magiers, das sich in diesem
ewigen Augenblick seinem Willen beugt. Crowleys Beschreibung einer
magischen Glocke unterscheidet sich nicht wesentlich von der einer Zimbel
mit einem Schlagklöppel, der an einem Lederriemen hängt, welcher
wiederum durch das Mittelloch der Zimbel gezogen und auf der anderen
Seite zur Befestigung verknotet wird. Seiner Forderung nach soll die
Glocke aus Electrum magicum bestehen, also einer Legierung aus den
sieben Planetenmetallen, die schon in der mittelalterlichen Alchemie eine
große Rolle spielte. Die einzelnen

250



Metalle sollen bei günstigen Planetenständen nach und nach miteinander
verschmolzen werden, zuerst also Gold und Silber bei förderlichen Sonnen-
und Mondaspekten, dann Zinn, wenn der Jupiter gut steht, und weiter in
diesem Sinne. In der Praxis wird man meist mit einer nepalesischen oder
tibetischen Zimbel vorliebnehmen, wie man sie im Asiatica- Handel erhält.
Diese sind zwar häufig vorgeblich ebenfalls aus Elektrum gefertigt (was der
Laie freilich kaum nachprüfen kann), entscheidender ist jedoch ihr
wunderschöner Klang. Zimbeln werden in der Regel paarweise verkauft,
wobei zwei Schalen miteinander durch ein Lederband verbunden sind.
Geschlagen werden sie, indem man die Kante der einen leicht gegen die
Kante der anderen Schale stoßen läßt. Durch langsames Entfernen der
geschlagenen Zimbeln voneinander lassen sich interessante Klangeffekte
erzielen (vom »Wimmern« bis zum feinen Dröhnen), die wiederum sehr
tranceförderlich sind. Es soll an dieser Stelle allerdings auch nicht
verschwiegen werden, daß die allermeisten heutigen Magier auf den
Gebrauch einer Glocke als Symbol verzichten: Zwar verwenden sie
durchaus Glocken, Zimbeln und andere Klanginstrumente, doch haben sie
eher die Funktion eines Ritualbeiwerks, ohne daß ihnen noch große eigene
Symbolkraft zugeschrieben würde.

Die Magische Lampe

In Crowleys System ist die magische Lampe ein metaphysisches Symbol
und Instrument von ungeheurer Komplexität, was Spötter zu der Bemerkung
veranlaßt hat, seine Anleitungen zu ihrer Herstellung würden sich lesen, als
wollte er dem Schüler empfehlen, mit bloßen Händen eine Glühbirne zu
bauen. Allerdings gibt Crowley gar keine wirkliche Herstellungsempfehlung;
im Gegenteil, die Lampe ist eine Ritualwaffe, die der Adept in seinem Orden
ATAT sogar ohne Zustimmung seines Ordensvorgesetzten herstellen soll und
die keiner Bestätigung durch andere bedarf.

Denn die Lampe symbolisiert für ihn das »Licht der reinen Seele«, die
»Schau des Allerhöchsten«, vergleichbar Moses' Vision vom brennenden
Busch. Es ist das ewige Licht der Erleuchtung, das über dem Altar hängt und
allein vom Ätherelement gespeist wird. Ihr Licht sei, so schwärmt Crowley,
»ohne Quantität noch Qualität, un- bedingt und ewig« [Magick, S. 104]. Er
fährt fort:



Ohne dieses Licht könnte der Magier überhaupt nicht wirken; und doch sind
es nur wenige Magier, die sie erfahren und noch weniger Jene, die ihr
Leuchten geschaut haben!

(...)

Was immer du hast und was immer du bist sind Schleier vor diesem Licht.
Und doch ist in einer solch großen Angelegenheit jeder Rat vergeblich. Es
gibt keinen Meister, der so groß ist, daß er den gesamten Charakter eines
Schülers erkennen könnte.

[Magick, S. 105]

Die Lampe ist also Symbol des Zugangs zur Ätherebene, sie

Symbol der Verbindung zur Transzendenz

verkörpert die Illumination des Magiers, seine Verbindung zur
Transzendenz. Ihr eigentliches Geheimnis ist es, daß sie keine physische
Manifestation zu haben braucht. Technisch gesehen läßt sich die magische
Lampe also als eine nichtstoffliche Ätherwaffe bezeichnen.

251

Aus dem Gesagten leuchtet wohl ein, daß es tatsächlich unmöglich ist,
Anweisungen zu ihrer Herstellung zu geben. Daher sollte jeder Magier zu
seiner eigenen Lampe finden.

Strukturen magischer Trance (I)

Die Dämpfungs- Trance

Es ist nicht zuletzt ein Verdienst von Pete Carroll, dem Begründer der
Chaos-Magie, unsere Aufmerksamkeit als Magier nicht nur auf die
Bedeutung der von ihm als Gnosis definierten magischen Trance gerichtet,
sondern

Das vielleicht wichtigste Gebiet der modernen



diese zugleich auf anschauliche Weise kategorisiert zu haben. Wir wollen
uns hier seiner Einteilung bedienen und diese etwas näher erläutern, da es
nun an der Zeit ist, etwas tiefer in dieses vielleicht wichtigste Gebiet der

modernen Magie einzusteigen.

Grundsätzlich unterteilt Carroll im Liter Null in zwei Formen der Gnosis,
nämlich in die Dämpfungs- und in die Erregungstrance. Schematisch sieht
dies aus wie folgt.

DÄMPFUNGSTRANCE Erregungstrance

• Todeshaltung • sexuelle Erregung

• magische Trance auslösende Konzentrationen

• Gefühlsbewegungen wie Furcht, Wut und Entsetzen

• Schlafentzug • Schmerzfolter,

• Fasten • Flagellation

• Erschöpfung • Tanzen Trommeln, Singsang

• Starren • magisches Gehen

• hypnotische oder tranceinduzierende Drogen

• erregende oder enthemmende Drogen milde Halluzinogene
Hyperventilation

Übersicht 21: Formen magischer Trance (nach Pete Carroll)

Wir werden uns als erstes intensiver mit den Dämpfungstrancen befassen,
die Sie ja auch zum Teil bereits aus unserem Übungsprogramm kennen.
Voranschickend soll noch erwähnt werden, daß die beiden magischen
Grundprinzipien des »seelischen Emporloderns wie eine Flamme« und des



Herstellern »seelischer Stille, so tief wie ein See« (Crowley) sich in dieser
Trancestruktur widerspiegelt. Die Art der gewählten Trance hängt
ebensosehr vom Temperament des Magiers ab wie vom Ziel seiner
jeweiligen magischen Operation.

DIE TODESHALTUNG

Über die Todeshaltung haben wir uns bereits ausführlich ausgelassen, so daß
sie hier nicht weiter behandelt zu werden braucht. Dieser Zustand der
forcierten Gedankenleere ist nach wie vor einer unserer wichtigsten
Schlüssel zu magischen Kräften und Fähigkeiten, und es kann gar nicht
genug betont werden, wie wesentlich es für jeden Magier ist, sich darin zu
üben.

252

MAGISCHE TRANCE AUSLÖSENDE KONZENTRATIONEN

1. Konzentration auf Gegenstände

Dazu gehört unter anderem das Tratak. Diese Form der Konzentration läßt
sich natürlich nach Belieben variieren.

2. Konzentration auf Klänge

Der Magier konzentriert sich konsequent auf akustisch vernehmbare,
artikulierte oder imaginierte Klänge, meist Mantras, um auf diese Weise das
Entstehen geistiger Worte zu verhindern und zugleich den Zugang zu Worten
der Kraft zu entwickeln, ebenso seine Fähigkeit der lauten Beschwörung. (Es
handelt sich dabei also auch um eine Form ritueller »Vor-Rhetorik«.)

3. Konzentration auf Bilder

Der Magier konzentriert sich auf Bilder oder Symbole, zum Beispiel auf
einen Kreis, ein Quadrat oder ein Kreuz. Es können aber auch kompliziertere
Bildabläufe verwendet werden. Dies ist der Schlüssel zur Mental- und
Doppelgängermagie, ebenso zur Erschaffung von Psychogonen und zur
Sigillenladung durch Starren. Auch die Dämonenmagie kann nicht auf diese



Technik verzichten.

Durch diese drei Formen der Konzentration werden jene Hirninstanzen unter
Kontrolle gebracht, die für die Entstehung von optischen und geistigen
Bildern sowie gedanklichen Worte verantwortlich sind.

Sicher werden Sie bereits erkannt haben, daß alle drei Techniken in der

Unendlichkeitsmeditation vereint waren, freilich mit der

Eine äußerst wirkungsvolle magische Technik

Ergänzung der Unendlichkeitsvorstellung. Lassen wir letztere nun weg, und
setzen wir an ihre Stelle einen magischen Willenssatz, so erhalten wir eine
äußerst wirkungsvolle magische Technik, vorausgesetzt, daß wir

die durch unsere Meditationsübung erreichte Trancefähigkeit beibehalten
oder — besser noch - weiterhin verfeinern.

Im Gegensatz zu zahlreichen früheren Autoren ziehen wir es vor, in der
praktischen Magie nicht allein mit Visualisationen zu arbeiten, da es sich
gezeigt hat, daß wir auf diese Weise nur zu unzulänglichen und sporadischen
Ergebnissen gelangen. Wo immer es anders auszusehen scheint, stellt sich
bei genauerer Untersuchung heraus, daß in Wirklichkeit doch alle drei
Konzentrationsformen beim erfolgreichen magischen Akt beteiligt waren.

Aus dem bisher über die Struktur der Psyche, die Gesetze des Vergessens
sowie der Symbol-Logik und -Unschärferelation Gesagten dürfte deutlich
geworden sein, daß diese Form der Magie weitaus effektiver und gründlicher
vorgeht als alle rein gedanklichen Autosuggestionstechniken, die
hauptsächlich mit Konzepten, aber nur wenig mit Bildern und Lauten
arbeiten.

Dies hat sich in der modernen Magie nicht zuletzt darin niedergeschlagen,
daß sie fast gänzlich auf die früher zur Regel gehörende Konzentration auf
Gedanken verzichtet. Diese nahm früher meist die Form einer

An die Stelle der Konzentration ist die Erzeugung von Gedankenleere



getreten.

Konzentration auf das magische Ziel, auf den Wunsch des Magiers oder auf
seinen Willenssatz an. An die Stelle dieser Form der Konzentration ist —
sicher nicht zuletzt auch durch östliche, speziell tibetische Einflüsse - die
Erzeugung von Gedankenleere getreten, die nach Herstellung während der
magischen Operation mit

253

einem verfremdeten Symbol des magischen Willens geimpft wird.
Besonders deutlich ist dies bei der Sigillenmagie zu sehen, doch werden wir
noch weiteren Disziplinen begegnen (beispielsweise der Puppenmagie), bei
denen derart verfahren wird. Vergessen Sie bei Ihrer Praxis bitte nicht, daß
die hier aufgeführten Techniken zwar zur Gnosis fuhren, daß sie selbst aber
noch keine Trance darstellen.

SCHLAFENTZUG, FASTEN, ERSCHÖPFUNG

Mit Hilfe dieser Techniken wird die Alltagsrealität

»aufgeweicht«, und der Magier wird empfänglicher für die fein-stoffliche
Wahrnehmung, da der Zensor mit der Zeit immer matter wird. Von Pete
Carroll als »beliebte alte Klostermethoden« (Liber Null, S. 32) bezeichnet,

Die Alltagsrealität wird »aufgeweicht« und der Magier empfänglicher für die
feinstoffliche Wahrnehmung.

gehören diese Dämpfungstechniken noch heute zum Standardrepertoire aller
Schamanen und Naturmagier. Die Kunst des Magiers besteht darin, aus dem
zunächst etwas verwirrten Bewußtseinszustand, den diese drei Techniken bei
hinreichender Dauer erzeugen, eine echte, schlagkräftige magische Trance
zu schmieden, in der er sich noch genügend Kontrolle bewahrt, um sich
selbst mit seinem magischen Willen zu imprägnieren. Etwas überspitzt
ausgedrückt: Es genügt nicht, bis zum Umfallen zu fasten, es sei denn, daß
man nur im Augenblick des Umfallens seinen magischen Willen zu laden
vermag.



Viel sinnvoller als jede übertriebene Selbstkasteiung ist ein maßvoller
Umgang mit Schlafentzug, Fasten und/oder Erschöpfung, der präzise auf die
natürliche (und die geschulte) Gnosisfähigkeit des Magiers abgestimmt ist.
Das aber ist eine Frage der persönlichen Praxis und läßt sich von
Außenstehenden nur schwer beurteilen, wenngleich zahlreiche Magier und
Schamanen mit der Zeit einen gewissen Blick für Trancefähigkeit und -tiefe
eines Menschen entwickeln und ihm entsprechend behilflich sein können, zu
optimalen Ergebnissen zu gelangen. Dies wird vor allem vom Ritualleiter
gefordert, der während einer Gruppenoperation dafür verantwortlich ist, die
gemeinsamen Energien möglichst auf gleichem Niveau zu aktivieren, zu
sammeln, zu imprägnieren und auf ihr Ziel hin weiterzuleiten.

Theoretisch kann man die wahre Meisterschaft eines Magiers daran
erkennen, wie gut es ihm gelingt, auch unter widrigen Bedingungen die
Teilnehmer an einem Gruppenritual möglichst synchron und ohne Ausnahme
auf das gewünschte Gnosis- Niveau zu bringen, während er gleichzeitig - in
Trance - den Überblick behält und dort gegensteuert, wo ein Teilnehmer
außer Kontrolle zu geraten droht. Wenn Sie viel mit erfahrenen Könnern der
Schwarzen Kunst zusammenarbeiten, werden Sie dies öfter beobachten.

Leider kennt aber auch diese Regel ihre Ausnahmen. So ziehen es vor allem
jene Magier, die nach dem östlichen Paradigma des wu-wei (»nichthandelnd
handeln«) arbeiten, meist vor, sich ausschließlich von der Gesamtqualität
einer Gruppenarbeit zu überzeugen und den einzelnen Teilnehmer seiner
eigenen Trance oder Nicht- Trance zu überlassen. Freilich beobachten wir in
solchen Fällen oft, daß diese Meister die freigesetzte Energie entweder
unbewußt durch die schiere Stärke und Qualität ihres eigenen Kraftfelds
harmonisieren beziehungsweise nivellieren oder daß sie, bewußt auf der
Ebene feinstofflicher Energien auf subtile Weise etwaigen Disharmonien
gegensteuern, was allerdings meist nur dem geübten Auge auffällt.

254

DAS STARREN

Dieses Thema haben wir bereits unter der Rubrik »Magischer Blick«
gründlich genug abgehandelt, um hier auf weitere Erläuterungen verzichten
zu können.



HYPNOTISCHE ODER TRANCEINDUZIERENDE DROGEN

Völlig abgesehen von der juristischen Problematik dieses Themas ist
generell vom Gebrauch von Drogen zu magischen Zwecken abzuraten.

Dies gilt zumindest für den Anfänger, besonders

Vom Gebrauch von Drogen zu magischen Zwecken ist generell abzuraten.

für jene, die bereits sehr viele Drogen ausprobiert haben und dies noch
immer einigermaßen regelmäßig tun. Ein Trip ist noch lange kein Ritual!
Wenngleich das Ritual auch zu

Bewußtseinszuständen führen kann (aber nicht muß), die sehr stark jenen
gleichen, welche wir durch den Gebrauch von Drogen herbeizuführen
suchen, führen Drogen umgekehrt leider nicht zwangsläufig ins magische
Ritual. Das Hauptproblem besteht vor allem darin, daß Drogen nicht nur den
vielzitierten geistigen und körperlichen Kontrollverlust fördern, sondern
zudem auch die Willensschärfe abstumpfen. Dies wird immer wieder
vergessen, und so ist oft zu beobachten, wie sich vor allem jüngere Magier
dabei auf Crowleys Drogeneskapaden berufen, die bei ihm aber, wie allzuoft
vergessen wird, erstens zum Teil medizinisch indiziert waren (so bekam er
beispielsweise Heroin ursprünglich gegen seine Asthmaanfälle verschrieben)
und zweitens in einer lebenslangen Abhängigkeit endeten, aus der er sich bis
zum Tod stets nur vorübergehend befreien konnte.

Doch selbst in seiner Abhängigkeit bewies Crowley noch eine Willensstärke
und Charakterfestigkeit, die den meisten seiner heutigen Jünger leider
abgeht. So erzählte mir ein später Freund Therions, wie dieser einmal, es
war etwa drei Jahre vor seinem Tod, mitten im Gespräch plötzlich einen
Asthmaanfall bekam, im Gesicht blau anlief und nur noch mit letzter Mühe
zu einer Kommode wankte, der er eine bereits vorbereitete Heroinspritze
entnahm, um sich die Droge zu verabreichen. Crowley mußte sich danach
bei seinem Freund ausbedingen, daß dieser ihn im Wiederholungsfall
niemals berühren oder behindern würde, da diese Spritze seine letzte
Lebensrettungsreserve sei. Damals hatte Crowleys Hausarzt bereits damit
begonnen, seine Heroinverschreibungen drastisch zu reduzieren, was dem



Altmagier schwer zu schaffen machte, da er an eine sehr hohe Dosis der
Droge gewöhnt war. Immerhin besaß er aber noch genügend Disziplin, um
zumindest immer eine Reservespritze aufzubewahren, die er nur im
äußersten Notfall eines Erstickungsanfalls anrührte. Wie viele heutige
Junkies aber könnten da noch mithalten?

Wohl setzen Schamanen relativ häufig Drogen zur Trancestimulierung ein,
doch geschieht dies in einem völlig anderen soziokulturellen Kontext, und
meist ist in schamanischer Gesellschaft der Drogengebrauch stark
sakralisiert, so daß dort jeder Mißbrauch letztlich ebenso streng geahndet
wird wie in unserer Kultur.

Zu den hypnotischen und tranceinduzierenden Drogen gehören unter
anderem: Alkohol in größeren Mengen, Cannabis sowie Schlaf- und
Beruhigungsmittel, ebenso zahlreiche Psychopharmaka. Von einem
wirklichen Könner entsprechend dosiert, ist es möglich, mit ihnen eine
brauchbare magische Trance herbeizuführen, doch überwiegen die Nachteile
leider ihren praktischen Nutzen, so daß ihr Gebrauch allenfalls bei schwerer
Trancehemmung (wie sie gelegentlich bei völlig ungeschulten Anfängern zu
beobachten ist) sowie bei Operationen in Frage kommt, bei denen stark
visionär oder mit »weichen« Gruppenenergien gearbeitet wird; letzteres
geschieht gelegentlich in der Sexualmagie.

255

ENTZUG VON SINNESREIZEN (SENSORISCHE DEPRIVATION)

Der sensorischen Deprivation dienten und dienen sowohl Klöster als auch
Einsiedeleien, ebenso gelegentliche Exerzitien der Zurückgezogenheit.

Ihr Ziel ist es, dem Verstandesdenken möglichst

Ziel ist es, dem Verstandesdenken möglichst wenige äußerliche
Anhaltspunkte zu geben.

wenige äußerliche Anhaltspunkte zu geben, an die es sich klammern kann,
bis es schließlich mangels äußerer Reize erlahmt.



Im Ritual stellen wir den Entzug von Sinnesreizen beispielsweise durch den
Gebrauch von

Augenbinden, Hauben und Dunkelheit her. Die Erfahrung lehrt, daß es
aufgrund des damit verbundenen »Schockeffekts« erfolgversprechender ist,
die Außenreize nur für eine kurze Weile auszuschalten, anstatt sie für längere
Zeit zu verbannen. Längere sensorische Deprivation ist meist eher für
mystische Praktiken geeignet.

Ein sehr gutes modernes Gerät für die Arbeit mit dieser Form der Gnosis ist
der »Samadhi Tank« (auch »Meditationstank«), der von dem
Bewußtseinsforscher John C. Lilly entwickelt wurde. In diesem Tank ruht
man auf einer knapp fünf Zentimeter hohen Lake mit sehr starker
Salzkonzentration (ähnlich wie im Toten Meer), während durch Tankdeckel
und -wände alle optischen Reize sowie jeder Außenlärm ausgeschlossen
bleiben. Schon nach wenigen Minuten verliert man jedes Zeitgefühl und
erfährt eine außerordentlich tiefgehende Entspannung, da durch die hohe
Treibkraft der Lake kein Muskel mehr belastet werden muß, um den Körper
abzustützen. Derartige Tanks sind einerseits im Handel erhältlich, es gibt sie
aber auch in vielen Großstädten in einschlägigen Therapiezentren. Wer damit
noch keine Erfahrung gesammelt haben sollte, dem sei ein Versuch sehr
empfohlen.

Es hängt, wie schon erwähnt, stark von den persönlichen Präferenzen und
Zielen des Magiers ab, welchen Formen der Gnosis er den Vorzug geben
soll. Es liegt auf der Hand, daß ein aggressiver Kampfzauber in der Regel
eher mit einer Erregungstrance zu bewältigen sein wird als mit
Dämpfungsgnosis. Andererseits kann ein solcher Zauber auch auf die
Auflösung des Gegners oder seiner Situation abzielen, dann wird eine Art
»ätzender Dämpfungstrance« sicher den größeren Erfolg davontragen.

Doch auch innerhalb jeder einzelnen dieser beiden Kategorien gibt es
Unterschiede, die sich aber von einem Magier zum anderen völlig anders
artikulieren können, so daß hierfür keine festen Regeln vorgegeben werden
können. Im Idealfall führen alle Methoden natürlich zur selben Gnosis, doch
zeigen sich in der Praxis einige Abweichungen, die sicher nicht zuletzt damit
zusammenhängen, daß der Magier so gut wie nie eine Volltrance mit
völligem Bewußtseinsverlust herbeiführt, da er dann ausschließlich vom



Willen und Einfluß anderer abhängig wird.

Jeder Magier sollte die verschiedenen Energiequalitäten der hier
vorgestellten Methoden gründlich kennen, damit er ein wirklich fundiertes
Urteil über ihre Vorzüge und Nachteile fällen kann. Zudem ist es sinnvoll,

stets mehrere Techniken parat zu haben für den Fall, daß die Durchführung
der einen oder anderen Methode durch äußere Umstände erschwert oder
verhindert wird. So wird es in einer Straßenbahn

Es ist sinnvoll, stets mehrere Techniken parat zu haben.

recht schwierig sein, eine echte sensorische Deprivation herbeizuführen,
dafür läßt sich aber das magische Starren oder die Konzentration auf Klänge
dort relativ leicht durchführen.

Zudem will die Trance ja nicht nur erreicht, sondern auch beherrscht werden,
sonst führt sie zum genauen Gegenteil dessen, was der Magier eigentlich
beabsichtigt.

256

Daher ist unermüdliches Üben auf diesem Feld oberstes Gebot aller
modernen und schamanischen Magie.

Berichte aus der magischen Praxis (IV)

Aleister Crowley berichtet uns von einem mittlerweile berühmt gewordenen
Zauber mit sehr seltsamen Auswirkungen. So wartete er einmal dringend auf
einen Brief von einer bestimmten Person, die einige tausend Meilen entfernt
war. Schließlich entschloß er sich zu einem Ritual, um den Erhalt des
Schreibens zu erzwingen. Tatsächlich kam auch wenige Tage später der
gewünschte Brief- doch war er bereits über eine Woche zuvor abgeschickt
worden. Den Kommentar zu diesem Ereignis entnehmen wir diesmal der
Rubrik »Tante Klaras Kummertempel« aus der heute nicht mehr
erscheinenden Magie-Zeitschrift ANUBIS:

Man hat verschiedene Erklärungsmodelle für solche Erscheinungen



vorgeschlagen. Das einfachste, das zudem wegen seiner Schlichtheit nicht
unsympathisch ist, besagt, daß hier im Prinzip eine Divination vorliegt: Der
Magier spürt intuitiv, daß ein Ereignis sich anbahnt, und handelt instinktiv
entsprechend, »um es herbeizuführen«.

Die Frage ist allerdings, ob das gewünschte Ereignis trotz vorheriger
Auslösung ohne das Ritual auch tatsächlich eingetreten wäre. (Der Brief
hätte ja beispielsweise auch verlorengehen können o. ä.) Das läßt sich
natürlich nicht überprüfen, aber es gibt Magier, die dazu raten, selbst dann
noch ein Ritual für ein bestimmtes angepeiltes Ziel durchzuführen, wenn
dieses bereits vor Ritualbeginn erreicht wurde! Das hat zumindest den
Vorteil, die Angelegenheit in der Sprache der Seelensymbole endgültig
abzuschließen, ein religiöser Mensch würde vielleicht eine rituelle
Danksagung daraus machen.

In der heutigen Magie fühlt man dem Problem der »retroaktiven Zauber«,
wie man dieses Phänomen technisch nennt, immer stärker auf den Zahn.
Schließlich leben wir modernen Zauberinnen und Zauberer ja auch in einer
Welt, die mit Science-fiction und Zeitreisemythen vertraut ist und in der
selbst Physiker mit »rückläufiger Zeit« rechnen. Wenn die Magie tatsächlich,
und dafür spricht manches, im Grunde nur eine Informationssteuerung ist
(daher auch der{...} erst kürzlich geprägte Begriff »Kybermagie« für diese
noch in Entwicklung befindliche Magieform, abgeleitet von dem Wort
»Kybernetik« oder »Steuerungslehre«); wenn Information ihrerseits aber
über die Grenzen von Raum und Zeit hinweg existieren und übertragen
werden kann (was übrigens die gesamte Inkarnationstheorie unnötig machen
würde!) - schließlich besitzt sie ja keim Masse und möglicherweise auch
keine Energie —, so sehen wir am Horizont zukünftige Erklärungsmodelle
aufblitzen, die jedenfalls meinen armen Tantenkopf samt Dauerwelle gehörig
ins Schleudern bringen könnten. Denn die Frage lautet dann: Können wir mit
Magie die Vergangenheit verändern? Können wir—wohlgemerkt im
nachhinein! —Zeitweichen stellen? Ehrlich gesagt scheue ich mich noch,
eine derartig abgründige, realitätserschütternde Behauptung aufzustellen.
Aber wenn, ich wiederhole: wenn dem wirklich so sein sollte, so handelt es
sich bei den retroaktiven Zaubern um »Erinnerungen an die Zukunft«, gegen
die sich die Astronautengötter und UFOs der Herren Charroux und Däniken
ausmachen wie harmlose Gartenzwerge. Wenn der Magier tatsächlich, wie ja
oft behauptet und von uns Praktikern immer wieder bestätigt wird, die



Realität verändert, wenn er zudem ein Realitätstänzer jenseits von Zeit und

257

Raum ist und wenn es uns gelingen sollte, diese Behauptung auf eine
theoretische und praktische, anwendbare, überprüfbare Grundlage zu stellen,
dann dürfte die Feststellung wohl nicht übertrieben sein, daß wir innerhalb
der Magie —und nicht nur dort —gegenwärtig vor dem größten geistigen
Quantensprung in der gesamten Geschichte der Menschheit stehen.

(...) es tut mir aufrichtig leid, daß ich {...} nur mit zahllosen weiteren Fragen
anwarfen konnte, vielleicht habe ich die Sache sogar noch dunkler und
unverständlicher gemacht, als sie es vorher schon war. Doch tragen Sie's mit
Fassung —noch ist nicht aller Tanten Abend, und wenn die gegenwärtigen
Entwicklungen innerhalb der magischen Szene auch nur die Hälfte von dem
halten, was sie augenblicklich versprechen, so werden wir wohl noch vor der
Jahrtausendwende eine Magie unser eigen nennen können, wie die
Menschheit sie noch nie gesehen hat. Dann werden wir nämlich
möglicherweise ganz gezielt und bewußt retroaktiv zaubern können, daß
unser Raum-Zeit-Kontinuum nur so wackelt! Die ersten Anfänge sind
gemacht, und zur Zeit sind bereits unsere besten Köpfe (und das sind
immerhin einige Dutzend) dabei, die Herausforderung anzunehmen und zu
prüfen, was sich daraus machen läßt. In diesem Sinne leben wir in einer
äußerst aufregenden, interessanten Epoche —was freilich nach chinesischem
Diktum eher ein Fluch wäre. Aber egal, auch das werden wir überleben ...Es
geht doch nichts über den rechten Pioniergeist – a´l'ha- zard, Kybernautikos!

[ANUBIS, H. 8, S. 51-53]

Die obigen Ausführungen werfen die Frage nach fiktiven
»morphogenetischen Feldern« auf, etwa wenn man früheren Generationen
magische Fähigkeiten und so weiter zuspricht oder »uralte« Bruderschaften
erfindet - ist dies vielleicht tatsächlich ein Versuch, die Gegenwartsrealität
durch Zeitumkehr zu beeinflussen? Das Beispiel wurde bewußt ohne
Lösungsvorschläge gebracht, um zu zeigen, daß es in der modernen Magie
noch manches zu entdecken gilt und daß wir uns unserer Realitäts- und
Zeitmuster niemals gänzlich sicher sein können, und um zu eigenem
Nachdenken über derartige Probleme der Magie anzuregen.



Praktische Übungen

ÜBUNG 42 SYSTEMATISCHE TRANCE-SCHULUNG (I)
DÄMPFUNGSGNOSIS Stelle Dir nach dem in diesem Abschnitt
Beschriebenen einen eigenen systematischen Übungsplan zusammen, um auf
regelmäßiger Basis immer vertrauter mit den verschiedenen Formen und
Methoden der Dämpfungsgnosis zu werden. Dies solltest Du mindestens
viermal wöchentlich üben, wobei kurze Phasen von etwa 15—30 Minuten
meist genügen dürften.

LITERATURNACHWEIS

Pete Carroll, Liber Null - praktische Magie. Das offizielle
Einweihungshandbuch des englischen Ordens IOT, Unkel: Edition Magus,
1986

258

Strukturen magischer Trance (II) Die Erregungs- Trance

SEXUELLE ERREGUNG

Wie Sie bereits im Zusammenhang mit der Sigillenmagie erfahren haben,
stellt die sexuelle Erregung eines der erfahrungsgemäß

Sexualität nicht Im Zustand der Erregung liegt der Zugang zum Unbewußten
frei.

mächtigsten Werkzeuge des Magiers dar. Im Zustand

der Erregung wird der Zensor oft bis zu hundert Prozent ausgeschaltet85, der
Zugang zum

Unbewußten liegt frei, und der Magier kann darin implantieren, was er für
seine Operation benötigt.

Die sexuelle Erregung kann auf jede individuell bevorzugte Weise



hergestellt werden —aber auch und gerade mit Methoden, die der Magier
nicht unbedingt liebt. Letzteres ist vor allem vorzuziehen bei: a)
Operationen, die nach besonders starken Energien verlangen; b) nach
übermäßiger Gewöhnung (Routinebildung) an sexualmagische Arbeiten; c)
bei sexueller Übersättigung.

Pete Carroll erwähnt (Liber Null, S. 32), daß die sexuelle Erregung
besonders gut zur Erschaffung von Wesenheiten (Psychogonen) geeignet ist,
während bei Arbeiten mit einem Partner dieser ein bestimmtes Prinzip bzw.
eine Gottheit invozieren und materiell verkörpern kann, worauf eine
geschlechtliche Vereinigung mit dem invozierten Prinzip stattfinden könnte,
was auch bei sexualmystischen und tantrischen Operationen bevorzugt wird.
Orgasmusverhaltung durch Karezza und wiederholte Stimulierung ohne
orgasmischen Höhepunkt kann ebenso zu einer der Divination sehr
förderlichen Trance führen wie wiederholte Orgasmen in möglichst kurzem
zeitlichen Abstand, wobei letzteres freilich in den meisten Fällen schon eher
einer Erschöpfungstrance entspricht. Allerdings kann der Magier auf diese
Weise auch die von Crowley so hochgelobte »eroto- komatose Luzidität«
erreichen, auf die wir im Zusammenhang mit der Sexualmagie noch näher
eingehen werden. Freilich sollte der Magier bei dieser Methode auch dafür
sorgen, daß seine gewöhnliche übermäßig von Gedankenassoziationen und
Phantasien beherrscht wird, da dies leicht zu unguten Vermischungen der
Symbole fuhren kann.

GEFÜHLSBEWEGUNGEN

Prinzipiell lassen sich sämtliche Gefühlszustände zu magischen Zwecken
nutzen.

Wirklich wirkungsvoll sind aber erfahrungsgemäß fast nur Wut, Furcht und
Entsetzen. Alle drei können schon auf der physischen Ebene zur Freisetzung
ungeahnter Fähigkeiten führen, man denke beispielsweise

Gefühlszustände zur Freisetzung ungeahnter

Fähigkeiten

an die schier unglaublich gesteigerten Körperkräfte eines Tobsüchtigen oder



an das Durchhaltevermögen und die körperliche Leistungskraft von
Menschen, die in Panik geraten sind. Von ihrer Wirksamkeit her sind diese
drei Emotionen sicher ebenso stark wie die sexuelle Erregung, doch haben
sie den Nachteil, nur selten ohne großen Aufwand in Alleinregie geweckt
werden zu können. Ein systematisches Training kann zwar auch hier
manches Hindernis aus dem Weg räumen, und jeder Magier sollte sich
einem solchen unterziehen, dennoch wird es meist schwierig bleiben,
beispielsweise auf Befehl einen Wutanfall zu erzeugen, um ihn dann auch

85 Das dies nicht dasselbe ist wie eine Ausschaltung des Bewußtseins, wird
häufig übersehen oder vergessen!

259

noch magisch zu verwerten.

Anders bei der Einweihung durch andere: Hier wurde früher und wird auch
heute noch häufig vor allem mit den Energien der Angst und des Entsetzens
gearbeitet, die »Einweihung durch Schrecken« ist ein einschlägiges,
bekanntes Stichwort.

SCHMERZFOLTER UND FLAGELLATION

Tanzen, Trommeln, Singsang

Hierbei haben wir es mit dem genauen Gegenteil der Methode von
Schlafentzug, Fasten und Erschöpfung zur Erreichung von Trance zu tun:
Wo letztere beruhigen und dämpfen, peitschen erstere Geist und Körper auf.
Extremer, unerträglicher Schmerz mündet immer entweder in
Bewußtlosigkeit oder in Lust: Denn nur durch die ekstatische Hinnähme
kann der menschliche Organismus Schmerz länger ertragen. Die
Büßerkolonnen des Mittelalters mit ihren Springprozessionen und
Selbstgeißelungen, die Fakirpraktiken von hinduistischen und christlichen
Gläubigen auf Sri Lanka und den Philippinen - sie alle stellen Beispiele für
einen Zugang zur Ekstase dar, sie legen Verstand und Zensor lahm und
machen den Geist schließlich so einspitzig, wie ihn auch der Magier bei
seinen Operationen benötigt. Freilich haben diese Methoden auch den
großen Nachteil, sehr schnell zu uneffektiven, dafür aber um so



schädlicheren Exzessen zu führen. Denn wenn der Körper von Natur aus
relativ schmerzunempfindlich sein sollte oder es durch Abstumpfung
geworden ist, steigt die Reizschwelle immer höher, bis schließlich nur noch
durch echte Selbstverstümmelungen die angestrebte Wirkung erzielt werden
kann. Daher ist vom übermäßigen Gebrauch dieser Praktiken dringend
abzuraten.

Anders bei Tanzen, Trommeln und Singsang (Chanten): Sowohl allein als
auch in der Gruppe praktiziert, können sie sehr schnell in eine sehr
brauchbare Erregungstrance führen. Dabei kommt es nicht einmal auf die
musikalische und gymnastische Fähigkeit des Magiers an, wiewohl eine
Gruppenarbeit natürlich nach weitaus sorgfältigerer Koordination verlangt
als die Arbeit

Schnelle und »nebenwirkungsfreie« Formen der Erregungstrance

allein im eigenen Tempel. Besonders die afrikanischen und
afroamerikanischen Kulte (Voodoo, Macumba, Candomblé, Santeria)
bedienen sich dieser Mittel, ebenso natürlich der weltweite Schamanismus,
von den Tungusen Sibiriens und den

Samen Lapplands bis zu den Indianern Nord- und Südamerikas oder den
Aborigines Australiens. Zum Singsang gehören neben Mantras und kultisch-
magischen Liedern auch die Exaltation durch Lyrik (Hymnen), erzählte
Mythen und »barbarische Namen der Evokation« bzw. Zauberformeln und
Worte der Macht. Bei musikalischer Unterstützung einer magischen
Operation ist auf möglichst ausgeprägte Rhythmik und eine gewisse
Monotonie (Wiederholungseffekt) zu achten. Erfahrene Trommler beginnen
meist mit einem Herzschlagrhythmus, da sich das unwillkürliche
Nervensystem derartigen Außenreizen leichter anpaßt, wenn es mit ihnen
erst eine Weile in Harmonie geschwungen ist. Wird der Rhythmus dann
beispielsweise gesteigert, so paßt sich auch die Herzschlagrate der
Beteiligten dem in gewissem Umfang an.

Magisches Gehen

Das magische Gehen ist eine Technik, die dem Zen-Gehen verwandt ist, über
dieses jedoch hinausfuhrt. Man geht lange Strecken unter gleichzeitiger



Anwendung des 180°- Blicks, wobei man zugleich Hände, Finger und Arme
in möglichst ungewöhnlichen Stellungen hält. Als hilfreich hat sich auch
erwiesen, mit dem Daumennagel seitlich in das empfindliche Nagelglied des
kleinen Fingers zu drücken.

260

Dies erzeugt einen gewissen Schmerz, der aber völlig ungefährlich ist,
solange die Haut dabei nicht beschädigt wird. Schließlich wird der Geist
ganz in seiner Umgebung aufgehen, und das Denken setzt aus. Aus der
Beschreibung wird deutlich, daß diese Technik weniger dazu geeignet ist,
spezifische magische Operationen durchzuführen (mit Ausnahme der
Ladung mantrischer Sigillen) als vielmehr dazu, derartige
Bewußtseinszustände zu trainieren. Dabei kann übrigens auch zusätzlich mit
Hyperventilation (siehe unten) gearbeitet werden.

ERREGENDE ODER ENTHEMMENDE DROGEN, MILDE

HALLUZINOGENE, HYPERVENTILATION

Beachten Sie bitte nochmals, was wir zum Gebrauch von Drogen in der
Magie geschrieben haben. Dem ist prinzipiell nichts hinzuzufügen. Zu den
erregenden oder enthemmenden Drogen sowie zu den milden
Halluzinogenen (nie vergessen: entscheidend ist stets die Dosis) gehören
unter anderem Alkohol in kleineren Mengen, Kokain, kleine und mittlere
Dosen von Cannabis sowie LSD, Meskalin und Psilocybin, ebenso manche
moderne Designerdrogen und natürlich die Aufputschmittel (Amphetamine).
Recht wirkungsvoll und doch mild ist ein Tee aus der Galangalwurzel
(Rhizoma galangal), der möglichst heiß getrunken wird. Dieses Mittel ist
übrigens legal. Aber auch Schwarztee, Kaffee und Tabak können bei
entsprechender Dosierung eine erregende bis enthemmende Wirkung haben,
freilich um den Preis ihrer recht zweifelhaften gesundheitlichen Folgen. Wir
möchten hier nochmals betonen, daß wir aus den schon erwähnten Gründen
generell vom Drogengebrauch abraten!

Bei der Hyperventilation wird durch schnelles, kräftiges Schnaufen über
längere Zeit (in der Regel zwischen 5 und 15 Minuten, oft auch länger) ein
Sauerstoffüberschuß im Gehirn erzeugt, der sogar zu richtigen



halluzinatorischen Erscheinungen führen kann. Sollten Sie unter
gesundheitlichen Problemen im Herzbereich leiden oder angegriffene
Atemorgane (Lunge, Bronchien) haben, so müssen Sie unbedingt vor einer
solchen Praktik, die ohnehin schon wegen der dabei häufig entstehenden
katatonischen Krämpfe am Anfang nur unterfachkundiger Aufsicht
stattfinden sollte, unbedingt Ihren Arzt oder Heilpraktiker konsultieren! Das
gilt auch für allgemeine Kreislaufbeschwerden sowie besonders für
Asthmatiker und Epileptiker.

REIZÜBERFLUTUNG

Dienen Klöster und Einsiedeleien als spezielle Orte zur Herstellung von
Reizentzug, so läßt sich die Reizüberflutung praktisch überall erreichen.
Dabei werden meist zahlreiche verschiedenen Techniken benutzt, um
möglichst sämtliche Sinnesorgane gleichzeitig oder nacheinander zu reizen
und auf diese Weise Erregungsgnosis herzustellen. Dabei können auch
Dämpfungsmethoden Verwendung finden, die durch ihre Einbettung in ein
Erregungsschema einen umgekehrten Effekt erzielen als gewöhnlich. So
gehörte es beispielsweise zu den klassischen Methoden tantrischer
Ausbildung, daß der Einweihungskandidat mit verbundenen Augen längere
Zeit wachgehalten wurde (Schlafentzug), um einer Geißelung
(Schmerzfolter) unterzogen zu werden, bis man ihm Haschisch verabreicht
und ihn zu Mitternacht auf einen Friedhof bringt, wo er mit seiner Gurini
(weiblicher Guru) auf einem Leichnam kopulierend die Vereinigung mit
seiner Gottheit vollzieht. Heutige westliche Methoden schließen den
Gebrauch modernster Technik ein, etwa indem die Reizüberflutung mit Hilfe
von Stereoanlagen, Radios und Fernsehern (alle gleichzeitig laufend)
hergestellt wird, bis der Geist in Ekstase/Gnosis gerät.

Fassen wir zum Schluß dieser Betrachtung das Strukturale Grundprinzip der
Gnosis 261

mit folgendem Zitat aus dem Liber Null zusammen:

Der Gipfel der Erregung und die absolute Ruhe —das sind magisch und
physiologisch die gleichen Orte. In dieser verborgenen Dimension des
eigenen Seins kreist der Raubhabicht des Selbst {...}, frei vom Wollen und
doch bereit, sich in jede Erfahrung und jede Tat zu stürzen. [S. 68]



Planetenmagie (IV)

Mondmagie

Gelegentlich hört man, daß ein männlicher Magieadept von sich behauptet,
»im Grunde genommen ein Mond-Magier« zu sein. Was ist darunter zu
verstehen? Man müßte sehr weit ausholen, um alle Einzelheiten

Der Mond/die Göttin Luna: Inbegriff des Magischen überhaupt

anzuführen, die den Mond (bzw. die Göttin Luna und ihre Pantheon-
Verwandten) im Laufe der zehntausend jährigen Geschichte westlicher und
östlicher Geheimlehren zum Inbegriff des Magischen überhaupt gemacht
haben. Wir erwähnten bereits den

Ausdruck »sublunare« Welt, mit dem man im Mittelalter und in der
Renaissance alles Irdische, aber auch und gerade das Magisch-Zauberhafte
des Daseins bezeichnete. Der Einfluß des Mondes auf das irdische Leben ist
schon seit langem Gegenstand intensivster Forschung. Wir wissen
beispielsweise vom Rhythmus der durch die Mondanziehungskraft indirekt
ausgelösten Gezeiten; die Menses der Frau dauert ca. einen Mondmonat
lang; Gastwirte und Klinikpersonal in psychiatrischen Krankenhäuser
bestätigen immer wieder, daß Gäste und Patienten zu Voll- und Neumond
besonders trinkfreudig bzw. seelisch unruhig werden; manchen (allerdings
etwas umstrittenen) statistischen Erhebungen zufolge soll die Zahl der
Verkehrsunfälle und der Selbstmorde zu diesen Mondphasen signifikant
steigen; die Fortpflanzungszyklen zahlreicher Meerestiere wie Seeigel,
Kammuschel und Palolo- Wurm sind von den Mondphasen abhängig, ebenso
menschliche Geburten und viele Pflanzenarten. Und natürlich kennen wir
alle den Somnambulismus der »Mondsüchtigen«, einen Zustand, in dem ein
Mensch oft die wunderlichsten Dinge vollbringt, beispielsweise mit
geschlossenen Augen über Dächer zu balancieren und ähnliches. Noch sind
längst nicht alle Einflüsse des Mondes erforscht, aber es ist auch
naturwissenschaftlich nicht mehr zu leugnen, daß an den alten
Überlieferungen viel dran ist. Da nimmt es nicht wunder, daß dem Mond seit
jeher große Bedeutung zugekommen ist und zahlreiche Kulturen (wie
beispielsweise noch heute der Islam) ihren Kalender nach ihm ausrichteten



und nicht etwa nach der Sonne.

Zwar ist die Zuordnung »Mond = weibliches Prinzip« nicht so grundsätzlich
und unabänderbar, wie in magischen Kreisen oft angenommen wird; schon
im Deutschen besitzt dieser Himmelskörper männliches

Geschlecht, und uralte Mondgottheiten wie der ägyptische Thot/Tahuti (der
erst später dem Merkur zugeschrieben wurde), waren ebenfalls männlich.
Doch ist es nicht unsere Aufgabe, hier diesen ziemlich verzwickten und
kaum

Die Zuordnung »Mond = weibliches Prinzip« ist nicht grundsätzlich und
unabänderbar.

überschaubaren Entwicklungen und Besonderheiten nachzugehen; spätestens
seit Aggrippa und Paracelsus jedenfalls kennt die westliche Magie nur ein
weibliches Mondprinzip. Da der Mond im Verborgenen regiert, zum Beispiel
indem er die

262

»Säfte« beherrscht, die wir heute teilweise mit den Hormonen gleichsetzen
können; da er am Himmel anschwillt, wächst, prall wird und wieder
verschwindet, bis er zur Neumondphase (Sonnenkonjunktion) überhaupt
nicht mehr am Himmel zu sehen ist; und da er zudem die Nacht je nach
Leuchtkraft hell oder dunkel macht, ist er zum Symbol des Geheimnisvollen,
der Intuition und des Tiefenseelischen geworden, mithin also auch ebenjener
Instanzen, die über die magischen Kräfte verfügen und sie wirksam machen
können.

Magier, die eine stärkere Beziehung zur Sonne haben als zum Mond, neigen
fast immer zur Mystik und zur Religion. Gewiß gibt es eine echte
Sonnenmagie, aber es sind doch in erster Linie die Mondkulte, in denen die
Magie wirklich gedeiht und ihre Blütezeiten erlebt, während die Sonnenkulte
Priestertum und organisierte Religiosität hervorbringen, die die anarchisch-
individualistische Magie nicht selten in Ketten legen und sie »zivilisieren«
wollen, indem sie sie monopolisieren. Das klassische Beispiel dafür ist das
Kirchenchristentum, das alle magischen Akte leugnet oder ablehnt, wenn sie



nicht von der Priesterkaste als »Bodenpersonal Gottes« durchgeführt werden
(dann heißen sie »Sakrament« oder - ganz selten auch einmal - »Wunder
Gottes«), und das vielmehr auf Gebet und Fürbitte setzt.

Wenn wir uns als Planetenmagier mit dem Mondprinzip befassen, sollten wir
uns der Spannung zwischen den beiden Polaritätsfeldern Sonne und Mond
bewußt sein. Selbstverständlich wird ein guter Planetenmagier in seinem
Kalkül stets beide berücksichtigen und die Energien einer konstruktiven
Zusammenarbeit zuführen, anstatt sie gegeneinander auszuspielen.

Das Verborgene des Mondes hat natürlich auch seine - oft als bedrohlich
empfundene - Schattenseite, meist durch den (häufig auch als
»Schwarzmond« bezeichneten) Neumond symbolisiert. Die Frage, was denn
nun wohl zuerst dagewesen sein muß, die Gleichsetzung des Mondes mit
dem Weiblichen (und der Furcht davor) oder die Angst vor dem Weiblichen
und seine darauffolgende Projektion in das Symbol des Erdtrabanten, wird
sich wohl niemals endgültig beantworten lassen. Sicher hat aber die
Verachtung des Mondes, der ja im Gegensatz zur Sonne ein »nur«
spiegelndes Prinzip ohne Eigenlicht ist, häufig den symbol-ideologischen
Überbau für die Unterdrückung der Frau und allem, wofür sie stand und
steht, abgegeben. Dies hängt gewiß auch mit der Unsicherheit und
Wechselhaftigkeit zusammen, die uns der Mond unentwegt vorexerziert:
»Sublunar« bedeutet auch »unbeständig, wankelmütig«, weshalb der Mond
übrigens in der alten, klassischen Astrologie meist als »Übeltäter« galt.

Ganz anders dagegen das Sonnenprinzip, das auf rationale —und rationelle -
Berechenbarkeit pocht. Immerhin »stirbt« die Sonne nicht jeden Monat, und
wenn auch die halbjährlichen Sonnenwendfeiern den Topos des
»Sonnentods« und der »Sonnengeburt« manifestieren, so hat die Sonne doch
im Grunde den beständigeren Charakter. Schon deshalb müssen die
Sonnenkulte geradezu zwangsläufig gegen die individuell- lunare, jeden
Status quo bedrohende Magie Sturm laufen. Denn wo das Sonnenprinzip
sich in der Staatsräson und in der »Vernunft des Kollektivs«

Der Mond läßt alle Grenzen der Realität rauschhaft

verschwinden.



verkörpert, läßt der Mond alle Grenzen der Realität rauschhaft
verschwinden, entlarvt er die Fiktion einer berechenbaren Welt stets aufs
neue. So gesehen ist der oft blutige Konflikt zwischen männlichem Priester
und weiblicher Hexe, der ja

auch ein Abbild des Geschlechterkampfs ist, etwas geradezu unabdingbar
Natürliches.

Vergessen wir dabei allerdings nicht, daß sich im Prinzip des am Himmel
und im Horoskop oft so unscheinbaren Merkur beide zum Androgyn
vereinen und über diese

263

Grundpolarität hinauswachsen. Auch hier sind es allerdings stets die
Mondkulte

gewesen, die dem Androgynideal eher huldigten als die stets auf
imperialistisches Staatsdenken fixierten Sonnenreligionen. 86

Ein weiterer Unterschied zwischen solarem und lunarem Sein sollte auch
vom Planetenmagier erkannt werden: Wo das Sonnenprinzip zentrifugal ist,
ist das des Mondes zentripetal. Dies ist nichts anderes als die alte Regel, daß
daß Männliche expansiv, das Weibliche dagegen kontraktiv ist, doch kann es
für den Menschen von heute für das bessere Verständnis sehr hilfreich sein,
sich auch dieser Begriffe zu bedienen. Zentrifugal heißt, aus der Mitte
hinaus nach außen schleudernd (Zentrumsflucht) - und dabei wenig Fremdes
dauerhaft assimilierend, sondern es eher im eigenen Feuer verbrennend.
Zentripetal dagegen bedeutet, aus dem Sog der Mitte heraus eine
Einwärtsbewegung vollziehend - und dabei viel Fremdes dauerhaft

assimilierend, um es im eigenen Schmelztiegel zum Bestandteil des Ganzen
zu machen (Zentrumssuche). Man kann darin auch das phallische und das
kteïsche (vaginale) Prinzip sehen, in östlicher Terminologie also

Polarität von Sonne und Mond

Lingam und Yoni, Yang und Yin, in psychologischer Betrachtungsweise



Extro- und Introvertiertheit, Geben und Nehmen, Aggressivität und
Passivität und so weiter. All dies dürfte bekannt sein, doch ist es immer
nützlich, sich zu überlegen, wie und wo es sich auch ganz konkret und
praktisch im Alltag äußert - und natürlich auch in der eigenen Magie selbst.

Noch heute arbeiten viele Magier nach dem Prinzip, daß konstruktive
Arbeiten möglichst nur während der zunehmenden, destruktive Operationen
hingegen nur während der abnehmenden Mondphase durchgeführt werden
sollten. Zwar hat sich der Nutzen dieser Regel in der Praxis sehr häufig
bestätigt, doch macht man es sich nach heutigem Erkenntnisstand ein wenig
zu leicht, wenn man nun rein mechanisch danach verfährt. Der
Grundgedanke dieses Systems ist sicher richtig: daß nämlich der Mensch
und alles Leben natürlichen, mikro- wie makrokosmischen Rhythmen

unterliegt87. Doch es gibt auch berechtigte Einwände dagegen. So zeigt die

magische Praxis jedes Magiers immer wieder Abweichungen von dieser
Norm, die sich unseres Erachtens zur Zeit wohl besser aus der individuellen
Biorhythmik heraus erklären lassen als durch den zweifellos wichtigen
Einfluß des Mondes selbst. So beobachten viele Magier an sich selbst
schwankende Phasen energetischer Höhe- und Tiefpunkte, die sich oft ohne
erkennbare Gesetzmäßigkeit verschieben. Es könnte also beispielsweise
vorkommen, daß Sie Ihr magisch-energetisches Hoch jahrelang relativ
pünktlich zu Vollmond haben*, während Sie sich zu Neumond eher matt und
kraftlos fühlen; und schließlich könnte sich dies nach einigen Jahren der
Praxis fast unmerklich oder auch sehr drastisch und plötzlich umkehren.
Mondmagie zu betreiben bedeutet nicht zuletzt auch,

Mondmagie sollte mit einer Bewußtwerdung

beginnen.

sich der eigenen, persönlichen Mondrhythmen bewußt zu werden. Daher
sollte sie mit einer Bewußtwerdung dieser Rhythmen beginnen. Dies kann
durch systematische Beobachtung der Mondphasen

geschehen, durch die Überprüfung des eigenen Energiepegels, des
Traumlebens, der Visions- und Divinationsfähigkeit oder ähnliches. Nicht



nur Frauen, auch Männer

86 Man betrachte einmal zur Veranschaulichung die —auch in der
gleichnamigen Verfilmung Fellinis verarbeitete —Androgyn-Episode im
Satyricon des spätrömischen Schriftstellers und »Modepapstes« Gaius
Petronius Arbiter.

87 Was, nebenbei bemerkt, auch die einzige ernstzunehmende theoretische
Rechtfertigung der Astrologie darstellt, die über das bloße Behaupten
empirischen Faktenmaterials hinausgeht —freilich eine, wie wir meinen,
sehr wichtige und überzeugende.

264

haben nach den Erkenntnissen der 88 modernen Rhythmenforschung ihre
»Tage«, Zeiten also, in denen sie weicher, empfänglicher, empfindsamer,
aber auch empfindlicher und anfälliger sind als sonst - und Phasen, da ihnen
schier alles gelingen will, da sie vor Kraft geradezu strotzen und ihre
seelische wie körperliche Widerstandskraft ihren Höhepunkt hat.

Ein tagesrhythmisches Prinzip macht sich beispielsweise die Kampf- und
Heilungsmagie zunutze, wenn sie sich an der alten Regel orientiert, daß
magische Angriffe und Heilungen am besten gegen vier Uhr morgens
(Ortszeit) gelingen. Dies ist eine Phase, da die allermeisten Zielpersonen ein
biorhythmisches Tagestief

durchlaufen89, was sie entsprechend anfällig/empfänglich macht. Yogis und
Mystiker

lieben diese Uhrzeit ebenfalls und empfehlen sie zur Meditation, denn dann
ist der Geist offen für feinstoffliche Wahrnehmungen und Energien. Wir
erkennen daran, wie wichtig es ist, auf Rhythmen aller Art zu achten —vorn
Tages- über den Wochenrhythmus (»Blauer Montag«, Wochenendphasen)
bis zum Monats- (Menses), Jahres- (Jahreszeiten) und sogar
Lebensrhythmus (Kindheit/Jugend/Alter, Wechseljahre). Der Mond als
Inbegriff aller Rhythmik prägt sicher nicht sämtliche Zyklen, doch stellt er
einen ausgezeichneten Indikator an, mit dessen Hilfe wir das auch auf der
Symbolebene so wichtige rhythmische Denken und Handeln leichter üben



und verwirklichen können. Zudem ist die Rhythmik so etwas wie »geordnete
Zeit«, wodurch sie uns den Zugang zu dieser alles beherrschenden und doch
so flüchtigen, kaum greifbaren Dimension erschließt. Halten wir uns an die
Erkenntnis des Weisen Salomo, der ja seit altersher als einer der Ahnherren
unserer Zunft gilt:

Ein jegliches bat seine Zeit, und alles Vorhaben unter dem Himmel hat seine
Stunde: geboren werden hat seine Zeit, sterben hat seine Zeit; pflanzen hat
seine Zeit, ausreißen, was gepflanzt ist, hat seine Zeit; töten hat seine Zeit,
heilen hat seine Zeit; abbrechen hat seine Zeit, bauen hat seine Zeit; weinen
hat seine Zeit, lachen hat seine Zeit; klagen hat seine Zeit, tanzen hat seine
Zeit; Steine wegwerfen hat seine Zeit, Steine sammeln hat seine Zeit; herzen
hat seine Zeit, aufhören zu herzen hat seine Zeit; suchen hat seine Zeit,
verlieren hat seine Zeit; behalten hat seine Zeit, wegwerfen hat seine Zeit;
zerreißen hat seine Zeit, zunähen hat seine Zeit; schweigen hat seine Zeit,
reden hat seine Zeit; lieben hat seine Zeit, hassen hat seine Zeit; Streit hat
seine Zeit, Friede hat seine Zeit. Man mühe sich ab, wie man will, so hat
man keinen Gewinn davon.

[Pred., iii, 1-9]

Da wir bereits ausführlich auf Ritualstrukturen eingegangen sind und dieses
Wissen nun voraussetzen können, wollen wir bei unserer Behandlung der
einzelnen Planeten im Rahmen der Ritualmagie auf die Schilderung von
Ritualabläufen verzichten und statt dessen in Form von Assoziationshilfen
und traditionellen Korrespondenzen einige Anregungen zur Ritualgestaltung
geben, die natürlich jeder Magier für seine

eigene Praxis umgestalten kann und soll. Betrachten Sie die folgenden
Ausführungen also bitte unbedingt nur als Vorschläge und nicht etwa als
strenge Regeln und Vorschriften!

Anregungen zur Ritualgestaltung

Wir folgen dabei mehreren Strukturen zugleich. Zunächst unterteilen wir,
wie es die

88 Meistens gilt dabei, übrigens auch für die praktische Arbeit und die



Terminierung derselben, ohnehin eine Schwankungsbreite von plusminus
drei Tagen.

89 Übrigens auch ein Grund, weshalb man spät am Abend nichts mehr essen
sollte, da die Verdauungsfunktionen in der Nacht generell eingeschränkt
sind.

265

Chaos-Magie tut, in die fünf »klassischen« Disziplinen der Magie:
Divination, Evokation, Invokation, Zauberei und Illumination.

Im Anschluß daran listen wir einige Vorschläge für den praktischen Einsatz
mondmagischer Prinzipien auf.

In der Rubrik »Konkrete Anwendungen« haben wir auch die Kategorie
»Mystik« aufgeführt. Darunter verstehen wir unter anderem all jene
Anwendungen, die wir zuvor unter dem Begriff »Illumination«
zusammengefaßt haben.

Die Mondmagie in den klassischen Disziplinen

Divination (Hellsehen) Arbeit mit dem magischen Spiegel zur
Zukunftsschau und zur Clairvoyance auf der räumlichen Ebene (»Fern-
Sehen«); Inkubation von Wahrträumen

Evokation (Erschaffung/Beschwörung von Wesenheiten) Psychogone für
eigene Intuition und zur Erzeugung von Verwirrung bei Gegnern;
Heilungspsychogone

Invokation (Aktivierung/Aufnahme eines Wesensprinzips) Anima-Arbeit;
Erkennen/Verändern der makrokosmischen/mikrokosmischen Rhythmik;
Heilungsmagie

Zauberei (Erfolgsmagie)

Betörung von Geschlechtspartnern; Tarnzauber; Telepathie;
Traumbeeinflussung; vorübergehender Geldzuwachs in geringen Mengen;



Streitschlichtung bei Dritten; Heilung

Illumination (Erleuchtung und Selbstentwicklung) Erkennen der eigenen

Lebensrhythmen; Schau der Göttin

Elementzuordnung: Wasser Tierkreiszeichen: Krebs; Skorpion; Fische
Sephira: Yesod

Tarotkarte: II Die Hohepriesterin

Zur genaueren Spezifizierung folgt nun eine Auswahl von
Anwendungsbeispielen. Konkrete Anwendungen (Beispiele)

Heilungsmagie

Frauenleiden; Rhythmusstörungen; Blutreinigung; Harmonisierung der
»Säfte« (des Hormonhaushalts); Blasenleiden

Kampfmagie (defensiv)

Schärfung der Aufmerksamkeit; Erahnen gegnerischer Operationen und
Absichten; Schutz vor Zersetzung; Konterkarieren von
Vernebelungszaubern, Enttarnung

Kampfmagie (aggressiv)

Verwirrungszauber; psychische und materielle Zersetzung; sexuelle

Kampfpsychogone (Sexualentodung); Störfeuer durch unerwünschte Liebes-
und 266

Bindungszauber; Ablenkung und Konzentrationsschwächung

Sexualmagie

Tantra; Erfahren der eigenen Weiblichkeit; Arbeit mit Sukkubi und Inkubi



Mystik

Yoni- Kult; Zugang zu den Urmüttern

I

In der Abbildung 36 finden Sie der Bequemlichkeit halber noch einmal das
magische Quadrat und die traditionellen Sigillen des Planeten und seiner
Intelligenzen respektive Dämonien, die Sie bereits aus der Werkmappe
Sigillenmagie in der Praxis kennen dürften. Auf ihren genauen Gebrauch
gehen wir noch bei der Behandlung der Talismantik und der Dämonen- bzw.
Evokationsmagie ein.

Im Anschluß daran sind zwei Mondhymnen aus meiner eigenen Feder
abgedruckt, die als Anregung zum Schreiben eigener Texte dienen mögen. In
meiner rituellen Praxis pflege ich diese Hymnen neunmal zu wiederholen.

(Quersumme: 369)

Dämonium: CHASHMODAI



267



Planetensiegel

Dämonium der Monddämonien: SHAD BARSCHEMOTH

HA-SCHARTATHAN

Intelligenz der Mondintelligenzen: MALCAH BETARSHISIM VE-AD
RUACHOTH

HA-SCHECHALIM

Abbildung 36: Mondmagie 268

Hymne an Luna (Vollmond-Hymne)



mondin, meine, große mutter Schwester liebreiz, lichte frau schmückst mit
silber deine wasser funkelnd, glitzernd, haar voll tau.

zauberst kreise, läßt sie schwanken sachte, leise, lichterranken

hehre weise, nimmer kranken deine tiere, deine Schwestern, ist das ihre
morgen, gestern reichst du ihnen deinen Spiegel gibst die träume, brichst die
Siegel läßt die bilder taumeln, wanken. mondin, helle zeitgemahlin
sonnengattin, nebelfrau

zierst die schleier deiner welten wildgemähnte, zärtlich, rauh.

mondin, bin dir treu ergeben mondin, singe preis dem leben

unterm schimmern; und verweben will ich deine machte, streben nach dem
prallen Strahlenglanz deiner fülle lichterkranz

deiner brüste lüste tanz

ach, zur tiefe mich erheben.

sei du meine edle minne,

sei mit mir, wenn ich gewinne

was deiner gnade füllhorn gibt

ach, nie wardst du so geliebt! ach, nie wardst du so geliebt!

Fra VTD T

269

Hymne and Hekate (Neumond – Hymne)

schwarzmond, lilith, dunkle Schwester nimmst die hallen in die hand



ob als schwächster, ob als bester — stets bin ich aus dir gebrannt.

weist das finstre in der seele zeigst mir meine schattenfrau ob ich leide, ob
ich quäle

was und wen, trinkst dunklen tau. bluterin der sternenwälder

bist vermählt mit deinem feuer stirbst im herrn der lichten felder stets ein
alter, stets ein neuer.

stirbst und gibst den Spiegel preis dumpf befleckt im walde wann ach, die
sonne lodert heiß

fordert, nimmt und packt - und dann?

schwarzmond, lilith, dunkle mutter gibst aus einem wurf der erde daß sie
lebe, wacher werde daß sie bebe, mähre, pferde, traumgesang vom
gottesfutter.

mondin, tote, höre mich! mondin, dunkle, kose mich! mondin, finstre, würge
mich! mondin, herbe, stürze mich!

stürze mich in deine tiefen

die mich lockten, die mich riefen lockten seit die zeit begann riefen in den
zauberbann deiner küsse eisenband,

durch meine ädern rieselt sand.

und öde-fruchtbar sei das land!

und öde-fruchtbar sei das land!

Fra VTD T

270

Exkurs: Karma und Magie



Die Frage nach dem Karma beschäftigt die westliche Esoterik schon, seit
dieser östliche Begriff durch die Theosophie eingeführt und von zahllosen
ihrer Nachfolger, Anhänger und auch Gegner aufgegriffen und
weitergesponnen wurde. Selten ist über

ein Thema so viel hahnebüchener Unsinn geschrieben worden, selten wurde
ein gänzlich unwestliches Denkprinzip so gründlich mißverstanden und
»christianisiert«. Auch wenn inzwischen viele

Sinn und Unsinn des Karmaprinzips

Esoteriker das Lippenbekenntnis ablegen, Karma sei gar keine »Sünde« im
christlichen Sinne, sondern vielmehr »nur« das Gesetz von Ursache und
Wirkung, so sieht ihr Umgang damit in der Praxis doch meist immer noch
völlig anders aus: Da wird das Karma eben doch zu einer Art
entchristianisierter Sünde hochstilisiert, gilt es als oberstes Ziel, nur »gutes«
Karma anzuhäufen, um gar keinen Preis aber »schlechtes«, werden die
banalsten Alltagsprobleme, aber auch schwere Schicksalsschläge,
Geburtsfehler und Erkrankungen mit einer solch kritiklosen Naivität
irgendwelchen Schandtaten in »früheren Leben« angedichtet, daß einem sehr
schnell Thomas Manns wenig schmeichelhaftes Diktum von der
»Gesindestubenmetaphysik« einfällt. Daran war Gautama, der historische
Buddha, nicht unschuldig, denn auch er pflegte gelegentlich in diese Kerbe
zu schlagen, um seine Anhänger zu disziplinieren. Was den heutigen Magier
am meisten irritiert, ist die nicht auszurottende Behauptung von mit der
praktischen Magie meist gänzlich unvertrauten, selbsternannten
»Weisheitsbesitzern«, daß jegliche Magie die allerschlimmsten karmischen
Folgen zeitige —eine Dämonisierung sondergleichen, deren Spiegelseite die
immer wieder aufflackernde bigotte, weil in Wirklichkeit doch nur scheinbar
»aufklärerische« Medienhetze wider »Satanssekten« und »Teufelskulte« ist,
die schon manch eine Magierexistenz mit völlig haltlosen, unbewiesenen
Vorwürfen gnadenlos vernichtet hat.

Einer der scharfsinnigsten Kritiker dieser Fehlentwicklung ist und bleibt mit
Sicherheit Aleister Crowley, weshalb wir ihn auch zu diesem Thema in
einiger Länge zitieren wollen.



Diese Vorstellung vom Karma wurde von vielen, die es eigentlich hätten
besser wissen müssen, der Buddha eingeschlossen, im Sinne von
ausgleichender Gerechtigkeit und Vergeltung mißverstanden.

Wir kennen eine Geschichte von einem der Arahats Buddhas, der blind war
und daher beim Auf- und Abschreiten ohne es zu wissen, eine gewisse
Anzahl Insekten tötete. (Für den Buddhisten ist die Vernichtung von Leben
das schlimmste aller Verbrechen.) Seim Mit- Arahats fragten, wie es sich
damit verhalte, worauf Buddha ihnen eine lange Geschichte darüber
erzählte, wie der Betreffende in einer früheren Inkarnation eine Frau auf
bösartige Weise des Augenlichts beraubt habe. Das ist nichts als ein
Märchen, eine Schauer legende, um die Kinder zu erschrecken, und zudem
wahrscheinlich auch die schlimmste Methode, die Jugend zu beeinflussen,
die sich menschliche Dummheit jemals aus gedacht hat.

Karma funktioniert nicht im geringsten nach diesem Prinzip.

So oder so sollten moralische Fabeln sehr sorgfältig konstruiert werden,
sonst können sie gefährlich für jene werden, die sie benutzen.

Sie erinnern sich bestimmt an Bunyans Leidenschaft und Geduld: der
ungezogene Junge Leidenschaft spielte mit all seinen Spielzeugen und
zerbrach sie, während der brave kleine Geduld sie sorgfältig beiseite legte.

271

Bunyan vergißt freilich zu erwähnen, daß, bis Leidenschaft seine ganzen
Spielzeuge zerbrochen hatte, er ohnehin über sie hinausgewachsen war.
Karma funktioniert nicht auf diese erbsenzählende Weise. »Auge um Auge«
ist eine Art brutaler, wilder Gerechtigkeit, und die Vorstellung von
Gerechtigkeit in unserem menschlichen Sinne ist dem Wesen des
Universums völlig fremd.

Karma ist das Gesetz von Ursache und Wirkung. Seine Wirkung ist in keiner
Hinsicht verhältnismäßig. Wenn ein Zufall erst einmal geschehen ist, läßt
sich unmöglich voraussagen, was als nächstes passieren wird; und das
Universum ist selbst ein einziger, riesiger Zufall.



Zehntausendmal gehen wir hinaus zum Tee, ohne daß uns etwas Schlimmes
widerfährt, und beim tausendunderstenmal begegnen wir jemandem, der
unser ganzes Leben gründlich umkrempelt.

Es gibt insofern eine Art Sinn, als daß jede Wahrnehmung, die sich unserem
Geist einprägt, das Ergebnis sämtlicher Kräfte der Vergangenheit ist; kein
Ereignis ist so unbedeutend, um nicht auf irgendeine Weise unser Sosein
beeinflußt zu haben. Doch das hat nichts von kruder Vergeltung an sich. Man
kann binnen einer knappen Stunde hunderttausend Leben am Fuße des
Baltoro- Gletschers töten, wie es Frater P. einst tat. Es wäre dumm zu
glauben, wie der Theosoph es gerne tut, daß eine solche Tat einem nun das
Schicksal auferlegen würde, hunderttausend Male von einer Laus
umgebracht zu werden.

Dieses Kontobuch des Karma wird getrennt von der Kleingeld-kasse
geführt; und was das schiere Volumen angeht, so ist dieses Kleingeldkonto
sehr viel umfangreicher als das Kontobuch.

Wenn wir zuviel Lachs essen, bekommen wir Verdauungsstörungen und
vielleicht auch Alpträume. Es ist albern anzunehmen, daß einmal eine Zeit
kommen wird, da ein Lachs uns frißt und wir uns mit ihm nicht
einverstanden erklären können.

Andererseits werden wir auf schlimmste Weise für Vergehen bestraft, die
überhaupt nicht unsere Schuld sind. Sogar unsere Tugenden stacheln die
beleidigte Natur zur Rachsucht an.

Karma wächst nur an dem, wovon es sich nährt; und wenn Karma richtig
aufgezogen werden soll, bedarf es einer sehr sorgfältigen Diät.

Die Taten der Mehrzahl aller Menschen machen einander selbst zunichte;
kaum wird tatsächlich mal eine Anstrengung unternommen, schon wird sie
mit Faulheit wieder auf gewogen. Eros weicht Anteros.

Nicht ein Mensch von tausend entflieht auch nur dem Augenschein nach der
Alltagsroutine des tierischen Lebens.

{Magick,S. 100 f.]



Es wird langsam Zeit, daß wir als Magier den Karma-Begriff wieder
entdämonisieren und von kindischem Ballast befreien. Wenn Sie einem
anderen Menschen einen Nasenstüber verpassen, so besteht das »Karma«
dieser Tat

Eine Entstaubung und Entdämonisierung des Karma-Begriffs ist überfällig.

darin, daß dem anderen nun die Nase schmerzt, und aus nichts weiterem!
Daß er Ihnen nun vielleicht seinerseits eine Ohrfeige gibt, ist bereits eine
Sekundärfolge des Nasenschmerzes Ihres Opfers bzw. seiner Wut über die
eigene Unachtsamkeit, Ihre Aggressivität falsch eingeschätzt und nicht
vorher den Kopf weggezogen zu haben. Sinnvoller als die naive,
unreflektierte Befrachtung mit dem alten »Schuld- und-

272

Sühne«-Komplex ist da schon der psychologische Ansatz, der die Karma-
Vermeidung propagiert, weil es sonst zu einem innerseelischen
Gewissenskonflikt kommen kann, der sogar bis zu psychosomatischen
Erkrankungen führen könnte. In diesem Sinne ist es schon psychologisch
sinnvoll, nur das zu tun, wohinter man mit ganzem Herzen steht - eine völlig
rationale Formulierung der crowleyschen Maxime »Du hast kein Recht
außer deinen Willen zu tun«. Wer sich daran hält, braucht nicht unbedingt
eine Reinkarnationslehre - womit wir freilich nicht behaupten wollen und
dürfen, daß diese grundlegend falsch und irrig sei, auch wenn wir selbst kein
Vertreter dieser Doktrin sind.

Berichte aus der magischen Praxis (V)

Die Wirkung von Liebeszaubern stellt ein interessantes Element magischer
Erfolgskontrolle dar. Strenggenommen handelt es sich bei den meisten
sogenannten Liebeszaubern in Wirklichkeit um Bindungszauber: In der
Regel soll bei einer Zielperson eine emotionale Bindung an den Magier oder
seinen Klienten geweckt und genutzt werden. Das Problem solcher Zauber
besteht jedoch meistens darin, daß sie den Magier beziehungsweise seinen
Auftraggeber fast immer sehr viel stärker an die Zielperson binden als
umgekehrt. So wird der Erfolg der magischen Operation bald zur Obsession,



bis vom bekannten Prinzip »Nichtverhaftetsein/Nichtdesinteresse« so gut
wie nichts mehr übrigbleibt und die Zielperson auf astraler/imaginativer
Ebene sogar die Züge eines Sukkubus oder Inkubus annehmen kann, also
eines energetisch extrem geladenen und mächtigen astralen Sexualpartners
beziehungsweise -dämons, mit dem richtig umzugehen einiges an Erfahrung
und Selbstbeherrschung erfordert, da es sonst zu starken Energieverlusten, ja
bis zu einer Fast- Entodung mit den entsprechenden Folgen kommen kann.
Ganz ähnliches gilt für die Dämonenmagie überhaupt. Daher ist es
erfahrungsgemäß immer vorzuziehen, einen allgemeinen anstelle eines
spezifischen, auf eine bestimmte Zielperson ausgerichteten Liebeszauber
durchzuführen. Man zaubert also »für einen Liebespartner«, ohne diesen
vorher genau zu benennen. Dann bleibt dem Magier oder seinem Klienten
immer noch die Wahl, ob er eine sich daraufhin ergebende Gelegenheit beim
Schöpf packen soll oder nicht. Beim Bindungszauber ist eine derartige
Möglichkeit oft nicht mehr gegeben, etwa wenn die Zielperson tatsächlich
wie gewünscht auf den Zauber reagiert und sich schließlich zu einer
regelrechten Klette am Bein entwickelt, die wieder loszuwerden dann meist -
da es sich ja um eine magische Bindung handelt - ungeheure Anstrengungen
erfordert und nicht selten zu katastrophalen Krisen führt.

Meiner eigenen Praxis entstammen die folgenden beiden Beispiele. Eine
gute Freundin bat mich einmal, einen Liebestalisman für sie zu laden, mit
dem sie einen Liebespartner erhalten wollte. Sie hatte zwar schon einige
Beziehungen, teilweise parallel nebeinander her laufend, doch erschien ihr
dieser Zustand auf die Dauer als unbefriedigend, und sie wollte nun lieber
einen festen Partner haben. Sicher war es nicht zuletzt auch ein Stück
Neugier auf ihrer Seite, wie ein solcher Talisman sich bei ihr wohl auswirken
würde, denn von gelegentlichen gemeinsamen Ritualen abgesehen hatte sie
nur sehr wenig magische Erfahrung.

Ich entschloß mich zur Herstellung eines Venus-Talismans nach
traditionellen Prinzipien. Zunächst berechnete ich eine Elektion, also einen
astrologisch günstigen Zeitpunkt für die Operation, wobei ich natürlich das
Horoskop meiner Klientin zur Grundlage nahm. In eine runde Kupferplatte
gravierte ich kurz vor dem Ritual auf die eine Seite das Siegel des Planeten
Venus (nach Agrippa), auf die andere die persönliche Sigill meiner Klientin,
die ich nach dem Prinzip des Aik bekr hergestellt



273

hatte. Schließlich fügte ich noch die drei geomantischen Zeichen Puer
(»Junge«), Puella (»Mädchen«) und Conjunctio (»Vereinigung«) hinzu, die
sich schon aufgrund ihrer Namenssymbolik vorzüglich für eine Operation
dieser Art eignen. Dann fand das Venus-Ritual statt, bei dem ich (allein
arbeitend) erst eine Invokation durchführte und die also aktivierte Energie in
den Talisman leitete. Die Klientin bekam den geladenen Talisman zusammen
mit einer kleinen schriftlichen Anleitung ausgehändigt, die unter anderem
die Auflage enthielt, den Talisman erst an einem Freitag (Venus-Tag) zu
Sonnenaufgang (Venus-Stunde) nach einer viertelstündigen Meditation mit
Hilfe eines selbst beschafften grünen Samtbandes umzulegen und
mindestens 77 Tage am Leib zu tragen. Diese Anweisungen befolgte sie
auch peinlich genau.

Etwa eineinhalb Wochen später erhielt ich bereits Erfolgsnachricht:
Inzwischen hatte meine Freundin/Klientin ein halbes Dutzend Briefe von
verschiedenen Männern erhalten: teils ehemalige Liebespartner, teils aber
auch nur flüchtige Bekannte. Dies war zunächst etwas frustrierend für sie, da
die schiere »Auswahl« sie verwirrte. Darunter war allerdings auch ein Brief
von jenem Mann, auf den sie es eigentlich abgesehen hatte, wie sie mir
allerdings erst hinterher anvertraute. Dieser wurde später dann auch ihr
fester Lebenspartner, so daß die Operation als Erfolg gewertet werden
konnte.

Etwas anders verlief der zweite Fall, den ich auch in meinem Handbuch der
Sexualmagie kurz geschildert habe. Eines Tages kam ein Mann zu mir und
bat um einen Talisman »für Liebe, Partnerschaft, Kontakte und Sie wissen
schon« (Originalzitat!). Nach längerer Besprechung einigten wir uns auf
einen Venus- Talisman, den ich ganz ähnlich wie den oben geschilderten
herstellte und lud. (Beachten Sie bitte auch hier die Verwendung von Puer,
Puella und Conjunctio, da dies für den späteren Verlauf aufschlußreich ist.)
Der Klient allerdings hielt sich nicht an die schriftlichen Anweisungen,
nahm den ihm per Post zugestellten Talisman ungeduldig aus dem Umschlag
(interessanterweise an einem Dienstag, also ein Mars-Tag) und legte ihn
sofort an. Zwei Wochen später rief er mich völlig niedergeschlagen an: Der
Talisman sei ihm schlecht bekommen, er sei beinahe mit dem Flugzeug
abgestürzt, und auch ein wichtiger geschäftlicher Abschluß sei plötzlich



nicht zustande gekommen. Kurzum, er habe das Gefühl, daß der Talisman
ihm eher Unglück bringe als Glück. Meine Nachfrage ergab als erstes, daß er
sich bei der Eigenaktivierung des Talismans nicht an meine Anweisungen
gehalten hatte, was an sich bereits problematisch war. Was die Sache mit
dem Beinahe- Flugzeugabsturz anbelangte, so kamen wir gemeinsam zu dem
Schluß, daß es sich hierbei wohl kaum um eine Venus-Wirkung handeln
könne, viel eher dagegen um einen Mars-Faktor - und außerdem blieb immer
noch der Einwand, daß es ja schließlich eben doch nicht zu der befürchteten
Katastrophe gekommen war. Der geplante Geschäftsabschluß erwies sich als
ein vorher bereits völlig in der Schwebe befindliches, unsicheres Projekt.
Zwar lassen sich geschäftliche Dinge durchaus dem Venus-Prinzip
zuschreiben (Handel), dennoch konnte ich keinen Anlaß dafür sehen, diesen
Fall in Beziehung zum Talisman zu setzen, denn erstens hatte dieser ja keine
allgemeine Venus-Ladung, sondern eine spezifisch auf Liebesdinge
ausgerichtete, und zweitens muß bei einer derartigen Negativwirkung mit
wenigen Ausnahmen eher eine dämonische Ladung vorliegen, was nicht der
Fall war.

Dieses Beispiel zeigt uns unter anderem auch, wie wichtig es ist, seine
Korrespondenzen bei aller symbol-logischen Unscharfe sauber
auseinanderzuhalten. Dies ist vor allem für jene Magier und Klienten
wichtig, die stark zu ängstlichen oder geradezu abergläubischen Reaktionen
neigen, was häufig auf mangelndem Selbstvertrauen oder auf halb- bzw.
unbewußten Schuldgefühlen beruht.

274

Gute dreieinhalb Jahre (!) später rief mich mein Klient nochmals in der
selben Sache an und bat um ein Gespräch mit einer eventuellen
anschließenden Entladung des für ihn immer noch problematischen
Talismans, der bei ihm unter anderem Alpträume auslöse. Bei dem
darauffolgenden Treffen teilte er mir endlich die wahre Ursache seines
Unbehagens mit: Der Klient war homosexuell und lebte in einer festen
Männerbeziehung. Den Talisman hatte er ursprünglich dazu benutzen
wollen, um selbst gelegentlich einmal fremdgehen zu können, weil ihm seine
bestehende Beziehung »zu eng« wurde, er sich aber andererseits stark
gehemmt und kontaktscheu fühlte. Seit Erhalt des Talismans hatte er in
unregelmäßigen Abständen heterosexuelle Alpträume, die bestehende



Beziehung zu seinem Freund war immer intensiver und liebevoller
geworden, von Fremdgehen also keine Spur. Er gab zu, in seiner Beziehung
»eigentlich« so glücklich zu sein wie nie zuvor.

Was war hier geschehen? Ich mußte es mir selbst als Fehler anrechnen, die
Homosexualität des Klienten, die er mir damals ja noch verschwiegen hatte,
weder aus seinem Horoskop noch sonstwie erkannt zu haben, was einem
guten Magier meiner Auffassung nach eigentlich nicht passieren dürfte.
Immerhin finde ich noch heute in seinem Horoskop keinerlei Hinweise auf
eine homosexuelle Ausrichtung, dennoch läßt sich diese Panne nicht
leugnen. Andererseits hatte der Talisman all jene venusischen Wirkungen
gezeitigt, die man unter normalen Umständen von ihm hätte erwarten
können: Intensivierung einer bestehenden Liebesbeziehung,
(hetero)erotische Träume (man denke noch einmal an die verwendeten
geomantischen Symbole!), Glück.

Hätte der Klient sich von Anfang an offenbart oder hätte ich anderweitig mit
Sicherheit gewußt, daß er homosexuell war, so hätte ich ihm auf keinen Fall
zu einem Venus-, sondern unbedingt zu einem Merkur-Talisman geraten, da
das

androgyne Merkurprinzip auch für Homosexualität zuständig ist. 90

Auch ein Mars-Talisman wäre unter Umständen in Frage gekommen, weil
dieser das

rein Sexuelle des magischen Wunsches betont hätte, andererseits ist Mars
weitaus aggressiver, während Merkur generell für Kontaktvielfalt
verantwortlich zeichnet. 91

Anstelle von Puella hätte ich zudem zweimal Puer verwendet.

Nach dieser Besprechung bot ich dem Klienten an, den Talisman zu
entladen, doch davon wollte er nun nichts mehr wissen, da er meinte,
eingesehen zu haben, daß er doch bekommen habe, was für ihn das Beste
sei.

Wir sehen an diesem Paradebeispiel, daß die herkömmliche, unter



»Rationalisten« noch immer sehr beliebte psychologische Placebo-Erklärung
im Falle von Talismanen und Amuletten keineswegs immer greift. Da der
Klient ja glaubte, er würde den »richtigen« Talisman bekommen, hätte dieser
nach dem Placeboeffekt auch entsprechend wirken müssen, zumal er über
keine magischen Kenntnisse verfugte, die es ihm erlaubt hätten, anhand der
verwendeten Symbole Rückschlüsse auf seine wahre Ladung zu ziehen. Statt
dessen aber hatte er eben jene Wirkung, die ich ihm zugedacht hatte.

Zum Schluß noch eine Anmerkung zum Problem der »Ehrlichkeit« der
Klienten bei Liebeszaubern: Die Praxis zeigt immer wieder, daß seitens des
Magiers bei Liebeszaubern mit äußerster Gründlichkeit und Scharfsinnigkeit
vorgegangen werden muß. Denn die allermeisten Klienten verschweigen von
sich aus oft die wichtigsten

90 Dies ist eine Feinheit, die manchem wohl erst nach entsprechender
Erfahrung einleuchten wird, da man Merkur ja an sich nicht unbedingt mit
sexuellen Dingen in Verbindung bringt, sondern diese allenfalls Mars oder
Venus zuordnet.

91 So wäre ein sexualmagischer Mars-Talisman beispielsweise eher für
Praktiken im Bereich des Sadismus/Masochismus zuständig, aber auch in
Form eines Amuletts zum Schutz vor Vergewaltigungen.

275

Einzelheiten, sei es aus falscher Scham, sei es aus Unkenntnis um die
Wichtigkeit völliger Offenheit oder auch aus anderen Gründen.

Häufig weiß der Klient auch gar nicht so recht, was er wirklich will oder
weshalb er auf erotischem Gebiet Probleme hat, nicht selten schiebt er die
Verantwortung dafür auf irgendwelche äußeren Einflüsse (besonders beliebt:
»Schwarzmagie«) oder auf Schicksalsschläge - nur die Selbstkritik kommt
entweder völlig zu kurz, oder sie wird so sehr überzogen, daß sie schon
wieder autoaggressive Züge annimmt.

Der Magier sollte also stets darauf achten, daß er die psychische
Konstitution seines Klienten genau unter die Lupe nimmt und ihm
möglicherweise in einem ausführlichen Gespräch solche Informationen



entlockt, die er nicht von allein preisgibt und bewußt oder unbewußt
verschweigt. Dies geschieht nicht etwa aus voyeuristischem Interesse am
Intimleben des anderen, sondern aus dem Bemühen heraus, ihm wirklich
optimal helfen zu können. Denn gerade bei der Arbeit im Klientenauftrag
gebietet schon das Berufsethos, daß sich der Magier darum bemüht, so gute,
saubere Arbeit zu leisten wie möglich, und dazu braucht er so viele
Informationen wie möglich, um sich ein Gesamtbild von der Situation zu
machen. Fehlt dem Klienten aber das Vertrauen zum Magier, so daß er nach
wie vor bewußt peinliche Einzelheiten zurückhält, so ist von einer Annahme
des Auftrags dringend abzuraten, da die Erfolgsaussicht nur gegeben ist,
wenn sowohl das Bewußtsein als auch das Unbewußte des Klienten zu einer
echten Mitarbeit bereit sind. Dies gilt natürlich sinngemäß für sämtliche
magischen Auftragsarbeiten.

Praktische Übungen

ÜBUNG 43 SYSTEMATISCHE TRANCE-SCHULUNG (II)
ERREGUNGSGNOSIS Stelle Dir nach dem in diesem Abschnitt
Beschriebenen einen eigenen systematischen Übungsplan zusammen, um auf
regelmäßiger Basis immer vertrauter mit den verschiedenen Formen und
Methoden der Erregungsgnosis zu werden. Dies solltest Du mindestens
viermal wöchentlich üben, wobei kurze Phasen von ca. 15-30 Minuten meist
genügen dürften.

ÜBUNG 44 PRAKTISCHE MONDMAGIE (I)

Stelle Dir nach dem in diesem Abschnitt Beschriebenen einen eigenen
systematischen Übungsplan zusammen, um auf regelmäßiger Basis immer
vertrauter mit dem Mondprinzip zu werden. Dies sollte auf allen Ebenen
geschehen: auf der Alltagsebene, wo Du beispielsweise beobachten kannst,
inwiefern Mondphasen Deinen eigenen organischen Rhythmus bestimmen:
von der Menses bei weiblichen und dem psychischen Stimmungszyklus bei
männlichen Magiern bis zur Anfälligkeit für Alkohol, zum Traumleben, zu
Visionen und Intuitionen und schließlich auch zur magischen Kraft selbst
und zur jeweiligen Wirksamkeit von —nicht nur lunaren — Ritualen.
Entwickle auch einen ein- oder mehrmonatigen rituellen Mondzyklus,
beispielsweise indem Du vier Rituale zu Voll-, Neu- und zu den
Halbmonden entwirfst und durchführst. Auch die rituelle Ladung eines



Mondtalismans, eines magischen Spiegels, eines Bergkristalls zu
Heilungszwecken, eines Tarotspiels läßt sich in ein solches »Großes
Lunaropus« vorzüglich integrieren, ebenso Übungen auf dem Gebiet der
Traumarbeit, der Astralmagie und der Divinatorik.

ÜBUNG 45 PRAKTISCHE MONDMAGIE (II)

Diese Übung läßt sich mit der obigen Übung verbinden, nachdem Du
letztere mindestens einmal für sich allein durchgeführt hast. Versuche, Dein
eigenes weibliches Prinzip (Anima) zu erkennen - als Frau ebenso wie als
Mann. Lasse Dich

276

dabei von den durch die vorangegangene Übung gemachten Erfahrungen
und gewonnenen Erkenntnissen leiten - ganz bewußt machen wir Dir hier
keine Vorschriften und formulieren nur sehr vage und allgemein. Solltest Du
Dich noch nicht dazu bereit fühlen, so verschiebe diese Übung auf ein
späteres Datum - aber vergiß sie nicht, denn sie stellt einen ganz
wesentlichen Meilenstein in Deiner magischen Entwicklung dar! Ebenso
kann es auch sein, daß Du sie im Laufe Deines Lebens mehrmals
wiederholen mußt und/oder willst, weil sich auch Dein Anima- Prinzip
weiterentwickeln kann.

LITERATURNACHWEIS

Pete Carroll, Liber Null —praktische Magie. Das offizielle
Einweihungshandbuch des englischen Ordens IOT, Unkel: Edition Magus,
1986

Aleister Crowley, Magick, s. 1/7/S. 32

277

Glaubenbekenntnis eines Kriegers

Ich habe keine Eltern: Ich mache Himmel und Erde zu meinen Eltern. Ich
habe kein Zuhause: Ich mache Gewahrsein zu meinem Zuhause. Ich habe



weder Leben noch Tod: Ich mache die Gezeiten des Atems zu meinem
Leben und Tod.

Ich habe keine göttliche Kraft: Ich mache Ehrlichkeit zu meiner göttlichen
Kraft.

Ich habe keine Schätze: Ich mache Verständnis zu meinem Schatz. Ich habe
keine geheimen Zauber: Ich mache Charakter zu meinem geheimen Zauber.

Ich habe keinen Leib: Ich mache Ausdauer zu meinem Leib. Ich habe keine
Augen: Ich mache den Blitz zu meinen Augen.

Ich habe keine Ohren: Ich mache Empfindsamkeit zu meinen Ohren. Ich
habe keine Glieder: Ich mache Schnelligkeit zu meinen Gliedern.

Ich habe keine Strategie: Ich mache »Unverschattet- von- Gedanken« zu
meiner Strategie.

Ich habe keine Pläne: Ich mache »Die- Gelegenheit- beim- Schopfe-
packen« zu meinem Plan.

Ich habe keine Wunder: Ich mache rechtes Tun zu meinen Wundern.

Ich habe keine Prinzipien: Ich mache Anpassungsfähigkeit an alle Umstände
zu meinen Prinzipien.

Ich habe keine Taktik: Ich mache Leere und Fülle zu meiner Taktik. Ich habe
keine Freunde: Ich mache meinen Geist zu meinem Freund.

Ich habe keinen Feind: Ich mache Unachtsamkeit zu meinem Feind.

Ich habe keine Rüstung: Ich mache Güte und Rechtschaffenheit zu meiner
Rüstung.

Ich habe keine Burg: Ich mache unbewegten Geist zu meiner Burg. Ich habe
kein Schwert: Ich mache Abwesenheit des Selbst zu meinem

Schwert.



Ein Samurai des 14. Jahrhunderts

278

Die Paradigmen der Magie

Wir arbeiten in der Magie bekanntlich mit zahlreichen magischen
Gegenständen, sprechen von »Ladung« und »Entladung«, davon, daß wir
Kraft »tanken« oder »speichern« können und so weiter.

Um diese Vorgänge besser zu verstehen, ist es

Magiemodelle der Vergangenheit und der

Gegenwart

sinnvoll, sich einmal die verschiedenen Magiemodelle der Vergangenheit
und der Gegenwart anzuschauen, zumal dies bei unserer späteren
Betrachtung der Talismantik sowie der Informations-

oder Kybermagie noch eine herausragende Rolle spielen wird. Bei der
folgenden Betrachtung sollten Sie stets im Auge behalten, daß unsere
Kategorisierungen der Veranschaulichung dienen und daher nicht nur
vereinfachen, sondern auch in der hier vorgestellten Reinform nur selten
auftreten; die Mischform ist eher die Regel.

Das Geistermodel

Das mit Sicherheit älteste magische Paradigma ist das Geistermodell. Dabei
gehen wir davon aus, daß es außerhalb des Magiers real existierende
Wesenheiten (Geister, Dämonen, Helfer und so weiter) gibt, mit denen dieser
Kontakt aufnehmen, die er kennenlernen, als Freunde gewinnen oder sich als
Diener unterwerfen kann. Hier fungiert der Magier als Mittler zwischen dem

Der Magier: Mittler zwischen Diesseits oder Alltagswelt und Jenseits oder
Anderswelt



Diesseits oder der Alltagswelt und dem Jenseits oder der Anderswelt. Dieses
Modell ist nach wie vor kennzeichnend für den gesamten Schamanismus,
und darauf beruhen auch die meisten Vorstellungen, die sich Laien
(einschließlich Journalisten und

Theologen!) von der Magie machen. Im Abendland hatte dieses Modell
seine Hoch- Zeit in der Renaissance, und es wird auch heute noch von
zahlreichen traditionalistischen Magiern vertreten; wir finden es in unserem
Jahrhundert auch bei Bardon und Gregorius wieder, während die gesamte
Golden Dawn und teilweise auch der O.T.O. sich darauf beruft, wie auch ein
Großteil des deutschen Okkultismus der zwanziger Jahre. Eine
Zwischenstufe nimmt Aleister Crowley wahr, wie wir noch sehen werden.

Im Geistermodell gilt es für den Magier und den Schamanen, sich Zutritt zur
Welt jener Entitäten, die wir hier als »magische Wesenheiten« bezeichnen
wollen, zu verschaffen. In dieser Welt gelten eigene Gesetze, die man
kennen muß, um zu überleben, aber auch um ihre Kräfte und Wesenheiten zu
nutzen. So haben diese Wesenheiten ihre eigenen Namen und Formeln, sie
besitzen einen spezifischen, unverwechselbaren Charakter, sind also
eigenständige Persönlichkeiten mit Stärken und Schwächen.

Mit Hilfe der Trance gelangt der Magier in ihr Reich,

wo er sich mit ihnen anfreunden oder sie sich dienstbar machen kann, sofern
er über genügend Wissen, Macht und Kraft verfügt. Solche Beziehungen
sind nicht ungefährlich, denn es gibt

Beziehungen ins Reich der Geister sind nicht ganz ungefährlich...

auch Geister, die dem Magier nur ungern dienen und/ oder ihm
übelgesonnen sind, etwa Dämonen. Auch verlangen sie für ihre Dienste oft
einen hohen Preis, nicht selten Blutopfer oder ähnliches; ein sehr berühmtes
Beispiel ist der Pakt, den Doktor Faust mit dem Teufel eingeht (»Seele gegen
materiellen und intellektuellen Erfolg«).

279

Die genauen Bedingungen eines derartigen Pakts sind zwar stets



Verhandlungssache, doch gibt es hier, wie unter Menschen auch, immer die
Gefahr eines Vertragsbruchs, der Uminterpretation von Vereinbarungen und
anderer Kalamitäten, so daß ständige Vorsicht geboten scheint, es sei denn,
der Magier arbeitet nur mit »guten« Geistern, auf deren moralische Integrität
er sich absolut verlassen kann. Aus dem Beschriebenen wird deutlich, daß
der im großen Stil und in der heutigen Form ja erst Mitte des 19-
Jahrhunderts in Amerika entstandene und bis heute weltweit beliebte
Spiritismus (der in New-Age-Kreisen inzwischen lieber als »Channeling«
bezeichnet wird) ein herausragender Vertreter dieses Geistermodells ist,
wenngleich er meist auf magische Operationen im eigentlichen Sinne
verzichtet und sich auf Divination und Gebet konzentriert.

Hat sich der Magier - ob durch Freundschaftsvertrag oder durch Zwang - der
Hilfe »seiner« Geister oder Dämonen versichert, setzt er sie zu magischen
Zwecken ein, wie er es mit gewöhnlichen menschlichen Helfern auch täte.
Da sie jedoch immaterielle Wesenheiten sind, können sie auf anderen
Ebenen wirken als gewöhnliche Diener, beispielsweise im Astral. Außerdem
sind die meisten Geister »Spezialisten«, die dem Menschen auf ihrem Gebiet
in der Regel überlegen sind. So wird beispielsweise der Merkur-Dämon
Taphthartharath herangezogen, um magische Ziele zu erreichen, die zur
Merkursphäre gehören, während der Magier sich des Mars-Dämons
Bartzabel bedienen wird, um einen Gegner zu vernichten oder um die
Kriegskunst zu erlernen. Andererseits setzt er vielleicht eine
Planetenintelligenz wie Yophiel (Jupitersphäre) zur Förderung seines
Wohlstands ein. Auch der Schamane wird im allgemeinen Hilfsgeister
haben, die sich auf bestimmte Dinge (z.B. Heilung von Krankheiten,
Regenmachen) spezialisiert haben. Anstatt beispielsweise einem Kranken
also auf die Ferne Kraft zu übertragen, kann der Magier seinen Hilfsgeist

damit beauftragen und ihn dem Patienten schicken. 92

Geister und Dämonen wollen gepflegt, ja »gefüttert« werden, sie können
rebellieren oder eine »Gehaltserhöhung« fordern. Auch sind sie nicht
unfehlbar: Die Tatsache, daß es sich bei ihnen um Experten handelt, schließt
Irrtümer und Mißerfolge nicht aus, doch ingesamt erweitern sie den
Handlungsspielraum des Magiers erheblich, wenn die Qualität seiner Magie
auch davon abhängt, wie sehr er seiner Geister Herr ist.



Soweit also in Grundzügen das Geistermodell. Es setzt voraus, daß der
Magier eine bereits bestehende Welt erforscht und ihre Regeln in allen
Einzelheiten kennt und sie befolgt. Weiß er beispielsweise den »wahren
Namen« oder die »richtige Formel« nicht, die ihm Macht über solche
transzendente Wesen verleiht, so wird all sein Bemühen um ihre
Beherrschung vergeblich sein. Auch die Kommunikation mit diesen Wesen,
die verwendete magische Sprache also, will gelernt sein, und zudem wird
vieles Wissen nur unter dem Siegel der

Die Kommunikation mit transzendenten Wesen will gelernt sein.

Verschwiegenheit vom Meister auf den Lehrling weitergegeben. Es ist also
in der Regel eine meist längere Lehre erforderlich, bevor magisch gehandelt
werden kann.

92 Das schließt natürlich nicht aus, daß dennoch Kraft übertragen wird. Hier
haben wir es mit einer der oben erwähnten Vereinfachungen unserer
Darstellung zu tun.

280

Das Energiemodell

Mit dem Siegeszug des Mesmerismus um die Wende vom achtzehnten zum
neunzehnten Jahrhundert schärfte sich das westliche Bewußtsein um
innerkörperliche Prozesse und Energien: Wiewohl Mesmer zwar im Prinzip
nur alte Heilmethoden (Hypnose, Suggestion, Heilschlaf)

wiederentdeckte, machte er sie doch in einer Kultur salonfähig, die
jahrhundertelang streng zwischen Geist und Körper getrennt hatte und der es
als sensationelle

Eine Neuheit in der Magiegeschichte

Neuigkeit erschien, daß der Geist den Körper beeinflussen, krank machen
und heilen konnte. Das Medium aller Heilung war für Mesmer der »tierische
Magnetismus«, eine naturwissenschaftlich nicht genauer zu beschreibende
Vitalkraft. Bulwer- Lytton, selbst ein Rosenkreuzer und Magier, gibt mit



seinem Konzept einer »Vril- Kraft« ebenso wie Reichenbach mit seiner
Odlehre Zeugnis vom Ausmaß dieses Bewußtseinswandels, an dem auch
Hahnemanns Homöopathie (freilich, wie wir noch sehen werden, eher ein
Vorläufer der Kybermagie) keinen geringen Anteil hatte. Und ein
außerordentlich einflußreicher Magier wie der Bulwer- Freund Eliphas Levi
sollte knapp fünfzig Jahre nach Mesmers Tod in okkulten Kreisen Furore mit
seinem Modell vom »astralen Licht« machen.

Dies blieb auch nicht ohne Einfluß auf die Magie. Zwar hielt auch die etwa
hundert Jahre nach Mesmer entstandene Golden Dawn dem alten
Geistermodell prinzipiell die Treue, doch wurde es durch eher
psychologisch- animistische Elemente, wie sie teilweise aus dem indischen
Yoga übernommen wurden (z.B. Chakra- und Prana- Lehre), stark
aufgeweicht.

Seinen eigentlichen Höhepunkt feierte das Energiemodell allerdings erst
nach dem Zweiten Weltkrieg, genauer gesagt mit der okkulten Renaissance
der sechziger Jahre vor allem im angelsächsischen Sprachraum. Dies ist
sicher durch den starken Einfluß der Tiefenpsychologie begünstigt worden,
der im großen Stil weltweit erst nach dem Krieg einsetzte, wenngleich
einzelne Magier wie W. B. Yeats und Austin Osman Spare sowie Aleister
Crowley schon relativ früh die Anregungen der noch getrennt zu
behandelnden Tiefenpsychologie aufnahmen und in ihre magische Praxis
integrierten.

Grundsätzlich verzichtet das Energiemodell in seiner Reinform auf jede
spiritistische These. Der Magier ist nicht länger ein

Beschwörer von Geistern, sondern vielmehr ein »Energiekünstler«: Die
feinstoffliche Wahrnehmung tritt in den Vordergrund, er muß Energien
wahrnehmen, polarisieren

Der Magier: nicht länger Beschwörer von Geistern, sondern
»Energiekünstler«.

(»laden«) und leiten können. Sieht er bei einem Patienten einen
Energiemangel beispielsweise im Nierenbereich, so wird er eine den Nieren
entsprechende, geladene Heilungsenergie übertragen, beispielsweise durch



Handauflegen und/oder durch besondere Kristalle und Edelsteine. Talismane
und Amulette (die es natürlich auch schon vorher, im Geistermodell, gab)
sind Beispiele für künstlich geschaffene »Kraftgegenstände«, Werkzeuge,
die der Magier durch bestimmte Zeremonien für seine Zwecke eicht, in
denen er gezielt bestimmte Energien zur sofortigen oder späteren
Verwendung speichert.

Will der Magier Kraft übertragen (und darauf kommt es im Energiemodell ja
vor allem an), so muß er entweder selbst über genügend Kraft verfugen oder
einen Zugang zu einer oder mehreren Kraftquellen haben. Im ersten Fall
wird er zu einer wandelnden Kraftbatterie, im zweiten zum Kanal oder
Medium »höherer« oder zumindest »anderer« Kräfte. Auch ist Kraft nicht
immer gleich Kraft: Das Spektrum reicht dabei

281

je nach magischem System von einem komplizierten Gespinst »positiver«
und »negativer« Energien bis zur »Neutralitätsthese«, bei der es nur auf die
»Polarisierung« der an sich neutralen Energie durch den Magier selbst
ankommt. In letzterem System gibt es allenfalls ein Zuviel oder ein Zuwenig
an erwünschter oder unerwünschter Energie (zum Beispiel zuviel Feuer im
Nierenbereich: Entzündung); die in der Theorie zwar meist verneinte, in der
Praxis jedoch immer wieder zu beobachtende Gleichsetzung von »positiv =
gut« und »negativ = böse« entfällt prinzipiell, es geht nur noch darum, die
richtige Energie an ihren richtigen Platz zu bringen.

Je nach Kraftbedarf kann es sein, daß der Magier im Energiemodell zu
schwach für eine Aktion ist. Im magischen Krieg gewinnt nur der Stärkere
(also nicht etwa der »Gute«), es sei denn, der Schwächere macht seinen
Mangel durch Raffinesse und Schnelligkeit wett. Der Magier muß sich auf
sich selbst allein verlassen oder bestenfalls auf physische Kollegen, die ihn
unterstützen, es hat keinen Zweck, irgendeine »höhere Instanz« anzurufen -
wohl aber kann er versuchen, mit einer »stärkeren« Energie zu arbeiten als
sein Gegner.

Kraftzentren wie die Chakras oder die Akupunkturmeridiane spielen im
Energiemodell oft eine wichtige Rolle, und die Ladung beispielsweise eines
Talismans erfolgt meist über eine entsprechende Kraftimagination, etwa



indem der Magier einen farbigen Energiestrahl imaginiert, den er mit einer
Geste gebündelt oder als Spirale aus den Händen, aus Dolch oder Stab in den
zu ladenden Gegenstand hinein-projiziert; im Falle eines Jupitertalismans
wäre dies beispielsweise ein blauer Kraftstrahl, für Venus müßte dagegen die
Farbe Grün verwendet werden. Bei der Beeinflussung eines Gegners wird
diesem entweder ein Zuviel an destruktiver bzw. zersetzender Energie (zum
Beispiel Marsoder Mond- Kraft) geschickt, oder man zapft seine Energien
ab und entkräftet ihn dadurch. Man ruft auch nicht mehr im selben Ausmaß
wie früher die Engels- und Dämonen- (»Höllenfürsten-«)Hierarchien
einzelner Planeten oder kabbalistischer Sphären an. Vielmehr begnügt man
sich meist damit, ein Plantenprinzip ganz generell in der magischen Trance
zu aktivieren, um mit Hilfe dieser Energie alles weitere zu erledigen, anstatt
irgendwelche Wesenheiten mit entsprechendem Auftrag auf den Weg zu
schicken.

So wie die Hierarchien der Engel und Dämonen im Energiemodell stark
reduziert wurden (wenn sie nicht sogar völlig dran glauben und einem reinen
»Energietanz« weichen mußten), so verlieren auch äußere Autoritäten
zunehmend an Bedeutung. Was früher der »Meister« tat, leistet nun der
»Lehrer«, und aus dem zum absoluten Gehorsam verpflichteten »Lehrling«
ist ein

»Schüler« geworden. Die damit einhergehende Selbständigkeit findet ihren
bislang stärksten Ausdruck in individual-anarchistischen und pragmatischen
Magiesystemen unserer Zeit, die vor allem auf die persönliche Erfahrung des
einzelnen und weniger auf die Kraft und Macht der Tradition setzen.

Im Energiemodell verlieren Engel, Dämonen und äußere Autoritäten an
Bedeutung.

Damit ist naturgemäß ein höheres magisches Anforderungsprofil verbunden:
Der Magier muß nicht nur fast alles ohne fremde (auch »jenseitige«) Hilfe
bewältigen, er braucht auch unentwegt einen sehr hohen persönlichen
Energiepegel, da er vornehmlich als Kraftbatterie fungiert. Ist er kraftlos und
ermattet, werden auch seine magischen Operationen darunter leiden, die
Wirksamkeit seiner Zauber hängt unmittelbar vom Ausmaß und von der
Qualität seiner eigenen Energie ab; zudem bedarf er einer ausgeprägten, gut
geschulten und sicheren feinstofflichen



282

Wahrnehmung.

Das psychologische Modell: Eine Zwischenstufe

Was Mesmer und seine Nachfolger für das neunzehnte, das waren Sigmund
Freud und Albert Einstein für das zwanzigste Jahrhundert: revolutionäre
Wegbereiter einer fundamentalen Umwälzung des Denkens, die an den
Fugen des mechanistischen Weltbilds rütteln und ihm letztenendes den
Todesstoß versetzen sollte.

In gewissem Sinne stellen Freuds Thesen eine Ableitung und
Weiterentwicklung Her mesmerschen dar, und es ist kein Zufall, daß der

Geistesgeschichtliche Grundlagen

Begründer der Psychoanalyse ursprünglich von der Hypnose- und
Hysterieforschung her kam. Was Mesmer mit publicityträchtigen
Zurschaustellungen in den

europäischen Salons kurz vor der Französischen Revolution demonstrierte,
versuchten Freud und, ganz besonders, Georg Groddek (der Begründer der
psychosomatischen Medizin) gut hundert Jahre später auf wissenschaftliche
Füße zu stellen: die Erkenntnis, daß viele, wenn nicht alle Krankheiten
geistige Ursachen haben, daß der Geist dazu fähig ist, auf den Körper
Einfluß zu nehmen.

Wir wollen hier keine umfangreiche Ideengeschichte schreiben, daher
müssen diese knappen Andeutungen genügen. Es sollen uns vor allem die
Auswirkungen dieser Entwicklung auf die magische Praxis interessieren.
Die beiden ersten bekannten Magier, bei denen wir psychologisches bzw.
psychoanalytisches Denken in großem Umfang beobachten können, sind
Aleister Crowley und Austin Osman Spare. Crowley kokettierte lange Zeit,
vor allem in seinen mittleren Jahren, mit dem psychologischen Modell,
wurde später allerdings ein, wenn auch modern- skeptizistisch gebrochener,
so doch nicht minder dezidierter Verfechter des Geistermodells. Spare



dagegen ging den entgegengesetzten Weg, manche Thesen in seinen
magischen Schriften lesen sich wie aus einem Lehrbuch der Psychoanalyse
entliehen.

Strenggenommen handelt es sich beim psychologischen nur um ein
empirisches »Zwischenmodell«, da es letztlich nicht über das Geister- und
das Energiemodell hinausfuhrt, sondern nur den Homozentrismus des
letzteren verstärkt und dem Geistermodell allenfalls insoweit die Grundlage
entzieht, als es Geistern ihre objektive, äußere, nicht aber ihre subjektive,
psychische Existenz abspricht. Zudem erklärt es die Magie auch nicht durch
neue oder andersartige Mechanismen, sondern verlagert lediglich ihren
Entstehungsort, nämlich ins Innere der Psyche, ohne wirklich ihre
Funktionsweise erläutern zu können. Eine solche Behauptung muß natürlich
begründet werden.

Der Auffassung des psychologischen Modells zufolge haben wir es bei der
Magie mit einem ausschließlich animistischen Phänomen zu tun: Alles, was
der Magier bei der Ausübung seiner Kunst wahrnimmt oder tut, findet im
Inneren der Psyche statt, wo ein nicht näher definierter Mechanismus
wirksam wird, der dann zu den gewollten (oder auch zu ungewollten)
Ergebnissen führt. Die für die Magie zuständige Instanz ist das Unbewußte
(bei Spare, der hier Freuds Terminologie übernimmt: das Unterbewußtsein) -
hier findet jegliche Magie-Aktivierung statt. Die Vertreter dieser Theorie —
und zu ihnen zählen beispielsweise fast alle magischen Autoren der Jetztzeit
- schweigen sich in der Regel darüber aus, auf welche Weise das Unbewußte
diese »Wunder« vollbringt. Wichtig daran ist vor allem, daß der Magier zum
Psychonauten wird. War er früher ein Geisterhändler und später ein
Reisender in Sachen Energie, so wird er nun zu einem »Morgenlandfahrer
der Seele«. Indem er die inneren Reiche der Psyche erforscht und sie
kartographiert, lernt er die Gesetze

283

kennen, durch welche es ihm gelingt, magisch Einfluß auf sein Leben und
die Außenwelt zu nehmen.

Dieser zweifellos auf der reinen Erklärungsebene nicht restlos befriedigende
Ansatz hat immerhin einige erhebliche Vorteile, durch die sich auch sein



Der Magier: vom Geisterhändler über den Reisenden in Sachen Energie zum

Psy chonauten

großer gegenwärtiger Erfolg erklärt. Zum einen ist er vage genug formuliert,
um sich nicht in pseudowissenschaftliche Debatten vom Typus »Gibt es nun
Öd oder nicht? Und ist es meßbar?« zu verstricken. So etwas überläßt er
vielmehr der Parapsychologie. Er kann die Magie nicht wirklich erklären,
sondern verweist ganz pragmatisch allein darauf, daß die Manipulation der
Psyche zu magischen Ergebnissen fuhrt, und er begnügt sich mit dieser
Feststellung als »Erklärung«, um sich statt dessen auf die Frage zu
konzentrieren, auf welche Weise solche Manipulationen herbeigeführt
werden können und wie sie zu steuern sind.

Darin entspricht er auch dem utilitaristischen Denken von heute, das sich,
wie es schon Crowley formulierte, viel stärker für das Wie als für das
Warum interessiert. In einer relativistischen Welt, deren Bewohner sich
mittlerweile keiner »Wahrheit« mehr sicher sein können, sei es eine religiöse
oder eine politische, eine wissenschaftliche oder eine magische, stellt der
psychologisch argumentierende Magier eine Verkörperung des Zeitgeists
dar.

Eine psychologisch formulierte Magie hat zudem den

Der psychologisch argumentierende Magier: eine Verkörperung des
Zeitgeists

Vorteil, für viele, mit psychologischen Denkmodellen aufgewachsene und
vertraute Menschen verständlicher zu sein als beispielsweise der Glaube an
Geister und Dämonen, dem der naturwissenschaftlich begründete Atheismus
zwar nicht den Garaus gemacht, aber doch immerhin

empfindliche Blessuren zugefügt hat.

Den Zwischenstufencharakter des psychologischen Modells erkennen wir
auch daran, daß es sich, wie die Praxis zeigt, ausgezeichnet mit den beiden
anderen bisher behandelten Systemen verbinden läßt, was mittlerweile



übrigens sehr häufig geschieht. Auch wir haben es in unserer Schulung
bisher immer wieder herangezogen, um bestimmte Aspekte des Magischen
zu veranschaulichen, und werden es noch öfter tun. Die Palette der
»Anpassungen« reicht dabei vom Magier, der das Geistermodell ins
Animistische verlagert, und zwar noch mit Geistern, Dämonen und Engeln
kommuniziert, in diesen aber vor allem »projizierte Seeleninhalte« sieht -
was sich freilich in der Praxis der Dämonenmagie als sehr erfolgmindernd
erwiesen hat, bis zu dem Zauberer, der sich des Energiemodells bedient,
ohne dieses allzu wörtlich zu nehmen, indem er etwas vage von der »Kraft

des Unbewußten« spricht. 93

Die Wörtlichkeit, mit der Dämonen- und Teufelspakte der Überlieferung und
auch der Praxis vieler heutiger Magier zufolge oft von den Dämonen
ausgelegt werden, ist ein Hinweis auf die psychologischen Mechanismen
dieser Prozesse, auf den »Tatort Psyche« also, denn bekanntlich pflegt auch
das Unbewußte allzuoft alles wörtlich zu verstehen, wie wir bei der
Sigillenmagie immer wieder feststellen können. Auch sonst hat das
psychologische Modell den Vorteil, uns vieles verständlicher zu machen als
seine beiden Vorfahren, wenngleich wir es in der Regel allerdings doch eher
als Ergänzung und nicht als eigenständige Erklärungsstruktur verwenden.

93 Hierzu gehören auch Pseudo-Energiemodelle wie der Couéismus und das
Positive Denken.

284

Das Informationsmodell: Die Kybermagie

Da die Kybermagie als allerjüngster Zweig der Magie noch auf keine
abgeschlossene Entwicklung zurückblicken kann, ist es noch zu früh,

um sie historisch einzuordnen. Vieles, was jetzt noch recht verheißungsvoll
aussieht, mag sich schon in nächster Zukunft als überoptimistischer
Trugschluß herausstellen, anderes dagegen stärker und

Historische Neuheit oder überoptimistischer



Trugschluß?

überzeugender hervortreten. In ihren Grundzügen wurde die Kybermagie
erstmals von mir mit Hilfe einiger Kollegen Mitte 1987 formuliert, seitdem
arbeiten eine Reihe von Magiern an ihrer Weiterentwicklung.

Grundlage der Kybermagie ist das Informationsmodell, wie es zur Zeit auch
die Physik immer mehr beschäftigt. Der Begriff »Kybermagie« leitet sich
von »Kybernetik = Steuerungslehre« (griechisch kybernetos - der
Steuermann) ab. Dahinter steht der Gedanke, daß alle Energie nur durch
Information wirksam wird, die ihr gewissermaßen »sagt«, wie sie sich zu
verhalten hat. Indem der Magier sich nicht unmittelbar der Energie selbst
annimmt, sondern vielmehr der sie steuernden Informationsmatrices (also
ihrer »Blaupausen«), nimmt er wesentlich schneller, gründlicher und
unaufwendiger Einfluß auf sie als vorher. Zudem gelingt es ihm leichter, die
Grenzen von Zeit und Raum zu überwinden, da Information in diesem
Modell weder Masse noch Energie besitzt und daher weitaus weniger
Beschränkungen unterworfen ist als diese.

Der Magier ist damit ebensowenig abhängig von einem guten Verhältnis zu
Geistern oder anderen feinstofflichen Wesenheiten wie von seinem eigenen
Energiepegel. Beherrscht er erst einmal die Technik des Informationsabrufs,
der Informationsübertragung und des anschließenden Informationsabrufs
zwecks Aktivierung, bedarf er nicht einmal mehr äußerer Imaginations- oder
Konzentrationshilfen. Ja, es scheint nach gegenwärtigem Forschungsstand
sogar fraglich, ob er überhaupt noch der Gnosis bedarf, um erfolgreich
zaubern zu können! Ehe Sie sich aber nun vor Entzücken falsche
Hoffnungen machen, sei erwähnt, daß die bisherige Praxis deutlich macht,
daß in der Regel doch eine gehörige Schulung

Voraussetzungen für den Erfolg kybermagischer

Operationen

zumindest im Bereich der Steuerung feinstofflicher Energien (zum Beispiel
Kundalini, Aktivierung der körpereigenen Zellspeicher) gefordert ist, bevor
man auf brauchbare kybermagische Ergebnisse hoffen darf.



Zu Anfang lag es nahe, das Modell von den morphogenetischen Feldern, wie
es der Biologe Rupert Sheldrake vorgestellt hat, zur Erklärung
kybermagischer Effekte heranzuziehen, doch scheint dies inzwischen nicht
mehr erforderlich zu sein, obwohl man sich zur besseren Veranschaulichung
- die dazugehörige Terminologie ist ja schließlich noch nicht entwickelt -
gelegentlich des Begriffs »Informationsfeld« bedient, was allerdings
problematisch ist, da es sich dabei nicht um ein energetisches Feld handelt,
wie wir dies sonst von der Physik her gewohnt sind. Einen historischen
Prototyp des Informationsmodells finden wir in der Homöopathie.
Bekanntlich arbeitet sie mit Verdünnungen, die sie selbst freilich als
»Potenzierungen« begreift. Im Gegensatz zum allopathischen Prinzip, daß
chemisch höhere Dosierungen eines Medikaments auch eine größere
Wirkung erzielen, verabreicht der Homöopath chemisch immer geringere
Dosen, um unter bestimmten Voraussetzungen (passendes Krankheitsbild,
Aktivierung durch Schütteln) eine größere Heilwirkung zu erzielen. Dahinter
steht die in ihren Grundzügen auf Paracelsus zurückgehende Theorie, daß es
eigentlich der »Geist« eines

285

Medikaments ist, der die Heilung bewirkt, und daß dieser eben um so
intensiver wirken kann, wenn »Ähnliches« auf Ähnliches wirken kann, und
zwar am besten dann, wenn der Geist einer Heilsubstanz quasi
»herausdestilliert« wird, was eben

durch die Potenzierung/Verdünnung geschieht. 94

Dieser »Geist« aber deckt sich weitgehend mit unserem heutigen Begriff
»Information«, wie denn die ganze Kybermagie häufig

wie die reine »Hohe Magie« erscheint, freilich ohne deren weltanschauliche,
mystische und transzendentale Züge. Dieser Vergleich wird auch dadurch
nahegelegt, daß der Kybermagier mit immer weniger Paraphernalia
auskommt, ja nicht einmal mehr »Mentalmagie«

Kybermagie erscheint häufig wie die reine »Hohe Magie«.

betreibt, weil der eigentliche kybermagische Akt eben kein Akt der



Imagination ist. Gerade bei der Beschäftigung mit der Kybermagie ist es von
großer Wichtigkeit, zu beachten, daß es alle unsere Modelle in der einen
oder anderen Form auch schon früher gegeben hat. Wir haben es also nicht
mit einer streng hierarchischen, chronologischen Stufenpyramide der
Entwicklung zu tun, sondern vielmehr mit einer Schwerpunktverlagerung,
die eher einer Kreis- oder Spiralbewegung gleicht. So wissen wir aus alten
Überlieferungen, daß die alten Meister schon immer in der einen oder
anderen Form die »Magie der leeren Hand« praktiziert haben. Es ist also
keineswegs so, als würde auf der praktischen Ebene nun ein gänzlich neuer
Weg beschriften; vielmehr wird aus alten Systemen etwas herausgefiltert, in
einen anderen Kontext gebracht, durch neue

Überlegungen ergänzt und behutsam, darum aber nicht unbedingt minder
revolutionär, weiterentwickelt.

Keineswegs ein gänzlich neuer Weg

Das ist insofern durchaus traditionell, als die Magie im Laufe ihrer langen
Geschichte immer wieder »entschlackt« und neu formuliert wurde, ja, man
darf in dieser Anpassungsfähigkeit auch ihre große Stärke sehen, die es
verhindert hat, daß ihr das Schicksal des Invergessenheitgeratens widerfuhr,
wie dies bei zahlreichen anderen alten Überlieferungen der Fall gewesen ist.

Betrachten wir jetzt einmal magisch »geladene« Gegenstände (Ritualwaffen,
Talismane, Amulette, Fetische und so weiter) aus dem Blickwinkel dieser
vier magischen Modelle, um diese auch auf der praktischen Ebene zu
veranschaulichen. Dazu bedienen wir uns wieder einer schematischen
Darstellung. Einige bisher unbekannte dort aufgeführte Begriffe werden im
Laufe der Schulung noch näher erläutert, so auch im nächsten Abschnitt über
praktische Talismantik.

94 Das viel zitterte paracelsische similta similtbus curantur wird oft
fälschlich mit» Gleiches wird durch Gleiches geheilt« übersetzt. Korrekt
heißt es jedoch »Ähnliches wird durch Ähnliches geheilt« — eine
interessante Parallele zur Sympathiemagie und zu den Korrespondenzen!

286



PSYCHOLOGISCHES MODELL

INFORMATIONSMODELL

Übersicht 22: Die vier Grundparadigmen der Magie am Beispiel

»geladener« magischer Gegenstände

Sie werden bemerkt haben, daß wir uns mal auf das eine, mal auf das andere
Modell berufen, um magische Vorgänge zu erläutern oder zu
veranschaulichen. Das Wort »erklären« ist allerdings in diesem
Zusammenhang kaum mehr möglich, Tatsache ist ja, daß wir zwar
einigermaßen präzise beschreiben können, wie die Magie funktioniert, daß
wir aber immer noch nicht wirklich wissen, weshalb sie funktioniert. Das ist
freilich ein Grundproblem unseres vierdimensionalen Daseins, in dem wir
anscheinend stets nur Wirkungen, nie aber Ursachen beobachten können. Im
Zusammenhang mit der Chaos-Magie werden wir noch ausführlicher auf
dieses Problem eingehen müssen; hier muß vorläufig der Hinweis genügen,



daß keines der früheren Systeme, die meinten, eine solche »wahre
Erklärung« anbieten zu können, in diesem Punkt einer genaueren, auch
jüngste physikalische Erkenntnisse berücksichtigenden Untersuchung hat
standhalten können. Das ändert allerdings nichts an der praktischen
Wirksamkeit dieser Systeme.

Daraus ergibt sich für den zum Relativismus geradezu gezwungenen Magier
von heute, daß er mit seinen Paradigmen spielt und sich jeweils das
aussucht, was seinen Bedürfnissen entspricht und ihm die besten Erfolge
verheißt. Doch wollen wir Ihnen auch keinen dogmatischen Relativismus
vorschreiben, sondern Ihnen nur den Rat geben, in der Praxis mit
verschiedensten Paradigmata zu experimentieren, wenn Sie nicht ohnehin
zunächst einmal überhaupt feststellen wollen, welchen Erklärungsmodellen
Sie persönlich bisher den Vorzug gegeben haben. Dieser Ansatz wird im
folgenden noch vertieft, je vertrauter Sie mit den verschiedenen Paradigmata
werden.

Im nächsten Abschnitt befassen wir uns mit praktischer Talismantik, und
dort können Sie mit verschiedenen Veranschaulichungsmodellen spielen, wie
hier aufgezeigt. Im Übungsteil am Ende des Abschnitts finden Sie weitere
Empfehlungen dazu.

287

Die Vier Magiemodelle am Beispiel des Exorzismus

Prinzipiell lässt sich die Sichtweise jedes der vier behandelten Paradigmen
der Magie auf jedes beliebige magische Betätigungsfeld anwenden. Hier
wählen wir das Beispiel des Exorzismus, um exemplarisch die
unterschiedlichen theoretischen und praktischen Angänge, gemäß dem
jeweiligen Paradigma, vorzuführen.

Technisch gesehen handelt es sich beim Exorzismus um die
Wiederherstellung eines gewünschten geistig-seelischen Normalzustands mit
magischen Mitteln.

Dies läßt sich zwar je nach magischem Paradigma



Exorzismus: die Wiederherstellung eines gewünschten geistig-seelischen
Normalzustands mit magischen Mitteln

recht unterschiedlich interpretieren und handhaben, im allgemeinen
Sprachgebrauch versteht man jedoch unter einem Exorzismus das Austreiben
von Geistern oder Dämonen. Betrachten wir auch dieses Phänomen einmal
aus dem Blickwinkel unserer vier Magie- Modelle, da wir damit zugleich
eine weitergehende Schulung in dieser differenzierten Denkweise erhalten.

EXORZISMUS AUS DER SICHT DES GEISTERMODELLS

Anamnese/Diagnose Der Klient/Patient ist zum Opfer einer Besessenheit
geworden: Fremde Geister und/oder Dämonen haben Besitz von ihm
ergriffen und beherrschen ihn nun. Er kann sich ihrer aus eigener Kraft nicht
mehr entledigen, oft weiß er nicht einmal um seinen eigenen Zustand. Der
Magier stellt dies fest und leitet nach Möglichkeit geeignete
Gegenmaßnahmen ein.

Therapie Diese Gegenmaßnahmen bestehen darin, daß der Magier die
fremden Geister/Dämonen dazu bewegt, den Wirtskörper zu verlassen. Dies
kann durch Drohungen, durch Gewaltanwendung oder durch List geschehen:
1. Der Magier beschwört die Quälgeister im Namen einer diesen
übergeordneten Instanz (etwa Höllenfürstenhierarchie), mit der er ein
Abkommen (sogenannter Pakt) schließt oder bereits geschlossen hat, und
droht ihnen mit Vergeltung, falls sie seiner Aufforderung nicht nachkommen,
vom Klienten abzulassen; 2. der Magier wendet kontrolliert Gewalt wie
Schläge, Schmerzfolter, aber auch Nahrungsentzug gegen den Wirtskörper
der Geister und/oder gegen diese selbst an (etwa Astralkampf) und vertreibt
sie; 3. der Magier lockt die Geister mit Versprechungen oder ähnlichem aus
dem Wirtskörper hervor und bannt sie in einer sogenannten »Geisterfalle«.

EXORZISMUS AUS DER SICHT DES ENERGIEMODELLS

Anamnese/Diagnose Der Klient/Patient ist zum Opfer eines
Energieungleichgewichts geworden: Organismusfremde oder überschüssige
eigene Energien haben Gewalt von ihm ergriffen, haben sein energetisches
Gleichgewicht zerstört und beherrschen ihn nun. Er kann sein Gleichgewicht
nicht mehr aus eigener Kraft wiederherstellen, oft weiß er nicht einmal um



die Ursache seines Leidens. Der Magier stellt dies fest und leitet nach
Möglichkeit geeignete Gegenmaßnahmen ein.

Therapie Der Magier saugt überschüssige Energien aus dem Organismus des
Klienten ab und bannt diese (vor allem im Fall von Angriffsenergien, die von
einem Gegner des Klienten gegen diesen gerichtet wurden) in einen
Energiespeicher (Geisterfalle). Bei Energiemangel fuhrt er dem Klienten
Energien zu; er harmonisiert den Energiehaushalt des Organismus.

288

EXORZISMUS AUS DER SICHT DES PSYCHOLOGISCHEN
MODELLS Anamnese/Diagnose Der Klient/Patient ist zum Opfer einer
psychischen Störung geworden: Verdrängte Schatteninhalte seiner Psyche
haben als Projektionen Gewalt von ihm ergriffen, haben sein psychisches
Gleichgewicht zerstört und beherrschen ihn nun, was bis zur
Persönlichkeitsspaltung gehen kann. Er vermag es nicht, sein Gleichgewicht
aus eigener Kraft wiederherzustellen, oft weiß er nicht einmal um die
Ursache seines Leidens. Der Magier stellt dies fest und leitet nach
Möglichkeit geeignete Gegenmaßnahmen ein.

Therapie Der Magier führt mit dem Klienten eine psychotherapeutische
Behandlung (zum Beispiel Schocktherapie, Mimikry der Verhaltensweisen
des Klienten, rituelle Todeseinweihung oder ähnliches) mit magischen
Mitteln durch, um dem Klienten dazu zu verhelfen, seine magisch
wirksamen Projektionen zurückzunehen und/oder zu bannen. Dazu bedient
er sich möglicherweise auch eines symbolischen Projektionsspeichers
(»Geisterfalle«). Darüber hinaus sorgt er dafür, daß dem Klienten das
Ausleben bisher verdrängter Wünsche und Triebe ermöglicht wird, um eine
Wiederholung zu vermeiden.

EXORZISMUS AUS DER SICHT DES INFORMATIONSMODELLS
Anamnese/Diagnose Der Klient/Patient ist zum Opfer einer
Informationsverwirrung geworden: Aufgrund inhärenter oder von außen
induzierter Fehlschaltungen innerhalb seiner biokybernetischen
Informationsspeicher gerät sein energetisches Gleichgewicht aus den Fugen
- bis zum totalen Energieverlust, zum Auftreten von Halluzinationen und
psychosomatischen Beschwerden, zum Persönlichkeitsverlust und so weiter.



Der Klient kann die Funktionsfähigkeit seiner biokybernetischen
Informationsspeicher nicht aus eigener Kraft wiederherstellen, oft weiß er
nicht einmal darum, daß er sich nicht in seinem Normalzustand befindet. Der
Magier stellt dies fest und leitet nach Möglichkeit geeignete
Gegenmaßnahmen ein.

Therapie Diese Gegenmaßnahmen bestehen aus einer dreiteiligen Operation:
1. Der Magier aktiviert durch Informationsübertragung die physischen und
seelischen Abwehrkräfte des Klienten sowie dessen Fähigkeit zur
Wiederherstellung voll funktionsfähiger Datenspeicher; 2. er implantiert
dem Klienten einen infomagischen Löschbefehl, mit dem schädliche
Informationen und defekte Datenspeicher gelöscht werden; 3. er errichtet
(auch durch Informationsübertragung) ein infomagisches Frühwarnsystem,
mit dessen Hilfe unerwünschte Informationen bei der Aufnahme sofort
erkannt und gelöscht oder mit einer Aktivierungssperre (sogenannte
»Informationsfalle«) versehen beziehungsweise durch gezielte
Verstümmelung

unschädlich gemacht werden. 95

Wir erkennen an diesen vier Angehensweisen die große Vielseitigkeit der
modernen Magie. Man könnte in diesem Zusammenhang sogar noch von
einem fünften magischen Paradigma sprechen, nämlich vom synthetischen
Modell, das alle vier vorhergehenden (und auch mögliche spätere)
Paradigmen auf pragmatischer Grundlage (»wahr ist, was funktioniert«)
vereint. Darauf werden wir im Zusammenhang mit den Paradigmen der
Magie noch näher eingehen.

95 Der Seriosität halber muß an dieser Stelle erwähnt werden, daß die
Ausführungen zum infomagischen Umgang mit Besessenheit und
Exorzismus bis auf weiteres Theorie bzw. Hypothese bleiben, da die
Forschung zum gegenwärtigen Zeitpunkt noch nicht fortgeschritten genug
ist, um bereits eindeutige Aussagen machen zu können. Betrachten Sie
unsere Bemerkungen daher bitte in erster Linie als vorläufige Anregung zu
eigenen Experimenten und Forschungen.

289



Geisterfallen

Abgesehen von der Kybermagie, die, wie bereits erwähnt, ohne äußere
Paraphernalia auskommt, verwenden alle magischen Paradigmata beim
Exorzismus sehr häufig die bereits erwähnten »Geisterfallen«. Dabei handelt
es sich um magisch geladene Gegenstände, die für unerwünschte
Geister/Energien/Projektionen eine Art Kerker darstellen. Dem liegt der
Gedanke zu Grunde, daß

es nicht sinnvoll ist, diese Geister/Energien/Projektionen einfach nur aus
dem Klienten oder Patienten zu entfernen: Sie müssen vielmehr gebannt, das
heißt in die Gewalt des

Was ist eine »Geisterfalle«?

Magierwillens gebracht und gefesselt werden, um sich nicht wieder
selbständig machen und erneut Schaden anrichten zu können.

Oft fungiert die Geisterfalle auch als Kanal oder Eintrittstor, mit dessen
Hilfe die unerwünschten Geister/Energien/Projektionen in eine andere Ebene
(zum Beispiel »ins Chaos«, »in die Sonne« oder ähnliches) transportiert
werden, entweder um sie dort zu vernichten oder um sie abzulenken
beziehungsweise »ins Exil« zu schicken. Schon aufgrund seiner konkaven
Form eignet sich der magische Spiegel besonders gut zum Saugen. Meistens
ist er zudem auch rund, auf jeden Fall aber besitzt er einen geschlossenen
Rahmen, was ihn symbol-logisch zu einer idealen Falle macht. Daher wird
er beim Exorzismus mit Vorliebe an den Körper des Klienten oder zumindest
in seine Richtung gehalten, und der Magier vollführt mittels Imagination und
Willensakt eine Absaugoperation.

Sowohl im Geister- als auch im psychologischen Modell wird es in der
Regel erforderlich sein, mit den besessen machenden Geistern oder äußerlich
manifestierten Projektionen zu reden und zu verhandeln. Daher kann es auch
geschehen, daß der Magier sie nur mit viel List und zahlreichen Versprechen
aus dem Körper des Betroffenen hervor- und in die Geisterfalle hineinlocken
kann. Aus dem Gesagten wird deutlich, daß exorzistische

Operationen vom Magier eine große Erfahrung, viel Fingerspitzengefühl,



eine gehörige Portion Mut und die Bereitschaft verlangen, nötigenfalls seine
eigene körperliche und geistige Gesundheit, ja sein ganzes Leben aufs Spiel
zu setzen.

Voraussetzungen für exorzistische Operationen

Denn so, wie der menschliche Gesamtorganismus zu ungeheuren magischen
Dingen fähig ist, wenn er entsprechend geschult und geleitet wird, so kann er
auch unvorstellbare schädliche Kräfte mobilisieren, wenn er außer Kontrolle
gerät, sei es durch durch gezielte Fremdeinwirkung von außen (zum Beispiel
Schadens- oder Todeszauber) oder durch einen »inneren Kurzschluß« (zum
Beispiel bei Geistesgestörtheit, die allerdings wiederum auch eine
Auswirkung magischer Angriffe sein kann). Ein Exorzismus ist folglich mit
einem magischen Krieg zu vergleichen - entsprechend umsichtig sollte der
Magier ihn daher auch angehen.

Ist die Geisterfalle erst einmal »gefüllt«, stellt sich natürlich die Frage, was
der Magier nun mit den darin befindlichen Geistern/Energien/Projektionen
anfangen soll. Die Antwort darauf hängt davon ab, in welchem Modell er
arbeitet: Geister werden in der Regel entweder verbannt, wie bereits
beschrieben, oder der Magier versucht sie sich untenan zu machen, um sie
für eigene Zwecke nutzen zu können; Energien werden meistens gespeichert,
vor allem dann, wenn es sich um Angriffsenergien eines magischen Gegners
handelt, da sich diese gut dazu eignen, bei einem Vergeltungs- oder
Abwehrzauber gegen ihn gerichtet zu werden, denn gegen die eigenen
Energien ist kein gesunder Mensch immun. Es kommt aber auch häufig vor,
daß diese Energien magisch neutralisiert und wieder in den allgemeinen
kosmischen

290

Energiekreislauf eingespeist werden.

Nur in Ausnahmefällen werden Geister/Energien/Projektionen jedoch auf
Dauer im magischen Spiegel belassen, denn dieser soll schließlich nach dem
Exorzismus wieder seinen »normalen« Dienst verrichten. Er dient also
vornehmlich als Extraktionsinstrument und Zwischenlager, nach
erfolgreicher Operation werden die eingefangenen



Geister/Energien/Projektionen in ein

Die Endlagerung schädlicher Geister, Energien und Projektionen

Endgefängnis verbracht, oft ist dies ein Stein, vorzugsweise Bergkristall, der
besonders von Naturvölkern wegen seiner hohen Speicherfähigkeit geschätzt
wird. Als provisorische Notlösung läßt sich auch gewöhnliches Tafel- oder
Steinsalz verwenden

- daher auch die häufige Absicherung des magischen Kreises durch Salz,
beispielsweise im Voodoo, das Versetzen von Weihwasser mit Salz im Ritus
der katholischen Kirche, die Praxis vieler traditioneller Hexen, kein Salz zu
sich zu nehmen, und so weiter. Da Salz jedoch stark hygroskopisch ist, also
Wasser aufsaugt und sich beispielsweise im Regen auflöst, kann es nur als
vorübergehender Kerker dienen.

Eine beliebte Form der Endlagerung von Geistern ist die
Flaschenverwahrung: Dann erhält man den berühmten »Flaschengeist«. Uns
sind einige Magier bekannt, die sich darauf spezialisiert haben, Geister und
Energien auf Flaschen zu »ziehen« und dieserart aufzubewahren. Wichtig ist
dabei schon symbol-logisch, daß die Flasche stets gut verschlossen bleibt,
daher verwendet man nicht nur Korken, sondern zudem eine Versiegelung
aus Bienenwachs, in die entsprechende Abwehrsiegel und - sigillen
eingeritzt werden können.

Praktische Talismatik

Talismane Amulette und Fetische

Eines der ältesten Anwendungsgebiete der praktischen Magie ist die
Herstellung von Talismanen und Amuletten. Wir haben diese Utensilien im
Laufe der Schulung bereits mehrfach erwähnt und wollen uns nun etwas
genauer mit ihnen befassen. Der Laie gebraucht die Begriffe »Talisman« und
»Amulett« meist synonym, er unterscheidet also kaum oder gar nicht
zwischen ihnen. Anders der moderne

Magier96: Da er, wie Sie inzwischen schon gemerkt haben, ein
handwerkspezifisches Vokabular (Fachjargon) braucht, um seine Kunst in



allen Verästelungen möglichst

Eines der ältesten Anwendungsgebiete praktischer Magie

präzise zu beschreiben, will er auch geladene Gegenstände nach ihrer
jeweiligen Funktion unterteilen. Daher sollten Sie sich die folgenden, heute
gängigen Definitionen einprägen:

TALISMANE SIND MAGISCH GELADENE GEGENSTÄNDE ZUR
ERREICHUNG EINES BESTIMMTEN ZWECKS ODER ZIELS.

AMULETTE SIND MAGISCH GELADENE GEGENSTÄNDE ZUR
VERHINDERUNG EINES BESTIMMTEN EREIGNISSES ODER
ZUSTANDS.

96 Bei älteren Autoren, vor allem vor der Jahrhundertwende, werden beide
häufig miteinander verwechselt.

291

FETISCHE SIND MAGISCH GELADENE UND BELEBTE
GEGENSTÄNDE ZUR SPEICHERUNG VON ENERGIEN UND ZUR
MAGISCHEN EINFLUSSNAHME.

Betrachten wir diese magischen Paraphernalia nun im einzelnen. Wenn wir
etwas verkürzt formulieren, daß ein Talisman »für etwas« ist, ein Amulett
jedoch »gegen etwas«, haben wir ihre Funktion eigentlich schon hinreichend
beschrieben: So können wir beispielsweise einen Talisman »für Gesundheit«
anfertigen, während ein entsprechendes Amulett »gegen Krankheit« geladen
wäre. Ein Fetisch hingegen kann beide Funktionen wahrnehmen, wird in der

Regel aber eher als magische Kraftbatterie und als Psychogon gebraucht,
worauf wir gleich noch eingehen werden.

Grundsätzlich lassen sich Talismane, Amulette und Fetische mit allen
Energien und zu jeglichem Zweck mit jeder beliebigen, dazu geeigneten

Ein Talisman ist »für etwas«, ein Amulett »gegen etwas«, ein Fetisch kann



beide Funktionen wahrnehmen.

magischen Technik laden. Nehmen wir uns zunächst aber das Beispiel der
Planetenmagie und hier das der Venus-Ladung vor, um diesen Prozeß zu
veranschaulichen.

Der Venustalisman

Ein Venustalisman ist ein mit Venusenergie geladener Gegenstand, der zur
Erreichung venusischer Ziele verwendet wird (Energiemodell). Halten wir
uns an die gängigen, durch die Golden Dawn (und z. T. auf sehr alten
Quellen fußenden) Korrespondenzen, so wird ein Venustalisman
idealerweise aus einem Stück Kupfer bestehen, in das die Sigillen der Venus
eingraviert wurden; dieses Kupferstück wird dann während eines
Venusrituals zeremoniell geladen. Der Venustalisman kann siebeneckig sein,
die Gravur darf grün eingefärbt oder mit Grünspan versetzt werden;

vielleicht wird er an einem Freitag zur Venusstunde angelegt. 97

Bei der Ladung wird meist dergestalt verfahren, daß sich der Magier in eine
entsprechende Venustrance versetzt, was in der Regel durch ein Venusritual
geschehen dürfte. Auf dem Höhepunkt des Rituals wird der fertig gravierte
und z. B. mit einer Willenssatz- Sigil versehene Talisman geladen, indem der
Magier beispielsweise durch die Hände (zu Anfang sicher nur imaginativ)
auf spasmische Weise einen grünen Lichtstrahl in die materielle Basis (auch:
»materia prima« oder »MP«) schießen lässt und darüber die traditionelle
Glyphe der Venus schlägt.

Nach herkömmlicher Technik wird sich der Magier bei dieser Ladung
gedanklich auf das zu erreichende Ziel konzentrieren; die zeitgenössische
Chaos-Magie jedoch rät eher dazu, während der Ladung überhaupt nicht an
das Ziel zu denken. Immerhin lassen sich aber mit der älteren Methode
durchaus gute Erfolge erzielen.

Ist er erst einmal geladen, wird der Talisman eine

Ständig am Körper tragen - oder verstauen und



vergessen!

Weile entweder ständig am Körper getragen beziehungsweise in Greifweite
aufbewahrt. Eine andere Technik besteht darin, ihn sofort unzugänglich zu
verstauen und zu vergessen.

97 Sollten Ihnen diese Angaben unklar sein, so arbeiten Sie bitte noch
einmal gründlich unsere Abhandlungen über die Korrespondenzen durch!

292

Das Venusamulett

Ein Venusamulett ist ein mit Venusenergie geladener Gegenstand, der zur
Verhinderung venusischer Einflüsse verwendet wird. Im übrigen gilt für ihn
sinngemäß das über den Venustalisman Gesagte. Zu ergänzen ist dazu, daß
das Venusamulett zwar prinzipiell - wie jedes andere Amulett auch —ein
negatives Ziel hat (also die Vermeidung, das Abblockieren und so weiter),
daß seine Ladung, sofern sie verbal erfolgt (zum Beispiel durch eine
entsprechende Sigil), stets positiv formuliert werden sollte. Wenn Sie also
mit Hilfe eines Venusamuletts das Zerbrechen Ihrer Partnerbeziehung
verhindern wollen, so formulieren Sie nicht etwa: »Dieses Amulett diene
dazu, daß meine Beziehung zu X nicht zerbricht«, sondern beispielsweise:
»Dieses Amulett schütze meine Beziehung zu X vor dem Zerbrechen« oder
ähnliches. Im Bereich der Kampfmagie wird die Notwendigkeit von
Amuletten noch deutlicher. Immerhin können Sie die Beziehung zu X aber
auch vor äußeren Störeinflüssen schützen. Gerade diese Tatsache dürfte mit
dafür verantwortlich sein, daß sogar heute noch von manchen Autoren
Talismane und Amulette miteinander verwechselt werden.

Der Venusfetisch

Erfahrene Magier wird dieser Begriff vielleicht aufhorchen lassen, denn in
der alten westlichen Tradition werden sie ihn vergeblich suchen. Wir kennen
Fetische für gewöhnlich nur im Zusammenhang mit sogenannten
Primitivkulturen, in der Ethnologie meint der »Fetischismus« meist eine
animistische Naturreligion. Dennoch ist das Grundkonzept des Fetisches
keineswegs so unwestlich, wie es auf den ersten Blick erscheinen mag.



Das Wort »Fetisch« leitet sich über das französische fétiche vom
portugiesischen feitico ab und bezeichnet zunächst nur einen beliebigen
Zaubergegenstand. Charakteristisch für Fetische ist jedoch im allgemeinen,
daß es sich dabei um belebte Objekte handelt, die auch gezielt dazu geladen
werden, um als halbautonome Wesenheiten im Dienste des Magiers tätig zu
werden. Anders als Psychogone, magische Kunstgeschöpfe, die vor allem
auf astraler Basis tätig werden und allenfalls durch ihre materielle Basis an
die grobstoffliche

Ebene gebunden sind, ist der äußere Fetischgegenstand ein regelrechter
Wohnort einer bestimmten Kraft, Gottheit, Wesenheit oder ähnlichem.
Zugleich ist er mit dieser aber auch

Belebte Objekte – halbautonome Wesenheiten im Dienste des Magiers

identisch. So werden Fetische denn auch gefüttert und gebettet, man spricht
mit ihnen. Durch diesen ständig wiederholten Prozeß werden sie oft auch
überhaupt erst geladen. Mancher Magier weiß davon zu berichten, daß sie
mit der Zeit tatsächlich ein charakteristisches Eigenleben entwickeln. So
können in ihrem Umfeld beispielsweise Poltergeistphänomene auftreten, es
kann geschehen, daß sich ein Fetisch verselbständigt und »auf Reisen« geht,
um völlig unerwartet (und auf ebenso unerklärliche Weise, wie er
verschwunden ist) an den unmöglichsten Stellen wiederaufzutauchen und
dergleichen mehr.

Fetische sind zwar Verkörperungen bestimmter Kräfte, doch werden sie
selten zu sonderlich spezifischen, personalisierten Zwecken belebt. So gibt
es zwar generelle Heilfetische, doch in der Regel keine, die ausdrücklich für
die Heilung einer bestimmten Person geladen worden wären. Statt dessen
leben sie nach der Heilung eines Patienten weiter und können auch an andere
weitergereicht werden.

293

Ein? zweckgebundene Kraftbatterie

Somit ist der Fetisch also zwar zweck-, nicht aber



personengebunden. Wir können ihn mit einer allgemeinen Kraftbatterie
vergleichen. 98

Ein Venusfetisch wäre also mit einem allgemeinen

Venustalisman oder, noch besser, mit einem Venuspentakel zu vergleichen.
Wie diese wird auch er bei jeder Venusarbeit zur Intensivierung der
Operation herangezogen, ohne selbst daran ausdrücklich teilzunehmen oder
auf ihr Ziel ausgerichtet zu werden. Wir werden in Zukunft von einem
Pentakel sprechen, wenn damit ein Planetenfetisch gemeint ist, während wir
andere einschlägige, geladene Paraphernalia generell als Fetische bezeichnen
wollen. Beachten Sie bitte dabei, daß wir damit nicht das zuvor beschriebene
Erdpentakel meinen! Eher entspricht es dem Lamen, nur wird es nicht auf
der Brust getragen, es handelt sich also um ein Zwischending, wie wir es
auch in der Literatur häufig erwähnt finden. Lesen Sie bei Bedarf die
angesprochenen Stellen der Schulung noch einmal durch, um sich des
Unterschieds wirklich bewußt zu sein.

Die Belebung eines Fetisches erfolgt neben den schon erwähnten Techniken
auch durch Zufuhr von Blut, Sperma, Menstruations- oder anderen Sekreten
des Magiers/der Magierin, und fast immer wird der Fetisch selbst geschnitzt
oder sonstwie hergestellt. Häufig gleicht er einem Menschen oder einem
Tier, aber es gibt auch völlig abstrakte Fetische ohne erkennbare Gestalt.
Afrikanische Fetische sind oft fliegenwedelgleich mit Wischen versehen, das
Spektrum verwendeter Materialien reicht von Holz und Leder bis zu Metall,
Wachs, Lumpen und Stroh.

Der Fetisch kann seinerseits dazu dienen, andere Gegenstände aufzuladen
oder zumindest bei ihrer Ladung behilflich zu sein. In der westlichen
planetaren Zeremonialmagie erfüllt diese Funktion das schon mehrfach
erwähnte »Pentakel« (noch einmal: nicht Erdpentakel!), auf welches man zu
ladende Gegenstände (in der Regel Talismane und Amulette, gelegentlich
aber auch jungfräuliche magische Waffen) legt, damit sie sympathiemagisch
einen Teil seiner Ladung aufnehmen mögen.

Sowohl Talismane als auch Amulette werden gern bei der Arbeit für andere
hergestellt, während Fetische in der Regel nur dem Magier persönlich dienen



sollen (natürlich mit Ausnahme der Ladung dieser Gegenstände für seine
Klienten). In der Praxis werden Sie schon sehr bald den Unterschied
zwischen diesen drei Kategorien magischer Gerätschaften verstehen lernen,
deshalb wollen wir hier auch noch auf den Übungsteil im Anhang verweisen,
wo Sie weitere Empfehlungen finden.

Einige Traditionelle Talismane und Amulette

Wir möchten uns im Rahmen der praktischen Talismantik natürlich nicht
allein auf Planetentalismane und -amulette nach Art der Golden Dawn
beschränken. In Abbildung 37 auf Seite 486 finden Sie daher einige alte,
traditionelle Exemplare wiedergegeben, die uns in der Literatur gelegentlich
begegnen.

Erläuterungen zur Abbildung 37

a) Das im Schwindeschema geschriebene ABRACADABRA ist einer der
ältesten Talismane, die uns bekannt sind. Bereits in der Antike wird es
erwähnt, und in seinem Liber medicinalis, einem noch bis ins Mittelalter
verwendeten Buch über medizinische Hausmittel, empfiehlt der Gnostiker
Quintus Serenus Sammonicus es um 220 n. Chr. zur Beschwörung guter
Geister und als Amulett gegen Fieber.

98 So gibt es ja auch beispielsweise Elektrobatterien unterschiedlichster
Ladung, Form und Gebrauchsbestimmung, dennoch haben Batterien stets
allgemeinere Funktionen wahrzunehmen.

294

Die Deutung des Wortes selbst ist nach wie vor umstritten, das Spektrum der
Interpretationen reicht von »Verstümmelung des gnostischen Gottesnamens
Abraxas« bis zu »Akrostichon (Notarikon) des hebräischen AB BEN
RUACH AKADOSH« (»Vater, Sohn, Heiliger Geist«). Aber auch die
temuratische Umstellung »ABRA KAD BARA« (»Fieber«) kommt in Frage,
ebenso wie man »ABRA KADABRA« als »verringere dich, Krankheit«
deuten kann, während eine weitere Theorie darin die Verballhornung von
»ABBADA KEDABRA« (»nimm ab wie dieses Wort«) sieht. Da die
griechischen Amulette meist die Schreibweise »ABRACA-DABPA«



aufweisen, erscheint es möglich, daß das Wort ursprünglich »abrasadabra«
ausgesprochen wurde. Erwähnt werden sollte auch, daß Aleister Crowley es
zu seinem »Wort des Äons« »ABRAHADABRA« änderte, um damit den für
seine Magie so wichtigen gematrischen Zahlenwert 418 zu erhalten (vgl.
sein Liber CCCCXVIII. The Vision and the Voice).

a) Abracadabra

A B R A C A D A B R A A B R A C A D A B R A B R A C A D A B A B R A
C A D A A B R A C A D A B R A C A A B R A C A B R A A B R A B A

b) Vorderseite

Rückseite

295



c) Vorderseite

Rückseite

Abbildung 37: Traditionelle Talismane und Amulette 99

b) Kabbalistisches Amulett des Rabbi Hama. Agrippa schreibt dazu:

Aber weit wirksamer [als das Abracadabra - Amulett) gegen alle
Krankheiten der Menschen wie auch gegen jede sonstige Widerwärtigkeit ist
das heilige Siegel, welches Rabbi H a m a in seinem Buche von der
Forschung mitteilt, und auf dessen Vorderseite vier vierbuchstabige Namen
Gottes sich befinden, die im Quadrat so untereinander gestellt sind, daß von
oben nach unten gleichfalls vier heiligste Namen oder Siegel der Gottheit
gebildet werden, deren Bedeutung in der Umschrift zu lesen ist; auf der



Rückseite aber befindet sich der siebenbuchstabige Name Ararita mit einer
Umschrift, die ebenfalls seine Erklärung enthält, nämlich den Vers, aus dem
er gezogen ist, wie hier zu sehen {...} Dieß Amulet muß jedoch aus dem
reinsten Golde verfertigt oder auf Jungfernpergament als einem reinen,
unbefleckten Gegenstande durch Enkaustik mit besonders dazu präpariertem
Wachse bei dem Rauche von einer geweihten Wachskerze oder Weihrauch
und unter Besprengung mit Weihwasser dargestellt werden. Der, welcher das
Siegel verfertigt, muß ein reiner und frommer Mann sein und sein Gemüth
mit zuversichtlicher Hoffnung und standhaftem Vertrauen zu Gott dem
Allerhöchsten erheben, wenn das Siegel die gewünschte göttliche Kraft
erlangen soll.

99 obigen Abbildungen gehören zu Abbildung 37

296

c) Ebenfalls kabbalistischer Natur ist dieses Amulett, mit dem der Träger,
»sobald er nur auf Gott, den Schöpfer des Weltalls, sein festes Vertrauen
setzt, vor jedem Übel sicher sein« (Agrippa) soll. Es schützt »gegen
Gespenster und Beschädigungen von Seiten böser Geister oder Menschen
sowie gegen alle Gefahren zu Wasser und Lande« und dient »zum Schütze
gegen Feinde und Waffen«. Auf der Vorderseite finden sich die
Anfangsbuchstaben der ersten fünf Verse des 1. Buchs Mose, auf der
Rückseite die Endbuchstaben derselben Verse, die zusammen »das Symbol
der ganzen Weltschöpfung [...] darstellen«. Beachten Sie bitte, mit welcher
Eleganz hier die Symbol-Logik angewendet wird: Das 1. Buch Mose ist
zugleich die Genesis, also der biblische Schöpfungsbericht, so daß auf diese
Weise tatsächlich die »ganze Weltschöpfung« mit zehn Buchstaben zu
magischen Zwecken umspannt wird.

d) Christlicher »Sieges-« oder Erfolgstalisman mit der bekannten
Christusglyphe und dem lateinischen Satz »in hoc vince« (»in diesem
[Zeichen] siege«). Dieser Talismantyp wurde auch gern von hebräischen
Amulettbeschriftern nachgeahmt.

e) Pentagrammtalisman mit der griechischen Inschrift igfra, was so viel wie
»gesund«, »der Gesundheit förderlich« bedeutet.



Die Häufigkeit von - meist hebräischen, gelegentlich aber auch der
lateinischen Vulgata entnommenen - Bibelzitaten auf Amuletten und
Talismanen der Antike, des Mittelalters und der Renaissance erklärt sich
nicht allein durch die Übermacht der christlichen Kirche; wichtig ist
vielmehr auch die Tatsache, daß die Bibel selbst als ein Talisman/
Amulett/Fetisch erster Güte angesehen wurde, ähnlich wie die Torah

Auch die Bibel selbst wurde als ein Talisman! Amulett! Fetisch erster Güte
angesehen.

bei den Juden, der Koran bei den Muslimen und schon das Pert-em-hru bei
den alten Ägyptern. Da Offenbarungsschriften ja per definitionem göttlichen
Ursprungs sein sollen, ist es nur natürlich, in einer Zeit, da der Schrift
ohnehin stets etwas Magisches eignete, darin eine Fundgrube
gewissermaßen automatisch wirksamer Formeln zu sehen, und nicht selten
fungierte

die »Heilige Schrift« selbst als Abwehrzauber, indem man sie ungebärdigen
Geistern und Dämonen entgegenhielt, wie es beim christlichen Exorzismus
ja auch mit dem Kreuz geschieht, das magietechnisch gesehen ebenfalls den
Charakter eines Fetischs hat.

Zum Gravieren von Talismanen und Amuletten

Zum Abschluß noch ein praktischer Hinweis: Metallgravuren können Sie
sowohl manuell mit speziellen Gravurstiften unterschiedlicher Stärke
durchführen als auch mit Hilfe eines elektrischen Gravurstifts, wie man ihn
in Hobby- und Bastelgeschäften erhält. Letzterer hat den Vorteil, wesentlich
weniger Kraftaufwand zu verlangen, dafür bedarf es freilich einer gewissen
Übung, um damit saubere Linien zu ziehen. Außerdem punktiert er das
Metall, so daß sich die Linie, wenn sie nicht sehr tief gezogen wird, aus
einer Vielzahl winziger Punkte zusammensetzt. Mit einer zusätzlichen,
auswechselbaren Diamantspitze können Sie auch Glas und andere besonders
harte Materialien (zum Beispiel Halbedelsteinscheiben) gravieren. Am
besten besorgen Sie sich im Bastelgeschäft auch einige preiswerte
Kupferplatten, wie sie zum Emaillieren verwendet werden, um an ihnen eine
Weile das Gravieren zu üben.



Eine andere, relativ einfache Möglichkeit der Beschriftung ist das Ätzen.
Dabei wird 297

die Oberfläche des Metalls mit Schellack oder dickem Wachs überzogen.
Nach dem Trocknen wird dieser geritzt, bis sämtliche gewünschten Symbole
aufgetragen sind. Die Ritzung muß die Beschichtung natürlich ganz
durchstoßen, sollte aber die Metalloberfläche nicht markieren. Anschließend
gibt man das ganze in ein Säurebad. Der Nachteil dieser Methode besteht
allerdings darin, daß je nach Haftungsqualität der Beschichtung die geätzten
Linien meistens verschwimmen und unscharf werden. Auch ist das
Hantieren mit Säure nicht immer ungefährlich und mit unangenehmer
Geruchsentwicklung verbunden, weshalb die meisten Magier auch der
Stichgravur den Vorzug geben.

Praktische Übungen

ÜBUNG 46 ANGEWANDTER PARADIGMENWECHSEL IN DER
PRAXIS (IV) Erinnerst Du Dich noch an die Übungen 10, 17 und 19? Jetzt
wird es Zeit, das damals Gelernte zu vertiefen und auf die praktische Magie
selbst anzuwenden. Damit erreichst Du eine immer größere Flexibilität und
erweiterst Dein Handlungsspektrum. Zudem wird der psychische Zensor
dadurch beharrlich »weichgeklopft«, bis er es schließlich aufgibt und nicht
mehr ständig Widersprüche aufzeigen und nach Erklärungen suchen will.

Am besten verbindest Du diese Übung mit der folgenden (Herstellung von
Talismanen und Amuletten), Du kannst aber auch beliebige andere magische
Operationen dazu heranziehen. Vertiefe Dich in eines der ersten drei in
diesem Abschnitt beschriebenen Paradigmen, möglichst in eines, mit dem
Du noch nicht sonderlich gut vertraut bist. Das vierte Paradigma, also das
Informationsmodell, wirst Du erst später heranziehen können, wenn Du
mehr Informationen zum praktischen Vorgehen erhalten hast. Bist Du
allerdings bereits aus anderer Quelle über die Kybermagie informiert, und
arbeitest Du schon mit ihr, kannst Du Dich selbstverständlich auch dieser
bedienen. Vollziehe einen mindestens zweiwöchigen (Richtwert, der aber
normalerweise nicht unter-, sondern allenfalls überschritten werden sollte)
Paradigmenwechsel (also beispielsweise vom Energie- zum Geistermodell
oder von einer Mischform zu einem »reinen« Paradigma), und betrachte all
Dein magisches Tun durch diese neue Brille. Versuche auch, so gut Du es



mit den Dir zur Verfügung stehenden Mitteln (Wissen, Geräte) vermagst,
mehrere, Dir bereits vertraute magische Operationen unter diesem neuen
Paradigma durchzuführen. Hast du also bereits einen Merkur-Talisman nach
dem Energiemodell geladen, so versuche nun, einen weiteren mit Hilfe des
psychologischen Modells zu laden und einen dritten nach dem
Geistermodell. Das bedeutet natürlich, daß Du einiges an Deiner rituellen
Praxis wirst umstellen müssen. Wie Du das tust, sei Dir selbst überlassen,
inzwischen solltest Du genug von der Materie verstehen, um dies —
vielleicht unter Zuhilfenahme von Nachschlagewerken - zustande zu
bringen. Ebenfalls bleibt es Dir überlassen, wie lange und wie oft Du diese
Übung durchführen willst. Sicher ist es meistens einfacher und sinnvoller,
die Übung zwar über kürzere Zeit, dafür aber öfter zu praktizieren, doch
wenn Du beispielsweise in Dreimonatsphasen arbeiten willst und kannst, so
sei Dir das selbstverständlich unbenommen.

Halte Deine Beobachtungen und Eindrücke möglichst präzise fest, denn Du
wirst sicher einige sehr neue, vielleicht sogar verblüffende Erfahrungen
machen, die Deine magische Weiterentwicklung erheblich beschleunigen
können.

298

ÜBUNG 47 PRAKTISCHE TALISMANTIK (II)

Lade innerhalb eines Zeitraums von nicht mehr als sieben Monaten sieben
Planetenfetische (genauer: Planetenpentakel), die Du nach allen Dir
bekannten Regeln der Kunst herstellen sollst. Verwende dazu wegen ihrer
größeren Haltbarkeit Metallscheiben, die vorzugsweise die dem jeweiligen
Planeten entsprechende Anzahl an Ecken aufweisen sollten. Auf die
Vorderseite gravierst Du mit einem Gravurstab die traditionelle Sigill des
Planeten (siehe Sigillenmagie in der Praxis), auf die Rückseite die Sigillen
der Planetenintelligenz und des planetaren Dämoniums. Nach dem Prinzip
der »Kabbala der Neun Kammern« (Aiq bekr; in der Werkmappe Frater VT
DT, Sigillenmagie in der Praxis beschrieben) erstellst Du auf dem magischen
Quadrat (der »Kamea«) eine Sigil Deines magischen Namens und gravierst
diese in die Mitte zwischen die beiden anderen. Lade im Rahmen eines
Planetenrituals, auf Wunsch auch mit der der Planetenzahl entsprechenden
Häufigkeit (also dreimal für Saturn, siebenmal für Venus, neunmal für



Mond), diese Talismane, salbe sie mit einem dem Planeten entsprechenden
Öl, und beräuchere sie mit dem Planetenweihrauch, bis Du mit der Ladung
zufrieden bist. Dies kannst Du

auch mit Deinem Pendel überprüfen. 100

Verwende diese Talismane in Zukunft stets bei jedem Planetenritual, indem
Du sie wie Pentakel (was sie technisch gesehen ja auch sind) auf dem Altar
liegen hast und etwaige andere Planetentalismane oder -amulette darauf
lädst.

ÜBUNG 48 PRAKTISCHE TALISMANTIK (III)

Beschaffe Dir einen Ring aus beliebigem Metall, und lade diesen rituell in
sieben separaten Planetenritualen nacheinander mit sämtlichen
Planetenkräften. In diesen Ring solltest Du zudem die mit der Wortmethode
nach Spare hergestellte Sigil Deines magischen Namens gravieren (lassen),
wobei es Dir überlassen bleibt, ob Du sie außen haben willst oder auf der
Innenseite des Rings. Bei Bedarf kannst Du in den Ring Planetensigillen
gravieren, ihn mit entsprechenden Steinen fassen lassen oder ähnliches —
Deiner Phantasie sind dabei keine Grenzen gesetzt.

Nach der vollständigen Ladung solltest Du den Ring mindestens ein halbes
Jahr lang täglich tragen. Dies muß nicht 24 Stunden am Tag sein, was auch
aus Gründen der Tarnung nach außen vielleicht nicht immer möglich sein
dürfte, einige wenige

Stunden genügen. 101

Trage diesen Ring danach auf jeden Fall bei allen Deinen Planetenritualen,
und sorge auch dafür, daß er niemals in die falschen Hände gerät.

LITERATURNACHWEIS

Frater VT .DT Sigillenmagie in der Praxis, Edition Magus

Hans Biedermann, Handlexikon der magischen Künste



E. A. Wallis Budge, Amulets and Superstitions, New York: Dover
Publications, 1978 [O= London: Oxford University Press, 1930}

100 Bitte dabei den Pendelausschlag vor der Ladung stets mit dem nach der
Ladung - auch der wiederholten —vergleichen und im Magischen Tagebuch
festhalten!

101 Du kannst aber auch einen völlig unauffälligen Metallreif verwenden,
der wie ein gewöhnlicher Ehe- oder Schmuckring aussieht.

299

Einführung in die die Chaos – Magie

Im Chos hat man kein eigenes Antlitz

Die schon öfter erwähnte Chaos-Magie findet zunehmend Anhänger und ist

aus der magischen Szene der Gegenwart inzwischen nicht mehr
wegzudenken. Sie ist noch verhältnismäßig jung: Begründet wurde sie
formell im Jahre 1978 mit dem Erscheinen der englischen Erstausgabe des
Buchs Liber Null von. Pete (eigentlich: Peter J.) Carroll.

Dieses Werk schlug in der Magieszene Englands förmlich

Ein Werk mit fulminanter Wirkung

ein wie eine Bombe. Nachdem die etwas amateurhaft gestaltete Erstauflage
von nur 100 Exemplaren noch als reine Ordensschrift des IOT im
Selbstverlag

erschienen war, gab es bald eine weitere zweite Auflage, die unverzüglich
zum Kultbuch wurde und der eine weitere, dritte Auflage bei Sorcerer's
Apprentice in Leeds folgte. Inzwischen ist das Buch samt seinem 1983 in
England erschienenen Folgeband Psychonaut im Jahre 1987 in einem Band
in dem renommierten amerikanischen Okkultverlag Samuel Weiser
erschienen und gerät auf diese Weise auch in die konventionelleren
Vertriebskanäle des Buchhandels. Mittlerweile ist die Chaos-Magie in



England und in den USA zum Standardbegriff geworden, und es gab lange
Zeit kaum eine Magiezeitschrift, die nicht wenigstens ab und zu Artikel über
dieses Thema gebracht hätte. Zumindest vom Publizitätsgrad her hat die
Chaos- Magie auf der Insel dem Wicca- Kult eine ganze Weile den Rang
abgelaufen, und immer mehr Autoren fühlen sich bemüßigt, sich mit ihr
auseinanderzusetzen.

In den deutschsprachigen Raum gelangte die Chaos-Magie im Jahre 1982
mit der deutschen Veröffentlichung des Liber Null in der eigens zu diesem
Zweck gegründeten Edition Magus. Auch diese Auflage war sehr klein: Es
wurden nur 150 Exemplare gedruckt, von denen ca. 130 in den Handel
gelangten. Später erschien die dritte deutsche Auflage (als Lizenzausgabe
des Verlags Weiser), der 1984 in deutscher Übersetzung erschienene
Folgeband Psychonautik hat die zweite Auflage erreicht. (Beide Titel sind
inzwischen vergriffen und nicht mehr über die Edition Magus erhältlich.)

Von ihrer Breitenwirkung her sicher zum Teil noch wichtiger als diese
beiden Werke, sind zahlreiche Artikel zur Chaos-Magie, die vor allen in
England und Deutschland erschienen und diesen aktuellen Strom innerhalb
der magischen Tradition populär machten.

Eine erste Zusammenfassung habe ich selbst im Jahre 1985 in meinem
Artikel »>Im Chaos hat man kein eigenes Antlitz.< Die Chaoistische Magie
und ihre Wurzeln« gegeben, der in der inzwischen eingestellten Zeitschrift
Unicorn erschien. Da dieser Artikel leider nicht mehr allgemein zugänglich
ist, sei es gestattet, hier einige für unsere Betrachtung relevante Passagen zu
zitieren.

Ein neues Paradigma? Nun, ganz so neu ist das Gedankengut der
Chaoistischen Magie Carrolls auch wieder nicht, einige direkte Vorläufer
dürften den meisten Zeitgenossen vertraut sein. Da wäre zunächst einmal das
sogenannte »Discordian Movement« zu nennen, eng verquickt mit der Szene
um Robert Anton Wilson und Robert Shea, die mit ihrer Illuminatus/Trilogie
(ab 1975) die entscheidenden Weichen für discordisches, und dies will auch
meinen: Chaoistisches Denken gestellt haben. Die »Bibel« der Discordier
(die teils die römische Göttin der

300



Zwietracht, teils aber auch ihr griechisches Gegenstück Eris preisen,
verkünden und - wenngleich nicht immer bierernst gemeint - anbeten) ist
zweifellos das Werk Principia Discordia or Uow I Found Goddess And What
I Did To Her When l Found Her. Being The Magnum Opiate Of Malaclypse
The Younger. Wherein Is Explained Absolutely Everything Worth Knowing
About Absolutely Everything, das sich, Ende der 60er Jahre entstanden,
inzwischen zu einem Kult-Buch im wahrsten Sinne des Wortes entwickelt
hat. Wer der wahre »Malaclypse the Younger«, der Autor dieses Magnum
Opiats also, sein mag, darüber gibt es eine Reihe gewitzter und
hirnerweichender Spekulationen, auf die hier einzugehen müßig wäre. Mit
Sicherheit läßt sich darin ein Relikt der späten Hippie- und Yippie-
Bewegung erblicken —was uns als Standortbestimmung genügen möge.
Robert Anton Wilson hat den Faden mit seinem Cosmic Trigger und anderen
Werken weitergesponnen und baut die Geschichte nun immer weiter aus.
Verbindungen bestehen auch zur SMI2LE- Szene um Timothy Leary und
anderen Vitamin-Mystikern und so weiter.

Freilich haben Carroll und sein Kollege Ray Sherwin [...] sich nicht darauf
beschränkt, mittels mehr oder weniger witziger und abstruser
Geschichtsklitterung, Parodien auf Weltverschwörungstheorien und gezielter
Falschinformation den Protest der Vietnamkriegsgeneration in immer neuen
Facetten weiter zu entfalten, um ihn auf unabsehbare Zeiten zu verlängern
und zu stabilisieren. Ihnen geht es weniger um eine »Guerilla- Ontologie«,
die den Klassenkampf durch den Denkmusterkampf ersetzt oder ergänzt,
sondern sie versuchen, durchaus aus diesen Quellen schöpfend, aber nicht
von ihnen allein abhängig, relativistisches, mithin gnostisches und
existentialistisches Gedankengut in ein praktikables System der Magie
umzuformen. [...] So entdecken wir auch in der Chaoistischen Magie
Gedankengut, das man sowohl bei den Existentialisten, den Strukturalisten,
den Kritischen Positivisten und —noch weiter zurückgehend — den
Behavioristen findet. Auch Nihilismus, Nietzsche-Rezeption und die
Bewußtseinsspiele der Romantik ließen sich hier mühelos nachweisen.

[...] Dem angelsächsischen Geist des Pragmatismus entsprechend, setzt die
Theorienbildung hier [...] erst vergleichsweise spät ein. Ist Liber Null noch
ein völlig auf die Praxis ausgerichtetes Werk mit einem geradezu
skelettartigen Minimalgerüst an weltanschaulichem und philosophischem



Hintergrundmaterial, beginnt erst mit Psychonautik der Versuch eines
Überbaus größeren Stils, ein Prozeß, der übrigens noch keineswegs
abgeschlossen ist. {...]

Wohlan, beginnen wir mit einer Selbstdarstellung aus Psychonautik.

»DAS CHAOETHERISCHE PARADIGMA

Das manifestierte Universum ist nur eine winzige Insel relativer Ordnung
innerhalb eines unendlichen Ozeans ursprünglichen Chaos' oder
Möglichkeiten. Darüber hinaus durchdringt dieses grenzenlose Chaos jeden
Zwischenraum, jede Lücke in unserer Insel der Ordnung. Diese Insel der
Ordnung wurde willkürlich vom Chaos ausgespien und wird schließlich
einmal wieder in ihm aufgelöst werden. Obwohl dieses Universum ein
höchst unwahrscheinliches Ereignis darstellt, mußte es irgendwann einmal
entstehen. Wir selbst sind zwar die am höchsten geordneten Strukturen, die
auf dieser Insel bekannt sind, doch im tiefsten Kern unseres Wesen gibt es
einen Funken ebenjenes Chaos, das die Illusion dieses Universums
hervorgebracht hat. Dieser Chaos-Funken ist es, der uns lebendig macht und
es uns

301

erlaubt, Magie auszuüben. Wir können das Chaos nicht unmittelbar
wahrnehmen, weil es simultan jedes exakte Gegenteil all dessen beinhaltet,
für das wir es halten mögen. Wir können jedoch gelegentlich partiell
geformte Materie wahrnehmen und uns dienstbar machen, die nur eine
probabilistische und unbestimmbare Existenz hat. Diesen Stoff nennen wir
die Aether.

Wenn wir uns dadurch besser fühlen, können wir dieses Chaos auch Tao
oder Gott nennen und uns einbilden, es sei gütig und besitze menschliche
Gefühle. In der Magie gibt es zwei Denkrichtungen: Die eine hält das
gestaltschaffende Agens des Universums für willkürlich und chaotisch; die
andere hingegen sieht darin eine Kraft spirituellen Bewußtseins. Da sie ihre
Spekulationen nur auf sich selbst aufbauen können, sagen sie damit im
Prinzip, daß ihre eigene Natur entweder willkürlich und chaotisch oder
spirituell bewußt ist. Ich persönlich neige zu der Auffassung, daß mein



spirituelles Bewußtsein auf eine nette Weise willkürlich und chaotisch ist.«
[S. 101 f.] Der hier zu uns spricht, ist Pete Carroll, dem es darüber hinaus
auch zu verdanken ist, daß die Chaoistische Magie eine enge Liäson mit dem
ZOS KIA CULTUS von Austin Osman Spare eingegangen ist. [...] Carroll
und Sherwin bedienen sich z. T. Spares Terminologie, etwa indem der in
obigem Zitat erwähnte »Chaos-Funken« als »Kia« bezeichnet wird. In
Sherwins Theatre of Magick (S. 32) wird Kia als »Seele; Individualität ohne
Ego« bezeichnet, im Liber Null wird es auch als »entstehende Energie, die
eine Form sucht« [S. 59] definiert, als »Großer Wunsch«, »Lebenskraft«
oder auch als »Selbstliebe«: »man kann es durch den Atu (Trumpf) 0
darstellen, den Narren oder Joker des Tarot. Sein Wappentier ist der Geier,
denn es stößt immer wieder hinab, um sich seine Befriedigung unter den
Lebenden und den Toten zu holen« (ibid.). »Kia kann nicht«, so führt Carroll
an anderer Stelle aus, »unmittelbar erfahren werden, weil es die Grundlage
des Bewußtseins oder der Erfahrung ist, und es besitzt auch keine festen
Eigenschaften, an denen sich der Verstand festhalten könnte. Kia ist das
Bewußtsein, das stets ausweichende >Ich<, das Selbst- Bewußtheit verleiht,
aber selbst nicht aus irgend etwas zu bestehen scheint. Kia kann manchmal
als Ekstase oder Inspiration empfunden werden, aber es liegt tief im
dualistischen Geist vergraben. Meistens wird es gefangengesetzt, durch das
ziellose Wachsen der Gedanken und durch die Identifikation mit der
Erfahrung sowie in jener Ballung von Meinungen über uns selbst, die >Ego<
genannt wird. Die Magie hat das Ziel, für Kia größere Freiheit und
Flexibilität zu erlangen und sie will außerdem auch die Mittel bereitstellen,
durch die es seine okkulte Macht manifestieren kann.« [S. 27} Kia ist also,
das ist sehr wichtig, unpersönlich, hat mit unserem herkömmlichen, am
Christentum orientierten Begriff von der »Seele« nur wenig zu tun. Zwar
erkennen wir, worauf Carroll ja skeptisch gebrochen selbst hinweist,
Parallelen zum Tao der chinesischen Philosophie und zur frühbuddhistischen
Vorstellung von der Inkarnation des Karma, nicht aber der Individualität des
Lebewesens; auch das Paramatman des Hinduismus und das »Bezeugende
Bewußtsein« einiger Yoga- und Jnana- Schulen läßt hier grüßen; doch sollte
man sich davor hüten, den Vergleich zu weit zu treiben, ein Fehler, den
selbst Aleister Crowley bei seiner ersten Lektüre von Spares Book of
Pleasure beging und beim späteren zweiten Durchlesen bereute. Kia ist eben
nicht ganz dasselbe wie Tao, Kamma oder Atman, wenngleich mit diesen
verwandt. Auch das ägyptische Ka kommt ihm vom Konzept her nahe,
vielleicht sogar am nächsten von diesen allen, ohne ihm jedoch völlig zu



entsprechen. Carroll betont ja auch, daß derlei Terminologie rein willkürlich
ist und allenfalls funktionalen Wert besitzt.

Kia ist der Schnittpunkt zwischen dem Chaos und der von diesem zu seiner
eigenen »Belustigung« erschaffenen Materie. Eine individuelle Seele, die
einem bereits in die Wiege mitgegeben wird oder die gar ständig inkarniert,
ob sie nun will oder nicht, kennt die Chaoistische Magie nicht. Darin gleicht
sie übrigens dem System

302

Gurdjieffs, der ja auch davon ausging, daß der Mensch sich seine Seele erst
erarbeiten müsse. So schreibt Carroll in Psychonautik:

»In die meisten okkulten Denksysteme hat sich ein merkwürdiger Irrtum
eingeschlichen. Es ist dies die Vorstellung von einem höheren Selbst oder
einem wahren Willen, die den monotheistischen Religionen entlehnt wurde.
Es gibt zahlreiche Menschen, die gerne daran glauben möchten, daß ihnen
irgendein Selbst eignet, das auf bestimmte oder unbestimmte Weise
wirklicher oder spiritueller sein soll als ihr gewöhnliches oder niederes
Selbst. Die Tatsachen unterstützen eine solche Auffassung jedoch nicht. Es
gibt keinen Teil von dem, was man über sich selbst glaubt, der nicht durch
wirkungsvolle psychologische Techniken verändert werden könnte. Es gibt
nichts an einem, was einem nicht fortgenommen oder verändert werden
könnte. Wenn man die richtigen Reize einsetzt, lassen sich Kommunisten in
Faschisten, Heilige in Teufel, Schwächlinge in Helden verwandeln und
umgekehrt. Es gibt kein souveränes Sanktuarium in unserem Inneren, das
unser wahres Wesen darstellt. Die innere Festung ist unbewohnt. Alles, was
wir als unser Ego schätzen, alles, an das wir glauben, besteht nur aus dem,
was wir uns aus dem Zufall unserer Geburt und der darauffolgenden
Erlebnisse zusammengepflückt haben. Mit Hilfe von Drogen, Gehirnwäsche
und verschiedener anderer Techniken extremen Zwangs können wir einen
Menschen sehr wohl zum Anhänger einer völlig anderen Ideologie machen,
zum Patrioten eines anderen Landes oder zum Gläubigen einer anderen
Religion. Unser Geist ist nur eine Verlängerung unseres Körpers, und es gibt
nichts an ihm, das nicht fortgenommen oder verändert werden könnte.

Der einzige Teil unseres Selbst, der jenseits der vergänglichen und



wandelbaren psychologischen Strukturen existiert, die wir das Ego oder das
Ich nennen, ist das Kia. Kia ist der absichtlich sinnfreie Begriff, mit dem der
Vitalfunken oder die Lebenskraft in uns bezeichnet wird. Das Kia ist
gestaltlos. Es ist weder dies noch das.« [S. 74]

[...] Erst die absolute Sinnfreiheit aller Existenz beschert dem Chaoisten die
wahre Freiheit, macht ihn selbst zu einem - freilich relativen - Gott. [...} Der
Glaube wird (hierin wieder am Zos Kia Cultus angelehnt, aber auch parallel
zur spätantiken Gnosis) als reine Technik begriffen, nicht aber als ontische
Wirklichkeit - die Relativität ist Trumpf, alles ist willkürlich, in der
absoluten Freiheit gibt es keine absoluten Schranken mehr, allerdings auch
keinen Anspruch auf Statik, auf pseudoabsolute Strukturen wie Macht,
Herrschaft oder Hierarchien. 1 Dadurch gewinnt die Chaoistische Magie
(sicher nicht zuletzt vom Individual-Anarchismus Max Stirners und
Nietzsches geprägt) fast nebenbei einen immens politischen,
lebensumspannenden Charakter: Will der Magier wirklich frei sein, so muß
er sich von allen Fesseln lösen. Zu diesen Fesseln gehören Verhaltens-,
Denk- und Glaubensmuster ebenso wie eingefahrene Gefühls- und
Triebstrukturen. Dieses Vorgehen ist natürlich zutiefst amoralisch: Weil es
nichts Absolutes im herkömmlichen Sinne gibt, steht dem Adepten die Welt
zur freien Verfügung. Hier sehen wir auch einen deutlichen Berührungspunkt
zur Discordischen Bewegung, deren Leitsatz ja das dem Assassinenchef
Hassan ben Sabbah (dem »Alten vom Berge«) zugeschriebene Wort ist:
»Nichts ist wahr, alles ist erlaubt.« Ein Satz übrigens, den wir nicht erst bei
Robert Anton Wilson und seinen Anhängern finden, sondern bereits viel
früher beim einst der Beat-Generation zugerechneten Prä- Hippie- Autor
William S. Burroughs. [S. 12-16.]

Damit soll die Schilderung der Grundphilosophie der Chaos-Magie fürs erste
enden. Was in ihren Selbstdarstellungen oft etwas apodiktisch, ja absolut
formuliert wird, sieht in der Praxis freilich meist sehr viel gemäßigter aus.
Tatsächlich gibt es unter

303

Chaos-Magiern crowleyanische Thelemiter ebenso wie praktizierende
Christen, Odinisten, Reinkarnationsgläubige und Transzendentalisten. Aber
es ist diese oben geschilderte weltanschauliche Grundrichtung gewesen, aus



der die Chaos-Magie entstand und auf der sie noch heute aufbauend eine
Vielzahl neuartiger magischer Techniken und Praktiken entwickelt. Erst
mußten einmal die Denkmäler umgestoßen werden, damit ihr Schatten nicht
auf ewige Zeiten das Wachstum der Kreativität, der Originalität und der
technologischen wie philosophischen Fortschrittlichkeit erstickte. Der
zusammen mit der Chaos-Magie entstandene magische Orden der
Illuminates of Thanateros (»Illuminaten von Thanateros«), der inzwischen
als der »Magische Pakt der Illuminaten von Thanateros« (kurz: »der Pakt«)
firmiert, wurde so zu einem quick- lebendigen Sammelbecken
internationaler magischer Talente.

Nachtrag (2001): Inzwischen hat auch die chaosmagische Bewegung ihre
Flügelkämpfe und Schismen erlebt. Neue Impulse scheinen zu fehlen, der
Großteil der praktischen Arbeit bleibt - anders als in den achtziger Jahren -
der Öffentlichkeit verschlossen, und von einer »Welle« kann nicht mehr die
Rede sein.

LITERATURNACHWEIS

Pete Carroll, Liber Null - praktische Magie. Das offizielle
Einweihungshandbuch des englischen Ordens IOT, Bonn: Edition Magus im
Unicorn Verlag, 1982

ders., Psychonautik. Liber Null Teil II, Bad Honnef: Edition Magus, 1984

Ray Sherwin, The Book of Results, o. O. [Leeds]: The Sorcerer's Apprentice,
o. J. Frater VT.DT »>Im Chaos hat man kein eigenes Antlitz. < Die
Chaoistische Magie und ihre Wurzeln«, Unicorn H. 12, 1985, S. 12-19.

Einführung in die Kybermagie

Principia Kybermagica

(VORLÄUFIGE FASSUNG)

1. Allen im Universum zu beobachtenden Energiebewegungen liegt
steuernde Information zugrunde.



2. Information ist masselos und besitzt keine Energie. Damit ist sie auch per
definitionem non- lokal und vermag sich überlichtschnell auszubreiten/zu
verteilen/zu bewegen.

3. Mit Hilfe der kybermagischen Techniken ist es möglich, Information zu
manipulieren, das heißt sie abzurufen, zu übertragen, zu kopieren, zu löschen
und zu aktivieren. Dies geschieht durch entsprechende Manipulation der
zentralen Informationsspeicher im menschlichen, tierischen, mineralischen
und mechanischen Organismus.

Da Information keine Masse und Energie besitzt, läßt sie sich auch nicht
durch materielle Barrieren an ihrer Ausbreitung oder Übertragung aufhalten.
Eine solche Bremsung ist allenfalls durch gezielte Störeinwirkungen auf den
Sender oder den Empfänger der Information denkbar.

In diesem Fall bleibt zwar die übertragene Information

Die Funktionsweise kybermagischer

Operationen

selbst von der Störung unberührt, statt dessen wird jedoch eine
Fehlkodierung ausgelöst, die zu erratischen Ergebnissen führt.

Stellen wir uns die Informationsübertragung wie das

Kopieren eines Datenspeichers in einen anderen vor. Anders als beim
Energiemodell 304

geht dabei keine Energie verloren (etwa beim Sender), vielmehr werden die
Informationen nur dupliziert. So lassen sich beispielsweise
Fremdspracheninformationen bequem von A nach B übertragen, ohne daß
einer der Beteiligten dabei einen nennenswersten Energieaufwand betreiben
müßte. Erforderlich ist dafür lediglich eine gewisse energetische
Mindestleistung beider Organismen, wie sie auch für das Überleben
überhaupt notwendig ist (sogenanntes »Notstromaggregat«). Ist dieses
gewährleistet, steht einer Informationsübertragung bei entsprechender
Schulung nichts mehr im Wege.



Nehmen wir hierzu das Beispiel der Heilung. Nach dem ältesten
Erklärungsmodell der Kybermagie erzeugte der Heiler bei sich ein
morphogenetisches Feld, in dem der Patient gesund war, und überließ es
diesem Feld, die Gesundung des Patienten »herzustellen«. Nach
gegenwärtigem Erkenntnisstand ist es noch wirkungsvoller, wenn der Heiler
in den Datenspeicher des Patienten den Befehl beziehungsweise genauer, das
Konzept »Gesundheit« projiziert/kopiert.

Geschieht dies auf erfolgreiche Weise, bildet sich durch die

kybermagische Informationsübertragung im Patienten eine neue
Energiematrix, der sich seine eigenen und fremde,

Ein Beispiel

von außen einströmenden Energien anpassen. Diese Energiematrix ließe sich
auch als »Gesundheitsmuster« bezeichnen. Es versteht sich allerdings von
selbst, daß dem Patienten im Falle akuten Energiemangels mit Hilfe der
Verfahren des Energiemodells zusätzlich Energien zugeführt werden sollten,
da die kybermagische

Übertragung auch ihre Zeit braucht, um wirksam zu werden. 102

Die Übertragung von Matrices scheint ohnehin das herausragendste
Merkmal dieser Praktik zu sein. Beim schon erwähnten Beispiel einer
Übertragung von Fremdsprachenkenntnissen scheinen es weniger die
konkreten Vokabeln und Grammatikregeln zu sein, die vom Empfänger
später aktiviert werden; vielmehr macht sich die Übertragung dergestalt
bemerkbar, daß linguistische

Erfahrungsmuster plötzlich aktiviert werden103. Gerade auf dem Gebiet der

Fremdsprachenübertragung konnten übrigens bisher die überzeugendsten
Erfolge erzielt werden. Doch auch die magische Heilung, die Übertragung
von Wissen aller Art und die gezielte Fremdbeeinflussung sind mit
kybermagischen Mitteln ausgezeichnet zu erreichen. Immer scheinen es
jedoch vor allem Leitmuster zu sein, gewissermaßen »Blaupausen« und



»Baupläne«, die dabei übertragen werden.

Das hat seine Vor- und Nachteile. Die Nachteile bestehen

Vorteile und Nachteile

darin, daß kybermagische Operationen zwar außerordentlich schnell
ausgeführt werden können (je nach Könnensstand binnen eines
Sekundenbruchteils),

daß sie aber doch häufig nicht sofort wirken, wie oben bereits erwähnt.
Zudem sind die Ergebnisse manchmal etwas »unschärfer« und (noch)
schwerer zu fassen als bei herkömmlichen Operationen. Ein noch
gravierenderer Nachteil ist der, daß einmal empfangene, durch
Fremdbeeinflussung aufgenommene Informationen, wenn überhaupt, dann
nur sehr schwierig geortet und so gut wie nie gelöscht werden

können. 104

Die Vorteile bestehen dafür darin, daß die Überlagerung und Löschung

102 Erfahrungsgemäß liegt der Schwerpunkt der Erfolgsmanifestation
innerhalb einer Spanne von wenigen Sekunden und bis zu zwei bis vier
Tagen.

103 Zum Beispiel Auseinanderhalten fremder Phoneme; Differenzierung
von Ausdruck und Stilebene; verringerte Hemmschwelle beim eigenen
Ausdruck/Anstieg der Selbstsicherheit auf fremdsprachlichem Gebiet;
plötzliche Aktivierung vormals latenten, passiven Fremdsprachenwissens.

104 Letzteres entspricht dem heutigen Erkenntnisstand und könnte sich in
absehbarer Zeit grundlegend ändern.

305

unerwünschter Leitmuster durch neue, gewollte Matrices in der Zielperson
eine oftmals viel nachhaltigere Wirkung verspricht, als dies mit Hilfe einer
Arbeit nach dem Energiemodell der Fall ist. Um ein anschauliches Bild zu



verwenden: Wir verändern also nicht allein die Energiezufuhr und die
Produktionsgeschwindigkeit einer Fabrik, sondern geben vor allem völlig
neue Produktionspläne und -programme ein, wobei wir den fabrikeigenen
Energiehaushalt praktisch unangetastet lassen. Ferner bleiben
kybermagische Operationen in der Regel unbemerkt. Das leuchtet auch
sofort ein, wenn wir uns wieder daran erinnern, daß Information ja keine
Masse und Energie besitzt und folglich auch nicht auf irgendwelche
stofflichen Widerstände (innerkörperliche Sensoren oder ähnliches) stoßen
und diese aktivieren kann. Allenfalls an der Reaktion unserer
organismuseigenen, physikalischen Datenspeicher (»Festplattenverwaltung«
= häufig wahrgenommen als Brennen oder Prickeln in der Wirbelsäule oder
ähnliches) können wir erkennen, daß eine Informationsübertragung
stattgefunden hat, ohne diese jedoch genauer präzisieren zu können.

Die derzeitigen Hauptanwendungsgebiete der Kybermagie

Die folgende Liste erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit, sie stellt
vielmehr den gegenwärtigen Erkenntnisstand dar. Grundsätzlich will die
Liste nicht etwa besagen, daß die Kybermagie zu anderen Zwecken nicht
geeignet wäre; vielmehr soll sie zeigen, in welchen Bereichen die
Kybermagie zur Zeit

schwerpunktmäßig mit Erfolg erforscht wird. Scheuen Sie sich bitte nicht,
eigene Ergänzungen hinzuzufügen.

Gegenwärtiger Erkenntnisstand

Übertragung des Inhalts von Wissensspeichern: zum Beispiel
Fremdsprachen, Fachwissen aller Art, »Paukwissen«, Erfahrung.

Anwendungsbereiche: zum Beispiel Vorbereitung auf Prüfungen, Schnell-
Lernen, Unterstützung von Superlearning:

- Die Übertragung kann aktiv vom Sender auf den Empfänger stattfinden,
also in beiderseitigem Einverständnis;

- die Übertragung kann ohne Wissen/Einverständnis des Empfängers
stattfinden (= Informationsoktroyierung);



- die Übertragung kann ohne Wissen/Einverständnis des Senders stattfinden
(= Informationsabfrage).

Übertragung von Energieschaltkreisen: zum Beispiel Energieleitbefehle,
Energiefluß- Muster/Regelkreise.

Anwendungsbereiche: zum Beispiel Heilung, Schadenszauber,

Beeinflussungsmagie.

Bitte beachten Sie, daß dabei zwar die Regelkreise übertragen werden, denen
sich der Energiehaushalt der Zielperson anpassen soll, jedoch keine Energie
selbst!

Im übrigen gilt auch hier das oben zur Übertragung Gesagte.

Selbstbeeinflussung: zum Beispiel Aktivierung von »Blitz-Willenssätzen«.

Anwendungsbereiche: wie alle Magie.

Von besonderer Bedeutung ist bei der kybermagischen Selbstbeeinflussung
das 306

Prinzip des magischen Vergessens, wie wir es bereits von der Sigillenmagie
her kennen.

Prinzipiell scheint es kein Anwendungsgebiet zu geben, das nicht auf
kybermagische Weise bearbeitet werden könnte.

Techniken der Informationsübertragung

Derzeit hat sich vor allem eine Technik der kybermagischen
Informationsübertragung bewährt. Sie setzt eine Aktivierung der beiden
Zentralspeicher des menschlichen Organismus voraus: Hirn und
Rückenmark.

Selbstverständlich verfügt der Organismus noch über zahlreiche weitere



Speicher, doch wurde festgestellt, daß eine gezielte Ansprache dieser beiden
Großspeicher die besten Ergebnisse erzielte.

Die kybermagischen Operationen verfahren in der Regel nach folgendem
Schema: Eine bewährte Technik

Übersicht 23: Schema kybermagischer Operationen

Bei der folgenden Erläuterung der einzelnen Stufen kybermagischer
Operationen benutzen wir für computerkundige Teilnehmer zur technischen
Veranschaulichung das Modell zweier miteinander kommunizierender
Computer. Sollten Sie über keine Computerkenntnisse verfügen, können Sie
diese Abschnitte getrost überlesen.

307

Abbildung 38: Das »Golfschläger- Chakra« -



Ausgangspunkt aller kybermagischen Aktivität

DIE AKTIVIERUNG VON RÜCKENMARK UND HIRN

Der Anfänger ist leicht versucht, in der Aktivierung von Rückenmark und
Hirn (des sogenannten »Golfschläger- Chakras«) eine Art
Imaginationstechnik zu sehen. Dieser Trugschluß liegt nahe, da die
Aktivierung in der Tat zu Anfang (in der Trainingsphase) meist durch eine
entsprechende Imagination eingeleitet wird. Tatsächlich handelt es sich dabei
jedoch keineswegs um eine Imaginationstechnik. So wie die
Akupunkturmeridiane mehr oder weniger (systemabhängig) »objektiv«
existieren und sogar meßbar sind, auch ohne daß der Betroffene von ihrer



Existenz wissen muß, findet die Aktivierung dieser beiden

Hauptdatenspeicher des Organismus ebenfalls auf einer physiologischen
oder zumindest quasi-physiologischen Ebene statt.

Dies spüren Kybermagier in der Regel durch ein Gefühl der Wärme, der
Kälte, des Prickelns oder auch des Kitzeins.

Wird aktiv übertragen, so aktiviert der Kybermagier seine eigenen
Datenspeicher. Dabei braucht die Zielperson nichts weiter zu tun, die
Übertragung kann auch ohne ihr Wissen stattfinden, ein Schutz dagegen
scheint derzeit nicht zu existieren. Zapft der Kybermagier dagegen von einer
Zielperson Information ab, so aktiviert er zunächst durch einen mentalen
Befehl die Datenspeicher dieser Zielperson, gibt diesen Speichern den
Sendebefehl und empfängt die gewünschte Information ohne weiteres
Dazutun in seinen eigenen Datenspeichern.

Zur Veranschaulichung das Computermodell: Dieser Vorgang entspricht dem
Anschalten des Rechners bzw. der Aktivierung und Überprüfung seines
Betriebssystems (sog. »Booten«).

308

DER ABRUFBEFEHL

Der Abrufbefehl hat in der Regel nur die Form einer Benennung der
gewünschten Daten, zum Beispiel »Englisch-Kenntnisse«. Dies geschieht
durch rein mentale Benennung ohne jede weitere Imagination.

Zur Veranschaulichung das Computermodell: Dies entspricht dem Aufruf
eines Quellverzeichnisses (»directory«) und einer Quelldatei (»file«); zum
Beispiel in der UNIX-Welt: »cd \quelldir\quellfil«.

DAS SENDEN

Beim Senden wurde bei einer älteren Technik dergestalt gearbeitet, daß die
aufgerufenen Informationen die Wirbelsäule empor ins Hirn und von dort ins
Sahasrara Chakra (»Scheitelchakra«, »tausendblättriger Lotus«) geleitet



wurden, um von dort mit einem mentalen Sendebefehl gewissermaßen
»abgeschossen« zu werden. Eine Variante dieser Technik konzentrierte sich
mittels eines mentalen Befehls darauf, im Scheitelchakra ein
morphongenetisches Feld zu erzeugen, in dem die gewünschte Information
bereits übertragen oder das gewünschte Ereignis bereits Wirklichkeit
geworden war. Diesem m-Feld wurde dann die eigentliche Arbeit der
Ausführung überantwortet.

Die derzeit übliche Technik verzichtet auf eine Visualisation des
Scheitelchakras, arbeitet aber noch mit der räumlichen Empfindung einer
Konzentration auf den Scheitelpunkt. Ansonsten wird dabei mit einem
einfachen Benennungs-Befehl (zum Beispiel »Sende!«) gearbeitet, ohne daß
jedoch eine bewußte Sende-Imagination erfolgen würde.

Zur Veranschaulichung das Computermodell: Dies entspricht dem
Kopierbefehl, zum Beispiel »copy q:\quelldir\quellfil z:«, wobei »q« das
eigene Laufwerk, »z« dagegen das Ziellaufwerk ist. Wie bei einer normalen
DFÜ fungiert hier der Scheitelpunkt als Modem. Die Möglichkeit einer
gezielten Ablagerung der übertragenen Daten im Ziellaufwerk (zum Beispiel
»copy z:\quelldir\quellfile z:\zieldir\zielfile«) setzt eine intime Kenntnis
seines Aufbaus voraus und ist derzeit leider noch reine Zukunftsmusik.

DER EMPFANG

Der Empfang wird, wenn überhaupt, ganz ähnlich empfunden wie das
Senden. Weiteres siehe unten in den beiden nächsten Abschnitten.

DIE VERARBEITUNG DER EMPFANGENEN INFORMATIONEN

Die Verarbeitung empfangener Informationen erfolgt zunächst automatisch
und wird von geübten Kybermagiern meist ebenso wie das Senden in der
Wirbelsäule wahrgenommen. Ungeübte Personen merken dabei in der Regel
überhaupt nichts. Weiteres siehe unten im Abschnitt »Das Abrufen
kybermagisch übertragener Informationen«.

Das Eintreffen der Daten im Speicher der Zielperson empfindet der Sender
gelegentlich als kleines körperliches Rucken in der Kopfhaut, als leises
Prickeln oder ähnliches. Auch ohne derartige körperliche Signale wird er bei



richtigem Vorgehen auf unzweifelhafte Weise Gewißheit über den Erfolg
seiner Operation erhalten. Dies gilt sinngemäß auch für das gezielte
Abzapfen (und daher: Empfangen) von Informationen.

Zur Veranschaulichung das Computermodell: Die unmittelbare Verarbeitung
nach Empfang der Daten entspricht dem automatischen Sortieren und
Komprimieren einer Festplatte, bei dem zwar eine bestimmte Ordnung
hergestellt, der Datenzugriff aber noch nicht gewährleistet wird.

309

Diese detaillierte Beschreibung des kybermagischen Vorgehens sollte nicht
darüber hinwegtäuschen, daß die ganze Operation in der Regel kaum länger
als eine Dreiviertelsekunde dauert! Selbst ungeübte Anfänger (die allerdings
über die Fähigkeit zur Kundalini- Aktivierung verfügen müssen) vollziehen
eine kybermagische Arbeit normalerweise in weniger als einer halben
Minute!

Das Abrufen Kybermagisch übertragener Informationen

Wie werden die kybermagisch übertragenen Informationen nun aktiviert?
Dieser Bereich bedarf noch besonders intensiver Forschung, denn wenn es
zwar bereits außer Zweifel steht, daß tatsächlich abruffähige Informationen
übertragen werden können, stellt uns die Forderung nach ihrer gezielten
Nutzung noch immer vor eine Vielzahl von Fragen.

Eines der Hauptprobleme wirft die Frage auf, was denn eigentlich konkret
übertragen wird.

Von seiner Wirkung her scheint dies oft zunächst sehr vage

Was eigentlich wird konkret übertragen?

zu sein. Dazu der Kommentar eines Kybermagiers: »Es fühlt sich so ähnlich
an, als habe man alles vor ganz langer Zeit schon einmal gelernt.« Darauf
aufbauend wird beispielsweise nach einer Übertragung von

Fremdsprachenkenntnissen das Erlernen der betreffenden Fremdsprache



erheblich erleichtert. Bei bereits vorhandenen Fremdsprachenkenntnissen
werden die neuerworbenen Informationen durch entsprechende
Kontextualisierung aktiviert. Das geschieht beispielsweise bei einer Reise in
das entsprechende Land, wo die übertragene Sprache gesprochen wird, und
bei toten Sprachen durch eine verstärkte Lektüre entsprechender Werke.

Einer der für den gezielten Informationsabrufwesentlichen Faktoren scheint
nach bisherigem Erkenntnisstand Streß zu sein: Unter dem Druck, sich in
einem fremden Land plötzlich verständlich machen zu müssen, wird das
übertragene Fremdsprachenwissen aus unserem Beispiel am schnellsten
aktiviert.

Ganz allgemein läßt sich von der schon erwähnten Kontextualisierung
sprechen: Die neuerworbenen Informationen müssen innerhalb eines
adäquaten äußeren oder inneren Kontextes aufgerufen werden. Es hat also
wenig Sinn, französische Vokabeln während einer Mathematikarbeit oder bei
einer Autoreparatur abrufen zu wollen.

Ein großer Teil der übertragenen Informationen offenbart sich auf recht
subtile Weise erst nach und nach. Daher ist bei einer experimentellen
Überprüfung genaueste Selbstbeobachtung angezeigt.

Zur Veranschaulichung das Computermodell: Zunächst einmal sollten Sie
sich bei der Aktivierung darüber im klaren sein, daß Sie beispielsweise bei
der Übertragung von Fremdsprachenkenntnissen zunächst einmal die
Spracherfahrungsmuster des Senders empfangen haben, gewissermaßen das
Hauptprogramm. Auch die anderen dazugehörigen Module (zum Beispiel
Wortschatz, Syntax, Idiomatik) sind zwar bei einer entsprechend
umfangreichen (oder auch: undifferenzierten) Übertragung vorhanden, sie
müssen aber erst noch korrekt installiert werden.

Da unsere Übertragungsmöglichkeiten zur Zeit noch verhältnismäßig
primitiv sind, besteht ein Großteil des Informationsabrufs bildlich
gesprochen noch immer darin, auf einer ziemlich unordentlich mit
Informationen und Programmen bespielten Festplatte zueinander-gehörige
Verzeichnisse, Dateien, ja sogar Cluster und ganze Sektorenbelegungen
auseinanderzudividieren und in eine zusammenhängende



310

Ordnung zu bringen. 105

Dabei kommt uns allerdings das Gesetz der Anpassung (ähnliches wird ja
auch im

Bereich der Künstlichen Intelligenz angestrebt) zugute: Eine Neuzufuhr
bereits gespeicherter Informationen106 führt dazu, daß die alten
Informationen sich mit den

neuen verbinden und eine neue Ablagestruktur entsteht (oder eine
bestehende reaktiviert und gepflegt) wird. Abgesehen vom Datenabgleich
fuhrt dies notwendigerweise zu einer erhöhten Zugriffsgeschwindigkeit.
Allerdings haben wir es hierbei mit einem automatischen Vorgang zu tun,
der dem informationskybernetischen »Betriebssystem« des menschlichen
Biocomputers immanent ist, ein Prozeß also, wie wir ihn bei herkömmlichen
EDV-Anwendungen allenfalls ansatzweise wiederfinden.

Kybermagie als Technik der leeren Hand

Die obige knappe Darstellung soll genügen, um Ihnen ein Arbeitsgerüst in
die Hand zu geben, mit dessen Hilfe Sie Ihre eigenen Erfahrungen mit dieser
modernsten Disziplin der Magie machen können.

Die sich aus kybermagischem Vorgehen ergebenden Vorteile liegen klar auf
der Hand: Nicht nur die extreme Kürze der Operationen macht sie so
reizvoll; auch der völlige Verzicht auf Zubehör jeglicher Art; die schiere
Wirksamkeit kybermagischer Zauber besonders auf dem Gebiet der
Erfahrungs- und Wissensvermittlung; ihre Langzeitwirkung; ihre enorme
Subtilität und Gründlichkeit bei gleichzeitiger Tarnwirkung nach außen und
anderes mehr.

Tatsächlich handelt es sich bei der Kybermagie um eine Form der »Technik
der leeren Hand« (»Wunschdenken ohne Denken«), wie sie seit jeher das
Zeichen des wahren Meisters war. Schon immer wurde auch kybermagisch
gezaubert, doch hat man dies früher anders verstanden. Die sogenannte
»Hohe Magie«, um die in der älteren Literatur soviel Aufhebens gemacht



wird, ist tatsächlich, streicht man einmal ihren religiösen
Transzendentalismus ab, eine

»Hohe Magie« ist tatsächlich eine Form purer

Informationsübertragung.

Form purer Informationsübertragung. Es bleibt jedoch unserer Epoche
vorbehalten, diese Disziplin in ein neues Gewand und in neues Verständnis
zu hüllen, die Bezüge zur naturwissenschaftlichen

Entwicklung der Gegenwart (Elektronik, Informationsmodell der Physik,
Kybernetik, Chaos-Theorie) herzustellen und daraus eine eigene Technik zu
kreieren.

Wie gesagt - so einfach die Kybermagie von ihrer Handhabung her auch ist,
setzt sie doch immerhin die Aktivierung der Hauptdatenspeicher im
menschlichen Bio- Computer voraus. Wir haben sie bereits relativ früh
vorgestellt, damit Sie schon jetzt Gelegenheit haben, damit Ihre ersten
Erfahrungen zu sammeln, die Kybermagie selbst weiterzuführen und –zu
entwickeln und/oder sich auf diese derzeit anspruchsvollste Magieform
vorzubereiten.

105 Dies ist um so schwieriger, als das menschliche Nervensystem natürlich
in Wirklichkeit einen völlig anderen, weitaus komplizierteren
Ablagealgorithmus verwendet als ein gewöhnlicher Computer.

106 Zum Beispiel von Vokabeln, die zwar kybermagisch, nicht aber bewußt
übertragen

beziehungsweise empfangen wurden.

311

Einführung in die Ritualistik (XII)

Geissel, Kette und -nochmals- Dolch



Crowley, der dem magischen Dolch bekanntlich eine etwas andere Funktion
zuweist, als dies die übrige Magieliteratur tut, deutet die Geißel, den Dolch
und die Kette als Symbole der drei alchemistischen Elemente Schwefel
(sulfur),

Alchemistische Bezüge der

Symbolik

Quecksilber (mercurius) und Salz (sei) (siehe Magick, S. 55). Er setzt diese
Prinzipien mit den drei indischen »Gunas« oder fein-stofflichen
Aggregatzuständen gleich:

SCHWEFEL = RAJAS QUECKSILBER = SATTVA SALZ = TAMAS

Zwar verwenden die wenigsten heutigen Magier noch Waffen wie die Geißel
und die Kette107; dennoch sollen sie hier der Vollständigkeit halber erwähnt
werden.

Das alchemistische Element Schwefel steht grob gesprochen für die den
Dingen eignende Energie, Quecksilber für ihre Beweglichkeit und Salz
(auch: Erde) für ihre Statik oder Beständigkeit. In diesem Sinne entsprechen
sie ungefähr (aber eben nur

ungefähr) den Elementen Feuer, Luft und Erde. 108

Dort, wo er überhaupt christlich argumentiert, ist Crowley ein Vertreter des
pecca

fortiter, also des Prinzips, daß die Sünde an sich nicht schlecht sei, weil sie
die noch viel köstlichere Vergebung überhaupt erst ermögliche. 109

In diesem Sinne stehen bei ihm Geißel, Dolch und Kette für das Sakrament
der Buße. Er schreibt dazu:

Die Geißel ist Schwefel: Ihre Anwendung erregt unsere träge Natur; und sie
kann ferner als ein Instrument der Berichtigung verwendet werden, um
rebellische Begierden zu züchtigen. Sie wird gegen das Nephesh, die



Tierische Seele, angewendet, die natürlichen Begierden.

Der Dolch ist Quecksilber: Er wird dazu verwendet, um durch Aderlaß
übergroße Hitze zu besänftigen; und er ist die Waffe, die sich der Magier in
die Seite oder ins Herz stößt, um den Heiligen Kelch zu füllen. So geht man
mit jenen Eigenschaften um, die sich zwischen Gier und Vernunft stellen.
Die Kette ist Salz: Sie dient dazu, die umherirrenden Gedanken zu zügeln;
und aus diesem Grund wird sie um den Hals des Magiers gelegt, dort, wo
sich Daath befindet.

Diese Geräte gemahnen uns auch an Schmerz, Tod und Gefangenschaft.
(Magick, S. 56)

Die Geißel kann aus verschiedenen Materialien bestehen; Crowley empfiehlt
einen eisernen Griff und neun Kupferdrähte, in die kleine Bleistücke
eingedreht werden. Dabei steht das Eisen für Strenge, das Kupfer für Liebe
und das Blei für Kasteiung.

107 Ausnahme: der Wicca- Kult, bei dem sie freilich in der Regel eine
andere Funktion haben und anstelle der Kette meist ein Strick benutzt wird.

108 In der uns vorliegenden Ausgabe spricht Crowley allerdings nicht von
Erde, sondern von Wasser, was im Zusammenhang allerdings keinen rechten
Sinn ergibt.

109 Paulus setzt sich im Römerbrief, v,20- vi,2, mit diesem Problem
auseinander - und Crowley bezieht sich auf ihn.

312

Im Wicca- Kult, wo die Geißel - zumindest bei einigen Coven —unter
anderem bei der Einweihung verwendet wird, um den Kandidaten an die
Strafe zu erinnern, die ihm droht, sollte er die Gruppe verraten, benutzt man
auch andere Materialien wie Weidenruten oder Ledergerten.

Der Dolch wurde bereits behandelt.

Die Kette besteht aus weichem Eisen und besitzt bei Crowley 333 Glieder,



womit sie den Dämon Choronzon symbolisiert, der für Auflösung steht. In
diesem Zusammenhang meint dieser Dämon die abschweifenden Gedanken
oder den Konzentrationsmangel.

Abschließend schreibt Crowley zu diesen drei Waffen: »Die Geißel sorgt für
die Schärfe des Strebens; der Dolch drückt die Entschiedenheit aus, alles {in
Verfolgung des Ziels; Anmerkung des Autors] aufzugeben; und die Kette
zügelt jedes Abschweifen.« {ibid.]

Die Phiole und das Öl

Die Phiole ist das Gefäß, in dem das »Heilige Öl« (Crowley) aufbewahrt

wird. Der Altmeister der thelemitischen Magie macht erwartungsgemäß sehr
viel Aufhebens um das Salböl, das seiner Auffassung nach »das Streben des
Magiers« symbolisiert und für »Gnade« und »eine von oben kommende
Qualität«, den »Funken des Höchsten« im Magier, der das Niedere mit sich
selbst vereinen will« [Magick, S. 58] steht. Hier finden wir den Mystizismus
Crowleys in Reinkultur wieder. Nicht alle heutigen Magier gehen Crowleys
Weg, auch wenn sie ihn als einen Pionier und »Kirchenvater der modernen
Magie« schätzen mögen. Schon gar nicht unterwerfen sie sich einem Diktum
wie dem folgenden: »Wenn der Magier sich also nicht erst mit diesem Öl
gesalbt hat, wird all sein Werken vergebens und von übel sein.« [ibid.]

Immerhin gibt Therion ein Rezept für sein Wunderöl,

Paradebeispiele dafür, Gegenstände symbolisch zu erhöhen...

wenn auch ohne Maßangaben. Es setzt sich aus vier Substanzen zusammen:
nämlich Olivenöl, das bei ihm für das Geschenk der Minerva, die Weisheit
Gottes oder den Logos steht; in diesem Olivenöl werden drei weitere Öle
gelöst, nämlich Myrrhenöl, Zimtöl und Galan-galöl.

Dabei steht Myrrhe für Binah, die Große Mutter, die sowohl das Verstehen
des Magiers als auch für das Leid und das Mitgefühl symbolisiert, welche
die Kontemplation des Universums mit sich bringt (ein deutlicher
buddhistischer Einfluß bei Crowley). Zimtöl steht für Tiphareth, die Sonne -
»den Sohn, in dem Herrlichkeit und Leid miteinander identisch sind« [ibid.].



Das Galangalöl steht »für Kether und Malkuth, das Erste und das Letzte, das
Eine und die Vielen, da sie in diesem Öl eins werden«, [ibid.]

Der Wert dieser Ausführungen besteht unserer Meinung

... und sie dadurch zu Werkzeugen der Magie zu machen.

nach in erster Linie darin, daß sie Möglichkeiten aufzeigen, auch die
trivialste Einzelheit symbolisch zu überhöhen und damit zu einem Werkzeug
der Magie zu machen. Es soll hier freilich dem einzelnen überlassen bleiben,
wie weit er

dabei gehen will - es ist schließlich nicht zu übersehen, daß aus Crowley die
Vorliebe des Fin-de-siecle-Menschen für barockisierenden Pomp und
Symbolüberladung spricht, doch ist dies ein subjektives Urteil, das Sie nicht
davon abhalten soll, nach Belieben den gleichen oder einen ähnlichen Weg
zu gehen. Schließlich lautet das

313

einzige Dogma der Pragmatischen Magie bekanntlich: »Hauptsache, es
funktioniert!« Abbildung 39: Geißel; Dolch; Kette und Phiole mit Öl



(Nach Crowley, Magick, S. 57)

Auf einer etwas funktionaleren Ebene betrachtet ist es sicher richtig, daß das
von Crowley empfohlene Öl (das übrigens mit dem Öl der Abramelin-
Magie identisch ist) auf der Haut ein Brennen erzeugt, das je nach gesalbter
Körperpartie entsprechende Wirkungen zeitigen kann. So ist es
beispielsweise für die gedankliche Konzentration förderlich, etwas von
diesem Öl aufs Ajna Chakra zu reiben, während man bei sexualmagischen
Operationen eher das Muladhara und das Svadisthana Chakra damit
behandeln wird. Zudem werden heute mit Vorliebe die im magischen
Fachhandel erhältlichen Planetenöle verwendet, die zusammen mit dem
entsprechenden Räucherwerk eine stärkere Planetengnosis herbeiführen.
Davon abgesehen hat das Salben natürlich eine uralte kultische Tradition,
das Alte Testament beispielsweise erwähnt es sehr häufig. Der Magier von
heute sieht darin allerdings vornehmlich ein Mittel der Tranceförderung.

Die das Öl enthaltende Phiole110 hat keine festgelegte Form. Laut Crowley



sollte sie

allerdings aus reinem Bergkristall bestehen, und er erwähnt, daß einige
Magier sie in Form einer weiblichen Brust angefertigt hätten, weil sie »die
wahre Nahrung all dessen, was lebt« (Magtck, S. 59) sei. Aus ebendiesem
Grund, so fuhrt er fort, werde sie aber gelegentlich auch aus Perlmutt
angefertigt, wobei ein Rubin als Stopfen diene.

110 Das Wort bedeutet laut Duden eigentlich nichts anderes als eine
»kugelförmige Glasflasche mit langem Hals«, wird aber auch gern für kleine
Fläschchen aller Art —besonders für Kleinamphoren — verwendet.

314

In der heutigen Magie hat man andere Sorgen.

Man betrachtet das Salbölgefäß etwas nüchterner

In der heutigen Magie betrachtet man das Salbölgefäß etwas nüchterner rein
funktional.

rein funktional und macht daraus keine magische Waffe; wer fünf Öle
benutzt, wird in der Regel auch fünf Ölgefäße unterschiedlichster Form
besitzen. Das bedeutet jedoch nicht, daß etwas dagegen einzuwenden wäre,
sich eine

entsprechende Phiole für ein Öl mit allgemeiner Funktion anzufertigen und
diese auch symbollogisch entsprechend zu beladen. Jedenfalls ist es sicher
sinnvoll, wenn sich der Magier eine Vielzahl von Ölen beschafft und mit
diesen experimentiert. Die Wirkung von Duftstoffen haben wir in unserer
Schulung bereits behandelt, so daß hier keine weitergehende Erklärung mehr
erforderlich ist. Auch das Räuchern von Ölen (besser: Verdampfen auf einer
heißen Metallplatte) hat eine nicht zu unterschätzende Wirkung und ist sehr
hilfreich bei der Programmierung des Unbewußten (psychologisches
Modell) auf bestimmte Korrespondenzen.

Ophitica



lucifer

wer sagt: ich dien!

und meint den falschen gott? wer sagte: laß mich ziehn! und küßte das
schaffott?

in altem geist war vieles zu verstehen

und mancher Sterne Schönheit zu besehn, doch löscht dies feuer nur statt sie
zu zünden - und eher brenn ich selbst als nie zu finden

was mich entflammt: aus licht geworfen, benedeit

kein demiurg, der meine gottnatur verzeiht, kein kettenschmied, der mir die
schale füllt, kein Schleierwirker, der mir nicht verhüllt

was lebt und flammt und pulst und alles was ihr wißt

und ewig ist.

und ewig ist.

ouroboros

der Weltenanfang lag in dunklem schlund. das licht

trat ein und schlang und würgte Schöpfung, stumm, und häutete sich nicht.
was endlich ist und niemals ewig wird und stirbt

tritt in den kreis hinein und fleht und buhlt und wirbt

um segen zu erheischen, gott zu sein, und trotzt dem tand,

und dennoch schling ich was geboren ward und brenn die wand

mit feuerschrift. die weit ist meine haut.



ein demiurg, wer in ihr haus auf häuser baut. ihr sterbender gesang hallt
nicht im räum und erde, wasser, feuer, luft —ein träum.

315

und wenn im anfang schon das ende wohlberechnet pocht: ich maß der kerze
länge, ich beschnitt den docht.

doch wißt ihr's nie und werdet's nie beschwören. ich weiß den wandel nur in
all den tausend chören und seh die siebenfachen feuer neu entflammt

und schau das auf und ab: gesegnet - und verdammt. ophis

den bäum? im träum: ihr seht ihn nicht

kennt das verbot nur, das euch quäl verspricht

und leckt das dunkel, rollt euch ein im gras

und seht den Usurpator nie, hört nie den sand im glas und glaubt zu sein -
und glaubt zu leben

und glaubt ihm all sein täuschen und verweben

in netze, die ich sprenge, die ihr nie erkennt

solang euch niemand greift und gut und böse nennt: der wipfel schwankt, die
frucht ist reif und fällt herab sobald ihr sie berührt in euren grünen grab.

oh, in gehorsam hält man euch gefangen, in einem sarg aus gold, und selten
sangen die alten diese weise, die ihr nie begreift:

des gartens hohe mauern sind schon längst geschleift und ihr nicht sterblich,
niemals unterganggeweiht wenn ihr nur wißt: den steten puls der zeit

und daß ihr götter seid.

und daß ihr götter seid.



316

Verzeichnis der Praktischen Übungen

ÜBUNG 1 AUSEINANDERSETZUNG MIT DEN EIGENEN ÄNGSTEN
UND IHREN URSPRUNGS .31

ÜBUNG 2 KABBALISTISCHES KREUZ 1
............................................................................31

ÜBUNG 3 PRAXIS DES KLEINEN BANNENDEN
PENTAGRAMMRITUALS ...............................32

ÜBUNG 4 PRAKTISCHE SIGILLENMAGIE (I)
......................................................................50

ÜBUNG 5 SCHULUNG DER MAGISCHEN WAHRNEHMUNG (I)
.............................................50

ÜBUNG 6 SCHULUNG DER MAGISCHEN WAHRNEHMUNG (II)
............................................51

ÜBUNG 7 PRAKTISCHE TRAUMARBEIT (I)
........................................................................52

ÜBUNG 8 KABBALISTISCHES KREUZ (II)
..........................................................................74

ÜBUNG 9 PRAXIS DES GROSSEN PENTAGRAMMRITUALS
................................................75

ÜBUNG 10 ANGEWANDTER PARADIGMENWECHSEL IN DER
PRAXIS (I) .............................75

ÜBUNG 11 SCHULUNG DER MAGISCHEN WAHRNEHMUNG (III)
DER 180°- BLICK .................76



ÜBUNG 12 PRAKTISCHE TRAUMARBEIT (II)
.....................................................................76

ÜBUNG 13 SCHULUNG DER MAGISCHEN WAHRNEHMUNG (IV)

DIE ARBEIT MIT DEM WÜRFEL
......................................................................94

ÜBUNG 14 SYMBOLSCHULUNG
......................................................................................95

ÜBUNG 15 KONZENTRATIONS- UND
AUFMERKSAMKEITSSCHULUNG ..............................113

ÜBUNG 16 PENDELSCHULUNG (I)
................................................................................113

ÜBUNG 17 ANGEWANDTER PARADIGMENWECHSEL IN DER
PRAXIS (II) ...........................115

ÜBUNG 18 PRAXIS DES KLEINEN HEXAGRAMMRITUALS (I)
.............................................116

ÜBUNG 19 ANGEWANDTER PARADIGMENWECHSEL IN DER
PRAXIS (III) ..........................139

ÜBUNG 20 PENDELSCHULUNG (II)
................................................................................139

ÜBUNG21 PRAXIS DES KLEINEN HEXAGRAMMRITUALS (II)
.............................................140

ÜBUNG 22 DIE IAO-FORMEL IN DER PRAXIS (I)
..............................................................140

ÜBUNG 23 ASTRALMAGIE UND MEDITATION (I)
.............................................................157



ÜBUNG 24 MANTRASCHULUNG
...................................................................................157

ÜBUNG 25 DIE IAO-FORMEL IN DER PRAXIS (II)
.............................................................157

317

ÜBUNG 26 TRATAK
.....................................................................................................158

ÜBUNG 27 DIE OMNIL-FORMEL IN DER PRAXIS
.............................................................173

ÜBUNG 28 ASTRALMAGIE UND MEDITATION (II)
.............................................................173

ÜBUNG 29 PRAKTISCHE ASTROMAGIE
.........................................................................174

ÜBUNG 30 PRAKTISCHE SIGILLENMAGIE (II)
.................................................................175

ÜBUNG 31 DER MAGISCHE BLICK (I)
.............................................................................189

ÜBUNG 32 DER MAGISCHE BLICK (II)
............................................................................189

ÜBUNG 33 DER MAGISCHE BLICK (III)
...........................................................................212

ÜBUNG 34 DER MAGISCHE BLICK (IV) BLICKPROJEKTION
..............................................212

ÜBUNG 35 DER MAGISCHE BLICK (V) LADUNG DURCH
BLICKPROJEKTION ......................213



ÜBUNG 36 ARBEIT MIT DEM PAN-PRINZIP
.....................................................................213

ÜBUNG 37 PENDELSCHULUNG (II)
................................................................................235

ÜBUNG 38 PRAKTISCHE TALISMANTIK (I)
......................................................................235

ÜBUNG 39 PENDELSCHULUNG (III)
...............................................................................236

ÜBUNG 40 MAGISCHES GELDTRAINING (I)
....................................................................239

ÜBUNG 41 MAGISCHES GELDTRAINING (II)
...................................................................239

ÜBUNG 42 SYSTEMATISCHE TRANCE-SCHULUNG (I)
DÄMPFUNGSGNOSIS ......................258

ÜBUNG 43 SYSTEMATISCHE TRANCE-SCHULUNG (II)
ERREGUNGSGNOSIS .....................276

ÜBUNG 44 PRAKTISCHE MONDMAGIE (I)
.......................................................................276

ÜBUNG 45 PRAKTISCHE MONDMAGIE (II)
......................................................................276

ÜBUNG 46 ANGEWANDTER PARADIGMENWECHSEL IN DER
PRAXIS (IV) .........................298

ÜBUNG 47 PRAKTISCHE TALISMANTIK (II)
.....................................................................299

ÜBUNG 48 PRAKTISCHE TALISMANTIK (III)
....................................................................299



318

Nachtrag

Das vorliegende Werk stellt einen stark überarbeiteten Auszug aus dem
Kursus der Praktischen Magie des Verfassers dar, einem auf drei Jahre
angelegten Fernlehrgang mit begleitenden halbjährlichen Intensivseminaren.

Nähere Informationen dazu (wie auch zu verwandter, weiterführender
Literatur) erhalten Sie kostenlos bei:

Edition Magus

319


	begin

