




DER TAROT
Die kabbalistische Methode der Zukunfts­
erforschung als Schlüssel zum Okkultismus



Alle Rechte, insbesondere das Recht der Übersetzung in fremde Sprachen 
vorbehalten.

Copyright 1920 by Talis-Verlag (Dr. Humme 1), Leipzig-Go.

Druck von Julius Klinkhardt in Leipzig.



DER TAROT
Die kabbalistische Methode der Zukunfts­
erforschung als Schlüssel zum Okkultismus

Von

ERNST KURTZAHN 
(Daityanus)

Mit 32 Abbildungen und 78 Tarotkarten

TALIS-VERLAG ° LEIPZIG-GOHLIS ’ 1920





Gustav Meyrink 
dem Dichter des „Golem“

gewidmet





Inhaltsverzeichnis.
Seite

Vorwort............................................................................................................................................................... 3
Einleitung..................................................  6

Erster Teil: 
Theoretischer und symbolischer Tarot.

I. Kapitel: Zur Geschichte des Tarots................................................................: • ■ ^
II. Kapitel: Tarot und Kabbala..................................................................................................... 16

Vorbemerkung...................................................................................................................... 16
a) Die „kleinen“ Arkana und der göttliche Name. .... 18
b) Die hebr.-ägyptischen Buchstaben und die Kabbala... 22
c) Die „großen“ Arkana...........................................................................................38

d) Schlüsselfigur zum ganzen Tarot................................................................. 72
e) Übersichtstabellen der großen Arkana.....................................................73

Zweiter Teil: 
Praktischer Tarot.

1. Kapitel: Tarotsysteme...........................................................................................................................76
II. Kapitel: Die Magie des Tarots................................................................................................ 81

III. Kapitel: Zehn Methoden des Tarotschlagens........................................................................92
IV. Kapitel: Die Tarotdeutung.................................................................................................. . 99

a) Nach Tabellen....................................................................................................................99
/ b) Die kabbalistische Deutung.................................................................................. 101

Nachwort.................................................................................................................................................................... 106
Quellenwerke........................................................................................................................................................107
78 Tarotkarten zum Ausschneiden und Aufkleben.................................................. 111—120

Verzeichnis der Abbildungen.
(Nicht berücksichtigt sind Skizzen!)

Abb. 1. Darstellung einer Gruppe der kleinen Arkana................................................20
„ 2. Allgemeine Übersicht der kleinen Arkana...................................................................21
„ 3. Verhältnis der „kleinen“ Arkana zu den „großen“.......................................... 45
„ 4. Allgemeine Übersicht über den Tarot (Schlüssel)................................................72
„ 5. Magischer Kreis des Mondes.............................................................................................88
„ 6. Etteilafigur............................................................................................................................................... 98





Thoth kommt, um ihm (dem Fragenden) das Geschick zu bestimmen.

Vorwort.
So mancher Leser des „Golem“, dieses wunderbar tiefen kabba­

listischen Romanes des wirklich begnadeten Dichters Gustav Meyrink, 
wird durch diese Lektüre auf den „Tarot“ (Tarok, Tarokkarten) und 
seine mystische Bedeutung (siehe „Der Golem“, X. Kapitel „Licht“) 
aufmerksam geworden sein und infolgedessen den lebhaften und 
begreiflichen Wunsch gehabt haben, etwas Näheres über dieses selt­
same Kartenspiel, „Tarot“ oder „Tarok“ genannt, zu erfahren.

Natürlich wohl vergebens!
Es dürfte ihm kaum viel besser ergangen sein als seinerzeit (1915) 

dem Verfasser dieses Buches: Angeregt auf das Höchste durch den 
„Golem“ wurde vom Autor vergeblich die ganze okkulte deutsche 
Literatur (und die ist nicht wenig umfangreich!) durchforscht, nichts 
irgendwie Nennenswertes über den Tarot oder den Tarok wurde 
entdeckt mit alleiniger Ausnahme der im ersten Kapitel des 2. Teils 
dieses Buches auszugsweise wiedergegebenen, überaus albern an- 
mutenden Beschreibung des Tarokspiels in einem Kartenspielbuch.

Erst in der ausländischen, besonders in der französischen okkulten 
Literatur stieß Verfasser in Verzeichnissen auf brauchbare und viel­
versprechende Werke über den Tarot und die mit ihm innig ver­
wandten Gebiete, wie z. B. die Kabbala und die Magie.

Aber infolge des Krieges war es ganz unmöglich, an den Erwerb 
derartiger umfangreicher und auch im Frieden teurer und seltener 
Werke auch nur zu denken! 

So blieb zunächst nichts anderes übrig, als mühselig überall 
brockenweise Stoff zu sammeln, der dem Verfasser genügende Auf-



— 4

klärung geben und für eine etwa geplante Veröffentlichung ausreichen 
könnte. Das war, wie gesagt, nicht leicht und brachte kaum halbwegs 
den erhofften Erfolg, wenn auch der Verfasser inzwischen in einer 
(mittlerweile sanft entschlafenen, früher einmal aber sehr bekannten 
und guten) okkulten Zeitschrift eine nur begonnene und noch nicht 
zur Hälfte vollendete Übersetzung einer der besten jemals über den 
Tarot geschriebenen Arbeiten eines französischen Forschers von 
Ruf fand.

Aber dieser infolge Verstümmelung völlig ungenügende Fund 
machte dem Verfasser immer mehr Heißhunger, sich des ganzen 
Stoffes zu bemächtigen, um dann auch in deutscher Sprache ein Werk 
über den Tarot schaffen zu können.

Es wolite und wollte durchaus nicht gelingen, die Unterlagen alle 
zusammen zu bekommen !

Erst durch den berühmten „Zufall“ wurde ihm ganz unvermutet 
Hilfe, nämlich durch den Verleger dieses Buches, Herrn Dr. Richard 
Hummel in Leipzig.

Genannter Herr — neben seiner Verlegertätigkeit selbst ein lang­
jähriger okkulter Forscher — hatte selbst die Absicht, ein umfassen­
des und grundlegendes Werk über den „Tarot“ zu schreiben, zumal 
er seit Jahren mit mehr Erfolg als der Verfasser ein äußerst umfang­
reiches und sehr wertvolles Material über den Tarot und seine Hilfs­
wissenschaften gesammelt hatte.

Herr Dr. Hummel hatte nun die große Freundlichkeit, dem 
Verfasser, unter Verzicht auf liebgewordene eigene Veröffentlichungs­
pläne, sein gesamtes umfangreiches Material zur unbeschränkten Be­
nutzung zur Verfügung zu stellen. Auf diese Weise wurde es dem 
Verfasser dieses Buches überhaupt erst möglich, vorliegendes Werk 
abzufassen! —

Es sei daher auch an dieser Stelle Herrn Dr. Hummel der 
wärmste Dank für seine selbstlose Liebenswürdigkeit ausgesprochen.

Es mögen nun einige Worte über das Buch selbst gestattet sein.
Es ist ein Irrtum, um dies gleich vorweg zu bemerken, zu glauben, 

dieses Buch wäre einzig zu dem Zweck geschaffen, neugierige 
Menschenkinder eine neue Art von Kartenorakel zu lehren, oder das 
„Wahrsagen aus Karten“ zu popularisieren, oder ein amüsantes



— 5 —

Unterhaltungs- und Gesellschaftsspiel darzustellen. Durchaus nicht! 
Diejenigen, die dies suchen, mögen „alle Hoffnung draußen lassen.“

Der Hauptzweck dieses Buches soll der sein, so einwandfrei als 
nur möglich Unbefangenen zu zeigen, daß es trotz des Odiums aller 
Kartenwahrsagungen (infolge anrüchiger Kartenlegerinnen usw.) 
doch ein Kartenorakel gibt, das sich auf urälteste Symbolik und 
Priesterwissen stützt und alles andere eher ist als ein mehr oder 
weniger berechtigter Aberglaube!

Dies kann aber nur dann zutreffend sein, wenn sich ein solches 
Buch auf etwas Bedeutendes stützen kann, und das ist hier der Fall, 
denn der „Tarot“ ist nach dem Urteil von Eingeweihten von altersher 
der beste Schlüssel zu den Mysterien der Kabbala gewesen!

Der Leser dieses Buches erlernt daher nicht nur den „Tarot“, 
sondern auch die Anfangsgründe der Kabbala und erbaut damit das 
Fundament für jedes magische Wissen, das er vielleicht anstrebt.

Möge es deshalb stets nur in die rechten Hände fallen, die Miß­
brauch zu vermeiden wissen. Dem Okkultisten wird es hoffentlich 
trotz seines nicht alizugroßen Umfanges ein liebes und oft gebrauchtes 
Nachschlagebuch werden.

Hervorzuheben ist der Umstand, daß sich der Verlag in dankens­
wertester Weise entschloß, dem Buch ein vollständiges1, allen An­
forderungen entsprechendes „Tarotspiel“, das praktisch benutzbar 
ist, beizugeben, trotzdem dies bei der heutigen Zeit ein großes Opfer 
bedeutete.

Der mitgegebene Tarot wurde in mühevoller Arbeit unter sach­
gemäßer Benutzung aller einschlägigen Quellen rekonstruiert und 
stellt den überhaupt ersten deutschen Tarot dar, den es gibt, 
während Frankreich, England, Böhmen usw. längst ihre Tarots be­
sitzen.

Endlich bleibt dem Verfasser noch übrig, auf die schöne Aus­
stattung und die klaren Illustrationen, dem Verlag hierfür dankend, 
hinzuweisen; möge das Buch daher dem Verlag viele neue Freunde 
zu den bisherigen alten erwerben!

Hamburg, im August 1920.

Daityanus (E. Kurtz ahn)



Einleitung.
Was ist der Mensch?! In seinem sichtbaren Teil eine Anhäufung 

von Stoffteilchen, in seinem unsichtbaren eine Summe von Kräften. 
Beide entstanden und vereinigt durch uns zum allergrößten Teil un­
bekannte Mächte. Nennen wir sie kosmische Einflüsse!

Der Kosmos, den wir erkennen können, besteht neben einer un­
geheueren Anzahl von Sternen aller Art noch aus einer größeren 
Menge von Fixsternen, dann den Tierkreissternbildern und endlich 
den Planeten. Den uns am besten bekannten letzten drei Gruppen, 
die unsern winzigen Planeten Erde in bestimmten, ewig wieder­
kehrenden Rythmen umkreisen, hat man seit undenklichen Zeiten 
stets merklichen, wahrnehmbaren Einfluß auf unsern Weltkörper 
einräumen müssen. Die Wirkungen von Sonne und Mond werden 
wohl von keinem geleugnet werden können, es hieße den Leser lang­
weilen, hiervon weiter zu sprechen. Wie verhält es sich dagegen mit 
den Einflüssen der übrigen Planeten, Fixsterne und Tierkreisstern­
bilder? Sind diese tatsächlich vorhanden oder ist jede vermutete 
Einwirkung von ihnen auf die Erde und — ihre Bewohner nur Ein­
bildung?

Auf Grund exakter wissenschaftlicher Forschungen, die im 
Jahre 1915 durch die Tageszeitungen bekanntgegeben wurden, 
wurde erwiesen, daß diese Einflüsse in der Tat vorhanden sind, was 
Eingeweihten natürlich überhaupt niemals zweifelhaft war. Durch 
Anwendung eines neuartigen Thermoelementes, bestehend aus eigen­
artig konstruierten Platin- und Wismutmetallfädenanordnungen ist 
es der Sternwarte in Koblenz gelungen, die Wärmestrahlen (!) von 
Fixsternen zu messen, da das neue Thermoelement etwa die hundert­
fache Empfindlichkeit des früher angewandten Radiometers besitzt.

Die Entfernung der Sonne von der Erde beträgt 149 531600 km, 
das heißt, um die Entfernung dem Leser etwas zu veranschaulichen, 
die Sonne wäre mittels Schnellzugs von 100 km Stundengeschwindig­
keit „schon“ in 170 Jahren zu erreichen. Der der Erde nächste Fix­
stern jedoch, der Stern Alpha im Centaur, ist schon 33 240 874 680 000 km 
entfernt! Die Tatsache, daß auf die ungeheuere Entfernung von über 
33 Billionen Kilometern eine Strahlungswirkung wissenschaftlich nach­
weisbar ist, dürfte auch einen Fundamentalbeweis für unsere ein­
gangs aufgestellte Behauptung ergeben, wonach der Mensch letzten



7 —

Endes nichts ist als ein Gebilde kosmischer, universeller Kräfte, die 
sich durch Strahlungskreuzungen manifestieren. Ist dem aber so, 
so hat auch die uralte Astrologie Daseinsberechtigung!

Hat nun die Astrologie mit ihren Lehren von dem durch die Ge­
stirnstände im Augenblick der Geburt oder Zeugung eines jeden 
Wesens unverrückbar festgelegten Lebensplan Recht — und sie hat 
Recht, da die Gestirneinflüsse dauernd weiter auf ihr Gebilde ein­
wirken — dann sind wir Menschen nur Schauspielern vergleichbar, 
die eine gegebene Rolle gut oder (meistens leider) schlecht bis zum 
des öfteren bitteren und tragischen Ende spielen müssen, ob wir 
es wollen oder nicht!

Unser herrlicher Goethe drückt das unübertroffen aus in seinem 
Gedicht „Das Göttliche“:

Nach ewigen, eh’rnen, 
großen Gesetzen 
müssen wir alle 
unseres Daseins 
Kreise vollenden.

und in Ergänzung dazu im „Gesang der Geister über den Wassern“:
Des Menschen Seele
gleicht dem Wasser ,
vom Himmel kommt es 
zum Himmel steigt es 
und wieder nieder
zur Erde muß es
ewig wechselnd!

Gleichen wir aber nun in unserm Erdendasein Schauspielern, so 
könnte sich mancher Bösewicht, manches leichtsinnige Menschenkind 
sagen wollen: Nun gut, ist alles Bestimmung, dann habe ich ja auch 
keine Freiheit des eigenen Willens und damit auch keine Verantwort­
lichkeit. Stimmt das nun?!

Nein, durchaus nicht!
Ein altes Volkssprichwort lautet zwar:

Lustig gelebt und selig gestorben,
Das heißt dem Teufel die Rechnung verdorben!

Aber betrachten wir das leichtfertige Wort einmal näher, so sehen 
wir, daß hier scharf zwischen einem Diesseits und einem Jenseits 
unterschieden und ein „seliges Sterben“ dringend empfohlen wird, 
um dem fff die Rechnung zu verderben. Doch das „selige Sterben“, 
das dazu noch wenig von eigenen Wünschen abhängt, genügt wirk­
lich nicht! Eine Freiheit hat jeder Mensch, nämlich die, die ihm 
übertragene Lebensrolle auf der Erdendaseinsbühne gut oder schlecht 
zu spielen, um sich damit in neuen Erdendaseinsstücken bessere oder



8 —

schlechtere Rolle zu verschaffen als er vielleicht gegenwärtig ge­
zwungen ist, spielen zu müssen!1) Von der Bühne aber ganz und für 
immer abtreten wird er nicht früher als bis er die höchste Rolle gut 
zu Ende gespielt hat. (Bis daß man bezahlte alles, was man schuldig 
war.) —

Hat man sich nun entschlossen, zuzugeben, daß alles im gegen­
wärtigen Leben unentrinnbares Schicksal ist, so taucht auch mit 
vollem Recht die Frage auf: Ist es möglich, dieses Schicksal vorher 
zu erfahren?!

Auf Grund jahrtausende alten Wissens kann man diese Frage 
getrost bejahen!!!

In einer Unzahl von überlieferten Schriften sind alle nur irgend 
erdenklichen Verfahren enthalten, um das unbekannte Schicksal zu 
ergründen: Von der wissenschaftlichsten astrologischen Methode 
herab bis zum Wahrsagen aus — Kaffeesatz! Es gibt kaum etwas, 
was nicht schon in näherer oder fernerer Beziehung zur Wahrsage­
kunst gestanden hätte! Zugegeben, daß in den Händen dazu be­
rufener hochstehender Ausnahmemenschen alle Methoden etwas 
wert gewesen sein mögen, so ist doch dabei eins zu bedenken.

Wozu wurde und wird diese Fähigkeit einzelner oder eine 
jedem zugängliche erprobte Wahrsage- und Zukunftserforschungs­
methode gebraucht oder richtiger meistens gemißbraucht?!

Jede Wahrsagerin (die übrigens auch meistens danach ist zu­
folge ihres wenig göttlichen Lebenswandels!) könnte Hunderte wo 
nicht Tausende von Fällen aus ihrer eigenen „Praxis“ berichten, wo 
sich das zu Erforschende auf die ödesten Alltäglichkeiten und Nichtig­
keiten erstreckte oder wo das Sinnen und Trachten der Forschenden 
auf Haß und Rache gerichtet war. Die Ergebnisse derartiger Prophe­
zeiungen sind denn auch meistens dementsprechend, wie das ja in 
solchen Fällen gar nicht anders sein kann, nämlich: Lug und Trug!

Es erscheint hier vielleicht angebracht, die Frage aufzuwerfen: 
„Ist das Erforschen der Zukunft überhaupt erlaubt, oder ist es 
Sünde?“

Mit ruhigem Gewissen kann man die Frage ein für allemal dahin 
entscheidend beantworten, daß man sich dessen bewußt werden soll, 
ob man die Frage nach der Zukunft aus edlen Beweggründen an 
das Schicksal richtet, oder nur aus müßiger Neugierde, oder gar 
zum Zeitvertreib. Im ersten Fall ist es durchaus keine Sünde, in den 
übrigen genannten Fällen jedoch unbedingt.

r) Der ungläubige Leser wolle die staunenswerten Entdeckungen von Alb. 
de Rochas berücksichtigen; niedergelegt in seinem Werk „Die aufeinanderfol­
genden Leben“. Deutsch. Leipzig 1914.



— 9 —

Will man z. B. wissen, ob das eigene Leben bald endigen wird, 
um vorher seinen nachmaligen Hinterbliebenen aus dieser ernsten 
Vorerkenntnis heraus die Wege für ihr Leben besser ebnen zu können, 
so ist doch nichts dagegen zu sagen. Ganz etwas anderes ist aber 
die Benutzung bestimmter Forschungsmöglichkeiten aus irgendwie 
gearteten selbstsüchtigen und unedlen /Motiven; davor kann auch 
gar nicht genug gewarnt werden. Befragt jemand nur aus Neugier 
das Schicksal oder wünscht Hab- und Rachsucht dadurch zu be­
friedigen, so wird mit Recht gelten müssen:

„Ein Narr steht am Ufer und wartet auf Antwort“, wenn nicht 
gar sein Schicksal ihm bestimmt hat, für seinen üblen Vorwitz durch 
äffende und trügerische Prophezeiungen mehr oder minder schwer 
büßen zu müssen. —

An dieser Stelle sei ausdrücklichst darauf hingewiesen, daß das 
ganze Gebiet der Zukunftserforschung Magie ist und alles andere 
eher als Spielerei. Es soll und muß tiefernst aufgefaßt werden! Wer 
glaubt, die später offen und vorbehaltlos zu zeigenden Verfahren 
mißbrauchen zu können oder trotz aller gegenteiliger Ermahnungen 
nichts als ein unterhaltendes Gesellschaftsspiel darin sehen will, der 
wird dringend gebeten zur Vermeidung von Unheil, das Buch bis 
zu einer günstigeren inneren Verfassung aus der Hand legen zu 
wollen, ehe er sich schweren Täuschungen und damit sehr leicht 
verknüpften suggestiven Gefahren aussetzt.

Überhaupt, wer seiner nicht ganz sicher ist, und es gehört eine 
edle, durchgeistigte Natur dazu, es zu sein, dessen kann der Leser 
versichert sein, der

. . . versuche die Götter nicht
Und begehre nie und nimmer zu schauen,
Was sie gnädig bedecken mit Nacht und mit Grauen.

Der skeptische Leser, der den unumgänglich nötigen ein­
leitenden Ausführungen vielleicht nur widerwillig folgte, wird nun 
ungeduldig fragen (da er sich natürlich mit tödlicher Sicherheit für 
den in jeder Beziehung berufenen und starken Mann hält): Gibt es 
denn wirklich überhaupt auch nur eine einwandfreie 
Methode der Zukunftserforschung??

Es gibt nicht nur eine, sondern einige. Eine der zuverlässigsten 
und besten, wenn nicht die Beste, zugleich eine der urältesten 
bildet den Gegenstand dieses Buches:

Es ist der Tarot, 
eine besondere Form der Kabbala, anwendbar für jeden, der in 
die an sich einfachen Methoden einzudringen weiß, unerschöpflich 
in seinen Folgerungen, wert eines Lebensstudiums!



10 —

Wir werden' weiter unten zeigen, in welchem innigen Zusammen­
hang Tarot und Kabbala stehen, ja wie sie eigentlich eins mitein­
ander sind. Wir werden seinen Ursprung, seine Theorie und — seine 
Praxis so genau zeigen, daß es jedem wahrhaft Strebenden vergönnt 
sein kann, bis in die tiefsten Tiefen der Geheimnisse der Kabbala cin- 
zudringen, je nach seiner Veranlagung und seiner Schicksalserlaubnis.

Über die Technik des Tarots wird ihm nichts vorenthalten werden 
trotz des knappen Rahmens dieses Werkes, während von der oft 
verwickelten und sehr schwierigen Symbolik nur sozusagen das 
Handwerkszeug mitgegeben werden kann.

Um dem wißbegierigen Leser jedoch weitmöglichst entgegen- 
zukommen, wird am Ende des Buches eine sorgfältige Bibliographie 
einschlägiger Quellen und Werke gegeben werden. Leider sind die 
wichtigsten für das Tarotstudium in Frage kommenden Werke nicht 
in deutscher Sprache erschienen. Es wurde schon im Vorwort er­
wähnt, daß dieses vorliegende Werk das erste in Deutschland er­
scheinende Buch über den Tarot ist, und wir möchten wünschen, daß 
auch dieser wundervolle, durch den Tarot dargestellte Zweig des ok- 
kultistischen Baumes in Deutschland Blüten und Früchte treiben möge.

Wenden wir uns nunmehr dem Tarot selbst zu und beginnen wir 
mit einem kurzen Abriß seiner interessanten Geschichte.



Erster Teil.

Theoretischer und symbolischer Tarot.
1. Kapitel.

Zur Geschichte des Tarots.
Ehe wir von der Geschichte des Tarots sprechen, wollen wir, 

damit der Leser endlich erfährt, was der Tarot eigentlich — ober­
flächlich gesehen — ist, eine ganz kurze Beschreibung des Tarots 
vorausschicken.

Der Tarot ist ein eigentümliches Kartenspiel, das achtundsiebzig 
Blatt enthält, von denen zweiundzwanzig die „großen Arkana“ (Ge­
heimnisse) genannt werden; die übrigen sechsundfünfzig Karten bilden 
in vier Gruppen geteilt, die sogenannten „kleinen Arkana“.

Unser Tarot nun, der älteste, den wir kennen, beruht auf den 
zweiundzwanzig Buchstaben des althebräischen Alphabetes.

Hierbei sei vorweg bemerkt, daß die Geschichte des Tarots (in­
folge seiner vielen Abarten) sehr dunkel genannt werden muß und 
einwandfrei kaum je ganz ergründet werden kann.

In bezug auf seine Entstehung werden die verschiedensten Be­
hauptungen aufgestellt, für die die Beweise aber mehr oder minder 
fehlen oder sehr lückenhaft sind.

In keinem Falle möchte sich der Verfasser die Meinung zu eigen 
machen, welche — die Albigenser ^Is Urheber des Tarots ansieht. Da­
gegen sprechen denn doch gar zu viele zwingende Beweise und Tat­
sachen.

Wer waren denn von jeher die Bewahrer geheimen okkulten 
Wissens und der höchsten Geheimnisse?

Die geheimen Gesellschaften!
Werfen wir deshalb auf diese einen kurzen Blick.
Die Hauptquelle, aus der — in historischen Zeiten — die ge­

heimen Gesellschaften hervorgingen, waren die Mysterien und die 
„Schule von Alexandrien“. —

Bei weitem die Mehrzahl der „Initiierten“, der in die Mysterien 
Eingeweihten, hatten im Osten ihre Zuflucht genommen und vor noch 
nicht langer Zeit (1884)) entdeckte das Abendland in Indien und ganz 
besonders in Tibet das wirkliche Bestehen einer „okkulten Brüder­
schaft“, welche die durch die alten ägyptischen und eleusinischen



12 —

Mysterien überkommenen Geheimiehren und wirklichen Geheim­
nisse in absoluter Reinheit und Vollkommenheit besitzen. Um mit 
dieser Brüderschaft in Verbindung zu treten, wurde u. a. die be­
kannte „Theosophische Gesellschaft“ gegründet. Diese ver­
suchte und versucht nun die Lehren der eingeweihten Gesellschaften 
im Westen im Verein mit denen aus dem Osten zu verbreiten, natür­
lich ohne wirkliche Geheimnisse preiszugeben. —

Solche „eingeweihten Gesellschaften“ im Westen waren und 
sind von jeher:

Die gnostischen Sekten, Kabiren und Araber, Alchemisten, 
Tempelherren, Rosenkreuzer und — Freimaurer. Sie alle verbindet 
ein mächtiges Band, die erhabene Kabbala, die Mutter aller mensch­
lichen Erkenntnis und Weisheit überhaupt. Solange diese Weisheit 
in den geheimen Gesellschaften treu bewahrt wird, wird sie den 
wirklich Suchenden, deren es so wenige, so sehr, sehr wenige 
gibt, immer zugänglich bleiben, mögen auch ihre Hüter und Be­
wahrer keine Ahnung mehr von ihrer Anwendungsmöglichkeit be­
sitzen, ihre Aufgabe ist eben nur das treue Bewahren; wohl ihnen, 
wenn sie diese Pflicht erfüllten . .. Sapienti sat!

Mit der Kabbala war natürlich allen diesen geheimen Gesell­
schaften auch der Tarot bekannt, dessen höchste Geheimnisse aber 
wirklich nicht profaniert werden können, wenn man das auch tun 
wollte. Da heißt es eben, selbst unermüdlich suchen und arbeiten 
und das erste selbstgefundene Goldkörnchen auf kabbalistischem Ge­
biet ist bei unablässiger Weiterarbeit die sichere Gewähr für die Er­
reichung des Gipfels jenes goldenen Berges mystischen Wissens, 
neben dem das metallische Gold zu einem — Symbol wird. —

Leider gibt es unter den vielen Forschern, die sich mit dem Tarot 
beschäftigt haben, keinen einzigen Deutschen! Überhaupt berührt 
es den Kundigen traurig, wenn er sieht, in welcher liebevollen und 
umfassenden Weise Magie und Kabbala neben den übrigen okkulten 
Wissenschaften in anderen Ländern gehegt und gepflegt wurden und 
werden. Größen auf den Gebieten Kabbala und Magie wie in Frank­
reich „Eliphas Levi“ (Abbe Constant) und „Papus“ (Dr. med. 
Gerard Encausse) haben wir kaum jemand gegenüberzustellen! 
Unsere Lichter auf diesem Gebiet in neuerer Zeit sind gegen diese 
tief in die kabbalistische Weisheit eingedrungenen Männer mit 
wenigen Ausnahmen Glühwürmchen, wo nicht — Nachtlichter 
zu nennen! —

Vergleicht man einen der neueren großsprecherischen „kabba­
listischen Autoren“, die sich zuweilen sogar mehrere Bände leisten, mit 
der (in Leipzig hocherfreulicherweise deutsch erschienenen) Kabbala



13 —

von Papus, so kann nach aufmerksamem Vergleich nur zur Ent­
schuldigung der deutscen Autoren gesagt werden: „Sie wußten nicht, 
was sie taten“, wobei ich aber die bekannten kabbalistischen Schrift­
steller Gustav Meyrink, Buchmann — Naga Charlottenburg und 
Peryt Shou von diesem abfälligen Urteil ausdrücklich ausnehmen 
will! Sonst fand ich keinen einzigen neueren Datums seit den ver­
gangenen Tagen des großen deutschen Mystikers und Magiers 
Agrippa von Nettesheim.

Auch ähnliche Gelehrte wie Flammarion, Lombroso, A. de 
Rochas, Crookes, Bara du c usw. haben wir wenige gegenüber­
zustellen. Auf dem Gebiet der Alchemie haben wir den sehr verdienst­
vollen Dr. med. Ferdinand Maack, der neben Dr. med. Freuden­
berg auch bedeutender Rosenkreuzerforscher ist. Auf dem spiri­
tistischen Gebiet wäre Freiherr von Schrenck-Notzing zunennen, 
in astrologischer Hinsicht die Forscher Kniepf, Brandler-Pracht 
und Ernst Tiede, dann ist es aber auch aus. Auf dem Gebiet der 
Magie bis vor kurzem1) — keinen einzigen!

Der Leser möge diesen Exkurs entschuldigen, wir kehren nun 
wieder zu unserer Geschichte des Tarots zurück.

Aus oben erwähnten Gründen werden wir uns bei unsern Aus­
führungen in allererster Linie auf die Berühmtheiten auf diesem Ge­
biet: Eliphas Levi und Papus stützen.

Zunächst läßt sich einwandfrei feststellen, daß der Tarot schon 
im vierzehnten Jahrhundert so ziemlich in ganz Europa bekannt war.

Ferner bringt Eliphas Levi an mehreren Stellen in seinen 
Werken2) bildliche Nachweise, daß der Tarot im alten Ägypten, in 
China und im alten Indien bereits bekannt war und zu Wahrsage­
zwecken gebraucht wurde, ganz bestimmt gilt das von der altägyp­
tischen Priesterschaft.

Vorgenannte Tatsachen sprechen schon für ein Alter des Tarots 
von mehreren tausend Jahren. Nach der Meinung des Verfassers ist 
der Tarot jedoch sicher noch viel älter! Erinnert man sich der Tat­
sache, daß das urälteste Ägypten eine Kolonie der heute fast sagen­
haften Atlantier, der Einwohner des versunkenen Erdteils Atlan­
tis (zwischen Afrika und Amerika) war, und auch von dort iier seine

9 Sehr erfreulicherweise erscheint jetzt auch in Deutschland seit kurzer Zeit 
eine Zeitschrift für „praktische Geheimwissenschaften“, und zwar im Verlag dieses 
Buches unter dem Titel „Magische Blätter“, die sehr Erfreuliches bieten. Auch das 
von R. H. Laars im gleichen Verlag erschienene, ganz vorzügliche einschlägige 
Buch „Das Geheimnis der Amulette und Talismane“ verdient hier genannt und 
empfohlen zu werden. Anmerkung des Verfassers!

’) Eliphas Levi, „Dogme et Rituel de la Haute Magie“. Paris 1910. 
Tom. I er, pag. 389, und „Histoire de la Magie“. Paris 1914, pag. 67.



14 —

Priester und Eingeweihten erhielt, so läßt sich nach Scott Elliot1) 
also für den Tarot ein Alter von weit über 21 000 Jahren annehmen. 
(Zu dieser Zeit wurden auch die Pyramiden erbaut.) —

Endlich dürfte den Leser, namentlich den von einiger okkulter Er­
fahrung und Belesenheit, sicher noch die Tatsache fesseln, daß auch 
bei den Rosenkreuzern der Tarot und seine Symbolik eine Rolle 
spielte.

Liest man z. B. die Schrift des großen englischen Rosenkreuzers 
Robertus de Fluctibus: „Tractatus Apologeticus“, Leyden 1617, 
so wird man bei gewissen Stellen kaum an etwas anderes als an 
den Tarot denken können. Auch die durchaus rosenkreuzerische 
„Tafelrunde König Arthurs“ weist deutliche Beziehungen zum 
Tarot auf.2)

Dieser Zusammenhang weist aber schon auf ein Bekanntsein im 
Jahre 1150 hin, in welchem Jahr ungefähr der Roman von Robert 
Wace, „Roman du Brut“, erschienen ist, der dieses Tafelrunden­
thema behandelt. —

Selbstverständlich ist es nach den vorangegangenen Ausfüh­
rungen leicht zu begreifen, daß es ungemein schwierig, wo nicht 
völlig unmöglich ist, einen Ur-Tarot zu entdecken. Alle bisher 
in dieser Hinsicht gemachten Funde haben sich als trügerisch er­
wiesen !

Durch religiöse, d. h. priesterliche, zeitgeschichtliche und natio­
nale Einflüsse änderte 'Sich unvermeidlich in jedem Land der ursprüng­
liche Tarot im Laufe der langen Zeit- und Kulturperioden derart, daß 
er schließlich nur noch von Spezialisten auf diesem Gebiet als solcher 
erkannt werden kann.

Ein gutes Beispiel hierfür ist das namentlich in Österreich sehr 
bekannte und beliebte Tarokspiel. Dieses ist nämlich nichts an­
deres als ein allerdings ungemein verwässerter Tarot, dessen Sym­
bolik sehr gelitten hat.

In Europa sind wohl die Zigeuner, dieses geheimnisvolle, von 
moderner Unkultur nicht beleckte Nomadenvolk, die Hauptverbreiter 
des Tarots gewesen, wobei es dahingestellt bleiben möge, ob gerade 
sie ihn auch nach Europa eingeführt haben mögen, wie dies aller­
dings verschiedene Forscher von Bedeutung anzunehmen scheinen. 
Spricht doch z. B. Papus ausnahmslos nur vom Tarot des Bohe­
miens, dem „Tarot“ der Zigeuner.

*) W. Scott-Elliot, „Atlantis“. Leipzig o. J. (mit Karten), und „Das unter­
gegangene Lemuria“. Leipzig 1905 (ebenfalls mit geographischen Karten).

!) Wertvolle Rosenkreuzerschriften siehe im Verzeichnis von Quellenwerken 
am Schluß! Anmerkung des Verfassers!



15 —

Die Bedeutung des Wortes Tarot1) ergibt sich bei ringförmiger 
Schreibweise, so daß dadurch ein T überflüssig wird:

T
O A 

R 
Liest man nämlich gegen die Uhrzeigerdrehung, so erhält man das 
Wort Tora, was hebräisch „Gesetz“ bedeutet. Es sei hier zum 
Schluß des Kapitels noch eine kleine, aber wichtige Abschweifung 
verstattet.

Wir führten schon an, daß der Tarot mit seinen 22 „großen Ar­
kana“ auf den 22 althebräischen Buchstaben beruht. Es ist aber 
bei weitem nicht genügend bekannt, daß diese sogenannten hebrä­
ischen Buchstabenzeichen mit ihren eigentümlichen und höchst ge­
heimnisvollen symbolischen und zahlenmäßigen Bedeutungen nicht 
etwa jüdischen, sondern ägyptischen Ursprungs sind. Moses, höchst- 
wahrscheinlich selbst ein Ägypter, und zwar ein in die höchsten Myste­
rien Eingeweihter (vgl. die „Blaubücher“ von A. S t ri n d b e rg!), 
hat den Juden diese Hieroglyphen übermittelt. Das einzige Verdienst 
der Juden ist das, daß sie an dem Überlieferten festgehalten haben 
durch die Jahrtausende hindurch, allen Schwierigkeiten zum Trotz, 
zumal in ihnen meist feindlichen Ländern. Auf diese Weise be­
wahrten sie treu diese wunderbaren Geheimsymbole, so daß man 
ihnen das — mag man nun über die Juden denken wie man will, 
nicht hoch genug anrechnen kann!

Wie traurig fahrlässig sind dagegen die germanischen Völker 
mit ihren eigenen wundervollen Runen, Buchstaben und Heils­
zeichen umgegangen! Mögen auch einzelne Runenforscher, wie die 
Gebrüder Grimm und neuerdings Guido von List2) sowie meinet­
wegen Vereinsgruppen, wie die Guido-von-List-Gesellschaft, 
die Runenkunde noch bewahren und pflegen: Das deutsche Volk in 
seiner Gesamtheit weiß nichts mehr von den heiligsten Hiero­
glyphen und Symbolen seiner Vorväter, von den Runen, während 
jeder sechsjährige Israelit in der „Schule“ seine hebräische Fibel stu­
dieren muß und noch heute kein jüdisches religiöses Buch in anderen 
als hebräischen Buchstaben gedruckt wird!

Nicht nur der mit der Materie Vertraute, sondern jeder Nach-

*) Herstammend von dem altägyptischen Wort: T arut, was „die Befragte“ 
bedeutet. Dies Wort leitet sich .wieder aus dem uralten Zendwort Tarisk („ich 
verlange die Antwort“) ab. — Anmerkung des Verfassers!

s) Auch Ernst Tiede mit seinem ganz vorzüglichen Werke: „Ur-Arische 
Qotteserkenntnis“, Berlin 1917, wäre noch zu nennen!

Anmerkung des Verfassers!



16 —

denkende wird sich sagen können, was die gleichmäßige Kenntnis 
einer so tiefen, vielseitig anwendbaren, in den Buchstaben verborgen 
ruhenden umfassenden Symbolik für ein fast auf der ganzen Erde in 
führenden Stellungen tätiges Volk bedeuten muß! Es bedeutet nichts 
mehr und nichts weniger als einen großen Geheimbund aller Juden, 
sehr ähnlich dem der Freimaurerei und verwandten mächtigen Ge­
heimbünden, denen übrigens die jüdisch-kabbalistische Geheimsym­
bolik natürlich auch bekannt ist. »

Wenn doch die arischen Völker etwas Ähnliches — bewahrt — 
hätten---------- . Auf der Erde stände dann manches besser!

Hiermit wollen wir den Abschnitt über den geschichtlichen Teil 
des Tarots beschließen und wenden wir uns nun dem Studium der 
zweiundzwanzig großen und sechsundfünfzig kleinen Tarotarkana 
und gleichzeitig — weil davon vollkommen unzertrennlich — dem 
Studium der ägyptisch-althebräischen Schrift sowie den ersten damit 
verknüpften kabbalistischen Anfangsgründen zu. —

II. Kapitel.
Tarot und Kabbala.

Vorbemerkung: Das nachfolgende Kapitel ist ohne Zweifel 
eins der wichtigsten, wenn nicht das wichtigste, des ganzen Buches. 
Seine Hauptgliederung lautet:

a) Die „kleinen Arkana“ und der göttliche Name.
b) Die hebräischen Buchstaben und die Kabbala.
c) Die „großen Arkana“.
d) (jbersichtstabellen der „großen Arkana“.
e) Schlüsselfigur des ganzen Tarot.

Durch die Eigenart des Stoffes ist es nun nicht möglich, die drei 
ersten Gruppen scharf voneinander zu trennen. Eine Gruppe setzt stets 
die Kenntnis der änderen voraus, und über jede ließe sich mit Leichtig­
keit ein mehrbändiges Werk schreiben. Wir sind hier aber durch 
die enge Begrenzung des zur Verfügung stehenden Raumes auf Be­
schränkung angewiesen, in der sich bekanntlich der Meister zeigen soll.

Der Verfasser hat sich redlich bemüht, diesen wichtigen Abschnitt 
auch in dieser nolens volens zusammengedrängten Form so über­
sichtlich als nur irgend möglich zu bringen und ist dies hoffentlich 
nach dem Urteil des geneigten Lesers gelungen.

Dieses Kapitel, das sei noch kurz bemerkt, wendet sich namentlich 
an diejenigen Leser, die wirkliche Einführung suchen, nicht nur in 
den Tarot, sondern überhaupt (weil davon unzertrennlich!) in das 
Gebiet der praktischen Kabbala. Niemand wird es nach Beendigung 
des Studiums dieses Abschnitts bereuen, seine sicher kostbare Zeit



17 —

geopfert zu haben (vorausgesetzt natürlich, daß er nicht etwa schon 
Kabbalist wäre). Er wird für die aufgewandte Mühe reich belohnt 
werden, und zwar nicht nur durch eine sichere Anwendung der 
Tarotkarten, sondern auch dadurch, daß ihm die Lektüre anderer 
mystischer Werke nutzbringender wird, seien es nun rosenkreuze­
rische, freimaurerische, alchemistische oder — magische Werke; alle 
enthalten bzw. gründen sich in der Hauptsache auf die Kabbala und 
kabbalistisches Wissen und Können! Nicht ohne Grund wurde für 
vorliegendes Werk die Bezeichnung „Kabbalistische Methode der 
Schicksalserforschung“ gewählt

Jeder kabbalistisch richtige Tarot besteht aus achtundsiebzig 
Blättern und diese werden eingeteilt in zweiundzwanzig „große“ 
und sechsundfünfzig „kleine“ Arkana (Geheimnisse).

Die zweiundzwanzig großen Arkana sind fortlaufend numeriert 
von eins bis zweiundzwanzig, während eine Karte, die 21., unnume­
riert ist, d. h. die Zahl Null trägt.

Jede der 22 Karten entspricht einem ganz bestimmten Buchstaben 
des hebräischen Uralphabets und dieser Buchstabe ist bei den guten 
Tarots auch auf jeder Karte der „großen Arkana“ deutlich angebracht. 
(Dies ist der Fall bei den Tarotspielen von Marseille und der Re­
konstruktion von Oswald Wirth, dagegen leider nicht bei dem 
sonst so schönen englischen Tarot von Miss Pamela Colman- 
Smith1).

Die 56 kleinen Arkana sind nicht fortlaufend numeriert, sondern 
zerfallen in 4 Gruppen zu je 14 Blatt. Jede Gruppe enthält 4 Figuren­
blätter und 10 numerierte Karten, die neben ihrer besonderen Sym­
bolik Zahlenwerte darstellen.

Farbenbezeichnungen wie bei den bekannten Spielkarten sind 
nicht gebräuchlich, sondern die Benennungen lauten nach ihren Sym­
bolen.

Weil die kleinen Arkana eine bedeutend einfachere Symbolik als 
die großen Arkana besitzen, beginnen wir mit diesen.

') Die diesem Werk beigegebenen Tarotkarten, eine Rekonstruktion des 
Verfassers nach dem berühmten „Buch Thot“ — worüber Näheres im Abschnitt 
Tarotsysteme — sind in dieser wie jeder anderen Hinsicht allen Anforderungen (ent­
sprechend, solange es noch nicht gelungen ist, den Ur-Tarot wieder einwandfrei 
herzustellen.

Es empfiehlt sich dringend, die Tarotkarten schon jetzt auszuschneiden und am 
besten auf Lackschriftpapier aufzuziehen (oder ein auf Karton gedrucktes, ge­
brauchsfertiges Spiel vom Verlag zu beziehen), um sie beim Lesen der folgenden 
wichtigen Kapitel gleichzeitig studieren zu können.



— 18 —

a) Die kleinen Arkana und der göttliche Name.
I. Szepter (auch Stäbe), Wert positiv, entsprechen Treff od. Eicheln.

II. Kelche (auch Pokale), „ „ „
III. Schwerter (auch Degen), „ negativ, „ 
IV. Pentakel (auchMünzen), „ „

Coeur od. Rot. 
Pique „ Grün. 
Carreau od. Schellen.

Gleichzeitig sei hier bemerkt, daß die vier Gruppen der kleinen Arkana 
j e einem wichtigen hebräischen Buchstaben entsprechen, und zwar

I. Szepter dem Buchstaben: (Jod), 
II. Kelche „ „ : (He),
III. Schwerter „ „ : (Vau),
IV. Pentakel „ „ : (2. He).

Liest man die hebräischen Buchstaben in der Reihenfolge 1—4: 
Jod-He-Vau-He, so erhält man den unaussprechlichen göttlichen 
Namen „Jehovah“, um den sich in letzter Linie die ganze Kabbala und 
natürlich auch der Tarot, der ja Kabbala ist, dreht, wie wir bei der 
Besprechung eben dieses Namens rnrr demnächst sehen werden.

Die vier Figurenkarten heißen für alle Gruppen:
I.

II.
III.
IV.

König, Buchstabenwert (allgemein): (Jod), 
Königin „ „ : (1. He),
Ritter „ „ : (Vau),
Knappe „ „ : (2. He).

Auch diese Untergruppe entspricht wieder dem heiligen Namen:

Vielleicht macht eine zeichnerische Wiedergabe des Prinzips des 
heiligen Namens, das im ganzen Tarot andauernd zur Anwendung 
kommt, den Gegenstand noch verständlicher:

l. Jod

II. i.He------------------ IV. 2.He

III. Vau

wofür man selbstverständlich die Bezeichnungen Szepter, Kelche, 
Schwerter und Pentakel, König, Königin, Ritter und 
Knappe setzen kann.

Auch die 10 Zahlenkarten jeder Gruppe unterliegen diesem Ge­
setz, sie sind einfach numeriert: eins, zwei, drei, vier, fünf, sechs, 
sieben, acht, neun und zehn und entsprechen in ihren „Sequenzen“ 
ebenfalls nach obigem Schema dem göttlichen Namen:

mrr1



— 19 —

Daher gelten:
I. für Jod die Nummern 1—4—7 jeder Gruppe

II- „ l.He „ „ 2-5-8 „
III. „ Vau „ „ 3—6—9 „
IV. „ 2. He „ Nummer 10 „ „

Außerdem ist noch die Namensverwandtschaft zwischen den 
vier Figuren König, Königin, Ritter und Knappe mit den Zahlenkarten 
sorgsam in Betracht zu ziehen:

Der König ist das Jod von 1—4—7
Die Königin „ „ (l.)He „ 2—5—8
Der Ritter „ „ Vau „ 3—6—9
Der Knappe „ „ (2.) He „ / 10

Die Serie 1, 2, 3, 4 stellt die Ausstrahlung der Sequenz König, 
Königin, Ritter, Knappe in der göttlichen Welt dar.

Die Serie 4, 5, 6, 7 stellt diese Entwicklung in der mensch­
lichen Welt dar.

Die Serie 7, 8, 9, 10 endlich stellt diese Evolution in der mate­
riellen Welt dar.

Zum leichteren Verständnis folgende bildliche Darstellung der 
Serien: 1 4 7

2-----1------------ 4 5------------------ 7 8------------------  10

3 6 9

Wir sehen deutlich, daß die Zahlen 4 und 7 die Übergänge 
. zwischen den einzelnen Serien bilden. Es ist hierbei gleich, ob es sich 

um die Figuren oder die Zahlen handelt. So ist z. B. die vierte 
Figurenkarte natürlich ein Übergang zur ersten Zahlenkarte. Dies 
dürfte verständlich genug sein.

Jede Gruppe ist ein vollkommenes Ganze, gebildet wie ein leben­
des Wesen und entsprechen:

I. Der materielle Körper, dem Ritter und 7—8—9
II. Die Lebenskraft, der Königin „ 4—5—6

III. Der Intellekt, dem König ,, 1—2—3
IV. Die -(reproduktiven) Organe der Knappen und 10.

Zusammenfassend geben wir (nach Papus) nunmehr einen voll­
ständigen Überblick über die kleinen Arkana, um uns dann zunächst 
mit dem hebräischen Alphabet und dann endlich mit der Haupt­
sache, den „großen Arkana“, zu beschäftigen.

Die vier Gruppen: Szepter, Kelche, Schwerter und Münzen zu-



— 20 —

sammengenommen betrachtet, haben die Anwendung des göttlichen 
Namens Jod-He-Vau-He deutlich gemacht.

Die Anwendung dieses Namens geschieht auch injederGruppe 
für sich.

Auch die vier Figurenkarten König, Königin, Ritter und 
Knappe stellen Jod-He-Vau-He dar.

Ebenso jede Zahlenserie.
In Tabellenform gebracht, ergibt sich folgendes Resultat, das an 

Übersichtlichkeit wohl nichts zu wünschen übrig lassen wird:

Übersicht über die kleinen Arkana:
Die 4 Könige Die 4 Königinnen
Die 4 Ass (Einsen) . , Die 4 Zweien 11 1 He
Die 4 Vieren J Die 4 Fünfen
Die 4 Sieben Die 4 Achten

Die 4 Ritter Die 4 Knappen He
Die 4 Dreien Die 4 Zehnen
Die 4 Sechsen Vau

Die 4 Neunen
Zeichnerisch ergibt sich folgende Figur (1).

Fig. 1: Darstellung einer Gruppe der kleinen Arkana.

Die Figuren haben dieselben Beziehungen zu den Gruppen wie die 
Zahlen zu den Figuren:



Das Szepter ist das Jod der 4 Könige.
Der Kelch „ „ He „ 4 Königinnen.
Das Schwert „ „ Vau „ 4 Ritter.
Die Münzensinddas(2.)He der 4 Knappen.

Fig. 2: Allgemeine Übersicht der kleinen Arkana.

Genau wie jede Gruppe ein vollständiges Ganzes ist, gebildet 
aus Körper, Seele, Geist, vitaler Kraft, so bilden auch wiederum die 
vier Gruppen ein vollkommenes Ganzes, das sich folgendermaßen zu­
sammensetzt:

I. Der materielle Körper der „kleinen Arkana“:
Die 4 Ritter
Die 4 Sieben
Die 4 Achten
Die 4 Neunen.

11. Der vitale Körper der „kleinen Arkana“:
Die 4 Königinnen
Die 4 Vieren
Die 4 Fünfen
Die 4 Sechsen.



— 22 —

III. Der intellektuelle Körper der „kleinen Arkana“:
Die 4 Könige
Die 4 Asse (oder Einsen)
Die 4 Zweien
Die 4 Dreien.

IV. Reproduktive Organe der „kleinen Arkana“:
Die 4 Knappen
Die 4 Zehnen.

Noch anschaulicher wird dies durch die auf Seite 21 befindliche 
Figur 2.

Wir brauchen nur die Figur 2, welche die vier Gruppen darstellt, 
mit Figur 1, die nur eine Gruppe versinnbildlicht, zu vergleichen, um 
sofort zu erkennen, daß beide Bilder von demselben Gesetz beherrscht 
werden, wenn auch seine Anwendung naturgemäß eine verschiedene 
sein muß.

Wir haben nun, wenn wir die Darlegungen aufmerksam ver­
folgten, gesehen, daß die zweiten „He" die Übergänge bildeten.

Welchen Übergang mag nun die Gruppe Münzen oder Pentakel 
bilden, die einem zweiten „He" entspricht, wie wir sahen?

Die Antwort lautet: Die Münzen oder Pentakel bilden den Über­
gang zu den großen Arkana.

Ehe wir uns diesen widmen können, müssen wir uns mit dem 
nötigen Handwerkszeug, den hebräisch-ägyptischen Buchstaben, end­
lich vertraut machen!

b) Die hebräischen Buchstaben und die Kabbala.
Die Bezeichnungen einer auf Seite 23 befindlichen Tabelle wolle man 

sich recht zu eigen machen; am besten, man lernt die 22 Buchstaben nebst 
ihrer zugehörigen Tarotkartenbedeutung an Hand der mitgegebenen Tarot­
karten auswendig.

Es folgt jetzt das Allernotwendigste über das Hebräische und 
seine Eigentümlichkeiten, soweit sie uns angehen.

Eigentlich gibt es nur einen einzigen Buchstaben in der hebrä­
ischen Schrift! Dieser Ursprungsbuchstabe ist das „Jod“. Alle an­
deren Buchstaben setzen sich aus Jods zusammen. In der vorstehen­
den Übersichtstabelle wurden alle Buchstaben des eigentlichen Ur­
alphabets gegeben.

Es soll aber hier bemerkt werden, um Mißverständnissen tun­
lichst vorzubeugen, daß es im Neuhebräischen noch Zeichen für 
Zwischenlaute gibt, die in inniger Anlehnung an die Urbuchstaben ge­
schaffen wurden. Diese gehen uns jedoch weder für Tarot- noch 
für Kabbalastudien irgend etwas an.



23 —

Übersichtstabelle:

Zahl 
in der 

Reihenfolge

Hiero­
glyphe

Name Laut­
wert

Kabbalist. 
Wert

Zahlen­
wert

Zugehörige Tarot- 
karte der großen 

Arkana

1. X aleph A Mutter 1 Gaukler
2. 3 beth B doppelt 2 Hohe Priesterin
3. ta ghimel G doppelt 3 Kaiserin
4. daleth D doppelt 4 Kaiser
5. n he E einfach 5 Papst
6. i vau V einfach 6 Liebende
7. T zain Z einfach 7 Wagen
8. n chet H einfach 8 Gerechtigkeit
9. Ü theth T einfach 9 Eremit

10. * jod 1 einfach und 
Ursprung 10 Schicksalsrad

11. 5 caph Ch doppelt 20 Kraft
12. b lamed L einfach 30 Gehenkter
13. ü mem M Mutter 40 Tod
14. 2 noun N einfach 50 Mäßigkeit
15. 0 samech S einfach 60 Teufel
16. 5 hain Gh einfach 70 Vom Blitz getroffener 

Turm
17. Ö phe Ph doppelt 80 Sterne
18. 2 tsade Ts einfach 90 Mond
19. P koph K einfach 100 Sonne
20. 'n resch R doppelt 200 Gericht
21. shin Sh Mutter 300 Der Narr1)
22. in thau Th doppelt 400 Die Welt

Eins nun wird dem aufmerksamen Leser beim Betrachten der 
Tabelle vielleicht mit einer gewissen Unruhe nicht entgangen sein: 
das Fehlen sämtlicher Vokale!

Dieser Umstand nun führt uns näher an das mächtige Gebiet der 
Kabbala heran, wenn wir ihn genauer betrachten.

Die ursprüngliche ägyptisch-jüdische Schrift kennt in der Schrift 
ohne weiteres keine Vokale! Jedermann war genötigt, diese im Text 
der „Heiligen Bücher“ (z. B. der fünf Bücher Mosis) selbst einzu­
schieben zwischen den nur in Konsonanten geschriebenen Inhalt, 
und zwar an den Stellen, die er aus sich heraus für angebracht hielt. 
Wenn dieses Einsetzen der Vokale wohl auch nicht immer ohne 
priesterliche Hilfe bei dem Volk vor sich ging, so war doch die Mög­
lichkeit gegeben, daß dieser oder jener mehr oder weniger helle Kopf

9 un numeriert!



— 24 —

Dinge aus dem Text herauslesen konnte, die geeignet waren, irgend­
welche unerwünschten Verwirrungen anzustiften. Um dies fürderhin zu 
verhindern, brachte es zwischen 600 bis 800 nach Christi Geburt die 
sogenannte Masoretenschule, eine Vereinigung von Sachverständigen, 
also Rabbinern, dahin, daß die Vokale durch bestimmte Zeichen, die 
„masoretischen Punkte“ genannt, an den von ihnen festgelegten 
Stellen der heiligen Schrift (Talmud) ein für allemal für — die große 
Menge — den profanum vulgus eingesetzt wurden. Hierdurch ent­
stand der allgemein verbreitete Text des Talmuds und damit auch 
unser diesem ziemlich gleichlautendes „altes Testament“.

Nebenher aber, und das ist sehr wichtig, wurde nach wie vor 
die „Überlieferung“ (Kabbala), die Vokale nach geheimen Regeln 
auch an bestimmten anderen Stellen einzusetzen, eifrig gehegt und 
gepflegt von cingeweihten Rabbinern und Schriftgelehrten. Solche 
Verfahren, die Vokale einzusetzen, gab (und gibt!) es natürlich eine 
ganze Menge1), die alle bis auf einige wenige sehr geheim gehalten 
werden.

Betrachten wir einmal die bekannten Methoden, um sie später 
für unseren Tarot zu verwenden.

Wir kennen deren drei. Diese sind:
1. Gematria, hierunter versteht man das Ersetzen eines wich­

tigen Wortes in einer Schriftstelle entweder durch ein anderes, 
dessen Buchstaben von gleichem Zahlenwert sind oder durch 
einen Begriff, der sich mit der entsprechenden Zahl verbindet.

2. Notarikon, hierbei betrachtet man sämtliche Anfangsbuch­
staben der einzelnen Worte als einen neuen Satz oder neue 
Worte oder als Abkürzungen von solchen. (Etwas ähnliches 
findet man manchmal in Liebes- und anderen Gedichten, worin 
die Anfangsbuchstaben sämtlicher Verszeilen zusammen den 
Namen der oder des Angedichteten enthalten.)

3. Themurah, die Vertauschung, d. h. andere Anordnung der 
Reihenfolge nach des etwa unklaren oder bedeutungslos er­
scheinenden Wortes.

3 ist eine Methode, die in erster Linie für unseren Tarot in 
Frage kommt, daneben noch Notarikon. Mehr darüber im 
Kapitel „Tarotdeutung“. —

Wir möchten zu diesen Ausführungen noch ein kleines, aber vor­
zügliches Beispiel geben für die Änderung der Bedeutung durch ver-

') So zum Beispiel „Ziruph“, d. h. den Ersatz des ersten Buchstabens durch 
den zweiundzwanzigsten, des zweiten durch den einundzwanzigsten usw. Daran 
anschließend: Gematria oder moderne Methoden. —

Anmerkung des Verfassers!



— 25 —

ändertes Setzen der oftgenannten masoretischen Punkte. Es folge 
in deutscher Übersetzung.

Die Bibel beginnt bekanntlich mit den Worten:
„Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde.“

Setzt man im Urtext die Vokale nun anders als von der maso­
retischen Schule festgelegt, und zwar nach einem bestimmten „über­
lieferten“, geheimen kabbalistischen Schlüssel, so erhält man fol­
genden Text (übersetzt):

„Aus der immer bestehenden Essenz (des Raumes) 
bildete die zweifältige Kraft den zwiefachen Himmel.“ 

Wie man sieht, ein Satz, der höchste philosophische Erkenntnis 
bietet und völlig anders als der Bibeltext lautet, trotzdem im Ur­
text dabei kein einziger Konsonant verstellt wurde.

Wieder andere kabbalistische Schlüssel ergeben auch wieder an­
dere sinnreiche Texte, hierbei immer die Konsonanten unverändert 
gelassen.

Diese erstaunliche Vielseitigkeit der möglichen Lesarten machen 
auch die strenge Vorschrift begreiflich, mit der es den Israeliten von 
Mose verboten war, auch nur ein Tüttelchen des (Konsonanten) 
Textes abzuändern, da bei der geringsten Änderung das wundervolle 
Fundament für die geheimen Schlüssel für immer zerstört worden 
wäre.

Zusammenfassend bedeutet Kabbala also die Gesamtheit der auf 
den Wegen der geheimen Vokalversetzungen und Wortumstellungen 
gefundenen Lehren, die höchste Philosophie, weitgehendste Natur­
erkenntnis und — Okkultismus, vor allem Magie, enthaltend.

Papus schreibt darüber kurz und treffend: Moses gab seine 
Lehre in zwei Teilen, die durch ein Bindeglied miteinander verbunden 
waren:

Der erste Teil, der „Körper der Lehre“, besteht aus Buchstaben, 
die sich aus begriffsschriftlichen (ideographischen) Charakteren mit 
dreifachem Sinn zusammensetzen.

Der zweite Teil ist der „Geist oder die Seele“ der Lehre, die 
gleichzeitig den Schlüssel zum ersten Teil bildet.

Das Bindeglied endlich bildet ein System von Regeln, einen 
Kanon, wenn man will, das sich auf peinliche Erhaltung des Textes 
bezieht, und stellt somit das Leben der Überlieferung dar. —

Der Körper wurde „Massora“ oder „Mashora“ benannt. Das 
Leben der Überlieferung, eingeteilt in „Mishna“ (Unterricht) und 
„Gemara“ (Vollendung), bildete vereinigt den Talmud.

Der Geist der Überlieferung ergab die Werke (außer noch an­
deren) :



26 —

„Sepher Jezirah“ (Buch der Schöpfung), „Zohar“ (Glanz) mit 
„Tarot“ = (Tora = Gesetz), „Clavicula Salomonis“ (Schlüssel Salomonis).

Das Ganze ist Kabbala. Was für Lehren enthält nun die Kabbala?
Sie ist die Wissenschaft von der Seele und von Gott und von allen 

Beziehungen, die zwischen ihnen bestehen!1) Die Kabbala lehrt 
und beweist, daß Alles in Einem und Eines in Allem ist!

Für den Kabbalisten ist ein hebräischer Buchstabe — eine 
Tarotkarte — ein ganzes Universum mit allen seinen komplizierten 
Beziehungen im kleinen, und das Universum mit seinen ineinander 
verketteten Lebensabstufungen ein kabbalistisches Alphabet.

So ist nichts leichter zu verstehen und doch nichts schwerer zu 
studieren als die „heilige Kabbala“, die den wahren Kern aller 
abendländischen Mystik bildet.

Drei Ebenen des Daseins, auch die drei Welten genannt, offen­
baren die schöpferische Einheit, wenn diese aus sich heraustritt. Diese 
drei Welten finden wir überall: in Gott, im Universum und im 
Menschen zeigt sich die dreifache Daseinsebene2). Wir finden die 
drei Welten in entsprechendem Maßstab wieder in einem Qetreide- 
korn wie auch in einem Planeten, in einem Wurm, wie in einer Sonne, 
in einem gesprochenen Wort, wie in einem Schriftzeichen.

Es ist nicht zu verwundern, daß die Kabbalisten von Pedanten 
und Unwissenden als verwegene oder törichte Träumer, von Ein­
geweihten aber als erhabene Weise betrachtet wurden.

Der Besitz der kabbalistischen Schlüssel eröffnet 
jeder Religion, jeder Brüderschaft von Eingeweihten die Zukunft, 
den Erfolg, den Himmel.

Der Verlust dieser Schlüssel verurteilt diejenigen zum Tode, die 
so das kostbare Licht erlöschen lassen.

Zur Zeit der Ptolemäer versteht das Volk der Juden die Bücher 
Mosis schon nicht mehr; bald darauf verlieren sie infolgedessen ihre 
Existenz als selbständige Nation. Nur die Essäer, die die Schlüssel 
zur Kabbala besitzen, vererben dank dem Christentum deren Geist.

Heute bleibt aber die „Apokalypse“, die Offenbarung Jo­
hannis, für Katholiken und Protestanten, für die griechisch-orthodoxen 
wie für die armenischen Christen ein verschlossenes Buch, denn der 
Schlüssel ging ihnen verloren!

1) Nach kabbalistischer Lehre unterscheidet man drei große Prinzipien in 
der ganzen Natur:

1. Nephesch, das vitale Prinzip des Körpers (mit drei Unterabteilungen),
2. Ruach, das Prinzip der Seele und des Willens (dgl.),
3. Neschamah, das Prinzip des Geistes mit seinen drei Kräften.
’) Vgl. vorhergehende Anmerkung! Anmerkung des Verfassers!



— 27 —

Auch Freimaurer und Priester haben mit verschwindenden Aus­
nahmen die „Überlieferung" verloren, die allein zu Eingeweihten 
machen kann. —

Ferner unterscheidet man bei der eigentlichen Kabbala zwei 
Richtungen:

1. die „symbolische Geschichte der Genesis", Maaseh bereschit 
mit der „Kabbala bereschit";

2. „Geschichte des himmlischen Wagens*', Maaseh merkaba mit 
der „Kabbala merkaba" (Sohar).

Die „Kabbala merkaba" läßt den Erleuchteten in die tiefsten Ge­
heimnisse der Wesenheit, der Eigenschaften Gottes und der Engel 
eindringen.

Die „Kabbala bereschit" zeigt ihm, je nach dem numerischen 
Wert, durch besondere Wahl und Zusammensetzung der Buchstaben, 
die großen Entwürfe Gottes und die erhabensten Lehren, die Gott 
in sie gelegt hat.

Um sich die Grundlage zu diesen Zweigen der Kabbala zu 
schaffen, muß man vor allem das Alphabet der Israeliten kennen und 
beherrschen.

Die alte vokallose Schrift, an die sich der Leser gewöhnen muß, 
wird ihm oft oder nur bei allen alten magischen Werken begegnen, 
so zum Beispiel bei den berühmten Werken des Agrippa von Nettes­
heim, einem der allergrößten eingeweihten deutschen Magier und 
Kabbalisten, der je gelebt hat.

Endlich muß noch auf eine besondere Eigentümlichkeit der hebrä­
ischen Schrift hingewiesen werden, die sich der Leser sorgsam 
merken wolle: Man schreibt und liest von rechts nach links, wie auch 
magische Zeichen stets in dieser Richtung zu machen und magische 
Handlungen auszuführen sind (z. B. bei Tarotiegen!). Hebräische 
Bücher öffnet man deshalb auch hinten; wo bei anderen die letzte 
Seite sich befindet, ist hier der Titel.

Wir wenden uns nun zu den Buchstaben, die, was wir keinen 
Augenblick außer acht zu lassen bitten, mit den entsprechenden 
Tarotkarten identisch sind.

Aus der Tabelle ersehen wir, daß es drei Buchstaben gibt, die 
mit „Mütter" bezeichnet werden. Es sind diese:

1. A (Aleph) 
M (Mem) 
Sh (Shin).

Sie entstanden zuerst aus dem Urbuchstaben „Jod“, daher wer­
den sie Mütter genannt, weil nun ihre Formen die anderen Buch­
staben bilden halfen und — aus noch anderen Gründen.



28 —

Es folgen dann sieben Schriftzeichen, die „doppelt“ genannt 
werden, weil sie nämlich zwei Klänge oder Laute ausdrücken, einen 
positiv starken und einen sanften, negativen. Es sind:

2. B (Beth) 
G (Ghimel) 
D (Daleth) 
Ch(Caph) 
Ph (Phe) 
R (Resch) 
T (Thau)

Drittens endlich die zwölf übrigbleibenden „einfachen“ Buch­
staben.

Jeder der hebräischen Buchstaben vertritt drei Begriffe:
1. einen Buchstaben, d. h. eine Hieroglyphe, 2. eine Zahl, 3. eine Idee. 

Hebräische Buchstaben kombinieren heißt also 
Zahlen und Ideen kombinieren, daraus ergibt sich „die 
Entstehung des Tarot“.

Jeder einzige Buchstabe ist als eine Macht mehr oder weniger 
eng mit den schöpferischen Kräften des Universums verbunden.

Indem man damit diese Kräfte in drei Welten, der psychischen, 
astralen und physischen, auslösen kann, ist jeder Buchstabe der Aus­
gangs- und Endpunkt einer Menge von Beziehungen.
^ Hebräische Worte kombinieren heißt infolgedessen 
auf das Universum selbst einwirken. (Es versteht sich bei 
peinlicher Beachtung aller in Betracht kommenden Vorschriften!) 

Das Wesen der Kabbala ist nun in dem enthalten, was die Meister 
die „zweiunddreißig Wege“ und die „fünfzig Tore“ nennen.

Die zweiunddreißig Wege sind zweiunddreißig absolute und 
wirkliche Ideen, die an den Zeichen der 10 Zahlen1) und den 22 Buch­
staben des hebräischen Alphabets haften.

Es bedeuten: Die Zahlen:
1 = höchste Macht
2 = absolute Weisheit
3- = Unendliche Vernunft
4 = Güte
5 = Gerechtigkeit oder Strenge
6 = Schönheit
7 = Sieg
8 = Ewigkeit
9 = Fruchtbarkeit

.10 = Wirklichkeit
2) Hierher gehören nun auch die zehn Sephiroth (Sphären, die benannt werden: 

1. Kether (Krone), 2. Cochma (größte Weisheit), 3. Binah (Intelligenz, Geist),



— 29 —

Vorstehende Bedeutungen sind namentlich bei späteren durch 
den Tarot erhaltenen Ergebnissen zu berücksichtigen, bei denen man 
Buchstaben in Zahlen umsetzen will. Auch bei den „kleinen Arkanen“ 
sind diese Zahlenbedeutungen evtl, zu berücksichtigen.

Es bedeuten ferner (allgemein) die Buchstaben:
Aleph 
Beth

= Vater
= Mutter

Lamed 
Mem

= Opfer
= Tod

Ghimel = Natur Noun = Rückfälligkeit
Daleth = Gesetzmäßige Macht Samech = Allgemeines Wesen
He = Religion Hain = Gleichgewicht
Vau = Freiheit Phe = Unsterblichkeit
Zain = Eigentum Tsade = Schatten und Relex
Cheth = Verteilung Coph = Licht
Theth = Klugheit Resch = Dankbarkeit
Jod . Ordnung Shin = Einheit(lichkeit)
Caph = Kraft Thau = Zusammensetzung (Synthese)
Man nehme die Tarotkarten zur Hand und lege sie vor sich hin,

und man wird bei den „großen Arkana“ alle die Figuren sehen, die 
die Buchstaben erklären. Auch die Erklärung der Zahlen wird man, 
wie schon angedeutet, bei den „kleinen Arkana“ finden, und zwar 
den vier Gruppen entsprechend in vierfacher Variante. Der Tarot 
ist schon in dem Buche „Sephir Jezira“, das dem Patriarchen Abra­
ham zugeschrieben wird, in einer kurzen Erklärung vorhanden.

Wir holen hier nach, was wir im geschichtlichen Teil verab­
säumten, und teilen an dieser Stelle mit, daß der Gelehrte Court de 
Gebelin zuerst die Bedeutung des Tarots (wieder) entdeckte; 
daß er nämlich der Schlüssel zu den hieratischen Hieroglyphen ist. 
Man findet die Symbole und Zahlen dafür in den Weissagungen des 
Hesekiel und St. Johannis.

Wenn die Bibel ein inspiriertes Buch ist, so ist der Tarot das 
inspirierende'Buch. Man hat es auch das „Rad“ (lateinisch rota) 
genannt, woher Tarot und Tora kommt. Dies war auch den Rosen­
kreuzern kekannt, und man findet, daß Marquis de Suchet dies auch 
in seinem Buch über die Illuminaten erwähnt

Auf den Tarot (Buch „Thot“), Tora usw. sind selbstverständlich 
auch die Kartenspiele zurückzuführen. Z. B. trugen spanische Karten, 
die der Verfasser vor kurzem in der Hand hatte, die wichtigsten 
Zeichen des Tarot und zeigten auch kleine Arkana.

4. Chesed, auch Gedulah (Barmherzigkeit), 5. Pechad, auch Geburah 
(Furcht oder Strenge), 6. Tiphereth (Schönheit), 7. Nizah (Sieg), 8. Hod 
(Ehre, Ruhm), 9. Jesod (Grundlage aller Dinge), 10. Malkuth (Reich). Ein 
irgendwie näheres Eingehen hierauf ist hier ausgeschlossen. Interessenten sei die 
„Kabbala“ von Papus, Leipzig 1910, angelegentlichst empfohlen!

Der Verfasser!



— 30 —

Das beliebte L’Hombrespiel bedeutet nichts weiter als „das Spiel 
des Menschen“, ist aber nunmehr nichts weiter als eine unbewußte 
Erinnerung an den Ursprung.

Kehren wir nun wieder zu unserm Alphabet zurück.
Das Alphabet bezeichnet:
1. Vom Buchstaben Aleph bis zum Buchstaben Jod die unsicht­

bare Welt, d. h. die Welt der Engel,
2. vom Buchstaben Caph bis zum Buchstaben Hain verschiedene 

Gruppen oder Anordnungen von Engeln, die die sichtbare 
Welt bewohnen,

3. vom Buchstaben Phe bis zum Buchstaben Thau die elemen­
tare Welt, die dem heiligen Geist zugeteilt wird. Er ist das 
innere Sein der Wesen, das allen Kreaturen Seele und Leben 
gibt. —

Nehmen wir nun jeden Buchstaben einzeln gemäß ihrer Reihen­
folge vor.

1. X Aleph = 1.
a) Mutter. b) Vater. c) Der Mensch1).

1. Tarotkarte: Der Gaukler
entspricht dem ersten Namen Gottes, Eheieh (Wesen Gottes), Attribut 
Kether (Krone 1. Sephiroth). Er gebietet über die Engel, die die He­
bräer Haioth-Nakodisch (Tiere der Heiligkeit) nennen. Er bildet die 
ersten Chöre der Engel, die Seraphim genannt werden.

2. □ Beth = 2.
a) Doppelt. b) Mutter. c) Mund des Menschen.

2. Tarotkarte: Hohe Priesterin 
entspricht dem zweiten Namen Gottes, Bachour, der Klarheit und 
Jugend bedeutet, er bezeichnet ferner die Engel zweiter Ordnung, 
die Ophanim (die himmlischen Formen oder Räder) und die Cherubim, 
durch deren Dienstleistung Gott das Chaos ordnete. Als 2. Sephiroth 
entspricht Chochmah (theoretische Vernunft).

3. 3 Ghimel = 3.
a) Doppelt. b) Natur. c) Hand beim Ergreifen.

3. Tarotkarte: Kaiserin.
Dritter Gottesname Gadol (der Große), Engel Aralym (die Großen, 
Starken, die Theorie). Durch sie erhielt Gott Tetragrammaton3), Elohim,

J) a, b und c geben hier und im folgenden stets die kabbalistischen Haupt­
werte wieder! Anmerkung des Verfassers!

5) Genaue Erklärung des Tetragrammaton des heiligen unaussprechlichen 
vierbuchstabigen Gottesnamens Jod-He-Vau-He unter „a“ dieses Abschnittes 
gegeben.



— 31 —

die Form der Materie, d. h. durch die Aussprache seines eigenen 
Namens in Permanenz. Unterließe er es nur einen einzigen Augen­
blick, so hätte alles, was ist, aufgehört, zu sein. Daher auch: „Im 
Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott und — Gott 
war das Wort“ (Joh. II. 1, dgl. Vers 3 und 4). 3. Sephiroth: Binah 
(die praktische Vernunft).

4. 1 Daleth = 4.
a) Doppelt. b) Gesetzm. Macht. c) Busen oder Schoß.

4. Tarotkarte: Kaiser.
Vierter Name Gottes Dagoul (der Erhabene); Engel Hasmalim (Herr­
schaften). Durch sie läßt Gott El die Bilder der Körper und alle die 
verschiedenen Gestalten der Materie darstellen.

Entsprechung 4. Sephiroth Chesed (Liebe und Güte).

5. H He = 5.
a) Einfach. b) Religion. c) Der Atem.

5. Tarotkarte: Der Papst.
Entspricht dem 5. Gottesnamen Hadom (der majestätisch Schöne), be­
zeichnet den Engel Seraphim; mit ihrer Dienstleistung erzeugte Gott 
Elohim Lyebic die Elemente. Entsprechung: 5. Sephiroth Pachad 
(Furcht und Urteil), Attribut: Gebura (Stärke).

6. 1 Vau = 6.
a) Einfach. b) Freiheit. c) Das Auge, das Ohr.

6. Tarotkarte: Die Liebenden.
Entspricht dem 6. Gottesnamen Vezio (der mit Glanz versehene), be­
zeichnet die Engel 6. Ordnung Malakim (Chor der Tugend). Durch 
ihre Dienstleistungen erzeugte Gott Eloah die Metalle und alles das, 
was im Mineralreich existiert. Zugehörige Saphiroth 6, Tiphereth 
(Sonne, Glanz).

7. T Zain = 7.
a) Einfach. b) Eigentum. c) Der Pfeil.

7. Tarotkarte: Der Wagen.
Entspricht dem 7. Gottesnamen Zakai (herrliche Welt); bezeichnet 
die 7. Ordnung der Engel, die Kinder Elohims. Durch ihre Dienst­
leistung hat Gott Jod-he-vau-he Sabaot die Pflanzen erzeugt und alles 
das, was im vegetarischen Reiche besteht. Zugehörige Saphiroth 7, 
Nezach (Festigkeit).



32 —

8. n Ghet = 8.
a) Einfach. b) Verteilung. c) Ein Feld.

8. Tarotkarte: Gerechtigkeit.
Entspricht dem Namen Chesed (der Barmherzige) als 8. Gottesnamen. 
Bezeichnet die 8. Ordnung der Engel Benai Elohim (Söhne Gottes = 
Chor der Erzengel). Durch ihre Dienstleistung erzeugte Gott Elohim 
Sabaot das Tierreich. Zugehörige 8. Sephiroth Hod (Lob oder 
Pracht).

9. Ö Teth = 9.
a) Einfach. b) Klugheit c) Bedachung.

9. Tarotkarte: Eremit.
Entspricht dem 9. Gottesnamen Tehor (reine Welt), bezeichnet die 
9. Ordnung der Engel, die die Menschen von ihrer Geburt an leiten, 
sie entsendet Saday und Eloi als Schutzengel für die Menschen. Zu­
gehörige 9. Sephiroth: Jesod (Fundament).

10. q Jod = 10.
a) Einfach und Ursprung. b) Ordnung. c) Zeigefinger.

10. Tarotkarte: Schicksalsrad.
Entspricht dem Namen Jah (Gott), dem 10. Gottesnamen; Attribut ist 
Reich und Tempel Gottes, bezeichnet die Heroen-Engel, durch deren 
Dienstleistung die Menschen Intelligenz, Strebsamkeit und die Kennt­
nis der göttlichen Dinge erhalten. Zugehörige Sephiroth: Malkuth 
(Reich).

Bemerkung: Damit endigt die Welt der Engel!

11. 3 Caph = 20.
a) Doppelt. b) Kraft. c) Die sich schließende Hand.

11. Tarotkarte: Kraft.
Entspricht dem Namen Chabir (der Mächtige); bezeichnet den „ersten 
Himmel" und das „primum mobile“, das heißt die erste Ursache, die 
alles, was beweglich ist, in Bewegung setzt und sich auf den Namen 
Gottes i (Jod) bezieht, der durch einen einzigen Buchstaben aus­
gedrückt wird. Die erste der höchsten Intelligenzen, die das „primum 
mobile“ leitet, d. h. den ersten Himmel der Welt der Gestirne, die 
der zweiten Person der Trinität zugeteilt ist, heißt Mittatron.

Sein Attribut bedeutet „Fürst der Gesichter“. Seine Aufgabe 
ist es, alle die vorzuführen, die vor dem Antlitz des erhabenen Gottes 
erscheinen dürfen; er hat den Fürsten Orifiel unter sich mit einer un­
endlichen Zahl untergeordneter Intelligenzen. Die Kabbalisten sagen, 
daß durch die Vermittlung Mittatrons Gott mit Mose gesprochen hat,.



33 —

und durch ihn erhalten alle die niedrigen Mächte der sinnlich wahr­
nehmbaren Welt die Kräfte Gottes.

Caph als Endbuchstabe in anderer (dem Vau ähnlicher) Form 
dargestellt, entspricht den beiden großen Namen Gottes, von denen 
sich jeder aus zwei Buchstaben zusammensetzt: „Aleph-Lamed“ und 
„Jod-He“, gesprochen „El“ und „Jah“. Diese gebieten über die 
Intelligenzen 2. Ordnung, die den Himmel der Fixsterne lenken, be­
sonders die 12 Zeichen des Tierkreises, den die Hebräer Galgol ham- 
nazeloth nennen. Die Intelligenz des zweiten Himmels heißt Raziel. 
Sein Attribut bedeutet Vision und Lächeln Gottes.

12. Lamed = 30.
a) Einfach. b) Opfer. c) Der sich ausstreckende Arm. 

12. Tarotkarte: Der Gehenkte.
Entspricht dem Namen Lummed (Gelehrter); bezieht sich auch auf 
den Namen Sadai, den Namen Gottes in fünf Buchstaben, gebietet 
über den dritten Himmel und die Intelligenzen der 3. Ordnung, die die 
Sphäre des Saturn leiten.

13. £ Mem = 40.
a) Mutter. b) Tod. c) Das Weib (!) 

13. Tarotkarte: Der Tod.
Entspricht dem Namen Meborake (der Gesegnete) und bezieht sich 
auf den vierten Himmel und auf den vierten Namen Jehovah (dessen 
Aussprache verboten ist), gebietet über die Sphäre des Jupiter. Die 
Intelligenz, die Jupiter leitet, heißt Tsadkiel. Dieser empfängt die Aus­
strahlungen Gottes durch die Vermittlung Schebtails, um sie auf 
die Intelligenzen der 5. Ordnung zu übertragen. Mem, ein Haupt­
buchstabe (Mutter), entspricht auch dem fünften Himmel und dem 
fünften Namen Gottes und gebietet über die Sphäre des Mars. Die 
Intelligenz, die Mars leitet, ist Samael. Samael empfängt die Aus­
strahlungen Gottes durch Vermittlung Tsadkiels und überträgt sie 
auf die Intelligenzen 6. Ordnung.

14. 3 Noun = 50.
a) Einfach. b) Rückfälligkeit. c) Eine Frucht 

14. Tarotkarte: Die Mäßigkeit.
Entspricht dem Namen Nora (der Schreckliche), bezieht sich aber 
außerdem auf den Namen Emmanuel, d. h. „Gott mit uns“; er ge­
bietet dem sechsten Himmel, der Sonne. Die höchste Intelligenz der 
Sonne ist Raphael.

Die dem Vau gleiche Form des Noun, die am Schluß verwendet



34 —

wird, bezieht sich auf den siebenten Namen Gottes: Ararita (der Un­
veränderliche)1), der aus sieben Buchstaben zusammengesetzt ist. 
Er gebietet über den siebenten Himmel und über die Venus. Die 
Intelligenz der Venus ist Haniel (Liebe, Gnade und Gerechtigkeit 
Gottes).

15. D Samech = 60.
a) Einfach. b) Allgemeines Wesen. c) Schlange.

15. Tarotkarte: Der Teufel.
Entspricht dem achten Namen Gottes: Samech (der Stützende, Stär­
kende). Als Planet entspricht Merkur und die erste Intelligenz des­
selben : Michael.

16. J Hain = 70.
a) Einfach. b) Gleichgewicht. c) Ein materielles Band.

16. Tarotkarte: Der vom Blitz getroffene Turm. 
Entspricht dem Namen Hazad (der Tapfere, Starke) und bezieht sich 
auf Jehova-Sabahot. Er gebietet dem neunten Himmel. Als Stern 
entspricht der Mond und die Intelligenz des Mondes: Gabriel.

Bemerkung: Hier endigt die Welt der Erzengel.

17. D Phe - 80.
a) Doppelt, b) Unsterblichkeit, c) Der Mund und die Zunge.

17. Tarotkarte: Die Sterne.
Entspricht dem 18. Namen Phode (Erlöser, intellektuelle Seele).

Dieser Buchstabe kennzeichnet das Feuer, das von Salamandern 
belebte Element, die Intelligenz des Feuers: Seraphim, und mehrere 
niedere Grade. Diese Intelligenz gebietet im Sommer über den Süden. 
Das am Schluß verwendete Zeichen (ohne den untersten wagerechten 
dicken Strich) bezeichnet die Luft, Cherubim, und mehrere untere 
Grade. Die Intelligenzen der Luft gebieten im Frühling über den 
Westen.

18. ^ Tsade = 90.
a) Einfach. b) Schatten und Reflex, c) Dach.

18. Tarotkarte: Der Mond.
Entspricht der universellen Materie, dem Namen Tsedek (der Ge­
rechte). Diese Hieroglyphe bezeichnet das Wasser, in dem die 
Nymphen wohnen. Seine Intelligenz ist Tharsis. Diese gebietet im 
Herbst über den Westen.

i) Vgl. hierüber das Werk: Ernst Tiede: „Ur-Arische Gotteserkenntnis“, 
Berlin 1917.



35 —

19. p Coph = 100. 
a) Einfach. b) Licht. c) Beil.

19. Tarotkarte: Die Sonne.
Entspricht dem Namen Kodesch (der Heilige). Dieses Schriftzeichen 
bedeutet die Erde, in der die Gnomen wohnen. Die Intelligenz ist 
Ariel. Im Winter gebietet sie über den Norden, ihr unterstehen die 
Gestirne und das Unbelebte.

20. H Resch = 200.
a) Doppelt, b) Dankbarkeit, c) Der Kopf des Menschen.

20. Tarotkarte: Das Gericht.
Entspricht dem Namen Rodeh (der Herrschende) und den Vege- 
tabilien. Er wird dem ersten göttlichen Prinzip zugeteilt, das sich 
auf das animalische Reich bezieht und das allen animalischen Wesen 
das Leben gibt.

21. IS Shin = 300.
a) Mutter. b) Einheit(lichkeit). c) Pfeil.
21. Unnumerierte Tarotkarte: Der Narr.

Entspricht dem Namen Schaday (der Allmächtige), der dem zweiten 
göttlichen Prinzip (die Tiere) zukommt, das (nach dem berühmten 
Kabbalisten Kircher) allen vegetabilischen Substanzen den Lebens­
keim spendet.

22. D Thau = 400
a) Doppelt, b) Zusammensetzung (Synthese), c) Busen oder Schoß.

22. Tarotkarte: Die Welt.
Entspricht dem Namen Thechinah (der Gnädige), dem Mikrokosmos, 
dem dritten göttlichen Prinzip, das allen, was im Mineralreich lebt 
(Kristalle), sein Leben gibt.

Dieser Buchstabe ist auch gleichzeitig das Symbol des Menschen, 
weil er den Zweck alles dessen, was besteht, bezeichnet, wie ja 
auch der Mensch der Zweck und die Vollendung der ganzen 
Schöpfung ist.

Einheit: 
(Erste Welt)

Zehner:
(Zweite Welt)

Hunderter: 
(Dritte Welt)

Einteilung des Alphabets nach Zahlen:
9 

Theth 
90 

Tsade 
900 

hain

8 7 6 5 4 3
Cheth Zain Vau He Daleth Ghimel

80 70 60 50 40 30
phe hain samech noun mem Lamed
800 700 600 500 400 300
Phe Zain Samech Daleth Thau Shin

2 
Beth

20 
caph 
200 

Resch

1
Aleph 

10
Jod 
100 

coph
Nachfolgend geben wir nun noch die Beziehungen zwischen den 

Buchstaben nebst ihren diesbezüglichen mystischen Bedeutungen 
nach der „Kabbala“ von Papus:



— 36 —

1. Beziehung:
„Aleph“, d. h. Brust,
„Beth“, d. h. Haus, 
„Ghimel“, d. h. Fülle, 
„Daleth* d. h. Tisch und Tür.

Deutet die Beschaffenheit des 
Hauses Gottes an, das in den 
heiligen Büchern als Fülle be­

zeichnet wird!

2. Beziehung:
„He“, d.h. die Straße oder: „Diese da“, 
„Vau“, d. h. der Widerhaken, 
„Zain“, d. h. „diese dort“, Waffen, 
„Chet“, d. h. Leben.

Bedeutet dieses und jenes Leben. Gleich­
zeitig wird durch die Schrift, mit der 
Christus selbst das Leben den Gläubigen 
verkündet, angedeutet, wie jenes Leben 

beschaffen sein kann.

3. Beziehung:
„Thet“, d. h. das Gut, gut, die Ab­

weichung,
„Jod“, d. h. das Prinzip.

Das soll andeuten, daß, obwohl wir 
jetzt die Gesamtheit der geschriebenen 
Dinge wissen, wir doch nur einen Teil 
davon kennen und einen anderen Teil 
prophetisch ahnen. Wenn wir es aber 
verdient haben werden, bei Christus zu 
sein, so wird die Lehre der Bücher auf­
hören und wir werden das Prinzip des 
Guten, so wie es ist, von Angesicht 

zu Angesicht erkennen.
(Beziehungen 1 bis 3 = Welt der Engel.)

4. Beziehung:
„Caph“, d. h. die Hand, die Führung, Unter den Händen ist das Werk zu 
„Lamed“, d. h. die Zucht, das Herz. verstehen, unter Herz und Führung die 

Überlegung auf Grund der sinnlichen 
Wahrnehmungen, denn wir können 
nichts tun, ohne daß wir vorher wüß­

ten, was zu tun ist.

5.
„Mem“, d. h. „aus ihnen selbst“, 
„Noun“, d. h. das Ewige, 
„Samech“, d. h. die Hilfsquelle.

6.
„Hain“, d. h. Augenbraue, Auge, 
„Phe“, d. h. Mund, ' 
„Tsade“, d. h. Gerechtigkeit.

Beziehung:
Analog bedeutet dies, daß die Menschen 
aus den verschiedenen Arten der Schrift 
selbst die notwendigen Hilfsmittel für 
das ewige Leben entnehmen müssen.

Beziehung:
Das bedeutet, daß die Schrift die Quelle 
oder Auge und Mund der Gerechtigkeit 

• ist; die Quelle, die den Ursprung aller
Dinge in sich vereint, die durch den 

Mund Gottes geschaffen wurden.
(Beziehungen 4 bis 6 = Welt der Sphären und Elemente.)



— 37 —

7. Beziehung:
„Coph“, d. h. Beruhung, Stimme, 
„Resch“, d. h. Haupt, 
„Shin“, d. h. Zähne,
„Thau“, d. h. Zeichen, Mikrokosmus.

Bedeutung: Die Beruhung des Hauptes 
erfolgt durch die Bezeichnung der Zähne. 
Wirklich beruht die artikulierte Sprache 
auf den Zähnen, und durch die Zeichen 
der Sprache gelangt man zu Christus, 
dem Haupt von allen, und zu dem 

ewigen Reiche.
(Die 7. Beziehung gilt der irdischen Welt, der Welt der vier Elemente.)

Zum Schluß dieser Unterabteilung soll noch kurz von den gött­
lichen Namen gesprochen werden, ohne aber auf dies Thema näher 
eingehen zu können, da sich über manchen Namen und seine Be­
ziehungen eigene Bücher schreiben lassen könnten. Der Leser hat 
wohl schon bei der, das sei hier betont, kurzen Besprechung der Buch­
staben gemerkt, daß Kabbala nicht ganz ohne Schwierigkeiten ist. 
Mit der nun folgenden Angabe über die göttlichen Namen jedoch' 
findet die hier gegebene theoretische Kabbala auch ihr Ende.

Es gibt im ganzen zweiundsiebzig göttliche Namen des „Einzigen 
Gottes“, die u. a. zu den verschiedensten Zwecken der Magie prak­
tische Anwendung finden1).

Diese 72 Namen haben ihren Ursprung in dem uns schon be­
kannten dritten göttlichen Namen Jod-He-Vau-He, oder Jeve (auch 
Jahwe) geschrieben, auch mit (verbotener!) Aussprache Jehovah. 
(Den Juden ist hierfür nur der Ausdruck Adonai gestattet, dgl. den 
niederen Kabbalisten usw.)

Man schreibt das Wort 
(mit hebräischen Buchsta­
ben!) in ein Dreieck (siehe 
nebenstehend.) Hierbei wolle 
man nicht vergessen, daß das 
Hebräische in dieser*--Rich­
tung von rechts nach links ge­
lesen wird, wovon niemals 
Ausnahmen gemacht werden!

Dies ist die erste Art, das heilige Wort, das uns schon bei der 
Besprechung der „kleinen Arkana“ begegnete, zu schreiben. —

Durch kabbalistische Addition seiner Buchstabenzahlenwerte er­
hält man die Vervielfachung des heiligen Namens in zweiundsiebzig.

*) Lesern, die sich für kabbalistische Magie interessieren, sei bestens emp­
fohlen: Die Lektüre der in dem „Zentralblatt für Okkultismus“, Jahrgang XII, von 
Fr. Buchmann-Naga veröffentlichten prachtvollen Arbeit: „Schlüssel zu den 
72 Oottesnamen“. Die dort niedergelegten Erfahrungen wurden von mir zum 
Teil nachgeprüft und erzielte ich bedeutende Erfolge. Anmerkg. d. Verfassersl



— 38 —

Führen wir die Rechnung, deren wir uns bei der Deutung der 
Ergebnisse beim Tarotiegen auch bedienen werden, hier aus:

Hin-' ist = 10 + 5 + 6 + 5 = Quersumme 26
"i n ^ „ = 10 + 5 + 6 = „ 21

M ' „ = 10 + 5 = „ 15
' „ = 10 = 10

Die zweite Schreibart des dritten Summe = 72
göttlichen Namens ist die neben- $ ^ Ö Ö $ Ö 5 6
stehend abgebildete (nach der „Über- 9 9 ö ? ? +
lieferung): o 0 o ö +
Jede Kugel zeigt 3 Zacken, die Summe aller Zacken beträgt 72.

Von einer Wiedergabe der 72 Namen müssen wir aus Raum­
mangel absehen. Man findet sie in der „Kabbala“ von Papus, doch 
brauchen wir sie für unsere Zwecke keineswegs.

Es sei hier endlich noch erwähnt, daß der „ausgesprochene“ 
Qottesname, der zur Anwendung magischer Art benutzt wird, 

„Schern ha-mephorasch“
genannt wird und der machtvolle Anwender: „Baal schem“ (Herr 
des Namens). Zuerst soll der „Name“ angewendet sein von — 
Lilith Adams erster wilder und herrischer Frau, die mit ihm Dämonen 
zeugte, um ihn schließlich eben mit Hilfe des „Namens“ für immer 
zu verlassen.

Wir kommen nun zur eingehenden Besprechung der „großen 
Arkana“ unseres Tarots.

c) Die „großen Arkana“.
Bei der Besprechung der „kleinen Arkana“ haben wir gesehen, 

daß die Anwendung des göttlichen unaussprechlichen Namens Jod- 
He-Vau-He durch sie nach einem bestimmten Schlüssel stattfand. 
Auch bei den „großen Arkana“ findet die Anwendung dieses Schlüssels 
in einer etwas erweiterten Form statt, wie wir gleich sehen werden.

Der Hauptunterschied zwischen den „kleinen“ und den „großen“ 
Arkana ist der, daß bei den letzteren Figuren und Zahlen vereinigt 
sind, hingegen bei den ersteren getrennt.

Es gibt 22 „große Arkana“, aber eins derselben trägt eine Null, 
so daß es eigentlich nur 21 große Arkana gibt.

Wir sahen bei den kleinen Arkana die Anwendung der „Se­
quenzen“ (1—2, 3; 4—5, 6 usw., nehmen wir sie auch hier zur Hilfe: 

die Zahl 1 entspricht Jod und ist aktiv
.. „ 2 „ He „ „ passiv
,. „ 3 „ Vau ,. „ neutral
„ „ 4 „ d. 2. He „ bedeutet den Übergang.



39

Das vierte Arkanum also korrespondiert mit dem „Knappen“ und der 
„Zehn“ der kleinen Arkana und wird nach unserm bekannten Schema 
zum Jod der nächsten Serie.

Nennen wir diese Serien hier „Dreiungen“. Wir haben es hier 
im ganzen mit nicht weniger als sieben Dreiungen zu tun, was ein­
leuchten wird, wenn man bedenkt, daß wir 7 mal 3 gleich 21 große 
Arkana (plus der Nullkarte = 22) besitzen.

Außerdem haben wir es noch mit einem neuen Begriff zu tun, dem 
der „Siebenheit“. Ein Blick auf die nachstehenden Skizzen zeigt, daß 
zwei Dreiungen zusammen eine Siebenheit bildet (da die Zahl 4 als 
Übergang nur einmal numerisch zählt).

Die beiden ersten „Dreiungen“, 1 und 2, und damit auch die 
erste Siebenheit sind, wobei selbstverständlich wieder der göttliche 
Name Jod-He-Vau-He Anwendung findet:

1 = Jod

2 = (l.)He

4 = Jod

4 = (2.) He 5 —(l.)He 13 = (2.) He

A
3 = Vau

B
6 = Vau

A und B zusammen bilden die erste Siebenheit I, Arkana 
1—7 (die arabischen Zahlen bezeichnen hierbei die Nummern der 
großen Arkana, 1 = Aleph, „der Gaukler“, 2 = Beth, „die hohe 
Priesterin“ usw.).

Die nächsten beiden Dreiungen I und D bilden zusammen die 
zweite Siebenheit II, Arkana 7—13.

7 = Jod 10 = Jod

8 = (1.) He

c
9 = Vau

.10 = (2.) He 11 = (1.) He

D
12 = Vau

13 = (2.) He

Wir sind nun bereits bei dem großen Arkanum „dreizehn“ angelangt. 
Diese Karte, die die sogenannte, viel berufene Unglückszahl 13 trägt1), 
ist gleichzeitig die Todeskarte, das „Mem“, die Mutter; der drei­
zehnte Buchstabe des hebräischen Alphabets bedeutet gleichzeitig 
bezeichnenderweise, dem Mystiker ohne weiteres verständlich: „das 
Weib . . .“ Das 13. Arkana bildet (wie das 7.) einen Übergang, und

J) Daß 13 allgemein als Unglückszahl angesehen wird, ist nach Ansicht des Ver­
fassers nur auf ihre Tarotbedeutung zuruckzuführen. Der Verfasser!



40 —

zwar den zu einer neuen, der dritten Siebenheit III, gebildet aus 
den beiden Dreiungen E und F.

13 —Jod 16 = Jod

Die III. Siebenheit wird gebildet von den Arkana 13 bis 19.
Wir haben nun im ganzen drei Siebenheiten, die ihrerseits wieder 

in innigstem Zusammenhang mit den Hieroglyphen des heiligen 
Namens Mirr stehen.

I. Siebenheit, positiv1), bedeutet das Jod
II. „ negativ, „ „He

III. „ neutral, „ „ Vau.
Man beachte aber den Umstand, daß jede Siebenheit einen Aus­

druck enthält, der zu der ihr vorangehenden Siebenheit gehört.
Denn die Sieben ist der letzte (7.) Ausdruck der ersten Sieben­

heit und gleichzeitig der erste der zweiten Siebenheit. Die Dreizehn 
so der letzte der zweiten und der erste der dritten Siebenheit

Eine weitere Siebenheit zu bilden ist nicht mehr möglich, da nur 
noch drei Arkana übrig bleiben, wenn wir von der Nullkarte, dem 
Narren, absehen, nämlich die Karten: 19, 20 und 22. —

Diese drei Arkana bilden die letzte, siebente Dreiung und gleich­
zeitig den Übergang wieder zwischen den großen und den kleinen 
Arkana.

Symbolisch ließe sich das gut darstellen durch das bekannte Bild 
der sich in den Schwanz beißenden Schlange, denn die Münzen oder 
Pentakel bildeten ja, wie früher gezeigt, den Übergang von den 
kleinen zu den großen Arkana.

Diese letzte 7. Dreiung korrespondiert aus diesem Grunde auch 
mit dem 4. Buchstaben des göttlichen Namens, dem (2.) He.

Die letzte numerierte Karte der großen Arkana, 22, „die Welt“, 
enthält in ihrer tiefen Symbolik den ganzen Tarot wieder.

Die Entsprechungen der drei Siebenheiten sind diese:
1. Die erste Siebenheit entspricht Gott oder der göttlichen Welt,
2. die zweite Siebenheit entspricht dem Menschen,
3. die dritte Siebenheit entspricht der Natur.
Die letzte Dreiung zeigt den Übergang von der Welt der Vor-

x) Positiv und negativ werden in manchen Schriften über den Tarot auch 
durch Farbenbezeichnungen wiedergegeben, und zwar für positiv (+) „rot“ und 
für negativ (—) „schwarz“. Anmerkung des Verfassers!



41 —

sehung — der schöpferischen Welt — zu der sterblichen, der er­
schaffenen Welt an.

Geben wir hier nun zum besseren und leichteren Verständnis 
eine tabellarische Übersicht des vorstehend Gesagten.

1. Die „Münzen“ einerseits und die „siebente Dreiung“ anderer­
seits bilden die Verbindung zwischen den „großen“ und den „kleinen“ 
Arkana. —

2. Die Verbindung beruht auf der allgemeinen Verwandtschaft 
mit den vier Buchstaben imn = Jod-He-Vau-He = Tetragrammaton.

3. Die erste Siebenheit,.welche mit dem Jod gleichläuft, beherrscht 
alie Entsprechungen des Buchstabens Jod in den Gruppen der kleinen 
Arkana:

1. Die vier Könige
2. Die vier Asse
3. Die vier Vieren
4. Die vier Sieben.

4. Jedes Element der Siebenheiten beherrscht verschiedene Aus­
drücke:

I. Siebfenheit.
Die Arkana 1 und 4, den König und 1, 4, ,7 der Stäbe

„ „ 2 „ 5, „ „ „ 1, 4, 7 „ Kelche
,, „ 3 ,, 6, „ ,, „ 1, 4, 7 „ Schwerter

Das Arkanum 7, „ ,, „ 1, 4, 7 ,, Münzen.
Das erste Arkanum beherrscht vor allem die negativen Aus­

drücke der Serien.
Das 1. (-}-) positive Arkanum be-1 König oder Jod der Stäbe (+)

herrscht: J „ „ Vau „ Schwerter (—)
Das vierte Arkanum beherrscht besonders die negativen Aus­

drücke der Serien.
Das 4. (—) negative Arkanum be-1 König oder He der Stäbe (+) 

herrscht: J ,, „ 2. He „ Münzen (—)
und so fort bei den anderen Arkana der ersten Siebenheit:

Arkanum 2 (+) . .

Arkanum 5 (—) • . .

Arkanum 3 (4-) • •

Arkanum 6 (—) . .

Arkanum 7 °o (neutral)

As oder Jod der 
„ >> Vau „

As oder He der ] 
„ „ He „ j 

„Vier“ der Stäbe

Kelche (+) 
Schwerter (—) 
Pokale (+) 
Münzen (—) 

: (+)
„ „ Schwerter (—)

„Vier“ der Kelche (+)
„ „ Münze (—)

Alle Übergangsausdrücke.



— 42

II. Siebenheit
Diese Siebenheit, w eich«: mit He gleichläuft, beherrscht alle Ent-

sprechungen des He in den kleineren Arkana:
Die vier Königinnen
Die vier Zweien
Die vier Fünfen
Die vier Achten.

Jedes Element der zweiten Siebenheit beherrscht folgende Be-
griffe:

Arkanum 7 (+) •
[Königin oder Jod der Stäbe (+) 
1 „ ,, Vau „ Schwerter (—)

Arkanum 8 (+) ■
1 Zwei der Stäbe (4 ) 

„ „ Schwerter (—)

Arkanum 9 (44 .’ 1| Fünf der Stäbe (44 
1 „ „ Schwerter (—)

Arkanum 10 (-) •
[Königin oder (1.) He der Kelche (4-) 

„ „ (2.) He „ Münzen (—)

Arkanum 1 (~) •
[Zwei der Kelche (+) 
1 „ „ Münzen (—)

Arkanum 12 (-) ■
1 Fünf der Pokale (4-) 

„ „ Münzen (44

Arkanum 13 (°°) • [ Alle Achten (oo) neutral.

III. Siebenheit.
Die dritte und letzte Siebenheit korrespondiert mit der Hiero­

glyphe Vau und beherrscht:
Die vier Ritter
Die vier Dreien
Die vier Sechsen
Die vier Neunen.

Jedes Element dieser Siebenheit herrscht nun über:

Arkanum 13 (4-)......................... Ritter oder Jod der Stäbe (44 
,, „ Vau „ Schwerter (—)

Arkanum 14 (44...... Drei der Stäbe (44 
,, „ Schwerter (—)

Arkanum 15 (+).... Sechs der Stäbe (4-) 
„ „ Schwerter (—)

Arkanum 16 (-).■-••
Ritter oder (l.)He der Pokale (44 

„ „ (2.) He „ Münzen (—)



43 —

Arkanum 17 (—) . . .

Arkanum 18 (—) . . . .

Arkanum 19 (oo neutral) .
5. Die Dreiung des Übergangs herrscht über:

iDrei der Kelche (+) 
J „ „ Münzen (—)
I Sechs der Kelche (-p) 
J „ „ Münzen (—)
I Alle Neunen = (oo) = (neutral).

1. Die vier Knappen
2. Die vier Zehnen.

Jedes seiner Elemente regiert in:
Ai z . , . । a 1 Knappe der Stäbe (+) oder JodArkanum 19(oo neutral und+)| „ Schwerter(-) Vau

. , Knappe der Kelche (4-) oder 1. HeArkanum 20 (oo neutral und-)) „ Münzen(_) „ 2. He 

Arkanum 22 (da 0, der Narr, hier] , za z . ,a
• i Alle Zehnen (co) = (neutral).nicht zahlt) (+) J

6. Die Zeichen -|-=positiv, — = negativ undoc = neutral be­
stimmen den genauen Wert jeder Karte. Jeder Ausdruck kann in zwei 
Hauptbedeutungen aufgefaßt werden, in positiver (-(-) oder negativer 
(—) Bedeutung.

Zum Beispiel: Die Entsprechungen der ersten Siebenheit sind 1 
un^ 4- 1 ist das Positive (+)

2 ist das Negative (—)
Die 1 beherrscht zwei „kleine Arkana“, und zwar den König der 

Szepter und den König der Schwerter.
Der König der Szepter oder Stäbe ist positiv (-(-).
Der König der Schwerter ist negativ (—).
Der bestimmte Wert dieser Ausdrücke ist daher:
a) König der Szepter:

Positiv (-f-) des Positiven (-{-) 
oder: König der Szepter -j--|-

b) König der Schwerter:
Negativ (—) des Positiven (+)

also: König der Schwerter -I-----
Dieselbe Regel wende man auf die anderen Ausdrücke an, indem 

man das folgende Zeichen des „großen Arkanums“ mit dem, welches 
dem in Betracht kommenden Ausdrucke folgt, in Einklang bringt.

Somit hätten wir den Wert einer jeden der 78 Tarotkarten fest­
gelegt. Wir geben aber trotz der klaren Darlegung, um allen Miß­
verständnissen aus dem Wege zu gehen, nachstehend eine Übersicht 
der „allgemeinen Verwandtschaften“.



44 —

7. Allgemeine Verwandtschaften.
a) zu Jod 

positiv (~|-)
Arkanum 1

„Große 7
Arkana“! " io

negativ (—)
Arkanum 4

König
Ass

4 der Szepter (Stäbe)

„Kleine 7
Arkana“ König

Ass
4 • der Schwerter

7

n 10
16

König
Ass

4 der Pokale

7 
König 
Ass

4 > der Münzen

7

b) Verwandtschaften zum (1.) He:
Positiv (+) negativ (--)
Arkanum 2 Arkanum 5„Große i

Arkana“ » ö „ i
- „ 14 17

Königin Königin
Zwei „ Zweider Stäbe , der KelcheFünf Fünf

„Kleine Acht Acht
Arkana“ Königin Königin

Zwei Zweider Schwerter , der Münzen
Fünf Fünf
Acht Acht

c) Verwandtschaften zum Vau:
Positiv (+) negativ (—)
Arkanum 3 Arkanum 6

„Große 9 12
Arkana“ „ 15 . 18

Ritter Ritter
Drei der Schwerter Prt der MünzenSechs Sechs

„Kleine Neun Neun
Arkana“ Ritter Ritter

Drei Drei
Sechs

der Stäbe '
Sechs ■ der Kelche

Neun Neun



45 —

d) Verwandtschaften zum (2.) He.
Positiv (+)

Arkanum 19
Knappe der Stäbe
Knappe der Schwerter

negativ (—) 
Arkanum 20 
Knappe der Kelche 
Knappe der Münzen

In der Wage halten sich:
Arkana 21 und 22,
Zehn der Stäbe und Schwerter
Zehn der Kelche und Münzen

Hierzu folgende Übersichtsfigur:

Figur 3: Verhältnis der „kleinen“ Arkana zu den großen.

Betrachten wir vorstehende Figur, so sehen wir, daß der heilige 
Name Jod-He-Vau-He oder rw> = Tetragrammaton die Figur be­
herrscht, und zwar jeder Buchstabe ein Viertel des Vierecks.

Die verschiedenen Gruppen: Stäbe, Kelche, Schwerter und 
Münzen zeigen die besonderen Beherrschungen eines jeden Ar­
kanums genau an.



— 46 —

In derselben übersichtlichen Weise werden wir am Schluß der 
nun folgenden eingehenden Besprechung der einzelnen Karten der 
„großen Arkana“ eine Übersichtsfigur über den ganzen Tarot geben, 
die gleichzeitig als Schlüssel gedacht ist.

Wir beginnen jetzt mit der Besprechung der:

® ALEPH (?)

1. Tarotkarte: „Der Gaukler“, & (t BÄiceph)be
Während wir uns bei den meisten anderen Karten 

bedeutend kürzer fassen können, geht dieses nicht in 
bezug auf die erste Tarotkarte. Hier müssen wir ihrer 
umfassenden symbolischen Bedeutung etwas weit­
gehender Rechnung tragen, als das bei den anderen 
Arkana zu geschehen braucht.

Der der ersten Karte, dem Gaukler, entsprechende 
hebräische Buchstabe Aleph n drückt als Hiero­
glyphe den Menschen als Einheit aus, man könnte 
sagen, als das „Meister-Prinzip“ (der Freimaurer), den 
Beherrscher der Erde. —

Bei vielen Tarotsystemen bemüht sich die auf der 
ersten Karte dargestellte Figur des Gauklers, die Hal­

tung des Buchstaben Aleph anzunehmen, und zwar dadurch, daß die 
eine Hand nach oben und die andere nach unten zeigt (diese Dar­
stellung erübrigt sich aber in dem Falle, wenn die Tarotkarten, wie 
sie es eigentlich alle sollten, aber viele leider nicht tun, die hebräischen 
Schriftzeichen klar und deutlich aufweisen; bei den diesem Buch bei­
gegebenen Karten ist peinlich darauf geachtet). Diese Haltung soll 
eine uralte, schon in der sogenannten „Tabula Smaragdina Herme- 
tica“ (der smaragdenen Tafel des Hermes Trismegistos, eines be­
rühmten ägyptischen Priesters und Eingeweihten), mit den Worten:

„Wie oben — so unten“ 
enthaltene Weisheitslehre wiedergeben.

Den Boden des Bildes bildet die Erde. Die priesterliche Kopf­
bedeckung deutet das göttliche Zeichen des universellen Lebens an, 
während die Mitte der Karte von der Figur selbst eingenommen wird. 
Diese steht vor einem Altar, auf dem sich drei große Symbole des 
Tarots befinden, nämlich:

Kelch = He; Münzen = 2. He; Schwert = Vau. 
während das höchste Symbol, das den Buchstaben Jod symbolisiert, 
von dem alles ausgeht, vom Gaukler in Gestalt des Zauberstabes 
selbst in der Hand gehalten wird, damit nach oben zeigend.

Die beiden Arme des Gauklers symbolisieren die beiden großen 
polaren Prinzipien des großen Alls, nämlich das aktive göttliche,



47

gute (der erhobene linke Arm) und das passive, teuflische, schlechte 
(der nach unten gerichtete Arm). Auch männlich und weiblich kann 
man es natürlich nennen!

1. Der Stab oder das Szepter, das Jod, vertritt das vorwiegend 
tätige und männliche Prinzip und Gott,

2. der Kelch oder (1.) He das überwiegend passive, weibliche 
Prinzip, das Universum,

3. das Schwert oder Vau (auch einst als -j- geschrieben) ist der 
Mann und das Symbol des Prinzips des Gleichgewichts oder 
des Menschen,

4. die Münzen, bezeichnenderweise mehrere, stellen das Sym­
bol der Ewigkeit in zyklischer Weise dar, die die drei ersten 
Prinzipien zu einem geschlossenen Ganzen vereinigen.

Vom rein menschlichen Standpunkte laufen diese Symbole mit 
vier großen menschlichen Klassen parallel:

Die Jod-Menschen sind die Erfinder, Erzeuger, der intellektuelle 
Adel,

die (1.) He-Menschensind die Verwahrer dergroßen Wahrheiten, 
die von den Jod-Menschen entdeckt wurden, also Weise, 
Richter, Berufsadel,

die Vau-Menschen sind die Krieger, die Wächter und Verteidiger 
der beiden ersten Gruppen, der Schwertadel,

die (2.) He-Menschen sind die große Menge, die misera plebs, 
aus denen sich jedoch die drei ersten Klassen beständig er­
neuern, also mit anderem Wort: Das Volk.

Die Symbole sind wahllos auf den Tisch gelegt bzw. in die Hand 
des Gauklers, des Menschen, gegeben, er möge sie gebrauchen nach 
Gutdünken.

Im zweiundzwanzigsten Arkanum, das auf dieser ersten Karte 
durch das drohend im Hintergründe auf ragende Tauförmige Kreuz 
dargestellt wird, sind die Symbole nicht mehr ungeordnet, sondern 
gewissermaßen in Kreuzform an den vier Ecken der Karte einander 
gegenübergestellt; so berührt sich wieder Anfang und Ende.

Diese Karte trägt die Zahl eins und ist das erste Symbol des 
ganzen Tarots.

Wir haben gesehen, daß die 1. Karte durch die letzte, 22, ver­
vollkommnet wird, da aber die 22. Karte eigentlich die 21. ist, da der 
Narr nicht „zählt“, so kann man rechnen: 21-[-1=22, was der An- 
zahl der Arkana entspricht und was zeigt, daß die 1. Karte den Mikro­
kosmos, die 21. und letzte den Makrokosmos darstellt. —

Also nochmals zusammengefaßt sind die drei Hauptbedeutungen 
der ersten Tarotkarte: Gott — Mensch —Universum



48 —

oder entsprechend: Jod oder Schöpfer,
He oder Erhalter,
Vau oder Umwandler, Veränderer

und der jetzt noch nicht in Frage kommende Übergang des (2.) He. 
Was von der Dreizahl gilt, gilt auch von der Siebenheit, so daß 

die erste Siebenheit als Ganzes genommen den Schöpfer dar­
stellt. Dementsprechend wertet die II. Siebenheit als Erhalter und 
die III. Siebenheit als umspannende Macht. —

Sodann wird die Dreiung des Übergangs die Rückkehr der aus­
gelösten Wirkungen zu den Ursachen und den Folgerungen des Prin­
zips wiedergeben.

Zusammengefaßt: I. Siebenheit = Gott;
II. Siebenheit = Mensch; III. Siebenheit = Universum.

2. Tarotkarte: „Die Hohe Priesterin“, □(2Ä^'1'
Die Hieroglyphe Beth bezeichnet, wie wir früher 

schon ausführten, den Mund des Menschen, als 
Sprechorgan genommen. Die Sprache aber wird von 
dem innern Selbst des Menschen erzeugt, daher kann 
man auch Beth als den „Ausdruck des innern Selbst“ 
bezeichnen. Dieser bildet gewissermaßen einen Ort, 
ein Zentrum, in das man sich vollkommen ungestört 
zurückziehen kann. Es gibt also somit ein Heiligtum, 
einen unangetastet bleibenden Ort für Menschen und 
— Gott.

Beth stellt aber auch alles dar, was dieses Heilig­
tum ausstrahlt, also jede innerliche Tätigkeit; von ihm 
kommen und stammen alle Ideen, als da sind die der

M Hwmi-wwN-

@ßTH@

Unterweisung, der höheren Erkenntnis, des „Gesetzes (worunter 
Sittengesetz zu verstehen ist) der Gelehrsamkeit“ und endlich und 
hauptsächlich auch der okkulten Wissenschaft oder der Kabbala. — 

Beth entspricht der Zahl 2 und beide korrespondieren mit dem 
Mond. Dieser Zahl entsprießen alle passiven Bezeichnungen, die von 
der Zweiheit ausgehen, also auch alle Ideen der Ausstrahlung oder 
Reflexion, bezogen auf den Mond in seiner Beziehung zur Sonne und 
analog bei der Frau in ihrer Beziehung zum Mann.

Ferner: Gott, der Vater, also Gott selbst, reflektiert sich und 
läßt dadurch entstehen „Gott den Menschen“, oder „Gott den Sohn“, 
oder anders, das Negativ in bezug auf seinen Schöpfer. Denn der 
Mensch ist, wie wir bei Aleph, dem Gaukler, sahen, der göttliche Emp­
fänger, daher stellt die zweite Tarotkarte alle Ideen der Ersten negativ dar.

Die erste Karte stellt einen Mann, die zweite dagegen ein Weib dar.



49 —

Der Mann, als Zauberer abgebildet, wurde in die Mitte der Natur 
gestellt.

Die Frau ist geschmückt mit einem Schlangenstab in Form eines Tau, 
das wiederum auch hier beim Weib auf das — Ende allen Seins deutet.

Ein Schleier verhüllt ihr Haupt teilweise und versinnbildlicht so 
die Isis, auf die noch manches hindeutet.

Zu ihren Füßen ringelt sich eine schwarze Schlange, die den Pro­
fanen schrecken soll, sich der Isis uneingeweiht zu nahen, sie, die 
Schlange, verkörpert die furchtbare „Hüterin der Schwelle".

Bedeutet diese Figur Isis, so ist es naheliegend, daß die Aleph- 
karte Osiris bedeutet (und zwar in den oftgenannten drei Welten) 
seine Gefährtin.

In Gott liegt der Reflex des Osiris, Gott, des Vaters: Isis oder 
Gott, der Sohn.

Und zuletzt noch das Allerwichtigste:
Im Menschen ist der Reflex des Adam, des absoluten Menschen: 

Eva, das Weib, das Leben. Vielleicht ist es manchem Leser, der eine 
ältere Bibelausgabe besitzt, schon aufgefallen, daß im alten Testament 
dauernd „Heva“ anstatt Eva geschrieben wird. Das bedeutet nichts 
anderes, als daß Heva(i) unser umgekehrtes Jod-He-Vau-He, ist, also 
Gottes Gegenpol. Hierüber mag der verehrte Leser gelegentlich für 
sich weiter nachdenken — es lohnt sich!

Im Menschen (allgemein verstanden) ist es das, was aus der gött­
lichen Natur folgt. —

3. Tarotkarte: „Die Kaiserin“, 3 (3Ghimeiybe
Die Hieroglyphe Ghimel bedeutet einmal die 

Kehle des Menschen, sodann die halbgeschlossehe 
Hand im Augenblick des Ergreifens. Daher ist des 
Buchstabens Ghimel allgemeine Bedeutung alles Um­
fassende, Einschließende, Kanalartige. In der Kehle 
werden die im Gehirn geborenen Worte gebildet, 
man könnte auch ruhig sagen: verkörpert, also stellt 
dieser Buchstabe auch ein Symbol der materiellen 
Entwicklung geistiger Formen dar. Er symbolisiert 
daher alle Ideen, die in den körperlichen Organen 
oder deren Verrichtungen ihren Ursprung haben.

Das große Mysterium, durch das sich der Geist 
mit dem Stoff vereint und welche Vereinigung Gött­

t>H KAOWt

@EHIMIL@

liches zum Menschlichen werden läßt, ist — die Zeugung.
Daher läßt sich verstehen, daß diese Karte mit der Göttin Venus- 

Urania korrespondiert, was durch das Symbol in dem von der Figur



— 50 —

gehaltenen Schilde, dem Planetenzeichen Venus, versinnbildlicht wird. 
Die Karte verkörpert also die Idee der Zeugung und der „Fleisch­
werdung des Wortes“ in allen Welten.

Die weibliche Gestalt der Kaiserin ist von vorn gesehen ab­
gebildet, das menschliche Wesen entsteht im Schoße der Frau. Ihre 
Darstellung mit Flügeln entspricht der Idee der Geistigkeit des 
lebenden Grundgedankens, Prinzips allen Seins.

Ein symbolisches Szepter hält sie in ihrer linken Hand, um die 
passive Rolle des Weibes in der Natur kennzeichnen. Die drei Zacken 
der Krone und die das Haupt umgebenden neun Sterne versinnbild­
lichen, als zusammen die Zwölfzahl ergebend, die zwölf Tierkreisbilder.

Ferner zeigt diese Karte das Ergebnis der Wechselwirkung der 
beiden ersten Karten, die einander so in einem Grundgedanken neu­
tralisieren, denn die absolute schöpferische Kraft des Osiris und die 
(absolute) erhaltende Kraft der Isis neutralisieren sich in der aus­
gleichenden Kraft, die in sich selbst die zwei sehr verschiedenen 
Eigenschaften der beiden erstgenannten Formen enthält.

1. I n Gott ist dies das Gleichgewicht des Vaters und des Sohnes, 
oder: „Gott, der heilige Geist“, oder ägyptisch Horus. Die belebende 
universelle Kraft.

2. Im Menschen ist es die Darstellung des Gleichgewichts des 
Adam mit der Eva, kurz, aber umfassender und zutreffender aus­
gedrückt. „Der Menschheit“.

3. ImUniversum bedeutet es die als Wesen ver­
standene Welt.

Nach unserem alten Schlüssel Jod-He-Vau-He 
wird die nun folgende vierte Karte dem zweiten He 
des heiligen Namens entsprechen und wieder einen 
Übergang von einer Serie zu einer neuen .andeuten.

4. Tarotkarte: „Der Kaiser", 1 (" jjaMhjabc
Die hieroglyphische Bedeutung vom Buchstaben 

Daleth ist der Schoß und kennzeichnet damit die Idee 
von einer Sache, die reichlich Nahrung gibt als die 
Quelle kommenden Wachstums. Das Kind ist das le­
bende Verbindungsglied, welches neutral den Gegen-0<R KAI^<R-

(S)MLfffl(?) sa^z ^er Geschlechter wieder vereint. Daleth ist 
z daher ein Ausdruck für eine, nach göttlichen Gesetzen

gebildete Schöpfung durch ein neues Wesen. Daleth kennzeichnet 
deshalb auch den Überfluß, der aus vorgenannter Teilung entspringt.

Daleth ist das Bild des belebenden und tätigen Prinzips, des Uni­
versums: Jupiter als den Reflex des Urgrundes (En Soph).



51 —

Die Karte drückt wiederum im Gegensatz zu der vorigen alles 
das in aktiver Form aus, was jene in passiver Form andeutet.

Der Kaiser sitzt, das zeigt an, daß er, obwohl er aktiv ist, diese 
Aktivität durch eine höhere Macht erzeugt wird.

Das Szepter, das er in seiner rechten Hand hält, ist ein uraltes 
ägyptisches Symbol der Zeugung oder der Venus.

Der Thronsessel, auf dem der Kaiser sitzt, symbolisiert den „ku­
bischen Stein“, der die Verwirklichung folgender Ideen darstellen soll:

1. Verwirklichung des göttlichen Wortes durch die Schöpfung,
2. Verwirklichung der Ideen des „Seins“, geteilt durch die vier­

fache Arbeit des Geistes: Bestätigung — Verneinung, 
Widerstreit, Lösung.

3. Verwirklichung der durch den Willen begriffenen Handlungen. 
Durch die Haltung der Figur soll die Herrschaft des Geistes 

über die Materie zum Ausdruck gebracht werden, da diese einem dies­
bezüglichen Symbol entspricht.

Als Übergangskarte (4) drückt ihre Symbolik die Reflexionen der 
ersten Karte in allen ihren Einzelheiten aus. Sie wirkt also gegen die 
erste Serie genau wie die zweite Tarokkarte gegen die erste wirkte. 
Ihre Bedeutung ist also:

1. Im Göttlichen: Widerschein Gottes, des Vaters, der Wille,
2. im Menschlichen: Widerschein des Adam, die Macht,
3. im Natürlichen: Das universelle schöpferische Fluid, oder: 

die Seele des Universums.

5. Tarotkarte: „Der Pabst“, H (5‘ BHe)Stabe
Die hieroglyphische Bedeutung des HeistStreben, 

Atem. Das Leben wird durch das Streben unaufhör­
lich geschaffen und erhalten und entspringt hieraus 
die Idee von allem, was beseelt ist. —

Jedoch jedes Wesen wird durch das Leben spezia­
lisiert, indem es eins vom anderen unterschieden 
werden läßt, daher die Idee des Wesens selbst, welche 
diesem Buchstaben beigegeben wird.

Die Tätigkeit des Lebens ist auch das vermittelnde 
Prinzip, welches den göttlichen Geist mit dem mate­ HK PAPST.
riellen Körper verbindet, und zwar in derselben Weise, Ä) ^g ZgA 
wie der Mensch Gott und Natur vereinigt. Für den
Menschen (Aleph) ist das Leben, was der Mensch für das Universum 
ist; hauptsächlich das Prinzip der Vermittlung.

Der Buchstabe He ist von einfachem Lautwert; astronomisch ent­
spricht er dem feurigen Zeichen des Widders, dem ersten Tierkreiszeichen.



52 —

Die von der Karte ausgedrückten Ideen sind:
1. Die Idee des Lebens, richtiger Beseelung,
2. die Idee des Seins,
3. die Idee der Vereinigung.

Die Figur des Pabst soll einen Eingeweihten der Isismysterien 
darstellen (im Lauf der Zeiten stark entstellt!). Die beiden Säulen 
im Hintergründe verkörpern die rechte: das Gesetz, die linke: die 
Freiheit, diesem entweder zu gehorchen oder dies nicht zu tun, also 
das Wesen des Seins.

Der Eingeweihte trägt eine symbolische priesterliche Kopf­
bedeckung. Zwei Personen, eine männliche, aktive, und eine weib­
liche, passive, befinden sich vor ihm, die entsprechend in Rot (4-) und 
Schwarz (—) gekleidet sein sollen. —

Es kommt hier die Idee des geheimen Unterrichts zum Ausdruck, 
der hier praktisch und mündlich erteilt wird.

Diese Karte ist die Ergänzung der zweiten Tarotkarte, da sie 
die aktive Form des Symbolismus enthält, welche die zweite in pas­
siver Form wiedergibt. Diese Regel der Ergänzung ist auf alle Karten 
anwendbar, deren Summe „sieben“ ausmacht. In dieser Weise:

3 4
Die Kaiserin wird ergänzt durch den Kaiser

3 + 4 = 7 
7 = 28= 10 = 1

2 5
Die Hohepriesterin wird ergänzt durch den Pabst 

2 + 5 = 7

1 6
Der Gaukler wird ergänzt durch die Liebenden 

1 +6 = 7

Die fünfte Karte des Tarots entspricht dem Buchstaben (1.) Hc 
des heiligen Wortes. Sie ist der direkte Reflex des vierten Arka­
nums und indirekt der des zweiten. Sie bezeichnet daher:

1. Im Göttlichen: Widerschein des Willens, Intelligenz (Cha­
rakteristik Gottes, des Sohns),

2. im Menschen: Reflex der Kraft, Autorität, Charakteristik 
der Frau (Religion und Glaube),

3. in der Natur: Reflex der Weltseele oder des universellen 
schöpferischen Fluids, das universelle Leben.

Das universelle Leben ist der negative Teil des belebenden uni­
versellen Fluids. Ihre gegenseitige abwechselnde Wirkung wird die 
universelle Anziehung oder Liebe hervorbringen, welche im folgen­
den, dem 6. Arkanum, dargestellt wird.



53 —

6. Tarotkarte: „Die Liebenden“, 1 (6-Bvau).tabe
Diese Hieroglyphe Vau bedeutet das Auge, d. h. 

alles das, was sich auf Licht und Helligkeit bezieht, 
denn das Auge bildet ein Bindeglied zwischen uns 
selbst und der äußeren Welt, da uns durch das Auge 
allein Licht und Formen offenbar werden. Das Vau 
ist das universelle unveränderliche Zeichen, welches 
den Übergang von einer Natur zur anderen bildet. 
Das Vau ist der zweite einfache Buchstabe des Al­
phabets. Astronomisch entspricht es dem zweiten 
Tierkreiszeichen, dem Stier, der das erste irdische 
Zeichen ist. —

Die Karte ist das Symbol der Vereinigung, aber 
auch gleichzeitig das des Widerstreits, der Polarität.

t*l( LKBOW
(5) VAU @

Die Figur eines Jünglings (gemeint ist wieder der Mensch Aleph) 
steht an einem Scheidewege.

Man muß hier an das Arkanum eins erinnern, dort war er ein 
Zauberer, ein Eingeweihter, hier ist er es nicht. Über ihm leuchtet das 
Astrallicht, er weiß nicht, wie er es benutzen kann, Widersprüche be­
wegen ihn, symbolisiert durch — zwei Frauen, die durch ihre Auf­
machung himmlische und irdische Liebe (bzw. Weisheit) zur Genüge 
dartun. — Auch als Laster und Tugend lassen sie sich symboli­
sieren. ’

Die Zukunft des dargestellten Mannes ist von dem Wege ab­
hängig, den er einschlagen wird. Entweder wird er durch weise Wahl 
ein Eingeweihter (der Magier des Arkanums 1.), oder er wird dem 
„vom Blitz getroffenen Turm“ des 16. Arkanums entsprechen.

Der Geist der Gerechtigkeit, dargestellt durch den über den 
Figuren schwebenden Amor mit verbundenen Augen, spannt seinen 
Bogen und richtet seinen „Pfeil der Strafe“ auf die Verkörperung des 
Lasters.

Durch dieses tiefe Symbol — das oft mißverstanden wird — 
wird dargetan, daß der Mensch, der unbeirrt das Gute, den Weg der 
Tugend, wählt, nicht ohne Hilfe bleibt, und daß sich die Vorsehung 
mit seinem Willen zum Guten verbinden wird, um ihm bei der Über­
windung des Lasters zu helfen.

Kurz ausgedrückt symbolisiert diese Karte den ewigen Kampf 
zwischen Gewissen und Leidenschaften.

Dieser Widerstreit aber ist auch gleichzeitig das mächtigste natür­
liche Agens, das es in der Welt gibt, wenn — es sich in Liebe auflöst, 
welche die Widersacher letzten Endes anzieht und für immer mit-



— 54 —

einander vereint. Haß und Liebe sind schließlich nur Gegenpole, 
und die Gegenpole ziehen sich an.

Die Karte vertritt daher:
1. Im Göttlichen: Das Gleichgewicht zwischen Wille und In­

telligenz, „Schönheit",
2. im Menschlichen: Das Gleichgewicht zwischen Macht und 

Autorität, „Liebe“, 
(Charakteristik der Menschheit), „Mitleid“,

3. in der Natur: Das Gleichgewicht zwischen der universellen 
Seele und dem universellen Leben: Die universelle Anziehung, 
„Universelle Liebe“.

Hieraus geht hervor:
Die Karte 4 hält im Gleichgewicht: Karte 5 und 6, 
die Karte 5 hält im Gleichgewicht: Karte 4 und 6, 
die Karte 6 hält im Gleichgewicht: Karte 4 und 5.

Mit der nächsten, der 7. Tarotkarte, schließen wir die erste 
Siebenheit, die uns die Welt der Prinzipien oder der Schöpfung 
unter den verschiedensten Gesichtspunkten zeigte. Gleichzeitig aber 
bildet die 7. Karte auch den Übergang zur II. Siebenheit, außer 
dem Schluß der I. Siebenheit. Die zweite Siebenheit wird von der 
Welt der Gesetze oder der Erhaltung handeln.

7.T arotkarte: „Der (Triumph) Wagen“, T <7zarn)St'
Die Figur stellt einen gekrönten Eroberer dar, der 

auf einem zweirädrigen Wagen sitzt, der von zwei 
Pferden gezogen wird.

Dieses Symbol entspricht wieder dem 1. und 22. 
Hinsicht dem ersten luftigen Zeichen Zwillinge, dem 
dritten Tierkreiszeichen überhaupt.

Der Symbolismus der Karte entspricht in allen 
Punkten den Ideen, die er ausdrückt.

Hieroglyphisch bezeichnet Zain einen Pfeil, also 
eine Waffe, ein Instrument, dessen sich der Mensch 
bedient, um zu erobern und zu regieren.kR WAkN.

(^ZAIN Zain bedeutet: „Sieg in allen Welten.“ Er ist ein
einfacher Buchstabe und entspricht in astronomischer 

Arkanum in anderer Anordnung, in allem kommt die Vierheit zur An­
schauung: 4 Symbole, 4 Tiere usw.

Der Eroberer entspricht dem Menschen inmitten der vier Ele­
mente, die er überwunden, sie sich nutzbar gemacht hat und sie regiert.

Auf seinen Schultern sieht man die Ur im und Thummin des 
hohen Priesters, in seiner Hand sehen wir ein Szepter.



55 —

Zwei Pferde, ein schwarzes und ein weißes (oder eine weiße und 
eine schwarze Sphinx), sind vor dem Wagen und deuten außer den 
Elementen die Polarität -]---- an.

Das Symbol vertritt die heilige Siebenzahl in allen Manifesta­
tionen, die den Schlüssel zum ganzen Tarot gibt.

Der Eroberer korrespondiert besonders mit dem Schwert und 
mit dem Buchstaben Vau des heiligen Namens. 1

Die Karte zeigt außerdem den Einfluß der Schöpfung in der Er­
haltung und Bewahrung des Göttlichen im Menschen. Sie stellt das 
Jod oder den Gott der II. Siebenheit dar.

Ferner:
1. Im Göttlichen: Der Mensch, der die Funktion Gottes, des 

Schöpfers, erfüllt: den Vater,
(das Gesetz der II. Siebenheit: Verwirklichung), Reflex der 
Macht,

2. im Menschen: Die Natur, welche die Funktionen des Adam 
versieht,

3. in der Natur: Das Astrallicht.
Die II. Siebenheit, die die zentrale ist, hat die Idee der Ver­

mittlung oder des Gleichgewichtes als Begründung aller ihrer Ar­
kana, wie gleich das-folgende achte Arkanum zeigen wird.

8. Tarotkarte: „Die Gerechtigkeit“, H %heth)St'

Hieroglyphisch bezeichnet Cheth ein Feld. Damit 
ist die Vorstellung von einer Sache, die Mühe und Ar­
beit fordert, gegeben.

Der Mensch ist nun im beständigen Kampf mit der 
Natur, welche seine Werke zerstören will, während er 
ihre Erhaltung anstrebt. Daher die Ideen einer aus­
gleichenden Kraft und der dieser Karte bzw. Buch­
staben zugeschriebene Bedeutung der Gerechtigkeit.

In astronomischer Beziehung entspricht das Cheth 
dem Zeichen Krebs im Tierkreis, dem ersten Wasser­
zeichen.

Es wurde schon gesagt, daß dieses Symbol vor 
allem die Idee des Gleichgewichtes in allen seinen 
Formen ausdrückt.

Gleichzeitig finden wir in ihm die Fortsetzung des Symbolismus 
der Arkana 2 und 5.

Die Figur der Gerechtigkeit hält ein kurzes Schwert, mit der



Spitze nach oben gerichtet, in der Linken und eine im Gleichgewicht 
schwebende Wage in ihrer Rechten.

Die Geheimwissenschaft — durch Karte 2 dargestellt — war 
praktisch geworden und wurde (vgl. Arkanum 5) gelehrt. Das 
Schwert der Gerechtigkeit zeigt die schrecklichen Folgen für den, 
der den falschen Weg (Karte 6) wählte und ein „schwarzer“ Magier 
wurde. Für ihn ist das Schwert geschliffen, das ihn vernichten wird. 
Aber im Gleichgewicht ist die Wage beim Gerechten. Die Bedeutung 
des 8. Arkanums liegt in der Mitte zwischen dem 5. (He) und dem 11. 
(Kaph) Arkanum.

Diese 8. Karte ist die Ergänzung der 11., wie es die 5. für die 
2. war. In der I. Siebenheit ergänzen sich alle Zahlen, welche zu­
sammen die Zahl Sieben bilden. In der II. Siebenheit dagegen alle 
Karten, welche zusammengezählt die Zahl Neunzehn ergeben.

7 12
„Der Wagen“ wird ergänzt durch . „Der Gehenkte“ 

7 + 12=19, das heißt: 
1+9=10=1 (1+0)

8 11
„Die Gerechtigkeit“ wird ergänzt durch „Die Stärke“ 

8+11 = 19=10=1

9 10
„Der Eremit“ wird ergänzt durch „Das Schicksalsrad“ 

9+10 = 19 = 10=1.

Die achte Karte 
zweiten und fünften 
der siebenten dar.

Sie bezeichnet:

des Tarots umfaßt in sich die Bedeutung der 
Karte und stellt gleichzeitig den Widerschein

1. Im Göttlichen: Gott, den Sohn der II. Siebenheit Die Frau, 
welche die Funktionen Gottes, des Sohnes (die Liebe), erfüllt: 
„Die Mutter“,

2. im Göttlichen: Reflex des Vaters, Erhalter Gottes, des 
Sohnes, in der Menschheit. Passives Gesetz der II. Siebenheit: 
„Gerechtigkeit“.
Reflex der Autorität und Verwirklichung.

3. in der Natur: Die Frau der II. Siebenheit; die Natur, welche 
die Funktionen der Eva erfüllt. —

Die elementare Existenz ist das Mittel, durch welches das be­
lebende astrale Fluidum oder das Astrallicht (Karte 7) sich durch den 
Äther oder Astralstoff manifestiert. Dies wird durch das folgende 
neunte Arkanum seine Erklärung finden.



— 57 —

9. Tarotkarte: „Der Eremit«, Ö (9' “abe
Das Teth stellt hieroglyphisch ein Dach vor und 

verkörpert so die Idee eines schützenden Ortes. Da­
her entsprechen alle von diesem Buchstaben abge­
leiteten Ideen dem Begriff von Schutz und Sicherheit, 
und zwar des Schutzes, den allein die Weisheit ver­
leihen kann.

Also:
1. Schutz,
2. Weisheit (Umsicht).

Das Bild zeigt einen alten Mann, der eine bren­
nende Laterne trägt. Er geht auf einen Stab gestützt. 
Ein Mantel umflattert ihn und droht, das Licht der 
Laterne zu verhüllen.

Dies Symbol hält die Mitte zwischen dem sechsten 
und dem zwölften.

Der Mantel, der den alten Mann umhüllt, deutet den Schutz an. 
Die Lampe versinnbildlicht die Weisheit.
Der Stab verkörpert die Idee, daß ein Weiser (Wissender) stets 

gegen Ungerechtigkeit und Irrtum gewappnet ist. (Wieder der Stab, 
der schon beim Menschen Aleph eine Rolle spielt!)

Vergleichen wir nun dieses Arkanum mit dem 6. und 12., so sehen 
wir gleich, daß der damals noch bartlose Jüngling (der 6. Karte) den 
rechten Weg gewählt hat. Die in schwerer Lebensarbeit gewonnene 
Erfahrung hat ihn zu einem weisen Manne gemacht, und sicher wird 
ihn nun Weisheit und Vorsicht zu der höheren Erkenntnisstufe führen, 
die zu erreichen sein höchstes Bemühen ist. Der leuchtende Strahlen­
kranz, welcher den Genius auf der 6. Karte umgab, ist nun, ein­
geschlossen in der Lampe, sein Führer, den er hoch hält. — Das ist 
das Endergebnis seiner unablässigen Bemühungen.

Die neunte Karte entspricht der dritten, als Empfänger und Er­
halter verstanden. Sie bildet nun auch den Ausgleich der siebenten 
und achten Karte in dieser Weise:

1. Die Menschheit, die die Funktion Gottes, des heiligen Geistes 
erfüllt: Die menschlich schöpferische Kraft; menschliche Liebe, 

2. die erhaltende Kraft der Menschheit, das Gleichgewicht des
Vaters und der Mutter; Gleichgewicht der Gerechtigkeit und 
Verwirklichung; Klugheit, Stillschweigen,

3. die Natur, welche die Funktion der Menschheit erfüllt; Gleich­
gewicht des Astrallichtes und auch des elementaren Daseins; 
die natürliche erhaltende Kraft; das Astralfluidum.



— 58

(5)jod @

10. Tarotkarte: „Das Schicksalsrad",^^v‘^hst
Das Jod zeigt im hieroglyphischen Sinn den Finger 

des Menschen, und zwar befehlend und gebietend den 
ausgestreckten Zeigefinger. Wir haben von diesem 
Buchstaben ja schon eingehend gesprochen, trotzdem 
man den Gegenstand kaum je erschöpft. —

Das Jod ist zwar ein einfacher Buchstabe, doch 
wolle man nicht außer acht lassen, daß er auch den 
„Ursprung“ bedeutet. In der Astronomie entspricht 
er dem (irdischen) Tierkreiszeichen der Jungfrau.

Das Symbol des Jod drückt zwei Hauptideen aus:
1. Die Idee des Befehls, der Obergewalt,
2. die Idee der Fortdauer als Folge der ewigen 

Wirkung der Zeit —
Das Schicksalsrad schwebt frei. Das zur Rechten aufsteigende

Tier symbolisiert den Genius des Guten, Anubis, emsig wie eine 
Maus, zur Linken, absteigend, Typhon, der Genius des Bösen. Oben 
auf einem in den Raum hineinragenden abgestorbenen Baumast sitzt 
ein Affe, in den Pfoten ein Schwert (oft in der Mitte des Rades auch 
eine Sphinx mit einem Schwert in den Tatzen).

In der Dreiheit findet die erste Idee ihren Ausdruck, Anubis 
(rechts), das Positive, Typhon (links), das Negative, als die Herrin 
des Gleichgewichts die dritte Figur, über deren Symbolisierung man
nachdenken mag.

Die zweite Idee wird durch die Kreisfigur, das „Rad“, in Form 
einer Spirale (was sehr zu beachten ist) ausgedrückt. Diese Linie 
ohne Anfang und ohne Ende symbolisiert die Ewigkeit.

Das 10. Arkanum liegt in der Mitte zwischen dem 7. und dem 13.:

7 4-13 = 20; y=10.

Das 10. Arkanum bezeichnet ferner das immerwährende Gleich­
gewicht, welches die schöpferischen Verwirklichungen der Siebenzahl 
durch die notwendige Vernichtung, durch den Tod (13. Arkanum), 
modifiziert.

Hier sei eine Abschweifung gestattet, die eine Bestätigung des 
Vorkommens des Tarots schon im ältesten Indien beweisen dürfte:

Die drei Arkana 7, 10 und 13 entsprechen genau der Hindudrei­
heit oder Trimurti:

1. Brahma = Schöpfer = Arkanum sieben (Wagen)
2. Shiva = Zerstörer = Arkanum dreizehn (Tod)
3. Vishnu = Erhalter = Arkanum zehn (Schicksalsrad).



59 —

Das Arkanum stellt also den Lauf der Dinge dar nach dem Ge­
setz der Dreiheit, welches alle göttlichen Manifestationen leitet

Die 10. Karte beginnt den negativen Teil der zweiten Siebenheit 
und drückt den Begriff der Siebenzahl in allen ihren Beziehungen aus.

Daher stellt sie dar:
1. Den Reflex des Willens (Arkanum 4); Notwendigkeit; das 

Karma der Hindus und Theosophen (B),
2. den Reflex der Kraft und Verwirklichung; die magische Kraft; 

das Schicksal (soweit es „Wollen“ ist),
3. den Reflex der universellen Seele; die potentielle Kraft in ihrer 

Manifestation.
Die absolute schöpferische und gestaltende Kraft hat sich nun 

nach und nach in das universelle belebende Fluidum (4) und das 
Astrallicht (7) umgewandelt, von jetzt an wird sie durch potentielle 
Kraft in ihren Manifestationen dargestellt, was sich aus dem nun fol­
genden 11. Arkanum erklären wird.

11. Tarotkarte: „Die Kraft“, 3 (1L cäp“*
Es ergibt sich als hieroglyphische Bedeutung des 

Buchstaben Kaph die Hand des Menschen, halb ge­
schlossen, im Begriff des Zufassens, wie Ghimel. Je­
doch ist Kaph eine Verstärkung von Ghimel: er be­
zeichnet die Hand des Menschens im Begriff des un­
erbittlichen, festen Zugreifens. Daher entsprechen 
diesem Buchstaben auch alle Ideen von Kraft. —

Die Zahl 11 nun, die die erste nach der Zehnheit 
ist, erteilt dem Kaph einen anderen Wert, einen, der 
ein reflektiertes vergängliches Leben bezeichnet.

Kaph ist von dem Buchstaben n (8) abstammend, 
der seinerseits von dem Zeichen des absoluten Lebens 
M (5) ausgeht. So auf der einen Seite mit dem
Zeichen des elementaren Lebens verbunden (vgl. 8. Arkanum!), stützt 
es sich auf die Bedeutung des Buchstabens Cheth (8), von dem es 
nichts weiter als eine Verstärkung ist. —

Caph ist ein doppelter Buchstabe, der mit fdem Monat März und 
dem Wochentag Dienstag korrespondiert. —

Durch das 11. Arkanum werden nur zwei Ideen ausgedrückt:
1. Die Idee der Kraft, 2. die Idee der Vitalität.

Ein Weib deutet mit dem Zeigefinger der Linken auf den (von 
ihr geschlossenen) Rachen eines mächtigen Löwen (erste Idee).

Auf dem Haupt trägt sie das vitale Zeichen der Dreiheit in Ge­
stalt von drei dreieckigen Spitzen einer Krone (zweite Idee).



— 60 —

Das 11. Arkanum steht in der Mitte zwischen dem 5. und dem 
14. Arkanum. In ihm finden wir den Symbolismus der 8. Karte um­
gewandelt zur physischen Ebene. Dies ist in der Tat das Bild einer 
Macht, die durch die richtige Anwendung der heiligen Wissenschaft 
des 2. Arkanums gegeben wird.

Die 11. Tarotkarte zeigt alle negativen bzw. reflektierten Bedeu­
tungen des 5. Arkanums, und zwar:

1. Den Reflex der Intelligenz (5), Freiheit,
2. den Reflex der Autorität, des Glaubens, Mut (das Wagen),
3. den Reflex des universellen Lebens, Manifestation der Kraft 

der vorangehenden Arkana; reflektiertes und vergängliches Leben.
Wir werden im folgenden Arkanum, dem 12., den Ausgleich sehen 

mit sich selbst, d. h. ihrer in ihren Manifestationen potentiellen Stärke.

12. Tarotkarte: „Der Gehenkte“, 5 (1Lamed)SL 
Hieroglyphisch bedeutet der Buchstabe Lamed 

den Arm, und daher steht dieser in enger Beziehung 
mit allem, was sich ausstreckt und erhebt, entfaltet 
wie der Arm. Kurz, er ist das Zeichen jeder aus­
dehnenden Bewegung. Als Folge dieser Bedeutung 
begreift er auch in sich alle Ideen des Sicherstreckens, 
des Einnehmens, auch des Besitzes.

Propheten und Offenbarungen erzeugen in der 
Menschheit eine göttliche Ausdehnung, woraus sich 
eine Idee des geoffenbarten Gesetzes ergibt. Diese 
Offenbarung aber schließt sowohl Strafen für Ver­
letzung desselben, als auch Belohnung für Erfüllung 
ein, für den, der sie richtig versteht.

Hier begegnen wir also den Ideen des gewaltsamen Todes frei­
williger oder unfreiwilliger Art.
. Lamed ist ein einfacher Buchstabe und entspricht in astrono- 

l/mischer Hinsicht dem (luftigen) Tierkreiszeichen Wage!
Das Bild stellt einen Mann dar, der mit einem Fuß an einem 

rohen Galgen aufgehängt ist. — Der Galgen ruht auf zwei Bäumen, 
an denen man die Stümpfe von je sechs abgehauenen Ästen erblickt.

Die Hände des Mannes sind auf dem Rücken gebunden, seine 
Augen sind weit offen, und sein Haar flattert. Das rechte Bein kreuzt 
das linke. —

Wieder begegnen wir in der gehängten Jünglingsgestalt dem 
Gaukler, dem Menschen Aleph, von dem wir schon Verwandlungen in 
den Arkana 6 und 7 sahen.

Die zweimal sechs abgeschnittenen Äste sollen hier die zwölf



61 —

Tierkreiszeichen darstellen, zwischen denen der Mensch aufgehängt 
ist. Je 6 Aststümpfe zeigen eine Entschließung an, im ganzen also 
deren zwei, zwischen denen er zu wählen hat. Von der getroffenen 
Entscheidung wird aber diesmal nicht, wie im 5. Arkanum, seine phy­
sische Zukunft abhängen, sondern vielmehr seine geistige Zukunft. 

Das 12. Arkanum liegt in der Mitte zwischen dem 9. (Weisheit) 
und dem 15. (Verhängnis). Beide Arkana, 9 und 15, stellen, in gei­
stigem Sinne betrachtet, die beiden Frauengestalten des 6. Arka­
nums dar.

Der Gehängte soll als abschreckendes Beispiel für den Ver­
messenen dienen und drückt seine Lage die vollkommene Unter­
werfung aus, die das niedere Menschliche dem Göttlichen schuldet.

Die zwölfte Karte stellt die Macht des Gleichgewichts dar, in ihr 
werden die Gegensätze der zehnten und elften Karte neutralisiert.

1. Gleichgewicht der Notwendigkeit und der Freiheit; Mitleid, 
Gnade (erhaltende Kraft der Liebe),

2. Gleichgewicht der Macht und des Mutes; Reflex der Klugheit; 
erworbene Erfahrung (Wissen),

3. Gleichgewicht der potentiellen Manifestation (10) und des re­
flektierten Lebens; Widerschein des Astralfluidums; Kraft des 
Gleichgewichts.

Modifizierende Kraft ist also der letzte Ausdruck der II. Sieben­
heit Durch sie erfolgt Verwirklichung im Astralen, um in die phy­
sische Ebene überzugehen, und zwar aus der Welt der Aufnahme und 
Erhaltung (II. Siebenheit), in die Welt der Umwandlung (III. Siebenheit).

13. Tarotkarte. „Der Tod" E (13’ m"“6

Die hieroglyphische Bedeutung des „Mem“ ist 
ein — Weib . . A), eine Frau, die Gefährtin des 
Mannes. Daher entsteht die Idee von Fruchtbarkeit 
und Gestaltung.

Das Mem ist vor allem das Bild des passiven 
äußerlichen Wirkens, das mütterliche und weibliche 
Zeichen. Am Ende eines Worts gebraucht, ändert 
sich das Zeichen etwas in der Form (dem 15. Buch­
staben Samech bezeichnenderweise! ähnlich) und be­
deutet in diesem Fall: Das Sein im unbegrenzten 
Raum.

Mem bezeichnet auch alle Wiedergeburten, die 
aus vorangegangenen Zerstörungen entstehen, denn

x) Im Zusammenhang hiermit eine sonderbare (?) Entdeckung: Das Wort 
Materia ergibt, wenn man die Silbe „te“ (dich!) fortläßt: Maria . . .

Anmerkung des Verfassers!



— 62 —

die Schöpfung braucht notwendig Zerstörung, um selbst bestehen zu 
können. Aus diesem Grunde versinnbildlicht das Mem alle Umwand­
lungen und infolgedessen auch den — Tod, der nichts, aber auch 
nichts anderes ist, als ein Übergang, eine Geburt von einer in die 
andere Welt.

Mem hat einen besonderen Rang, da es einer der drei Mutter­
buchstaben ist. (Wenn Goethe im 2. Teil seines wunderbaren „Faust“ 
von den „Müttern“ spricht, wolle der nach Kabbala strebende Leser 
einmal die drei kabbalistischen Mütter Aleph, Mem und Shin als 
Schlüssel anzuwenden versuchen! Bei richtigem Gebrauch dürfte er 
von dem Ergebnis überrascht sein! Überhaupt darf man den ganzen 
„Faust“, jedes Wort fast, nur kabbalistisch lesen. Dies nebenbei.)

Die Idee, die durch das Bild des 13. Arkanums ausgelöst werden 
soll, ist die einer Vernichtung, der aber eine Wiedergeburt folgt (oder 
auch vorausgegangen ist . . .).

Die erhobene Sense deutet nach oben, während die rechte Hand 
nach unten zeigt; wieder der hermetische Grundsatz, der schon durch 
Arkanum 1 ausgedrückt wurde: Wie oben, so unten.

Nichts ist beständig, alles einem ewigen Wechsel von Entstehen 
und Vergehen unterworfen.

Das 13. Arkanum wird durch das 10. (Schicksal) und durch das 
16. Arkanum (Zerstörung) erklärt, zwischen denen es steht:

10+ 16 = 26; y=13.

Aus diesem Grunde ist Mem das Zentrum zwischen dem (10.) Jod 
(Schöpfungsprinzip) und dem (16.) Hain (Zerstörungsprinzip).

Das 13. Arkanum findet seine Ergänzung im 18., das es vollendet. 
(So war es auch beim 5. und 2. und beim 12. und 7. Man vergleiche 
auch das 8. und 5. Arkanum.) Also:

13
Tod

14 
Mäßigkeit

15 
Teufel

Die 13. Karte ist

wird vollendet durch 
13+18 = 31 =4=1»)

wird vollendet durch 
14 + 17 = 31 =4= 1

wird vollendet durch 
15-|-16 = 31 =4= 1

18
Mond

17 
Sterne

16 
Zerstörung

zwischen die unsichtbaren und die sichtbaren
Welten gestellt und damit das universelle Mittelglied in der Natur, 
wodurch alle Einflüsse von einer Welt auf die andere rückwirken.
Daher bezeichnet sie:

1. Gott, den Umformer: Das umwandelnde universelle Prinzip, 
zerstörend und schöpferisch,

!) Über diese rein kabbalistische Rechnungsart vgl. das Kapitel „Deutung“.



63 —

2. die Verneinung der Verwirklichung: Tod,
3. das Astrallicht, das die Funktionen des Schöpfers ausführt: 

Die universelle gestaltende Kraft (die den Tod und die um­
wandelnde Kraft ausgleicht). —

14. Tarotkarte: „Die Mäßigkeit« 3 <%“'
Der hieroglyphische Inhalt von Noun ist der Be­

griff des Sprößlings vom Weiblichen, z. B. eine Frucht, 
gleichviel welcher Art, ein Kind, kurz, alle irgendwie 
erzeugten Dinge. Daher ist das Noun das Abbild des 
erzeugten (und reflektierten) Seins geworden, oder das 
Zeichen der körperlichen und persönlichen Existenz.

Am Ende eines Wortes in Vau-Form bedeutet es 
Vermehrung und unterstreicht die Bedeutung des 
Wortes, das es beschließt.

Astronomisch entspricht Noun dem (wässrigen) 
Tierkreiszeichen des Skorpion.

Zusammengefaßt drückt das ^vV Noun ebenso wie 
das berühmte Siegel Salomonis: die Hervorbrin­

'' JÜUN (50)

gung irgendeiner Zusammensetzung aus oder die Wechselwirkung 
der schöpferischen Kräfte (aufsteigendes Dreieck im Siegel) und der 
vernichtenden Kräfte (mit der Spitze nach unten zeigendes Dreieck 
im Siegel).

Das Symbol drückt folgende Ideen aus:
1. Zusammensetzung verschiedener Strömungen,
2. Individualisierung des Daseins.
Die Person auf der Karte ist als Genius der Sonne aufzufassen, 

der das Lebensfluidum aus einem goldenen Krug in einen silbernen 
gießt. Dies ist die erste Idee.

Das Fluidum geht aus einem Gefäß in das andere über, ohne daß 
ein Tropfen verloren geht. Das ist die zweite Idee.

Das dargestellte Weib ist dasselbe, welches uns schon im 11. Ar­
kanum begegnete und das wir im 17. Arkanum nochmals antreffen 
werden.

Die 14. Tarotkarte zeigt das bisher sorgfältig bewahrte Fluidum, 
das jetzt frei in der Natur kreist. Folgerungen:

1. Zusammensetzung aktiver und passiver Fluida. Der Ein­
tritt des Geistes in die Materie und die Rückwirkung des 
Stoffes auf den Geist, also: Involution,

2. Reflex der Gerechtigkeit in der materiellen Welt: Mäßigkeit,
3. Fixierung des reflektierten Lebens, Verkörperung des Lebens, 

oder: Individuelles und körperliches Leben.



64 —

IHR TCVFfL,

15. Tarokarte: „Der Teufel«, Ö (1%Fmech)abe
Diese Hieroglyphe stellt ebenso wie das 7. Ar- 

kanumzeichen Zain eine Waffe dar, einen Bogen 
oder dergleichen.

An den Bogen erinnert auch die kreisförmige Ge­
stalt des Buchstabens.

Die Idee eines geschlossenen Kreises hat die Idee 
des Schicksals der unentrinnbaren Bestimmung zur 
Folge, in welchem allein der menschliche Wille frei 
handeln kann. Das urälteste, sehr bekannte Symbol 
ist die Schlange, die sich in ihren Schwanz beißt. Die 
Bestimmung, die dadurch symbolisiert wird, um-

(Ö)MMErH(6O) schließt die Welt mit ihren Armen. Auch stellt dies 
Symbol ein Bild des Jahres nebst dem Wandet der 

Zeiten dar. Samech ist ein einfacher Buchstabe und entspricht astronomisch 
dem (feurigen) Tierkreiszeichen Schütze.

In jeder Kosmogonie entspricht der Teufel der geheimnisvollen, 
astralen Kraft, deren Ursprung durch den Buchstaben Samech be­
sonders gekennzeichnet wird.

Auch in diesem Arkanum werden wir bekannten Gestalten aus 
früheren Arkanen begegnen. Gaukler (1.) und Teufel identifizieren 
sich, aber anstatt des Zauberstabes des Gauklers hält die Figur des 
Teufels eine brennende Fackel in der Hand, als Symbol der ver­
nichtenden schwarzen Magie!

Zu Füßen des Teufels stehen zwei Gestalten, entsprechend den 
zwei Frauen (6.) und den beiden Galgenstützen (12.).

Die universelle belebende Kraft des 3. Arkanums ist zur uni­
versellen zerstörenden Kraft geworden, das Szepter der Venus 
Urania zur Dämonenfackel, ihre Engelsflügel in die scheußlichen 
Fledermausflügel des Gottseibeiuns.

Das dritte Arkanum symbolisierte den heiligen Geist (oder 
die Vorsehung).

Das fünfzehnte Arkanum hingegen symbolisiert den falschen 
Geist (oder die Bestimmung).

3 + 15 = y = 9.

Das neunte Arkanum, das in der Mitte zwischen 3 und 15 liegt, 
symbolisierte die Klugheit (oder den menschlichen Willen).

Der Teufel hat auf seinem Haupt das universelle Fluidum, das 
den Kopf des Gauklers (1.) umgab, materialisiert, versinnbildlicht 
durch die Hörner.



65 —

Die 15. Tarotkarte bedeutet: 1. Bestimmung (Gegenpol, Zufall), 
2. Verhängnis (Sündenfall Adams und Evas), 3. das astrale Fluidum, 
welches individualisiert; oder: Nahash, der hütende Drache der 
Schwelle.

16. Tarotkarte: „Der vom Blitz getroffene 
Turm“, 5 (16' Hf1“

Hain drückt hieroglyphisch dasselbe aus wie das 
Vau (6.), nur verkörpert. Es ist das Zeichen des mate­
riellen Empfindens. Noch weiter entartet, bezeichnet 
und umfaßt es alles, was verkehrt, falsch und schlecht ist.

Astronomisch entspricht Hain dem irdischen Tier­
kreiszeichen des Steinbocks (Herrscher Saturn).

Diese Karte enthält durch ihre bildliche Dar­
stellung zum erstenmal im Tarot die Andeutung an 
ein materielles Gebäude: den Turm, was sich im 18. 
und 19. Arkanum wiederholen wird.

Hier bezeichnet das Turmsymbol die sichtbare 
Welt, die in der unsichtbaren verkörpert ist. —

Die 16. Karte stellt auch den materiellen Fall

©HAIN @

Adams dar; bis zum 18. Arkanum wird die Verkörperung immer 
stärker, bis sie hier ihr Maximum erreicht.

Die Beziehungen dieser Karte sind alle von der Idee des Falles 
hergeleitet, der Materialisation des geistigen Buch­
stabens Vau:

1. Materialisation Gottes, des heiligen Geistes 
(vgl. Arkanum 3), Eintritt des heiligen Geistes 
in die sichtbare Welt; der heilige Geist handelt 
wie der Gott der Materie: „Göttliche Zer­
störung",

2. die Verkörperung des Adam-Eva, welche bis 
jetzt vergeistigt waren: „Der Fall",

3. Materialisation des universellen Prinzips: „Die 
sichtbare Welt".

17. Tarotkarte: „Die Sterne«, £ (17‘ puhce)Stabe 
Das Phe ist, hieroglyphisch genommen, von der­

selben Bedeutung wie das Beth (2.), nur in erweiter­

M< 5N AH<.
@ PHE @

tem Sinne, während Beth nämlich den Mund des Menschen darstellt, 
kennzeichnet Phe das Erzeugnis des Mundes: die Sprache.

Es ist also das Phe das Zeichen der Sprache mit allem, was damit 
zusammenhängt. Besonders das Wort in Wirkung, in der Natur, mit 
allen seinen Folgerungen.



66 —

(Das Johannisevangelium beginnt, wie schon erwähnt, mit dem 
Satz: Im Anfang 'war das Wort.) -

Astronomisch entspricht Phe dem Merkur, dem Gott der Sprache 
und des Verkehrs und Austausches jeder Art. Merkur ist der Gott 
jedweden Wechsels zwischen allen Welten und allen Wesen.

1. Die Ausbreitung der Fluida,
2. ihre (der Fluida) ewige Erneuerung.
Die bildliche Darstellung zeigt ein jugendliches Mädchen, die 

aus zwei Gefäßen das Wasser des universellen Lebens gießt.
Der Genius der Sonne (19. Arkanum) ist in der Gestalt dieses 

Mädchens zur Erde herabgestiegen, die Flüssigkeit, die sie früher 
aus einem Gefäß in das andere goß, gießt sie nun auf die Erde aus 
(I. Idee). Die Jungfrau ist von den sieben Planeten umgeben; in ihrer 
unmittelbaren Nähe ruht ein Schmetterling auf einer Blume (bisweilen 
ist an dieser Stelle auch ein Ibis abgebildet).

, Hier nun sehen wir das Symbol der Unsterblichkeit: Die Seele 
(der Schmetterling) wird den Körper überleben, der allein nur gleich 
der Blume vergänglich ist. Der Mut aber, diese Prüfung (den Tod) 
zu ertragen, kommt von den Sternen.

Kaum hat sich der Fall des Göttlich-Menschlichen in die Materie 
vollzogen, so flüstert eine geheimnisvolle Stimme dem Sünder Mut zu, 
ihm seine zukünftige Wiedereinsetzung durch Prüfungen anzeigend.

In dieser Karte kann man deutlich einen Ausgleich der üblen Wir­
kungen der vorigen Karte erblicken, was folgende Bedeutungen 
kungen der vorigen Karte erblicken, was folgende Bedeutungen zuläßt:

1. Widerstand gegen Zerstörung. Keine Zerstö­
rung aber ist endgültig. Alles ist unsterblich 
und ewig in Gott! Unsterblichkeit. Erschaf­
fung der menschlichen Seele,

2. der Fall ist nicht unwiderruflich, das wird von 
dem inneren Gefühl bestätigt, das man Hoff­
nung nennt,

3. die Quelle seiner Vergöttlichung liegt in dem 
sichtbaren Universum selbst, das ist: Die Kraft, 
welche die Essenz des Lebens aussendet. —

Tarotkarte: „Der Mond", IS (18-T^adhef^ 
Tsade drückt als hieroglyphische Idee zwar das- 
e aus wie Teth (9.), aber Tsade bezeichnet haupt- 
ilich eine Grenze, ein Ende, ein Ziel. Tsade ist ein

0

®TSADE@

Schlußzeichen, das sich auf alle Ideen der Begrenzung und Loslösung, 
von Teilung und Ziel bezieht.



— 67 —

Tsade gilt als einfacher Buchstabe und entspricht astronomisch 
dem (luftigen) Zeichen des Wassermanns.

Bisher sind wir den Stufen nachgegangen, welche der Geist in 
seinem allmählichen und gänzlichen Fall in die materielle Welt hinab­
stieg. Jetzt ist alles beendet, der Geist ist vollkommen materialisiert; 
der Punkt dieser Wandlung wird durch die'18. Karte angezeigt. Die 
Karte stellt eine nur schwach beleuchtete Wiese dar, denn das Licht, 
das Symbol der Seele, erreicht den Menschen nicht mehr, die mate­
rielle Welt wird nur durch Reflex erleuchtet.

Auf jeder Seite der Wiese steht ein Turm, was bedeutet, daß die 
materielle Welt der letzte Punkt ist, den der Gott erreichen kann, 
niedriger kann er aber nicht herabsteigen, das wird durch die Be­
grenzung der Türme gezeigt. Sind auf der Karte vom Mond aus­
gehende Blutstropfen dargestellt, so zeigen diese, wo nicht, nur das 
Mondlicht, das Herabsteigen des Geistes in die Materie an.

Im Vordergrund heulen ein Hund und ein Wolf gegen den Mond, 
im Hintergrund kriecht eine Schlange aus dem Wasser.

Dienstbare Geister (Hund) und wilde, bösartige, außerdem krie­
chende (Schlangen) sind alle anwesend, um bei dem Fall der Seele 
mit dabei zu sein, um womöglich denselben noch zu vertiefen.

Hieraus ergibt sich:
1. Ende der göttlichen Materialisation, Endpunkt der Verwirk­

lichung: Chaos,
2. Ende der Materialisation des Menschen: Der 

materielle Körperr und seine Leidenschaften, 
Stoff.

Mit der Involution, d. h. dem Herabsteigen des 
Geistes in die Materie endet die III. Siebenheit. Die 
drei letzten Karten des Tarots werden uns dagegen 
zeigen, wie alle |ausgestrahlten (emanierten) Kräfte 
durch Evolution (Entwicklung) zu ihrem gemein­
samen Ursprung, Prinzip, zurückkehren.

19. Tarotkarte; „Die Sonne“, p G"‘a?phytabe

Hieroglyphisch bezeichnet Coph eine Waffe, ein 
Instrument, kurz alles, was für den Menschen nützlich 
ist, ihn verteidigt und ihm eine Anstrengung abnimmt.

Das Coph ist daher besonders ein schneidendes Zeichen, ferner 
aber auch zusammendrängend und zusammenziehend ebenfalls ist es

s Zeichen,



68 —

das Bild einer zusammengezogenen, eingeschränkten Form und läßt die 
Idee der materiellen Existenz entstehen.

Dieser Buchstabe stellt das mit ihm sehr verwandte Zeichen 
Caph (11.) vollständig materialisiert dar, indem er sich selbst auf ganz 
physische Objekte richtet. — Geben wir hier seine Progression an:

1. He (5.), universelles Leben,
2. Cheth (8.), elementare Existenz, das Resultat der Natur,
3. Caph (11.), Leben, das nach körperlichen Formen drängt,

4. Coph (19.), materielle Existenz, die zur Vermittlung (Medium) 
der Formen wird.

Coph ist ein einfacher Buchstabe und entspricht in astrono­
mischer Hinsicht dem (luftigen) Zeichen der Zwillinge.

Das Bild der 19. Karte stellt zwei nackte Kinder dar, die sich von 
einer Mauer, oder richtiger, von einem Athanor (alchimistischer 
Schmelzofen) abheben.

Die fünf(!)strahlige Sonne sendet ihre Strahlen auf die Kinder, 
und Goldtropfen fallen hernieder. Das heißt: Der Geist macht wieder 
seinen Einfluß geltend. Er ist kein Lichtreflex mehr wie im vorigen 
Arkanum, sondern das direkte schöpferische Licht Gottes überflutet 
die Kinder, die unschuldsvoll, mit seinen Strahlen.

Der alchimistische Schmelzofen deutet an, daß wir zwar noch 
auf der materiellen Welt sind, daß es aber dem erwachenden Geist 
gelungen ist, das leuchtende Gold der Erkenntnis im Schmelztiegel 
des eigenen Ichs zu erzeugen. Die beiden Kinder symbolisieren 

wieder das Positive und Negative der neuen Kreatur. 
Es resultiert:

1. Das Erwachen des Geistes, Übergang aus 
der materiellen Welt in die göttliche, die 
Natur, die die Funktionen Gottes erfüllt: Die 
Elemente,

2. der Körper des Menschen findet Erneuerung: 
Ernährung, Verdauung,

3. auch die materielle Welt beginnt ihren Auf­
stieg zu Gott: Das Mineralreich.

20. Tarotkarte: Das (jüngste) Gericht, "I (2Resch>st' 
Hieroglyphisch bedeutet Resch das Haupt des 

Menschen und steht daher in enger Beziehung zur 
Idee von allem, was in sich eine ursprüngliche, be­

stimmte Bewegung hat. Es ist das Zeichen der Bewegung selbst, im 
bösen Sinne wie im Guten, und kennzeichnet daher die Erneuerung 
aller Dinge in Hinsicht auf ihre eigentümliche Bewegungskraft.



69 —

Das Resch ist ein doppelter Buchstabe und entspricht astrono­
misch dem Saturn.

Die bildliche Darstellung der Karte ergibt zunächst einen schwe­
benden Engel, umgeben von einem Strahlenkranz, der die Posaune 
des jüngsten Gerichts ertönen läßt, zwei weitere Posaunen in der an­
deren Hand bilden ein Kreuz; durch die Gesamtzahl drei der Trom­
peten wird wieder die Dreiheit betont (Dreiklang Jod-He-Vau).

In der Erde öffnet sich eine Gruft, .und ein Kind windet sich dar­
aus empor, während ein Mann und eine Frau schon nebst mehreren 
anderen Auferstandenen die Hände zum Himmel erheben bzw. angst­
voll ihr Gesicht verbergen.

Könnte man die Wiedererweckung der Natur unter dem Einfluß 
des „Wortes“ treffender darstellen?

Aus der Hieroglyphe und ihrer angewandten Symbolik folgt:
1. Rückkehr zur göttlichen Welt, d. h. der Geist gelangt endlich 

wieder in den Besitz seiner selbst: Ursprüngliche be­
stimmte Bewegung,

2. das Leben erneuert sich durch seine eigene Bewegung: Vege­
tabiles Leben, Atmung,

3. die materielle Welt schreitet in ihrem Aufstiege zu Gott grad­
weise fort.

(21.) Unnumerierte 0 Karte des Tarots: 
„Der Narr", D (2L sü"'

Die symbolische Bedeutung des Shin entspricht 
derselben symbolischen Bedeutung wie Zain (7.) und 
Samech (15.). Das ist: ein Bogen, der auf sein Ziel 
gerichtet ist, wenn man will, auch ein Objekt. Die 
Bewegung, die im Zain (Pfeil) in der geraden Linie 
und im Samech kreisförmig wurde, nimmt hier die 
Form einer Schwingung von Pol zu Pol an mit einem 
unbeständigen Gleichgewichtszentrum. Das Shin ist 
somit das Zeichen aller relativen Dauer und der sich 
darauf etwa beziehenden Bewegung im Gegensatz zu 
Samech, der rein kreisförmige Bewegung ausdrückt.

Shin ist einer der drei Mutterbuchstäben, unter 
denen es aus hier nicht zu erörternden Gründen den 
höchsten Rang einnimmt.

Die bildliche Darstellung zeigt (bei allen Ausgaben) einen sorg­
los aussehenden Mann, der eine Narrenkappe und unansehnliche 
Kleider trägt. Er hat auf einem Stab ein Bündel, das über dem



— 70 —

Rücken hängt, und kümmert sich um nichts, weder um einen Kater, 
der ihm anhänglich folgt, noch um einen nahen Abgrund, dem er 
zuschreitet.

Es ist ein Bild desjenigen Zustandes, zu dem sich der Mensch er­
niedrigt, wenn er sorglos allen seinen gerade auftauchenden Leiden­
schaften nachgeht. Daher ist das Arkanum 0 das Symbol des Fleisches 
und seiner Befriedigung. Es folgt daraus:

1. Schnellere Rückkehr zur göttlichen Welt. Die Persönlichkeit 
behauptet sich: Die Bewegung von relativer Dauer, 

2. der Intellekt erscheint roh unter dem Einfluß seiner Ent­
wicklung: Instinkt,

) 3. die Materie der Welt erreicht den Gipfelpunkt ihres materiellen
Fortschritts: Das Tierreich.

22. Tarotkarte: „Die Welt«, H (22'Th“6
Das Thau hat dieselbe hieroglyphische Bedeutung 

wie Daleth (4.): der Schoß, betont jedoch die Gegen­
seitigkeit, Wechselwirkung, kurz, es bietet ein Bild 
alles dessen, was wechselseitig und rückbezüglich 
(reziprok) ist.

In dem ursprünglichsten Alphabet wurde das Thau 
auch durch ein Kreuz dargestellt (so wie es die Karte 
des Gauklers im Hintergründe zeigt).

Thau ist doppelt und stellt in astronomischer Be­
ziehung die Sonne vor1).

Die figürlichen Darstellungen auf der Karte geben 
wieder: In der Mitte eines Kreises steht eine fast un­
bekleidete weibliche Person, die einen Zweig in der

OK WG'F.
HAU @)

Rechten trägt, zwischen zwei pyramidenähnlichen Säulchen. Jn den 
vier Ecken der Karte, außerhalb des von einer sich in den Schwanz 
beißenden Schlange gebildeten Kreises, sind die vier apokalyptischen 
Tiere, oder die vier Formen der Sphinx, abgebildet:

Oben links den vollendeten, engelgleichen Menschen, rechts den 
Adler, links unten den Stier und rechts unten den Löwen; die letzt­
genannten drei Tierbilder entsprechen den in der Menschheit über­
haupt nur vorhandenen Klassen, also im ganzen vier, in deren eine 
ein jeder Mensch einzureihen ist.

Das junge Arkanum stellt den Makrokosmos und den Mikrokos­
mos dar: Weltall und Mensch, oder Gott und die Schöpfung.

1) Wegen Raummangel ist es nicht möglich, mehr als die bisherigen kurzen, 
aber sehr wichtigen astronomischen Beziehungen der hebräischen Buchstaben zu 
geben. Anmerkung des Verfassers!



71 —

Die vier Eckfiguren symbolisieren aber auch noch die vier Buch­
staben des göttlichen Namens Jod-He-Vau-He, oder auch die vier 
großen Symbole des Tarots:

1. Der Mensch = Stäbe = Jod = Feuer,
2. Der Stier = Kelche = He = Wasser,
3. Der Löwe = Schwerter = Vau =Erde,

• 4. Der Adler = Münzen = 2. He = Luft.
Verbindet man nun 1 mit 3 unjd 2 mit 4, so 'kreuzen sich die Ver­

bindungslinien mitten in der Figur, die die Welt darstellt; die überall 
vorhandene Dualität, oder sagen wir lieber Polarität, wird hier durch 
die beiden Pyramiden gekennzeichnet.

Im Verein mit der kreisförmigen Schlange ergeben die erwähnten, 
sich schneidenden Verbindungslinien das deutliche Bild eines — 
Rades — lateinisch Rota = anagrammatisch Tarot.

Endlich verkörpert die Mittelfigur die Menschheit Adam-Eva als 
das dritte Glied in der. großen Gruppe des Absoluten, genannt auch:

Das undurchdringliche Absolute, En-Soph, 
bei den Kabbalisten, und 

Parabrahma 
bei den Hindus.

Es entsprechen:
1. Das undurchdringlich Absolute, Gott der I. Siebenheit,
2. Die Seele des Absoluten, Mensch „ II.
3. Der Körper des Absoluten, Universum „ III. „

Das 22. Arkanum enthält also, wie das erste, wieder den ganzen 
Tarot nebst seiner umfassenden Symbolik, denn die Siebenzahl er­
scheint in der Mitte dargestellt durch 2 Pyramiden', 4 Gliedmaßen, und 
endlich durch das Haupt des Weibes.

Diese Siebenzahl aber steht im Mittelpunkt von drei Kreisen: 
der inneren Schlangenlinie, der äußeren Schlangenlinie und dem 
durch die vier Eckfiguren markierten Kreis.

Ergebnis: 3x7=21 = Anzahl der großen Arkana.
Damit haben wir die Besprechung der 22 „großen Arkana“ be­

endigt. Wir sind im großen und ganzen treu unserem unvergleich­
lichen Führer auf diesem Gebiet, Dr. Gerard Encausse (Papus), ge­
folgt, dessen wundervolles Werk: „Le tarot des Bohemiens“ wohl 
die gründlichste Arbeit darstellt, die auf diesem Gebiet der Kab­
bala jemals geleistet worden ist. Es ist hier ein Versuch gemacht, 
etwas von dem Geiste des großen Kabbalisten dem deutschen 
Volk zu geben, das bis jetzt kein einziges abgeschlossenes Werk über 
diesen für fast jedermann hochinteressanten und — verhältnismäßig 
auch leicht zugänglichen Teil kabbalistischen Wissens hatte.



72 —

Um aber eiligen und ungeduldigen Lesern entgegenzukommen 
sowie auch gelegentliches schnelleres Nachschlagen zu ermöglichen, 
geben wir sämtliche Werte und Beziehungen der großen Arkana noch 
einmal in übersichtlicher Tabellenform wieder. (Siehe Seite 73-75.)

Wir hoffen, daß uns hierfür der Leser ebenso Dank wissen wird,
wie für die am Schluß des I. Teils bildlich gegebene Darstellung des 
ganzen Tarots.

d) Schlüsselfigur des ganzen Tarot

Figur 4. Allgemeine Übersicht über den Tarot. (Schlüsselfigur.)



73 —

e) Übersichtstabelle über die großen Arkana.

Arkanum
Verwandtschaft mit

Bedeutungen
Hieroglyph Kabbala Astro­

nomie
Wochen­

tag

1. Aleph: Gaukler 
(Mutter)

N = 1

Mensch Kether 
(Krone)

Jod.
Göttlicher Schöpfer 
od. Gott der Vater. 
Osiris.
Göttlicher Erhalter.
Mensch, Adam.
Göttlich. Umformer.
Aktives Universum.

2. Beth: Hoheprie- 
(doppelt) [sterin

V 5 = 2

Mund Chochmah 
(Weisheit)

Mond
3

Montag Reflex von Gott- 
Vater:

Gott der Sohn.
Isis.
Reflex v. Adam:
Eva. Das Weib.
Reflex d.Natura- 
naturans:

Natura naturata.
3. Ghimel: Kaiserin 

(doppelt)
3 = 3

Erfassende 
Hand

Binah 
(Intelligenz)

Venus 
?

Freitag Gottd.HeiligeGei st.
Universelle be­

lebende Kraft.
Adam-Eva 
(Menschheit).

Die Welt. Horus.
4. Daleth: Kaiser 

(doppelt)
5 = 4

5. He: Pabst 
(einfach)

n = 5

6. Vau: Liebende 
(einfach)

1 = 6

Busen, 
Schoß

Atem

•

Auge, 
Ohr

Chesed 
(Milde)

Pachad
(Furcht und 

Urteil) 
(eigentlich 

Geburah 
Stärke und 

Macht) 
Tiphereth

(Schönheit)

Jupiter 
4

Widder 
V 

März

Stier 
«

April

Donners­
tag

Reflex des Gott- 
Vaters:

Der Wille.
Reflex v. Adam:
Die Kraft.
Universelles 
schöpferisches 
Fluidum:

Seele des Univer­
sums.

Reflexd.WHl.ens: 
Intelligenz.
Reflex d. Macht: 
Autorität-Religion- 

Glaube.
Reflex der Welt­
seel e:

Universelles Leben.

Gleichgewicht 
des Willens u. 
Intelligenz:

Schönheit.
Gleichgew. von 
Machtu.Autori­
tät: Liebe,Mitleid.

Gleichgewicht 
d.univers.Seele 
u. Lebens:

Univers. Anziehung 
u. univers. Liebe.



74 —

Obersichtstabelle über die großen Arkana. (Fortsetzung.)

Arkanum
Verwandtschaft mit

Bedeutungen
Hieroglyph. Kab­

bala Astronomie Wochen­
tag

7. Zatn: Wagen 
(einfach)

T = 7

8. Chet: Gerech- 
(einfach) tigkeit 

n = 8

9. Theth: Eremit 
(einfach)

□ = 9

10. Jod: Schick­
salsrad 

(einfach und Ur­
sprung)
i = 10

11. Caph: Kraft 
(doppelt)

3 = 20

12. Lamed: Ge- 
(einfach) henkter 

b = 30

Pfeil

Feld

Dach

Ausgestr.
Zeigefinger

greifende 
Hand

Ausgestr.
Arm

Hod 
(Pracht)

Nezah 
(Sieg)

Jesod 
(Fun­
da­

ment) ’

Mal­
kuth 
(das

Reich)

Zwillinge 
Ä 

Mai

Krebs 
® 

Juni

Löwe 
ft 

Juli

Jungfrau 
HP 

August

Mars 
cf

Wage

September

Dienstag

Mensch als 
Funktionär von 
Gott-Schöpfer:

Vater, Vollbringer. 
Gesetz der Ver­

wirklichung.
Natur als schöp­

fende Kraft (Funk­
tionär v. Adam).

Astrallicht.
Weib als Funkti­
onärin Gottes d. 
Sohnes: Mutter.

Gesetz, Gerech­
tigkeit.

Natur als Funktio­
när von Eva:

Elementare Ge­
rechtigkeit.

Menschheit als 
Funktionärin 
Gottes d. Heil. 
Geistes:

Menschl. Liebe.
Klugheit, 
Schweigen.

Natürl.erhalt. Kraft.
Astrales Flui­

dum.
Notwendigkei t.
Karma d. Indier. 
Magische Kraft. 
Schicksal.
Woll en.
Reflexion d. uni- 
vers. Seele.

Potentielle offen­
barte Kraft.

Reflex der Intelli­
genz: „Freiheit“.

Reflex d. Autorität 
u. des Glaubens: 

„Mut“(imWagnis). 
Reflex d. univ. Le­

bens: „Reflektier­
tes u. vergängl. 
Leben.

Mitleid.
Gnade.
Erworbene Erfah­

rung: Wissen.
Gleichgewichts­

kraft.



75 —

Übersichtstabelle über die großen Arkana. (Fortsetzung.)

Arkanum
Verwandtschaft mit

Bedeutungen
Hieroglyph. Kab­

bala Astronomie Wochen­
tag

13. Mem: Tod 
(Mutter)

n = 40

14. Nun: Mäßigkeit 
(einfach)

5 = 50

15. Samech; Teufel 
(einfach)

0 = 60

16. Zain: Der vom 
Blitz getr. Turm 

(einfach) 
y = 70

17. Phe: Sterne 
(doppelt) 

d = 80

18. Tsade: Mond 
(einfach)

51—90

19. Koph: Sonne 
p = 100

20. Resh: Gericht 
(doppelt)

“1 = 200

(21.) Shin: Narr 0 
(Mutter)

8 = 300
22. Thau: Welt

n = 400

Weib

Frucht

Schlange

Band 
(Vau) 

materialis

Rede 
(Mund und 

Zunge)

Dach

Scharfeck. 
Waffe, Beil

Haupt des 
Menschen

Bogen 
(als Waffe!)

Busen und
Schoß

Skorpion 
< 

Oktober

Schütze
Z 

November

Steinbock

Dezember

Merkur
2

Wassermann

Januar

Zwillinge 
X 

Februar

Saturn
K

Mittwoch

Sonn­
abend

Universales um­
wandelndes 
(zerstörendes 
Prinzip).

Zerstörer und 
Schöpfer. Tod.

Universelle plasti­
sche Kraft.

Involution, d. h. 
(d. Geist steigt in 
die Materie).

Mäßigkeit.
Individuelles u. 
körperl. Leben.

Bestimmung.
Zufall.
Verhängnis.
Ergebnis des Sün­

denfalls.
Nahash,d.hütende 
Drached.Schwelle.
Göttliche Zer­
störung.

Fall.
Sichtbare Welt.
Unsterblichkeit.
Hoffnung.
Essenz des Lebens, 
aussendende Kraft.

Chaos.
Materieller Körper, 

dessen Leiden.
Stoff.
Die Elemente.
Ernährg., Verdaug.
Plexus solaris 
(Sonnengeflecht).

Mineralreich.
(Gold.)

Ursprüngl. u. be­
stimmte Bewe­
gung.

Atmung.
Pflanzliches Leben. 
Pflanzenreich.
Bewegung v. re­
lativer Dauer.

Instinkt.
Tierreich.
Mikrokosmos.
Fragesteller im all­
gemeinen, d.h. güt' ' 
f.angefragteSache.



Zweiter Teil.

Praktischer Tarot.
I. Kapitel.

Die Tarotsysteme.
Indem wir uns nun dem zweiten Teil, dem des praktischen 

Tarots, zuwenden, wollen wir in diesem Abschnitt die einzelnen vor­
kommenden Arten des Tarots ganz kurz besprechen, um dem Leser 
nichts vorzuenthalten und ihm gegebenenfalls Vergleiche zu ermög­
lichen.

Beginnen wir mit dem von uns diesem Buch beigegebenen Tarot:
1. Tarot: „Rekonstruktion Daityanus (Kurtzahn)“. 

Dieser Tarot wurde im ersten Teil sehr ausführlich besprochen. Er 
unterscheidet sich von den nachgenannten Tarots von Marseille 
und von Oswald Wirth usw. hauptsächlich dadurch, daß den wich­
tigen Hieroglyphen, den ägyptisch-hebräischen Buchstaben, ein her­
vorragender Platz auf den Karten angewiesen wurde, welche sowohl 
in ihrem Zeichen, als auch in ihrer Aussprache und ihrem jeweiligen

, Zahlenwert wiedergegeben sind.,
' Die Symbolik dieses Tarots stützt sich hauptsächlich auf die 

längstverschollene Etteila-Ausgabe des Tarots, auch in der Mitte des 
vorigen Jahrhunderts in Deutschland unter dem Namen: „Das Buch 
Thot“ verbreitet (vgl. Nr. 13). Jedenfalls kann der Besitzer dieses vor­
liegenden Buches sicher sein, einen in jeder Hinsicht einwandfreien 
Tarot, den es in Deutschland bisher überhaupt noch nicht gab, sein 
Eigen nennen zu können.

Sollte ihm dies kleine Format der Karten mißfallen, so wird sich 
dieses Mißfallen beim praktischen Gebrauch derselben wohl bald in 
das Gegenteil verkehren, denn die großen Ausgaben im Format von 
fast durchweg 7x12 cm erfordern beim praktischen Gebrauch einen 
außerordentlich großen Tisch, der vielleicht nicht überall verfügbar ist.

2. Der Tarot von Marseille ist ein vollgültiger Tarot von 
78 Karten. Der größte Kenner auf dem Gebiete der gesamten Tarot- 
forschung, Papus (Dr. med. Gerard Encausse-Paris), bezeichnet 
diesen Tarot als den besten, weil in seiner Symbolik am exaktesten.



77 —

Der Verfasser ist nicht ganz dieser Ansicht. Betrachtet man den Mar­
seiller Tarot genau, so will es scheinen, als wenn die Kartenbilder 
einem besseren Urbild sehr primitiv nachgezeichnet sind, keine Rück­
sicht auf Perspektive, Licht und Schatten genommen wurde und auch, 
die Umrißlinien der Figuren einen teilweise sehr unsicheren Eindruck 
machen. Auch die kleinen Arkana wirken unschön, weil teilweise sehr 
unübersichtlich, auch ist die durch die Anordnung der kleinen Arkana 
bei dem unter Nr. 1 genannten Tarot wiedergegebene Zahlensymbolik 
überhaupt nicht berücksichtigt. Viel schöner ist dagegen:

3. Der Tarot von Oswald Wirth-London. Wirth zeichnete 
sehr schöne „große Arkana“, und zwar, und darauf kommt es sehr an, 
unter Mitwirkung der beiden berühmten Kabbalisten Abbe Constant 
(Eliphas Levi) und Stanislaus de Guaita. Diese 22 großen Arkana 
unterscheiden sich aber im großen und ganzen nur wenig von den 
unsrigen, nur das Aussehen der Figuren ist etwas anders, und das 
Arkanum 10 (Schicksalsrad) und Arkanum 7 (Wagen) sind anders 
konstruiert, wenn auch mit gleicher Symbolik wie Tarot Nr. 1.

Leider ist der Tarot von Oswald Wirth zur Zeit ebensowenig 
mehr im Handel zu haben, als der Tarot von Marseille, obschon sich 
der Verfasser jede nur erdenkliche Mühe gab. Wir wenden uns nun 
einem wirklich sehr schönen neuen Tarot zu, dem:

4. Tarot Pamela-Colman Smith und Dr. Wynn-W est- 
cotts. Ebenfalls ein vollgültiger Tarot von 78 Karten, der vor etwa 
10 Jahren, um 1910, in England erschien und sehr hübsch gezeichnet 
ist. Die Symbolik der 22 großen Arkana ist, wie dies ja auch gar 
nicht anders sein darf, selbstverständlich den vorgenannten Tarot- 
ausgaben völlig gleich, jedoch die zeichnerische Ausführung ncch 
mehr modernisiert, als z. B. der von Wirth, wenngleich das Bemühen 
anerkannt werden muß, auch in der Zeichnung einen einheitlichen Stil 
zu wahren, was allerdings nicht ganz gelang. Die 22 großen Arkana 
haben aber einen großen Fehler, der unbestritten bleiben muß: Kein 
einziges Arkanum zeigt einen hebräischen Buchstaben, wie das die 
22 großen Arkana des Wirth-Tarots z. B. sehr schön, der Marseille- 
Tarot weniger schön und unser Tarot in vollkommenster Weise tun! 
Das heißt denn doch, den Tarot vollkommen verflachen und ihn in die 
Bahnen der mehr oder minder überflüssigen „Gesellschaftsspiele“, 
horribile dictu, steuern, wo er niemals hingehören wird. Aus diesem 
Grunde ist dieser Tarot einer schönen Blume ohne Duft, oder einem 
bunten Vogel ohne Stimme, vergleichbar. Eigenartige Wege geht 
die entwerfende Künstlerin mit der Darstellung der kleinen Arkana, 
die vollkommen anders als alle anderen Tarots ist und eine so um­
fassende Symbolik darstellt, daß man auch über jede Karte der 56



78 —

kleinen Arkana einen Artikel schreiben könnte Wir kommen nun 
zum

5. Tarot von Venedig, der ebenfalls 78 Karten enthält, von 
denen 21 große Arkana sind. Es würde hier viel zu weit führen, ihn 
zu besprechen, zumal er sich nur wenig von den erstgenannten drei 
absolut gültigen Tarots unterscheidet.

6. Tarot Minchiate von Florenz, dieser besteht aus 97 
Karten, von denen 40 Tarotkarten, d. h. „große Arkana“ sind. Zu 
den allgemein angewandten 22 „großen Arkana“ des ursprünglichen 
Tarots sind als weitere „große Arkana“ noch hinzugefügt: Die zwölf 
Tierkreiszeichen (was überflüssig, da in jedem Tarot infolge der 
Buchstabensymbolik enthalten), freimaurerische Grade, die vier Ele­
mente usw. Auch der folgende Tarot weicht wesentlich ab.

7. Tarot von Bologna. Er hat zwar 21 große Arkana, die 
mit wenigen Ausnahmen (21. Engel, 16. Donner, 12. der alte Mann) 
unserm Tarot entsprechen, jedoch weist er weniger kleine Arkana 
auf (nur 41).

8. Der Deutsch-österreichische Tarot. Hier heißt der 
Tarot nicht mehr „Tarot“, sondern Tarok. Jeder Zusammenhang 
bewußter Art mit dem eigentlichen Tarot ist verschwunden, er ist 
nur noch zu einem Kartenspiel herabgesunken. Am besten zeigen 
wir seinen Verfall und seine Ungeeignetheit für irgendwelche okkul­
tistische kabbalistische Zwecke durch wörtliche Wiedergabe einer 
im „Großen Buch der Kartenspiele“ von Ernst Lange, Berlin, von ihm 
gemachten Beschreibung (Seite 4):

„Eine Art von Spielkarten (!) ist die weniger gekannte und ge­
bräuchliche Ta rokkarte. Sie wird nur zu den^it dem Namen 
„Tarok“ bezeichneten Spielen (!) benutzt. Sie besteht aus 78 Blättern1). 
Zu den 52 Blättern des gewöhnlichen französischen Kartenspiels (!!) 
kommen noch erstens 4 Figuren hinzu, die man ,Cavals‘ (!) nennt. 
Sie entsprechen der Farbe der französischen Karte und stehen ihrem 
Werte nach zwischen Dame und Bube. Außerdem aber besitzt die 
Tarokkarte noch 22 Blätter, die mit beliebigen (!!!) komischen (!!) 
Figuren bemalt sind und am oberen Rande eine römische, ihren Wert 
anzeigende Zahl tragen. Das höchste Blatt trägt keine Zahl, sondern 
zeigt nur die Figur eines Hanswurstes (!). Es ist das höchste Blatt im 
ganzen Spiel und wird Skys (?) genannt. Das zweite (!) heißt Mond 
und trägt die Zahl XXI (!!!). Die niedrigste Karte mit der Zahl I heißt 
das Pagad. Sie gilt neben den beiden höchsten als Matador (!) und

*) Manchmal auch nur 54!



79 —

zählt im Stiche mehr als die übrigen Karten, die höhere Nummern 
tragen“ usw.

Soweit das „Große Buch der Kartenspiele“! Die gebotene kleine 
Probe (die übrigens fast die ganze Beschreibung des Taroks dar­
stellt), dürfte genügend den Verfall des eigentlichen Tarots im Tarok 
gezeigt haben. Hierbei sei eine Bemerkung gestattet. Nach der 
Meinung sowohl des Verfassers, als auch nach der von berufenen, 
Forschern, entstammen letzten Endes sämtliche Kartenspiele der 
Welt, dem Tarot, das eben degenerierte in gleicher Weise, wie aus 
dem berühmten Schachspiel das oberflächliche Damenspiel entsprang, 
das kaum einen Abglanz des königlichen Schachs darstellt. —

Man wolle auch obige „Tarokbeschreibung“ (!) einmal mit un­
seren Darlegungen im ersten Teil vergleichen, und man wird mit 
Hoffmann sprechen müssen: „Schaudern erfaßt mich“ (Hoffmanns 
Erzählungen, III. Akt).

Daß in den ganz deutschen Tarokspielen die 4 Symbole der 
kleinen Arkana so dargestellt werden:

Kelche durch Herzen,
Münzen „ Schellen,
Schwerter „ Blätter, Laub,
Szepter „ Eicheln.

sei nur nebenher erwähnt. Weitere Tarots sind noch:
9. Der Tarot von Besancon.

10. Der doppelköpfige Tarot von Besancon.
11. Der Tarot von Watillaux.
12. Der Etteila-Tarot.
Über alle diese Tarotarten ist nicht mehr viel zu sagen. Papus 

nennt den 9. gut, den 12. schlecht, wenn auch verbreitet zu Wahrsage­
zwecken, und hat in bezug auf letztgenannten auch aus weiter unten 
angegebenen Gründen recht. Der Tarot von Watillaux soll sehr 
gute kleine Arkana haben. Endlich kommen wir zum Schluß noch 
zu sprechen auf:

13. Das Buch Thot. Hier finden wir einen guten Tarot wieder, 
der sich auf den von Etteila stützt. Aber, und hier müssen wir 
Papus recht geben, nur der Eingeweihte bzw. Tarotkundige vermag 
hierin überhaupt noch einen Tarot, und sogar einen sehr guten, zu 
entdecken! Das liegt vor allem daran, daß 1. die großen Arkana 
keine hebräischen Buchstaben aufweisen, 2. die Reihenfolge der 
großen Arkana vollkommen willkürlich gewählt ist, 3. die Bezeich­
nungen der Arkana vollkommen andere sind; es sind dafür Eigen­
schaften usw. gewählt, 4. einige große Arkana aus unbekannten



— 80 —

Gründen durch völlig andere ersetzt sind; und zwar fehlen bzw. 
sind durch andere Symbole und Bilder ersetzt:

1. Arkanum 3: „Kaiserin“ durch nacktes Weib in Hügelland­
schaft von elf horizontal schwebenden Kreisen umgeben,

2. Arkanum 4: „Kaiser“ durch Wolkenhimmel,
3. Arkanum 6: „Liebende“ durch Felsenlandschaft mit Sonne 

und Mond,
4. Arkanum 12: „Gehenkter“ durch Meeresstrand mit Tieren.
Die Reihenfolge der großen Arkana ist (unter anderer Bezeich­

nung, wie schon gesagt wurde):
(4)—19 — 18 —17 —21 —(6) —(12) —(3) —8 — 14—11

2 — 5 — 15 — 1 —20—13 — 9 — 16 — 10 — 7.
Die eingeklammerten Arkana sind, wie vorhin gezeigt, andere 

als die großen Tarotarkana. —
Die an sich sehr schönen „kleinen Arkana“ zählen stets rück­

wärts von zehn bis eins. Die 78. letzte Karte erst entspricht dem 
Narren 0. —

Für den Kundigen hat es den Anschein als ob der Verfertiger 
des „Buchs Thot“ entweder den eigentlichen Tarot falsch ver­
standen hat oder äber die Absicht hatte, den Tarot der Schöpfungs­
geschichte anzupassen, was sehr wahrscheinlich ist. — Jedenfalls 
wurde der ursprüngliche Tarot völlig verdunkelt, wo nicht unkennt­
lich gemacht. Merkwürdig bleibt jedoch immer, daß von den 22 
großen Arkanen 18 sich, wenigstens der symbolischen Form nach, gut 
erhielten, desgleichen die ganz hervorragend guten kleinen Arkana, 
die weit, weit besser sind, als die vom „Tarot Marseille“. Im deut­
schen Handel ist das Buch Thot, dessen letzte neue Auflage im Jahre 
1857 in Stuttgart erschien, wohl kaum mehr zu haben.

Tarotkarten brauchbarer Systeme aufzutreiben, ist gegenwärtig 
ungemein schwierig, darum ist die Herausgabe des vorliegenden 
Werkes dem Verlag hoch anzurechnen, zumal in richtiger Würdigung 
aller technischen usw. Schwierigkeiten. Mit den beigegebenen Karten 
ist trotz der kleinen Mühe des eigenen Aufziehens (am besten auf der 
stumpfen Seite sogenannten Lackschreibekartons) alles, was große 
Tarotausgaben bieten könnten, ebenfalls und des handlicheren For­
mats wegen auch bequemer zu erreichen!1)

Ehe wir uns mit den verschiedenen Methoden des Tarot- 
schlagens, des praktischen Tarots, beschäftigen, wollen wir im nächsten 
Kapitel noch einen Blick auf die magische Seite des Tarots tun.

’) Aufgezogene, gebrauchsfertige Spiele sind vom Verlag zu beziehen.



— 81 —

II. Kapitel.
Die Magie des Tarots.

.... Drum hab’ ich mich der Magie ergeben, 
Ob mir durch Geistes Kraft und Mund 
Nicht manch Geheimnis würde kund;
Daß ich nicht mehr mit saurem Schweiß 
Zu sagen brauche was ich nicht weiß; 
Daß ich erkenne, was die Welt 
Im Innersten zusammenhält, 
Schau alle Wirkenskraft und Samen 
Und tu nicht mehr in Worten kramen.

Goethe, Faust I.

Magie! Du schauderst, verehrter Leser, liebenswürdige Leserin. 
Der Verfasser sah kürzlich in einem Werk über Magie eine prachtvolle 
Darstellung der praktischen Magie in zwei Bildern: Auf dem ersten 
Bild steht der Magier, angetan mit einem weißen, mit Zaubercharak­
teren bestickten Gewand in einem dreifachen Zauberkreis. Mit einem 
bloßen Schwert in der Linken, deutet er auf die Spitze eines im ersten 
Zauberkreis liegenden Pentagramms, während seine erhobene rechte 
Hand einen Zauberstab hält, der den wirbelnden Rauch aus einem 
außerhalb des dritten Kreises auf dem Boden stehenden Räucher­
gefäßes zu dirigieren scheint.

Zauberstab, Räucherkelch, Schwert und Pentakel (gleich 
Münze), da haben wir wieder die vier Grundsymbole der kleinen 
Tarotarkana, entsprechend den vier Elementen, die hier dem Zauberer 
(Aleph) zu beliebigem Gebrauch in die Hand gegeben sind. Solch ein 
Zauberer ist auch der Leser, der mit dem Tarot in der Hand zum 
Magier — werden kann, wenn er: Arbeiten, gehorchen und schweigen 
lernt. — Möge es ihm aber nicht so ergehen, wie dem Magier auf 
dem zweiten Bild, wenn er, vielleicht fortgerissen von vorwitzigem 
Tatendrang, durch Erfolge mit den Tarotkarten zur dämonischen, be­
schwörenden schwarzen Magie übergeht. Was zeigt dieses Bild nun? 
Ja, lieber Leser, hier ist Grund genug zum schrankenlosesten Ent­
setzen, und ein gewöhnlicher Sterblicher würde ihm auch unter 
keinen Umständen erfolgreich trotzen können! In ein unbestimmtes 
Dämmerlicht hat sich der Beschwörungsort gehüllt, eine Art fahlen 
Dunstes, aus dem zwei entsetzliche Feuersäulen aufleuchten, von 
grellen Blitzen umzuckt: Tetragrammaton, der Allmächtige, und Agfa, 
und ihre furchtbaren Äußerungen. Daneben majestätisch blickende 
Gestalten neben Fratzen und abenteuerlichen Gestaltungen, wie diese 
vom Meister Albrecht Dürer nicht treffender in Holz geschnitten 
werden konnten, ekelhafte Tierkörper mit scheußlichen Bösewichts- 
gesichtern, belebte Knäuel von sich wendenden schier unerkennbaren 
Gliedern, dies alles umlodert, umbraust und umtobt den Zauberkreis!



82 —

Ruhig steht der Meister da! Zum Schutz dienen ihm nur seine 
genau gekannten Zauberformeln und sein Degen, während sein 
Stab die Erscheinungen nach seinem Willen lenkt. Wehe, dreimal 
Wehe über ihn, wenn er sich nur einmal verspricht, nur eine falsche 
Bewegung mit dem Stab macht, oder gar auch nur ein Glied über den 
innersten Zauberkreis bringt!! Keine Sekunde später klebte sein zer­
schmettertes Hirn an der Decke und den Wänden, gliche sein Körper 
nur mehr einer mehr oder weniger formlosen Masse, die am Boden 
hingeschmiert wäre! Das gleiche Los träfe ihn auch, wenn er nicht 
reinen Herzens wäre.

Die Magie, auch ihr scheinbar geringster Zweig, ist 
kein Spielzeug!! Das möge sich der Leser ernstlich gesagt sein 
lassen! Man weiß wohl, wie es beginnt — aber nimmer, wie es 
endet! „Reiche dem Teufel den kleinen Finger, und er nimmt (stets) 
die ganze Hand! Sollte’der Leser einen kleinen Schauder bekommen 
haben, so liegt das ganz in der Absicht des Verfassers. Wie viele 
Menschen haben schon ihren Verstand durch vorwitzige Beschäfti­
gung mit den magischen Künsten verloren und haben, von bösen 
Geistern besessen, im Irrenhaus eingesperrt, ihre Tage unter un­
geheueren Qualen beschließen müssen! — — Ahnt denn wirklich 
niemand, daß eine höhere schützende Absicht darin liegt, daß die 
geheimen Wissenschaften von der großen Menge nicht anerkannt, 
ja sogar verspottet und verlacht werden?! Denn wüßte der Pöbel, 
die misera plebs, welche Ungeheuern Kräfte sich ihm darbieten, so 
würde er sich darauf stürzen, um sich gegenseitig zu vernichten, 
ja sogar, um schließlich den Erdball zu zerstören. Man sage nicht, 
daß der Verfasser phantasiere, man frage bekannte Ärzte, was für 
seelische Opfer Hypnose (noch vor 30 Jahren „wissenschaftlich“ 
nicht anerkannt), gemißbrauchter Spiritismus usw. schon an Geistes­
kranken gefordert haben! Warum ist denn vor kurzem erst die 
Hypnose als Schaustellung in Varietes und ähnlichen Veranstaltungen 
plötzlich wegen schwerer Gefährdung der Gesundheit der Ver­
suchspersonen verboten worden? Polizeilich verboten! Aber das 
geheimnisvolle, das verschleierte Bild zu Sais, reizt noch immer! Wie 
vor Jahrtausenden, so auch heute, und in Jahrtausenden. Lieber 
Leser, glaube mir, als einem suchenden Menschen von einigen Erfah­
rungen auf dem Gebiet des Okkultismus, du darfst auch auf diesem 
Gebiet suchen und schürfen, und wirst auch finden, wie ich gefunden 
habe; m e h r als du suchtest, wenn du mit ganzem und reinem Herzen 
suchen wirst: „So ihr mich von ganzem Herzen suchet, so will ich 
mich finden lassen“; aber nur die reinen Herzens sind, werden Gott 
schauen, die anderen aber den Teufel, d. h. ihre Person gewordenen



— 83 —

bösen Begierden, der sie als „Hüter der Schwelle", die das Jenseits 
vom Diesseits trennt, für dieses Leben mitleidslos zerschmettern 
wird. — Die Geschichte von dem schrecklichen Ende des schwarzen 
Magiers, Doktor Faust, wie sie in dem Volksbuch von Musäus 
beschrieben ist, ist buchstäblich zu nehmen. Alle schwarzen Magier 
ereilt ihr schließliches Geschick unwiderruflich! Hier nur ein Bei­
spiel1): Am 7. Juni 1905 starb in Wien der in weitesten wissenschaft­
lichen und industriellen Kreisen wohlbekannte Dr. Karl K . . . eines 
plötzlichen unaufgeklärten Todes, nachdem ein halbes Jahr vorher 
seinen Assistenten das gleiche Schicksal ereilt hatte. Dr. K. besaß 
einen regen und ingenieusen Geist, der ihn, nachdem er mit diversen 
Erfindungen, darunter der Sulfit-Zelluloseprozeß an erster 
Stelle figuriert, Glück gehabt, weiter und weiter trieb, bis er — im 
Lager der schwarzen Magie landete. Zuerst nahm er Unterricht bei 
dem Araber Soliman BenAifha, der ihn lehrte, wie man sich die 
Augen aus dem Kopfe nehmen und die Zunge durchstechen kann. 
Dann ließ er sich den Inder Bheema Sena Pratapa kommen, von 
dem er die Kunst lernte, sich selbst in jenen Scheintodzustand zu ver­
setzen, in dem manche Fakire sich begraben zu lassen pflegen. 
Schließlich weihte ihn der Inder Sri Mahatma Agamya Guru 
Paramahamsa in die letzten Geheimnisse des Hata Yoga ein. Der 
Enderfolg war der, daß er eine Schar niederer Geistwesen an sich 
zog, die er nicht wieder los werden konnte, und die sein Ver­
derben wurden. In seinem Laboratorium trieben die tollsten Spuk­
erscheinungen ihr Unwesen, und der Unglückliche fand, trotzdem er 
sich seines Tuns vollauf bewußt war, nicht mehr die Kraft, sich ihrer 
zu erwehren. In einem seiner Briefe an Dr. Franz Hartmann 
schrieb er wörtlich: „Ich fürchte die hütenden Scharen, aber sie er­
öffnen doch der Erkenntnis das Feld." Ein halbes Jahr, nachdem 
sein Assistent im Laboratorium (!) eines plötzlichen Todes gestorben, 
wurde er selbst von einer geheimnisvollen Krankheit befallen, die sich 
keiner seiner Ärzte erklären konnte. Er magerte zum Skelett ab und 
starb eines ebenso rätselhaften Todes, nachdem er sich in Ägypten, 
wohin man ihn mit der Tragbahre geschafft, ein wenig erholt hatte. 
Den Dr. K. hat das typisch faustische Schicksal aller Schwarzmagier 
ereilt. . . Soweit Paar in seinem nicht anzuzweifelnden Bericht. In 
der Literatur finden sich noch genug und übergenug Beispiele für das 
Ende solcher Schwarzmagier; begnügen wir uns aber mit obigem 
Fall, der dazu nicht der Literatur, sondern der traurigen Wirklichkeit

') Entnommen aus Jean Paar, „Weiße und schwarze Magie“, Schmiede­
berg und Leipzig.



84

entstammt — Magie ist nun alles und jedes, was unter Benutzung 
nicht, oder nicht genügend bekannter Naturkräfte Außergewöhnliches 
bewirkt. Also im Grunde genommen viel mehr, als man gemeinhin, 
anzunehmen gewillt ist. Denn auch z. B. jede Anwendung von Elek­
trizität ist letzten Endes Magie, da man wohl die Wirkungen der 
Elektrizität kennt, auch die Bedingungen des Hervorrufens dieser 
Ätherschwingung, aber keineswegs ihr eigentliches Wesen an 
sich! Es ließen sich noch viele Beispiele ähnlicher Art anführen. 
Möge es genug sein, nur seien noch die Hypnose, Magnetismus, Sug­
gestion und Spiritismus erwähnt sowie der siderische Pendel. Von 
ihrer erregenden Ursache weiß man einiges, von ihnen an sich nichts, 
überhaupt nichts, und experimentiert doch munter und fidel darauf 
los, wie Kinder, die mit Dynamitpatronen spielen. . .

Selbstverständlich gibt es auch hier einen natürlichen Schutz. Es 
gilt im ganzen Okkultismus als Gesetz, daß einzig und allein nur die 
bewußte Anwendung von Verfahren, Zauberformeln, Amuletten usw. 
Wirkungen erzeugt, dann aber auch ganz bestimmt. Wenn du, mein 
lieber Leser, zum Beispiel absichtslos das Zeichen des Saturn­
dämons auf ein Blatt Papier kritzelst, ohne zu wissen, was es bedeutet 
und wie es zu gebrauchen, d. h. praktisch anzuwenden ist, so wirst 
du ebensoviel Schaden oder Nutzen haben, als wenn du einen alten 
Sanskrittext vornimmst, den du nicht lesen kannst, oder Integral­
formeln benützen willst zum Rechnen, ohne ihre Gesetze zu kennen! 
Weißt du aber, was du tust, dann bist du auch verantwortlich für die 
Anwendung. Das hier eben Gesagte gilt cum grano salis auch für 
unsern Tarot, wie auch für alle niederen Wahrsagemethoden, sie 
mögen Namen haben, welche sie wollen. Es sei noch kurz erwähnt, 
daß alle und jede höhere Magie, sei es weiße oder schwarze, ihre 
Wurzeln in der Kabbala hat. Weiße Magie ist Anrufung wohltätiger 
Kräfte, um anderen Personen erlaubte Vorteile zu schaffen. 
Schwarze Magie ist der Gebrauch aller magischen, natürlichen, aber 
geheimen Kräfte zu persönlichen, d. h. egoistischen und bösen 
Zwecken. Es sei hier auch noch der blöde Ausdruck „übernatürlich" 
erwähnt, dem man leider viel zu häufig begegnet. Da alles und jedes 
in der Natur enthalten ist, das Gute wie das Böse, das Verstandene 
wie das Unverstandene, so ist eben alles natürlich. Etwas außer­
halb der Natur Stehendes gibt es überhaupt nicht, es gibt nur: Be­
kanntes und Unbekanntes, meistens das letztere. Wenn das der Leset 
nicht glaubt, ist es seine Schuld, und ihm ist kaum zu helfen, oder 
doch? Der Leser nehme einen ungefähr 25 cm langen Faden, hänge 
daran ein kleines Gewicht (Ring), und schlinge das freie Ende um 
den rechten Zeigefinger. Die anderen Finger krampfe er ein und



— 85 —

strecke den Daumen aus. In dieser Lage halte er das Pendel, denn 
ein solches ist es, in ruhiger Lage etwa zwei Zentimeter von einem 
Blatt weißen unliniierten Stück Papier in ruhiger Haltung entfernt, 
auf das er mit Bleistift das Wort „Feuer“ geschrieben hat. Es wird 
nur ganz kurze Zeit dauern, und das Gewichtchen wird einen Kreis 
gegen die Uhrzeigerrichtung links, oder „rot“ genannt, beschreiben. 
Was ist das für eine Kraft? Der Leser weiß es nicht, der Verfasser 
weiß es nicht, und doch ist diese natürliche Kraft (wahrscheinlich 
eine Ätherschwingsart, doch was ist Äther. . ?) da! — Vielleicht 
wird es auch dem Leser eben die Freude machen, wie dem Verfasser, 
die hebräischen Buchstaben, Zahlen, Tarotkarten und ihre Symbole 
mit diesem einfachen Instrument zu untersuchen. Für diese Leser sei 
noch bemerkt, daß es gut ist, mit dem Gesicht nach Süden zu sitzen 
oder zu stehen, nichts in der anderen Hand zu halten und möglichst (vor­
erst) allein dabei zu bleiben. Man bezeichnet die Drehung mit dem 
Uhrzeiger als blau, gegen den Uhrzeiger als rot. „Nord-Süd“ mit 
violett, „Nordwest-Südost“ mit grün und „Nordost-Südwest“ mit 
orange. Endlich „Ost-West“ mit gelb. Violett und blau bedeuten im 
menschlichen Sinne Gutes, gelb Böses und das andere Übergänge. 
Mehr hierüber mag der Leser in einem der zahlreichen darüber vor­
handenen guten Werken nachlesen und — nachproben1). Die An­
wendung des Pendels empfiehlt sich beim Endergebnis des Tarot- 
schlagens in zweifelhaften Fällen. Es sei hier noch der Kuriosität 
halber erwähnt, daß das Pendel auch den ägyptischen Priestern nicht 
unbekannt war. — Das höchste Ziel eines Magiers ist wohl das, die 
Gestaltung des Stoffes, d. h. die Regelung der Atomschwingungen 
der Materie in die Gewalt zu bekommen. Diese Schwingungen, die 
eine fürchterliche Kraft darstellen, da sie in der Sekunde als inter­
ätherische Schwingungszahl

24300000000
haben, entspricht der fürchterlichen Vril, die Bui wer in seinem 
Roman „Das Geschlecht der Zukunft“ schildert, die den Untergang 
der Atlantis verursachte, wo sie jedem Kind bekannt war, und mit 
deren Hilfe Bauwerke wie die Pyramiden entstanden sind, da man die 
enormen Blöcke mit nichts anderem die 136 Meter Höhe hätte heben 
können. Die Pyramiden, wenigstens die beiden großen, sind niemals, wie 
behauptet wird, Königsgräber gewesen, sondern vielmehr Einweihungs­
stätten, in denen der Einzuweihende, wenn er die furchtbaren Prü­
fungen nicht bestand, ohne weiteres auf geeignete Weise ums Leben 
kam. — Der Leser möge die kleine Abschweifung, die ihm hoffentlich

0 Z. B. Fr. Kallenberg, „P-Strahlen“, Leipzig 1920, reich illustriert. 
Der Verfasser!



86

Gewinn brachte, verzeihen, und nur noch erlauben, darauf hinzu­
weisen — da wir doch gerade einmal bei Ägypten sind, daß sich die 
Tarotursymbole sicher unter den hieroglyphischen Inschriften der 
Tempel finden, wo sie, wie Strindberg dies sehr richtig schreibt 
(„II. Blaubuch“, Seite 560ff.), durchaus falsch übersetzt werden. Er 
bemerkt unter anderem sehr treffend: „Dieses kluge ägyptische Volk, 
bei dem sich die Gelehrten und Philosophen des Altertums Weisheit 
holten, hat man (durch die falsche Auslegung) zu solchen Idioten ge­
macht, wenn es sich um die Schrift handelt, daß man über die Aus­
legung verdutzt ist.“

Mit vorstehenden Ausführungen haben wir wohl von Magie 
genug gesagt und gehen nun zu den jetzt verständlichen magischen 
Vorbereitungen in bezug auf das Legen oder „Schlagen“ der Tarot- 
karten über. — Das Schlagen des Tarots (entspricht dem Aufschlagen 
des Buches Thot durch die Priester im alten Ägypten) ist also eine 
durchaus magische, d. h. heilige Handlung, und man wird seine 
Zweifel fahren lassen und rückhaltloser Anhänger des Tarots werden, 
sobald man nach gehöriger geeigneter Vorbereitung die ersten sich 
bewahrheitenden Ergebnisse erzielt haben wird. Man muß sich 
nun klar machen, daß die Tarotkarten nur geeignete Hilfsmittel 
sind, um uns mit der astralen Welt in Verbindung zu setzen, in der 
alles Geschehen, sei es gewesen, oder sei es kommend, minutiös ver­
zeichnet ist. Da wir ja auch i n u n s einen Keim jener Welt haben, den 
Astralkörper, so handelt es sich sozusagen um nichts anderes, als eine 
Brücke zu bauen zwischen unserem astralen Körper und der astralen 
Welt. Diese astrale Brücke soll uns die Magie der Tarotkarten er­
bauen, und sie wird es tun! — Man beachte peinlich genau fol­
gende Vorbereitungen vor dem jedesmaligen praktischen Gebrauch 
des Tarots:

1. Man bade sich unmittelbar vorher in fließendem Wasser, oder 
reinige sich, wenn das nicht möglich ist, so gut als möglich.

2. Drei Tage vor dem Tarotschlagen enthalte man sich des ge­
schlechtlichen Umgangs, des Fleisches, des Alkohols mit Ausnahme 
von mäßig genossenem Südwein (der aber natürlich ebensogut weg­
gelassen werden kann).

3. Man vermeide alle Aufregungen und oberflächlichen Zer­
streuungen sowie den Verkehr mit als schlecht erkannten Menschen. 
Dafür lese man ernste einschlägige Literatur wie Suryas „Rosen­
kreuzer“, Laarss„Amulette undTalismane“,Meyrinks okkulte Ro­
mane und ähnliche Bücher, auch treibe man ernste Musik, Wagner, 
Beethoven, Puccini, Verdi u. ä.



87 —

4. Man gebe sich, so oft es möglich ist, Meditationen über einen 
beliebigen Gegenstand und alle seine Beziehungen hin, zum Beispiel 
ziehe man eine der 78 Tarotkarten und stelle sie sich, nach zuvoriger 
genauer Betrachtung, nachher mit geschlossenen Augen so deutlich 
als möglich vor, bis man ihr Bild zum „Greifen“ deutlich vor sich 
sieht (Das klingt furchtbar einfach, ist aber nicht leicht, man ver­
suche es und urteile selber darüber. Ein dem Verfasser bekannter 
Pastor behauptete, es wäre nicht möglich, das Vaterunser so zu beten, 
daß kein einziger nicht mit dem Gebet in unmittelbarer Verbindung 
stehender Gedanke sich während des Betens einschliche. Der Pastor 
war 90 Jahre alt, als er dies endgültig feststellte1).) Diese Tatsache 
und die in der Anmerkung mitgeteilte Geschichte lassen erkennen, daß 
es alles andere als leicht ist, alle unerwünschten, nicht zur Sache ge­
hörigen Gedanken auszuschließen.

5. Man verwende die richtige Zeit, und zwar stets die Tage des 
zunehmenden Mondes kurz vor dem Vollmond. Die Tageszeit wähle 
man nach Belieben mit vollständigem Ausschluß der Zeit von 10 Uhr 
vormittags bis 2 Uhr des Nachmittags wegen des dann herrschenden 
großen Sonneneinflusses, der für magische Operationen nachteilig ist. 
Die beste Zeit ist gleich nach Sonnenuntergang, um Mitternacht und 
bei direktem Vollmondlicht.

6. Man wähle einen behaglichen, aber wenn es irgend angeht, 
nicht zu oft benutzten Raum mit einem runden oder acht-, zehn-, 
zwölfeckigem Tisch, der nicht zu klein sein darf.

7. Die Anwendung eines magischen Kreises, den man auf saube­
res Zeichenpapier (aus einem Stück) malen kann, ist zu empfehlen. 
Es gibt für jede Planetenstunde (worüber später genaueres) einen be­
sonderen magischen Kreis, also im ganzen deren sieben, die wir hier

*) Hier fällt dem Verfasser eine niedliche Geschichte aus seiner Studenten­
zeit ein: Ein alter reicher, sehr geldgieriger Herr ließ seinen armen Neffen Chemie 
studieren. Der Neffe, ein lustiger und leichtsinniger Bruder, studierte aber alles 
andere eher, so daß dem Onkel die Geduld riß. Da teilte der Neffe dem Onkel 
mit, daß er nebenher Alchimie studiere und dem Geheimnis der Veränderung der 
Metalle, dem Ooldmachen, auf der Spur sei, das Rezept wolle er ihm dann später 
geben, wenn er ihn noch studieren ließe. — Der alte Herr ging auf den Handel 
ein. Als nach zwei weiteren Jahren der Onkel das Rezept haben wollte und dem 
Neffen keine Ausflüchte mehr halfen, schickte ihm der Neffe eins, das wohl durch­
zuführen schien, er schrieb ihm aber gleichzeitig, er, der Onkel, dürfe bei dem 
Prozeß der Durchführung um keinen Preis an einen weißen Elefanten denken, ihm, 
dem Neffen, wäre deshalb die Sache nicht gelungen! Nach mehreren Wochen 
schrieb der Onkel: „Du dummer Bengel, warum hast du nur von dem Elefanten 
überhaupt geschrieben, ich denk jetzt an nichts anderes!“



88 —

unmöglich alle abbilden können; um den Lesern entgegenzukommen, 
werden wir einen, den für den Tarot geeignetsten, nämlich den des 
Mondes, hierher setzen: »

Figur 5. Magischer Kreis des Mondes.

Der äußerste Kreis muß 9 Fuß (zu 12 Zoll) messen, der Ab­
stand der Kreise voneinander ist eine Hand breit. In der Mitte des 
Kreises muß hineingeschrieben werden:

1. Mond.

j £ tm^ -
5. Uhrzeit. 3

Außerdem nehme man ein Pentagramm (fünfstrahligen Stern) mit 
hinein. Den Tisch setze man in den Kreis, sich selbst auch, aber so, 
daß man in der Mitte auf einem Stuhl sitzt oder auch nur steht.

8. Nun spreche man kurz vor Beginn der Zeremonie folgendes 
Gebet (man kann es ablesen): „Ich beschwöre über euch, ihr starken 
und guten Engel, im Namen Adonai, Adonai, Adonai, Eie, Eie, 
Eie,Cados,Cados,Cados,Achim,Achim,Ja,Ja, des1 starken 
Ja, der auf Sinai erschien in der Herrlichkeit des Königs Adonai, 
Sadai, Zebaoth, Anathay, Ya, Ya, Ya, Abim, Jeia, der die Meere und 
alle Wasser erschaffen hat am zweiten Tag, die einen über den 
Himmeln, die anderen auf Erden, und der das Meer mit seinem hohen 
Namen bezeichnete und ihm seine Grenze anwies. Ich beschwöre



89 —

euch bei den Namen der Engel, die im ersten Heere herrschen, und 
denen Orphaniel, der große herrliche Engel, vorgesetzt ist, bei dem 
Namen des Mondes und bei den vorgenannten Namen beschwöre ich 
dich, Gabriel, der du dem Montag vorgesetzt bist, daß du mir helfest 
durch die Tarotkarten, mir zu künden . . .“ Hier folgt der betreffende 
Wunsch wegen Zukunft, Vergangenheit oder das, was man wissen 
will. Zum Punkt sieben bedarf es noch einiger einfacher Erklärungen. 
Mit der Mondbeschwörung darf man nur in der Planetenstunde des 
Mondes arbeiten. Planetenstunden sind leicht zu errechnen.

a) Tagesplanetenstunden für jeden Tag:
Teile die ganze Zeit von Sonnenaufgang bis zum Sonnenunter­

gang in 12 gleiche Teile. Diese haben den Namen Planetenstunden 
(ohne Rücksicht darauf, ob sie im Sommer länger oder im Winter 
kürzer sind) und heißen je von 1—12 der richtigen Reihe nach für 
den Montag 1. Mond, 2. Saturn, 3. Jupiter, 4. Mars, 5. Sonne, 
6. Venus, 7. Merkur, 8. Mond, 9. Saturn, 10. Jupiter, 11. Mars, 
12. Sonne.

Der Dienstag beginnt mit Mars und dann weiter in gleicher 
Weise, so daß an die Venus anschließt

der Mittwoch, beginnt mit Merkur,
„ Donnerstag, „ „ Jupiter,
„ Freitag, „ „ Venus,
„ Sonnabend, „ „ Saturn,
„ Sonntag, „ „ Sonne.

b) Nachts ist es gerade so, nur beginnt ab Sonnenuntergang 
die Montagnacht mit Venus,
„ Dienstagnacht „ Saturn,
„ Mittwochnacht „ Sonne, 
„ Donnerstagnacht „ Mond, 
„ Freitagnacht „ Mars, 
„ Sonnabendnacht „ Merkur, 
„ Sonntagnacht „ Jupiter.

Man vermeide nur die Sonnen-, Saturn- und Marsstunden wegen un­
günstiger bzw. böser Einflüsse.

Bei Nummer 7 war für das Hineinschreiben in den magischen 
Kreis unter Nr. 2 Yayin gesagt. Das ist nur ein Beispiel, auch die 
Planetenstunden haben besondere Geister, die man jeweils berück­
sichtigen muß. In richtiger Reihenfolge lauten sie

a) für die Tagplanetenstunden: 1. Yayin, 2. Janor, 3. Nasnia, 
4. Salla, 5. Sadedali, 6. Thamur, 7. Ouver, 8. Tamic, 9. Neron, 
10. Jayon, 11. Abai, 12. Natalon.



90

b) für die Nachtplanetenstunden: 1. Beron, 2. Barol, 3. Thami, 
4. Athir, 5. Mathon, 6. Rana, 7. Netos, 8. Tafrak, 9. Sassur, lO.Aglo, 
11. Calerna, 12. Salam.

Es bleibt nur noch nachzutragen, daß die Zeichnung des ma­
gischen Kreises wie auch alle Schrift darin mit Holzkohle auszu­
führen sind, am besten mit Buchsbaumkohle, und daß man auch 
während der magischen Handlung, wenn man will, mit Aloe räuchern 
kann. Die vorstehend genau geschilderte magische Prozedur kann 
auch unterbleiben, jedoch erhöht sie wesentlich den Wert und die 
Zuverlässigkeit des Tarotschlagens. Die Hauptsache aber bleibt 
immer die genaue Beachtung der vorgenannten Punkte 1—8 und die 
dadurch geborene richtige Gemütsverfassung und Intuition, auf die 
es letzten Endes einzig und allein ankommt. Wenn das Gebet ge­
sprochen ist — es hat dies in den Mondstunden stets zu geschehen, 
auch ohne magischen Kreis und ohne Räucherung — so kommt 
man zum:

Mischen der Tarotkarten: Zunächst ergreift man das 
Kartenpack mit der linken Hand und in der rechten Hand mischt man 
sie, denkt dabei an den Mond oder aber an die gestellte Frage, v/enn 
man etwas zu fragen hat, etwa so lange, bis man mit großer Lang­
samkeit bis sieben gezählt hat, oder nach dem instinktiven Gefühl, 
und legt das so gemischte Spiel mit den Bildern nach unten vor sich 
oder vor den Fragesteller nieder zum:

Ab heben. Der Fragende, also evtl, auch man selber, hebt, 
und zwar stets mit seiner linken Hand, zwei Häufchen ab. Nun 
liegen also drei Haufen vor ihm, die jetzt, und zwar von der rechten 
Hand des Fragenden, umgedreht werden, so daß die Bilder nach oben 
zeigen, d. h. sichtbar werden. Dann legt man die drei Häufchen 
wieder so aufeinander, wie sie vorher gelegen haben. Eine andere 
und meistens angewandte Art des Abhebens beginnt wie die eben ge­
schilderte, jedoch man legt sie in umgekehrter Weise, als .wie man 
sie abhob, wieder aufeinander, und zwar mit den Bildseiten nach 
unten. Hat man dieses vollbracht, so beginnt

Das Tarot schlag een, das in nächstem Kapitel in einer ganzen 
Reihe von Methoden ausführlich gezeigt werden wird. Hierbei ist 
zu bemerken, daß man gut daran tut, mit den einfachsten Arten 
des Tarotschlagens anzufangen und erst bei sicherem Beherrschen 
aller erforderlichen Kenntnisse mit schwereren Methoden zu beginnen.

Die Ergebnisse hat man stets aufzuschreiben. Ist man sehr 
eilig, was man bei magischen Handlungen aber niemals sein sollte, 
oder droht eine Störung, so schreibe man sich wenigstens auf ein un­
gebrauchtes, vorher zurechtgelegtes Stück Papier die Reihenfolge



— 91

der großen Arkana ihrer genauen Lage entsprechend von rechts nach 
links auf. Es genügt hierbei ja völlig die Angabe der hebräischen 
Buchstaben. Man wolle auch stets die links und rechts neben jedem 
großen Arkanum liegende Karte der kleinen Arkana mit notieren, da 
diese oft ein seltsames Licht auf die großen Arkana werfen und ihre 
Deutung sehr erleichtern. Hat man die Lage notiert, so schreitet 
man sofort zur

Nachprüfung der gewonnenen Ergebnisse durch eine (ein­
fache!) zweite, aber andere Methode des Tarotschlagens. Zu seiner 
Freude, seinem Erstaunen oder seinem Entsetzen, je nach der ent­
sprechenden Veranlagung des Fragestellers werden, wenn nichts ver­
absäumt wurde, die Karten stets beim zweiten Mal dasselbe aus­
sprechen wie beim ersten Schlagen. Ja, der Verfasser machte oft die 
Erfahrung, daß beim zweitmaligen Schlagen das Ergebnis des 
ersten Legens noch bestimmter und unzweifelhafter erschien. Hält 
man es aus irgendeinem Grunde für nötig, kann man auch ein drittes 
Mal auslegen, stets nach vorangegangenem Mischen und Abheben; 
zu empfehlen ist es aber, nach den Erfahrungen des Verfassers we­
niger, und lieber wiederhole man das Orakel zu günstigerer Zeit. 
Mit den notierten Ergebnissen schreitet man nun zur

Deutung. Hierüber folgt weiter unten ein großes Kapitel. An 
dieser Stelle sei nur gesagt, daß man das Ergebnis streng nach der 
Bedeutung der Karten möglichst in einen oder sehr wenige Sätze zu­
sammen fassen soll, am besten schriftlich. Übung macht den Meister 
auch hier, vor allem halte man sich an die großen Arkana und tue 
beileibe keine eigenen Meinungen hinzu. Der Verfasser versuchte 
wiederholt mit Erfolg folgende Methode: Der Fragesteller reichte ihm 
seine Frage in verschlossenem Umschlag, dieser wurde irgendwo im 
Kreis niedergelegt oder auch in die Tasche gesteckt. Der Fragesteller 
brauchte überhaupt kein Wort zu sprechen, sondern mußte nur un­
unterbrochen an die gestellte Frage und was damit zusammenhing, 
intensiv denken. Das genügte vollkommen! Der Verfasser schreibt 
den Erfolg dieser Methode den odischen Strahlungen der Frageperson 
zu sowie den des in seiner (des Verfassers) Tasche befindlichen Pa­
piers, das die Frage enthielt, die am besten mit weichem Bleistift ge­
schrieben sein sollte.

Die Aufbewahrung der Tarotkarten hat stets unter Ver­
schluß zu geschehen; kann man sich es leisten, so habe man ein Spiel 
für das Studium sowie ein anderes für den ausschließlichen ma­
gischen Gebrauch, das man keinem anderen, außer natürlich bei den 
nötigen magischen Handlungen, jemals in die Hand gebe oder auch 
nur zeige. Sehr gut wird man schließlich daran tun, wenn man sich



92 —

ein Tarotbuch zulegt, in dem man ausnahmslos alle und jede Er­
gebnisse einträgt. Das gibt stets die Sicherheit der Bestätigung bei 
späterem Eintreffen der prophezeiten Ereignisse usw.

Hiermit schließen wir nun den magischen Teil, in dem wir den Leser hof­
fentlich mehr gaben, als er füglich erwarten konnte, und wenden uns den ver­
schiedenen Methoden des Tarotschlagens zu. Wir bitten den Leser, 
diese freundlichst nicht nur zu lesen, sondern studieren zu wollen, 
damit er etwaige Mißerfolge am Anfang nicht uns zur Last legt, zu­
mal ja der Anfänger oft viel übersieht und verabsäumt, was sich bei 
genügender Beschäftigung mit der Materie dann nicht mehr wiederholt.

III. Kapitel.
Zehn Methoden des Tarotschlagens.

. . . Mische, hebe weissagen wir!
Drei Karten sind da, viere hier.
So laßt uns die Karten befragen,
Ja, ganz gewiß die Zukunft sie uns sagen, 
Zeigt uns den Mann der Lieb gesteht, 
Und wer dies treue Herz verrät.
Nun denn — Fang an! Carinen III. Akt.

Fang an, lieber Leser, liebenswürdige Leserin, und beginne mit 
1. Methode: „Die Perlen der Isis“. Man ziehe, oder lasse 

ziehen, sieben Karten, die man in Kreuzform folgendermaßen un­
verdeckt auslegt: 4

5
3 2 1

6
7

Auf diese sieben Karten lege man in derselben Reihenfolge weitere 
gezogene sieben Karten unverdeckt. Ist das geschehen, so beginne 
man paarweise, bei 1 anfangend, mit der Deutung. — Hier ein für alle­
mal eine wichtige Bemerkung: Die Karten werden stets unverdeckt 
ausgelegt und vertritt das Arkanum 22, „Die Welt“, stets den Frage­
steller; ist sie z. B. nicht unter den obigen 14 Karten, so sucht man 
sie aus dem übriggebliebenen Rest vorsichtig heraus, legt sie vor 
Karte eins zusammen mit einer weiteren Karte, die man den Frage­
steller aus dem nicht weiter zu mischenden Rest, dem sogenannten 
Talon, verdeckt ziehen läßt. — Gesagtes gilt für alle Methoden.

2. Methode Bourgeat. Man lege alle 78 Karten in einem 
Halbkreis vor sich verdeckt aus und ziehe daraus 15 Karten. Diese 
15 Karten werden, beginnend mit der zuletzt gezogenen, von rechts 
nach links (beachten!) offen in einer Reihe nebeneinander hingelegt:

15, 14, 13, 12, 11, 10, 9, 8, 7, 6, 5, 4, 3, 2, 1.



— 93 —

Hierbei ist die Anmerkung zu 1 zu beachten. Dann deute man, von 1 
anfangend.

3. Methode. Man ziehe verdeckt dreimal je 5 Karten und ver­
teile sie so: 3. 5 Karten. 1. 5 Karten. 2. 5 Karten.
Dann gelten die jeweiligen Kartenfünfer so: 1. für den Fragenden, 
2. für seine Angehörigen, 3. enthält eine Überraschung für den Fragen­
den, die ihm je nach der Bedeutung der Karten in kürzerer oder 
längerer Zeit bevorsteht. Bei dieser Methode braucht die Karte Ar­
kanum 22, die den Fragesteller symbolisiert, nicht aus dem Talon 
genommen zu werden, wenn sie nicht mit ausgelegt sein sollte.

4. Die Zigeunermethode. Bei dieser Methode werden nicht 
weniger als zwölf Haufen ausgelegt, und zwar jeder Haufen zu vier 
Karten. Diese Zwölfzahl steht in innigem Zusammenhang mit den 
zwölf Tierkreiszeichen, auch Himmelshäuser (in der Astrologie) ge­
nannt. Demzufolge bedeuten die einzelnen Viererpäckchen:

Nr. 1. Das Leben des Fragestellers, seinen Körper, seine Kon­
stitution und Temperament, Gewohnheiten und — Dauer seines 
Lebens.

Nr. 2. Vermögen, Handel uhd Unternehmungen usw.
Nr. 3. Eltern, Verwandte und eigene Familie, auch wohlgesinnte 

Freunde.
Nr. 4. Alle Art von Besitz, Erbschaften und zu erhoffende Güter 

aller Art.
Nr. 5. Alles in bezug auf Liebe, Schwangerschaft, Geburt, Ge­

schlecht und Anzahl der zu erwartenden Kinder, Liebesbriefe; ferner 
auch Diebstahl durch untergebene Personen.

Nr. 6. Krankheiten, deren Ursachen, Verlauf und Behandlung, 
auch Heilung.

Nr. 7. Heirat und — Feindschaft.
Nr. 8. Alle den Tod betreffenden Angelegenheiten, vor allem 

diesen selbst und seine Art.
Nr. 9. Beruf und Gewerbe des Fragenden, etwaige Ämter sowie 

seine Künste und Wissenschaften,
Nr. 10. Staatsangelegenheiten in bezug auf den Fragesteller, evtl, 

auch hiervon unabhängig,
Nr. 11. Freundschaft.
Nr. 12. Alles zu erwartende Böse, gleichviel welcher Art.
Die Auslegung geschieht in folgender Art und Reihenfolge;

1. Haufen 5. Haufen 9. Haufen
2. „ 6. „ 10.
3. „ 7. „ 11. ,,
4. „ 8. „ 12.



— 94 —

jedesmal gleich vier Karten hintereinander (aufeinanderfolgend) aus­
zulegen.

Die Deutung geschieht in der Weise, daß man zuerst drei 
Karten (je die oberste) in folgender Reihenfolge entnimmt: vom L, 
dann vom 5. und endlich vom 9. Haufen (je eine, zusammen drei), sie 
deutet (aufschreibt!) und fortlegt, dann je eine vom 2., 6. und 
10. Haufen und so fort, bis alle Karten gedeutet sind. Dieses Ver­
fahren ist ganz hervorragend gut (die Bestimmungen der Anmerkung 
von 1. sind zu beachten).

5. Methode Papus. Hier muß man zunächst folgendes be­
achten: Jede der vier Gruppen der kleinen Arkana vertreten bei dieser 
Methode eine Abteilung von Fragen, und zwar:

1. allen geschäftlichen Angelegenheiten entsprechen die Stäbe,
2. allen Liebesangelegenheiten die Kelche,
3. Gerichtssachen und Streitigkeiten die Schwerter,
4. Geldangelegenheiten die Münzen.
Man wählt nur die Gruppe, der die Frage entspricht, mischt 

und hebt vorschriftsmäßig ab und legt die vier obersten Karten ver­
deckt in Form eines Kreuzes:

4
1 3

2
aus. Darauf nimmt man auch die 22 großen Arkana, mischt sie und 
hebt ab und zieht (oder läßt den Fragenden ziehen) sieben Karten, die 
jedoch nicht betrachtet werden dürfen. Diese sieben Karten werden 
nun wieder gemischt und dann davon die drei obersten Karten so 
angeordnet, wie das die römischen Ziffern kennzeichnen, und zwar 
zwischen den vier obengenannten Karten mit den arabischen Ziffern:

2
Solange lagen die Karten verdeckt, jetzt decke man sie alle auf 

und beginne die Deutung. Ist dies Arkanum 22 nicht mit ausgelegt, 
so hat das bei dieser Methode nichts weiter zu sagen; es sei auch be­
merkt, daß bei dieser Methode bedeutet:

der König einen Mann (schlechthin),
die Königin eine Frau,
der Ritter einen jungen Mann,
der Knappe ein Kind. —



95 —

Bei arabisch 1 beginnt die Deutung, die arabische 2 zeigt die näheren 
Umstände an, arabische 3 etwaige Hindernisse, arabische 4 das Ende 
der Angelegenheit Das große Arkanum: I zeigt die in ider Vergangen­
heit geherrscht habenden Einflüsse, II die der Gegenwart, III endlich 
die Einflüsse der Zukunft.

6. Methode (Papus II). Diesmal mischt man alle kleinen 
Arkana und hebt ab. Die zwölf oberen Karten lege man in einem 
Kreise aus:

8
7 

6

Darauf mische man die großen Arkana, hebe ab und ziehe sieben 
Karten, die man, den römischen Buchstaben entsprechend, in obigen 
Kreis innerhalb der kleinen Arkana hineinlegt:

10

11 II 9

12 V VI 8

1 I XXII III 7
VII

2 IV 6 
3 5

4
Die den Fragestellenden symbolisierende Karte, Arkanum 22, 

„Die Welt", kommt in das Zentrum; in dem Falle, wenn sie sich nicht 
unter den gezogenen sieben Arkana befinden sollte. Er wird also 
einfach aus dem Talon entnommen. Ist die 22 aber eine von den 
sieben Karten, so wird sie trotzdem in die Mitte gelegt, aber auf ihren 
nun leergewordenen Platz wird ein anderes großes Arkanum gelegt, 
das man (verdeckt) ziehen läßt. Die zwölf kleinen Arkanakarten be­
deuten ähnlich oder ebenso wie bei Methode 4 die 12 Himmelshäuser 
oder die verschiedenen Stufen, die das Leben erklimmen wird. Man 
tut noch besser daran, wenn man diese 12 Stationen oder Stufen in 
folgende Abschnitte zerlegt: 1. Anfang, 2. Aufstieg, 3. Abstieg, 4. Sturz. 
Arkanum auf V bezeichnet Vergangenheit, Arkanum auf VI Gegen­
wart und auf VII die Zukunft. — In den kleinen Arkana ist die Ver­
gangenheit in 1—4, die Gegenwart in 5—8 und die Zukunft in 9—12 
enthalten. —

12
1

2



— 96 —

7. Methode. Man wähle je nach dem Geschlecht des Fragen­
den den „Kaiser“ oder die „Kaiserin“ als Vertreter und nehme dies 
Arkanum aus dem Spiel heraus. Dann mische man alle 77 übrigen 
Karten, hebe ab und lege die Karte des Fragenden an die rechte 
Kante des Tisches, mit der Bildseite nach oben. Dann zieht man — 
oder läßt ziehen — aus dem Talon zuerst die oberste, dann die 
siebente, dann wieder von dieser ausgerechnet die siebente und so 
fort, bis 21 Karten gezogen sind. — Die gezogenen Karten werden 
nun in drei Reihen zu je sieben Karten von rechts nach links neben 
die schon liegende Karte des Fragenden gelegt:

5 6 5 4
14 13 12 11
21 20 19 18

Zuerst lese man einfach

3 2
10 9
17 16

1
8

15
Platz für den Fragenden.

die Bedeutung der Karten von rechts nach
links reihenweise ab, und dann verbinde man in der Deutung die
Karte 1 mit der Karte 21, die Karte 2 mit der Karte 20, und so weiter
bis zum Ende.

8. Methode Daityanus. Diese sehr rasch gehende Art ist 
zur Nachprüfung sowie zur Erledigung von Fragen, die mit „ja“ 
oder „nein“ beantwortet werden können, zur Anwendung zu emp­
fehlen: Nimm nur die großen Arkana, mische sie und hebe ab, dann 
lege von ihnen die erste und von dieser aus jede dritte Karte aus, 
im ganzen sieben Karten von rechts nach links:

19 16 13 10 7 4 1 (Karten).
7 6 5 4 3 2 1 (Plätze).

Ist die Karte 22 nicht unter ihnen, so muß sie, wie bekannt, ersetzt 
werden. Diese Methode eignet sich vorzüglich zur kabbalistischen 
Deutung, worüber im nächsten Kapitel mehr.

Wir kommen zur nächsten, etwas umständlichen aber sehr guten 
Art des Tarotschlagens, hauptsächlich für vorgeschrittene Leser be­
stimmt und geeignet:

9. Methode Etteila. Man mische alle 78 Karten sorgfältigst 
und hebe ab. Dann teile man das Spiel in drei Haufen zu je sechsund­
zwanzig Blatt. Man erinnere sich, daß der göttliche Namen Tetra­
grammaton = Jod-He-Vau-He drei verschiedene Buchstaben: 
jod, He, Vau enthält. Der kabbalistische Zahlenwert für

Jod + He+Vau + He ist 10 + 54-6 + 5 = 26.
Der Umstand verdient Beachtung! — Die Päckchen werden so hin­
gelegt: 3. 26 1. 26 2. 26.
Man nehme dann den mittelsten 1. Haufen und lege ihn nach rechts 
ganz weit fort

3. 26 2. 26 | 1. 26.



97 —

Man hat es nun zunächst mit Haufen, 2 und 3 zu tun, diese legt man 
zusammen, 2 auf 3, mischt von neuem, hebt ab und legt sie in drei 
Haufen von je 17 Karten aus:

- 3. 17 1. 17 2. 17.
Man behält eine Karte übrig, um die man sich aber nicht kümmert, 

sondern sie unter die 3. Siebzehn oder die 2. Siebzehn legt.
Man nimmt nun das mittelste 1. Häufchen und legt es rechts 

neben dem fortgelegten Häufchen der 1. Sechsundzwanzig von vorhin, 
so daß nun da liegen:

3.17 2.17 I 1.26 1.17.
1 Karte. §

Es liegen also links vom Strich nun noch 17-j—17 —|-1 = 35 Karten da.
Diese Karten werden wieder zusammengenommen, gemischt, 

abgehoben und in drei Häufchen zu je elf Karten ausgelegt nebst 
den beiden übrigbleibenden:

3. 11 1. 11 2. 11 I 1. 26 1. 17.
2 Karten. |

Darauf nehme man auch hier wieder das mittelste Päckchen, 
die 1. Elf und lege sie nach rechts weg, so daß man folgenden Lage­
plan erhält:

3. 11 2. 11 I 1. 26 1. 17 1. 11.
2 Karten. |

Dann legt man wieder die 2. und 3. Elf nebst den 2 Karten zu­
sammen und kann nun mit dem Auslegen beginnen.

Man beginnt mit dem Päckchen, 1. Sechsundzwanzig, die man 
von rechts nach links auslegt:

26, 25 bis <- 21.
Hierunter das Päckchen ,!. Siebzehn und darunter wiederum das Häuf­
chen 1. Elf.

Das ergibt folgendes Bild:
26 <- bis usw. 10 987654321

17 ^- bis 1
11 <— bis 1

U nberücksichtigt bleiben: 24 Karten (3. und 2. Elf und 2 Karten).
Wenn man sich nun an die Erklärung der Bedeutung dieser vier 

Kartenreihen machen will, so hat man zu beachten, daß:
die 26er Reihe der Seele,
die 27er Reihe dem Geist,
die Iler Reihe dem physischen Körper 

entspricht. —
Wir schließen nun das Kapitel, ohne jedoch den Gegenstand er­

schöpft zu haben, mit



— 98 —

10. Methode: „Große Etteila-Figur“. Zu diesem Zwecke 
(wie auch am besten für einige der vorgenannten Methoden) mache 
man sich auf weißem Zeichenpapier folgende Figur, und zwar so,
daß jede Karte ihren genügend großen, ein für allemal numerierten Platz
erhält:

Man hat nun nichts weiter zu tun, als die gut gemischten und 
abgehobenen Karten der Reihenfolge der Nummern nach auszu­
legen. Die Karte 22 nehme man vorher heraus und lege sie in die 
Mitte, wo „Fragender“ steht. Elf Karten bleiben übrig.

Zur Deutung nimmt man die Karten paarweise wieder auf, und 
zwar deutet man zusammen die „eins“ mit der „vicrunddreißig“, die 
„zwei“ mit der „fünfunddreißig“, um die Vergangenheit zu erforschen.

Die „dreiundzwanzig“ mit der „fünfundvierzig“, die „vierundzwan­
zig“ mit der „sechsundvierzig“ bis zur „dreiunddreißig“ mit der 
„fünfundfünfzig“ für die Erforschung der Gegenwart.

Die „zwölf“ mit der „sechsundsechzig“, die „dreizehn“ mit der 
„fünfundsechzig“ und so fort, bis zur „zweiundzwanzig“ mit der 
„sechsundfünfzig“ für die Zukunft.

Man beachte die Zeichnung genau und man kann keinen Fehler machen.
Im folgenden, dem letzten Kapitel, werden wir kurz und 

übersichtlich noch einiges über die Deutung sagen, obwohl der Leser 
schon ungeheuer viel darüber im ersten Teil bei der eingehenden Be­
sprechung der kleinen und großen Arkana sowie auch in diesem 
Kapitel gehört hat.



99 —

IV. Kapitel.
Die Tarotdeutung.

. . .Wenn dir die Karten einmal bittres Unheil künden, 
Vergebens mische sie,
So oft du fragst, du wirst die gleiche Antwort finden, 

। Die Karten lügen nie.
Ist dir bestimmt im Schicksalsbuch das Glück, der Segen, 
So mische unverzagt,
Stets auf dieselbe Art wird sich die Karte legen, 
Sie dir nur Gutes sagt.
Hat aber prophezeit, den Lebenslauf zu enden, 
Des Schicksals Machtgebot,
Die Karten unerbittlich magst du drehn und wenden, 
Sie künden stets — den Tod.
Dann mische zwanzigmal mit zitternd bangen Händen 
Die Karten, unerbittlich, sie künden stets den Tod.

„Carmen“, III. Akt.
a) Nach Tabellen.

Für den ganz bequemen Leser geben wir nachstehend tabella­
risch die Bedeutung sämtlicher großen und kleinen Arkana, hoffen 
aber, daß er sich ihrer nur am Anfang bedienen wird. Wie der Ge­
sundende die Krücken, so sollte der wißbegierige Leser, sobald er den 
ersten Teil durchgearbeitet und nicht nur durchgeblättert hat, diese 
Tabellen nicht mehr gebrauchen.

Der Verfasser ist überzeugt, daß so mancher Leser früher oder 
später auch zu der Einsicht kommt, daß allein die Kabbala ihm Be­
friedigung bieten wird, und daß auch die beste Tabelle, wie die nach­
stehende, immer nur Schablone, Krücke für den hilf- und gedanken­
losen Leser sein kantig

1. Deutungstabelle d er 22. großen Arkana
Nr. Arkanum Haupt- | Neben-

Bedeutung Bemerkungen

1 Gaukler Krankheit ' Ratgeber bedeutet auch 
bisweilen:

2 Hohe Priesterin Klugheit Ratgeberin Das Volk
3 Kaiserin Das Weib Die öffentl.Meinung Die Forschende
4 Kaiser Der Mann Wille, Handlung Der Forschende
5 Papst Eingebung Heirat (Wieder)vereini-
6 Liebende Liebe Liebe Tag u. Nacht [gung
7 Wagen Triumph Göttlicher Schutz Streit
8 Gerechtigkeit Gerechtigkeit Obrigkeit
9 Eremit Klugheit Verleumdung Falschheit

10 Schicksalsrad Glück Verhängnis Schicksal
11 Kraft Kraft Nachdruck
12 Gehenkter Probe Opfer
13 Tod Tod Großes Unglück
14 Mäßigkeit Mäßigkeit Sparsamkeit
15 Teufel Verderbl. höhere Krankheit Schwarze Magie
16 Turm Verderben [Gewalt Unglück, Enttäu- Gefängnis
17 Sterne Hoffnung Luft [schung Beraubung
18 Mond Verborgene Feinde Gefahr Mediumschaft
19 Sonne Glück, Geld Reiche Heirat Aufschluß
20 Gericht Gericht Meinung Veränderte Lage
21 Narr Narrheit Gehirnkrankheit Wahnsinn
22 Welt Erfolg Fragesteller



100 —

2. Deutungstabelle der kleinen Arkana

Bezeichnung Haupt-
Bede

Neben­
utung Bemerkungen

I. Stäbe Bedeutet auch:
Stabkönig Landmann Guter, ernster Mann
Stabkönigin Landfrau Holdes Weib
Stabritter Junger Landmann Trennung Zank, Haß
Stabknappe Landkind Fremder Nachricht
Stabass Herabfall Geburt
Stabzwei Überraschung Kummer, Harm
Stabdrei BaldgeendetesÜbel Unternehmung
Stabvier Qlückl. Fortgang Gesellschaft
Stabfünf Gold Prozeß Widerspruch
Stabsechs Erwartung Häuslich
Stabsieben Sprechen Unentschlossen
Stabacht Innerliche Unruhe Landleben
Stabneun Aufschub Querstrich Mißerfolg
Stabzehn Hindernis Verräter(in) Anfang und Ende

U. Pokale
Pokalkönig Blonder Mann Mann aus dem Ort meistens verheiratet
Pokalkönigin Blondes Weib Weib aus dem Ort meistens verheiratet
Pokalritter [unger bl. Mann Ankunft Betrügerei, Arglist
Pokalknappe Blondes Kind Neigung Hang
Pokalass Gastmahl, Fest Veränderung
Pokalzwei Liebe Sehnsucht
Pokaldrei 1 Glückl. Fortgang Expedition
Pokalvier ' Langeweile Neue Bekanntschaft
Pokalfünf Erbschaft Verwandte
Pokalsechs Vergangen Zukünftig
Pokalsieben Gedanke Vorschlag
Pokalacht Blondes Mädchen Genugtuung Bedeutet auch:
Pokalneun Sieg Aufrichtigkeit
Pokalzehn Stadt Ungnade
111. Schwerter
Schwertkönig Mann von Stand Böser Mann meistens verheiratet
Schwertkönigin Witwenstand Böses Weib meistens verheiratet
Schwertritter Militärperson Unmäßigkeit
Schwertknappe Spion Unvermutet Kind
Schwertass Höchster Grad Schwangerschaft
Schwertzwei Freundschaft Falsch
Schwertdrei Entfernung Verirrung
Schwertvier Einsamkeit Haushaltung
Schwertfünf Verlust Trauer
Schwertsechs Straße Erklärung
Schwertsieben Hoffnung Guter Rat
Schwertacht Scharfe Beurteilung Unentschlossen
Schwertneun Geistlicher Stand Gerecht. Mißtrauen
Schwertzehn Tränen Vorteil
IV. Münzen.

Münzenkönig Brauner, dunkler Laster meistens verheiratet
Münzenkönigin desgl.Weib [Mann Ungewiß, unsicher meistens verheiratet
Münzenritter Nutzen Untätigkeit
Münzenknappe Dunkler Jüngling Verschwendung Kind, Leichtsinn
Münzenass Vollk. Zufriedenheit Beutel voll Geld
Münzenzwei Verlegenheit Brief Zweifel
Münzendrei Edel Kind
Münzenvier Geschenk Kloster Krankenhaus, Asyl



101 —

Bezeichnung Haupt- Neben-
Bedeutung Bemerkungen

Münzenfünf 
Münzensechs 
Münzensieben 
Münzenacht 
Münzenneun 
Münzenzehn

Liebhaber 
Gegenwärtig 
Geld
Braunes, dunkles
Wirkung [Mädchen 
Haus, Grund

Liebhaberin 
Ehrgeiz 
Unruhe 
Mehr 
Äffung 
Lotterie

Maitresse, Geliebte

Geiz

Zum besten haben 
Unvermuteter Gewinn

Mit vorstehenden Tabellen kann selbst ein Kind fertig werden 
und aus dem Tarotergebnis Gewinn und Nutzen ziehen. Die An­
gaben beruhen zum Teil auf Etteilaforschungen, zum Teil auch auf 
dem Buch Thot, welche in vielem, wo nicht den allermeisten Aus­
legungen übereinstimmen.

Wem aber obige Tabellen nicht genügen, und das sind hoffent­
lich recht viele Leser, dem sei im nachfolgenden Teil eine Möglich­
keit gezeigt, das Ergebnis kabbalistisch zu verwerten und aus­
zudeuten.

Will man die Zeit wissen, wenn etwas geschehen wird, so multi­
pliziert man die Buchstabenzahl des den betreffenden Umstand an­
zeigenden großen Arkanums mit der nächsten, ihr folgenden großen 
Arkanabuchstabenzahl. (Ist die anzeigende Karte die letzte, dann 
wird sie mit der vorausgegangenen multipliziert.) Das Ergebnis 
wird durch 24 geteilt, als der Stundenzahl eines Tages, wodurch man 
die genaue Zeit erhält nach Tagen und Stunden.

b) Kabbalistische Tarotdeutung. tx
Wir haben im eisten Teil bei der eingehenden Besprechung der 

hebräischen Buchstaben gesehen, daß sie neben ihren Lautwerten 
auch Zahlenwerte darstellen.

Die Zahlen haben nun auch ihre teilweise sehr eigentümlichen 
Gesetze, die keineswegs vollkommen erforscht, oder noch lieber, er­
forschbar sind. Man findet also auch hier Okkultismus, und damit 
verbunden auch Magie. Hierüber sind von bedeutenden Gelehrten 
und Forschern wertvolle Werke veröffentlicht worden, erinnert sei 
hier nur an Baron von Hellenbachs „Magie der Zahlen“.

Wir können uns hier nicht weiter darauf einlassen, sondern 
wollen nur kurz einige Gesetze resp. Eigentümlichkeiten der Zahlen 
betrachten, die für unsern Tarot in Frage kommen. Die hier ge­
zeigten kabbalistischen Methoden wurden schon in fernster Vorzeit 
von den ägyptischen Priestern und ihren Vorläufern ausgeübt.

Zwei kabbalistische Rechnungsarten haben für uns ein besonderes 
Interesse, daß wir sie näher betrachten wollen. Es sind dies Re­
duktion und Addition.



102 —

Sie zeigen uns in kabbalistischer Betrachtung, wie die wesent­
lichsten Gesetze der Natur die ganze Welt, d. h. das ganze Universum, 
durchdringen, und damit erhalten wir auch den Beweis, daß die Zahlen 
und ihre unendlichen Kombinationsmöglichkeiten weit über jede 
„Wissenschaft der Phänomene“ hinausragen.

Es ist daher auch nicht zu verwundern, daß eine unzweifelhaft 
bestehende „Geheimlehre der Zahlen“ den Eingeweihten aller My­
sterien anvertraut wurde.

Wir beschäftigen uns zunächst mit:
1. Kabbalistischer Reduktion.
Unter einer Reduktion versteht man eine Verminderung einer 

oder richtiger jeder mehrstelligen Zahl durch Addition, Zusammen­
zählung, bis man am Ende nur noch eine Zahl vor sich hat.

Wir nehmen zum Beispiel die folgenden Zahlen:
10 ist geschrieben = 1—|—0 = 1
11 „ „ =1 + 1=2
12 „ „ =1+2 = 3
87 „=8 + 7 = 15 = 1 + 5 = 6

(also doppelte Reduktion!)
1879 ist =1 + 8+7+ 9 = 25 = 2 + 5 = 7

Das dürfte dem Leser nun klar sein; die Größe der Zahl, mag 
sie auch noch so ungeheuer sein, wird als Endergebnis stets eine der 
einstelligen Zahlen 1—9 ergeben.

Eng mit der kabbalistischen Reduktion verknüpft, aber dieselbe 
durch innere Addition wesentlich erweiternd, ist das Verfahren

2. KabbalistischeAddition.
Hierbei werden alle Zahlenwerte, die eine Zahl in sich enthält, 

d. h. die Werte, die man aufzählen muß, bis man diese Zahl erhält, 
einzeln zusammengezählt, das Ergebnis wird dann noch nach der 
Methode der vorhin beschriebenen Reduktion behandelt.

Nehmen wir als Beispiel die kabbalistisch bedeutsame Zahl 
Sieben: Man zählt: 1

2
3
4
5
6 

___________ 7, 
Dies gibt addiert: 28 = 2 + 8=10=1—0=1.

Auf diese Weise findet man, daß 7=1 ist; noch mehrere der 
einstelligen Zahlen lassen sich auf eins bringen, nämlich eins und vier, 
so daß also, wie wir bisher sahen,

1, 4, 7 (und 10) = 1 sind.



103 —

Es folgt auch weiter durch Anwendung von kabbalistischer Ad­
dition und Reduktion, daß die Zahlen 4, 7, 10, 13, 16, 19 usw. nichts 
anderes sind als verschiedene Auffassungen der Einheit, denn:

1 = 1
4=14-2 + 3 + 4=10=1+0=1
7 = (wurde vorhin gezeigt) = 1

10=1+0 =1
13=1+3 = 4=10=1+0 =1
16=1+6 = 7 = 28=10 =1
19=1+9=10 =1

Eigentümlich berührt der Umstand hierbei, daß immer nach drei 
Zahlen die Serien sofort zur Eins zurückkehren, während bei den da­
zwischenliegenden angegebenen Zahlen, z. B. 4 und 7, 13 und 16 
Übergangsstufen vorhanden sind.

Endlich folgt hieraus, daß alle Zahlen zu einer Folge der ersten 
vier zurückgeführt werden können:

12 3
4

Da es demnach in kabbalistischem Sinne nur vier Zahlen erster 
Ordnung, also wirkliche Grundzahlen, gibt, so sehen wir sofort die 
Beziehung zwischen diesen und dem Tetragrammaton Jod-He- 
Vau-He begründet.

Obgleich natürlich auch die anderen Zahlen 5, 6, 7, 9 und 10 be­
sondere Bedeutungen kabbalistischer Art haben, wollen wir hier nur 
die der ersten vier streifen, zumal ja, wie gesagt, alle Zahlen auf eine 
derselben zurückgeführt werden können, uns die vier ersten aber, in 
Hinblick auf unsern Tarot, sehr nahestehen.

Die Einheit ist das schöpferische Prinzip aller Zahlen, da alle 
anderen letzten Endes nur von ihr, als Mehrheiten, gebildet werden. 
Die Eins entspricht daher dem in der ganzen Welt die Vorherrschaft 
habenden aktiven Prinzip. —

Allein für sich jedoch kann auch die Einheit bei aller Aktivität 
nichts hervorbringen, es sei denn, daß man sich selbst gegenüber­
stellt: 1:1.

Hierdurch erhält man aber die Dualität, das Gesetz der Gegen­
sätze, mit einem anderen Wort also die Zwei, die gleichzeitig den 
Gegenpol zu der aktiven Eins, dies passive Prinzip, bildet (Zahl des 
Weibes).

Vereinigt man nun Einheit und Dualität, so erhält man als neu­
trale Verschmelzung 1+2 = 3, also das neutrale Prinzip.

Aber durch Annahme einer weiteren Einheit steigen die drei 
Prinzipien auf vier.



104

Papus zeigt das Gesetz dieser Prinzipien folgendermaßen:
Einheit, 
oder 

Rückkehr zur Einheit
Opposition 

Antagonismus

Wirkung der Opposition 
auf 

die Einheit

Aktiv Passiv Neutral
1 2

Aktiv usw.
4

oder: Aktiv
1

Passiv 2

3 
Neutral

4 Passiv-Aktiv 
(Übergang)

Wir kommen nun zur praktischen Anwendung genannter Ge­
setze auf unsere Tarotergebnisse (nebenbei bemerkt, auch zur An­
wendung auf Personennamen usw. usw. sehr erfolgreich anzu­
wenden!).

Um hier nicht zu ausführlich zu werden, wählen wir eine der ein­
fachen Methoden des Tarotschlagens von denen, die wir im 3. Ka­
pitel des zweiten Teils zeigten, und zwar die Methode Nummer 8 
(Daityanus).

Wir hatten hier die Resultatkarten in folgender Art liegen:
7. 6. 5. 4. 3. 2. 1. Karte.

Wir wollen einmal, vollkommen willkürlich, annehmen, die 
Karten, die ja große Arkana darstellen, hätten folgende Werte:

VII. VI. V. IV. III. II. I. Karte
1 18 5 4 13 15 10

(Gaukler) (Mond) (Pabst) (Kaiser) (Tod) (Teufel) (Schicksalsrad).
Wir wenden zunächst Reduktion an, alle sieben Arkanazahlen als 

eine einzige betrachtend, erhalten also:
1 + 18 + 5 + 4+13+15+10 = 66

66 = 6 + 6 = 12
12=1+2= 3 = Die Kaiserin (Ghimel).

Wir werden nun die Karte „drei“ als Endergebnis ansehen 
müssen, also als Antwort auf unsere, dem Tarot gestellte Frage.

Die drei entspricht dem Arkanum 3 der „Kaiserin“ und allen ihren 
Bedeutungen sowohl hinsichtlich des Symbols, des Buchstabens, als 
auch der Zahl. Der Leser wolle selbst darüber nachlesen!



105 —

Will der geneigte Leser die Methode der kabbalistischen Addition 
anwenden, eine etwas zeitraubendere Arbeit, so wird er gut tun, zu­
nächst für jedes Arkanum die Reduktion vorzunehmen, die Resul­
tate zu addieren, wie wir das zeigten, und erst den letzten Wert wieder 
nach der Addition zu behandeln, um endlich dieses Ergebnis wieder 
zu reduzieren1).

Es wird dringend empfohlen, sich in diesen kabbalistischen 
Zahlenmethoden zu vervollkommnen, da man sie auf keinem der 
vielen kabbalistischen und okkulten Gebieten letzten Endes dauernd 
missen kann und sie allein einem oft manches Rätsel lösen.

’) Wir verweisen hier auch noch auf die Anwendungsmöglichkeit der drei 
auf Seite 24 genannten berühmten kabbalistischen Methoden Qematria, No-J/ 
tarikon und Themurah, deren Anwendung der Leser einmal allein ver- f/ 
suchen wolle. Die dritte wird ihm wohl immer willkommen sein, die aber durch-^ 
aus gestattet ist, sobald es sich um hebräische Buchstaben handelt.

Anm. des Verfassers.



Nachwort.
An dieser Stelle sei de,m treuen Leser gedankt für seine Ge­

folgschaft.
Wenn er das vorliegende Buch mit vorurteilsfreiem Sinn bis 

zum Ende studierte, so wird er vielleicht so manches gefunden haben, 
was ihm vollkommen neu und dabei interessant vorkam, so daß er 
Lust bekommt, weiter auf dem mit diesem Buche eingeschlagenen 
Wege des Okkultismus vorzudringen.

Da es aber auch Irrwege gibt, und zwar sehr finstere und ver­
worrene, wie Verfasser aus eigener trauriger Erfahrung weiß, so sei 
dem Suchenden die Beachtung der nachfolgenden Zusammenstellung 
von ganz hervorragend guten und in jeder Hinsicht durchaus ver­
läßlichen Quellenwerken dringend ans Herz gelegt, um sich Ent­
täuschungen, evtl, solche bitterer Art, zu ersparen.

Der Leser wird endlich, wie der Verfasser schon seit Jahren, 
finden, daß die Beschäftigung mit dem Okkultismus, natürlich in der 
edlen Absicht, sich zu vervollkommnen und Gottes Werke sowie die 
Aufgaben jeder Religion und Kirche besser verstehen zu lernen, 
die einzig ausübenswerte ist! —

Von dem Leser aber möchte ich mit folgenden Worten Abschied 
nehmen, die ihm gewidmet sein mögen:

„O leb’ im All, und nicht in Raum und Zeit,
Wo Gegenwart — schon längst Vergangenheit. —
Allein im All nur deine Zukunft liegt!
— Verstehstdu dies — hast du den Tod besiegt!“

Hamburg 1920.
DaTtyanus (E. Kurtzahn).



Quellenwerke.
I. Tarot.

1. Papus (Encausse), „Le Tarot des Bohemiens“, Paris 1889. Lex. 8°. 372Seiten 
illustriert.
, Bestes und ausführlichstes Werk über den Tarot überhaupt.

2. „Theoretischer und praktischer Unterricht über das Buch Thot“, Stuttgart 1857. 
12°. 94 Seiten illustr.

Dies Büchlein bietet in bezug auf den Text recht wenig, mehr dagegen durch 
die Abbildungen, die in mancher Beziehung (Eteilla-Tarot) sogar wichtig sind. 
Ein Kern in einer sehr rauhen Schale.

3. Tarotkarten von Oswald Wirth, 78 Blatt.
4. Tarotkarten „Tarot de Marseille“, 78 Blatt.
5. „Etteila-Tarotkarten“, 78 Blatt.
6. „Tarot Miss Pamela Colman-Smith“, 78 Blatt.
7. Spanische „L’Hombre-Karten“, 40 Stück.

II. Kabbala usw.
1. Papus (Encausse), „Die Kabbala“.■ Autorisierte Übersetzung v. Julius Nestler, 

Leipzig 1910. Lex. 8°. 36ö Seiten illustr.
Das beste Werk über die Kabbala.

2. I. Salomon Borchardt, „Das Studium der Freimaurerei, und die ursprüng­
liche Geschichte derselben von vor der Schöpfung bis an das tausendjährige 
Reich“ usw., Berlin 1869 (5869). (Als gedrucktes Manuskript.) 8°. 234 Seiten.

Sehr seltenes und wertvolles Buch, leider Laien völlig unzugänglich.
3. S. R. Hirsch, „Der Pentateuch“, 1. Teil: Die Genesis, hebräischer und deut­

scher Text. Frankfurt a. M. 1903. Lex. 8°. 563 Seiten.
Für ernste kabbalistische Studien zu gebrauchen, doch nur für weit Vor­

geschrittene.
4. S. Epstein und M. Zeckendorf, „Hebräische Fibel“, Wien 1910. (Verlag 

A. Pichlers Witwe & Sohn.) 8°. 32 Seiten.
Ein allerliebstes Büchlein, dem Anfänger sehr zu empfehlen, zumal sehr billig 

(32 Heller).

III. Magie und verwandte Gebiete.
1. R. H. Laars, „Das Geheimnis der Amulette und Talismane“, Leipzig 1919. 8°. 

237 Seiten reich illustr.
Ein Buch, das jeder besitzen muß, da einfach unentbehrlich!

2. „Magische Blätter“ (im Talis-Verlag, Leipzig). Eine Zeitschrift in zwang­
losen Heften. I. Jahrg. 8°. Jedes Heft etwa 36 Seiten.

Eine Zeitschrift, wie sich sie jeder Okkultist wünscht: sehr vielseitig, Magie 
und Kabbala werden betont.

3. Jean Paar, „Weiße und schwarze Magie“ u. a., Leipzig o. J. 8°. 166 Seiten.
4. Du Potet, „Die entschleierte Magie“, Leipzig 1914. 8°. 158 Seiten illustr.

Ein ganz vorzügliches Buch über praktische Magie (Vorsicht!).



108 —

5. Staudenmaier, „Die Magie als experimentelle Naturwissenschaft“, Leipzig 
1912. Lex. 8». 184 Seiten.

Zu empfehlendes Werk.
6. Peryt Shou, „Der Verkehr mit Wesen höherer Welten“, Berlin-Charlottenburg 

1914. 8°. 59 Seiten illustr.
Diese sowie ausnahmslos auch alle anderen Schriften sind äußerst wertvoll 

für eine wirkliche magische Ausbildung.
7. Buchmann-Naya, „Schlüssel zu den 72 Oottesnamen“, Leipzig 1919. Zen- 

tralblatt für Okkultismus XII.
Die Schrift eines wirklichen Magiers, ähnlich wie Nr. 1 und 6. Gibt eher zu viel. 

8. Agrippa von Nettesheim, „Magische Werke“, Berlin 1916. 5 Bände. K1.80. 
Reich illustriert.

Ein für jeden Magier wegen seiner magischen Vorschriften schlechterdings 
1 überhaupt nicht zu entbehrendes, sehr umfangreiches Werk, einzig dastehend. 
6. Papus, „Traite methodique de Science occulte“, Paris 1891. Lex. 8°. 

1092 Seiten illustriert.
7. — „Traite elementaire de Magie pratique“, Paris 1893. Lex. 8°. 559 Seiten illustr. 
8. Eliphas Levi (Constant), „Dogme et Rituel de la Haute Magie“, Paris 1910. 

8°. Tome I 391, Tome II 476 Seiten illustriert.
9. — La Clef des Grands Mysteres“, Paris 1861. 8°. 598 Seiten illustriert.

Die Nummmern 6 'bijs 9 stellen wahre Bibeln der Magie dar, schade nur, daß 
sie nicht in deutscher Sprache zu haben sind.

10. — „Histoire de la Magie“, Paris 1914. 8°. 560 Seiten illustriert.
Raummangel verbietet weitere Aufzählung von noch reichlich vorhandenen 

guten magischen Werken.

IV. Rosenkreuzerei und Freimaurerei.
1. E. Kurtzahn (Da'ityanus), „Die Rosenkreuzer“, Lorch 1920. 8°. 31 Seiten.

EineRosenkreuzfibelwurde das Büchlein genannt; gute Einführungsschrift. 
2. M. Heindel, „Die Weltanschauung der Rosenkreuzer, Leipzig. 8°. 602 Seiten 

illustriert.
Das allerbeste Buch über Rosenkreuzerei, das dem Verfasser je begegnete, 

ein ganz herrliches Werk.
3. F. Maack, Dr. med., „Die goldene Kette Homers“, Lorch 1905. 8°. 74 Seiten. 

Eine berühmte Schrift!
4. H. Jenninys, „Die Rosenkreuzer, ihre Gebräuche und ihre Mysterien“, Berlin 

1912. Lex. 8°. 2 Bände. 224 und 247 Seiten illustriert.
Ein vorzügliches Werk, aber nur — für Eingeweihte.

5. „Die geheimen Figuren der Rosenkreuzer des 16. und 17. Jahrhunderts“ (Al­
tona 1785). Neudruck Berlin 1919. Folio. 77 Seiten.

Reich illustriertes kostbares Werk.
6. I. D. Buck, „Mystische Maurerei oder die Symbole der Freimaurerei“, Groß- 

Lichterfelde 1908. 8°. 265 Seiten mit Tafeln.
Ein wundervolles Werk, besonders für Tarotinteressenten geeignet.
Auch hier müssen wir wegen Raummangel auf weitere Angaben verzichten.

V. Okkulte Naturwissenschaft. Verschiedenes.
1. Joh. Zacharias, „Rätsel der Natur und Totengräber der Wahrheit“, München 

1920. 8°. 119 Seiten illustriert.
Ein vorzügliches Buch mit Überraschungen.



109 —

2. H. P. Blavatzky, „Isis entschleiert“, Leipzig. 2 Bände. 4°. 628 und 
649 Seiten.

3. — „Die Oeheimlehre“, Leipzig. 4 Bände. Im Erscheinen. Lex. 8°.
4. Scott-Elliot, „Atlantis“, Leipzig. 8°. 86 Seiten (4 große farbige Karten).
5. — „Das untergegangene Lemuria“, Leipzig 1905. 8°. 62 Seiten (2 farbige 

Karten).
6. A. Strindberg, „Silva Silvarum“, Berlin und Leipzig. 8°. 181 Seiten.
7. — Blaubücher I und II, München und Leipzig. 8°. 900 Seiten illustriert. 

Okkulte Fundgrube!
8. Karl Oppel, Dr., „Das alte Wunderland der Pyramiden“, Leipzig. Lex. 8°.

498 Seiten. Reich illustriert.
Ein herrliches Werk.

9. K. Baedecker, „Ägypten“, Handbuch für Reisende, Leipzig 1902. KL 8°. 
411 Seiten. Reich illustriert.

10. Brandler-Pracht, „Mathematisch instruktives Lehrbuch der Astrologie“, 
Leipzig 1912. 8°. 294 Seiten.

Sehr sorgfältiges Werk.
11. Fürst und Moszkowski, „Das Buch der <1000 Wunder“, München. 8°. 

400 Seiten.
Eine Fundgrube für alles, was man wo anders vergeblich sucht.

12. Ernst Bet ha, „Die Erde und unsere Ahnen“, Berlin-Lichterfelde (H. Ber- 
mühler). 8°. 359 Seiten illustriert. — Ein seltsames nachdenkliches Werk.

VI. Okkulte Romane.
a) Kabbala und Tarot.

1. Gustav Meyrink, „Der Golem“, Leipzig. 4 °. 344 Seiten illustriert. \

b) Magie.
1. Bui wer, „Das Haus des Magiers“, Lorch 1913. 52 Seiten.
2. — „Eine seltsame Geschichte“ (Der Roman des schwarzen Magiers Margrave), 

Leipzig 1908. 8°. 602 Seiten.
3. — „Das Geschlecht der Zukunft“, Leipzig 1907. 8°. 181 Seiten.
4. de Coster, „LZlenspiegel“, Berlin. 8 °. 613 Seiten.
5. Collins, „Flita, die wahre Geschichte einer schwarzen Magierin“, Leipzig. 8 °. 

349 Seiten.
6. O. Flake, „Horns Ring“, Berlin 1917. 8°. 373 Seiten.
7. F. Runkel, „Das rote Brevier“, Ein mystischer Roman, Leipzig 1919. 8° 

305 Seiten.
c) Rosenkreuzerei.

1. Surya, „Moderne Rosenkreuzer“, Leipzig 1920. 8°. 374 Seiten.
Ein sehr vornehmes Buch von reichstem Inhalt!

2. Bulwer, „Zanoni“, Berlin. 8°. 418 Seiten.
3. Gustav Meyrink, „Das grüne Gesicht“, Leipzig 1917. 8 °. 388 Seiten. 

Ein unvergeßliches Buch!

d) Ägyptische, besonders „Pyramiden“-Romane usw.
1. Corelli, „Prinzessin Ziska“, Groß-Lichtcrfelde. 8°. 202 Seiten.

Der schönste okkulte „Pyramiden“- und ägyptische Roman, der dem Ver­
fasser jemals begegnete. Man genießt ihn etwa wie eine Puccini-Oper!

2. Max Eyth, „Der Kampf um die Cheopspyramide“, Heidelberg. 2 Bände. 8°. 
421 und 419 Seiten.



110 —

Hierin findet man jede wissenschaftliche Aufklärung über die Pyra­
miden.

3. Eduard Schure, „Die großen Eingeweihten“, Leipzig (im Neudruck). 8°.
In diesem Buch findet der Suchende alles irgend Erdenkliche über die 

Mysterien.

Hiermit schließen wir die sorgfältig getroffene Auswahl, die leider 
nicht mehr Bücher berücksichtigen konnte wegen Platzmangels, ob­
schon noch viele, viele Erwähnung an dieser Stelle verdient hätten. —

Bemerkt soll noch werden, daß alle hier genannten Bücher1) in 
näherer oder fernerer Beziehung zu unserm Werk, „Der Tarot“, Die 
kabbalistische Methode der Zukunftserforschung als Schlüssel zum 
Okkultismus, stehen und als magische Bibliothek wirklich jedem ge­
nügen dürften. Der Verfasser.

0 Alle in diesem Verzeichnis aufgeführten Bücher sind, soweit sie im Buch­
handel noch zu haben sind, durch den „Talis“-Verlag, Leipzig-Qo., zu beziehen, 
bei welchem auch gebrauchsfertige Tarotspiele (78 Blatt auf glattem Karton) 
für M. 7.50 erhältlich sind.






